
 

Kitābus-Salāt 

DAS GEBETSBUCH 

Zusammengestellt 

von: 

Hüseyn Hilmi Işık 

2. Auflage 

Hakikat Verlagshaus GmbH 
Am Kühlturm 4, 44536 Lünen 

Tel: 0231-98627148 Fax: 0231-98627168 
E-mail: info@serhendkitabevi.com 

– 2021 – 



Bismillāhir-Rahmānir-Rahīm. 
Im Namen Allahs, des Barmherzigen, des Erbarmers. 

Der Mensch erfährt drei Arten von Leben: Das Leben im Diesseits (Dunyā), 
das Leben im Grab (Qabr) und das Leben im Jenseits (Ākhira). Im diesseitigen Le-
ben hat er einen Körper, in dem die Seele (Rūh) wohnt. Es ist diese Seele, die dem 
Menschen Lebendigkeit verleiht. Wenn sich die Seele vom Körper trennt, stirbt der 
Mensch. Wenn der Körper im Grab zersetzt und zu Erde wird oder verbrennt und 
zu Asche wird oder von wilden Tieren aufgefressen wird, d. h. sich auf die eine oder 
andere Weise auflöst, verschwindet die Seele nicht. Es beginnt das Leben im Grab. 
Im Grabesleben gibt es Fühlen, aber keine Bewegung. Am Tag der Auferstehung 
(Yawm al-Qiyāma) wird ein Körper erschaffen und mit der Seele vereint; anschlie-
ßend wird der Mensch entweder im Paradies (Dschanna) oder in der Hölle 
(Dschahannam) ewig leben. 

Damit der Mensch im Diesseits und im Jenseits glückselig sein kann, muss er 
Muslim sein. Im Diesseits glückselig zu sein bedeutet, in Ruhe zu leben. Im Jenseits 
glückselig zu sein bedeutet, in das Paradies einzuziehen. Da Allah, der Erhabene, 
sehr barmherzig mit Seinen Dienern ist, hat Er mittels der Propheten Seinen Die-
nern den Weg zur Glückseligkeit verkündet. Denn die Menschen können diesen 
Weg zur Glückseligkeit nicht mit ihrem eigenen Verstand (Aql) finden. Keiner die-
ser Propheten sprach aus eigenem Verstand heraus, sondern verkündete nur das, 
was Allah, der Erhabene, ihm aufgetragen hatte. Den Weg zur Glückseligkeit, den 
die Propheten verkündet haben, nennen wir „Dīn“ (Lebensweise bzw. Religion). 
Die Religion, die Muhammad, Friede sei mit ihm (alayhissalām), verkündete, wird 
„Islam“ genannt. Seit Ādam, Friede sei mit ihm, kamen Tausende von Propheten. 
Der letzte dieser Propheten ist Muhammad, Friede sei mit ihm. Die Religionen, die 
ihm vorangehende Propheten verkündeten, wurden mit der Zeit verfälscht. Heute 
gibt es keinen anderen Weg, die Glückseligkeit zu erlangen, als den Islam zu erler-
nen. „Islam“ meint das Wissen, an das man mit dem Herzen (Qalb) glaubt, also das 
Wissen über den Glauben (Iman), und das Wissen über die islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkām al-islāmiyya), die mit dem Körper zu praktizieren sind. Dieses 
Wissen über den Glauben und die islamischen Bestimmungen erlangt man aus den 
Büchern der Gelehrten der „Ahlus-Sunna“ (Anhänger der Sunna), nicht aus schäd-
lichen Büchern von Ignoranten und Irrgängern. Vor dem Jahr 1000 n. H. [vor 1600 
n. Chr.] gab es in den islamischen Ländern sehr viele Gelehrte der Ahlus-Sunna. 
Heutzutage gibt es sie gar nicht mehr. Die Bücher, die diese Gelehrten auf Arabisch 
und Persisch und in anderen Sprachen verfasst haben, sowie deren Übersetzungen 
kann man überall auf der Welt in Bibliotheken finden. Alle Publikationen des Ver-
lags Hakîkat beruhen auf diesen Werken. Wir empfehlen für die Erlangung der 
Glückseligkeit ausdrücklich die Lektüre der Bücher, die vom Hakîkat-Verlag ver-
öffentlicht werden. 

HINWEIS: Die Missionare versuchen, das Christentum zu verbreiten, die Ju-
den die Lehren des Talmuds und der Verlag Hakîkat in Istanbul den Islam. Die 
Freimaurer wiederum versuchen, alle Religionen abzuschaffen. Wer Verstand, Wis-
sen und einen Sinn für Gerechtigkeit besitzt, wird begreifen, welcher von diesen 
Wegen der richtige ist. Diese Person wird helfen, dass sich dieser Weg ausbreitet, 
und wird zum Anlass dafür, dass Menschen im Diesseits und im Jenseits die Glück-
seligkeit erlangen. Es gibt keinen wertvolleren und keinen nützlicheren Dienst an 
Menschen als diesen. Dass die heutigen „Thora“ und „Evangelium“ genannten Bü-
cher der Juden und Christen von Menschen verfasst bzw. verändert wurden, geste-
hen sogar ihre eigenen Gelehrten ein. Der edle Koran jedoch ist heute noch so un-
berührt und unverfälscht erhalten, wie er von Allah, dem Erhabenen, herabgesandt 
wurde. Wir empfehlen allen Priestern und Rabbinern die vom Hakîkat-Verlag ver-
öffentlichten Bücher gewissenhaft zu lesen und zu versuchen, ihre Inhalte zu verste-
hen. 

– 2 –



 
Dies ist der Schlüssel zum urewigen Schatz, 

Bismillāhir-Rahmānir-Rahīm. 
 

VORWORT 

Wir beginnen das Gebetsbuch, indem wir vor dem Teufel 
(Schaitan) Schutz suchen, und im Namen Allahs. „Aʿūdhu billāhi 
minasch-Schaytānir-radschīm. Bismillāhir-Rahmānir-Rahīm.“ Al-
les Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Mögen Frieden und alle 
Segenswünsche mit Seinen auserwählten und geliebten Dienern 
und dem höchsten unter ihnen, dem ehrwürdigen Muhammad, 
Friede sei mit ihm, sein. Mögen die besten Bittgebete und Wün-
sche für seine unbefleckte Familie und seine gerechten und treuen 
Gefährten sein und möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein. 

Im Diesseits sind Gutes und Nützliches mit Schlechtem und 
Schädlichem vermischt. Um glückselig zu sein und Frieden zu er-
langen, ist es notwendig, dass man sich stets an das Gute und Nütz-
liche hält. Da Allah, der Erhabene, sehr barmherzig ist, hat Er eine 
Kraft erschaffen, die fähig ist, das Gute vom Schlechten zu tren-
nen. Diese Kraft nennt man „Aql“ (Verstand). Ein reiner und ge-
sunder Verstand führt diese Aufgabe stets gut aus und fehlt nie da-
rin. Sünden zu begehen und der Triebseele (Nafs) zu folgen, lässt 
den Verstand (Aql) und das Herz (Qalb) jedoch erkranken. Dann 
kann der Verstand die Unterscheidung zwischen gut und schlecht 
nicht mehr vollbringen. Aus Seiner Barmherzigkeit heraus hat Al-
lah, der Erhabene, selbst diese Unterscheidung gemacht und mit-
tels Seiner Propheten mitgeteilt, was das Gute ist, und geboten, 
dieses Gute zu tun. Ebenso hat Er das Schlechte durch Seine Pro-
pheten verkündet und verboten, das Schlechte zu tun. Diese Ge-
bote und Verbote werden „Dīn“ (Lebensweise bzw. Religion) ge-
nannt. Die Religion, die der ehrwürdige Muhammad, Friede sei 
mit ihm, verkündete, wird „Islam“ genannt. Heute gibt es auf der 
Welt nur noch eine einzige unveränderte, unverstellte Religion 
und das ist der Islam. Um Ruhe und Frieden zu erlangen, muss 
man gemäß dem Islam leben, d. h. Muslim sein. Um Muslim zu 
werden, braucht es keiner Formalität, keiner Vorsprache bei ei-
nem Imam (Vorbeter) oder einem Mufti. Man muss zunächst im 
Herzen glauben und dann die Gebote und Verbote im Islam erler-
nen und diese befolgen. 

Um den Glauben anzunehmen, muss man das „Schahāda“ ge-
nannte „Glaubensbekenntnis“ aussprechen und sich seiner Be-
deutung bewusst sein. Um die Bedeutung dieses Bekenntnisses 

– 3 –



korrekt zu kennen und korrekt daran zu glauben, muss man diese 
Bedeutung von den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna er-
lernen und dann auf jene Weise daran glauben, wie sie diese Be-
deutung erklärt haben. Wer dem Wissen, das in den Büchern der 
Gelehrten der Ahlus-Sunna, also den wahren Werken über den Is-
lam, erklärt wird, folgt, bekommt die Belohnung (Thawāb) von 
hundert Märtyrern (Schuhadā, Gefallene auf dem Weg Allahs). 
Jeder der Gelehrten einer der vier rechtmäßigen Rechtsschulen 
(Madhāhib, Sg. Madhhab) ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna. Die 
Grundlagen des Glaubens können in dem Buch Glaube und Islam, 
das auf Deutsch vom Verlag Hakîkat veröffentlicht wurde, aus-
führlich nachgelesen werden. Wir empfehlen die Lektüre dieses 
Buches. 

Die Muslime auf der Welt heute sind in drei Gruppen unter-
teilt. Die erste Gruppe sind die wahren Muslime, die dem Weg der 
edlen Gefährten folgen. Diese werden „Ahlus-Sunna“ bzw. „Sun-
niten“ und die „Firqa nādschiyya“ (errettete Gruppe), d. h. die 
vor der Hölle errettete Gruppe genannt. Die zweite Gruppe sind 
jene, die den edlen Gefährten feind sind. Diese werden „Schiiten“ 
bzw. „Firqa dālla“ (verirrte Gruppe) genannt. Die dritte Gruppe 
sind jene, die den Sunniten und Schiiten feind sind. Sie werden 
„Wahhabiten“ oder „Nadschdis“ genannt, da sie zuallererst in der 
„Nadschd“ genannten Region Arabiens aufgetaucht sind. Sie wer-
den auch die „Firqa malʿūna“ (verfluchte Gruppe) genannt, denn 
sie bezeichnen Muslime als Götzendiener (Muschrikūn), wie in 
unseren Büchern Der Jüngste Tag und das Jenseits und Se’âdet-i 
Ebediyye (Die ewige Glückseligkeit) erläutert wird. Unser Pro-
phet hat diejenigen, die Muslime als ungläubig (kāfir) bezeichnen, 
verflucht. Es sind die Juden und die Briten, die die Muslime in die-
se drei Gruppen gespalten haben. 

Welcher Gruppe man auch angehören mag, wer seiner Trieb-
seele folgt und wessen Herz verdorben ist, wird in die Hölle einge-
hen. Jeder Muslim sollte zu allen Zeiten, um seine Triebseele zu 
läutern, d. h. sie von dem in ihrer Natur liegenden Unglauben 
(Kufr) und den Sünden zu bereinigen, „Lā ilāha illallāh“ („Es gibt 
keinen Gott außer Allah“) und um sein Herz zu bereinigen, d. h. 
es von den Spuren des Unglaubens und der Sünden, die durch die 
Triebseele, den Teufel, schlechte Freunde und durch falsch ver-
fasste Bücher entstehen, zu bereinigen, „Astaghfirullāh“ („Ich bit-
te Allah um Vergebung“) wiederholt aufsagen. Wer den Islam be-
folgt, dessen Bittgebete werden gewiss erhört. Wer das Gebet un-
terlässt, Verbotenes (Harām) isst und trinkt und sich die Blößen 
von Menschen anschaut, bei dem ist klar, dass er den Islam nicht 

– 4 –



befolgt. Die Bittgebete solcher Menschen finden keine Erfüllung. 
Das wichtigste Gebot nach der Annahme des Glaubens ist das 

Verrichten des Gebets (arabisch: Salāt, persisch: Namāz). Das 
Verrichten des Gebets zu fünf Zeiten täglich ist eine individuelle 
Pflicht (Fard ayn) für jeden Muslim. Die Unterlassung des Gebets 
ist eine große Sünde. In der hanbalitischen Rechtsschule ist diese 
Unterlassung sogar als Kufr eingestuft. Siehe dazu die Abhand-
lung mit dem Titel Ghāyat at-Tahqīq! Um das Gebet vollständig 
und korrekt zu verrichten, muss man zuerst das Wissen um das 
Gebet erlernen. Daher haben wir es als nützlich erachtet, in die-
sem Buch das Wissen, das im Islam über das Gebet überliefert 
wurde, zusammenfassend vorzulegen. Dieses Wissen über das Ge-
bet, das wir aus den Werken vieler Islamgelehrten zusammenge-
stellt haben, muss sich jeder Muslim unbedingt aneignen und auch 
seinen Kindern beibringen. 

Um das Gebet korrekt zu verrichten, müssen die Suren und 
Bittgebete, die während des Gebets rezitiert und gesprochen wer-
den müssen, auswendig gelernt werden. Man muss mindestens so 
viele Suren und Bittgebete, wie zur Durchführung des Gebets er-
forderlich ist, von jemandem lernen, der in der Lage ist, diese kor-
rekt zu rezitieren und korrekt auszusprechen. 

Um den edlen Koran korrekt zu rezitieren, muss man die Re-
zitation in einem besonderen Unterricht dafür lernen. Diese kor-
rekte Rezitation des edlen Korans muss unbedingt erlernt und 
auch Kindern beigebracht werden. 

Es ist nicht möglich, den edlen Koran mit einer anderen Schrift 
als der arabischen niederzuschreiben. Daher muss er im arabi-
schen Original erlernt und rezitiert werden. Es ist sehr einfach, den 
Koran auf Arabisch zu rezitieren. Unser Prophet, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Wer seinen Kindern den edlen Koran beibringt oder 
sie bei einem Lehrer lernen lässt, der bekommt für jeden so ge-
lehrten Buchstaben des Korans die Belohnung von 10 Reisen zur 
Kaaba. Am Tag der Auferstehung erhält er eine Krone des Segens 
auf sein Haupt. Alle Menschen sehen dies und beneiden ihn.“ 

Möge Allah, der Erhabene, uns alle zu Dienern machen, die, 
nachdem sie korrekten Glauben haben, das Gebet korrekt erler-
nen und korrekt verrichten und alles Gute an Taten verrichten. 
 

Jahr n. Chr. Sonnenjahr n. H. Mondjahr n. H. 

2021 1399 1442 

 

– 5 –



INHALT 

Vorwort ...........................................................................................3 

Das Gebet ist ein sehr wichtiges Gebot ...................................12 

Erster Teil 

Unser Glaube und das Gebet ....................................................17 
Glauben zu haben ist die erste Pflicht für jeden Menschen ..17 
Der Glaube muss korrekt sein...................................................18 
Der Glaube der Ahlus-Sunna ....................................................21 
Die Glaubensgrundsätze.............................................................23 
        1. Der Glaube an Allah, den Erhabenen.........................24 
               Die Wesensattribute ...................................................25 
               Die feststehenden Attribute ......................................26 
        2. Der Glaube an die Engel...............................................26 
        3. Der Glaube an die Schriften .........................................27 
        4. Der Glaube an die Propheten.......................................29 
               Unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm.....31 
               Die edlen Gefährten ...................................................34 
               Die Imame der vier Rechtsschulen und andere                     

                     Gelehrte ........................................................................35 
        5. Der Glaube an den Jüngsten Tag.................................37 
        6. Der Glaube an die Bestimmung...................................38 

Zweiter Teil 

Unsere gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) und das  
     Gebet .............................................................................................40 

Was bedeutet Ibāda?...................................................................40 
Wen nennt man Mukallaf?.........................................................41 
Afʿāl al-Mukallafīn (al-Ahkām al-islāmiyya)...........................42 
        1. Fard...................................................................................42 
        2. Wādschib..........................................................................42 
        3. Sunna ................................................................................43 
        4. Mustahabb .......................................................................44 
        5. Mubāh...............................................................................44 
        6. Harām...............................................................................44 

– 6 –



        7. Makrūh .............................................................................45 
        8. Mufsid...............................................................................46 
Die Islamfeinde............................................................................46 
Die Säulen des Islams .................................................................47 

Dritter Teil 

Das Verrichten des Gebets ........................................................50 
Für wen ist das Gebet verpflichtend? .......................................52 
Die Zustände derer, die das Gebet verrichten........................52 
Geschichte: Das aus dem Gefängnis befreiende Gebet.........52 
Geschichte: Das verbrannte Haus.............................................54 
Geschichte: Das Wasser im Topf ..............................................55 
Geschichte: Der Pfeil im Fuß.....................................................55 
Geschichte: Die Medizin, die bewusstlos macht .....................56 
Geschichte: Die Aufopferungsbereitschaft des Gebets  

                         willen........................................................................56 

Vierter Teil 

Die verschiedenen Arten von Gebeten....................................57 
Die täglichen fünf Gebete ..........................................................58 
Die Fard-Handlungen beim Gebet ...........................................60 
Die Bedingungen des Gebets.....................................................63 
1. Die Reinigung von ritueller Unreinheit ...............................63 
Die rituelle Gebetswaschung (Wudū) ......................................63 
Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung.....................64 
Wie wird die Gebetswaschung vorgenommen? ......................64 
Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung ..................67 
Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung ...................68 
Handlungen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung  

     verboten sind ................................................................................70 
Das Benutzen des Miswāk..........................................................71 
Sachen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung  

     beachtet werden sollten ..............................................................72 
Sachen, die die Gebetswaschung ungültig machen.................73 
Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungültig machen.......75 
 

– 7 –



Erleichterungen für die Gebetswaschung  
     (Das Bestreichen von Ledersocken und Wunden) .................76 

Die rituelle Ganzkörperwaschung (Ghusl)..............................78 
Die Fard-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung ............79 
Die Sunna-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung .........80 
Wie nimmt man die Ganzkörperwaschung vor?.....................80 
Klarstellung für Leute mit Zahnkronen und  

     Zahnfüllungen ..............................................................................81 
Menstruation und Wochenbettblutung ....................................83 
Die rituelle Trockenreinigung (Tayammum) ..........................85 
Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung ...................86 
Die Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung ................86 
Sachen, die beim Vornehmen der Trockenreinigung  

     beachtet werden sollten ..............................................................87 
Wie vollzieht man die Trockenreinigung? ...............................89 
Die Sachen, die die Trockenreinigung ungültig machen .......90 
Die Nutzen der Gebetswaschung, der Ganzkörperwaschung  

     und der Trockenreinigung ..........................................................90 
2. Die Reinigung von Unreinheiten..........................................92 
Istindschā ......................................................................................94 
Istibrā.............................................................................................95 
3. Die Bedeckung der Awra  

     (Die Awra und die Bedeckung der Frauen) ............................95 
Verwandte durch Abstammung.................................................98 
Verwandte durch Stillen .............................................................98 
Verwandte durch Heirat.............................................................99 
4. Sich zur Kibla wenden ............................................................99 
5. Die Gebetszeiten ...................................................................100 
Klarstellung zur Verrichtung von Gebeten und zum  

     Fasten in Polarzonen.................................................................102 
Der Adhan und die Iqāma .......................................................103 
Unter welchen Umständen werden der Adhan und die  

     Iqāma gerufen? ..........................................................................103 
Klarstellung zum Ausrufen des Adhans über  

     Lautsprecher...............................................................................105 
Das Ausrufen des Adhans........................................................106 
Die Bittgebete zum Adhan ......................................................106 
Die Bedeutung der Worte des Adhans ..................................107 

– 8 –



6. Das Fassen der Absicht ........................................................108 
7. Takbīrat al-Ihrām: Der Eröffnungs-Takbīr .......................108 
Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets.........................109 
        1. Qiyām (Stehen) .............................................................109 
        2. Qirāʾa (Rezitation)........................................................109 
        3. Rukūʿ (Verbeugung) ....................................................110 
        4. Sadschda (Niederwerfung) ..........................................111 
        5. Qaʿda akhīra (letztes Sitzen) .......................................111 
Wie verrichtet man das Gebet? ...............................................112 
Das Gebet eines Mannes, der alleine betet ...........................112 
Das Gebet einer Frau, die alleine betet .................................115 
Die Wādschib-Handlungen beim Gebet ................................115 
Die Sadschdat as-Sahw (Vergesslichkeitsniederwerfung) ...116 
Die Sadschdat at-Tilāwa (Rezitationsniederwerfung) .........117 
Die Sadschdat asch-Schukr (Dankbarkeitsniederwerfung).118 
Die Sunna-Handlungen beim Gebet ......................................119 
Die Mustahabb-Handlungen beim Gebet..............................120 
Die Makrūh-Handlungen beim Gebet ...................................121 
Makrūh-Handlungen außerhalb des Gebets .........................123 
Die Handlungen, die das Gebet ungültig machen................124 
Sachen, die es mubāh machen, jede Art von Gebet zu  

     unterbrechen...............................................................................125 
Sachen, die es fard machen, jede Art von Gebet zu  

     unterbrechen...............................................................................125 
Das Gebet in Gemeinschaft .....................................................126 
Die Bedingungen des Vorbetens.............................................126 
Das Gebet des Masbūq.............................................................131 
Vorzüge des Eröffnungs-Takbīr ..............................................133 
Geschichte: Die Moschee im Palast ........................................134 
Das Freitagsgebet ......................................................................135 
Die Pflichtteile des Freitagsgebets ..........................................136 
        1. Die Bedingungen der Durchführung .........................136 
        2. Die Bedingungen der Verpflichtung..........................137 
Wie wird das Freitagsgebet verrichtet? ..................................138 
Sunna- und Adab-Handlungen am Freitag............................138 
Die Festgebete ...........................................................................139 

– 9 –



Wie verrichtet man das Festgebet? .........................................140 
Die Taschrīq-Takbīre ................................................................141 
Vorbereitung auf den Tod........................................................141 
Was ist der Tod? ........................................................................142 
Der Tod ist eine Realität ..........................................................143 
Das Totengebet..........................................................................143 
Die Bedingungen des Totengebets .........................................144 
Die Fard-Handlungen beim Totengebet ................................144 
Die Sunna-Handlungen beim Totengebet .............................144 
Wie wird das Totengebet verrichtet?......................................145 
Das Tarāwīh-Gebet ...................................................................145 
Wie wird das Tarāwīh-Gebet verrichtet?...............................146 

Fünfter Teil 

Das Gebet während Reisen .....................................................147 
Das Gebet während Krankheit................................................150 
Nachholgebete............................................................................156 
Klarstellung: Können anstelle von Sunna-Gebeten  

     Nachholgebete verrichtet werden?..........................................159 
Wie werden Nachholgebete verrichtet? .................................160 

Sechster Teil 

Über Leute, die das Gebet nicht verrichten ..........................161 
Die Vorzüge der Leute, die das Gebet verrichten................163 
Die Wirklichkeit des Gebets ....................................................173 
Die Vortrefflichkeit im Gebet .................................................175 
Die Geheimnisse im Gebet ......................................................183 
Bittgebet (Duā) nach dem Gebet............................................188 
Klarstellung: Bedingungen, damit Bittgebete erhört und  

      erfüllt werden .............................................................................188 
Das Bittgebet zur Erneuerung bzw. Auffrischung  

     des Glaubens ..............................................................................189 
Im Gebet verborgene Weisheiten  

     (Das Gebet und unsere Gesundheit) ......................................190 

 

– 10 –



Siebter Teil 

Befreiung der Verstorbenen von ihren Gebetsschulden  
     (Isqāt und Dawr für Verstorbene) ..........................................192 

Wie werden Isqāt und Dawr durchgeführt? ..........................195 

Achter Teil 

Die 32 Pflichten und die 54 Pflichten .....................................202 
Die 32 Pflichten..........................................................................203 
Die 54 Pflichten..........................................................................205 
Kapitel über Kufr.......................................................................207 
Damit der Glaube fortbesteht und nicht verloren geht .......225 
Die Sachen, die den Glauben einer gläubigen Person  

     ungültig machen können...........................................................226 
Große Sünden ............................................................................228 
Sachen, die dazu führen können, dass man im letzten  

     Atemzug ohne Glauben stirbt..................................................231 
Sachen, die beachtet werden müssen, um dem Glauben  

     der Ahlus-Sunna korrekt zu folgen.........................................232 
Schlechte Charaktereigenschaften ..........................................233 

Neunter Teil 

Über die Transkription von Suren und Bittgebeten ............236 
Die Bedeutung der Bittgebete, die im Gebet  

     gesprochen werden....................................................................238 
Suren und Bittgebete in arabischer Schrift ............................240 

 

 

 

 

 

 

 

– 11 –



 

DAS GEBET IST EIN SEHR WICHTIGES GEBOT 

Es gab in jeder Religion seit Ādam, Friede sei mit ihm, täglich 
eine Gebetszeit. Alle Gebetszeiten dieser vorangegangenen Reli-
gionen wurden gesammelt und der Gemeinde (Umma) Muham-
mads, Friede sei mit ihm, zur Pflicht (Fard) gemacht. Die Verrich-
tung des Gebets (Salāt) selbst ist keine Bedingung des Glaubens. 
Aber daran zu glauben, dass das Gebet eine Pflicht ist, ist eine Be-
dingung des Glaubens. 

Das Gebet ist der Grundpfeiler des Islams. Wer das Gebet be-
ständig, korrekt und vollständig verrichtet, der errichtet seine Re-
ligion, sorgt dafür, dass sein Gebäude des Islams fest steht. Wer 
das Gebet nicht verrichtet, der bringt seine Religion und sein Ge-
bäude des Islams zum Einsturz. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: „Das Haupt unserer Religion ist das Gebet.“ So, wie es kei-
nen Menschen ohne Haupt gibt, gibt es auch keinen Islam ohne 
Gebet. 

Im Islam ist das Gebet nach dem Glauben das erste Gebot, das 
verpflichtend (fard) wurde. Allah, der Erhabene, hat das Gebet 
zur Pflicht gemacht, damit Seine Diener nur Ihn allein anbeten. In 
mehr als 100 Koranversen heißt es sinngemäß: „Verrichtet das 
Gebet!“ In einem Hadith heißt es: „Allah, der Erhabene, ordnete 
die täglichen fünf Gebete an. Er hat versprochen, dass Er denjeni-
gen, der die täglichen fünf Gebete schätzt und sie ihre Bedingun-
gen erfüllend verrichtet, in das Paradies einziehen lassen wird.“ 

Das Gebet ist die wertvollste aller im Islam angeordneten got-
tesdienstlichen Handlungen (Ibādāt). In einem Hadith heißt es: 
„Wer das Gebet nicht verrichtet, hat keinen Anteil am Islam.“ In 
einem anderen Hadith heißt es: „Der Unterschied zwischen dem 
Gläubigen (Muʾmin) und dem Ungläubigen (Kāfir) ist das Gebet.“ 
D. h. der Gläubige verrichtet das Gebet, der Ungläubige nicht. Die 
Heuchler (Munāfiqūn) wiederum verrichten es manchmal und 
manchmal nicht. Die Heuchler werden in der Hölle eine bittere 
Strafe erleiden. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Jene, die das Gebet nicht verrichten, werden am Tag des Jüngs-
ten Gerichts Allah, den Erhabenen, zornig vorfinden.“ 

Das Gebet zu verrichten bedeutet, dass man die Größe Allahs, 
des Erhabenen, bedenkt und seine eigene Niedrigkeit vor Ihm ver-
steht. Wer das versteht, der tut immer nur Gutes und kann niemals 
Schlechtes tun. Das Herz desjenigen, der täglich fünfmal die Ab-

– 12 –



sicht fasst, bewusst vor seinen Herrn zu treten, füllt sich mit Auf-
richtigkeit (Ikhlās). Jede Bewegung, deren Durchführung im Ge-
bet angeordnet ist, hat Nutzen für das Herz und für den Körper. 

Das Verrichten des Gebets in Gemeinschaft in Moscheen ver-
bindet die Herzen der Muslime und stellt Liebe zwischen ihnen 
her. Dadurch verstehen sie, dass sie Geschwister sind. Die Älteren 
sind sodann barmherzig mit den Jüngeren. Die Jüngeren sind res-
pektvoll gegenüber den Älteren. Die Reichen helfen den Armen, 
die Starken den Schwachen. Wenn die Gesunden die Kranken 
nicht in der Moschee antreffen, erkundigen sie sich nach ihnen. Sie 
wetteifern miteinander, um die Belohnung der guten Nachricht in 
dem Hadith: „Wer seinem Glaubensbruder zu Hilfe eilt, dessen 
Helfer ist Allah, der Erhabene“, zu erlangen. 

Das Gebet hält die Menschen davon ab, Hässliches, Schlechtes 
und Verbotenes zu tun. Es ist auch eine Sühne für Sünden. In ei-
nem Hadith heißt es: „Die täglichen fünf Gebete sind wie ein 
Fluss, der vor der Tür von einem von euch fließt. So, wie bei je-
mandem, der fünfmal am Tag in jenem Fluss badet, kein Schmutz 
mehr haften bleibt, so werden auch solche kleinen Sünden aller, 
die täglich fünfmal das Gebet verrichten, vergeben.“ 

Nach dem Glauben an Allah, den Erhabenen, und an Seinen 
Propheten ist das Gebet allen anderen Taten und gottesdienstli-
chen Handlungen überlegen. Aus diesem Grund muss man das 
Gebet alle ihre Fard-, Wādschib-, Sunna- und Mustahabb-Hand-
lungen beachtend verrichten. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: „O meine Gemeinde und o meine Gefährten! Das Gebet, 
dessen korrekte Verrichtung in allen ihren Aspekten beachtet 
wird, ist die höchste aller Taten, die Allah, dem Erhabenen, gefäl-
lig sind. Es ist die Sunna der Propheten. Es ist das, was die Engel 
lieben. Es ist das Licht (Nūr) der Gotteserkenntnis (Maʿrifa) und 
das Licht der Erde und der Himmel. Es ist Kraft für den Körper. 
Es ist der Segen (Baraka) der Versorgung. Es ist ein Mittel für die 
Erfüllung der Bittgebete. Es ist ein Fürsprecher beim Engel des 
Todes. Es ist ein Licht im Grab und die Antwort für Munkar und 
Nakīr. Es ist ein Schattenspender am Tag der Auferstehung. Es ist 
ein Schutzschild zwischen dem Betenden und dem Höllenfeuer. Es 
lässt die Brücke Sirāt wie ein Blitz überqueren. Es ist der Schlüssel 
zum Paradies. Im Paradies ist es eine Krone auf seinem Haupt. Al-
lah, der Erhabene, hat den Gläubigen nichts Wichtigeres gegeben 
als das Gebet. Gäbe es eine wertvollere gottesdienstliche Hand-
lung als das Gebet, dann hätte Er dieser den Vorrang gegeben. 
Von den Engeln befinden sich manche ständig im Stehen, manche 

– 13 –



ständig in der Verbeugung, manche ständig in der Niederwerfung 
und manche ständig im Sitzen. Alle diese Positionen sammelte Er 
in einer Einheit des Gebets und machte dies den Gläubigen zum 
Geschenk. Denn das Gebet ist das Haupt des Glaubens, der 
Grundpfeiler der Religion, das Argument des Islams und die 
Miʿrādsch der Gläubigen. Es ist das Licht des Himmels und der 
Retter vor der Hölle.“ 

Eines Tages verstrich die Zeit des Nachmittagsgebets für Alī, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein (radiyallahu anh), ohne dass er 
es verrichten konnte. Er war darüber äußerst betrübt. Er warf sich 
von einem Hügel hinunter, weinte schluchzend und klagte sehr. 
Als unser Prophet Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, von 
seinem Zustand erfuhr, begab er sich mit seinen Gefährten zum 
ehrwürdigen Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Als er ihn in 
seinem Zustand sah, begann auch unser Prophet, Friede sei mit 
ihm, zu weinen und sprach ein Bittgebet, worauf die Sonne wieder 
aufstieg. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „O Alī! 
Erhebe dein Haupt, die Sonne ist immer noch zu sehen.“ Alī, mö-
ge Allah mit ihm zufrieden sein, war darüber sehr erfreut und ver-
richtete sein Gebet. 

Eines Nachts überkam Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, gegen Ende der Nacht der Schlaf, da er in jener 
Nacht viel gebetet hatte. So verstrich die Zeit des Witr-Gebets. 
Zum Morgengebet folgte er unserem ehrwürdigen Propheten und 
am Tor der Moschee trat er vor ihn und klagte: „O Gesandter Al-
lahs! Eile mir zu Hilfe, ich habe mein Witr-Gebet versäumt.“ Da-
bei weinte er sehr. Da begann auch der Gesandte Allahs zu wei-
nen. Darauf kam Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, und sprach: „O 
Gesandter Allahs! Sage dem Siddīq, dass Allah, der Erhabene, 
ihm verziehen hat.“ 

Einer der Großen unter den Gottesfreunden (Awliyā), 
Bāyazīd al-Bistāmī, möge Allah sich seiner erbarmen (rahmatulla-
hi alayh), wurde eines Nachts vom Schlaf überwältigt und konnte 
nicht zum Morgengebet aufwachen. Er weinte viel und klagte sehr 
und vernahm schließlich eine Stimme, die sagte: „O Bāyazīd! Ich 
habe dir diesen Fehler verziehen. Und durch den Segen deines 
Weinens schenke Ich dir zusätzlich die Belohnung von 70 Tausend 
Gebeten.“ Nach einigen Monaten überkam ihn wieder der Schlaf. 
Der Teufel kam zu ihm und weckte ihn am Fuß schüttelnd auf. Er 
sprach: „Steh auf - die Zeit für dein Gebet läuft bald ab.“ Der ehr-
würdige Bāyazīd al-Bistāmī sagte: „O du Verfluchter! Wie kommt 
es, dass du solch eine Tat verrichtest? Du willst doch sonst, dass je-

– 14 –



dermann sein Gebet versäumt, die Zeit verpasst. Warum hast du 
mich geweckt?“ Der Teufel sagte: „An dem Tag, an dem du das 
Morgengebet versäumtest, hast du aufgrund deines Weinens die 
Belohnung von 70 Tausend Gebeten bekommen. Daran dachte 
ich und weckte dich heute, damit du nur die Belohnung eines ein-
zigen Gebets erhältst und nicht wieder die von 70 Tausend.“ 

Der große Gottesfreund (Walī) Dschunayd al-Baghdādī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Eine Stunde im Diesseits 
(Dunyā) ist kostbarer als tausend Jahre des Jenseits (Ākhira). 
Denn in dieser einen Stunde kann eine rechtschaffene Tat verrich-
tet werden, die von Allah, dem Erhabenen, angenommen werden 
mag. Doch in jenen tausend Jahren gibt es kein Handeln.“ Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn jemand ein Ge-
bet absichtlich mit dem darauffolgenden zusammenlegt, wird er 
dafür 80 Huqb lang im Höllenfeuer brennen.“ Eine „Huqb“ sind 
80 Jahre des Jenseits. Ein Tag im Jenseits sind tausend Jahre des 
Diesseits. 

Sodann, meine muslimischen Geschwister! Vergeudet eure 
Zeit nicht mit leeren, unnützen Sachen! Wisset um den Wert der 
Zeit! Nutzt eure Zeit auf die beste und nützlichste Weise! Unser 
geliebter Prophet sagte: „Die größte aller Katastrophen ist, dass 
man seine Zeit mit unnützen Sachen vergeudet.“ Verrichtet eure 
Gebete in ihren Zeiten, damit ihr am Tag des Jüngsten Gerichts 
nicht bereut, sondern sehr große Belohnung erhaltet. In einem 
Hadith heißt es: „Wenn jemand ein Gebet nicht in seiner Zeit ver-
richtet, sondern es zum Nachholen aufschiebt und dann stirbt, be-
vor er es nachholen kann, in dessen Grab werden sich 70 Fenster 
in die Hölle öffnen und er wird bis zum Tag der Auferstehung be-
straft.“ Jemand, der ein Gebet absichtlich nicht in seiner Zeit ver-
richtet, also während des Verstreichens der Gebetszeit nicht darü-
ber betrübt ist, dass er das Gebet nicht verrichtet, der verlässt den 
Islam oder stirbt ohne Glauben. Wie steht es dann um jene, die 
nicht einmal an das Gebet denken oder das Gebet nicht als Aufga-
be anerkennen? Dass jemand, der das Gebet nicht wichtig nimmt, 
es nicht als Aufgabe anerkennt, ein Abtrünniger (Murtadd), also 
ein Ungläubiger (Kāfir) wird, wurde von allen Gelehrten der vier 
Rechtsschulen übereinstimmend verkündet. Dass ebenso derjeni-
ge, der das Gebet absichtlich nicht verrichtet und auch nicht daran 
denkt, es nachzuholen, und sich nicht davor fürchtet, dafür bestraft 
zu werden, ein Abtrünniger, also ein Ungläubiger wird, steht im 
Kapitel „Die Übel der Zunge“ im Buch al-Hadīqa an-nadiyya des 
ehrwürdigen Abdulghanī an-Nablusī. 

– 15 –



Der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner er-
barmen, sagt im 275. Brief aus dem 1. Band seines Maktūbāt: 

„Dass Ihr diese Gabe erlangt habt, beruht darauf, dass Ihr das 
islamische Wissen gelehrt und die Urteile (Ahkām) des Fiqh ver-
breitet habt. In Eurem Umfeld hatte sich Unwissenheit etabliert 
und Bidʿa (Neuerung im Islam) ausgebreitet. Allah, der Erhabene, 
beschenkte Euch mit der Liebe jener, die Er liebt. Er machte Euch 
zu einem Mittel, um den Islam zu verbreiten. Also bemüht Euch, 
so sehr Ihr könnt, das religiöse Wissen zu lehren und die Fiqh-Ur-
teile zu verbreiten. Diese beiden sind die Quelle allen Glücks, das 
Mittel des Aufstiegs und der Grund der Errettung. Gebt euch viel 
Mühe! Tretet als Religionsgelehrter hervor! Ruft die Menschen 
dort zum Guten auf und haltet sie vom Schlechten ab und zeigt ih-
nen somit den wahren Weg! In Vers 19 der Sure al-Muzzammil 
heißt es sinngemäß: ‚Dies ist sicher eine Ermahnung für denjeni-
gen, der das Wohlgefallen seines Herrn zu erlangen wünscht.’“ 

_____________________ 

Lasst uns das Gebet verrichten und somit das Herz polieren, 
denn Nähe zu Allah ist nicht möglich ohne das Gebet. 

Wo das Gebet verrichtet wird, da fallen die Sünden herab. 
Der Mensch kann nicht vollkommen werden, ohne das Gebet. 

Allah lobte das Gebet im edlen Koran sehr, 
sagte, Er liebe nicht eine Person, ohne das Gebet. 

In einem ehrwürdigen Hadith heißt es, man bemerke das Merkmal 
des Glaubens einer Person nicht, ohne das Gebet. 

Ein Gebet nicht zu verrichten, ist eine der großen Sünden, wird mit 
Reue nicht vergeben, solange es nicht nachgeholt wird, das Gebet. 

Wer das Gebet leichtnimmt, der verlässt zugleich den Kreis des 
Glaubens, kann nicht als Muslim gezählt werden, ohne das Gebet. 

Das Gebet reinigt das Herz, bewahrt vor schlechter Tat, 
erleuchtet wirst du nicht, ohne das Gebet. 

 

 

– 16 –



 

Erster Teil 

UNSER GLAUBE UND DAS GEBET 
Glauben zu haben ist die erste Pflicht für jeden Menschen 

Allah, der Erhabene, wünscht, dass die Menschen im Diesseits 
in Ruhe und Frieden leben und im Jenseits die ewige Glückselig-
keit erlangen. Daher hat Er jene nützlichen Sachen geboten, die 
zum Glück führen. Alle schädlichen Sachen, die zum Unglück füh-
ren, hat Er verboten. Das Erste, was Allah, der Erhabene, gebie-
tet, ist, dass man Glauben (Iman) hat. Glauben zu haben, ist für al-
le Menschen nötig. Der Glaube ist für jedermann eine Notwendig-
keit. 

Der Wortbedeutung nach heißt „Iman“, „jemanden als völlig 
aufrichtig in seinen Worten kennen“, „jemandem glauben“. Im is-
lamischen Kontext bedeutet „Iman“, für wahr zu halten und daran 
zu glauben und mit Worten zu bestätigen, dass Muhammad, Frie-
de sei ihm, der Prophet Allahs ist, von Allah als verkündender 
Prophet auserwählt wurde, und an das, was er von Allah, dem Er-
habenen, zusammengefasst überbracht hat, zusammengefasst zu 
glauben und an das, was er ausführlich verkündete, ausführlich zu 
glauben und, wann immer man kann, das Glaubensbekenntnis 
(Schahāda) auszusprechen. Ein starker Glaube ist derart, dass 
man von ganzem Herzen Allah und Seine Attribute als erhaben 
erachtet, zu Seinem Wohlgefallen und Seiner Gegenwart strebt 
und sich vor Seinem Zorn und Seiner Strafe hütet, so, wie man mit 
Gewissheit weiß, dass Feuer verbrennt und das Gift einer Schlan-
ge tötet und man daher vor ihnen flüchtet, damit der Glaube im 
Herzen unauslöschlich gefestigt wird, wie ein in Marmor eingra-
viertes Wort. 

Iman bedeutet, dass man alles, was Muhammad, Friede sei mit 
ihm, verkündete, gefällig findet und im Herzen bestätigt, d. h. da-
ran glaubt. Wer so glaubt, wird „Muʾmin“ (Gläubiger) und „Mus-
lim“ genannt. Es ist für jeden Muslim erforderlich, dass er Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, folgt und auf dem Weg, den er zeigte, 
schreitet. Der Weg, auf den er wies, ist der Weg, der im edlen Ko-
ran beschrieben wird. Dieser Weg wird „Islam“ genannt. Um ihm 
zu folgen, muss man zuerst den Glauben annehmen, dann die isla-
mischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya), also das Mus-
limsein gründlich erlernen, dann die Pflichten (Farāʾid, Sg. Fard) 

– 17 –



erfüllen und sich von den Verboten (Mahārim, Sg. Harām) fern-
halten und schließlich die Bräuche des Propheten (Sunan, Sg. Sun-
na) befolgen und sich von den verpönten Sachen (Makrūhāt, Sg. 
Makrūh) fernhalten. Hiernach soll man sich bemühen, auch in al-
len indifferenten, erlaubten Handlungen (Mubāhāt, Sg. Mubāh) 
ihm zu folgen. 

Das Fundament unserer Religion ist der Glaube (Iman). Keine 
gottesdienstliche Handlung (Ibāda) und keine gute Tat von dem-
jenigen, der keinen Glauben hat, ist Allah, dem Erhabenen, gefäl-
lig und Er nimmt sie nicht an. Wer Muslim sein möchte, muss zu-
erst den Glauben annehmen und sich dann das Wissen über die ri-
tuelle Ganzkörperwaschung (Ghusl), die rituelle Gebetswaschung 
(Wudū) und das rituelle Pflichtgebet (Salāt) aneignen und an-
schließend, wenn sie für ihn erforderlich werden, die anderen 
Pflichten und Verbote erlernen. 

Der Glaube muss korrekt sein 

Die Erfahrungen der Sinnesorgane und das Wissen des Ver-
standes sind Hilfsmittel, um zum Glauben zu gelangen. Durch Na-
turwissenschaften erlangt man das Verständnis und die Gewiss-
heit, dass die Ordnung und Regelmäßigkeit in der Welt nicht zu-
fällig ist und dass es einen Schöpfer gibt, und sie führen somit zum 
Glauben. Iman bedeutet, dass man sich das Wissen, das der letzte 
Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabe-
nen, überbrachte, aneignet und daran glaubt. Bei den zu glauben-
den Sachen zu sagen, dass man an diese glauben werde, wenn sie 
denn auch alle dem eigenen Verstand entsprechen, würde bedeu-
ten, dass man nicht an die Propheten glaubt. Das religiöse Wissen 
sind nicht Sachen, die Verständige sich ausgedacht haben. Die De-
tails, die unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündet 
hat, muss man aus den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna 
erlernen und so daran glauben, wie sie sie erklären. Damit man ei-
nen korrekten Glauben hat, der Allah, dem Erhabenen, gefällig ist 
und den Er annimmt, muss man außerdem folgende Bedingungen 
erfüllen: 

1. Der Glaube muss fortwährend und feststehend sein. Man 
darf nicht einmal für einen Augenblick daran denken, davon abzu-
lassen. Wenn jemand beispielsweise sagen würde, dass er nach drei 
Jahren den Glauben aufgeben werde, dann würde er sofort seinen 
Glauben verlieren und aus dem Islam treten. 

2. Der Glaube des Gläubigen (Muʾmin) muss zwischen Furcht 

– 18 –



(Khawf) und Hoffnung (Radschā) schweben. Man muss Angst vor 
der Strafe Allahs, des Erhabenen, haben, doch gleichzeitig darf 
man nicht für einen Augenblick die Hoffnung auf Seine Barmher-
zigkeit aufgeben. Man muss sich sehr davor hüten, irgendeine Sün-
de zu begehen, und sich fürchten, dass man dadurch seinen Glau-
ben verlieren könnte. Andererseits darf man, selbst wenn man alle 
möglichen Sünden begangen hat, nicht die Hoffnung auf die 
Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, aufgeben und muss immer 
wieder Reue für seine Sünden empfinden (d. h. die Tawba vollzie-
hen). Denn derjenige, der sich reumütig von seinen Sünden ab-
wendet, ist wie jemand, der keine Sünden begangen hat. [„Tawba“ 
bedeutet Abwendung von Sünden und falschen Taten und Hin-
wendung zu Allah, dem Erhabenen, mit der Bitte um Vergebung 
und Verzeihung.] 

3. Man muss den Glauben angenommen haben, bevor man an 
die Schwelle des Todes gelangt, d. h. kurz davor steht, dass die 
Seele den Körper verlässt. Denn an der Schwelle des Todes wer-
den dem Menschen alle Zustände des Jenseits gezeigt. Sodann will 
jeder Ungläubiger den Glauben annehmen. Doch der Glaube 
muss Glaube an das Verborgene (Ghayb) sein. Man muss glauben, 
ohne gesehen zu haben. Das, was man gesehen hat, fällt nicht un-
ter Glauben haben. Allerdings wird zu diesem Zeitpunkt die Reue 
der Gläubigen akzeptiert. 

4. Man muss glauben, bevor die Sonne im Westen aufgeht. Ei-
nes der großen Zeichen des Anbruchs des Jüngsten Tages ist, dass 
die Sonne im Westen aufgehen wird. Alle Menschen, die das se-
hen, werden glauben, doch ihr Glaube wird nicht angenommen 
werden. Sodann wird auch das Tor der Reue geschlossen sein. 

5. Man muss daran glauben, dass niemand außer Allah, dem 
Erhabenen, das Verborgene (Ghayb) kennt. D. h. das Verborgene 
kennt nur Allah, der Erhabene, und derjenige, dem Er davon mit-
teilt. Auch kein Engel, kein Dschinn (Wesen aus rauchlosem Feu-
er), kein Teufel (Schaitan) und sogar kein Prophet kennt das Ver-
borgene, jedoch kann Allah, der Erhabene, den Propheten und 
den rechtschaffenen Muslimen (Sālihūn) Wissen über das Verbor-
gene geben. 

6. Man darf keine einzige Bestimmung im Islam, die den Glau-
ben und die gottesdienstlichen Handlungen betrifft, ohne zwin-
genden Grund absichtlich leugnen. Wer die islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkām al-islāmiyya), also irgendeins der Gebote und 
Verbote im Islam gering schätzt, sich über den edlen Koran, die 
Engel oder einen der Propheten lustig macht oder irgendetwas 

– 19 –



von dem, was diese Propheten verkündeten, ohne unter Zwang zu 
stehen oder ohne einen zwingenden Grund mit Worten leugnet, 
begeht Unglauben/Leugnung (Kufr), d. h. er fällt aus dem Glau-
ben. Wer jedoch unter Umständen wie Androhung des Todes mit 
bloßen Worten Sachen wie die Existenz Allahs, des Erhabenen, 
die Engel, dass die Ganzkörperwaschung und das Gebet verpflich-
tend sind, leugnet, wird kein Ungläubiger. 

7. An dem, was im Islam klar und deutlich als erforderliches 
Wissen verkündet ist, darf man keinen Zweifel haben oder zögern, 
es zu akzeptieren. Zweifel darüber, dass das Verrichten des Ge-
bets eine Pflicht (Fard) ist, dass der Konsum von Wein und ande-
ren alkoholischen Getränken, Glücksspiel, Zinsen und Beste-
chung verboten (harām) sind oder dass man ein wohl bekanntes 
Verbot als erlaubt (halāl) bezeichnet bzw. etwas Erlaubtes als ver-
boten, führt dazu, dass man aus dem Glauben fällt. 

8. Der Glaube muss so sein, wie dies im Islam definiert ist. Den 
Glauben danach auszurichten, wie es der Verstand interpretiert, 
wie Philosophen es definieren oder Pseudowissenschaftler erklä-
ren, ist nicht korrekt. Man muss so glauben, wie es von Muham-
mad, Friede sei mit ihm, verkündet wurde. 

9. Wer den Glauben angenommen hat, muss nur um Allahs wil-
len lieben und nur um Allahs willen anfeinden. Man muss die Mus-
lime, die alle Freunde Allahs, des Erhabenen, sind, lieben und je-
ne, die dem Islam mit Taten und Schriften schaden, anfeinden. 
Der Ort, an dem sich diese Anfeindung manifestiert, ist das Herz.  

[Mitbürger und Touristen, die keine Muslime sind, soll man 
stets freundlich und nett behandeln und durch unseren guten Cha-
rakter in ihnen Sympathie für den Islam erwecken.] 

10. Man muss so glauben, wie dies wahre Muslime tun, die sich 
nicht von jenem Weg trennen, auf den unser Prophet und seine 
Gefährten wiesen. Damit man also einen korrekten Glauben hat, 
muss man dem Glauben der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa entspre-
chend glauben. [Wer dem Wissen, das in den Büchern der Gelehr-
ten der Ahlus-Sunna niedergeschrieben steht, also den wahren 
Werken über den Islam folgt, der bekommt die Belohnung von 
hundert Märtyrern. Jeder der Gelehrten einer der vier rechtmäßi-
gen Rechtsschulen ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna. Das Ober-
haupt der Gelehrten der Ahlus-Sunna ist Imām al-Aʿzam Abū 
Hanīfa. Diese Gelehrten zeichneten auf, was sie von den edlen 
Gefährten lernten, und diese wiederum berichteten ihnen nur das, 
was sie vom Gesandten Allahs gehört hatten.] 

– 20 –



 

DER GLAUBE DER AHLUS-SUNNA 

Die erste Bedingung des Muslimseins ist es, Glauben (Iman) zu 
haben. Damit aber der Glaube korrekt ist, muss er dem Glauben 
der Ahlus-Sunna entsprechen. Die erste Pflicht eines Mannes oder 
einer Frau, die verstandes- und geschlechtsreif sind, ist es, die 
Grundlagen des Glaubens, wie sie in den Werken der Gelehrten 
der Ahlus-Sunna aufgezeichnet sind, zu erlernen und diesen ent-
sprechend zu glauben. Die Rettung vor der Strafe in der Hölle 
hängt davon ab, dass man an diese Glaubensgrundlagen so glaubt, 
wie diese Gelehrten sie überliefert haben. Nur wer auf ihrem Weg 
schreitet, wird vor der Hölle errettet. Jene, die auf dem von diesen 
Gelehrten beschriebenen Weg schreiten, werden „Sunniten“ oder 
„Ahlus-Sunna“ (Anhänger der Sunna) genannt. Siehe hierzu auch 
den im Buch Islamische Ethik zitierten 46. Brief des Imām ar-
Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen. 

In einem Hadith heißt es: „Meine Gemeinde (Umma) wird 
sich in 73 Gruppen aufspalten. Nur eine Gruppe unter diesen wird 
vor der Strafe in der Hölle errettet werden und die anderen wer-
den zugrunde gehen, in die Hölle eingehen.“ Jede dieser 73 Grup-
pen behauptet, dass sie den Islam befolgt und die Gruppe, deren 
Errettung von der Hölle verkündet wurde, ihre Gruppe sei. In 
Vers 54 der Sure al-Muʾminūn und in Vers 32 der Sure ar-Rūm 
heißt es sinngemäß: „Jede Gruppe freut sich, da sie glaubt, auf 
dem rechten Weg zu sein.“ Allerdings hat unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, das Merkmal der Gruppe, die unter diesen verschie-
denen Gruppen die errettete sein wird, folgendermaßen beschrie-
ben: „Angehörige dieser Gruppe sind jene, die sich auf dem Weg 
befinden, den ich und meine Gefährten beschreiten.“ Wer auch 
nur einen der edlen Gefährten nicht liebt, trennt sich von der Ah-
lus-Sunna. Wer nicht dem Glauben der Ahlus-Sunna folgt, der 
wird entweder zum Ungläubigen (Kāfir) oder zu einem der Irrgän-
ger (Ahl al-Bidʿa). 

 

Die Merkmale, dass jemand dem Glauben der  
Ahlus-Suna folgt: 

Allah, der Erhabene, ist mit jenen Muslimen, deren Glaube 
dem Glauben der Ahlus-Sunna entspricht, zufrieden. Dieser Glau-
be hat viele Bedingungen. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben 

– 21 –



diese folgendermaßen erklärt: 
1. Dass man an die sechs Glaubensgrundsätze, also an die Exis-

tenz Allahs, des Erhabenen, und Seine Einheit, dass Er keinen 
Partner und Gleichen hat, Seine Engel, Seine Schriften, Seine Pro-
pheten, den Jüngsten Tag und daran, dass das Gute und das 
Schlechte von Allah, dem Erhabenen, erschaffen wird, glaubt. 
(Diese sind in dem „Āmantu“ genannten Spruch zusammenge-
fasst.) 

2. Dass man daran glaubt, dass das letzte der von Allah offen-
barten Bücher, also der edle Koran, das Wort Allahs ist. 

3. Der Gläubige (Muʾmin) darf seinen eigenen Glauben nie-
mals bezweifeln. 

4. Man muss die edlen Gefährten, die an unseren Propheten, 
Friede sei mit ihm, glaubten und ihn zu Lebzeiten sahen, alle sehr 
lieben. Man darf über keinen seiner vier Kalifen, über keinen sei-
ner engen Verwandten, also die Ahl al-Bayt, und über keine seiner 
edlen Gemahlinnen schlecht sprechen. 

5. Man darf die Taten nicht als einen Teil des Glaubens sehen. 
Jene unter den Gläubigen, die an die Gebote und Verbote Allahs, 
des Erhabenen, glauben, diese aber aus Faulheit nicht erfüllen, 
darf man nicht als Ungläubige ansehen oder als solche bezeichnen. 
Wer die Verbote nicht wichtig nimmt, sondern als unbedeutend 
ansieht oder wer sich über den Islam lustig macht, der verliert sei-
nen Glauben. 

6. Jene, die sich als „Ahl al-Kibla“ bezeichnen und sagen, dass 
sie an Allah, den Erhabenen, und Seinen Propheten Muhammad, 
Friede sei mit ihm, glauben, aber dennoch einem falschen Glauben 
anhängen, dürfen nicht als Ungläubige bezeichnet werden (es darf 
kein Takfīr ihnen gegenüber gemacht werden). 

7. Das Gebet sollte hinter jedem Imam (Vorbeter) verrichtet 
werden, solange von ihm keine offenkundigen Sünden bekannt 
sind. Dieses Urteil gilt auch für Emire und Gouverneure, die die 
Freitags- und Festgebete leiten. 

8. Die Muslime dürfen nicht gegen die über sie regierenden 
Emire und andere Autoritäten rebellieren. Khurūdsch, also Re-
bellion bedeutet, Zwietracht (Fitna) zu verursachen und sie führt 
zu allen möglichen Übeln. Man muss für die Regierenden Bittge-
bete sprechen, dass sie Gutes tun, und wenn es möglich sein sollte, 
sollte man ihnen mit annehmbaren Worten guten Rat (Nasīha) ge-
ben, damit sie von Sünden ablassen. 

9. Es ist sowohl für Männer als auch für Frauen erlaubt 

– 22 –



(dschāʾiz), dass sie beim Vornehmen der Gebetswaschung mit der 
nassen Hand einmal über Khuffs (Wudū- bzw. Ledersocken) strei-
chen, statt die Füße zu waschen, ohne dass es dafür eines Entschul-
digungsgrundes (Udhr) oder einer zwingenden Notwendigkeit 
(Darūra) bedarf. Solches feuchte Bestreichen ist über den nackten 
Fuß oder über gewöhnliche Socken nicht gestattet. 

10. Man muss daran glauben, dass die Himmelfahrt (Miʿ-
rādsch) unseres Propheten, Friede sei mit ihm, sowohl mit der See-
le (Rūh) als auch mit dem Körper stattfand. Jene, die behaupten, 
dass die Himmelfahrt nur ein Zustand gewesen sei, d. h. im Traum 
geschehen sei, trennen sich von der Ahlus-Sunna. 

Die Gläubigen werden im Paradies Allah, den Erhabenen, se-
hen. Am Tag des Jüngsten Gerichts (Yawm al-Qiyāma) werden 
die Propheten und die Rechtschaffenen (Sālihūn) Fürsprache 
(Schafāʿa) einlegen. Es gibt eine Befragung im Grab. Das Leiden 
im Grab werden sowohl die Seele als auch der Körper erfahren. 
Die Wundertaten (Karāmāt) der Gottesfreunde (Awliyā) sind 
wahr. Wundertaten sind außergewöhnliche Zustände, die sich bei 
von Allah geliebten Dienern ereignen und die eine Großzügigkeit 
und ein Geschenk Allahs, des Erhabenen, an diese Diener sind 
und die Er Seine „Sunnatullah“ (Brauch Allahs) genannten Natur-
gesetze, also Gesetze der Physik, Chemie und Biologie, außer 
Kraft setzend ereignen lässt. Diese Ereignisse sind so zahlreich, 
dass sie nicht zu leugnen sind. Die Seelen der Verstorbenen ver-
nehmen im Grab die Taten und Worte der Lebenden. Die Beloh-
nungen für das Rezitieren des edlen Korans, für das Geben von 
Almosen (Sadaqa) und sogar für alle unsere gottesdienstlichen 
Handlungen (Ibādāt) den Seelen der Verstorbenen zu schenken, 
nützt diesen und trägt dazu bei, dass ihr Leiden verringert oder 
gänzlich aufgehoben wird. An alle diese Sachen zu glauben, ist ein 
Zeichen dafür, dass jemand dem Glauben der Ahlus-Sunna folgt. 

 
DIE GLAUBENSGRUNDSÄTZE 

Die Glaubensgrundsätze sind 6 an der Zahl. Diese sind in dem 
„Āmantu“ genannten Spruch zusammengefasst. Dass der „Iman“ 
der Glaube an bestimmte sechs Sachen ist, hat der Gesandte Al-
lahs, Friede sei mit ihm, verkündet. Man sieht also, dass es für je-
den Muslim erforderlich ist, seinen Kindern den „Āmantu“ ge-
nannten Spruch vor allen anderen Dingen auswendig zu lehren 
und über seine Bedeutung zu unterrichten. 

– 23 –



Der „Āmantu“ genannte Spruch lautet: „Āmantu billāhi wa-
Malāʾikatihī wa-Kutubihī wa-Rusulihī wal-Yawmil-ākhiri wa-bil-
Qadari, khayrihī wa-scharrihī minallāhi taʿālā wal-Baʿthu baʿdal-
Mawti haqqun. Aschhadu an lā ilāha illallāh wa-aschhadu anna 
Muhammadan abduhū wa-rasūluh.“ („Ich glaube an Allah, Seine 
Engel, Seine Schriften, Seine Propheten, den Jüngsten Tag und die 
Bestimmung, d. h., dass das Gute und das Schlechte von Allah ge-
schickt ist, und an die Auferstehung nach dem Tod. Ich bezeuge, 
dass es keinen Gott gibt außer Allah, und ich bezeuge, dass Mu-
hammad Sein Diener und Sein Gesandter ist.“) 

 

Erster Grundsatz 

DER GLAUBE AN ALLAH, DEN ERHABENEN 

„Āmantu billāhi“ bedeutet: „Ich glaube an die Existenz Allahs, 
des Erhabenen, und an Seine Einheit, bestätige dies im Herzen 
und spreche es mit Worten aus.“ Allah, der Erhabene, existiert 
und Er ist Einer. Das Wort „Einer“ hat zwei verschiedene Bedeu-
tungen. Die erste Bedeutung ist das Zahlmäßige, nämlich, dass 
Eins die Hälfte von Zwei ist und die erste der Zahlen. Die andere 
Bedeutung ist, dass es keinen Teilhaber und keinen Gleichen gibt, 
also Er „einzig“ ist. Allah, der Erhabene, ist „Einer“ bzw. der 
„Einzige“, nicht im Sinne der Zahl, sondern in dem Sinne, dass Er 
keinen Partner und keinen Gleichen hat. Das bedeutet, dass es 
keinen Partner gibt, der Ihm in Seinem Wesen oder in Seinen At-
tributen gleicht. So, wie die Wesen und Attribute der Geschöpfe 
nicht dem Wesen und den Attributen ihres Schöpfers ebenbürtig 
sein können, so sind auch das Wesen und die Attribute des Schöp-
fers nicht denen der Geschöpfe gleich. 

Der Schöpfer aller Glieder jedes Geschöpfes, jeder seiner Zel-
len ist einzig und allein Allah, der sie aus dem Nichts erschuf. 
Nichts und niemand kann je die Wirklichkeit des Wesens Allahs, 
des Erhabenen, begreifen und wissen. Er ist über alles, was der 
Verstand und die Vorstellungskraft sich erdenken und vorstellen 
können, erhaben und davon frei. Es ist nicht erlaubt, über Sein 
Wesen nachzudenken oder sich Vorstellungen darüber zu machen. 
Man muss aber Seine Attribute und Namen, die im edlen Koran 
verkündet sind, lernen und Seine Göttlichkeit (Ulūhiyya) anhand 
dieser akzeptieren und bestätigen. Alle Seine Attribute und Na-
men sind anfangslos und ewig. So, wie Sein Wesen nicht an irgend-
einem Ort befindlich ist, so ist es auch darüber erhaben, durch die 

– 24 –



sechs Richtungen beschränkt zu sein. D. h. es ist nicht irgendwo 
„vorne“, „hinten“, „rechts“, „links“, „oben“ oder „unten“. Das 
Einzige, was man über Ihn sagen kann, ist, dass Er überall gegen-
wärtig (hādir) und sehend (nāzir) ist. [Es heißt zwar, dass Allah, 
der Erhabene, immer und überall gegenwärtig und sehend ist, 
doch Er ist von Raum und Zeit unabhängig. Daher muss man die-
se Aussage in übertragener Bedeutung verstehen, d. h.: Er ist un-
abhängig von Ort und Zeit, ohne an einem Ort zu sein gegenwärtig 
und sehend.]  

Die Attribute Allahs, des Erhabenen, sind 14 an der Zahl. 
Sechs dieser Attribute werden „as-Sifāt adh-dhātiyya“ (Wesensat-
tribute) und acht von ihnen „as-Sifāt ath-thubūtiyya“ (feststehen-
de Attribute) genannt. Es ist unbedingt erforderlich, die Bedeu-
tungen dieser Attribute zu lernen und auswendig zu kennen. 

 
DIE WESENSATTRIBUTE  

1. Wudschūd (Existenz): Allah, der Erhabene, existiert. Seine 
Existenz ist urewig (anfangslos). Seine Existenz ist eine notwendi-
ge Existenz (Wādschib al-Wudschūd). 

2. Qidam (Urewigkeit, Anfangslosigkeit): Die Existenz Allahs, 
des Erhabenen, hat keinen Anfang. 

3. Baqā (Ständigkeit, Unendlichkeit, Fortwähren): Die Exis-
tenz Allahs, des Erhabenen, hat kein Ende. Er hört niemals auf zu 
existieren. So, wie es unmöglich ist, dass Er einen Partner hätte, so 
ist auch das Nichtexistieren für Sein Wesen und Seine Attribute 
unmöglich. 

4. Wahdāniyya (Einzigkeit): Allah, der Erhabene, hat in Sei-
nem Wesen, Seinen Attributen und Seinem Handeln keinen Part-
ner oder Gleichen. 

5. Mukhālafatun lil-Hawādith (völlige Andersheit als alle Ge-
schöpfe): Allah, der Erhabene, ähnelt weder in Seinem Wesen 
noch in Seinen Attributen dem Wesen oder den Attributen von 
Geschöpfen. 

6. Qiyām bi-Nafsihī (Selbstständigkeit): Allah, der Erhabene, 
existiert durch Sein Wesen selbstständig. Er ist nicht auf Raum 
und Ort angewiesen. Er existierte, als es keine Materie und keinen 
Ort gab. Er ist über jede Art der Bedürftigkeit erhaben. Sein We-
sen verbleibt so, wie es vor der Hervorbringung der Schöpfung 
war, ewig und unverändert. 

– 25 –



DIE FESTSTEHENDEN ATTRIBUTE 

1. Hayāt (Leben): Allah, der Erhabene, ist lebendig. Sein Le-
ben gleicht nicht dem der Geschöpfe und ist, Seinem Wesen ge-
bührend, anfangslos und ewig. 

2. Ilm (Wissen): Allah, der Erhabene, weiß alles. Sein Wissen 
gleicht nicht dem Wissen der Geschöpfe. Er sieht und weiß um die 
Ameise, die in dunkelster Nacht auf einem schwarzen Stein läuft. 
Er kennt die Gedanken und Regungen in den Herzen der Men-
schen und kennt ihre Absichten. In Seinem Wissen findet keinerlei 
Wandel oder Änderung statt. Sein Wissen ist anfangslos und ewig. 

3. Samʿ (Hören): Allah, der Erhabene, ist hörend. Er hört ohne 
Mittel und ohne Richtung. Sein Hören gleicht nicht dem Hören 
Seiner Diener. Auch dieses Attribut ist wie alle Seine Attribute 
anfangslos und ewig. 

4. Basar (Sehen): Allah, der Erhabene, ist sehend. Er sieht oh-
ne Mittel und ohne Einschränkung. Sein Sehen bedarf nicht eines 
Sehorgans. 

5. Irāda (Wille): Allah, der Erhabene, ist wollend. Er erschafft, 
was immer Er will. Alles ereignet sich durch Seinen Willen. Es gibt 
keine Kraft, die Seinem Willen entgegenwirken könnte. 

6. Qudra (Macht): Allah, der Erhabene, hat die Macht, alles zu 
tun. Nichts ist zu schwer für Ihn. 

7. Kalām (Sprechen): Allah, der Erhabene, ist sprechend. Sein 
Sprechen geschieht nicht durch Mittel, Buchstaben, Töne oder ein 
Sprechorgan. 

8. Takwīn (Schöpfungsvermögen, Erschaffen): Allah, der Er-
habene, ist der Schöpfer. Es gibt keinen anderen Schöpfer als Ihn. 
Er ist es, der alles erschafft. Niemand außer Allah, dem Erhabe-
nen, darf „Schöpfer“ genannt werden. 

Es ist unmöglich, die Wirklichkeit der Attribute Allahs, des Er-
habenen, zu begreifen. Nichts und niemand kann Anteil an den 
Attributen Allahs, des Erhabenen, haben oder diesen gleich sein. 

 

Zweiter Grundsatz 
DER GLAUBE AN DIE ENGEL 

„Wa-Malāʾikatihī“ bedeutet: „Ich glaube an die Engel Allahs, 
des Erhabenen.“ Sie sind alle Diener Allahs, des Erhabenen. Sie 
alle befolgen die Befehle Allahs. Sie begehen keine Sünden. Sie 

– 26 –



haben kein Geschlecht und sie heiraten nicht. Sie sind lebendig, 
doch sie essen, trinken und schlafen nicht. Sie sind Wesen aus 
Licht (Nūr) und verfügen über Verstand. Die Ranghöchsten unter 
ihnen sind vier an der Zahl: 

1. Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm: Seine Aufgabe besteht darin, 
den Propheten Offenbarung (Wahy) zu bringen, Allahs Gebote 
und Verbote zu verkünden. 

2. Isrāfīl, Friede sei mit ihm: Er ist damit beauftragt, in das 
„Sūr“ genannte Horn zu blasen. Beim ersten Mal werden alle Le-
bewesen, die den Klang des Horns vernehmen, aufhören zu exis-
tieren und nur Allah, der Erhabene, wird noch existieren und beim 
zweiten Klang werden sie wiederauferweckt. 

3. Mīkāʾīl, Friede sei mit ihm: Er ist mit der Verwaltung und 
Zuteilung von Sachen wie die Zuteilung der Versorgung der Ge-
schöpfe, Wertverfall und -anstieg, Fülle und Knappheit von Gü-
tern und überhaupt mit jeder Regung und Bewegung sämtlicher 
Materie beauftragt. 

4. Azrāʾīl, Friede sei mit ihm: Dieser Engel ist damit beauftragt, 
die Seelen der Menschen zum Zeitpunkt des Todes zu ergreifen.  

Nach diesen gibt es vier Gruppen von Engeln. Die „Träger des 
Arschul-aʿlā“ genannten Engel sind vier an der Zahl. Die „Muqar-
rabūn“ (die „Nahen“) sind Engel, die in der göttlichen Gegenwart 
weilen. Die großen unter den Engeln, die das Leid der Strafen in 
der Hölle zufügen, werden „Karūbiyyūn“ genannt. Die „Engel 
der Barmherzigkeit“ werden „Rūhāniyyūn“ genannt. Der höchste 
der Engel des Paradieses heißt „Ridwān“ und der höchste der En-
gel der Hölle heißt „Mālik“. Die Engel der Hölle werden 
„Zabāniyyūn“ genannt. Die Engel sind die Geschöpfe, deren Zahl 
die größte unter allen Geschöpfen ist. In den Himmeln gibt es kei-
nen Fleck, an dem nicht Engel im Zustand der Anbetung befind-
lich sind. 

 

Dritter Grundsatz 

DER GLAUBE AN DIE SCHRIFTEN 

„Wa-Kutubihī“ bedeutet: „Ich glaube an die Schriften, die Al-
lah, der Erhabene, offenbart hat.“ Allah, der Erhabene, hat diese 
Schriften manchen Propheten mittels des „Dschabrāʾīl“ genannten 
Engels als hörbare Worte, anderen auf Tafeln geschrieben und 
wieder anderen ohne Engel als Mittler, also direkt, offenbart. Alle 

– 27 –



diese Offenbarungen sind das Wort Allahs, des Erhabenen. Sie 
sind anfangslos und ewig. Sie sind nicht erschaffen. Sie sind alle 
wahr. Allah, der Erhabene, hat uns von 104 offenbarten Schriften 
berichtet. Unter diesen wurden 10 Suhuf (wörtlich: Seiten; ge-
meint sind damit nicht Blattseiten, sondern Bücher in kleinerem 
Umfang) Ādam, Friede sei mit ihm, 50 Suhuf Schīt, Friede sei mit 
ihm, 30 Suhuf Idrīs, Friede sei mit ihm, und 10 Suhuf Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, offenbart. Die Thora wurde Mūsā, Friede sei 
mit ihm, der Psalter Dāwud, Friede sei mit ihm, das Evangelium 
Īsā, Friede sei mit ihm, und der edle Koran Muhammad, Friede sei 
mit ihm, herabgesandt.  

Damit Menschen im Diesseits in Ruhe und Frieden leben und 
im Jenseits die ewige Glückseligkeit erlangen können, offenbarte 
Allah, der Erhabene, vielen Propheten vom ersten Menschen so-
wie ersten Propheten Ādam, Friede sei mit ihm, bis zum letzten 
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, Schriften. In diesen 
Schriften wurden die Grundlagen des Glaubens (Iman) und der 
gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) verkündet und alle Sa-
chen, derer die Menschen bedürfen, mitgeteilt. 

Der edle Koran ist die letzte dieser Schriften Allahs, des Erha-
benen. Nach der Offenbarung des edlen Korans wurden die ver-
kündeten Gesetze aller anderen göttlichen Schriften aufgehoben. 
Der edle Koran wurde Muhammad, Friede sei mit ihm, von 
Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, in einem Zeitraum von 23 Jahren 
überbracht. Im edlen Koran gibt es 114 „Suren“ (Kapitel) und 
6236 Verse (Āyāt). Dass diese Zahl in manchen Büchern unter-
schiedlich ist, liegt daran, dass ein langer Vers als ein paar Verse 
gezählt wird. Der edle Koran wurde seit seiner Offenbarung nicht 
verändert und wird es auch in Zukunft nicht werden. Der edle Ko-
ran ist das Wort Allahs. Es ist unmöglich, dass ein solches Buch 
von Menschen verfasst wird. Es war und ist nicht einmal möglich, 
etwas Ähnliches wie einen einzigen seiner Verse zu schreiben. 

Nach dem Ableben unseres Propheten, Friede sei mit ihm, ließ 
sein erster Kalif, Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrie-
den sein, alle [auswendig gelernten und niedergeschriebenen] Ver-
se des edlen Korans sammeln. So entstand das Buch, das „Mus-
haf“ genannt wird. Alle edlen Gefährten stimmten darin überein, 
dass dieser Mushaf das Wort Allahs ist. Zur Zeit des dritten Kali-
fen Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, wurden sechs Ko-
pien dieses Mushaf erstellt und in manche Bezirke des Reichs ge-
schickt. 

Der edle Koran muss auf Arabisch rezitiert werden. Transkrip-

– 28 –



tionen mit anderen Alphabeten sind kein Koran. 
a) Wenn man den Mushaf in die Hand nimmt, muss man die 

Gebetswaschung vollzogen haben und man sollte sich zur Kibla 
gewandt setzen und ihn aufmerksam rezitieren. 

b) Man sollte die Rezitation gemächlich und in andächtiger 
Ehrfurcht (Khuschūʿ) vollziehen. 

c) Beim Rezitieren sollte man den Text des Mushaf anschauen 
und jeden Vers gebührend rezitieren.  

d) Man muss beim Rezitieren die Regeln des Tadschwīd (Re-
geln der korrekten Rezitation) beachten. 

e) Beim Rezitieren sollte man bedenken, dass es sich dabei um 
das Wort Allahs handelt.  

f) Man muss stets die Gebote und Verbote im edlen Koran be-
folgen. 

 

Vierter Grundsatz 

DER GLAUBE AN DIE PROPHETEN 

„Wa-Rusulihī“ bedeutet: „Ich glaube an alle Propheten, die 
Allah, der Erhabene, entsandt hat.“ Die Propheten wurden auser-
wählt, um die Menschen auf den richtigen Weg zu leiten, mit dem 
Allah, der Erhabene, zufrieden ist. Alle Propheten haben zu ein 
und demselben Glauben aufgerufen. Der Glaube an die Prophe-
ten, Friede sei mit ihnen, erfordert, dass man daran glaubt, dass sie 
sieben Eigenschaften besitzen. 

1. Isma (Sündenlosigkeit): Die Propheten begehen keinerlei 
Sünden. Keiner der Propheten begeht je eine Sünde, weder klein 
noch groß, die in irgendeiner Religion verboten war oder verboten 
werden würde. 

2. Amāna (Vertrauenswürdigkeit): Die Propheten sind Men-
schen, die in jeder Hinsicht vertrauenswürdig sind. Sie missbrau-
chen niemals das Vertrauen und das Anvertraute. 

3. Sidq (Wahrhaftigkeit): Die Propheten sind Menschen, die in 
all ihren Worten und Taten korrekt und ehrlich sind. Sie lügen nie-
mals. 

4. Fatāna (Scharfsinn): Die Propheten sind Menschen, die be-
sonders intelligent und besonders klug sind. Von Menschen mit 
Mängeln wie Blindheit und Taubheit und von Frauen ist niemand 
als Prophet ernannt worden. 

– 29 –



5. Tablīgh (Kundgabe der Botschaft): Alles, was die Propheten 
den Menschen verkündeten, erfuhren sie durch Offenbarung von 
Allah, dem Erhabenen. Keins der Gebote und Verbote, die sie 
verkündeten, sind ihre eigenen Gedanken. Sie verkündeten aus-
nahmslos alles, was ihnen zu verkünden befohlen wurde. 

6. Adāla (Gerechtigkeit): Die Propheten begehen niemals Un-
recht. Sie machen niemals um irgendjemandes willen Abstriche 
von der Gerechtigkeit. 

7. Amn al-Azl (Unentlassenheit): Sie werden niemals aus ihrer 
Aufgabe, Prophet zu sein, entlassen. Sie bleiben sowohl im Dies-
seits als auch im Jenseits Propheten. 

Ein Prophet, der eine neue Religion (eine neue Scharia) bringt, 
wird „Rasūl“ (Pl. Rusul) genannt. 

Ein Prophet, der keine neue Religion bringt, sondern die Men-
schen zur zuvor etablierten Religion aufruft, wird „Nabī“ (Pl. An-
biyā) genannt. Der Glaube an die Propheten erfordert, dass man, 
ohne einen Unterschied zwischen ihnen zu machen, daran glaubt, 
dass sie alle von Allah, dem Erhabenen, auserwählte, wahrhaftige 
und ehrliche Menschen sind. Jemand, der an einen von ihnen nicht 
glaubt, ist so, als würde er an keinen von ihnen glauben. 

Das Prophetentum kann nicht durch Anstrengung, durch viele 
gottesdienstliche Handlungen, durch Askese oder das Reifen 
durch Widrigkeiten erarbeitet und erlangt werden. Es kann einzig 
und allein als eine gütige Gabe von Allah, dem Erhabenen, und als 
Seine Wahl erlangt werden. Die genaue Zahl aller Propheten ist 
nicht bekannt. Eine berühmte Überlieferung besagt, dass ihre 
Zahl mehr als 124 Tausend beträgt. Von diesen sind 313 Gesandte 
(Rusul), nach einer anderen Überlieferung 315. Sechs dieser Ge-
sandten sind den anderen Gesandten überlegen. Diese sechs wer-
den „Ulul-Azm“ („die Entschlossenen“) genannt. Diese sind: 
Ādam, Nūh, Ibrāhīm, Mūsā, Īsā und Muhammad Mustafā, Friede 
sei mit ihnen. Die Namen von 33 Propheten sind bekannt. Diese 
sind: Ādam, Schīt (bzw. Schīth), Idrīs, Nūh, Hūd, Sālih, Ibrāhīm, 
Lūt, Ismāʿīl, Ishāq, Yaʿqūb, Yūsuf, Ayyūb, Schuʿayb, Mūsā, Hārūn, 
Khidr, Yūschaʿ ibn Nūn, Ilyās, Alyasaʿ, Dhul-Kifl, Schamʿūn, 
Ischmūʿīl, Yūnus ibn Matā, Dāwud, Sulaymān, Luqmān, Zaka-
riyyā, Yahyā, Uzayr, Īsā ibn Maryam, Dhul-Qarnayn und Muham-
mad, Friede sei mit ihnen. 

Nur von 28 der genannten Propheten werden die Namen im 
edlen Koran erwähnt. Es gibt Meinungsverschiedenheit darüber, 
ob Dhul-Qarnayn, Luqmān, Uzayr und Khidr Propheten waren. 

– 30 –



Im Maktūbāt-i Maʿsūmiyya steht im 36. Brief aus dem 2. Band, 
dass die Überlieferung, die besagt, dass Khidr, Friede sei mit ihm, 
ein Prophet sei, eine gewichtige ist. In seinem 182. Brief steht: 
„Die Tatsache, dass Khidr in Gestalt eines Menschen erscheint 
und einige Sachen tut, bedeutet nicht, dass er noch lebt. Allah, der 
Erhabene, erlaubt seiner Seele und den Seelen vieler Propheten 
und Gottesfreunde (Awliyā), dass sie sich in Menschengestalt zei-
gen. Dass man sie derart zu sehen bekommt, bedeutet nicht, dass 
sie noch unter den Lebenden im Diesseits wandeln.“ 

 
Unser Prophet MUHAMMAD, Friede sei mit ihm 

Er ist der Gesandte Allahs, des Erhabenen, d. h. Rasūlullah. Er 
ist Sein Geliebter, d. h. Habībullah. Er ist der ranghöchste und 
letzte der Propheten. Sein Vater heißt Abdullah. Er wurde im Jah-
re 571 n. Chr., am 12. Tag des Monats Rabīʿul-awwal, in der Nacht 
auf Montag, gegen Morgen, in Mekka geboren, was dem 20. April 
des Sonnenkalenders entspricht. Sein Vater verstarb noch vor sei-
ner Geburt. Als er sechs Jahre alt war, verstarb auch seine Mutter 
und als er acht Jahre alt war, sein Großvater. Danach wuchs er un-
ter der Obhut seines Onkels Abū Tālib auf. Im Alter von 25 Jah-
ren heiratete er Khadīdscha al-Kubrā (Khadīdscha, die Großarti-
ge), möge Allah mit ihr zufrieden sein. Er hatte mit ihr vier Töch-
ter und zwei Söhne. Sein erster Sohn hieß Qāsim. Aus diesem 
Grund wird er auch „Abul-Qāsim“ (Vater des Qāsim) genannt. 
Als er 40 Jahre alt war, wurde ihm verkündet, dass er der Prophet 
der Menschen und der Dschinnen (Wesen aus rauchlosem Feuer) 
ist. Drei Jahre später begann er, die Menschen zum Glauben auf-
zurufen. Als er 52 Jahre alt war, wurde er in einer Nacht von Mek-
ka nach Jerusalem (Quds) gebracht und von dort aus wurde er in 
die Himmel hin- und wieder zurückgebracht. Diese Reise wird 
„Miʿrādsch“ (Himmelfahrt, Aufstieg durch die Himmel) genannt. 
Während der Himmelfahrt sah er das Paradies und seine Stufen, 
die Hölle und ihre Stufen und das Antlitz Allahs, des Erhabenen. 
Die täglichen fünf Gebete wurden in dieser Nacht der Himmel-
fahrt zur Pflicht. Nach den Berichten der Geschichtsschreiber reis-
te er im Jahre 622 n. Chr. auf Befehl Allahs, des Erhabenen, von 
Mekka nach Medina. Diese Reise wird „Hidschra“ (Auswande-
rung) genannt. Der Montag, der 8. Rabīʿul-awwal, an dem er in 
dem medinensischen Dorf Qubā ankam und der dem 20. Septem-
ber des Sonnenkalenders entspricht, wurde zum Jahresbeginn des 
muslimischen Sonnenkalenders. Der muslimische Mondkalender 

– 31 –



beginnt mit dem Monat Muharram desselben Jahres und ein 
Mondjahr wird voll, wenn der Mond die Erde 12 Mal umrundet. 
Im Jahre 11 nach der Hidschra [632 n. Chr.] verstarb er am Vor-
mittag des 12. Rabīʿul-awwal, einem Montag. In der Nacht von 
Dienstag auf Mittwoch wurde er um Mitternacht in der Kammer, 
in der er verstarb, beerdigt. Als er verstarb, war er nach dem 
Mondkalender 63 und nach dem Sonnenkalender 61 Jahre alt. 

Der ehrwürdige Muhammad, Friede sei mit ihm, hatte eine hel-
le Haut. Er war der schönste aller Menschen. Doch er stellte diese 
Schönheit nicht jedem zur Schau. Wer ihn einmal zu sehen bekam 
und wer ihn auch nur im Traum sieht, dessen Leben verläuft von 
da an voller Freude und Heiterkeit. Er ist in jeglicher Hinsicht der 
überlegenste aller Menschen, die je zu irgendeiner Zeit an irgend-
einem Ort der Erde lebten und leben werden. Sein Verstand, sein 
Denken, sein schöner Charakter und die Kraft all seiner Glieder 
sind denen jedes anderen Menschen überlegen. 

Als er ein Kind war, wurde er zweimal von Händlern auf eine 
Reise nach Damaskus mitgenommen, doch sie beendeten die Rei-
se am „Busrā“ genannten Ort und kehrten zurück. Außer diesen 
beiden Reisen unternahm er keine weiteren Reisen. Er war 
„ummī“, d. h. des Lesens und Schreibens unkundig. Er besuchte 
nie eine Schule und wurde von niemandem unterrichtet. Dennoch 
wusste er alles, d. h., wann immer er über etwas nachdachte und et-
was zu wissen wünschte, lehrte ihn Allah, der Erhabene. Der En-
gel Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, kam zu ihm und sagte ihm al-
les, was er zu wissen wünschte. Sein gesegnetes Herz (Qalb) strahl-
te wie die Sonne Licht (Nūr) um sich. Die Lichter des Wissens und 
der Gotteserkenntnis, die er ausstrahlte, breiteten sich wie elek-
tromagnetische Wellen überall auf der Erde und im Himmel aus. 
Jetzt strahlen sie von seinem Grab aus weiter. Die Kraft dieser 
Ausstrahlung nimmt in jedem Augenblick zu. So, wie es Radio-
empfänger braucht, um elektromagnetische Wellen zu empfangen, 
muss man, um die Lichter, die er ausstrahlt, empfangen zu können, 
ein Herz haben, das an ihn glaubt, ihn liebt und das man reinigt, 
indem man auf dem Weg, den er wies, schreitet. Wer solch ein 
Herz hat, der empfängt die Lichter, die er ausstrahlt, und sein 
Herz wiederum strahlt sie in seine Umgebung. Menschen solcher 
Qualität werden „Walī“ (Gottesfreund, Pl. Awliyā) genannt. 
Wenn man einen solchen Gottesfreund kennt, an ihn glaubt und 
ihn liebt und wenn man mit Anstand in seiner Gegenwart sitzt 
oder aus der Ferne seiner mit Respekt und Liebe gedenkt, dann 
beginnt das eigene Herz Licht (Nūr) und spirituelles Wissen 

– 32 –



(Fayd) aus seinem Herzen zu empfangen und wird dadurch gerei-
nigt und reif. So, wie Allah, der Erhabene, das Sonnenlicht zu ei-
nem Mittel gemacht hat, damit sich unsere materiellen Körper ent-
wickeln, so hat Er das Herz Muhammads, Friede sei mit ihm, und 
die Lichter, die seinem Herzen entspringen, zum Grund für das 
Reifen unserer Seelen und unserer Herzen gemacht, damit wir in 
unserem Menschsein zu höheren Stufen aufsteigen können. So, 
wie alle Nährstoffe, die den Menschen nähren, seinen Körper auf-
bauen und ihm Energie liefern, durch die Energie der Sonne, 
durch Assimilation entstehen, so entstehen alle Wirkungen des 
Zusammenseins mit Gottesfreunden, ihrer Worte und ihrer Schrif-
ten, die alle Nahrung für das Herz und die Seele sind, durch die 
Lichter, die aus dem Herzen des Gesandten Allahs strahlen. 

Durch den Engel Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, offenbarte 
Allah, der Erhabene, dem ehrwürdigen Muhammad, Friede sei 
mit ihm, den edlen Koran. Darin gebot Er den Menschen die Sa-
chen, die im Diesseits und Jenseits nützlich sind, und verbot ihnen 
die Sachen, die schädlich sind. Die Gesamtheit dieser Gebote und 
Verbote wird „Islam“ oder „al-Ahkām al-ilāhiyya“ (göttliche Be-
stimmungen) genannt. 

Jedes einzelne Wort Muhammads, Friede sei mit ihm, ist wahr, 
wertvoll und nützlich. Der Mensch, der hieran glaubt, wird 
„Muʾmin“ (Gläubiger) und „Muslim“ genannt. Jene, die auch nur 
an ein einziges Wort des ehrwürdigen Muhammad, Friede sei mit 
ihm, nicht glauben, werden „Kāfir“ (Ungläubiger) genannt. Allah, 
der Erhabene, liebt die Gläubigen. Er wird sie nicht auf ewig in der 
Hölle belassen. Entweder wird Er sie erst gar nicht in die Hölle 
schicken oder wird sie, wenn Er sie zur Bestrafung für ihre Sünden 
dort eingehen lässt, wieder aus ihr herausholen. Wer ein Ungläu-
biger ist, kann nicht in das Paradies einziehen. Er geht direkt in die 
Hölle ein und wird dort nie wieder herauskommen. Der Glaube an 
den Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, und die Liebe zu 
ihm sind die Quelle allen Glücks, allen Friedens und alles Guten. 
Zu leugnen, dass er ein Prophet ist, ist die Quelle allen Unglücks, 
aller Bedrängnisse und alles Schlechten. 

Sein Wissen, seine Gotteskenntnis, sein Verständnisvermögen, 
seine Glaubensstärke, sein Verstand, seine Klugheit, seine Groß-
zügigkeit, seine Demut, seine Milde, sein Mitgefühl, seine Geduld, 
seine Strebsamkeit, sein Eifer, seine Treue, seine Zuverlässigkeit, 
sein Mut, seine Ehrfurcht einflößende Präsenz, seine Tapferkeit, 
seine Eloquenz, seine Klarheit im Ausdruck, sein Scharfsinn, seine 
Schönheit, seine Achtsamkeit, seine Keuschheit, seine Fairness, 

– 33 –



sein Schamgefühl, seine Enthaltsamkeit und seine Gottesfurcht 
waren alle größer als bei allen anderen Propheten. Er verzieh alles 
Unrecht, das ihm von Freund oder Feind widerfuhr. Er entgegnete 
diesen nie. Als die Ungläubigen bei der Schlacht von Uhud seine 
gesegnete Wange verletzten und seinen gesegneten Zahn brachen, 
sprach er für diejenigen, die dies taten, das folgende Bittgebet: „O 
mein Herr! Vergib ihnen, denn sie wissen nicht!“ 

Die guten Charaktereigenschaften des ehrwürdigen Muham-
mad, Friede sei mit ihm, sind sehr viele. Jeder Muslim muss diese 
lernen und sich diese Charaktereigenschaften aneignen. So wird es 
möglich, dass man im Diesseits und im Jenseits vor Unglück und 
Kummer bewahrt wird und die Fürsprache dieses „Meisters beider 
Welten“, Friede sei mit ihm, erlangt. Denn in einem Hadith heißt 
es: „Eignet euch die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, als 
Charaktereigenschaften an!“ 

 
DIE EDLEN GEFÄHRTEN 

Die Muslime, die damit geehrt wurden, das gesegnete Antlitz 
unseres Propheten, Friede sei mit ihm, zu sehen oder seine schö-
nen Worte zu hören, werden „al-Ashāb al-kirām“ (die edlen Ge-
fährten) genannt. Nach den Propheten ist Abū Bakr as-Siddīq, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, der vortrefflichste und rang-
höchste aller Menschen, die je lebten und leben werden. Er ist der 
erste Kalif des Gesandten Allahs. Nach ihm ist der ranghöchste 
Mensch der zweite Kalif Umar ibn al-Khattāb, „Fārūq al-Aʿzam“, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein. Nach ihm ist der ranghöchste 
Mensch der dritte Kalif, ein Quell des Glaubens, der Schamhaftig-
keit und der Gotteskenntnis, Uthmān ibn Affān, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein. Nach ihm ist der ranghöchste Mensch der vier-
te Kalif, der Besitzer erstaunlicher Überlegenheiten, der „Asadul-
lah“ („Löwe Allahs“) genannte Alī ibn Abī Tālib, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein. Wie aus den ehrwürdigen Hadithen hierüber 
zu verstehen ist, sind die edlen Damen Fātima, Khadīdscha, 
Āischa, Maryam und Āsiya die ranghöchsten Frauen im Diesseits. 
In einem Hadith heißt es: „Fātima ist die ranghöchste der Frauen 
des Paradieses. Hasan und Husayn sind die ranghöchsten der jun-
gen Männer des Paradieses.“ 

Nach diesen sind die ranghöchsten der edlen Gefährten die „al-
Aschara al-mubaschschara“ („die Zehn, denen das Paradies ver-
sprochen wurde“). Diese sind der edle Abū Bakr as-Siddīq, Umar 
al-Fārūq, Uthmān ibn Affān, Alī ibn Abī Tālib, Abū Ubayda ibn 

– 34 –



al-Dscharrāh, Talha, Zubayr ibn al-Awwām, Saʿd ibn Abī Waqqās, 
Saʿīd ibn Zayd und Abdurrahmān ibn Awf, möge Allah mit ihnen 
zufrieden sein. Nach diesen sind die ranghöchsten jene, die an der 
Schlacht von Badr teilgenommen haben, dann jene, die an der 
Schlacht von Uhud teilgenommen haben, und nach diesen jene, 
die beim „Bayʿa ar-Ridwān“ genannten Treueid dabei waren. 

Es ist notwendig (wādschib) für uns, dass wir alle edlen Gefähr-
ten des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, die auf seinem Weg 
ihr Leben und ihren Besitz aufopferten und ihm Beistand leiste-
ten, mit Respekt und Liebe erwähnen. Äußerungen, die ihrer Grö-
ße widersprechen, sind auf keinen Fall erlaubt. Respektlos über 
sie zu sprechen, ist ein Zeichen der Verirrung. 

Wer den Gesandten Allahs liebt, der muss auch alle seine Ge-
fährten lieben. Denn in einem Hadith heißt es: „Wer meine Ge-
fährten liebt, liebt sie, weil er mich liebt. Wer sie nicht liebt, der 
liebt mich nicht. Wer sie betrübt, der betrübt mich und wer mich 
betrübt, der betrübt Allah, den Erhabenen. Wer Allah, den Erha-
benen, betrübt, wird dafür auf jeden Fall bestraft werden.“ In ei-
nem anderen Hadith heißt es: „Wenn Allah, der Erhabene, je-
mandem aus meiner Gemeinde Gutes zukommen lassen will, legt 
Er die Liebe zu meinen Gefährten in sein Herz. Dann sind sie ihm 
so teuer wie sein eigenes Leben.“ Als unser Prophet verstarb, leb-
ten in der Stadt Medina 33 Tausend Prophetengefährten. Die Zahl 
aller Gefährten betrug mehr als 124 Tausend. 

 
Die Imame der vier Rechtsschulen und andere Gelehrte 

Was das Wissen um den Glauben betrifft, gibt es nur einen kor-
rekten Weg und das ist die Glaubensrichtung (Madhhab) der „Ah-
lus-Sunna wal-Dschamāʿa“ (Anhänger der Sunna und der Ge-
meinschaft). Vier große Gelehrte haben allen Muslimen auf der 
ganzen Welt den wahren Weg gezeigt; sie haben dazu beigetragen, 
dass wir den Weg Muhammads, Friede sei mit ihm, unverändert 
und authentisch erlernen können. Der erste dieser vier Gelehrten 
heißt Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa Nuʿmān ibn Thābit. Er ist einer 
der größten Gelehrten des Islams und das Oberhaupt der Ahlus-
Sunna. Der zweite ist Imām Mālik ibn Anas, der dritte Imām Mu-
hammad ibn Idrīs Schāfiʿī und der vierte Imām Ahmad ibn Han-
bal, möge Allah mit ihnen barmherzig sein. 

Wer heute nicht einem dieser vier Imame folgt, befindet sich in 
großer Gefahr, denn er hat sich vom wahren Weg getrennt. Wir 
haben in diesem Buch Angelegenheiten, die das Gebet betreffen, 

– 35 –



gemäß der hanafitischen Rechtsschule (Madhhab) vereinfacht zu-
sammengefasst, indem wir Bücher von großen Gelehrten dieser 
Rechtsschule als Quellen nahmen. 

Zwei der Schüler dieser vier Imame erlangten einen hohen 
Rang darin, das Wissen bezüglich der Glaubensgrundlagen zu ver-
breiten. So entstanden zwei Schulen in der Glaubenslehre. Der 
wahre Glaube, der im Einklang mit dem edlen Koran und den ehr-
würdigen Hadithen steht, ist nur jener Glaube, wie er in diesen 
zwei Schulen gelehrt wird. Diese beiden sind es, die das Wissen 
über den Glauben der Ahlus-Sunna, welche die „Firqa nā-
dschiyya“ (errettete Gruppe) ist, in der Welt verbreiten. Der eine 
heißt Abū Mansūr al-Māturīdī und der andere Abul-Hasan Alī al-
Aschʿarī. 

Beide Imame haben denselben Glauben gelehrt. Die wenigen 
Unterschiede, die es in ihren Lehren gibt, sind nicht wesentlich, 
sondern im Grunde gleich. Die islamischen Gelehrten werden im 
edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen gelobt. In einem Vers 
des edlen Korans heißt es sinngemäß: „Sind solche, die wissen, de-
nen gleich, die nicht wissen?“ In einem anderen Vers heißt es sinn-
gemäß: „O Muslime! Erfragt das, was ihr nicht wisst, von denen, 
die es wissen.“ 

In ehrwürdigen Hadithen wurde überliefert: „Allah, der Erha-
bene, die Engel und alle Lebewesen machen Duā für den Muslim, 
der den Menschen das Gute lehrt.“ „Am Tag des Jüngsten Ge-
richts werden zuerst die Propheten, dann die Gelehrten und dann 
die Märtyrer Fürsprache einlegen.“ „O ihr Menschen! Wisst, dass 
das Wissen von den Gelehrten hörend erworben wird.“ „Eignet 
euch Wissen an. Das Aneignen von Wissen ist eine gottesdienstli-
che Handlung. Wer Wissen lehrt und wer es erwirbt, erhält die Be-
lohnung für Dschihad.“ „Das Vermitteln von Wissen ist wie das 
Geben von Almosen (Sadaqa). Von einem Gelehrten Wissen zu 
erwerben, ist wie das Verrichten des Tahaddschud-Gebets.“ „Das 
Aneignen von Wissen ist verdienstvoller als alle freiwilligen got-
tesdienstlichen Handlungen. Denn wer lernt, ist sowohl sich selbst 
als auch denen, die er später lehrt, nützlich.“ „Wer lernt, um ande-
re zu lehren, bekommt den Lohn der Getreuen (Siddīqūn).“ „Das 
Wissen ist ein Schatz. Sein Schlüssel ist das Fragen und Lernen.“ 
„Eignet euch Wissen an und lehrt es.“ „Alles hat einen Ursprung, 
eine Quelle. Die Quelle der Gottesfurcht (Taqwā) sind die Herzen 
der Gotteskenner (Ārifūn).“ „Das Lehren von Wissen ist eine 
Sühne für Sünden.“ 

 

– 36 –



Fünfter Grundsatz 
DER GLAUBE AN DEN JÜNGSTEN TAG 

„Wal-Yawmil-ākhiri“ bedeutet: „Ich glaube an den Jüngsten/ 
Letzten Tag.“ Der Anfang dieser Zeitspanne ist der Tag, an dem 
ein Mensch stirbt. Sie dauert bis zum Ende der Abrechnung. Der 
Grund, warum er „der Letzte Tag“ genannt wird, liegt darin, dass 
nach ihm keine Nacht mehr kommt, bzw. weil er nach dem Ende 
dieser Welt kommt. Wann dieser Jüngste Tag anbrechen wird, 
wurde nicht verkündet, doch unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
hat viele Vorzeichen dieses Tages beschrieben. Unter diesen sind 
z. B.: Der edle Mahdī wird erscheinen; Īsā, Friede sei mit ihm, wird 
vom Himmel nach Damaskus herabkommen; der falsche Messias 
(Daddschāl) wird erscheinen; die „Gog und Magog“ (Yaʾ-
dschūdsch und Maʾdschūdsch) genannten Leute werden überall 
Unruhe stiften; die Sonne wird im Westen aufgehen; gewaltige 
Erdbeben werden stattfinden; das religiöse Wissen wird in Verges-
senheit geraten; Sünden und Schlechtigkeiten werden sich überall 
verbreiten; was harām ist, wird überall ungezwungen verrichtet 
werden; im Jemen wird ein Feuer ausbrechen; die Himmel und die 
Berge werden zersplittern; die Sonne und der Mond werden erlö-
schen. 

Es gibt eine Befragung im Grab. Als Antwort auf die Fragen 
der Engel Munkar und Nakīr im Grab muss man Folgendes aus-
wendig lernen und auch Kindern beibringen: „Mein Herr (Rabb) 
ist Allah, der Erhabene; mein Prophet ist Muhammad, Friede sei 
mit ihm; meine Religion ist der Islam; mein Buch ist der edle Ko-
ran; meine Kibla ist die edle Kaaba; meine Richtung (Madhhab) 
im Glauben ist die Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa; und meine 
Rechtsschule (Madhhab) in den Handlungen ist die Rechtsschule 
des Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa.“ Am Tag der Auferstehung 
(Yawm al-Qiyāma) werden alle Menschen aus ihren Gräbern auf-
erweckt und am „Mahschar“ genannten Platz der Versammlung 
zusammengebracht. Den Rechtschaffenen (Sālihūn) werden die 
Bücher ihrer Taten von ihrer Rechten her gegeben, den Schlech-
ten von hinten oder von ihrer Linken her. Wenn Allah, der Erha-
bene, will, wird Er jede Sünde außer Schirk (Beigesellung), Kufr 
(Unglaube) verzeihen oder, wenn Er es so will, selbst die kleinen 
Sünden bestrafen. 

Dort gibt es die Waage „Mīzān“, mit der die Taten der Men-
schen gewogen werden. Die Brücke „Sirāt“ wird auf Befehl Al-
lahs, des Erhabenen, über der Hölle errichtet. Es gibt das Becken 

– 37 –



„Kawthar“, welches eine besondere Gabe an unseren Propheten 
Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, ist. 

Die Fürsprache (Schafāʿa) ist wahr. Die Propheten, die Gottes-
freunde, die Reschtschaffenen, die Gelehrten, die Engel, die Mär-
tyrer und alle, denen Allah, der Erhabene, dies erlaubt, werden 
Fürsprache einlegen, damit den Gläubigen, die ohne Reue (Taw-
ba) verstarben, ihre kleinen und großen Sünden vergeben werden, 
und ihre Fürsprache wird akzeptiert werden. 

Das Paradies (Dschanna) und die Hölle (Dschahannam) exis-
tieren bereits. Das Paradies liegt über den sieben Himmelsstufen. 
Die Hölle befindet sich unter allem anderen Existierenden. Das 
Paradies hat acht Tore. Durch jedes Tor gelangt man in ein Para-
dies. Die Hölle besteht aus sieben Stufen. Von der ersten bis zur 
siebten Stufe nimmt die Pein darin zu. 

 
Sechster Grundsatz 

DER GLAUBE AN DIE BESTIMMUNG 

„Wa-bil-Qadari, khayrihī wa-scharrihī minallāhi taʿālā“ bedeu-
tet: „Ich glaube an die Bestimmung (Qadar), daran, dass das Gute 
und Schlechte von Allah ist.“ Alles Gute und Schlechte, aller Nut-
zen und Schaden, aller Gewinn und Verlust, den die Menschen er-
fahren, geschieht gemäß der Bestimmung Allahs, des Erhabenen. 

Dass Allah, der Erhabene, die Existenz einer Sache will, wird 
„Qadar“ genannt. Das Hervor- und Zustandekommen des Qadar, 
d. h. der Sache, deren Existenz bestimmt wurde, wird als „Qadā“ 
(Schicksal) bezeichnet. Die Worte „Qadar“ und „Qadā“ kommen 
auch als Synonyme zur Verwendung, die gegeneinander ausge-
tauscht werden können. 

Allah, der Erhabene, hat Seinen Dienern einen Willen (Irāda) 
gegeben und diesen Willen zum Grund für Sein Erschaffen ihrer 
Taten gemacht. Wenn der Diener sich entscheidet, etwas zu tun, 
und wenn Allah, der Erhabene, die Sache auch will, dann bringt Er 
sie hervor. Wenn der Diener eine Sache nicht will, will auch Allah, 
der Erhabene, sie nicht und erschafft sie nicht. 

Wer diesen bis hierher zusammengefasst vorgelegten Glauben 
der Ahlus-Sunna mehr im Detail erlernen möchte, kann u. A. das 
folgende vom Verlag Hakîkat veröffentlichte Buch lesen: Das ur-
sprünglich auf Persisch verfasste „Iʿtiqādnāma“ des großen Got-
tesfreundes Mawlānā Khālid al-Baghdādī, einem der Perlen der 
Islamgelehrten, möge Allah sich seiner erbarmen, und dessen tür-

– 38 –



kische Übersetzung durch Kemahlı Feyzullah Efendi unter dem 
Titel „Herkese Lâzım Olan Îmân“, das wiederum unter dem Titel 
„Glaube und Islam“ ins Deutsche übersetzt wurde. Das Buch 
„Iʿtiqādnāma“ ist ein ausgezeichnetes Werk, dessen Licht und Se-
gen für die Glückseligkeit in beiden Welten ausreichend ist. 

Allah, der Erhabene, hat allen Menschen das Gottvertrauen 
(Tawakkul) geboten. Der Koranvers, der sinngemäß „Das Gott-
vertrauen ist eine Bedingung des Glaubens“ heißt, ist eines dieser 
Gebote. In der Sure al-Māʾida heißt es sinngemäß: „Verlasst euch 
auf Allah, den Erhabenen, wenn ihr Glauben habt.“ In der Sure 
Āl Imrān heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, liebt gewiss 
diejenigen, die Ihm vertrauen.“ In der Sure at-Talāq heißt es sinn-
gemäß: „Wenn jemand sich auf Allah, den Erhabenen, verlässt, 
dann ist Er ihm genug.“ In der Sure az-Zumar heißt es sinngemäß: 
„Ist denn Allah, der Erhabene, nicht genug für Seinen Diener?“ 
Hierüber hinaus gibt es noch viele weitere Koranverse, die sinnge-
mäß die gleiche Bedeutung haben. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Mir wurde ein 
Teil meiner Gemeinde gezeigt. Sie füllten Berge und Wüsten. Ich 
war erstaunt und froh darüber, dass sie so zahlreich waren. Als ich 
gefragt wurde, ob ich darüber glücklich sei, bejahte ich dies. Da-
rauf wurde mir gesagt, dass nur 70 Tausend von ihnen ohne Ab-
rechnung in das Paradies einziehen werden. Als ich fragte, wer  
diese seien, hieß es: ‚Es sind jene, die ihrem Tun keine Magie, 
Zauberei beimischen, die sich nicht mit Feuer kauterisieren lassen, 
die sich nicht nach Wahrsagerei richten und die sich auf niemand 
Anderen als auf Allah, den Erhabenen, verlassen und nur Ihm ver-
trauen.’“ Unter den Zuhörern befand sich Ukāscha, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, der hierauf aufstand und sagte: „O Ge-
sandter Allahs! Sprich ein Bittgebet für mich, auf dass ich einer 
von ihnen sei.“ Darauf sagte der Gesandte Allahs: „O mein Herr! 
Lasse ihn einen von diesen sein!“ Als eine weitere Person aufstand 
und um dasselbe Bittgebet bat, sagte er: „Ukāscha war schneller 
als du.“ 

Tawakkul bedeutet, dass man bei jeglichen Angelegenheiten 
alles in seiner Macht Stehende tut und sich für das Resultat nur auf 
Allah, den Erhabenen, verlässt, nur Ihm vertraut und sich über 
das, was die Zukunft anbelangt, nicht den Kopf zerbricht. 

 
 
 

– 39 –



 

Zweiter Teil 

UNSERE GOTTESDIENSTLICHEN HANDLUNGEN 
(IBĀDĀT) UND DAS GEBET 

Was bedeutet Ibāda? 
„Ibāda“ (gottesdienstliche Handlung, Anbetung) bedeutet, 

dass man die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, erfüllt, 
der uns und alles Existierende aus dem Nichts erschaffen hat, in 
der Existenz hält, vor allen offensichtlichen und verborgenen Un-
fällen und Übeln beschützt und uns in jedem Augenblick verschie-
denste Gaben und Gutes gewährt und uns gedeihen lässt. Es be-
deutet, dass man die Propheten, die Gottesfreunde und die Ge-
lehrten, die die Liebe Allahs, des Erhabenen, erlangt haben, nach-
ahmt und ihnen folgt. 

Es ist eine Menschenpflicht, dass der Mensch Allah, dem Erha-
benen, der ihm unzählige Gaben zukommen lässt, nach bestem 
Vermögen dankt. Dies ist eine Pflicht, eine Schuld, die der Men-
schenverstand vorschreibt. Jedoch können Menschen aufgrund ih-
res beschränkten Denkens und ihrer kurzsichtigen Wahrnehmung 
nicht herausfinden, worin echter Dank (Schukr) und Ehrerbietung 
zu Allah, dem Erhabenen, liegen. Sachen, die Dank und Ehrerbie-
tung bezeugen sollen, könnten in Wirklichkeit eine Beleidigung 
bedeuten, wenn sie nicht von Allah, dem Erhabenen, verkündet 
sind, und mögen sie noch so sehr als Lob erscheinen. 

Daher hat Allah, der Erhabene, die Verrichtung dieser Dan-
kesschuld, die man im Herzen glaubend und mit Worten bestäti-
gend und dem Körper handelnd erfüllen muss, d. h. die Pflichten, 
die die Dienerschaft erfordert, kundgetan und Sein geliebter Pro-
phet hat diese Sachen erläutert. Die Gesamtheit der von Allah, 
dem Erhabenen, verkündeten und befohlenen Pflichten der Die-
nerschaft wird „Islam“ genannt. Der Dank Allah, dem Erhabe-
nen, gegenüber wird erfüllt, indem man dem Weg folgt, den Sein 
Prophet dargelegt hat. Alle Arten des Dankes und des Gottes-
dienstes, die außerhalb des Rahmens dieses Weges liegen, akzep-
tiert Allah, der Erhabene, nicht und ist diesen nicht wohlgefällig. 
Denn es gibt viele Sachen, die Menschen als gut befinden, die im 
Islam jedoch als ungefällig und unschön gelten. 

Somit wird klar, dass verständige Menschen, um Allah, dem 
Erhabenen, zu danken und gottesdienstliche Handlungen zu ver-

– 40 –



richten, dem Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, folgen 
müssen. 

Wer Muhammad, Friede sei mit ihm, folgt, ist ein „Muslim“. 
Allah, dem Erhabenen, zu danken, d. h. dem Weg Muhammads, 
Friede sei mit ihm, zu folgen, wird „Ibāda“ genannt. Der Islam be-
steht aus zwei Teilen: 

1. Wissen, das mit dem Herzen bestätigt wird, also die Sachen, 
an die man glauben muss. 

2. Gottesdienstliche Handlungen, die mit dem Körper und dem 
Herzen verrichtet werden. 

Die höchste der gottesdienstlichen Handlungen, die mit dem 
Körper verrichtet werden, ist das „Gebet“. Es ist für jeden Mus-
lim, der rechtlich verantwortlich (mukallaf) ist, eine Pflicht (Fard), 
dass er die täglichen fünf Gebete verrichtet. 

 
Wen nennt man Mukallaf? 

„Mukallaf“ (rechtlich Verantwortlicher) werden Männer und 
Frauen genannt, die verstandesreif (āqil) und geschlechtsreif 
(bāligh) sind. Die rechtlich Verantwortlichen sind verpflichtet, 
sich an die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, zu halten. 
Im Islam wird dem Mukallaf zunächst befohlen, den Glauben an-
zunehmen und dann die gottesdienstlichen Handlungen zu ver-
richten. Zusätzlich muss er die Sachen meiden, die verboten 
(harām) bzw. verpönt (makrūh) sind. 

Der Verstand (Aql) ist eine Kraft, die dem Verstehen und Be-
greifen dient. Er wurde erschaffen, um das Nützliche vom Schäd-
lichen zu unterscheiden. Der Verstand gleicht einem Messinstru-
ment. Er unterscheidet z. B. zwischen zwei guten Sachen, welche 
die bessere ist, oder zwischen zwei schlechten Sachen, welche die 
schlechtere ist. Der Verständige ist nicht derjenige, der nur ver-
steht, was das Gute und das Schlechte ist, sondern der, wenn er das 
Gute erkennt, es annimmt und wenn er das Schlechte erkennt, es 
ablehnt. Gleichnishaft gesprochen ist der Verstand wie das Auge 
und der Islam wie das Licht. Ohne Licht kann das Auge nicht se-
hen. 

„Bulūgh“ meint „Geschlechtsreife“. Die Geschlechtsreife von 
Knaben beginnt, in der Regel, mit Vollendung des zwölften Le-
bensjahres. Es gibt Zeichen, die die Geschlechtsreife anzeigen. 
Wenn diese Zeichen nicht auftreten, gelten Knaben mit Vollen-
dung des 15. Lebensjahres im Sinne des Islams als geschlechtsreif. 

– 41 –



Die Geschlechtsreife von Mädchen beginnt, in der Regel, mit 
Vollendung des neunten Lebensjahres. Wenn keine Zeichen auf-
treten, die die Geschlechtsreife anzeigen, gelten Mädchen mit 
Vollendung des 15. Lebensjahres im Sinne des Islams als ge-
schlechtsreif. 

 
Afʿāl al-Mukallafīn (al-Ahkām al-islāmiyya) 

Die Gebote und Verbote, die im Islam verkündet wurden, wer-
den „al-Ahkām al-islāmiyya“ (islamische Bestimmungen) ge-
nannt. Diese werden auch „Afʿāl al-Mukallafīn“ (Handlungen der 
rechtlich Verantwortlichen) genannt. Die Handlungen der recht-
lich Verantwortlichen sind 8 Arten: Fard, Wādschib, Sunna, Mus-
tahabb, Mubāh, Harām, Makrūh und Mufsid. 

1. Fard (Pflicht): Sachen, deren Verrichtung Allah, der Erha-
bene, mit einem Vers des edlen Korans eindeutig und klar befoh-
len hat, werden „Farāʾid“ (Pl. von Fard) genannt. Es ist harām, die 
Farāʾid zu unterlassen. Wer nicht an diese glaubt und ihre Verrich-
tung nicht wichtig nimmt, wird zum Kāfir. Es gibt zwei Arten von 
Farāʾid: 

Fard ayn (individuelle Pflicht): Das sind Pflichten, die jeder 
Muslim selber verrichten muss. Glauben (Iman) zu haben, die Ge-
betswaschung (Wudū) vorzunehmen, die Ganzkörperwaschung 
(Ghusl) zu vollziehen, fünfmal täglich das Gebet (Salāt) zu ver-
richten, im Monat Ramadan zu fasten, bei genug Besitz die Almo-
sensteuer (Zakat) zu entrichten und die Pilgerfahrt (Hadsch) zu 
unternehmen, sind individuelle Pflichten. [Die so genannten „32 
Pflichten“ und „54 Pflichten“ sind wohlbekannt.] 

Fard kifāya (gemeinschaftliche Pflicht): Diese sind Pflichten, 
die, wenn sie von einigen Muslimen oder einem einzigen Muslim 
verrichtet werden, von der Gesamtheit der Gemeinde entfallen. 
So z. B. dem Gruß antworten, die Totenwaschung vornehmen, das 
Totengebet verrichten, den gesamten edlen Koran auswendig ler-
nen, also ein „Hāfiz“ werden, den Dschihad unternehmen und 
Wissen über die Religion und die Naturwissenschaften, das über 
die Grenzen der eigenen Arbeit oder des eigenen Handels hinaus-
geht, erwerben. 

2. Wādschib (notwendige Handlung): Wādschibāt (Pl. von 
Wādschib) sind Gebote, deren Verrichtung genauso strikt befoh-
len ist wie die der Farāʾid. Die Belege aus dem edlen Koran für 
diese Gebote sind nicht so eindeutig klar wie die der Farāʾid. Sie 

– 42 –



sind durch zweifelhafte Belege festgelegt. Wādschib sind die Ver-
richtung des Witr-Gebets, der Festgebete (Eid-Gebete), das 
Schlachten eines Opfertieres (Qurbān), wenn man reich ist, und 
das Entrichten der Sadaqat al-Fitr (auch: Zakāt al-Fitr). Das Ur-
teil der Wādschibāt ist dasselbe wie das der Farāʾid, d. h. sie sind 
gleich bindend. Es ist makrūh tahrīman, ein Wādschib zu unterlas-
sen. Wer daran nicht glaubt, dass sie bindend sind, wird kein Kāfir. 
Doch wer sie nicht verrichtet, verdient die Strafe in der Hölle. 

3. Sunna (Praxis/Brauch des Propheten): Sunan (Pl. von Sun-
na) sind Sachen, die Allah, der Erhabene, nicht klar befohlen hat, 
aber deren Verrichtung von unserem ehrwürdigen Propheten ge-
lobt wurde oder die er selbst fortlaufend verrichtet hat oder deren 
Verrichtung durch Andere er sah und nicht verhinderte. Es ist 
Kufr, die Sunna zu missbilligen. Wer die Sunan zwar bestätigt, sie 
jedoch nicht verrichtet, für den gibt es keine Strafe, doch die ge-
wohnheitsmäßige Unterlassung ohne Entschuldigungsgrund erfor-
dert, dass derjenige, der so handelt, getadelt wird, und wer so han-
delt, bringt sich um die Belohnung der Verrichtung dieser Sunan. 
Sunan sind z. B. den Gebetsruf (Adhan) auszurufen, den kleinen 
Gebetsruf (Iqāma) vor dem Gebet zu rufen, das Gebet in Gemein-
schaft zu verrichten, bei der Gebetswaschung das Miswāk (Zahn-
putzholz aus dem Arakbaum) zu benutzen, am Abend der Hoch-
zeit ein Hochzeitsessen zu veranstalten und Knaben zu beschnei-
den. 

Es gibt zwei Arten von Sunan: 
Sunna muʾakkada (feste Sunna): Diese sind feste, etablierte Su-

nan, die unser ehrwürdiger Prophet fortwährend verrichtet und 
sehr selten unterlassen hat. Die Sunna-Gebete vor dem Fadschr-
Gebet, vor und nach dem Zuhr-Gebet, nach dem Maghrib-Gebet 
und nach dem Ischā-Gebet sind solche Sunan. Diese Art Sunan 
werden ohne Entschuldigung niemals unterlassen. Wer diese ge-
ring schätzt, wird zum Kāfir. 

Sunna ghayr muʾakkada (nicht feste Sunna): Dies sind Sachen, 
die unser ehrwürdiger Prophet mit der Absicht der Ibāda gele-
gentlich verrichtet hat. Die Sunna-Gebete vor dem Asr- und Ischā-
Gebet sind solche Sunan. Auch, wenn diese oft unterlassen wer-
den, muss man keine Rechenschaft ablegen. Wenn sie aber ohne 
Entschuldigung grundsätzlich unterlassen werden, dann ist das 
Grund zum Tadel und es kann dazu führen, dass man sich um die 
Fürsprache des Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, bringt. 

Sunan, die, wenn sie von einer Person aus Gruppen von 5 bis 

– 43 –



10 Muslimen verrichtet werden, von den anderen entfallen, wer-
den „Sunna kifāya“ (gemeinschaftliche Sunna) genannt. Wie z. B. 
den Salām-Gruß zu sagen oder Iʿtikāf (Rückzug in eine Moschee) 
zu vollziehen. Es ist eine Sunna, die Gebetswaschung, das Essen 
und Trinken und jede gesegnete Handlung mit der Basmala („Bis-
millāhir-rahmānir-rahīm“) zu beginnen. 

4. Mustahabb (empfohlene Handlung): Die Mustahabbāt (Pl. 
von Mustahabb) werden auch „Mandūb“ oder „Adab“ genannt. 
Sie sind dem Urteil nach wie die Sunan ghayr muʾakkada. Diese 
sind Sachen, die unser ehrwürdiger Prophet auch verrichtet hat, 
und sei es nur wenige Male in seinem Leben, und Sachen, die er 
mochte und an denen er Gefallen hatte. Neugeborenen am siebten 
Tag ihre Namen zu geben, für Neugeborene das Aqīqa-Opfer zu 
schlachten, sich schön zu kleiden und angenehme Düfte anzule-
gen, sind mustahabb. Wer diese Sachen tut, erhält viel Belohnung 
(Thawāb). Für die Unterlassung gibt es jedoch keine Strafe. Auch 
bringt man sich nicht um die Fürsprache des Propheten Muham-
mad, Friede sei mit ihm. 

5. Mubāh (indifferente, erlaubte Handlung): Mubāhāt (Pl. von 
Mubāh) sind Sachen, die nicht angeordnet und auch nicht verbo-
ten wurden. D. h. es sind Sachen, die nicht als „Sünde“ oder „Ge-
horsam“ definiert sind. Wenn man diese mit guter Absicht (Niyya) 
verrichtet, erhält man Belohnung und wenn man sie mit schlechter 
Absicht verrichtet, wird man bestraft. Schlafen, vielfältig essen 
und sich abwechslungsreich kleiden, vorausgesetzt, die Nahrung 
und Kleidung sind halāl, sind Sachen, die mubāh sind. Wenn man 
diese Sachen mit der Absicht verrichtet, den Islam zu befolgen, 
sich an die Gebote zu halten, erhält man Belohnung. Essen und 
Trinken mit der Absicht, gesund zu bleiben und Ibāda zu verrich-
ten, ist ein Beispiel hierfür. 

6. Harām (Verbot): Mahārim (Pl. von Harām) sind Sachen, die 
Allah, der Erhabene, im edlen Koran klar und deutlich als zu Un-
terlassendes bezeichnet hat. Es ist strikt verboten, eine Tat zu ver-
richten, die harām ist, oder etwas zu gebrauchen, das harām ist. Je-
mand, der ein Harām als halāl oder ein Halāl als harām bezeich-
net, wird zum Kāfir. Die Mahārim zu unterlassen und sich vor ih-
nen in Acht zu nehmen, ist fard und sehr verdienstvoll. 

Es gibt zwei Arten von Mahārim: 
Harām li-aynihī (Harām an sich): Mord oder Totschlag; Un-

zucht (Zinā); Analverkehr (Liwāt); Glücksspiele; Alkoholkon-
sum; Lügen; Stehlen; Verzehr von Schweinefleisch, Blut oder Aas; 

– 44 –



dass verstandes- und geschlechtsreife Mädchen und Frauen mit 
entblößtem Haupt oder entblößten Armen oder Beinen in die Öf-
fentlichkeit gehen, sind alle harām und große Sünden. Jemand, der 
bei der Verrichtung dieser Sünden zu Beginn die Basmala spricht 
oder glaubt, diese Sachen seien halāl, oder nicht als wichtig erach-
tet, dass Allah, der Erhabene, diese Sachen verboten hat, wird 
zum Kāfir. Jedoch wird man durch die Ausübung solcher Taten 
nicht zum Kāfir, wenn man daran glaubt, dass sie harām sind, und 
sich deswegen vor Allah und Seiner Strafe fürchtet. Man verdient 
dadurch aber eine Strafe in der Hölle. Wenn jemand aber diese Sa-
chen immer wieder tut und ohne dafür Reue zu empfinden stirbt, 
kann das ein Grund sein, dass er ohne Glauben stirbt. 

Harām li-ghayrihī (Harām durch begleitende Umstände): Die-
se sind Sachen, die an sich halāl sind, doch durch die Verletzung 
der Rechte Anderer harām werden. So z. B., dass man aus dem 
Garten einer Person ohne ihre Erlaubnis Obst pflückt und isst; ih-
ren Hausrat oder ihr Geld stiehlt und verwendet; dass man anver-
trautes Gut missbraucht; Gewinn aus Bestechungsgeldern, Zinsge-
schäften und Glücksspielen. Wer solche Sachen begeht und dabei 
zu Beginn die Basmala spricht oder meint, diese Sachen wären 
halāl, der wird kein Kāfir. Denn solcher Besitz ist das Recht jener 
Personen und sie können es zurückbekommen. Für unrechtmäßi-
gen Besitz im Gewicht von einem Dank [5,5 Gerstenkörner, ent-
spricht etwa 0,5 g Silber] wird Allah, der Erhabene, am Tag des 
Jüngsten Gerichts die Belohnung von 700 angenommenen Ge-
betseinheiten, die in Gemeinschaft verrichtet wurden, von der Be-
lohnung des Täters auf die Person mit dem Recht übertragen. Sich 
von den Verboten fernzuhalten, ist verdienstvoller als das Verrich-
ten von Ibāda. Deswegen muss man die Sachen, die harām sind, 
lernen und sich vor ihnen in Acht nehmen. 

7. Makrūh (verpönte, missbilligte Handlung): Makrūhāt (Pl. 
von Makrūh) sind Sachen, die Allah, dem Erhabenen, und Seinem 
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, missfallen und die da-
zu führen, dass sich die Belohnung für gottesdienstliche Handlun-
gen verringert. 

Es gibt zwei Arten von Makrūhāt: 
Makrūh tahrīman (dem Harām nahe verpönt): Dies sind Sa-

chen, die dem Harām nah sind. Die Unterlassung eines Wādschib 
ist makrūh tahrīman. Die Verrichtung von Sachen, die makrūh 
tahrīman sind, erfordert eine Strafe. So z. B. ein Gebet zu verrich-
ten, wenn die Sonne aufgeht, sie am Zenit [am höchsten Punkt im 
Himmel] steht oder während sie untergeht. Wer dies absichtlich 

– 45 –



tut, ist rebellisch und sündigt und verdient dafür eine Strafe in der 
Hölle. Wer beim Gebet die Wādschibāt darin unterlässt, also Sa-
chen tut, die makrūh tahrīman sind, für den ist es wādschib, das 
Gebet zu wiederholen. Wenn es aber versehentlich oder aus Ver-
gesslichkeit geschieht, dann macht man innerhalb des Gebets die 
Vergesslichkeitsniederwerfung (Sadschdat as-Sahw). 

Makrūh tanzīhan (dem Halāl nahe verpönt): Dies sind Sachen, 
die dem Halāl nah sind, oder Sachen, deren Unterlassung besser 
ist als deren Verrichtung. So z. B. die Unterlassung der Sunan 
ghayr muʾakkada oder die Unterlassung der Mustahabbāt. 

8. Mufsid (ungültig machende Handlung): Mufsidāt (Pl. von 
Mufsid) sind Sachen, die eine Handlung, die im Islam erlaubt ist, 
oder eine begonnene Ibāda ungültig machen. Dabei kann es sich 
um den Glauben, das Gebet, die Ehe, die Pilgerfahrt, die Almo-
sensteuer oder Käufe und Verkäufe handeln. So ist es z. B. Kufr, 
auf Allah, den Erhabenen, oder auf Sein Buch zu schimpfen, denn 
dies macht den Glauben ungültig. Das Lachen während des Ge-
bets [so laut, dass die Person direkt neben ihm dies mitbekommen 
würde] macht das Gebet und die Gebetswaschung ungültig. Wäh-
rend des Fastens absichtlich zu essen oder zu trinken, macht das 
Fasten ungültig. 

Der Muslim, der die Farāʾid, die Wādschibāt und die Sunan 
verrichtet und sich von den Mahārim und Makrūhāt fernhält, er-
hält dafür „Adschr“ (Lohn), also „Thawāb“ (Belohnung). Wer 
Mahārim und Makrūhāt tut und die Farāʾid und die Wādschibāt 
unterlässt, für den werden Sünden in sein Buch der Taten ge-
schrieben. Die Belohnung für die Vermeidung eines Harām ist 
viele Male höher als für die Verrichtung einer Fard. Die Beloh-
nung für die Verrichtung einer Fard ist viele Male höher als für die 
Vermeidung eines Makrūh. Die Belohnung für die Vermeidung 
eines Makrūh ist viele Male höher als für die Verrichtung einer 
Sunna. Unter den Mubāhāt nennt man jene, die Allah, der Erha-
bene, liebt, „Khayrāt und Hasanāt“ (Wohltaten oder gute Wer-
ke). Wer diese tut, wird dafür belohnt, doch ihre Belohnung ist ge-
ringer als für die Verrichtung einer Sunna. 

 
DIE ISLAMFEINDE 

Die Islamfeinde attackieren die Bücher und Schriften der Ah-
lus-Sunna, um den Islam zunichtezumachen. Es heißt im edlen Ko-
ran in der Sure al-Māʾida auf der letzten Seite des sechsten 
Dschuz: „Die größten Islamfeinde sind die Juden und die Musch-

– 46 –



rikūn.“ Muschrikūn (Polytheisten) sind Ungläubige (Kuffār), die 
Götzen und Statuen anbeten. Es ist offensichtlich, dass die meisten 
Christen Polytheisten sind. Abdullah ibn Sabaʾ, ein Jude aus dem 
Jemen, gründete die „Schia“ genannte Gruppe, um die Ahlus-Sun-
na zu vernichten. Die Schiiten nennen sich selbst „Aleviten“. Die 
Briten, die Feinde des Islams sind, greifen mit all der Macht ihres 
Reichs, mit all den Reichtümern, die sie aus Indien und Afrika er-
beuteten, mit vielen Kriegen und Büchern voller Lügen jener Sek-
te, die sie unter dem Namen „Wahhabismus“ gründeten, die Ah-
lus-Sunna an. Wir empfehlen allen Menschen überall auf der Welt, 
die die ewige Glückseligkeit erlangen möchten, sich nicht von den 
Schiiten und den Wahhabiten und ihren Büchern täuschen zu las-
sen, sondern sich an die Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna zu 
halten. 

 
DIE SÄULEN DES ISLAMS 

Es gibt fünf grundsätzliche Pflichten (Farāʾid), die jeder, der 
den Islam als Religion annimmt, d. h. jeder Muslim unbedingt er-
füllen muss: 

1. Die erste Säule des Islams ist „das Aussprechen des Glau-
bensbekenntnisses (Schahāda)“. Das Glaubensbekenntnis ist, zu 
sagen: „Aschhadu an lā ilāha illallāh wa-aschhadu anna Muham-
madan abduhū wa-rasūluh.“ („Ich bezeuge, dass es keinen Gott 
gibt außer Allah und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener 
und Sein Gesandter ist.“) D. h., dass jeder Mensch, der verstandes- 
und geschlechtsreif und auch in der Lage ist, zu sprechen, dieses 
Glaubensbekenntnis spricht und sich dabei seiner folgenden Be-
deutung bewusst ist und mit Gewissheit im Herzen daran glaubt: 
„Es gibt auf der Erde und im Himmel nichts und niemanden außer 
Allah, der das Recht hätte oder würdig wäre, angebetet zu werden. 
Der einzig wahre Anzubetende ist allein Allah, der Erhabene.“ Er 
ist es, dessen Existenz notwendig ist. Er besitzt jede Art der Voll-
kommenheit. Er hat keine Mängel und keinen Makel. Sein Name 
ist „Allah“. Und ebenso, dass jener erhabene Mensch mit rosafar-
benem, weiß-rötlichem, leuchtendem und freundlichem Antlitz, 
mit schwarzen Augen und Augenbrauen, gesegneter breiter Stirn, 
mit vorzüglichem Charakter und edlen Worten, dessen Schatten 
nicht auf die Erde fiel, und, weil er in der Stadt Mekka in Arabien 
geboren wurde, als „Araber“ bezeichnete, von den Söhnen des 
Stammes Hāschim stammende „Muhammad, Friede sei mit ihm, 
der Sohn Abdullahs, der Diener Allahs, des Erhabenen, und Sein 

– 47 –



Gesandter ist.“ Er ist der Sohn der edlen Āmina, Tochter des Wa-
hab. 

2. Die zweite der fünf Säulen des Islams ist, dass man die ent-
sprechenden Bedingungen und Pflichthandlungen erfüllend „die 
täglichen fünf Gebete zu ihren vorgeschriebenen Zeiten verrich-
tet“. Es ist eine Pflicht (Fard) für jeden Muslim, wenn ihre Zeiten 
eintreten, die täglichen fünf Gebete zu verrichten und sich auch si-
cher zu sein, dass er sie zu ihren vorgeschriebenen Zeiten verrich-
tet. 

Man muss die Gebete ihre Fard-, Wādschib- und Sunna-Hand-
lungen befolgend und sein Herz Allah, dem Erhabenen, zuwen-
dend verrichten, bevor ihre Zeiten verstreichen. Im edlen Koran 
wird das Gebet „Salāt“ genannt. Wörtlich bedeutet „Salāt“, auf 
den Menschen bezogen: „Duā“ (Bittgebet) sprechen, auf die En-
gel bezogen: „Istighfār“ (um Vergebung bitten) und auf Allah, den 
Erhabenen, bezogen: „Rahma“ (Barmherzigkeit, Erbarmen). Im 
islamischen Kontext bedeutet „Salāt“, bestimmte Handlungen 
auszuführen und bestimmte Sachen zu sagen, so wie dies in den 
Büchern über die Grundlagen des Islams erklärt wird. Das Gebet 
beginnt mit dem Eröffnungs-Takbīr. D. h., dass die Männer die 
Hände bis zu den Ohren erheben und dann beim Senken unter 
den Bauchnabel „Allahu akbar“ („Allah ist groß“) sagen. Das Ge-
bet endet damit, dass man im letzten Sitzen den Kopf nach rechts 
und nach links zu den Schultern wendet und den Salām-Gruß 
spricht. 

3. Die dritte der fünf Säulen des Islams ist „das Entrichten der 
Almosensteuer (Zakat) von seinem Besitz“. „Zakat“ bedeutet 
wörtlich „Reinigung“, „Lob“ und „Wandlung in einen guten, schö-
nen Zustand“. Im islamischen Kontext bedeutet „Zakat“, dass eine 
Person, die über ihren Bedarf hinaus Besitz hat, der in die Katego-
rie der Zakat-Pflicht fällt und ein bestimmtes, „Nisāb“ genanntes 
Mindestmaß erreicht, eine festgelegte Menge dieses Besitzes an die 
im edlen Koran hierfür vorgesehenen Muslime ohne Missgunst und 
Widerwillen aushändigt. Es gibt sieben Gruppen von Menschen, an 
die die Zakat verteilt werden kann. In allen vier Rechtsschulen gibt 
es vier Arten von Besitz, die unter die Zakat-Pflicht fallen: Gold 
und Silber, Handelsgüter, vierbeiniges Schlachtvieh, das mehr als 
die Hälfte des Jahres grasend auf Weiden verbringt, und Ernten, 
die die Erde hervorbringt. Die Zakat der vierten Art von Besitz 
wird „Uschr“ (Zehnt) genannt. Es wird ausgehändigt, sobald die 
Ernte eingefahren ist. Die Zakat der anderen drei Arten von Besitz 
wird nach Erreichen der „Nisāb“ genannten Menge ein Jahr später 

– 48 –



entrichtet. 
4. Die vierte der fünf Säulen des Islams ist „das tägliche Fasten 

im Monat Ramadan“. Das Fasten wird „Sawm“ genannt. „Sawm“ 
bedeutet wörtlich, „etwas vor etwas Anderem zu beschützen“. Im 
islamischen Kontext bedeutet „Sawm“, an allen Tagen des Monats 
Ramadan, seine Regeln beachtend, dem Befehl Allahs, des Erha-
benen, folgend sich vor drei Sachen zu hüten: Essen, Trinken und 
Geschlechtsverkehr. Der Monat Ramadan beginnt damit, dass am 
Himmel die Sichel des Neumondes gesichtet wird. Es ist nicht ge-
stattet, den Ramadan gemäß im Voraus kalkulierten Kalendern zu 
beginnen. 

5. Die fünfte der fünf Säulen des Islams ist, dass jener, „der da-
zu in der Lage ist, einmal in seinem Leben die Pilgerfahrt 
(Hadsch) unternimmt“. Wenn die Reiseroute sicher ist, wenn die 
körperliche Verfassung zur Reise gegeben ist und wenn finanzielle 
Mittel über das hinaus, was zum Unterhalt der zurückbleibenden 
Familie während der Abwesenheit nötig ist, vorhanden sind, um 
die Reise hin und zurück zu bestreiten, dann ist es fard, dass man 
einmal im Leben nach Mekka reist, um im Weihezustand (in Ih-
ram-Kleidung) die Kaaba zu umrunden und auf der Ebene Arafat 
zu stehen. 

Die höchste der oben beschriebenen fünf Säulen des Islams ist 
das Aussprechen des Glaubensbekenntnisses und der Glaube an 
seine Bedeutung. Dann folgt das Verrichten des Gebets, dann das 
Fasten, dann die Pilgerfahrt und schließlich das Entrichten der Al-
mosensteuer. Darüber, dass das Glaubensbekenntnis die wichtigs-
te Säule ist, gibt es Übereinstimmung unter den Gelehrten. In der 
Reihenfolge der anderen, wie sie vorangehend aufgelistet wurden, 
stimmt die Mehrheit der Gelehrten überein. Das Glaubensbe-
kenntnis wurde gleich zu Beginn des Islams verpflichtend und war 
die erste Pflicht. Das fünfmal tägliche Gebet wurde im zwölften 
Jahr der Berufung als Prophet (Biʿtha) und ein Jahr und einige 
Monate vor der Auswanderung (Hidschra) in der Nacht der Him-
melfahrt (Miʿrādsch) zur Pflicht. Das Fasten im Ramadan wurde 
im zweiten Jahr nach der Hidschra im Monat Schaʿbān verpflich-
tend. Die Zakat wurde im selben Jahr wie das Fasten, im Monat 
Ramadan zur Pflicht. Die Pilgerfahrt wurde im neunten Jahr nach 
der Hidschra verpflichtend. 

 
 
 

– 49 –



 

Dritter Teil 

DAS VERRICHTEN DES GEBETS 

Nach dem Glauben (Iman) ist im Islam das Gebet die wichtigs-
te gottesdienstliche Handlung (Ibāda). Das Gebet ist der Grund-
pfeiler des Islams. Das Gebet ist die höchste aller gottesdienstli-
chen Handlungen. Es ist die zweite Säule des Islams. Auf Arabisch 
nennt man das Gebet „Salāt“. „Salāt“ bedeutet eigentlich „Duā“ 
(Bittgebet), „Rahma“ (Barmherzigkeit) und „Istighfār“ (Bitte um 
Vergebung). Da im Gebet alle diese drei Bedeutungen enthalten 
sind, wurde es „Salāt“ genannt. 

Das, was Allah, der Erhabene, am meisten liebt und wiederholt 
gebietet, ist das fünfmal tägliche Gebet. Das wichtigste Gebot Al-
lahs, des Erhabenen, an die Muslime nach der Annahme des Glau-
bens ist es, das Gebet zu verrichten. Das Gebet ist auch die erste 
Pflicht, die im Islam verordnet wurde. Am Tag des Jüngsten Ge-
richts wird das Gebet nach dem Glauben die erste Sache sein, über 
die ein Mensch befragt werden wird. Wer für sein fünfmal tägliches 
Gebet Rechenschaft ablegen kann, der wird von aller Bedrückung 
und allen Prüfungen an jenem Tag verschont werden und die ewige 
Errettung erlangen. Die Errettung vom Höllenfeuer und das Erlan-
gen des Paradieses hängen davon ab, dass man das Gebet korrekt 
verrichtet. Für das korrekte Verrichten des Gebets muss man zu-
nächst eine makellose Gebetswaschung vornehmen und ohne Nach-
lässigkeit das Gebet beginnen. Man muss sich Mühe geben, jede der 
Bewegungen im Gebet auf die beste Weise durchzuführen. 

Die gottesdienstliche Handlung, die alle anderen in sich ver-
sammelt, und die beste aller Taten, die den Menschen Allah, dem 
Erhabenen, am nächsten bringt, ist das Gebet. Unser geliebter 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Gebet ist der Grundpfei-
ler der Religion. Wer das Gebet verrichtet, der stärkt seine Reli-
gion. Wer das Gebet nicht verrichtet, der zerstört gewiss seine 
Religion.“ Wem die Ehre zuteilwird, das Gebet korrekt zu ver-
richten, der wird davor bewahrt, hässliche und schlechte Sachen 
zu tun. In Vers 45 der Sure al-Ankabūt heißt es sinngemäß: „Das 
korrekt verrichtete Gebet bewahrt den Menschen davor, schmut-
zige, hässliche und verbotene Sachen zu tun.“ 

Das Gebet, das den Menschen nicht vom Schlechten fernhält, 
ist kein korrektes Gebet, sondern nur äußerlich ein Gebet. Doch 
selbst, wenn dem so ist, darf man das Äußerliche nicht unterlassen, 

– 50 –



sondern muss sich daran halten, bis das Gebet korrekt verrichtet 
wird. Die islamischen Gelehrten sagen, dass man eine Sache nicht 
ganz unterlassen darf, wenn man sie nicht vollständig vollbringen 
kann. Denn unser Herr, der unendlich Gütige, kann auch das nur 
Äußerliche als wahrhaftig Vollbrachtes akzeptieren. Man darf nie-
mandem sagen, dass er, anstatt das Gebet mangelhaft zu verrich-
ten, es gleich ganz unterlassen solle. Man sollte vielmehr sagen, 
dass die Person sich mehr bemühen soll, das Gebet tadelloser zu 
verrichten, und man sollte ihr dabei helfen, zu korrigieren, was 
nicht korrekt ist. Das ist eine Feinheit, die man gut verstehen soll-
te. 

Das Gebet sollte in Gemeinschaft (Dschamāʿa) verrichtet wer-
den. Das Gebet in Gemeinschaft ist viel verdienstvoller, als wenn 
man es alleine verrichtet. Im Gebet ist es erforderlich, dass alle 
Glieder des Körpers demütig sind und das Herz voller Furcht vor 
Allah, dem Erhabenen, ist. Es ist nur das Gebet, das den Men-
schen im Diesseits und im Jenseits vor Unglück und Kummer ret-
ten wird. Zu Beginn der Sure al-Muʾminūn verkündet Allah, der 
Erhabene, sinngemäß: „Die Gläubigen werden in der Tat errettet 
werden. Sie sind jene, die das Gebet in andächtiger Ehrfurcht 
(Khuschūʿ) verrichten.“ 

Gottesdienstliche Handlungen, die unter beängstigenden und 
gefährlichen Umständen verrichtet werden, sind um das Vielfache 
verdienstvoller. Unter feindlicher Belagerung sind alle noch so 
kleinen Taten eines Soldaten von großem Wert. Ähnlich wertvol-
ler ist es, wenn jüngere Menschen die gottesdienstlichen Handlun-
gen verrichten, denn sie überwinden die schlechten Begierden ih-
rer Triebseele (Nafs) und wehren sich gegen ihr Aufbegehren, die 
gottesdienstlichen Handlungen nicht verrichten zu wollen. 

In der Jugendzeit wird man durch drei Feinde abgehalten, die 
gottesdienstlichen Handlungen zu verrichten: diese sind der Teu-
fel (Schaitan), die Triebseele und schlechte Freunde. Die Quelle 
alles Schlechten sind schlechte Freunde. Wenn der junge Mensch 
nicht den durch schlechte Freunde verursachten schlechten Be-
gierden folgt, sondern das Gebet verrichtet und die Verrichtung 
der anderen gottesdienstlichen Handlungen nicht aufgibt, ist dies 
äußerst wertvoll. Dadurch erhält der junge Mensch eine Beloh-
nung, die viele Male größer ist als die älterer Menschen. Er erhält 
viel Belohnung für wenig Gottesdienst. 

 
 

– 51 –



Für wen ist das Gebet verpflichtend? 

Das Gebet ist für jeden Mann und jede Frau unter den Musli-
men, die verstandesreif (āqil) sind und die Geschlechtsreife 
(Bulūgh) erlangt haben, verpflichtend (fard). Wenn drei Bedin-
gungen erfüllt werden, wird das Gebet verpflichtend: 

1. Muslim sein. 2. Verstandesreife. 3. Geschlechtsreife erlangt 
haben. 

Im Islam sind kleine Kinder, die noch nicht verstandes- und ge-
schlechtsreif sind, nicht verpflichtet, das Gebet zu verrichten. 
Doch müssen Eltern ihren Kindern das islamische Wissen beibrin-
gen und sie daran gewöhnen, gottesdienstliche Handlungen zu 
verrichten. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ihr seid alle 
wie der Hirte einer Herde. So, wie der Hirte seine Herde hütet, so 
müsst ihr jene, die in eurem Haushalt leben und unter eurem Be-
fehl stehen, vor der Hölle schützen! Ihr müsst ihnen den Islam bei-
bringen! Tut ihr es nicht, werdet ihr dafür zur Rechenschaft gezo-
gen.“ In einem anderen ehrwürdigen Hadith heißt es: „Alle Kin-
der kommen dem Islam zugeneigt auf die Welt. Es sind ihre El-
tern, die sie später zu Christen, Juden und Atheisten machen.“ 

Also ist es die erste Aufgabe eines jeden Muslims, dass er sei-
nen Kinder den Islam lehrt, ihnen beibringt, den edlen Koran zu 
rezitieren und das Gebet zu verrichten, und ihnen die Glaubens-
grundlagen und die Säulen des Islams lehrt. Eltern, die wünschen, 
dass ihre Kinder Muslime sind und im Diesseits und im Jenseits 
Ruhe und Frieden finden, müssen zuerst diese Aufgabe erfüllen. 
Wie es auch im Sprichwort heißt: „Der Ast lässt sich biegen, wenn 
er frisch und feucht ist.“ Wenn man versucht, den Ast im Alter zu 
biegen, wird man ihn wahrscheinlich brechen und ihm schaden. 

Kinder, denen das Wissen über den Islam und guter Charakter 
nicht vermittelt werden, lassen sich leicht von Leuten täuschen, die 
auf schlechten Wegen wandeln. Dann schaden sie ihren Eltern, ih-
rem Land und ihrem Volk. 

 
Die Zustände derer, die das Gebet verrichten 

Geschichte: Das aus dem Gefängnis befreiende Gebet 

Der Gouverneur von Chorasan, Abdullah ibn Tāhir, war ein 
sehr gerechter Mensch. Einst fingen seine Polizisten einige Diebe 
und meldeten dies dem Gouverneur. Doch einer der Diebe ent-
kam ihnen. Ein Schmied aus Herat, der nach Nischapur gereist 

– 52 –



war und sich nach einer Weile des Aufenthalts in der Nacht auf 
dem Heimweg befand, wurde unterwegs verdächtigt und gefangen 
genommen. Dann wurde er mit den Dieben zusammen vor den 
Gouverneur gebracht. Dieser sagte: „Sperrt sie alle ein!“ Im Ge-
fängnis nahm der Schmied die Gebetswaschung vor und betete, 
hob dann seine Hände und sprach das folgende Bittgebet: „O 
mein Herr! Errette mich! Du allein weißt, dass ich nichts verbro-
chen habe. Nur Du kannst mich aus diesem Verlies retten. O mein 
Herr! Errette mich!“ In dieser Nacht träumte der Gouverneur da-
von, wie vier kräftige Personen kamen und seinen Thron auf den 
Kopf stellen wollten, und da wachte er auf. Sofort nahm er die Ge-
betswaschung vor und verrichtete ein Gebet mit zwei Gebetsein-
heiten. Dann legte er sich wieder schlafen. Wieder sah er, wie die-
selben vier Personen versuchten, seinen Thron auf den Kopf zu 
stellen, und wieder wachte er auf. Er legte den Traum so aus, dass 
jemand von ihm ungerecht behandelt worden war. In einem Ge-
dicht heißt es: 

 
Was tausende Kanonen und Gewehre nicht vermögen, 
machen zur Sahar-Zeit warme Tränen.  

Schwerter, die sonst Feinde in die Flucht schlagen mögen, 
werden zermürbt durch das Bittgebet eines Gläubigen. 

O unser Herr! Du allein bist groß! Du bist ein so Großer, dass 
alle Großen und Kleinen nur Dich anflehen, wenn sie in der Not 
sind. Wer Dich anfleht, der erlangt gewiss seinen Wunsch. 

Noch in derselben Nacht rief er den Gefängnisdirektor zu sich 
und fragte ihn, ob er von jemandem wüsste, der möglicherweise zu 
Unrecht im Gefängnis saß. Der Direktor antwortete, dass er dies 
nicht wisse, doch es sei jemand da, der viel bete und viele Bittge-
bete spreche und dabei viel weine. Der Gouverneur informierte 
sich über die Geschichte des Mannes und erkannte, dass er zu Un-
recht im Gefängnis saß. Er entschuldigte sich bei ihm und bat ihn 
um Vergebung, schenkte ihm 1000 Silbermünzen und sagte ihm, 
wenn er irgendeinen Wunsch habe, solle er zu ihm kommen. Der 
Schmied sagte, dass er sein Anrecht vergebe und das Geschenk an-
nehme. Er sagte jedoch, dass er niemals bei ihm vorsprechen wer-
de, um irgendein Anliegen zu erledigen. Als der Gouverneur ihn 
erstaunt nach dem Grund fragte, sagte er: „Ist es denn angemes-
sen, mich von meinem Herrn abzuwenden und meine Wünsche 
anderen zu äußern, obwohl Er doch wegen eines Armen wie mir 
den Thron eines Herrschers wie dir mehrmals auf den Kopf stell-

– 53 –



te? Mit den Bittgebeten, die ich nach den Gebeten spreche, hat Er 
mich aus so mancher Bedrängnis gerettet. Viele meiner Wünsche 
habe ich auf diese Weise erlangt. Wie könnte ich sodann Zuflucht 
bei jemand Anderem suchen? Wie könnte ich bei jemand Ande-
rem vorsprechen, wo doch mein Herr die Tafel Seiner unendlichen 
Güte für jedermann ausgebreitet hat? Wer hat denn gebeten und 
nicht bekommen? Wenn man nicht weiß, wie man bittet, kann 
man auch nicht bekommen. Wenn man sich nicht mit Anstand in 
Seine Gegenwart begibt, kann man Seine Barmherzigkeit nicht er-
langen.“ In einem Gedicht heißt es: 

 
Wer auch immer des Nachts sein Haupt auf den Boden legt, 
dem öffnen sich tausendundeine Tür. 

Eine der Großen unter den Gottesfreunden (Awliyā), Rābiʿa 
al-Adawiyya, möge Allah sich ihrer erbarmen, hörte, wie ein 
Mann das folgende Bittgebet sprach: „O mein Herr! Öffne mir das 
Tor der Barmherzigkeit!“ Darauf sagte sie: „O Unwissender! War 
denn Allahs Tor der Barmherzigkeit bisher verschlossen, dass du 
nun um Öffnung bittest?“ [Auch, wenn der Auslass des Tores der 
Barmherzigkeit immer geöffnet ist, sind die Herzen, die sein Ein-
lass sind, nicht bei jedem geöffnet. Für die Öffnung unseres Her-
zens sollten wir Bittgebete sprechen!] 

O Allah! Du allein bist es, der jeden aus aller Bedrängnis rettet. 
Lasse uns weder im Diesseits noch im Jenseits in Bedrängnis! Du 
allein bist es, der den Bedürftigen alles, was sie brauchen, zukom-
men lässt. Lasse uns das zukommen, was im Diesseits und im Jen-
seits nützlich ist! Lasse uns im Diesseits und im Jenseits auf nie-
mand Anderen angewiesen sein! Āmīn. 

 
Geschichte: Das verbrannte Haus 

Einer der edlen Gottesfreunde, Hamīd at-Tawīl, befand sich 
einst in seiner Gebetsstätte im Gebet, als in seinem Haus ein Feuer 
ausbrach. Die Menschen versammelten sich und löschten das Feu-
er. Seine Frau eilte zu ihm und sprach erzürnt: „Dein Haus steht 
in Flammen, die Menschen versammeln sich, es gibt so viel zu tun 
und du bleibst hier regungslos!“ Er sagte: „Ich schwöre bei Allah, 
dass ich von alledem nichts mitbekommen habe.“ 

Die Gottesfreunde haben in der Liebe und Nähe zu Allah solch 
einen Grad erlangt und sind derart in die Süße des Betens zu Ihm 
eingetaucht, dass sie sich selbst vergessen. 

 

– 54 –



Geschichte: Das Wasser im Topf 

Der Prophetengefährte Abdullah ibn Schahīr, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, berichtet: „Ich verrichtete das Gebet neben 
dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Ich hörte dabei aus sei-
ner gesegneten Brust Laute, wie wenn Wasser in einem Topf auf 
dem Feuer kocht.“ 

 
Geschichte: Der Pfeil im Fuß 

Wenn der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
der geliebte Schwiegersohn des Gesandten Allahs, im Gebet 
stand, merkte er von der Welt nichts mehr - und sollte diese unter-
gehen. 

Darüber wird folgende Geschichte erzählt: „Während einer 
Schlacht wurde Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, von einem 
Pfeil am Fuß getroffen und der Pfeil saß im Knochen fest. Man 
konnte den Pfeil nicht so einfach herausziehen und ließ deswegen 
einen Arzt die Wunde sehen. Der Arzt sagte: ‚Man müsste dir eine 
Medizin geben, die die Sinne betäubt, und nur dann kann man die-
sen Pfeil herausziehen. Ansonsten kann der Schmerz, der dabei 
entsteht, nicht ausgehalten werden.‘ Alī, der Befehlshaber der 
Gläubigen, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ‚Was 
braucht es eines Betäubungsmittels? Habt Geduld, bis die Gebets-
zeit kommt, und dann könnt ihr den Pfeil herausziehen, wenn ich 
im Gebet bin.‘ Dann, als die Gebetszeit kam, begann Alī, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, zu beten. Und der Arzt schnitt in den 
gesegneten Fuß und zog den Pfeil heraus. Dann verband er die 
Wunde. Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, fragte nach dem 
Gebet den Arzt: ‚Hast du den Pfeil herausgezogen?‘, und der Arzt 
antwortete: ‚Ja, habe ich.‘ Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
sagte: ‚Ich habe nichts davon gemerkt.’“ 

Sind diese Begebenheiten erstaunlich? Nein! Schließlich waren 
die Frauen Ägyptens angesichts der Schönheit des Propheten 
Yūsuf, Friede sei mit ihm, so verzückt und hatten sich selbst derart 
vergessen, dass sie nicht einmal bemerkten, wie sie in ihre Hände 
schnitten. Was also soll daran erstaunlich sein, dass die göttliche 
Gegenwart die Geliebten Allahs in einen Zustand entrückt, in 
welchem sie ihrer Selbst nicht mehr bewusst sind? Ähnlich werden 
die Muslime im Augenblick des Todes den Gesandten Allahs se-
hen und keine Todesschmerzen spüren. 

 

– 55 –



Geschichte: Die Medizin, die bewusstlos macht 

Einst sah man an einem Zeh von Āmir al-Qays, der einer der 
Gottesfreunde war, Anzeichen der Leprakrankheit. Es wurde di-
agnostiziert, dass der Zeh abgeschnitten werden müsse. Āmir sag-
te: „Es ist eine Bedingung der Dienerschaft, dass man sich dem 
Beschluss des Herrn fügt.“ Also wurde der Zeh abgeschnitten. 
Nach einigen Tagen sah man, dass die Krankheit auch das Bein er-
griffen hatte und das Bein bis zum Oberschenkel davon befallen 
war. Man sagte, dass nun auch das Bein abgeschnitten werden 
müsse und dass dies in seinem Fall aus der Sicht des Islams erlaubt 
ist. Man rief einen Chirurgen herbei, der dann sagte, dass man den 
Patienten betäuben müsse, damit er den Schmerz nicht fühlt, da er 
ihn sonst überwältigen würde. Āmir sagte, dass es so viel der Mühe 
nicht bedürfe und man jemanden bringen solle, der den edlen Ko-
ran mit schöner Stimme zu rezitieren wusste. „Wenn ihr dann seht, 
wie sich der Ausdruck in meinem Gesicht ändert, könnt ihr mein 
Bein abschneiden und ich werde es nicht merken.“ Man tat, wie er 
sagte. Man brachte jemanden, der begann, den edlen Koran mit 
schöner Stimme zu rezitieren. Da änderte sich die Farbe im Ge-
sicht von Āmir. Der Chirurg schnitt das Bein ab der Hälfte des 
Oberschenkels ab. Dann kauterisierte er die Wunde und verband 
sie. Der Rezitierende beendete anschließend die Rezitation des 
edlen Korans. Āmir kam wieder zu sich und fragte, ob das Bein 
abgeschnitten sei. Man sagte ihm, dass man es schon abgeschnitten 
hatte. Man hatte ihm das Bein abgeschnitten, es kauterisiert und 
verbunden und er hatte davon nichts gemerkt. Er sagte, dass man 
ihm das abgeschnittene Bein bringen solle, und man brachte es 
ihm. Er nahm es und sprach: „O mein Herr! Du bist derjenige, der 
gibt und nimmt, und ich bin Dein Diener. Dein ist das Urteil und 
die Bestimmung ist Deine Bestimmung. Dieses Bein ist ein sol-
ches, dass, solltest Du am Tag des Jüngsten Gerichts fragen, ob es 
je einen Schritt auf eine Sünde zu gemacht hat, ich sagen kann, 
dass ich ohne Deine Erlaubnis keinen einzigen Schritt und keinen 
einzigen Atemzug gemacht habe.“ 

 
Geschichte: Die Aufopferungsbereitschaft des Gebets willen 

Bevor die Stadt Bursa von den Osmanen erobert wurde, hatte 
einer der dort lebenden Byzantiner insgeheim den Islam ange-
nommen. Einer seiner engen Freunde fragte ihn, was der Anlass 
dafür gewesen war. 

Er fragte, wie er die Religion seiner Vorväter aufgeben konnte, 

– 56 –



und tadelte ihn für seine Tat. Die Antwort des Byzantiners war 
lehrreich. Er erklärte die Sache seinem Freund gegenüber folgen-
dermaßen: 

„Einst übergab man einen der gefangenen Muslime unter mei-
ne Aufsicht. Eines Tages sah ich, wie dieser Gefangene in dem 
Raum, in dem er gefangen gehalten wurde, sich verbeugte und 
aufrichtete. Ich begab mich zu ihm und fragte ihn, was er da tat. 
Als er seine Bewegungen beendete, strich er mit seinen Händen 
über sein Gesicht und erklärte, dass er das Gebet verrichtet hatte 
und dass er mir, wenn ich ihm dies nicht verbiete, für jedes Gebet 
ein Goldstück geben werde. Da wurde ich von der Habgier über-
wältigt und erhöhte den Preis mit jedem neuen Tag und schließlich 
kamen wir bei einem Preis von 10 Goldstücken für jedes Gebet an. 
Doch der Mann akzeptierte auch diesen Preis. Ich bewunderte ihn 
für die Aufopferungsbereitschaft, zu der er für die Verrichtung sei-
nes Gottesdienstes fähig war. Eines Tages sagte ich zu ihm, dass 
ich ihn freilassen würde, worauf er hocherfreut war. Dann erhob 
er seine Hände und sprach folgendes Bittgebet: 

‚O Allah! Beehre diesen Diener mit Glauben.‘ Im selben Au-
genblick entstand in meinem Herzen der Wunsch, Muslim zu wer-
den, und er intensivierte sich so sehr, dass ich sogleich das Glau-
bensbekenntnis aussprach und Muslim wurde.“ 

 

Vierter Teil 

DIE VERSCHIEDENEN ARTEN VON GEBETEN 

Die Gebete, deren Verrichtung den Muslimen angeordnet 
wurde, sind drei Arten, und zwar: Fard, Wādschib und Nāfila. Die-
se sind im Einzelnen: 

1. Fard-Gebete (Pflichtgebete): Die Fard-Gebete der täglichen 
fünf Gebete, das aus zwei Gebetseinheiten (Rakaʿāt) bestehende  
Fard-Gebet des Freitagsgebets und das Totengebet (Dschanāza-
Gebet) sind Fard-Gebete. (Das Totengebet ist eine Fard kifāya). 

2. Wādschib-Gebete (notwendige Gebete): Das Witr-Gebet, 
die Festgebete (Eid-Gebete), Gelübde-Gebete und das Nachholen 
von Nāfila-Gebeten, die begonnen aber unterbrochen wurden. 
Ein versäumtes Witr-Gebet nachzuholen, ist ebenfalls wādschib. 

3. Nāfila-Gebete (freiwillige Gebete): Die Sunna-Gebete der 
täglichen fünf Gebete, das Tarāwīh-Gebet und ihrer Belohnung 
wegen verrichtete Gebete wie die Tahaddschud-, Tahiyyatul-

– 57 –



Masdschid-, Ischrāq-, Duhā-, Awwābīn-, Istikhāra- und Tasbīh-
Gebete. Diese Gebete sind freiwillige Gebete, d. h. ihre Verrich-
tung wurde nicht explizit angeordnet. Jemand, der von seinen 
Fard- und Wādschib-Gebeten keine nachzuholen hat, bekommt 
auch für die Verrichtung von Nāfila-Gebeten Belohnung. 

 
DIE TÄGLICHEN FÜNF GEBETE 

Das Gebet ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen. Allah, der Er-
habene, sagt im edlen Koran an mehr als hundert Stellen: „Ver-
richtet das Gebet!“ Dass jeder verstandes- und geschlechtsreife 
Muslim fünfmal täglich beten soll, wurde im edlen Koran und in 
ehrwürdigen Hadithen geboten. 

In den Versen 17 und 18 der Sure ar-Rūm heißt es sinngemäß: 
„Preist Allah, wenn ihr die Nacht beginnt und wenn ihr den Mor-
gen begrüßt. Allah, dem Erhabenen, gebührt aller Lobpreis in den 
Himmeln und auf Erden und am Nachmittag und zur Mittagszeit.“ 
In Vers 239 der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Bewahrt die 
Gebete und das Asr-Gebet.“ [Das bedeutet: Verrichtet das Gebet 
ohne Unterlassung und Unterbrechung.] Dass die in den zitierten 
Versen erwähnten Worte Preis (Tasbīh) und Lobpreis (Hamd) das 
Gebet meinen, ist in den Tafsir-Büchern erklärt. In Vers 114 der 
Sure Hūd heißt es sinngemäß: „Verrichte das Gebet an beiden En-
den des Tages [zur Morgen-, Mittags- und Nachmittagszeit] und zu 
Nachtzeiten [zur Abend- und Nachtzeit]! Die guten Taten [die Be-
lohnung der täglichen fünf Gebete] tilgen die [kleinen] Sünden. 
Dies ist eine Ermahnung für diejenigen, die eine Lehre ziehend 
nachdenken.“ 

Unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, sagte: „Allah, 
der Erhabene, ordnete Seinen Dienern die täglichen fünf Gebete 
an. Wer die Gebetswaschung schön vollzieht und diese fünf Gebe-
te in ihren Zeiten verrichtet, ihre Verbeugungen (Rukūʿ) und ihre 
Niederwerfungen (Sadschda) gebührend macht, dem wird Allah, 
der Erhabene, verzeihen und ihm vergeben.“ 

Die täglichen fünf Gebete bestehen aus insgesamt 40 Gebets-
einheiten (Rakaʿāt; Sg. Rakʿa). Davon sind 17 Gebetseinheiten 
fard, 3 Gebetseinheiten wādschib und 20 Gebetseinheiten sunna. 
Im Einzelnen sind diese Gebetseinheiten folgendermaßen verteilt: 

1. Das Fadschr-Gebet (Morgengebet): Es werden 4 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinhei-
ten, dann das Fard-Gebet mit 2 Gebetseinheiten verrichtet. Das 

– 58 –



Sunna-Gebet vor dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets ist eine 
sehr starke Sunna. Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass es 
wādschib ist. 

2. Das Zuhr-Gebet (Mittagsgebet): Es werden 10 Gebetsein-
heiten verrichtet. Zuerst wird das „erste“ Sunna-Gebet mit 4 Ge-
betseinheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten und 
anschließend das „letzte“ Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten ver-
richtet. 

3. Das Asr-Gebet (Nachmittagsgebet): Es werden 8 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Sunna-Gebet mit 4 Gebetseinhei-
ten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten verrichtet. 

4. Das Maghrib-Gebet (Abendgebet): Es werden 5 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Fard-Gebet mit 3 Gebetseinheiten, 
dann das Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten verrichtet. 

5. Das Ischā-Gebet (Nachtgebet): Es werden 13 Gebetseinhei-
ten verrichtet. Zuerst wird das „erste“ Sunna-Gebet mit 4 Gebets-
einheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten, danach das 
„letzte“ Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten und anschließend das 
Witr-Gebet mit 3 Gebetseinheiten verrichtet. 

Die Sunna-Gebete vor den Fard-Gebeten der Asr- und Ischā-
Gebete sind „Sunna ghayr muʾakkada“. Wenn man in der zweiten 
Gebetseinheit bei diesen Gebeten sitzt, spricht man nach der „Ta-
hiyyāt“ die Duā „Allāhumma salli“ und die Duā „Allāhumma 
bārik“ vollständig. Wenn man sich dann zur dritten Gebetseinheit 
aufgerichtet hat, spricht man vor der „Basmala“ die „Subhānaka“. 
Das Sunna-Gebet vor dem Zuhr-Gebet ist jedoch eine „Sunna 
muʾakkada“. D. h. sie zu verrichten, ist nachdrücklich geboten. 
Diese Sunna hat auch eine größere Belohnung. In diesem Gebet 
wird im ersten Sitzen, wie bei den Fard-Gebeten, nur die „Ta-
hiyyāt“ gesprochen und sich dann sofort für die dritte Gebetsein-
heit erhoben. Wenn man sich dann zur dritten Gebetseinheit auf-
gerichtet hat, spricht man zunächst die „Basmala“ und rezitiert so-
gleich die „Fātiha“. 

Es ist mustahabb und sehr verdienstvoll, dass man nach den 
Fard-Gebeten der Zuhr- und Ischā-Gebete als Sunna 4 statt 2 Ge-
betseinheiten und nach dem Fard-Gebet des Maghrib-Gebets 6 
Gebetseinheiten Sunna verrichtet. Diese Mustahabb-Gebete kön-
nen alle mit einem einzigen Salām-Gruß oder mit je einem Salām-
Gruß zum Ende jeder 2 Gebetseinheiten verrichtet werden. In bei-
den Fällen zählen dann die jeweils ersten 2 Gebetseinheiten als 
das Sunna-Gebet nach dem jeweiligen Fard-Gebet. Diese Musta-

– 59 –



habb-Gebete können aber auch zusätzlich nach den letzten Sunna-
Gebeten verrichtet werden. 

Die erste Gebetseinheit (Rakʿa) eines Gebets beginnt, wenn 
man das Gebet beginnt, die nachfolgenden Gebetseinheiten be-
ginnen, wenn man sich für die neue Gebetseinheit aufgerichtet hat 
und zum Stehen gekommen ist, und dauern an, bis man sich erneut 
für eine weitere Gebetseinheit aufgerichtet hat. Die letzte Gebets-
einheit dauert an, bis man den Salām-Gruß spricht. Nach jeder 
zweiten Gebetseinheit gibt es nach der zweiten Niederwerfung 
(Sadschda) ein Sitzen. 

In jeder Gebetseinheit gibt es Fard-, Wādschib-, Sunna-, Muf-
sid- und Makrūh-Handlungen. Auf den folgenden Seiten werden 
diese gemäß der hanafitischen Rechtsschule erklärt. 

 
DIE FARD-HANDLUNGEN BEIM GEBET 

Fard (Pl. Farāʾid) meint ein striktes Gebot, dessen Durchfüh-
rung Allah, der Erhabene, befiehlt. Wenn eine der Fard-Handlun-
gen einer Ibāda nicht erfüllt wird, dann ist diese Ibāda nicht gültig. 
Beim Verrichten des Gebets gibt es 12 Bedingungen, die zu erfül-
len fard ist. 7 dieser Pflichtteile sind außerhalb des Gebets, 5 inner-
halb des Gebets. Die Pflichtteile außerhalb des Gebets werden 
„Schurūt“ (Bedingungen, Sg. Schart) genannt. Die Fard-Handlun-
gen innerhalb des Gebets werden „Arkān“ (Grundelemente, Sg. 
Rukn) des Gebets genannt. [Einige Gelehrte sind der Ansicht, 
dass der Eröffnungs-Takbīr eine Fard innerhalb des Gebets ist. 
Nach diesen sind sowohl die Bedingungen als auch die Grundele-
mente des Gebets jeweils 6.] 

Die Pflichtteile außerhalb des Gebets (Schurūt): 
1. Die Reinigung (Tahāra) von ritueller Unreinheit (Hadath): 

Das bedeutet, dass derjenige, der nicht im Zustand der Gebetswa-
schung ist, die Gebetswaschung (Wudū) vollzieht und dass derje-
nige, der grob rituell unrein (dschunub) ist, die Ganzkörperwa-
schung (Ghusl) vornimmt. 

2. Die Reinigung von Unreinheiten (Nadschāsa): Das bedeu-
tet, dass der Betende seinen Körper, seine Kleidung und den Ort, 
an dem das Gebet verrichtet wird, von grober und leichter Unrein-
heit, d. h. Unreinheiten, die im Islam als schmutzig gelten, berei-
nigt. [So gelten Dinge wie z. B. Blut, Urin oder Alkohol im Islam 
als Unreinheiten.] 

3. Die Bedeckung der Blöße (Awra): Die Bedeckung der Blö-

– 60 –



ße (Awra) ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen. Die Bereiche des 
Körpers, die ein rechtlich Verantwortlicher (Mukallaf), also ein 
Muslim, der verstandes- und geschlechtsreif ist, im Gebet nicht 
entblößen darf oder zu irgendeiner anderen Zeit Anderen nicht 
zeigen und die andere nicht anschauen dürfen, werden „Awra“ 
genannt. Die Awra des Mannes ist vom Bauchnabel bis unter die 
Knie. Die Awra der Frauen ist der gesamte Körper mit Ausnahme 
des Gesichts und der Hände. 

4. Sich in Gebetsrichtung (Kibla) wenden: Beim Verrichten des 
Gebets muss man sich in Gebetsrichtung wenden. Die Gebetsrich-
tung der Muslime ist das Grundstück der Kaaba in der Stadt Mek-
ka. D. h. der Raum zwischen diesem Gelände und dem Arschul-
aʿlā ist die Kibla. 

5. Zeit (Waqt): Das bedeutet, dass man das Gebet innerhalb 
seiner bestimmten Zeit verrichtet. D. h. dass man sich des Eintritts 
der Zeit für das jeweilige Gebet bewusst ist und man dessen im 
Herzen, wenn man die Absicht für ein Gebet fasst, gedenkt. 

6. Absicht (Niyya): Wenn man das Gebet beginnt, fasst man im 
Herzen (Qalb) die Absicht für das jeweilige Gebet. Es gilt nicht als 
Absichtfassen, dies nur mit Worten zu tun. Absicht für das Gebet 
fassen bedeutet, im Herzen an den Namen und die Zeit des Gebets 
sowie an die Hinwendung in Gebetsrichtung und, wenn man in der 
Gemeinschaft betet, auch an das Befolgen des Imams zu denken. 
Die Absicht wird beim Sprechen des Eröffnungs-Takbīr gefasst. 
Eine Absicht, die nach diesem Takbīr gefasst wird, ist nicht gültig 
und somit ist auch das entsprechende Gebet nicht gültig. 

7. Eröffnungs-Takbīr (Takbīrat al-Ihrām): Das bedeutet, dass 
man zu Beginn des Gebets „Allahu akbar“ sagt. Dies wird auch 
„Takbīr al-Iftitāh“ genannt. Andere Worte als „Allahu akbar“ zu 
sprechen, ist kein Takbīr. 

Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets (Arkān): 
Dies sind die 5 Fard-Handlungen, die während der Verrichtung 

des Gebets erfüllt werden müssen. Jede dieser Fard-Handlungen 
wird „Rukn“ genannt. Diese Fard-Handlungen innerhalb des Ge-
bets sind: 

1. Qiyām (Stehen): Dies ist das Stehen, wenn man das Gebet 
beginnt, und dann die Standpositionen innerhalb des Gebets. Ein 
Kranker, der nicht in der Lage ist, das Gebet im Stehen zu verrich-
ten, verrichtet es im Sitzen. Wer es im Sitzen nicht verrichten 
kann, verrichtet es im Liegen, durch angedeutete Bewegungen. Es 
ist nicht erlaubt, das Gebet auf Stühlen sitzend zu verrichten. 

– 61 –



2. Qirāʾa (Rezitation): „Qirāʾa“ bedeutet, mit dem Mund Wor-
te zu sprechen. Innerhalb des Gebets bedeutet es, dass man eine 
Sure oder einen Vers aus dem edlen Koran rezitiert. 

3. Rukūʿ (Verbeugung): Das bedeutet, dass man sich nach der 
Rezitation verbeugt und die Hände auf die Knie legt. In der Rukūʿ 
sagt man mindestens dreimal: „Subhāna rabbiyal-azīm“ („Ich 
spreche meinen Herrn, den Gewaltigen, frei von Fehlern.“) Und 
beim Aufrichten sagt man: „Samiʿallahu liman hamidah“ („Allah 
hört denjenigen, der Ihn lobpreist“). Und wenn man zum Stehen 
gekommen ist, sagt man: „Rabbanā lakal-hamd“ („O unser Herr, 
Dir gebührt der Lobpreis“). 

4. Sadschda (Niederwerfung): Das bedeutet, dass man sich 
nach der Rukūʿ auf den Boden niederwirft. Sadschda bedeutet, 
dass man sich zweimal aufeinanderfolgend niederwirft, wobei man 
die Hände, die Stirn und die Nase auf den Boden legt. In jeder 
Sadschda sagt man mindestens dreimal: „Subhāna rabbiyal-aʿlā“ 
(„Ich spreche meinen Herrn, den Allerhöchsten, frei von Feh-
lern.“) 

5. Qaʿda akhīra (letztes Sitzen): Das bedeutet, dass man wäh-
rend der letzten Rakʿa so lange sitzt, wie es braucht, um die Duā 
„at-Tahiyyātu“ zu sprechen. Dieses Sitzen wird das „letzte Sitzen“ 
genannt. 

Dass das Gebet eine große Sache und die wichtigste der gottes-
dienstlichen Handlungen ist, wird daraus verständlich, dass die Be-
dingungen für seine Gültigkeit so viele sind. Wenn man dann auch 
noch die Wādschib-, Sunna-, Mustahabb-, Makrūh- und Mufsid-
Handlungen, die zu beachten sind, betrachtet, sieht man, in was 
für einem Zustand der Mensch in der Gegenwart seines Herrn zu 
sein hat. Die Menschen sind unvermögende, machtlose und arm-
selige Geschöpfe. Sie bedürfen bei jedem ihrer Atemzüge Allahs, 
des Erhabenen, der sie erschaffen hat. Das Gebet ist eine gottes-
dienstliche Handlung, die dem Diener sein Unvermögen verdeut-
licht. 

In diesem Buch wird dieses Wissen um das Gebet der Reihe 
nach erklärt. 

 

 

– 62 –



DIE BEDINGUNGEN DES GEBETS 
1. DIE REINIGUNG VON RITUELLER UNREIHEIT: 

In diesem Abschnitt werden die Gebetswaschung (Wudū), die 
Ganzkörperwaschung (Ghusl) und die Trockenreinigung (Tayam-
mum) erklärt. 

DIE RITUELLE GEBETSWASCHUNG (WUDŪ): 
Die Gebetswaschung, d. h. der Zustand der Reinheit, der auch 

als „Wudū haben“ oder „im Zustand des Wudū sein“ bezeichnet 
wird, ist einer der Pflichtteile des Gebets. Auch um den edlen Ko-
ran zu berühren, die Kaaba zu umrunden, die Rezitationsnieder-
werfung (Sadschdat at-Tilāwa) und das Totengebet zu verrichten, 
muss man Wudū haben. Es ist sehr verdienstvoll, jederzeit im Zu-
stand der Gebetswaschung zu sein, zum Schlafengehen Wudū zu 
haben oder beim Essen und Trinken im Zustand der Gebetswa-
schung zu sein. 

Wer im Zustand der Gebetswaschung stirbt, erhält die Beloh-
nung eines Märtyrers (Schahīd, Gefallener auf dem Weg Allahs). 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 

„Wer im Zustand der Gebetswaschung stirbt, wird keine To-
desschmerzen spüren. Denn die Gebetswaschung ist ein Zeichen 
des Glaubens. Die Gebetswaschung ist der Schlüssel zum Gebet 
und die Reinigung des Körpers von Sünden.“ 

„Wenn der Muslim die Gebetswaschung vornimmt, dann fallen 
die Sünden von seinen Ohren, seinen Augen, seinen Händen und 
seinen Füßen ab. Wenn er fertig ist, ist er dann von seinen Sünden 
bereinigt.“ 

„Die beste aller Taten ist das Gebet. Jene, die in ihrer Gebets-
waschung beständig sind, sind nur die Gläubigen. Der Gläubige 
sollte tagsüber im Zustand der Gebetswaschung sein und sich 
nachts mit Gebetswaschung schlafenlegen. Wenn er so verfährt, 
steht er unter dem Schutz Allahs, des Erhabenen. Wenn jemand 
im Zustand der Gebetswaschung isst und trinkt, dann gedenken 
das Essen und Trinken in seinem Magen Allahs und solange sie in 
seinem Magen sind, bitten sie für die Person um Vergebung.“ 

Die Gebetswaschung hat ihre Fard-, Sunna-, Adab-, Mufsid- 
sowie verbotenen (mamnūʿ) Handlungen. Wer absichtlich und oh-
ne dass eine zwingende Notwendigkeit besteht das Gebet ohne 
Gebetswaschung verrichtet, wird zum Kāfir. Wessen Gebetswa-
schung während des Gebets ungültig wird, der spricht sogleich den 
Salām-Gruß und unterbricht das Gebet. Dann vollzieht er, bevor 

– 63 –



die Zeit des jeweiligen Gebets abläuft, eine neue Gebetswaschung 
und verrichtet das Gebet erneut. 

 
Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung 

Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung sind in der ha-
nafitischen Rechtsschule vier an der Zahl: 

1. Das Gesicht einmal waschen. 
2. Beide Hände und Arme bis einschließlich der Ellbogen ein-

mal waschen. 
3. Ein Viertel des Kopfes feucht bestreichen, indem man mit 

der nassen Hand über den Kopf streicht. 
4. Beide Füße einschließlich der Fußknöchel auf beiden Seiten 

einmal waschen. 
In der schafiitischen Rechtsschule ist auch das Fassen der Ab-

sicht und die Beachtung der Reihenfolge (Tartīb) eine Fard und 
die Absicht muss gefasst werden, während das Gesicht gewaschen 
wird. Wenn die Absicht gefasst wird, bevor Wasser das Gesicht be-
rührt, ist die Gebetswaschung nicht gültig. Es ist beim Waschen 
des Gesichts auch fard, den Bart auf Gesicht und Kinn zu waschen. 
In der malikitischen Rechtsschule ist „Dalk“ fard, [also, dass man 
die zu waschenden Glieder reibt] und ebenso „Muwālāt“, [also, 
dass man alle Schritte der Gebetswaschung unmittelbar aufeinan-
derfolgend und ohne Unterbrechung durchführt]. Die Schiiten wa-
schen ihre Füße nicht, sondern bestreichen die nackten Füße 
feucht. 

 
Wie wird die Gebetswaschung vorgenommen? 

1. Zu Beginn der Gebetswaschung spricht man die Duā: „Bis-
millāhil-azīm. Wal-hamdu lillāhi alā dīnil-islām, wa-alā tawfīqil-
īmān. Al-hamdu lillāhilladhī dschaʿalal-māʾa tahūran wa-
dschaʿalal-islāma nūran.“ („Ich beginne im Namen Allahs, des Ge-
waltigen. Gelobt und gepriesen sei Allah, der uns den Islam als 
Religion bescherte und uns die Güte des Glaubens zukommen 
ließ. Gelobt und gepriesen sei Allah, der das Wasser reinigend und 
den Islam zu Licht werden ließ.“) Dann werden die Hände bis zu 
den Handgelenken dreimal gewaschen. 

2. Beim dreimaligen Wassergeben in den Mund mit der rechten 
Hand spricht man die Duā: „Allāhummasqinī min hawdi nabiyyi-
ka kaʾsan lā azmaʾu baʿdahū abadan.“ („O Allah! Lasse mich, Dei-

– 64 –



nen Diener, einen Becher Wasser vom Becken des Propheten trin-
ken, nach dessen Trank man nie wieder Durst verspürt.“) 

3. Dann wird mit der rechten Hand dreimal Wasser in die Nase 
gegeben und mit der linken Hand ausgeschnaubt. Beim Wasserge-
ben in die Nase spricht man die Duā: „Allāhumma arihnī rāʾihatal-
dschannati warzuqnī min naʿīmihā, wa-lā turihnī rāʾihatan-nār.“ 
(„O Allah! Lasse mich die Düfte des Paradieses riechen und be-
schenke mich mit den Gaben des Paradieses. Und bewahre mich 
vor dem Gestank der Hölle.“) 

4. Man nimmt das Wasser in die hohle Hand. Das Gesicht wird 
von der Stirn bis unterhalb des Kinns und von Schläfe zu Schläfe 
gewaschen. Dabei spricht man die Duā: „Allāhumma bayyid 
wadschhī bi-nūrika yawma tabyaddu wudschūhu awliyāʾika wa-lā 
tusawwid wadschhī bi-dhunūbī yawma taswaddu wudschūhu 
aʿdāʾika.“ („O Allah! Erhelle mit Deinem Licht mein Antlitz an je-
nem Tag, an dem die Gesichter Deiner Freunde erhellt werden, 
und schwärze nicht aufgrund meiner Sünden mein Antlitz an je-
nem Tag, an dem die Gesichter Deiner Feinde geschwärzt wer-
den.“) 

5. Beim dreimaligen Waschen des rechten Arms mit der linken 
Hand bis einschließlich der Ellbogen spricht man die Duā: 
„Allāhumma aʿtinī kitābī bi-yamīnī wa-hāsibnī hisāban yasīran.“ 
(„O Allah! Gib mir mein Buch der Taten von meiner Rechten und 
lasse meine Abrechnung leicht sein.“) 

6. Beim dreimaligen Waschen des linken Arms mit der rechten 
Hand bis einschließlich der Ellbogen spricht man die Duā: 
„Allāhumma lā tuʿtinī kitābī bi-schimālī wa-lā min warāʾi zahrī wa-
lā tuhāsibnī hisāban schadīdan.“ („O Allah! Gib mir mein Buch 
der Taten nicht von meiner Linken oder von hinten. Lasse meine 
Abrechnung nicht schwer sein.“) 

7. Nachdem beide Arme gewaschen sind, werden die Hände 
nochmal befeuchtet und der Kopf wird mit diesen feuchten Hän-
den bestrichen. Dabei spricht man die Duā: „Allāhumma harrim 
schaʿrī wa-bascharī alan-nār, wa-azillanī tahta zilli arschika yawma 
lā zilla illā zillu arschika.“ („O Allah! Lasse mein Haar und mei-
nen Körper der Hölle verwehrt sein. Lasse mich an dem Tag, an 
dem es keinen Schatten gibt außer dem Schatten Deines Arschul-
aʿlā, darunter Schatten finden.“) 

8. Dann werden die Ohren befeuchtet, indem man mit den Zei-
gefingern der rechten und linken Hand die Ohrmuscheln innen 
und mit beiden Daumen außen bestreicht. Dabei spricht man die 

– 65 –



Duā: „Allāhummadschʿalnī minalladhīna yastamiʿūnal-qawla fa-
yattabiʿūna ahsanahū.“ („O Allah! Lasse mich unter jenen sein, 
die das Wort vernehmen und dem besten davon folgen.“) 

9. Mit den Außenflächen der Hände wird der Nacken bestri-
chen. Dabei spricht man die Duā: „Allāhumma aʿtiq raqabatī mi-
nan-nār.“ („O Allah! Rette meinen Nacken vor dem Feuer.“) 

10. Dann wird der rechte Fuß gewaschen, indem man zuerst 
mit dem kleinen Finger der linken Hand die Zwischenräume zwi-
schen den Zehen, mit dem kleinen Zeh beginnend, befeuchtet und 
dann den Fuß einschließlich der Fußknöchel dreimal wäscht. Da-
bei spricht man die Duā: „Allāhumma thabbit qadamayya alas-
sirāti yawma tazillu fīhil-aqdāmu.“ („O Allah! Gib meinen Füßen 
an dem Tage, an dem die Füße ausrutschen, einen festen Stand auf 
der Brücke Sirāt.“) 

11. Dann wird der linke Fuß dreimal gewaschen, indem man 
zuerst mit dem kleinen Finger der linken Hand, diesmal mit dem 
großen Zeh beginnend, die Zwischenräume zwischen den Zehen 
befeuchtet und dann den Fuß einschließlich der Fußknöchel 
wäscht. Dabei spricht man die Duā: „Allāhumma lā tatrud qada-
mayya alas-sirāti yawma tatrudu kulla aqdāmi aʿdāʾika. Allāhum-
madschʿal saʿyī maschkūran wa-dhanbī maghfūran wa-amalī 
maqbūlan wa-tidschāratī lan tabūra.“ („O Allah! Lasse an dem 
Tag, an dem die Füße Deiner Feinde auf der Brücke Sirāt ausrut-
schen, meine Füße nicht ausrutschen. O Allah! Lasse meine Wer-
ke Werke mit Dankbarkeit sein. Vergib mir meinen Ungehorsam. 
Nimm meine Taten an. Lasse meinen Handel und meinen Erwerb 
halāl sein.“) 

Nach Beendigung der Gebetswaschung schaut man zum Him-
mel und spricht: „Subhânakallâhumma wa bi-hamdika aschhadu 
an lâ ilâha illâ anta wahdaka lâ scharîka laka wa anna Muhamma-
dan abduka wa rasûluka.“ („O Allah! Ich lobpreise Dich und be-
stätige Deine Erhabenheit über alle Mängel. Ich bezeuge, dass es 
keinen Anzubetenden gibt außer Dir, dass Du Einer bist und dass 
Du keinen Partner hast. Und ich bezeuge, dass Muhammad, Frie-
de sei mit ihm, Dein Diener und Dein Gesandter ist.“) 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer nach dem Vor-
nehmen der Gebetswaschung in Richtung des Himmels schaut 
und die Duā: ‚Subhānakallāhumma wa-bi-hamdika. Aschhadu an 
lā ilāha illā anta wahdaka lā scharīka laka astaghfiruka wa-atūbu 
ilayka. Aschhadu an lā ilāha illallāh, wa-aschhadu anna Muham-
madan abduka wa-rasūluka‘ spricht, dem verzeiht Allah, der Erha-

– 66 –



bene, seine Sünden und besiegelt sie mit dem Siegel der Akzep-
tanz und bewahrt sie unter dem Arschul-aʿlā auf. Am Tag des 
Jüngsten Gerichts kommt dann der Sprecher dieses Bittgebets 
herbei und holt sich die Belohnung dafür ab.“ 

In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand nach dem Vollzug 
der Gebetswaschung die Sure ‚al-Qadr‘ einmal rezitiert, schreibt 
Allah, der Erhabene, ihn als einen der Getreuen (Siddīqūn) auf. 
Wenn er sie zweimal rezitiert, dann schreibt Er ihn als einen Mär-
tyrer auf. Wenn er sie dreimal rezitiert, dann wird seine Auferwe-
ckung zusammen mit den Propheten sein.“ 

In einem anderen Hadith heißt es: „Wenn jemand nach dem 
Vornehmen der Gebetswaschung zehnmal Segenswünsche und 
Friedensgrüße [also Salawāt] für mich spricht, wird Allah, der Er-
habene, für diese Person ihre Trauer beenden und sie heiter ma-
chen und ihre Bittgebete akzeptieren.“ 

Wenn jemand die Bittgebete während der Gebetswaschung 
nicht kennt und sie beim Vornehmen der Gebetswaschung nicht 
spricht, macht es nichts. Doch sollte man sich bemühen, diese Bitt-
gebete so bald wie möglich zu lernen und sie während der Gebets-
waschung zu sprechen, denn dies ist sehr verdienstvoll. Gegen En-
de der Gebetswaschung oder nach ihrem Vollzug ist es sehr ver-
dienstvoll, folgende Duā zu sprechen: „Allāhummadschʿalnī mi-
nat-tawwābīn, wadschʿalnī minal-mutatahhirīn, wadschʿalnī min 
ibādikas-sālihīn, wadschʿalnī minalladhīna lā khawfun alayhim wa-
lā hum yahzanūn.“ 

Wer die Bittgebete der Gebetswaschung nicht kennt, sollte 
beim Waschen jedes Gliedes das Glaubensbekenntnis (Schahāda) 
sprechen, um große Belohnung zu erlangen. 

Für die Bittgebete bei der Gebetswaschung siehe auch die Sei-
ten 246 und 247.  
Verrichte das Gebet, so du bei Verstande bist, da es die Krone der Glückseligkeit ist.   

 Wisse, dass das Gebet die Miʿrādsch des Gläubigen ist.  

 
Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung 

Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 18: 
1. Zu Beginn der Gebetswaschung die „Basmala“ (also „Bis-

millāhir-rahmānir-rahīm“) sprechen. 
2. Die Hände einschließlich der Handgelenke dreimal waschen. 
3. Den Mund dreimal spülen, indem man für jedes Mal neues 

– 67 –



Wasser nimmt. Dies wird „Madmada“ genannt. 
4. Die Nase dreimal spülen, indem man für jedes Mal neues 

Wasser nimmt. Dies wird „Istinschāq“ genannt. 
5. Die von Augenbrauen, Bart und Schnurrbart bedeckte Haut, 

die nicht sichtbar ist, beim Waschen des Gesichts befeuchten. 
6. Beim Waschen des Gesichts unter den Augenbrauen be-

feuchten. 
7. Den herabhängenden Teil des Bartes feucht bestreichen. 
8. Mit den feuchten Fingern der rechten Hand durch den he-

rabhängenden Teil des Bartes kämmen. 
9. Die Zähne mit etwas reiben, um sie zu säubern. [Das Benut-

zen des Miswāk (Zahnputzholz aus dem Arakbaum) ist eine wich-
tige Sunna.] 

10. Jede Stelle des Kopfes einmal feucht bestreichen. 
11. Beide Ohren einmal feucht bestreichen. 
12. Den Nacken mit drei aneinander liegenden Fingern einmal 

feucht bestreichen. 
13. Die Zwischenräume zwischen den Fingern und den Zehen 

mit den Fingern reibend befeuchten. 
14. Die zu waschenden Glieder dreimal waschen. 
15. Die Absicht zur Gebetswaschung im Herzen beim Waschen 

des Gesichts fassen. 
16. Die Reihenfolge der einzelnen Handlungen der Gebetswa-

schung beachten. Dies wird „Tartīb“ genannt. 
17. Die zu waschenden Stellen reiben. Dies wird „Dalk“ ge-

nannt. 
18. Die zu waschenden Glieder eins nach dem anderen zügig 

waschen. Dies wird „Muwālāt“ genannt. 
 

Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung 

Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 28: 
Adab (Pl. Ādāb) meint hier Sachen, deren Verrichtung ver-

dienstvoll, deren Unterlassung jedoch keine Sünde ist. Das Ver-
richten der Sunna-Handlungen ist verdienstvoll und ihre Unterlas-
sung makrūh tanzīhan. Diese Ādāb werden auch „Mandūb“ oder 
„Mustahabb“ genannt. Die Adab-Handlungen bei der Gebetswa-
schung sind folgende: 

1. Die Gebetswaschung schon vor Eintritt der Gebetszeit vorneh-

– 68 –



men. (Wer jedoch die Gebetswaschung als entschuldigte Person 
vollzieht, muss warten, bis die Gebetszeit eintritt.) 

2. Wenn man die Intimreinigung auf der Toilette vollzieht, sei-
ne rechte oder linke Seite zur Kibla wenden. Es ist makrūh 
tahrīman, während der Verrichtung der Notdurft die Vorder- oder 
Rückseite des Körpers zur Gebetsrichtung zu wenden. 

3. Wenn nach der Notdurft der Intimbereich nicht verunreinigt 
ist, die Intimreinigung mit Wasser vornehmen. 

4. Nach der Intimreinigung ein Tuch zum Abtrocknen benut-
zen. 

5. Nach der Intimreinigung sofort die Awra wieder bedecken. 
6. Die Gebetswaschung ohne Hilfe von anderen, selbstständig 

vornehmen. 
7. Die Gebetswaschung zur Kibla gewandt vornehmen. 
8. Beim Waschen eines jeden Glieds das Glaubensbekenntnis 

sprechen. 
9. Die speziellen Bittgebete für die Gebetswaschung sprechen. 
10. Für das Spülen des Mundes mit der rechten Hand das Was-

ser geben. 
11. Für das Spülen der Nase mit der rechten Hand das Wasser 

geben. 
12. Für das Ausschnauben des Wassers aus der Nase die linke 

Hand benutzen. 
13. Beim Spülen des Mundes die Zähne mit dem Miswāk säu-

bern. Wenn man kein Miswāk hat, kann man auch eine Zahnbürs-
te benutzen. 

14. Falls man nicht fastet, beim Spülen des Mundes kräftig aus-
spülen. Leichtes Gurgeln sowohl während der Gebetswaschung als 
auch während der Ganzkörperwaschung ist eine Sunna. Während 
des Fastens jedoch ist dies makrūh. 

15. Beim Spülen der Nase das Wasser zum Nasenknochen 
hochziehen. 

16. Während des feuchten Bestreichens der Ohren mit einem 
Finger auch die Ohröffnung befeuchten. 

17. Beim Befeuchten zwischen den Zehen dies mit dem kleinen 
Finger der linken Hand tun. 

18. Beim Waschen der Hände einen locker anliegenden Ring 
bewegen. Einen fest anliegenden Ring zu bewegen, ist allerdings 
fard. 

– 69 –



19. Kein Wasser verschwenden, selbst wenn viel zur Verfügung 
steht. 

20. Das Wasser aber nicht so wenig gebrauchen, als würde man 
Öl auf die Haut auftragen. (Bei jedem der drei Male des Waschens 
sollten wenigstens zwei Tropfen vom gewaschenen Glied fallen.) 

21. Wenn man Wasser aus einem Gefäß benutzt, das Gefäß 
wieder aufgefüllt hinterlassen. 

22. Nach oder während des Vornehmens der Gebetswaschung 
die Duā: „Allāhummadschʿalnī minat-tawwābīn...“ sprechen. 

23. Nach der Gebetswaschung das „Subhā“ genannte Gebet, 
also ein Gebet mit zwei Gebetseinheiten, verrichten. 

24. Die Gebetswaschung erneuern, während man noch im Zu-
stand der Gebetswaschung ist. D. h., nachdem man bereits ein Ge-
bet mit einer Gebetswaschung verrichtet hat, für das nächste Ge-
bet eine neue Gebetswaschung vornehmen. 

25. Beim Waschen des Gesichts die Augenwinkel und Augen-
butter säubern. 

26. Beim Waschen des Gesichts, der Arme und Füße etwas 
mehr als jene Bereiche waschen, die zu waschen fard ist. [Wenn 
man die Arme wäscht, sollte man die Hand mit Wasser füllen und 
zum Ellbogen herab auf den Arm fließen lassen.] 

27. Nicht mit dem bei der Gebetswaschung gebrauchten, he-
rabfallenden Wasser die Kleidung bespritzen. 

28. Sofern eine Sache in der eigenen Rechtsschule nicht 
makrūh ist und sie in einer anderen Rechtsschule fard ist, ist es 
mustahabb, diese Sache zu tun. 

 

Handlungen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung  
verboten sind: 

Die Handlungen, die während der Gebetswaschung verboten 
(mamnūʿ) sind, sind 12 an der Zahl. Diese Sachen zu tun, ist ent-
weder harām oder makrūh, und diese sind: 

1. Beim Verrichten der Notdurft auf der Toilette und im Freien 
darf man die Vorder- oder Rückseite des Körpers nicht zur Ge-
betsrichtung wenden. 

2. Es ist harām, seine Awra in der Gegenwart Anderer zu ent-
blößen, um die Intimreinigung vorzunehmen. 

3. Man sollte nicht die rechte Hand für die Intimreinigung be-
nutzen. 

– 70 –



4. Wenn man kein Wasser für die Intimreinigung findet, ist es 
makrūh, anstelle von Wasser Nahrungsmittel, Dünger, Knochen, 
Tierfutter, Kohle, Besitz Anderer, Töpfe, Ziegelstücke, Stroh- 
oder Schilfhalme, Blätter, Stofftücher oder Papier zu benutzen. 

5. Man sollte in ein Wasserbecken, aus dem Wasser für die Ge-
betswaschung entnommen wird, nicht spucken oder schnäuzen. 

6. Man soll die zu waschenden Glieder nicht sehr viel über ihre 
zu waschenden Bereiche hinaus oder darunter bleibend und nicht 
mehr oder weniger als dreimal waschen. 

7. Nach der Gebetswaschung sollte man zum Abtrocknen nicht 
dasselbe Tuch benutzen, das man bereits zum Abtrocknen nach 
der Intimreinigung benutzt hat. 

8. Beim Waschen des Gesichts sollte man das Wasser nicht ins 
Gesicht schlagen, sondern es von der Stirn herabfließen lassen. 

9. Man sollte nicht auf das Wasser pusten. 
10. Man sollte die Augen und den Mund nicht fest zukneifen. 

Wenn an normalerweise sichtbaren Bereichen der Lippen oder an 
den Augenlidern Stellen trocken bleiben, ist die Gebetswaschung 
nicht gültig. 

11. Man sollte für das Schnäuzen der Nase nicht die rechte 
Hand benutzen. 

12. Man sollte den Kopf, die Ohren oder den Nacken nicht 
mehr als einmal feucht bestreichen, indem man die Hände für je-
des Mal neu befeuchtet. Man kann mit nur einmal befeuchteten 
Händen mehrmalig bestreichen. 

DAS BENUTZEN DES MISWĀK: Das Benutzen des 
Miswāk (Zahnputzholz aus dem Arakbaum) während der Gebets-
waschung ist eine Sunna muʾakkada. In einem Hadith heißt es: 
„Das Gebet, das nach dem Benutzen des Miswāk verrichtet wird, 
ist dem Gebet ohne die Benutzung des Miswāk 70 Mal überle-
gen.“ 

Im Buch Sirādsch al-Wahhādsch werden 15 Nutzen der Ver-
wendung des Miswāk erwähnt: 

1. Es bewirkt, dass man im Augenblick des Todes das Glau-
bensbekenntnis aussprechen kann. 

2. Es stärkt das Zahnfleisch. 
3. Es beseitigt Schleim. 
4. Es unterbindet übermäßigen Gallensaft. 
5. Es lindert Schmerzen im Mund. 

– 71 –



6. Es unterbindet Mundgeruch. 
7. Allah, der Erhabene, wird mit der Person zufrieden. 
8. Es stärkt die Kopfadern. 
9. Es betrübt den Teufel. 
10. Es verleiht den Augen Licht (Nūr). 
11. Es führt dazu, dass der Person mehr gute Taten gelingen. 
12. Durch das Benutzen des Miswāk hat man eine weitere Sun-

na verrichtet. 
13. Der Mund wird rein. 
14. Man wird in seiner Rede klarer und flüssiger. 
15. Zwei Gebetseinheiten, die nach Verwendung des Miswāk 

verrichtet werden, haben eine höhere Belohnung als 70 Gebets-
einheiten, die ohne die Verwendung des Miswāk verrichtet wer-
den. 

„Miswāk“ nennt man Äste des „Arak“ genannten Baumes, der 
in Arabien wächst. Man schneidet am flachen Ende eines solchen 
Astes etwa zwei Zentimeter von der Rinde ab und lässt ihn ein 
paar Stunden im Wasser aufweichen. Dann lassen sich die Fasern 
des Astes wie eine Bürste benutzen, wenn man sie zerdrückt. 
Wenn man keine Äste des „Arak“ finden kann, bereitet man sich 
ein Miswāk aus Ästen des Olivenbaumes. Frauen sollten, statt das 
Miswāk zu benutzen, Kaugummi mit der Absicht kauen, dass sie 
der Sunna der Miswākbenutzung folgen. 

 

Sachen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung  
beachtet werden sollten 

Solange keine zwingenden Gründe vorliegen, sollte man fol-
gende zehn Punkte beachten: 

1. Wenn beide Hände verkrüppelt sind, kann die Person die 
Reinigung nach der Notdurft nicht durchführen. Sie vollzieht die 
Trockenreinigung (Tayammum), indem sie die Arme auf Erde 
und das Gesicht auf für die Trockenreinigung geeignete Wände 
reibt. Wenn sie auch Wunden im Gesicht hat, verrichtet sie das 
Gebet ohne Gebetswaschung, aber unterlässt das Gebet nicht. 

2. Wer krank ist, dem helfen seine Ehefrau, Dienerin, Kinder 
oder Geschwister beim Vollzug der Gebetswaschung. 

3. Die Reinigung mit Steinen o. Ä. bei der Intimreinigung gilt 
wie das Reinigen mit Wasser. 

– 72 –



4. Wer unzurechnungsfähig oder bewusstlos wird und nach Ab-
lauf von 24 Stunden nicht wieder bei Sinnen ist, braucht, wenn er 
wieder zu sich kommt, die versäumten Gebete nicht nachzuholen. 
Wer jedoch diese Zustände aufgrund von Alkoholkonsum, 
Rauschmitteln oder Medizin durchmacht, muss jedes versäumte 
Gebet nachholen. Von einer Person, die länger als 24 Stunden so 
schwer krank ist, dass sie das Gebet nicht einmal im Liegen durch 
angedeutete Bewegungen verrichten kann, entfällt die Pflicht, das 
Gebet zu verrichten, auch wenn sie bei Bewusstsein ist. 

5. Es ist mustahabb, besondere Kleidung für den Gang zur Toi-
lette zu benutzen und den Kopf zu bedecken. 

6. Wenn man sich zur Notdurft begibt, darf man nichts offen 
bei sich tragen, worauf der Name Allahs, des Erhabenen, oder Tei-
le des edlen Korans geschrieben sind, sondern muss diese eingewi-
ckelt oder in den Taschen bei sich tragen. 

7. Man sollte den Ort der Notdurft mit dem linken Fuß betre-
ten und mit dem rechten Fuß verlassen. 

8. Am Ort der Notdurft sollte man seine Awra erst im Knien 
entblößen und während der Notdurft nicht sprechen. 

9. Man sollte nicht auf seine Awra oder die Ausscheidungen 
schauen und nicht in den Ort der Notdurft spucken. 

10. Man sollte seine Notdurft in kein Wasser, nicht an Wände 
von Moscheen, nicht in Friedhöfen oder an Wegrändern verrich-
ten. 

 
Sachen, die die Gebetswaschung ungültig machen 

Sieben Sachen machen die Gebetswaschung ungültig: 
1. Ausscheidungen aus dem vorderen und hinteren Ausschei-

dungsweg: 
a) Urinieren, Stuhlgang und entweichende Blähungen. 
b) Wenn die Spitze eines Analspülgeräts oder ein Finger in den 

Darmausgang geführt wird und feucht herauskommt, macht das 
die Gebetswaschung ungültig. Wenn sie trocken sind, ist es immer 
noch besser, die Gebetswaschung zu erneuern. 

c) Wenn die Watte, die Männer oder Frauen zur Vermeidung 
des Urinausflusses benutzen, an ihrem herausragenden äußeren 
Ende feucht wird. 

2. Unreinheiten, die aus dem Mund austreten: 
a) Erbrechen, wenn es im Maß eines Mundvoll ist. 

– 73 –



b) Wenn beim Spucken mehr Blut als Spucke kommt. 
c) Flüssiges Blut, das aus dem Magen oder den Lungen kommt, 

macht die Gebetswaschung gemäß Imām Abū Hanīfa ungültig, 
selbst wenn es wenig ist. 

d) Wenn Öl, das in ein Ohr getröpfelt wird, aus dem Mund he-
rauskommt. 

3. Unreinheiten, die aus der Haut austreten: 
a) Blut, Eiter oder Wundsekret, wenn sie gesondert, also unge-

mischt austreten. 
b) Blut oder Wundsekret, das von den Wunden eines Pocken-

kranken oder aus irgendeiner anderen Vereiterung heraustritt und 
Stellen erreicht, die bei der Ganzkörperwaschung gewaschen wer-
den müssen, wie z. B., dass Blut aus der Nase über den Knochen 
hinaus fließt oder Blut aus dem Ohr den Ohrgang hinaus fließt. 

c) Wenn man Blut und Wundsekret aus einer Vereiterung oder 
einer Wunde mit Watte absaugt.  

d) Wenn Blut auf einem Miswāk oder Zahnstocher sich im 
Mund verschmiert. 

e) Wenn aus dem Ohr, dem Bauchnabel oder den Brustwarzen 
Flüssigkeiten verbunden mit Schmerzen oder aufgrund von 
Krankheiten austreten. 

f) Wenn ein Egel sehr viel Blut saugt, macht dies die Gebets-
waschung ungültig. 

4. Schlafen:  
Wenn man auf der Seite liegend oder sich auf die Ellbogen 

oder auf etwas Anderes stützend schläft, wird die Gebetswaschung 
ungültig. 

5. Ohnmächtig werden, unzurechnungsfähig werden, epilepti-
sche Anfälle und Trunkenheit in dem Maße, dass man im Gehen 
torkelt, machen die Gebetswaschung ungültig. 

6. In einem Gebet, das Verbeugungen und Niederwerfungen 
hat, laut zu lachen, macht sowohl das Gebet als auch die Gebets-
waschung ungültig, jedoch nicht bei einem Kind. Lächeln wieder-
um macht weder das Gebet noch die Gebetswaschung ungültig. 
Wenn die in der Gebetsreihe neben der Person Stehenden das La-
chen hören, gilt es als lautes Lachen. Wenn aber auch die Person 
selbst nichts hört, dann gilt es als Lächeln. 

7. Wenn die Schamteile nackt aneinander gerieben werden, 
wird die Gebetswaschung sowohl des Mannes als auch der Frau 
ungültig. 

– 74 –



Wenn jemand sicher ist, dass er die Gebetswaschung vorge-
nommen hat, und sich dann nicht sicher ist, ob sie ungültig wurde, 
dann gilt er als im Zustand der Gebetswaschung. Wenn jemand si-
cher ist, dass seine Gebetswaschung ungültig wurde, und sich dann 
nicht sicher ist, ob er erneut die Gebetswaschung vollzogen hat, 
dann muss er erneut die Gebetswaschung vornehmen. 

 
Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungültig machen 

Die Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungültig machen, 
sind folgende: 

1. Würmer, die aus dem Mund, den Ohren oder aus Wunden 
auf der Haut austreten. 

2. Erbrechen von Schleim. 
3. Wenn man Blut spuckt und das flüssige Blut, das vom Kopf 

kommt, weniger ist als die Spucke. 
4. Wenn Blut, das aus dem Zahnfleisch kommt, weniger ist als 

Spucke. 
5. Wenn geronnenes Blut aus dem Kopf austritt, selbst wenn es 

viel ist. 
6. Wenn geronnenes Blut aus dem Magen oder den Lungen 

austritt, solange es nicht ein Mundvoll ist. 
7. Wenn Öl, das in ein Ohr getröpfelt wird, aus dem Ohr oder 

der Nase herauskommt. 
8. Wenn etwas, das durch die Nase eingesogen wurde, wieder 

aus der Nase austritt, und selbst wenn dies nach mehreren Tagen 
geschieht. 

9. Wenn man Blut auf Bissspuren sieht. 
10. Wenn man, ohne dass Schmerzen vorhanden sind, aus ir-

gendeinem Grund Tränen vergießt, z. B. Weinen oder durch Rei-
zungen der Augen durch Zwiebel, Rauch, Gas o. Ä. 

11. Wenn eine Frau ein Kind stillt. 
12. Das Schwitzen, auch wenn es im Übermaß ist. 
13. Wenn Fliegen, Mücken, Läuse, Flöhe oder ähnliche Unge-

ziefer Blut saugen, und selbst wenn es viel ist. 
14. Blut, das wenig ist und sich nicht ausbreitet, sowie Erbre-

chen, solange es nicht ein Mundvoll ist. 
15. Wenn beim Schlafen die Stütze entfernt wird und der Schla-

fende nicht umfällt. 

– 75 –



16. Während des Gebets einschlafen. 
17. Wenn man die Knie aufrichtet und den Kopf auf diese stüt-

zend schläft. 
18. Wenn man die Füße zur Seite herausragt und auf dem Bo-

den sitzend schläft. 
19. Wenn man auf einem ungesattelten Tier schläft, während 

das Tier sich auf einer geraden Ebene oder bergauf bewegt. 
20. Während des Gebets lächeln. 
21. Wenn man im Gebet lacht und dieses Lachen nur man 

selbst hört. Dieses Lachen nennt man „Dahk“. Dadurch wird nur 
das Gebet ungültig. 

22. Das Schneiden der Haare, des Bartes, des Schnurrbartes 
oder der Nägel. 

23. Wenn die Kruste einer Wunde abfällt, wird die Gebetswa-
schung nicht ungültig. 

 

Erleichterungen für die Gebetswaschung 
(Das Bestreichen von Ledersocken und Wunden) 

„Mash“ bedeutet (feuchtes) „Bestreichen“. Es gibt zwei Arten 
des Bestreichens: 

1. Das Bestreichen von Ledersocken (Khuffs): 
Schuhähnliche, wasserundurchlässige Fußbekleidung, die die 

Bereiche des Fußes, die zu waschen während der Gebetswaschung 
fard ist, komplett bedeckt, wird „Khuff“ (Wudū- bzw. Lederso-
cke) genannt. Wenn die Ledersocke größer ist als der Fuß und da-
durch im Zehenbereich freie Stellen übrig bleiben, da der Fuß die-
se Stellen nicht ausfüllt, ist es ungültig, diese freien Bereiche der 
Ledersocke zu bestreichen. Die Wudū- bzw. Ledersocken müssen 
derart stabil und dem Fuße angemessen sein, dass sie nicht vom 
Fuß abrutschen und man mit ihnen einen Weg von einer Stunde 
zurücklegen kann. 

Es ist erlaubt (dschāʾiz), Socken, die entweder oben und unten 
oder nur unten mit Leder bedeckt sind, zu bestreichen. 

Socken, die derart fest sind, dass sie beim Laufen nicht vom 
Fuß abrutschen, dürfen ebenfalls bestrichen werden. 

Khuffs sorgen dafür, dass sich der Zustand, keine Gebetswa-
schung mehr zu haben, nicht auf die Füße überträgt. Es ist erlaubt, 
zunächst nur die Füße zu waschen, dann die Ledersocken anzuzie-

– 76 –



hen und anschließend die Gebetswaschung zu Ende zu bringen, in-
dem man die übrigen Glieder wäscht. 

Das feuchte Bestreichen wird auf der Oberseite der Lederso-
cken durchgeführt. Es ist nicht gestattet, unter die Ledersocken, 
d.h. deren Unterseite zu bestreichen. 

Um dieses Bestreichen gemäß der Sunna zu vollziehen, werden 
die fünf Finger der rechten Hand befeuchtet und über die rechte 
Ledersocke gestrichen, dann die fünf Finger der linken Hand be-
feuchtet und über die linke Ledersocke gestrichen und beide Ma-
le, indem man die Finger flach auf die Ledersocken legt und von 
der Spitze, also dem die Zehen bedeckenden Teil in Richtung Fuß-
gelenke streicht. Bei diesem Bestreichen berühren die Handinnen-
flächen nicht die Ledersocken. Es ist fard, dass dieses Bestreichen 
so ausgeführt wird, dass mindestens eine Fläche von drei Finger-
breit und -länge bestrichen wird.  

Auch wenn es erlaubt ist, das Bestreichen mit den Außenflä-
chen der Finger zu vollziehen, ist es sunna, es mit deren Innenflä-
chen zu machen. 

Wenn man durch nasses Gras geht oder wenn Regen auf die 
Ledersocken fällt und ihre Oberseite dann feucht wird, gilt das als 
Bestreichen. 

Die Dauer, in der Ledersocken zum Bestreichen verwendet 
werden können, beträgt für einen Ortsansässigen (Muqīm) 24 
Stunden und für einen Reisenden (Musāfir) 3 Tage und 3 Nächte, 
also 72 Stunden. Diese Dauer beginnt nicht mit dem Anziehen der 
Ledersocken im Zustand der Gebetswaschung, sondern mit dem 
Augenblick, wenn nach dem Anziehen die Gebetswaschung das 
erste Mal ungültig wird. Jemand, dessen Gebetswaschung ungültig 
wird und der vor Ablauf von 24 Stunden eine Reise beginnt, dehnt 
die Dauer auf 3 Tage und 3 Nächte aus. Wer Reisender ist und 
nach Ablauf von 24 Stunden die Reise beendet oder unterbricht, 
also ortsansässig wird, zieht die Ledersocken aus und vollzieht die 
Gebetswaschung, indem er die Füße wäscht. 

Es ist nicht gestattet, Ledersocken zu verwenden, die so große 
Löcher oder Risse haben, dass drei Zehen durch diese herausra-
gen würden. Wenn Löcher oder Risse geringer sind als dies, ist es 
erlaubt, die Ledersocken zu bestreichen. 

Es ist nicht erlaubt, eine Ledersocke zu verwenden, die einen 
Riss enthält, durch den drei Zehen herausragen würden. Wenn der 
Riss kleiner ist, dann ist das Bestreichen der Ledersocke erlaubt. 
Sollte die Ledersocke an mehreren Stellen kleine Risse aufweisen, 

– 77 –



die zusammen eine Größe erreichen, durch die drei Zehen heraus-
ragen würden, dann ist das Bestreichen nicht erlaubt. Wenn auf ei-
ner Ledersocke ein Riss von zwei Zehbreit und auf der anderen 
ein Riss von einer oder zwei Zehbreit vorhanden ist, dürfen beide 
für das Bestreichen verwendet werden. Wenn hier von drei Zehen 
die Rede ist, meint das nicht, dass deren Spitzen zu sehen sind, 
sondern, dass die drei Zehen ganz zu sehen sind. 

2. Das Bestreichen von Wunden und Wundverbänden: 
Wenn zum Waschen das Entfernen von Balsam, Docht, Mull-

binden, Pflastern, Verbänden o. Ä., was auf Wunden, Schwären 
oder Geschwüren, Rissen oder Einschnitten in der Haut benutzt 
wurde, der wunden Stelle schaden würde, werden solche Stellen 
statt des Waschens feucht bestrichen. 

Eine entschuldigte Person, d. h. eine Person, die einen Ent-
schuldigungsgrund (Udhr) hat, vollzieht die Gebetswaschung zu 
einer beliebigen Zeit. Mit dieser Gebetswaschung darf sie beliebig 
viele Fard- und Nāfila-Gebete verrichten und den edlen Koran re-
zitieren. Mit Ablauf der jeweiligen Gebetszeit wird auch ihre Ge-
betswaschung ungültig und sie muss nach Eintritt der nächsten 
Gebetszeit erneut die Gebetswaschung vornehmen und kann dann 
wiederum mit dieser Gebetswaschung wieder bis zum Ablauf die-
ser Gebetszeit jede Art der gottesdienstlichen Handlung (Ibāda) 
verrichten. 

Damit man als entschuldigt gilt, muss die Sache, die im Nor-
malfall die Gebetswaschung ungültig macht, andauernd sein. Das 
bedeutet, dass jemand, der aufgrund der behindernden Sache 
nicht in der Lage ist, innerhalb einer Gebetszeit solange im Zu-
stand der Gebetswaschung zu verbleiben, wie es braucht, um die 
Gebetswaschung vorzunehmen und das Fard-Gebet der aktuellen 
Zeit zu verrichten, als entschuldigt gilt. Der Entschuldigungsgrund 
gilt als anhaltend, wenn er in den darauffolgenden Gebetszeiten 
mindestens einmal auftritt, und wenn auch in geringem Maße. 

 

DIE RITUELLE GANZKÖRPERWASCHUNG 
(GHUSL) 

Damit das Gebet gültig ist, müssen auch die Gebetswaschung 
und die Ganzkörperwaschung gültig sein. Es ist fard, dass jeder 
Mann und jede Frau im Zustand der groben rituellen Unreinheit 
(Dschanāba) und Frauen, deren Menstruations- oder Wochen-
bettblutung aufhört, die Ganzkörperwaschung zum Ende der je-

– 78 –



weiligen Gebetszeit vornehmen, wenn noch so viel Zeit ist, um das 
Gebet zu verrichten. Der „Dschanāba“ genannte Zustand tritt 
durch Geschlechtsverkehr oder Samenerguss ein. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Demjenigen, der 
sich aufmacht, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, wird in 
der Anzahl der Haare auf seinem Körper [also sehr viel] Beloh-
nung aufgeschrieben. Und genauso viele seiner Sünden werden 
ihm vergeben. Sein Rang im Paradies wird erhöht. Die Beloh-
nung, die er für seine Ganzkörperwaschung erhält, ist besser als al-
les, was im Diesseits ist. Allah, der Erhabene, spricht zu Seinen 
Engeln: ‚Schaut auf Meinen Diener! Er steht, ohne faul zu sein, in 
der Nacht auf, Mein Gebot achtend und vollzieht die Ganzkörper-
waschung, um seine Dschanāba zu beseitigen. Seid Zeugen, dass 
Ich diesem Diener seine Sünden vergebe und ihm verzeihe.’“ 

In einem anderen Hadith heißt es: „Wenn ihr grob rituell un-
rein (dschunub) werdet, dann reinigt euch geschwind! Denn die 
Schreibengel (al-Kirām al-Kātibūn) leiden darunter, dass die Per-
son, die sie begleiten, im Zustand der groben rituellen Unreinheit 
verweilt.“ Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagt: „Einer der Verstorbenen sagte mir in einem Traum: ‚Ich 
blieb für eine gewisse Weile im Zustand der groben rituellen Un-
reinheit. Nun wurde mir als Strafe dafür ein Hemd aus Feuer an-
gelegt und ich stecke immer noch darin.’“ In einem Hadith heißt 
es: „Die Engel der Barmherzigkeit gehen nicht ein in ein Haus, in 
welchem es Bilder, Hunde oder Personen im Zustand der groben 
rituellen Unreinheit gibt.“ 

Jeder, gleich ob er jemand ist, der das Gebet regelmäßig ver-
richtet oder nicht, wird für jede Gebetszeit, die er im Zustand der 
Dschanāba verbringt, eine sehr schmerzliche Strafe erhalten. 
Wenn es nicht möglich ist, sich mit Wasser zu waschen, muss man 
die Trockenreinigung vornehmen. Im Zustand der Dschanāba 
dürfen folgende Sachen nicht getan werden: 1. Irgendein Gebet 
verrichten. 2. Den edlen Koran und seine Verse berühren. 3. Die 
Kaaba umrunden. 4. Moscheen und Masdschids betreten. 

 
Die Fard-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung 

Die Fard-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung sind ge-
mäß der hanafitischen Rechtsschule drei an der Zahl: 

1. Das Spülen des Mundes. Wenn innerhalb des Mundes eine 
Fläche, die so groß ist wie eine Nadelspitze, trocken bleibt, die 

– 79 –



Oberflächen der Zähne oder die Oberflächen von Zahnhöhlungen 
nicht nass werden, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. 

2. Das Spülen der Nase. Wenn es vertrocknete Unreinheiten in 
der Nase gibt oder zerkaute Essensreste im Mund und wenn die 
Stellen unter diesen nicht nass werden, ist die Ganzkörperwa-
schung nicht gültig. In der hanbalitischen Rechtsschule ist das Wa-
schen des Mundes und der Nase sowohl bei der Gebetswaschung 
als auch bei der Ganzkörperwaschung eine Fard. In der schafiiti-
schen Rechtsschule ist es fard, bei der Ganzkörperwaschung die 
Absicht zu fassen. 

3. Alle Stellen des Körpers waschen. Es ist fard, den Bauchna-
bel, den Schnurrbart, die Augenbrauen, den Bart, die Haut unter 
diesen Stellen und die Kopfhaare zu waschen. Wenn auf Nägeln, 
den Lippen, Augenlidern oder an irgendeiner anderen Stelle des 
Körpers wasserundurchlässige Sachen aufgetragen sind [wie z. B. 
Nagellack] und diese nicht entfernt und die entsprechenden Stel-
len nicht genässt werden, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. 

 
Die Sunna-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung 

1. Zu Beginn die Hände waschen. 
2. Die Schamgegend (d. h. den vorderen und hinteren Intimbe-

reich) waschen. 
3. Den ganzen Körper von Unreinheiten säubern. 
4. Vor der Ganzkörperwaschung die Gebetswaschung vorneh-

men und dabei beim Waschen des Gesichts die Absicht für die 
Ganzkörperwaschung fassen. In der schafiitischen Rechtsschule ist 
das Fassen der Absicht eine Fard. 

5. Den ganzen Körper dreimal reibend waschen. 
6. Nach dem Waschen des gesamten Körpers die Füße wa-

schen. 
 

Wie nimmt man die Ganzkörperwaschung vor? 

Die Ganzkörperwaschung wird gemäß der Sunna folgender-
maßen vollzogen: 

1. Zuerst werden, auch wenn sie sauber sind, beide Hände und 
dann die Schamgegend des Körpers sowie alle Stellen, an denen 
sich Unreinheiten befinden, gewaschen. 

2. Dann wird eine vollständige Gebetswaschung vorgenommen 

– 80 –



und dabei, beim Waschen des Gesichts, die Absicht für die Ganz-
körperwaschung gefasst. Wenn sich unter den Füßen kein Wasser 
ansammelt, werden auch die Füße während dieser Gebetswa-
schung gewaschen. 

3. Dann wird dreimal Wasser über den ganzen Körper gegos-
sen. Dabei gießt man zuerst dreimal über den Kopf, dann dreimal 
über die rechte Schulter und dann dreimal über die linke. Bei je-
dem Gießen muss man sicherstellen, dass die entsprechenden Stel-
len gänzlich nass werden. Beim ersten Gießen sollte man die ent-
sprechenden Stellen auch reiben. 

Wenn während der Ganzkörperwaschung Wasser, das auf eine 
Stelle gegossen wird, auf andere Teile des Körpers fließt, gelten 
diese Stellen auch als gewaschen, denn im Sinne der Ganzkörper-
waschung zählt der gesamte Körper als ein einziges Glied. Wenn 
jedoch während der Gebetswaschung Wasser, das auf eine Stelle 
gegossen wird, andere Körperteile nässt, gelten diese Stellen nicht 
als gewaschen. Es ist makrūh, nach dem Vornehmen der Ganzkör-
perwaschung nochmals die Gebetswaschung zu vollziehen. Wenn 
aber während der Ganzkörperwaschung die zu Beginn vorgenom-
mene Gebetswaschung ungültig wird, dann muss man nach Been-
den der Ganzkörperwaschung erneut die Gebetswaschung vor-
nehmen. 

KLARSTELLUNG für Leute mit Zahnkronen und Zahnfül-
lungen: 

Gemäß der hanafitischen Rechtsschule ist die Ganzkörperwa-
schung nicht gültig, wenn die Zwischenräume zwischen den Zäh-
nen oder die Oberflächen von Zahnhöhlungen nicht nass werden. 
Aus diesem Grund ist die Ganzkörperwaschung von Personen, die 
Zahnkronen oder Zahnfüllungen haben, nicht gültig, d. h. der Zu-
stand der groben rituellen Unreinheit (Dschanāba) wird nicht be-
seitigt. Weil Wasser Kronen und Füllungen, die aus Gold, Silber 
oder anderen nicht unreinen Materialien hergestellt sind, nicht 
durchdringen kann und somit an deren Unterseite [d. h. zum da-
runterliegenden Zahnfleischbett, auf dem die Krönung oder die 
Füllung sitzt] nicht gelangt, ist die Ganzkörperwaschung nach al-
len Gelehrten der hanafitischen Rechtsschule nicht gültig. 

In Tahtāwīs Erläuterung zum Marāqī al-Falāh auf Seite 96 und 
auch in dessen Übersetzung, dem Niʿmat-i Islām, steht Folgendes: 
„Es gibt keine Bedenken, dass ein Hanafite eine Sache, die er in 
seiner Rechtsschule nicht gültig durchführen kann, durch Befol-
gen (Taqlīd) der schafiitischen Rechtsschule verrichtet.“ In den 

– 81 –



Büchern al-Bahr ar-rāʾiq und an-Nahr al-fāʾiq heißt es auch so. 
Doch wenn er so verfährt, muss er sichergehen, dass er alle Bedin-
gungen jener Rechtsschule erfüllt. Wenn aber keine Widrigkeit 
(Haradsch) oder keine Erschwernis in der eigenen Rechtsschule 
vorliegt und wenn jemand nicht die Bedingungen der Gültigkeit 
gemäß der anderen Rechtsschule erfüllt, dann nennt man eine der-
art handelnde Person einen „Mulaffiq“, also jemanden, der die 
Erleichterungen der Rechtsschulen zusammenlegt, also „Talfīq“ 
betreibt. Dies ist jedoch nicht erlaubt. 

Jemand, der nicht in der Lage ist, eine Fard gemäß seiner 
Rechtsschule zu verrichten, muss einer anderen Rechtsschule zur 
Durchführung nur dieser bestimmten Fard folgen, wobei er beach-
ten muss, dass er auch die Bedingungen der Gültigkeit in jener 
Rechtsschule erfüllt. Für einen Hanafiten, der Zahnkronen oder 
Zahnfüllungen machen lässt, reicht es aus, dass er zur Befolgung 
der malikitischen oder schafiitischen Rechtsschule bei der Ganz-
körperwaschung, bei der Gebetswaschung und beim Gebet ledig-
lich seine Absicht so fasst, dass er darin ausdrückt, der malikiti-
schen oder schafiitischen Rechtsschule zu folgen. D. h., dass er z.B. 
zu Beginn der Ganzkörperwaschung im Herzen die Worte: „Ich 
beabsichtige, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, und folge 
dabei der malikitischen (bzw. schafiitischen) Rechtsschule“ 
spricht, wodurch seine Ganzkörperwaschung sodann gültig wird. 
Wenn ein Hanafite, der Kronen oder Füllungen hat, seine Absicht 
wie beschrieben formuliert, dann wird seine Ganzkörperwaschung 
gültig. Er befreit sich vom Zustand der Dschanāba, wird also ritu-
ell rein. Durch die Befolgung der malikitischen oder schafiitischen 
Rechtsschule werden seine Gebetswaschung und sein Gebet auch 
gültig. Er kann daher auch für diejenigen, die keine Zahnkronen 
oder -füllungen haben, das Gebet leiten. 

Wer der schafiitischen Rechtsschule folgt, muss im Gebet hin-
ter dem Imam (Vorbeter) die Fātiha rezitieren; wenn er seine ei-
genen Schamteile (vorderes und hinteres Ausscheidungsorgan) 
oder die Schamteile anderer mit der Innenfläche seiner Hand be-
rührt oder wenn Männer die Haut von Frauen berühren, die nicht 
zu den 18 Gruppen gehören, die sie nicht ehelichen dürfen, müs-
sen sie die Gebetswaschung erneuern, die Absicht für die Gebets-
waschung gefasst haben und Unreinheiten vermeiden, selbst wenn 
diese gering sind. Wenn er den edlen Koran berühren möchte, 
muss er sichergehen, dass seine Gebetswaschung gemäß der scha-
fiitischen Rechtsschule gültig ist. Ein hanafitischer Reisender 
(Musāfir), der unterwegs der schafiitischen Rechtsschule folgend 

– 82 –



die Gebete (also das Zuhr-Gebet mit dem Asr-Gebet bzw. das 
Maghrib-Gebet mit dem Ischā-Gebet) zusammengelegt verrichten 
möchte, muss sichergehen, dass seine Gebetswaschung gemäß der 
schafiitischen Rechtsschule gültig ist. 

 
Menstruation und Wochenbettblutung 

Es gibt 11 Arten der Ganzkörperwaschung (Ghusl). 5 davon 
sind fard. 2 dieser 5 Arten sind die Ganzkörperwaschung, die 
Frauen verrichten, wenn ihre Menstruations- bzw. Wochenbett-
blutung aufhört. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt in seinem 
Buch Manhal al-Wāridīn: „Die Fiqh-Gelehrten haben mit Über-
einstimmung erklärt, dass es für jeden Muslim und jede Muslimin 
fard ist, sich das Grundlagenwissen [Ilmihāl-Wissen, also Wissen 
über den Glauben (Aqīda), die Rechtswissenschaft (Fiqh) und die 
Ethik (Akhlāq)] anzueignen. Für jede muslimische Frau ist es fard, 
das Wissen um die Menstruation und das Wochenbett zu erwer-
ben. Muslimische Männer müssen, wenn sie heiraten werden, sich 
das Wissen um die Menstruation und das Wochenbett aneignen 
und dieses Wissen nach der Heirat auch an ihre Frauen weiterge-
ben. 

‚Hayd‘ (Menstruationsblutung) nennt man die Blutung, die aus 
dem vorderen Ausscheidungsweg eines gesunden Mädchens 
kommt, das sein achtes Lebensjahr vollendet hat, oder die mindes-
tens 3 Tage lang anhaltende Blutung einer Frau, die seit der letz-
ten Minute ihrer Menstruation ein Intervall der vollständigen 
Reinheit (15 Tage) durchlaufen hat. Jede farbige oder trübe Flüs-
sigkeit außer der weißen wird Menstruationsblut genannt. Wenn 
bei einem Mädchen die Menstruationsblutung eintritt, beginnt sei-
ne Pubertät und es gilt islamrechtlich als Frau und im Sinne islami-
scher Gebote und Verbote als verantwortlich. Die Zeit von dem 
Augenblick an, ab dem eine Frau Blut sieht, bis zum Aufhören der 
Blutung nennt man ,Menstruationsdauer‘. Die Mindestdauer der 
Menstruation (Hayd) sind 3 Tage und ihre Höchstdauer sind 10 
Tage. Jede Frau muss die Dauer der eigenen Menstruation auf 
Tag und Stunde kennen. Es ist fard, dass ein Mädchen, das das 
achte Lebensjahr vervollständigt, von ihrer Mutter oder wenn sie 
keine Mutter hat, von Großmüttern, älteren Schwestern oder Tan-
ten im Wissen über die Menstruation und das Wochenbett unter-
richtet wird. 

,Nifās‘ bedeutet ,Wochenbettblutung‘. Damit ist die Blutung 

– 83 –



gemeint, die nach dem Gebären eintritt. Diese Blutung hat keine 
Mindestdauer. Sobald sie aufhört, muss die Ganzkörperwaschung 
vorgenommen werden. Die Höchstdauer der Wochenbettblutung 
beträgt 40 Tage. Wenn 40 Tage ablaufen, vollzieht die Frau die 
Ganzkörperwaschung und beginnt wieder mit dem Gebet, selbst 
wenn noch Blut fließt. Blut nach Ablauf von 40 Tagen gilt als „Is-
tihāda“ (krankheitsbedingte Blutung), also als Entschuldigung. 
Frauen müssen sich auch die Dauer der Wochenbettblutung mer-
ken. 

,Istihāda‘ (krankheitsbedingte Blutung) nennt man folgende 
Arten von Blutungen: Blutung, die weniger andauert als die Min-
destdauer der Menstruation von 3 Tagen, also 72 Stunden, und sei 
es nur um 5 Minuten; Blutung von Frauen, bei denen die Mens-
truationsblutung zum ersten Mal auftritt und die länger als 10 Ta-
ge dauert; bei Frauen, die eine regelmäßige Menstruation haben, 
Blutungen, die über die gewöhnliche Menstruationsdauer hinaus-
gehen und länger als 10 Tage dauern; Blutungen, die Schwangere 
haben; Blutungen, die Frauen haben, welche über 55 Jahre alt 
sind; Blutungen, die Mädchen unter 9 Jahren haben. Solch eine 
Blutung ist ein Anzeichen für eine Krankheit. Wenn sie über län-
gere Zeit anhält, kann dies gefährlich sein und es sollte ein Arzt 
konsultiert werden. 

Eine Frau, die Istihāda-Blutung hat, ist wie eine Person, die oft 
Nasenbluten hat. Sie kann in diesem Zustand das Gebet verrich-
ten und fasten.“ 

Während der Menstruations- und Wochenbettblutungen dür-
fen Frauen nicht das Gebet verrichten und auch nicht fasten. Sie 
dürfen nicht die Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-Tilāwa) 
oder die Dankbarkeitsniederwerfung (Sadschdat asch-Schukr) 
verrichten. Sie dürfen den edlen Koran nicht berühren. Sie dürfen 
Moscheen und Masdschids nicht betreten und die Kaaba nicht um-
runden. Sie dürfen keinen Geschlechtsverkehr haben. Wenn sie 
wieder rituell rein werden, müssen sie die in der Zwischenzeit ver-
strichenen Fastentage nachholen, nicht aber die versäumten Ge-
bete. Wenn die Menstruationsblutung bei einer Frau einsetzt, 
muss sie ihren Ehemann darüber informieren. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Eine Frau, die den Beginn und das En-
de ihrer Menstruation vor ihrem Ehemann geheim hält, ist ver-
flucht.“ Es ist fard, dass die Ganzkörperwaschung vorgenommen 
wird, sobald die Menstruation und das Wochenbett aufhören. Dies 
ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen. 

Es gibt viele Ausdrücke und Redewendungen, die dazu führen 

– 84 –



können, dass der „Ehebund“ (Nikāh) zwischen Eheleuten ungül-
tig wird. Davor sollte man sich genauso furchtsam in Acht nehmen 
wie vor dem Verlust des Glaubens. Siehe zu diesem Thema auch 
Seite 585 im Buch Se’âdet-i Ebediyye (Die ewige Glückseligkeit)! 

Allah, der Erhabene, bestraft durch Seine Geschöpfe, 
wer kein „eingegebenes Wissen“ hat, denkt, es wären die Geschöpfe. 

Alles was es gibt, gehört Ihm allein, zustande kommt es durch Seine Geschöpfe, 
ohne Seinen Befehl, regt sich nicht das Geringste. 

 
DIE RITUELLE TROCKENREINIGUNG  

(TAYAMMUM) 

Die Tayammum ist die rituelle Trockenreinigung mit Erde. In 
Fällen, in denen man kein Wasser vorfindet oder das Benutzen 
von Wasser nicht möglich ist, obwohl es vorhanden ist, wird statt 
der Gebetswaschung und der Ganzkörperwaschung die Trocken-
reinigung vorgenommen, indem man reine Erde, Sand, Kalk oder 
Steine oder etwas Reines, das als Erde gilt, benutzt. In der hanafi-
tischen Rechtsschule kann die Trockenreinigung auch vor Eintritt 
einer Gebetszeit vorgenommen werden. In den anderen drei 
Rechtsschulen ist es nicht gestattet, vor Eintritt einer Gebetszeit 
die Trockenreinigung vorzunehmen. 

Die Trockenreinigung ist eine Erleichterung in Fällen, in denen 
die Gebetswaschung und die Ganzkörperwaschung mit Wasser 
nicht möglich sind. In unserer Religion gilt die Reinigung mit Erde 
genauso wie die Reinigung mit Wasser. Im Islam ist ausdrücklich 
angegeben, dass viel Unreines mit Erde gereinigt werden kann. 

Umstände, die die Trockenreinigung erfordern, sind haupt-
sächlich folgende: 

1. Dass man kein reines Wasser für die Gebetswaschung und 
die Ganzkörperwaschung findet. (Es ist fard, in der Stadt immer 
nach Wasser zu suchen.) 

2. Krankheiten, die die Verwendung von Wasser verhindern; 
die Gefahr, bei Verwendung von Wasser an Kälte zu sterben oder 
zu erkranken. 

3. Dass Feinde oder wilde, giftige Tiere den Zugang zum Was-
ser verhindern. 

4. Dass jemand in Gefangenschaft oder Haft ist und kein Was-
ser benutzen kann. 

5. Dass jemand mit dem Tod bedroht wird. 

– 85 –



6. Dass man Reisender (Musāfir) ist und nicht mehr Wasser bei 
sich hat als zum Trinken notwendig. 

7. Dass man nicht die Möglichkeit hat, Wasser aus einem Brun-
nen zu holen. 

 
Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung 

Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung sind drei: 
1. Die Absicht, sie als Reinigung zur Beseitigung des Zustands 

der Dschanāba oder der Wudūlosigkeit vorzunehmen. Jemand, 
der nicht im Zustand der Gebetswaschung ist und der die Tro-
ckenreinigung vornimmt, um einem Schüler zu zeigen, wie sie voll-
zogen wird, darf mit dieser Trockenreinigung kein Gebet verrich-
ten. 

2. Das Reiben der beiden Handinnenflächen auf reine Erde 
und das Bestreichen des ganzen Gesichts. 

3. Das Reiben der beiden Handinnenflächen auf reine Erde 
und das Bestreichen des rechten und des linken Arms. 

Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass die Fard-Handlungen bei 
der Trockenreinigung zwei sind. Diese nennen die zweite und drit-
te Fard als eine einzige. Beide Ansichten sind korrekt. 

 
Die Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung 

1. Mit der Basmala (also „Bismillāhir-rahmānir-rahīm“) begin-
nen. 

2. Die Innenflächen der Hände auf die Erde legen. 
3. Die Hände auf der Erde vorwärts und rückwärts bewegen. 
4. Wenn Erde an den Händen haften bleibt, diese an den Dau-

men aneinanderschlagen, bis die Erde von den Händen abfällt. 
5. Beim Legen der Hände auf die Erde die Finger spreizen. 
6. Erst das Gesicht, dann die Arme bestreichen. 
7. Die Trockenreinigung zügig vornehmen, wie wenn man die 

Gebetswaschung vollziehen würde. 
8. Zuerst den rechten Arm, dann den linken Arm bestreichen. 
9. Vor der Trockenreinigung an Stellen, an denen man Wasser 

zu finden hofft, nach Wasser suchen. 
10. Die Hände auf die Erde schlagend kräftig darauf legen. 
11. Die Arme wie oben beschrieben bestreichen. 

– 86 –



12. Die Zwischenräume der Finger bestreichen und dabei Rin-
ge von der Stelle bewegen. 

 
Sachen, die beim Vornehmen der Trockenreinigung 

beachtet werden sollten 

1. Jemand, der nicht im Zustand der Gebetswaschung ist und 
die Trockenreinigung vollzieht, um einem Schüler zu zeigen, wie 
sie vorgenommen wird, darf mit dieser Trockenreinigung kein Ge-
bet verrichten. 

2. Um mit der Trockenreinigung das Gebet verrichten zu kön-
nen, reicht es nicht aus, die Absicht lediglich für die Trockenreini-
gung zu fassen. Es muss auch die Absicht für das Gebet gefasst 
werden. 

3. Mehrere Personen können dieselbe Erde für die Trockenrei-
nigung benutzen. Denn Erde oder dergleichen, die für die Tro-
ckenreinigung benutzt werden, gelten durch die Verwendung für 
die rituelle Reinigung nicht als „mustaʿmal“ (verbraucht). Jedoch 
gelten Staub oder Erde, die vom Gesicht oder den Händen abfal-
len, als mustaʿmal. 

4. In der schafiitischen und hanbalitischen Rechtsschule wird 
die Trockenreinigung ausschließlich mit Erde vorgenommen. In 
den anderen beiden Rechtsschulen darf alles, was zur Sorte Erde 
gehört und rein ist, für die Trockenreinigung benutzt werden, 
selbst wenn kein Staub darauf liegt. Dinge, die durch Verbrennen 
zu Asche werden oder bei Hitze schmelzen, gehören nicht zur Sor-
te Erde. Das bedeutet also, dass man Dinge wie Bäume, Gras, 
Holz, Eisen, Messing, mit Farbe beschichtete Wände, Kupfer, 
Gold oder Glas nicht für die Trockenreinigung benutzen darf. 
Sand darf benutzt werden. Perlen oder Korallen dürfen nicht be-
nutzt werden. Kalk, mit Gips gewaschener Marmor, Zement, un-
glasierte Keramik, unglasiertes Porzellan, Töpfe und Schalen aus 
Erde und Schlamm oder Schlick dürfen für die Trockenreinigung 
verwendet werden. Im Falle des Schlamms und des Schlicks muss 
der Wasseranteil weniger als die Hälfte betragen, damit diese ver-
wendet werden dürfen. 

5. Es ist erlaubt, mit einer Trockenreinigung verschiedene Ge-
bete zu verrichten. 

6. Wenn ein Reisender durch Anzeichen oder durch Mitteilung 
von einem verstandes- und geschlechtsreifen und zuverlässigen 
Muslim zu der starken Vermutung gelangt, dass in einem Umkreis 

– 87 –



von weniger als 2 Kilometern Wasser zu finden ist, wird es fard, in 
jeder Richtung innerhalb von 200 Metern selber zu suchen oder je-
manden suchen zu lassen. Wenn die Vermutung nicht stark ist, 
muss nicht gesucht werden. 

7. Jemand, der ohne nach Wasser zu suchen die Trockenreini-
gung vornimmt, das Gebet beginnt und dann von einer zuverlässi-
gen Person hört, dass Wasser vorhanden ist, muss die Gebetswa-
schung vornehmen und das Gebet wiederholen. 

8. Es ist erlaubt, mit der Trockenreinigung das Gebet zu ver-
richten, wenn Wasser im Umkreis von mehr als 2 Kilometern vor-
handen ist. 

9. Jemand, der vergessen hat, dass er Wasser unter seinen Sa-
chen hat, darf das Gebet mit der Trockenreinigung verrichten, 
wenn er sich außerhalb von Städten oder Dörfern befindet. 

10. Jemand, der glaubte, das Wasser sei verbraucht, und dann 
nach dem Gebet feststellt, dass doch noch genug Wasser vorhan-
den ist, wiederholt das Gebet, das er mit der Trockenreinigung 
verrichtete. 

11. Für einen Reisenden ist es wādschib, dass er seine Begleiter 
um Wasser bittet. Wenn sie ihm kein Wasser geben, verrichtet er 
das Gebet mit der Trockenreinigung. Wenn einer seiner Begleiter 
Wasser zu Marktpreisen zum Verkauf anbietet und der Reisende 
Geld übrig hat, muss er dieses Wasser kaufen. Wenn der Besitzer 
des Wassers es zum Wucherpreis verkauft, dann ist es für den Rei-
senden erlaubt, das Gebet mit der Trockenreinigung zu verrichten. 
Wenn er kein Geld übrig hat, um Wasser zum Marktpreis zu kau-
fen, dann vollzieht der Reisende auch in diesem Fall die Trocken-
reinigung. 

12. Wenn es in der Wüste oder auf Reisewegen nur genug Was-
ser zum Trinken gibt, darf die Trockenreinigung vorgenommen 
werden. 

13. Wenn wenig Wasser vorhanden ist, sollte sich die Person, 
die im Zustand der Dschanāba ist, vor der Frau, deren Menstrua-
tion endete, vor dem, der nur die Gebetswaschung braucht, und 
vor dem Verstorbenen waschen. Der Besitzer des Wassers wäscht 
sich vor allen anderen. Wenn Wasser, das verschiedenen Personen 
gehört, vermischt wird, wäscht man zuerst den Toten. 

14. Jemand, der im Zustand der Dschanāba die Trockenreini-
gung vorgenommen hat und dessen Gebetswaschung später ungül-
tig wird, dessen Ganzkörperwaschung wird nicht gleichzeitig un-
gültig und er somit nicht wieder dschunub. Wenn er sodann nur 

– 88 –



wenig Wasser findet, vollzieht er damit nur die Gebetswaschung. 
15. Wenn mehr als die Hälfte des Körpers einer Person, die 

dschunub ist, mit Wunden oder Pocken oder Scharlach bedeckt ist, 
vollzieht sie die Trockenreinigung. Wenn jedoch das Meiste der 
Haut gesund ist und es möglich ist, sich zu waschen, ohne die wun-
den Stellen zu nässen, dann vollzieht sie die Ganzkörperwaschung. 
Wenn es aber nicht möglich ist, die Ganzkörperwaschung vorzu-
nehmen, ohne die wunden Stellen zu nässen, dann wird wieder die 
Trockenreinigung vorgenommen. 

 
Wie vollzieht man die Trockenreinigung? 

1. Zuerst wird die Absicht gefasst, durch die Trockenreinigung 
den Zustand der Dschanāba oder der Wudūlosigkeit zu beenden. 

Um mit der Trockenreinigung ein Gebet verrichten zu können, 
reicht es nicht aus, die Absicht lediglich für die Trockenreinigung 
zu fassen, sondern man muss eine spezifische Ibāda, z. B. ein To-
tengebet, die Rezitationsniederwerfung oder die Trockenreini-
gung als Ersatz für die Gebetswaschung oder die Ganzkörperwa-
schung in der Absicht ausdrücken. 

Wenn man die Absicht für die Trockenreinigung fasst, muss 
man nicht zwischen der Gebetswaschung und der Ganzkörperwa-
schung unterscheiden. Wenn man die Absicht für die Gebetswa-
schung fasst, wird damit auch der Zustand der Dschanāba aufge-
hoben. Und mit einer Trockenreinigung, die mit der Absicht vor-
genommen wird, den Zustand der Dschanāba aufzuheben, kann 
auch ein Gebet verrichtet werden und es besteht nicht die Not-
wendigkeit, eine weitere Trockenreinigung als Ersatz für die Ge-
betswaschung vorzunehmen. 

2. Dann werden die Innenflächen beider Hände, während die 
Ärmel hochgekrempelt sind, auf reine Erde, Stein, eine Wand mit 
Putz aus Erde oder Kalk gerieben und dann, mindestens je drei 
Finger einer Hand benutzend, das Gesicht mit den Innenflächen 
der Hände einmal bestrichen. Wenn bei diesem Reiben auch nur 
eine nadelspitzengroße Stelle im Gesicht unberührt bleibt, ist die 
Trockenreinigung nicht gültig. 

Damit das Gesicht ganz bestrichen werden kann, sollten die 
Hände ausgestreckt und die vier Finger geschlossen gehalten wer-
den. Dann sollten die Mittel- und Ringfinger beider Hände sich 
berührend beide Hände am Haaransatz der Stirn angelegt werden 
und dann sollte man langsam zum Kinn herab das Gesicht bestrei-

– 89 –



chen. Dabei sollten die Finger flach über die Stirn, die Augenlider, 
die Nasenflügel, die Lippen und die Gesichtspartie des Kiefers 
streichen. Gleichzeitig bestreichen die Handteller die Wangen. 

3. Dann werden die Innenflächen der Hände erneut auf die Er-
de gerieben und wie beim ersten Reiben werden sie leicht anei-
nander geklopft, damit Staub und Reste von Erde von ihnen abfal-
len, und anschließend wird mit den Innenflächen der vier Finger 
der linken Hand die Außenseite des rechten Arms von den Finger-
spitzen bis zum Ellbogen bestrichen, dann mit der Innenfläche der 
linken Hand die Innenseite des Arms vom Ellbogen bis zur Hand-
fläche bestrichen. Mit der Innenseite des linken Daumens be-
streicht man die Außenseite des rechten Daumens. Dabei müssen 
Finger- oder Armringe abgelegt werden. Dann bestreicht man mit 
der rechten Hand die linke Hand und den linken Arm auf dieselbe 
Weise. Beim Reiben der Hände auf die Erde müssen die Innenflä-
chen der Hände die Erde berühren. Es ist nicht nötig, dass Erde 
oder Staub auf den Händen haften bleibt. 

Die Trockenreinigung für die Gebetswaschung und die Ganz-
körperwaschung ist dieselbe. 

 
Die Sachen, die die Trockenreinigung ungültig machen 

Die Trockenreinigung wird ungültig durch die Aufhebung der 
Entschuldigungen, die die Trockenreinigung erlaubten, oder wenn 
man Wasser findet, sowie durch Sachen, die die Gebetswaschung 
oder die Ganzkörperwaschung ungültig machen. 

 

Die Nutzen der Gebetswaschung, der  
Ganzkörperwaschung und der Trockenreinigung 

Beide Arten der Reinigung, die mit der Absicht der gottes-
dienstlichen Handlung verrichtet werden, haben viele Nutzen für 
unser körperliches Wohlbefinden. Neben physischen Nutzen gibt 
es auch viele Nutzen für das geistige Wohlbefinden. Einige dieser 
festgestellten, unzähligen Nutzen sind folgende: 

1. Alltäglich kommen unsere Hände mit unzähligen Dingen 
und allerlei Bakterien in Berührung. Das Waschen der Hände, des 
Gesichts und der Füße bei der Gebetswaschung ist ein guter 
Schutz gegen Hauterkrankungen und -entzündungen. Manche der 
parasitischen Bakterien und Mikroben gelangen über die Haut in 
den Körper. 

– 90 –



2. Durch das Waschen der Nase, die eine Art Wächter unseres 
Atmungsprozesses ist, wird verhindert, dass Staub und Mikroben 
in unseren Körper gelangen. 

3. Das Waschen des Gesichts stärkt die Gesichtshaut und min-
dert die Schwere des Kopfes und die Müdigkeit des Gehirns. Es 
sorgt dafür, dass die Adern und Nerven angeregt werden. Das ist 
der Grund, warum das Gesicht von Menschen, die fortdauernd die 
Gebetswaschung vornehmen, selbst im Alter nichts an Schönheit 
verliert. 

4. Bei den Anlässen, die zur groben rituellen Unreinheit füh-
ren, wird viel Energie verbraucht, der Herzschlag erhöht sich und 
der Blutdruck steigt, die Atmung wird schneller. Durch diese ex-
treme Aktivität des Körpers entstehen Müdigkeit, Erschöpfung, 
Schläfrigkeit und Schlaffheit und im Allgemeinen werden mentale 
Vorgänge durch all das verlangsamt. Durch die Ganzkörperwa-
schung erlangt der Körper wieder seine vorherige Frische und Le-
bendigkeit. Den Körper in bestimmten Intervallen zu waschen, ist 
aus medizinisch prophylaktischer Sicht sehr wichtig. 

5. Der menschliche Körper hat unter normalen Umständen ein 
statisches elektrisches Gleichgewicht. Das körperliche Wohlbefin-
den ist eng mit diesem elektrischen Gleichgewicht verbunden. 
Dieses Gleichgewicht wird durch psychologische Spannungen, 
durch klimatische Einwirkungen, Bekleidung, Wohn- und Ar-
beitsorte und durch Zustände, die die Ganzkörperwaschung erfor-
dern, gestört. Diese statische Ladung erhöht sich in Zuständen von 
Zorn auf etwa das Vierfache und in Zuständen, die die Ganzkör-
perwaschung erfordern, auf etwa das Zwölffache. Auf Fotogra-
fien, die mit Infrarotlicht gemacht wurden, kann man sehen, dass 
nach dem Geschlechtsverkehr die gesamte Haut mit einer höheren 
statischen Ladung bedeckt ist. Diese statische Ladung verhindert 
den Sauerstoffaustausch und verursacht eine Verfärbung der Haut 
und ein schnelleres Altern. Um diesen Zustand aufzuheben, muss 
der Körper gänzlich mit Wasser gewaschen werden, d. h. nicht ein-
mal eine nadelspitzengroße Stelle darf trocken bleiben. Dabei 
nehmen die Wassertropfen die überschüssige elektrische Span-
nung auf, erden den Körper und stellen das normale elektrische 
Gleichgewicht wieder her. Aus dieser Perspektive betrachtet ist 
die Ganzkörperwaschung aus medizinischer Sicht eine unbedingt 
durchzuführende Reinigung. 

6. Die Gebetswaschung und die Ganzkörperwaschung haben 
auch positive Wirkungen auf den Blutkreislauf. Sie verhindern 
Verhärtungen und Verstopfungen in den Blutbahnen. Während 

– 91 –



der Gebetswaschung werden bestimmte Stellen stimuliert. Das 
Lymphsystem wird angeregt, indem einer seiner wichtigsten Kno-
tenpunkte, der sich hinter der Nase befindet, und die Mandeln ge-
waschen werden. Das Waschen des Nackens und seiner Seiten 
wirkt auch auf das Lymphsystem. Durch die Anregung des Kreis-
laufs des Lymphsystems während der Gebetswaschung und der 
Ganzkörperwaschung können die Lymphozyten genannten Ab-
wehrzellen den Körper besser gegen schädliche Elemente schüt-
zen und die Widerstandskraft des Körpers stärken. 

7. Die Trockenreinigung, die vorgenommen wird, wenn kein 
Wasser zur Verfügung steht, neutralisiert ebenfalls in starkem Ma-
ße die überschüssige elektrische Ladung des Körpers. 

 
2. DIE REINIGUNG VON UNREINHEITEN 

Das bedeutet, dass auf dem Körper, der Kleidung und an dem 
Ort des Gebets keine Unreinheiten (Nadschāsa) vorhanden sind. 
Kopftücher, Kopfbedeckungen, Turbane, Ledersocken und Schu-
he zählen zur Bekleidung. Der herabhängende Teil eines um den 
Hals gewickelten Schals bewegt sich mit dem Betenden und gilt 
daher als Kleidung und muss ebenfalls rein sein, damit das Gebet 
gültig ist. Wenn eine Auslage, auf der das Gebet verrichtet wird, 
an den Stellen, wo die Füße und der Kopf platziert werden, rein ist 
und an anderen Stellen Unreinheiten aufweist, ist das Gebet gül-
tig. Denn die Auslage haftet nicht, wie der Schal, am Körper. Wer 
jedoch in einer geschlossenen Flasche Urin bei sich trägt, dessen 
Gebet ist nicht gültig. Denn die Flasche ist nicht der Ort, an dem 
der Urin entsteht. [Hieraus wird auch ersichtlich, dass es nicht zu-
lässig ist, mit Fläschchen, die Alkohol enthalten, wie z. B. Köl-
nischwasser, bestimmte Parfüme oder Jodtinkturen, oder mit ei-
nem blutigen oder anders schmutzigen Tuch in einer geschlosse-
nen Schachtel in den Taschen das Gebet zu verrichten.] Die Stel-
len, wo beide Füße und der Kopf platziert werden, müssen rein 
sein. Wenn eine Unreinheit mit einem Tuch, Glas oder Plastik be-
deckt wird, ist das Gebet an diesem Ort gültig. Wenn der Saum der 
Bekleidung während der Niederwerfung (Sadschda) trockene Un-
reinheiten berührt, macht dies nichts aus. 

Wenn es auf dem Körper, der Kleidung oder dem Ort des Ge-
bets grobe Unreinheiten unter dem Maß eines Dirham gibt, ist das 
Gebet gültig, aber wenn das Maß eines Dirham erreicht wird, ist 
dies makrūh tahrīman und es wird wādschib, diese Stellen zu wa-
schen. Wenn das Maß eines Dirham überschritten wird, wird es 

– 92 –



fard, die entsprechenden Stellen zu waschen. Solche Stellen zu wa-
schen, wenn sie unter dem Maß eines Dirham liegen, ist eine Sun-
na. Es ist fard, selbst einen Tropfen Wein auszuwaschen. Nach 
Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad und gemäß den anderen 
drei Rechtsschulen ist es fard, jegliche grobe Unreinheit, selbst 
wenn es ein Quäntchen ist, zu waschen. Dieses Maß an Unreinhei-
ten bezieht sich nicht auf den Moment, in welchem sie auftreten, 
sondern auf den Moment, in welchem das Gebet verrichtet wer-
den soll. 

Das Maß eines Dirham meint bei festen Unreinheiten ein 
Mithqāl, was einem Gewicht von 4,8 g entspricht. Bei flüssigen 
Unreinheiten meint es jene Fläche, die Wasser in der flach geöff-
neten Handinnenfläche bedecken würde. Wenn feste Unreinhei-
ten unter einem Mithqāl sich auf der Kleidung über eine größere 
Fläche als die Handinnenfläche ausbreiten, verhindern sie das Ge-
bet nicht. 

Unreinheiten sind zweierlei Art: 
1. Grobe Unreinheiten: Alles, was nach Austritt aus dem 

menschlichen Körper die Gebetswaschung oder die Ganzkörper-
waschung erfordert; die abgetrennte, ungegerbte Haut von allen 
Tieren, deren Verzehr nicht erlaubt ist, sowie von deren Jungen 
(außer Fledermäuse), deren Fleisch, Kot und Urin; Blut des Men-
schen oder irgendeines Tieres; alkoholhaltige Getränke; Aas; 
Schweinefleisch; der Kot von Geflügel, Lasttieren, Schafen und 
Ziegen, sind alle grob unrein. 

2. Leichte Unreinheiten: Wenn leichte Unreinheiten auf ein 
Glied des Körpers oder ein Teil der Kleidung fallen und nur bis zu 
einem Viertel des Gliedes oder der Kleidung beflecken, verhin-
dern sie nicht das Gebet. Der Urin von vierbeinigen Tieren, deren 
Verzehr erlaubt ist, und der Kot von Vögeln, deren Verzehr nicht 
erlaubt ist, sind leichte Unreinheiten. Kot von Vögeln, deren Ver-
zehr erlaubt ist, wie z. B. von Tauben oder Spatzen, ist rein. 

Getränke, die durch das Destillieren von Wein gewonnen wer-
den, sind grobe Unreinheiten und es ist ebenfalls harām, diese zu 
trinken. Vor der Verrichtung des Gebets müssen Spuren von Blut 
und alkoholhaltigen Flüssigkeiten von der Kleidung und dem Kör-
per durch Waschen entfernt werden. Durch das Verfliegen des Al-
kohols allein findet keine Reinigung statt. Behälter wie Flaschen 
o. Ä., in denen sich solche Sachen befinden, müssen aus den Ta-
schen entfernt werden. 

Unreinheiten können mit jeglicher Art von sauberem Wasser; 

– 93 –



mit Wasser, mit dem die Gebetswaschung oder die Ganzkörper-
waschung vorgenommen wurde; Essig oder Rosenwasser oder 
ähnlichen Flüssigkeiten, die fließfähig und dünnflüssig sind, ent-
fernt werden. Wasser, das für die Gebetswaschung oder die Ganz-
körperwaschung verwendet wurde, wird „mustaʿmal“ (verbraucht 
oder benutzt) genannt. Dieses Wasser ist rein. Doch es kann nicht 
für die rituelle Reinigung, die Beseitigung von ritueller Unreinheit 
(Hadath) verwendet werden. Man kann mit diesem Wasser zwar 
Unreinheiten (Nadschāsa) entfernen, aber es nicht erneut für die 
Gebetswaschung oder die Ganzkörperwaschung verwenden. 

ISTINDSCHĀ: Die Reinigung des vorderen und hinteren 
Ausscheidungsweges nach der Ausscheidung von Unreinheiten 
nennt man „Istindschā“. Istindschā, also die Tahāra (Intimreini-
gung), ist eine Sunna muʾakkada. D. h. es ist sunna, dass Männer 
und Frauen nach der Notdurft mit Steinen oder Wasser den vor-
deren und/oder hinteren Ausscheidungsweg von jeglichem Urin 
oder Kot säubern. Wenn es aber nicht möglich ist, Istindschā mit 
Wasser zu vollziehen, ohne seine Awra vor anderen zu entblößen, 
verzichtet man darauf, selbst wenn die zu entfernende Unreinheit 
viel ist. Die Awra wird auf keinen Fall vor anderen entblößt. Das 
Gebet wird dann in diesem Zustand verrichtet. Wenn jemand 
doch seine Awra unter diesen Umständen entblößt, wird er ein 
Sünder (Fāsiq), hat also ein Harām begangen. Wenn man dann 
später einen Ort findet, an dem man allein ist, vollzieht man die 
Istindschā und wiederholt das Gebet. Denn es gilt: wenn die 
Durchführung eines Gebots dazu führt, dass man dabei ein Harām 
begeht, dann wird die Durchführung des Gebots [aufgeschoben 
oder] unterlassen, um das Harām nicht zu begehen. 

Es ist makrūh tahrīman, für die Istindschā Knochen, Nahrungs-
mittel, Dünger, Ziegelsteine, Blumentöpfe, Glasstücke, Kohle, 
Tierfutter oder den Besitz Anderer zu benutzen; weiterhin Dinge, 
die einen materiellen Wert haben, wie z. B. Seide, oder Dinge, die 
aus einer Moschee stammen, oder Zamzam-Wasser, Blätter oder 
Papier. Auch leeres, also nicht beschriebenes Schreibpapier soll 
geachtet werden. Papier und Zeitungspapier, auf denen keine ehr-
würdigen Namen oder Texte, die im religiösen Sinne nützlich sind, 
geschrieben sind, können benutzt werden. Doch kein Stück Pa-
pier, auf dem irgendetwas mit arabischen Buchstaben geschrieben 
steht, darf für die Istindschā benutzt werden. Es ist makrūh, wäh-
rend der Notdurft die Vorder- oder Rückseite des Körpers zur Ki-
bla zu wenden oder dabei zu stehen oder ohne Entschuldigungs-
grund nackt zu sein. Es ist nicht dschāʾiz, die Ganzkörperwaschung 

– 94 –



an einem Ort vorzunehmen, an dem sich Urin ansammelt. Doch 
wenn der Urin sich nicht ansammelt, sondern abfließt, ist es 
dschāʾiz, an einem solchen Ort die Ganzkörperwaschung vorzu-
nehmen. Wasser, das für die Istindschā benutzt wird, wird unrein. 
Man muss darauf achten, dass solches Wasser nicht auf die Klei-
dung spritzt. Daher soll man während der Istindschā seine Awra 
für diesen Zweck entblößen und dazu wiederum an einem abgele-
genen Ort sein, wo man allein ist. Es ist keine Istindschā, an einem 
Wasserhahn seine Hand unter die Kleidung zu führen, um den 
Urinausgang zu waschen, indem man mit diesem das Wasser in der 
Handinnenfläche berührt. Denn durch die Berührung mit Urin-
tropfen wird das Wasser in der Hand unrein und wenn es auf die 
Kleidung fällt, wird diese ebenfalls unrein. Wenn die Stellen, auf 
die solches unreine Wasser fällt, zusammen mehr als die Innenflä-
che der Hand ergeben, kann mit dem entsprechenden Kleidungs-
stück kein Gebet verrichtet werden. 

ISTIBRĀ: Es ist für Männer wādschib, dass sie durch Gehen, 
Husten oder durch etwas Neigung zur linken Seite dafür sorgen, 
dass nach dem Urinieren im Harnweg keine Urintropfen verblei-
ben. Dies wird „Istibrā“ genannt. Es sollte keine Gebetswaschung 
vorgenommen werden, bevor man nicht sicher ist, dass alle Urin-
tropfen aus dem Harnweg entfernt wurden. Denn, wenn später 
auch nur ein Tropfen aus dem Glied austritt, wird sowohl die Ge-
betswaschung ungültig als auch die Kleidung unrein. Wenn die 
Verunreinigung hierdurch weniger ist als die Innenfläche der 
Hand, ist das Gebet, das mit einer erneuten Gebetswaschung ver-
richtet wurde, makrūh. Wenn sie darüber hinaus geht, ist das Ge-
bet nicht gültig. Männer, die immerzu Schwierigkeiten mit der Is-
tibrā haben, sollten ein Stück natürliche Watte in der Größe eines 
Weizenkorns in die Harnöffnung legen. Dadurch werden Urin-
tropfen, die später nachfließen, von der Watte aufgesogen. Es darf 
hierbei jedoch keine Watte aus der Harnöffnung heraushängen. 

 

3. DIE BEDECKUNG DER AWRA 
(Die Awra und die Bedeckung der Frauen) 

Die Bereiche des Körpers, die Männer und Frauen nicht ent-
blößen, anderen nicht zeigen und andere nicht anschauen dürfen, 
werden „Awra“ genannt. Die Awra des Mannes ist vom Bauchna-
bel bis unter die Knie. Das Knie ist Teil der Awra. Wenn diese 
Stellen entblößt sind, ist das Gebet nicht gültig. Andere Teile des 

– 95 –



Körpers wie Arme, Kopf und Füße zu bedecken (Socken zu tra-
gen), ist für Männer sunna. Es ist makrūh, das Gebet zu verrichten, 
ohne diese Stellen zu bedecken. 

Die Awra der Frauen ist in allen vier Rechtsschulen als der ge-
samte Körper mit Ausnahme des Gesichts und der Innenflächen 
der Hände definiert. [Es gibt zahlreiche Gelehrte, die sagen, dass 
die gesamte Hand nicht zur Awra gehört.] Das ist auch der Grund, 
warum in manchen Sprachen, wie z. B. im Türkischen, Frauen 
„Awrat“ genannt werden. Es ist fard, dass sie ihre Awra bedecken. 
Wenn während eines ganzen Rukn des Gebets ein Viertel eines 
der zu bedeckenden Glieder entblößt bleibt, wird das Gebet un-
gültig. Wenn die entblößte Stelle weniger als ein Viertel ist, wird 
das Gebet nicht ungültig. Aber das Gebet wird makrūh. Stoffe, die 
so dünn sind, dass die Glieder darunter in ihrer Form oder Farbe 
erkennbar sind, gelten als nicht vorhanden, als wären sie gar nicht 
angelegt. 

Wenn Frauen außerhalb des Gebets allein sind, ist es fard, dass 
sie den Bereich zwischen Bauchnabel und Knie bedecken, 
wādschib, dass sie den Rücken und Bauchbereich bedecken, und 
adab, dass sie alle anderen Stellen bedecken. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer eine 
fremde Frau mit Begierde anschaut, wird, seine Augen mit Feuer 
gefüllt, in die Hölle geworfen. Wer einer fremden Frau die Hand 
schüttelt, wird, seine Arme an seinem Nacken gebunden, in die 
Hölle geworfen. Wer sich unnötig und mit Begierde mit einer 
fremden Frau unterhält, wird für jedes Wort tausend Jahre in der 
Hölle bleiben.“ 

In einem anderen Hadith heißt es: „Nachbarinnen oder Frauen 
von Freunden mit Begierde anzuschauen, ist zehnmal schlimmer 
als fremde Frauen anzuschauen. Verheiratete Frauen anzuschau-
en, ist tausendmal schlimmer als Mädchen anzuschauen. Auch die 
Sünden der Unzucht (Zinā) sind so.“ 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „O Alī! Ent-
blöße deine Oberschenkel nicht und schaue nicht auf die Ober-
schenkel von irgendjemandem, weder tot noch lebendig!“ 

In einem anderen Hadith heißt es: „Entblößt nicht eure Awra! 
Denn es gibt solche, die nie von eurer Seite weichen. Habt Scham-
gefühl vor ihnen und seid ihnen gegenüber respektvoll!“ [Gemeint 
sind hier die Schutzengel.] 

In weiteren Hadithen heißt es: „Bedecke deine Awra! Entblö-
ße sie vor sonst niemandem als deiner Ehefrau und deiner Sklavin. 

– 96 –



Und auch wenn du allein bist, habe Schamgefühl vor Allah, dem 
Erhabenen!“ 

„Möge Allah Männer verfluchen, die sich Frauen ähnlich ma-
chen, und Frauen, die sich Männern ähnlich machen!“ 

„Wer die Schönheit eines Mädchens zu sehen bekommt und 
sofort den Blick abwendet, dem schenkt Allah, der Erhabene, die 
Belohnung einer neuen Ibāda, deren Geschmack er umgehend 
kostet.“ 

„Möge Allah jene verfluchen, die ihre Awra entblößen und auf 
die Awra anderer schauen!“ 

„Wer einem Volk nachahmt, der wird einer von ihnen.“ Das 
bedeutet also, dass derjenige, der seinen Charakter, sein Verhal-
ten und seine Art und Weise des Kleidens anderen gleich macht, 
ihnen zugehörig wird. Jene, die den schlechten Gewohnheiten der 
Ungläubigen (Kuffār) folgen, das, was harām ist, „schöne Künste“ 
nennen und jene, die Harām begehen, „Künstler“ und „Fort-
schrittliche“ nennen, sollten eine Lehre aus diesen ehrwürdigen 
Hadithen ziehen, sich fürchten und erwachen. 

Auch dürfen Männer nicht die Awra anderer Männer und 
Frauen nicht die Awra anderer Frauen anschauen. D. h., dass so, 
wie es harām ist, dass Männer und Frauen jeweils die Awra des an-
deren Geschlechts anschauen, es ebenso harām ist, dass Männer 
oder Frauen untereinander ihre Awra anschauen. Die Awra eines 
Mannes gegenüber anderen Männern und Frauen ist der Bereich 
des Körpers zwischen Bauchnabel und Knien. Dieser Bereich ist 
auch die Awra von Frauen gegenüber anderen Frauen. Gegenüber 
fremden Männern ist ihre Awra der gesamte Körper außer Hände 
und Gesicht. Weiterhin ist es harām, die Awra einer fremden Frau 
auch ohne Begierde anzuschauen. 

Ein Kranker, der nackt unter einer Decke liegt, gilt, wenn sein 
Kopf unter der Decke ist, als nackt und wenn er so das Gebet ver-
richtet, gilt, dass er das Gebet entblößt verrichtet hat. Wenn sein 
Kopf aus der Decke schaut und der Rest des Körpers bedeckt ist, 
gilt er als bedeckt und das Gebet ist dann auch gültig. 

Ein Mann darf den Kopf, das Gesicht, den Hals, die Arme und 
die Beine von unterhalb der Knie bis zu den Füßen von den 18 
Gruppen „Mahram-Frauen“, mit denen ihm die Heirat harām ist, 
anschauen, sofern er dabei vor Begierde sicher ist. Doch auch bei 
diesen Frauen darf er nicht auf die Brust, die Achseln, die Ober-
schenkel, die Knie und den Rücken schauen. 

Für eine Frau gelten auch die Kinder von Onkeln und Tanten 

– 97 –



als fremde Männer. Auch die Ehemänner ihrer weiblichen Ver-
wandten, wie der Schwager, gelten als fremde Männer. Es ist 
harām, dass sie mit diesen spricht, scherzt oder sich an einem Ort 
allein mit ihnen aufhält. Ebenso ist es für Männer harām, dass sie 
mit den Töchtern von Onkeln und Tanten, mit Frauen von männ-
lichen Verwandten, wie die Schwägerin, sprechen oder sich mit ih-
nen allein an einem Ort aufhalten. 

Die 18 Gruppen Mahram-Frauen, die als nicht zu ehelichende 
Frauen definiert sind, darf ein Mann lebenslänglich nicht heiraten. 
Mit diesen darf er sich unterhalten oder sich mit ihnen allein an ei-
nem Ort aufhalten. Einer Frau ist es nicht erlaubt, ebenfalls 18 
Gruppen Mahram-Männer zu heiraten. Diese 18 Gruppen von 
Männern und Frauen sind folgende: 

 
Verwandte durch Abstammung 

Männer:  
1. Der Vater. 
2. Die Väter des Vaters und der Mutter.  
3. Der Sohn und die Söhne der Söhne und Töchter. 
4. Der Bruder.  
5. Die Söhne des Bruders.  
6. Die Söhne der Schwester.  
7. Onkel mütterlicher- und väterlicherseits.  

Frauen: 
1. Die Mutter. 
2. Die Mütter des Vaters und der Mutter. 
3. Die Tochter und die Töchter der Söhne und Töchter. 
4. Die Schwester. 
5. Die Töchter der Schwester. 
6. Die Töchter des Bruders. 
7. Tanten mütterlicher- und väterlicherseits. 
 

Verwandte durch Stillen 

Männer:  
8. Der Ehemann der Milchmutter.  
9. Die Väter des Milchvaters und der Milchmutter.  

– 98 –



10. Der Milchsohn und die Söhne der Milchsöhne und Milch-
töchter. 

11. Der Milchbruder. 
12. Die Söhne der Milchschwester. 
13. Die Söhne des Milchbruders. 
14. Milchonkel. 

Frauen: 
8. Die Milchmutter. 
9. Die Mütter des Milchvaters und der Milchmutter. 
10. Die Milchtochter und die Töchter der Milchsöhne und 

Milchtöchter. 
11. Die Milchschwester. 
12. Die Töchter der Milchschwester. 
13. Die Töchter des Milchbruders.  
14. Milchtanten. 
 

Verwandte durch Heirat 

Männer:  
15. Der Schwiegervater.  
16. Der Stiefsohn.  
17. Der Stiefvater.  
18. Der Schwiegersohn.  

Frauen: 
15. Die Schwiegermutter. 
16. Die Stieftochter. 
17. Die Stiefmutter. 
18. Die Schwiegertochter. 
Männer und Frauen, die mit entblößter Awra in die Öffentlich-

keit gehen oder die Awra Anderer anschauen, werden als Strafe in 
den glühenden Flammen der Hölle brennen. 

 
4. SICH ZUR KIBLA WENDEN 

Das bedeutet, dass man während des ganzen Gebets in Gebets-
richtung (Kibla) gewandt ist. Die Richtung, die auf das Gebäude 
der Kaaba in der Stadt Mekka zeigt, wird „Kibla“ genannt. Die 
Kibla war anfangs die Stadt Jerusalem (Quds). 17 Monate nach 

– 99 –



der Hidschra, zur Mitte des Monats Schaʿbān, einem Dienstag, 
wurde befohlen, dass die Muslime sich zur Kaaba wenden. 

Die Gebetsrichtung ist nicht das Gebäude der Kaaba, sondern 
ihr Grundstück. D. h. der Raum zwischen diesem Gelände und 
dem Arschul-aʿlā ist die Kibla. Daher betet man an Orten unter 
dem Meeresspiegel oder auf Bergen und in Flugzeugen stets in 
diese Richtung. Wenn der Winkel zwischen den Diagonalen der 
Sehnerven (der Winkel an der Sehnervenkreuzung) auf die Kaaba 
trifft, ist das Gebet gültig. [Dieser Winkel beträgt etwa 45 Grad.] 
Aber: 

Wenn 1. eine Krankheit vorliegt oder 2. die Gefahr besteht, 
dass Hab und Gut gestohlen werden könnte, oder 3. Gefahr durch 
wilde Tiere gegeben ist, oder 4. die Gefahr besteht, vom Feind ge-
sehen zu werden, oder 5. dass, wenn man von seinem Reittier ab-
steigt, man nicht wieder in der Lage wäre, ohne Hilfe aufzusteigen, 
oder wenn man nicht in der Lage ist, das Gebet [das Zuhr- mit 
dem Asr-Gebet und das Maghrib- mit dem Ischā-Gebet durch Be-
folgen der malikitischen oder schafiitischen Rechtsschule] zusam-
menzulegen, wendet man sich in jene Richtung, zu der man in der 
Lage ist. Auf Schiffen, Zügen und in Flugzeugen muss man sich in 
Gebetsrichtung wenden. 

 
5. DIE GEBETSZEITEN 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte in einem Ha-
dith: „Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, betete mit mir an zwei Ta-
gen neben der Kaaba-Tür und leitete dabei das Gebet. Am ersten 
Tag verrichteten wir das Morgengebet zur Zeit der Morgendäm-
merung (Fadschr), als der Morgen anbrach. Als die Sonne begann, 
vom Zenit [vom höchsten Punkt im Himmel] abzusinken, verrich-
teten wir das Mittagsgebet. Als die Schatten der Gegenstände so 
lang wie die Gegenstände selbst waren, verrichteten wir das Nach-
mittagsgebet. Als die Sonne unterging [d. h. der obere Rand ihrer 
Scheibe unter dem Horizont verschwand], verrichteten wir das 
Abendgebet. Und als die Abenddämmerung vorbei war, verrich-
teten wir das Nachtgebet. Am zweiten Tag verrichteten wir das 
Morgengebet, als es schon heller war. Das Mittagsgebet verrichte-
ten wir, als die Schatten der Gegenstände zweimal so lang wie die 
Gegenstände selbst waren, und gleich darauf das Nachmittagsge-
bet. Das Abendgebet verrichteten wir zur Zeit des Fastenbrechens 
(Iftar) und das Nachtgebet, als es ein Drittel der Nacht wurde. 
Dann sagte er: ‚O Muhammad! Dies sind die Gebetszeiten für dich 

– 100 –



und waren die der Propheten vor dir. Deine Gemeinde (Umma) 
soll jedes der fünf Gebete zwischen diesen zwei Zeiten wie wir ver-
richten.’“ Auch hieraus ist ersichtlich, dass die Zahl der täglich zu 
verrichtenden Gebete fünf beträgt. 

Die Zeit des Fadschr-Gebets (Morgengebet): Sie dauert vom 
Anbruch der Morgendämmerung (Fadschr), also dem Beginn des 
weißen Lichts am östlichen Horizont, bis zum Sonnenaufgang. 

Die Zeit des Zuhr-Gebets (Mittagsgebet): Sie beginnt zu dem 
Zeitpunkt, an dem die kürzesten Schatten von Gegenständen am 
Mittag beginnen, sich wieder zu verlängern, und dauert an, bis die-
ser kürzeste Schatten die Länge des Gegenstandes selbst oder sei-
ne zweifache Länge erreicht hat. Die erste Ansicht ist die von 
Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad, die zweite die von Imām 
al-Aʿzam Abū Hanīfa, möge Allah mit ihnen barmherzig sein. 

Die Zeit des Asr-Gebets (Nachmittagsgebet): Sie beginnt mit 
dem Ende der Zeit des Zuhr-Gebets. Also: 

1. Nach Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad, wenn der zur 
Mittagszeit kürzeste Schatten eines Gegenstandes die Länge die-
ses Gegenstandes erreicht hat, und dauert an, bis die Sonne unter-
gegangen ist. 

2. Nach Imām Abū Hanīfa, wenn der Schatten die zweifache 
Länge des Gegenstandes erreicht hat, und dauert an, bis die Sonne 
untergegangen ist. 

Jedoch ist es harām, irgendein Gebet zu verrichten, nachdem 
die Sonne goldfarben geworden ist, d. h. sich dem Horizont etwa 
„eine Speerlänge“ genähert hat. Es ist also harām, das Asr-Gebet 
bis in diese Zeit aufzuschieben. Wenn jedoch das Asr-Gebet bis zu 
dieser Zeit noch nicht verrichtet wurde, muss es auf jeden Fall bis 
Sonnenuntergang noch verrichtet werden. 

Die Zeit des Maghrib-Gebets (Abendgebet): Sie beginnt mit 
dem Verschwinden des oberen Randes der Sonnenscheibe am Ho-
rizont und dauert an, bis die Dämmerung zur Nacht geworden ist, 
d. h., wenn die Röte am westlichen Horizont verschwunden ist. 

Die Zeit des Ischā-Gebets (Nachtgebet): Sie dauert vom Ende 
der Zeit des Maghrib-Gebets bis zum Anbruch der Morgendäm-
merung. Nach Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner 
erbarmen, beginnt die Zeit des Ischā-Gebets, wenn nach der Röte 
der Abenddämmerung auch die Helle danach verschwunden ist. 
Dies ist eine ähnliche Verschiedenheit der Ansichten unter diesen 
Imamen wie bezüglich der Zeit des Asr-Gebets. Wenn man also, 
nachdem die Zeit des Ischā-Gebets nach den zwei Imamen ein-

– 101 –



tritt, noch mindestens eine halbe Stunde wartet und das Ischā-Ge-
bet erst dann verrichtet, dann hat man damit alle Imame befolgt. 
Es ist makrūh, das Ischā-Gebet ohne Entschuldigungsgrund bis 
nach der Mitte der nach der Scharia definierten Nacht zu verschie-
ben. 

Die Gebete vor oder nach ihrer jeweiligen Zeit zu verrichten, 
ist harām und eine große Sünde. Man muss sich für die Einhaltung 
der Gebetszeiten Zeittabellen besorgen, in denen die Gebetszei-
ten und die Zeit der Morgendämmerung korrekt angegeben wer-
den. 

Es gibt drei Zeiten, zu denen es makrūh tahrīman, also harām 
ist, Gebete zu verrichten. Fard-Gebete, die zu diesen drei Zeiten 
begonnen werden, sind nicht gültig. Diese Zeiten sind die Dauer 
des Sonnenaufgangs, die Dauer ihres Untergangs und wenn sie ge-
nau im Zenit [im höchsten Punkt im Himmel] steht. In diesen drei 
Zeiten ist die Verrichtung auch des Totengebets eines bereits vor-
bereiteten Leichnams, der Rezitationsniederwerfung und der Ver-
gesslichkeitsniederwerfung nicht erlaubt. Während des Sonnenun-
tergangs ist lediglich das Verrichten des Asr-Gebets des aktuellen 
Tages geduldet. 

Was das Verrichten von Nāfila-Gebeten betrifft, gibt es zwei 
Zeiten, in denen diese makrūh sind. Das ist erstens die Zeit nach 
dem Beenden des Fard-Gebets des Fadschr-Gebets bis zum gänz-
lichen Aufgang der Sonne und zweitens nach dem Beenden des 
Fard-Gebets des Asr-Gebets bis zur Verrichtung des Fard-Gebets 
des Maghrib-Gebets. 

KLARSTELLUNG zur Verrichtung von Gebeten und zum 
Fasten in Polarzonen: 

Die Gebetszeiten einer Region ändern sich je nach ihrer Ent-
fernung vom Äquator und auch je nach Jahreszeit. 

In kalten Regionen, die sich nördlich des nördlichen Polarkrei-
ses befinden, der auf dem 67. Breitengrad liegt, beginnt in Zeiten, 
in denen die Sonnenneigung sehr stark ist, die Morgendämmerung 
noch bevor die Abenddämmerung aufhört. Aus diesem Grund 
wird es am nördlichen Ufer der Ostsee im Sommer nicht Nacht, 
sodass die Zeiten für das Ischā- und Fadschr-Gebet nicht eintre-
ten. 

Gemäß der hanafitischen Rechtsschule ist der Eintritt einer 
Gebetszeit nicht eine Bedingung für das Gebet, sondern über-
haupt der Grund, der Anlass für das Gebet. Wenn der Grund nicht 
vorliegt, dann wird das Gebet nicht fard. Das bedeutet, dass diese 

– 102 –



beiden Gebete für Muslime, die in diesen Regionen leben, gemäß 
der hanafitischen Rechtsschule nicht fard werden. In den Regio-
nen südlich des südlichen Polarkreises gibt es nur Meer oder nicht 
bewohnbares Land. 

Wenn in der 30. Nacht des Monats Schaʿbān in irgendeiner 
Stadt die Sichel des neuen Mondes gesehen wird, muss man welt-
weit das Fasten beginnen. Eine Sichel, die man am Tag sieht, gilt 
als die Sichel der folgenden Nacht. [Auch Muslime, die sich in die-
sen Polarzonen und auf dem Mond aufhalten, müssen in diesem 
Monat während der Tage fasten, sofern sie nicht als Reisender 
(Musāfir) gelten. An Tagen, die länger als 24 Stunden dauern, wird 
das Fasten nach der Uhr begonnen und nach der Uhr beendet. 
Man folgt den Zeiten von Muslimen, die in einer Stadt leben, in 
der der Tag nicht so lange dauert. Falls man nicht fastet, holt man 
das Fasten nach, sobald man wieder an Orten ist, an denen die Ta-
ge nicht lang sind.] 

 
DER ADHAN UND DIE IQĀMA 

Der Adhan (Gebetsruf) dient dem Zweck, jedermann den Be-
ginn der Gebetszeit zu verkünden. Für jedes der täglichen fünf Ge-
bete, für Nachholgebete und beim Freitagsgebet dem Imām-
Khatīb gegenüberstehend den Adhan zu rufen, ist für Männer eine 
Sunna muʾakkada. Für Frauen ist es makrūh, dass sie den Adhan 
oder die Iqāma (kleiner Gebetsruf) ausrufen. Der Adhan wird von 
einer höheren Stelle aus laut gerufen, um Andere über die Gebets-
zeit zu benachrichtigen. Es ist mustahabb, beim Rufen des Adhans 
beide Hände zu heben und je einen Finger in einen Ohrgang zu 
platzieren. Das Ausrufen der Iqāma ist wertvoller als das Ausru-
fen des Adhans. Der Adhan und die Iqāma werden in Richtung 
Kibla gewandt gerufen. Während sie ausgerufen werden, spricht 
man nicht und antwortet nicht auf einen Salām-Gruß. 

Unter welchen Umständen werden der Adhan und die 
Iqāma gerufen? 

1. Wenn man auf dem Land auf Äckern oder auf Plantagen ist 
und alleine oder in Gemeinschaft (Dschamāʿa) die Nachholgebete 
(Qadā-Gebete) verrichten möchte, ist es für Männer sunna, den 
Adhan und die Iqāma mit lauter Stimme zu rufen. Menschen, 
Dschinnen und Steine, die den Adhan vernehmen, werden am Tag 

– 103 –



des Jüngsten Gerichts dafür Zeuge sein. Wenn man mehrere 
Nachholgebete auf einmal verrichten möchte, ruft man zuerst den 
Adhan und anschließend eine Iqāma für das erste Nachholgebet. 
Dann, vor Beginn jedes der folgenden Nachholgebete, ruft man 
nur die Iqāma und muss für diese nicht unbedingt einen Adhan ru-
fen. 

2. Wenn man zu Hause alleine oder in Gemeinschaft das Gebet 
der jeweiligen Zeit verrichtet, muss man keinen Adhan und keine 
Iqāma rufen, denn der Adhan und die Iqāma, die in der Moschee 
gerufen werden, gelten auch in den umliegenden Häusern. Es ist 
aber besser, auch in diesem Fall beide auszurufen. In Moscheen 
von Stadtvierteln und in allen Moscheen mit fester Gemeinschaft 
ruft man, nachdem das Gebet der Zeit dort bereits in Gemein-
schaft verrichtet wurde, keinen Adhan und auch keine Iqāma, 
wenn man in solchen Moscheen das Gebet alleine verrichtet. In 
Moscheen, die auf Wegen außerhalb von Ortschaften liegen oder 
in Moscheen, in denen es keinen festen Imam und Muezzin und 
keine feste Gemeinschaft gibt, verrichten Gruppen, die zu ver-
schiedenen Zeiten beten, das Gebet jeweils in Gemeinschaft. Jede 
Gruppe ruft für ihr Gemeinschaftsgebet den Adhan und die 
Iqāma. Auch wer in solchen Moscheen alleine das Gebet verrich-
tet, ruft den Adhan und die Iqāma, und zwar so laut, dass er selbst 
diese hört. 

3. Diejenigen, die Reisende sind, rufen den Adhan und die 
Iqāma, gleich ob sie das Gebet in Gemeinschaft oder alleine ver-
richten. Alleinbetende, bei denen andere Mitreisende sind, dürfen 
den Adhan auslassen [da der Adhan bereits ausgerufen wurde]. 
Ein Reisender, der das Gebet in einem Haus alleine verrichtet, 
ruft den Adhan und die Iqāma, denn der Adhan, der in der nächst-
gelegenen Moschee gerufen wurde, gilt nicht für sein Gebet. Wenn 
sich mehrere Reisende in einem Haus aufhalten und einer oder ei-
nige von ihnen den Adhan rufen, brauchen die danach betenden 
Reisenden nicht erneut einen Adhan zu rufen. 

Der Adhan eines verstandesreifen Kindes, des Blinden, eines 
unehelichen Kindes oder eines ungebildeten Bauern, der weiß, wie 
der Adhan gerufen wird, ist dschāʾiz, ohne dass dies makrūh wäre. 
Es ist jedoch makrūh tahrīman, dass jemand im Zustand der 
Dschanāba den Adhan und die Iqāma ruft. Es ist auch makrūh 
tahrīman, dass jemand ohne Gebetswaschung, Frauen, Sünder 
(Fāsiqūn), Betrunkene oder nicht verstandesreife Kinder den 
Adhan ausrufen oder dass er im Sitzen ausgerufen wird. Solch ein 
Adhan wird wiederholt. Damit der Adhan gültig ist, muss der Aus-

– 104 –



rufende ein Muslim und verstandesreif (āqil) sein. Das Ausrufen 
des Adhans über Lautsprecher ist nicht gültig. 

Dass der Adhan, den ein Sünder ruft, nicht gültig ist, liegt da-
ran, dass das Wort einer solchen Person in Anliegen der gottes-
dienstlichen Handlungen (Ibādāt) nicht annehmbar ist. Demnach 
nimmt man die Ankündigung, die Gebetszeit sei eingetreten, von 
einem Sünder oder von einem Adhan, der über Lautsprecher ge-
rufen wird, nicht an. Aufgrund dieses Adhans oder durch Zeichen, 
die ein Sünder geben mag, wird auch das Fasten nicht beendet. 

Wer den Adhan hochachtet und respektiert und ihn ausruft, 
ohne seine Buchstaben oder Worte zu verändern oder zu entstel-
len, ohne in melodisches Lesen (Taghannī) zu fallen, und ihn von 
einem Minarett gemäß der Sunna ausruft, wird hohe Ränge bei 
Allah erlangen. 

Wenn der Adhan nicht der Sunna entsprechend gerufen wird, 
weil z. B. manche seiner Wörter geändert werden oder deren 
Übersetzungen gerufen werden oder wenn er an manchen Stellen 
melodisch gerufen wird oder wenn der Adhan über Lautsprecher 
gerufen wird, müssen die Hörenden die Worte des Adhans nicht 
wiederholen. [Denn was man aus den Lautsprechern hört, ist nicht 
die Stimme des Imams oder des Muezzins. Deren Stimmen wer-
den in elektromagnetische Schwingungen verwandelt und es sind 
diese elektromagnetischen Schwingungen, die dann über die Laut-
sprecher klingen.] 

KLARSTELLUNG zum Ausrufen des Adhans über Lautspre-
cher: 

Lautsprecher, die an Minarette angebracht werden, führen zu 
Faulheit bei den Ausrufern, sodass der Adhan in dunklen Räumen 
sitzend und nicht der Sunna entsprechend gerufen wird. Dadurch 
sind die Minarette, die Jahrhunderte hindurch spiritueller 
Schmuck unserer Stadtlandschaften waren, aufgrund dieser Neue-
rung (Bidʿa) zu bloßen Lautsprecherpfosten verkommen. Die Ge-
lehrten des Islams haben wissenschaftliche Erfindungen immer be-
grüßt und haben z. B. die Einrichtung von Druckereien angeregt, 
sodass dadurch nützliche Bücher gedruckt werden und Wissen ver-
breitet wird. Dass durch elektronische Aufzeichnungs- und Wie-
dergabegeräte (Radio, Lautsprecher u. Ä.) nützliche Inhalte ver-
breitet werden, ist sicher etwas, das im Islam willkommen ist und in 
seinem Dienst verwendet werden kann. Doch das Ausrufen des 
Adhans über Lautsprecher beraubt die Muslime um die Süße der 
menschlichen Stimme, mit der sie gerufen werden soll. Darüber hi-

– 105 –



naus ist das Einrichten von Lautsprecheranlagen in Moscheen eine 
unnötige Verschwendung. Vor der Einführung dieser Geräte, die 
das Ohr belästigen wie Kirchenglocken und die Stimmen der recht-
schaffenen Muslime ersetzen, wirkten der Adhan, der von den Mi-
naretten ausgerufen wurde, und die Takbīr-Rufe in den Moscheen 
auf die gläubigen Herzen und brachten sogar nichtmuslimische 
Menschen zur Entzückung. Die Menschen, die durch die Gebetsru-
fe in ihrem Stadtviertel in die Moscheen strömten, verrichteten ihre 
Gebete mit einer andächtigen Ehrfurcht (Khuschūʿ), mit der sie 
den edlen Gefährten nacheiferten. Diese die Gläubigen anregende 
Wirkung der menschlichen Stimme geht durch die Wiedergabe 
über Lautsprecher verloren. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer den Adhan 
hört und dem Muezzin leise nachsprechend die Worte des Adhans 
wiederholt, bekommt für jeden Buchstaben tausend Belohnungen 
und tausend seiner Sünden werden vergeben.“ 

Es ist eine Sunna, dass derjenige, der den Adhan hört, seine 
Worte mit leiser Stimme wiederholt, selbst wenn er gerade mit der 
Rezitation des edlen Korans beschäftigt war. Wenn man „Hayya 
alas-salāh“ und „Hayya alal-falāh“ hört, spricht man statt dieser 
Worte: „Lā hawla wa-lā quwwata illā billāh“. Nach dem Adhan 
spricht man die Salawāt und dann die Duā zum Adhan. Wenn 
„Aschhadu anna Muhammadan rasūlullāh“ zum zweiten Mal ge-
rufen wird, ist es mustahabb, die Nägel beider Daumen zu küssen 
und dann mit ihnen auf die Augen zu streichen. Bei der Iqāma je-
doch wird dies nicht gemacht. 

 
Das Ausrufen des Adhans 

Allāhu akbar 4 Mal 

Aschhadu an lā ilāha illallāh 2 Mal 

Aschhadu anna Muhammadan rasūlullāh 2 Mal 

Hayya alas-salāh 2 Mal 

Hayya alal-falāh 2 Mal 

Allāhu akbar 2 Mal 

Lā ilāha illallāh 1 Mal 

Nur beim Adhan zum Fadschr-Gebet ruft man nach „Hayya 
alal-falāh“ zusätzlich zweimal „As-salātu khayrun minan-nawm“. 

Bei der Iqāma ruft man nach „Hayya alal-falāh“ zusätzlich 
zweimal „Qad qāmatis-salātu“. 

– 106 –



Die Bittgebete zum Adhan: 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte:  
„Sprecht folgende Duā, wenn der Adhan gerufen wird: ‚Wa 

ana aschhadu an lā ilāha illallāhu wahdahū lā scharīka lah wa-asch-
hadu anna Muhammadan abduhū wa-rasūluh. Wa-radītu billāhi 
rabban wa-bil-Islāmi dīnan wa-bi-Muhammadin sallallāhu alayhi 
wa-sallama rasūlan nabiyyā.’“ 

In einem weiteren Hadith heißt es: „O meine Umma! Sprecht 
folgende Duā, wenn der Adhan beendet ist: ‚Allāhumma rabba 
hādhihid-daʿwatit-tāmmati was-salātil-qāʾimati āti Muhammada-
nil-wasīlata wal-fadīlata wad-daradschatar-rafīʿata wabʿathhu 
maqāman mahmūdanilladhī waʿadtahū innaka lā tukhliful-mīʿād.’“ 

 
Die Bedeutung der Worte des Adhans 

ALLĀHU AKBAR: Allah ist groß. Er bedarf nichts und nie-
manden. Er ist darüber erhaben, dass Er auf die Ibādāt Seiner 
Diener angewiesen wäre. Keine der Ibādāt, die sie verrichten, ver-
schafft Ihm einen Nutzen. Um diese wichtige Bedeutung im Ge-
dächtnis zu verankern, wird dies viermal gerufen. 

ASCHHADU AN LĀ ILĀHA ILLALLĀH: Ich bezeuge und 
glaube unbedingt daran, dass Er, während Er darüber erhaben ist, 
auf die Anbetung durch irgendjemanden angewiesen zu sein, der 
Einzige ist, der das Recht hat, angebetet zu werden. Nichts ist Ihm 
gleich. 

ASCHHADU ANNA MUHAMMADAN RASŪLULLĀH: 
Ich bezeuge und glaube daran, dass Muhammad, Friede sei mit 
ihm, der von Allah, dem Erhabenen, gesandte Prophet ist, der 
Verkünder der Art und Weise der Anbetung, die Er wünscht, und 
dass nur die Ibādāt, die er verkündete, der Erhabenheit Allahs 
würdig sind. 

HAYYA ALAS-SALĀH, HAYYA ALAL-FALĀH: Durch 
diese Worte werden die Muslime zum Gebet aufgerufen, zum Mit-
tel der Errettung und der Glückseligkeit. 

ALLĀHU AKBAR: Niemand vermag Ihn gebührend anzube-
ten. Er ist darüber erhaben und davon fern, dass die Anbetung von 
irgendjemandem Ihm gebührend wäre. 

LĀ ILĀHA ILLALLĀH: Er ist der Einzige, der der Anbetung 
würdig ist, der Einzige, der das Recht hat, dass man sich vor Ihm 
erniedrigt, niederwirft. Während niemand Ihn gebührend anbeten 

– 107 –



kann, hat niemand außer Ihm das Recht, angebetet zu werden. 

Die Würde und Größe des Gebets kann aus diesen Worten, die 
dazu ausgesucht wurden, die Zeit für das Gebet zu verkünden, 
verstanden werden. 

 

6. DAS FASSEN DER ABSICHT 

Die Absicht (Niyya) wird während des Eröffnungs-Takbīr ge-
fasst. Die Absicht für das Gebet zu fassen bedeutet, dass man im 
Herzen (Qalb) des Namens und der Zeit des Gebets, der Ausrich-
tung zur Kibla und wenn man das Gebet in Gemeinschaft verrich-
tet, der Befolgung des Imams gedenkt. 

Eine Absicht, die nach dem Eröffnungs-Takbīr gefasst wird, ist 
nicht gültig und damit ist auch das entsprechende Gebet nicht gül-
tig. Wenn man die Absicht für Fard- und Wādschib-Gebete fasst, 
muss in der Absicht gewusst werden, um welches Fard- oder 
Wādschib-Gebet es sich handelt, doch man muss nicht die Anzahl 
der Gebetseinheiten erwähnen. Bei der Verrichtung von Sunna-
Gebeten reicht es aus, lediglich die Absicht zur Verrichtung eines 
Gebetes zu fassen. Für ein Totengebet (Dschanāza-Gebet) wird 
die Absicht gefasst, indem man sagt: „Gebet um Allahs Wohlge-
fallen wegen und Duā für den Toten.“ 

Ein Imam muss in seiner Absicht nicht ausdrücken, das Gebet 
für eine Gruppe von Männern zu leiten. Wenn er aber nicht die 
Absicht fasst, „die anwesende Gemeinschaft im Gebet zu leiten“, 
dann erhält er nicht die Belohnung des Gemeinschaftsgebets. 
Wenn er aber die Absicht fasst, sie zu leiten, dann erhält er diese 
Belohnung. Bei einer Gruppe von Frauen muss der Imam jedoch 
in seiner Absicht ausdrücken, sie im Gebet zu leiten. 

Für die Verrichtung der Ibādāt gilt es nicht als Absicht, wenn 
diese nur mit Worten erfolgt. Wenn die Absicht nicht im Herzen 
gefasst wird, sind die Ibādāt nicht gültig. 

7. TAKBĪRAT AL-IHRĀM:  
DER ERÖFFNUNGS-TAKBĪR 

Dies bedeutet, dass man zu Beginn des Gebets „Allāhu akbar“ 
sagt, und dies ist eine Fard. Andere Worte als diese zu sprechen, 
ist nicht gültig. Einige Gelehrte sind der Ansicht, dass der Eröff-

– 108 –



nungs-Takbīr eine Fard innerhalb des Gebets ist. Diesen nach sind 
sowohl die Bedingungen (Schurūt) als auch die Grundelemente 
(Arkān) des Gebets sechs an der Zahl. 

DIE FARD-HANDLUNGEN INNERHALB  
DES GEBETS 

Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets werden „Rukn“ 
(Pl. Arkān; Grundelemente) genannt. Diese sind insgesamt fünf: 

1. QIYĀM (STEHEN): Die erste der 5 Grundelemente des 
Gebets ist „Qiyām“, also das Stehen. Ein Kranker, der nicht in der 
Lage ist, das Gebet im Stehen zu verrichten, verrichtet es im Sit-
zen. Ein Kranker, der es auch im Sitzen nicht verrichten kann, ver-
richtet es auf dem Rücken liegend, indem er mit dem Kopf die Be-
wegungen andeutet. Damit dabei sein Gesicht nicht zum Himmel, 
sondern in Richtung Kibla gerichtet ist, wird ein Kissen unter sei-
nen Kopf gelegt. Die Beine werden dabei angewinkelt und nicht in 
Richtung Kibla ausgestreckt. Während des Stehens im Gebet soll-
te der Abstand zwischen den Füßen etwa vier Fingerbreit sein. 

Ein Kranker, der nicht stehen kann, Personen, denen im Ste-
hen schwindelig wird oder die starke Kopf-, Zahn- oder Augen-
schmerzen oder andere starke Schmerzen haben, Personen, die im 
Stehen ständig Urinausfluss haben oder denen im Stehen Blähun-
gen entweichen oder Wundsekret austritt, Personen, die das Ge-
bet aus Furcht vor Feinden oder Räubern nicht im Stehen verrich-
ten können oder deren Fasten gebrochen würde oder deren Rezi-
tation im Gebet beeinträchtigt würde oder deren Awra sich ent-
blößen würde, verrichten alle das Gebet im Sitzen. Dabei beugt 
man den Körper für die Rukūʿ nur leicht und für die Sadschda legt 
man den Kopf auf den Boden. Wer nicht in der Lage ist, für die 
Sadschda den Kopf auf den Boden zu legen, verbeugt sich für die 
Rukūʿ etwas und für die Sadschda etwas mehr. Wenn die Verbeu-
gung, die die Sadschda andeutet, nicht tiefer ist als jene, die die 
Rukūʿ andeutet, ist das Gebet nicht gültig. Wenn man einen Stein 
oder ein Stück Holz vor sich legt und darauf die Sadschda macht, 
ist zwar das Gebet gültig, aber die Tat an sich ist eine Sünde. Diese 
Tat ist makrūh tahrīman. 

2. QIRĀʾA (REZITATION): In allen Gebetseinheiten (Ra-
kaʿāt) der Sunna-Gebete und des Witr-Gebets sowie in zwei Ge-
betseinheiten von Fard-Gebeten, die allein verrichtet werden, ist 
es fard, im Stehen einen Vers aus dem edlen Koran zu rezitieren. 

– 109 –



Kurze Suren zu rezitieren, ist verdienstvoller. 
Es ist wādschib, an diesen Stellen die Fātiha zu rezitieren und 

in allen Gebetseinheiten von Sunna-Gebeten und des Witr-Gebets 
sowie in zwei Gebetseinheiten der Fard-Gebete zusätzlich zur 
Fātiha eine Sure oder wenigstens drei Verse zu rezitieren. In den 
Fard-Gebeten ist es wādschib oder sunna, die Fātiha und die zu-
sätzliche Rezitation in den ersten zwei Gebetseinheiten zu ma-
chen. Ebenso ist es wādschib, die Fātiha vor der zusätzlichen Re-
zitation zu lesen. Wenn eine dieser fünf Wādschib-Handlungen 
vergessen wird, muss die Vergesslichkeitsniederwerfung (Sadsch-
dat as-Sahw) gemacht werden.  

Es nicht dschāʾiz, für die Qirāʾa Übersetzungen des edlen Ko-
rans zu verlesen. 

Es ist für den Imam eine Sunna, dass er in allen Gebeten außer 
den Freitags- und Festgebeten die Rezitation in der ersten Gebets-
einheit doppelt so lang macht, wie er in der zweiten rezitieren 
wird. Wer alleine betet, darf in jeder Gebetseinheit gleich lang re-
zitieren. Es ist makrūh für den Imam, dass er immer in demselben 
Gebet und jeweils in deren selben Gebetseinheiten dieselben Ver-
se rezitiert. Es ist makrūh tanzīhan, dass man in der zweiten Ge-
betseinheit die Rezitation der ersten Gebetseinheit wiederholt; in 
umgekehrter Reihenfolge zu rezitieren, ist noch verpönter. Es ist 
makrūh, dass man in der zweiten Gebetseinheit die Sure, die nach 
der kommt, die man in der ersten Gebetseinheit rezitiert hat, aus-
lässt und die übernächste rezitiert. Den edlen Koran immer in der 
Reihenfolge der Verse und Suren zu rezitieren, wie dies im Mus-
haf aufgezeichnet ist, ist zu jeder Zeit wādschib. 

3. RUKŪʿ (VERBEUGUNG): Nach der Rezitation im Stehen 
spricht man den Takbīr („Allāhu akbar“) und verbeugt sich zur 
Rukūʿ. In der Rukūʿ legen Männer die Hände auf die Knie, wobei sie 
die Finger leicht spreizen, und halten den Rücken und den Kopf in ei-
ner horizontalen Lage. 

In der Rukūʿ wird mindestens dreimal „Subhāna rabbiyal-
azīm“ („Gepriesen sei mein Herr, der Gewaltigste“) gesagt. Wenn 
sich der Imam jedoch erhebt, bevor jemand, der ihm folgt, dazu 
kommt, dies dreimal zu sprechen, erhebt er sich dennoch sogleich, 
dem Imam folgend. In der Rukūʿ werden die Arme und Beine 
stramm gehalten und nicht gekrümmt. Frauen spreizen die Finger 
nicht und halten den Rücken, Beine und Arme nicht stramm. 

Für den Imam und denjenigen, der das Gebet alleine verrich-
tet, ist es eine Sunna, „Samiʿallāhu liman hamidah“ („Allah hört 

– 110 –



den, der Ihn lobpreist“), zu sagen, während man sich aus der 
Rukūʿ erhebt. Wer hinter einem Imam betet, spricht dies jedoch 
nicht. Gleich danach sagt man: „Rabbanā lakal-hamd“ („O unser 
Herr, Dir gebührt der Lobpreis“), steht einen Augenblick auf-
recht, spricht dann „Allāhu akbar“ und geht zur Sadschda auf den 
Boden, wobei man erst das rechte Knie und dann das linke, da-
nach die rechte Hand und dann die linke und schließlich die Nase 
und dann die Stirn auf den Boden legt. 

4. SADSCHDA (NIEDERWERFUNG): In der Sadschda soll-
ten die Finger geschlossen bleiben und in Richtung Kibla zeigen, 
wobei die Hände auf Höhe der Ohren platziert werden, sodass der 
Kopf zwischen beiden Händen liegt. Es ist fard, die Stirn auf eine 
reine Stelle wie Stein, Erde, Holz oder eine Auslage zu legen, und 
es wurde gesagt, dass es wādschib ist, mit der Stirn auch die Nase 
auf den Boden zu legen. Es ist nicht dschāʾiz, ohne Entschuldi-
gungsgrund nur die Nase auf den Boden zu legen. Es ist makrūh, 
nur die Stirn auf den Boden zu legen. 

Beide Füße oder wenigstens einen Zeh jeden Fußes auf den 
Boden zu legen, ist fard oder wādschib. D. h., dass das Gebet un-
gültig oder makrūh wird, wenn nicht beide Füße auf den Boden 
gelegt werden. 

Es ist eine Sunna, in der Sadschda die Zehen gebeugt und ihre 
Spitzen in Richtung Kibla ausgerichtet zu halten. 

Männer halten die Arme und die Oberschenkel so, dass diese 
den Bauch nicht berühren. Das Platzieren der Hände und Knie auf 
den Boden ist eine Sunna. Es ist eine Sunna, die Fersen im Qiyām 
vier Fingerbreit auseinander zu halten und in der Rukūʿ, in der 
Qawma (Aufrichten nach der Rukūʿ) und in der Sadschda ge-
schlossen zu halten. 

Es ist makrūh, den Saum von der Beinkleidung hochzuziehen, 
während man zur Sadschda geht, oder vor dem Gebet den Saum 
hochzukrempeln und so das Gebet zu beginnen. Es ist makrūh, mit 
hochgerafften, hochgekrempelten und kurzen Ärmeln oder Ho-
senbeinen das Gebet zu verrichten. Es ist makrūh, das Gebet bar-
häuptig zu verrichten, sei es aus Faulheit oder weil man nicht an 
die Wichtigkeit denkt, das Gebet mit bedecktem Haupt zu verrich-
ten. Das Gebet an sich nicht ernst zu nehmen, ist wiederum Kufr. 
Es ist ebenfalls makrūh, das Gebet mit verschmutzter Kleidung 
oder in Arbeitskleidung zu verrichten. 

5. QAʿDA AKHĪRA (LETZTES SITZEN): Es ist fard, dass 
man während der letzten Rakʿa so lange sitzt, wie es braucht, um 

– 111 –



die „Tahiyyāt“ zu sprechen. Während dieses Sitzens macht man 
keine Zeichen mit den Fingern. Männer legen in dieser Position 
den linken Fuß flach auf den Boden, wobei die Zehen nach rechts 
zeigen, und setzen sich auf diesen Fuß. Der rechte Fuß wird auf-
recht auf den Boden gelegt. Dabei berühren die Zehen den Boden 
und sind leicht in Richtung Kibla gekrümmt. Auf diese Art zu sit-
zen, ist sunna. 

Die Frauen setzen sich auf das Gesäß. Die Oberschenkel sind 
dabei beieinander. Der rechte Fuß wird flach liegend nach rechts 
ausgestreckt. Der linke Fuß bleibt unter den Schenkeln flach auf 
dem Boden, wobei die Zehen nach rechts zeigen. 

WIE VERRICHTET MAN DAS GEBET? 
Das Gebet eines Mannes, der alleine betet 

Das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets z. B. wird folgendermaßen 
verrichtet: 

1. Man wendet sich im Stehen in Richtung Kibla. Die Füße sind 
dabei etwa vier Fingerbreit auseinander und stehen parallel zuei-
nander. Man hebt die Hände zu den Ohren, wobei die Daumen die 
Ohrläppchen berühren und die Innenflächen der Hände zur Kibla 
gewandt sind. Nachdem man im Herzen wie folgt: „Ich fasse die 
Absicht, das Sunna-Gebet des heutigen Fadschr-Gebets für das 
Wohlgefallen Allahs zu verrichten, und bin zur Kibla gewandt“, 
die Absicht gefasst hat, sagt man „Allāhu akbar“ und legt die 
Hände unter dem Bauchnabel zusammen, wobei die rechte Hand 
die linke umgreift. 

2. Man heftet den Blick auf die Stelle, wo man etwa während 
der Sadschda den Kopf auf den Boden legen wird, und spricht: a) 
Die Duā „Subhānaka“; b) die „Taʿawwudh“ („Aʿūdhu billāhi mi-
nasch-schaytānir-radschīm“) und die „Basmala“ („Bismillāhir-
rahmānir-rahīm“) und rezitiert anschließend die „Fātiha“; c) Nach 
der Fātiha wird ohne Basmala eine weitere Sure (z. B. die Sure al-
Fīl) rezitiert.[1] 

3. Nach der zusätzlichen Rezitation sagt man „Allāhu akbar“ 
und beugt sich zur Rukūʿ. Die Hände werden auf die Kniescheiben 
gelegt, der Rücken gerade ausgerichtet, der Blick auf die Füße fi-
xiert und dann dreimal „Subhāna rabbiyal-azīm“ gesagt. Es ist 

[1] Gemäß der schafiitischen Rechtsschule wird zwischen der Fātiha und der zu-
sätzlichen Sure die Basmala gesprochen.

– 112 –



auch möglich, dies fünf- oder siebenmal zu sprechen. 
4. Dann richtet man sich auf und spricht währenddessen „Sa-

miʿallāhu liman hamidah“, wobei die Augen wieder auf den Platz 
der Sadschda fixiert werden. Dabei zieht man seine Hosenbeine 
nicht hoch. Wenn man wieder ganz aufrecht steht, spricht man 
„Rabbanā lakal-hamd“. [Dieses aufrechte Stehen wird „Qawma“ 
genannt.] 

5. Dann, ohne lange im Stehen zu verweilen, sagt man „Allāhu 
akbar“ und geht zur Sadschda über. a) Wenn man zur Sadschda 
geht, legt man der Reihe nach das rechte Knie, dann das linke, 
dann die rechte Hand und dann die linke und dann die Nase und 
schließlich die Stirn auf den Boden. b) In der Sadschda werden die 
Zehen beider Füße in Richtung Kibla gebeugt. c) Der Kopf wird 
zwischen den Händen platziert. d) Die Finger der Hände werden 
dabei geschlossen. e) Die Innenflächen der Hände werden flach 
auf den Boden gepresst, die Ellbogen aber nicht. f) In dieser Posi-
tion spricht man mindestens dreimal „Subhāna rabbiyal-aʿlā“. 

6. Dann sagt man „Allāhu akbar“, wendet den linken Fuß und 
legt ihn flach auf den Boden, die Zehen des rechten Fußes bleiben 
in Richtung Kibla gebeugt und man nimmt eine auf den Schenkeln 
sitzende Position ein. Dabei werden die Innenflächen der Hände 
auf die Knie gelegt und die Finger natürlich belassen. 

7. Ohne lange in der Sitzposition zu verweilen, sagt man 
„Allāhu akbar“ und geht zu einer weiteren Sadschda über. [Dieses 
Sitzen zwischen den beiden Niederwerfungen wird „Dschalsa“ ge-
nannt.] 

8. Auch in der zweiten Sadschda spricht man mindestens drei-
mal „Subhāna rabbiyal-aʿlā“, danach sagt man „Allāhu akbar“ 
und richtet sich dann auf. Während dieses Aufrichtens drückt man 
sich nicht mit den Händen vom Boden ab und bewegt die Füße 
nicht von ihrem Platz. Bei diesem Aufrichten aus der Sadschda 
wird zuerst die Stirn, dann die Nase, dann die linke Hand, dann die 
rechte, dann das linke Knie und dann das rechte vom Boden geho-
ben. 

9. Dann, wieder im Stehen, wird die Basmala gesprochen und 
dann die „Fātiha“ und eine weitere Sure rezitiert. Danach sagt 
man „Allāhu akbar“ und verbeugt sich zur Rukūʿ. 

10. Diese zweite Gebetseinheit (Rakʿa) wird genauso verrichtet 
wie die erste Gebetseinheit, außer dass man nach dem Takbīr nach 
der zweiten Sadschda nicht aufsteht, sondern sich auf die Schenkel 
setzt. 

– 113 –



a) In diesem Sitzen spricht man die „Tahiyyāt“, die Duā 
„Allāhumma salli“ und die Duā „Allāhumma bārik“ sowie die 
Duā, die mit „Rabbanā ātinā“ beginnt. Dann grüßt man zuerst 
nach rechts und dann nach links, indem man jeweils „As-salāmu 
alaykum wa-rahmatullāh“ sagt. 

b) Nach dem Salām-Gruß sagt man „Allāhumma antas-salāmu 
wa-minkas-salām, tabārakta yā dhal-dschalāli wal-ikrām“ und er-
hebt sich, ohne irgendetwas zu sprechen, um das Fard-Gebet des 
Fadschr-Gebets zu verrichten. Das Sprechen zwischen Sunna- und 
Fard-Gebeten macht das Gebet zwar nicht ungültig, vermindert 
aber die Belohnung dafür. 

Nach dem Fard-Gebet spricht man dreimal vollständig die Bit-
te um Vergebung (Duā des Istighfār). Hiernach rezitiert man die 
„Āyat al-Kursī“, dann sagt man 33 Mal „Subhānallāh“, 33 Mal 
„Alhamdulillāh“, 33 Mal „Allāhu akbar“ und einmal „Lā ilāha il-
lallāhu wahdahū lā scharīka lah, lahul-mulku wa-lahul-hamdu, wa-
huwa alā kulli schayʾin qadīr.“ [Diese Sachen nach dem Fard-Ge-
bet sollten leise gesprochen werden. Es ist eine Bidʿa, sie laut zu 
sprechen.] Danach spricht man beliebige Bittgebete. Dabei erhe-
ben die Männer die Arme bis zur Brusthöhe, ohne dass dabei die 
Arme an den Ellbogen nach innen gebeugt werden. Man hält die 
Hände geöffnet und wendet ihre Innenflächen zum Himmel. Denn 
so, wie die Kibla des Gebets die Kaaba ist, so ist die Kibla der Bitt-
gebete der Himmel. Nach der Duā ist es mustahabb, 11 Mal die 
Sure „al-Ikhlās“ zu rezitieren, gefolgt von den beiden Schutzsuren 
(Suren al-Falaq und an-Nās), wobei man jedes Mal zu Beginn die 
Basmala spricht, und dann 67 Mal „Astaghfirullāh“ zu sagen. 
Schließlich rezitiert man den Vers „Subhāna Rabbika...“ und 
streicht mit den Händen über das Gesicht. 

In Sunna- und Fard-Gebeten, die vier Gebetseinheiten haben, 
spricht man am Ende der zweiten Gebetseinheit nur die „Ta-
hiyyāt“ und erhebt sich dann zur nächsten Gebetseinheit. In Sun-
na-Gebeten mit vier Gebetseinheiten rezitiert man auch in der 
dritten und vierten Gebetseinheit nach der Fātiha zusätzlich eine 
Sure. In Fard-Gebeten mit vier Gebetseinheiten rezitiert man in 
der dritten und vierten Gebetseinheit nur die Fātiha. So verfährt 
man auch im Fard-Gebet des Maghrib-Gebets, d. h. man rezitiert 
in der dritten Gebetseinheit keine zusätzliche Sure. Im Witr-Ge-
bet rezitiert man in allen Gebetseinheiten nach der Fātiha zusätz-
lich eine Sure und spricht dann in der dritten Gebetseinheit nach 
der Sure den Takbīr und hebt dabei die Hände zu den Ohren und 
spricht dann die „Qunūt“-Bittgebete. Die Sunna-Gebete vor dem 

– 114 –



Asr- und Ischā-Gebet, die eine Sunna ghayr muʾakkada sind, wer-
den genauso verrichtet wie die anderen Sunna-Gebete mit vier 
Gebetseinheiten, außer dass man im Sitzen am Ende der zweiten 
Gebetseinheit nach der Tahiyyāt auch die Duā „Allāhumma salli“ 
und die Duā „Allāhumma bārik“ spricht. 

 
Das Gebet einer Frau, die alleine betet 

Das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets z. B. wird folgendermaßen 
verrichtet: 

1. Sie bedeckt sich von Kopf bis Fuß derart, dass die Form ihres 
Körpers nicht erkennbar ist. Nur die Hände und das Gesicht blei-
ben unbedeckt. Die Rezitation von Suren und das Sprechen von 
Bittgebeten ist genauso, wie im Fall des alleinbetenden Mannes 
beschrieben wurde. Bei den folgenden Sachen handelt sie anders: 
a) Sie hebt die Hände nicht bis zu den Ohren, sondern nur auf 
Schulterhöhe und fasst die Absicht, spricht den Takbīr und plat-
ziert dann die Hände auf der Brust, die rechte Hand auf die linke 
gelegt, und beginnt das Gebet. b) In der Rukūʿ verbeugt sie sich 
nicht ganz waagerecht wie die Männer, sondern nur leicht. c) In 
der Sadschda legt sie auch die Ellbogen auf den Boden. d) Im Ta-
schahhud sitzt sie auf den Oberschenkeln. D. h., dass der rechte 
und der linke Fuß nach rechts ausgestreckt werden und man auf 
dem linken Oberschenkel sitzt. 

Die einfachste Art für Frauen, sich beim Gebet richtig zu bede-
cken, ist, dass sie ein weites Kopftuch anlegen, das soweit herab 
reicht, dass auch die Hände bedeckt werden, und einen weiten 
Rock anziehen, der soweit herab reicht, dass die Füße bedeckt 
werden. 

 
DIE WĀDSCHIB-HANDLUNGEN BEIM GEBET 

Die Wādschib-Handlungen beim Gebet sind folgende: 
1. Die Sure al-Fātiha rezitieren. 
2. Nach der Fātiha eine Sure oder mindestens drei kurze Verse 

rezitieren. 
3. Die Fātiha vor dieser zusätzlichen Sure rezitieren. 
4. Sowohl die Fātiha als auch die zusätzliche Sure in der ersten 

und zweiten Gebetseinheit aller Fard-Gebete und in allen Gebets-
einheiten der Wādschib- und Sunna-Gebete rezitieren. 

5. Die Niederwerfungen unmittelbar aufeinanderfolgend ver-

– 115 –



richten. 
6. Am Ende der zweiten Gebetseinheit von Gebeten mit drei 

oder vier Gebetseinheiten für die Dauer des Taschahhud sitzen, 
d.h. für die Dauer, die es braucht, um die Tahiyyāt zu sprechen. 
Das letzte Sitzen ist eine Fard. 

7. Am Ende der zweiten Gebetseinheit nicht länger sitzen als 
die Dauer des Taschahhud. 

8. In der Sadschda die Nase mit der Stirn zusammen auf den 
Boden legen. 

9. Im letzten Sitzen die Tahiyyāt sprechen. 
10. Auf die Taʿdīl al-Arkān [also das stille Verharren in einer 

jeweiligen Position für die Dauer, in der einmal ‚Subhānallāh‘ ge-
sagt werden kann] achten. 

11. Am Ende des Gebets „As-salāmu alaykum wa-rahma-
tullāh“ sagen. 

12. Zum Ende der dritten Gebetseinheit des Witr-Gebets die 
Duā „Qunūt“ sprechen. 

13. Bei den Festgebeten die zusätzlichen Takbīre sprechen. 
14. Dass der Imam in den Fadschr-, Freitags-, Fest-, Tarāwīh- 

und Witr-Gebeten sowie in den ersten beiden Gebetseinheiten des 
Maghrib- und Ischā-Gebets laut rezitiert. 

15. Dass der Imam und der Alleinbetende in den Fard-Gebe-
ten des Zuhr- und Asr-Gebets und in der dritten Gebetseinheit 
des Maghrib-Gebets und in der dritten und vierten Gebetseinheit 
des Ischā-Gebets leise rezitieren. An Stellen, wo es für den Imam 
wādschib ist, dass er laut rezitiert, kann der Alleinbetende laut 
oder leise rezitieren. Beides ist dschāʾiz. 

Ein weiteres Wādschib im Zusammenhang mit dem Gebet ist, 
beginnend mit dem Fadschr-Gebet am Vortag des Opferfestes bis 
zum Asr-Gebet am vierten Festtag (insgesamt 23 Zeiten), nach 
den Fard-Gebeten den „Taschrīq-Takbīr“ zu sprechen. 

DIE SADSCHDAT AS-SAHW (Vergesslichkeitsniederwer-
fung): Wenn jemand im Gebet eine Fard absichtlich oder aus Ver-
gesslichkeit auslässt, wird sein Gebet ungültig. Wenn er ein 
Wādschib aus Vergesslichkeit auslässt, wird sein Gebet nicht un-
gültig, doch er muss die Vergesslichkeitsniederwerfung verrichten. 
Wenn man die Vergesslichkeitsniederwerfung bewusst unterlässt 
oder eine der Wādschib-Handlungen des Gebets absichtlich aus-
lässt, wird es wādschib, das entsprechende Gebet zu wiederholen. 
Wenn man dies nicht tut, dann ist das eine Sünde. Für die Unter-

– 116 –



lassung von Sunna-Handlungen ist jedoch keine Vergesslichkeits-
niederwerfung nötig. Die Vergesslichkeitsniederwerfung wird 
vollzogen, wenn eine Fard im Gebet verspätet gemacht wird oder 
ein Wādschib im Gebet verspätet gemacht oder ausgelassen wird. 

Wenn innerhalb des Gebets mehrere Gründe auftreten, die ei-
ne Vergesslichkeitsniederwerfung erfordern, reicht es aus, die 
Vergesslichkeitsniederwerfung einmal zu verrichten. Wenn der 
Imam Fehler macht und diese mit der Vergesslichkeitsniederwer-
fung korrigiert, müssen die ihm im Gebet Folgenden diese Ver-
gesslichkeitsniederwerfung mit ihm machen. Jemand, der hinter 
einem Imam betet und im Gebet Fehler begeht, nimmt dafür nicht 
alleine die Vergesslichkeitsniederwerfung vor. 

Um diese Vergesslichkeitsniederwerfung durchzuführen, wird, 
nachdem im letzten Sitzen die Tahiyyāt verlesen wurde, zur rech-
ten Seite der Salām-Gruß gegeben, dann werden zwei Niederwer-
fungen, wie auch sonst im Gebet üblich, gemacht, danach setzt 
man sich hin, dann wird erneut die „Tahiyyāt“ gesprochen und an-
schließend die Duā „Allāhumma salli“, die Duā „Allāhumma 
bārik“ und die Duā „Rabbanā ātinā“ gesprochen und anschlie-
ßend das Gebet beendet. Man kann auch den Salām-Gruß zu bei-
den Seiten sprechen oder gleich zur Sadschda übergehen, ohne ei-
nen Salām-Gruß zu sprechen. 

Umstände, die die Vergesslichkeitsniederwerfung erfordern: 
Aufstehen, wo man hätte sitzen sollen. Sitzen, wo man hätte 

aufstehen sollen. Leise rezitieren, wo man hätte laut rezitieren sol-
len. Laut rezitieren, wo man hätte leise rezitieren sollen. Den ed-
len Koran an Stellen rezitieren, wo eine Duā gesprochen werden 
sollte. An Stellen, wo der edle Koran rezitiert werden soll, eine 
Duā sprechen. So z. B., wenn man anstelle der Fātiha die Tahiyyāt 
spricht oder anstelle der Tahiyyāt die Fātiha. Im ersten Fall wurde 
die Fātiha ausgelassen. Den abschließenden Salām-Gruß spre-
chen, bevor das Gebet vollständig verrichtet wurde. Die zusätzli-
che Rezitation nach der Fātiha nicht in den ersten beiden Gebets-
einheiten der Fard-Gebete, sondern in den letzten beiden machen. 
In den ersten beiden Gebetseinheiten nach der Fātiha die zusätz-
liche Rezitation auslassen. Das Unterlassen der zusätzlichen 
Takbīre bei den Festgebeten. Das Unterlassen der Duā „Qunūt“ 
im Witr-Gebet. 

DIE SADSCHDAT AT-TILĀWA (Rezitationsniederwerfung): 
Es gibt im edlen Koran an 14 Stellen Verse, die eine Sadschda er-

– 117 –



fordern. Es ist wādschib, dass derjenige, der einen von diesen rezi-
tiert oder hört, eine einzelne Sadschda macht, auch wenn er die 
Bedeutung nicht kennt. Wer solche Verse jedoch schreibt oder sie 
Silbe für Silbe spricht, macht diese Sadschda nicht. 

Es ist nicht wādschib, die Sadschda zu verrichten, wenn man in 
Berg- oder Wüstenlandschaften oder in anderen Umgebungen das 
Echo solcher Rezitation vernimmt oder z. B. von einem Vogel, der 
Laute nachmacht, hört. Die Sadschda wird nur dann wādschib, 
wenn man die menschliche Stimme unmittelbar vernimmt. Es wur-
de vorhergehend erklärt, dass Laute, die aus Lautsprechern und 
Wiedergabegeräten klingen, keine menschliche Stimme sind, son-
dern nur Klänge aus Geräten, die der menschlichen Stimme äh-
neln. Aus diesem Grund ist es für jemanden, der die Sadschda er-
fordernden Verse in Medien und über Wiedergabegeräte hört, 
nicht wādschib, die Sadschda für diese zu machen. 

Um die Rezitationsniederwerfung zu verrichten, muss man im 
Zustand der Gebetswaschung sein. Man stellt sich in Richtung Ki-
bla gewandt hin und sagt „Allāhu akbar“, ohne jedoch die Hände 
dabei zu erheben, und geht dann zur Sadschda auf den Boden und 
sagt in dieser Position dreimal „Subhāna rabbiyal-aʿlā“. Dann 
spricht man erneut den Takbīr, erhebt sich aus der Sadschda und 
damit ist die Rezitationsniederwerfung beendet. Man muss vor ih-
rer Verrichtung die Absicht fassen. Ohne Absicht ist diese 
Sadschda nicht gültig. 

Wenn solche Verse im Gebet rezitiert werden, macht man so-
fort eine zusätzliche Rukūʿ bzw. eine zusätzliche Sadschda und er-
hebt sich wieder in den Qiyām und setzt dann die Rezitation zu-
sätzlicher Verse fort. Wenn man nach den Stellen, die eine 
Sadschda erfordern, noch zwei, drei Verse rezitiert und sich dann 
erst zur Rukūʿ des Gebets verbeugt und dabei die Absicht für die 
Rezitationsniederwerfung fasst, gelten die Rukūʿ oder Niederwer-
fungen des Gebets als Rezitationsniederwerfung. Jemand, der mit 
dem Imam betet, folgt dem Imam, wenn dieser eine entsprechende 
Stelle rezitiert, und macht mit ihm die zusätzliche Rukūʿ und zwei 
Niederwerfungen, selbst wenn er die Rezitation des Imams nicht 
gehört hat. Die mit dem Imam betende Gemeinschaft muss in der 
Rukūʿ die Absicht dafür fassen. Die Rezitationsniederwerfung 
kann auch auf einen späteren Zeitpunkt nach dem Gebet aufge-
schoben werden. 

DIE SADSCHDAT ASCH-SCHUKR (Dankbarkeitsniederwer-
fung): Sie wird genauso verrichtet wie die Rezitationsniederwer-

– 118 –



fung. Es ist mustahabb, dass jemand, dem eine Gabe (Niʿma) von 
Allah, dem Erhabenen, zukommt oder der von einer Sorge oder 
Kummer befreit wird, eine Dankbarkeitsniederwerfung für Allah, 
den Erhabenen, macht. In der Sadschda sagt man zuerst „Alham-
dulillāh“ und spricht danach die Tasbīhāt der Sadschda. Es ist je-
doch makrūh, unmittelbar nach einem Gebet Sadschda zu ma-
chen. 

Wer im Gebet nicht auf die Taʿdīl al-Arkān achtet, schadet da-
mit allen Geschöpfen. Denn es heißt, dass durch solche Sünde die-
ser Person der Regen ausbleibt und keine Ernten gedeihen oder es 
unzeitig regnet und dies dann Schaden statt Nutzen verursacht. 

DIE SUNNA-HANDLUNGEN BEIM GEBET 

1. Beim Eröffnungs-Takbīr die Hände zu den Ohren heben. 
2. Dabei die Innenflächen der Hände in Richtung Kibla wen-

den. 
3. Nach dem Eröffnungs-Takbīr die Hände aufeinander legen. 
4. Die rechte Hand auf die linke platzieren. 
5. Dass Männer hierbei die Hände unter dem Bauchnabel und 

Frauen auf der Brust platzieren. 
6. Im Anschluss an den Eröffnungs-Takbīr die Duā „Subhāna-

ka“ lesen. 
7. Dass der Imam und der Alleinbetende die „Taʿawwudh“ 

(„Aʿūdhu billāhi minasch-schaytānir-radschīm“) sprechen. 
8. Die „Basmala“ („Bismillāhir-rahmānir-rahīm“) sprechen. 
9. In der Rukūʿ dreimal „Subhāna rabbiyal-azīm“ sagen. 
10. In jeder Sadschda dreimal „Subhāna rabbiyal-aʿlā“ sagen. 
11. Das Sprechen der Duā „Allāhumma salli“ und der Duā 

„Allāhumma bārik“ beim letzten Sitzen. 
12. Beim Salām-Gruß zu beiden Seiten schauen. 
13. Dass der Imam in allen Gebeten außer den Freitags- und 

Festgebeten die Rezitation in der ersten Rakʿa doppelt so lang 
macht, wie er in der zweiten rezitieren wird. 

14. Dass der Imam und der Alleinbetende beim Aufrichten aus 
der Rukūʿ „Samiʿallāhu liman hamidah“ sagen. 

15. Wenn man sich von der Rukūʿ erhoben hat, „Rabbanā la-
kal-hamd“ sagen. 

16. In der Sadschda die Zehen beugen und in Richtung Kibla 

– 119 –



ausrichten. 
17. Wenn man in die Verbeugung und die Niederwerfungen 

geht und sich wieder aus diesen Positionen aufrichtet, „Allāhu ak-
bar“ sagen. 

18. Das Platzieren der Hände und Knie auf dem Boden. 
19. Die Fersen im Qiyām etwa vier Fingerbreit auseinander 

halten und in der Rukūʿ, der Qawma (dem Aufrichten nach der 
Rukūʿ) und in der Sadschda beieinander halten. 

20. Nach der Fātiha „Āmīn“ sagen; vor dem Rukūʿ den Takbīr 
sprechen; in der Rukūʿ die Hände mit leicht gespreizten Fingern 
auf die Kniescheiben platzieren; vor der Sadschda den Takbīr 
sprechen; im Sitzen den linken Fuß flach auf den Boden legen und 
den rechten Fuß aufrecht halten; zwischen den beiden Niederwer-
fungen sitzen. 

Im Maghrib-Gebet werden kurze Suren rezitiert. Im Fadschr-
Gebet wird, verglichen mit der Rezitation in der zweiten Rakʿa, in 
der ersten Rakʿa länger rezitiert. Wer einem Imam folgt, rezitiert 
selber die Fātiha und die zusätzliche Sure nicht. Er spricht aber die 
Duā „Subhānaka“, die Takbīre sowie die „Tahiyyāt“ und die „Sa-
lawāt“ („Allāhumma salli“ und „Allāhumma bārik“). 

 
DIE MUSTAHABB-HANDLUNGEN BEIM GEBET 

1. Während des Qiyām im Gebet auf den Platz schauen, wo 
man in etwa die Sadschda verrichtet. 

2. In der Rukūʿ auf die Füße schauen. 
3. In der Sadschda auf die Nasenspitze schauen. 
4. Während des Sitzens für die Tahiyyāt auf die Knie schauen. 
5. Die zusätzliche Rezitation (Anzahl der Verse) nach der Fāti-

ha in Fadschr- und Zuhr-Gebeten lang und in Maghrib-Gebeten 
kurz machen. 

6. Wenn man einem Imam folgt, die Takbīre leise sprechen. 
7. In der Rukūʿ die Finger leicht spreizen und auf die Knie le-

gen. 
8. In der Rukūʿ den Kopf und den Nacken zusammen horizon-

tal ausrichten. 
9. Wenn man zur Sadschda geht, erst das rechte, dann das linke 

Knie auf den Boden legen. 
10. Bei der Sadschda den Kopf zwischen den Händen platzie-

ren. 

– 120 –



11. Bei der Sadschda zuerst die Nase, dann die Stirn auf den 
Boden legen. 

12. Wenn man im Gebet gähnen muss, dabei den Mund mit 
dem Rücken der Hand bedecken. 

13. Dass Männer während der Sadschda die Ellbogen vom Bo-
den abgehoben halten. Frauen jedoch legen die Ellbogen auf den 
Boden. 

14. Dass Männer während der Sadschda die Arme und Beine 
nicht an den Bauch pressen, sondern davon getrennt halten. 

15. In der Rukūʿ und in der Sadschda solange verweilen, wie es 
braucht, um die Tasbīhāt jeweils dreimal zu sprechen. 

16. Beim Aufrichten aus der Sadschda die Hände erst nach 
dem Kopf vom Boden heben. 

17. Dann, beim Aufrichten in den Qiyām nach der zweiten 
Sadschda, die Knie erst nach den Händen vom Boden heben. 

18. Während der Tahiyyāt die Hände, mit den Fingern in Rich-
tung Kibla ausgerichtet, flach, gestreckt und stillhaltend auf die 
Oberschenkel legen. 

19. Zum Schluss des Gebets, während man nach rechts und 
links schauend den Salām-Gruß spricht, auch den Kopf in die je-
weilige Richtung wenden und 

20. dabei auf die Schulterspitzen schauen. 
 
DIE MAKRŪH-HANDLUNGEN BEIM GEBET 

1. Ein Kleidungsstück nicht anziehen, sondern nur über die 
Schultern legen und so das Gebet verrichten. 

2. Während des Übergangs zur Sadschda den Saum von Klei-
dungsstücken oder die Hosenbeine hochziehen. 

3. Das Gebet beginnen, während die Ärmel oder Hosenbeine 
eines Kleidungsstücks hochgezogen oder hochgekrempelt sind. 

4. Unnötige, unnütze Bewegungen machen. 
5. Das Gebet in Arbeitskleidung oder in Kleidung, mit der man 

sich nicht vor erwachsenen Menschen sehen lassen würde, verrich-
ten. 

6. Etwas im Mund haben, das die Rezitation nicht behindert. 
Wenn es jedoch die Rezitation verhindert, wird dadurch das Ge-
bet ungültig. 

7. Das Gebet barhäuptig verrichten. 

– 121 –



8. Das Gebet beginnen, während das Bedürfnis, zu urinieren, 
oder des Stuhlgangs besteht oder wenn Blähungen drückend sind. 

9. Innerhalb des Gebets Stein und Erde vom Platz der 
Sadschda mit der Hand entfernen. 

10. Beim Ansetzen zum Gebet oder im Gebet mit den Fingern 
knacken. 

11. Im Gebet die Hand auf die Flanke platzieren. 
12. Den Kopf und das Gesicht im Gebet in eine Richtung wen-

den oder den Blick herumschweifen lassen. Wenn man die Brust 
in eine andere Richtung als die Kibla wendet, wird das Gebet un-
gültig. 

13. Während des Taschahhud wie ein Hund sitzen. 
14. Dass Männer während der Sadschda die Arme flach auf den 

Boden legen. 
15. Das Gebet gegenüber Menschen verrichten, deren Gesicht 

einem zugewandt ist, oder gegenüber Rücken von Leuten, die sich 
laut unterhalten. 

16. Den Salām-Gruß von jemandem mit Hand- oder Kopfbe-
wegungen erwidern. 

17. Das Gähnen ist sowohl während des Gebets als auch außer-
halb des Gebets makrūh. 

18. Im Gebet die Augen schließen. 
19. Dass der Imam das Gebet innerhalb der Gebetsnische 

(Mihrab) verrichtet. 
20. Dass der Imam als einziger einen halben Meter höher als 

die hinter ihm Betenden steht. Dies ist makrūh tanzīhan. 
21. Ebenso ist es makrūh tanzīhan, dass er als einziger niedriger 

als die ihm Folgenden steht. 
22. Sich in eine hintere Gebetsreihe stellen, während es noch 

freie Stellen in vorderen Reihen gibt, und während es keine freien 
Stellen in der Reihe gibt, sich allein hinter die Reihe stellen. 

23. Das Gebet in Kleidung verrichten, auf der sich Bilder von 
Lebewesen befinden. 

24. Es ist auch makrūh, dass sich Bilder von Lebewesen über 
dem Haupt, vor, rechts oder links von einem Betenden auf Wän-
den oder an aufgehängten Tüchern oder Papier befinden. Das Bild 
eines Kreuzes gilt wie Bilder von Lebewesen. 

25. Das Gebet gegenüber einem flammenden Feuer verrichten. 
26. Im Gebet die rezitierten Verse oder Tasbīhāt mit den Fin-

– 122 –



gern abzählen. 
27. Von Kopf bis Fuß in ein einziges Tuch eingewickelt das Ge-

bet verrichten. 
28. Einen Turban um den unbedeckten Kopf wickeln und da-

her mit oben bloßem Haupt das Gebet verrichten. 
29. Das Gebet verrichten, während Mund und Nase bedeckt 

sind. 
30. Ohne Entschuldigung den Hals von Schleim befreien. 
31. Die Hände ein- oder zweimal bewegen. 
32. Eine der Sunna-Handlungen des Gebets unterlassen. 
33. Mit seinem Kind in den Armen das Gebet beginnen, ohne 

dass dafür eine zwingende Notwendigkeit vorliegt. 
34. Das Gebet in Anwesenheit von Dingen verrichten, die das 

Herz beschäftigen und die andächtige Ehrfurcht (Khuschūʿ) im 
Gebet verhindern, z. B. während Musik gespielt wird, oder wo ein 
Essen, das man zu essen wünscht, serviert bereit liegt. 

35. Während des Verrichtens eines Fard-Gebets ohne Ent-
schuldigung sich an eine Wand oder einen Pfeiler lehnen. 

36. Beim Verbeugen zur Rukūʿ und beim Wiederaufrichten aus 
der Rukūʿ die Hände wie beim Eröffnungs-Takbīr zu den Ohren 
heben. 

37. Das Beenden der im Qiyām zu verlesenden Rezitation erst 
in der Rukūʿ. 

38. Für die Rukūʿ und Sadschda den Kopf vor dem Imam ver-
beugen bzw. auf den Boden legen oder erheben. 

39. Das Gebet an Orten verrichten, wo der Verdacht besteht, 
dass dort Unreinheiten vorhanden sind. 

40. Das Gebet direkt auf ein Grab gewandt verrichten. 
41. Während des Taschahhud anders sitzen, als es dabei Sunna 

ist. 
42. In der zweiten Rakʿa drei Verse mehr verlesen als in der 

Rezitation der ersten Rakʿa. 
 

Makrūh-Handlungen außerhalb des Gebets 

1. Während der Verrichtung der Notdurft auf der Toilette oder 
an einem anderen Ort und während der Intimreinigung 
(Istindschā) die Vorder- oder Rückseite des Körpers in Richtung 
Kibla wenden. 

– 123 –



2. Die Notdurft zur Sonne oder zum Mond gewandt verrichten. 
3. Kleinere Kinder, während man ihnen bei der Notdurft be-

hilflich ist, in Richtung Kibla gewandt zu halten, ist für den Er-
wachsenen, der so handelt, makrūh. Ähnlich ist es für Erwachsene 
harām, dass sie Kinder Sachen tun lassen, deren Verrichtung für 
Erwachsene harām ist. 

4. Ohne Entschuldigung die Füße oder einen Fuß in Richtung 
Kibla ausstrecken. 

5. Die Füße in Richtung eines Mushaf oder islamischer Bücher 
ausstrecken. Wenn diese aber hoch oben liegen, ist es nicht mak-
rūh. 

 

DIE HANDLUNGEN, DIE DAS GEBET  
UNGÜLTIG MACHEN 

1. Ohne Notwendigkeit husten oder den Hals klären. 
2. Dass jemand, der im Gebet ist, jemandem, der niest und da-

rauf „Alhamdulillāh“ sagt, mit „Yarhamukallāh“ antwortet. 
3. Dass jemand, der ein Gebet alleine verrichtet, hört, dass der 

Imam einer Gruppe, die nahebei ein Gebet verrichtet, sich bei der 
Rezitation irrt und ihn daraufhin korrigiert. Wenn dann auch jener 
Imam der Ermahnung dieser Person folgt und entsprechend kor-
rigiert, wird auch sein Gebet ungültig. 

4. Wenn jemand im Gebet „Lā ilāha illallāh“ sagt und dies als 
Antwort auf etwas meint, das ihm gesagt oder er gefragt wurde, 
wird sein Gebet ungültig. Wenn man aber die Absicht hat, mitzu-
teilen, dann wird das Gebet nicht ungültig. 

5. Die Awra entblößen. 
6. Weinen aufgrund von Schmerzen oder eines anderen Kum-

mers. (Wenn jedoch das Paradies oder die Hölle in der Rezitation 
erwähnt werden und man als Folge des Bedenkens der Zustände 
darin weint, dann wird das Gebet nicht ungültig.) 

7. Dass man einem Salām-Gruß mit der Hand oder mit Worten 
antwortet. 

8. Wenn die Gesamtzahl der nachzuholenden Gebete nicht 
mehr als fünf beträgt und man sich im Gebet an diese erinnert. 

9. Wenn jemand während des Gebets eine derartige Bewegung 
macht, dass ein Beobachter denken würde, er sei nicht im Gebet, 
wird das Gebet dadurch ungültig. 

– 124 –



10. Während des Gebets etwas essen oder trinken. 
11. Im Gebet sprechen. 
12. Jemand anderen als den Imam, dem man folgt, bei der Ver-

richtung seines Gebets korrigieren. 
13. Im Gebet hörbar lachen. 
14. Im Gebet stöhnen oder seufzen. 
 

Sachen, die es mubāh machen, jede Art von Gebet  
zu unterbrechen 

1. Um eine Schlange zu töten. 
2. Um ein Tier, das davonläuft, wieder einzufangen. 
3. Um eine Herde vor einem Raubtier zu schützen. 
4. Um einen überkochenden Topf vom Feuer zu nehmen. 
5. Sofern es nicht dazu führt, dass die Gebetszeit abläuft oder 

man das Gebet in Gemeinschaft nicht wieder aufnehmen kann, ist 
es dschāʾiz, das Gebet zu unterbrechen, um eine Sache zu beseiti-
gen, die in einer anderen Rechtsschule das Gebet ungültig machen 
würde, wie z. B. zum Entfernen von Unreinheiten, die weniger als 
ein Dirham sind, oder weil man sich daran erinnert, dass man eine 
fremde Frau berührt hat, um die Gebetswaschung zu erneuern. 

6. Man unterbricht auch das Gebet, um sich aus dem Zustand 
drückender Notdurft oder Blähungen zu befreien. 

 

Sachen, die es fard machen, jede Art von Gebet  
zu unterbrechen 

1. Um jemandem, der um Hilfe ruft, zur Hilfe zu eilen; um ei-
nen Blinden davor zu bewahren, in einen Brunnen oder Ähnliches 
zu fallen; um Leute, die verbrennen oder ertrinken würden, zu ret-
ten; um einen Brand zu löschen. 

2. Wenn Eltern oder Großeltern jemanden, der im Gebet steht, 
zu sich rufen, ist es nicht wādschib, ein Fard-Gebet zu unterbre-
chen, sondern dschāʾiz, doch man sollte es in diesen Fällen nicht 
unterbrechen, wenn nicht wirklich eine Dringlichkeit vorliegt. 
Nāfila-Gebete (einschließlich Sunna-Gebete) werden jedoch un-
terbrochen. Wenn diese Personen jedoch ausdrücklich um Hilfe 
rufen, muss man auch ein Fard-Gebet unterbrechen. 

 

– 125 –



DAS GEBET IN GEMEINSCHAFT 

Eine Gemeinschaft (Dschamāʿa) zum Gebet wird dadurch ge-
bildet, dass einer von mindestens zwei Betenden als Imam (Vorbe-
ter) das Gebet leitet. Die Fard-Gebete der täglichen fünf Gebete 
in Gemeinschaft zu verrichten, ist für Männer eine Sunna. Die Ge-
meinschaft ist für die Freitags- und Festgebete eine Fard. In den 
ehrwürdigen Hadithen wird berichtet, dass Gebete, die in Ge-
meinschaft verrichtet werden, um ein Vielfaches höher belohnt 
werden. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ein in Gemein-
schaft verrichtetes Gebet wird, verglichen mit dem Gebet, das al-
leine verrichtet wird, 27 Mal höher belohnt.“ Er sagte auch: „Wer 
eine schöne Gebetswaschung vornimmt und sich in eine Moschee 
begibt, um dort in Gemeinschaft das Gebet zu verrichten, für den 
schreibt Allah, der Erhabene, für jeden seiner Schritte eine Beloh-
nung auf und löscht eine Sünde aus seinem Buch der Taten und er-
höht seinen Rang im Paradies um eine Stufe.“ 

Das Gebet, das in Gemeinschaft verrichtet wird, stellt die Ein-
heit und den Zusammenhalt zwischen den Muslimen her. Es stei-
gert die Liebe und die Verbundenheit der Muslime untereinander. 
Bei dieser Gelegenheit kommt die Gemeinschaft zusammen und 
man unterhält sich. Sodann wird einfacher klar, wer Sorgen und 
Kummer hat oder wer krank ist. Die Gemeinschaft ist das schönste 
Beispiel dafür, dass die Muslime wie ein Herz und eine Seele sind. 

Kranke, Gelähmte, Leute, denen ein Bein fehlt, oder Greise, 
die nicht zu laufen in der Lage sind, und Blinde müssen nicht un-
bedingt zum Gemeinschaftsgebet gehen. 

Der Leiter von Gebeten, die in Gemeinschaft verrichtet wer-
den, wird „Imam“ genannt. Für diese Aufgabe des Vorbetens 
(Imāma) und für die Bildung der Gemeinschaft, die dem Imam 
folgt, gibt es bestimmte Bedingungen. 

 
Die Bedingungen des Vorbetens 

Um als Imam (Vorbeter) das Gebet leiten zu können, muss je-
mand sechs Bedingungen erfüllen. Wenn jemand eine dieser sechs 
Bedingungen nicht erfüllt und dieser Umstand bekannt ist, ist das 
Gebet, das hinter ihm verrichtet wird, nicht gültig. 

1. Muslim sein. Wer nicht daran glaubt, dass Abū Bakr as-
Siddīq und Umar al-Fārūq, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, 
rechtmäßige Kalifen waren; wer nicht an die Himmelfahrt 
(Miʿrādsch) und die Strafe in den Gräbern glaubt, darf kein Gebet 

– 126 –



leiten. 
2. Die Geschlechtsreife erlangt haben. 
3. Klaren Verstandes sein. Betrunkene oder senile Personen 

dürfen kein Gebet leiten. 
4. Ein Mann sein. Eine Frau darf nicht das Gebet für Männer 

leiten. 
5. Ein Imam muss in der Lage sein, mindestens die Sure al-Fāti-

ha und zusätzlich mindestens einen Vers aus dem edlen Koran 
korrekt zu rezitieren. Jemand, der nicht mindestens einen zusätz-
lichen Vers auswendig kann oder selbst wenn er ihn auswendig 
kann, ihn nicht mit Tadschwīd, d. h. den Regeln der korrekten Re-
zitation folgend rezitieren kann, sondern lediglich in Form von 
melodischem Lesen rezitiert, darf kein Imam sein. 

6. Von Entschuldigungen frei sein. Jemand, der das Gebet als 
entschuldigte Person verrichtet, darf kein Imam für Personen oh-
ne Entschuldigungsgrund sein. 

Der Imam muss den edlen Koran gemäß den Regeln des 
Tadschwīd rezitieren. Eine „schöne Rezitation“ meint, „den Re-
geln des Tadschwīd entsprechend“ zu rezitieren. Das Gebet darf 
nicht hinter Imamen verrichtet werden, die die Bedingungen zur 
Gültigkeit des Gebets nicht ernst nehmen. Der Hadith „Betet hin-
ter jedem, sei er rechtschaffen oder nicht“ gilt nicht für Imame von 
Moscheen, sondern meint Emire oder Gouverneure, die das Frei-
tagsgebet leiten. 

Am würdigsten für das Vorbeten ist jene Person, die die Sunna 
[d. h. das religiöse Wissen] am besten kennt. Wenn mehrere Per-
sonen hierin gleich sind, wird derjenige, der den edlen Koran am 
besten rezitieren kann, als Imam ausgewählt. Wenn sie auch darin 
gleich sind, wird jener ausgewählt, dessen Gottesfurcht (Taqwā) 
stärker ist. Wenn sie auch darin gleich sind, wird derjenige vorge-
zogen, der älter ist. 

Das Vorbeten eines Sklaven, eines Beduinen, eines Sünders, 
eines Blinden oder eines unehelichen Kindes ist makrūh. Der 
Imam darf das Gebet nicht derart lang machen, dass die Gemein-
schaft, die ihm folgt, ermüdet und des Gebets überdrüssig wird. 

Es ist makrūh, dass Frauen unter sich das Gebet in Gemein-
schaft verrichten. 

Wenn der Imam mit nur einer Person eine Gemeinschaft bil-
det, dann stellt er den Mitbetenden an seine rechte Seite. Wenn 
zwei Mitbetende anwesend sind, dann stellt er sich vor sie. Es ist 
nicht dschāʾiz, dass Männer Frauen oder Kindern als Imam folgen. 

– 127 –



Die Gebetsreihen hinter dem Imam werden so gebildet, dass 
sich zuerst die Männer aufreihen, hinter diesen die Kinder und 
hinter diesen die Frauen. 

Wenn der Imam die Absicht gefasst hat, auch anwesende Frau-
en im Gebet zu leiten, und es befindet sich in demselben Gebet ei-
ne Frau auf gleicher Reihenhöhe wie ein Mann, wird das Gebet 
des Mannes ungültig. Wenn der Imam aber nicht die Absicht ge-
fasst hat, auch diese Frau im Gebet zu leiten, dann wird das Gebet 
des Mannes nicht ungültig. Jedoch ist dann das Gebet der Frau 
nicht gültig. Es ist dschāʾiz, dass jemand, der im Stehen betet, je-
mandem folgt, der das Gebet im Sitzen verrichtet. Wer ortsansäs-
sig (muqīm) ist, darf einem Reisenden (Musāfir) im Gebet folgen. 
Wer ein Fard-Gebet verrichtet, darf dabei nicht jemandem folgen, 
der ein Nāfila-Gebet verrichtet. Doch kann umgekehrt eine Per-
son, die ein Nāfila-Gebet verrichtet, jemandem folgen, der ein 
Fard-Gebet verrichtet. Wenn man hinter dem Imam ein Gebet 
verrichtet hat und dann erfährt, dass der Imam keine gültige Ge-
betswaschung hatte, wiederholt man das entsprechende Gebet. 

Es ist makrūh, in den Raghāʾib-, Barāʾa- und Qadr-Nächten 
Nāfila-Gebete in Gemeinschaft zu verrichten. 

Es ist makrūh tahrīman, dass der Imam die Rezitation und die 
Tasbīhāt im Fard-Gebet länger macht, als dies sunna ist, selbst 
wenn die Gemeinschaft dies so wünscht. 

Wer sich einem Imam nicht spätestens in der Rukūʿ anschließt, 
für den gilt, dass er die entsprechende Rakʿa nicht mit dem Imam 
verrichtet hat. Wer später kommt und den Imam bei der Rukūʿ 
auffindet, fasst die Absicht für das Gebet, spricht den Eröffnungs-
Takbīr im Stehen und verbeugt sich danach sofort zur Rukūʿ, um 
dem Imam Folge zu leisten. Wenn sich der Imam aus der Rukūʿ er-
hebt, bevor man sich ihm in der Rukūʿ anschließen konnte, gilt die 
Rakʿa als verpasst. 

Es ist makrūh tahrīman, sich vor dem Imam zur Rukūʿ zu ver-
beugen, zur Sadschda niederzugehen oder sich aus diesen Positio-
nen zu erheben. Es ist mustahabb, nach dem Verrichten eines 
Fard-Gebets die Gebetsreihen aufzulösen. 

Wenn ein Muslim alle seine fünf Gebete jeden Tag in Gemein-
schaft verrichtet, wird er eine Belohnung erhalten, als hätte er sie 
in Gemeinschaft zusammen mit allen Propheten, Friede sei mit ih-
nen, verrichtet. 

Diese außerordentlich große Belohnung für das Gebet, das in 
Gemeinschaft verrichtet wird, ist davon abhängig, dass das Gebet 

– 128 –



des Imams angenommen wird. 
Wenn jemand die Gemeinschaft ohne Entschuldigungsgrund 

dauerhaft meidet, wird er nicht den Duft des Paradieses verneh-
men. Jene, die ohne Entschuldigungsgrund die Gemeinschaft mei-
den, sind in allen vier großen Büchern als Verfluchte beschrieben. 

Daher sollte man sich anstrengen, die täglichen fünf Gebete in 
Gemeinschaft zu verrichten. Sollte Allah, der Erhabene, am Tag 
des Jüngsten Gerichts die sieben Erdstufen und die sieben Him-
melsstufen, den Arschul-aʿlā, den Kursī und die Schöpfung insge-
samt auf eine Waagschale legen und auf die andere die Belohnung 
für ein Gebet, dessen Bedingungen erfüllt wurden und das in Ge-
meinschaft verrichtet wurde, würde die Belohnung für das Gebet 
in Gemeinschaft schwerer wiegen. 

 

Damit die Gefolgschaft hinter einem Imam gültig ist, müssen 
zehn Bedingungen erfüllt werden: 

1. Vor Beginn des Gebets mit einem Imam muss der Mitbeten-
de vor dem Aussprechen seines Eröffnungs-Takbīr die Absicht 
fassen, dem Imam zu folgen. D. h. die Absicht: „Ich verrichte das 
Gebet dem bereitstehenden Imam folgend“, muss in seinem Her-
zen ausgedrückt werden. 

2. Damit das Gebet von Frauen, die sich in der Gemeinschaft 
befinden, hinter dem Imam gültig ist, muss der Imam die Absicht 
fassen, die anwesenden Frauen im Gebet zu leiten. Er muss eine 
solche Absicht jedoch nicht fassen, um Männer im Gebet zu leiten. 
Wenn er jedoch eine solche Absicht fasst, erlangt er auch die Be-
lohnung der Gemeinschaft. 

3. Die Fersen der Mitbetenden müssen hinter den Fersen des 
Imams sein. 

4. Sowohl der Imam als auch die Gemeinschaft müssen dassel-
be Fard-Gebet verrichten. 

5. Es darf zwischen dem Imam und einer Reihe von mitbeten-
den Männern keine Reihe von mitbetenden Frauen geben. 

6. Es darf sich zwischen dem Imam und der ersten Reihe von 
Mitbetenden kein so großer Fluss befinden, dass ihn ein Boot 
überqueren könnte, und kein so großer Weg, dass ihn ein Auto 
passieren könnte. 

7. Es dürfen sich zwischen Mitbetenden und dem Imam keine 
Wände befinden, die verhindern würden, dass man den Imam oder 

– 129 –



jemanden aus der Gemeinschaft sieht oder hört, da in ihnen keine 
Fenster oder dergleichen Öffnungen vorhanden sind. 

8. Es darf nicht sein, dass der Imam das Gebet auf einem Tier 
verrichtet und die Gemeinschaft auf dem Boden oder umgekehrt. 

9. Der Imam und die Gemeinschaft dürfen sich nicht auf zwei 
Schiffen befinden, die nicht beieinander anliegend vertaut oder 
verkettet sind. 

10. Es gibt zwei Überlieferungen darüber, wann das Gebet hin-
ter einem Imam, der einer anderen Rechtsschule als der eigenen 
folgt, gültig ist: Der erste Standpunkt besagt, dass der Mitbetende 
beim Imam nichts bemerken darf, was in seiner eigenen Rechts-
schule das Gebet ungültig machen würde. Der zweite Standpunkt 
besagt, dass dem Imam alle aus den anderen Rechtsschulen folgen 
können, wenn das Gebet des Imams gemäß seiner eigenen Rechts-
schule gültig ist. Nach dem zweiten Standpunkt ist es dschāʾiz, ei-
nem Imam zu folgen, der Zahnfüllungen oder -kronen hat. 

Wenn es nur eine einzige Person gibt, die dem Imam folgt, 
stellt sie sich dicht rechts neben den Imam. Es ist makrūh, dass sie 
sich zu seiner Linken stellt. Ebenso ist es makrūh, dass sie sich al-
leine hinter ihn stellt. Wenn sich die Fersen dieser Person nicht vor 
den Fersen des Imams befinden, wird ihr Gebet gültig. Wenn die 
Mitbetenden zwei oder mehr Personen sind, stellen sie sich hinter 
dem Imam auf. 

Während man dem Imam im Gebet folgt, verrichtet man das 
Gebet so, wie man es verrichtet, wenn man alleine ist, außer dass 
man im Stehen, gleich ob der Imam laut oder leise rezitiert, selber 
nichts rezitiert. [In der schafiitischen Rechtsschule rezitieren die 
Mitbetenden mit dem Imam die Fātiha, aber leise.] Man spricht le-
diglich zu Beginn der ersten Rakʿa die Duā „Subhānaka“. Wenn 
der Imam laut rezitiert und die Fātiha beendet, sprechen die Mit-
betenden darauf leise „Āmīn“. Dies sollten sie nicht mit lauter 
Stimme tun. Wenn sich der Imam aus der Rukūʿ erhebt, sagt er 
„Samiʿallāhu liman hamidah“ und die Mitbetenden sagen nur 
„Rabbanā lakal-hamd“. Anschließend sagen sie „Allāhu akbar“ 
und folgen dem Imam in die Sadschda. In der Rukūʿ, in der 
Sadschda und im Sitzen sprechen die Mitbetenden alles genauso, 
wie wenn sie alleine beten. 

Im Ramadan wird das Witr-Gebet in Gemeinschaft verrichtet. 
Zu anderen Zeiten wird es immer alleine verrichtet. 

 
 

– 130 –



Das Gebet des Masbūq 

Die hinter einem Imam Betenden sind 4 Arten. Diese werden 
Mudrik, Muqtadī, Masbūq und Lāhiq genannt. 

„Mudrik“ nennt man die Person, die mit dem Imam gemein-
sam den Eröffnungs-Takbīr macht. 

„Muqtadī“ nennt man die Person, die sich dem Imam an-
schließt, nachdem dieser bereits den Eröffnungs-Takbīr gespro-
chen hat, aber noch in der ersten Gebetseinheit (Rakʿa) ist. 

„Masbūq“ nennt man jemanden, der es nicht geschafft hat, sich 
dem Imam in der ersten Gebetseinheit anzuschließen. 

„Lāhiq“ nennt man die Person, die sich dem Imam zwar beim 
Eröffnungs-Takbīr anschließt, deren Gebetswaschung aber dann 
ungültig wird und die nach erneuerter Gebetswaschung sich wie-
der dem Imam anschließt. Diese Person verrichtet das Gebet, wie 
zuvor auch, ohne eigene Rezitation, aber mit den Tasbīhāt in der 
Rukūʿ und in der Sadschda. Solange diese Person nichts Weltliches 
spricht, gilt sie als hinter dem Imam, bis sie zurückkehrt. Wenn sie 
jedoch für die Erneuerung der Gebetswaschung die Moschee ver-
lassen muss, dann muss sie die Gebetswaschung am nächstmögli-
chen Ort vornehmen. Denn es wurde auch gesagt, dass ihr Gebet 
ungültig wird, wenn sie sich zu weit weg begibt. 

Der Masbūq, also jemand, der es nicht geschafft hat, sich dem 
Imam in der ersten Gebetseinheit anzuschließen, steht, nachdem 
der Imam seinen Salām-Gruß zu beiden Seiten gesprochen hat, 
auf und holt die Gebetseinheiten nach, die er verpasst hat. 

Dabei macht er die Rezitation so, als würde er die erste, zweite 
und dritte Gebetseinheit verrichten, je nachdem, wie viele Gebets-
einheiten er nachholt. Das Sitzen vollzieht er aber von hinten be-
ginnend, d. h., als würde er die vierte, dritte und schließlich die 
zweite Gebetseinheit verrichten. So verrichtet z. B. jemand, der 
sich der letzten Gebetseinheit des Ischā-Gebets anschließt, sein 
Gebet folgendermaßen: Nach dem Salām-Gruß des Imams steht 
er auf und rezitiert in der ersten und zweiten Gebetseinheit die 
Fātiha und die zusätzliche Sure. In der ersten Gebetseinheit sitzt 
er, in der zweiten nicht. 

 

 

– 131 –



Wenn der Imam fünf Sachen unterlässt, werden diese auch von 
der Gemeinschaft unterlassen: 

1. Wenn der Imam die Duā „Qunūt“ nicht spricht, dann tut das 
auch die Gemeinschaft nicht. 

2. Wenn der Imam bei den Festgebeten (Eid-Gebeten) die 
Takbīre nicht ruft, dann tut das auch die Gemeinschaft nicht. 

3. Wenn der Imam am Ende der zweiten Gebetseinheit von 
Gebeten mit vier Gebetseinheiten nicht sitzen bleibt, tut das auch 
die Gemeinschaft nicht. 

4. Wenn der Imam einen Vers rezitiert, der eine Rezitations-
niederwerfung erfordert, diese jedoch nicht verrichtet, dann tut 
das auch die Gemeinschaft nicht. 

5. Wenn der Imam die Vergesslichkeitsniederwerfung nicht 
verrichtet, dann tut das auch die Gemeinschaft nicht. 

Wenn der Imam vier Sachen hinzufügt, werden diese nicht von 
der Gemeinschaft befolgt: 

1. Wenn der Imam mehr als zwei Niederwerfungen in einer Ge-
betseinheit macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. 

2. Wenn der Imam mehr als drei Festgebets-Takbīre in einer 
Gebetseinheit macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. 

3. Wenn der Imam mehr als vier Takbīre in einem Totengebet 
macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. 

4. Wenn sich der Imam zu einer fünften Gebetseinheit erhebt, 
folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. Sie warten auf den Imam 
und geben mit ihm gemeinsam den Salām-Gruß. 

Wenn der Imam zehn Sachen unterlässt, werden diese von der  
Gemeinschaft dennoch durchgeführt: 

1. Das Heben der Hände beim Eröffnungs-Takbīr. 
2. Das Sprechen der Duā „Subhānaka“. 
3. Das Sprechen des Takbīr, während man in die Rukūʿ geht. 
4. Das Sprechen von Tasbīhāt in der Rukūʿ. 
5. Das Sprechen vom Takbīr, wenn man sich in die Niederwer-

fungen begibt und sich von diesen aufrichtet. 
6. Das Sprechen von Tasbīhāt in den Niederwerfungen. 

– 132 –



7. Wenn der Imam es unterlässt, „Samiʿallāhu liman hamidah“ 
zu sagen, sagen die Mitbetenden dennoch „Rabbanā lakal-hamd“. 

8. Das Sprechen der Tahiyyāt bis zum Ende. 
9. Den Salām-Gruß zum Beenden des Gebets sprechen. 
10. Während der Tage des Opferfestes für 23 Fard-Gebete un-

mittelbar nach dem Salām-Gruß den Takbīr sprechen. Diese 23 
Takbīre werden „Taschrīq-Takbīre“ genannt. 

VORZÜGE DES ERÖFFNUNGS-TAKBĪR 

Wenn jemand den Eröffnungs-Takbīr zusammen mit dem 
Imam macht, dann fallen von ihm seine Sünden ab, wie Blätter 
von Bäumen im Herbst. 

Eines Tages begab es sich, dass jemand, als der Gesandte Al-
lahs, Friede sei mit ihm, das Fadschr-Gebet leitete, es nicht schaff-
te, mit ihm den Eröffnungs-Takbīr zu machen. Darauf ließ er ei-
nen Sklaven frei. Anschließend kam er zum Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, und sagte: „O Gesandter Allahs! Heute kam 
ich zu spät zum Eröffnungs-Takbīr und habe darauf einen Sklaven 
freigesetzt. Habe ich damit wohl die verpasste Belohnung für den 
Eröffnungs-Takbīr ausgeglichen?“ Der Prophet, Friede sei mit 
ihm, fragte Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Was 
sagst du zu dieser Sache mit dem Eröffnungs-Takbīr?“ Abū Bakr 
as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „O Gesandter 
Allahs! Wenn ich 40 Kamele hätte, die mit Juwelen beladen sind, 
und ich würde die gesamte Ladung an die Armen verteilen, so 
würde ich immer noch nicht die Belohnung erreichen, die es für 
den Eröffnungs-Takbīr gemeinsam mit dem Imam gibt.“  

Danach sagte er: „O Umar! Was sagst du zu dieser Sache mit 
dem Eröffnungs-Takbīr?“ Der ehrwürdige Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, sagte: „O Gesandter Allahs! Wäre das Land 
zwischen Mekka und Medina voller Kamele, die alle mit Juwelen 
beladen sind, und würde ich diese allesamt an Arme verteilen, 
dann würde ich immer noch nicht die Belohnung erreichen, die es 
für den Eröffnungs-Takbīr gemeinsam mit dem Imam gibt.“  

Danach sagte er: „O Uthmān! Was sagst du zu dieser Sache mit 
dem Eröffnungs-Takbīr?“ Der ehrwürdige Uthmān, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, sagte: „O Gesandter Allahs! Wenn ich in 
der Nacht ein Gebet mit zwei Gebetseinheiten verrichten und in 
jeder Gebetseinheit den gesamten edlen Koran rezitieren würde, 
dann würde ich immer noch nicht die Belohnung für den Eröff-

– 133 –



nungs-Takbīr zusammen mit dem Imam erreichen.“  
Dann sagte er: „O Alī! Was sagst du zu dieser Sache mit dem 

Eröffnungs-Takbīr?“ Der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, sagte: „O Gesandter Allahs! Würden sich alle Un-
gläubigen (Kuffār) zwischen West und Ost einigen und würde Al-
lah mir die Kraft geben, sie zu bekämpfen, und ich würde sie alle 
überwältigen, dann würde ich immer noch nicht die Belohnung für 
den Eröffnungs-Takbīr zusammen mit dem Imam erreichen.“ 

Dann sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: „O meine 
Gemeinde und meine Gefährten! Wären die sieben Himmelsstu-
fen und die sieben Erdstufen Papier und die Meere Tinte, alle 
Bäume Stifte und alle Engel Schreiber und würden sie bis zum 
Letzten Tag schreiben, so hätten sie immer noch nicht die Beloh-
nung niedergeschrieben, die es gibt, wenn man den Eröffnungs-
Takbīr zusammen mit dem Imam macht.“ 

Geschichte: Die Moschee im Palast 

Imām Abū Yūsuf, ein Schüler von Imām Abū Hanīfa, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, war zur Zeit des Kalifen Hārūn ar-
Raschīd ein Richter. Als er sich eines Tages in der Gegenwart von 
Hārūn ar-Raschīd befand, beschuldigte jemand eine Person. Der 
Wesir des Kalifen sagte, dass er Zeuge sei. Imām Abū Yūsuf je-
doch akzeptierte das Zeugnis des Wesirs nicht. Als der Kalif frag-
te, warum er sein Zeugnis nicht akzeptiere, sagte der Imām: „Ihr 
hattet ihn eines Tages mit einer Sache beauftragt, worauf er dann 
antwortete: ‚Ich bin euer dienender Sklave.‘ Falls er dabei die 
Wahrheit gesprochen hat, so gilt, dass das Zeugnis eines Sklaven 
nicht angenommen wird. Hat er aber gelogen, dann gilt das Zeug-
nis eines Lügners ebenso nicht.“ Der Kalif fragte darauf, ob er 
denn sein Zeugnis akzeptieren würde, und der Imām verneinte 
dies. Als der Kalif nach dem Grund dafür fragte, sagte der Imām: 
„Du verrichtest das Gebet nicht in Gemeinschaft.“ Der Kalif ant-
wortete: „Ich bin mit den Anliegen der Muslime beschäftigt.“ 
Doch dazu sagte der Imām: „Wo es um den Gehorsam zum Schöp-
fer geht, hat das Gehorchen gegenüber Geschöpfen keinen Vor-
rang.“ Der Kalif gab zu, dass er die Wahrheit sprach, und befahl, 
dass in seinem Palast eine Moschee errichtet werde. Es wurden ein 
Muezzin und ein Imam ernannt und fortan verrichtete der Kalif 
die Gebete stets in Gemeinschaft. 

– 134 –



DAS FREITAGSGEBET 

Allah, der Erhabene, hat den Freitag eine Besonderheit für die 
Muslime gemacht. Es ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen, am 
Freitag, zur Zeit des Zuhr-Gebets, das Freitagsgebet (Dschuma-
Gebet) zu verrichten. 

Allah, der Erhabene, sagt in Vers 9 und 10 der Sure al-Dschu-
muʿa sinngemäß: „O Meine Diener, denen die Ehre des Glaubens 
zuteilwurde! Wenn am Freitag der Adhan [zur Mittagszeit] geru-
fen wird, dann eilt in die Moschee, um der Predigt (Khutba) zuzu-
hören und das Freitagsgebet zu verrichten! Unterbrecht den Han-
del! Das Freitagsgebet und die Predigt sind für euch besser [als al-
les andere, was ihr zu dieser Zeit tun könntet]. Dann, nach dem 
Gebet, könnt ihr die Moschee verlassen und euch trennen, um eu-
ren weltlichen Anliegen nachzugehen und nach der Versorgung 
durch Allah, den Erhabenen, zu trachten. Gedenkt Allahs, des Er-
habenen, viel, damit ihr errettet werdet!“ 

D. h., dass jeder, der möchte, nach dem Gebet seine Arbeit und 
Beschäftigungen wieder aufnehmen kann und jeder, der möchte, 
noch in der Moschee verbleiben kann, um z. B. Gebete zu verrich-
ten, den edlen Koran zu rezitieren und Bittgebete zu sprechen. Es 
ist eine Sünde, nach Eintritt der Zeit des Freitagsgebets Käufe und 
Verkäufe zu tätigen. 

Wie in verschiedenen Hadithen aufgezeichnet, sagte unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm: „Wenn ein Muslim am Freitag die Ganz-
körperwaschung vornimmt und zum Freitagsgebet geht, dann wer-
den seine Sünden der Woche verziehen und er bekommt für jeden 
Schritt Belohnung zugeschrieben.“ 

„Die Herzen derer, die das Freitagsgebet [ohne gültigen Ent-
schuldigungsgrund] nicht verrichten, werden von Allah, dem Er-
habenen, versiegelt. Sie werden dann zu Achtlosen.“ 

„Der wertvollste Tag ist der Freitag. Er ist wertvoller als die 
beiden Festtage und besser als der Āschūrā-Tag. Der Freitag ist 
das Fest der Gläubigen im Diesseits und im Paradies.“ 

„Wenn jemand dreimal hintereinander das Freitagsgebet un-
terlässt, ohne dass eine Entschuldigung vorliegt, dessen Herz wird 
von Allah, dem Erhabenen, versiegelt, d. h. ihm gelingt nichts Gu-
tes mehr.“ 

„Es gibt nach dem Freitagsgebet eine solche Zeit, in der das 
Bittgebet (Duā), das ein Muslim zu dieser Zeit spricht, nicht abge-
lehnt wird.“ 

– 135 –



„Wer nach dem Freitagsgebet jeweils siebenmal die Sure al-
Ikhlās und die beiden Schutzsuren [Suren al-Falaq und an-Nās] re-
zitiert, den beschützt Allah, der Erhabene, eine Woche lang vor 
Unfällen, Unglücken und schlechten Taten.“ 

„So, wie den Juden der Samstag und den Christen der Sonntag 
gegeben wurde, so wurde den Muslimen der Freitag gegeben. In 
diesem Tag liegen Nützliches, Segen und Gutes für die Muslime.“ 

Gottesdienstliche Handlungen, die am Freitag verrichtet wer-
den, werden mit mindestens der zweifachen Belohnung wie an an-
deren Tagen belohnt. Die Sünden, die am Freitag verrichtet wer-
den, werden zweifach aufgeschrieben. 

Am Freitag versammeln sich die Seelen und lernen einander 
kennen. Grabstätten und Friedhöfe werden besucht. An diesem 
Tag wird die Bestrafung in den Gräbern unterbrochen. Gemäß ei-
nigen Gelehrten beginnt die Strafe für einen Gläubigen nicht 
mehr. Bei den Ungläubigen dauert sie bis zum Anbruch des Jüngs-
ten Tages an und wird an Freitagen und im Ramadan unterbro-
chen. Gläubige, die am Freitag oder in der Nacht (von Donners-
tag) auf Freitag sterben, werden in ihrem Grab nicht bestraft. Am 
Freitag ist das Höllenfeuer nicht so heiß wie sonst. Ādam, Friede 
sei mit ihm, wurde an einem Freitag erschaffen. Es war an einem 
Freitag, als er aus dem Paradies herausgeschickt wurde. Die Be-
wohner des Paradieses werden Allah, den Erhabenen, an den Frei-
tagen sehen. 

Die Pflichtteile des Freitagsgebets 

Am Freitag werden 16 Gebetseinheiten (Rakaʿāt) verrichtet. 
Davon sind zwei Gebetseinheiten fard. Diese Fard ist eine stärke-
re als die Fard des Zuhr-Gebets. Das Freitagsgebet wird fard, 
wenn zwei Arten von Bedingungen (Schurūt) erfüllt werden: 

1. Die Bedingungen der Durchführung (Adā). 
2. Die Bedingungen der Verpflichtung (Wudschūb). 
Wenn eine der Bedingungen der Durchführung fehlt, ist das 

Freitagsgebet nicht gültig. Wenn die Bedingungen der Verpflich-
tung fehlen, ist es dennoch gültig. 

Die Bedingungen der Durchführung, d. h. für die Gültigkeit 
des Freitagsgebets, sind sieben: 

1. Das Gebet in einer Stadt verrichten. („Stadt“ meint in die-
sem Kontext einen Ort, dessen gesamte Gemeinschaft nicht in die 
größte Moschee im Ort passt.) 

– 136 –



2. Das Gebet mit Erlaubnis des Staatsoberhauptes oder eines 
seiner Statthalter verrichten. Ein Khatīb, der von diesen ernannt 
ist, kann wiederum an seiner Stelle jemanden ernennen. 

3. Es in der Zeit des Zuhr-Gebets verrichten. 
4. Innerhalb seiner Zeit die Freitagspredigt (Khutba) verlesen. 

[Die Gelehrten sagten, dass das Verlesen der Freitagspredigt dem 
Eröffnungs-Takbīr für das Gebet entspricht. 

D. h. beide Khutbas für das Freitagsgebet müssen nur auf Ara-
bisch gehalten werden. Der Imām-Khatīb spricht für sich leise die 
Taʿawwudh und dann mit lauter Stimme Hamd, die Schahāda und 
Salawāt. Dann erinnert er an die Sachen, die von Allah, dem Er-
habenen, belohnt bzw. bestraft werden, und rezitiert einen oder 
mehrere Verse aus dem edlen Koran. Nach der ersten Khutba 
setzt er sich kurz hin und steht wieder auf. In der zweiten Khutba 
spricht er eher Bittgebete für die Gläubigen statt einer Predigt. Es 
ist mustahabb, dass er die Namen der vier Kalifen erwähnt. Es ist 
harām, dass weltliche Rede in der Khutba vorkommt. Die Khutba 
darf nicht im Stil und Umfang eines Vortrags oder einer Konfe-
renzansprache gehalten werden. Es ist eine Sunna, die Khutba 
kurz zu halten, und makrūh, sie in die Länge zu ziehen.] 

5. Dass die Freitagspredigt vor dem Gebet verlesen wird. 
6. Dass das Freitagsgebet in Gemeinschaft verrichtet wird. 
7. Dass die Türen der Moscheen, in denen das Freitagsgebet 

verrichtet wird, für jedermann geöffnet sind. 
Die Bedingungen der Verpflichtung zum Freitagsgebet sind 

neun: 
1. In einer Stadt oder in einer größeren Siedlung wohnen. Es ist 

nicht fard, dass Reisende das Freitagsgebet verrichten. 
2. Gesund sein. Es ist nicht fard für den Kranken, für den Kran-

kenpfleger, der einen Kranken nicht allein lassen kann, und für 
Greise. 

3. Frei sein. 
4. Ein Mann sein. Das Freitagsgebet ist für Frauen nicht fard. 
5. Verstandes- und Geschlechtsreife. D. h. rechtlich verant-

wortlich (mukallaf) sein. 
6. Nicht blind sein. Selbst, wenn ein Blinder jemanden hat, der 

ihn zum Gebet begleiten kann, ist das Freitagsgebet keine Fard für 
ihn. 

7. Die Fähigkeit, zum Gebet gehen zu können. Das Freitagsge-
bet ist für Gelähmte oder Personen, denen Füße oder Beine feh-

– 137 –



len, keine Fard, selbst wenn sie über Transportmittel verfügen.  
8. Nicht gefangen sein, d. h. sich nicht in Gefangenschaft befin-

den, oder sich nicht vor Feinden, vor der Regierung oder vor Un-
terdrückern fürchten. 

9. Dass die Witterungsverhältnisse nicht extrem sind, wie star-
ker, anhaltender Regen- oder Schneefall, Stürme oder durch sol-
che Umstände verschlammte Wege oder extreme Kälte. 

Wie wird das Freitagsgebet verrichtet? 

Wenn am Freitag der Adhan zur Mittagszeit gerufen wird, wer-
den sodann insgesamt 16 Gebetseinheiten verrichtet. Diese sind 
der Reihe nach: 

1. Die „erste Sunna“ des Freitagsgebets mit vier Gebetseinhei-
ten. Dieses Gebet wird genauso verrichtet, wie das Sunna-Gebet 
vor dem Fard-Gebet des Zuhr-Gebets. Man fasst im Herzen die 
Absicht wie folgt: „Ich fasse die Absicht, für das Wohlgefallen Al-
lahs das erste Sunna-Gebet des Freitagsgebets zu verrichten, und 
bin zur Kibla gewandt.“ 

2. Nach diesem Gebet wird innerhalb der Moschee der zweite 
Adhan gerufen und die Khutba verlesen. 

3. Nach der Khutba wird die Iqāma gerufen und dann in Ge-
meinschaft das Fard-Gebet des Freitagsgebets mit zwei Gebetsein-
heiten verrichtet. 

4. Dann wird die „letzte Sunna“ des Freitagsgebets mit vier Ge-
betseinheiten verrichtet. Dieses Gebet wird ebenfalls genauso ver-
richtet wie das Sunna-Gebet vor dem Fard-Gebet des Zuhr-Ge-
bets. 

5. Hiernach wird mit der Absicht: „Ich fasse die Absicht, das 
Fard-Gebet des letzten Zuhr-Gebets, das ich nicht verrichten 
konnte, zu verrichten“, ein Gebet mit vier Gebetseinheiten ver-
richtet, das „Zuhr ākhir“ genannt wird. Dieses Gebet wird genau-
so verrichtet wie das Fard-Gebet des Zuhr-Gebets. 

6. Hiernach wird die „Sunna der Mittagszeit“ mit zwei Gebets-
einheiten verrichtet. Dieses Gebet wird so verrichtet wie das Sun-
na-Gebet des Fadschr-Gebets. 

7. Nachdem diese Gebete verrichtet sind, werden die Āyat al-
Kursī und die Tasbīhāt gelesen und Duā gesprochen. 

Sunna- und Adab-Handlungen am Freitag: 
1. Die Vorbereitungen für den Freitag schon am Donnerstag 

– 138 –



beginnen. 
2. Am Freitag die Ganzkörperwaschung vornehmen. 
3. Die Haare schneiden. Vom Bart das, was über eine Faustlän-

ge hinausgeht, abschneiden und die Nägel kürzen. Saubere Klei-
dung anziehen. 

4. So früh wie möglich zum Freitagsgebet gehen. 
5. Wenn man in die Moschee kommt, nicht über die Schultern 

der auf das Gebet Wartenden steigen, um zu einem Platz in vorde-
ren Reihen zu gelangen. 

6. In der Moschee nicht vor Betenden vorbeilaufen. 
7. Nachdem der Imām-Khatīb auf die Kanzel (Minbar) gestie-

gen ist, nicht mehr sprechen und wenn man angesprochen wird, 
auch nicht mit Gebärden antworten und auch die Worte des zwei-
ten Adhans nicht wiederholen. 

8. Nach dem Freitagsgebet die Suren al-Fātiha, al-Kāfirūn, al-
Ikhlās, al-Falaq und an-Nās jeweils siebenmal rezitieren. 

9. Nach dem Freitagsgebet bis zum Asr-Gebet in der Moschee 
verbleiben und sich mit Ibādāt beschäftigen. 

10. Lehrzirkel und Vorträge von Gelehrten besuchen, die aus 
den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna lehren. 

11. Den Freitag nur mit Ibādāt verbringen. 
12. Am Freitag Salawāt für den Propheten, Friede sei mit ihm, 

sprechen. 
13. Aus dem edlen Koran rezitieren. Am Freitag sollte die Sure 

al-Kahf rezitiert werden. 
14. Almosen (Sadaqa) geben. 
15. Die Eltern besuchen oder ihre Gräber, wenn diese verstor-

ben sind. 
16. Das Essen daheim an diesem Tag reichlich und besonders 

schmackhaft zubereiten. 
17. Viele Nāfila-Gebete an diesem Tag verrichten. Wer jedoch 

Nachholgebete (Qadā-Gebete) hat, muss statt Nāfila-Gebeten 
diese verrichten. 

DIE FESTGEBETE 

Der erste Tag des Monats Schawwāl ist der erste Tag des Ra-
madanfestes (Fitr-Fest) und der zehnte Tag des Monats Dhul-
Hiddscha ist der erste Tag des Opferfestes (Adhā-Fest). Es ist an 

– 139 –



diesen beiden Tagen wādschib für Männer, nach Sonnenaufgang 
und nach Verstreichen der Zeit, in der es makrūh ist zu beten, das 
Festgebet (Eid-Gebet) mit zwei Gebetseinheiten zu verrichten. 

Die Bedingungen der Festgebete sind dieselben wie für das 
Freitagsgebet. Doch bei diesen Gebeten ist die Khutba eine Sunna 
und sie wird nach dem Gebet gehalten. 

Es ist am Tag des Ramadanfestes mustahabb, vor dem Gebet 
etwas Süßes zu essen [z. B. Datteln oder Süßigkeiten], die Ganz-
körperwaschung vorzunehmen, Miswāk zu benutzen, seine beste 
Kleidung anzuziehen, die Sadaqat al-Fitr vor dem Festgebet zu 
entrichten und auf dem Weg zum Gebet leise Takbīre zu sprechen. 

Am Tag des Opferfestes ist es mustahabb, vor dem Gebet nicht 
zu essen, nach dem Gebet als erstes Fleisch vom Opfertier zu essen 
und auf dem Weg zum Gebet laut Takbīre zu sprechen, es sei 
denn, man hat einen Entschuldigungsgrund. Dann spricht man sie 
leise. 

Die Festgebete bestehen aus zwei Gebetseinheiten und werden 
in Gemeinschaft verrichtet, nicht allein. 

Wie verrichtet man das Festgebet? 

1. Man fasst die Absicht wie folgt: „Ich fasse die Absicht, das 
Wādschib-Gebet zum Fest hinter dem bereitstehenden Imam zu 
verrichten.“ Dann beginnt man das Gebet und spricht die Duā 
„Subhānaka“. 

2. Nach der „Subhānaka“ spricht man gemeinsam mit dem 
Imam drei Takbīre, wobei man die Hände zu den Ohren führt. 
Nach dem ersten und zweiten Takbīr lässt man die Hände zu den 
Seiten herunter und nach dem dritten Takbīr legt man sie wieder 
unter dem Bauchnabel aufeinander. Anschließend rezitiert der 
Imam die Fātiha und eine Sure und dann verbeugt man sich ge-
meinsam zur Rukūʿ. 

3. In der zweiten Gebetseinheit rezitiert der Imam zuerst die 
Fātiha und eine Sure. Dann werden wieder drei Takbīre gespro-
chen und bei jedem Mal die Hände zu den Ohren gehoben. Nach 
allen drei Takbīren werden die Hände zu den Seiten herunterge-
lassen. Beim vierten Takbīr beugt man sich zur Rukūʿ, ohne die 
Hände zu den Ohren zu heben. Als Merkhilfe kann folgender Satz 
dienen: 2 Mal hängen lassen, 1 Mal aufeinander legen, 3 Mal hän-
gen lassen, 1 Mal beugen.  

 

– 140 –



Die Taschrīq-Takbīre: 
Es ist für alle Männer und Frauen, für alle, die die Pilgerfahrt 

unternommen haben oder nicht, wādschib, dass sie vom Fadschr-
Gebet des Tages von Arafa bis zum Asr-Gebet am vierten Tag des 
Opferfestes unmittelbar nach den Fard-Gebeten, also gleich nach 
Beenden eines Fard-Gebets mit dem Salām-Gruß, einmal den 
Taschrīq-Takbīr sprechen, sei es, dass sie allein beten oder in Ge-
meinschaft. 

Nach Totengebeten in diesen Tagen jedoch wird dieser Takbīr 
nicht gesprochen. Wenn man die Moschee bereits verlassen oder 
Gespräche geführt hat, ohne diesen Takbīr zu sprechen, spricht 
man ihn nicht mehr. 

Wenn der Imam nach dem Gebet diesen Takbīr vergisst, unter-
lassen ihn die Mitbetenden nicht. Die Männer können diesen 
Takbīr mit lauter Stimme sprechen, die Frauen sprechen ihn leise. 

Der Taschrīq-Takbīr lautet: 
„Allāhu akbar, Allāhu akbar. Lā ilāha illallāhu wallāhu akbar. 

Allāhu akbar wa-lillāhil-hamd.“ 

VORBEREITUNG AUF DEN TOD 

An den Tod zu denken, ist die größte Ermahnung (Nasīha). Es 
ist eine Sunna für alle Gläubigen, dass sie oft an den Tod denken. 
Oft an den Tod zu denken führt dazu, dass man sich mehr an die 
Gebote hält und sich vor den Sünden in Acht nimmt. Solche Ge-
danken brechen den Wagemut, zu begehen, was harām ist. Unser 
geliebter Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Denkt oft an den 
Tod, der allen Lüsten und jedem Vergnügen ein Ende bereitet!“ 
Einige große muslimische Persönlichkeiten hatten es sich zur Ge-
wohnheit gemacht, mindestens einmal am Tag an den Tod zu den-
ken. Der große Gottesfreund Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, stellte sich 20 Mal am Tag vor, 
gestorben und in sein Grab gelegt worden zu sein. 

Auf ein langes Leben zu hoffen, nennt man „Weltverfallenheit“. 
Ein langes Leben zu wünschen, um viel Ibāda zu verrichten und 
dem Islam zu dienen, ist jedoch keine Weltverfallenheit. Die Welt-
verfallenen verrichten ihre Ibādāt nicht zu ihrer Zeit. Sie unterlas-
sen die Reue. Sie sind hartherzig. Sie denken nicht an den Tod. Pre-
digten und gutem Rat schenken sie kein Gehör. 

Der Weltverfallene vergeudet sein Leben damit, immer nur 
nach weltlichem Besitz und Status zu streben. Er vergisst das Jen-

– 141 –



seits und denkt nur an sein Vergnügen und seine Unterhaltung. 
In ehrwürdigen Hadithen heißt es: 
„Sterbt, bevor ihr sterbt! Zieht euch selbst zur Rechenschaft, 

bevor ihr zur Rechenschaft gezogen werdet!“ 
„Wenn die Tiere wüssten, was ihr über die Zustände nach dem 

Tod wisst, würdet ihr kein gemästetes Tier mehr zum Schlachten 
finden.“ 

„Wer Tag und Nacht des Todes gedenkt, wird am Tag der Auf-
erstehung neben den Märtyrern stehen.“ 

Die Gründe, die zur Weltverfallenheit führen, sind die Sucht 
nach weltlichen Vergnügungen, das Vergessen des Todes und der 
Verlass auf seine Gesundheit und seine Jugend. Um der Weltver-
fallenheit zu entrinnen, müssen diese Ursachen beseitigt werden. 
Es sollte bedacht werden, dass der Tod jeden Augenblick kommen 
kann. Die Schäden, die die Weltverfallenheit nach sich zieht, und 
der Nutzen des Bedenkens des Todes sollten erlernt werden. In ei-
nem Hadith heißt es: 

„Denkt oft an den Tod! Das Erinnern daran bewahrt vor Sün-
den und führt dazu, sich vor Sachen, die im Jenseits schaden, in 
Acht zu nehmen.“ 

Was ist der Tod? 

Zu sterben bedeutet nicht, zu Nichts zu werden, zu verschwin-
den. Sterben bedeutet, dass die Verbindung zwischen der Seele 
(Rūh) und dem Körper getrennt wird, d. h., dass die Seele den 
Körper verlässt. Sterben bedeutet also, dass der Mensch von ei-
nem Zustand in einen anderen übergeht, so, wie wenn jemand von 
einem Haus in ein anderes umzieht. Der ehrwürdige Umar ibn 
Abdulʿazīz sagte: „Ihr seid für nichts Anderes als für die Ewigkeit 
erschaffen. Wenn ihr sterbt, zieht ihr lediglich von einer Wohnstät-
te in eine andere um.“ Der Tod ist für den Gläubigen ein Ge-
schenk, eine Gabe. Für jene, die Sünden haben, ist der Tod eine 
Katastrophe. Der Mensch wünscht den Tod nicht. Doch der Tod 
ist besser als Zwietracht (Fitna). Der Mensch liebt das Leben. 
Doch der Tod ist besser für ihn. Der rechtschaffene Muslim wird 
durch den Tod von diesseitiger Bedrückung und Erschöpfung be-
freit. Der Tod der Unterdrücker und Ungerechten ist eine Erleich-
terung für Länder und ihre Bewohner. In einem alten Gedicht 
heißt es über den Tod eines Ungerechten: 

 

– 142 –



Weder hatte er selber Ruhe, noch ließ er die Welt in Ruhe.  

Nun stürzte er und verließ die Welt. Mögen ihn die Bewohner der 
Gräber aushalten können. 

Die Trennung der Seele des Gläubigen von seinem Körper ist 
wie die Befreiung eines Gefangenen aus dem Gefängnis. Nach 
dem Tod will der Gläubige nicht wieder ins Diesseits zurückkeh-
ren. Allein die Märtyrer (Schuhadā) wollen wieder zum Diesseits 
zurück, um erneut zu Märtyrern werden zu können. Der Tod ist 
für jeden Muslim ein Geschenk. Allein das Grab schützt die Reli-
gion einer Person. Das Leben im Grab ist so, als wäre man in ei-
nem der Gärten des Paradieses oder in einem der Gruben der Höl-
le. 

Der Tod ist eine Realität 

Ist es möglich, dem Tod zu entrinnen? Selbstverständlich nicht. 
Niemand hat auch nur eine Sekunde seines Lebens in der Hand. 
Wessen Lebensspanne abgelaufen ist, wird sterben. Verglichen 
mit dem jenseitigen Leben ist diese Spanne im Diesseits wie ein 
Augenblick. In einem Vers des edlen Korans heißt es sinngemäß: 
„Und wenn ihre bestimmte Zeit des Todes kommt, vermögen sie 
ihn keine Stunde vorzuziehen oder aufzuschieben.“ 

Jeder stirbt an dem Ort, den Allah, der Erhabene, für ihn be-
stimmt hat, und jeder begibt sich auf die eine oder andere Weise 
zu diesem Ort, seinen Besitz und seine Lieben hinter sich lassend. 

Allah, der Erhabene, weiß, wie viele Atemzüge wir jeden Tag 
tun. Es gibt nichts, was Er nicht weiß. Wenn wir Glauben haben 
und unser Leben in Gehorsamkeit verbringen, dann wird unser 
Leben glücklich enden. Allah, der Erhabene, befiehlt Azrāʾīl, Frie-
de sei mit ihm: „Nimm das Leben Meiner Freunde leicht und an-
genehm und das Leben Meiner Feinde mit Gewalt!“ Was für eine 
frohe Kunde ist dies für die Gläubigen. Und was für ein Unglück 
für jene, die keinen Glauben haben. 

DAS TOTENGEBET 

Es ist für Männer, die erfahren, dass ein Muslim verstorben ist, 
eine Fard kifāya, das Totengebet (Dschanāza-Gebet) für den Ver-
storbenen zu verrichten, und wenn keine Männer vorhanden sind, 
dann verrichten es die Frauen. Das Totengebet ist Gebet für Allah 
und Duā (Bittgebet) für den Verstorbenen. Wer dieses Gebet 

– 143 –



nicht ernst nimmt, es gering schätzt, verliert seinen Glauben. 

Die Bedingungen des Totengebets 

1. Der Tote muss ein Muslim sein. 
2. Der Tote muss für die Bestattung gewaschen sein. Ein Leich-

nam, der ohne Waschung ins Grab gelegt wurde, wird herausge-
holt und gewaschen, sofern er nicht bereits mit Erde bedeckt wur-
de, und dann wird das Gebet verrichtet. Die Stelle, auf der der 
Leichnam liegt, und der Ort, an dem der Imam steht, müssen rein 
sein. 

3. Damit das Totengebet gültig ist, müssen entweder der ganze 
Körper oder der Kopf und die Hälfte des Körpers oder wenn der 
Kopf nicht da ist, mehr als die Hälfte des Körpers des Verstorbe-
nen vor dem Imam sein. 

4. Der Leichnam muss auf dem Boden oder dem Boden nahe 
sein, entweder auf Händen getragen oder z. B. auf eine Steinfläche 
gelegt werden. Der Leichnam wird so gelegt, dass sich der Kopf 
zur Rechten des Imams und die Füße zu seiner Linken befinden. 
Es ist eine Sünde, dies andersherum zu tun. 

5. Der Leichnam muss vor dem Imam präsent sein. 
6. Die Awra sowohl des Leichnams als auch des Imams müssen 

bedeckt sein. 
 

Die Fard-Handlungen beim Totengebet 

1. Vier Mal Takbīr sprechen. 
2. Das Gebet im Stehen verrichten. 
 

Die Sunna-Handlungen beim Totengebet 

1. Das Sprechen der Duā „Subhānaka“. 
2. Das Sprechen der Salawāt. 
3. Bekannte Bittgebete sprechen, in der für sich selbst, für den 

Toten und für alle Muslime um Vergebung gebeten wird. 
Das Totengebet wird nicht innerhalb einer Moschee verrichtet. 
Einem Kind, das lebend geboren wurde und dann verstarb, 

wird ein Name gegeben, dann wird es gewaschen und in ein Lei-
chentuch gewickelt, dann wird das Gebet verrichtet. 

Wenn der Leichnam zur Grabstätte getragen wird, wird der 

– 144 –



Sarg an seinen vier Enden getragen. Erst wird das eine Kopfende 
des Sarges auf der rechten Schulter getragen, dann ein Fußende 
auf der rechten Schulter, dann das andere Kopfende auf der linken 
Schulter und anschließend das andere Fußende auf der linken 
Schulter. Und in diesen Positionen begleitet man jeweils zehn 
Schritte lang den Verstorbenen. Wenn man am Grab angekom-
men ist, setzt man sich nicht hin, bevor der Sarg nicht auf den Bo-
den gelegt wird. Anwesende, die sich nicht an der Beerdigung be-
teiligen, warten sitzend. 

Wie wird das Totengebet verrichtet? 

Jeder der vier Takbīre im Totengebet entspricht einer Gebets-
einheit (Rakʿa). Nur beim ersten dieser Takbīre werden die Hände 
zu den Ohren gehoben, bei den anderen drei Takbīren nicht. 

1. Wenn der erste Takbīr gesprochen und die Hände aufeinan-
dergelegt wurden, wird die Duā „Subhānaka“ gesprochen und da-
bei auch der Teil „Wa-dschalla thanāʾuka“ gesprochen. Es wird 
keine Fātiha rezitiert. 

2. Nach dem zweiten Takbīr werden die Salawāt, die im Ta-
schahhud gesprochen werden, also die Duā „Allāhumma salli“ 
und die Duā „Allāhumma bārik“ gelesen. 

3. Nach dem dritten Takbīr wird die spezielle Duā für das To-
tengebet gesprochen. [Es ist auch möglich, statt dieser speziellen 
Duā die mit „Rabbanā ātinā“ beginnende Duā zu sprechen oder 
einfach „Allāhummaghfir lahū / lahā“ („O Allah, vergib ihm/ihr“) 
zu sagen oder die „Fātiha“, mit der Absicht als Duā, zu verlesen.] 

4. Nach dem vierten Takbīr wird sofort nach rechts und dann 
nach links der Salām-Gruß gegeben. Beim Salām-Gruß fasst man 
die Absicht für den Verstorbenen und für die Gemeinschaft. 

Der Imam spricht nur die vier Takbīre und die beiden Salām-
Grüße laut und alles andere leise. 

Es ist nicht dschāʾiz, nach dem Totengebet neben dem Sarg 
Bittgebete zu sprechen. Dies zu tun, ist makrūh. 

 
DAS TARĀWĪH-GEBET 

Das Tarāwīh-Gebet ist eine Sunna für Männer und für Frauen. 
Es wird in allen Nächten des Ramadan verrichtet. Es ist eine Sun-
na kifāya (gemeinschaftliche Sunna), es in Gemeinschaft zu ver-
richten. Seine Zeit ist nach dem Ischā-Gebet und vor dem Witr-

– 145 –



Gebet. Es kann aber auch nach dem Witr-Gebet verrichtet wer-
den. So kann z. B. jemand, der sich dem Imam später anschließt 
und nur einen Teil des Tarāwīh-Gebets und das Witr-Gebet mit 
dem Imam verrichtet, die Gebetseinheiten vom Tarāwīh-Gebet, 
die er verpasst hat, nach dem Witr-Gebet verrichten. 

Tarāwīh-Gebete, die nicht verrichtet wurden, werden nicht 
nachgeholt. Wenn sie aber nachgeholt werden, gelten sie als Nāfi-
la-Gebet und nicht als Tarāwīh-Gebet.  

Das Tarāwīh-Gebet hat 20 Gebetseinheiten. 
 

Wie wird das Tarāwīh-Gebet verrichtet? 

Das Witr-Gebet wird nur im Ramadan in Gemeinschaft ver-
richtet. Es ist mustahabb, die 20 Gebetseinheiten des Tarāwīh-Ge-
bets mit Einzelgebeten von je zwei Gebetseinheiten, also mit zehn 
Salām-Grüßen und Pausen für Tasbīhāt nach je vier Gebetseinhei-
ten zu verrichten. Wer jedoch Nachholgebete (Qadā-Gebete) hat, 
muss in seinen freien Zeiten und statt der Sunna-Gebete der tägli-
chen fünf Gebete und statt der Tarāwīh-Gebete so umgehend wie 
möglich diese Nachholgebete verrichten und erst wenn diese alle 
nachgeholt sind, sollte er wieder Sunna-Gebete und Tarāwīh-Ge-
bete verrichten. 

Sofern eine Gemeinschaft in Moscheen gewährleistet ist, kann 
man das Tarāwīh-Gebet auch zu Hause verrichten und dies wäre 
keine Sünde. Doch erhält man dann nicht die Belohnung, das Ge-
bet in Gemeinschaft verrichtet zu haben. Wenn man es zu Hause 
mit einer oder mehreren Personen in Gemeinschaft verrichtet, er-
hält man die Belohnung des Betens in Gemeinschaft, also eine 27-
fache Belohnung gegenüber der Belohnung der individuellen Ver-
richtung. Es ist besser, bei jedem Eröffnungs-Takbīr die Absicht 
für das Tarāwīh-Gebet zu fassen. Wer das Ischā-Gebet nicht mit 
der Gemeinschaft verrichtet hat, kann sich nicht direkt dem 
Tarāwīh-Gebet in der Gemeinschaft anschließen. Wer das Ischā-
Gebet nicht mit der Gemeinschaft verrichtet hat, verrichtet alleine 
erst das Fard-Gebet des Ischā-Gebets und kann sich dann dem 
Tarāwīh-Gebet anschließen. 

 
 
 
 
 

– 146 –



 
Fünfter Teil 

DAS GEBET WÄHREND REISEN 

Jemand, der der hanafitischen Rechtsschule folgt, gilt als Rei-
sender, wenn er mit der Absicht, weniger als 15 Tage zu verweilen, 
an einen Ort reist, der 104 km oder weiter entfernt liegt. 

Solch ein Reisender wird „Safarī“ oder „Musāfir“ genannt. 
Der Reisende verrichtet Fard-Gebete, die vier Gebetseinheiten 
haben, gekürzt, und zwar mit nur zwei Gebetseinheiten. Wenn er 
jedoch das Gebet hinter einem ortsansässigen (muqīm) Imam ver-
richtet, verrichtet er dieses Gebet mit vier Gebetseinheiten. Wenn 
ein Reisender ein solches Gebet leitet, gibt er nach zwei Gebets-
einheiten den Salām-Gruß und beendet sein Gebet. Eine Gemein-
schaft, die ihm folgt, verrichtet dann weitere zwei Gebetseinhei-
ten, um ihr Gebet zu vervollständigen. 

Ein Reisender kann drei Tage und drei Nächte die Lederso-
cken (Khuffs) bestreichen. Er darf das Fasten vorzeitig abbrechen. 
Es ist jedoch für einen Reisenden, der keine Schwierigkeiten wäh-
rend der Reise hat, besser, das Fasten nicht abzubrechen. Es ist für 
ihn nicht wādschib, während des Opferfestes ein Tier zu opfern. Es 
ist für einen Reisenden auch nicht fard, das Freitagsgebet zu ver-
richten. 

Jemand, der zum Ende einer Gebetszeit zur Reise aufbricht 
und das Gebet dieser Zeit noch nicht verrichtet hat, verrichtet es 
sodann mit zwei Gebetseinheiten. Jemand aber, der zum Ende ei-
ner Gebetszeit hin an seinen Heimatort zurückkehrt und das Ge-
bet dieser Zeit noch nicht verrichtet hat, verrichtet es sodann mit 
vier Gebetseinheiten. 

Im Buch Niʿmat-i Islām heißt es: „Es ist jederzeit und überall 
dschāʾiz, Nāfila-Gebete im Sitzen zu verrichten, selbst wenn man 
in der Lage ist, diese im Stehen zu verrichten. Im Sitzen beugt man 
den Körper für die Rukūʿ leicht nach vorn. Für die Sadschda wird 
der Kopf wie üblich auf den Boden gelegt. Wer allerdings ohne ei-
nen Entschuldigungsgrund die Nāfila-Gebete im Sitzen verrichtet, 
bekommt dafür die Hälfte der Belohnung, die er für das Gebet im 
Stehen bekommen würde. Die Sunna-Gebete vor und nach den 
täglichen fünf Fard-Gebeten und die Tarāwīh-Gebete sind alle 
Nāfila-Gebete. Unterwegs, also außerhalb von Städten und Dör-
fern, ist es dschāʾiz, Nāfila-Gebete auf Reittieren zu verrichten. Es 
ist dabei nicht notwendig, sich in Richtung Kibla zu wenden oder 

– 147 –



Rukūʿ und Sadschda zu verrichten, sondern es reicht aus, diese nur 
durch Bewegungen anzudeuten. D. h. man beugt den Körper für 
die Rukūʿ nur leicht und für die Sadschda etwas mehr. Sollte es 
starke Unreinheiten an dem Reittier geben, verhindern diese das 
Gebet nicht. Wer auf dem Boden sitzend Nāfila-Gebete verrichtet 
und dabei ermüdet, für den ist es dschāʾiz, sich mit einem Stock 
stützend, an einen Menschen oder an eine Wand gelehnt das Ge-
bet zu verrichten. Es ist aber nicht gültig, das Gebet gehend zu ver-
richten. 

Es ist nicht dschāʾiz, Fard- und Wādschib-Gebete auf Tieren zu 
verrichten, solange keine zwingende Notwendigkeit (Darūra) vor-
liegt. Dies ist nur mit einem Entschuldigungsgrund (Udhr) gestat-
tet. Solche Entschuldigungsgründe sind: Dass Gefahr für Besitz, 
für das eigene Leben oder das Leben des Tieres besteht; wenn 
beim Absteigen vom Tier die Gefahr besteht, dass das Tier oder 
seine Ladung oder Gut, das man bei sich trägt, gestohlen würde; 
Gefahr durch wilde Tiere oder Feinde; dass der Boden ver-
schlammt ist oder Regenfall; dass durch Absteigen und erneutes 
Aufsteigen eines Kranken seine Genesung sich verzögern oder sei-
ne Krankheit sich verschlimmern würde; dass die Weggefährten 
nicht auf den Betenden warten würden und er sich dadurch in ei-
ner Gefahrensituation wiederfinden würde; dass jemand nicht in 
der Lage ist, ohne Hilfe wieder auf sein Reittier zu steigen, nach-
dem er abgestiegen ist. Wenn möglich, sollte bei diesen Gebeten 
auf einem Reittier das Tier in Richtung Kibla gewandt werden. 
Wenn nicht, kann auch in die Richtung gebetet werden, in die das 
Tier in Bewegung ist. Genauso verfährt man bezüglich des Gebets 
in auf Tieren angebrachten Sänften u. Ä. Wenn aber das Tier an-
gehalten wird und die Sänfte durch eine Stütze gefestigt wird, dann 
ist sie wie eine Plattform oder ein Sofa, das auf dem Boden steht, 
und wenn man darin betet, muss man sodann im Stehen beten und 
sich in Richtung Kibla wenden. Jemand, der in der Lage ist, abzu-
steigen, darf die Fard-Gebete nicht in einer Sänfte verrichten. 

Das Verrichten des Gebets auf Schiffen wird, wie der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, dies dem ehrwürdigen Dschaʿfar 
Tayyār bei dessen Auszug nach Abessinien lehrte, folgenderma-
ßen durchgeführt: Auf einem Schiff, das sich in Bewegung befin-
det, darf man sowohl Fard- als auch Wādschib-Gebete ohne be-
sondere Entschuldigung verrichten und auch das Gebet in Ge-
meinschaft ist auf Schiffen erlaubt. Auf sich bewegenden Schiffen 
ist es nicht erlaubt, das Gebet mit angedeuteten Bewegungen zu 
verrichten, sondern es müssen die Rukūʿ und die Sadschda durch-

– 148 –



geführt werden. Man muss sich auch in Richtung Kibla wenden. 
Zu Beginn des Gebets steht man in Richtung Kibla und sollte das 
Schiff die Richtung ändern, gleicht man die Abweichung von der 
Kibla entsprechend aus. Auf Schiffen ist auch die Reinheit des Ge-
betsplatzes zu beachten. Nach Imām Abū Hanīfa ist es erlaubt, auf 
fahrenden Schiffen Fard-Gebete auch ohne Entschuldigungsgrund 
im Sitzen auf dem Boden zu verrichten. 

Ein Schiff, das auf See in Anker liegt, jedoch stark geschaukelt 
wird, gilt wie ein Schiff in Fahrt. Wenn es aber nur leicht geschau-
kelt wird, gilt es wie ein Schiff, das an einem Ufer anliegt. Im zwei-
ten Fall dürfen Fard-Gebete nicht im Sitzen verrichtet werden. 
Wenn auch die Möglichkeit besteht, sich auf Land zu begeben, um 
das Gebet zu verrichten, dann darf das Gebet auch im Stehen nicht 
auf dem Schiff verrichtet werden. Wenn jedoch Gefahr für das Le-
ben oder den Besitz besteht oder dass das Schiff ablegt, dann ist es 
erlaubt, das Gebet auch auf einem anliegenden Schiff im Stehen zu 
verrichten.“ 

Im Ibn Ābidīn heißt es: „Das Verrichten des Gebets auf einem 
zweirädrigen Wagen, der nicht gerade stehen kann, ohne dass er 
an einem Tier festgezurrt wird, ist wie das Verrichten des Gebets 
auf einem Reittier, sowohl im Stillstand als auch in Bewegung. Ein 
Wagen mit vier Rädern gilt wie eine Liege, ein Tisch, wenn er im 
Stillstand ist. Wenn er hingegen in Fahrt ist, können mit den vor-
hergehend für Reittiere erwähnten Entschuldigungen auch Fard-
Gebete in solchen Wagen verrichtet werden, wobei man jedoch 
den Wagen stoppt und sich in Richtung Kibla wendet. Wenn man 
nicht in der Lage ist, den Wagen zu stoppen, dann folgt man den 
Regeln für Schiffe in Fahrt.“ Wer nicht in der Lage ist, sich wäh-
rend der Fahrt in Richtung Kibla zu wenden, folgt der schafiiti-
schen Rechtsschule und legt zwei Gebete zusammen (Dschamʿ). 
Wenn auch das nicht möglich ist, dann entfällt die Wendung zur 
Kibla. Das Verrichten des Gebets durch angedeutete Bewegun-
gen, während man auf einem Stuhl oder auf einem Sessel sitzt, ist 
für niemanden erlaubt. Das Verrichten des Gebets in Bussen oder 
Flugzeugen ist wie das Verrichten in Wagen. 

Die Fard- und Wādschib-Gebete sollten auf Reisen nicht auf 
Reittieren verrichtet werden, solange nicht eine zwingende Not-
wendigkeit vorliegt. Man sollte Fahrzeuge stoppen und das Gebet 
im Stehen, in Richtung Kibla gewandt verrichten. Hierfür sollte 
man Vorkehrungen treffen, bevor man die Fahrzeuge besteigt. 

Der Reisende muss sich während der Fard-Gebete auf Schiffen 
und in Zügen in Richtung Kibla wenden und sollte das Schiff oder 

– 149 –



der Zug die Richtung wechseln, sich wieder in Richtung Kibla aus-
richten, indem er einen Kompass neben sich legt. Wenn seine 
Brust während des Gebets von der Kibla abgewandt sein sollte, 
wird das Gebet ungültig. Wenn man sich in Bussen, Zügen und bei 
Fahrten in aufgewühlten Gewässern nicht in Richtung Kibla wen-
den kann und damit das Gebet nicht gültig sein kann, darf man der 
schafiitischen Rechtsschule folgen und während solcher Fahrten 
die Fard-Gebete des Zuhr- und Asr-Gebets und die Fard-Gebete 
des Maghrib- und Ischā-Gebets zusammengelegt verrichten. Das 
heißt, man verrichtet während des Reisens zwei Gebete unmittel-
bar aufeinanderfolgend. Denn es ist in der schafiitischen Rechts-
schule erlaubt, bei Reisen, die über 80 km hinaus führen, jeweils 
die Fard-Gebete des Zuhr- und Asr-Gebets und des Maghrib- und 
Ischā-Gebets zusammenzulegen, indem man entweder das zweite 
dieser genannten Gebete vorzieht oder das erste bis zur Zeit des 
zweiten aufschiebt. Also sollte ein Hanafite, der sich während der 
Reise nicht in Richtung Kibla wenden kann, bei einer Rast, die 
tagsüber eingelegt wird, das Zuhr- und Asr-Gebet zusammenge-
legt verrichten und dann bei einer Rast am Abend oder in der 
Nacht das Maghrib- und Ischā-Gebet zusammengelegt verrichten, 
wobei er bei diesen vier Gebeten in seinem Herzen die Absicht 
formuliert, sie durch Befolgen der schafiitischen Rechtsschule zu 
verrichten. Das Zusammenlegen von Gebeten zweier Zeiten ist 
vor Antritt und nach Beendigung einer Reise nicht gestattet. 

DAS GEBET WÄHREND KRANKHEIT 

Wenn etwas aus dem Körper Austretendes, das normalerweise 
die Gebetswaschung ungültig macht, fortlaufend aus dem Körper 
austritt, wird dies „Udhr“ (Entschuldigungsgrund) genannt. Wenn 
Urin, Durchfall, entweichende Blähungen, Nasenbluten, Blut aus 
Wunden, Wundsekret, Tränen aufgrund von Schmerzen oder 
Schwellungen während einer gesamten Gebetszeit ununterbro-
chen auftreten [sodass nicht einmal eine Gebetswaschung und die 
Verrichtung des Fard-Gebets möglich wird], gelten die betroffe-
nen Personen und Frauen, die krankheitsbedingte Blutung (Is-
tihāda) haben, als „Entschuldigte“. Solche Personen müssen ver-
suchen, dieses fortdauernde Austreten durch Bedecken bzw. Stop-
fen der betroffenen Stellen, mit Behandlung durch Medizin oder 
durch das Verrichten des Gebets im Sitzen oder mit angedeuteten 
Bewegungen zu unterbinden. Ein Mann, der Urininkontinenz hat, 
führt ein Wattekügelchen von der Größe eines Weizenkorns in 

– 150 –



den Harnweg ein. Die Watte saugt die verbliebenen Urintropfen 
auf und verhindert, dass der Urin nach außen gelangt. So wird die 
Gebetswaschung nicht ungültig. Dieses Kügelchen wird später 
beim normalen Urinieren mit dem Urin ausgeschieden. Wenn je-
doch der Urinausfluss stärker ist, passiert er das Kügelchen und 
der austretende Urin macht dann die Gebetswaschung ungültig. 
Man sollte in diesem Fall dafür sorgen, dass austretender Urin 
nicht die Kleidung verunreinigt. Frauen sollten vorne immer eine 
Binde einlegen. Wenn sie den Ausfluss nicht vom Austreten hin-
dern können, vollziehen sie zu jeder Gebetszeit die Gebetswa-
schung und verrichten dann das Gebet. Jemand, der einen Ent-
schuldigungsgrund hat, darf mit derselben Gebetswaschung bis 
zum Ablaufen der jeweiligen Gebetszeit Fard-Gebete, Nachholge-
bete und Nāfila-Gebete verrichten. Er darf den edlen Koran be-
rühren. Mit Ablauf der jeweiligen Gebetszeit wird die Gebetswa-
schung sogleich ungültig. Auch vor Ablauf der jeweiligen Gebets-
zeit wird die Gebetswaschung ungültig, wenn außer der Sache, die 
den Entschuldigungsgrund bedingt, andere Gründe aufkommen, 
die die Gebetswaschung ungültig machen. Wenn z. B. bei einer 
entschuldigten Blutung aus einem Nasenloch die Gebetswaschung 
vorgenommen wurde und dann auch aus dem anderen Nasenloch 
Blut kommt, wird die Gebetswaschung ungültig. Der Austritt, der 
die Gebetswaschung normalerweise ungültig macht, muss durch 
eine Gebetszeit hindurch fortdauernd erfolgen, damit dies als Ent-
schuldigungsgrund angesehen wird. Wenn der Austritt aber für ei-
ne Dauer ausbleibt, die ausreicht, um innerhalb einer Gebetszeit 
die Gebetswaschung vorzunehmen und das Fard-Gebet dieser 
Zeit zu verrichten, dann gilt der Austritt nicht als Entschuldi-
gungsgrund. Nach einem Standpunkt in der malikitischen Rechts-
schule gilt es als Entschuldigung, selbst wenn der Austritt nur ein 
Tropfen ist. Wenn jemand ein Entschuldigter ist, setzt sich dies 
dann auch durch die nachfolgenden Gebetszeiten fort, wenn der 
Austritt auch nur einmal vorkommt und nur ein Tropfen ist. Wenn 
durch eine ganze Gebetszeit hindurch der Austritt ganz ausbleibt, 
dann gilt der Entschuldigungsgrund als aufgehoben. Wenn die Un-
reinheit, aufgrund der der Entschuldigungsgrund entstand, die Be-
kleidung mehr als ein Dirham verunreinigt und die Möglichkeit 
besteht, eine erneute Verunreinigung zu verhindern, dann muss 
man die verunreinigten Stellen waschen. 

Wer fürchtet, dass er aufgrund des Vornehmens der Ganzkör-
perwaschung krank wird oder sich seine Krankheit verschlimmert 
oder verlängert, vollzieht stattdessen die Trockenreinigung. Diese 

– 151 –



Befürchtung muss entweder durch eigene Erfahrung oder durch 
Bestätigung eines muslimischen und gerechten Arztes begründet 
sein. Auch das Wort eines Arztes, der zwar ein Sünder (Fāsiq) ist, 
aber nicht öffentlich diesen Ruf hat, wird angenommen. Wenn 
man bei Kälte keine Unterkunft findet, keine Möglichkeit hat, 
Wasser zu erhitzen, oder in Städten kein Geld findet, um einen 
Hamam aufzusuchen, kann all dies dazu führen, dass man krank 
wird. Gemäß der hanafitischen Rechtsschule kann man mit einer 
Trockenreinigung beliebig viele Fard-Gebete verrichten. Gemäß 
der schafiitischen und malikitischen Rechtsschule muss für jedes 
Fard-Gebet eine neue Trockenreinigung vorgenommen werden. 

Wenn die Hälfte der bei der Gebetswaschung zu waschenden 
Glieder Wunden aufweist, wird die Trockenreinigung vollzogen. 
Wenn die Wunden weniger als die Hälfte sind, werden die gesun-
den Stellen gewaschen und die wunden Stellen feucht bestrichen. 
Da bei der Ganzkörperwaschung der gesamte Körper als ein Glied 
gilt, darf die Trockenreinigung nur dann vorgenommen werden, 
wenn die Hälfte des Körpers Wunden aufweist. Wenn die wunden 
Stellen weniger als die Hälfte sind, werden die gesunden Stellen 
gewaschen und die wunden Stellen feucht bestrichen. Wenn das 
direkte Bestreichen der Wunden schaden würde, dann werden die 
darüber liegenden Verbände feucht bestrichen. Wenn auch das 
schaden würde, dann wird das Bestreichen unterlassen. Wenn bei 
der Gebetswaschung und der Ganzkörperwaschung das feuchte 
Bestreichen des Kopfes schaden würde, dann wird der Kopf nicht 
bestrichen. Derjenige, dessen Hand oder Hände verkrüppelt sind 
[oder mit Ekzemen oder Wunden bedeckt sind] und der somit 
kein Wasser benutzen kann, vollzieht die Trockenreinigung. So ei-
ne Person vollzieht die Trockenreinigung, indem sie ihr Gesicht 
und ihre Arme auf Erde [oder Wände mit Kalk, Erde oder Stein] 
reibt. Wenn bei einer Person, die keine Hände und Füße hat, auch 
das Gesicht wund ist, verrichtet sie das Gebet ohne Gebetswa-
schung. Wer niemanden findet, der ihm bei der Gebetswaschung 
helfen kann, vollzieht die Trockenreinigung. Die Kinder, Sklaven 
und für diesen Zweck für ein Entgelt Angestellte sind zur Hilfe-
leistung verpflichtet. Auch andere Personen sollten um Hilfe ge-
beten werden. Doch diese Anderen sind nicht zur Hilfestellung 
verpflichtet. Auch Eheleute sind nicht verpflichtet, einander bei 
der Gebetswaschung zu helfen. 

Wer wegen Wunden nach Blutentnahme, Behandlung mit 
Blutegeln, wegen Wunden oder Vereiterungen oder wegen Kno-
chenbrüchen oder Prellungen Verbände [aus Watte, Verbands-

– 152 –



stoff, Pflaster oder Salbe] anlegen muss und die bedeckten Stellen 
nicht direkt mit kaltem oder warmem Wasser waschen kann und 
auch nicht die Stellen feucht bestreichen kann, streicht bei der Ge-
betswaschung und bei der Ganzkörperwaschung einmal so über die 
Verbände, dass mehr als die Hälfte des Verbandes bestrichen wird. 
Falls das Lockern des Verbandes schaden würde, werden die unver-
wundeten Stellen unter ihnen nicht gewaschen. Gesunde Stellen, 
die zwischen den Streifen eines Verbandes offen liegen, werden 
feucht bestrichen. Ein Verband muss nicht im Zustand der Gebets-
waschung angelegt werden. Wenn nach dem feuchten Bestreichen 
der Verband gewechselt oder zusätzlicher Verband darüber ange-
legt wird, muss man diese nicht erneut bestreichen.  

Wer nicht stehen kann oder ernsthaft befürchtet, dass das Ste-
hen seine Krankheit verlängern wird, verrichtet das Gebet auf 
dem Boden im Sitzen, wobei er für die Rukūʿ seinen Oberkörper 
leicht nach vorn beugt. Dann richtet er den Oberkörper wieder auf 
und verrichtet zweimal die Sadschda auf den Boden. Er nimmt ei-
ne Sitzposition ein, die ihm bequem ist. Zu knien, im Schneidersitz 
zu sitzen oder auf dem Gesäß zu sitzen und dabei die Knie zu um-
schlingen, ist erlaubt. Kopfschmerzen, Zahnschmerzen und Au-
genschmerzen gelten als Krankheit. Auch die Befürchtung, vom 
Feind gesehen zu werden, ist ein Entschuldigungsgrund. Auch je-
mand, dessen Fasten gebrochen oder dessen Gebetswaschung un-
gültig wird, wenn er das Gebet im Stehen verrichtet, verrichtet das 
Gebet im Sitzen. Wenn jemand das Gebet im Stehen verrichten 
kann, wenn er sich auf etwas stützt, dann verrichtet er das Gebet 
mit einer Stütze. Jemand, der nicht lange stehen kann, macht den 
Eröffnungs-Takbīr im Stehen und setzt das Gebet im Stehen fort, 
bis Schmerzen einsetzen, und setzt das Gebet dann im Sitzen fort. 

Wer nicht in der Lage ist, die Sadschda auf den Boden zu ver-
richten, rezitiert im Stehen und setzt sich für die Rukūʿ und 
Sadschda hin und deutet diese an. Dabei verbeugt er sich für die 
Rukūʿ etwas und für die Sadschda etwas mehr. Wer den Oberkör-
per nicht beugen kann, der verbeugt den Kopf. Man muss diese 
angedeutete Sadschda nicht auf irgendetwas machen. Wenn man 
die Sadschda auf etwas Angehobenes macht, ist das Gebet zwar 
gültig, wenn diese Bewegung tiefer war als eine angedeutete 
Rukūʿ, es ist aber dennoch makrūh. Wenn man in der Lage ist, das 
Gebet angelehnt im Sitzen zu verrichten, ist es nicht erlaubt, es im 
Liegen mit angedeuteten Bewegungen zu verrichten. Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, besuchte einmal einen Kranken. Als er 
sah, dass dieser im Gebet ein Kissen mit den Händen hob und da-

– 153 –



rauf die Sadschda machte, nahm er ihm das Kissen weg. Dann 
nahm der Kranke ein Stück Holz und machte die Sadschda darauf. 
Er nahm auch das Holz weg und sagte: „Wenn du dazu in der Lage 
bist, dann verrichte die Sadschda auf den Boden! Wenn du dich 
nicht bis zum Boden verbeugen kannst, dann hebe nichts hoch zu 
deinem Gesicht, um darauf die Sadschda zu machen! Deute die 
Bewegungen an, wobei du dich für die Sadschda etwas mehr ver-
beugst als für die Rukūʿ!“ Wie im al-Bahr ar-rāʾiq berichtet wird, 
heißt es in Vers 191 der Sure Āl Imrān sinngemäß: „Wer dazu in 
der Lage ist, verrichtet das Gebet im Stehen, [ansonsten] im Sitzen 
und [ansonsten] im Liegen.“ Als Imrān ibn Husayn krank wurde, 
sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, zu ihm: „Verrichte 
das Gebet im Stehen! Wenn deine Kraft dazu nicht ausreicht, dann 
verrichte es im Sitzen! Wenn du auch das nicht schaffst, dann ver-
richte es, während du auf der Seite oder auf dem Rücken liegst!“ 
Man sieht aus alledem, dass ein Kranker, der nicht in der Lage ist, 
das Gebet im Stehen zu verrichten, es im Sitzen verrichtet und 
wenn er auch das nicht kann, im Liegen. Es wurde nicht erlaubt, 
das Gebet auf einem Stuhl oder einem Sessel zu verrichten. Es ist 
nicht im Einklang mit dem Islam, dass ein Kranker oder ein Rei-
sender in Bussen oder Flugzeugen das Gebet auf Stühlen oder Sit-
zen verrichtet. Jemand, der wegen des Ganges zum Gemein-
schaftsgebet so ermüden würde, dass er dann das Gebet nicht im 
Stehen verrichten könnte, verrichtet das Gebet zu Hause im Ste-
hen. Zwanzig Sachen gelten als Entschuldigungsgrund für das 
Fernbleiben vom Gemeinschaftsgebet: Regenfall; heftige Hitze 
oder Kälte; Furcht vor feindlichen Überfällen auf Leib und Besitz; 
Furcht, den Anschluss an die Reisegruppe zu verlieren, mit der 
man unterwegs ist; Dunkelheit wegen ungewöhnlicher Wetterver-
hältnisse; die Befürchtung eines zahlungsunfähigen Schuldners, 
dass er verhaftet und eingesperrt wird; Blindheit; in einem Grad, 
dass das Gehen unmöglich ist, gelähmt sein; das Fehlen eines Fu-
ßes; verkrüppelt sein; Krankheit; verschlammte Wege; Gehunfä-
higkeit; Gehunfähigkeit wegen hohen Alters; dass man eine Lehr-
sitzung in Fiqh, die eine Seltenheit ist, verpassen würde; die Be-
fürchtung, eine Mahlzeit zu verpassen, bei der ein Gericht serviert 
wird, das man besonders mag; sich in Vorbereitungen für eine Rei-
se befinden; ein Krankenpfleger, der niemanden findet, der seine 
Stelle einnehmen kann; heftige Winde während der Nacht; das Be-
dürfnis, dringende Notdurft zu beseitigen. Entschuldigungsgründe 
für das Fernbleiben vom Freitagsgebet sind: dass ein Kranker 
fürchtet, dass seine Krankheit sich verschlimmert oder verlängert; 

– 154 –



ein Krankenpfleger, der niemanden findet, der seine Stelle ein-
nimmt; wegen hohen Alters Gehunfähigkeit oder Beschwerden 
beim Gehen. Es ist verdienstvoller, sich zum Gemeinschaftsgebet 
zu Fuß zu begeben als mit einem Transportmittel. Es ist nicht er-
laubt, in Moscheen das Gebet auf einem Sitz oder Stuhl im Sitzen 
zu verrichten, auch nicht, wenn ein Entschuldigungsgrund für das 
Verrichten des Gebets durch angedeutete Bewegungen vorliegt. 
Durchführung der Ibādāt auf eine andere Weise, als im Islam vor-
gesehen, nennt man „Bidʿa“ (Neuerung). Dass das Verrichten von 
Bidʿa eine große Sünde ist, wird in Fiqh-Büchern erklärt. 

Ein Kranker, der das Gebet nicht angelehnt im Sitzen verrich-
ten kann, verrichtet es auf dem Rücken liegend, und sollte das 
auch nicht möglich sein, auf der rechten Seite liegend und mit dem 
Kopf die Rukūʿ und Sadschda andeutend. Ein Kranker, der unfä-
hig ist, sich in Richtung Kibla zu wenden, wendet sich in die Rich-
tung, die ihm leichtfällt. Demjenigen, der auf dem Rücken liegend 
das Gebet verrichtet, wird etwas unter seinen Kopf gelegt, sodass 
sein Gesicht in Richtung Kibla zeigt. Es wäre auch gut, die Knie 
aufzurichten. Wer unfähig ist, selbst mit dem Kopf Bewegungen 
anzudeuten, für den ist es erlaubt, das Gebet zum Nachholen 
(Qadā) aufzuschieben. Wer während des Gebets krank wird, setzt 
das Gebet auf die Weise fort, zu der er in der Lage ist. Wenn ein 
Kranker, der das Gebet im Sitzen verrichtet, sich während des Ge-
bets erholt, setzt er das Gebet im Stehen fort. Wer unzurechnungs-
fähig wird, ist nicht zum Gebet verpflichtet. Wenn er allerdings vor 
Ablauf von fünf Gebetszeiten wieder zu Sinnen kommt, holt er 
diese fünf Zeiten nach. Sind aber sechs oder mehr Gebetszeiten 
vergangen, müssen diese nicht nachgeholt werden. 

Es ist fard, ausstehende Gebete umgehend nachzuholen, selbst 
wenn man sie mit angedeuteten Bewegungen verrichten müsste. 
Für jemanden, der sterbenskrank wird, bevor er diese ausstehen-
den Gebete nachgeholt hat, wird es wādschib, dass er für diese Ge-
bete, die er noch nachzuholen hat, in seinem Testament verfügt, 
dass von seinem Nachlass eine Abfindung (Fidya) für diese gezahlt 
wird. Es wurde gesagt, dass wenn jemand dies nicht verfügt, es 
dschāʾiz ist, dass sein Stellvertreter oder gar ein Fremder von sei-
nem eigenen Besitz den Isqāt durchführt. 

 

 

– 155 –



NACHHOLGEBETE 

Da das Gebet eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) ist, die 
mit dem Körper verrichtet wird, kann nicht anstelle Anderer gebe-
tet werden. Jeder muss selbst das Gebet verrichten. Das Verrich-
ten des Gebets in seiner Zeit wird „Adā“ (Durchführung) ge-
nannt. Das Wiederholen eines Gebet zu irgendeiner Zeit wird 
„Iʿāda“ (Wiederholung) genannt. So ist z. B. für ein Gebet, das auf 
eine Weise, die makrūh ist, verrichtet wurde, die Wiederholung in-
nerhalb seiner Zeit und wenn dies nicht möglich ist, zu irgendeiner 
Zeit wādschib. Das Verrichten von Fard- und Wādschib-Gebeten 
nach Ablauf ihrer Zeit wird „Qadā“ (Nachholen) genannt. 

Bei der Verrichtung der fünf Fard-Gebete eines Tages und des 
Witr-Gebets sowie beim Nachholen dieser ist es fard, dass man 
„Sāhib at-Tartīb“ ist. Das bedeutet, dass man beim Verrichten der 
Gebete ihre Aufeinanderfolge beachten muss. Jemand, der nicht 
mehr als fünf Gebete nachzuholen hat, wird „Sāhib at-Tartīb“ ge-
nannt. Das Fard-Gebet des Freitagsgebets muss in der Zeit des 
Zuhr-Gebets verrichtet werden. Jemand, der das Fadschr-Gebet 
versäumt hat, verrichtet es umgehend, sobald er sich erinnert und 
sei es während der Predigt (Khutba) zum Freitagsgebet. Solange 
ein Gebet aussteht, ist es nicht dschāʾiz, dass die darauffolgenden 
fünf Gebete verrichtet werden. In einem Hadith heißt es: „Wenn 
jemand ein Gebet verschläft oder es vergisst und sich dann bei der 
Verrichtung des nächsten Gebets in Gemeinschaft daran erinnert, 
soll er sein Gebet mit dem Imam zu Ende bringen und dann das 
vorherige Gebet nachholen! Danach soll er das Gebet, das er mit 
dem Imam verrichtet hat, wiederholen!“ 

Es ist fard, versäumte Fard-Gebete nachzuholen und wādschib, 
versäumte Wādschib-Gebete nachzuholen. Es wurde nicht ange-
ordnet, dass man Sunna-Gebete nachholt. Die Gelehrten der ha-
nafitischen Rechtsschule sagen mit Übereinstimmung: „Die Sun-
na-Gebete zu verrichten, wurde nur zu ihren Zeiten angeordnet. 
Sunna-Gebete, die nicht zu ihrer Zeit verrichtet werden, werden 
nicht eine zu entrichtende Schuld. Daher wurde auch nicht ange-
ordnet, dass man sie nachholt. Da jedoch das Sunna-Gebet des 
Fadschr-Gebets eine dem Wādschib nahe Sunna ist, wird es am 
selben Tag vor Eintritt der Zeit des Zuhr-Gebets gemeinsam mit 
dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets nachgeholt. Das Sunna-Ge-
bet des Fadschr-Gebets wird aber nach Eintritt der Zeit des Zuhr-
Gebets nicht mehr und die anderen Sunna-Gebete zu keiner Zeit 
nachgeholt. Sollte jemand sie aber nachholen, entsteht dennoch 

– 156 –



nicht die Belohnung für das Verrichten von Sunna-Gebeten. Sie 
gelten als Nāfila-Gebete.“ Im Ibn Ābidīn und im Targhīb as-salāt 
auf Seite 162 heißt es: „Es ist erlaubt, Sunna-Gebete auch ohne 
Entschuldigungsgrund im Sitzen zu verrichten. Sie gänzlich zu un-
terlassen, ist eine Sünde. Die Fard-Gebete im Sitzen zu verrichten, 
ist mit einem Entschuldigungsgrund erlaubt.“ 

Die Fard-Gebete wissentlich und ohne Entschuldigungsgrund 
zu unterlassen, ist eine große Sünde. Solche in ihren Zeiten nicht 
verrichtete Gebete müssen nachgeholt werden. Um Gebete, die 
fard oder wādschib sind, wissentlich zum Nachholen (Qadā) auf-
schieben zu können, gibt es zwei Entschuldigungen: Die erste ist, 
dass man sich in Kampfhandlungen mit dem Feind befindet. Die 
zweite ist, dass ein Reisender, selbst wenn er nicht die Absicht hat, 
eine Reise von drei Tagen zu unternehmen, sich unterwegs vor 
Räubern, wilden Tieren, Fluten oder Stürmen fürchtet. Wenn je-
mand in diesen Situationen nicht in der Lage ist, das Gebet sitzend 
oder sich in irgendeine Richtung wendend oder auf dem Reittier 
mit angedeuteten Bewegungen zu verrichten, darf er es zum Nach-
holen aufschieben. Die Versäumnis des Gebets mit diesen zwei 
Entschuldigungen oder durch Verschlafen oder Vergessen ist kei-
ne Sünde. In der Erläuterung des Aschbāh heißt es: „Es ist auch 
gestattet, das Gebet aufzuschieben, um einen Ertrinkenden oder 
sich in ähnlicher Gefahr Befindende zu retten.“ Doch wird es fard, 
ein solches Gebet umgehend nachzuholen, sobald der Entschuldi-
gungsgrund nicht mehr vorliegt. Ein weiteres Aufschieben ist nur 
solange dschāʾiz, wie es braucht, um die Unterhaltsbedürfnisse für 
die Familie zu verdienen [also während der Arbeitszeiten], voraus-
gesetzt, man verrichtet außer in den drei verbotenen Zeiten zu je-
der freien Zeit die Nachholgebete. Wenn man mehr als diese Dau-
er aufschiebt, beginnt man zu sündigen. Denn unser geliebter Pro-
phet, Friede sei mit ihm, hat die vier Gebete, die sie wegen der 
Heftigkeit der Kämpfe während der Grabenschlacht nicht verrich-
ten konnten, noch in derselben Nacht in Gemeinschaft nachgeholt, 
obwohl die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, 
Verletzungen hatten und erschöpft waren. Unser geliebter Pro-
phet, Friede sei mit ihm, sagte: „Zwei Fard-Gebete zusammenzu-
führen, ist eine der großen Sünden.“ D. h. es ist die größte Sünde, 
dass man ein Gebet nicht in seiner Zeit verrichtet, sondern es in 
der Zeit des nächsten Gebets verrichtet. In einem Hadith heißt es: 
„Diejenigen, die das Gebet erst dann verrichten, nachdem seine 
Zeit abgelaufen ist, wird Allah, der Erhabene, dafür 80 Huqb lang 
in der Hölle belassen.“ Eine Huqb sind 80 Jahre des Jenseits und 

– 157 –



einem Tag des Jenseits entsprechen tausend Jahre im Diesseits. 
Wenn das die Strafe für jemanden ist, der ein einziges Gebet nicht 
zu seiner Zeit verrichtet, dann stelle man sich die Strafe für jene 
vor, die das Gebet gänzlich unterlassen. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Gebet ist der 
Grundpfeiler der Religion. Wer das Gebet verrichtet, der befestigt 
seine Religion. Wer das Gebet nicht verrichtet, der bringt seine 
Religion zum Einsturz.“ In einem Hadith heißt es: „Am Tag des 
Jüngsten Gerichts wird das Gebet nach dem Glauben die erste Sa-
che sein, über die man befragt wird.“ Allah, der Erhabene, wird 
sinngemäß sagen: „O Mein Diener! Wenn du die Prüfung der Ab-
rechnung über das Gebet bestehst, dann ist die Rettung dein. Ich 
erleichtere dir hierauf die restliche Abrechnung.“ In Vers 45 der 
Sure al-Ankabūt heißt es sinngemäß: „Das [makellos verrichtete] 
Gebet hält (den Menschen) davon ab, abscheuliche und verwerfli-
che Sachen zu tun.“ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Während er das Gebet verrichtet, ist der Mensch seinem Herrn 
am nächsten.“ 

Dass ein Muslim ein Gebet nicht zu seiner Zeit verrichtet, ge-
schieht auf zwei Weisen: 1. Unterlassung mit einem Entschuldi-
gungsgrund. 2. Unterlassung aus Faulheit, obwohl er das Gebet als 
Pflicht und Aufgabe anerkennt und es würdigt. 

Es ist harām, eine große Sünde, ein Fard-Gebet ohne Entschul-
digungsgrund nach Ablauf seiner Zeit zu verrichten, d. h. es zum 
Nachholen (Qadā) aufzuschieben. Diese Sünde wird nicht durch 
das Nachholen getilgt. Wenn Gebete nachgeholt werden, dann 
wird lediglich die Sünde der Unterlassung verziehen und nicht die 
Sünde des Aufschiebens. Ein Gebet nicht verrichtet zu haben, 
wird mit Reue (Tawba) allein nicht vergeben, solange es nicht 
auch nachgeholt wird. Wenn jemand Reue empfindet, nachdem er 
es nachgeholt hat, dann wird gehofft, dass ihm verziehen wird. Sol-
che Reue muss vom Nachholen noch ausstehender versäumter 
Gebete begleitet sein. Wenn jemand versäumte Gebete nicht 
nachholt, obwohl er dazu in der Lage ist, begeht er damit eine wei-
tere große Sünde. Diese Sünde verdoppelt sich mit jeder verstrei-
chenden Zeitspanne, die es braucht, um ein Gebet nachzuholen 
[also alle 6 Minuten]. Denn das umgehende Nachholen versäum-
ter Gebete in freien Zeiten ist auch eine Fard. Wer es nicht wichtig 
nimmt, versäumte Gebete nachzuholen, wird mit ewigem Brennen 
in der Hölle bestraft. Im Umdat al-Islām und im Dschāmiʿ al-Fatā-
wā heißt es: „Ein Fard-Gebet, das man im Angesicht des Feindes 
verrichten könnte, aber unterlässt, ist so, wie wenn man 700 große 

– 158 –



Sünden begeht.“ Die Sünde für das Aufschieben des Nachholens 
versäumter Gebete ist viel größer als für die Unterlassung. Wenn 
man die Absicht fasst, das erste der Nachholgebete (Qadā-Gebe-
te) zu verrichten und das erste dieser nachgeholt hat, werden diese 
Sünden alle vergeben. 

KLARSTELLUNG: Können anstelle von Sunna-Gebeten 
Nachholgebete verrichtet werden? 

Der ehrwürdige Abdulqādir al-Gīlānī schreibt in seinem Buch 
Futūh al-Ghayb: „Der Muslim muss zuallererst die Farāʾid verrich-
ten. Wenn er die Farāʾid erfüllt hat, verrichtet er die Sunan, und 
danach die Nawāfil (Sg. Nāfila). Es ist töricht, sich mit Sunan zu 
beschäftigen, wenn man noch eine Fard-Schuld hat. Wer eine 
Fard-Schuld hat, dessen Sunan werden nicht angenommen. Alī ibn 
Abī Tālib, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete, dass der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wer eine Fard-Schuld 
hat und Nāfila-Gebete verrichtet, ohne das versäumte Fard-Gebet 
nachzuholen, der müht sich umsonst ab. Solange dieser seine Fard-
Schuld nicht begleicht, nimmt Allah, der Erhabene, seine Nāfila-
Gebete nicht an.’“ Dieser von Abdulqādir al-Gīlānī erwähnte Ha-
dith wird vom ehrwürdigen Abdulhaqq ad-Dahlawī, einem hana-
fitischen Gelehrten, folgendermaßen erklärt: „Dieser Hadith 
zeigt, dass die Sunna- und Nāfila-Gebete von Leuten, die noch ei-
ne Fard-Schuld haben, nicht angenommen werden. Wir wissen, 
dass Sunna-Gebete die Fard-Gebete vervollständigen. Dies be-
deutet, dass wenn bei den Fard-Gebeten etwas zu ihrer Vollstän-
digkeit fehlt, solcher Mangel durch die Sunna-Gebete ausgegli-
chen wird. Wer jedoch noch eine Fard-Schuld zu begleichen hat, 
dessen Sunna-Gebete, die nicht angenommen werden, bewirken 
gar nichts.“ 

Muhammad Sādiq Efendi, seinerzeit Richter von Jerusalem, 
führt bei seiner Erklärung des Nachholens von versäumten Gebe-
ten Folgendes aus: „Der große Gelehrte Ibn Nudschaym wurde 
gefragt: ‚Wenn jemand Nachholgebete hat und die Sunna-Gebete 
zu den fünf täglichen Fard-Gebeten mit der Absicht des Nachho-
lens versäumter Gebete verrichtet - hat er dann die Sunna-Gebete 
unterlassen?‘ Er antwortete: ‚Nein, er unterlässt die Sunna-Gebete 
dadurch nicht. Denn der Sinn hinter den Sunna-Gebeten ist, zu 
den Fard-Gebeten innerhalb dieser Gebetszeit zusätzliches Gebet 
zu verrichten. Der Teufel möchte, dass man gar nicht betet. Indem 
man überhaupt zusätzliche Gebete zu den Fard-Gebeten verrich-
tet, handelt man dem Teufel zuwider und erniedrigt ihn. Dadurch 
wird, wenn man anstatt der Sunna-Gebete Nachholgebete verrich-

– 159 –



tet, dennoch der Sinn der Sunna erfüllt. Wer Nachholgebete hat, 
muss in jeder Gebetszeit zusätzlich zu den täglichen fünf Fard-Ge-
beten versäumte Gebete nachholen, um diese Sunna erfüllen zu 
können. Viele Menschen verrichten Sunna-Gebete, statt ihre ver-
säumten Gebete nachzuholen. Diese werden in die Hölle einge-
hen. Wer aber statt der Sunna-Gebete seine versäumten Gebete 
nachholt, der wird vor dieser Strafe in der Hölle errettet.’“ 

Wie werden Nachholgebete verrichtet? 

Nachholgebete müssen umgehend verrichtet werden und man 
muss zusätzlich Reue empfinden, um sich von der schweren Strafe 
zu retten. Daher muss man auch die Sunna-Gebete mit der Ab-
sicht verrichten, sie als Nachholgebete zu verrichten. Wer aus 
Faulheit nicht betete und viele Jahre die Gebete unterlassen hat, 
muss, wenn er das Sunna-Gebet zu einem Fard-Gebet verrichtet, 
die Absicht fassen, das erste nachzuholende Gebet dieser Gebets-
zeit zu verrichten. Diese Personen müssen gemäß allen Rechts-
schulen die Sunna-Gebete mit dieser Absicht verrichten, sie als 
Nachholgebete zu verrichten. In der hanafitischen Rechtsschule 
zählt das Unterlassen von Fard-Gebeten ohne Entschuldigungs-
grund als größte Sünde. Diese große Sünde verdoppelt sich mit je-
der freien Zeitspanne, die vergeht, in der man das Gebet verrich-
ten könnte. Denn das sofortige Nachholen von versäumten Gebe-
ten in jeder freien Zeit bleibt eine fortwährende Fard. Um sich vor 
diesen immensen Sünden jenseits aller Berechnung zu retten, soll 
man anstelle des Sunna-Gebets mit vier Gebetseinheiten vor dem 
Zuhr-Gebet das erste nachzuholende Fard-Gebet des Zuhr-Ge-
bets nachholen und anstelle des Sunna-Gebets danach mit zwei 
Gebetseinheiten das erste nachzuholende Fard-Gebet des 
Fadschr-Gebets nachholen; dann, anstelle des Sunna-Gebets des 
Asr-Gebets das erste nachzuholende Fard-Gebet des Asr-Gebets 
nachholen; dann, anstelle des Sunna-Gebets des Maghrib-Gebets 
das erste nachzuholende Fard-Gebet des Maghrib-Gebets mit drei 
Gebetseinheiten nachholen. Anstelle des Sunna-Gebets vor dem 
Ischā-Gebet soll man das erste nachzuholende Fard-Gebet des 
Ischā-Gebets verrichten und anstelle des Sunna-Gebets danach 
das erste nachzuholende Witr-Gebet mit drei Gebetseinheiten. So 
würde jeden Tag die Versäumnis eines ganzen Tages nachgeholt 
werden. Auch bei den Tarāwīh-Gebeten muss man die Absicht 
fassen, versäumte Gebete nachzuholen. Man sollte berechnen, wie 
viele Tage, Monate oder Jahre man nachzuholen hat, und diese 

– 160 –



versäumten Gebete wie eben beschrieben nachholen. Wenn alle 
versäumten Gebete nachgeholt sind, sollte man mit Sunna-Gebe-
ten fortfahren. Wenn man außer den oben genannten Gelegenhei-
ten noch andere freie Zeiten dafür aufwenden kann, muss man 
auch diese für das Nachholen von versäumten Gebeten umgehend 
nutzen. Denn die Sünde für nicht verrichtete Nachholgebete ver-
doppelt sich mit jedem Tag. 

 

Sechster Teil 

ÜBER LEUTE, DIE DAS GEBET  
NICHT VERRICHTEN 

Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: 
„Wenn die fünf Gebetszeiten eintreten, sprechen die Engel: ‚O 
Kinder Ādams! Steht auf und löscht mit eurem Gebet das Feuer, 
das bereitet wurde, um die Menschen zu verbrennen.’“ In einem 
Hadith heißt es: „Das, was den Gläubigen (Muʾmin) vom Ungläu-
bigen (Kāfir) unterscheidet, ist das Gebet.“ D. h. der Muslim ver-
richtet das Gebet, der Kāfir nicht. Die Heuchler (Munāfiqūn) wie-
derum verrichten es manchmal und manchmal nicht. Die Heuchler 
werden in der Hölle eine bittere Strafe erleiden. Der Meister der 
Tafsirgelehrten, Abdullah ibn Abbās, möge Allah mit beiden zu-
frieden sein, sagt: „Ich hörte, wie der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, sagte: ‚Jene, die das Gebet nicht verrichten, werden am 
Tag des Jüngsten Gerichts Allah, den Erhabenen, zornig vorfin-
den.’“ 

Es wurde mit Übereinstimmung von den Imamen der Hadith-
wissenschaft Folgendes überliefert: „Jemand, der ein Gebet ab-
sichtlich nicht in seiner Zeit verrichtet, also während des Verstrei-
chens der Gebetszeit nicht darüber betrübt ist, dass er das Gebet 
nicht verrichtet, der wird zu einem Ungläubigen.“ Oder er stirbt 
ohne Glauben, wenn er im Sterben liegt. Wie steht es dann mit je-
nen, die nicht einmal an das Gebet denken oder das Gebet nicht 
als Aufgabe anerkennen? Die Gelehrten der Ahlus-Sunna ver-
kündeten mit Übereinstimmung, dass die Verrichtung der Ibādāt 
nicht Teil des Glaubens ist. Nur was das Gebet betrifft, gibt es kei-
ne Übereinstimmung. Große Imame des Fiqh wie Ahmad ibn 
Hanbal, Ishāq ibn Rāhawayh, Abdullah ibn Mubārak, Ibrāhīm an-
Nakhaʿī, Hakam ibn Utayba, Ayyūb as-Sahtiyānī, Dāwud at-Tāʾī, 
Abū Bakr ibn Schayba, Zubayr ibn Harb und viele andere Groß-

– 161 –



gelehrte haben gesagt, dass derjenige, der ein Gebet absichtlich 
unterlässt, zum Kāfir wird. Sodann, meine muslimischen Ge-
schwister - versäumt nicht ein einziges Gebet und seid darin nicht 
nachlässig! Verrichtet sie mit Freude! Was wäre, wenn Allah, der 
Erhabene, am Tag des Jüngsten Gerichts entsprechend diesem 
Idschtihad jener eben genannten Gelehrten straft? 

In der hanbalitischen Rechtsschule wird jemand, der ohne Ent-
schuldigungsgrund ein Gebet unterlässt, wie ein Abtrünniger 
(Murtadd) hingerichtet. Sein Leichnam wird nicht gewaschen, 
nicht in das Leichentuch gewickelt und es wird kein Totengebet 
für ihn verrichtet. Er wird nicht im Friedhof der Muslime begraben 
und sein Grab wird nicht erkenntlich gemacht. Er wird irgendwo 
in der Wildnis begraben. 

In der schafiitischen Rechtsschule werden Personen, die das 
Gebet nicht verrichten, zwar nicht zum Abtrünnigen, doch die 
Strafe wiederum ist der Tod. Die Urteile der malikitischen Rechts-
schule sind in diesem Fall dieselben wie in der schafiitischen 
Rechtsschule. 

In der hanafitischen Rechtsschule wird jemand, der das Gebet 
unterlässt, eingesperrt, bis er es wieder aufnimmt, oder er be-
kommt eine Prügelstrafe, bis er blutet. 

Wer fünf Sachen unterlässt, beraubt sich um fünf Sachen: 
1. Wer die Zakat für seinen Besitz nicht entrichtet, der profi-

tiert nicht von den Segen in seinem Besitz. 
2. Wer das Uschr (Zehnt) nicht aushändigt, dessen Äcker und 

Ernte haben keinen Segen (Baraka). 
3. Wer keine Sadaqa (Almosen) gibt, dessen Körper wird un-

gesund sein. 
4. Wer keine Bittgebete spricht, erlangt seine Wünsche nicht. 
5. Wer das Gebet nicht verrichten will, wenn seine Zeit kommt, 

der wird beim letzten Atemzug nicht das Glaubensbekenntnis 
(Schahāda) sprechen können. 

In einem Hadith heißt es: 
„Wer das Gebet ohne Entschuldigungsgrund unterlässt, dem 

wird Allah, der Erhabene, 15 Qualen geben. Sechs davon betref-
fen das Diesseits, drei den Augenblick des Todes, drei den Aufent-
halt im Grab und drei die Auferstehung aus dem Grab. 

Die sechs Qualen im Diesseits sind: 
1. Das Leben dessen, der das Gebet unterlässt, verliert seinen 

Segen. 

– 162 –



2. Sein Gesicht verliert die Liebenswürdigkeit, die jene aus-
zeichnet, die Allah, der Erhabene, liebt. 

3. Keines seiner guten Werke wird belohnt. 
4. Seine Bittgebete werden nicht erhört. 
5. Keiner mag ihn. 
6. Die guten Bittgebete der Muslime nützen ihm nicht. 
Die Qualen während des Sterbens sind: 
1. Man stirbt auf elende, schlechte und unschöne Weise. 
2. Man stirbt, während man Hungergefühl hat. 
3. Selbst, wenn man viel trinkt, stirbt man durstig. 
Die Qualen im Grab sind: 
1. Sein Grab wird eng und bedrückend und seine Knochen wer-

den ineinander gedrückt. 
2. Sein Grab wird mit Feuer gefüllt. Es verbrennt den Bewoh-

ner des Grabes Tag und Nacht. 
3. Allah, der Erhabene, schickt eine riesige Schlange in das 

Grab. Diese Schlange gleicht nicht den diesseitigen Schlangen. Je-
den Tag, zu jeder Gebetszeit beißt diese Schlange den Toten. Sie 
lässt keine Zeit aus. 

Die Qualen während der Ereignisse am Tag der Auferstehung 
sind: 

1. Die Engel, die die Menschen in die Hölle zerren, weichen 
nicht von seiner Seite. 

2. Allah, der Erhabene, empfängt ihn zornig. 
3. Seine Abrechnung wird bitter und mühselig und schließlich 

wird er in die Hölle geworfen.“ 

DIE VORZÜGE DER LEUTE, DIE DAS GEBET 
VERRICHTEN 

Es gibt viele Hadithe, in denen über die Vorzüge der Verrich-
tung des Gebets und die Belohnung derer, die das Gebet verrich-
ten, berichtet wird. In seinem Buch Aschiʿat al-lamaʿāt erwähnt 
Abdulhaqq ibn Sayfuddīn ad-Dahlawī einige dieser Hadithe über 
die Wichtigkeit des Gebets: 

1. Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete: 
„Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Die täglichen 
fünf Gebete, das Freitagsgebet bis zum nächsten Freitagsgebet 
und der Ramadan bis zum nächsten Ramadan sind eine Sühne 

– 163 –



(Kaffāra) für die Sünden der Zeiten dazwischen. Sie sorgen dafür, 
dass die kleinen Sünden jener, die große Sünden meiden, verge-
ben werden.’“ Kleine Sünden der Zeiten dazwischen, die keine 
Verletzung der Rechte Anderer darstellen, werden durch diese er-
wähnten Ibādāt getilgt. Darüber hinaus tragen sie dazu bei, dass 
die Strafen für die großen Sünden jener, deren kleine Sünden ver-
geben wurden und sie dadurch keine mehr haben, verringert wer-
den. Für die Vergebung großer Sünden muss zusätzlich Reue emp-
funden werden. Wenn jemand keine großen Sünden hat, dann sor-
gen diese Ibādāt dafür, dass sein Rang bei Allah höher wird. Die-
ser Hadith ist im Sahīh Muslim aufgezeichnet. Das Freitagsgebet 
sorgt dafür, dass die Mängel in den täglichen fünf Gebeten ausge-
glichen werden. Wenn auch die Freitagsgebete Mängel aufweisen, 
sorgt das Fasten im Ramadan dafür. 

2. Wieder berichtete Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrie-
den sein: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wenn 
jemand, vor dessen Tür ein Fluss fließt, jeden Tag fünfmal in die-
sem Fluss badet - würde an ihm irgendein Schmutz bleiben?‘ Die 
edlen Gefährten antworteten und sagten: ‚Nein, es würde über-
haupt kein Schmutz bleiben, o Gesandter Allahs.‘ Darauf sagte er: 
‚Und so sind auch die täglichen fünf Gebete. Allah, der Erhabene, 
tilgt die kleinen Sünden derer, die die täglichen fünf Gebete ver-
richten.’“ Dieser Hadith ist im Sahīh al-Bukhārī und im Sahīh 
Muslim aufgezeichnet. 

3. Abdullah ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, be-
richtete wie folgt von einem Mann, der eine fremde Frau küsste: 
„Ein Mann unter den Ansār pflegte Datteln zu verkaufen. Eine 
Frau kam zu ihm, um Datteln zu kaufen. Da regten sich niedere 
Triebe in ihm. Er sagte, dass er daheim noch bessere Datteln habe 
und sie mit ihm kommen solle, damit er ihr von diesen gebe. Als 
sie dort ankamen, umarmte er die Frau und küsste sie. Die Frau 
fragte, was das solle und dass er Allah fürchten solle. Darauf be-
reute der Mann seine Tat. Er ging zum Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, und berichtete ihm, was geschehen war. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, antwortete nicht darauf, sondern war-
tete auf eine Offenbarung von Allah, dem Erhabenen. Dann bete-
te dieser Mann. Allah, der Erhabene, offenbarte den Vers 114 der 
Sure Hūd, in welchem es sinngemäß heißt: ‚Verrichte das Gebet 
an beiden Enden des Tages und zu Nachtzeiten! Gewiss tilgen gu-
te Taten die schlechte Taten.’“ „An beiden Enden des Tages“ 
meint vor dem Mittag und nach dem Mittag, d. h. die Fadschr-, 
Zuhr- und Asr-Gebete. Und das Gebet in der Nacht, das dem Ta-

– 164 –



ge nahe ist, meint das Maghrib- und das Ischā-Gebet. In diesem 
Vers wird verkündet, dass die täglichen fünf Gebete ein Grund für 
die Vergebung von Sünden sind. „Jener Mann fragte dann: ‚O Ge-
sandter Allahs! Gilt diese frohe Kunde nur für mich oder für die 
ganze Gemeinde (Umma)?‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, sagte: ,Für meine ganze Gemeinde.’“ Dieser Hadith ist in den 
beiden Sahīh-Sammlungen aufgezeichnet. 

4. Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berich-
tete: „Jemand kam zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und 
sagte: ‚Ich habe eine Tat begangen, die die Hadd-Strafe erfordert. 
Führe diese Strafe an mir aus.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, fragte nicht, was das für eine Tat war. Da wurde es Zeit 
für das Gebet und wir verrichteten es zusammen. Als der Gesand-
te Allahs, Friede sei mit ihm, das Gebet beendet hatte, sagte dieser 
Mann: ‚O Gesandter Allahs! Ich habe eine Sünde begangen, die 
die Hadd-Strafe erfordert. Führe die Strafe, die im Buch Allahs 
dafür vorgesehen ist, an mir aus.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, fragte: ‚Hast du nicht das Gebet mit uns verrichtet?‘ Der 
Mann antwortete: ‚Ja, ich habe mit euch zusammen das Gebet ver-
richtet.‘ Darauf sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: ‚Sei 
nicht traurig, denn Allah, der Erhabene, hat deine Sünde verzie-
hen!’“ Dieser Hadith ist in den beiden Sahīh-Sammlungen aufge-
zeichnet. Allerdings glaubte dieser Mann nur, dass seine Sünde ei-
ne Hadd-Strafe erforderte. Dass ihm durch das Verrichten des Ge-
bets verziehen wurde, zeigt, dass seine Tat eine kleine Sünde war. 
Oder er hatte mit „Hadd“ lediglich „Taʿzīr“ (Rüge) gemeint. 
Auch, dass er beim zweiten Mal nicht „Führe die Hadd-Strafe aus“ 
sagt, zeigt dies. 

5. Abdullah ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
sagte: „Ich fragte den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, was 
die von Allah, dem Erhabenen, am meisten geliebte Tat sei. Er 
antwortete: ‚Das Gebet, das in seiner Zeit verrichtet wird.’“ In 
manchen Hadithen heißt es: „Er liebt das zu Beginn seiner Zeit 
verrichtete Gebet sehr.“ „Dann fragte ich: ‚Und danach?‘ Er ant-
wortete: ‚Den Eltern Gutes zu tun.‘ Dann fragte ich: ‚Und da-
nach?‘ Er antwortete: ‚Der Dschihad auf dem Weg Allahs.’“ Auch 
dieser Hadith ist in den beiden Sahīh-Sammlungen aufgezeichnet. 
In einem anderen Hadith heißt es: „Die beste Tat ist, andere zu 
speisen.“ In einem anderen: „Die Verbreitung des Salām-Gru-
ßes.“ In einem weiteren: „In der Nacht, während alle schlafen, zu 
beten.“ In einem anderen Hadith: „Die wertvollste Tat ist, dass 
niemand durch deine Hand oder deine Zunge verletzt wird.“ In ei-

– 165 –



nem anderen: „Die wertvollste Tat ist der Dschihad.“ In einem 
weiteren: „Die wertvollste Tat ist der Hadsch mabrūr.“ D. h. die 
Pilgerfahrt, während deren Verrichtung keine Sünden begangen 
werden. Es gibt auch Hadithe, in denen es heißt: „Dhikrullah, das 
Gedenken Allahs.“ Und: „Die beständige Tat.“ In diesen Hadi-
then sind Antworten enthalten, die gemäß dem Zustand des jewei-
ligen Fragenden gegeben wurden bzw. gemäß den Umständen der 
Zeit, zu der die Frage gestellt wurde. So war z. B. zu Anfangszeiten 
des Islams die beste Tat der Dschihad. [In unserer Zeit ist die 
wertvollste Tat, mit Schriften und Publikationen den Ungläubigen 
und Madhhablosen, also denjenigen, die die Rechtsschulen ableh-
nen, zu antworten und den Glauben der Ahlus-Sunna zu verbrei-
ten. Wer jenen, die solchen Dschihad führen, mit Geld und Besitz 
oder physisch hilft, wird an der Belohnung, die diese erhalten, be-
teiligt. Verse des edlen Korans und ehrwürdige Hadithe zeigen, 
dass das Gebet wertvoller ist als die Zakat oder Sadaqa. Dennoch 
ist es umstandsbedingt wertvoller als das Gebet, wenn man z. B. je-
mandem, der sich in Todesgefahr befindet, eine Hilfestellung leis-
tet, die sein Leben rettet.] 

6. Dschābir ibn Abdullah berichtete: „Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: ‚Die Grenze zwischen dem Menschen 
und dem Unglauben ist die Unterlassung des Gebets.’“ Denn das 
Gebet ist die Barriere, die den Menschen vor dem Abgleiten in 
den Unglauben (Kufr) schützt. Wenn diese Barriere entfernt wird, 
gleitet der Mensch in den Unglauben. Dieser Hadith ist im Sahīh 
Muslim aufgezeichnet. Dieser Hadith zeigt, dass es ein großes 
Übel ist, das Gebet zu unterlassen. Viele unter den edlen Gefähr-
ten sagten, dass derjenige, der ohne Entschuldigungsgrund das 
Gebet unterlässt, zum Ungläubigen wird. In der schafiitischen und 
malikitischen Rechtsschule wird jemand, der das Gebet gänzlich 
unterlässt, zwar kein Ungläubiger, doch es ist wādschib, eine sol-
che Person zur Strafe hinzurichten. In der hanafitischen Rechts-
schule wird eine solche Person eingesperrt und mit der Prügelstra-
fe bestraft, bis sie das Gebet wieder aufnimmt. 

7. Ubāda ibn as-Sāmit, möge Allah mit ihm zufrieden sein, be-
richtete: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Allah, 
der Erhabene, ordnete die täglichen fünf Gebete an. Für jeman-
den, der eine schöne Gebetswaschung vornimmt, die Gebete in ih-
ren Zeiten verrichtet, dabei die Verbeugung (Rukūʿ) und die an-
dächtige Ehrfurcht (Khuschūʿ) beachtet, hat Allah, der Erhabene, 
versprochen, dass Er ihm verzeiht und ihm vergibt. Für denjeni-
gen, der dies nicht tut, hat Er dieses Versprechen nicht gegeben. 

– 166 –



Solchen Personen mag Er, wenn Er will, verzeihen und vergeben 
oder aber sie strafen.’“ Dieser Hadith wurde von Imām Ahmad, 
Abū Dāwud und Nasāʾī aufgezeichnet. Man sieht hier, dass es er-
forderlich ist, die Bedingungen des Gebets und die verschiedenen 
Positionen des Gebets wie die Verbeugung und die Niederwerfun-
gen zu beachten. Allah, der Erhabene, nimmt Sein Versprechen 
niemals zurück. Jenen, die das Gebet ordentlich verrichten, ver-
zeiht und vergibt Er auf jeden Fall. 

8. Abū Amāma al-Bāhilī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
berichtete: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Ver-
richtet die täglichen fünf Gebete! Fastet in einem eurer Monate! 
Entrichtet die Zakat eures Besitzes! Gehorcht den Emiren über 
euch! Und geht in das Paradies eures Herrn ein.’“ Man sieht also, 
dass ein Muslim, der die täglichen fünf Gebete verrichtet, im Mo-
nat Ramadan fastet, die Zakat seines Besitzes entrichtet und den 
Anweisungen der Emire, die die Kalifen Allahs, des Erhabenen, 
auf der Erde sind, in dem, was mit dem Islam übereinstimmt, folgt, 
in das Paradies eingehen wird. Dieser Hadith wurde von Imām 
Ahmad und Tirmidhī aufgezeichnet. 

9. Der berühmte Prophetengefährte Burayda al-Aslamī, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete: „Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: ‚Der Bund/Vertrag zwischen euch und 
uns ist das Gebet. Wer das Gebet unterlässt, wird zum Ungläubi-
gen.’“ Man sieht, dass man den Muslim daran erkennt, dass er das 
Gebet verrichtet. Wer das Gebet nicht ernst nimmt, das Gebet 
nicht verrichtet, weil er es nicht als erste Aufgabe anerkennt, wird 
zum Ungläubigen. Dieser Hadith wurde von Imām Ahmad, Tir-
midhī, Nasāʾī und Ibn Mādscha aufgezeichnet. 

10. Abū Dharr al-Ghifārī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
berichtete: „An einem Herbsttag war ich mit dem Gesandten Al-
lahs, Friede sei mit ihm, unterwegs. Blätter fielen von den Bäumen 
herab. Er nahm zwei Äste von einem Baum und sogleich fielen de-
ren Blätter ab. Er sagte: ‚O Abū Dharr! Wenn ein Muslim für das 
Wohlgefallen Allahs das Gebet verrichtet, fallen von ihm seine 
Sünden ab, wie die Blätter dieser Äste.’“ Dieser Hadith wurde von 
Imām Ahmad aufgezeichnet. 

11. Zayd ibn Khālid al-Dschuhamī berichtete: „Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wenn ein Muslim korrekt und 
mit andächtiger Ehrfurcht zwei Gebetseinheiten verrichtet, wer-
den ihm seine vergangenen Sünden vergeben.’“ Das bedeutet, 
dass seine kleinen Sünden allesamt vergeben werden. Dieser Ha-
dith wurde von Imām Ahmad, möge Allah sich seiner erbarmen, 

– 167 –



aufgezeichnet. 
12. Abdullah ibn Amr ibn al-Ās, möge Allah mit ihnen zufrie-

den sein, berichtete: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
sagte: ‚Wenn jemand das Gebet verrichtet, dann wird dieses Gebet 
am Tag des Jüngsten Gerichts ein Licht (Nūr) und ein Nachweis 
für die Person sein und ein Grund ihrer Errettung vor der Hölle. 
Wenn er sein Gebet nicht fortführt, dann hat er kein Licht und kei-
nen Nachweis und keinen Grund der Errettung. Dann wird er zu 
Qārūn, Pharao, Hāmān und Ubayy ibn Khalaf gesellt.’“ Man sieht 
also, dass jemand, der das Gebet seinen Fard-, Wādschib-, Sunna- 
und Adab-Handlungen entsprechend verrichtet, am Tag des 
Jüngsten Gerichts in Licht getaucht sein wird. Wer aber das Gebet 
geringschätzend unterlässt, der wird zu den eben genannten Un-
gläubigen gesellt. D. h. er wird in der Hölle eine schmerzliche Stra-
fe erleiden. Ubayy ibn Khalaf war einer der vehementen Ungläu-
bigen von Mekka. Bei der Schlacht von Uhud beförderte ihn der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, eigenhändig in die Hölle. 
Dieser Hadith wurde von Imām Ahmad, Bayhaqī und Dārimī auf-
gezeichnet. 

13. Einer der Großen unter den Gefährtennachfolgern (Tā-
biʿūn), Abdullah ibn Schaqīq, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagte: „Die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, 
sagten unter allen Ibādāt nur über das Gebet, dass seine Unterlas-
sung zum Unglauben führt.“ Diese Aussage wurde von Tirmidhī 
überliefert. Abdullah ibn Schaqīq überlieferte Hadithe von Umar, 
Alī, Uthmān und Āischa, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Er 
verstarb im Jahre 108 n. H. 

14. Abud-Dardā, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: 
„Mein Allerliebster sagte zu mir: ‚Selbst, wenn du in Stücke geris-
sen oder im Feuer verbrannt wirst - geselle Allah, dem Erhabenen, 
keinen Partner bei! Unterlasse die Fard-Gebete nicht! Wer die 
Fard-Gebete bewusst unterlässt, verlässt den Islam. Betrinke dich 
nicht! Die Trunkenheit ist der Schlüssel zu allen schlechten Ta-
ten.’“ Man sieht also, dass derjenige, der die Fard-Gebete gering-
schätzend unterlässt, zum Ungläubigen wird. Wer sie aus Faulheit 
nicht verrichtet, wird zwar kein Ungläubiger, begeht aber eine gro-
ße Sünde. Wenn die Gebete aber aufgrund eines der fünf Ent-
schuldigungsgründe, die im Islam definiert sind, nicht verrichtet 
werden, dann ist das keine Sünde. Wein und alle anderen alkoho-
lischen Getränke rauben dem Menschen seinen Verstand. Und 
wer unzurechnungsfähig wird, vermag jede schlechte Tat zu ver-
richten. 

– 168 –



15. Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete: „Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚O Alī! Schiebe drei 
Sachen nicht auf: Verrichte das Gebet umgehend, wenn seine Zeit 
eintritt! Verrichte das Totengebet umgehend, sobald der Verstor-
bene für die Bestattung vorbereitet wurde! Verheirate ein Mäd-
chen umgehend, sobald ein passender Mann gefunden wird!’“ 
Dieser Hadith wurde von Tirmidhī, möge Allah sich seiner erbar-
men, aufgezeichnet. Damit das Totengebet nicht hinausgezögert 
wird, sollte man es auch in den drei Zeiten, in denen das Beten an-
sonsten makrūh ist, verrichten.  

[Hieraus versteht man, dass man Frauen und Mädchen mit ih-
ren Ebenbürtigen, also passenden Männern (Kufw) verheiraten 
soll. „Kufw“ (ebenbürtig) bedeutet nicht „reich“ oder „mit einem 
guten Einkommen“. „Ebenbürtig“ sein bedeutet, dass der Mann 
ein rechtschaffener Muslim ist, dem Glauben der Ahlus-Sunna 
folgt, seine Gebete verrichtet, keinen Alkohol trinkt - kurzum, 
dem Islam gemäß lebt und genügend Arbeit hat, um damit den Le-
bensunterhalt (Nafaqa) zu verdienen. Wenn man nur darauf ach-
tet, dass ein Mann reich ist, ein schönes Haus hat, dann stürzt man 
seine Tochter ins Verderben und verdammt sie zur Hölle. Das 
Mädchen wiederum soll jemand sein, das die Gebete verrichtet, 
nicht mit entblößtem Haupt oder entblößten Armen in die Öffent-
lichkeit geht und auch nicht mit ihren Verwandten, die nicht zu 
den Mahram-Verwandten zählen, allein bleibt.] 

16. Abdullah ibn Umar, möge Allah mit beiden zufrieden sein, 
berichtete: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wer 
die Gebete gleich zu Beginn ihrer Zeiten verrichtet, mit dem ist 
Allah, der Erhabene, zufrieden. Und jenen, die sie zum Ende der 
Zeit hin verrichten, vergibt Er.’“ Dieser Hadith wurde von Tir-
midhī, möge Allah sich seiner erbarmen, aufgezeichnet. 

Gemäß der schafiitischen und hanbalitischen Rechtsschule ist 
es besser, alle Gebete zu Beginn ihrer Zeiten zu verrichten. Ge-
mäß der malikitischen Rechtsschule ist es ähnlich. Dort ist es aller-
dings besser, als Alleinbetender das Zuhr-Gebet etwas zu verzö-
gern, wenn es sehr heiß ist. Gemäß der hanafitischen Rechtsschule 
ist es besser, das Fadschr- und Ischā-Gebet etwas zu verzögern und 
wenn es sehr heiß ist, das Zuhr-Gebet dann zu verrichten, wenn es 
wieder kühler ist. [Aber es ist besser und bedachtsamer, das Zuhr-
Gebet verrichtet zu haben, bevor nach den Imāmen Abū Yūsuf 
und Muhammad die Zeit des Asr-Gebets beginnt. Ebenso ist es 
besser und bedachtsamer, das Asr- und das Ischā-Gebet zu ver-
richten, nachdem gemäß Imām Abū Hānifa die jeweilige Zeit ein-

– 169 –



getreten ist. Die gottesfürchtigen Menschen handeln bei allen ih-
ren Taten mit Vorsicht.] 

17. Umm Farwa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, berichtete: 
„Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wurde gefragt, welche 
Tat die beste sei. Er sagte: ‚Die beste aller Taten ist das Gebet, das 
zu Beginn seiner Zeit verrichtet wird.’“ Dieser Hadith wurde von 
Imām Ahmad, Tirmidhī und Abū Dāwud, möge Allah sich ihrer 
erbarmen, aufgezeichnet. Das Gebet ist die höchste aller gottes-
dienstlichen Handlungen. Wenn es gleich zu Beginn seiner Zeit 
verrichtet wird, dann ist es noch vorzüglicher. 

18. Āischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, sagte: „Ich habe 
keine zwei Mal gesehen, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, das Gebet zum Ende seiner Zeit verrichtete.“ 

19. Umm Habība, möge Allah mit ihr zufrieden sein, berichtete: 
„Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wenn ein Muslim 
jeden Tag zusätzlich zu den Fard-Gebeten 12 Gebetseinheiten Ta-
tawwuʿ-Gebete verrichtet, errichtet Allah, der Erhabene, im Para-
dies einen Palast für ihn.’“ Dieser Hadith ist im Sahīh Muslim auf-
gezeichnet. Man sieht, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, die Sunna-Gebete, die mit den Fard-Gebeten verrichtet wer-
den, „Tatawwuʿ-Gebete“, also „Nāfila-Gebete“ nennt. 

20. Einer der Großen unter den Gefährtennachfolgern, Abdul-
lah ibn Schaqīq, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Ich frag-
te die ehrwürdige Āischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, nach 
den Tatawwuʿ-Gebeten, also den Nāfila-Gebeten des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm. Sie sagte: ‚Er verrichtete vor dem Fard-
Gebet des Zuhr-Gebets vier Gebetseinheiten und danach zwei, 
nach den Fard-Gebeten des Maghrib- und Ischā-Gebets zwei Ge-
betseinheiten und vor dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets zwei 
Gebetseinheiten.’“ Dieser Bericht wurde von Muslim und Abū 
Dāwud, möge Allah sich ihrer erbarmen, überliefert. 

21. Āischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, sagte: „Unter al-
len Nāfila-Ibādāt, die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ver-
richtete, war die, die er am meisten pflegte, also fortdauernd ver-
richtete, das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets.“ Dieser Bericht ist 
im Sahīh al-Bukhārī und im Sahīh Muslim aufgezeichnet. Āischa, 
möge Allah mit ihr zufrieden sein, bezeichnet die Sunna-Gebete, 
die mit den Fard-Gebeten verrichtet werden, als „Nāfila-Gebete“. 

[Der große Islamgelehrte und der stärkste Verteidiger der Ah-
lus-Sunna gegen Irregegangene und Madhhablose, der Verbreiter 
der von Allah ausgewählten Religion und der Beseitiger von 

– 170 –



Bidʿāt, der als „Imām ar-Rabbānī“ und „Erneuerer des zweiten 
Jahrtausends“ (Mudschaddid al-alf ath-thānī) bekannte Ahmad 
ibn Abdulʾahad al-Fārūqī as-Sirhindī, möge Allah sich seiner er-
barmen, sagt im 29. Brief aus dem 1. Band seines Buches 
Maktūbāt, das eines der hervorragendsten Bücher ist, die je im Is-
lam geschrieben wurden: 

„Die Taten, mit denen Allah, der Erhabene, zufrieden ist, sind 
die Farāʾid und die Nawāfil. Verglichen mit den Farāʾid sind die 
Nawāfil bedeutungslos. Ein Fard-Gebet in seiner Zeit zu verrich-
ten ist besser, als tausend Jahre ununterbrochen Nāfila-Ibādāt zu 
verrichten. Dies gilt für alle Nawāfil, wie z. B. das Gebet, die Za-
kat, das Fasten, die Umra, den Hadsch, Dhikr, Fikr u. Ä. Es ist so-
gar um ein Vielfaches wertvoller, dass man bei der Verrichtung ei-
ner Fard-Ibāda darauf achtet, eine ihrer Sunan und einen ihrer 
Ādāb zu erfüllen, als nebenher weitere zusätzliche Nāfila-Ibādāt 
zu verrichten. Einst vermisste Amīr al-Muʾminīn Umar ibn al-
Khattāb, möge Allah mit ihm zufrieden sein, nachdem er das 
Fadschr-Gebet geleitet hatte, eine bestimmte Person und fragte, 
ob jemand den Grund für ihre Abwesenheit kenne. Ihm wurde ge-
antwortet, dass diese Person des Nachts viel Nāfila-Ibāda verrichte 
und sie deswegen vielleicht verschlafen habe und daher nicht zur 
Gemeinschaft für das Fadschr-Gebet erschienen sei. Der ehrwür-
dige Umar sagte darauf: ‚Hätte er die ganze Nacht geschlafen und 
das Fadschr-Gebet in Gemeinschaft verrichtet, wäre es besser ge-
wesen.‘ Man sieht also, dass es vielfach besser ist, bei der Durch-
führung einer Fard-Ibāda darauf zu achten, dass man einen ihrer 
Ādāb erfüllt und einen ihrer Makrūhāt vermeidet, als dass man 
viel Dhikr, Fikr und Murāqaba macht. Ja, gewiss sind sie sehr 
wertvoll, wenn sie gemeinsam mit jenen Ādāb verrichtet werden 
und wenn jene Makrūhāt vermieden werden. Aber ohne sie sind 
sie wertlos. So ist es auch viel wertvoller, einen Dinar als Zakat zu 
geben, als viele tausende Dinare als Nāfila-Sadaqa. Wenn man bei 
der Gabe dieses einen Dinar einen Adab der Zakat beachtet, wie 
z. B., dass man an nahe Verwandte gibt, dann ist dies, also die Be-
achtung dieses einen Adab, um ein Vielfaches wertvoller als jene 
Nāfila-Sadaqa.“ [Hieraus wird auch ersichtlich, dass es für jene, 
die nachts Gebete verrichten möchten, zwingend erforderlich ist, 
Nachholgebete zu verrichten. Die Gebote Allahs werden „Fard“ 
(Pl. Farāʾid) genannt. Seine Verbote werden „Harām“ (Pl. 
Mahārim) genannt. Die Gebote unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, werden „Sunna“ (Pl. Sunan) genannt. Seine Verbote werden 
„Makrūh“ (Pl. Makrūhāt) genannt. All dies zusammen wird „al-

– 171 –



Ahkām al-islāmiyya“ (islamische Bestimmungen) genannt. Es ist 
fard, guten Charakter zu haben und den Menschen Gutes zu tun. 
Wer auch nur eine der islamischen Bestimmungen leugnet oder 
ihm auch nur eine Bestimmung missfällt, der wird zu einem 
„Kāfir“ (Ungläubiger), ist also ein „Murtadd“ (Abtrünniger). 
Wer sie alle bestätigt und an sie alle glaubt, der wird „Muslim“ ge-
nannt. Ein Muslim, der aus Faulheit die islamischen Bestimmun-
gen nicht befolgt, wird „Fāsiq“ (Sünder) genannt. Ein Sünder, der 
eine Fard nicht befolgt oder auf ein Harām nicht achtet, wird in die 
Hölle eingehen. Keine seiner Taten und Sunan werden angenom-
men und belohnt. Von jemandem, der von seiner Zakatschuld 
auch nur einen Dinar nicht gibt, werden auch keine guten Werke 
und Spenden angenommen, selbst wenn er dafür Millionen aus-
gibt. Er bekommt keine Belohnung für Sachen wie z. B. für das 
Bauen von Moscheen, Schulen oder Krankenhäusern oder für 
Spenden, die er gemeinnützigen Einrichtungen geben mag. Wer 
das Ischā-Gebet nicht verrichtet, dessen Tarāwīh-Gebet wird nicht 
angenommen. Ibādāt außer den Farāʾid und den Wādschibāt wer-
den „Nāfila“ (Pl. Nawāfil) genannt. Die Sunna-Ibādāt sind alle 
Nāfila-Ibādāt. Nach dieser Definition verrichtet derjenige, der 
Nachholgebete verrichtet, dadurch gleichzeitig auch die Sunna-
Gebete. Die Belohnung für die Verrichtung einer Fard oder für 
die Vermeidung eines Harām ist viel größer als die Belohnung für 
Millionen von Nawāfil. Jemand, der eine Fard nicht erfüllt oder 
ein Harām verrichtet, wird in der Hölle brennen. Seine Nāfila-
Ibādāt können ihn nicht vor dem Höllenfeuer retten. Änderungen, 
die an Ibādāt vorgenommen werden, werden „Bidʿa“ (Pl. Bidʿāt; 
Neuerungen im Islam) genannt. Es ist harām, während der Durch-
führung der Ibādāt Bidʿa zu verrichten. So zu handeln führt dazu, 
dass die durchgeführte Ibāda ungültig wird. In einem Hadith heißt 
es: „Von der Person, die Bidʿa verrichtet, wird keinerlei Ibāda an-
genommen.“ Man darf das Gebet nicht hinter Sündern (Fāsiqūn), 
z. B. Leuten, deren Frauen und Töchter nicht die Bedeckungsvor-
schriften beachten, und Irrgängern (Ahl al-Bidʿa), z. B. Leuten, die 
in den Ibādāt Lautsprecher benutzen, verrichten, nicht ihren Pre-
digten und Vorträgen über den Islam zuhören oder ihre Bücher le-
sen, da solche Leute erfundene Sachen, die nicht zum Islam gehö-
ren, als Teil davon präsentieren. Man sollte grundsätzlich mit 
Freund und Feind freundlich umgehen und sie mit angenehmen 
Worten anreden und sich mit niemandem streiten. In einem Ha-
dith heißt es: „Einem Toren gibt man keine Antwort.“ Die Ibādāt 
steigern die Reinheit des Herzens. Die Sünden verdunkeln das 

– 172 –



Herz und dadurch gelangt das Fayd (spirituelles Wissen, das von 
Herz zu Herz fließt) nicht ins Herz. Es ist für jeden Muslim fard, 
die Glaubensgrundlagen und die Farāʾid und die Mahārim zu ler-
nen. Dass jemand dieses Wissen nicht hat, ist keine Entschuldi-
gung, sondern das Gleiche, wie wenn er es hat, aber daran nicht 
glaubt.] Das Buch Maktūbāt ist auf Persisch verfasst. Hier endet 
die Übersetzung daraus. Imām ar-Rabbānī verstarb 1034 n. H. 
[1624 n. Chr.] in der indischen Stadt Sirhind.] 

DIE WIRKLICHKEIT DES GEBETS 

Der große Islamgelehrte Abdullah ad-Dahlawī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, schreibt in dem 85. Brief seines Buches Ma-
kātīb-i scharīfa: 

„Die Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, sie mit ‚Tu-
maʾnīna‘ [also dass die Glieder des Körpers in der Rukūʿ, in der 
Qawma, in der Sadschda und in der Dschalsa kurz zum Stillstand 
kommen] zu verrichten, sich nach der Rukūʿ aufzurichten (Qaw-
ma) und zwischen den beiden Niederwerfungen zu sitzen (Dschal-
sa), wurde uns vom Propheten Allahs mitgeteilt. Es gibt auch Ge-
lehrte, die sagen, dass die Qawma und die Dschalsa fard sind. Der 
hanafitische Mufti Qādīkhān sagte, dass diese beiden Positionen 
wādschib sind und dass es, wenn man eine von ihnen vergessen 
sollte, wādschib ist, die Vergesslichkeitsniederwerfung zu vollzie-
hen, und dass es für denjenigen, der eine von ihnen wissentlich 
nicht macht, wādschib ist, das entsprechende Gebet zu wiederho-
len. Gelehrte, die der Ansicht sind, dass diese beiden Positionen 
eine Sunna muʾakkada sind, bezeichnen sie als dem Wādschib na-
he Sunan. Es ist Kufr, die Sunna nicht ernst zu nehmen und sie ge-
ringschätzend zu unterlassen. Im Qiyām des Gebets, in der Rukūʿ, 
in der Qawma, in der Dschalsa, in der Sadschda und im Sitzen er-
eignen sich verschiedene Sachen, verschiedene Zustände. Alle 
Ibādāt sind im Gebet versammelt. Im Gebet findet man die Rezi-
tation des edlen Korans, Tasbīh [d. h. „Subhānallāh“ zu sagen], Sa-
lawāt (Segenswünsche) für den Gesandten Allahs, Istighfār (Bitte 
um Vergebung) für die Sünden und das Sprechen von Duā, also 
das Erbitten dessen, was man bedarf, nur von Allah, dem Erhabe-
nen. Die Bäume und Pflanzen ragen hoch, wie im Stehen im Ge-
bet. Die Tiere sind wie in der Rukūʿ und die unbelebten Objekte 
sind auf dem Boden, wie im Sitzen im Gebet. Wer das Gebet ver-
richtet, verrichtet die Ibādāt aller dieser Geschöpfe. Das Gebet 
wurde in der Miʿrādsch-Nacht zur Fard. Ein Muslim, der das Ge-

– 173 –



bet mit dem Gedanken verrichtet, jenem geliebten Propheten Al-
lahs zu folgen, der mit der Himmelfahrt geehrt wurde, steigt in den 
Rängen, die den Menschen Allah, dem Erhabenen, näherbringen, 
auf. Jene, die Allah, dem Erhabenen, und Seinem Propheten Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, gegenüber mit Anstand in Frieden 
ihr Gebet verrichten, bemerken, wie sie durch diese Ränge aufstei-
gen. Allah, der Erhabene, und Sein Prophet zeigten sich dieser 
Umma gegenüber barmherzig und beschenkten sie mit einer gro-
ßen Gabe, als sie das Gebet zu einer Fard machten. Möge dafür 
unser Herr gepriesen sein und möge Ihm dafür gedankt sein! Wir 
erbringen Salawāt für Seinen geliebten Propheten, Friede sei mit 
ihm, und grüßen ihn und sprechen Bittgebete für ihn. Die Zustän-
de von Genuss und Frieden, die während des Gebets entstehen, 
sind in der Tat höchst erstaunlich. Mein Lehrer [Mazhar Dschān-i 
Dschānān] sagte: ‚Auch, wenn es nicht möglich ist, Allah, den Er-
habenen, im Gebet zu sehen, ereignet sich ein Zustand, als würde 
man Ihn sehen.‘ Darüber, dass sich im Gebet ein solcher Zustand 
ereignet, sind sich die Großen des Tasawwuf einig. Zu Beginn des 
Islams wurde das Gebet in Richtung Jerusalem (Quds) verrichtet. 
Als dann angeordnet wurde, dass man das Gebet nicht mehr in 
Richtung Bayt al-muqaddas (al-Aqsā-Moschee) gewandt, sondern 
zur Kibla Ibrāhīms, Friede sei mit ihm, also zur Kaaba gewandt 
verrichtet, erzürnten die Juden in Medina. Sie sagten: ‚Was ist nun 
mit all euren Gebeten, die ihr zum Bayt al-muqaddas gewandt ver-
richtet habt?‘ Darauf wurde Vers 143 der Sure al-Baqara offen-
bart, in dem es sinngemäß heißt: ,Und Allah lässt euren Glauben 
nicht verloren gehen!‘ Damit wurde verkündet, dass die Gebete 
nicht ohne Entlohnung bleiben werden. Hier wurde das Gebet 
(Salāt) mit dem Glauben (Iman) ausgedrückt. Man versteht hie-
raus, dass es den Menschen um seinen Glauben bringen kann, 
wenn die Gebete nicht der Sunna entsprechend verrichtet werden. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Das Gebet ist das 
Licht und die Freude meiner Augen.‘ Mit diesem Hadith ist ge-
meint, dass Allah, der Erhabene, sich ihm im Gebet offenbart und 
er Muschāhada erfährt und dadurch sich sein Auge erfreut und 
Frieden findet. In einem Hadith heißt es: ,O Bilāl! Erfreue mich!‘ 
Gemeint ist, dass Bilāl, möge Allah mit ihm zufrieden sein, ihn 
durch das Rufen des Adhans und der Iqāma erfreuen solle. Je-
mand, der Freude und Frieden in etwas Anderem sucht als im Ge-
bet, ist nicht akzeptabel. Wer das Gebet aus seinen Händen ent-
gleiten lässt, es unterlässt, wird andere Angelegenheiten der Reli-
gion noch mehr versäumen. 

– 174 –



DIE VORTREFFLICHKEIT IM GEBET 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt im 
261. Brief aus dem 1. Band seines Maktūbāt: 

„Es muss mit absoluter Gewissheit klar sein, dass das Gebet die 
zweite der fünf Säulen des Islams ist. Im Gebet sind alle Ibādāt 
versammelt. Obwohl es ein Fünftel des Islams ist, gilt es durch die-
se Eigenschaft, dass es alle Ibādāt in sich versammelt, ganz allein 
als der Islam. Es ist von allen Taten, die den Menschen ermögli-
chen, die Liebe Allahs, des Erhabenen, zu erlangen, die erste. Die 
Schau (Ruʾya) Allahs, des Erhabenen, die Er dem höchsten aller 
Propheten, Friede sei mit ihnen, in der Miʿrādsch-Nacht im Para-
dies schenkte, ermöglichte Er nach seiner Rückkehr ins Diesseits 
jedoch ausschließlich im Gebet und den Umständen der diesseiti-
gen Welt entsprechend. Daher sagte er: ‚Das Gebet ist die 
Miʿrādsch der Gläubigen.‘ In einem Hadith heißt es: ‚Der Mensch 
ist seinem Herrn im Gebet am nächsten.‘ Den Großen, die auf 
dem Weg dieses Propheten schreiten, wird ihr großer Anteil des 
Geschenks der Ruʾya im Diesseits nur im Gebet gegeben. Ja, es ist 
nicht möglich, Allah, den Erhabenen, im Diesseits zu sehen, da die 
Umstände der diesseitigen Welt dafür nicht geeignet sind. Doch 
jene Große, die ihm folgen, erhalten etwas von der Ruʾya, wenn sie 
das Gebet verrichten. Hätte Er nicht das Gebet angeordnet - wer 
hätte den Schleier vor dem Ziel, dem schönen Antlitz des Erstreb-
ten lüften können? Wie hätten die Liebenden den Geliebten fin-
den können? Das Gebet ist eine Freude für traurige Seelen. Es ist 
Ruhe und Kraft für Kranke. Die Nahrung der Seele ist das Gebet. 
Die Heilung für das Herz ist das Gebet. Der Hadith ‚O Bilāl, er-
freue mich!‘, in welchem der Ausruf des Adhans gefordert wird, 
zeigt dies. Der Hadith ‚Das Gebet ist die Freude meines Herzens 
und das Licht meiner Augen‘ ist ein Hinweis auf diesen Wunsch. 
Sinnesfreuden, Ekstase, Wissen, Gotteserkenntnis, Ränge, Lich-
ter, Farben, Übergänge des Herzens in verschiedene Zustände, 
Besinnung, Manifestationen, die verstanden werden und die nicht 
verstanden werden, konkrete und unkonkrete Erscheinungen - 
was auch immer hiervon außerhalb des Gebets geschieht und 
wenn man nichts von der Wirklichkeit des Gebets versteht, bleibt 
all dies lediglich Schatten, Wiederspiegelung und Schein. Viel-
leicht ist es sogar nur Einbildung und Vorstellung. Der Vollkom-
mene, der die Wirklichkeit des Gebets begreift, ist, wenn er sich 
zum Gebet begibt, so, als würde er diese Welt verlassen und in das 
Jenseits eintreten, und er erfährt etwas von den jenseitigen Gaben. 

– 175 –



Dann erhält er im Gebet einen unmittelbaren Anteil von diesen 
Gaben, ohne dass diese von Wiederspiegelungen und Einbildun-
gen getrübt werden. Denn alle diesseitigen Perfektionen und Ga-
ben sind nichts Anderes als Schatten, Form und Erscheinung. Un-
mittelbares Entstehen aus der Quelle ohne Schein und Schatten ist 
etwas, das dem Jenseits vorbehalten ist. Um im Diesseits aus die-
ser Quelle etwas entnehmen zu können, braucht es eine Miʿrādsch. 
Und diese Miʿrādsch ist das Gebet des Muslims. Diese Gabe ist 
nur der Umma des letzten Propheten Muhammad, Friede sei mit 
ihm, vorbehalten. Die Angehörigen dieser Umma erlangen diese 
Gabe dadurch, dass sie ihrem Propheten folgen. Denn ihr Prophet, 
Friede sei mit ihm, entstieg in der Nacht der Miʿrādsch dem Dies-
seits und auf in das Jenseits. Er ging in das Paradies ein und wurde 
mit der Gabe der Ruʾya beehrt. O unser Herr! Wir bitten Dich, je-
nen großartigen Propheten mit allem Guten zu beschenken, das 
seiner Größe würdig ist! Und beschenke auch alle anderen Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, mit Segen und Gutem, denn sie ha-
ben den Menschen den Dir gefälligen Weg gezeigt und dazu ein-
geladen, Dich zu kennen und Dein Wohlgefallen zu erlangen. 

Viele, die sich auf dem Weg des Tasawwuf befinden, suchten 
die Medizin für ihren Kummer anderweitig, da ihnen die Wirklich-
keit des Gebets nicht vermittelt und die in ihr liegenden vollkom-
menen Zustände nicht mitgeteilt wurden. Sie klammerten sich an 
andere Sachen, um ihr Ziel zu erreichen. Manche von ihnen dach-
ten sogar, dass das Gebet nicht innerhalb dieses Weges und mit 
dem Ziel nicht zusammenhängend sei. So dachten manche z. B., 
dass das Fasten höher sei als das Gebet. Viele unter jenen, die die 
Wirklichkeit des Gebets nicht verstanden, suchten die Stillung ih-
res Leidens und das Erfreuen ihrer Seele in der Ausübung des 
Simāʿ [also dem Zuhören von Mawlid-Gedichten, Kassiden und 
religiösen Gedichten (ohne Instrumente)], in der Musik und in der 
Ekstase. Sie dachten, dass Musik sie zum Geliebten führen würde. 
Daher klammerten sie sich an Raqs, also den Tanz, obwohl sie den 
Hadith vernommen hatten, in welchem es sinngemäß heißt: ‚Al-
lah, der Erhabene, erschuf in dem, was harām ist, nicht die Wir-
kung der Heilung.‘ Ja, der ertrinkende, unerfahrene Schwimmer 
wird nach jedem Halm greifen, um nicht zu ertrinken. Die Liebe 
zu etwas macht den Liebenden taub und blind. Wenn diese Leute 
etwas von der Vollkommenheit des Gebets geschmeckt hätten, 
würden sie sich nicht mit Simāʿ und Musik beschäftigen oder an 
Ekstase auch nur ansatzweise denken. 

O mein Bruder! So groß der Unterschied zwischen dem Gebet 

– 176 –



und der Musik ist, so weit liegen auch die vollkommenen Zustän-
de, die im Gebet erfahren werden, und das Betrübnis, welches die 
Musik bewirkt, auseinander. Wer Verstand hat, kann viel aus die-
sem Hinweis lernen. 

Dass man Freude an den Ibādāt verpürt und ihre Verrichtung 
nicht schwerfällt, ist eine der größten Gaben Allahs, des Erhabe-
nen. Vor allem der Geschmack der Verrichtung des Gebets wird 
jenen, die das Äußerste/das Ziel nicht erreichen, nicht zuteil. Ins-
besondere der Geschmack der Verrichtung der Fard-Gebete 
bleibt diesen vorbehalten. Denn jene, die sich dem Ziel nähern, 
bekommen den Geschmack der Nāfila-Gebete zu spüren. Am Ziel 
jedoch verleihen nur die Fard-Gebete Geschmack. Die Nāfila-Ge-
bete sind im Vergleich geschmacklos und nur die Fard-Gebete be-
deuten großen Gewinn. 

[Nāfila-Gebete meint alle anderen als die Fard- und Wādschib-
Gebete. Die Sunna-Gebete der täglichen fünf Gebete und andere 
Gebete, die keine Wādschib-Gebete sind, sind alle Nāfila-Gebete. 
Alle Sunna-Gebete, seien diese Sunan muʾakkada oder Sunan 
ghayr muʾakkada, sind Nāfila-Gebete.] 

Von diesem Schmecken, das sich in allen Arten des Gebets er-
gibt, hat die Triebseele (Nafs) keinen Anteil. Während der 
Mensch dies kostet, klagt seine Triebseele und schreit auf. O mein 
Herr! Was für ein hoher Rang ist dies! Und dass Menschen wie 
wir, deren Seelen krank sind, solche Worte vernehmen, ist an sich 
eine große Gabe und wahre Glückseligkeit. 

Wisset, dass der Rang des Gebets im Diesseits der Schau Al-
lahs, des Erhabenen, im Jenseits entspricht. Im Diesseits ist der 
Mensch seinem Herrn am nächsten, während er das Gebet ver-
richtet. Und im Jenseits ist er Ihm am nächsten während der 
Ruʾya, d. h. während er Allah, den Erhabenen, sieht. Alle Ibādāt 
im Diesseits dienen dazu, den Menschen in einen Zustand zu ver-
setzen, in welchem er zum Gebet in der Lage ist. Das eigentliche 
Ziel ist das Gebet. Das Erlangen ewiger Glückseligkeit und endlo-
ser Gaben gelingt nur durch die Verrichtung des Gebets. 

Das Gebet ist wertvoller als alle anderen Ibādāt und das Fas-
ten. Manch ein Gebet füllt gebrochene Herzen mit Freude. Man-
ches Gebet tilgt die Sünden. Das Gebet schützt den Menschen vor 
dem Schlechten. In einem Hadith heißt es: ‚Das Gebet ist die 
Freude meines Herzens, die Quelle seiner Freude.‘ Das Gebet 
schenkt traurigen Seelen Freude. Das Gebet ist die Nahrung der 
Seele. Das Gebet ist Heilung für das Herz. Es gibt Augenblicke im 

– 177 –



Gebet, da wird die Zunge der Gotteskenner (Ārifūn) wie der 
Baum, der zu Mūsā, Friede sei mit ihm, sprach.“ 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt 
im 266. Brief aus dem 1. Band seines „Maktūbāt“: 

„Nachdem man die Aqīda, also den Glauben korrekt ausge-
richtet hat, muss man unbedingt die Bestimmungen des Fiqh [also 
die Sachen, die im Islam geboten und verboten sind] lernen. Man 
muss die Sachen, die fard, wādschib, halāl, harām, sunna und 
makrūh sind, und das Zweifelhafte in dem Maße, wie individuell 
erforderlich, lernen und diesem Wissen entsprechend handeln. 
Dieses Wissen aus Fiqh-Büchern zu lernen, ist für jeden Muslim 
verpflichtend. [Ohne dieses Wissen kann man nicht Muslim sein.] 
Man muss versuchen, die Gebote Allahs, des Erhabenen, zu erfül-
len und Seinem Wohlgefallen entsprechend zu leben. Das, was Al-
lah, dem Erhabenen, am meisten gefällt und was Er gebietet, ist 
das Verrichten der täglichen fünf Gebete. Das Gebet ist der 
Grundpfeiler des Islams. Ich werde einiges über die Wichtigkeit 
des Gebets berichten und darüber, wie es zu verrichten ist. Hört al-
so mit wachem Herzen zu! Zuerst muss man die Gebetswaschung 
ganz genau so vornehmen, wie es der Sunna entspricht [also in den 
Fiqh-Büchern aufgezeichnet ist]. Man muss besonders darauf ach-
ten, dass man alle Teile des Körpers, die während der Gebetswa-
schung zu waschen sind, dreimal wäscht und bei jedem Mal keine 
Stelle auslässt. Wenn man so handelt, erfüllt man die Sunna wäh-
rend der Gebetswaschung. Wenn man den Kopf bestreicht, sollte 
man dies so tun, dass man den ganzen Kopfbereich bestreicht. Die 
Ohren und der Nacken sollten gut bestrichen werden. Wenn man 
die Zwischenräume zwischen den Zehen befeuchtet, sollte man 
dies tun, indem man dafür den kleinen Finger der linken Hand be-
nutzt und ihn von der Unterseite des Fußes in die Zwischenräume 
führt, so wie es überliefert wurde. Man sollte dies wichtig nehmen 
und nicht bloß als mustahabb abtun. Man sollte die Mustahabbāt 
nicht unterschätzen. Diese sind Sachen, die Allah, der Erhabene, 
liebt und an denen Er Gefallen hat. Hätte man eine Garantie, dass 
wenn man alle weltlichen Güter gibt, um eine Sache zu tun, die Al-
lah, dem Erhabenen, gefällt und würde man dann diese Güter ge-
ben und jene Tat verrichten, dann hätte man einen großen Gewinn 
erzielt, so, wie wenn man ein paar Tonscherben gibt und einen 
wertvollen Edelstein erhält. Oder es wäre, als würde man ein paar 
Kieselsteine geben und einem verstorbenen Geliebten wieder zu 
Leben verhelfen. 

– 178 –



Das Gebet ist die Miʿrādsch der Muslime. D. h. die Gaben, die 
unserem Propheten, Friede sei mit ihm, in der Miʿrādsch-Nacht ge-
währt wurden, kann seine Umma im Diesseits einzig und allein im 
Gebet kosten. Die Männer sollten sehr darauf achten, dass sie die 
Fard-Gebete in Gemeinschaft verrichten und sogar den ersten 
Takbīr mit dem Imam gemeinsam machen. [Es ist eine Sünde, dass 
Frauen sowohl um das Gebet in Gemeinschaft zu verrichten, als 
auch um einem Hāfiz oder Mawlid-Lesungen zuzuhören, sich in 
Moscheen unter Männer mischen und vor allem, um Belohnung zu 
bekommen, zu den Freitagsgebeten kommen.] 

Es ist verpflichtend, die Gebete innerhalb ihrer Zeiten zu ver-
richten [und sich auch bewusst zu sein, dass man sie innerhalb ih-
rer Zeiten verrichtet]. [Wenn man alleine ist, sollte man jedes Ge-
bet zu Beginn seiner Zeit verrichten und das Asr- und Ischā-Gebet 
gemäß dem Standpunkt von Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich 
seiner erbarmen. Je später das Gebet verrichtet wird, desto mehr 
verringert sich die Belohnung dafür. Die als mustahabb bezeichne-
ten Zeiten dienen dazu, sich in die Moschee zu begeben, um dort 
das Gebet in Gemeinschaft zu verrichten. Wenn die Zeit eines Ge-
bets abläuft, ohne dass es verrichtet wird, ist dies eine so große 
Sünde, wie jemanden zu töten. Durch das Nachholen allein wird 
diese Sünde nicht vergeben. Dadurch wird nur die Schuld der 
Nichtverrichtung des Gebets beglichen. Damit diese Sünde verge-
ben wird, muss man eine Tawba nasūha machen (d. h. umfassend 
Reue empfinden) oder einen Hadsch mabrūr (eine Pilgerfahrt, 
während derer Durchführung keine Sünden begangen werden) 
unternehmen. Dies ist im Ibn Ābidīn aufgezeichnet.] 

Im Gebet soll so viel aus dem edlen Koran rezitiert werden, wie 
es sunna ist. Das stille Verharren in der Rukūʿ und in der Sadschda 
muss auf jeden Fall praktiziert werden, denn dies gilt, je nach An-
sicht, entweder als Fard oder Wādschib. Wenn man sich aus der 
Rukūʿ erhebt, sollte man so stehen, dass alle Glieder entspannt 
sind. Sodann soll man in dieser Position ein Weilchen verharren 
und dies wurde von manchen Gelehrten als eine Fard, von ande-
ren als ein Wādschib und von wieder anderen als eine Sunna ange-
sehen. Genauso verhält es sich mit dem Sitzen zwischen den bei-
den Niederwerfungen. Diese beiden Positionen korrekt durchzu-
führen, ist wichtig und man sollte auf jeden Fall darauf achten. Die 
Anzahl der Tasbīhāt in der Rukūʿ und in der Sadschda beträgt 
mindestens drei und höchstens sieben bzw. elf. Was jedoch den 
Imam betrifft, so richtet sich dieser nach der Verfassung der Ge-
meinschaft. Welch Schande ist es für eine Person, die bei Kräften 

– 179 –



ist und keine Beschwerden hat und das Gebet alleine verrichtet, 
wenn sie sich auf das Minimum beschränkt. Sie sollte diese 
Tasbīhāt wenigstens fünfmal sprechen. Wenn man sich zur 
Sadschda begibt, sollten die Körperteile, die dem Boden näher 
sind, zuerst auf den Boden gehen, d. h. erst die Knie, dann die 
Hände, dann die Nase und dann die Stirn. Bei den Knien und Hän-
den platziert man zuerst die rechten auf dem Boden. Wenn man 
sich aus der Sadschda erhebt, verfährt man umgekehrt, d. h., die 
Stirn wird zuerst vom Boden gehoben. Während des Stehens 
schaut man auf den Platz der Sadschda, in der Rukūʿ auf die Füße, 
in der Sadschda auf die Nasenspitze und im Sitzen auf die Hände 
oder den Schoß. Das Schauen auf diese genannten Stellen dient 
dazu, dass man das Gebet gesammelt, d. h. konzentriert verrichtet 
und dadurch wird es möglich, dass das Herz während des Gebets 
von diesseitigen Gedanken frei wird. Es entsteht andächtige Ehr-
furcht (Khuschūʿ). So wurde es von unserem Propheten, Friede sei 
mit ihm, überliefert. Die Finger in der Rukūʿ etwas zu spreizen und 
sie in der Sadschda geschlossen zu halten, ist eine Sunna. Dies soll-
te auch beachtet werden. Dieses Spreizen oder Schließen sind kei-
ne beliebigen, grundlosen Taten. So wurde es von unserem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, überliefert und es steckt ein Sinn hinter 
diesen Taten. Es gibt für uns keinen größeren Nutzen, als unserem 
Propheten, Friede sei mit ihm, zu folgen. Alles, was wir hier anfüh-
ren, soll dazu dienen und dazu ermutigen, das in Fiqh-Büchern 
aufgezeichnete Wissen in die Tat umzusetzen. Möge Allah, der Er-
habene, uns bescheren, dass wir jene Taten verrichten, die im Is-
lam als „Aʿmāl sāliha“ (rechtschaffene Taten) bezeichnet sind! 
Möge Er unsere Bittgebete zu Ehren des ranghöchsten Propheten 
akzeptieren, für den wir mit den besten und vollkommensten aller 
erdenklichen Segenswünsche Frieden wünschen und ebenso für 
seine Familie und seine Gefolgschaft! Āmīn.“ 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt 
im 69. Brief aus dem 2. Band seines „Maktūbāt“: 

„Lobpreis gebührt Allah, dem Erhabenen! Mögen Seine auser-
wählten und von Ihm geliebten Diener gegrüßt sein und möge 
Friede mit ihnen sein! Euer Brief ist angekommen. Daraus verste-
hen wir, dass unsere Freunde nicht vom wahren Weg abgewichen 
sind, und dies erfreut uns sehr. Möge Allah, der Erhabene, eure 
Ausgerichtetheit und euren Stand auf dem wahren Weg festigen! 
Ihr schreibt: ‚Wir und die Freunde setzen die von Euch gegebene 

– 180 –



Aufgabe fort. Die fünf täglichen Gebete verrichten wir in Gemein-
schaft mit 50 bis 60 Personen.‘ Dafür sei Allah, der Erhabene, ge-
priesen und Ihm sei gedankt! Was für eine große Gabe ist es, dass 
das Herz mit Allah, dem Erhabenen, ist und dass der Körper mit 
Taten, die den islamischen Bestimmungen entsprechen, ge-
schmückt wird. In diesen Zeiten sind die meisten Menschen, was 
die Verrichtung des Gebets betrifft, nachlässig. Sie achten im Ge-
bet nicht auf die Tumaʾnīna [also, dass die Glieder in einer jewei-
ligen Position des Gebets zur Ruhe kommen] und nicht auf die 
Taʿdīl al-Arkān [also das stille Verharren in einer jeweiligen Posi-
tion für die Dauer, in der einmal ‚Subhānallāh‘ gesagt werden 
kann]. Daher sah ich mich in der Not, euch, die ich liebe, auf die-
sen Punkt aufmerksam zu machen. Hört also gut zu! Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Der größte Dieb ist derjenige, der 
von seinem Gebet stiehlt.‘ Man fragte ihn: ‚O Gesandter Allahs! 
Wie stiehlt jemand von seinem Gebet?‘ Er antwortete: ‚Indem er 
die Verbeugung und Niederwerfungen nicht korrekt verrichtet.‘ 
Einmal sagte er: ‚Wer in der Verbeugung und in den Niederwer-
fungen nicht innehaltend etwas verharrt, dessen Gebet akzeptiert 
Allah, der Erhabene, nicht.‘ Einmal sah unser Prophet, Friede sei 
mit ihm, jemanden, der die Verbeugung und Niederwerfungen 
nicht korrekt verrichtete, und sprach zu ihm: ‚Fürchtest du dich 
nicht davor, da du das Gebet auf diese Weise verrichtest, in einer 
anderer Religion als der von Muhammad zu sterben?‘ Er sagte 
auch: ‚Wenn jemand von euch das Gebet verrichtet und dabei sich 
nicht ganz aus der Verbeugung erhebt und aufrecht zum Stehen 
kommt, sodass alle seine Glieder an ihren Plätzen zur Ruhe kom-
men, dessen Gebet ist nicht vollständig.‘ Ein anderes Mal sagte er: 
‚Solange man zwischen den beiden Niederwerfungen nicht auf-
recht sitzt, ist das Gebet nicht vollständig.‘ Eines Tages sah unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, dass jemand beim Verrichten des Ge-
bets nicht die Regeln und Grundlagen des Gebets befolgte, beim 
Aufrichten aus der Verbeugung nicht aufrecht im Stehen verharr-
te und zwischen den beiden Niederwerfungen nicht die Sitzpositi-
on einnahm. Darauf sprach er zu diesem Mann und sagte: ‚Wenn 
du deine Gebete auf diese Weise verrichtend stirbst, wird man 
dich am Tag des Jüngsten Gerichts nicht zu meiner Umma zählen.‘ 
Bei einer anderen Gelegenheit sagte er: ‚Wenn du in diesem Zu-
stand stirbst, dann stirbst du nicht in der Religion Muhammads.‘ 
Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ‚Derjeni-
ge, der 60 Jahre lang alle seine Gebete verrichtet und von dem 
dennoch kein einziges angenommen wird, ist jener, der seine Ver-

– 181 –



beugung und Niederwerfungen nicht korrekt macht.‘ Zayd ibn 
Wahb, möge Allah sich seiner erbarmen, sah, dass jemand bei der 
Verrichtung des Gebets die Verbeugung und Niederwerfungen 
nicht korrekt machte. Er rief ihn zu sich und fragte, wie lange er 
schon so bete. Als der Mann antwortete, dass er seit 40 Jahren so 
bete, sagte er ihm, dass er 40 Jahre lang kein Gebet verrichtet habe 
und wenn er in diesem Zustand stirbt, er nicht in der Sunna [also 
in der Religion] von Muhammad, Friede sei mit ihm, sterben wür-
de. 

Im Awsāt von Tabarānī, möge Allah sich seiner erbarmen, ist 
aufgezeichnet: ‚Wenn ein Muslim sein Gebet schön verrichtet, die 
Verbeugung und Niederwerfungen korrekt macht, dann freut sich 
jenes Gebet und wird lichtvoll. Die Engel tragen jenes Gebet zum 
Himmel empor. Jenes Gebet spricht gute Bittgebete für den, der 
es verrichtet hat, und sagt: ‚So, wie du mich davor bewahrt hast, 
fehlerhaft zu sein, so möge Allah, der Erhabene, dich beschützen.‘ 
Wenn das Gebet nicht schön verrichtet wird, dann wird es dunkel. 
Die Engel ekeln sich vor einem solchen Gebet und heben es nicht 
zum Himmel empor. Jenes Gebet spricht schlechte Bittgebete für 
den, der es verrichtete. Es sagt: ‚Du hast mich verschwendet, mich 
in etwas Schlechtes verwandelt, und so möge Allah, der Erhabene, 
dich Verlust erleiden lassen.‘ Daher muss man sich bemühen, das 
Gebet korrekt zu verrichten, die Taʿdīl al-Arkān korrekt durchzu-
führen und ebenso die Rukūʿ, die Sadschda, die Qawma [das Ste-
hen nach dem sich-Aufrichten aus der Rukūʿ] und die Dschalsa 
[das Sitzen zwischen den Niederwerfungen] korrekt zu verrichten. 
Wenn man Andere sieht, die diese Sachen nicht korrekt verrich-
ten, sollte man sie darauf aufmerksam machen. Man sollte seinen 
muslimischen Geschwistern helfen, ihre Gebete korrekt zu ver-
richten. Man sollte dabei helfen, dass die Tumaʾnīna und die Taʿdīl 
al-Arkān zur Gewohnheit werden. Leider berauben sich viele 
Muslime der Ehre der Verrichtung dieser Handlungen. Sie brin-
gen sich um diese Gabe. Es ist sehr wichtig, diese Handlungen in 
den Vordergrund zu bringen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: ‚Wer eine meiner vergessenen Sunan wiederbelebt, be-
kommt die Belohnung von 100 Märtyrern.‘ 

Man sollte auch darauf achten, dass die Gebetsreihen gerade 
sind, wenn man das Gebet in Gemeinschaft verrichtet. Man sollte 
sich nicht etwas vor oder etwas hinter die Gebetsreihe stellen. Alle 
in einer jeweiligen Reihe sollten darauf achten, dass sie auf einer 
Linie stehen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, pflegte zuerst die 
Gebetsreihen auszurichten und erst dann das Gebet zu verrichten, 

– 182 –



und sagte: ‚Die Gebetsreihen gerade zu machen, ist ein Teil des 
Gebets.‘ O mein Herr! Beschere uns von Deiner unendlichen 
Barmherzigkeit! Bringe niemanden von uns vom rechten Weg ab! 

_______________________ 

Wenn ein Muslim im Diesseits und im Jenseits glücklich zu sein 
wünscht, soll er sich diese drei Eigenschaften aneignen: 

Keine Erwartungen an die Geschöpfe zu haben. Keine üble 
Nachrede (Ghība) über Muslime zu betreiben [und über Nicht-
muslime, die einen Dhimma-Vertrag haben; und auch dann nicht, 
wenn diese bereits verstorben sind]. Sich nichts an- und zuzueig-
nen, was das Recht eines Anderen ist. 

DIE GEHEIMNISSE IM GEBET 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt im 
304. Brief aus dem 1. Band seines Maktūbāt: 

„Nach dem Lobpreis für Allah, den Erhabenen, und Friedens-
wünschen für unseren Propheten, Friede sei mit ihm, spreche ich 
Bittgebete darum, dass ihr die ewige Glückseligkeit erlangt. In vie-
len Versen verkündet Allah, der Erhabene, dass die Muslime, die 
rechtschaffen handeln, in das Paradies eingehen werden. Was aber 
sind diese rechtschaffenen Taten (Aʿmāl sāliha)? Meint dies alle 
guten Taten oder einige von ihnen? Wenn damit alle möglichen 
guten Taten gemeint wären, dann wäre niemand dazu in der Lage. 
Wenn damit einige der guten Taten gemeint sind, welche sind es 
dann? Schließlich verkündete Allah, der Erhabene, in Seiner Gü-
te, dass mit rechtschaffenen Taten die fünf Säulen des Islams ge-
meint sind. Wenn jemand diese fünf Säulen gebührend und fehler-
frei durchführt, dann besteht starke Hoffnung, dass diese Person 
von der Hölle errettet wird. Denn diese Taten sind in ihrem Grun-
de rechtschaffene Taten und bewahren den Menschen vor Sünden 
und davor, Schlechtes zu tun. Denn es heißt im edlen Koran in 
Vers 45 der Sure al-Ankabūt sinngemäß: ‚Das [makellos verrichte-
te] Gebet hält (den Menschen) davon ab, abscheuliche und ver-
werfliche Sachen zu tun.‘ Wenn es jemandem vergönnt ist, die fünf 
Säulen des Islams zu erfüllen, dann hat er damit für alle Gaben ge-
dankt. Denn Allah, der Erhabene, verkündet in Vers 147 der Sure 
an-Nisā sinngemäß: ‚Wenn ihr Glauben habt und dankbar seid, 
werde Ich euch nicht strafen.‘ Also muss man mit Leib und Seele 
versuchen, die fünf Säulen des Islams zu erfüllen. 

– 183 –



Die wichtigste dieser fünf Säulen ist das Gebet, denn es ist der 
Grundpfeiler der Religion. Man muss versuchen, das Gebet so zu 
verrichten, dass man nicht mal einen seiner Ādāb auslässt. Wenn 
das Gebet vollständig und korrekt verrichtet wird, ist damit das 
grundsätzliche und wichtigste Fundament des Islams gelegt. Dann 
hat man das feste Seil ergriffen, das vor der Hölle rettet. Möge Al-
lah uns allen gewähren, das Gebet korrekt zu verrichten! 

Das Sprechen des Takbīr zu Beginn des Gebets bedeutet, dass 
man bestätigt, dass Allah, der Erhabene, nicht auf die Anbetung 
der Geschöpfe angewiesen ist, dass Er in keinerlei Hinsicht be-
dürftig ist und dass das Gebet der Menschen Ihm keinen Nutzen 
verschafft. Die Takbīre im Gebet selbst zeigen, dass wir nicht wür-
dig und nicht in der Lage sind, Allah, den Erhabenen, so anzube-
ten, wie es Ihm gebührt. Da in den Tasbīhāt, die in der Rukūʿ ge-
sprochen werden, auch diese Bedeutung steckt, wurde nach der 
Rukūʿ kein Takbīr angeordnet. Aber ein Takbīr wurde nach jeder 
Sadschda angeordnet, denn die Sadschda ist der Gipfel der Demut 
und Erniedrigung und wenn man dies tut, denkt man, man hätte 
die Ibāda gebührend, vollständig durchgeführt. Um sich vor einem 
solchen Gedanken zu schützen, wurde angeordnet, d. h. es ist Sun-
na, dass man, wenn man sich zur Sadschda begibt und wieder auf-
richtet, den Takbīr spricht und dass man in den Tasbīhāt in der 
Sadschda ‚aʿlā‘ sagt. Da das Gebet die Miʿrādsch des Muslims ist, 
wurde angeordnet, zum Ende des Gebets jene Worte zu sprechen, 
mit denen unser Prophet, Friede sei mit ihm, in der Nacht der 
Miʿrādsch beehrt wurde und die als ‚Tahiyyāt‘ bekannt sind. So-
dann sollte der Betende das Gebet zu seiner Miʿrādsch machen 
und das Äußerste der Nähe zu Allah, dem Erhabenen, in seinem 
Gebet suchen. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Während er das Ge-
bet verrichtet, ist der Mensch seinem Herrn am nächsten.‘ Wenn 
jemand das Gebet verrichtet, dann spricht er mit seinem Herrn, 
fleht Ihn an und erkennt Seine Größe und, dass alles andere als Er 
nichts und nichtig ist. Da aus diesen Gründen im Gebet Zustände 
der Angst, des Erschauerns und des Erschreckens eintreten kön-
nen, wurde angeordnet, dass man das Gebet mit dem zweimaligen 
‚Salām-Gruß‘ beendet, damit der Betende Trost und Ruhe findet. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, gebot in einem Hadith das 
Sprechen von ,33 Mal ‚Tasbīh‘, 33 Mal ‚Tahmīd‘, 33 Mal ‚Takbīr‘ 
und ein Mal ‚Tahlīl‘ nach dem Fard-Gebet‘. Der Grund ist, dass 
mit dem ‚Tasbīh‘ Mängel im Gebet ausgeglichen werden. Man 
drückt damit auch aus, dass man nicht in der Lage war, eine gebüh-

– 184 –



rende, vollkommene Ibāda zu verrichten. Mit dem ‚Tahmīd‘ 
drückt man aus, dass die Ehre, das Gebet verrichtet zu haben, mit 
der Hilfe Allahs, des Erhabenen, und Seinem Bestimmen erlangt 
wurde, und man bedankt sich für dieses große Geschenk mit 
‚Hamd‘. Mit dem ‚Takbīr‘ drückt man aus, dass es niemanden au-
ßer Ihm gibt, der der Anbetung würdig ist. 

Wenn dann die Mängel eines Gebets, das alle seine Bedingun-
gen und Ādāb möglichst erfüllend verrichtet wurde, ausgeglichen 
sind, man dafür gedankt hat, dass einem das Gebet ermöglicht 
wurde, und mit dem Einheitsbekenntnis (Kalimat at-Tawhīd) aus-
gedrückt hat, dass sonst niemand das Recht hat, angebetet zu wer-
den, während man es rein und aufrichtig im Herzen bestätigt, mag 
es sein, dass ein solches Gebet angenommen wird. Dann zählt ein 
solcher Betender zu denen, die das Gebet wirklich verrichtet ha-
ben und errettet werden. O mein Herr! Lasse uns zu Ehren des 
ranghöchsten aller Propheten, Friede sei mit ihm und mit ihnen al-
len, von jenen glücklichen Dienern sein, die das Gebet wahrhaftig 
verrichten und errettet werden! Āmīn.“ 

Imām Muhammad Maʿsūm, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt im 11. Brief aus dem 2. Band seines 

„Maktūbāt“: 

„Allah, der Erhabene, hat die Menschen nicht herrenlos gelas-
sen. Er hat ihnen nicht erlaubt, zu tun, was auch immer ihnen be-
liebt. Er wünscht nicht, dass sie den Begierden ihrer Triebseele 
und ihren tierischen Lüsten folgen, dabei ungezügelt und orientie-
rungslos sind und sich so ins Unglück stürzen. Er hat ihnen gezeigt, 
wie sie ihre Begierden und Lüste nutzen können, um in Ruhe und 
Frieden zu leben und die ewige Glückseligkeit zu erlangen, und 
hat ihnen geboten, jene nützlichen Sachen zu tun, die zur Glückse-
ligkeit im Diesseits und im Jenseits führen. Er hat ihnen verboten, 
zu tun, was schädlich ist. Diese Gebote und Verbote werden ‚al-
Ahkām al-islāmiyya‘ (islamische Bestimmungen) genannt. Wer im 
Diesseits in Frieden leben und glücklich sein möchte, muss dem Is-
lam folgen. Er muss die Begierden und Lüste seiner Triebseele 
und Natur, die im Islam verboten sind, überwinden. Wenn er dem 
Islam nicht folgt, dann zieht er den Zorn seines Herrn, seines 
Schöpfers auf sich und verdient Seine Strafe. Wer dem Islam folgt, 
wird, sei er Muslim oder Nichtmuslim, im Diesseits glücklich. Sein 
Herr hilft ihm dabei. Das Diesseits ist ein Acker. Wer statt den 
Acker zu bestellen das Saatgut verzehrt und sich dem Vergnügen 
und der Muße hingibt, der beraubt sich nicht nur seiner diesseiti-

– 185 –



gen Ernte, sondern dadurch, dass er das diesseitige Leben damit 
verbringt, indem er vergängliches Vergnügen und die Begierden 
der Triebseele zügellos und orientierungslos verfolgt, auch aller 
ewigen Gaben und endlosem Genuss im Jenseits. Das ist kein Zu-
stand, den jemand, der bei Verstand ist, akzeptieren kann. Er kann 
das Erlangen von vergänglichem Vergnügen auf schädliche Weise, 
das dazu führt, ewigen Genusses beraubt zu werden, nicht bevor-
zugen. [Allah, der Erhabene, hat keinen einzigen weltlichen Ge-
nuss, der der Triebseele gefällt, verboten, sondern erlaubt, dass 
diese den Richtlinien im Islam gemäß, d.h. ohne schädliche Wir-
kung, genutzt werden.] Diese Befolgung des Islams geschieht da-
durch, dass man zuerst der Aqīda entsprechend glaubt, die die Ge-
lehrten der ‚Ahlus-Sunna‘ von den edlen Gefährten gelernt und 
aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen verstanden 
haben, und dass man dann lernt, was harām ist, und davon Ab-
stand nimmt und lernt, was die Farāʾid sind, und diese erfüllt. So 
zu handeln, wird ‚Ibāda‘ genannt. Die Vermeidung dessen, was 
harām ist, wird ‚Taqwā‘ (Gottesfurcht) genannt. 

Die Absicht fassend die islamischen Bestimmungen zu befol-
gen, wird ,Ibāda‘ genannt. Die Gebote und Verbote Allahs, des 
Erhabenen, werden ‚al-Ahkām al-islāmiyya‘ (islamische Bestim-
mungen) oder ‚al-Ahkām al-ilāhiyya‘ (göttliche Bestimmungen) 
genannt. Die Gebote heißen ‚Fard‘ und die Verbote heißen 
‚Harām‘. Die wertvollste aller Ibādāt und der Grundpfeiler des Is-
lams ist das Verrichten der täglichen fünf Gebete. [Gebet (Salāt) 
bedeutet das Stehen, während man zur Kibla gewandt ist, dabei 
die Fātiha rezitiert, dass man sich in Richtung Kibla verbeugt und 
sich in Richtung Kibla niederwirft und den Kopf auf den Boden 
legt. Wenn diese Grundpositionen nicht in Richtung Kibla ge-
wandt verrichtet werden, ist die Handlung kein „Gebet“.] Wer das 
Gebet verrichtet, der ist ein Muslim. Wer das Gebet nicht verrich-
tet, ist entweder ein Muslim oder ein Kāfir. Die Nähe zu Allah, 
dem Erhabenen, [d. h. der Zustand, dass man von Allah, dem Er-
habenen, geliebt wird] wird selten durch andere Ibādāt als das Ge-
bet erlangt. Die fünf täglichen Gebete sollten innerlich gesammelt 
[d. h. alle Gedanken an Weltliches hinter sich lassend] in Gemein-
schaft, die Taʿdīl al-Arkān beachtend, mit vorhergehend sorgfältig 
vorgenommener Gebetswaschung und in den Zeiten, in denen ih-
re Verrichtung mustahabb ist, verrichtet werden. Wenn man das 
Gebet verrichtet, werden die Schleier zwischen Allah und dem 
Diener entfernt. Wer die täglichen fünf Gebete verrichtet, wird, 
gleich einer Person, die sich täglich fünfmal wäscht, von seinen 

– 186 –



Sünden bereinigt. Wer täglich die fünf Gebete korrekt verrichtet, 
erhält die Belohnung von 100 Märtyrern. 

Die Zakat von Handelsgütern und Tieren, die auf Weiden gra-
sen [und von Ernten und Papiergeld und vergebenen Darlehen] 
sollte willig an die dafür ausgezeichneten Gruppen entrichtet wer-
den. Besitz, dessen Zakat entrichtet wird, verringert sich nicht. Be-
sitz, dessen Zakat nicht entrichtet wird, wird zu Feuer in der Hölle. 
Allah, der Erhabene, hat aus Seiner Barmherzigkeit geboten, dass 
von überschüssigem Besitz, der eine bestimmte, ,Nisāb‘ genannte 
Mindestmenge erreicht hat, nach Vergehen eines Jahres die Zakat 
entrichtet wird. Es ist Allah, der sowohl das Leben als auch den 
Besitz gibt. Hätte Er geboten, dass man alles Leben und allen Be-
sitz gibt, dann hätten jene, die Ihn lieben und verehren, auch dies 
sogleich getan. 

Im geehrten Monat Ramadan sollte man gerne fasten, weil es 
ein Gebot Allahs, des Erhabenen, ist. Den Hunger und den Durst 
während dieses Fastens sollte man als Glückseligkeit erfahren. 

Das Gebäude des Islams ruht auf fünf Säulen: Die erste ist das 
Aussprechen des Spruchs: ‚Aschhadu an lā ilāha illallāh wa-asch-
hadu anna Muhammadan abduhū wa-rasūluh‘ (‚Ich bezeuge, dass 
es keinen Gott gibt außer Allah und ich bezeuge, dass Muhammad 
Sein Diener und Sein Gesandter ist‘) und dass man seine Bedeu-
tung kennt und daran glaubt. Diesen Spruch nennt man 
,Schahāda‘ (Glaubensbekenntnis). Die anderen vier sind: das Ge-
bet, die Almosensteuer, das Fasten und die Pilgerfahrt. Wenn eine 
dieser Säulen nicht korrekt, d. h. nicht etabliert ist, dann ist auch 
sein Islam nicht korrekt. Nach der Ausrichtung des Glaubens und 
der Befolgung des Islams sollte man auf dem Weg der ‚hohen 
Sūfiyya‘ (as-Sūfiyya al-aliyya) voranschreiten. Die Gotteserkennt-
nis (Maʿrifa) ergibt sich auf diesem Weg, wie auch die Befreiung 
von den Begierden der Triebseele. Wie kann jemand, der seinen 
Herrn nicht kennt, leben und in Frieden sein? Um auf diesem Weg 
Erkenntnis zu erlangen, ist ‚Fanā bil-maʿrūf‘ erforderlich. Das be-
deutet, dass man alles andere als Allah vergisst. Wer sich selbst als 
existent erfährt, kann keine Gotteserkenntnis erlangen. ‚Fanā‘ und 
‚Baqā‘ sind Sachen, die im Gewissen, im Herzen geschehen. Sie 
können nicht durch Erklärung verstanden werden. Wer nicht die 
Gunst der Gotteserkenntnis erlangt hat, sollte immerzu danach 
streben. Er sollte sich nicht mit Sachen abgeben, die zu verachten 
man angewiesen ist, oder mit Sachen, die vergänglich sind. 

 

– 187 –



BITTGEBET (DUĀ) NACH DEM GEBET: 

Al-hamdu lillāhi Rabbil-ālamīn. As-salātu was-salāmu alā 
rasūlina Muhammadin wa-ālihī wa-sahbihī adschmaʿīn. O mein 
Herr! Nimm das Gebet, das ich verrichtete, an! Mache mein Ende 
und mein Schicksal gut! Vergönne mir, dass ich bei meinem letzten 
Atemzug das Einheitsbekenntnis spreche! Verzeihe meinen ver-
storbenen Ahnen und vergib ihnen! Allāhummaghfir warham wa 
anta khayrur-rāhimīn. Tawaffanī musliman wa-alhiqnī bis-sālihīn. 
Allāhummaghfirlī wa-li-wālidayya wa-li-ustādhiyya wa-lil-muʾmi-
nīna wal-muʾmināt yawma yaqūmul-hisāb. O mein Herr! Beschüt-
ze mich vor dem Übel des Teufels, vor dem Übel von Feinden und 
dem Übel meiner niederen Triebseele, die das Schlechte wünscht! 
Fülle mein Heim mit Gutem und beschere uns Versorgung, die 
halāl und gesegnet ist! Gewähre allen Muslimen Frieden und Si-
cherheit! Vernichte die Islamfeinde und mache sie hilflos und 
kraftlos! Hilf den Muslimen, die sich im Dschihad gegen die Un-
gläubigen befinden, mit Deinem göttlichen Beistand! Allāhumma 
innaka afuwwun karīmun, tuhibbul-afwa, faʿfu annī. O mein Herr! 
Gib unseren Kranken Genesung und unseren Leidenden Heilung! 
Allāhumma innī asʾalukas-sihhata wal-āfiyata wal-amānata wa-
husnal-khulqi war-ridāʾa bil-qadari, bi-rahmatika yā arhamar-
rāhimīn. Beschere meinen Eltern, meinen Kindern, meinen Ver-
wandten, allen meinen Lieben und allen meinen muslimischen Ge-
schwistern ein Leben voll des Guten, einen schönen Charakter, ge-
sunden Verstand, Gesundheit und Wohlbefinden, Vernunft und 
Rechtleitung und Ausgerichtetheit, o mein Herr! Āmīn. Wal-ham-
du lillāhi Rabbil-ālamīn. Und anschließend spricht man die Duā 
„Allāhumma salli alā...“, die Duā „Alllāhumma bārik alā...“, die 
Duā „Allāhumma Rabbanā ātinā...“ und schließlich: Wal-hamdu 
lillāhi Rabbil-ālamīn. Astaghfirullāh, astaghfirullāh, astaghfirullāh, 
astaghfirullāh al-azīm, al-karīm, alladhī lā ilāha illā huwal-hayyal-
qayyūma wa-atūbu ilayh. 

KLARSTELLUNG: Bedingungen, damit Bittgebete erhört 
und erfüllt werden. 

1. Muslim sein. 
2. Dem Glauben der Ahlus-Sunna folgen. Dafür muss man eine 

der vier Rechtsschulen wählen und sie befolgen. 
3. Die Farāʾid verrichten. Man muss versäumte, nachzuholende 

Gebete anstelle von Gebeten in der Nacht und auch anstelle von 
Sunna-Gebeten so umgehend wie möglich nachholen. 

– 188 –



Wenn jemand noch nachzuholende Fard-Gebete hat, werden 
seine Sunna- und Nāfila-Gebete und Bittgebete nicht angenommen. 
Das bedeutet, dass man auch dann, wenn sie gültig sind, keine Be-
lohnung für sie bekommt. Der Teufel versucht, die Muslime zu täu-
schen und sie von dem, was fard ist, abzulenken und ermuntert sie 
zu den Sunan und Nawāfil. Man sollte, wissend, dass eine jeweilige 
Gebetszeit eingetreten ist, das Gebet zu Beginn seiner Zeit verrich-
ten. 

4. Man muss sich vor den Mahārim hüten. Wessen Lebensun-
terhalt halāl ist, dessen Bittgebete werden erhört. 

5. Man sollte sich einen der edlen Gottesfreunde (Awliyā) zum 
Mittel seiner Bittgebete machen. 

Der indische Gelehrte Ahmad Zāhid, möge Allah sich seiner 
erbarmen, sagt im 54. Kapitel seines auf Persisch verfassten Bu-
ches Targhīb as-salāt: „In einem Hadith heißt es: ‚Damit dem Bitt-
gebet entsprochen wird, müssen zwei Sachen beachtet werden: 
Erstens muss das Bittgebet mit Aufrichtigkeit (Ikhlās) gesprochen 
werden. Zweitens muss das, was man isst und anzieht, halāl sein. 
Wenn sich im Zimmer des Gläubigen auch nur ein Faden befindet, 
der harām ist, wird das Bittgebet, das er dort spricht, nicht er-
hört.’“ Ikhlās bedeutet, dass man an nichts Anderes als Allah, den 
Erhabenen, denkt und seinen Wunsch einzig und allein von Ihm 
erbittet. Aus diesen Gründen muss man den Glauben haben, den 
die Gelehrten der Ahlus-Sunna überliefert haben, die islamischen 
Bestimmungen befolgen, keine noch wiedergutzumachende Ver-
letzung der Rechte anderer Menschen auf sich haben und die täg-
lichen fünf Gebete verrichten. 

DAS BITTGEBET ZUR ERNEUERUNG BZW.  

AUFFRISCHUNG DES GLAUBENS 

O mein Herr! Ich bedauere und bereue alles, was ich bis jetzt 
dem korrekten Glauben zuwider, alles, was Bidʿa und Sünde be-
deutet, gesagt, gehört, gesehen und getan haben mag, und ich bin 
entschlossen und trachte danach, nicht wieder derart falsch zu 
glauben und zu handeln. Der erste der Propheten ist Ādam, Friede 
sei mit ihm, und der letzte ist unser geliebter Prophet Muhammad, 
Friede sei mit ihm. Ich glaube an diese zwei Propheten und an alle 
Propheten, die zwischen diesen beiden von Allah, dem Erhabe-
nen, gesandt wurden. Ich bestätige, dass sie alle wahrhaftig und 
treu sind und dass alles, was sie verkündeten, die Wahrheit ist. 

– 189 –



Āmantu billāh wa-bi-mā dschāʾa min indillāh alā murādillāh. Wa 
āmantu bi-rasūlillāh wa-bi-mā dschāʾa min indi rasūlillāh alā 
murādi rasūlillāh. Āmantu billāhi wa-malāʾikatihī wa-kutubihī wa-
rusulihī wal-yawmil-ākhiri wa-bil-qadari khayrihī wa-scharrihī mi-
nallāhi taʿālā wal-baʿthu baʿdal-mawti haqqun. Aschhadu an lā 
ilāha illallāh wa-aschhadu anna Muhammadan abduhū wa-
rasūluh. 

 

IM GEBET VERBORGENE WEISHEITEN 
(Das Gebet und unsere Gesundheit) 

Der Muslim verrichtet das Gebet, weil es ein Gebot Allahs, des 
Erhabenen, ist. In allen Geboten unseres Herrn sind viele Nutzen 
und Weisheiten verborgen. Genauso sind zweifellos viele Schäden 
in allem, was Er verboten hat. Einige dieser Nutzen und Schäden 
sind heute auch durch Mediziner festgestellt worden. In keiner an-
deren Religion und keinem Denksystem wird der Gesundheit so 
viel Bedeutung beigemessen wie im Islam. Im Islam wird geboten, 
dass wir die höchste der gottesdienstlichen Handlungen, nämlich 
das Gebet, bis an unser Lebensende verrichten. Wer das Gebet 
verrichtet, wird sicher auch von jenen Nutzen profitieren, die die 
körperliche Gesundheit fördern. Einige dieser Nutzen für die Ge-
sundheit, die im Gebet liegen, sind folgende: 

1. Da die Bewegungen während des Gebets gemächlich ver-
richtet werden, strengen sie das Herz nicht an und da sie zu ver-
schiedenen Zeiten des Tages erfolgen, halten sie den Menschen 
stets körperlich fit. 

2. Wenn man täglich bis zu 80 Mal den Kopf auf den Boden 
legt, wird das Gehirn regelmäßig mit viel Blut versorgt. Dadurch 
werden die Gehirnzellen besser versorgt und man findet Gedächt-
nisschwäche und Persönlichkeitsstörungen unter Leuten, die das 
Gebet verrichten, viel seltener. Solche Menschen leben ein gesün-
deres Leben. Sie leiden nicht an sogenannter seniler Demenz. 

3. Auch die Augen von Betenden werden durch das Verbeugen 
und Erheben stärker durchblutet. Dadurch entsteht kein Über-
druck im Auge und die Flüssigkeit im vorderen Bereich des Auges 
wird ständig erneuert. So wird das Auge vor Krankheiten wie Ka-
tarakt und Glaukom geschützt. 

4. Die isometrischen Bewegungen im Gebet sorgen für eine gu-
te Vermischung der Nahrung im Magen, für einen leichteren Fluss 

– 190 –



des Gallensaftes und somit dafür, dass keine Stauung in der Galle 
stattfindet, dass die Enzyme in der Bauchspeicheldrüse leichter 
entleert werden und dass Darmverstopfungen leichter beseitigt 
werden. Sie sorgen auch dafür, dass die Nieren und Harnwege in 
Bewegung sind und dadurch Steinbildung verhindert und die 
Harnblase leichter entleert wird. 

5. Durch die rhythmischen Bewegungen während der Verrich-
tung der täglichen fünf Gebete werden Muskeln und Gelenke be-
wegt, die sonst im Alltag nicht viel oder gar nicht bewegt werden, 
und somit werden z. B. der Arthritis, der Gicht und Muskelver-
spannungen vorgebeugt. 

6. Für die Gesundheit des Körpers ist die körperliche Hygiene 
unverzichtbar. Die Gebetswaschung und die Ganzkörperwa-
schung sind sowohl physische als auch seelische Reinigung. Das 
Gebet ist die Reinheit an sich. Denn ohne physische und seelische 
Reinheit kann es kein Gebet geben. Die Gebetswaschung und die 
Ganzkörperwaschung sorgen für körperliche Reinheit. Jemand, 
der seiner Verpflichtung des Gebets als gottesdienstliche Hand-
lung nachkommt, erholt und reinigt sich seelisch. 

7. In der vorbeugenden Medizin sind regelmäßige, zu bestimm-
ten Zeiten durchgeführte Bewegungen sehr wichtig. Die Gebets-
zeiten sind die besten Zeiten, um die Blutzirkulation und die At-
mung zu beleben. 

8. Der wichtigste Faktor bei der Regulierung der Schlafphasen 
sind die Gebete. Die statische, elektrische Ladung, die sich im 
Körper ansammelt, wird während der Niederwerfung entladen 
und der Körper erlangt dadurch wieder seine Lebhaftigkeit. 

Um von diesen Nutzen des Gebets zu profitieren, muss man, 
neben der Verrichtung des Gebets zu seinen Zeiten, auch auf die 
körperliche Reinheit achten und darauf, dass man nicht zu viel isst 
und dass die eingenommene Nahrung rein und halāl ist. 

 

Weltlicher Besitz, Gold und Silber werden niemandem bleiben, 

Die Kunst ist, ein verdorbenes Herz zu heilen. 

 

 

– 191 –



 
Siebter Teil 

Befreiung der Verstorbenen von ihren Gebetsschulden 
(Isqāt und Dawr für Verstorbene) 

Im Nūr al-īdāh, in dessen Superkommentar Tahtāwī, im Ha-
labī, im ad-Durr al-mukhtār zum Ende des Kapitels über Nachhol-
gebete, im Multaqā, im Durr al-muntaqā, im Wiqāya, im Durar, im 
Dschawhara und in anderen wertvollen Büchern am Ende ihrer 
Kapitel über das Fasten steht, dass wenn ein Verstorbener dies in 
seinem Testament so verfügt hat, „Isqāt“ und „Dawr“ für ihn ge-
macht werden muss. So steht z. B. im Superkommentar von 
Tahtāwī: „Dass nicht eingehaltenes Fasten mittels Abfindung 
(Fidya) wiedergutgemacht wird, steht anhand von Quellentexten 
(Nusūs) fest. Da das Gebet wichtiger ist als das Fasten, gibt es un-
ter allen Gelehrten Übereinstimmung darüber, dass für jemanden, 
der sterbenskrank ist und noch Nachholgebete hat, die mit einem 
in der Scharia definierten Entschuldigungsgrund versäumt wur-
den, und der diese versäumten Gebete, obwohl er die Absicht da-
zu hatte, nicht nachholen konnte, für diese Gebete der Isqāt 
durchgeführt werden kann. Jemand, der behauptet, dass es keinen 
Isqāt für das Gebet gibt, bekundet mit so einer Aussage lediglich 
seine Unwissenheit. Er stellt sich damit auch gegen die Überein-
stimmung, die es hierüber in den Rechtsschulen gibt. In einem Ha-
dith heißt es: ‚Niemand kann anstelle eines Anderen fasten oder 
beten, jedoch kann er als Abfindung für dessen Fasten und Gebet 
Arme speisen.’“ Es ist immer wieder zu hören, dass Leute, die die 
Größe der Gelehrten der Ahlus-Sunna nicht verstehen und glau-
ben, die Imāme unserer Rechtsschulen würden wie sie selber aus 
eigener Auffassung heraus sprechen, sagen, dass es im Islam kei-
nen Isqāt und keine Dawr gebe und dass dies dem Ablass der 
Christen ähnele. Durch solche Aussagen bringen sie sich in Ge-
fahr. Denn unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Meine Um-
ma einigt sich nicht auf Irrtum.“ Dieser Hadith zeigt, dass das, was 
die Mudschtahids mit Übereinstimmung verkünden, gewiss richtig 
ist. Wer daran nicht glaubt, leugnet den Hadith hierüber. Ibn 
Ābidīn erklärt dies im Kapitel über das Witr-Gebet folgenderma-
ßen: „Wer Sachen leugnet, die im Islam unumgängliches Wissen 
darstellen, also Sachen, über die es einen Konsens (Idschma) gibt 
und die sogar von den Ungebildeten gewusst werden, wird zum 
Kāfir.“ Idschma bedeutet Konsens, Übereinstimmung der Gelehr-

– 192 –



ten in einer Sache. Wie kann man den Isqāt mit dem Ablass der 
Christen vergleichen? Die Priester behaupten, dass sie die Sünden 
der Menschen tilgen, und nehmen dafür den Menschen ihr Geld 
ab. Doch im Islam darf der Isqāt nicht von Religionsgelehrten 
durchgeführt werden. Der Isqāt kann nur von einem Stellvertreter 
des Verstorbenen durchgeführt werden und das Geld wird nicht 
Religionsgelehrten, sondern Armen gegeben. 

Heutzutage werden jedoch fast überall der Isqāt und die Dawr 
nicht den Regeln des Islams entsprechend durchgeführt. Jene, die 
sagen, dass es im Islam keinen Isqāt gebe, täten besser daran, statt-
dessen zu sagen, dass die Durchführung des Isqāt und der Dawr 
heutzutage nicht den Regeln des Islams entsprechend erfolgt. 
Dann kann man ihnen darin nur zustimmen. Dann würden sie sich 
sowohl vor der vorhin erwähnten großen Gefahr schützen, als 
auch dem Islam einen Dienst erweisen. Wie der Isqāt und die 
Dawr den Regeln unserer Religion entsprechend vollzogen wer-
den, wird nachfolgend erklärt werden. Ibn Ābidīn sagt zum Ende 
des Kapitels über Nachholgebete: 

„Es ist wādschib, dass jemand, der Fāʾita-Gebete [also mit ei-
nem Entschuldigungsgrund verpasste Gebete und somit Nachhol-
gebete] hat und, obwohl er die Möglichkeit hatte, sie auch mit nur 
angedeuteten Bewegungen nachzuholen, dies nicht tat, im Sterbe-
bett in seinem Testament vermacht, dass für diese der Isqāt durch-
geführt wird. Wenn er jedoch gar nicht imstande war, sie nachzu-
holen, muss er dies nicht vermachen; auch nicht jemand, der als 
Reisender (Musāfir) oder Kranker im geehrten Monat Ramadan 
nicht fastete, weil er starb, bevor er Zeit fand, das Fasten nachzu-
holen. Allah, der Erhabene, akzeptiert deren Entschuldigung. Die 
Sühne (Kaffāra) für Kranke wird nach deren Ableben von ihrem 
Stellvertreter geleistet. Vor dem Ableben jedoch wird keine Sühne 
geleistet. Es ist nicht dschāʾiz, dass ein Lebender für sich selbst den 
Isqāt machen lässt. Im Dschilā al-qulūb heißt es: ‚Für den, der noch 
wiedergutzumachende Rechte Allahs oder Seiner Diener auf sich 
hat, ist es wādschib, dass er in Anwesenheit von zwei Zeugen sein 
Testament spricht oder ein aufgeschriebenes Testament diesen 
vorliest. Für jemanden, der nicht solche Rechte auf sich geladen 
hat, ist es mustahabb, dass er testamentarisch etwas verfügt.‘ 

Für die Sühneleistung gibt der Stellvertreter des Verstorbenen, 
dessen Testament ausgeführt wird, d. h. die Person, die der Ver-
storbene mit der Verteilung des Erbes an die entsprechenden Per-
sonen beauftragt hat bzw. sein Erbfolger, von dem frei verfügba-
ren Drittel des Erbes für jedes Fard-Gebet, für jedes Witr-Gebet 

– 193 –



und für das Fasten eines Tages je ein halbes Sāʿ [also 520 Dirham 
bzw. 1750 g] Weizen an Arme [oder deren Vertreter] als Abfin-
dung (Fidya). 

Wenn jemand kein Testament für den Isqāt durch Sühneleis-
tung verfügt hat, muss der Stellvertreter gemäß der hanafitischen 
Rechtsschule auch keinen Isqāt durchführen. Gemäß der schafiiti-
schen Rechtsschule muss ein Stellverteter auch dann den Isqāt 
durchführen, wenn der Verstorbene dies nicht vermacht hat. Die 
Begleichung von Rechten Anderer durch den Stellvertreter muss 
auch gemäß der hanafitischen Rechtsschule durchgeführt werden, 
auch wenn der Verstorbene dies nicht vermacht hat. Gläubiger 
können sich sogar, falls sie Zugriff auf das Erbe haben, ihr Recht 
auch ohne eine Gerichtsverhandlung nehmen. Wenn der Verstor-
bene verfügt hat, dass von seinem Erbe eine Abfindung für seine 
nachzuholenden Fastentage gezahlt wird, ist es wādschib, dies zu 
erfüllen, denn dies ist ein Gebot im Islam. Wenn der Verstorbene 
keine Abfindungszahlung vermacht hat, ist die Zahlung solcher 
Abfindung für die Nachholgebete nicht wādschib, sondern 
dschāʾiz. Selbst wenn diese beiden letztgenannten trotz ihrer 
Durchführung von Allah, dem Erhabenen, nicht angenommen 
werden sollten, entsteht zumindest eine Belohnung als gegebene 
Sadaqa und trägt dazu bei, die Sünden des Verstorbenen zu berei-
nigen. Dies ist der Standpunkt von Imām Muhammad. Im Buch 
Madschmaʿ al-anhur heißt es: ‚Zwar wurde gesagt, dass es für je-
manden, der seiner Triebseele und dem Teufel folgend seine Ge-
bete nicht verrichtet hat, dann zum Ende seines Lebens hin dies 
bereute [und darauf begann, die täglichen Gebete zu verrichten 
und die unterlassenen Gebete nachzuholen,] nicht dschāʾiz sei, den 
Isqāt für seine noch ausstehenden Nachholgebete, die er nicht 
nachholen konnte, zu vermachen, aber im Mustasfā ist aufgezeich-
net, dass dies dschāʾiz ist.‘ 

Im Dschilā al-qulūb heißt es: ‚Rechte Anderer meint ausste-
hende Schulden, anvertraute Güter, durch Raub oder Diebstahl 
angeeignete Güter, ausstehende Zahlungen (wie Miete, Lohn 
u.Ä.), Nachzahlungen zur vollständigen Bezahlung gekaufter Wa-
ren oder körperliche Rechte wie durch Schlagen oder Verletzen 
verursachtes Leiden, oder Rechte des Herzens wie Beschimpfung, 
Verspottung, üble Nachrede oder Verleumdung.‘ 

Wenn das Drittel des Erbes des Verstorbenen, der dies testa-
mentarisch verfügt hat, für den Isqāt ausreichend ist, dann muss 
der Stellvertreter die Abfindungen von diesem Besitz zahlen. Im 
Fath al-qadīr steht, dass wenn das Drittel nicht ausreichend ist, es 

– 194 –



für einen Erben dschāʾiz ist, den über dieses Drittel hinausgehen-
den Betrag von seinem eigenen Vermögen zur Verfügung zu stel-
len. Wenn der Verstorbene vermacht hat, dass seine ausstehende 
Fard-Pilgerfahrt unternommen werde und ein Erbe oder jemand 
Anderer das Geld für die Pilgerfahrt schenkt, ist dies nicht 
dschāʾiz. Wenn der Verstorbene vor seinem Ableben dies nicht 
vermacht hat und ein Erbe jedoch mit eigenem Geld den Isqāt 
durchführt oder die Pilgerfahrt unternimmt, ist damit die Schuld 
des Verstorbenen beglichen. Zwar gibt es Gelehrte, die gesagt ha-
ben, dass dies nicht mit dem Geld eines Anderen als eines Erben 
dschāʾiz ist, doch die Autoren des ad-Durr al-mukhtār, Marāqī al-
falāh und Dschilā al-qulūb haben überliefert, dass es dschāʾiz ist. 

Für den Isqāt durch Sühneleistung kann statt Weizen auch 
Mehl oder 1 Sāʿ Gerste, Datteln oder Rosinen gegeben werden. 
[Da diese wertvoller sind als Weizen, haben sie für die Armen ei-
nen größeren Nutzen.] Oder es kann, statt all dieser Naturalien, 
ihr Gegenwert in Gold oder Silber gegeben werden. [Papiergeld 
darf für den Isqāt nicht verwendet werden.] Eine Abfindung für 
versäumte Rezitationsniederwerfungen [Sadschdat at-Tilāwa] ist 
nicht erforderlich.“ 

Wie werden Isqāt und Dawr durchgeführt? 

Falls die Summe für die Abfindungen mehr als das Drittel des 
Erbes beträgt, darf der Stellvertreter nichts über das Drittel hinaus 
für diesen Zweck verwenden, wenn es die Erben nicht erlauben. 
Im Buch Qinya heißt es: „Wenn ein Verstorbener vermacht hat, 
dass das Drittel seines Erbes für die Abfindung aller Gebete seines 
Lebens verwendet werde, er jedoch auch Schulden hat, dann darf 
das Testament nicht ausgeführt werden, selbst wenn die Gläubiger 
es erlauben sollten. Denn im Islam ist die Begleichung von Schul-
den vorrangig angeordnet. Diese Begleichung darf auch nicht mit 
dem Einverständnis von Gläubigern auf später verschoben wer-
den. 

Wenn von einem Verstorbenen, der den Isqāt für die Gebete 
seiner ganzen Lebenszeit vermacht hat, nicht bekannt ist, in wel-
chem Alter er verstorben ist, und das von ihm hinterlassene Drittel 
nicht für den Isqāt seiner Gebete ausreichend ist, dann ist das Tes-
tament gültig. Wenn aber das Drittel für die Abfindungssumme 
ausreicht und höher ist, dann ist das Testament nicht gültig und die 
Durchführung nicht dschāʾiz. Denn, wenn das Drittel nicht für die 
Abfindungssumme für die Gebete der gesamten Lebenszeit aus-

– 195 –



reicht, ist klar, wie viele Gebete mit dem Drittel ausgeglichen wer-
den können, und somit ist das Testament für diese bestimmte An-
zahl von Gebeten gültig. Für die restlichen Gebete gilt sein Testa-
ment nicht, ist also wie nicht ausgesprochen. Wenn jedoch das 
Drittel viel ist, wird sein Testament ungültig, da das Alter des Ver-
storbenen und damit die Zahl der zu berechnenden Gebete nicht 
klar ist. 

Wenn ein Verstorbener, der den Isqāt für seine Gebete ver-
macht hat, keinen Besitz hat oder das Drittel seines Erbes nicht für 
die Erfüllung des Testaments ausreicht oder der Verstorbene gar 
nichts vermacht hat und der Stellvertreter aber mit eigenem Besitz 
den Isqāt durchführen möchte, führt der Stellvertreter die Dawr 
durch. Er ist aber nicht dazu verpflichtet, die Dawr durchzuführen. 
Um die Dawr durchzuführen, leiht sich der Stellvertreter den Ge-
genwert für die Gebete eines Monats oder eines Jahres in Gold 
oder in Silber, als Schmuck oder als gängige Gold- oder Silberwäh-
rung aus. Wenn der Verstorbene ein Mann war, wird durch Abzug 
von 12 Jahren von seinem gesamten Alter und bei Frauen durch 
Abzug von 9 Jahren die Anzahl der Jahre berechnet, für die Ab-
findungen zu zahlen sind. Für täglich 6 Gebete [die fünf Fard-Ge-
bete und das Witr-Gebet] müssen 10 kg und für ein Sonnenjahr 
3660 kg Weizen gegeben werden. Wenn z. B. das Kilogramm Wei-
zen 1,8 Währungseinheiten in Papiergeld beträgt, wäre der Gegen-
wert für die Abfindungen der Gebete eines Jahres 6588 oder rund 
6.600 Währungseinheiten in Papiergeld. Wenn eine Goldmünze 
[entspricht 7,2 g] 120 Währungseinheiten beträgt, wäre die Menge 
in Goldmünzen für die Abfindung der Gebete eines Jahres 55 
Goldmünzen oder sicherheitshalber gerundet 60 Goldmünzen. 
Angenommen, der Stellvertreter des Verstorbenen leiht sich 5 
Goldmünzen und findet vier Arme, die nicht nach Weltlichem 
trachten und ihre Religion kennen und lieben, dann verfährt er 
folgendermaßen: [Diese Armen müssen solche Personen sein, die 
nicht in der Lage sind, die Sadaqat al-Fitr zu entrichten, d. h. Per-
sonen, die Sadaqa annehmen dürfen. Wenn sie nicht in diesem 
Sinne „Arme“ sind, ist der Isqāt mit ihnen nicht gültig.] Der Stell-
vertreter selbst, d. h. die durch den Verstorbenen für diesen 
Zweck beauftragte Person oder einer der Erben oder jemand, der 
von diesen Erben beauftragt wird, sagt: „Für den Isqāt der Gebete 
des/der Verstorbenen Soundso gebe ich dir als Abfindung diese 5 
Goldmünzen“, und übergibt sie darauf dem ersten Armen mit der 
Absicht der Sadaqa. Dieser sagt: „Ich nehme die Abfindung an“, 
und dann darauf: „Ich schenke dir diesen Betrag“, und gibt den 

– 196 –



Abfindungsbetrag dem Stellvertreter oder dem Erben oder der 
mit der Dawr beauftragten Person zurück. Dann werden dieselben 
Goldmünzen entweder wieder diesem selben Armen oder einem 
anderen gegeben und nach der Inbesitznahme von diesem wieder 
als sein Geschenk entgegengenommen. [Diese Verfahrensweise, 
bei der etwas von Hand zu Hand weitergegeben wird, nennt man 
„Dawr“.] Derart wird durch Geben und Nehmen mit einem Ar-
men mit vier Malen oder mit vier Armen je ein Mal, eine Dawr-
Einheit abgeschlossen. In dieser beschriebenen Dawr wird der 
Isqāt für Gebete durchgeführt, deren Abfindungswert 20 Gold-
münzen beträgt. Wenn der Verstorbene ein Mann war und im Al-
ter von 60 Jahren verstarb, müssen für 48 Jahre insgesamt: 48 Jah-
re x 60 Goldmünzen = 2880 Goldmünzen gegeben werden. Mit 
den Zahlen des bisherigen Beispiels [4 Arme, 5 Goldmünzen als 
für die Dawr zur Verfügung stehender Betrag] wären sodann   
2880 : 20 = 144 Dawr-Einheiten durchzuführen. Wenn man 10 
Goldmünzen für die Dawr zur Verfügung hat, wären 72 Dawr-
Einheiten und wenn man 20 Goldmünzen zur Verfügung hat, 36 
Dawr-Einheiten durchzuführen. Wenn sich 10 Arme an der Dawr 
beteiligen und man 10 Goldmünzen zur Verfügung hat, wären 29 
Dawr-Einheiten für den Isqāt von 48 Jahren Gebet durchzufüh-
ren. Die Formel für die Anzahl der Dawr-Einheiten lautet: 

(Wiedergutzumachende Jahre) x (Anzahl der Goldmünzen für 
ein Jahr) = (Anzahl der beteiligten Armen) x (Anzahl der für die 
Dawr zur Verfügung stehenden Goldmünzen) x (Anzahl der 
durchzuführenden Dawr-Einheiten). Mit den oben genannten 
Beispielen wären diese Zahlen gerundet:  

48 Jahre x 60 Goldmünzen = 4 Arme x 5 Goldmünzen x 144 
Dawr-Einheiten = 4 Arme x 10 Goldmünzen x 72 Dawr-Einheiten 
= 4 Arme x 20 Goldmünzen x 36 Dawr-Einheiten = 10 Arme x 10 
Goldmünzen x 29 Dawr-Einheiten. 

Man muss also für die Berechnung der Anzahl der Dawr-Ein-
heiten für den Isqāt der Gebete die Zahl der für ein Jahr benötig-
ten Goldmünzen mit den Jahren, für die eine Gebetsschuld des 
Verstorbenen besteht, multiplizieren. Dann wird die Zahl der für 
die Dawr verfügbaren Goldmünzen mit der Zahl der empfangen-
den Armen multipliziert. Dann wird das Ergebnis der ersten Mul-
tiplikation durch das Ergebnis der zweiten geteilt. Das Ergebnis 
dieser Teilung ergibt die Anzahl der Dawr-Einheiten. Auf den 
Märkten ändert sich der Wert der Papiergeldwährung für Gold 
und Weizen immer ungefähr gleichmäßig, d. h. der Wert für diese 
beiden steigt oder sinkt gleichzeitig. Dies bedeutet also, dass der 

– 197 –



Wert für ein Jahr Isqāt konstant bleibt, weil das Verhältnis von 
Weizen und Gold etwa gleich bleibt; die oben berechnete Anzahl 
von 60 Goldmünzen bleibt also ungefähr konstant. Bei den Be-
rechnungen für den Isqāt werden folgende Faustregeln ange-
wandt: 
„Die Abfindung für einen Monat Gebet sind 5 Goldmünzen.“ 
„Die Abfindung für einen Monat Fasten ist 1 Goldmünze.“ 

Hiermit kann die Anzahl der für die Dawr benötigten Gold-
münzen und die Anzahl der Dawr-Einheiten errechnet werden. 

Nachdem der Isqāt für das Gebet durchgeführt ist, wird der 
Isqāt für das Fasten, das nicht verrichtet wurde, aber nachgeholt 
werden musste, durchgeführt. Dazu werden mit 5 Goldmünzen 
und 4 Armen drei Dawr-Einheiten durchgeführt. Denn: Die Ab-
findung für das Fasten eines Jahres, also von 30 Tagen, beträgt 
52,5 kg Weizen oder 5,25 g Gold, das entspricht 0,73 Goldmünzen. 
Man sieht also, dass gemäß der hanafitischen Rechtsschule der 
Isqāt für das Fasten eines Jahres eine Goldmünze beträgt. Der 
Isqāt für das Fasten von 48 Jahren beträgt 48 Goldmünzen. Wenn 
man mit 5 Goldmünzen und 4 Armen eine Dawr-Einheit durch-
führt, entspricht dies 20 Goldmünzen. Nach dem Isqāt für nachzu-
holendes Fasten erfolgt der Isqāt für die Zakat und die Opferga-
be. 

Als Sühne für einen nicht erfüllten Schwur sind täglich 10 Ar-
me und für das ohne Entschuldigungsgrund gebrochene und daher 
die Sühneleistung erfordernde Fasten eines Tages 60 Arme zu 
speisen, wobei ein Armer täglich nicht mehr als eine halbe Sāʿ 
[1750 g] Weizen erhalten darf. D. h., dass man nicht die Sühne für 
mehrere Schwüre an einem einzigen Tag an 10 Arme leisten darf. 
Somit kann auch als Sühneleistung für Schwüre und für Nachhol-
fasten keine Dawr an einem einzigen Tag durchgeführt werden. 
Wenn der Verstorbene vermacht hat, dass die Sühne für nicht er-
füllte Schwüre geleistet wird, gibt man für jeden Schwur an einem 
Tag 10 Armen je 2 kg Weizen oder Weizenmehl oder den Gegen-
wert davon in Form irgendeiner anderen Ware oder Gold oder Sil-
ber. Es kann auch die gesamte Menge an 10 aufeinanderfolgenden 
Tagen an einen einzigen Armen gegeben werden. Oder man gibt 
einem Armen den Gegenwert in Form von Papiergeld und sagt: 
„Ich bevollmächtige dich hiermit, dass du zweimal täglich, mor-
gens und abends, für dich eine Mahlzeit hiermit kaufst.“ Wenn 
man aber weiß, dass der Arme dieses Geld nicht für das Sattwer-
den, sondern für etwas Anderes verwenden wird, ist ein solches 
Vorgehen nicht dschāʾiz. Das beste Vorgehen wäre, dass man sich 

– 198 –



mit einem Koch einigt, diesem das Geld für 10 Tage gibt, damit er 
dem Armen morgens und abends täglich zwei Mahlzeiten gibt. Die 
Sühneleistung für nach dem Fassen einer Absicht gebrochenes 
Fasten und für Zihār ist dieselbe und es werden als Sühne eines 
Tages für diese beiden Fälle entweder an einem Tag an 60 Arme 
oder an einen Armen für die Dauer von 60 Tagen eine halbe Sāʿ 
[1750 g] Weizen bzw. der Gegenwert davon in Form einer anderen 
Ware gegeben oder es wird für täglich zwei Mahlzeiten gesorgt. 

Es ist nicht erforderlich, den Isqāt für die Zakat durchzufüh-
ren, wenn dies nicht so vom Verstorbenen vermacht wurde. Es 
gibt jedoch ein Rechtsgutachten (Fatwa), wonach der Erbe von 
sich aus die Dawr für die Zakat durchführen darf. 

Während der Durchführung der Dawr muss der Stellvertreter 
jedes Mal, wenn er die Goldmünzen einem Armen überreicht, die 
Absicht fassen, sie für den Isqāt des Gebets oder des Fastens zu 
geben. Wenn der Arme den Betrag zurückgibt, muss er dabei aus-
sprechen, dass es ein Geschenk ist, und der Stellvertreter muss 
aussprechen, dass er es als Geschenk entgegennimmt. Wenn ein 
Stellvertreter nicht in der Lage ist, den Isqāt für den Verstorbenen 
selber durchzuführen, beauftragt er einen Stellvertreter, welcher 
dann den Isqāt und die Dawr durchführt. 

Im Buch Wasiyyatnāma des Imām Birgivī und in dessen Erklä-
rung von Kādizāde Ahmad Efendi heißt es: „Die Armen müssen 
solche Leute sein, die nicht so viel Besitz haben, dass dieser dem 
Nisāb entsprechen würde. Es ist dschāʾiz, dass sich Verwandte des 
Verstorbenen unter diesen Armen befinden. Wenn man einem 
Armen Abfindungen gibt, sagt man dabei: ‚Für den Isqāt von 
soundso vielen Gebete von Soundso gebe ich dir diese Menge.‘ 
Und der Arme muss sagen: ‚Ich nehme das an‘, und muss, wenn er 
die Goldmünzen annimmt, sich dessen bewusst sein, dass es nun-
mehr sein eigener Besitz ist. Sollte ihm dies nicht klar sein, muss er 
zuvor darüber informiert werden. Dieser Arme wiederum sagt 
freiwillig und als ein Akt der Großzügigkeit: ‚Ich gebe dir diese 
Menge als Isqāt der Gebete von Soundso‘, und übergibt die Gold-
münzen an einen anderen Armen. Dieser andere Arme nimmt sie 
in Besitz und sagt, dass er sie annimmt. Auch er muss sich bei der 
Annahme bewusst sein, dass dies nun sein eigener Besitz ist. Wenn 
er es als anvertrautes Geschenk betrachtet, dann ist die Dawr nicht 
gültig. Nachdem dieser zweite Arme derart entgegengenommen 
hat, sagt er: ‚Und auf die gleiche Weise gebe ich dir diesen Betrag‘, 
und gibt die Goldmünzen einem dritten Armen. Auf diese Art 
sollte die Dawr für das Gebet, das Fasten, die Zakat, die Opferga-

– 199 –



be, die Sadaqat al-Fitr, das Gelübde und die Ausgleichszahlungen 
für Rechte Anderer und auch für Rechte von Tieren durchgeführt 
werden. Ungültige und unwirksame Handelsgeschäfte fallen in die 
Kategorie der Rechte Anderer. Es ist nicht dschāʾiz, als Sühne für 
Schwüre und für Fasten die Dawr durchzuführen. 

Dann, nach Beendigung der Dawr, schenkt der letzte Arme 
freiwillig und als ein Akt der Großzügigkeit die Goldmünzen dem 
Stellvertreter. Der Stellvertreter sagt, dass er sie annimmt. Wenn 
ein Armer die Goldmünzen nicht schenkt, dürfen sie ihm nicht un-
ter Zwang abgenommen werden, da sie in seinen Besitz überge-
gangen sind. Abschließend gibt der Stellvertreter etwas Gold oder 
Papiergeld oder irgendetwas Anderes vom Besitz des Verstorbe-
nen als Sadaqa an diese Armen und widmet die Belohnung für die-
se Sadaqa der Seele der verstorbenen Person. Kinder, die noch 
nicht geschlechtsreif (bāligh) sind, oder Arme, die Schulden ha-
ben, sollten nicht an der Dawr beteiligt werden, denn es wäre fard 
für den Armen, der die Goldmünzen erhält, dass er damit seine 
Schulden begleicht, und es ist ihm nicht dschāʾiz, diese Fard zu un-
terlassen und die Goldmünzen für den Zweck der Sühne des Ver-
storbenen an einen weiteren Armen zu geben. Zwar ist dadurch 
die Dawr trotzdem gültig, doch er selber erhält keine Belohnung 
dafür, begeht sogar [durch die Unterlassung einer Fard] eine Sün-
de. 

Es ist für einen Stellvertreter nicht wādschib, für einen Verstor-
benen, der zwar keinen Besitz hinterlässt, aber die Dawr vermacht 
hat, die Dawr durchzuführen. Es ist für den Sterbenden wādschib, 
dass er von seinem Besitz den gesamten Abfindungsbetrag für den 
Isqāt für diesen Zweck vermacht, jedoch ohne dass dieser Betrag 
ein Drittel des Nachlasses übersteigt. Sodann kann der Isqāt 
durchgeführt werden, ohne dass die Dawr nötig ist. Wenn das 
Drittel für den Isqāt ausreichend ist und der Sterbende dennoch 
vermacht, dass mit weniger als einem Drittel die Dawr durchge-
führt werde, begeht er damit eine Sünde. Im Ibn Ābidīn heißt es 
im 5. Band, Seite 273: ‚Für einen Sterbenden, der kleine Kinder 
hat oder dessen geschlechtsreife und rechtschaffene Kinder arm 
und auf das Erbe angewiesen sind, ist es besser, dass er nicht wohl-
tätige und gute Werke, die Nāfila sind, vermacht, sondern seinen 
Besitz seinen rechtschaffenen Kindern hinterlässt.‘ Im Bazzāziyya 
heißt es bei der Erklärung des Geschenks: ‚Man sollte seinen Be-
sitz für wohltätige und gute Werke vermachen, als dass man es 
sündigen (nicht rechtschaffenen) Kindern überlässt, denn dies wä-
re Beihilfe zu ihren weiteren Sünden. Überhaupt soll ein Kind, das 

– 200 –



ein Sünder (Fāsiq) ist, nicht mehr Geld oder Besitz erhalten, als 
für den Lebensunterhalt erforderlich.‘ 

Es ist nicht dschāʾiz, dass jemand, der zahlreiche Gebete, Fas-
ten, Zakat, Opfergaben und Schwüre schuldet, vermacht, dass für 
diese mit weniger als einem Drittel seines Erbes die Dawr durch-
geführt werde und der Rest des Drittels für Koranrezitationen, 
Gedenksitzungen oder Mawlid-Lesungen ausgegeben werde. Wer 
dafür ein Entgelt zahlt oder annimmt, begeht eine Sünde. Es ist 
dschāʾiz, ein Entgelt für das Lehren des edlen Korans zu zahlen 
und anzunehmen. Im Falle der Rezitation des edlen Korans ist 
dies aber nicht dschāʾiz. 

Es ist nicht dschāʾiz, dass Gebete oder Fasten, die ein Verstor-
bener schuldet, von den Erben oder irgendeiner anderen Person 
für ihn nachgeholt werden. Es ist aber dschāʾiz und gut, dass Leute 
Nāfila-Gebete und Nāfila-Fasten verrichten und die Belohnung 
dafür der Seele des Verstorbenen schenken. 

Es ist dschāʾiz, dass die Fard-Pilgerfahrt, die ein Verstorbener 
schuldet, von einer von ihm in seinem Testament bestimmten Per-
son für ihn nachgeholt wird. Dadurch wird der Verstorbene von 
dieser Schuld befreit. Denn die Pilgerfahrt ist eine Ibāda, die so-
wohl mit dem Körper, als auch mit Besitz durchgeführt wird. Eine 
Nāfila-Pilgerfahrt für eine andere Person kann zu allen Zeiten un-
ternommen werden. Eine Fard-Pilgerfahrt hingegen kann nur im 
Falle von Personen, bei denen klar ist, dass sie bis zu ihrem Tode 
nicht selbst dazu fähig sein werden, von einem von dieser Person 
ernannten Stellvertreter durchgeführt werden.“ 

Im Madschmaʿ al-anhur und im Durr al-muntaqā heißt es: „Der 
Isqāt für einen Verstorbenen muss vor seiner Beerdigung durch-
geführt werden.“ Im Quhistānī steht, dass dies auch nach der Be-
erdigung dschāʾiz ist. 

Während des Isqāt von Gebeten, Fasten, Zakat und Opferga-
ben für den Verstorbenen kann einem einzigen Armen mehr als 
die Menge des Nisāb gegeben werden. Man kann auch alle Gold-
münzen nur einem einzigen Armen geben. 

Es ist für jemanden, der sterbenskrank ist, nicht dschāʾiz, dass 
er selbst schon die Abfindung für Nachholgebete zahlt. Für jeman-
den, der so alt ist, dass er nicht mehr in der Lage sein wird, zu fas-
ten, ist es dschāʾiz, dass er die Abfindung für Nachholfasten zahlt. 
Ein Kranker muss das Gebet verrichten, selbst wenn er dies nur 
durch angedeutete Bewegungen des Kopfes zu tun in der Lage ist. 
Die Gebete eines Kranken, der länger als einen Tag auch durch 

– 201 –



angedeutete Bewegungen dazu nicht in der Lage ist, entfallen von 
ihm und sind vergeben. Nach seiner Genesung muss er diese Ge-
bete nicht nachholen. Fasten, das in einem solchen Zustand nicht 
eingehalten werden konnte, muss nach der Genesung nachgeholt 
werden. Wenn der Kranke aber stirbt, ohne zu genesen, sind diese 
Fastentage vergeben. 

 

Achter Teil 

DIE 32 PFLICHTEN UND DIE 54 PFLICHTEN 

Ein Kind von muslimischen Eltern wird mit dem Erreichen der 
Geschlechtsreife und ein Nichtmuslim mit dem Aussprechen des 
Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-Tawhīd), also: „Lā ilāha illallāh 
Muhammadun Rasūlullāh“ („Es gibt keinen Gott außer Allah und 
Muhammad ist der Gesandte Allahs“) und damit, dass er dessen 
Bedeutung kennt und daran glaubt, ein Muslim. Alle Sünden des 
Nichtmuslims werden sodann augenblicklich vergeben. Doch müs-
sen diese beiden, so wie alle anderen Muslime auch, bei Gelegen-
heit die sechs Glaubensgrundsätze, also den „Āmantu“ genannten 
Spruch, auswendig lernen und deren Bedeutungen erlernen und 
an diese glauben und bestätigen, dass sie an den Islam insgesamt 
glauben, d. h., dass sie daran glauben, dass alle Gebote und Ver-
bote, die Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündet hat, ihm von 
Allah, dem Erhabenen, mitgeteilt wurden. Danach ist es fard für 
sie, von den Ereignissen, mit denen sie konfrontiert werden, dieje-
nigen, deren Ausübung fard oder harām [also ein Gebot oder ein 
Verbot] sind, zu erlernen, und genauso ist es fard, zu erlernen, wel-
che Charaktereigenschaften anzueignen fard ist und welche 
harām. Wenn jemand leugnet, dass es fard ist, diese zu erlernen 
oder einer Fard nachzukommen oder ein Harām zu unterlassen, 
also nicht daran glaubt, dann verliert er seinen Glauben. Wenn je-
mand auch nur eine dieser erlernten Sachen gering schätzt und sie 
leugnet, wird er zu einem Abtrünnigen (Murtadd). Solange der 
Abtrünnige für die Sache, die zu seiner Abtrünnigkeit führte, kei-
ne Reue empfindet (d. h. keine Tawba vollzieht), wird er auch 
durch das Aussprechen von „Lā ilāha illallāh“ und durch die Be-
folgung einiger Pflichten im Islam, wie z. B. das Verrichten des 
Gebets, das Fasten, die Pilgerfahrt oder durch Wohltätigkeiten 
nicht wieder zum Muslim. Alle diese Wohltaten werden ihm im 
Jenseits nichts nützen. Er muss wegen der Sache, die er leugnet, 
d.h. wegen der Sache, an die er nicht glaubt, Reue empfinden. 

– 202 –



Die Gelehrten des Islams haben 32 und 54 Pflichten (Farāʾid) 
zusammengestellt, die jeder Muslim erlernen, an die er glauben 
und die er befolgen muss. 

DIE 32 PFLICHTEN (FARĀID) 

Die 6 Glaubensgrundsätze.  
Die 5 Säulen des Islams.  
Die 12 Pflichten beim Gebet (Salāt).  
Die 4 Pflichten bei der Gebetswaschung (Wudū).  
Die 3 Pflichten bei der Ganzkörperwaschung (Ghusl).  
Die 2 Pflichten bei der Trockenreinigung (Tayammum). 
Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass die Pflichten bei der Tro-

ckenreinigung 3 sind. In dem Fall wären es insgesamt 33 Pflichten. 
 

Die sechs Glaubensgrundsätze 

1. Der Glaube an die Existenz und Einheit Allahs, des Erhabe-
nen. 

2. Der Glaube an Seine Engel. 
3. Der Glaube an die von Allah, dem Erhabenen, herabgesand-

ten Schriften. 
4. Der Glaube an die Propheten Allahs, des Erhabenen. 
5. Der Glaube an den Jüngsten Tag. 
6. Der Glaube an die Bestimmung (Qadar), d. h., dass alles Gu-

te und Schlechte durch Allah, den Erhabenen, ereignet wird. 
 

Die fünf Säulen des Islams 

7. Das Glaubensbekenntnis (Schahāda) aussprechen. 
8. Täglich die fünf Gebete verrichten, wenn ihre Zeiten eintre-

ten. 
9. Die Zakat für seinen Besitz entrichten. 
10. Im Monat Ramadan jeden Tag fasten. 
11. Wenn man dazu in der Lage ist, einmal im Leben die Pilger-

fahrt durchführen. 
 
 
 

– 203 –



Die zwölf Pflichten beim Gebet 

Die Pflichten außerhalb des Gebets sind sieben an der Zahl. 
Diese werden auch „Schurūt“ (Bedingungen) genannt. 

12. Die Reinigung von ritueller Unreinheit (Hadath). 
13. Die Reinigung von Unreinheiten (Nadschāsa). 
14. Das Bedecken der Awra. 
15. Sich in Richtung Kibla wenden. 
16. Das Eintreten der Gebetszeit (Waqt). 
17. Das Fassen der Absicht (Niyya). 
18. Der Eröffnungs-Takbīr (Takbīrat al-Ihrām). 
Die Pflichten innerhalb des Gebets sind fünf an der Zahl. Diese 

werden auch „Arkān“ (Grundelemente) genannt. 
19. Das Stehen (Qiyām). 
20. Die Rezitation (Qirāʾa). 
21. Die Verbeugung (Rukūʿ). 
22. Die Niederwerfung (Sadschda). 
23. Das letzte Sitzen (Qaʿda akhīra). 
 

Die vier Pflichten bei der Gebetswaschung 

24. Das Gesicht waschen. 
25. Die Hände und Arme bis einschließlich der Ellbogen wa-

schen. 
26. Einen Viertel des Kopfes feucht bestreichen. 
27. Die Füße einschließlich der Fußknöchel waschen. 
 

Die drei Pflichten bei der Ganzkörperwaschung 

28. Den Mund waschen (Madmada). 
29. Die Nase waschen (Istinschāq). 
30. Den ganzen Körper waschen. 
 

Die zwei Pflichten bei der Trockenreinigung 

31. Die Absicht fassen, die Trockenreinigung vorzunehmen, 
um den Zustand der Dschanāba oder Wudūlosigkeit aufzuheben. 

32. Beide Hände auf reine Erde schlagen und dann das Gesicht 
bestreichen, danach die Hände erneut auf reine Erde schlagen und 

– 204 –



diesmal die Hände und die Arme bis einschließlich der Ellbogen 
bestreichen. 

 
DIE 54 PFLICHTEN (FARĀID) 

1. Der Glaube an die Einheit Allahs, des Erhabenen. 
2. Essen und Trinken von dem, was halāl ist. 
3. Die Gebetswaschung vornehmen. 
4. Die täglichen fünf Gebete verrichten. 
5. Die Ganzkörperwaschung vornehmen, um den Zustand der 

Dschanāba aufzuheben. 
6. Daran glauben, dass die Versorgung (Rizq) von Allah, dem 

Erhabenen, zugeteilt wird. 
7. Kleidung, die halāl und sauber ist, anziehen. 
8. Sich auf Allah verlassen (Tawakkul). 
9. Mit dem, was einem an Versorgung zugeteilt wird, zufrieden 

sein. 
10. Allah, dem Erhabenen, für Seine Gaben dankbar sein. 
11. Mit dem Schicksal (Qadā) zufrieden sein. 
12. Unheil geduldig ertragen. 
13. Reue für seine Sünden empfinden. 
14. Die gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) für das Wohl-

gefallen Allahs verrichten. 
15. Den Teufel (Schaitan) als einen Feind wissen. 
16. Mit den Urteilen des edlen Korans zufrieden sein. 
17. Wissen, dass der Tod gewiss kommen wird. 
18. Diejenigen lieben, die Allah liebt, und die Feinde Allahs 

befeinden. 
19. Vater und Mutter mit Güte behandeln. 
20. „Amr bil-maʿrūf“ und „Nahy anil-munkar“ pflegen, also 

das Gute gebieten und das Schlechte verbieten. 
21. Die nahen Verwandten besuchen. 
22. Anvertrautes nicht missbrauchen. 
23. Stets Ehrfurcht vor Allah, dem Erhabenen, haben und von 

Eigensinn und Zügellosigkeit ablassen. 
24. Allah und Seinem Propheten gegenüber gehorsam sein. 
25. Sich von Sünden fernhalten und sich mit Ibādāt beschäfti-

gen. 

– 205 –



26. Muslimischen Vorgesetzten und Regierenden gegenüber 
gehorsam sein. 

27. Die Schöpfung als voller Lehren betrachten. 
28. Über die Existenz Allahs, des Erhabenen, nachdenken (Ta-

fakkur). 
29. Die Zunge vor unzüchtiger Rede hüten. 
30. Das Herz stets rein halten. 
31. Sich über niemanden lustig machen und niemanden lächer-

lich machen. 
32. Nicht auf das, was harām ist, schauen. 
33. Seinem Wort immerzu treu bleiben. 
34. Sein Gehör vor Verbotenem hüten. 
35. Wissen aneignen. 
36. Waagen und Messgeräte rechtmäßig verwenden. 
37. Sich niemals sicher vor der Strafe Allahs fühlen und sie stets 

fürchten. 
38. Den Armen unter den Muslimen die Zakat geben und ih-

nen zur Hilfe eilen. 
39. Nicht die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs aufge-

ben. 
40. Nicht den Gelüsten der Triebseele (Nafs) folgen. 
41. Menschen für das Wohlgefallen Allahs speisen. 
42. Arbeiten, um ausreichend Versorgung zu erwerben. 
43. Die Zakat für den Besitz und das Uschr für die Ernte ent-

richten. 
44. Den Geschlechtsverkehr mit der Ehefrau, die sich im Zu-

stand der Menstruation oder des Wochenbetts befindet, vermei-
den. 

45. Das Herz von Sünden bereinigen. 
46. Sich vor Hochmut (Kibr) hüten. 
47. Den Besitz des noch nicht geschlechtsreifen Waisenkindes 

hüten. 
48. Keine enge Beziehung zu jungen Knaben pflegen. 
49. Die täglichen fünf Gebete in ihren Zeiten verrichten und sie 

nicht zum Nachholen aufschieben. 
50. Niemandes Besitz durch Unrecht aneignen. 
51. Allah, dem Erhabenen, keine Partner beigesellen. 
52. Sich von Unzucht (Zinā) fernhalten. 

– 206 –



53. Keinen Wein und keine anderen alkoholischen Getränke 
trinken. 

54. Keinen falschen Eid leisten. 
 

KAPITEL ÜBER KUFR 

Das übelste alles Schlechten ist es, nicht an die Existenz Allahs, 
des Erhabenen, zu glauben, ein Atheist zu sein. An eine notwendig 
zu glaubende Sache nicht zu glauben, ist Kufr. An den Propheten 
Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht zu glauben, ist Kufr (Un-
glaube, Feindschaft zu Allah). „Īmān“ (Glaube) bedeutet, alles, 
was Muhammad, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabenen, 
überbrachte, im Herzen anzunehmen und dies mit Worten auszu-
sprechen. In Fällen, in denen jemand verhindert ist, ist er entschul-
digt, wenn er den Glauben nicht in Worten ausdrückt. Damit der 
Glaube bestehen bleibt, ist es auch erforderlich, sich von den Din-
gen, die im Islam als Kufr bezeichnet werden, zu hüten. Es sind 
Anzeichen von Kufr, eins der Urteile im Islam, d. h. der Gebote 
und Verbote, nicht ernst zu nehmen oder abfällig über den edlen 
Koran oder die Engel oder über einen der Propheten, Friede sei 
mit ihnen, zu sprechen. Verleugnen bedeutet Ablehnung, d. h. die 
Weigerung, nach dem Vernehmen der Kunde diese zu bestätigen. 
Zweifeln gilt auch als Verleugnung. 

Der Kufr (Unglaube) ist dreierlei Art: Kufr dschahlī (Unglau-
be aus Unwissenheit), Kufr dschuhūdī (Unglaube aus Trotz) und 
Kufr hukmī (Unglaube per Urteil). 

1. Der Kufr von Menschen, die eine Sache, von der jeder weiß, 
dass sie Kufr ist, nicht vernommen haben oder nicht bedenken, 
wird „Kufr dschahlī“ genannt. Unwissenheit wiederum ist zweier-
lei Art: Die erste ist die schlichte Unwissenheit. Ein Mensch in die-
sem Zustand weiß, dass er unwissend ist. Bei diesen Menschen 
kann man nicht von falschem Glauben sprechen. Sie gleichen den 
Tieren. Denn, was den Menschen von Tieren unterscheidet, ist 
Wissen und Verstand. Diese Menschen sind sogar den Tieren un-
tergeordnet. Denn die Tiere vollbringen im Gegensatz zu diesen 
Menschen das, wofür sie erschaffen wurden. Die zweite Art der 
Unwissenheit ist jene, in der der Unwissende sich seiner Unwis-
senheit nicht bewusst ist. Dies wird „Dschahl murakkab“ genannt. 
Das ist, falschen Glauben zu haben. Die griechischen Philosophen 
und jene unter den 72 irregegangenen Gruppen der Muslime, de-
ren Glaube nicht den offenkundig überlieferten Glaubenssätzen 
entspricht, sind dieser Art. Diese Art der Unwissenheit ist schlim-

– 207 –



mer als die erste. Sie ist eine Krankheit, für die kein Heilmittel be-
kannt ist. 

2. Die zweite Art des Kufr ist „Kufr dschuhūdī“. Diese Art 
wird auch „Kufr inādī“ genannt. Dies bedeutet, wissentlich und 
trotzend ein Kāfir zu sein. Dies geschieht als das Resultat von 
Hochmut (Kibr), der Verfallenheit zu Amt und Rang oder der 
Angst, verspottet zu werden. Der Kufr des Pharaos und seiner Ge-
fährten und des Herakleios, Kaiser von Byzanz, war dieser Art. 

3. Die dritte Art des Kufr ist der „Kufr hukmī“. Wer Worte 
ausspricht oder Taten verrichtet, die im Islam als Zeichen des Kufr 
eingestuft sind, wird zum Kāfir, selbst wenn er in seinem Herzen 
den Glauben bestätigt und auch äußert, dass er glaubt. Eine im Is-
lam zu verachtende Sache zu ehren oder eine zu ehrende Sache zu 
verachten, ist Kufr. 

1. Es ist Kufr, zu sagen: „Allah, der Erhabene, schaut vom Ar-
schul-aʿlā oder vom Himmel auf uns herab.“ 

2. Es ist Kufr, zu sagen: „So, wie du mir Unrecht angetan hast, 
so tut auch Allah, der Erhabene, dir Unrecht an.“ 

3. Es ist Kufr, zu sagen: „Jener Muslim ist in meinen Augen wie 
ein Jude.“ 

4. Es ist Kufr, über eine Lüge zu sagen: „Allah, der Erhabene, 
weiß, dass es wahr ist.“ 

5. Es ist Kufr, über die Engel geringschätzig zu sprechen. 
6. Es ist Kufr, über den edlen Koran oder auch nur über einen 

einzigen seiner Buchstaben geringschätzig zu sprechen oder auch 
nur an einen einzigen seiner Buchstaben nicht zu glauben. 

7. Es ist Kufr, den edlen Koran in Begleitung von Musik zu re-
zitieren. 

8. Es ist Kufr, nicht an die Originale der Thora und des Evan-
geliums zu glauben oder schlecht über diese zu sprechen. [In unse-
rer Zeit gibt es diese ursprüngliche Thora und das ursprüngliche 
Evangelium nicht mehr.] 

9. Wer den edlen Koran mit sogenannten „Schādh“-Buchsta-
ben (Rezitation, die zwar der arabischen Grammatik entspricht, 
die aber anders ist als die von der Allgemeinheit der Prophetenge-
fährten akzeptierte Rezitation) liest und sagt, dies sei der Koran, 
wird zum Kāfir. 

10. Es ist Kufr, geringschätzig über die Propheten zu sprechen. 
11. Es ist Kufr, auch nur an einen der im edlen Koran erwähn-

ten 25 Propheten, Friede sei mit ihnen, nicht zu glauben. 

– 208 –



12. Es ist Kufr, über jemanden, der viel Gutes tut, zu sagen, er 
sei besser als ein Prophet. 

13. Es ist Kufr, die Propheten als Mittellose und Bedürftige zu 
bezeichnen. Ihre Armut war nämlich aus eigenem Wunsch heraus. 

14. Wenn jemand behauptet, er sei ein Prophet, werden jene, 
die daran glauben, zusammen mit ihm zum Kāfir. 

15. Es ist Kufr, Sachen, die sich im Jenseits ereignen werden, zu 
verspotten, sich über diese lustig zu machen. 

16. Es ist Kufr, nicht an die Strafen im Jenseits zu glauben [in-
dem man sagt, diese seien nicht mit dem Verstand oder den Natur-
wissenschaften vereinbar]. 

17. Es ist Kufr, nicht daran zu glauben, dass man im Paradies 
Allah, den Erhabenen, sehen wird. Ebenso ist es Kufr, zu sagen: 
„Das Paradies will ich nicht, ich will Allah sehen.“ 

18. Es ist Kufr, Aussagen zu tätigen, die ein Zeichen des Zwei-
fels am Islam sind, oder zu behaupten, wissenschaftliche Erkennt-
nisse hätten Vorrang vor dem religiösen Wissen, sie seien besser 
als das religiöse Wissen. 

19. Es ist Kufr, zu behaupten, es sei egal, ob man das Gebet 
verrichtet oder es nicht verrichtet. 

20. Es ist Kufr, zu sagen: „Ich weigere mich, die Zakat zu ent-
richten.“ 

21. Es ist Kufr, zu wünschen, dass Zinsen halāl wären. 
22. Es ist Kufr, zu wünschen, Unrecht und Unterdrückung wä-

ren halāl. 
23. Es ist Kufr, dass man ein Gut, das auf eine Weise, die harām 

ist, angeeignet wurde, einem Armen gibt und dafür Belohnung 
(Thawāb) erwartet, und ebenso ist es Kufr, dass der Arme, der 
weiß, dass das, was ihm gegeben wurde, harām ist, gutes Bittgebet 
für den Geber spricht. 

24. Es ist Kufr, zu behaupten, dass der Analogieschluss (Qiyās) 
von Imām Abū Hanīfa nicht rechtmäßig sei. Das ist einer der 
Gründe, warum Wahhabiten zu Ungläubigen werden. 

25. Es ist Kufr, eine der wohlbekannten und allgemein akzep-
tierten Sunan zu bemäkeln. 

26. Wenn jemand beim Vernehmen des ehrwürdigen Hadith: 
„Zwischen meiner Kanzel (Minbar) und meinem Grab liegt ein 
Garten von den Gärten des Paradieses“, mit Worten wie: „Ich se-
he da nichts Anderes als eine Kanzel, Bodenbelag und ein Grab“, 
antwortet, wird er zum Kāfir. 

– 209 –



27. Es ist auch Kufr, islamisches Wissen zu leugnen oder dieses 
und islamische Gelehrte zu verspotten. 

28. Wenn jemand die Absicht fasst, ein Kāfir zu werden, so ge-
schieht dies auch im selben Augenblick. 

29. Wenn jemand einem anderen wünscht, dass dieser ein Kāfir 
werde, und dies, weil er den Kufr als besser erachtet, wird er durch 
seinen Wunsch selbst zum Kāfir. 

30. Wer sich bewusst ist, dass bestimmte Aussagen Kufr bedeu-
ten, und diese dennoch ungezwungen äußert, wird zum Kāfir. 
Wenn er sich bei seinen Äußerungen nicht bewusst ist, dass sie 
Kufr bedeuten, wird er, gemäß der Mehrheit der Gelehrten, den-
noch zum Kāfir. 

31. Bewusst eine Tat zu verrichten, die zum Kufr führt, ist Kufr. 
Es gibt viele Gelehrte, die sagen, dass es auch dann Kufr ist, wenn 
sie unwissentlich verrichtet wird. 

32. Sich den Priestergurt, der „Zunnār“ genannt wird, anzule-
gen oder Kleidung anzulegen, die eindeutig den Kufr symbolisiert, 
ist Kufr. Ebenfalls Kufr ist es, dass ein Händler diese im Dār al-
Harb (im nichtislamischen Herrschaftsgebiet) anlegt. Sie als Mittel 
zur Satire, zu Späßen, um andere zu belustigen zu benutzen, ist 
ebenfalls Kufr. 

33. An religiösen Feiertagen der Nichtmuslime sich so wie sie 
zu verhalten oder Sachen so zu gebrauchen, wie sie speziell für sol-
che Tage vorgesehen sind, oder ihnen Geschenke zu überreichen, 
die auf die jeweiligen religiösen Feiertage bezogen sind, ist Kufr. 

34. Bei Worten, die geäußert werden, um zur Schau zu stellen, 
dass man besonders schlau ist oder wissend oder besonders bele-
sen und eloquent oder um seine Mitmenschen in Erstaunen zu ver-
setzen oder sie zum Lachen zu bringen oder zu erfreuen oder auch 
zu verspotten, besteht die Gefahr des Kufr hukmī. Mit Äußerun-
gen, die aus Zorn, Ärger und Aggression heraus getätigt werden, 
verhält es sich genauso. 

35. Wenn jemand, der üble Nachrede (Ghība) betrieben hat, 
sagt: „Ich habe keine üble Nachrede betrieben, sondern nur ge-
sagt, was über jene Person wahr ist“, ist diese Aussage Kufr. 

36. Wenn ein Mädchen, das vermählt wurde, als es nicht recht-
lich verantwortlich war, rechtlich verantwortlich wird und sich he-
rausstellt, dass sie keine Ahnung vom Glauben und vom Islam hat 
und auf Nachfrage hin nicht erklären kann, was diese sind, wird 
der Ehebund (Nikāh) mit ihrem Ehemann nichtig, sie selbst wird 
zu einem Murtadd. So verhält es sich auch umgekehrt mit dem 

– 210 –



Mann. 
37. Wenn jemand einen Muslim [zu Unrecht] tötet oder zu tö-

ten einen Befehl erteilt und ein Anderer diese Taten lobt, indem 
er z. B. äußert, dass er diese Taten gut fände, so wird derjenige, der 
lobt, zum Kāfir. 

38. Es ist Kufr, im Falle von jemandem, der kein Todesurteil 
verdient hat, zu sagen: „Den müsste man umbringen.“ 

39. Ebenso ist es Kufr, einem Unterdrücker, der jemanden zu 
Unrecht verprügelt oder jemanden zu Unrecht tötet, recht zu ge-
ben und zu sagen, dieser jemand habe es so verdient. 

40. Die Aussage „Allah weiß, dass ich dich mehr liebe als mein 
eigenes Kind“ als eine Lüge zu äußern, ist Kufr. 

41. Wenn jemand einem Muslim gegenüber, der einem Muslim 
von Rang und Amt nach seinem Niesen „Yarhamukallāh“ („Möge 
Allah sich deiner erbarmen“) sagt, behauptet, dies sei hochgestell-
ten Leuten gegenüber nicht gestattet, bedeutet dies Kufr. 

42. Auch die täglichen fünf Gebete, das Fasten im Ramadan 
oder die Zakat nicht als Pflicht zu akzeptieren und sie als unerheb-
lich zu betrachten und deshalb ihre Verrichtung zu unterlassen, ist 
Kufr. 

43. Es ist Kufr, die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs 
aufzugeben. 

44. Besitz und Geld, das an sich nicht harām ist, aber durch zu-
züglich auftretende Gründe harām wird, wird „Harām li-ghayrihī“ 
(Harām durch begleitende Umstände) genannt. So z. B. Besitz, 
der gestohlen wird oder durch verbotenen Erwerb angeeignet 
wird. Zu behaupten, diese seien halāl, ist kein Kufr. Aas, Schwei-
nefleisch, Wein u. Ä., die an sich harām sind, werden „Harām li-
aynihī“ genannt. Zu behaupten, diese seien halāl, ist Kufr. 

45. Sünden, die ohne Zweifel als harām bekannt sind, als halāl 
zu bezeichnen, ist Kufr. 

46. Den Gebetsruf (Adhan), Moscheen, die Bücher über Fiqh 
und Ähnliches, das im Islam allgemein geehrt wird, zu verspotten, 
ist Kufr. 

47. Es ist Kufr, das Gebet zu verrichten, obwohl man weiß, dass 
man nicht im Zustand der Gebetswaschung ist. 

48. Es ist Kufr, sich beim Gebet wissentlich in eine andere 
Richtung zu wenden als die Kibla. Wer behauptet, es sei nicht nö-
tig, sich beim Gebet in Richtung Kibla zu wenden, wird zum Kāfir. 

49. Es ist kein Kufr, einen Muslim Kāfir zu nennen, um ihn zu 

– 211 –



beschimpfen. Wenn man dies aber tut und ihm dabei den Kufr 
wünscht, ist dies Kufr. 

50. Wenn Sünden als solche nicht ernst genommen und sie in so 
einem Zustand verrichtet werden, ist dies Kufr. 

51. Zu leugnen, dass die Verrichtung von Ibādāt und die In-
Achtnahme vor Sünden notwendig sind, ist Kufr. 

52. Zu glauben, dass die gesammelten Steuern Besitz des Sul-
tans seien, ist Kufr. 

53. Es ist Kufr, Gefallen an religiösen Zeremonien der Ungläu-
bigen (Kuffār) zu finden, den „Zunnār“ genannten Priestergurt 
anzulegen, ohne dass eine Notwendigkeit dafür besteht, oder Ge-
brauch von anderen Zeichen und Symbolen des Kufr zu machen 
und Gefallen an diesen zu finden. 

54. Wenn jemand ohne Zwang schwört, indem er sagt: „Sound-
so ein Ding befindet sich bei Soundso“, oder: „Soundso ein Ding 
befindet sich nicht bei Soundso“, und: „Möge ich ein Kāfir sein“, 
oder: „Möge ich ein Jude sein, wenn dem nicht so ist“, dann hat er 
die Grenze zum Kufr freiwillig überschritten, gleich ob es sich mit 
der von ihm genannten Sache so verhält, wie er sagte, oder nicht. 

55. Wenn jemand über Sachen wie Unzucht, Analverkehr, Zin-
sen oder das Lügen, die in allen Religionen verboten sind, sagt: „O 
wären diese Sachen doch nur halāl, damit ich sie dann verrichten 
könnte“, verfällt er in Kufr. 

56. Wenn jemand sagt: „Ich glaube an die Propheten, Friede sei 
mit ihnen, aber ob Ādam, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist oder 
nicht - da bin ich mir nicht sicher“, wird er zum Kāfir. 

57. Wer nicht weiß, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, der 
Prophet der Endzeit [d. h. der letzte der Propheten] ist, wird zum 
Kāfir. 

58. Wenn jemand sagt: „Sollte das, was die Propheten verkün-
det haben, wahr sein, dann sind wir errettet“, wird er zum Kāfir. 
[Wenn er diese Aussage als Zweifel getätigt hat, wird er zum 
Kāfir.] 

59. Wenn jemand aufgefordert wird: „Komm und verrichte das 
Gebet“, und er sagt: „Nein, das tue ich nicht“, dann wird er zum 
Kāfir. Doch wenn er damit meint: „Nein, nicht auf deinen Aufruf 
hin - wenn ich bete, dann auf Geheiß Allahs“, dann wird er nicht 
zum Kāfir. 

60. Wenn jemandem gesagt wird: „Mache deinen Bart nicht 
kürzer als eine Faustlänge“ oder: „Schneide ab, was mehr als eine 

– 212 –



Faustlänge ist“, oder: „Schneide deine Nägel, denn so ist die Sunna 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm“, und er sagt: „Nein, ma-
che ich nicht“, wird er zum Kāfir. Genauso verhält es sich mit den 
anderen Sunan. Doch wenn er damit meint: „Nein, nicht auf dei-
nen Aufruf hin - wenn ich das tue, dann, weil es Sunna des Prophe-
ten ist“, dann ist das kein Kufr. Nur wenn er mit seiner Aussage 
die Sunna leugnet, ist es Kufr. 

61. Wenn jemand den Schnurrbart kürzt und jemand, der an-
wesend ist, sagt: „Das hat dir jetzt nichts eingebracht [oder nichts 
genützt]“, dann muss man fürchten, dass diese Person in den Kufr 
verfällt. [Den Schnurrbart zu kürzen, ist eine Sunna. Durch solch 
eine Aussage würde eine Sunna gering geschätzt werden.] 

62. Wenn ein Mann sich von Kopf bis Fuß in Seide kleidet und 
ein anderer dazu „Gesegnet seist du“ sagt, dann muss man fürch-
ten, dass er in den Kufr verfällt. 

63. Wenn jemand etwas, das makrūh ist, tut, wie die Beine in 
Richtung Kibla ausgestreckt zu liegen oder in Richtung Kibla zu 
spucken oder in Richtung Kibla zu urinieren, und er darauf auf-
merksam gemacht wird, dass dies makrūh ist, und aufgefordert 
wird, solches Tun zu unterlassen, und darauf sagt: „Ach, wären 
doch alle unsere Sünden nur so gering“, dann muss man fürchten, 
dass er in den Kufr verfällt, denn er glaubt, solche Makrūhāt wä-
ren etwas Geringes. 

64. Wenn der Bedienstete einer Person zu seinem Herrn ein-
tritt und ihn mit dem Salām-Gruß grüßt und jemand, der bei dem 
Herrn anwesend ist, sagt: „Sei still - seit wann grüßt man seinen 
Herrn?“, dann ist dies Kufr. Doch wenn seine Absicht lediglich 
Belehrung in der Etikette war und er gemeint hat, der Salām-Gruß 
hätte nur im Herzen, im Stillen gegeben werden sollen, dann ist es 
kein Kufr. 

65. Es ist Kufr, zu sagen, der Glaube nehme zu oder ab, es sei 
denn, man meint damit die Stärke des Glaubens - dann ist es kein 
Kufr. 

66. Wenn jemand sagt: „Es gibt zwei Kiblas - die eine ist die 
Kaaba, die andere Jerusalem“, ist dies Kufr, wenn er damit meint, 
dass es jetzt zwei Kiblas gebe. Wenn er aber meint, dass das Bayt 
al-muqaddas (al-Aqsā-Moschee in Jerusalem) einst die Kibla war 
und später die Kaaba zur Kibla wurde, dann ist es kein Kufr. 

67. Wenn jemand einen Islamgelehrten grundlos befeindet 
oder beschimpft, dann muss man fürchten, dass diese Person in 
den Kufr verfällt. 

– 213 –



68. Es heißt, dass wenn jemand sagt: „Das Schweigen während 
der Mahlzeiten ist eine der guten Sitten der Feueranbeter“, oder: 
„Das Meiden von engem Kontakt zur Frau während der Mens-
truation und des Wochenbetts ist eine der guten Handlungen der 
Feueranbeter“, diese Person zum Kāfir wird. 

69. Wenn jemand eine Person fragt, ob sie ein Gläubiger 
(Muʾmin) sei, und die Person mit „Inschāʾallah“ antwortet und die-
se Aussage nicht auslegen kann, dann ist dies Kufr. 

70. Es heißt, dass man zum Kāfir wird, wenn man zu einer Per-
son, deren Kind starb, sagt: „Allah brauchte dein Kind.“ 

71. Wenn eine Frau ein schwarzes Seil um ihre Hüfte bindet 
und danach gefragt wird und darauf antwortet: „Das ist ein Pries-
tergurt“, dann wird sie zum Kāfir. 

72. Es heißt, dass man zum Kāfir wird, wenn man Nahrung, die 
harām ist, verspeist und dabei das Essen mit „Bismillāh“ beginnt. 
Dies gilt für Sachen, die Harām li-aynihī (Harām an sich) sind, wie 
z. B. der Verzehr von Aas und das Trinken von Wein. Dies gilt 
aber nicht für Sachen, die Harām li-ghayrihī (Harām durch beglei-
tende Umstände) sind. So ist es z. B. kein Kufr, beim Essen von ge-
stohlenen Nahrungsmitteln die Basmala zu sprechen, denn hier ist 
nicht die Nahrung selbst harām, sondern das Stehlen. 

73. Es ist Kufr, Wohlgefallen am Kufr einer anderen Person zu 
finden. Die Gelehrten sind sich uneinig darüber, ob jemand zum 
Kāfir wird, wenn er jemanden verwünscht (schlechte Duā spricht), 
indem er sagt: „Möge Allah dich als Kāfir sterben lassen.“ Wohl-
gefallen daran zu finden, dass diese Person ein Kāfir ist, ist jedoch 
Kufr. Aber wenn man Wohlgefallen am Kufr einer Person auf-
grund ihres Unrechts und Frevels findet - damit ihre Strafe im Jen-
seits ewig und bitter sei - dann ist dieses Wohlgefallen nicht Kufr. 

74. Wenn jemand sagt: „Allah, der Erhabene, weiß es - ich habe 
jene Tat nicht begangen“, und dabei doch weiß, dass er sie began-
gen hat, dann wird er zum Kāfir, denn damit hat er Allah, dem Er-
habenen, Unwissenheit zugeschrieben. 

75. Wenn ein Mann eine Frau ohne Zeugen ehelicht und der 
Mann und die Frau sagen: „Allah, der Erhabene, und der Prophet 
sind unsere Zeugen“, dann werden beide zu Ungläubigen. Denn 
unser Prophet, Friede sei mit ihm, wusste zu Lebzeiten das Ver-
borgene (Ghayb) nicht. Zu behaupten, er kenne das Verborgene, 
ist Kufr. [Das Verborgene kennt allein Allah, der Erhabene, und 
jene, denen Er etwas davon mitteilt.] 

76. Wenn jemand behauptet, um Gestohlenes und Verlorenge-

– 214 –



gangenes zu wissen, dann werden er und diejenigen, die ihm glau-
ben, zu Ungläubigen. Wenn jemand behauptet, dass er von 
Dschinnen darüber benachrichtigt werde, wird er auch zum Kāfir. 
Denn auch die Propheten und die Dschinnen kennen das Verbor-
gene nicht. [Das Verborgene kennt allein Allah, der Erhabene, 
und jene, denen Er etwas davon mitteilt.] 

77. Es heißt, dass wenn jemand bei Allah, dem Erhabenen, 
schwören möchte und jemand anderer sagt: „Ich wünsche nicht, 
dass du bei Allah schwörst, sondern bei der Scheidung oder der 
Ehre“, dieser Andere zum Kāfir wird. 

78. Es heißt, dass man zum Kāfir wird, wenn man zu einem An-
deren sagt, dass dessen Gesicht ihm wie das des Todesbringers 
scheine; denn der Todesbringer ist [Azrāʾīl, Friede sei mit ihm,] ei-
ner der Erzengel. 

79. Wenn jemand behauptet, das Gebet nicht zu verrichten sei 
angenehm, wird er zum Kāfir. Es heißt, dass wenn jemand einen 
Anderen auffordert, das Gebet zu verrichten, und der Andere ant-
wortet, das sei für ihn eine beschwerliche Sache, dieser Andere 
zum Kāfir wird. 

80. Wenn jemand sagt: „Allah, der Erhabene, im Himmel ist 
mein Zeuge“, dann wird er zum Kāfir, denn damit hat er Allah, 
dem Erhabenen, einen Ort zugeschrieben, doch Allah, der Erha-
bene, ist darüber erhaben, an einem Ort zu sein. 

81. Wer Allah „Vater“ nennt, wird zum Kāfir. 
82. Wenn jemand sagt, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit 

ihm, nach dem Essen seine Finger leckte, und ein Anderer sagt, 
das sei eine Ungehörigkeit, wird dieser Andere zum Kāfir. 

83. Wenn jemand sagt, der Prophet, Friede sei mit ihm, sei ein 
Schwarzer gewesen, wird er zum Kāfir. 

84. Wenn jemand sagt: „Die Versorgung kommt von Allah, 
dem Erhabenen, doch der Mensch muss sich dafür auch bewegen“, 
dann ist das Schirk (Beigesellung), denn auch die Bewegung des 
Menschen ist von Allah. 

85. Wenn jemand sagt, dass es besser sei, ein Christ zu sein als 
ein Jude, wird er zum Kāfir. Man muss sagen, dass der Jude 
schlimmer ist als der Christ. 

86. Wenn jemand behauptet, es sei besser, ein Kāfir zu sein als 
ein Verräter, wird er zum Kāfir. 

87. Wenn jemand sagt: „Was habe ich schon in den Lehrzirkeln 
der Gelehrten verloren?“, oder: „Wer ist schon in der Lage, das, 

– 215 –



was die Gelehrten lehren, umzusetzen?“, oder ein Rechtsgutach-
ten (Fatwa) auf den Boden wirft und sagt: „Wem sollen schon die 
Worte von Gelehrten nutzen?“, dann wird er zum Kāfir. 

88. Wenn jemand eine Aussage tätigt, die Kufr ist, und ein An-
wesender darüber lacht, dann wird auch der Lachende zum Kāfir, 
es sei denn, dieses Lachen ist unvermeidlich. 

89. Wenn jemand sagt: „Die Seelen der Maschāyikh, also der 
Gottesfreunde (Awliyā) ,sind stets präsent und wissend’“, wird er 
zum Kāfir, wenn er aber „werden präsent“ sagt, dann ist dies kein 
Kufr. [Die Seelen der Gottesfreunde können nicht wie Allah, der 
Erhabene, präsent (hādir) und sehend (nāzir) sein. Sie sind an je-
nem Ort nur dann präsent, wenn sie erwähnt werden. Vor solcher 
Erwähnung waren sie an jenem Ort nicht präsent.] 

90. Wenn jemand sagt: „Was geht mich der Islam an“, oder: 
„Mit dem Islam will ich nichts zu tun haben“, dann wird er zum 
Kāfir. 

91. Wenn jemand sagt: „Hätte Ādam, Friede sei mit ihm, nicht 
vom Weizen gegessen, dann wären wir nicht für die Hölle be-
stimmt“, wird er zum Kāfir. Es gibt jedoch Meinungsverschieden-
heit darüber, ob es Kufr ist, wenn jemand sagt: „... dann wären wir 
nicht in dieser Welt.“ 

92. Wenn jemand sagt: „Ādam, Friede sei mit ihm, pflegte Stoff 
zu weben“, und ein Anderer kommentiert: „Na, dann sind wir ja 
alle Kinder eines Webers“, wird der so Kommentierende zum 
Kāfir. 

93. Wenn jemand eine kleine Sünde begeht und ihm gesagt 
wird, er solle dafür Reue zeigen, und er antwortet: „Was habe ich 
denn schon gemacht, dass ich dafür Reue zeigen sollte“, wird er 
zum Kāfir. 

94. Wenn jemand zu einem Anderen sagt: „Lass uns einen Is-
lamgelehrten befragen“, oder: „Lass uns aus einem Fiqh-Buch ler-
nen“, und der Andere antwortet: „Was schert mich das religiöse 
Wissen“, wird er zum Kāfir, denn er schätzt das religiöse Wissen 
gering und verschmäht es. 

95. Wer Tafsir- und Fiqh-Bücher verhöhnt und diese ver-
schmäht, wird zum Kāfir. 

96. Wenn jemand gefragt wird, aus wessen Nachkommenschaft 
(Dhurriyya) er ist, welcher Religionsgemeinschaft (Milla) er ange-
hört, wer der Imam seiner Glaubensrichtung (Madhhab in der 
Aqīda) ist, wer der Imam seiner Rechtsschule (Madhhab in den 
Handlungen) ist und er auf diese Fragen nicht antworten kann, 

– 216 –



wird er zum Kāfir. 
97. Wenn jemand etwas, das eindeutig als harām festgelegt ist, 

als halāl bezeichnet, wird er zum Kāfir. [Es ist gefährlich, Tabak 
als harām zu bezeichnen.] 

98. Es ist Kufr, von etwas, das in allen offenbarten Religionen 
harām ist und dessen Erlaubtsein der Weisheit widerspricht, zu 
wünschen, es wäre halāl. So z. B. Unzucht; Analverkehr; Essen, 
nachdem man bereits satt ist; das Nehmen und Geben von Zinsen. 
Zu wünschen, dass Wein halāl wäre, ist kein Kufr, denn er war 
nicht in allen Religionen harām. 

99. Den glorreichen Koran für Gerede und Scherze zu benut-
zen, ist Kufr. 

100. Wenn jemand zu einer Person namens Yahyā sagt: „Yā 
Yahyā! Khudh-il kitāba“ („O Yahya! Nimm das Buch!“), wird er 
zum Kāfir, denn damit macht er sich über den edlen Koran lustig. 
So verhält es sich auch mit der Rezitation des edlen Korans zwi-
schen Musik, Spiel und Gesang. 

101. Wenn jemand sagt: „Da bin ich nun Bismillāhi“, ist das ein 
katastrophales Missgeschick der Worte. Wenn jemand etwas im 
Übermaß sieht und sagt: „Mā khalaqallāh“, und die Bedeutung 
dieser Aussage nicht kennt, ist das Kufr. [„Mā khalaqallāh“ hat 
zwei Bedeutungen. Die erste Bedeutung ist: „Was Allah so alles 
erschaffen hat.“ Die zweite Bedeutung ist: „Allah hat nicht er-
schaffen.“ Es ist gemeint, dass man beim Tätigen einer Aussage 
wissen muss, was man sagt.] 

102. Wenn jemand verspottend sagt: „Ich werde dich jetzt also 
nicht beschimpfen, denn man hat das Beschimpfen nun einmal als 
Sünde eingestuft“, ist das ein katastrophales Missgeschick der 
Worte. 

103. Wenn jemand sagt: „Du stehst nackt da wie das Kalb des 
Dschabrāʾīl“, ist das ein katastrophales Missgeschick, denn damit 
macht man sich über den Engel lustig. 

104. Wenn jemand den Schwurworten: „Beim Kopf meines 
Sohnes“, oder: „Bei meinem Kopf“, einen Schwur im Namen Al-
lahs beifügt, also z. B. „Wallāhi beim Kopf meines Sohnes“ sagt, 
dann muss man Kufr für diese Person fürchten. 

105. Den edlen Koran, Mawlid-Lesungen, religiöse Gedichte 
zu rezitieren, während Musik gespielt wird, oder sie in Begleitung 
von Musikinstrumenten zu rezitieren, ist Kufr. 

106. Den edlen Koran, Mawlid-Lesungen, religiöse Gedichte 
und Salawāt (Segensgebete für den Propheten) in Versammlun-

– 217 –



gen, bei denen offenkundig gesündigt wird, respektvoll zu verle-
sen, ist harām. Dies zum Vergnügen und zur Unterhaltung zu tun, 
ist Kufr. 

107. Wenn jemand einen Adhan, der der Sunna entsprechend 
ausgerufen wird, gering schätzt und ihm darum kein Gehör 
schenkt, wird er augenblicklich zum Kāfir. 

108. Wer den edlen Koran nach seinem eigenen Verstand in-
terpretiert, wird zum Kāfir. 

109. Wessen Glaube sich nicht mit dem deckt, was klar und 
deutlich im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen über 
den Glauben verkündet wird, oder sich nicht mit dem deckt, was 
die Mudschtahids in Übereinstimmung über den Glauben überlie-
fert haben und was sich dann ebenso unter den Muslimen verbrei-
tet hat, der wird zum Kāfir. Diese Art des Kufr wird „Ilhād“ ge-
nannt und die Person selbst „Mulhid“. 

110. Wer einen Kāfir mit Hochachtung oder Verehrung grüßt, 
wird zum Kāfir. 

111. Worte zu sprechen, die einem Kāfir gegenüber Hochach-
tung und Verehrung bekunden, ist Kufr. 

112. Wer daran Wohlgefallen hat, dass ein Anderer zum Kāfir 
wird, wird selber zum Kāfir. 

113. Tonträger und andere Aufzeichnungsmedien, auf denen 
der edle Koran aufgezeichnet ist, sind wie der edle Mushaf eben-
falls wertvoll. Wer diese respektlos behandelt, wird zum Kāfir. 

114. Wahrsager, die mit Dschinnen zusammenarbeiten, oder 
Leute, die Horoskope erstellen und auf alle Fragen bezüglich der 
Zukunft und das Verborgene im Allgemeinen antworten, aufzusu-
chen und ihren Worten und Taten Glauben zu schenken, ist Kufr, 
selbst wenn sie manchmal richtigliegen, denn es ist Kufr, zu glau-
ben, dass jemand Anderer als Allah, der Erhabene, alles weiß und 
alles tun könne, was er wünscht. [Mit dem Leugnen von naturwis-
senschaftlichen Erkenntnissen verhält es sich nicht so.] 

115. Wenn die Sunan nicht ernst genommen und geringschät-
zend unterlassen werden, ist dies Kufr. 

116. Sich den Priestergurt, der „Zunnār“ genannt wird, anzule-
gen oder Götzen wie das Kreuz oder Statuen oder ihre Abbildun-
gen anzubeten oder diese zu verehren oder Bücher, in denen die 
islamischen Gebote und Verbote vermittelt werden, zu missbilli-
gen oder sich über einen Islamgelehrten lustig zu machen oder 
Aussagen zu tätigen oder zu schreiben, die zum Kufr führen, oder 
zu verachten, was wir zu ehren angeordnet sind, oder zu ehren, 

– 218 –



was wir zu verachten angeordnet sind, ist alles Kufr. 
117. Jemand, der glaubt, dass ein Magier durch seine Magie auf 

jeden Fall alles, was er wünscht, erreichen kann, d. h., dass diese 
Magie auf jeden Fall und immer wirksam ist, wird zum Kāfir. 

118. Wenn ein Muslim jemandem, der ihn des Kufr beschul-
digt, mit Bejahung implizierenden Worten wie: „Ja, bitte“, oder 
„Wie der Herr meint“ oder Ähnlichem antwortet, wird auch er, 
wie der Beschuldigende, zum Kāfir. 

119. Mit Gütern, von denen zweifellos klar ist, dass sie auf eine 
Weise, die harām ist, erworben wurden, Moscheen zu bauen, Sa-
daqa zu geben oder wohltätige Werke zu verrichten und dann für 
diese Taten eine Belohnung von Allah zu erwarten, ist Kufr. 

120. Wenn jemand ein Gut, das zweifellos auf eine Weise, die 
harām ist, angeeignet wurde, als Sadaqa gibt und dafür eine Beloh-
nung von Allah erwartet und wenn ein Armer, der solches Gut an-
nimmt, weiß, dass es harām ist, und zum Geber sagt: „Möge Allah 
mit dir zufrieden sein“, werden beide zu Ungläubigen und ebenso 
jemand, der wissend, dass das Gut harām ist, „Āmīn“ zum Bittge-
bet des Armen sagt. 

121. Wer behauptet, es sei halāl, eine Frau zu heiraten, die zu 
denjenigen Frauen gehört, die zu ehelichen harām ist, wird zum 
Kāfir. 

122. An Orten wie Kneipen, Spielstätten oder in Versammlun-
gen, in denen Sünden begangen werden, mittels Wiedergabegerä-
ten Aufzeichnungen des edlen Korans oder von Mawlid-Lesungen 
abzuspielen, um sich damit zu vergnügen, ist Kufr. 

123. Den edlen Koran in Begleitung von Musikinstrumenten zu 
rezitieren, ist Kufr. 

124. Auch gegenüber Aufzeichnungen des edlen Korans, die 
über Medien wiedergegeben werden, oder gegenüber dem edlen 
Koran, der über Lautsprecher erklingt, die allesamt der eigentli-
chen menschlichen Stimme sehr ähnlich sind, respektlos zu sein, ist 
Kufr. 

125. Es ist Kufr, irgendjemanden außer Allah, den Erhabenen, 
als „Schöpfer“ zu bezeichnen, egal was die Absicht dabei ist. 

126. Es ist nicht gestattet, Namen wie „Abdulqādir“ entstellt 
auszusprechen, und wenn es mit Absicht getan wird, ist dies Kufr. 
Ebenso z. B. auch „Abdulʿuzayz“ statt „Abdulʿazīz“ zu sagen oder 
„Memo“ statt „Muhammad“ oder „Hasso“ statt „Hasan“ oder 
„Ibo“ statt „Ibrāhīm“ zu sagen. Wenn jemand solche ehrwürdigen 
Namen als Dekoration auf erniedrigende Weise benutzt, wie z. B. 

– 219 –



auf Schuhen oder Pantoffeln, oder wenn jemand darauf tritt, muss 
man sich um den Glauben solcher Leute fürchten. 

127. Wissend, dass man nicht im Zustand der Gebetswaschung 
ist, das Gebet zu verrichten, oder eine Tat, die sunna ist, zu miss-
billigen, ist Kufr. Die Sunna nicht ernst zu nehmen, ist Kufr. 

128. Die Aussage von Ignoranten, dass man die Gräber der 
Gottesfreunde (Awliyā) niederreißt, weil man fürchte, die Unge-
bildeten könnten denken, dass sie Erschaffende seien, ist Kufr. 

129. Wenn jemand einen Anderen zum Kufr verleitet, insbe-
sondere seine eigenen Kinder, wird er dadurch selbst zum Kāfir. 

130. Es ist Kufr, zu behaupten, Unzucht oder Analverkehr sei-
en erlaubt. 

131. Eine Sache, die durch einen Quellentext (Nass; Koranvers 
und Hadith) und durch Idschma (Konsens) als harām belegt ist, 
nicht ernst zu nehmen, ist Kufr. 

132. Auf großen Sünden zu bestehen, d. h. sie fortwährend zu 
wiederholen, kann zu Kufr führen. Das Gebet nicht ernst zu neh-
men, ist Kufr. 

133. Papier, Stoffe oder Gebetsteppiche, auf denen Sätze ste-
hen oder auch nur ein Buchstabe, die im Islam einen Wert haben, 
[mit der Absicht der Verschmähung] auf den Boden zu legen, ist 
Kufr. 

134. Es ist Kufr, zu sagen, dass Abū Bakr as-Siddīq und Umar 
al-Fārūq, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, kein Anrecht auf 
das Kalifat gehabt hätten. 

135. Es ist Kufr, unabhängig von dem, was Allah, der Erhabe-
ne, bewirkt, von irgendeinem Verstorbenen irgendeine Wirkung 
zu erwarten. 

136. Einen Verstorbenen mit dem Spitznamen „Der, der Wün-
sche schnell erfüllt“ zu betiteln, ist etwas extrem Abstoßendes und 
führt zum Kufr. 

137. Wer die Fard, die Toten in der Erde zu bestatten, nicht 
ernst nimmt und deshalb von dieser Fard Abstand nimmt, und wer 
behauptet, gemäß modernen Wissenschaften sei es rückständig, 
die Toten zu beerdigen, und man solle, wie es in anderen Religio-
nen Brauch ist, die Toten besser verbrennen, verliert seinen Glau-
ben und wird zu einem Abtrünnigen. 

138. Es ist Kufr, irgendeinen der Gottesfreunde, sei er bereits 
verstorben oder noch am Leben, mit Worten oder im Herzen zu 
leugnen. 

– 220 –



139. Es ist Kufr, die Gottesfreunde oder die ihrem Wissen ent-
sprechend Handelnden zu befeinden. 

140. Es ist Kufr, zu behaupten, die Gottesfreunde wären durch 
die Eigenschaft der „Isma“ (Sündenlosigkeit) vor Sünden be-
wahrt. [Diese Eigenschaft ist allein den Propheten, Friede sei mit 
ihnen, vorbehalten.] 

141. Wer vom Wissen des Bātin (Wissen über das Herz und die 
Seele) keinen Anteil hat, von dem ist zu befürchten, dass er ohne 
Glauben stirbt. Die niedrigste Stufe der Anteilnahme ist, an dieses 
Wissen zu glauben. 

142. Den edlen Koran auf eine Weise zu rezitieren, wie es kein 
Gelehrter des Islams tut, ist Kufr, selbst wenn dabei Bedeutungen 
und Worte nicht entstellt werden. 

143. Es ist Kufr, von Sachen Gebrauch zu machen, die Priester 
anderer Religionen speziell bei ihren Gottesdiensten und Zeremo-
nien verwenden. 

144. Es ist Kufr, zu glauben, irgendein Ereignis würde von 
selbst entstehen, oder zu glauben, dass sich die Tiere aus Einzel-
lern, die sich zu höheren Organismen entwickelt haben, entwickel-
ten und dann einer aus dem anderem entstanden und schließlich 
auf diese Weise der Mensch hervorgekommen sei. 

145. Jemand, der wissentlich das Gebet nicht verrichtet und 
auch nicht daran denkt, das Gebet nachzuholen, und sich nicht da-
vor fürchtet, dafür bestraft zu werden, ist auch gemäß der hanafi-
tischen Rechtsschule ein Kāfir. 

146. Es ist Kufr, Handlungen, die Nichtmuslime als Gottes-
dienst verrichten, als eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) zu 
verrichten, so z. B. Orgeln oder Glocken, die in Kirchen benutzt 
werden, in Moscheen zu benutzen, sowie alles zu tun, was im Islam 
als Zeichen des Kufr bezeichnet wird, ohne dass eine Notwendig-
keit oder Nötigung hierzu besteht. 

147. Wer die edlen Gefährten beschimpft, wird zum Mulhid, al-
so zu einem Kāfir. 

148. Es ist Kufr, Bilder von Ungläubigen hoch aufzuhängen 
und diesen Respekt zu zollen. 

149. Es ist Kufr, zu glauben, dass Abbildungen oder Statuen 
von Personen oder ein Kreuz, Sterne, die Sonne, eine Kuh oder ir-
gendetwas Anderes göttliche Eigenschaften besäße, wie z. B., dass 
es erschaffe, was es wünsche, tun könne, was es wünsche, oder 
Kranke heilen könne, und diese aufgrund solchen Glaubens zu 
verehren. 

– 221 –



150. Wer die ehrwürdige Āischa der Unzüchtigkeit bezichtigt 
oder wer behauptet, ihr Vater wäre nicht einer der edlen Gefähr-
ten gewesen, wird zum Kāfir. 

151. Der Abstieg von Īsā, Friede sei mit ihm, auf die Erde ge-
hört zu den Kenntnissen, welche zwingend, also unumgänglich ge-
wusst werden müssen, d. h. diese sind überall und unter allen, d. h. 
auch unter Ungebildeten und Unwissenden, verbreitet und be-
kannt. Daher wird jemand, der dies leugnet, zum Kāfir. 

152. Es ist Kufr, jemanden, dem im edlen Koran oder in ehr-
würdigen Hadithen das Paradies versprochen wurde, als Kāfir zu 
bezeichnen. 

153. Zu versuchen, Verse des edlen Korans, die nicht im Be-
reich der Naturwissenschaften und der Erfahrung liegen und de-
ren Bedeutungen nicht mit wissenschaftlichen Methoden er-
schließbar sind, trotzdem den Naturwissenschaften gemäß zu in-
terpretieren, bedeutet, dass man die Interpretationsweise der 
rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) ändert, und dies 
ist ein großes Verbrechen. Wer auf diese Weise Tafsire und Über-
setzungen macht, wird zum Kāfir. 

154. Wenn ein muslimisches Mädchen bei Erreichen der Ver-
standes- und Geschlechtsreife keine Ahnung vom Islam hat, wird 
es dadurch zu einem Kāfir ohne Religionsgruppe. So verhält es 
sich auch mit dem Jungen. 

155. Es ist harām, eine Sünde, dass eine muslimische Frau mit 
entblößtem Haupt oder entblößten Armen oder Beinen in die Öf-
fentlichkeit geht und sich so fremden Männern zeigt. Wenn sie 
dies nicht ernst nimmt, wird sie dadurch zum Kāfir. 

156. Auch alles, was unser Prophet, Friede sei mit ihm, als Fard 
oder Harām verkündet hat, ist genauso wertvoll wie das, was im 
edlen Koran als Fard oder Harām verkündet wird. Wer auch hie-
ran nicht glaubt, sie nicht akzeptiert, verlässt den Islam und wird 
zum Kāfir. 

157. Wenn man in den Tasbīhāt in der Rukūʿ das Wort „Azīm“ 
mit dem Buchstaben „Zāʾ“ spricht, bedeutet es „mein Herr ist der 
Gewaltige“. Wenn man es jedoch mit dem Buschstaben „Zāy“ 
ausspricht, meint das Wort dann „Mein Herr ist mein Feind“, und 
dies führt zur Ungültigkeit des Gebets und dadurch, dass die Be-
deutung derart entstellt wird, führt dies auch zum Kufr. 

158. Wenn man jemandem, der den edlen Koran mit Taghannī, 
also melodisch rezitiert, sagt, er habe schön rezitiert, ist dies Kufr. 
Denn wer etwas, das in allen vier Rechtsschulen als harām aner-

– 222 –



kannt ist, als schön bezeichnet, wird zum Kāfir. Wenn aber ge-
meint ist, er habe eine schöne Stimme oder es sei schön, dass er 
überhaupt rezitiere, dann ist dies kein Kufr. 

159. Wer nicht an die Existenz von Engeln und Dschinnen 
glaubt, wird zum Kāfir. 

160. Worte der Koranverse erhalten die offensichtlichen und 
verbreiteten Bedeutungen. Diese Wortbedeutungen zu verdrehen 
und der Bātiniyya (den Ismāʿīliten) zu folgen, ist Kufr. 

161. Wenn jemand Magie ausübt und dabei Worte benutzt 
oder Taten verrichtet, die zum Kufr führen, ist dies Kufr. 

162. Wenn jemand einen Muslim mit „O Kāfir!“ [oder anderen 
Bezeichnungen, die eindeutig Kufr meinen, wie z. B. Freimaurer 
oder Kommunist] anspricht und dabei daran glaubt, dass jener 
Andere ein Kāfir ist, wird er selber zum Kāfir. 

163. Dass jemand, der seine Ibādāt erfüllt, sich davor fürchtet, 
dass sein Glaube ungültig werden könnte, und denkt, dass seine 
Sünden viele sind und seine Ibādāt ihn nicht retten werden, ist ein 
Zeichen für einen starken Glauben. Wer aber daran zweifelt, dass 
sein Glaube weiter fortdauern wird, wird zum Kāfir. 

164. Eine exakte Zahl für die Anzahl der Propheten, Friede sei 
mit ihnen, zu nennen, könnte darin resultieren, dass man Men-
schen, die keine Propheten waren, als Propheten bezeichnet oder 
dass man Propheten die Prophetenschaft verleugnet, und dies wä-
re Kufr. Denn irgendeinen der Propheten zu verleugnen, kommt 
der Verleugnung aller gleich. 

Wenn ein Mann oder eine Frau unter den Muslimen unge-
zwungen [d. h. ohne bedroht zu werden, aus eigenem Entschluss] 
Worte äußert oder Taten verrichtet, über die die Gelehrten über-
einstimmend gesagt haben, dass diese zum Kufr führen, oder dies 
nur sagt oder tut, um andere zu belustigen, wird sein/ihr Glaube 
nichtig, selbst wenn er/sie dabei nicht die Bedeutung der Worte 
oder der Tat beabsichtigt. Diese Person wird zu einem Abtrünni-
gen (Murtadd). Dies nennt man „Kufr inādī“. Wenn jemand durch 
Kufr inādī zu einem Abtrünnigen wird, werden die Belohnungen 
für seine Ibādāt in der Vergangenheit ausgelöscht. Wenn er später 
Reue empfindet, erhält er diese nicht wieder zurück. Wenn er 
reich ist, muss er die Pilgerfahrt wiederholen. Gebete, Fasten und 
Zakat, die er in der Zeit der Abtrünnigkeit vollzogen hat, müssen 
nicht nachgeholt werden, aber alles noch Nachzuholende aus der 
Zeit vor der Abtrünnigkeit. Für die Tawba einer solchen Person 
reicht es nicht aus, dass sie nur das Glaubensbekenntnis (Schahā-

– 223 –



da) ausspricht, sondern sie muss wegen der Sache, die ihren Kufr 
verursachte, aufrichtige Reue empfinden. [D. h., die Person muss 
durch jene Tür, durch die sie den Islam verlassen hat, wieder ein-
treten.] Wenn jemand solche Sachen sagt oder tut, ohne zu wissen, 
dass sie zum Kufr führen, oder wenn es unter den Gelehrten Mei-
nungsverschiedenheit darüber gibt, ob die Sache Kufr ist oder 
nicht, dann ist nicht eindeutig klar, ob die fragliche Person ihren 
Glauben verliert und dadurch auch ihr Ehebund (Nikāh) ungültig 
wird. Vorsichtshalber sollte eine solche Person den Glauben und 
damit dann auch ihren Ehebund auffrischen. Solche Sachen ohne 
Kenntnis darüber zu sagen oder zu tun, wird „Kufr dschahlī“ ge-
nannt. Unwissenheit in diesen Sachen ist keine Entschuldigung, 
sondern eine große Sünde. Es ist für jeden Muslim fard, dass er die 
Sachen, die zu wissen erforderlich ist, erlernt. Wer die Worte, die 
zum Kufr führen, versehentlich, also ohne Absicht, aus einem Irr-
tum heraus oder auslegungsfähig gesprochen hat, dessen Glaube 
und Ehebund werden nicht ungültig. In diesem Fall wäre es den-
noch gut, Reue zu empfinden und die Bitte um Vergebung (Is-
tighfār) zu sprechen, d. h. den Glauben aufzufrischen (Tadschdīd 
al-Īmān). 

So, wie ein Kāfir nur durch das Sprechen des Einheitsbekennt-
nisses (Kalimat at-Tawhīd) zu einem Muslim wird, so kann ein 
Muslim durch eine einzige Aussage zu einem Kāfir werden. 

Wenn jedoch eine Aussage oder eine Tat eines Muslims ausle-
gungsfähig ist und es für sie 100 Auslegungsmöglichkeiten gibt und 
99 Auslegungen für seinen Kufr sprechen und eine für seinen Glau-
ben, muss man die Person als Muslim erklären. D. h., man schaut 
nicht auf jene 99 Auslegungen, die Kufr bedeuten, sondern auf die 
eine, die auf den Glauben hindeutet. Doch diese Vorgehensweise 
muss richtig verstanden werden und dafür muss man auf zwei 
Punkte achten. Der erste Punkt ist, dass diejenige Person ein Mus-
lim ist. Wenn jemand aus einem Volk von Ungläubigen (Kuffār) 
den edlen Koran lobt oder ein Anderer sagt, dass Allah, der Erha-
bene, Einer ist, bedeutet dies nicht, dass diese Personen Muslime 
sind. Zweitens ist gemeint, dass eine einzige Aussage oder Tat 100 
Auslegungsmöglichkeiten hat. Wenn jedoch eine von 100 Aussa-
gen oder Taten einer Person auf den Glauben hinweist, während 
gleichzeitig 99 andere Kufr bedeuten, wird diese Person nicht als 
Muslim bezeichnet. 

Jeder Muslim sollte morgens und abends folgende Duā für den 
Glauben sprechen: 

„Allāhumma innī aʿūdhu bika min an uschrika bika schayʾan 

– 224 –



wa-ana aʿlamu. Wa-astaghfiruka li-mā lā aʿlamu. Innaka anta Allā-
mul-ghuyūb.“ („O Allah, ich suche bei Dir Zuflucht davor, dass 
ich Dir bewusst etwas beigeselle, und ich bitte Dich um Vergebung 
für Beigesellung (Schirk), die unbewusst geschieht. Du kennst 
zweifellos die verborgenen Dinge.“) 

Und mit folgender Duā sollte er Reue empfinden und seinen 
Glauben und auch seinen Ehebund auffrischen: „Allāhumma innī 
urīdu an udschaddidal-īmāna wan-nikāha tadschdīdan bi-qawli lā 
ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh.“ („O Allah! Ich wünsche 
meinen Glauben und meinen Ehebund aufzufrischen, durch das 
Sprechen der Worte: Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh.“) 

 

DAMIT DER GLAUBE FORTBESTEHT UND NICHT 
VERLOREN GEHT, IST FOLGENDES  

ERFORDERLICH: 

1. Man muss an das Verborgene (Ghayb) glauben. 
2. Man muss daran glauben, dass nur Allah, der Erhabene, und 

jene, denen Er Wissen darüber gibt, das Verborgene kennen. 
3. Man muss das, was harām ist, als harām anerkennen und so 

glauben. 
4. Man muss das, was halāl ist, als halāl anerkennen und so 

glauben. 
5. Man darf sich niemals sicher vor der Strafe Allahs, des Erha-

benen, fühlen und muss sie stets fürchten. 
6. Man darf niemals die Hoffnung in Allah, den Erhabenen, 

aufgeben. 
Es wird auch als Reue (Tawba) akzeptiert, dass jemand die Sa-

che, die ihn zu einem Abtrünnigen (Murtadd) machte, leugnet. 
Wenn ein Abtrünniger stirbt, ohne diese Reue empfunden zu ha-
ben, wird er für immer im Höllenfeuer leiden. Daher sollte man 
sich sehr vor dem Kufr fürchten und möglichst wenig sprechen. In 
einem Hadith heißt es: „Sprecht immer Gutes, Nützliches - oder 
schweigt!“ Der Muslim sollte ernst sein und kein Spaßvogel oder 
Spielkalb. Er sollte nichts tun, was der Vernunft und der Mensch-
lichkeit zuwider ist. Er sollte Allah, den Erhabenen, stets darum 
bitten, dass Er ihn vor dem Kufr bewahrt. 

 

 

– 225 –



DIE SACHEN, DIE DEN GLAUBEN EINER  
GLÄUBIGEN PERSON UNGÜLTIG MACHEN  

KÖNNEN, SIND FOLGENDE: 

1. Zu den Irrgängern (Ahl al-Bidʿa) gehören, d. h. einen fal-
schen Glauben haben. [Wer sich vom korrekten Glauben, den die 
Gelehrten der Ahlus-Sunna lehren, auch nur ein wenig entfernt, 
wird zu einem Irrgänger oder gar zu einem Kāfir.] 

2. Einen schwachen Glauben haben, d. h. einen Glauben ohne 
Taten. 

3. Seine neun Glieder außerhalb des rechten Weges benutzen. 
4. Auf großen Sünden beharren. 
5. Den Dank für die Gabe des Islams unterlassen. 
6. Sich nicht davor fürchten, ohne Glauben in das Jenseits über-

zugehen. 
7. Unrecht tun. 
8. Dem Adhan, der gemäß der Sunna ausgerufen wird, kein 

Gehör schenken. 
9. Den Eltern gegenüber ungehorsam sein. 
10. Viel schwören, selbst wenn die Schwüre wahr sind. 
11. Im Gebet die Taʿdīl al-Arkān unterlassen. 
12. Meinen, dass das Gebet nicht wichtig sei, das Erlernen des 

Gebets und das Belehren seiner Kinder über das Gebet nicht 
wichtig nehmen und Andere von der Verrichtung des Gebets ab-
halten. 

13. Alkoholische Getränke trinken. 
14. Die Muslime schikanieren. 
15. Sich als Gottesfreund (Walī) ausgeben und vortäuschen, 

man würde den Islam lehren. 
16. Seine Sünden vergessen und diese als unbedeutend anse-

hen. 
17. Hochmut (Kibr), sich überlegener als andere sehen. 
18. Selbstgefälligkeit (Udschb), d. h. denken, dass man viel 

Wissen hat und viele gute Taten verrichtet. 
19. Heuchelei, Doppelmoral. 
20. Neid (Hasad), den muslimischen Geschwistern gegenüber 

missgünstig sein. 
21. Die Anweisungen der Regierung und der Vorgesetzten, die 

dem Islam nicht widersprechen, nicht befolgen. 

– 226 –



22. Jemanden als „gute Person“ loben, ohne dass man Erfah-
rungen mit der Person gemacht hat. 

23. Auf dem Lügen beharren. 
24. Die Gelehrten des Islams meiden. 
25. Den Schnurrbart über das in der Sunna beschriebene Maß 

hinaus wachsen lassen. 
26. Dass Männer Kleidung aus Seide tragen. 
27. Darauf beharren, üble Nachrede (Ghība) zu betreiben. 
28. Seinen Nachbarn Kummer und Sorgen bereiten, selbst 

wenn diese Nichtmuslime sind. 
29. Für Weltliches sehr erzürnen und sich darüber aufregen. 
30. Zinsen (Ribā) nehmen und geben. 
31. Die Ärmel oder den Saum der Kleidung lang halten, um da-

mit zu prahlen. 
32. Magie und Zauberei praktizieren. 
33. Unterlassung des Besuchs von muslimischen und recht-

schaffenen Mahram-Verwandten. 
34. Jene, die Allah, der Erhabene, liebt, nicht lieben und jene 

lieben, die versuchen, den Islam zu entstellen. [„Hubb fillah“ (Lie-
be um Allahs willen) und „Bughd fillah“ (Abscheu um Allahs wil-
len) sind Bedingung des Glaubens.] 

35. Gegenüber seinem muslimischen Bruder länger als drei Ta-
ge grollen. 

36. Auf Unzucht (Zinā) beharren. 
37. Analverkehr (Liwāt) haben und dafür keine Reue empfin-

den. 
38. Den Adhan nicht zu den Zeiten, die in Fiqh-Büchern be-

richtet werden, ausrufen und ihn nicht der Sunna entsprechend 
ausrufen und wenn ein der Sunna entsprechender Adhan ausgeru-
fen wird, ihm keinen Respekt entgegenbringen. 

39. Jemanden beim Verrichten eines Harām sehen und, obwohl 
man dazu in der Lage ist, es unterlassen, die Person mit annehm-
baren Worten davon abzuhalten. 

40. Damit einverstanden sein, dass seine Frau, seine Töchter 
und andere Frauen und Mädchen, bei denen man das Recht auf 
Nasīha (guter Rat bzw. Ermahnung) hat, mit entblößtem Haupt, 
entblößten Armen und Beinen, geschmückt und parfümiert in die 
Öffentlichkeit gehen und die Gesellschaft schlechter Menschen 
pflegen. 

– 227 –



ES GIBT ZAHLREICHE „GROßE SÜNDEN“: [Die soge-
nannten „72 großen Sünden“ (Kabāʾir) sind folgende:] 

1. Jemanden unrechtmäßig töten. 
2. Unzucht (Zinā) begehen. 
3. Analverkehr (Liwāt) haben. 
4. Das Trinken von Wein und allen anderen alkoholischen Ge-

tränken. [Bier zu trinken ist harām.] 
5. Stehlen. 
6. Der Konsum von Rauschmitteln zum Vergnügen. 
7. Den Besitz Anderer gewaltsam an sich nehmen, d. h. rauben. 
8. Falsches Zeugnis ablegen. 
9. Im Ramadan ohne Entschuldigungsgrund in der muslimi-

schen Öffentlichkeit essen und trinken. 
10. Zinsen nehmen und geben. 
11. Viel schwören. 
12. Den Eltern gegenüber rebellisch, ungehorsam sein. 
13. Das Besuchen von rechtschaffenen Mahram-Verwandten 

unterlassen. 
14. Im Krieg das Schlachtfeld verlassen und vor dem Feind 

flüchten. 
15. Den Besitz einer Waise unrechtmäßig verbrauchen. 
16. Beim Wiegen und Messen betrügen. 
17. Das Gebet vor oder nach seiner Zeit verrichten. 
18. Das Herz eines muslimischen Bruders brechen. [Dies ist ei-

ne noch größere Sünde, als die Kaaba niederzureißen. Nach dem 
Kufr, der Allah, dem Erhabenen, am meisten missfällt, gibt es kei-
ne größere Sünde als das Brechen eines Herzens.] 

19. Etwas, das der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nicht 
gesagt hat, ihm zuschreiben. 

20. Bestechungsgeld annehmen. 
21. Sich weigern, die Wahrheit zu bezeugen. 
22. Sich weigern, die Zakat und das Uschr für seinen Besitz zu 

entrichten. 
23. Jemanden beim Verrichten einer Sünde sehen und ihn nicht 

daran hindern, obwohl man dazu in der Lage ist. 
24. Ein lebendiges Tier im Feuer verbrennen. 
25. Nach dem Erlernen vergessen, wie man den glorreichen 

Koran rezitiert. 

– 228 –



26. Die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs, des Glorrei-
chen, aufgeben. 

27. Verrat an Menschen begehen, gleich ob diese Muslime sind 
oder nicht. 

28. Schweinefleisch essen. 
29. Irgendeinen unter den Prophetengefährten, möge Allah mit 

ihnen zufrieden sein, nicht lieben und ihn beschimpfen. 
30. Weiter essen, nachdem man satt ist. 
31. Dass Frauen sich weigern, mit ihren Ehemännern das Bett 

zu teilen. 
32. Dass Frauen ohne die Erlaubnis ihrer Ehemänner zu Be-

such gehen. 
33. Eine anständige Frau als Hure bezeichnen. 
34. Namīma, also die Weitergabe von Gerede unter Muslimen 

[jemanden darüber informieren, was ein anderer Muslim über 
ihn/sie gesagt hat]. 

35. Seine Awra vor anderen Menschen entblößen. [Bei Män-
nern ist der Bereich zwischen Bauchnabel und Knie und bei Frau-
en der ganze Körper außer dem Gesicht und den Händen Awra.] 
Es ist ebenso harām, auf die Awra Anderer zu schauen. 

36. Aas essen oder Andere damit speisen. 
37. Anvertrautes Gut missbrauchen. 
38. Üble Nachrede (Ghība) über Muslime betreiben. 
39. Missgönnend neidisch sein (Hasad). 
40. Allah, dem Glorreichen, Partner beigesellen. 
41. Lügen. 
42. Hochmut (Kibr), sich überlegener als andere sehen. 
43. Dass der Todkranke Sachen tut, um seine Erben um ihren 

Erbanteil zu bringen. 
44. Geizig sein. 
45. Liebe zum Weltlichen (Dunyā). 
46. Die Strafe Allahs, des Erhabenen, nicht fürchten. 
47. Das, was harām ist, nicht als harām anerkennen. 
48. Das, was halāl ist, nicht als halāl anerkennen. 
49. Glauben, dass Wahrsager von Verborgenem (Ghayb) be-

richten können. 
50. Den Islam verlassen und zu einem Abtrünnigen (Murtadd) 

werden. 

– 229 –



51. Ohne Entschuldigung Frauen und Töchter von Fremden 
anstarren. 

52. Dass Frauen Männerkleidung anziehen. 
53. Dass Männer Frauenkleidung anziehen. 
54. In der geschützten Zone um die Kaaba sündigen. 
55. Den Adhan vor seiner Zeit ausrufen und das Gebet vor sei-

ner Zeit verrichten. 
56. Gegen die Anordnungen und Anweisungen der Regieren-

den rebellieren, sich den Gesetzen widersetzen. 
57. Sagen, dass die Geschlechtsteile seiner Ehefrau wie die der 

eigenen Mutter seien. 
58. Die Mutter seiner Ehefrau beschimpfen. 
59. Mit Waffen aufeinander zielen. 
60. Das restliche, vom Hund übrig gelassene Futter essen oder 

trinken. 
61. Das Gute, das man für jemanden tat, der Person immer wie-

der vorhalten. 
62. Dass Männer Kleidung aus Seide tragen. 
63. In Unwissenheit verharren. [Den Glauben der Ahlus-Sun-

na, die Gebote (Farāʾid) und Verbote (Mahārim) sowie jegliches 
Wissen, das erforderlich ist, nicht lernen.] 

64. Bei jemand Anderem als Allah, dem Erhabenen, und mit 
anderen Namen als jene, die im Islam anerkannt sind, schwören. 

65. Das Wissen meiden. 
66. Nicht begreifen, dass Unwissenheit eine Katastrophe ist. 
67. Auf kleinen Sünden beharren, d. h. diese wiederholt ver-

richten. 
68. Oft schallend lachen, ohne dass dafür eine Notwendigkeit 

besteht. 
69. So lange im Zustand der Dschanāba verharren, bis eine Ge-

betszeit abläuft. 
70. Geschlechtsverkehr während der Menstruations- oder Wo-

chenbettblutung haben. 
71. Taghannī (melodisches Lesen). Unanständige Lieder sin-

gen, Musik hören und Musikinstrumente spielen. 
72. Selbstmord begehen, also sich das Leben nehmen. 
Die Mutʿa-Ehe (Genussehe, Ehe auf Zeit) ist harām. Es ist für 

verstandes- und geschlechtsreife Mädchen und Frauen harām, mit 

– 230 –



entblößtem Haar und entblößten Armen und Beinen in die Öf-
fentlichkeit zu gehen, und ebenfalls harām, dass sie mit dünnen, 
verzierten, eng anliegenden oder parfümierten Kleidern in die Öf-
fentlichkeit gehen. 

Es ist harām, eine Frau, deren grobe Awra mit nur eng anlie-
gender Bekleidung bedeckt ist, auch ohne Begierde anzuschauen. 
Es ist harām, die Unterwäsche einer fremden Frau mit Begierde 
anzuschauen. Stellen ihrer nicht groben Awra, die mit eng anlie-
gender Bekleidung bedeckt ist, mit Begierde anzuschauen, ist 
harām. Es ist ebenfalls harām, Bilder herzustellen, die zur Begier-
de und zum Harām verleiten, diese zu veröffentlichen oder zu ver-
breiten. [Es ist Kufr, über die Verbote (Mahārim) zu sagen: „Was 
ist schon dabei?“, also sie nicht ernst zu nehmen.] 

Es ist Verschwendung, bei der Gebetswaschung und bei der 
Ganzkörperwaschung mehr Wasser zu verwenden als nötig, und 
somit harām. 

Verstorbene Gottesfreunde zu beschimpfen, sie als Unwissen-
de zu bezeichnen, ihre Worte dem Islam widersprechend auszule-
gen, zu leugnen, dass sie nach ihrem Tod noch Wundertaten 
(Karāmāt) vollbringen, oder zu glauben, dass ihre Gottesnähe 
(Wilāya) mit ihrem Tode endet, und Menschen daran zu hindern, 
dass sie vom Segen (Baraka) ihrer Gräber profitieren, eine 
schlechte Mutmaßung (Sūʾ az-Zann ) über Muslime zu haben, ih-
nen Unrecht anzutun, ihnen ihren Besitz unrechtmäßig wegzuneh-
men, neidisch zu sein, zu verleumden, zu lügen und üble Nachrede 
zu betreiben - all dies ist harām. 

 

10 SACHEN KÖNNEN DAZU FÜHREN, DASS MAN 
IM LETZTEN ATEMZUG OHNE GLAUBEN STIRBT: 

1. Die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, nicht erler-
nen. 

2. Seinen Glauben nicht gemäß der Ahlus-Sunna ausrichten 
bzw. korrigieren. 

3. Weltlichen Gütern, weltlichem Rang und Ruhm verfallen 
sein. 

4. Den Menschen, Tieren oder sich selbst Unrecht zufügen. 
5. Undankbarkeit gegenüber Allah, dem Erhabenen, und je-

nen, die Er zu Mitteln für das Gute, das Er zukommen lässt, 
macht. 

– 231 –



6. Sich nicht davor fürchten, den Glauben zu verlieren. 
7. Die täglichen fünf Gebete nicht zu ihren Zeiten verrichten. 
8. Zinsen nehmen und geben. 
9. Muslime, die ihrem Glauben treu und verbunden sind, gering 

zu schätzen. So z. B., indem man sie als „Rückständige“ bezeich-
net. 

10. Unzüchtige Worte, Schriften oder Bilder sagen, verfassen 
oder zeichnen. 

 

UM DEM GLAUBEN DER AHLUS-SUNNA  
KORREKT ZU FOLGEN, MUSS FOLGENDES  

BEACHTET WERDEN: 

1. Allah, der Erhabene, hat Attribute. Diese Attribute sind 
nicht gleich Seinem Wesen. 

2. Der Glaube nimmt nicht zu und nimmt nicht ab. 
3. Durch das Begehen von großen Sünden verliert man seinen 

Glauben nicht. 
4. Man muss an das Verborgene (Ghayb) glauben. 
5. Was den Glauben betrifft, gibt es keinen Analogieschluss 

(Qiyās). 
6. Man wird Allah, den Erhabenen, im Paradies sehen. 
7. Das Gottvertrauen (Tawakkul) ist eine Bedingung des Glau-

bens. 
8. Die Verrichtung von Taten, Ibādāt, ist nicht Teil des Glau-

bens. 
9. Der Glaube an die Bestimmung (Qadar) ist ein Grundsatz 

des Glaubens. 
10. Bei der Verrichtung der Ibādāt muss man einer der vier 

Rechtsschulen folgen. 
11. Es ist erforderlich, alle edlen Gefährten unseres Propheten, 

alle Mitglieder seiner Familie und alle seine Frauen zu lieben. 
12. Der Rang der vier Kalifen untereinander ist gemäß der 

Aufeinanderfolge ihres Kalifats. 
13. Es ist dschāʾiz, die Belohnung für Nāfila-Ibādāt wie Gebet, 

Fasten und Sadaqa Anderen zu schenken. 
14. Die Himmelfahrt (Miʿrādsch) unseres Propheten fand so-

wohl mit der Seele als auch mit dem Körper statt. 

– 232 –



15. Die Wundertaten (Karāmāt) der Gottesfreunde (Awliyā) 
sind wahr. 

16. Die Fürsprache (Schafāʿa) ist wahr. 
17. Das feuchte Bestreichen von Ledersocken (Khuffs) ist er-

laubt. 
18. Es gibt eine Befragung im Grab. 
19. Das Leiden im Grab werden sowohl die Seele als auch der 

Körper erfahren. 
20. Sowohl die Menschen als auch alle ihre Taten werden von 

Allah, dem Erhabenen, erschaffen. Der Mensch besitzt einen Teil-
willen (Irāda dschuzʾiyya). 

21. Die Versorgung der Menschen kann sowohl aus dem, was 
halāl ist, als auch aus dem, was harām ist, kommen. 

22. Tawassul (Mittelnahme) durch die Seelen der Gottesfreun-
de ist erlaubt und Bitten bei ihrem Rang bei Allah ist gestattet. 

 
Jener Muezzin hat gerufen und die Iqāma gesprochen, 
er wendete sich zur Kaaba und fasste auch seine Absicht. 
Als Gläubige ihn hörten, gaben sie sich ihm mit Respekt hin, 
verrichteten sodann das Gebet und dienten ihrem Herrn. 

 

SCHLECHTE CHARAKTEREIGENSCHAFTEN: 

1. Unglaube (Kufr). 
2. Unwissenheit und Ignoranz. 
3. Furcht vor Tadel. [Leugnung der Wahrheit aus Sorge davor, 

dass man von Anderen schlechtgemacht, kritisiert oder gescholten 
wird.] 

4. Gefallen daran haben, gelobt zu werden. [Sich selbst mögen 
und daher Gefallen an Lob finden.] 

5. Einen Irrglauben haben (einem Bidʿa-Glauben anhängen). 
6. Den Begierden, Wünschen und Gelüsten der Triebseele 

(Nafs) folgen. 
7. Glaube durch Nachahmung (Taqlīd). [D. h. Nachahmung 

von Leuten, die man nicht kennt.] 
8. Augendienerei (Riyā). [Zurschaustellung, Taten für das Jen-

seits verrichten und damit prahlen, um Weltliches zu erlangen.] 
9. Weltverfallenheit. [Weltverfallenheit bedeutet, um der Ver-

gnügung und Freuden willen ein langes Leben zu wünschen.] 

– 233 –



10. Habgier (Tamaʿ). [Das Streben nach den diesseitigen Freu-
den auf verbotene Art.] 

11. Hochmut (Kibr). [Sich überlegener als andere sehen.] 
12. Selbsterniedrigung (Tadhallul). [Übertriebene Bescheiden-

heit.] 
13. Selbstgefälligkeit (Udschb). [Wegen des Guten, das man 

tut, und der Ibādāt, die man verrichtet, selbstgefällig sein.] 
14. Neid (Hasad). [Der Wunsch, dass die Gabe Allahs für eine 

andere Person aufhöre. Abul-Layth as-Samarqandī sagte: „Das 
Bittgebet (Duā) von drei Gruppen wird nicht akzeptiert: Von Leu-
ten, deren Verzehr harām ist, derer, die üble Nachrede betreiben, 
und der Neider.“] 

15. Hass, Groll (Hiqd). [Andere als unterlegen erachten.] 
16. Schadenfreude (Schamāta). [Sich über das Übel, den Scha-

den, der andere trifft, freuen.] 
17. Nachtragend sein (Hidschr). [Die Freundschaft kündigen, 

erbost und nachtragend sein.] 
18. Feigheit (Dschubn). [Mangel an Mut.] 
19. Übermut und Angriffslust (Tahawwur). [Ein Übermaß an 

Zorn und Härte, das schädliche Ausmaße erreicht.] 
20. Ghadr. [Brechen von Vereinbarungen und Eiden.] 
21. Verrat (Khiyāna). [Ein Zeichen der Heuchelei; Taten und 

Worte, die das Vertrauen brechen.] 
22. Wortbruch. [Nicht erfüllen, was man verspricht. In einem 

Hadith heißt es: „Die Zeichen der Heuchelei sind drei: Lügen, sei-
nen Versprechen untreu sein, und Verrat am Anvertrauten bege-
hen.“] 

23. Schlechte Mutmaßung (Sūʾ az-Zann). [Schlechte Mutma-
ßung ist harām. Zu glauben, dass seine Sünden nicht vergeben 
werden, ist schlechte Mutmaßung Allah, dem Erhabenen, gegen-
über. Von den Muslimen zu glauben, sie würden Harām verrich-
ten, d. h. sie als Sünder (Fāsiqūn) anzusehen, ist eine schlechte 
Mutmaßung ihnen gegenüber.] 

24. Liebe zu Besitz. [Dem Besitz verfallen sein.] 
25. Aufschub (Taswīf). [Das Aufschieben guter Taten auf spä-

ter.] In einem Hadith heißt es: „Wisset den Wert von fünf Sachen, 
bevor euch fünf Sachen einholen: Den Wert des Lebens vor dem 
Tod, den Wert der Gesundheit vor der Krankheit, den Wert der 
Erlangung des Jenseits im Diesseits, den Wert der Jugend vor dem 
Alter und den Wert des Reichtums vor der Armut.“ 

– 234 –



26. Liebe zu Sündern. [Die schlimmste Art der Sünde (Fisq) ist 
die Ungerechtigkeit und Unterdrückung (Zulm). Ein Sünder 
(Fāsiq) ist jemand, der Harām begeht.] 

27. Feindseligkeit gegenüber Gelehrten. [Sich über die islami-
schen Wissenschaften und Gelehrten lustig zu machen und sie zu 
verspotten, ist Kufr.] 

28. Zwietracht (Fitna). [Das ist, Menschen in Not und Unglück 
zu stürzen. In einem Hadith heißt es: „Die Fitna liegt im Schlum-
mer. Verflucht seien jene, die sie wecken!“] 

29. Mudāhana und Mudārā. [Jemandem, der Harām begeht, 
keinen Einhalt zu gebieten, obwohl man dazu imstande wäre, und 
ebenso Abstriche von der Religion dem Weltlichen willen zu ma-
chen, wird „Mudāhana“ genannt. Abstriche vom Weltlichen der 
Religion willen zu machen, wird „Mudārā“ genannt und ist gestat-
tet.] 

30. Trotz (Inād) und Überheblichkeit (Mukābara). [Die Wahr-
heit nicht akzeptieren, wenn sie offenkundig ist.] 

31. Heuchelei (Nifāq). [Dass das Äußere von jemandem nicht 
mit seiner inneren Haltung übereinstimmt.] 

32. Das Nachsinnen (Tafakkur) unterlassen. [Nicht über seine 
Sünden, die Schöpfung und sich selbst nachdenken.] 

33. Muslime verwünschen, schlechte Duā für sie sprechen. 
34. Muslimen schlechte Namen geben. 
35. Entschuldigungen nicht akzeptieren. 
36. Den edlen Koran falsch auslegen. 
37. Verharren in der Verrichtung von Harām. 
38. Üble Nachrede (Ghība). 
39. Keine Reue (Tawba) empfinden. 
40. Gier nach Besitz, Amt und Rang. 
[Man muss sich vor schlechten Charaktereigenschaften in Acht 

nehmen und danach streben, sich gute Charaktereigenschaften an-
zueignen. In ehrwürdigen Hadithen heißt es: „Ein Diener, der we-
nige Ibādāt verrichtete, erlangt im Jenseits durch seinen guten 
Charakter einen hohen Rang.“ 

„Die leichteste aller Ibādāt und eine sehr nützliche ist es, wenig 
zu sprechen und guten Charakter zu haben.“ 

„Die Nähe derer zu suchen, die einen meiden; denen, die Un-
recht tun, zu vergeben; denen, die enthalten, mit Großzügigkeit zu 
entgegnen, ist guter Charakter.“] 

 

– 235 –



 

Neunter Teil 

Über die Transkription von Suren und Bittgebeten 

Ganz gleich, welche Transkriptionsverfahren mit lateinischen 
Buchstaben versucht wurden, sind diese nicht in der Lage, eine 
korrekte Aussprache der Suren und Bittgebete zu gewährleisten, 
gleich welche zusätzlichen Zeichen wie Punkte oder Striche man 
mit diesen Buchstaben verwendet. Um Transkriptionen so zu le-
sen, wie sie den Buchstaben des edlen Korans entsprechen, müsste 
eine Unterweisung durch jemanden stattfinden, der auf Arabisch 
rezitieren kann, und es müsste wieder und wieder geübt werden. 
Da solch eine wiederholte Übung mit einer solchen Person nötig 
ist, erhält der Lehrende die Möglichkeit und die Gunst, direkt die 
Buchstaben des edlen Korans beizubringen. Was für eine große 
Gabe und großer Nutzen im Diesseits und Jenseits und welch gro-
ße Belohnung hierin liegt, wurde in vielen Hadithen erwähnt und 
in Fiqh-Büchern ausführlich erklärt. 

Darum muss jeder Muslim seine Kinder in die Moscheen und 
Koranschulen schicken und ihnen die Buchstaben des edlen Ko-
rans und deren Aussprache lehren und versuchen, diese große Be-
lohnung dafür zu erlangen. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ihr seid alle wie der 
Hirte einer Herde. So, wie der Hirte seine Herde hütet, so müsst ihr 
jene, die in eurem Haushalt leben und unter eurem Befehl stehen, 
vor der Hölle schützen! Ihr müsst ihnen den Islam beibringen! Tut 
ihr es nicht, werdet ihr dafür zur Rechenschaft gezogen.“ Ein ande-
res Mal sagte er: „Viele muslimische Kinder werden wegen ihrer Vä-
ter in die ‚Wayl‘ genannte Hölle eingehen. Denn ihre Väter waren 
darauf versessen, Güter anzusammeln und sich Vergnügungen hin-
zugeben, und sie waren nur mit den diesseitigen Angelegenheiten 
beschäftigt und versäumten es daher, ihren Kindern den Islam und 
den edlen Koran beizubringen. Von solchen Vätern bin ich fern und 
sie sind fern von mir. Wer seinen Kindern nicht ihre Religion lehrt, 
wird in die Hölle eingehen.“ Er sagte auch: „Wer seinen Kindern 
den edlen Koran beibringt oder sie bei einem Lehrer lernen lässt, 
der bekommt für jeden gelehrten Buchstaben des edlen Korans die 
Belohnung von 10 Reisen zur Kaaba. Am Tag der Auferstehung 
wird ihm eine Krone des Segens auf sein Haupt platziert. Alle Men-
schen sehen dies und beneiden ihn.“ Er sagte auch: „Wenn das Kind 
eines Muslims Ibādāt verrichtet, wird die Belohnung, die es erhält, 

– 236 –



auch dem Vater gutgeschrieben. Wenn jemand seinem Kind Sünden 
beibringt, wird jede Sünde, die das Kind begeht, auch dem Vater 
aufgeschrieben.“ 

Beim Rezitieren des edlen Korans sind 10 Ādāb zu beachten: 
1. Im Zustand der Gebetswaschung und in Richtung Kibla ge-

wandt hochachtungsvoll rezitieren. 
2. Man sollte gemächlich und seine Bedeutung bedenkend re-

zitieren. Auch derjenige, der die Bedeutung nicht kennt, sollte ge-
mächlich rezitieren. 

3. Bei der Rezitation Tränen vergießen. 
4. Man sollte jeden Vers gebührend rezitieren, d. h., wenn man 

Verse rezitiert, die von Strafen handeln, sollte man furchtvoll sein, 
wenn man Verse über die Barmherzigkeit rezitiert, sollte man 
hoffnungsvoll sein und wenn man Verse rezitiert, in denen Allah, 
der Erhabene, von Mängeln freigesprochen wird, sollte man Ihn 
lobpreisen. Zu Beginn der Rezitation soll man die Taʿawwudh 
(Aʿūdhu billāhi minasch-schaytānir-radschīm) und die Basmala 
(Bismillāhir-rahmānir-rahīm) sprechen. 

5. Wenn lautes Rezitieren zum Grund für Zurschaustellung 
(Riyā) wird oder wenn Leute, die das Gebet verrichten, dadurch 
in ihrer Konzentration gestört werden, soll man mit leiser Stimme 
rezitieren. Es ist viel verdienstvoller, dass die Huffāz (Pl. von 
Hāfiz) aus dem Mushaf rezitieren als aus dem Gedächtnis, weil da-
bei auch die Augen an der Ibāda beteiligt werden. 

6. Man soll den edlen Koran mit schöner Stimme und den Re-
geln des Tadschwīd (Regeln der korrekten Rezitation) entspre-
chend rezitieren. Es ist harām, dass man Buchstaben und Worte 
entstellend in Form von Taghannī (melodisches Lesen) rezitiert. 
Wenn dabei die Buchstaben und Worte nicht entstellt werden, ist 
es makrūh. 

7. Der edle Koran ist das Wort Allahs, des Erhabenen, und ei-
nes Seiner Attribute und er ist urewig (qadīm). Die Laute, die aus 
den Mündern klingen, sind so, als würde man z. B. das Wort „Feu-
er“ aussprechen. Es ist leicht, das Wort auszusprechen, doch das 
Feuer selbst vermag niemand auszuhalten. Mit den Bedeutungen 
dieser Buchstaben und Worte verhält es sich genauso. Diese Buch-
staben und Worte gleichen nicht anderen Buchstaben und Wor-
ten. Würden ihre Bedeutungen gänzlich offenbar, würden die sie-
ben Erdstufen und die sieben Himmelsstufen sie nicht ertragen 
können. Allah, der Erhabene, hat die Erhabenheit und Schönheit 
Seines Wortes in diesen Buchstaben und Worten verborgen und es 

– 237 –



so den Menschen mitgeteilt. 
8. Bevor man den edlen Koran rezitiert, sollte man die Erha-

benheit Allahs, des Erhabenen, der der Besitzer dieser Worte ist, 
bedenken. So, wie es der körperlichen Reinheit bedarf, um den ed-
len Koran zu berühren, so bedarf es für seine Rezitation eines rei-
nen Herzens. Wer nicht die Größe und Gewaltigkeit Allahs, des 
Erhabenen, versteht, versteht auch nicht die Gewaltigkeit des ed-
len Korans. Um die Größe und Gewaltigkeit Allahs, des Erhabe-
nen, zu verstehen, muss man Seine Attribute bedenken und über 
Seine Schöpfung nachdenken. Man sollte den edlen Koran rezitie-
ren, indem man bedenkt, dass er das Wort jenes Wesens ist, das 
der Eigner und der Herrscher aller Geschöpfe ist. 

9. Während des Rezitierens sollte man seine Gedanken nicht 
schweifen lassen, nicht an etwas Anderes denken. Wenn jemand 
bei einem Gang in einem Garten nicht über das, was sich seinem 
Blick präsentiert, nachdenkt, ist dies so, als ob er den Garten nicht 
wirklich begangen hat. Der edle Koran ist der Ort, in dem die Her-
zen der Gläubigen wandeln. Wer ihn rezitiert, sollte über das Son-
derbare und die Weisheit, die in ihm geborgen sind, nachdenken. 

10. Bei der Rezitation eines jeden Wortes sollte man dessen 
Bedeutung bedenken und so lange wiederholt rezitieren, bis man 
die Bedeutung versteht. 

 
Die Bedeutung der Bittgebete, die im Gebet gesprochen 

werden 

DIE DUĀ „SUBHĀNAKA“ 

O Allah! Ich spreche Dich von jedem Mangel und Makel frei 
und schreibe Dir nur Attribute der Vollkommenheit zu. Ich lob-
preise Dich. Dein Name ist hoch und erhaben. (Dein Ruhm ist al-
lem überlegen.)[1] Es gibt keinen anderen Gott als Dich. 

DIE DUĀ „AT-TAHIYYĀTU“ 

Alle Hochachtung, alle Segensgrüße und alles Reine gebühren 
Allah. O Prophet! Mögen der Frieden, die Barmherzigkeit und der 
Segen Allahs mit dir sein. Möge der Frieden mit uns und den 
rechtschaffenen Dienern Allahs sein. Ich bezeuge, dass es keinen  

[1] Dieser Teil wird beim Totengebet zusätzlich gelesen.

– 238 –



Gott gibt außer Allah und ich bezeuge, dass Muhammad, Friede 
sei mit ihm, Sein Diener und Sein Gesandter ist. 

 
DIE DUĀ „ALLĀHUMMA SALLI“ 

O Allah! Sende Deine Barmherzigkeit auf (unseren ehrwürdi-
gen Propheten) Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine Fami-
lie, so, wie Du sie auf Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, und dessen Fa-
milie gesandt hast. Du bist der Preisenswürdige und der Glorrei-
che. 

DIE DUĀ „ALLĀHUMMA BĀRIK“ 

O Allah! Sende Deinen Segen auf (unseren ehrwürdigen Pro-
pheten) Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine Familie, so, wie 
Du ihn auf Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, und dessen Familie ge-
sandt hast. Du bist der Preisenswürdige und der Glorreiche. 

DIE DUĀ „RABBANĀ ĀTINĀ“ 

O mein Herr! Gib uns Gutes im Diesseits und im Jenseits und 
bewahre uns vor der Strafe im Feuer, durch Deine Barmherzig-
keit, o Barmherzigster aller Barmherzigen. 

DIE DUĀ „QUNŪT“ 

O Allah! Von Dir erbitten wir Hilfe. Dich bitten wir um Ver-
gebung. Dich bitten wir um Rechtleitung. Und an Dich glauben 
wir. Zu Dir wenden wir uns reuevoll und auf Dich verlassen wir 
uns. Wir preisen Dich mit allem Guten. Wir sind Dir (für Deine 
Gaben) dankbar und sind nicht undankbar gegenüber Deinen Ga-
ben. Wir weisen jene ab, die Dir gegenüber sündigen, und verlas-
sen sie. 

O Allah! Wir beten nur Dich an, nur für Dich verrichten wir 
das Gebet, nur vor Dir werfen wir uns nieder. Wir eilen nur zu Dir 
und nur bei Dir suchen wir Zuflucht. Wir erhoffen Deine Barm-
herzigkeit und fürchten Deine Strafe. Denn Deine Strafe verfehlt 
nicht die Ungläubigen (Kuffār), die die Wahrheit bedecken. 

 

– 239 –



– 240 –



– 241 –



– 242 –



– 243 –



– 244 –

[1] Wenn es ein weiblicher Leichnam ist, wird das in Klammern Ste-

hende gesprochen.



– 245 –

[1] Das wird gesprochen, wenn man sich zum Tarāwīh-Gebet erhebt. 
[2] Ab dem 15. des Monats Ramadan sagt man statt „Marhabā“ „Al-

wadāʿ“.  
[3] Das wird zwischen den Tarāwīh-Gebeten gesprochen. 
[4] Diese Duā spricht man nach Beendigung des Tarāwīh-Gebets.



– 246 –



– 247 –



– 248 –



– 249 –



– 250 –



– 251 –



– 252 –



– 253 –



– 254 –



 

DIE DUĀ „ISTIGHFĀR“ 

[In vielen Koranversen heißt es sinngemäß: „Gedenkt Meiner 
viel.“ In der Sure an-Nasr heißt es sinngemäß: „Bittet Mich um 
Vergebung und Ich werde eure Bittgebete erhören und eure Sün-
den vergeben.“ Man sieht, dass Allah, der Erhabene, gebietet, 
dass man oft und viel um Vergebung bittet (die Istighfār spricht). 
Aus diesem Grund sagt der ehrwürdige Muhammad Maʿsūm im 
80. Brief aus dem 2. Band seines Maktūbāt: „Diesem Befehl fol-
gend spreche ich nach den Gebeten drei Mal die Duā ,Istighfār‘ 
und sage 67 Mal ‚Astaghfirullāh‘. Die Duā ‚Istighfār‘ lautet: ‚As-
taghfirullāhal-Azīm, alladhī lā ilāha illā huw, al-Hayyal-Qayyūma 
wa-atūbu ilayh‘ (‚Ich bitte Allah, den Gewaltigen, außer dem es 
keinen Gott gibt, den Lebendigen und Fortwährenden um Verge-
bung und wende mich reuevoll zu Ihm‘). Sprecht auch ihr dies oft. 
Bedenkt bei jedem Mal die Bedeutung als ‚O Allah! Vergib mir‘. 
Dieses Bittgebet befreit den, der es spricht, und jene, die mit ihm 
sind, von Sorgen und Kummer. Viele haben so verfahren und man 
hat stets den Nutzen bezeugen können.“] [Wenn man sich zum 
Schlafen legt, sollte man „Yā Allāh. Yā Allāh“ sagen und dann 
dreimal „Astaghfirullāh min kulli mā karihallāh“ („Ich bitte Allah, 
den Erhabenen, um Vergebung für alles, was Ihm missfällt“) und 
dies bis zum Einschlafen wiederholen.] 

Der im Jahre 536 n. H. [1142 n. Chr.] verstorbene Schaykhul-
Islām Ahmad Nāmiqī al-Dschāmī sagt in seinem Buch Miftāh an-
nadschāt: „Wenn jemand Reue empfindet und die Bitte um Ver-
gebung spricht und deren Bedingungen erfüllt, dann rühmt ihn je-
de Straße, durch die er läuft, und jeder Ort, an dem er verweilt. 
Der Mond, die Sonne und die Sterne beten für ihn. Sein Grab wird 
in einen Paradiesgarten verwandelt. Wem solche Reue nicht ver-
gönnt ist, sollte die Gesellschaft jener pflegen, denen sie vergönnt 
wurde.“ In einem Hadith heißt es: „Die wertvollste Ibāda ist es, 
die Gottesfreunde (Awliyā) zu lieben.“ Und ebenso: „Wer Reue 
empfindet und die Bitte um Vergebung spricht, dem werden alle 
Sünden vergeben.“ [Die Reue (Tawba) erfolgt mit dem Herzen. 
Die Bitte um Vergebung (Istighfār) wird mit Worten vollzogen.] 

 

 

– 255 –



 

DIE DUĀ DES TAWHĪD 

Yā Allāh! Yā Allāh! Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh. 
Yā Rahmān, yā Rahīm, yā Afuwwu yā Karīm. Faʿfu annī war-
hamnī yā Arhamar-Rāhimīn! Tawaffanī musliman wa-alhiqnī bis-
sālihīn. Allāhummaghfir-lī wa-li-ābāʾī wa-ummahātī wa-li-ābāʾi 
wa-ummahāti zawdschatī wa-li-adschdādī wa-dschaddātī wa-li-
abnāʾī wa-banātī wa-li-ikhwatī wa-akhawātī wa-li-aʿmāmī wa-
ammātī wa-li-akhwālī wa-khālātī wa-li-ustādhī Abdulhakīm al-
Arwāsī wa-li-kāffatil-muʾminīna wal-muʾmināt. Rahmatullāhi 
taʿālā alayhim adschmaʿīn. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

– 256 –


