Kitabus-Salat

DAS GEBETSBUCH

Zusammengestellt

von:

Hiiseyn Hilmi Isik

Hakikat Verlagshaus GmbH
Am Kiihlturm 4, 44536 Liinen
Tel: 0231-98627148 Fax: 0231-98627168
E-mail: info@serhendkitabevi.com
-2021 -



Bismillahir-Rahmanir-Rahim.
Im Namen Allahs, des Barmherzigen, des Erbarmers.

Der Mensch erfahrt drei Arten von Leben: Das Leben im Diesseits (Dunya),
das Leben im Grab (Qabr) und das Leben im Jenseits (Akhira). Im diesseitigen Le-
ben hat er einen Korper, in dem die Seele (Rih) wohnt. Es ist diese Seele, die dem
Menschen Lebendigkeit verleiht. Wenn sich die Seele vom Korper trennt, stirbt der
Mensch. Wenn der Korper im Grab zersetzt und zu Erde wird oder verbrennt und
zu Asche wird oder von wilden Tieren aufgefressen wird, d. h. sich auf die eine oder
andere Weise auflost, verschwindet die Seele nicht. Es beginnt das Leben im Grab.
Im Grabesleben gibt es Fiihlen, aber keine Bewegung. Am Tag der Auferstehung
(Yawm al-Qiyama) wird ein Korper erschaffen und mit der Seele vereint; anschlie-
Bend wird der Mensch entweder im Paradies (Dschanna) oder in der Holle
(Dschahannam) ewig leben.

Damit der Mensch im Diesseits und im Jenseits gliickselig sein kann, muss er
Muslim sein. Im Diesseits gliickselig zu sein bedeutet, in Ruhe zu leben. Im Jenseits
gliickselig zu sein bedeutet, in das Paradies einzuziehen. Da Allah, der Erhabene,
sehr barmherzig mit Seinen Dienern ist, hat Er mittels der Propheten Seinen Die-
nern den Weg zur Gliickseligkeit verkiindet. Denn die Menschen konnen diesen
Weg zur Gliickseligkeit nicht mit ihrem eigenen Verstand (Aql) finden. Keiner die-
ser Propheten sprach aus eigenem Verstand heraus, sondern verkiindete nur das,
was Allah, der Erhabene, ihm aufgetragen hatte. Den Weg zur Gliickseligkeit, den
die Propheten verkiindet haben, nennen wir ,,Din*“ (Lebensweise bzw. Religion).
Die Religion, die Muhammad, Friede sei mit ihm (alayhissalam), verkiindete, wird
»Islam* genannt. Seit Adam, Friede sei mit ihm, kamen Tausende von Propheten.
Der letzte dieser Propheten ist Muhammad, Friede sei mit ihm. Die Religionen, die
ihm vorangehende Propheten verkiindeten, wurden mit der Zeit verfilscht. Heute
gibt es keinen anderen Weg, die Gliickseligkeit zu erlangen, als den Islam zu erler-
nen. ,,Islam“ meint das Wissen, an das man mit dem Herzen (Qalb) glaubt, also das
Wissen iiber den Glauben (Iman), und das Wissen iiber die islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkam al-islamiyya), die mit dem Korper zu praktizieren sind. Dieses
Wissen iiber den Glauben und die islamischen Bestimmungen erlangt man aus den
Biichern der Gelehrten der ,,Ahlus-Sunna“ (Anhanger der Sunna), nicht aus schid-
lichen Biichern von Ignoranten und Irrgidngern. Vor dem Jahr 1000 n. H. [vor 1600
n. Chr.] gab es in den islamischen Léindern sehr viele Gelehrte der Ahlus-Sunna.
Heutzutage gibt es sie gar nicht mehr. Die Biicher, die diese Gelehrten auf Arabisch
und Persisch und in anderen Sprachen verfasst haben, sowie deren Ubersetzungen
kann man iiberall auf der Welt in Bibliotheken finden. Alle Publikationen des Ver-
lags Hakikat beruhen auf diesen Werken. Wir empfehlen fiir die Erlangung der
Gliickseligkeit ausdriicklich die Lektiire der Biicher, die vom Hakikat-Verlag ver-
offentlicht werden.

HINWEIS: Die Missionare versuchen, das Christentum zu verbreiten, die Ju-
den die Lehren des Talmuds und der Verlag Hakikat in Istanbul den Islam. Die
Freimaurer wiederum versuchen, alle Religionen abzuschaffen. Wer Verstand, Wis-
sen und einen Sinn fiir Gerechtigkeit besitzt, wird begreifen, welcher von diesen
Wegen der richtige ist. Diese Person wird helfen, dass sich dieser Weg ausbreitet,
und wird zum Anlass dafiir, dass Menschen im Diesseits und im Jenseits die Gliick-
seligkeit erlangen. Es gibt keinen wertvolleren und keinen niitzlicheren Dienst an
Menschen als diesen. Dass die heutigen ,,Thora* und ,,Evangelium® genannten Bii-
cher der Juden und Christen von Menschen verfasst bzw. verdndert wurden, geste-
hen sogar ihre eigenen Gelehrten ein. Der edle Koran jedoch ist heute noch so un-
beriihrt und unverfilscht erhalten, wie er von Allah, dem Erhabenen, herabgesandt
wurde. Wir empfehlen allen Priestern und Rabbinern die vom Hakikat-Verlag ver-
offentlichten Biicher gewissenhaft zu lesen und zu versuchen, ihre Inhalte zu verste-
hen.

2



Dies ist der Schliissel zum urewigen Schatz,
Bismillahir-Rahmanir-Rahim.

VORWORT

Wir beginnen das Gebetsbuch, indem wir vor dem Teufel
(Schaitan) Schutz suchen, und im Namen Allahs. ,,A‘G@dhu billahi
minasch-Schaytanir-radschim. Bismillahir-Rahmanir-Rahim.” Al-
les Lob gebiihrt Allah, dem Erhabenen. Mégen Frieden und alle
Segenswiinsche mit Seinen auserwéhlten und geliebten Dienern
und dem hochsten unter ihnen, dem ehrwiirdigen Muhammad,
Friede sei mit ihm, sein. Mogen die besten Bittgebete und Wiin-
sche fiir seine unbefleckte Familie und seine gerechten und treuen
Gefihrten sein und moge Allah mit ihnen allen zufrieden sein.

Im Diesseits sind Gutes und Niitzliches mit Schlechtem und
Schidlichem vermischt. Um gliickselig zu sein und Frieden zu er-
langen, ist es notwendig, dass man sich stets an das Gute und Niitz-
liche hélt. Da Allah, der Erhabene, sehr barmherzig ist, hat Er eine
Kraft erschaffen, die fahig ist, das Gute vom Schlechten zu tren-
nen. Diese Kraft nennt man ,,Aql* (Verstand). Ein reiner und ge-
sunder Verstand fiihrt diese Aufgabe stets gut aus und fehlt nie da-
rin. Siinden zu begehen und der Triebseele (Nafs) zu folgen, lasst
den Verstand (Aql) und das Herz (Qalb) jedoch erkranken. Dann
kann der Verstand die Unterscheidung zwischen gut und schlecht
nicht mehr vollbringen. Aus Seiner Barmherzigkeit heraus hat Al-
lah, der Erhabene, selbst diese Unterscheidung gemacht und mit-
tels Seiner Propheten mitgeteilt, was das Gute ist, und geboten,
dieses Gute zu tun. Ebenso hat Er das Schlechte durch Seine Pro-
pheten verkiindet und verboten, das Schlechte zu tun. Diese Ge-
bote und Verbote werden ,,Dm* (Lebensweise bzw. Religion) ge-
nannt. Die Religion, die der ehrwiirdige Muhammad, Friede sei
mit ihm, verkiindete, wird ,,Islam‘ genannt. Heute gibt es auf der
Welt nur noch eine einzige unverénderte, unverstellte Religion
und das ist der Islam. Um Ruhe und Frieden zu erlangen, muss
man gemil dem Islam leben, d. h. Muslim sein. Um Muslim zu
werden, braucht es keiner Formalitit, keiner Vorsprache bei ei-
nem Imam (Vorbeter) oder einem Mufti. Man muss zunéchst im
Herzen glauben und dann die Gebote und Verbote im Islam erler-
nen und diese befolgen.

Um den Glauben anzunehmen, muss man das ,,Schahada“ ge-
nannte ,,Glaubensbekenntnis“ aussprechen und sich seiner Be-
deutung bewusst sein. Um die Bedeutung dieses Bekenntnisses

_3_



korrekt zu kennen und korrekt daran zu glauben, muss man diese
Bedeutung von den Biichern der Gelehrten der Ahlus-Sunna er-
lernen und dann auf jene Weise daran glauben, wie sie diese Be-
deutung erkldrt haben. Wer dem Wissen, das in den Biichern der
Gelehrten der Ahlus-Sunna, also den wahren Werken iiber den Is-
lam, erklidrt wird, folgt, bekommt die Belohnung (Thawab) von
hundert Martyrern (Schuhada, Gefallene auf dem Weg Allahs).
Jeder der Gelehrten einer der vier rechtméfBigen Rechtsschulen
(Madhahib, Sg. Madhhab) ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna. Die
Grundlagen des Glaubens konnen in dem Buch Glaube und Islam,
das auf Deutsch vom Verlag Hakikat veroffentlicht wurde, aus-
fiihrlich nachgelesen werden. Wir empfehlen die Lektiire dieses
Buches.

Die Muslime auf der Welt heute sind in drei Gruppen unter-
teilt. Die erste Gruppe sind die wahren Muslime, die dem Weg der
edlen Gefihrten folgen. Diese werden ,,Ahlus-Sunna* bzw. ,,Sun-
niten‘ und die ,,Firqa nadschiyya* (errettete Gruppe), d. h. die
vor der Holle errettete Gruppe genannt. Die zweite Gruppe sind
jene, die den edlen Gefihrten feind sind. Diese werden ,,Schiiten*
bzw. ,,Firqa dalla‘ (verirrte Gruppe) genannt. Die dritte Gruppe
sind jene, die den Sunniten und Schiiten feind sind. Sie werden
,» Wahhabiten* oder ,,Nadschdis* genannt, da sie zuallererst in der
»Nadschd®“ genannten Region Arabiens aufgetaucht sind. Sie wer-
den auch die ,,Firga mal‘ana* (verfluchte Gruppe) genannt, denn
sie bezeichnen Muslime als Gotzendiener (Muschrikiin), wie in
unseren Biichern Der Jiingste Tag und das Jenseits und Se’adet-i
Ebediyye (Diec ewige Gliickseligkeit) erldutert wird. Unser Pro-
phet hat diejenigen, die Muslime als ungldubig (kafir) bezeichnen,
verflucht. Es sind die Juden und die Briten, die die Muslime in die-
se drei Gruppen gespalten haben.

Welcher Gruppe man auch angehdren mag, wer seiner Trieb-
seele folgt und wessen Herz verdorben ist, wird in die Holle einge-
hen. Jeder Muslim sollte zu allen Zeiten, um seine Triebseele zu
lautern, d. h. sie von dem in ihrer Natur liegenden Unglauben
(Kufr) und den Siinden zu bereinigen, ,,La ilaha illallah“ (,,Es gibt
keinen Gott auler Allah®) und um sein Herz zu bereinigen, d. h.
es von den Spuren des Unglaubens und der Siinden, die durch die
Triebseele, den Teufel, schlechte Freunde und durch falsch ver-
fasste Biicher entstehen, zu bereinigen, ,,Astaghfirullah (,,Ich bit-
te Allah um Vergebung®) wiederholt aufsagen. Wer den Islam be-
folgt, dessen Bittgebete werden gewiss erhort. Wer das Gebet un-
terldsst, Verbotenes (Haram) isst und trinkt und sich die BloBen
von Menschen anschaut, bei dem ist klar, dass er den Islam nicht

_4_



befolgt. Die Bittgebete solcher Menschen finden keine Erfiillung.

Das wichtigste Gebot nach der Annahme des Glaubens ist das
Verrichten des Gebets (arabisch: Salat, persisch: Namaz). Das
Verrichten des Gebets zu fiinf Zeiten téglich ist eine individuelle
Pflicht (Fard ayn) fiir jeden Muslim. Die Unterlassung des Gebets
ist eine grofe Siinde. In der hanbalitischen Rechtsschule ist diese
Unterlassung sogar als Kufr eingestuft. Siehe dazu die Abhand-
lung mit dem Titel Ghayat at-Tahqiq! Um das Gebet vollstindig
und korrekt zu verrichten, muss man zuerst das Wissen um das
Gebet erlernen. Daher haben wir es als niitzlich erachtet, in die-
sem Buch das Wissen, das im Islam iiber das Gebet iiberliefert
wurde, zusammenfassend vorzulegen. Dieses Wissen iiber das Ge-
bet, das wir aus den Werken vieler Islamgelehrten zusammenge-
stellt haben, muss sich jeder Muslim unbedingt aneignen und auch
seinen Kindern beibringen.

Um das Gebet korrekt zu verrichten, miissen die Suren und
Bittgebete, die wihrend des Gebets rezitiert und gesprochen wer-
den miissen, auswendig gelernt werden. Man muss mindestens so
viele Suren und Bittgebete, wie zur Durchfiihrung des Gebets er-
forderlich ist, von jemandem lernen, der in der Lage ist, diese kor-
rekt zu rezitieren und korrekt auszusprechen.

Um den edlen Koran korrekt zu rezitieren, muss man die Re-
zitation in einem besonderen Unterricht dafiir lernen. Diese kor-
rekte Rezitation des edlen Korans muss unbedingt erlernt und
auch Kindern beigebracht werden.

Es ist nicht moglich, den edlen Koran mit einer anderen Schrift
als der arabischen niederzuschreiben. Daher muss er im arabi-
schen Original erlernt und rezitiert werden. Es ist sehr einfach, den
Koran auf Arabisch zu rezitieren. Unser Prophet, Friede sei mit
ihm, sagte: ,,Wer seinen Kindern den edlen Koran beibringt oder
sie bei einem Lehrer lernen lisst, der bekommt fiir jeden so ge-
lehrten Buchstaben des Korans die Belohnung von 10 Reisen zur
Kaaba. Am Tag der Auferstehung erhiilt er eine Krone des Segens
auf sein Haupt. Alle Menschen sehen dies und beneiden ihn.*

Moge Allah, der Erhabene, uns alle zu Dienern machen, die,
nachdem sie korrekten Glauben haben, das Gebet korrekt erler-
nen und korrekt verrichten und alles Gute an Taten verrichten.

Jahr n. Chr. Sonnenjahr n. H. Mondjahr n. H.
2021 1399 1442



INHALT

VOTWOTT ettt ettt et et be b e aeesaesaeenees 3
Das Gebet ist ein sehr wichtiges Gebot .........c.ccccvvucicininnnne. 12
Erster Teil
Unser Glaube und das Gebet .......ccocvvivirereneneneerenerieens 17
Glauben zu haben ist die erste Pflicht fiir jeden Menschen..17
Der Glaube muss Korrekt Sein........ccocvveeeeeerenenenenenesieniens 18
Der Glaube der Ahlus-Sunna..........cocoeeeeveeeeieeieeeseeeceseeens 21
Die GlaubensgrundSatze.......occoueeveeeerieeenieenieinieniniereeieseeeneenens 23
1. Der Glaube an Allah, den Erhabenen......................... 24

Die Wesensattribute ........cccecveeeeeerceneeeseseseseeenes 25
Die feststehenden Attribute ........coceceveevireirecreenenn 26
2. Der Glaube an die Engel.......cccoceoveininininncnicnenns 26
3. Der Glaube an die Schriften ......c.ccocevevevevenenenienen. 27
4. Der Glaube an die Propheten.......c.cccovevccnnecccnnnnnee 29
Unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm.....31
Die edlen Gefahrten ........cccecveeeeeeeeeeeeceseereeeene 34
Die Imame der vier Rechtsschulen und andere
GeleNIte ..o 35
5. Der Glaube an den Jiingsten Tag.......ccccceevieenieeneenene 37
6. Der Glaube an die Bestimmung.......c.cccccceeeeevevieuennencne 38

Zweiter Teil

Unsere gottesdienstlichen Handlungen (Ibadat) und das

(€ =] o1 TS U SRS 40
Was bedeutet Ibada?.........coeeeeivieviicieieeeeceeeeeecceeee e 40
Wen nennt man Mukallaf? ...........ccoooveviieieiieienieieeeeeeeeies 41
Afal al-Mukallafin (al-Ahkam al-islamiyya)........c.c.cococeeemenee. 42
T Fard e 42
2. WaASCRID ...ttt 42
3. SUNNA ittt e ens 43
4. MUStahabb .......ccoevieiieiiiiceeeeceeececeeee e 44
5. MUDAN ..o 44
6. HATAm ..ot 44



7. MaKTUh ..o 45

8. MULSIA ... 46
Die Islamfeinde ........cccoeieeiieineiiee e 46
Die Séulen des ISIamS ........ccceevieirieenieieeeeeeeeieeeens 47

Dritter Teil
Das Verrichten des Gebets ........ccveveveinieninenineniccnieeneeeiens 50
Fiir wen ist das Gebet verpflichtend? ...........ccceoevveneincnnenns 52
Die Zustinde derer, die das Gebet verrichten........................ 52
Geschichte: Das aus dem Geféngnis befreiende Gebet......... 52
Geschichte: Das verbrannte Haus........ccccoceceveenecnencncnennennn. 54
Geschichte: Das Wasser im Topf ........ccccoeeveineinenncnnenn 55
Geschichte: Der Pfeil im FuB ..o 55
Geschichte: Die Medizin, die bewusstlos macht ..................... 56
Geschichte: Die Aufopferungsbereitschaft des Gebets
WILEI .o 56
Vierter Teil

Die verschiedenen Arten von Gebeten.........cceceveeeriecriecnnencns 57
Die téglichen fliinf Gebete ........coeeevvereennnrcinrccreeene 58
Die Fard-Handlungen beim Gebet .......c.ccceevivenienieeniccnnenns 60
Die Bedingungen des Gebets.........ccceeverereenieinenenereneneneeenne 63
1. Die Reinigung von ritueller Unreinheit.........ccoccoecnueenee. 63
Die rituelle Gebetswaschung (Wudi) .....c.coeeveeenevenenincnenenenencn. 63
Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung..................... 64
Wie wird die Gebetswaschung vorgenommen? ...................... 64
Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung.................. 67
Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung ................... 68
Handlungen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung
VETDOLEN SINA ...veiieiiieieieieeeee et 70
Das Benutzen des MiSWaK.......cccoccveirierinieninenieeiecriecseeeenes 71
Sachen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung
beachtet werden SOILEN .......cccoevirerireneenieere e 72
Sachen, die die Gebetswaschung ungiiltig machen................. 73
Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungiiltig machen.......75

_7_



Erleichterungen fiir die Gebetswaschung

(Das Bestreichen von Ledersocken und Wunden)................. 76
Die rituelle Ganzkorperwaschung (Ghusl).........cooveveeevreenenee. 78
Die Fard-Handlungen bei der Ganzkorperwaschung............. 79
Die Sunna-Handlungen bei der Ganzkorperwaschung ......... 80
Wie nimmt man die Ganzkorperwaschung vor?..................... 80
Klarstellung fiir Leute mit Zahnkronen und

ZahnfUIIUNZEN ..t 81
Menstruation und Wochenbettblutung ..........c.cccevveeecenrucuencne. 83
Die rituelle Trockenreinigung (Tayammum) .......c.cococeereenenee. 85
Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung................... 86
Die Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung ................ 86
Sachen, die beim Vornehmen der Trockenreinigung

beachtet werden SOILEN .......c.ccovveveinniereinnrccccceene 87
Wie vollzieht man die Trockenreinigung? ........c.ccccoceeeveennencns 89
Die Sachen, die die Trockenreinigung ungiiltig machen....... 90
Die Nutzen der Gebetswaschung, der Ganzkorperwaschung
und der Trockenreinigung ........cccoeeevevieenieinenncnncnecnecene 90
2. Die Reinigung von Unreinheiten........cccoeeeeviencenccnncncns 92
IStinASCRA ..o 94
ISHIDTA oottt 95
3. Die Bedeckung der Awra

(Die Awra und die Bedeckung der Frauen)........c.cccccceeueuneee. 95
Verwandte durch Abstammung............ccoceveeveerenneerecnneeneene 98
Verwandte durch Stllen ..........cooeeovneeennncinnncccnrecene 98
Verwandte durch Heirat........cccoveeeennercinnnccnnncccnneneenes 99
4. Sich zur Kibla wenden .........ccoceecvveeennncccnnecenneneeenes 99
5. Die GEbELSZEItEN .....vueueereeiiiiciciieecteereceeve e 100
Klarstellung zur Verrichtung von Gebeten und zum

Fasten in Polarzonen............cccoveeeonncccnnercinnenccennenenes 102
Der Adhan und die Iqama ......c..ccoeeveiinenininiincnccnccnne 103
Unter welchen Umstdnden werden der Adhan und die

Igama geTufen? ... 103
Klarstellung zum Ausrufen des Adhans iiber

LautSprecher ... 105
Das Ausrufen des Adhans.........c.cccveeeenneicnneccnneceene 106
Die Bittgebete zum Adhan ........c.ocecvevniininnincncnccnne 106
Die Bedeutung der Worte des Adhans ........cccccoeeevcenccnnene 107

_8—



6. Das Fassen der ADSICht ......coooovvievieeeicieeeeeeeeeeeeeeeeveeeae 108

7. Takbirat al-Thram: Der Eroffnungs-Takbir ..........cccoeeeee. 108
Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets............ccc.c...... 109
1. Qiyam (Stehen) .....ooccueererieuerrireneeeieireneceeeereeeeenrenene 109
2. Qira’a (Rezitation)........cocccueureecuerrenececrreneeceenneneenes 109
3. Rukl@l (Verbeugung) ........ccceveveeuevrenececreenececueeneneenes 110
4. Sadschda (Niederwerfung) .........cceceeeceuvereccueerenecnes 111
5. Qa‘da akhira (letztes SitZen) .......ccocoeeevrercccueerenecnes 111
Wie verrichtet man das Gebet? .......cccoveeevneciinncccnninnes 112
Das Gebet eines Mannes, der alleine betet .........c.cveuneeee.. 112
Das Gebet einer Frau, die alleine betet .......ooeeveeveveeennnenee. 115
Die Wadschib-Handlungen beim Gebet............ccccccuvviniinns 115
Die Sadschdat as-Sahw (Vergesslichkeitsniederwerfung)...116
Die Sadschdat at-Tilawa (Rezitationsniederwerfung) ......... 117
Die Sadschdat asch-Schukr (Dankbarkeitsniederwerfung).118
Die Sunna-Handlungen beim Gebet ........ccccoeeveencenencnnne 119
Die Mustahabb-Handlungen beim Gebet.........ccccceeerecnene 120
Die Makriih-Handlungen beim Gebet ........oeeveincencncnnene 121
Makriih-Handlungen auerhalb des Gebets .........ccccccveuenee 123
Die Handlungen, die das Gebet ungiiltig machen................ 124
Sachen, die es mubah machen, jede Art von Gebet zu
UNLETDIEChEN ...t 125
Sachen, die es fard machen, jede Art von Gebet zu
UNEETDIECRE. ..ttt 125
Das Gebet in Gemeinschaft .........ccccoveeecnneccnneccinnenenee 126
Die Bedingungen des Vorbetens......co.coceeeeeevieeeneenccnenennene 126
Das Gebet des Masbiiq.......coevereeereeinienineninenieieneeeneeeseeeneene 131
Vorziige des Eroffnungs-Takbir .......cccccoeviviniiiniincincnnene 133
Geschichte: Die Moschee im Palast ........cooceeevveeccnncccnne 134
Das Freitagsgebet ..o 135
Die Pflichtteile des Freitagsgebets ........cccoevvevncnencnencnennne. 136
1. Die Bedingungen der Durchfithrung..........cccccoeeec.. 136
2. Die Bedingungen der Verpflichtung..............c.c......... 137
Wie wird das Freitagsgebet verrichtet? ........ccocoecivccncnnnne 138
Sunna- und Adab-Handlungen am Freitag.........cccocceeenenee. 138
Die FeStgebete ... 139



Wie verrichtet man das Festgebet? .......ccccooviinincinccnnne 140

Die Taschrig-TakbIre .......ccoeueeverireeeerininiercenireiccree e 141
Vorbereitung auf den Tod.......cccoeveineinenninnincncncenne 141
Was iSt der TOd? ..ot 142
Der Tod ist eine Realitit........ccoceeveereiinenininiecneceeerecnne 143
Das TOteNZEDEt....ccoueviruirieirieercrcrceeeese e 143
Die Bedingungen des Totengebets ..........cccoveveerererecrenenenunes 144
Die Fard-Handlungen beim Totengebet...........coceceveereennene 144
Die Sunna-Handlungen beim Totengebet .........cccoeeneenee 144
Wie wird das Totengebet verrichtet?.........cocoeeeivvvecicenenncee 145
Das Tarawlh-Gebet ..ot 145
Wie wird das Tarawih-Gebet verrichtet?.........ccocoveenininnee. 146
Fiinfter Teil
Das Gebet wihrend ReisSen .........cocccveeiveiininnineinccncenne 147
Das Gebet wihrend Krankheit.........cccoeceveeneincnncnncnnncne. 150
NachhOIZEDete. .....ceviiieiiriicic e 156
Klarstellung: Konnen anstelle von Sunna-Gebeten
Nachholgebete verrichtet werden?.........cccoccoeveenecncnncnnnene 159
Wie werden Nachholgebete verrichtet? .........c.cccoveeevnennee. 160
Sechster Teil
Uber Leute, die das Gebet nicht verrichten.............ccc......... 161
Die Vorziige der Leute, die das Gebet verrichten................ 163
Die Wirklichkeit des Gebets........cocecererirenieineeneireceeene 173
Die Vortrefflichkeit im Gebet .......c.ccoveeenneccnncciinnee 175
Die Geheimnisse im Gebet .......cocuveeeerieerieinieiieeeeeeeeeane 183
Bittgebet (Dua) nach dem Gebet......ccoceeeiviereiinieieeiienen 188
Klarstellung: Bedingungen, damit Bittgebete erhort und
eIl WeTrden ......oueiiiiiiiiiicciccc e 188
Das Bittgebet zur Erneuerung bzw. Auffrischung
des GlaubEnS ......coueiiieiiiiece e 189
Im Gebet verborgene Weisheiten
(Das Gebet und unsere Gesundheit) ..........occeuvevececrrenenecnes 190

~10=



Siebter Teil

Befreiung der Verstorbenen von ihren Gebetsschulden

(Isqat und Dawr fir Verstorbene) ........cccceceeeeveveueueneuvenuennnns 192
Wie werden Isqat und Dawr durchgefithrt? ..........ccccceeeneee 195
Achter Teil

Die 32 Pflichten und die 54 Pflichten .......cccocececevveeenennnneen 202
Die 32 PEIChEEN ..ottt 203
Die 54 PEIChteN ..c..oueiiiiiiiieeee et 205
Kapitel Gber KufT......cccoooveineininineeeeeeeeeee 207
Damit der Glaube fortbesteht und nicht verloren geht....... 225
Die Sachen, die den Glauben einer gldubigen Person
ungiiltig machen kOnnen.........cocoevvennnnnnnnnneae 226
GroBe SUNAEN ...cviniiiiiiieee e 228
Sachen, die dazu fithren konnen, dass man im letzten
Atemzug ohne Glauben stirbt........ccocooeiniineininninice 231
Sachen, die beachtet werden miissen, um dem Glauben

der Ahlus-Sunna korrekt zu folgen........cocceevecnncnccncennee 232
Schlechte Charaktereigenschaften ..........ccccveenccncnincnnnne. 233

Neunter Teil

Uber die Transkription von Suren und Bittgebeten ............ 236
Die Bedeutung der Bittgebete, die im Gebet

gesSProchen Werden .........ccoeevieirieinieinieeree e 238
Suren und Bittgebete in arabischer Schrift..........c.ccccocceence. 240

~11 =



DAS GEBET IST EIN SEHR WICHTIGES GEBOT

Es gab in jeder Religion seit Adam, Friede sei mit ihm, tiglich
eine Gebetszeit. Alle Gebetszeiten dieser vorangegangenen Reli-
gionen wurden gesammelt und der Gemeinde (Umma) Muham-
mads, Friede sei mit ihm, zur Pflicht (Fard) gemacht. Die Verrich-
tung des Gebets (Salat) selbst ist keine Bedingung des Glaubens.
Aber daran zu glauben, dass das Gebet eine Pflicht ist, ist eine Be-
dingung des Glaubens.

Das Gebet ist der Grundpfeiler des Islams. Wer das Gebet be-
stdndig, korrekt und vollstandig verrichtet, der errichtet seine Re-
ligion, sorgt dafiir, dass sein Gebdude des Islams fest steht. Wer
das Gebet nicht verrichtet, der bringt seine Religion und sein Ge-
béude des Islams zum Einsturz. Unser Prophet, Friede sei mit ihm,
sagte: ,,Das Haupt unserer Religion ist das Gebet.*“ So, wie es kei-
nen Menschen ohne Haupt gibt, gibt es auch keinen Islam ohne
Gebet.

Im Islam ist das Gebet nach dem Glauben das erste Gebot, das
verpflichtend (fard) wurde. Allah, der Erhabene, hat das Gebet
zur Pflicht gemacht, damit Seine Diener nur Thn allein anbeten. In
mehr als 100 Koranversen heifit es sinngemif: ,,Verrichtet das
Gebet!* In cinem Hadith heif}t es: ,,Allah, der Erhabene, ordnete
die tiglichen fiinf Gebete an. Er hat versprochen, dass Er denjeni-
gen, der die tiglichen fiinf Gebete schitzt und sie ihre Bedingun-
gen erfiillend verrichtet, in das Paradies einziehen lassen wird.*

Das Gebet ist die wertvollste aller im Islam angeordneten got-
tesdienstlichen Handlungen (Ibadat). In einem Hadith heiBt es:
,,Wer das Gebet nicht verrichtet, hat keinen Anteil am Islam.* In
einem anderen Hadith heif3t es: ,,Der Unterschied zwischen dem
Gliubigen (Mu'min) und dem Ungléiubigen (Kafir) ist das Gebet.*
D. h. der Glaubige verrichtet das Gebet, der Ungldubige nicht. Die
Heuchler (Munafiqin) wiederum verrichten es manchmal und
manchmal nicht. Die Heuchler werden in der Holle eine bittere
Strafe erleiden. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte:
»Jene, die das Gebet nicht verrichten, werden am Tag des Jiings-
ten Gerichts Allah, den Erhabenen, zornig vorfinden.*

Das Gebet zu verrichten bedeutet, dass man die Grof3e Allahs,
des Erhabenen, bedenkt und seine eigene Niedrigkeit vor Ihm ver-
steht. Wer das versteht, der tut immer nur Gutes und kann niemals
Schlechtes tun. Das Herz desjenigen, der tdglich fiinfmal die Ab-

12 -



sicht fasst, bewusst vor seinen Herrn zu treten, fiillt sich mit Auf-
richtigkeit (Ikhlas). Jede Bewegung, deren Durchfiihrung im Ge-
bet angeordnet ist, hat Nutzen fiir das Herz und fiir den Korper.

Das Verrichten des Gebets in Gemeinschaft in Moscheen ver-
bindet die Herzen der Muslime und stellt Liebe zwischen ihnen
her. Dadurch verstehen sie, dass sie Geschwister sind. Die Alteren
sind sodann barmherzig mit den Jiingeren. Die Jiingeren sind res-
pektvoll gegeniiber den Alteren. Die Reichen helfen den Armen,
die Starken den Schwachen. Wenn die Gesunden die Kranken
nicht in der Moschee antreffen, erkundigen sie sich nach ihnen. Sie
wetteifern miteinander, um die Belohnung der guten Nachricht in
dem Hadith: ,,Wer seinem Glaubensbruder zu Hilfe eilt, dessen
Helfer ist Allah, der Erhabene*, zu erlangen.

Das Gebet hilt die Menschen davon ab, Hissliches, Schlechtes
und Verbotenes zu tun. Es ist auch eine Siithne fiir Siinden. In ei-
nem Hadith heif3t es: ,,Die tiglichen fiinf Gebete sind wie ein
Fluss, der vor der Tiir von einem von euch flieit. So, wie bei je-
mandem, der fiinfmal am Tag in jenem Fluss badet, kein Schmutz
mehr haften bleibt, so werden auch solche kleinen Siinden aller,
die tiiglich fiinfmal das Gebet verrichten, vergeben.*

Nach dem Glauben an Allah, den Erhabenen, und an Seinen
Propheten ist das Gebet allen anderen Taten und gottesdienstli-
chen Handlungen iiberlegen. Aus diesem Grund muss man das
Gebet alle ihre Fard-, Wadschib-, Sunna- und Mustahabb-Hand-
lungen beachtend verrichten. Unser Prophet, Friede sei mit ihm,
sagte: ,,O meine Gemeinde und o meine Gefihrten! Das Gebet,
dessen korrekte Verrichtung in allen ihren Aspekten beachtet
wird, ist die hochste aller Taten, die Allah, dem Erhabenen, gefil-
lig sind. Es ist die Sunna der Propheten. Es ist das, was die Engel
lieben. Es ist das Licht (Nur) der Gotteserkenntnis (Ma‘rifa) und
das Licht der Erde und der Himmel. Es ist Kraft fiir den Korper.
Es ist der Segen (Baraka) der Versorgung. Es ist ein Mittel fiir die
Erfiillung der Bittgebete. Es ist ein Fiirsprecher beim Engel des
Todes. Es ist ein Licht im Grab und die Antwort fiir Munkar und
Nakir. Es ist ein Schattenspender am Tag der Auferstehung. Es ist
ein Schutzschild zwischen dem Betenden und dem Hollenfeuer. Es
lasst die Briicke Sirat wie ein Blitz iiberqueren. Es ist der Schliissel
zum Paradies. Im Paradies ist es eine Krone auf seinem Haupt. Al-
lah, der Erhabene, hat den Gliubigen nichts Wichtigeres gegeben
als das Gebet. Giibe es eine wertvollere gottesdienstliche Hand-
lung als das Gebet, dann hiitte Er dieser den Vorrang gegeben.
Von den Engeln befinden sich manche stindig im Stehen, manche

~13 -



stiindig in der Verbeugung, manche stindig in der Niederwerfung
und manche stiindig im Sitzen. Alle diese Positionen sammelte Er
in einer Einheit des Gebets und machte dies den Gliubigen zum
Geschenk. Denn das Gebet ist das Haupt des Glaubens, der
Grundpfeiler der Religion, das Argument des Islams und die
Mi‘radsch der Gliubigen. Es ist das Licht des Himmels und der
Retter vor der Holle.

Eines Tages verstrich die Zeit des Nachmittagsgebets fiir Alf,
moge Allah mit ihm zufrieden sein (radiyallahu anh), ohne dass er
es verrichten konnte. Er war dariiber duf3erst betriibt. Er warf sich
von einem Hiigel hinunter, weinte schluchzend und klagte sehr.
Als unser Prophet Muhammad Mustafa, Friede sei mit ihm, von
seinem Zustand erfuhr, begab er sich mit seinen Gefdhrten zum
ehrwiirdigen Ali, moge Allah mit ihm zufrieden sein. Als er ihn in
seinem Zustand sah, begann auch unser Prophet, Friede sei mit
ihm, zu weinen und sprach ein Bittgebet, worauf die Sonne wieder
aufstieg. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,,O Al!
Erhebe dein Haupt, die Sonne ist immer noch zu sehen.** Al1, mo-
ge Allah mit ihm zufrieden sein, war dariiber sehr erfreut und ver-
richtete sein Gebet.

Eines Nachts iiberkam Abu Bakr as-Siddiq, moge Allah mit
ihm zufrieden sein, gegen Ende der Nacht der Schlaf, da er in jener
Nacht viel gebetet hatte. So verstrich die Zeit des Witr-Gebets.
Zum Morgengebet folgte er unserem ehrwiirdigen Propheten und
am Tor der Moschee trat er vor ihn und klagte: ,,O Gesandter Al-
lahs! Eile mir zu Hilfe, ich habe mein Witr-Gebet versaumt.* Da-
bei weinte er sehr. Da begann auch der Gesandte Allahs zu wei-
nen. Darauf kam Dschabral, Friede sei mit ihm, und sprach: ,,O
Gesandter Allahs! Sage dem Siddiq, dass Allah, der Erhabene,
ihm verziehen hat.

Einer der GroBen unter den Gottesfreunden (Awliya),
Bayazid al-Bistami, moge Allah sich seiner erbarmen (rahmatulla-
hi alayh), wurde eines Nachts vom Schlaf tiberwiltigt und konnte
nicht zum Morgengebet aufwachen. Er weinte viel und klagte sehr
und vernahm schlieBlich eine Stimme, die sagte: ,,O Bayazid! Ich
habe dir diesen Fehler verziehen. Und durch den Segen deines
Weinens schenke Ich dir zusitzlich die Belohnung von 70 Tausend
Gebeten.“ Nach einigen Monaten tiberkam ihn wieder der Schlaf.
Der Teufel kam zu ihm und weckte ihn am Fuf3 schiittelnd auf. Er
sprach: ,,Steh auf - die Zeit fiir dein Gebet 14uft bald ab.” Der ehr-
wiirdige Bayazid al-Bistami sagte: ,,O du Verfluchter! Wie kommt
es, dass du solch eine Tat verrichtest? Du willst doch sonst, dass je-

14—



dermann sein Gebet versdumt, die Zeit verpasst. Warum hast du
mich geweckt?* Der Teufel sagte: ,,An dem Tag, an dem du das
Morgengebet versdumtest, hast du aufgrund deines Weinens die
Belohnung von 70 Tausend Gebeten bekommen. Daran dachte
ich und weckte dich heute, damit du nur die Belohnung eines ein-
zigen Gebets erhiltst und nicht wieder die von 70 Tausend.*

Der grofie Gottesfreund (Wali) Dschunayd al-Baghdadi, moge
Allah sich seiner erbarmen, sagte: ,,Eine Stunde im Diesseits
(Dunya) ist kostbarer als tausend Jahre des Jenseits (Akhira).
Denn in dieser einen Stunde kann eine rechtschaffene Tat verrich-
tet werden, die von Allah, dem Erhabenen, angenommen werden
mag. Doch in jenen tausend Jahren gibt es kein Handeln.”“ Der
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Wenn jemand ein Ge-
bet absichtlich mit dem darauffolgenden zusammenlegt, wird er
dafiir 80 Huqgb lang im Hoéllenfeuer brennen.*“ Eine ,,Hugb* sind
80 Jahre des Jenseits. Ein Tag im Jenseits sind tausend Jahre des
Diesseits.

Sodann, meine muslimischen Geschwister! Vergeudet eure
Zeit nicht mit leeren, unniitzen Sachen! Wisset um den Wert der
Zeit! Nutzt eure Zeit auf die beste und niitzlichste Weise! Unser
geliebter Prophet sagte: ,,Die groite aller Katastrophen ist, dass
man seine Zeit mit unniitzen Sachen vergeudet.* Verrichtet eure
Gebete in ihren Zeiten, damit ihr am Tag des Jiingsten Gerichts
nicht bereut, sondern sehr grole Belohnung erhaltet. In einem
Hadith heif3t es: ,,Wenn jemand ein Gebet nicht in seiner Zeit ver-
richtet, sondern es zum Nachholen aufschiebt und dann stirbt, be-
vor er es nachholen kann, in dessen Grab werden sich 70 Fenster
in die Holle 6ffnen und er wird bis zum Tag der Auferstehung be-
straft.* Jemand, der ein Gebet absichtlich nicht in seiner Zeit ver-
richtet, also wiahrend des Verstreichens der Gebetszeit nicht darii-
ber betriibt ist, dass er das Gebet nicht verrichtet, der verlédsst den
Islam oder stirbt ohne Glauben. Wie steht es dann um jene, die
nicht einmal an das Gebet denken oder das Gebet nicht als Aufga-
be anerkennen? Dass jemand, der das Gebet nicht wichtig nimmt,
es nicht als Aufgabe anerkennt, ein Abtriinniger (Murtadd), also
ein Ungldubiger (Kafir) wird, wurde von allen Gelehrten der vier
Rechtsschulen iibereinstimmend verkiindet. Dass ebenso derjeni-
ge, der das Gebet absichtlich nicht verrichtet und auch nicht daran
denkt, es nachzuholen, und sich nicht davor fiirchtet, dafiir bestraft
zu werden, ein Abtriinniger, also ein Ungldubiger wird, steht im
Kapitel ,,Die Ubel der Zunge* im Buch al-Hadiga an-nadiyya des
ehrwiirdigen Abdulghani an-Nablusi.

~15=-



Der ehrwiirdige Imam ar-Rabbani, moge Allah sich seiner er-
barmen, sagt im 275. Brief aus dem 1. Band seines Maktubat:

»Dass Thr diese Gabe erlangt habt, beruht darauf, dass Ihr das
islamische Wissen gelehrt und die Urteile (Ahkam) des Figh ver-
breitet habt. In Eurem Umfeld hatte sich Unwissenheit etabliert
und Bid‘a (Neuerung im Islam) ausgebreitet. Allah, der Erhabene,
beschenkte Euch mit der Liebe jener, die Er liebt. Er machte Euch
zu einem Mittel, um den Islam zu verbreiten. Also bemiiht Euch,
so sehr Thr konnt, das religiose Wissen zu lehren und die Figh-Ur-
teile zu verbreiten. Diese beiden sind die Quelle allen Gliicks, das
Mittel des Aufstiegs und der Grund der Errettung. Gebt euch viel
Miihe! Tretet als Religionsgelehrter hervor! Ruft die Menschen
dort zum Guten auf und haltet sie vom Schlechten ab und zeigt ih-
nen somit den wahren Weg! In Vers 19 der Sure al-Muzzammil
heil3t es sinngemaf: ,Dies ist sicher eine Ermahnung fiir denjeni-
gen, der das Wohlgefallen seines Herrn zu erlangen wiinscht.”

Lasst uns das Gebet verrichten und somit das Herz polieren,
denn Nihe zu Allah ist nicht méglich ohne das Gebet.

Wo das Gebet verrichtet wird, da fallen die Siinden herab.
Der Mensch kann nicht vollkommen werden, ohne das Gebet.

Allah lobte das Gebet im edlen Koran sehr,
sagte, Er liebe nicht eine Person, ohne das Gebet.

In einem ehrwiirdigen Hadith heiBt es, man bemerke das Merkmal
des Glaubens einer Person nicht, ohne das Gebet.

Ein Gebet nicht zu verrichten, ist eine der groBen Siinden, wird mit
Reue nicht vergeben, solange es nicht nachgeholt wird, das Gebet.

Wer das Gebet leichtnimmt, der verlisst zugleich den Kreis des
Glaubens, kann nicht als Muslim gezihlt werden, ohne das Gebet.

Das Gebet reinigt das Herz, bewahrt vor schlechter Tat,
erleuchtet wirst du nicht, ohne das Gebet.

~16 -



Erster Teil

UNSER GLAUBE UND DAS GEBET
Glauben zu haben ist die erste Pflicht fiir jeden Menschen

Allah, der Erhabene, wiinscht, dass die Menschen im Diesseits
in Ruhe und Frieden leben und im Jenseits die ewige Gliickselig-
keit erlangen. Daher hat Er jene niitzlichen Sachen geboten, die
zum Gliick fithren. Alle schidlichen Sachen, die zum Ungliick fiih-
ren, hat Er verboten. Das Erste, was Allah, der Erhabene, gebie-
tet, ist, dass man Glauben (Iman) hat. Glauben zu haben, ist fiir al-
le Menschen nétig. Der Glaube ist fiir jedermann eine Notwendig-
keit.

Der Wortbedeutung nach heif3t ,,Iman*, ,,jemanden als vollig
aufrichtig in seinen Worten kennen®, ,,jemandem glauben®. Im is-
lamischen Kontext bedeutet ,,Iman*®, fiir wahr zu halten und daran
zu glauben und mit Worten zu bestétigen, dass Muhammad, Frie-
de sei ihm, der Prophet Allahs ist, von Allah als verkiindender
Prophet auserwihlt wurde, und an das, was er von Allah, dem Er-
habenen, zusammengefasst iiberbracht hat, zusammengefasst zu
glauben und an das, was er ausfiihrlich verkiindete, ausfiihrlich zu
glauben und, wann immer man kann, das Glaubensbekenntnis
(Schahada) auszusprechen. Ein starker Glaube ist derart, dass
man von ganzem Herzen Allah und Seine Attribute als erhaben
erachtet, zu Seinem Wohlgefallen und Seiner Gegenwart strebt
und sich vor Seinem Zorn und Seiner Strafe hiitet, so, wie man mit
Gewissheit wei3, dass Feuer verbrennt und das Gift einer Schlan-
ge totet und man daher vor ihnen fliichtet, damit der Glaube im
Herzen unausloschlich gefestigt wird, wie ein in Marmor eingra-
viertes Wort.

Iman bedeutet, dass man alles, was Muhammad, Friede sei mit
ihm, verkiindete, gefillig findet und im Herzen bestétigt, d. h. da-
ran glaubt. Wer so glaubt, wird ,,Mu'min* (Gliubiger) und ,,Mus-
lim* genannt. Es ist fiir jeden Muslim erforderlich, dass er Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, folgt und auf dem Weg, den er zeigte,
schreitet. Der Weg, auf den er wies, ist der Weg, der im edlen Ko-
ran beschrieben wird. Dieser Weg wird ,,Islam‘ genannt. Um ihm
zu folgen, muss man zuerst den Glauben annehmen, dann die isla-
mischen Bestimmungen (al-Ahkam al-islamiyya), also das Mus-
limsein griindlich erlernen, dann die Pflichten (Fara’id, Sg. Fard)

- 17 =



erfiillen und sich von den Verboten (Maharim, Sg. Haram) fern-
halten und schlielich die Brauche des Propheten (Sunan, Sg. Sun-
na) befolgen und sich von den verponten Sachen (Makriihat, Sg.
Makrih) fernhalten. Hiernach soll man sich bemiihen, auch in al-
len indifferenten, erlaubten Handlungen (Mubahat, Sg. Mubah)
ihm zu folgen.

Das Fundament unserer Religion ist der Glaube (Iman). Keine
gottesdienstliche Handlung (Ibada) und keine gute Tat von dem-
jenigen, der keinen Glauben hat, ist Allah, dem Erhabenen, gefil-
lig und Er nimmt sie nicht an. Wer Muslim sein méchte, muss zu-
erst den Glauben annehmen und sich dann das Wissen iiber die ri-
tuelle Ganzkorperwaschung (Ghusl), die rituelle Gebetswaschung
(Wuda) und das rituelle Pflichtgebet (Salat) aneignen und an-
schlieBend, wenn sie fiir ihn erforderlich werden, die anderen
Pflichten und Verbote erlernen.

Der Glaube muss korrekt sein

Die Erfahrungen der Sinnesorgane und das Wissen des Ver-
standes sind Hilfsmittel, um zum Glauben zu gelangen. Durch Na-
turwissenschaften erlangt man das Verstdndnis und die Gewiss-
heit, dass die Ordnung und RegelméiBigkeit in der Welt nicht zu-
fallig ist und dass es einen Schopfer gibt, und sie fithren somit zum
Glauben. Iman bedeutet, dass man sich das Wissen, das der letzte
Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabe-
nen, iiberbrachte, aneignet und daran glaubt. Bei den zu glauben-
den Sachen zu sagen, dass man an diese glauben werde, wenn sie
denn auch alle dem eigenen Verstand entsprechen, wiirde bedeu-
ten, dass man nicht an die Propheten glaubt. Das religiose Wissen
sind nicht Sachen, die Verstidndige sich ausgedacht haben. Die De-
tails, die unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, verkiindet
hat, muss man aus den Biichern der Gelehrten der Ahlus-Sunna
erlernen und so daran glauben, wie sie sie erkldren. Damit man ei-
nen korrekten Glauben hat, der Allah, dem Erhabenen, gefillig ist
und den Er annimmt, muss man auflerdem folgende Bedingungen
erfiillen:

1. Der Glaube muss fortwdhrend und feststehend sein. Man
darf nicht einmal fiir einen Augenblick daran denken, davon abzu-
lassen. Wenn jemand beispielsweise sagen wiirde, dass er nach drei
Jahren den Glauben aufgeben werde, dann wiirde er sofort seinen
Glauben verlieren und aus dem Islam treten.

2. Der Glaube des Glaubigen (Mu'min) muss zwischen Furcht

~18 =



(Khawf) und Hoffnung (Radscha) schweben. Man muss Angst vor
der Strafe Allahs, des Erhabenen, haben, doch gleichzeitig darf
man nicht fiir einen Augenblick die Hoffnung auf Seine Barmher-
zigkeit aufgeben. Man muss sich sehr davor hiiten, irgendeine Siin-
de zu begehen, und sich fiirchten, dass man dadurch seinen Glau-
ben verlieren konnte. Andererseits darf man, selbst wenn man alle
moglichen Siinden begangen hat, nicht die Hoffnung auf die
Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, aufgeben und muss immer
wieder Reue fiir seine Siinden empfinden (d. h. die Tawba vollzie-
hen). Denn derjenige, der sich reumiitig von seinen Siinden ab-
wendet, ist wie jemand, der keine Siinden begangen hat. [,,Tawba“
bedeutet Abwendung von Siinden und falschen Taten und Hin-
wendung zu Allah, dem Erhabenen, mit der Bitte um Vergebung
und Verzeihung,.]

3. Man muss den Glauben angenommen haben, bevor man an
die Schwelle des Todes gelangt, d. h. kurz davor steht, dass die
Seele den Korper verlédsst. Denn an der Schwelle des Todes wer-
den dem Menschen alle Zustidnde des Jenseits gezeigt. Sodann will
jeder Ungldaubiger den Glauben annehmen. Doch der Glaube
muss Glaube an das Verborgene (Ghayb) sein. Man muss glauben,
ohne gesehen zu haben. Das, was man gesehen hat, fallt nicht un-
ter Glauben haben. Allerdings wird zu diesem Zeitpunkt die Reue
der Glaubigen akzeptiert.

4. Man muss glauben, bevor die Sonne im Westen aufgeht. Ei-
nes der groflen Zeichen des Anbruchs des Jiingsten Tages ist, dass
die Sonne im Westen aufgehen wird. Alle Menschen, die das se-
hen, werden glauben, doch ihr Glaube wird nicht angenommen
werden. Sodann wird auch das Tor der Reue geschlossen sein.

5. Man muss daran glauben, dass niemand auBler Allah, dem
Erhabenen, das Verborgene (Ghayb) kennt. D. h. das Verborgene
kennt nur Allah, der Erhabene, und derjenige, dem Er davon mit-
teilt. Auch kein Engel, kein Dschinn (Wesen aus rauchlosem Feu-
er), kein Teufel (Schaitan) und sogar kein Prophet kennt das Ver-
borgene, jedoch kann Allah, der Erhabene, den Propheten und
den rechtschaffenen Muslimen (Salihtin) Wissen iiber das Verbor-
gene geben.

6. Man darf keine einzige Bestimmung im Islam, die den Glau-
ben und die gottesdienstlichen Handlungen betrifft, ohne zwin-
genden Grund absichtlich leugnen. Wer die islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkam al-islamiyya), also irgendeins der Gebote und
Verbote im Islam gering schitzt, sich iiber den edlen Koran, die
Engel oder einen der Propheten lustig macht oder irgendetwas

~ 19—



von dem, was diese Propheten verkiindeten, ohne unter Zwang zu
stehen oder ohne einen zwingenden Grund mit Worten leugnet,
begeht Unglauben/Leugnung (Kufr), d. h. er fillt aus dem Glau-
ben. Wer jedoch unter Umstdnden wie Androhung des Todes mit
bloBen Worten Sachen wie die Existenz Allahs, des Erhabenen,
die Engel, dass die Ganzkorperwaschung und das Gebet verpflich-
tend sind, leugnet, wird kein Ungl4dubiger.

7. An dem, was im Islam klar und deutlich als erforderliches
Wissen verkiindet ist, darf man keinen Zweifel haben oder z6gern,
es zu akzeptieren. Zweifel dariiber, dass das Verrichten des Ge-
bets eine Pflicht (Fard) ist, dass der Konsum von Wein und ande-
ren alkoholischen Getridnken, Gliicksspiel, Zinsen und Beste-
chung verboten (haram) sind oder dass man ein wohl bekanntes
Verbot als erlaubt (halal) bezeichnet bzw. etwas Erlaubtes als ver-
boten, fiihrt dazu, dass man aus dem Glauben fallt.

8. Der Glaube muss so sein, wie dies im Islam definiert ist. Den
Glauben danach auszurichten, wie es der Verstand interpretiert,
wie Philosophen es definieren oder Pseudowissenschaftler erkla-
ren, ist nicht korrekt. Man muss so glauben, wie es von Muham-
mad, Friede sei mit ihm, verkiindet wurde.

9. Wer den Glauben angenommen hat, muss nur um Allahs wil-
len lieben und nur um Allahs willen anfeinden. Man muss die Mus-
lime, die alle Freunde Allahs, des Erhabenen, sind, lieben und je-
ne, die dem Islam mit Taten und Schriften schaden, anfeinden.
Der Ort, an dem sich diese Anfeindung manifestiert, ist das Herz.

[Mitbiirger und Touristen, die keine Muslime sind, soll man
stets freundlich und nett behandeln und durch unseren guten Cha-
rakter in ihnen Sympathie fiir den Islam erwecken. ]

10. Man muss so glauben, wie dies wahre Muslime tun, die sich
nicht von jenem Weg trennen, auf den unser Prophet und seine
Gefidhrten wiesen. Damit man also einen korrekten Glauben hat,
muss man dem Glauben der Ahlus-Sunna wal-Dschama‘a entspre-
chend glauben. [Wer dem Wissen, das in den Biichern der Gelehr-
ten der Ahlus-Sunna niedergeschrieben steht, also den wahren
Werken iiber den Islam folgt, der bekommt die Belohnung von
hundert Martyrern. Jeder der Gelehrten einer der vier rechtméfi-
gen Rechtsschulen ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna. Das Ober-
haupt der Gelehrten der Ahlus-Sunna ist Imam al-A‘zam Aba
Hanifa. Diese Gelehrten zeichneten auf, was sie von den edlen
Gefihrten lernten, und diese wiederum berichteten ihnen nur das,
was sie vom Gesandten Allahs gehort hatten.]

-20 -



DER GLAUBE DER AHLUS-SUNNA

Die erste Bedingung des Muslimseins ist es, Glauben (Iman) zu
haben. Damit aber der Glaube korrekt ist, muss er dem Glauben
der Ahlus-Sunna entsprechen. Die erste Pflicht eines Mannes oder
einer Frau, die verstandes- und geschlechtsreif sind, ist es, die
Grundlagen des Glaubens, wie sie in den Werken der Gelehrten
der Ahlus-Sunna aufgezeichnet sind, zu erlernen und diesen ent-
sprechend zu glauben. Die Rettung vor der Strafe in der Holle
héngt davon ab, dass man an diese Glaubensgrundlagen so glaubt,
wie diese Gelehrten sie tiberliefert haben. Nur wer auf ihrem Weg
schreitet, wird vor der Holle errettet. Jene, die auf dem von diesen
Gelehrten beschriebenen Weg schreiten, werden ,,Sunniten‘ oder
»Ahlus-Sunna* (Anhénger der Sunna) genannt. Siehe hierzu auch
den im Buch Islamische Ethik zitierten 46. Brief des Imam ar-
Rabbani, moge Allah sich seiner erbarmen.

In einem Hadith heif3t es: ,,Meine Gemeinde (Umma) wird
sich in 73 Gruppen aufspalten. Nur eine Gruppe unter diesen wird
vor der Strafe in der Holle errettet werden und die anderen wer-
den zugrunde gehen, in die Holle eingehen.* Jede dieser 73 Grup-
pen behauptet, dass sie den Islam befolgt und die Gruppe, deren
Errettung von der Holle verkiindet wurde, ihre Gruppe sei. In
Vers 54 der Sure al-Mu'miniin und in Vers 32 der Sure ar-Rim
heiflt es sinngemiB: ,,Jede Gruppe freut sich, da sie glaubt, auf
dem rechten Weg zu sein.* Allerdings hat unser Prophet, Friede
sei mit ihm, das Merkmal der Gruppe, die unter diesen verschie-
denen Gruppen die errettete sein wird, folgendermal3en beschrie-
ben: ,,Angehorige dieser Gruppe sind jene, die sich auf dem Weg
befinden, den ich und meine Gefihrten beschreiten. Wer auch
nur einen der edlen Gefidhrten nicht liebt, trennt sich von der Ah-
lus-Sunna. Wer nicht dem Glauben der Ahlus-Sunna folgt, der
wird entweder zum Ungldubigen (Kafir) oder zu einem der Irrgin-
ger (Ahl al-Bid‘a).

Die Merkmale, dass jemand dem Glauben der
Ahlus-Suna folgt:

Allah, der Erhabene, ist mit jenen Muslimen, deren Glaube
dem Glauben der Ahlus-Sunna entspricht, zufrieden. Dieser Glau-
be hat viele Bedingungen. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben

21—



diese folgendermaflen erklért:

1. Dass man an die sechs Glaubensgrundsitze, also an die Exis-
tenz Allahs, des Erhabenen, und Seine Einheit, dass Er keinen
Partner und Gleichen hat, Seine Engel, Seine Schriften, Seine Pro-
pheten, den Jiingsten Tag und daran, dass das Gute und das
Schlechte von Allah, dem Erhabenen, erschaffen wird, glaubt.
(Diese sind in dem ,,Amantu® genannten Spruch zusammenge-
fasst.)

2. Dass man daran glaubt, dass das letzte der von Allah offen-
barten Biicher, also der edle Koran, das Wort Allahs ist.

3. Der Gldubige (Mu'min) darf seinen eigenen Glauben nie-
mals bezweifeln.

4. Man muss die edlen Gefdhrten, die an unseren Propheten,
Friede sei mit ihm, glaubten und ihn zu Lebzeiten sahen, alle sehr
lieben. Man darf iiber keinen seiner vier Kalifen, iiber keinen sei-
ner engen Verwandten, also die Ahl al-Bayt, und iiber keine seiner
edlen Gemahlinnen schlecht sprechen.

5. Man darf die Taten nicht als einen Teil des Glaubens sehen.
Jene unter den Glidubigen, die an die Gebote und Verbote Allahs,
des Erhabenen, glauben, diese aber aus Faulheit nicht erfiillen,
darf man nicht als Ungldubige ansehen oder als solche bezeichnen.
Wer die Verbote nicht wichtig nimmt, sondern als unbedeutend
ansieht oder wer sich iiber den Islam lustig macht, der verliert sei-
nen Glauben.

6. Jene, die sich als ,,Ahl al-Kibla“ bezeichnen und sagen, dass
sie an Allah, den Erhabenen, und Seinen Propheten Muhammad,
Friede sei mit ihm, glauben, aber dennoch einem falschen Glauben
anhidngen, diirfen nicht als Ungldubige bezeichnet werden (es darf
kein Takfir ihnen gegeniiber gemacht werden).

7. Das Gebet sollte hinter jedem Imam (Vorbeter) verrichtet
werden, solange von ihm keine offenkundigen Siinden bekannt
sind. Dieses Urteil gilt auch fiir Emire und Gouverneure, die die
Freitags- und Festgebete leiten.

8. Die Muslime diirfen nicht gegen die iiber sie regierenden
Emire und andere Autoritidten rebellieren. Khurtudsch, also Re-
bellion bedeutet, Zwietracht (Fitna) zu verursachen und sie fiihrt
zu allen moglichen Ubeln. Man muss fiir die Regierenden Bittge-
bete sprechen, dass sie Gutes tun, und wenn es moglich sein sollte,
sollte man ihnen mit annehmbaren Worten guten Rat (Nastha) ge-
ben, damit sie von Siinden ablassen.

9. Es ist sowohl fiir Méanner als auch fiir Frauen erlaubt

—-22 -



(dsch@’iz), dass sie beim Vornehmen der Gebetswaschung mit der
nassen Hand einmal iiber Khuffs (Wudi- bzw. Ledersocken) strei-
chen, statt die Fii3e zu waschen, ohne dass es dafiir eines Entschul-
digungsgrundes (Udhr) oder einer zwingenden Notwendigkeit
(Dartira) bedarf. Solches feuchte Bestreichen ist tiber den nackten
FuB oder iiber gewohnliche Socken nicht gestattet.

10. Man muss daran glauben, dass die Himmelfahrt (Mi‘-
radsch) unseres Propheten, Friede sei mit ihm, sowohl mit der See-
le (Rih) als auch mit dem Korper stattfand. Jene, die behaupten,
dass die Himmelfahrt nur ein Zustand gewesen sei, d. h. im Traum
geschehen sei, trennen sich von der Ahlus-Sunna.

Die Glaubigen werden im Paradies Allah, den Erhabenen, se-
hen. Am Tag des Jiingsten Gerichts (Yawm al-Qiyama) werden
die Propheten und die Rechtschaffenen (Salihtin) Fiirsprache
(Schafa‘a) einlegen. Es gibt eine Befragung im Grab. Das Leiden
im Grab werden sowohl die Seele als auch der Koérper erfahren.
Die Wundertaten (Karamat) der Gottesfreunde (Awliya) sind
wahr. Wundertaten sind au3ergewohnliche Zustidnde, die sich bei
von Allah geliebten Dienern ereignen und die eine GrofBziigigkeit
und ein Geschenk Allahs, des Erhabenen, an diese Diener sind
und die Er Seine ,,Sunnatullah“ (Brauch Allahs) genannten Natur-
gesetze, also Gesetze der Physik, Chemie und Biologie, auf3er
Kraft setzend ereignen ldsst. Diese Ereignisse sind so zahlreich,
dass sie nicht zu leugnen sind. Die Seelen der Verstorbenen ver-
nehmen im Grab die Taten und Worte der Lebenden. Die Beloh-
nungen fiir das Rezitieren des edlen Korans, fiir das Geben von
Almosen (Sadaqa) und sogar fiir alle unsere gottesdienstlichen
Handlungen (Ibadat) den Seelen der Verstorbenen zu schenken,
niitzt diesen und trdgt dazu bei, dass ihr Leiden verringert oder
ginzlich aufgehoben wird. An alle diese Sachen zu glauben, ist ein
Zeichen dafiir, dass jemand dem Glauben der Ahlus-Sunna folgt.

DIE GLAUBENSGRUNDSATZE

Die Glaubensgrundsitze sind 6 an der Zahl. Diese sind in dem
»~Amantu* genannten Spruch zusammengefasst. Dass der ,,Iman*
der Glaube an bestimmte sechs Sachen ist, hat der Gesandte Al-
lahs, Friede sei mit ihm, verkiindet. Man sieht also, dass es fiir je-
den Muslim erforderlich ist, seinen Kindern den ,,Amantu* ge-
nannten Spruch vor allen anderen Dingen auswendig zu lehren
und iiber seine Bedeutung zu unterrichten.

—-23 -



Der ,,Amantu genannte Spruch lautet: ,,Amantu billahi wa-
Mala’ikatihi wa-Kutubihi wa-Rusulihi wal-Yawmil-akhiri wa-bil-
Qadari, khayrihi wa-scharrihi minallahi ta‘ala wal-Ba‘thu ba‘dal-
Mawti hagqun. Aschhadu an la ilaha illallah wa-aschhadu anna
Muhammadan abduha wa-rasilluh. (,,Ich glaube an Allah, Seine
Engel, Seine Schriften, Seine Propheten, den Jiingsten Tag und die
Bestimmung, d. h., dass das Gute und das Schlechte von Allah ge-
schickt ist, und an die Auferstehung nach dem Tod. Ich bezeuge,
dass es keinen Gott gibt auBBer Allah, und ich bezeuge, dass Mu-
hammad Sein Diener und Sein Gesandter ist.©)

Erster Grundsatz
DER GLAUBE AN ALLAH, DEN ERHABENEN

,,LAmantu billahi* bedeutet: ,, Ich glaube an die Existenz Allahs,
des Erhabenen, und an Seine Einheit, bestitige dies im Herzen
und spreche es mit Worten aus.” Allah, der Erhabene, existiert
und Er ist Einer. Das Wort ,,Einer® hat zwei verschiedene Bedeu-
tungen. Die erste Bedeutung ist das ZahlméBige, ndmlich, dass
Eins die Hélfte von Zwei ist und die erste der Zahlen. Die andere
Bedeutung ist, dass es keinen Teilhaber und keinen Gleichen gibt,
also Er ,einzig” ist. Allah, der Erhabene, ist ,,Einer” bzw. der
»Einzige*, nicht im Sinne der Zahl, sondern in dem Sinne, dass Er
keinen Partner und keinen Gleichen hat. Das bedeutet, dass es
keinen Partner gibt, der Thm in Seinem Wesen oder in Seinen At-
tributen gleicht. So, wie die Wesen und Attribute der Geschopfe
nicht dem Wesen und den Attributen ihres Schopfers ebenbiirtig
sein konnen, so sind auch das Wesen und die Attribute des Schop-
fers nicht denen der Geschopfe gleich.

Der Schopfer aller Glieder jedes Geschopfes, jeder seiner Zel-
len ist einzig und allein Allah, der sie aus dem Nichts erschuf.
Nichts und niemand kann je die Wirklichkeit des Wesens Allahs,
des Erhabenen, begreifen und wissen. Er ist iiber alles, was der
Verstand und die Vorstellungskraft sich erdenken und vorstellen
konnen, erhaben und davon frei. Es ist nicht erlaubt, iiber Sein
Wesen nachzudenken oder sich Vorstellungen dariiber zu machen.
Man muss aber Seine Attribute und Namen, die im edlen Koran
verkiindet sind, lernen und Seine Goéttlichkeit (Ulthiyya) anhand
dieser akzeptieren und bestétigen. Alle Seine Attribute und Na-
men sind anfangslos und ewig. So, wie Sein Wesen nicht an irgend-
einem Ort befindlich ist, so ist es auch dariiber erhaben, durch die

—24 —



sechs Richtungen beschrinkt zu sein. D. h. es ist nicht irgendwo
,vorne“, , hinten“, ,rechts“,  links“, ,oben* oder ,,unten®“. Das
Einzige, was man iiber Ihn sagen kann, ist, dass Er iiberall gegen-
wartig (hadir) und sehend (nazir) ist. [Es heifit zwar, dass Allah,
der Erhabene, immer und {iiberall gegenwirtig und sehend ist,
doch Er ist von Raum und Zeit unabhéngig. Daher muss man die-
se Aussage in iibertragener Bedeutung verstehen, d. h.: Er ist un-
abhéngig von Ort und Zeit, ohne an einem Ort zu sein gegenwirtig
und sehend.]

Die Attribute Allahs, des Erhabenen, sind 14 an der Zahl.
Sechs dieser Attribute werden ,,as-Sifat adh-dhatiyya‘ (Wesensat-
tribute) und acht von ihnen ,,as-Sifat ath-thubutiyya* (feststehen-
de Attribute) genannt. Es ist unbedingt erforderlich, die Bedeu-
tungen dieser Attribute zu lernen und auswendig zu kennen.

DIE WESENSATTRIBUTE

1. Wudschud (Existenz): Allah, der Erhabene, existiert. Seine
Existenz ist urewig (anfangslos). Seine Existenz ist eine notwendi-
ge Existenz (Wadschib al-Wudschtd).

2. Qidam (Urewigkeit, Anfangslosigkeit): Die Existenz Allahs,
des Erhabenen, hat keinen Anfang.

3. Baqa (Stindigkeit, Unendlichkeit, Fortwihren): Die Exis-
tenz Allahs, des Erhabenen, hat kein Ende. Er hort niemals auf zu
existieren. So, wie es unmoglich ist, dass Er einen Partner hitte, so
ist auch das Nichtexistieren fiir Sein Wesen und Seine Attribute
unmoglich.

4. Wahdaniyya (Einzigkeit): Allah, der Erhabene, hat in Sei-
nem Wesen, Seinen Attributen und Seinem Handeln keinen Part-
ner oder Gleichen.

5. Mukhalafatun lil-Hawadith (vollige Andersheit als alle Ge-
schopfe): Allah, der Erhabene, dhnelt weder in Seinem Wesen
noch in Seinen Attributen dem Wesen oder den Attributen von
Geschopfen.

6. Qiyam bi-Nafsihi (Selbststiindigkeit): Allah, der Erhabene,
existiert durch Sein Wesen selbststindig. Er ist nicht auf Raum
und Ort angewiesen. Er existierte, als es keine Materie und keinen
Ort gab. Er ist iiber jede Art der Bediirftigkeit erhaben. Sein We-
sen verbleibt so, wie es vor der Hervorbringung der Schopfung
war, ewig und unveréindert.

_25_-



DIE FESTSTEHENDEN ATTRIBUTE

1. Hayat (Leben): Allah, der Erhabene, ist lebendig. Sein Le-
ben gleicht nicht dem der Geschopfe und ist, Seinem Wesen ge-
biihrend, anfangslos und ewig.

2. Ilm (Wissen): Allah, der Erhabene, weif3 alles. Sein Wissen
gleicht nicht dem Wissen der Geschopfe. Er sieht und weill um die
Ameise, die in dunkelster Nacht auf einem schwarzen Stein lauft.
Er kennt die Gedanken und Regungen in den Herzen der Men-
schen und kennt ihre Absichten. In Seinem Wissen findet keinerlei
Wandel oder Anderung statt. Sein Wissen ist anfangslos und ewig.

3. Sam‘ (Horen): Allah, der Erhabene, ist horend. Er hort ohne
Mittel und ohne Richtung. Sein Horen gleicht nicht dem Horen
Seiner Diener. Auch dieses Attribut ist wie alle Seine Attribute
anfangslos und ewig.

4. Basar (Sehen): Allah, der Erhabene, ist sehend. Er sieht oh-
ne Mittel und ohne Einschridnkung. Sein Sehen bedarf nicht eines
Sehorgans.

5. Irada (Wille): Allah, der Erhabene, ist wollend. Er erschafft,
was immer Er will. Alles ereignet sich durch Seinen Willen. Es gibt
keine Kraft, die Seinem Willen entgegenwirken konnte.

6. Qudra (Macht): Allah, der Erhabene, hat die Macht, alles zu
tun. Nichts ist zu schwer fiir Thn.

7. Kalam (Sprechen): Allah, der Erhabene, ist sprechend. Sein
Sprechen geschieht nicht durch Mittel, Buchstaben, Tone oder ein
Sprechorgan.

8. Takwin (Schopfungsvermogen, Erschaffen): Allah, der Er-
habene, ist der Schopfer. Es gibt keinen anderen Schépfer als Thn.
Er ist es, der alles erschafft. Niemand auf3er Allah, dem Erhabe-
nen, darf ,,Schopfer* genannt werden.

Es ist unmoglich, die Wirklichkeit der Attribute Allahs, des Er-
habenen, zu begreifen. Nichts und niemand kann Anteil an den
Attributen Allahs, des Erhabenen, haben oder diesen gleich sein.

Zweiter Grundsatz
DER GLAUBE AN DIE ENGEL

» Wa-Mal2’ikatihi* bedeutet: ,,Ich glaube an die Engel Allahs,
des Erhabenen.” Sie sind alle Diener Allahs, des Erhabenen. Sie
alle befolgen die Befehle Allahs. Sie begehen keine Siinden. Sie

~26 —



haben kein Geschlecht und sie heiraten nicht. Sie sind lebendig,
doch sie essen, trinken und schlafen nicht. Sie sind Wesen aus
Licht (Nur) und verfiigen tiber Verstand. Die Ranghdchsten unter
ihnen sind vier an der Zahl:

1. Dschabra’l, Friede sei mit ihm: Seine Aufgabe besteht darin,
den Propheten Offenbarung (Wahy) zu bringen, Allahs Gebote
und Verbote zu verkiinden.

2. Israfil, Friede sei mit ihm: Er ist damit beauftragt, in das
»dur® genannte Horn zu blasen. Beim ersten Mal werden alle Le-
bewesen, die den Klang des Horns vernehmen, authéren zu exis-
tieren und nur Allah, der Erhabene, wird noch existieren und beim
zweiten Klang werden sie wiederauferweckt.

3. Mika’il, Friede sei mit ihm: Er ist mit der Verwaltung und
Zuteilung von Sachen wie die Zuteilung der Versorgung der Ge-
schopfe, Wertverfall und -anstieg, Fiille und Knappheit von Gii-
tern und iiberhaupt mit jeder Regung und Bewegung sdmtlicher
Materie beauftragt.

4. Azra’ll, Friede sei mit ihm: Dieser Engel ist damit beauftragt,
die Seelen der Menschen zum Zeitpunkt des Todes zu ergreifen.

Nach diesen gibt es vier Gruppen von Engeln. Die ,,Triiger des
Arschul-a‘la“ genannten Engel sind vier an der Zahl. Die ,,Mugqar-
rabun* (die ,,Nahen“) sind Engel, die in der gottlichen Gegenwart
weilen. Die groflen unter den Engeln, die das Leid der Strafen in
der Holle zufiigen, werden ,,Karubiyyun‘ genannt. Die ,,Engel
der Barmherzigkeit™ werden ,,Rithaniyyin“ genannt. Der hochste
der Engel des Paradieses heift ,,Ridwan‘ und der hochste der En-
gel der Holle heifit ,,Malik“. Die Engel der Holle werden
»Zabaniyyiin“ genannt. Die Engel sind die Geschopfe, deren Zahl
die groBite unter allen Geschopfen ist. In den Himmeln gibt es kei-
nen Fleck, an dem nicht Engel im Zustand der Anbetung befind-
lich sind.

Dritter Grundsatz
DER GLAUBE AN DIE SCHRIFTEN

,» Wa-Kutubihi“ bedeutet: ,,Ich glaube an die Schriften, die Al-
lah, der Erhabene, offenbart hat.“ Allah, der Erhabene, hat diese
Schriften manchen Propheten mittels des ,,Dschabra’il® genannten
Engels als horbare Worte, anderen auf Tafeln geschrieben und
wieder anderen ohne Engel als Mittler, also direkt, offenbart. Alle

- 27 —



diese Offenbarungen sind das Wort Allahs, des Erhabenen. Sie
sind anfangslos und ewig. Sie sind nicht erschaffen. Sie sind alle
wahr. Allah, der Erhabene, hat uns von 104 offenbarten Schriften
berichtet. Unter diesen wurden 10 Suhuf (wortlich: Seiten; ge-
meint sind damit nicht Blattseiten, sondern Biicher in kleinerem
Umfang) Adam, Friede sei mit ihm, 50 Suhuf Schit, Friede sei mit
ihm, 30 Suhuf Idris, Friede sei mit ihm, und 10 Suhuf Ibrahim,
Friede sei mit ihm, offenbart. Die Thora wurde Miisa, Friede sei
mit ihm, der Psalter Dawud, Friede sei mit ihm, das Evangelium
Isa, Friede sei mit ihm, und der edle Koran Muhammad, Friede sei
mit ihm, herabgesandt.

Damit Menschen im Diesseits in Ruhe und Frieden leben und
im Jenseits die ewige Gliickseligkeit erlangen konnen, offenbarte
Allah, der Erhabene, vielen Propheten vom ersten Menschen so-
wie ersten Propheten Adam, Friede sei mit ihm, bis zum letzten
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, Schriften. In diesen
Schriften wurden die Grundlagen des Glaubens (Iman) und der
gottesdienstlichen Handlungen (Ibadat) verkiindet und alle Sa-
chen, derer die Menschen bediirfen, mitgeteilt.

Der edle Koran ist die letzte dieser Schriften Allahs, des Erha-
benen. Nach der Offenbarung des edlen Korans wurden die ver-
kiindeten Gesetze aller anderen gottlichen Schriften aufgehoben.
Der edle Koran wurde Muhammad, Friede sei mit ihm, von
Dschabra’l, Friede sei mit ihm, in einem Zeitraum von 23 Jahren
iiberbracht. Im edlen Koran gibt es 114 ,Suren“ (Kapitel) und
6236 Verse (Ayat). Dass diese Zahl in manchen Biichern unter-
schiedlich ist, liegt daran, dass ein langer Vers als ein paar Verse
gezéhlt wird. Der edle Koran wurde seit seiner Offenbarung nicht
verdndert und wird es auch in Zukunft nicht werden. Der edle Ko-
ran ist das Wort Allahs. Es ist unmoglich, dass ein solches Buch
von Menschen verfasst wird. Es war und ist nicht einmal moglich,
etwas Ahnliches wie einen einzigen seiner Verse zu schreiben.

Nach dem Ableben unseres Propheten, Friede sei mit ihm, lief3
sein erster Kalif, Abli Bakr as-Siddiq, moge Allah mit ihm zufrie-
den sein, alle [auswendig gelernten und niedergeschriebenen] Ver-
se des edlen Korans sammeln. So entstand das Buch, das ,,Mus-
haf** genannt wird. Alle edlen Gefihrten stimmten darin iiberein,
dass dieser Mushaf das Wort Allahs ist. Zur Zeit des dritten Kali-
fen Uthman, moge Allah mit ihm zufrieden sein, wurden sechs Ko-
pien dieses Mushaf erstellt und in manche Bezirke des Reichs ge-
schickt.

Der edle Koran muss auf Arabisch rezitiert werden. Transkrip-

- 28 —



tionen mit anderen Alphabeten sind kein Koran.

a) Wenn man den Mushaf in die Hand nimmt, muss man die
Gebetswaschung vollzogen haben und man sollte sich zur Kibla
gewandt setzen und ihn aufmerksam rezitieren.

b) Man sollte die Rezitation gemichlich und in andichtiger
Ehrfurcht (Khuschi‘) vollziehen.

¢) Beim Rezitieren sollte man den Text des Mushaf anschauen
und jeden Vers gebiihrend rezitieren.

d) Man muss beim Rezitieren die Regeln des Tadschwid (Re-
geln der korrekten Rezitation) beachten.

e) Beim Rezitieren sollte man bedenken, dass es sich dabei um
das Wort Allahs handelt.

f) Man muss stets die Gebote und Verbote im edlen Koran be-
folgen.

Vierter Grundsatz
DER GLAUBE AN DIE PROPHETEN

»Wa-Rusulihi“ bedeutet: ,,Ich glaube an alle Propheten, die
Allah, der Erhabene, entsandt hat.” Die Propheten wurden auser-
wihlt, um die Menschen auf den richtigen Weg zu leiten, mit dem
Allah, der Erhabene, zufrieden ist. Alle Propheten haben zu ein
und demselben Glauben aufgerufen. Der Glaube an die Prophe-
ten, Friede sei mit ihnen, erfordert, dass man daran glaubt, dass sie
sieben Eigenschaften besitzen.

1. Isma (Siindenlosigkeit): Die Propheten begehen keinerlei
Siinden. Keiner der Propheten begeht je eine Siinde, weder klein
noch groB3, die in irgendeiner Religion verboten war oder verboten
werden wiirde.

2. Amana (Vertrauenswiirdigkeit): Die Propheten sind Men-
schen, die in jeder Hinsicht vertrauenswiirdig sind. Sie missbrau-
chen niemals das Vertrauen und das Anvertraute.

3. Sidq (Wahrhaftigkeit): Die Propheten sind Menschen, die in
all ihren Worten und Taten korrekt und ehrlich sind. Sie liigen nie-
mals.

4. Fatana (Scharfsinn): Die Propheten sind Menschen, die be-
sonders intelligent und besonders klug sind. Von Menschen mit
Mingeln wie Blindheit und Taubheit und von Frauen ist niemand
als Prophet ernannt worden.

—-29 —



5. Tabligh (Kundgabe der Botschaft): Alles, was die Propheten
den Menschen verkiindeten, erfuhren sie durch Offenbarung von
Allah, dem Erhabenen. Keins der Gebote und Verbote, die sie
verkiindeten, sind ihre eigenen Gedanken. Sie verkiindeten aus-
nahmslos alles, was ihnen zu verkiinden befohlen wurde.

6. Adala (Gerechtigkeit): Die Propheten begehen niemals Un-
recht. Sie machen niemals um irgendjemandes willen Abstriche
von der Gerechtigkeit.

7. Amn al-Azl (Unentlassenheit): Sie werden niemals aus ihrer
Aufgabe, Prophet zu sein, entlassen. Sie bleiben sowohl im Dies-
seits als auch im Jenseits Propheten.

Ein Prophet, der eine neue Religion (eine neue Scharia) bringt,
wird ,,Rasul* (Pl. Rusul) genannt.

Ein Prophet, der keine neue Religion bringt, sondern die Men-
schen zur zuvor etablierten Religion aufruft, wird ,,Nab1* (Pl. An-
biya) genannt. Der Glaube an die Propheten erfordert, dass man,
ohne einen Unterschied zwischen ihnen zu machen, daran glaubt,
dass sie alle von Allah, dem Erhabenen, auserwihlte, wahrhaftige
und ehrliche Menschen sind. Jemand, der an einen von ihnen nicht
glaubt, ist so, als wiirde er an keinen von ihnen glauben.

Das Prophetentum kann nicht durch Anstrengung, durch viele
gottesdienstliche Handlungen, durch Askese oder das Reifen
durch Widrigkeiten erarbeitet und erlangt werden. Es kann einzig
und allein als eine giitige Gabe von Allah, dem Erhabenen, und als
Seine Wahl erlangt werden. Die genaue Zahl aller Propheten ist
nicht bekannt. Eine beriihmte Uberlieferung besagt, dass ihre
Zahl mehr als 124 Tausend betrigt. Von diesen sind 313 Gesandte
(Rusul), nach einer anderen Uberlieferung 315. Sechs dieser Ge-
sandten sind den anderen Gesandten iiberlegen. Diese sechs wer-
den ,,Ulul-Azm* (,dic Entschlossenen®) genannt. Diese sind:
Adam, Nah, Ibrahim, Misa, Isa und Muhammad Mustafa, Friede
sei mit ihnen. Die Namen von 33 Propheten sind bekannt. Diese
sind: Adam, Schit (bzw. Schith), Idris, Nah, Had, Salih, Ibrahim,
Lat, Isma‘l, Ishaq, Ya‘qub, Yasuf, Ayytb, Schu‘ayb, Miisa, Hariin,
Khidr, Yiascha® ibn Nian, Ilyas, Alyasa‘, Dhul-Kifl, Scham‘n,
Ischma‘ll, Yanus ibn Mata, Dawud, Sulayman, Lugman, Zaka-
riyya, Yahya, Uzayr, Isa ibn Maryam, Dhul-Qarnayn und Muham-
mad, Friede sei mit ihnen.

Nur von 28 der genannten Propheten werden die Namen im
edlen Koran erwéhnt. Es gibt Meinungsverschiedenheit dariiber,
ob Dhul-Qarnayn, Lugman, Uzayr und Khidr Propheten waren.

-30 -



Im Maktubat-i Ma‘simiyya steht im 36. Brief aus dem 2. Band,
dass die Uberlieferung, die besagt, dass Khidr, Friede sei mit ihm,
ein Prophet sei, eine gewichtige ist. In seinem 182. Brief steht:
,,Die Tatsache, dass Khidr in Gestalt eines Menschen erscheint
und einige Sachen tut, bedeutet nicht, dass er noch lebt. Allah, der
Erhabene, erlaubt seiner Seele und den Seelen vieler Propheten
und Gottesfreunde (Awliya), dass sie sich in Menschengestalt zei-
gen. Dass man sie derart zu sehen bekommt, bedeutet nicht, dass
sie noch unter den Lebenden im Diesseits wandeln.*

Unser Prophet MUHAMMAD, Friede sei mit ihm

Erist der Gesandte Allahs, des Erhabenen, d. h. Rastlullah. Er
ist Sein Geliebter, d. h. Habibullah. Er ist der ranghtchste und
letzte der Propheten. Sein Vater heifit Abdullah. Er wurde im Jah-
re 571 n. Chr., am 12. Tag des Monats Rabi‘ul-awwal, in der Nacht
auf Montag, gegen Morgen, in Mekka geboren, was dem 20. April
des Sonnenkalenders entspricht. Sein Vater verstarb noch vor sei-
ner Geburt. Als er sechs Jahre alt war, verstarb auch seine Mutter
und als er acht Jahre alt war, sein Grof3vater. Danach wuchs er un-
ter der Obhut seines Onkels Abt Talib auf. Im Alter von 25 Jah-
ren heiratete er Khadidscha al-Kubra (Khadidscha, die GroBarti-
ge), moge Allah mit ihr zufrieden sein. Er hatte mit ihr vier T6ch-
ter und zwei Sohne. Sein erster Sohn hie Qasim. Aus diesem
Grund wird er auch ,,Abul-Qasim* (Vater des Qasim) genannt.
Als er 40 Jahre alt war, wurde ihm verkiindet, dass er der Prophet
der Menschen und der Dschinnen (Wesen aus rauchlosem Feuer)
ist. Drei Jahre spiter begann er, die Menschen zum Glauben auf-
zurufen. Als er 52 Jahre alt war, wurde er in einer Nacht von Mek-
ka nach Jerusalem (Quds) gebracht und von dort aus wurde er in
die Himmel hin- und wieder zuriickgebracht. Diese Reise wird
»Mi'radsch® (Himmelfahrt, Aufstieg durch die Himmel) genannt.
Wihrend der Himmelfahrt sah er das Paradies und seine Stufen,
die Holle und ihre Stufen und das Antlitz Allahs, des Erhabenen.
Die tédglichen fiinf Gebete wurden in dieser Nacht der Himmel-
fahrt zur Pflicht. Nach den Berichten der Geschichtsschreiber reis-
te er im Jahre 622 n. Chr. auf Befehl Allahs, des Erhabenen, von
Mekka nach Medina. Diese Reise wird ,,Hidschra (Auswande-
rung) genannt. Der Montag, der 8. Rabi'ul-awwal, an dem er in
dem medinensischen Dorf Quba ankam und der dem 20. Septem-
ber des Sonnenkalenders entspricht, wurde zum Jahresbeginn des
muslimischen Sonnenkalenders. Der muslimische Mondkalender

~31 -



beginnt mit dem Monat Muharram desselben Jahres und ein
Mondjahr wird voll, wenn der Mond die Erde 12 Mal umrundet.
Im Jahre 11 nach der Hidschra [632 n. Chr.] verstarb er am Vor-
mittag des 12. Rabi'ul-awwal, einem Montag. In der Nacht von
Dienstag auf Mittwoch wurde er um Mitternacht in der Kammer,
in der er verstarb, beerdigt. Als er verstarb, war er nach dem
Mondkalender 63 und nach dem Sonnenkalender 61 Jahre alt.

Der ehrwiirdige Muhammad, Friede sei mit ihm, hatte eine hel-
le Haut. Er war der schonste aller Menschen. Doch er stellte diese
Schonheit nicht jedem zur Schau. Wer ihn einmal zu sehen bekam
und wer ihn auch nur im Traum sieht, dessen Leben verlduft von
da an voller Freude und Heiterkeit. Er ist in jeglicher Hinsicht der
iiberlegenste aller Menschen, die je zu irgendeiner Zeit an irgend-
einem Ort der Erde lebten und leben werden. Sein Verstand, sein
Denken, sein schoner Charakter und die Kraft all seiner Glieder
sind denen jedes anderen Menschen iiberlegen.

Als er ein Kind war, wurde er zweimal von Héndlern auf eine
Reise nach Damaskus mitgenommen, doch sie beendeten die Rei-
se am ,,Busra“ genannten Ort und kehrten zuriick. Aufler diesen
beiden Reisen unternahm er keine weiteren Reisen. Er war
,>ummi“, d. h. des Lesens und Schreibens unkundig. Er besuchte
nie eine Schule und wurde von niemandem unterrichtet. Dennoch
wusste er alles, d. h., wann immer er iiber etwas nachdachte und et-
was zu wissen wiinschte, lehrte ihn Allah, der Erhabene. Der En-
gel Dschabrail, Friede sei mit ihm, kam zu ihm und sagte ihm al-
les, was er zu wissen wiinschte. Sein gesegnetes Herz (Qalb) strahl-
te wie die Sonne Licht (Nur) um sich. Die Lichter des Wissens und
der Gotteserkenntnis, die er ausstrahlte, breiteten sich wie elek-
tromagnetische Wellen {iiberall auf der Erde und im Himmel aus.
Jetzt strahlen sie von seinem Grab aus weiter. Die Kraft dieser
Ausstrahlung nimmt in jedem Augenblick zu. So, wie es Radio-
empfinger braucht, um elektromagnetische Wellen zu empfangen,
muss man, um die Lichter, die er ausstrahlt, empfangen zu konnen,
ein Herz haben, das an ihn glaubt, ihn liebt und das man reinigt,
indem man auf dem Weg, den er wies, schreitet. Wer solch ein
Herz hat, der empfingt die Lichter, die er ausstrahlt, und sein
Herz wiederum strahlt sie in seine Umgebung. Menschen solcher
Qualitdt werden ,,Wali“ (Gottesfreund, Pl. Awliya) genannt.
Wenn man einen solchen Gottesfreund kennt, an ihn glaubt und
ihn liebt und wenn man mit Anstand in seiner Gegenwart sitzt
oder aus der Ferne seiner mit Respekt und Liebe gedenkt, dann
beginnt das eigene Herz Licht (Nar) und spirituelles Wissen

—-32 -



(Fayd) aus seinem Herzen zu empfangen und wird dadurch gerei-
nigt und reif. So, wie Allah, der Erhabene, das Sonnenlicht zu ei-
nem Mittel gemacht hat, damit sich unsere materiellen Korper ent-
wickeln, so hat Er das Herz Muhammads, Friede sei mit ihm, und
die Lichter, die seinem Herzen entspringen, zum Grund fiir das
Reifen unserer Seelen und unserer Herzen gemacht, damit wir in
unserem Menschsein zu hoheren Stufen aufsteigen konnen. So,
wie alle Néhrstoffe, die den Menschen néhren, seinen Korper auf-
bauen und ihm Energie liefern, durch die Energie der Sonne,
durch Assimilation entstehen, so entstehen alle Wirkungen des
Zusammenseins mit Gottesfreunden, ihrer Worte und ihrer Schrif-
ten, die alle Nahrung fiir das Herz und die Seele sind, durch die
Lichter, die aus dem Herzen des Gesandten Allahs strahlen.

Durch den Engel Dschabra’il, Friede sei mit ihm, offenbarte
Allah, der Erhabene, dem ehrwiirdigen Muhammad, Friede sei
mit ihm, den edlen Koran. Darin gebot Er den Menschen die Sa-
chen, die im Diesseits und Jenseits niitzlich sind, und verbot ihnen
die Sachen, die schidlich sind. Die Gesamtheit dieser Gebote und
Verbote wird ,,Islam* oder ,,al-Ahkam al-ilahiyya‘ (gottliche Be-
stimmungen) genannt.

Jedes einzelne Wort Muhammads, Friede sei mit ihm, ist wahr,
wertvoll und niitzlich. Der Mensch, der hieran glaubt, wird
»Mu'min® (Gldubiger) und ,,Muslim* genannt. Jene, die auch nur
an ein einziges Wort des ehrwiirdigen Muhammad, Friede sei mit
ihm, nicht glauben, werden ,,Kafir* (Ungldubiger) genannt. Allah,
der Erhabene, liebt die Glaubigen. Er wird sie nicht auf ewig in der
Holle belassen. Entweder wird Er sie erst gar nicht in die Holle
schicken oder wird sie, wenn Er sie zur Bestrafung fiir ihre Stinden
dort eingehen lisst, wieder aus ihr herausholen. Wer ein Unglédu-
biger ist, kann nicht in das Paradies einziehen. Er geht direkt in die
Holle ein und wird dort nie wieder herauskommen. Der Glaube an
den Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, und die Liebe zu
ihm sind die Quelle allen Gliicks, allen Friedens und alles Guten.
Zu leugnen, dass er ein Prophet ist, ist die Quelle allen Ungliicks,
aller Bedrédngnisse und alles Schlechten.

Sein Wissen, seine Gotteskenntnis, sein Verstandnisvermogen,
seine Glaubensstirke, sein Verstand, seine Klugheit, seine GroB3-
zligigkeit, seine Demut, seine Milde, sein Mitgefiihl, seine Geduld,
seine Strebsamkeit, sein Eifer, seine Treue, seine Zuverldssigkeit,
sein Mut, seine Ehrfurcht einflo3ende Prédsenz, seine Tapferkeit,
seine Eloquenz, seine Klarheit im Ausdruck, sein Scharfsinn, seine
Schonheit, seine Achtsamkeit, seine Keuschheit, seine Fairness,

—-33 -



sein Schamgefiihl, seine Enthaltsamkeit und seine Gottesfurcht
waren alle groBer als bei allen anderen Propheten. Er verzieh alles
Unrecht, das ihm von Freund oder Feind widerfuhr. Er entgegnete
diesen nie. Als die Ungldubigen bei der Schlacht von Uhud seine
gesegnete Wange verletzten und seinen gesegneten Zahn brachen,
sprach er fiir diejenigen, die dies taten, das folgende Bittgebet: ,,0
mein Herr! Vergib ihnen, denn sie wissen nicht!*

Die guten Charaktereigenschaften des ehrwiirdigen Muham-
mad, Friede sei mit ihm, sind sehr viele. Jeder Muslim muss diese
lernen und sich diese Charaktereigenschaften aneignen. So wird es
moglich, dass man im Diesseits und im Jenseits vor Ungliick und
Kummer bewahrt wird und die Fiirsprache dieses ,,Meisters beider
Welten®, Friede sei mit ihm, erlangt. Denn in einem Hadith heif3t
es: ,,Eignet euch die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, als
Charaktereigenschaften an!*

DIE EDLEN GEFAHRTEN

Die Muslime, die damit geehrt wurden, das gesegnete Antlitz
unseres Propheten, Friede sei mit ihm, zu sehen oder seine scho-
nen Worte zu horen, werden ,,al-Ashab al-kiram* (die edlen Ge-
fahrten) genannt. Nach den Propheten ist AbQ Bakr as-Siddiq,
moge Allah mit ihm zufrieden sein, der vortreftlichste und rang-
hochste aller Menschen, die je lebten und leben werden. Er ist der
erste Kalif des Gesandten Allahs. Nach ihm ist der ranghochste
Mensch der zweite Kalif Umar ibn al-Khattab, ,,Fartiq al-A‘zam*,
moge Allah mit ihm zufrieden sein. Nach ihm ist der ranghochste
Mensch der dritte Kalif, ein Quell des Glaubens, der Schamhaftig-
keit und der Gotteskenntnis, Uthman ibn Affan, mége Allah mit
ihm zufrieden sein. Nach ihm ist der ranghdchste Mensch der vier-
te Kalif, der Besitzer erstaunlicher Uberlegenheiten, der ,,Asadul-
lah* (,,Lowe Allahs“) genannte Aliibn Abi Talib, moge Allah mit
ihm zufrieden sein. Wie aus den ehrwiirdigen Hadithen hieriiber
zu verstehen ist, sind die edlen Damen Fatima, Khadidscha,
Aischa, Maryam und Asiya die ranghdchsten Frauen im Diesseits.
In einem Hadith heift es: ,,Fatima ist die ranghochste der Frauen
des Paradieses. Hasan und Husayn sind die ranghochsten der jun-
gen Miinner des Paradieses.*

Nach diesen sind die ranghochsten der edlen Geféhrten die ,,al-
Aschara al-mubaschschara“ (,,die Zehn, denen das Paradies ver-
sprochen wurde*). Diese sind der edle Abii Bakr as-Siddiq, Umar
al-Fartq, Uthman ibn Affan, Alf ibn Abi Talib, Aba Ubayda ibn

—34 -



al-Dscharrah, Talha, Zubayr ibn al-Awwam, Sa‘d ibn Abi Waqqas,
Sa‘ld ibn Zayd und Abdurrahman ibn Awf, mége Allah mit ihnen
zufrieden sein. Nach diesen sind die ranghochsten jene, die an der
Schlacht von Badr teilgenommen haben, dann jene, die an der
Schlacht von Uhud teilgenommen haben, und nach diesen jene,
die beim ,,Bay‘a ar-Ridwan“ genannten Treueid dabei waren.

Es ist notwendig (wadschib) fiir uns, dass wir alle edlen Gefahr-
ten des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, die auf seinem Weg
ihr Leben und ihren Besitz aufopferten und ihm Beistand leiste-
ten, mit Respekt und Liebe erwidhnen. AuBerungen, die ihrer Gro-
Be widersprechen, sind auf keinen Fall erlaubt. Respektlos iiber
sie zu sprechen, ist ein Zeichen der Verirrung.

Wer den Gesandten Allahs liebt, der muss auch alle seine Ge-
fahrten lieben. Denn in einem Hadith heif3t es: ,,Wer meine Ge-
fihrten liebt, liebt sie, weil er mich liebt. Wer sie nicht liebt, der
liebt mich nicht. Wer sie betriibt, der betriibt mich und wer mich
betriibt, der betriibt Allah, den Erhabenen. Wer Allah, den Erha-
benen, betriibt, wird dafiir auf jeden Fall bestraft werden.* In ei-
nem anderen Hadith heifit es: ,,Wenn Allah, der Erhabene, je-
mandem aus meiner Gemeinde Gutes zukommen lassen will, legt
Er die Liebe zu meinen Gefihrten in sein Herz. Dann sind sie ihm
so teuer wie sein eigenes Leben.* Als unser Prophet verstarb, leb-
ten in der Stadt Medina 33 Tausend Prophetengefihrten. Die Zahl
aller Gefédhrten betrug mehr als 124 Tausend.

Die Imame der vier Rechtsschulen und andere Gelehrte

Was das Wissen um den Glauben betrifft, gibt es nur einen kor-
rekten Weg und das ist die Glaubensrichtung (Madhhab) der ,,Ah-
lus-Sunna wal-Dschama‘a® (Anhédnger der Sunna und der Ge-
meinschaft). Vier grole Gelehrte haben allen Muslimen auf der
ganzen Welt den wahren Weg gezeigt; sie haben dazu beigetragen,
dass wir den Weg Muhammads, Friede sei mit ihm, unverdndert
und authentisch erlernen konnen. Der erste dieser vier Gelehrten
heilt Imam al-A‘zam Abi Hanifa Nu‘man ibn Thabit. Er ist einer
der groBiten Gelehrten des Islams und das Oberhaupt der Ahlus-
Sunna. Der zweite ist Imam Malik ibn Anas, der dritte Imam Mu-
hammad ibn Idris SchafiT und der vierte Imam Ahmad ibn Han-
bal, moge Allah mit ihnen barmherzig sein.

Wer heute nicht einem dieser vier Imame folgt, befindet sich in
groBBer Gefahr, denn er hat sich vom wahren Weg getrennt. Wir
haben in diesem Buch Angelegenheiten, die das Gebet betreffen,

_35_-



gemil der hanafitischen Rechtsschule (Madhhab) vereinfacht zu-
sammengefasst, indem wir Biicher von groBen Gelehrten dieser
Rechtsschule als Quellen nahmen.

Zwei der Schiiler dieser vier Imame erlangten einen hohen
Rang darin, das Wissen beziiglich der Glaubensgrundlagen zu ver-
breiten. So entstanden zwei Schulen in der Glaubenslehre. Der
wahre Glaube, der im Einklang mit dem edlen Koran und den ehr-
wiirdigen Hadithen steht, ist nur jener Glaube, wie er in diesen
zwei Schulen gelehrt wird. Diese beiden sind es, die das Wissen
iiber den Glauben der Ahlus-Sunna, welche die ,Firqga na-
dschiyya“ (errettete Gruppe) ist, in der Welt verbreiten. Der eine
heiBt Aba Mansir al-Maturidi und der andere Abul-Hasan Ali al-
Asch‘arl.

Beide Imame haben denselben Glauben gelehrt. Die wenigen
Unterschiede, die es in ihren Lehren gibt, sind nicht wesentlich,
sondern im Grunde gleich. Die islamischen Gelehrten werden im
edlen Koran und den ehrwiirdigen Hadithen gelobt. In einem Vers
des edlen Korans heift es sinngeméif: ,,Sind solche, die wissen, de-
nen gleich, die nicht wissen?* In einem anderen Vers heif3t es sinn-
gemif: ,,O Muslime! Erfragt das, was ihr nicht wisst, von denen,
die es wissen.*

In ehrwiirdigen Hadithen wurde iiberliefert: ,,Allah, der Erha-
bene, die Engel und alle Lebewesen machen Dua fiir den Muslim,
der den Menschen das Gute lehrt.“ ,,Am Tag des Jiingsten Ge-
richts werden zuerst die Propheten, dann die Gelehrten und dann
die Mirtyrer Fiirsprache einlegen.* ,,0 ihr Menschen! Wisst, dass
das Wissen von den Gelehrten horend erworben wird.* ,,Eignet
euch Wissen an. Das Aneignen von Wissen ist eine gottesdienstli-
che Handlung. Wer Wissen lehrt und wer es erwirbt, erhiilt die Be-
lohnung fiir Dschihad.” ,,Das Vermitteln von Wissen ist wie das
Geben von Almosen (Sadaqga). Von einem Gelehrten Wissen zu
erwerben, ist wie das Verrichten des Tahaddschud-Gebets. ,,Das
Aneignen von Wissen ist verdienstvoller als alle freiwilligen got-
tesdienstlichen Handlungen. Denn wer lernt, ist sowohl sich selbst
als auch denen, die er spiter lehrt, niitzlich.* ,,Wer lernt, um ande-
re zu lehren, bekommt den Lohn der Getreuen (Siddiqun).* ,,Das
Wissen ist ein Schatz. Sein Schliissel ist das Fragen und Lernen.*
»Eignet euch Wissen an und lehrt es.* ,,Alles hat einen Ursprung,
eine Quelle. Die Quelle der Gottesfurcht (Taqwa) sind die Herzen
der Gotteskenner (Arifun).* ,,Das Lehren von Wissen ist eine
Siihne fiir Siinden.*

— 36—



Funfter Grundsatz
DER GLAUBE AN DEN JUNGSTEN TAG

,»» Wal-Yawmil-akhiri“ bedeutet: ,,Ich glaube an den Jiingsten/
Letzten Tag.“ Der Anfang dieser Zeitspanne ist der Tag, an dem
ein Mensch stirbt. Sie dauert bis zum Ende der Abrechnung. Der
Grund, warum er ,,der Letzte Tag” genannt wird, liegt darin, dass
nach ihm keine Nacht mehr kommt, bzw. weil er nach dem Ende
dieser Welt kommt. Wann dieser Jiingste Tag anbrechen wird,
wurde nicht verkiindet, doch unser Prophet, Friede sei mit ihm,
hat viele Vorzeichen dieses Tages beschrieben. Unter diesen sind
z. B.: Der edle Mahdi wird erscheinen; Isa, Friede sei mit ihm, wird
vom Himmel nach Damaskus herabkommen; der falsche Messias
(Daddschal) wird erscheinen; die ,,Gog und Magog“ (Ya’-
dschuidsch und Ma’dschiidsch) genannten Leute werden iiberall
Unruhe stiften; die Sonne wird im Westen aufgehen; gewaltige
Erdbeben werden stattfinden; das religiose Wissen wird in Verges-
senheit geraten; Stinden und Schlechtigkeiten werden sich iiberall
verbreiten; was haram ist, wird iiberall ungezwungen verrichtet
werden; im Jemen wird ein Feuer ausbrechen; die Himmel und die
Berge werden zersplittern; die Sonne und der Mond werden erl6-
schen.

Es gibt eine Befragung im Grab. Als Antwort auf die Fragen
der Engel Munkar und Nakir im Grab muss man Folgendes aus-
wendig lernen und auch Kindern beibringen: ,,Mein Herr (Rabb)
ist Allah, der Erhabene; mein Prophet ist Muhammad, Friede sei
mit ihm; meine Religion ist der Islam; mein Buch ist der edle Ko-
ran; meine Kibla ist die edle Kaaba; meine Richtung (Madhhab)
im Glauben ist die Ahlus-Sunna wal-Dschama‘a; und meine
Rechtsschule (Madhhab) in den Handlungen ist die Rechtsschule
des Imam al-A‘zam Abt Hanifa.“ Am Tag der Auferstehung
(Yawm al-Qiyama) werden alle Menschen aus ihren Grabern auf-
erweckt und am ,,Mahschar” genannten Platz der Versammlung
zusammengebracht. Den Rechtschaffenen (Salihiin) werden die
Biicher ihrer Taten von ihrer Rechten her gegeben, den Schlech-
ten von hinten oder von ihrer Linken her. Wenn Allah, der Erha-
bene, will, wird Er jede Siinde aufler Schirk (Beigesellung), Kufr
(Unglaube) verzeihen oder, wenn Er es so will, selbst die kleinen
Stinden bestrafen.

Dort gibt es die Waage ,,Mizan“, mit der die Taten der Men-
schen gewogen werden. Die Briicke ,,Sirat” wird auf Befehl Al-
lahs, des Erhabenen, iiber der Holle errichtet. Es gibt das Becken

- 37 -



,Kawthar®“, welches eine besondere Gabe an unseren Propheten
Muhammad Mustafa, Friede sei mit ihm, ist.

Die Fiirsprache (Schafa‘a) ist wahr. Die Propheten, die Gottes-
freunde, die Reschtschaffenen, die Gelehrten, die Engel, die Mir-
tyrer und alle, denen Allah, der Erhabene, dies erlaubt, werden
Firsprache einlegen, damit den Glidubigen, die ohne Reue (Taw-
ba) verstarben, ihre kleinen und grofen Siinden vergeben werden,
und ihre Fiirsprache wird akzeptiert werden.

Das Paradies (Dschanna) und die Holle (Dschahannam) exis-
tieren bereits. Das Paradies liegt iiber den sieben Himmelsstufen.
Die Holle befindet sich unter allem anderen Existierenden. Das
Paradies hat acht Tore. Durch jedes Tor gelangt man in ein Para-
dies. Die Holle besteht aus sieben Stufen. Von der ersten bis zur
siebten Stufe nimmt die Pein darin zu.

Sechster Grundsatz
DER GLAUBE AN DIE BESTIMMUNG

,»» Wa-bil-Qadari, khayrihi wa-scharrihi minallahi ta‘ala* bedeu-
tet: ,,Ich glaube an die Bestimmung (Qadar), daran, dass das Gute
und Schlechte von Allah ist.“ Alles Gute und Schlechte, aller Nut-
zen und Schaden, aller Gewinn und Verlust, den die Menschen er-
fahren, geschieht gemif3 der Bestimmung Allahs, des Erhabenen.

Dass Allah, der Erhabene, die Existenz einer Sache will, wird
,»Qadar* genannt. Das Hervor- und Zustandekommen des Qadar,
d. h. der Sache, deren Existenz bestimmt wurde, wird als ,,Qada*
(Schicksal) bezeichnet. Die Worte ,,Qadar* und ,,Qada“ kommen
auch als Synonyme zur Verwendung, die gegeneinander ausge-
tauscht werden konnen.

Allah, der Erhabene, hat Seinen Dienern einen Willen (Irada)
gegeben und diesen Willen zum Grund fiir Sein Erschaffen ihrer
Taten gemacht. Wenn der Diener sich entscheidet, etwas zu tun,
und wenn Allah, der Erhabene, die Sache auch will, dann bringt Er
sie hervor. Wenn der Diener eine Sache nicht will, will auch Allah,
der Erhabene, sie nicht und erschafft sie nicht.

Wer diesen bis hierher zusammengefasst vorgelegten Glauben
der Ahlus-Sunna mehr im Detail erlernen mochte, kann u. A. das
folgende vom Verlag Hakikat veroffentlichte Buch lesen: Das ur-
spriinglich auf Persisch verfasste ,,I'tigadnama* des groBen Got-
tesfreundes Mawlana Khalid al-Baghdadi, einem der Perlen der
Islamgelehrten, moge Allah sich seiner erbarmen, und dessen tiir-

— 38 —



kische Ubersetzung durch Kemahli Feyzullah Efendi unter dem
Titel ,,Herkese Lazim Olan Iman*, das wiederum unter dem Titel
,,Glaube und Islam‘ ins Deutsche iibersetzt wurde. Das Buch
»Itigadnama“ ist ein ausgezeichnetes Werk, dessen Licht und Se-
gen fiir die Gliickseligkeit in beiden Welten ausreichend ist.

Allah, der Erhabene, hat allen Menschen das Gottvertrauen
(Tawakkul) geboten. Der Koranvers, der sinngeméf ,,Das Gott-
vertrauen ist eine Bedingung des Glaubens* heifit, ist eines dieser
Gebote. In der Sure al-M3a’ida heil3t es sinngeméf: ,,Verlasst euch
auf Allah, den Erhabenen, wenn ihr Glauben habt.©“ In der Sure
Al Imran heiBt es sinngemiB: ,,Allah, der Erhabene, liebt gewiss
diejenigen, die Ihm vertrauen.* In der Sure at-Talaq heif3t es sinn-
gemil: ,,Wenn jemand sich auf Allah, den Erhabenen, verlisst,
dann ist Er ihm genug.* In der Sure az-Zumar heif3t es sinngemés:
»Ist denn Allah, der Erhabene, nicht genug fiir Seinen Diener?*
Hieriiber hinaus gibt es noch viele weitere Koranverse, die sinnge-
maf die gleiche Bedeutung haben.

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Mir wurde ein
Teil meiner Gemeinde gezeigt. Sie fiillten Berge und Wiisten. Ich
war erstaunt und froh dariiber, dass sie so zahlreich waren. Als ich
gefragt wurde, ob ich dariiber gliicklich sei, bejahte ich dies. Da-
rauf wurde mir gesagt, dass nur 70 Tausend von ihnen ohne Ab-
rechnung in das Paradies einziehen werden. Als ich fragte, wer
diese seien, hief3 es: ,Es sind jene, die ihrem Tun keine Magie,
Zauberei beimischen, die sich nicht mit Feuer kauterisieren lassen,
die sich nicht nach Wahrsagerei richten und die sich auf niemand
Anderen als auf Allah, den Erhabenen, verlassen und nur Ihm ver-
trauen.”** Unter den Zuhorern befand sich Ukascha, moge Allah
mit ihm zufrieden sein, der hierauf aufstand und sagte: ,,O Ge-
sandter Allahs! Sprich ein Bittgebet fiir mich, auf dass ich einer
von ihnen sei.” Darauf sagte der Gesandte Allahs: ,,O mein Herr!
Lasse ihn einen von diesen sein!** Als eine weitere Person aufstand
und um dasselbe Bittgebet bat, sagte er: ,,Ukascha war schneller
als du.*

Tawakkul bedeutet, dass man bei jeglichen Angelegenheiten
alles in seiner Macht Stehende tut und sich fiir das Resultat nur auf
Allah, den Erhabenen, verlidsst, nur Ihm vertraut und sich iiber
das, was die Zukunft anbelangt, nicht den Kopf zerbricht.

-39 —



Zweiter Teil

UNSERE GOTTESDIENSTLICHEN HANDLUNGEN
(IBADAT) UND DAS GEBET

Was bedeutet Ibada?

»Ibada“ (gottesdienstliche Handlung, Anbetung) bedeutet,
dass man die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, erfiillt,
der uns und alles Existierende aus dem Nichts erschaffen hat, in
der Existenz hilt, vor allen offensichtlichen und verborgenen Un-
fallen und Ubeln beschiitzt und uns in jedem Augenblick verschie-
denste Gaben und Gutes gewéhrt und uns gedeihen lisst. Es be-
deutet, dass man die Propheten, die Gottesfreunde und die Ge-
lehrten, die die Liebe Allahs, des Erhabenen, erlangt haben, nach-
ahmt und ihnen folgt.

Es ist eine Menschenpflicht, dass der Mensch Allah, dem Erha-
benen, der ihm unzéhlige Gaben zukommen lésst, nach bestem
Vermogen dankt. Dies ist eine Pflicht, eine Schuld, die der Men-
schenverstand vorschreibt. Jedoch konnen Menschen aufgrund ih-
res beschrinkten Denkens und ihrer kurzsichtigen Wahrnehmung
nicht herausfinden, worin echter Dank (Schukr) und Ehrerbietung
zu Allah, dem Erhabenen, liegen. Sachen, die Dank und Ehrerbie-
tung bezeugen sollen, konnten in Wirklichkeit eine Beleidigung
bedeuten, wenn sie nicht von Allah, dem Erhabenen, verkiindet
sind, und mogen sie noch so sehr als Lob erscheinen.

Daher hat Allah, der Erhabene, die Verrichtung dieser Dan-
kesschuld, die man im Herzen glaubend und mit Worten bestiti-
gend und dem Korper handelnd erfiillen muss, d. h. die Pflichten,
die die Dienerschaft erfordert, kundgetan und Sein geliebter Pro-
phet hat diese Sachen erldutert. Die Gesamtheit der von Allah,
dem Erhabenen, verkiindeten und befohlenen Pflichten der Die-
nerschaft wird ,,Islam* genannt. Der Dank Allah, dem Erhabe-
nen, gegeniiber wird erfiillt, indem man dem Weg folgt, den Sein
Prophet dargelegt hat. Alle Arten des Dankes und des Gottes-
dienstes, die aulerhalb des Rahmens dieses Weges liegen, akzep-
tiert Allah, der Erhabene, nicht und ist diesen nicht wohlgefillig.
Denn es gibt viele Sachen, die Menschen als gut befinden, die im
Islam jedoch als ungefillig und unschon gelten.

Somit wird klar, dass verstindige Menschen, um Allah, dem
Erhabenen, zu danken und gottesdienstliche Handlungen zu ver-

—40 -



richten, dem Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, folgen
miissen.

Wer Muhammad, Friede sei mit ihm, folgt, ist ein ,,Muslim*.
Allah, dem Erhabenen, zu danken, d. h. dem Weg Muhammads,
Friede sei mit ihm, zu folgen, wird ,,Ibada‘“ genannt. Der Islam be-
steht aus zwei Teilen:

1. Wissen, das mit dem Herzen bestétigt wird, also die Sachen,
an die man glauben muss.

2. Gottesdienstliche Handlungen, die mit dem Koérper und dem
Herzen verrichtet werden.

Die hochste der gottesdienstlichen Handlungen, die mit dem
Korper verrichtet werden, ist das ,,Gebet®. Es ist fiir jeden Mus-
lim, der rechtlich verantwortlich (mukallaf) ist, eine Pflicht (Fard),
dass er die tdglichen fiinf Gebete verrichtet.

Wen nennt man Mukallaf?

»Mukallaf* (rechtlich Verantwortlicher) werden Ménner und
Frauen genannt, die verstandesreif (aqil) und geschlechtsreif
(baligh) sind. Die rechtlich Verantwortlichen sind verpflichtet,
sich an die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, zu halten.
Im Islam wird dem Mukallaf zunéchst befohlen, den Glauben an-
zunehmen und dann die gottesdienstlichen Handlungen zu ver-
richten. Zusitzlich muss er die Sachen meiden, die verboten
(haram) bzw. verpont (makrah) sind.

Der Verstand (Aql) ist eine Kraft, die dem Verstehen und Be-
greifen dient. Er wurde erschaffen, um das Niitzliche vom Schéad-
lichen zu unterscheiden. Der Verstand gleicht einem Messinstru-
ment. Er unterscheidet z. B. zwischen zwei guten Sachen, welche
die bessere ist, oder zwischen zwei schlechten Sachen, welche die
schlechtere ist. Der Verstdndige ist nicht derjenige, der nur ver-
steht, was das Gute und das Schlechte ist, sondern der, wenn er das
Gute erkennt, es annimmt und wenn er das Schlechte erkennt, es
ablehnt. Gleichnishaft gesprochen ist der Verstand wie das Auge
und der Islam wie das Licht. Ohne Licht kann das Auge nicht se-
hen.

,»Buligh* meint ,,Geschlechtsreife. Die Geschlechtsreife von
Knaben beginnt, in der Regel, mit Vollendung des zwolften Le-
bensjahres. Es gibt Zeichen, die die Geschlechtsreife anzeigen.
Wenn diese Zeichen nicht auftreten, gelten Knaben mit Vollen-
dung des 15. Lebensjahres im Sinne des Islams als geschlechtsreif.

41—



Die Geschlechtsreife von Midchen beginnt, in der Regel, mit
Vollendung des neunten Lebensjahres. Wenn keine Zeichen auf-
treten, die die Geschlechtsreife anzeigen, gelten Médchen mit
Vollendung des 15. Lebensjahres im Sinne des Islams als ge-
schlechtsreif.

Af‘al al-Mukallafin (al-Ahkam al-islamiyya)

Die Gebote und Verbote, die im Islam verkiindet wurden, wer-
den ,,al-Ahkam al-islamiyya* (islamische Bestimmungen) ge-
nannt. Diese werden auch ,,Af"al al-Mukallafin (Handlungen der
rechtlich Verantwortlichen) genannt. Die Handlungen der recht-
lich Verantwortlichen sind 8 Arten: Fard, Wadschib, Sunna, Mus-
tahabb, Mubah, Haram, Makriih und Mufsid.

1. Fard (Pflicht): Sachen, deren Verrichtung Allah, der Erha-
bene, mit einem Vers des edlen Korans eindeutig und klar befoh-
len hat, werden ,,Fara’id* (Pl. von Fard) genannt. Es ist haram, die
Fara’id zu unterlassen. Wer nicht an diese glaubt und ihre Verrich-
tung nicht wichtig nimmt, wird zum Kafir. Es gibt zwei Arten von
Fara’id:

Fard ayn (individuelle Pflicht): Das sind Pflichten, die jeder
Muslim selber verrichten muss. Glauben (Iman) zu haben, die Ge-
betswaschung (Wudt) vorzunehmen, die Ganzkorperwaschung
(Ghusl) zu vollziehen, fiinfmal tdglich das Gebet (Salat) zu ver-
richten, im Monat Ramadan zu fasten, bei genug Besitz die Almo-
sensteuer (Zakat) zu entrichten und die Pilgerfahrt (Hadsch) zu
unternehmen, sind individuelle Pflichten. [Die so genannten ,,32
Pflichten* und ,,54 Pflichten“ sind wohlbekannt.]

Fard kifaya (gemeinschaftliche Pflicht): Diese sind Pflichten,
die, wenn sie von einigen Muslimen oder einem einzigen Muslim
verrichtet werden, von der Gesamtheit der Gemeinde entfallen.
So z. B. dem Gruf3 antworten, die Totenwaschung vornehmen, das
Totengebet verrichten, den gesamten edlen Koran auswendig ler-
nen, also ein ,,Hafiz“ werden, den Dschihad unternehmen und
Wissen iiber die Religion und die Naturwissenschaften, das liber
die Grenzen der eigenen Arbeit oder des eigenen Handels hinaus-
geht, erwerben.

2. Wadschib (notwendige Handlung): Wadschibat (Pl. von
Wadschib) sind Gebote, deren Verrichtung genauso strikt befoh-
len ist wie die der Far@’id. Die Belege aus dem edlen Koran fiir
diese Gebote sind nicht so eindeutig klar wie die der Fara’id. Sie

—42 -



sind durch zweifelhafte Belege festgelegt. Wadschib sind die Ver-
richtung des Witr-Gebets, der Festgebete (Eid-Gebete), das
Schlachten eines Opfertieres (Qurban), wenn man reich ist, und
das Entrichten der Sadaqat al-Fitr (auch: Zakat al-Fitr). Das Ur-
teil der Wadschibat ist dasselbe wie das der Fara’id, d. h. sie sind
gleich bindend. Es ist makriih tahriman, ein Wadschib zu unterlas-
sen. Wer daran nicht glaubt, dass sie bindend sind, wird kein Kafir.
Doch wer sie nicht verrichtet, verdient die Strafe in der Holle.

3. Sunna (Praxis/Brauch des Propheten): Sunan (Pl. von Sun-
na) sind Sachen, die Allah, der Erhabene, nicht klar befohlen hat,
aber deren Verrichtung von unserem ehrwiirdigen Propheten ge-
lobt wurde oder die er selbst fortlaufend verrichtet hat oder deren
Verrichtung durch Andere er sah und nicht verhinderte. Es ist
Kufr, die Sunna zu missbilligen. Wer die Sunan zwar bestitigt, sie
jedoch nicht verrichtet, fiir den gibt es keine Strafe, doch die ge-
wohnheitsméBige Unterlassung ohne Entschuldigungsgrund erfor-
dert, dass derjenige, der so handelt, getadelt wird, und wer so han-
delt, bringt sich um die Belohnung der Verrichtung dieser Sunan.
Sunan sind z. B. den Gebetsruf (Adhan) auszurufen, den kleinen
Gebetsruf (Igama) vor dem Gebet zu rufen, das Gebet in Gemein-
schaft zu verrichten, bei der Gebetswaschung das Miswak (Zahn-
putzholz aus dem Arakbaum) zu benutzen, am Abend der Hoch-
zeit ein Hochzeitsessen zu veranstalten und Knaben zu beschnei-
den.

Es gibt zwei Arten von Sunan:

Sunna mu’akkada (feste Sunna): Diese sind feste, etablierte Su-
nan, die unser ehrwiirdiger Prophet fortwihrend verrichtet und
sehr selten unterlassen hat. Die Sunna-Gebete vor dem Fadschr-
Gebet, vor und nach dem Zuhr-Gebet, nach dem Maghrib-Gebet
und nach dem Ischa-Gebet sind solche Sunan. Diese Art Sunan
werden ohne Entschuldigung niemals unterlassen. Wer diese ge-
ring schétzt, wird zum Kafir.

Sunna ghayr mw’akkada (nicht feste Sunna): Dies sind Sachen,
die unser ehrwiirdiger Prophet mit der Absicht der Ibada gele-
gentlich verrichtet hat. Die Sunna-Gebete vor dem Asr- und Ischa-
Gebet sind solche Sunan. Auch, wenn diese oft unterlassen wer-
den, muss man keine Rechenschaft ablegen. Wenn sie aber ohne
Entschuldigung grundsitzlich unterlassen werden, dann ist das
Grund zum Tadel und es kann dazu fiihren, dass man sich um die
Fiirsprache des Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, bringt.

Sunan, die, wenn sie von einer Person aus Gruppen von 5 bis

—43 -



10 Muslimen verrichtet werden, von den anderen entfallen, wer-
den ,,Sunna kifaya“ (gemeinschaftliche Sunna) genannt. Wie z. B.
den Salam-GruB zu sagen oder I'tikaf (Riickzug in eine Moschee)
zu vollziehen. Es ist eine Sunna, die Gebetswaschung, das Essen
und Trinken und jede gesegnete Handlung mit der Basmala (,,Bis-
millahir-rahmanir-rahim*) zu beginnen.

4. Mustahabb (empfohlene Handlung): Die Mustahabbat (Pl
von Mustahabb) werden auch ,,Mandub* oder ,,Adab“ genannt.
Sie sind dem Urteil nach wie die Sunan ghayr mu’akkada. Diese
sind Sachen, die unser ehrwiirdiger Prophet auch verrichtet hat,
und sei es nur wenige Male in seinem Leben, und Sachen, die er
mochte und an denen er Gefallen hatte. Neugeborenen am siebten
Tag ihre Namen zu geben, fiir Neugeborene das Aqiqa-Opfer zu
schlachten, sich schon zu kleiden und angenehme Diifte anzule-
gen, sind mustahabb. Wer diese Sachen tut, erhilt viel Belohnung
(Thawab). Fiir die Unterlassung gibt es jedoch keine Strafe. Auch
bringt man sich nicht um die Fiirsprache des Propheten Muham-
mad, Friede sei mit ihm.

5. Mubah (indifferente, erlaubte Handlung): Mubahat (P1. von
Mubah) sind Sachen, die nicht angeordnet und auch nicht verbo-
ten wurden. D. h. es sind Sachen, die nicht als ,,Stinde* oder ,,Ge-
horsam* definiert sind. Wenn man diese mit guter Absicht (Niyya)
verrichtet, erhdlt man Belohnung und wenn man sie mit schlechter
Absicht verrichtet, wird man bestraft. Schlafen, vielfiltig essen
und sich abwechslungsreich kleiden, vorausgesetzt, die Nahrung
und Kleidung sind halal, sind Sachen, die mubah sind. Wenn man
diese Sachen mit der Absicht verrichtet, den Islam zu befolgen,
sich an die Gebote zu halten, erhédlt man Belohnung. Essen und
Trinken mit der Absicht, gesund zu bleiben und Ibada zu verrich-
ten, ist ein Beispiel hierfiir.

6. Haram (Verbot): Maharim (Pl. von Haram) sind Sachen, die
Allah, der Erhabene, im edlen Koran klar und deutlich als zu Un-
terlassendes bezeichnet hat. Es ist strikt verboten, eine Tat zu ver-
richten, die haram ist, oder etwas zu gebrauchen, das haram ist. Je-
mand, der ein Haram als halal oder ein Halal als haram bezeich-
net, wird zum Kafir. Die Maharim zu unterlassen und sich vor ih-
nen in Acht zu nehmen, ist fard und sehr verdienstvoll.

Es gibt zwei Arten von Maharim:

Haram li-aynihi (Haram an sich): Mord oder Totschlag; Un-
zucht (Zina); Analverkehr (Liwat); Gliicksspiele; Alkoholkon-
sum; Liigen; Stehlen; Verzehr von Schweinefleisch, Blut oder Aas;

—44 —



dass verstandes- und geschlechtsreife Middchen und Frauen mit
entbloBtem Haupt oder entbloBten Armen oder Beinen in die Of-
fentlichkeit gehen, sind alle haram und groBe Siinden. Jemand, der
bei der Verrichtung dieser Stinden zu Beginn die Basmala spricht
oder glaubt, diese Sachen seien halal, oder nicht als wichtig erach-
tet, dass Allah, der Erhabene, diese Sachen verboten hat, wird
zum Kafir. Jedoch wird man durch die Ausiibung solcher Taten
nicht zum Kafir, wenn man daran glaubt, dass sie haram sind, und
sich deswegen vor Allah und Seiner Strafe fiirchtet. Man verdient
dadurch aber eine Strafe in der Holle. Wenn jemand aber diese Sa-
chen immer wieder tut und ohne dafiir Reue zu empfinden stirbt,
kann das ein Grund sein, dass er ohne Glauben stirbt.

Haram li-ghayrihi (Haram durch begleitende Umstinde): Die-
se sind Sachen, die an sich halal sind, doch durch die Verletzung
der Rechte Anderer haram werden. So z. B., dass man aus dem
Garten einer Person ohne ihre Erlaubnis Obst pfliickt und isst; ih-
ren Hausrat oder ihr Geld stiehlt und verwendet; dass man anver-
trautes Gut missbraucht; Gewinn aus Bestechungsgeldern, Zinsge-
schiften und Gliicksspielen. Wer solche Sachen begeht und dabei
zu Beginn die Basmala spricht oder meint, diese Sachen wiren
halal, der wird kein Kafir. Denn solcher Besitz ist das Recht jener
Personen und sie konnen es zuriickbekommen. Fiir unrechtméiBi-
gen Besitz im Gewicht von einem Dank [5,5 Gerstenkorner, ent-
spricht etwa 0,5 g Silber] wird Allah, der Erhabene, am Tag des
Jingsten Gerichts die Belohnung von 700 angenommenen Ge-
betseinheiten, die in Gemeinschaft verrichtet wurden, von der Be-
lohnung des Téters auf die Person mit dem Recht iibertragen. Sich
von den Verboten fernzuhalten, ist verdienstvoller als das Verrich-
ten von Ibada. Deswegen muss man die Sachen, die haram sind,
lernen und sich vor ihnen in Acht nehmen.

7. Makruh (verponte, missbilligte Handlung): Makruhat (Pl
von Makriih) sind Sachen, die Allah, dem Erhabenen, und Seinem
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, missfallen und die da-
zu fiihren, dass sich die Belohnung fiir gottesdienstliche Handlun-
gen verringert.

Es gibt zwei Arten von Makruhat:

Makruh tahriman (dem Haram nahe verpont): Dies sind Sa-
chen, die dem Haram nah sind. Die Unterlassung eines Wadschib
ist makriih tahriman. Die Verrichtung von Sachen, die makrih
tahriman sind, erfordert eine Strafe. So z. B. ein Gebet zu verrich-
ten, wenn die Sonne aufgeht, sie am Zenit [am hochsten Punkt im
Himmel] steht oder wihrend sie untergeht. Wer dies absichtlich

45—



tut, ist rebellisch und siindigt und verdient dafiir eine Strafe in der
Holle. Wer beim Gebet die Wadschibat darin unterlisst, also Sa-
chen tut, die makrah tahriman sind, fiir den ist es wadschib, das
Gebet zu wiederholen. Wenn es aber versehentlich oder aus Ver-
gesslichkeit geschieht, dann macht man innerhalb des Gebets die
Vergesslichkeitsniederwerfung (Sadschdat as-Sahw).

Makrith tanzihan (dem Halal nahe verpont): Dies sind Sachen,
die dem Halal nah sind, oder Sachen, deren Unterlassung besser
ist als deren Verrichtung. So z. B. die Unterlassung der Sunan
ghayr mu’akkada oder die Unterlassung der Mustahabbat.

8. Mufsid (ungiiltig machende Handlung): Mufsidat (Pl. von
Mufsid) sind Sachen, die eine Handlung, die im Islam erlaubt ist,
oder eine begonnene Ibada ungiiltig machen. Dabei kann es sich
um den Glauben, das Gebet, die Ehe, die Pilgerfahrt, die Almo-
sensteuer oder Kdufe und Verkdufe handeln. So ist es z. B. Kufr,
auf Allah, den Erhabenen, oder auf Sein Buch zu schimpfen, denn
dies macht den Glauben ungiiltig. Das Lachen wéhrend des Ge-
bets [so laut, dass die Person direkt neben ihm dies mitbekommen
wiirde] macht das Gebet und die Gebetswaschung ungiiltig. Wih-
rend des Fastens absichtlich zu essen oder zu trinken, macht das
Fasten ungiiltig.

Der Muslim, der die Fara’id, die Wadschibat und die Sunan
verrichtet und sich von den Maharim und Makruhat fernhilt, er-
hilt dafiir ,,Adschr (Lohn), also ,,Thawab“ (Belohnung). Wer
Maharim und Makrahat tut und die Fara’id und die Wadschibat
unterldsst, fiir den werden Siinden in sein Buch der Taten ge-
schrieben. Die Belohnung fiir die Vermeidung eines Haram ist
viele Male hoher als fiir die Verrichtung einer Fard. Die Beloh-
nung fiir die Verrichtung einer Fard ist viele Male hoher als fiir die
Vermeidung eines Makrith. Die Belohnung fiir die Vermeidung
eines Makrih ist viele Male hoher als fiir die Verrichtung einer
Sunna. Unter den Mubahat nennt man jene, die Allah, der Erha-
bene, liebt, ,,Khayrat und Hasanat* (Wohltaten oder gute Wer-
ke). Wer diese tut, wird dafiir belohnt, doch ihre Belohnung ist ge-
ringer als fiir die Verrichtung einer Sunna.

DIE ISLAMFEINDE

Die Islamfeinde attackieren die Biicher und Schriften der Ah-
lus-Sunna, um den Islam zunichtezumachen. Es heif3t im edlen Ko-
ran in der Sure al-M3a’ida auf der letzten Seite des sechsten
Dschuz: ,,Die groten Islamfeinde sind die Juden und die Musch-

46—



rikiin.* Muschrikiin (Polytheisten) sind Ungldubige (Kuffar), die
Gotzen und Statuen anbeten. Es ist offensichtlich, dass die meisten
Christen Polytheisten sind. Abdullah ibn Saba’, ein Jude aus dem
Jemen, griindete die ,,Schia“ genannte Gruppe, um die Ahlus-Sun-
na zu vernichten. Die Schiiten nennen sich selbst ,,Aleviten®. Die
Briten, die Feinde des Islams sind, greifen mit all der Macht ihres
Reichs, mit all den Reichtiimern, die sie aus Indien und Afrika er-
beuteten, mit vielen Kriegen und Biichern voller Liigen jener Sek-
te, die sie unter dem Namen ,,Wahhabismus® griindeten, die Ah-
lus-Sunna an. Wir empfehlen allen Menschen iiberall auf der Welt,
die die ewige Gliickseligkeit erlangen mochten, sich nicht von den
Schiiten und den Wahhabiten und ihren Biichern tduschen zu las-
sen, sondern sich an die Biicher der Gelehrten der Ahlus-Sunna zu
halten.

DIE SAULEN DES ISLAMS

Es gibt fiinf grundsitzliche Pflichten (Fara’id), die jeder, der
den Islam als Religion annimmt, d. h. jeder Muslim unbedingt er-
fiillen muss:

1. Die erste Sdule des Islams ist ,,das Aussprechen des Glau-
bensbekenntnisses (Schahada)“. Das Glaubensbekenntnis ist, zu
sagen: ,,Aschhadu an la ilaha illallah wa-aschhadu anna Muham-
madan abduhu wa-rasuluh.“ (,,Ich bezeuge, dass es keinen Gott
gibt auBler Allah und ich bezeuge, dass Muhammad Sein Diener
und Sein Gesandter ist.) D. h., dass jeder Mensch, der verstandes-
und geschlechtsreif und auch in der Lage ist, zu sprechen, dieses
Glaubensbekenntnis spricht und sich dabei seiner folgenden Be-
deutung bewusst ist und mit Gewissheit im Herzen daran glaubt:
,,Es gibt auf der Erde und im Himmel nichts und niemanden aufer
Allah, der das Recht hitte oder wiirdig wire, angebetet zu werden.
Der einzig wahre Anzubetende ist allein Allah, der Erhabene.” Er
ist es, dessen Existenz notwendig ist. Er besitzt jede Art der Voll-
kommenheit. Er hat keine Méangel und keinen Makel. Sein Name
ist ,,Allah“. Und ebenso, dass jener erhabene Mensch mit rosafar-
benem, weil3-rotlichem, leuchtendem und freundlichem Antlitz,
mit schwarzen Augen und Augenbrauen, gesegneter breiter Stirn,
mit vorziiglichem Charakter und edlen Worten, dessen Schatten
nicht auf die Erde fiel, und, weil er in der Stadt Mekka in Arabien
geboren wurde, als ,,Araber” bezeichnete, von den S6hnen des
Stammes Haschim stammende ,,Muhammad, Friede sei mit ihm,
der Sohn Abdullahs, der Diener Allahs, des Erhabenen, und Sein

—47 -



Gesandter ist.“ Er ist der Sohn der edlen Amina, Tochter des Wa-
hab.

2. Die zweite der fiinf Sdulen des Islams ist, dass man die ent-
sprechenden Bedingungen und Pflichthandlungen erfiillend ,,die
taglichen fiinf Gebete zu ihren vorgeschriebenen Zeiten verrich-
tet“. Es ist eine Pflicht (Fard) fiir jeden Muslim, wenn ihre Zeiten
eintreten, die téglichen fiinf Gebete zu verrichten und sich auch si-
cher zu sein, dass er sie zu ihren vorgeschriebenen Zeiten verrich-
tet.

Man muss die Gebete ihre Fard-, Wadschib- und Sunna-Hand-
lungen befolgend und sein Herz Allah, dem Erhabenen, zuwen-
dend verrichten, bevor ihre Zeiten verstreichen. Im edlen Koran
wird das Gebet ,,Salat* genannt. Wortlich bedeutet ,,Salat“, auf
den Menschen bezogen: ,,Dua“ (Bittgebet) sprechen, auf die En-
gel bezogen: ,Istighfar” (um Vergebung bitten) und auf Allah, den
Erhabenen, bezogen: ,,Rahma“ (Barmherzigkeit, Erbarmen). Im
islamischen Kontext bedeutet ,Salat“, bestimmte Handlungen
auszufiihren und bestimmte Sachen zu sagen, so wie dies in den
Biichern iiber die Grundlagen des Islams erklirt wird. Das Gebet
beginnt mit dem Eroffnungs-Takbir. D. h., dass die Manner die
Hinde bis zu den Ohren erheben und dann beim Senken unter
den Bauchnabel ,,Allahu akbar® (,,Allah ist groB*) sagen. Das Ge-
bet endet damit, dass man im letzten Sitzen den Kopf nach rechts
und nach links zu den Schultern wendet und den Salam-Gruf3
spricht.

3. Die dritte der fiinf Sdulen des Islams ist ,,das Entrichten der
Almosensteuer (Zakat) von seinem Besitz“. ,,Zakat* bedeutet
wortlich ,,Reinigung®, ,,Lob“ und ,,Wandlung in einen guten, scho-
nen Zustand“. Im islamischen Kontext bedeutet ,,Zakat*, dass eine
Person, die iiber ihren Bedarf hinaus Besitz hat, der in die Katego-
rie der Zakat-Pflicht fillt und ein bestimmtes, ,,Nisab*“ genanntes
Mindestmal3 erreicht, eine festgelegte Menge dieses Besitzes an die
im edlen Koran hierfiir vorgesehenen Muslime ohne Missgunst und
Widerwillen aushéndigt. Es gibt sieben Gruppen von Menschen, an
die die Zakat verteilt werden kann. In allen vier Rechtsschulen gibt
es vier Arten von Besitz, die unter die Zakat-Pflicht fallen: Gold
und Silber, Handelsgiiter, vierbeiniges Schlachtvieh, das mehr als
die Halfte des Jahres grasend auf Weiden verbringt, und Ernten,
die die Erde hervorbringt. Die Zakat der vierten Art von Besitz
wird ,,Uschr” (Zehnt) genannt. Es wird ausgehéndigt, sobald die
Ernte eingefahren ist. Die Zakat der anderen drei Arten von Besitz
wird nach Erreichen der ,,Nisab“ genannten Menge ein Jahr spéter

_48 —



entrichtet.

4. Die vierte der fiinf Sdulen des Islams ist ,,das tégliche Fasten
im Monat Ramadan®. Das Fasten wird ,,Sawm* genannt. ,,Sawm*
bedeutet wortlich, ,,etwas vor etwas Anderem zu beschiitzen®. Im
islamischen Kontext bedeutet ,,Sawm*®, an allen Tagen des Monats
Ramadan, seine Regeln beachtend, dem Befehl Allahs, des Erha-
benen, folgend sich vor drei Sachen zu hiiten: Essen, Trinken und
Geschlechtsverkehr. Der Monat Ramadan beginnt damit, dass am
Himmel die Sichel des Neumondes gesichtet wird. Es ist nicht ge-
stattet, den Ramadan geméif3 im Voraus kalkulierten Kalendern zu
beginnen.

5. Die fiinfte der fiinf Sdulen des Islams ist, dass jener, ,,der da-
zu in der Lage ist, einmal in seinem Leben die Pilgerfahrt
(Hadsch) unternimmt“. Wenn die Reiseroute sicher ist, wenn die
korperliche Verfassung zur Reise gegeben ist und wenn finanzielle
Mittel iiber das hinaus, was zum Unterhalt der zuriickbleibenden
Familie wéhrend der Abwesenheit notig ist, vorhanden sind, um
die Reise hin und zuriick zu bestreiten, dann ist es fard, dass man
einmal im Leben nach Mekka reist, um im Weihezustand (in Th-
ram-Kleidung) die Kaaba zu umrunden und auf der Ebene Arafat
zu stehen.

Die hochste der oben beschriebenen fiinf Sdulen des Islams ist
das Aussprechen des Glaubensbekenntnisses und der Glaube an
seine Bedeutung. Dann folgt das Verrichten des Gebets, dann das
Fasten, dann die Pilgerfahrt und schlieBlich das Entrichten der Al-
mosensteuer. Dariiber, dass das Glaubensbekenntnis die wichtigs-
te Siule ist, gibt es Ubereinstimmung unter den Gelehrten. In der
Reihenfolge der anderen, wie sie vorangehend aufgelistet wurden,
stimmt die Mehrheit der Gelehrten iiberein. Das Glaubensbe-
kenntnis wurde gleich zu Beginn des Islams verpflichtend und war
die erste Pflicht. Das fiinfmal tdgliche Gebet wurde im zwolften
Jahr der Berufung als Prophet (Bi‘tha) und ein Jahr und einige
Monate vor der Auswanderung (Hidschra) in der Nacht der Him-
melfahrt (Mi‘radsch) zur Pflicht. Das Fasten im Ramadan wurde
im zweiten Jahr nach der Hidschra im Monat Scha‘ban verpflich-
tend. Die Zakat wurde im selben Jahr wie das Fasten, im Monat
Ramadan zur Pflicht. Die Pilgerfahrt wurde im neunten Jahr nach
der Hidschra verpflichtend.

—49 —



Dritter Teil
DAS VERRICHTEN DES GEBETS

Nach dem Glauben (Iman) ist im Islam das Gebet die wichtigs-
te gottesdienstliche Handlung (Ibada). Das Gebet ist der Grund-
pfeiler des Islams. Das Gebet ist die hochste aller gottesdienstli-
chen Handlungen. Es ist die zweite Sdule des Islams. Auf Arabisch
nennt man das Gebet ,,Salat“. ,,Salat*“ bedeutet eigentlich ,,Dua*
(Bittgebet), ,,Rahma‘ (Barmherzigkeit) und ,,Istighfar (Bitte um
Vergebung). Da im Gebet alle diese drei Bedeutungen enthalten
sind, wurde es ,,Salat“ genannt.

Das, was Allah, der Erhabene, am meisten liebt und wiederholt
gebietet, ist das fiinfmal tédgliche Gebet. Das wichtigste Gebot Al-
lahs, des Erhabenen, an die Muslime nach der Annahme des Glau-
bens ist es, das Gebet zu verrichten. Das Gebet ist auch die erste
Pflicht, die im Islam verordnet wurde. Am Tag des Jiingsten Ge-
richts wird das Gebet nach dem Glauben die erste Sache sein, iiber
die ein Mensch befragt werden wird. Wer fiir sein fiinfmal tédgliches
Gebet Rechenschaft ablegen kann, der wird von aller Bedriickung
und allen Priifungen an jenem Tag verschont werden und die ewige
Errettung erlangen. Die Errettung vom Héllenfeuer und das Erlan-
gen des Paradieses hingen davon ab, dass man das Gebet korrekt
verrichtet. Fiir das korrekte Verrichten des Gebets muss man zu-
nichst eine makellose Gebetswaschung vornehmen und ohne Nach-
lassigkeit das Gebet beginnen. Man muss sich Miihe geben, jede der
Bewegungen im Gebet auf die beste Weise durchzufiihren.

Die gottesdienstliche Handlung, die alle anderen in sich ver-
sammelt, und die beste aller Taten, die den Menschen Allah, dem
Erhabenen, am nichsten bringt, ist das Gebet. Unser geliebter
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Das Gebet ist der Grundpfei-
ler der Religion. Wer das Gebet verrichtet, der stirkt seine Reli-
gion. Wer das Gebet nicht verrichtet, der zerstort gewiss seine
Religion.* Wem die Ehre zuteilwird, das Gebet korrekt zu ver-
richten, der wird davor bewahrt, hissliche und schlechte Sachen
zu tun. In Vers 45 der Sure al-Ankabit heif3t es sinngemil: ,,Das
korrekt verrichtete Gebet bewahrt den Menschen davor, schmut-
zige, hiissliche und verbotene Sachen zu tun.*

Das Gebet, das den Menschen nicht vom Schlechten fernhalt,
ist kein korrektes Gebet, sondern nur duBerlich ein Gebet. Doch
selbst, wenn dem so ist, darf man das AuBerliche nicht unterlassen,

~50-



sondern muss sich daran halten, bis das Gebet korrekt verrichtet
wird. Die islamischen Gelehrten sagen, dass man eine Sache nicht
ganz unterlassen darf, wenn man sie nicht vollstdndig vollbringen
kann. Denn unser Herr, der unendlich Giitige, kann auch das nur
AuBerliche als wahrhaftig Vollbrachtes akzeptieren. Man darf nie-
mandem sagen, dass er, anstatt das Gebet mangelhaft zu verrich-
ten, es gleich ganz unterlassen solle. Man sollte vielmehr sagen,
dass die Person sich mehr bemiihen soll, das Gebet tadelloser zu
verrichten, und man sollte ihr dabei helfen, zu korrigieren, was
nicht korrekt ist. Das ist eine Feinheit, die man gut verstehen soll-
te.

Das Gebet sollte in Gemeinschaft (Dschama‘a) verrichtet wer-
den. Das Gebet in Gemeinschaft ist viel verdienstvoller, als wenn
man es alleine verrichtet. Im Gebet ist es erforderlich, dass alle
Glieder des Korpers demiitig sind und das Herz voller Furcht vor
Allah, dem Erhabenen, ist. Es ist nur das Gebet, das den Men-
schen im Diesseits und im Jenseits vor Ungliick und Kummer ret-
ten wird. Zu Beginn der Sure al-Mu'miniin verkiindet Allah, der
Erhabene, sinngemil: ,,Die Glaubigen werden in der Tat errettet
werden. Sie sind jene, die das Gebet in andichtiger Ehrfurcht
(Khuschui‘) verrichten.*

Gottesdienstliche Handlungen, die unter beidngstigenden und
gefihrlichen Umsténden verrichtet werden, sind um das Vielfache
verdienstvoller. Unter feindlicher Belagerung sind alle noch so
kleinen Taten eines Soldaten von groBem Wert. Ahnlich wertvol-
ler ist es, wenn jiingere Menschen die gottesdienstlichen Handlun-
gen verrichten, denn sie iiberwinden die schlechten Begierden ih-
rer Triebseele (Nafs) und wehren sich gegen ihr Aufbegehren, die
gottesdienstlichen Handlungen nicht verrichten zu wollen.

In der Jugendzeit wird man durch drei Feinde abgehalten, die
gottesdienstlichen Handlungen zu verrichten: diese sind der Teu-
fel (Schaitan), die Triebseele und schlechte Freunde. Die Quelle
alles Schlechten sind schlechte Freunde. Wenn der junge Mensch
nicht den durch schlechte Freunde verursachten schlechten Be-
gierden folgt, sondern das Gebet verrichtet und die Verrichtung
der anderen gottesdienstlichen Handlungen nicht aufgibt, ist dies
duBerst wertvoll. Dadurch erhélt der junge Mensch eine Beloh-
nung, die viele Male groBer ist als die dlterer Menschen. Er erhilt
viel Belohnung fiir wenig Gottesdienst.

~51 -



Fiir wen ist das Gebet verpflichtend?

Das Gebet ist fiir jeden Mann und jede Frau unter den Musli-
men, die verstandesreif (aqil) sind und die Geschlechtsreife
(Bultigh) erlangt haben, verpflichtend (fard). Wenn drei Bedin-
gungen erfiillt werden, wird das Gebet verpflichtend:

1. Muslim sein. 2. Verstandesreife. 3. Geschlechtsreife erlangt
haben.

Im Islam sind kleine Kinder, die noch nicht verstandes- und ge-
schlechtsreif sind, nicht verpflichtet, das Gebet zu verrichten.
Doch miissen Eltern ihren Kindern das islamische Wissen beibrin-
gen und sie daran gewohnen, gottesdienstliche Handlungen zu
verrichten. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Ihr seid alle
wie der Hirte einer Herde. So, wie der Hirte seine Herde hiitet, so
miisst ihr jene, die in eurem Haushalt leben und unter eurem Be-
fehl stehen, vor der Holle schiitzen! Ihr miisst ihnen den Islam bei-
bringen! Tut ihr es nicht, werdet ihr dafiir zur Rechenschaft gezo-
gen.” In einem anderen ehrwiirdigen Hadith heif3t es: ,,Alle Kin-
der kommen dem Islam zugeneigt auf die Welt. Es sind ihre El-
tern, die sie spiiter zu Christen, Juden und Atheisten machen.*

Also ist es die erste Aufgabe eines jeden Muslims, dass er sei-
nen Kinder den Islam lehrt, ihnen beibringt, den edlen Koran zu
rezitieren und das Gebet zu verrichten, und ihnen die Glaubens-
grundlagen und die Sdulen des Islams lehrt. Eltern, die wiinschen,
dass ihre Kinder Muslime sind und im Diesseits und im Jenseits
Ruhe und Frieden finden, miissen zuerst diese Aufgabe erfiillen.
Wie es auch im Sprichwort heif3t: ,,Der Ast ldsst sich biegen, wenn
er frisch und feucht ist.“ Wenn man versucht, den Ast im Alter zu
biegen, wird man ihn wahrscheinlich brechen und ihm schaden.

Kinder, denen das Wissen iiber den Islam und guter Charakter
nicht vermittelt werden, lassen sich leicht von Leuten tduschen, die
auf schlechten Wegen wandeln. Dann schaden sie ihren Eltern, ih-
rem Land und ihrem Volk.

Die Zustiinde derer, die das Gebet verrichten

Geschichte: Das aus dem Gefingnis befreiende Gebet

Der Gouverneur von Chorasan, Abdullah ibn Tahir, war ein
sehr gerechter Mensch. Einst fingen seine Polizisten einige Diebe
und meldeten dies dem Gouverneur. Doch einer der Diebe ent-
kam ihnen. Ein Schmied aus Herat, der nach Nischapur gereist

~-52 -



war und sich nach einer Weile des Aufenthalts in der Nacht auf
dem Heimweg befand, wurde unterwegs verdichtigt und gefangen
genommen. Dann wurde er mit den Dieben zusammen vor den
Gouverneur gebracht. Dieser sagte: ,,Sperrt sie alle ein!* Im Ge-
fangnis nahm der Schmied die Gebetswaschung vor und betete,
hob dann seine Hidnde und sprach das folgende Bittgebet: ,,O
mein Herr! Errette mich! Du allein weif3t, dass ich nichts verbro-
chen habe. Nur Du kannst mich aus diesem Verlies retten. O mein
Herr! Errette mich!“ In dieser Nacht trdumte der Gouverneur da-
von, wie vier kréftige Personen kamen und seinen Thron auf den
Kopf stellen wollten, und da wachte er auf. Sofort nahm er die Ge-
betswaschung vor und verrichtete ein Gebet mit zwei Gebetsein-
heiten. Dann legte er sich wieder schlafen. Wieder sah er, wie die-
selben vier Personen versuchten, seinen Thron auf den Kopf zu
stellen, und wieder wachte er auf. Er legte den Traum so aus, dass
jemand von ihm ungerecht behandelt worden war. In einem Ge-
dicht heif3t es:

Was tausende Kanonen und Gewehre nicht vermogen,
machen zur Sahar-Zeit warme Tréiinen.

Schwerter, die sonst Feinde in die Flucht schlagen mégen,
werden zermiirbt durch das Bittgebet eines Gliubigen.

O unser Herr! Du allein bist gro3! Du bist ein so GroB3er, dass
alle Grofen und Kleinen nur Dich anflehen, wenn sie in der Not
sind. Wer Dich anfleht, der erlangt gewiss seinen Wunsch.

Noch in derselben Nacht rief er den Geféngnisdirektor zu sich
und fragte ihn, ob er von jemandem wiisste, der moglicherweise zu
Unrecht im Geféangnis saf3. Der Direktor antwortete, dass er dies
nicht wisse, doch es sei jemand da, der viel bete und viele Bittge-
bete spreche und dabei viel weine. Der Gouverneur informierte
sich iiber die Geschichte des Mannes und erkannte, dass er zu Un-
recht im Geféingnis safl. Er entschuldigte sich bei ihm und bat ihn
um Vergebung, schenkte ihm 1000 Silbermiinzen und sagte ihm,
wenn er irgendeinen Wunsch habe, solle er zu ihm kommen. Der
Schmied sagte, dass er sein Anrecht vergebe und das Geschenk an-
nehme. Er sagte jedoch, dass er niemals bei ihm vorsprechen wer-
de, um irgendein Anliegen zu erledigen. Als der Gouverneur ihn
erstaunt nach dem Grund fragte, sagte er: ,,Ist es denn angemes-
sen, mich von meinem Herrn abzuwenden und meine Wiinsche
anderen zu duflern, obwohl Er doch wegen eines Armen wie mir
den Thron eines Herrschers wie dir mehrmals auf den Kopf stell-

~_53_



te? Mit den Bittgebeten, die ich nach den Gebeten spreche, hat Er
mich aus so mancher Bedrédngnis gerettet. Viele meiner Wiinsche
habe ich auf diese Weise erlangt. Wie konnte ich sodann Zuflucht
bei jemand Anderem suchen? Wie konnte ich bei jemand Ande-
rem vorsprechen, wo doch mein Herr die Tafel Seiner unendlichen
Giite fiir jedermann ausgebreitet hat? Wer hat denn gebeten und
nicht bekommen? Wenn man nicht weif3, wie man bittet, kann
man auch nicht bekommen. Wenn man sich nicht mit Anstand in
Seine Gegenwart begibt, kann man Seine Barmherzigkeit nicht er-
langen.” In einem Gedicht heif3t es:

Wer auch immer des Nachts sein Haupt auf den Boden legt,
dem oéffnen sich tausendundeine Tiir.

Eine der GroBen unter den Gottesfreunden (Awliya), Rabi‘a
al-Adawiyya, moge Allah sich ihrer erbarmen, horte, wie ein
Mann das folgende Bittgebet sprach: ,,O mein Herr! Offne mir das
Tor der Barmherzigkeit!“ Darauf sagte sie: ,,O Unwissender! War
denn Allahs Tor der Barmherzigkeit bisher verschlossen, dass du
nun um Offnung bittest?* [Auch, wenn der Auslass des Tores der
Barmherzigkeit immer geoffnet ist, sind die Herzen, die sein Ein-
lass sind, nicht bei jedem geoffnet. Fiir die Offnung unseres Her-
zens sollten wir Bittgebete sprechen!]

O Allah! Du allein bist es, der jeden aus aller Bedrédngnis rettet.
Lasse uns weder im Diesseits noch im Jenseits in Bedréngnis! Du
allein bist es, der den Bediirftigen alles, was sie brauchen, zukom-
men ldsst. Lasse uns das zukommen, was im Diesseits und im Jen-
seits niitzlich ist! Lasse uns im Diesseits und im Jenseits auf nie-
mand Anderen angewiesen sein! Amin.

Geschichte: Das verbrannte Haus

Einer der edlen Gottesfreunde, Hamid at-Tawil, befand sich
einst in seiner Gebetsstitte im Gebet, als in seinem Haus ein Feuer
ausbrach. Die Menschen versammelten sich und 16schten das Feu-
er. Seine Frau eilte zu ihm und sprach erziirnt: ,,Dein Haus steht
in Flammen, die Menschen versammeln sich, es gibt so viel zu tun
und du bleibst hier regungslos!* Er sagte: ,,Ich schwore bei Allah,
dass ich von alledem nichts mitbekommen habe.*

Die Gottesfreunde haben in der Liebe und Nihe zu Allah solch
einen Grad erlangt und sind derart in die Siie des Betens zu Ihm
eingetaucht, dass sie sich selbst vergessen.

54—



Geschichte: Das Wasser im Topf

Der Prophetengefahrte Abdullah ibn Schahir, mége Allah mit
ihm zufrieden sein, berichtet: , Ich verrichtete das Gebet neben
dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Ich horte dabei aus sei-
ner gesegneten Brust Laute, wie wenn Wasser in einem Topf auf
dem Feuer kocht.”

Geschichte: Der Pfeil im Fuf3

Wenn der ehrwiirdige Ali, moge Allah mit ihm zufrieden sein,
der geliebte Schwiegersohn des Gesandten Allahs, im Gebet
stand, merkte er von der Welt nichts mehr - und sollte diese unter-
gehen.

Dariiber wird folgende Geschichte erzéhlt: ,,Wihrend einer
Schlacht wurde Ali, moge Allah mit ihm zufrieden sein, von einem
Pfeil am Fuf3 getroffen und der Pfeil sa3 im Knochen fest. Man
konnte den Pfeil nicht so einfach herausziehen und lief} deswegen
einen Arzt die Wunde sehen. Der Arzt sagte: ,Man miisste dir eine
Medizin geben, die die Sinne betdubt, und nur dann kann man die-
sen Pfeil herausziehen. Ansonsten kann der Schmerz, der dabei
entsteht, nicht ausgehalten werden.® Ali, der Befehlshaber der
Gldubigen, moge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ,Was
braucht es eines Betdubungsmittels? Habt Geduld, bis die Gebets-
zeit kommt, und dann konnt ihr den Pfeil herausziehen, wenn ich
im Gebet bin.* Dann, als die Gebetszeit kam, begann Al1i, moge
Allah mit ihm zufrieden sein, zu beten. Und der Arzt schnitt in den
gesegneten FuBl und zog den Pfeil heraus. Dann verband er die
Wunde. Alr, moge Allah mit ihm zufrieden sein, fragte nach dem
Gebet den Arzt: ,Hast du den Pfeil herausgezogen?‘, und der Arzt
antwortete: ,Ja, habe ich.® Ali, moge Allah mit ihm zufrieden sein,
sagte: ,Ich habe nichts davon gemerkt.’*

Sind diese Begebenheiten erstaunlich? Nein! Schlief3lich waren
die Frauen Agyptens angesichts der Schonheit des Propheten
Yusuf, Friede sei mit ihm, so verziickt und hatten sich selbst derart
vergessen, dass sie nicht einmal bemerkten, wie sie in ihre Hande
schnitten. Was also soll daran erstaunlich sein, dass die gottliche
Gegenwart die Geliebten Allahs in einen Zustand entriickt, in
welchem sie ihrer Selbst nicht mehr bewusst sind? Ahnlich werden
die Muslime im Augenblick des Todes den Gesandten Allahs se-
hen und keine Todesschmerzen spiiren.

_ 55—



Geschichte: Die Medizin, die bewusstlos macht

Einst sah man an einem Zeh von Amir al-Qays, der einer der
Gottesfreunde war, Anzeichen der Leprakrankheit. Es wurde di-
agnostiziert, dass der Zeh abgeschnitten werden miisse. Amir sag-
te: ,,Es ist eine Bedingung der Dienerschaft, dass man sich dem
Beschluss des Herrn fiigt.“ Also wurde der Zeh abgeschnitten.
Nach einigen Tagen sah man, dass die Krankheit auch das Bein er-
griffen hatte und das Bein bis zum Oberschenkel davon befallen
war. Man sagte, dass nun auch das Bein abgeschnitten werden
miisse und dass dies in seinem Fall aus der Sicht des Islams erlaubt
ist. Man rief einen Chirurgen herbei, der dann sagte, dass man den
Patienten betduben miisse, damit er den Schmerz nicht fiihlt, da er
ihn sonst iiberwiltigen wiirde. Amir sagte, dass es so viel der Miihe
nicht bediirfe und man jemanden bringen solle, der den edlen Ko-
ran mit schoner Stimme zu rezitieren wusste. ,, Wenn ihr dann seht,
wie sich der Ausdruck in meinem Gesicht dndert, konnt ihr mein
Bein abschneiden und ich werde es nicht merken.* Man tat, wie er
sagte. Man brachte jemanden, der begann, den edlen Koran mit
schoner Stimme zu rezitieren. Da 4dnderte sich die Farbe im Ge-
sicht von Amir. Der Chirurg schnitt das Bein ab der Hiilfte des
Oberschenkels ab. Dann kauterisierte er die Wunde und verband
sie. Der Rezitierende beendete anschlieBend die Rezitation des
edlen Korans. Amir kam wieder zu sich und fragte, ob das Bein
abgeschnitten sei. Man sagte ihm, dass man es schon abgeschnitten
hatte. Man hatte ihm das Bein abgeschnitten, es kauterisiert und
verbunden und er hatte davon nichts gemerkt. Er sagte, dass man
ihm das abgeschnittene Bein bringen solle, und man brachte es
ihm. Er nahm es und sprach: ,,O mein Herr! Du bist derjenige, der
gibt und nimmt, und ich bin Dein Diener. Dein ist das Urteil und
die Bestimmung ist Deine Bestimmung. Dieses Bein ist ein sol-
ches, dass, solltest Du am Tag des Jiingsten Gerichts fragen, ob es
je einen Schritt auf eine Siinde zu gemacht hat, ich sagen kann,
dass ich ohne Deine Erlaubnis keinen einzigen Schritt und keinen
einzigen Atemzug gemacht habe.*

Geschichte: Die Aufopferungsbereitschaft des Gebets willen

Bevor die Stadt Bursa von den Osmanen erobert wurde, hatte
einer der dort lebenden Byzantiner insgeheim den Islam ange-
nommen. Einer seiner engen Freunde fragte ihn, was der Anlass
dafiir gewesen war.

Er fragte, wie er die Religion seiner Vorvéter aufgeben konnte,

—56 —



und tadelte ihn fiir seine Tat. Die Antwort des Byzantiners war
lehrreich. Er erklirte die Sache seinem Freund gegeniiber folgen-
dermafen:

,Einst iibergab man einen der gefangenen Muslime unter mei-
ne Aufsicht. Eines Tages sah ich, wie dieser Gefangene in dem
Raum, in dem er gefangen gehalten wurde, sich verbeugte und
aufrichtete. Ich begab mich zu ihm und fragte ihn, was er da tat.
Als er seine Bewegungen beendete, strich er mit seinen Handen
iiber sein Gesicht und erklarte, dass er das Gebet verrichtet hatte
und dass er mir, wenn ich ihm dies nicht verbiete, fiir jedes Gebet
ein Goldstiick geben werde. Da wurde ich von der Habgier iiber-
wiltigt und erhohte den Preis mit jedem neuen Tag und schlief3lich
kamen wir bei einem Preis von 10 Goldstiicken fiir jedes Gebet an.
Doch der Mann akzeptierte auch diesen Preis. Ich bewunderte ihn
fiir die Aufopferungsbereitschaft, zu der er fiir die Verrichtung sei-
nes Gottesdienstes fahig war. Eines Tages sagte ich zu ihm, dass
ich ihn freilassen wiirde, worauf er hocherfreut war. Dann erhob
er seine Hénde und sprach folgendes Bittgebet:

,O Allah! Beehre diesen Diener mit Glauben. Im selben Au-
genblick entstand in meinem Herzen der Wunsch, Muslim zu wer-
den, und er intensivierte sich so sehr, dass ich sogleich das Glau-
bensbekenntnis aussprach und Muslim wurde.*

Vierter Teil
DIE VERSCHIEDENEN ARTEN VON GEBETEN

Die Gebete, deren Verrichtung den Muslimen angeordnet
wurde, sind drei Arten, und zwar: Fard, Wadschib und Nafila. Die-
se sind im Einzelnen:

1. Fard-Gebete (Pflichtgebete): Die Fard-Gebete der tiglichen
finf Gebete, das aus zwei Gebetseinheiten (Raka‘at) bestehende
Fard-Gebet des Freitagsgebets und das Totengebet (Dschanaza-
Gebet) sind Fard-Gebete. (Das Totengebet ist eine Fard kifaya).

2. Wadschib-Gebete (notwendige Gebete): Das Witr-Gebet,
die Festgebete (Eid-Gebete), Geliibde-Gebete und das Nachholen
von Nafila-Gebeten, die begonnen aber unterbrochen wurden.
Ein versaumtes Witr-Gebet nachzuholen, ist ebenfalls wadschib.

3. Nafila-Gebete (freiwillige Gebete): Die Sunna-Gebete der
taglichen fiinf Gebete, das Tarawih-Gebet und ihrer Belohnung
wegen verrichtete Gebete wie die Tahaddschud-, Tahiyyatul-

~57 -



Masdschid-, Ischrag-, Duha-, Awwabin-, Istikhara- und Tasbih-
Gebete. Diese Gebete sind freiwillige Gebete, d. h. ihre Verrich-
tung wurde nicht explizit angeordnet. Jemand, der von seinen
Fard- und Wadschib-Gebeten keine nachzuholen hat, bekommt
auch fiir die Verrichtung von Nafila-Gebeten Belohnung.

DIE TAGLICHEN FUNF GEBETE

Das Gebet ist ecin Gebot Allahs, des Erhabenen. Allah, der Er-
habene, sagt im edlen Koran an mehr als hundert Stellen: ,,Ver-
richtet das Gebet!*“ Dass jeder verstandes- und geschlechtsreife
Muslim fiinfmal tédglich beten soll, wurde im edlen Koran und in
ehrwiirdigen Hadithen geboten.

In den Versen 17 und 18 der Sure ar-Riim heif3t es sinngem&f:
»Preist Allah, wenn ihr die Nacht beginnt und wenn ihr den Mor-
gen begrii3t. Allah, dem Erhabenen, gebiihrt aller Lobpreis in den
Himmeln und auf Erden und am Nachmittag und zur Mittagszeit.*
In Vers 239 der Sure al-Baqara heif3t es sinngemif: ,,Bewahrt die
Gebete und das Asr-Gebet.* [Das bedeutet: Verrichtet das Gebet
ohne Unterlassung und Unterbrechung.] Dass die in den zitierten
Versen erwihnten Worte Preis (Tasbih) und Lobpreis (Hamd) das
Gebet meinen, ist in den Tafsir-Biichern erklért. In Vers 114 der
Sure Hid heif3t es sinngemél: ,, Verrichte das Gebet an beiden En-
den des Tages [zur Morgen-, Mittags- und Nachmittagszeit] und zu
Nachtzeiten [zur Abend- und Nachtzeit]! Die guten Taten [die Be-
lohnung der téglichen fiinf Gebete] tilgen die [kleinen] Siinden.
Dies ist eine Ermahnung fiir diejenigen, die eine Lehre ziehend
nachdenken.*

Unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Allah,
der Erhabene, ordnete Seinen Dienern die téglichen fiinf Gebete
an. Wer die Gebetswaschung schon vollzieht und diese fiinf Gebe-
te in ihren Zeiten verrichtet, ihre Verbeugungen (Rukii‘) und ihre
Niederwerfungen (Sadschda) gebiihrend macht, dem wird Allah,
der Erhabene, verzeihen und ihm vergeben.*

Die téglichen fiinf Gebete bestehen aus insgesamt 40 Gebets-
einheiten (Raka‘at; Sg. Rak‘a). Davon sind 17 Gebetseinheiten
fard, 3 Gebetseinheiten wadschib und 20 Gebetseinheiten sunna.
Im Einzelnen sind diese Gebetseinheiten folgendermafen verteilt:

1. Das Fadschr-Gebet (Morgengebet): Es werden 4 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinhei-
ten, dann das Fard-Gebet mit 2 Gebetseinheiten verrichtet. Das

_58 -



Sunna-Gebet vor dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets ist eine
sehr starke Sunna. Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass es
wadschib ist.

2. Das Zuhr-Gebet (Mittagsgebet): Es werden 10 Gebetsein-
heiten verrichtet. Zuerst wird das ,,erste* Sunna-Gebet mit 4 Ge-
betseinheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten und
anschlieBend das ,,letzte” Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten ver-
richtet.

3. Das Asr-Gebet (Nachmittagsgebet): Es werden 8 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Sunna-Gebet mit 4 Gebetseinhei-
ten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten verrichtet.

4. Das Maghrib-Gebet (Abendgebet): Es werden 5 Gebetsein-
heiten verrichtet. Erst wird das Fard-Gebet mit 3 Gebetseinheiten,
dann das Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten verrichtet.

5. Das Ischa-Gebet (Nachtgebet): Es werden 13 Gebetseinhei-
ten verrichtet. Zuerst wird das ,,erste” Sunna-Gebet mit 4 Gebets-
einheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Gebetseinheiten, danach das
Lletzte® Sunna-Gebet mit 2 Gebetseinheiten und anschlieBend das
Witr-Gebet mit 3 Gebetseinheiten verrichtet.

Die Sunna-Gebete vor den Fard-Gebeten der Asr- und Ischa-
Gebete sind ,,Sunna ghayr mu’akkada“. Wenn man in der zweiten
Gebetseinheit bei diesen Gebeten sitzt, spricht man nach der ,, Ta-
hiyyat* die Dua ,,Allahumma salli“ und die Dua ,,Alldhumma
barik* vollstdndig. Wenn man sich dann zur dritten Gebetseinheit
aufgerichtet hat, spricht man vor der ,,Basmala“ die ,,Subhanaka*.
Das Sunna-Gebet vor dem Zuhr-Gebet ist jedoch eine ,,Sunna
mu’akkada®“. D. h. sie zu verrichten, ist nachdriicklich geboten.
Diese Sunna hat auch eine grof3ere Belohnung. In diesem Gebet
wird im ersten Sitzen, wie bei den Fard-Gebeten, nur die ,,Ta-
hiyyat“ gesprochen und sich dann sofort fiir die dritte Gebetsein-
heit erhoben. Wenn man sich dann zur dritten Gebetseinheit auf-
gerichtet hat, spricht man zunéchst die ,,Basmala‘“ und rezitiert so-
gleich die ,,Fatiha“.

Es ist mustahabb und sehr verdienstvoll, dass man nach den
Fard-Gebeten der Zuhr- und Ischa-Gebete als Sunna 4 statt 2 Ge-
betseinheiten und nach dem Fard-Gebet des Maghrib-Gebets 6
Gebetseinheiten Sunna verrichtet. Diese Mustahabb-Gebete kon-
nen alle mit einem einzigen Salam-Gruf} oder mit je einem Salam-
Gruf3 zum Ende jeder 2 Gebetseinheiten verrichtet werden. In bei-
den Fillen zdhlen dann die jeweils ersten 2 Gebetseinheiten als
das Sunna-Gebet nach dem jeweiligen Fard-Gebet. Diese Musta-

~ 59—



habb-Gebete konnen aber auch zuséatzlich nach den letzten Sunna-
Gebeten verrichtet werden.

Die erste Gebetseinheit (Rak‘a) eines Gebets beginnt, wenn
man das Gebet beginnt, die nachfolgenden Gebetseinheiten be-
ginnen, wenn man sich fiir die neue Gebetseinheit aufgerichtet hat
und zum Stehen gekommen ist, und dauern an, bis man sich erneut
fiir eine weitere Gebetseinheit aufgerichtet hat. Die letzte Gebets-
einheit dauert an, bis man den Salam-Gruf3 spricht. Nach jeder
zweiten Gebetseinheit gibt es nach der zweiten Niederwerfung
(Sadschda) ein Sitzen.

In jeder Gebetseinheit gibt es Fard-, Wadschib-, Sunna-, Muf-
sid- und Makruh-Handlungen. Auf den folgenden Seiten werden
diese gemil3 der hanafitischen Rechtsschule erklart.

DIE FARD-HANDLUNGEN BEIM GEBET

Fard (Pl. Fara’id) meint ein striktes Gebot, dessen Durchfiih-
rung Allah, der Erhabene, befiehlt. Wenn eine der Fard-Handlun-
gen einer Ibada nicht erfiillt wird, dann ist diese Ibada nicht giiltig.
Beim Verrichten des Gebets gibt es 12 Bedingungen, die zu erfiil-
len fard ist. 7 dieser Pflichtteile sind aul3erhalb des Gebets, 5 inner-
halb des Gebets. Die Pflichtteile aulerhalb des Gebets werden
»Schurat® (Bedingungen, Sg. Schart) genannt. Die Fard-Handlun-
gen innerhalb des Gebets werden ,,Arkan* (Grundelemente, Sg.
Rukn) des Gebets genannt. [Einige Gelehrte sind der Ansicht,
dass der Eroffnungs-Takbir eine Fard innerhalb des Gebets ist.
Nach diesen sind sowohl die Bedingungen als auch die Grundele-
mente des Gebets jeweils 6.]

Die Pflichtteile auBBerhalb des Gebets (Schurut):

1. Die Reinigung (Tahara) von ritueller Unreinheit (Hadath):
Das bedeutet, dass derjenige, der nicht im Zustand der Gebetswa-
schung ist, die Gebetswaschung (Wudu) vollzieht und dass derje-
nige, der grob rituell unrein (dschunub) ist, die Ganzkorperwa-
schung (Ghusl) vornimmt.

2. Die Reinigung von Unreinheiten (Nadschasa): Das bedeu-
tet, dass der Betende seinen Korper, seine Kleidung und den Ort,
an dem das Gebet verrichtet wird, von grober und leichter Unrein-
heit, d. h. Unreinheiten, die im Islam als schmutzig gelten, berei-
nigt. [So gelten Dinge wie z. B. Blut, Urin oder Alkohol im Islam
als Unreinheiten. ]

3. Die Bedeckung der BloBe (Awra): Die Bedeckung der Blo-
— 60—



Be (Awra) ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen. Die Bereiche des
Korpers, die ein rechtlich Verantwortlicher (Mukallaf), also ein
Muslim, der verstandes- und geschlechtsreif ist, im Gebet nicht
entbloBen darf oder zu irgendeiner anderen Zeit Anderen nicht
zeigen und die andere nicht anschauen diirfen, werden ,,Awra*
genannt. Die Awra des Mannes ist vom Bauchnabel bis unter die
Knie. Die Awra der Frauen ist der gesamte Korper mit Ausnahme
des Gesichts und der Hénde.

4. Sich in Gebetsrichtung (Kibla) wenden: Beim Verrichten des
Gebets muss man sich in Gebetsrichtung wenden. Die Gebetsrich-
tung der Muslime ist das Grundstiick der Kaaba in der Stadt Mek-
ka. D. h. der Raum zwischen diesem Geldnde und dem Arschul-
a‘la ist die Kibla.

5. Zeit (Waqt): Das bedeutet, dass man das Gebet innerhalb
seiner bestimmten Zeit verrichtet. D. h. dass man sich des Eintritts
der Zeit fiir das jeweilige Gebet bewusst ist und man dessen im
Herzen, wenn man die Absicht fiir ein Gebet fasst, gedenkt.

6. Absicht (Niyya): Wenn man das Gebet beginnt, fasst man im
Herzen (Qalb) die Absicht fiir das jeweilige Gebet. Es gilt nicht als
Absichtfassen, dies nur mit Worten zu tun. Absicht fiir das Gebet
fassen bedeutet, im Herzen an den Namen und die Zeit des Gebets
sowie an die Hinwendung in Gebetsrichtung und, wenn man in der
Gemeinschaft betet, auch an das Befolgen des Imams zu denken.
Die Absicht wird beim Sprechen des Eroffnungs-Takbir gefasst.
Eine Absicht, die nach diesem Takbir gefasst wird, ist nicht giiltig
und somit ist auch das entsprechende Gebet nicht giiltig.

7. Eroffnungs-Takbir (Takbirat al-Thram): Das bedeutet, dass
man zu Beginn des Gebets ,,Allahu akbar* sagt. Dies wird auch
,, Takbir al-Iftitah* genannt. Andere Worte als ,,Allahu akbar* zu
sprechen, ist kein Takbir.

Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets (Arkan):

Dies sind die 5 Fard-Handlungen, die wahrend der Verrichtung
des Gebets erfiillt werden miissen. Jede dieser Fard-Handlungen
wird ,,Rukn‘ genannt. Diese Fard-Handlungen innerhalb des Ge-
bets sind:

1. Qiyam (Stehen): Dies ist das Stehen, wenn man das Gebet
beginnt, und dann die Standpositionen innerhalb des Gebets. Ein
Kranker, der nicht in der Lage ist, das Gebet im Stehen zu verrich-
ten, verrichtet es im Sitzen. Wer es im Sitzen nicht verrichten
kann, verrichtet es im Liegen, durch angedeutete Bewegungen. Es
ist nicht erlaubt, das Gebet auf Stiihlen sitzend zu verrichten.

—61 -



2. Qira’a (Rezitation): ,,Qira’a“ bedeutet, mit dem Mund Wor-
te zu sprechen. Innerhalb des Gebets bedeutet es, dass man eine
Sure oder einen Vers aus dem edlen Koran rezitiert.

3. Ruku (Verbeugung): Das bedeutet, dass man sich nach der
Rezitation verbeugt und die Hande auf die Knie legt. In der Ruka*
sagt man mindestens dreimal: ,,Subhana rabbiyal-azim* (,,Ich
spreche meinen Herrn, den Gewaltigen, frei von Fehlern.©) Und
beim Aufrichten sagt man: ,,Sami‘allahu liman hamidah* (,,Allah
hort denjenigen, der Thn lobpreist). Und wenn man zum Stehen
gekommen ist, sagt man: ,,Rabbana lakal-hamd* (,,O unser Herr,
Dir gebiihrt der Lobpreis*).

4. Sadschda (Niederwerfung): Das bedeutet, dass man sich
nach der Rukia‘ auf den Boden niederwirft. Sadschda bedeutet,
dass man sich zweimal aufeinanderfolgend niederwirft, wobei man
die Hénde, die Stirn und die Nase auf den Boden legt. In jeder
Sadschda sagt man mindestens dreimal: ,,Subhana rabbiyal-a‘la*
(,,Ich spreche meinen Herrn, den Allerhochsten, frei von Feh-
lern.©)

5. Qa‘da akhira (letztes Sitzen): Das bedeutet, dass man wih-
rend der letzten Rak‘a so lange sitzt, wie es braucht, um die Dua
wat-Tahiyyatu‘ zu sprechen. Dieses Sitzen wird das ,,letzte Sitzen*
genannt.

Dass das Gebet eine grof3e Sache und die wichtigste der gottes-
dienstlichen Handlungen ist, wird daraus verstédndlich, dass die Be-
dingungen fiir seine Giiltigkeit so viele sind. Wenn man dann auch
noch die Wadschib-, Sunna-, Mustahabb-, Makriuh- und Mufsid-
Handlungen, die zu beachten sind, betrachtet, sicht man, in was
fiir einem Zustand der Mensch in der Gegenwart seines Herrn zu
sein hat. Die Menschen sind unvermogende, machtlose und arm-
selige Geschopfe. Sie bediirfen bei jedem ihrer Atemziige Allahs,
des Erhabenen, der sie erschaffen hat. Das Gebet ist eine gottes-
dienstliche Handlung, die dem Diener sein Unvermogen verdeut-
licht.

In diesem Buch wird dieses Wissen um das Gebet der Reihe
nach erklért.

~-62 -



DIE BEDINGUNGEN DES GEBETS
1. DIE REINIGUNG VON RITUELLER UNREIHEIT:

In diesem Abschnitt werden die Gebetswaschung (Wudi), die
Ganzkorperwaschung (Ghusl) und die Trockenreinigung (Tayam-
mum) erklart.

DIE RITUELLE GEBETSWASCHUNG (WUDU):

Die Gebetswaschung, d. h. der Zustand der Reinheit, der auch
als ,,Wudi haben* oder ,,im Zustand des Wudi sein“ bezeichnet
wird, ist einer der Pflichtteile des Gebets. Auch um den edlen Ko-
ran zu beriihren, die Kaaba zu umrunden, die Rezitationsnieder-
werfung (Sadschdat at-Tilawa) und das Totengebet zu verrichten,
muss man Wudi haben. Es ist sehr verdienstvoll, jederzeit im Zu-
stand der Gebetswaschung zu sein, zum Schlafengehen Wudi zu
haben oder beim Essen und Trinken im Zustand der Gebetswa-
schung zu sein.

Wer im Zustand der Gebetswaschung stirbt, erhilt die Beloh-
nung eines Mirtyrers (Schahid, Gefallener auf dem Weg Allahs).
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte:

»Wer im Zustand der Gebetswaschung stirbt, wird keine To-
desschmerzen spiiren. Denn die Gebetswaschung ist ein Zeichen
des Glaubens. Die Gebetswaschung ist der Schliissel zum Gebet
und die Reinigung des Korpers von Siinden.*

»Wenn der Muslim die Gebetswaschung vornimmt, dann fallen
die Siinden von seinen Ohren, seinen Augen, seinen Hiinden und
seinen Fiilen ab. Wenn er fertig ist, ist er dann von seinen Siinden
bereinigt.*

,,Die beste aller Taten ist das Gebet. Jene, die in ihrer Gebets-
waschung bestindig sind, sind nur die Gliubigen. Der Gliubige
sollte tagsiiber im Zustand der Gebetswaschung sein und sich
nachts mit Gebetswaschung schlafenlegen. Wenn er so verfihrt,
steht er unter dem Schutz Allahs, des Erhabenen. Wenn jemand
im Zustand der Gebetswaschung isst und trinkt, dann gedenken
das Essen und Trinken in seinem Magen Allahs und solange sie in
seinem Magen sind, bitten sie fiir die Person um Vergebung.*

Die Gebetswaschung hat ihre Fard-, Sunna-, Adab-, Mufsid-
sowie verbotenen (mamnt‘) Handlungen. Wer absichtlich und oh-
ne dass eine zwingende Notwendigkeit besteht das Gebet ohne
Gebetswaschung verrichtet, wird zum Kafir. Wessen Gebetswa-
schung wihrend des Gebets ungiiltig wird, der spricht sogleich den
Salam-Gruf3 und unterbricht das Gebet. Dann vollzieht er, bevor

—~ 63—



die Zeit des jeweiligen Gebets ablduft, eine neue Gebetswaschung
und verrichtet das Gebet erneut.

Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung

Die Fard-Handlungen bei der Gebetswaschung sind in der ha-
nafitischen Rechtsschule vier an der Zahl:

1. Das Gesicht einmal waschen.

2. Beide Hidnde und Arme bis einschlieflich der Ellbogen ein-
mal waschen.

3. Ein Viertel des Kopfes feucht bestreichen, indem man mit
der nassen Hand iiber den Kopf streicht.

4. Beide Fiif3e einschlieBlich der FuBknochel auf beiden Seiten
einmal waschen.

In der schafiitischen Rechtsschule ist auch das Fassen der Ab-
sicht und die Beachtung der Reihenfolge (Tartib) eine Fard und
die Absicht muss gefasst werden, wihrend das Gesicht gewaschen
wird. Wenn die Absicht gefasst wird, bevor Wasser das Gesicht be-
rithrt, ist die Gebetswaschung nicht giiltig. Es ist beim Waschen
des Gesichts auch fard, den Bart auf Gesicht und Kinn zu waschen.
In der malikitischen Rechtsschule ist ,,Dalk* fard, [also, dass man
die zu waschenden Glieder reibt] und ebenso ,,Muwalat®, [also,
dass man alle Schritte der Gebetswaschung unmittelbar aufeinan-
derfolgend und ohne Unterbrechung durchfiihrt]. Die Schiiten wa-
schen ihre FiiBe nicht, sondern bestreichen die nackten Fiif3e
feucht.

Wie wird die Gebetswaschung vorgenommen?

1. Zu Beginn der Gebetswaschung spricht man die Dua: ,,Bis-
millahil-azim. Wal-hamdu lillahi ala dinil-islam, wa-ala tawfiqil-
iman. Al-hamdu lillahilladhi dscha‘alal-ma’a tahuran wa-
dscha‘alal-islama naran.* (,,Ich beginne im Namen Allahs, des Ge-
waltigen. Gelobt und gepriesen sei Allah, der uns den Islam als
Religion bescherte und uns die Giite des Glaubens zukommen
lieB8. Gelobt und gepriesen sei Allah, der das Wasser reinigend und
den Islam zu Licht werden lieB.) Dann werden die Hande bis zu
den Handgelenken dreimal gewaschen.

2. Beim dreimaligen Wassergeben in den Mund mit der rechten
Hand spricht man die Dua: ,,Allahummasqini min hawdi nabiyyi-
ka ka’san la azma’u ba‘dahu abadan. (,,O Allah! Lasse mich, Dei-

_ 64—



nen Diener, einen Becher Wasser vom Becken des Propheten trin-
ken, nach dessen Trank man nie wieder Durst verspiirt.©)

3. Dann wird mit der rechten Hand dreimal Wasser in diec Nase
gegeben und mit der linken Hand ausgeschnaubt. Beim Wasserge-
ben in die Nase spricht man die Dua: ,,Allahumma arihni ra’ihatal-
dschannati warzugni min na‘imiha, wa-la turihni ra’ihatan-nar.*
(,,O Allah! Lasse mich die Diifte des Paradieses riechen und be-
schenke mich mit den Gaben des Paradieses. Und bewahre mich
vor dem Gestank der Holle.*)

4. Man nimmt das Wasser in die hohle Hand. Das Gesicht wird
von der Stirn bis unterhalb des Kinns und von Schlife zu Schlife
gewaschen. Dabei spricht man die Dua: ,,Allahumma bayyid
wadschhi bi-niirika yawma tabyaddu wudschuhu awliya’'ika wa-1a
tusawwid wadschhi bi-dhuniibi yawma taswaddu wudschithu
a‘da’ika.* (,,O Allah! Erhelle mit Deinem Licht mein Antlitz an je-
nem Tag, an dem die Gesichter Deiner Freunde erhellt werden,
und schwérze nicht aufgrund meiner Siinden mein Antlitz an je-
nem Tag, an dem die Gesichter Deiner Feinde geschwirzt wer-
den.”)

5. Beim dreimaligen Waschen des rechten Arms mit der linken
Hand bis einschlieBlich der Ellbogen spricht man die Dua:
»Allahumma a‘tini kitabi bi-yamini wa-hasibni hisaban yasiran.*
(,O Allah! Gib mir mein Buch der Taten von meiner Rechten und
lasse meine Abrechnung leicht sein.*)

6. Beim dreimaligen Waschen des linken Arms mit der rechten
Hand bis einschlielich der Ellbogen spricht man die Dua:
,,Allahumma la tu‘tini kitabi bi-schimali wa-la min wara’i zahri wa-
la tuhasibni hisaban schadidan.” (,,0 Allah! Gib mir mein Buch
der Taten nicht von meiner Linken oder von hinten. Lasse meine
Abrechnung nicht schwer sein.*)

7. Nachdem beide Arme gewaschen sind, werden die Hédnde
nochmal befeuchtet und der Kopf wird mit diesen feuchten Hén-
den bestrichen. Dabei spricht man die Dua: ,,Allahumma harrim
scha‘ri wa-baschari alan-nar, wa-azillani tahta zilli arschika yawma
la zilla illa zillu arschika. (,,0 Allah! Lasse mein Haar und mei-
nen Korper der Holle verwehrt sein. Lasse mich an dem Tag, an
dem es keinen Schatten gibt auBBer dem Schatten Deines Arschul-
a‘la, darunter Schatten finden.*)

8. Dann werden die Ohren befeuchtet, indem man mit den Zei-
gefingern der rechten und linken Hand die Ohrmuscheln innen
und mit beiden Daumen auflen bestreicht. Dabei spricht man die

—65 -



Dua: ,,Allahummadsch‘alni minalladhina yastami‘unal-qawla fa-
yattabi‘ina ahsanahi.“ (,O Allah! Lasse mich unter jenen sein,
die das Wort vernehmen und dem besten davon folgen.*)

9. Mit den AuBenflichen der Hénde wird der Nacken bestri-
chen. Dabei spricht man die Dua: ,,Allahumma a‘tiq ragabati mi-
nan-nar.“ (,,O Allah! Rette meinen Nacken vor dem Feuer.«)

10. Dann wird der rechte Fuf3 gewaschen, indem man zuerst
mit dem kleinen Finger der linken Hand die Zwischenrdume zwi-
schen den Zehen, mit dem kleinen Zeh beginnend, befeuchtet und
dann den FuB einschlieBlich der FuBBknochel dreimal wischt. Da-
bei spricht man die Dua: ,,Allahumma thabbit qadamayya alas-
sirati yawma tazillu fihil-agdamu.* (,,O Allah! Gib meinen Fiilen
an dem Tage, an dem die Fii3e ausrutschen, einen festen Stand auf
der Briicke Sirat.«)

11. Dann wird der linke Fuf3 dreimal gewaschen, indem man
zuerst mit dem kleinen Finger der linken Hand, diesmal mit dem
groflen Zeh beginnend, die Zwischenrdume zwischen den Zehen
befeuchtet und dann den Fuf3 einschlieBlich der FuBknochel
wischt. Dabei spricht man die Dua: ,,Allahumma la tatrud qada-
mayya alas-sirati yawma tatrudu kulla agdami a‘d@’ika. Allahum-
madsch‘al sa‘y1 maschkuran wa-dhanbi maghfiiran wa-amali
magbiulan wa-tidscharati lan tabura.* (,,0 Allah! Lasse an dem
Tag, an dem die FiiBe Deiner Feinde auf der Briicke Sirat ausrut-
schen, meine Fiile nicht ausrutschen. O Allah! Lasse meine Wer-
ke Werke mit Dankbarkeit sein. Vergib mir meinen Ungehorsam.
Nimm meine Taten an. Lasse meinen Handel und meinen Erwerb
halal sein.)

Nach Beendigung der Gebetswaschung schaut man zum Him-
mel und spricht: ,,Subhanakallahumma wa bi-hamdika aschhadu
an la ilaha illa anta wahdaka la scharika laka wa anna Muhamma-
dan abduka wa rasiiluka.* (,,O Allah! Ich lobpreise Dich und be-
stiatige Deine Erhabenheit iiber alle Méngel. Ich bezeuge, dass es
keinen Anzubetenden gibt aufler Dir, dass Du Einer bist und dass
Du keinen Partner hast. Und ich bezeuge, dass Muhammad, Frie-
de sei mit ihm, Dein Diener und Dein Gesandter ist.“)

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Wer nach dem Vor-
nehmen der Gebetswaschung in Richtung des Himmels schaut
und die Dua: ,Subhanakallahumma wa-bi-hamdika. Aschhadu an
la ilaha illa anta wahdaka la scharika laka astaghfiruka wa-atiilbu
ilayka. Aschhadu an la ilaha illallah, wa-aschhadu anna Muham-
madan abduka wa-rasuluka‘ spricht, dem verzeiht Allah, der Erha-

— 66 —



bene, seine Siinden und besiegelt sie mit dem Siegel der Akzep-
tanz und bewahrt sie unter dem Arschul-ala auf. Am Tag des
Jiingsten Gerichts kommt dann der Sprecher dieses Bittgebets
herbei und holt sich die Belohnung dafiir ab.*

In einem Hadith heif3t es: ,,Wenn jemand nach dem Vollzug
der Gebetswaschung die Sure ,al-Qadr‘ einmal rezitiert, schreibt
Allah, der Erhabene, ihn als einen der Getreuen (Siddiqun) auf.
Wenn er sie zweimal rezitiert, dann schreibt Er ihn als einen M:ir-
tyrer auf. Wenn er sie dreimal rezitiert, dann wird seine Auferwe-
ckung zusammen mit den Propheten sein.*

In einem anderen Hadith heifit es: ,,Wenn jemand nach dem
Vornehmen der Gebetswaschung zehnmal Segenswiinsche und
Friedensgriile [also Salawat] fiir mich spricht, wird Allah, der Er-
habene, fiir diese Person ihre Trauer beenden und sie heiter ma-
chen und ihre Bittgebete akzeptieren.*

Wenn jemand die Bittgebete wihrend der Gebetswaschung
nicht kennt und sie beim Vornehmen der Gebetswaschung nicht
spricht, macht es nichts. Doch sollte man sich bemiihen, diese Bitt-
gebete so bald wie moglich zu lernen und sie wihrend der Gebets-
waschung zu sprechen, denn dies ist sehr verdienstvoll. Gegen En-
de der Gebetswaschung oder nach ihrem Vollzug ist es sehr ver-
dienstvoll, folgende Dua zu sprechen: ,,Allahummadsch‘alni mi-
nat-tawwabin, wadsch‘alni minal-mutatahhirin, wadsch‘alni min
ibadikas-salihin, wadsch‘alni minalladhina 1a khawfun alayhim wa-
1a hum yahzantn.“

Wer die Bittgebete der Gebetswaschung nicht kennt, sollte
beim Waschen jedes Gliedes das Glaubensbekenntnis (Schahada)
sprechen, um grof3e Belohnung zu erlangen.

Fiir die Bittgebete bei der Gebetswaschung siche auch die Sei-
ten 246 und 247.

Verrichte das Gebet, so du bei Verstande bist, da es die Krone der Gliickseligkeit ist.
Wisse, dass das Gebet die Miradsch des Gliubigen ist.

Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung

Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 18:

1. Zu Beginn der Gebetswaschung die ,,Basmala“ (also ,,Bis-
millahir-rahmanir-rahtim*) sprechen.

2. Die Hinde einschlieBlich der Handgelenke dreimal waschen.

3. Den Mund dreimal spiilen, indem man fiir jedes Mal neues

—67 -



Wasser nimmt. Dies wird ,,Madmada* genannt.
4. Die Nase dreimal spiilen, indem man fiir jedes Mal neues

P13

Wasser nimmt. Dies wird ,,Istinschaq“ genannt.

5. Die von Augenbrauen, Bart und Schnurrbart bedeckte Haut,
die nicht sichtbar ist, beim Waschen des Gesichts befeuchten.

6. Beim Waschen des Gesichts unter den Augenbrauen be-
feuchten.

7. Den herabhingenden Teil des Bartes feucht bestreichen.

8. Mit den feuchten Fingern der rechten Hand durch den he-
rabhidngenden Teil des Bartes kimmen.

9. Die Zihne mit etwas reiben, um sie zu sdubern. [Das Benut-
zen des Miswak (Zahnputzholz aus dem Arakbaum) ist eine wich-
tige Sunna.]

10. Jede Stelle des Kopfes einmal feucht bestreichen.
11. Beide Ohren einmal feucht bestreichen.

12. Den Nacken mit drei aneinander liegenden Fingern einmal
feucht bestreichen.

13. Die Zwischenrdume zwischen den Fingern und den Zehen
mit den Fingern reibend befeuchten.

14. Die zu waschenden Glieder dreimal waschen.

15. Die Absicht zur Gebetswaschung im Herzen beim Waschen
des Gesichts fassen.

16. Die Reihenfolge der einzelnen Handlungen der Gebetswa-
schung beachten. Dies wird ,, Tartib* genannt.

17. Die zu waschenden Stellen reiben. Dies wird ,,Dalk* ge-
nannt.

18. Die zu waschenden Glieder eins nach dem anderen ziigig
waschen. Dies wird ,,Muwalat“ genannt.

Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung

Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 28:

Adab (Pl. Adab) meint hier Sachen, deren Verrichtung ver-
dienstvoll, deren Unterlassung jedoch keine Siinde ist. Das Ver-
richten der Sunna-Handlungen ist verdienstvoll und ihre Unterlas-
sung makrih tanzihan. Diese Adab werden auch ,,Mandub* oder
,»Mustahabb* genannt. Die Adab-Handlungen bei der Gebetswa-
schung sind folgende:

1. Die Gebetswaschung schon vor Eintritt der Gebetszeit vorneh-

— 68 —



men. (Wer jedoch die Gebetswaschung als entschuldigte Person
vollzieht, muss warten, bis die Gebetszeit eintritt.)

2. Wenn man die Intimreinigung auf der Toilette vollzieht, sei-
ne rechte oder linke Seite zur Kibla wenden. Es ist makrth
tahriman, wihrend der Verrichtung der Notdurft die Vorder- oder
Riickseite des Korpers zur Gebetsrichtung zu wenden.

3. Wenn nach der Notdurft der Intimbereich nicht verunreinigt
ist, die Intimreinigung mit Wasser vornehmen.

4. Nach der Intimreinigung ein Tuch zum Abtrocknen benut-
zen.

5. Nach der Intimreinigung sofort die Awra wieder bedecken.

6. Die Gebetswaschung ohne Hilfe von anderen, selbststidndig
vornehmen.

7. Die Gebetswaschung zur Kibla gewandt vornehmen.

8. Beim Waschen eines jeden Glieds das Glaubensbekenntnis
sprechen.

9. Die speziellen Bittgebete fiir die Gebetswaschung sprechen.

10. Fiir das Spiilen des Mundes mit der rechten Hand das Was-
ser geben.

11. Fiir das Spiilen der Nase mit der rechten Hand das Wasser
geben.

12. Fiir das Ausschnauben des Wassers aus der Nase die linke
Hand benutzen.

13. Beim Spiilen des Mundes die Zdahne mit dem Miswak siu-
bern. Wenn man kein Miswak hat, kann man auch eine Zahnbiirs-
te benutzen.

14. Falls man nicht fastet, beim Spiilen des Mundes kriftig aus-
spiilen. Leichtes Gurgeln sowohl wihrend der Gebetswaschung als
auch wihrend der Ganzkorperwaschung ist eine Sunna. Wihrend
des Fastens jedoch ist dies makriih.

15. Beim Spiilen der Nase das Wasser zum Nasenknochen
hochziehen.

16. Wihrend des feuchten Bestreichens der Ohren mit einem
Finger auch die Ohroffnung befeuchten.

17. Beim Befeuchten zwischen den Zehen dies mit dem kleinen
Finger der linken Hand tun.

18. Beim Waschen der Hiande einen locker anliegenden Ring

bewegen. Einen fest anliegenden Ring zu bewegen, ist allerdings
fard.

—~ 69—



19. Kein Wasser verschwenden, selbst wenn viel zur Verfiigung
steht.

_ 20. Das Wasser aber nicht so wenig gebrauchen, als wiirde man
Ol auf die Haut auftragen. (Bei jedem der drei Male des Waschens
sollten wenigstens zwei Tropfen vom gewaschenen Glied fallen.)

21. Wenn man Wasser aus einem Gefidf3 benutzt, das Gefil3
wieder aufgefiillt hinterlassen.

22. Nach oder wihrend des Vornehmens der Gebetswaschung
die Dua: ,,Allahummadsch‘alni minat-tawwabin...“ sprechen.

23. Nach der Gebetswaschung das ,,Subha“ genannte Gebet,
also ein Gebet mit zwei Gebetseinheiten, verrichten.

24. Die Gebetswaschung erneuern, wihrend man noch im Zu-
stand der Gebetswaschung ist. D. h., nachdem man bereits ein Ge-
bet mit einer Gebetswaschung verrichtet hat, fiir das ndchste Ge-
bet eine neue Gebetswaschung vornehmen.

25. Beim Waschen des Gesichts die Augenwinkel und Augen-
butter sdubern.

26. Beim Waschen des Gesichts, der Arme und Fiile etwas
mehr als jene Bereiche waschen, die zu waschen fard ist. [Wenn
man die Arme wischt, sollte man die Hand mit Wasser fiillen und
zum Ellbogen herab auf den Arm flieBen lassen.]

27. Nicht mit dem bei der Gebetswaschung gebrauchten, he-
rabfallenden Wasser die Kleidung bespritzen.

28. Sofern eine Sache in der eigenen Rechtsschule nicht
makrih ist und sie in einer anderen Rechtsschule fard ist, ist es
mustahabb, diese Sache zu tun.

Handlungen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung
verboten sind:

Die Handlungen, die wihrend der Gebetswaschung verboten
(mamni) sind, sind 12 an der Zahl. Diese Sachen zu tun, ist ent-
weder haram oder makruh, und diese sind:

1. Beim Verrichten der Notdurft auf der Toilette und im Freien
darf man die Vorder- oder Riickseite des Korpers nicht zur Ge-
betsrichtung wenden.

2. Es ist haram, seine Awra in der Gegenwart Anderer zu ent-
bloBen, um die Intimreinigung vorzunehmen.

3. Man sollte nicht die rechte Hand fiir die Intimreinigung be-
nutzen.

-70 -



4. Wenn man kein Wasser fiir die Intimreinigung findet, ist es
makriih, anstelle von Wasser Nahrungsmittel, Diinger, Knochen,
Tierfutter, Kohle, Besitz Anderer, Topfe, Ziegelstiicke, Stroh-
oder Schilfthalme, Blitter, Stofftiicher oder Papier zu benutzen.

5. Man sollte in ein Wasserbecken, aus dem Wasser fiir die Ge-
betswaschung entnommen wird, nicht spucken oder schnéduzen.

6. Man soll die zu waschenden Glieder nicht sehr viel iiber ihre
zu waschenden Bereiche hinaus oder darunter bleibend und nicht
mehr oder weniger als dreimal waschen.

7. Nach der Gebetswaschung sollte man zum Abtrocknen nicht
dasselbe Tuch benutzen, das man bereits zum Abtrocknen nach
der Intimreinigung benutzt hat.

8. Beim Waschen des Gesichts sollte man das Wasser nicht ins
Gesicht schlagen, sondern es von der Stirn herabflie3en lassen.

9. Man sollte nicht auf das Wasser pusten.

10. Man sollte die Augen und den Mund nicht fest zukneifen.
Wenn an normalerweise sichtbaren Bereichen der Lippen oder an
den Augenlidern Stellen trocken bleiben, ist die Gebetswaschung
nicht giiltig.

11. Man sollte fiir das Schniduzen der Nase nicht die rechte
Hand benutzen.

12. Man sollte den Kopf, die Ohren oder den Nacken nicht
mehr als einmal feucht bestreichen, indem man die Hénde fiir je-
des Mal neu befeuchtet. Man kann mit nur einmal befeuchteten
Hénden mehrmalig bestreichen.

DAS BENUTZEN DES MISWAK: Das Benutzen des
Miswak (Zahnputzholz aus dem Arakbaum) wihrend der Gebets-
waschung ist eine Sunna mu’akkada. In einem Hadith heif3t es:
,,Das Gebet, das nach dem Benutzen des Miswak verrichtet wird,
ist dem Gebet ohne die Benutzung des Miswak 70 Mal iiberle-
gen.*

Im Buch Siradsch al-Wahhadsch werden 15 Nutzen der Ver-
wendung des Miswak erwéhnt:

1. Es bewirkt, dass man im Augenblick des Todes das Glau-
bensbekenntnis aussprechen kann.

2. Es stiarkt das Zahnfleisch.

3. Es beseitigt Schleim.

4. Es unterbindet iiberméfBigen Gallensaft.
5. Es lindert Schmerzen im Mund.

~71 -



6. Es unterbindet Mundgeruch.

7. Allah, der Erhabene, wird mit der Person zufrieden.

8. Es stiarkt die Kopfadern.

9. Es betriibt den Teufel.

10. Es verleiht den Augen Licht (Nar).

11. Es fiithrt dazu, dass der Person mehr gute Taten gelingen.

12. Durch das Benutzen des Miswak hat man eine weitere Sun-
na verrichtet.

13. Der Mund wird rein.
14. Man wird in seiner Rede klarer und fliissiger.

15. Zwei Gebetseinheiten, die nach Verwendung des Miswak
verrichtet werden, haben eine hohere Belohnung als 70 Gebets-
einheiten, die ohne die Verwendung des Miswak verrichtet wer-
den.

,Miswak* nennt man Aste des ,,Arak“ genannten Baumes, der
in Arabien wichst. Man schneidet am flachen Ende eines solchen
Astes etwa zwei Zentimeter von der Rinde ab und ldsst ihn ein
paar Stunden im Wasser aufweichen. Dann lassen sich die Fasern
des Astes wie eine Biirste benutzen, wenn man sie zerdriickt.
Wenn man keine Aste des ,,Arak® finden kann, bereitet man sich
ein Miswak aus Asten des Olivenbaumes. Frauen sollten, statt das
Miswak zu benutzen, Kaugummi mit der Absicht kauen, dass sie
der Sunna der Miswakbenutzung folgen.

Sachen, die beim Vornehmen der Gebetswaschung
beachtet werden sollten

Solange keine zwingenden Griinde vorliegen, sollte man fol-
gende zehn Punkte beachten:

1. Wenn beide Hénde verkriippelt sind, kann die Person die
Reinigung nach der Notdurft nicht durchfiihren. Sie vollzieht die
Trockenreinigung (Tayammum), indem sie die Arme auf Erde
und das Gesicht auf fiir die Trockenreinigung geeignete Winde
reibt. Wenn sie auch Wunden im Gesicht hat, verrichtet sie das
Gebet ohne Gebetswaschung, aber unterldsst das Gebet nicht.

2. Wer krank ist, dem helfen seine Ehefrau, Dienerin, Kinder
oder Geschwister beim Vollzug der Gebetswaschung.

3. Die Reinigung mit Steinen o. A. bei der Intimreinigung gilt
wie das Reinigen mit Wasser.

-72 —



4. Wer unzurechnungsféhig oder bewusstlos wird und nach Ab-
lauf von 24 Stunden nicht wieder bei Sinnen ist, braucht, wenn er
wieder zu sich kommt, die versaumten Gebete nicht nachzuholen.
Wer jedoch diese Zustdnde aufgrund von Alkoholkonsum,
Rauschmitteln oder Medizin durchmacht, muss jedes versdumte
Gebet nachholen. Von einer Person, die ldnger als 24 Stunden so
schwer krank ist, dass sie das Gebet nicht einmal im Liegen durch
angedeutete Bewegungen verrichten kann, entféllt die Pflicht, das
Gebet zu verrichten, auch wenn sie bei Bewusstsein ist.

5. Es ist mustahabb, besondere Kleidung fiir den Gang zur Toi-
lette zu benutzen und den Kopf zu bedecken.

6. Wenn man sich zur Notdurft begibt, darf man nichts offen
bei sich tragen, worauf der Name Allahs, des Erhabenen, oder Tei-
le des edlen Korans geschrieben sind, sondern muss diese eingewi-
ckelt oder in den Taschen bei sich tragen.

7. Man sollte den Ort der Notdurft mit dem linken Fuf3 betre-
ten und mit dem rechten Fuf} verlassen.

8. Am Ort der Notdurft sollte man seine Awra erst im Knien
entbloBen und wihrend der Notdurft nicht sprechen.

9. Man sollte nicht auf seine Awra oder die Ausscheidungen
schauen und nicht in den Ort der Notdurft spucken.

10. Man sollte seine Notdurft in kein Wasser, nicht an Winde
von Moscheen, nicht in Friedhtfen oder an Wegridndern verrich-
ten.

Sachen, die die Gebetswaschung ungiiltig machen

Sieben Sachen machen die Gebetswaschung ungiiltig:

1. Ausscheidungen aus dem vorderen und hinteren Ausschei-
dungsweg:

a) Urinieren, Stuhlgang und entweichende Blahungen.

b) Wenn die Spitze eines Analspiilgerits oder ein Finger in den
Darmausgang gefiihrt wird und feucht herauskommt, macht das
die Gebetswaschung ungiiltig. Wenn sie trocken sind, ist es immer
noch besser, die Gebetswaschung zu erneuern.

¢) Wenn die Watte, die Méanner oder Frauen zur Vermeidung
des Urinausflusses benutzen, an ihrem herausragenden dufleren
Ende feucht wird.

2. Unreinheiten, die aus dem Mund austreten:

a) Erbrechen, wenn es im MaB eines Mundvoll ist.

- 73 —



b) Wenn beim Spucken mehr Blut als Spucke kommt.

c) Fliissiges Blut, das aus dem Magen oder den Lungen kommt,
macht die Gebetswaschung gemi3 Imam Aba Hanifa ungiiltig,
selbst wenn es wenig ist.

d) Wenn O], das in ein Ohr getropfelt wird, aus dem Mund he-
rauskommt.

3. Unreinheiten, die aus der Haut austreten:

a) Blut, Eiter oder Wundsekret, wenn sie gesondert, also unge-
mischt austreten.

b) Blut oder Wundsekret, das von den Wunden eines Pocken-
kranken oder aus irgendeiner anderen Vereiterung heraustritt und
Stellen erreicht, die bei der Ganzkorperwaschung gewaschen wer-
den miissen, wie z. B., dass Blut aus der Nase iiber den Knochen
hinaus fliet oder Blut aus dem Ohr den Ohrgang hinaus flief3t.

¢) Wenn man Blut und Wundsekret aus einer Vereiterung oder
einer Wunde mit Watte absaugt.

d) Wenn Blut auf einem Miswak oder Zahnstocher sich im
Mund verschmiert.

e) Wenn aus dem Ohr, dem Bauchnabel oder den Brustwarzen
Fliissigkeiten verbunden mit Schmerzen oder aufgrund von
Krankheiten austreten.

f) Wenn ein Egel sehr viel Blut saugt, macht dies die Gebets-
waschung ungiiltig.

4. Schlafen:

Wenn man auf der Seite liegend oder sich auf die Ellbogen
oder auf etwas Anderes stiitzend schlift, wird die Gebetswaschung
ungiiltig.

5. Ohnméchtig werden, unzurechnungsfiahig werden, epilepti-
sche Anfille und Trunkenheit in dem Mafe, dass man im Gehen
torkelt, machen die Gebetswaschung ungiiltig.

6. In einem Gebet, das Verbeugungen und Niederwerfungen
hat, laut zu lachen, macht sowohl das Gebet als auch die Gebets-
waschung ungiiltig, jedoch nicht bei einem Kind. Lacheln wieder-
um macht weder das Gebet noch die Gebetswaschung ungiiltig.
Wenn die in der Gebetsreihe neben der Person Stehenden das La-
chen horen, gilt es als lautes Lachen. Wenn aber auch die Person
selbst nichts hort, dann gilt es als Lacheln.

7. Wenn die Schamteile nackt aneinander gerieben werden,
wird die Gebetswaschung sowohl des Mannes als auch der Frau
ungiiltig.

—74 —



Wenn jemand sicher ist, dass er die Gebetswaschung vorge-
nommen hat, und sich dann nicht sicher ist, ob sie ungiiltig wurde,
dann gilt er als im Zustand der Gebetswaschung. Wenn jemand si-
cher ist, dass seine Gebetswaschung ungiiltig wurde, und sich dann
nicht sicher ist, ob er erneut die Gebetswaschung vollzogen hat,
dann muss er erneut die Gebetswaschung vornehmen.

Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungiiltig machen

Die Sachen, die die Gebetswaschung nicht ungiiltig machen,
sind folgende:

1. Wiirmer, die aus dem Mund, den Ohren oder aus Wunden
auf der Haut austreten.

2. Erbrechen von Schleim.

3. Wenn man Blut spuckt und das fliissige Blut, das vom Kopf
kommt, weniger ist als die Spucke.

4. Wenn Blut, das aus dem Zahnfleisch kommt, weniger ist als
Spucke.

5. Wenn geronnenes Blut aus dem Kopf austritt, selbst wenn es
viel ist.

6. Wenn geronnenes Blut aus dem Magen oder den Lungen
austritt, solange es nicht ein Mundvoll ist.

7. Wenn O], das in ein Ohr getropfelt wird, aus dem Ohr oder
der Nase herauskommt.

8. Wenn etwas, das durch die Nase eingesogen wurde, wieder
aus der Nase austritt, und selbst wenn dies nach mehreren Tagen
geschieht.

9. Wenn man Blut auf Bissspuren sieht.

10. Wenn man, ohne dass Schmerzen vorhanden sind, aus ir-
gendeinem Grund Trénen vergieBt, z. B. Weinen oder durch Rei-
zungen der Augen durch Zwiebel, Rauch, Gas o. A.

11. Wenn eine Frau ein Kind stillt.

12. Das Schwitzen, auch wenn es im Ubermal ist.

13. Wenn Fliegen, Miicken, Liuse, Flohe oder dhnliche Unge-
ziefer Blut saugen, und selbst wenn es viel ist.

14. Blut, das wenig ist und sich nicht ausbreitet, sowie Erbre-
chen, solange es nicht ein Mundvoll ist.

15. Wenn beim Schlafen die Stiitze entfernt wird und der Schla-
fende nicht umfallt.

_75 -



16. Wihrend des Gebets einschlafen.

17. Wenn man die Knie aufrichtet und den Kopf auf diese stiit-
zend schlaft.

18. Wenn man die Fiile zur Seite herausragt und auf dem Bo-
den sitzend schléft.

19. Wenn man auf einem ungesattelten Tier schléft, wihrend
das Tier sich auf einer geraden Ebene oder bergauf bewegt.

20. Wihrend des Gebets ldcheln.

21. Wenn man im Gebet lacht und dieses Lachen nur man
selbst hort. Dieses Lachen nennt man ,,Dahk*“. Dadurch wird nur
das Gebet ungiiltig.

22. Das Schneiden der Haare, des Bartes, des Schnurrbartes
oder der Négel.

23. Wenn die Kruste einer Wunde abfillt, wird die Gebetswa-
schung nicht ungiiltig.

Erleichterungen fiir die Gebetswaschung
(Das Bestreichen von Ledersocken und Wunden)

»Mash* bedeutet (feuchtes) ,,Bestreichen®. Es gibt zwei Arten
des Bestreichens:

1. Das Bestreichen von Ledersocken (Khuffs):

Schuhdhnliche, wasserundurchldssige FuBBbekleidung, die die
Bereiche des Ful3es, die zu waschen wihrend der Gebetswaschung
fard ist, komplett bedeckt, wird ,,Khuff* (Wudi- bzw. Lederso-
cke) genannt. Wenn die Ledersocke groBer ist als der Fuf3 und da-
durch im Zehenbereich freie Stellen iibrig bleiben, da der Fuf} die-
se Stellen nicht ausfiillt, ist es ungiiltig, diese freien Bereiche der
Ledersocke zu bestreichen. Die Wudii- bzw. Ledersocken miissen
derart stabil und dem Fufle angemessen sein, dass sie nicht vom
Fuf3 abrutschen und man mit ihnen einen Weg von einer Stunde
zuriicklegen kann.

Es ist erlaubt (dscha’iz), Socken, die entweder oben und unten
oder nur unten mit Leder bedeckt sind, zu bestreichen.

Socken, die derart fest sind, dass sie beim Laufen nicht vom
Fuf3 abrutschen, diirfen ebenfalls bestrichen werden.

Khuffs sorgen dafiir, dass sich der Zustand, keine Gebetswa-
schung mehr zu haben, nicht auf die Fiile tibertrégt. Es ist erlaubt,
zundchst nur die Fiile zu waschen, dann die Ledersocken anzuzie-

~76 —



hen und anschlieBend die Gebetswaschung zu Ende zu bringen, in-
dem man die tibrigen Glieder wéscht.

Das feuchte Bestreichen wird auf der Oberseite der Lederso-
cken durchgefiihrt. Es ist nicht gestattet, unter die Ledersocken,
d.h. deren Unterseite zu bestreichen.

Um dieses Bestreichen gema$ der Sunna zu vollziehen, werden
die fiinf Finger der rechten Hand befeuchtet und iiber die rechte
Ledersocke gestrichen, dann die fiinf Finger der linken Hand be-
feuchtet und iiber die linke Ledersocke gestrichen und beide Ma-
le, indem man die Finger flach auf die Ledersocken legt und von
der Spitze, also dem die Zehen bedeckenden Teil in Richtung Ful3-
gelenke streicht. Bei diesem Bestreichen beriihren die Handinnen-
flichen nicht die Ledersocken. Es ist fard, dass dieses Bestreichen
so ausgefiihrt wird, dass mindestens eine Flidche von drei Finger-
breit und -ldnge bestrichen wird.

Auch wenn es erlaubt ist, das Bestreichen mit den AuBenfli-
chen der Finger zu vollziehen, ist es sunna, es mit deren Innenfla-
chen zu machen.

Wenn man durch nasses Gras geht oder wenn Regen auf die
Ledersocken fillt und ihre Oberseite dann feucht wird, gilt das als
Bestreichen.

Die Dauer, in der Ledersocken zum Bestreichen verwendet
werden konnen, betrédgt fiir einen Ortsansdssigen (Muqim) 24
Stunden und fiir einen Reisenden (Musafir) 3 Tage und 3 Nichte,
also 72 Stunden. Diese Dauer beginnt nicht mit dem Anziehen der
Ledersocken im Zustand der Gebetswaschung, sondern mit dem
Augenblick, wenn nach dem Anziehen die Gebetswaschung das
erste Mal ungiiltig wird. Jemand, dessen Gebetswaschung ungiiltig
wird und der vor Ablauf von 24 Stunden eine Reise beginnt, dehnt
die Dauer auf 3 Tage und 3 Nichte aus. Wer Reisender ist und
nach Ablauf von 24 Stunden die Reise beendet oder unterbricht,
also ortsansassig wird, zieht die Ledersocken aus und vollzieht die
Gebetswaschung, indem er die Fiile wascht.

Es ist nicht gestattet, Ledersocken zu verwenden, die so grofie
Locher oder Risse haben, dass drei Zehen durch diese herausra-
gen wiirden. Wenn Locher oder Risse geringer sind als dies, ist es
erlaubt, die Ledersocken zu bestreichen.

Es ist nicht erlaubt, eine Ledersocke zu verwenden, die einen
Riss enthilt, durch den drei Zehen herausragen wiirden. Wenn der
Riss kleiner ist, dann ist das Bestreichen der Ledersocke erlaubt.
Sollte die Ledersocke an mehreren Stellen kleine Risse aufweisen,

- 77 —



die zusammen eine Grof3e erreichen, durch die drei Zehen heraus-
ragen wiirden, dann ist das Bestreichen nicht erlaubt. Wenn auf ei-
ner Ledersocke ein Riss von zwei Zehbreit und auf der anderen
ein Riss von einer oder zwei Zehbreit vorhanden ist, diirfen beide
fiir das Bestreichen verwendet werden. Wenn hier von drei Zehen
die Rede ist, meint das nicht, dass deren Spitzen zu sehen sind,
sondern, dass die drei Zehen ganz zu sehen sind.

2. Das Bestreichen von Wunden und Wundverbiinden:

Wenn zum Waschen das Entfernen von Balsam, Docht, Mull-
binden, Pflastern, Verbinden o. A., was auf Wunden, Schwiren
oder Geschwiiren, Rissen oder Einschnitten in der Haut benutzt
wurde, der wunden Stelle schaden wiirde, werden solche Stellen
statt des Waschens feucht bestrichen.

Eine entschuldigte Person, d. h. eine Person, die einen Ent-
schuldigungsgrund (Udhr) hat, vollzieht die Gebetswaschung zu
einer beliebigen Zeit. Mit dieser Gebetswaschung darf sie beliebig
viele Fard- und Nafila-Gebete verrichten und den edlen Koran re-
zitieren. Mit Ablauf der jeweiligen Gebetszeit wird auch ihre Ge-
betswaschung ungiiltig und sie muss nach Eintritt der nédchsten
Gebetszeit erneut die Gebetswaschung vornehmen und kann dann
wiederum mit dieser Gebetswaschung wieder bis zum Ablauf die-
ser Gebetszeit jede Art der gottesdienstlichen Handlung (Ibada)
verrichten.

Damit man als entschuldigt gilt, muss die Sache, die im Nor-
malfall die Gebetswaschung ungiiltig macht, andauernd sein. Das
bedeutet, dass jemand, der aufgrund der behindernden Sache
nicht in der Lage ist, innerhalb einer Gebetszeit solange im Zu-
stand der Gebetswaschung zu verbleiben, wie es braucht, um die
Gebetswaschung vorzunehmen und das Fard-Gebet der aktuellen
Zeit zu verrichten, als entschuldigt gilt. Der Entschuldigungsgrund
gilt als anhaltend, wenn er in den darauffolgenden Gebetszeiten
mindestens einmal auftritt, und wenn auch in geringem Mafe.

DIE RITUELLE GANZKORPERWASCHUNG
(GHUSL)

Damit das Gebet giiltig ist, miissen auch die Gebetswaschung
und die Ganzkorperwaschung giiltig sein. Es ist fard, dass jeder
Mann und jede Frau im Zustand der groben rituellen Unreinheit
(Dschanaba) und Frauen, deren Menstruations- oder Wochen-
bettblutung aufhort, die Ganzkorperwaschung zum Ende der je-

- 78 —



weiligen Gebetszeit vornehmen, wenn noch so viel Zeit ist, um das
Gebet zu verrichten. Der ,,Dschanaba“ genannte Zustand tritt
durch Geschlechtsverkehr oder Samenerguss ein.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Demjenigen, der
sich aufmacht, die Ganzkorperwaschung vorzunehmen, wird in
der Anzahl der Haare auf seinem Korper [also sehr viel] Beloh-
nung aufgeschrieben. Und genauso viele seiner Siinden werden
ihm vergeben. Sein Rang im Paradies wird erhoht. Die Beloh-
nung, die er fiir seine Ganzkorperwaschung erhiilt, ist besser als al-
les, was im Diesseits ist. Allah, der Erhabene, spricht zu Seinen
Engeln: ,Schaut auf Meinen Diener! Er steht, ohne faul zu sein, in
der Nacht auf, Mein Gebot achtend und vollzieht die Ganzkorper-
waschung, um seine Dschanaba zu beseitigen. Seid Zeugen, dass
Ich diesem Diener seine Siinden vergebe und ihm verzeihe.’*

In einem anderen Hadith heif}t es: ,,Wenn ihr grob rituell un-
rein (dschunub) werdet, dann reinigt euch geschwind! Denn die
Schreibengel (al-Kiram al-Katibiin) leiden darunter, dass die Per-
son, die sie begleiten, im Zustand der groben rituellen Unreinheit
verweilt.* Imam al-Ghazali, moge Allah sich seiner erbarmen,
sagt: ,,Einer der Verstorbenen sagte mir in einem Traum: ,Ich
blieb fiir eine gewisse Weile im Zustand der groben rituellen Un-
reinheit. Nun wurde mir als Strafe dafiir ein Hemd aus Feuer an-
gelegt und ich stecke immer noch darin.”* In einem Hadith heif3t
es: ,,Die Engel der Barmherzigkeit gehen nicht ein in ein Haus, in
welchem es Bilder, Hunde oder Personen im Zustand der groben
rituellen Unreinheit gibt.*

Jeder, gleich ob er jemand ist, der das Gebet regelmiBig ver-
richtet oder nicht, wird fiir jede Gebetszeit, die er im Zustand der
Dschanaba verbringt, eine sehr schmerzliche Strafe erhalten.
Wenn es nicht moglich ist, sich mit Wasser zu waschen, muss man
die Trockenreinigung vornehmen. Im Zustand der Dschanaba
diirfen folgende Sachen nicht getan werden: 1. Irgendein Gebet
verrichten. 2. Den edlen Koran und seine Verse beriihren. 3. Die
Kaaba umrunden. 4. Moscheen und Masdschids betreten.

Die Fard-Handlungen bei der Ganzkorperwaschung

Die Fard-Handlungen bei der Ganzkorperwaschung sind ge-
maéf der hanafitischen Rechtsschule drei an der Zahl:

1. Das Spiilen des Mundes. Wenn innerhalb des Mundes eine
Fliche, die so grof3 ist wie eine Nadelspitze, trocken bleibt, die

-79 —



Oberflichen der Zihne oder die Oberflichen von Zahnhdhlungen
nicht nass werden, ist die Ganzkorperwaschung nicht giiltig.

2. Das Spiilen der Nase. Wenn es vertrocknete Unreinheiten in
der Nase gibt oder zerkaute Essensreste im Mund und wenn die
Stellen unter diesen nicht nass werden, ist die Ganzkorperwa-
schung nicht giiltig. In der hanbalitischen Rechtsschule ist das Wa-
schen des Mundes und der Nase sowohl bei der Gebetswaschung
als auch bei der Ganzkorperwaschung eine Fard. In der schafiiti-
schen Rechtsschule ist es fard, bei der Ganzkorperwaschung die
Absicht zu fassen.

3. Alle Stellen des Korpers waschen. Es ist fard, den Bauchna-
bel, den Schnurrbart, die Augenbrauen, den Bart, die Haut unter
diesen Stellen und die Kopfhaare zu waschen. Wenn auf Nigeln,
den Lippen, Augenlidern oder an irgendeiner anderen Stelle des
Korpers wasserundurchldssige Sachen aufgetragen sind [wie z. B.
Nagellack] und diese nicht entfernt und die entsprechenden Stel-
len nicht genésst werden, ist die Ganzkorperwaschung nicht giiltig.

Die Sunna-Handlungen bei der Ganzkorperwaschung

1. Zu Beginn die Hénde waschen.

2. Die Schamgegend (d. h. den vorderen und hinteren Intimbe-
reich) waschen.

3. Den ganzen Korper von Unreinheiten sdubern.

4. Vor der Ganzkorperwaschung die Gebetswaschung vorneh-
men und dabei beim Waschen des Gesichts die Absicht fiir die
Ganzkorperwaschung fassen. In der schafiitischen Rechtsschule ist
das Fassen der Absicht eine Fard.

5. Den ganzen Korper dreimal reibend waschen.

6. Nach dem Waschen des gesamten Korpers die Fiile wa-
schen.

Wie nimmt man die Ganzkorperwaschung vor?

Die Ganzkorperwaschung wird gemiB3 der Sunna folgender-
mafen vollzogen:

1. Zuerst werden, auch wenn sie sauber sind, beide Hinde und
dann die Schamgegend des Korpers sowie alle Stellen, an denen
sich Unreinheiten befinden, gewaschen.

2. Dann wird eine vollstindige Gebetswaschung vorgenommen

- 80 -



und dabei, beim Waschen des Gesichts, die Absicht fiir die Ganz-
korperwaschung gefasst. Wenn sich unter den Fiilen kein Wasser
ansammelt, werden auch die Fiile wihrend dieser Gebetswa-
schung gewaschen.

3. Dann wird dreimal Wasser iiber den ganzen Korper gegos-
sen. Dabei gie3t man zuerst dreimal {iber den Kopf, dann dreimal
iiber die rechte Schulter und dann dreimal iiber die linke. Bei je-
dem GieBen muss man sicherstellen, dass die entsprechenden Stel-
len géinzlich nass werden. Beim ersten Giel3en sollte man die ent-
sprechenden Stellen auch reiben.

Wenn wihrend der Ganzkorperwaschung Wasser, das auf eine
Stelle gegossen wird, auf andere Teile des Korpers flief3t, gelten
diese Stellen auch als gewaschen, denn im Sinne der Ganzkorper-
waschung zihlt der gesamte Korper als ein einziges Glied. Wenn
jedoch wihrend der Gebetswaschung Wasser, das auf eine Stelle
gegossen wird, andere Korperteile nésst, gelten diese Stellen nicht
als gewaschen. Es ist makrith, nach dem Vornehmen der Ganzkor-
perwaschung nochmals die Gebetswaschung zu vollziehen. Wenn
aber wihrend der Ganzkorperwaschung die zu Beginn vorgenom-
mene Gebetswaschung ungiiltig wird, dann muss man nach Been-
den der Ganzkorperwaschung erneut die Gebetswaschung vor-
nehmen.

KLARSTELLUNG fiir Leute mit Zahnkronen und Zahnfiil-
lungen:

Gemil der hanafitischen Rechtsschule ist die Ganzkorperwa-
schung nicht giiltig, wenn die Zwischenrdume zwischen den Zih-
nen oder die Oberflichen von Zahnhohlungen nicht nass werden.
Aus diesem Grund ist die Ganzkorperwaschung von Personen, die
Zahnkronen oder Zahnfiillungen haben, nicht giiltig, d. h. der Zu-
stand der groben rituellen Unreinheit (Dschanaba) wird nicht be-
seitigt. Weil Wasser Kronen und Fiillungen, die aus Gold, Silber
oder anderen nicht unreinen Materialien hergestellt sind, nicht
durchdringen kann und somit an deren Unterseite [d. h. zum da-
runterliegenden Zahnfleischbett, auf dem die Kronung oder die
Fiillung sitzt] nicht gelangt, ist die Ganzkorperwaschung nach al-
len Gelehrten der hanafitischen Rechtsschule nicht giiltig.

In Tahtawis Erlduterung zum Maragqi al-Falah auf Seite 96 und
auch in dessen Ubersetzung, dem Ni‘mat-i Islam, steht Folgendes:
,»Es gibt keine Bedenken, dass ein Hanafite eine Sache, die er in
seiner Rechtsschule nicht giiltig durchfithren kann, durch Befol-
gen (Taqlid) der schafiitischen Rechtsschule verrichtet.“ In den

—_81 -



Biichern al-Bahr ar-ra’iq und an-Nahr al-fa’iq hei3t es auch so.
Doch wenn er so verfiahrt, muss er sichergehen, dass er alle Bedin-
gungen jener Rechtsschule erfiillt. Wenn aber keine Widrigkeit
(Haradsch) oder keine Erschwernis in der eigenen Rechtsschule
vorliegt und wenn jemand nicht die Bedingungen der Giiltigkeit
gemail der anderen Rechtsschule erfiillt, dann nennt man eine der-
art handelnde Person einen ,,Mulaffiq*, also jemanden, der die
Erleichterungen der Rechtsschulen zusammenlegt, also ,,Talfiq*
betreibt. Dies ist jedoch nicht erlaubt.

Jemand, der nicht in der Lage ist, eine Fard geméal seiner
Rechtsschule zu verrichten, muss einer anderen Rechtsschule zur
Durchfiihrung nur dieser bestimmten Fard folgen, wobei er beach-
ten muss, dass er auch die Bedingungen der Giiltigkeit in jener
Rechtsschule erfiillt. Fiir einen Hanafiten, der Zahnkronen oder
Zahnfiillungen machen lésst, reicht es aus, dass er zur Befolgung
der malikitischen oder schafiitischen Rechtsschule bei der Ganz-
korperwaschung, bei der Gebetswaschung und beim Gebet ledig-
lich seine Absicht so fasst, dass er darin ausdriickt, der malikiti-
schen oder schafiitischen Rechtsschule zu folgen. D. h., dass er z.B.
zu Beginn der Ganzkorperwaschung im Herzen die Worte: ,,Ich
beabsichtige, die Ganzkorperwaschung vorzunehmen, und folge
dabei der malikitischen (bzw. schafiitischen) Rechtsschule®
spricht, wodurch seine Ganzkorperwaschung sodann giiltig wird.
Wenn ein Hanafite, der Kronen oder Fiillungen hat, seine Absicht
wie beschrieben formuliert, dann wird seine Ganzkorperwaschung
giiltig. Er befreit sich vom Zustand der Dschanaba, wird also ritu-
ell rein. Durch die Befolgung der malikitischen oder schafiitischen
Rechtsschule werden seine Gebetswaschung und sein Gebet auch
giiltig. Er kann daher auch fiir diejenigen, die keine Zahnkronen
oder -fiillungen haben, das Gebet leiten.

Wer der schafiitischen Rechtsschule folgt, muss im Gebet hin-
ter dem Imam (Vorbeter) die Fatiha rezitieren; wenn er seine ei-
genen Schamteile (vorderes und hinteres Ausscheidungsorgan)
oder die Schamteile anderer mit der Innenfldche seiner Hand be-
rithrt oder wenn Miénner die Haut von Frauen beriihren, die nicht
zu den 18 Gruppen gehoren, die sie nicht ehelichen diirfen, miis-
sen sie die Gebetswaschung erneuern, die Absicht fiir die Gebets-
waschung gefasst haben und Unreinheiten vermeiden, selbst wenn
diese gering sind. Wenn er den edlen Koran beriihren mochte,
muss er sichergehen, dass seine Gebetswaschung geméf der scha-
fiitischen Rechtsschule giiltig ist. Ein hanafitischer Reisender
(Musafir), der unterwegs der schafiitischen Rechtsschule folgend

- 82 —



die Gebete (also das Zuhr-Gebet mit dem Asr-Gebet bzw. das
Maghrib-Gebet mit dem Ischa-Gebet) zusammengelegt verrichten
mochte, muss sichergehen, dass seine Gebetswaschung gemif3 der
schafiitischen Rechtsschule giiltig ist.

Menstruation und Wochenbettblutung

Es gibt 11 Arten der Ganzkorperwaschung (Ghusl). 5 davon
sind fard. 2 dieser 5 Arten sind die Ganzkorperwaschung, die
Frauen verrichten, wenn ihre Menstruations- bzw. Wochenbett-
blutung aufhort.

Ibn Abidin, moge Allah sich seiner erbarmen, sagt in seinem
Buch Manhal al-Waridin: ,,Die Figh-Gelehrten haben mit Uber-
einstimmung erklért, dass es fiir jeden Muslim und jede Muslimin
fard ist, sich das Grundlagenwissen [IImihal-Wissen, also Wissen
iiber den Glauben (Aqida), die Rechtswissenschaft (Figh) und die
Ethik (Akhlaq)] anzueignen. Fiir jede muslimische Frau ist es fard,
das Wissen um die Menstruation und das Wochenbett zu erwer-
ben. Muslimische Médnner miissen, wenn sie heiraten werden, sich
das Wissen um die Menstruation und das Wochenbett aneignen
und dieses Wissen nach der Heirat auch an ihre Frauen weiterge-
ben.

,Hayd‘ (Menstruationsblutung) nennt man die Blutung, die aus
dem vorderen Ausscheidungsweg eines gesunden Midchens
kommt, das sein achtes Lebensjahr vollendet hat, oder die mindes-
tens 3 Tage lang anhaltende Blutung einer Frau, die seit der letz-
ten Minute ihrer Menstruation ein Intervall der vollstindigen
Reinheit (15 Tage) durchlaufen hat. Jede farbige oder triibe Fliis-
sigkeit auBBer der weilen wird Menstruationsblut genannt. Wenn
bei einem Médchen die Menstruationsblutung eintritt, beginnt sei-
ne Pubertit und es gilt islamrechtlich als Frau und im Sinne islami-
scher Gebote und Verbote als verantwortlich. Die Zeit von dem
Augenblick an, ab dem eine Frau Blut sieht, bis zum Aufhoren der
Blutung nennt man ,Menstruationsdauer‘. Die Mindestdauer der
Menstruation (Hayd) sind 3 Tage und ihre Hochstdauer sind 10
Tage. Jede Frau muss die Dauer der eigenen Menstruation auf
Tag und Stunde kennen. Es ist fard, dass ein Méadchen, das das
achte Lebensjahr vervollstdndigt, von ihrer Mutter oder wenn sie
keine Mutter hat, von GroBmiittern, dlteren Schwestern oder Tan-
ten im Wissen iiber die Menstruation und das Wochenbett unter-
richtet wird.

,Nifas‘ bedeutet ,Wochenbettblutung’. Damit ist die Blutung

- 83 —



gemeint, die nach dem Gebiren eintritt. Diese Blutung hat keine
Mindestdauer. Sobald sie aufhort, muss die Ganzkorperwaschung
vorgenommen werden. Die Hochstdauer der Wochenbettblutung
betriagt 40 Tage. Wenn 40 Tage ablaufen, vollzieht die Frau die
Ganzkorperwaschung und beginnt wieder mit dem Gebet, selbst
wenn noch Blut flie3t. Blut nach Ablauf von 40 Tagen gilt als ,,Is-
tihada“ (krankheitsbedingte Blutung), also als Entschuldigung.
Frauen miissen sich auch die Dauer der Wochenbettblutung mer-
ken.

Jstihada® (krankheitsbedingte Blutung) nennt man folgende
Arten von Blutungen: Blutung, die weniger andauert als die Min-
destdauer der Menstruation von 3 Tagen, also 72 Stunden, und sei
es nur um 5 Minuten; Blutung von Frauen, bei denen die Mens-
truationsblutung zum ersten Mal auftritt und die ldnger als 10 Ta-
ge dauert; bei Frauen, die eine regelméBige Menstruation haben,
Blutungen, die iiber die gewohnliche Menstruationsdauer hinaus-
gehen und ldnger als 10 Tage dauern; Blutungen, die Schwangere
haben; Blutungen, die Frauen haben, welche iiber 55 Jahre alt
sind; Blutungen, die Méadchen unter 9 Jahren haben. Solch eine
Blutung ist ein Anzeichen fiir eine Krankheit. Wenn sie iiber lén-
gere Zeit anhilt, kann dies gefidhrlich sein und es sollte ein Arzt
konsultiert werden.

Eine Frau, die Istihada-Blutung hat, ist wie eine Person, die oft
Nasenbluten hat. Sie kann in diesem Zustand das Gebet verrich-
ten und fasten.“

Wihrend der Menstruations- und Wochenbettblutungen diir-
fen Frauen nicht das Gebet verrichten und auch nicht fasten. Sie
diirfen nicht die Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-Tilawa)
oder die Dankbarkeitsniederwerfung (Sadschdat asch-Schukr)
verrichten. Sie diirfen den edlen Koran nicht beriihren. Sie diirfen
Moscheen und Masdschids nicht betreten und die Kaaba nicht um-
runden. Sie diirfen keinen Geschlechtsverkehr haben. Wenn sie
wieder rituell rein werden, miissen sie die in der Zwischenzeit ver-
strichenen Fastentage nachholen, nicht aber die versiumten Ge-
bete. Wenn die Menstruationsblutung bei einer Frau einsetzt,
muss sie ihren Ehemann dariiber informieren. Unser Prophet,
Friede sei mit ihm, sagte: ,,Eine Frau, die den Beginn und das En-
de ihrer Menstruation vor ihrem Ehemann geheim hiilt, ist ver-
flucht.* Es ist fard, dass die Ganzkodrperwaschung vorgenommen
wird, sobald die Menstruation und das Wochenbett aufhoren. Dies
ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen.

Es gibt viele Ausdriicke und Redewendungen, die dazu fithren

—84 -



konnen, dass der ,,Ehebund® (Nikah) zwischen Eheleuten ungiil-
tig wird. Davor sollte man sich genauso furchtsam in Acht nehmen
wie vor dem Verlust des Glaubens. Siehe zu diesem Thema auch
Seite 585 im Buch Se’adet-i Ebediyye (Die ewige Gliickseligkeit)!

Allah, der Erhabene, bestraft durch Seine Geschépfe,
wer kein ,,eingegebenes Wissen* hat, denkt, es wiren die Geschopfe.

Alles was es gibt, gehért Ihm allein, zustande kommt es durch Seine Geschipfe,
ohne Seinen Befehl, regt sich nicht das Geringste.

DIE RITUELLE TROCKENREINIGUNG
(TAYAMMUM)

Die Tayammum ist die rituelle Trockenreinigung mit Erde. In
Fillen, in denen man kein Wasser vorfindet oder das Benutzen
von Wasser nicht moglich ist, obwohl es vorhanden ist, wird statt
der Gebetswaschung und der Ganzkorperwaschung die Trocken-
reinigung vorgenommen, indem man reine Erde, Sand, Kalk oder
Steine oder etwas Reines, das als Erde gilt, benutzt. In der hanafi-
tischen Rechtsschule kann die Trockenreinigung auch vor Eintritt
einer Gebetszeit vorgenommen werden. In den anderen drei
Rechtsschulen ist es nicht gestattet, vor Eintritt einer Gebetszeit
die Trockenreinigung vorzunehmen.

Die Trockenreinigung ist eine Erleichterung in Fillen, in denen
die Gebetswaschung und die Ganzkorperwaschung mit Wasser
nicht moglich sind. In unserer Religion gilt die Reinigung mit Erde
genauso wie die Reinigung mit Wasser. Im Islam ist ausdriicklich
angegeben, dass viel Unreines mit Erde gereinigt werden kann.

Umsténde, die die Trockenreinigung erfordern, sind haupt-
sachlich folgende:

1. Dass man kein reines Wasser fiir die Gebetswaschung und
die Ganzkorperwaschung findet. (Es ist fard, in der Stadt immer
nach Wasser zu suchen.)

2. Krankheiten, die die Verwendung von Wasser verhindern;
die Gefahr, bei Verwendung von Wasser an Kilte zu sterben oder
zu erkranken.

3. Dass Feinde oder wilde, giftige Tiere den Zugang zum Was-
ser verhindern.

4. Dass jemand in Gefangenschaft oder Haft ist und kein Was-
ser benutzen kann.

5. Dass jemand mit dem Tod bedroht wird.

_ 85—



6. Dass man Reisender (Musafir) ist und nicht mehr Wasser bei
sich hat als zum Trinken notwendig.

7. Dass man nicht die Moglichkeit hat, Wasser aus einem Brun-
nen zu holen.

Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung

Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung sind drei:

1. Die Absicht, sie als Reinigung zur Beseitigung des Zustands
der Dschanaba oder der Wudilosigkeit vorzunehmen. Jemand,
der nicht im Zustand der Gebetswaschung ist und der die Tro-
ckenreinigung vornimmt, um einem Schiiler zu zeigen, wie sie voll-
zogen wird, darf mit dieser Trockenreinigung kein Gebet verrich-
ten.

2. Das Reiben der beiden Handinnenflichen auf reine Erde
und das Bestreichen des ganzen Gesichts.

3. Das Reiben der beiden Handinnenflichen auf reine Erde
und das Bestreichen des rechten und des linken Arms.

Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass die Fard-Handlungen bei
der Trockenreinigung zwei sind. Diese nennen die zweite und drit-
te Fard als eine einzige. Beide Ansichten sind korrekt.

Die Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung

1. Mit der Basmala (also ,,Bismillahir-rahmanir-rahim*) begin-
nen.

2. Die Innenfldachen der Hiande auf die Erde legen.
3. Die Hiande auf der Erde vorwirts und riickwirts bewegen.

4. Wenn Erde an den Héinden haften bleibt, diese an den Dau-
men aneinanderschlagen, bis die Erde von den Hénden abfillt.

5. Beim Legen der Hidnde auf die Erde die Finger spreizen.
6. Erst das Gesicht, dann die Arme bestreichen.

7. Die Trockenreinigung ziigig vornehmen, wie wenn man die
Gebetswaschung vollziehen wiirde.

8. Zuerst den rechten Arm, dann den linken Arm bestreichen.

9. Vor der Trockenreinigung an Stellen, an denen man Wasser
zu finden hofft, nach Wasser suchen.

10. Die Hande auf die Erde schlagend kriftig darauf legen.
11. Die Arme wie oben beschrieben bestreichen.

—_ 86 —



12. Die Zwischenrdume der Finger bestreichen und dabei Rin-
ge von der Stelle bewegen.

Sachen, die beim Vornehmen der Trockenreinigung
beachtet werden sollten

1. Jemand, der nicht im Zustand der Gebetswaschung ist und
die Trockenreinigung vollzieht, um einem Schiiler zu zeigen, wie
sie vorgenommen wird, darf mit dieser Trockenreinigung kein Ge-
bet verrichten.

2. Um mit der Trockenreinigung das Gebet verrichten zu kon-
nen, reicht es nicht aus, die Absicht lediglich fiir die Trockenreini-
gung zu fassen. Es muss auch die Absicht fiir das Gebet gefasst
werden.

3. Mehrere Personen konnen dieselbe Erde fiir die Trockenrei-
nigung benutzen. Denn Erde oder dergleichen, die fiir die Tro-
ckenreinigung benutzt werden, gelten durch die Verwendung fiir
die rituelle Reinigung nicht als ,,musta‘mal“ (verbraucht). Jedoch
gelten Staub oder Erde, die vom Gesicht oder den Hénden abfal-
len, als musta‘mal.

4. In der schafiitischen und hanbalitischen Rechtsschule wird
die Trockenreinigung ausschlieBlich mit Erde vorgenommen. In
den anderen beiden Rechtsschulen darf alles, was zur Sorte Erde
gehort und rein ist, fiir die Trockenreinigung benutzt werden,
selbst wenn kein Staub darauf liegt. Dinge, die durch Verbrennen
zu Asche werden oder bei Hitze schmelzen, gehoren nicht zur Sor-
te Erde. Das bedeutet also, dass man Dinge wie Bdume, Gras,
Holz, Eisen, Messing, mit Farbe beschichtete Wénde, Kupfer,
Gold oder Glas nicht fiir die Trockenreinigung benutzen darf.
Sand darf benutzt werden. Perlen oder Korallen diirfen nicht be-
nutzt werden. Kalk, mit Gips gewaschener Marmor, Zement, un-
glasierte Keramik, unglasiertes Porzellan, Topfe und Schalen aus
Erde und Schlamm oder Schlick diirfen fiir die Trockenreinigung
verwendet werden. Im Falle des Schlamms und des Schlicks muss
der Wasseranteil weniger als die Hélfte betragen, damit diese ver-
wendet werden diirfen.

5. Es ist erlaubt, mit einer Trockenreinigung verschiedene Ge-
bete zu verrichten.

6. Wenn ein Reisender durch Anzeichen oder durch Mitteilung
von einem verstandes- und geschlechtsreifen und zuverléssigen
Muslim zu der starken Vermutung gelangt, dass in einem Umkreis

- 87 -



von weniger als 2 Kilometern Wasser zu finden ist, wird es fard, in
jeder Richtung innerhalb von 200 Metern selber zu suchen oder je-
manden suchen zu lassen. Wenn die Vermutung nicht stark ist,
muss nicht gesucht werden.

7. Jemand, der ohne nach Wasser zu suchen die Trockenreini-
gung vornimmt, das Gebet beginnt und dann von einer zuverlassi-
gen Person hort, dass Wasser vorhanden ist, muss die Gebetswa-
schung vornehmen und das Gebet wiederholen.

8. Es ist erlaubt, mit der Trockenreinigung das Gebet zu ver-
richten, wenn Wasser im Umkreis von mehr als 2 Kilometern vor-
handen ist.

9. Jemand, der vergessen hat, dass er Wasser unter seinen Sa-
chen hat, darf das Gebet mit der Trockenreinigung verrichten,
wenn er sich auB3erhalb von Stidten oder Dorfern befindet.

10. Jemand, der glaubte, das Wasser sei verbraucht, und dann
nach dem Gebet feststellt, dass doch noch genug Wasser vorhan-
den ist, wiederholt das Gebet, das er mit der Trockenreinigung
verrichtete.

11. Fiir einen Reisenden ist es wadschib, dass er seine Begleiter
um Wasser bittet. Wenn sie ihm kein Wasser geben, verrichtet er
das Gebet mit der Trockenreinigung. Wenn einer seiner Begleiter
Wasser zu Marktpreisen zum Verkauf anbietet und der Reisende
Geld iibrig hat, muss er dieses Wasser kaufen. Wenn der Besitzer
des Wassers es zum Wucherpreis verkauft, dann ist es fiir den Rei-
senden erlaubt, das Gebet mit der Trockenreinigung zu verrichten.
Wenn er kein Geld iibrig hat, um Wasser zum Marktpreis zu kau-
fen, dann vollzieht der Reisende auch in diesem Fall die Trocken-
reinigung.

12. Wenn es in der Wiiste oder auf Reisewegen nur genug Was-
ser zum Trinken gibt, darf die Trockenreinigung vorgenommen
werden.

13. Wenn wenig Wasser vorhanden ist, sollte sich die Person,
die im Zustand der Dschanaba ist, vor der Frau, deren Menstrua-
tion endete, vor dem, der nur die Gebetswaschung braucht, und
vor dem Verstorbenen waschen. Der Besitzer des Wassers wischt
sich vor allen anderen. Wenn Wasser, das verschiedenen Personen
gehort, vermischt wird, wischt man zuerst den Toten.

14. Jemand, der im Zustand der Dschanaba die Trockenreini-
gung vorgenommen hat und dessen Gebetswaschung spéter ungiil-
tig wird, dessen Ganzkorperwaschung wird nicht gleichzeitig un-
giiltig und er somit nicht wieder dschunub. Wenn er sodann nur

— 88 —



wenig Wasser findet, vollzieht er damit nur die Gebetswaschung.

15. Wenn mehr als die Hiélfte des Korpers einer Person, die
dschunub ist, mit Wunden oder Pocken oder Scharlach bedeckt ist,
vollzieht sie die Trockenreinigung. Wenn jedoch das Meiste der
Haut gesund ist und es moglich ist, sich zu waschen, ohne die wun-
den Stellen zu néssen, dann vollzieht sie die Ganzkorperwaschung.
Wenn es aber nicht moglich ist, die Ganzkoérperwaschung vorzu-
nehmen, ohne die wunden Stellen zu nissen, dann wird wieder die
Trockenreinigung vorgenommen.

Wie vollzieht man die Trockenreinigung?

1. Zuerst wird die Absicht gefasst, durch die Trockenreinigung
den Zustand der Dschanaba oder der Wudiilosigkeit zu beenden.

Um mit der Trockenreinigung ein Gebet verrichten zu kénnen,
reicht es nicht aus, die Absicht lediglich fiir die Trockenreinigung
zu fassen, sondern man muss eine spezifische Ibada, z. B. ein To-
tengebet, die Rezitationsniederwerfung oder die Trockenreini-
gung als Ersatz fiir die Gebetswaschung oder die Ganzkorperwa-
schung in der Absicht ausdriicken.

Wenn man die Absicht fiir die Trockenreinigung fasst, muss
man nicht zwischen der Gebetswaschung und der Ganzkorperwa-
schung unterscheiden. Wenn man die Absicht fiir die Gebetswa-
schung fasst, wird damit auch der Zustand der Dschanaba aufge-
hoben. Und mit einer Trockenreinigung, die mit der Absicht vor-
genommen wird, den Zustand der Dschanaba aufzuheben, kann
auch ein Gebet verrichtet werden und es besteht nicht die Not-
wendigkeit, eine weitere Trockenreinigung als Ersatz fiir die Ge-
betswaschung vorzunehmen.

2. Dann werden die Innenflichen beider Hidnde, wiahrend die
Armel hochgekrempelt sind, auf reine Erde, Stein, eine Wand mit
Putz aus Erde oder Kalk gerieben und dann, mindestens je drei
Finger einer Hand benutzend, das Gesicht mit den Innenflichen
der Hinde einmal bestrichen. Wenn bei diesem Reiben auch nur
eine nadelspitzengrof3e Stelle im Gesicht unberiihrt bleibt, ist die
Trockenreinigung nicht giiltig.

Damit das Gesicht ganz bestrichen werden kann, sollten die
Hénde ausgestreckt und die vier Finger geschlossen gehalten wer-
den. Dann sollten die Mittel- und Ringfinger beider Hénde sich
beriihrend beide Hinde am Haaransatz der Stirn angelegt werden
und dann sollte man langsam zum Kinn herab das Gesicht bestrei-

-89 —



chen. Dabei sollten die Finger flach iiber die Stirn, die Augenlider,
die Nasenfliigel, die Lippen und die Gesichtspartie des Kiefers
streichen. Gleichzeitig bestreichen die Handteller die Wangen.

3. Dann werden die Innenflachen der Hdnde erneut auf die Er-
de gerieben und wie beim ersten Reiben werden sie leicht anei-
nander geklopft, damit Staub und Reste von Erde von ihnen abfal-
len, und anschlieBend wird mit den Innenfldchen der vier Finger
der linken Hand die Auf3enseite des rechten Arms von den Finger-
spitzen bis zum Ellbogen bestrichen, dann mit der Innenfléche der
linken Hand die Innenseite des Arms vom Ellbogen bis zur Hand-
fliche bestrichen. Mit der Innenseite des linken Daumens be-
streicht man die AuBlenseite des rechten Daumens. Dabei miissen
Finger- oder Armringe abgelegt werden. Dann bestreicht man mit
der rechten Hand die linke Hand und den linken Arm auf dieselbe
Weise. Beim Reiben der Hénde auf die Erde miissen die Innenfla-
chen der Hiande die Erde beriithren. Es ist nicht notig, dass Erde
oder Staub auf den Hianden haften bleibt.

Die Trockenreinigung fiir die Gebetswaschung und die Ganz-
korperwaschung ist dieselbe.

Die Sachen, die die Trockenreinigung ungiiltig machen

Die Trockenreinigung wird ungiiltig durch die Aufhebung der
Entschuldigungen, die die Trockenreinigung erlaubten, oder wenn
man Wasser findet, sowie durch Sachen, die die Gebetswaschung
oder die Ganzkorperwaschung ungiiltig machen.

Die Nutzen der Gebetswaschung, der
Ganzkorperwaschung und der Trockenreinigung

Beide Arten der Reinigung, die mit der Absicht der gottes-
dienstlichen Handlung verrichtet werden, haben viele Nutzen fiir
unser korperliches Wohlbefinden. Neben physischen Nutzen gibt
es auch viele Nutzen fiir das geistige Wohlbefinden. Einige dieser
festgestellten, unzédhligen Nutzen sind folgende:

1. Alltdglich kommen unsere Hénde mit unzéhligen Dingen
und allerlei Bakterien in Beriihrung. Das Waschen der Hénde, des
Gesichts und der Fiile bei der Gebetswaschung ist ein guter
Schutz gegen Hauterkrankungen und -entziindungen. Manche der
parasitischen Bakterien und Mikroben gelangen iiber die Haut in
den Korper.

—-90 -



2. Durch das Waschen der Nase, die eine Art Wichter unseres
Atmungsprozesses ist, wird verhindert, dass Staub und Mikroben
in unseren Korper gelangen.

3. Das Waschen des Gesichts stérkt die Gesichtshaut und min-
dert die Schwere des Kopfes und die Miidigkeit des Gehirns. Es
sorgt dafiir, dass die Adern und Nerven angeregt werden. Das ist
der Grund, warum das Gesicht von Menschen, die fortdauernd die
Gebetswaschung vornehmen, selbst im Alter nichts an Schonheit
verliert.

4. Bei den Anléssen, die zur groben rituellen Unreinheit fiih-
ren, wird viel Energie verbraucht, der Herzschlag erhoht sich und
der Blutdruck steigt, die Atmung wird schneller. Durch diese ex-
treme Aktivitit des Korpers entstehen Miidigkeit, Erschopfung,
Schlifrigkeit und Schlaftheit und im Allgemeinen werden mentale
Vorginge durch all das verlangsamt. Durch die Ganzkorperwa-
schung erlangt der Korper wieder seine vorherige Frische und Le-
bendigkeit. Den Korper in bestimmten Intervallen zu waschen, ist
aus medizinisch prophylaktischer Sicht sehr wichtig.

5. Der menschliche Korper hat unter normalen Umstédnden ein
statisches elektrisches Gleichgewicht. Das korperliche Wohlbefin-
den ist eng mit diesem elektrischen Gleichgewicht verbunden.
Dieses Gleichgewicht wird durch psychologische Spannungen,
durch klimatische Einwirkungen, Bekleidung, Wohn- und Ar-
beitsorte und durch Zustinde, die die Ganzkorperwaschung erfor-
dern, gestort. Diese statische Ladung erhoht sich in Zustédnden von
Zorn auf etwa das Vierfache und in Zustdnden, die die Ganzkor-
perwaschung erfordern, auf etwa das Zwolffache. Auf Fotogra-
fien, die mit Infrarotlicht gemacht wurden, kann man sehen, dass
nach dem Geschlechtsverkehr die gesamte Haut mit einer hoheren
statischen Ladung bedeckt ist. Diese statische Ladung verhindert
den Sauerstoffaustausch und verursacht eine Verfarbung der Haut
und ein schnelleres Altern. Um diesen Zustand aufzuheben, muss
der Korper ginzlich mit Wasser gewaschen werden, d. h. nicht ein-
mal eine nadelspitzengroBe Stelle darf trocken bleiben. Dabei
nehmen die Wassertropfen die iiberschiissige elektrische Span-
nung auf, erden den Korper und stellen das normale elektrische
Gleichgewicht wieder her. Aus dieser Perspektive betrachtet ist
die Ganzkorperwaschung aus medizinischer Sicht eine unbedingt
durchzufiihrende Reinigung.

6. Die Gebetswaschung und die Ganzkorperwaschung haben
auch positive Wirkungen auf den Blutkreislauf. Sie verhindern
Verhirtungen und Verstopfungen in den Blutbahnen. Wahrend

~01 -



der Gebetswaschung werden bestimmte Stellen stimuliert. Das
Lymphsystem wird angeregt, indem einer seiner wichtigsten Kno-
tenpunkte, der sich hinter der Nase befindet, und die Mandeln ge-
waschen werden. Das Waschen des Nackens und seiner Seiten
wirkt auch auf das Lymphsystem. Durch die Anregung des Kreis-
laufs des Lymphsystems wédhrend der Gebetswaschung und der
Ganzkorperwaschung konnen die Lymphozyten genannten Ab-
wehrzellen den Korper besser gegen schidliche Elemente schiit-
zen und die Widerstandskraft des Korpers stiarken.

7. Die Trockenreinigung, die vorgenommen wird, wenn kein
Wasser zur Verfiigung steht, neutralisiert ebenfalls in starkem Ma-
Be die iiberschiissige elektrische Ladung des Korpers.

2. DIE REINIGUNG VON UNREINHEITEN

Das bedeutet, dass auf dem Korper, der Kleidung und an dem
Ort des Gebets keine Unreinheiten (Nadschasa) vorhanden sind.
Kopftiicher, Kopfbedeckungen, Turbane, Ledersocken und Schu-
he zdhlen zur Bekleidung. Der herabhidngende Teil eines um den
Hals gewickelten Schals bewegt sich mit dem Betenden und gilt
daher als Kleidung und muss ebenfalls rein sein, damit das Gebet
giiltig ist. Wenn eine Auslage, auf der das Gebet verrichtet wird,
an den Stellen, wo die Fiile und der Kopf platziert werden, rein ist
und an anderen Stellen Unreinheiten aufweist, ist das Gebet giil-
tig. Denn die Auslage haftet nicht, wie der Schal, am Korper. Wer
jedoch in einer geschlossenen Flasche Urin bei sich trigt, dessen
Gebet ist nicht giiltig. Denn die Flasche ist nicht der Ort, an dem
der Urin entsteht. [Hieraus wird auch ersichtlich, dass es nicht zu-
lassig ist, mit Fldschchen, die Alkohol enthalten, wie z. B. Kol-
nischwasser, bestimmte Parfiime oder Jodtinkturen, oder mit ei-
nem blutigen oder anders schmutzigen Tuch in einer geschlosse-
nen Schachtel in den Taschen das Gebet zu verrichten.] Die Stel-
len, wo beide Fiile und der Kopf platziert werden, miissen rein
sein. Wenn eine Unreinheit mit einem Tuch, Glas oder Plastik be-
deckt wird, ist das Gebet an diesem Ort giiltig. Wenn der Saum der
Bekleidung wihrend der Niederwerfung (Sadschda) trockene Un-
reinheiten beriihrt, macht dies nichts aus.

Wenn es auf dem Korper, der Kleidung oder dem Ort des Ge-
bets grobe Unreinheiten unter dem Maf eines Dirham gibt, ist das
Gebet giiltig, aber wenn das Maf3 eines Dirham erreicht wird, ist
dies makrah tahriman und es wird wadschib, diese Stellen zu wa-
schen. Wenn das Maf eines Dirham {iiberschritten wird, wird es

-92 —



fard, die entsprechenden Stellen zu waschen. Solche Stellen zu wa-
schen, wenn sie unter dem Ma@ eines Dirham liegen, ist eine Sun-
na. Es ist fard, selbst einen Tropfen Wein auszuwaschen. Nach
Imam Abu Yasuf und Imam Muhammad und geméf3 den anderen
drei Rechtsschulen ist es fard, jegliche grobe Unreinheit, selbst
wenn es ein Quéntchen ist, zu waschen. Dieses Maf3 an Unreinhei-
ten bezieht sich nicht auf den Moment, in welchem sie auftreten,
sondern auf den Moment, in welchem das Gebet verrichtet wer-
den soll.

Das Mal eines Dirham meint bei festen Unreinheiten ein
Mithqal, was einem Gewicht von 4,8 g entspricht. Bei fliissigen
Unreinheiten meint es jene Flidche, die Wasser in der flach geoff-
neten Handinnenfldche bedecken wiirde. Wenn feste Unreinhei-
ten unter einem Mithqal sich auf der Kleidung iiber eine groflere
Fliche als die Handinnenfldche ausbreiten, verhindern sie das Ge-
bet nicht.

Unreinheiten sind zweierlei Art:

1. Grobe Unreinheiten: Alles, was nach Austritt aus dem
menschlichen Korper die Gebetswaschung oder die Ganzkorper-
waschung erfordert; die abgetrennte, ungegerbte Haut von allen
Tieren, deren Verzehr nicht erlaubt ist, sowie von deren Jungen
(auBer Fledermiuse), deren Fleisch, Kot und Urin; Blut des Men-
schen oder irgendeines Tieres; alkoholhaltige Getrinke; Aas;
Schweinefleisch; der Kot von Gefliigel, Lasttieren, Schafen und
Ziegen, sind alle grob unrein.

2. Leichte Unreinheiten: Wenn leichte Unreinheiten auf ein
Glied des Korpers oder ein Teil der Kleidung fallen und nur bis zu
einem Viertel des Gliedes oder der Kleidung beflecken, verhin-
dern sie nicht das Gebet. Der Urin von vierbeinigen Tieren, deren
Verzehr erlaubt ist, und der Kot von Vogeln, deren Verzehr nicht
erlaubt ist, sind leichte Unreinheiten. Kot von Vogeln, deren Ver-
zehr erlaubt ist, wie z. B. von Tauben oder Spatzen, ist rein.

Getrinke, die durch das Destillieren von Wein gewonnen wer-
den, sind grobe Unreinheiten und es ist ebenfalls haram, diese zu
trinken. Vor der Verrichtung des Gebets miissen Spuren von Blut
und alkoholhaltigen Fliissigkeiten von der Kleidung und dem Kor-
per durch Waschen entfernt werden. Durch das Verfliegen des Al-
kohols allein findet keine Reinigung statt. Behélter wie Flaschen
0. A., in denen sich solche Sachen befinden, miissen aus den Ta-
schen entfernt werden.

Unreinheiten konnen mit jeglicher Art von sauberem Wasser;

-03 —



mit Wasser, mit dem die Gebetswaschung oder die Ganzkorper-
waschung vorgenommen wurde; Essig oder Rosenwasser oder
ahnlichen Fliissigkeiten, die flieBfdhig und diinnfliissig sind, ent-
fernt werden. Wasser, das fiir die Gebetswaschung oder die Ganz-
korperwaschung verwendet wurde, wird ,,musta‘mal® (verbraucht
oder benutzt) genannt. Dieses Wasser ist rein. Doch es kann nicht
fiir die rituelle Reinigung, die Beseitigung von ritueller Unreinheit
(Hadath) verwendet werden. Man kann mit diesem Wasser zwar
Unreinheiten (Nadschasa) entfernen, aber es nicht erneut fiir die
Gebetswaschung oder die Ganzkodrperwaschung verwenden.

ISTINDSCHA: Die Reinigung des vorderen und hinteren
Ausscheidungsweges nach der Ausscheidung von Unreinheiten
nennt man ,,Istindscha*. Istindscha, also die Tahara (Intimreini-
gung), ist eine Sunna mu’akkada. D. h. es ist sunna, dass Manner
und Frauen nach der Notdurft mit Steinen oder Wasser den vor-
deren und/oder hinteren Ausscheidungsweg von jeglichem Urin
oder Kot sdubern. Wenn es aber nicht moglich ist, Istindscha mit
Wasser zu vollziehen, ohne seine Awra vor anderen zu entblofen,
verzichtet man darauf, selbst wenn die zu entfernende Unreinheit
viel ist. Die Awra wird auf keinen Fall vor anderen entbl6f3t. Das
Gebet wird dann in diesem Zustand verrichtet. Wenn jemand
doch seine Awra unter diesen Umstidnden entbloBt, wird er ein
Stinder (Fasiq), hat also ein Haram begangen. Wenn man dann
spater einen Ort findet, an dem man allein ist, vollzieht man die
Istindscha und wiederholt das Gebet. Denn es gilt: wenn die
Durchfiihrung eines Gebots dazu fiihrt, dass man dabei ein Haram
begeht, dann wird die Durchfiihrung des Gebots [aufgeschoben
oder]| unterlassen, um das Haram nicht zu begehen.

Es ist makrith tahriman, fiir die Istindscha Knochen, Nahrungs-
mittel, Diinger, Ziegelsteine, Blumentopfe, Glasstiicke, Kohle,
Tierfutter oder den Besitz Anderer zu benutzen; weiterhin Dinge,
die einen materiellen Wert haben, wie z. B. Seide, oder Dinge, die
aus einer Moschee stammen, oder Zamzam-Wasser, Blitter oder
Papier. Auch leeres, also nicht beschriebenes Schreibpapier soll
geachtet werden. Papier und Zeitungspapier, auf denen keine ehr-
wiirdigen Namen oder Texte, die im religidsen Sinne niitzlich sind,
geschrieben sind, konnen benutzt werden. Doch kein Stiick Pa-
pier, auf dem irgendetwas mit arabischen Buchstaben geschrieben
steht, darf fiir die Istindscha benutzt werden. Es ist makrah, wih-
rend der Notdurft die Vorder- oder Riickseite des Korpers zur Ki-
bla zu wenden oder dabei zu stehen oder ohne Entschuldigungs-
grund nackt zu sein. Es ist nicht dsch@’iz, die Ganzkorperwaschung

—94 —



an einem Ort vorzunehmen, an dem sich Urin ansammelt. Doch
wenn der Urin sich nicht ansammelt, sondern abflief3t, ist es
dsch?’iz, an einem solchen Ort die Ganzkorperwaschung vorzu-
nehmen. Wasser, das fiir die Istindscha benutzt wird, wird unrein.
Man muss darauf achten, dass solches Wasser nicht auf die Klei-
dung spritzt. Daher soll man wihrend der Istindscha seine Awra
fiir diesen Zweck entbloBen und dazu wiederum an einem abgele-
genen Ort sein, wo man allein ist. Es ist keine Istindscha, an einem
Wasserhahn seine Hand unter die Kleidung zu fithren, um den
Urinausgang zu waschen, indem man mit diesem das Wasser in der
Handinnenfldche beriihrt. Denn durch die Beriihrung mit Urin-
tropfen wird das Wasser in der Hand unrein und wenn es auf die
Kleidung fillt, wird diese ebenfalls unrein. Wenn die Stellen, auf
die solches unreine Wasser fillt, zusammen mehr als die Innenfla-
che der Hand ergeben, kann mit dem entsprechenden Kleidungs-
stiick kein Gebet verrichtet werden.

ISTIBRA: Es ist fiir Minner wadschib, dass sie durch Gehen,
Husten oder durch etwas Neigung zur linken Seite dafiir sorgen,
dass nach dem Urinieren im Harnweg keine Urintropfen verblei-
ben. Dies wird ,,Istibra“ genannt. Es sollte keine Gebetswaschung
vorgenommen werden, bevor man nicht sicher ist, dass alle Urin-
tropfen aus dem Harnweg entfernt wurden. Denn, wenn spiter
auch nur ein Tropfen aus dem Glied austritt, wird sowohl die Ge-
betswaschung ungiiltig als auch die Kleidung unrein. Wenn die
Verunreinigung hierdurch weniger ist als die Innenfliche der
Hand, ist das Gebet, das mit einer erneuten Gebetswaschung ver-
richtet wurde, makrith. Wenn sie dariiber hinaus geht, ist das Ge-
bet nicht giiltig. Ménner, die immerzu Schwierigkeiten mit der Is-
tibra haben, sollten ein Stiick natiirliche Watte in der Grof3e eines
Weizenkorns in die Harnoffnung legen. Dadurch werden Urin-
tropfen, die spiter nachflieBen, von der Watte aufgesogen. Es darf
hierbei jedoch keine Watte aus der Harnoffnung heraushéngen.

3. DIE BEDECKUNG DER AWRA
(Die Awra und die Bedeckung der Frauen)

Die Bereiche des Korpers, die Méinner und Frauen nicht ent-
bloBen, anderen nicht zeigen und andere nicht anschauen diirfen,
werden ,,Awra‘ genannt. Die Awra des Mannes ist vom Bauchna-
bel bis unter die Knie. Das Knie ist Teil der Awra. Wenn diese
Stellen entbl6Bt sind, ist das Gebet nicht giiltig. Andere Teile des

_05_



Korpers wie Arme, Kopf und Fiile zu bedecken (Socken zu tra-
gen), ist fiir Médnner sunna. Es ist makriih, das Gebet zu verrichten,
ohne diese Stellen zu bedecken.

Die Awra der Frauen ist in allen vier Rechtsschulen als der ge-
samte Korper mit Ausnahme des Gesichts und der Innenfldchen
der Hénde definiert. [Es gibt zahlreiche Gelehrte, die sagen, dass
die gesamte Hand nicht zur Awra gehort.] Das ist auch der Grund,
warum in manchen Sprachen, wie z. B. im Tiirkischen, Frauen
»~Awrat® genannt werden. Es ist fard, dass sie ihre Awra bedecken.
Wenn wihrend eines ganzen Rukn des Gebets ein Viertel eines
der zu bedeckenden Glieder entblof3t bleibt, wird das Gebet un-
giiltig. Wenn die entbloBte Stelle weniger als ein Viertel ist, wird
das Gebet nicht ungiiltig. Aber das Gebet wird makriih. Stoffe, die
so diinn sind, dass die Glieder darunter in ihrer Form oder Farbe
erkennbar sind, gelten als nicht vorhanden, als wiren sie gar nicht
angelegt.

Wenn Frauen auBerhalb des Gebets allein sind, ist es fard, dass
sie den Bereich zwischen Bauchnabel und Knie bedecken,
wadschib, dass sie den Riicken und Bauchbereich bedecken, und
adab, dass sie alle anderen Stellen bedecken.

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Wer eine
fremde Frau mit Begierde anschaut, wird, seine Augen mit Feuer
gefiillt, in die Holle geworfen. Wer einer fremden Frau die Hand
schiittelt, wird, seine Arme an seinem Nacken gebunden, in die
Holle geworfen. Wer sich unnoétig und mit Begierde mit einer
fremden Frau unterhiilt, wird fiir jedes Wort tausend Jahre in der
Holle bleiben.*

In einem anderen Hadith heif3t es: ,,Nachbarinnen oder Frauen
von Freunden mit Begierde anzuschauen, ist zehnmal schlimmer
als fremde Frauen anzuschauen. Verheiratete Frauen anzuschau-
en, ist tausendmal schlimmer als Midchen anzuschauen. Auch die
Siinden der Unzucht (Zina) sind so.‘

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,,O Ah! Ent-
bloBe deine Oberschenkel nicht und schaue nicht auf die Ober-
schenkel von irgendjemandem, weder tot noch lebendig!“

In einem anderen Hadith heift es: ,,Entbloft nicht eure Awra!
Denn es gibt solche, die nie von eurer Seite weichen. Habt Scham-
gefiihl vor ihnen und seid ihnen gegeniiber respektvoll!* [Gemeint
sind hier die Schutzengel.]

In weiteren Hadithen heil3t es: ,,Bedecke deine Awra! Entblo-
Be sie vor sonst niemandem als deiner Ehefrau und deiner Sklavin.

— 06 —



Und auch wenn du allein bist, habe Schamgefiihl vor Allah, dem
Erhabenen!*

»Moge Allah Miinner verfluchen, die sich Frauen ihnlich ma-
chen, und Frauen, die sich Méinnern dhnlich machen!*

,,Wer die Schonheit eines Madchens zu sehen bekommt und
sofort den Blick abwendet, dem schenkt Allah, der Erhabene, die
Belohnung einer neuen Ibada, deren Geschmack er umgehend
kostet.*

»Moge Allah jene verfluchen, die ihre Awra entbl6fien und auf
die Awra anderer schauen!*

,,Wer einem Volk nachahmt, der wird einer von ihnen.** Das
bedeutet also, dass derjenige, der seinen Charakter, sein Verhal-
ten und seine Art und Weise des Kleidens anderen gleich macht,
ihnen zugehorig wird. Jene, die den schlechten Gewohnheiten der
Unglaubigen (Kuffar) folgen, das, was haram ist, ,,schone Kiinste*
nennen und jene, die Haram begehen, , Kiinstler* und ,,Fort-
schrittliche” nennen, sollten eine Lehre aus diesen ehrwiirdigen
Hadithen ziehen, sich fiirchten und erwachen.

Auch diirfen Ménner nicht die Awra anderer Minner und
Frauen nicht die Awra anderer Frauen anschauen. D. h., dass so,
wie es haram ist, dass Ménner und Frauen jeweils die Awra des an-
deren Geschlechts anschauen, es ebenso haram ist, dass Ménner
oder Frauen untereinander ihre Awra anschauen. Die Awra eines
Mannes gegeniiber anderen Méannern und Frauen ist der Bereich
des Korpers zwischen Bauchnabel und Knien. Dieser Bereich ist
auch die Awra von Frauen gegeniiber anderen Frauen. Gegeniiber
fremden Ménnern ist ihre Awra der gesamte Korper auBBer Hiande
und Gesicht. Weiterhin ist es haram, die Awra einer fremden Frau
auch ohne Begierde anzuschauen.

Ein Kranker, der nackt unter einer Decke liegt, gilt, wenn sein
Kopf unter der Decke ist, als nackt und wenn er so das Gebet ver-
richtet, gilt, dass er das Gebet entblof3t verrichtet hat. Wenn sein
Kopf aus der Decke schaut und der Rest des Korpers bedeckt ist,
gilt er als bedeckt und das Gebet ist dann auch giiltig.

Ein Mann darf den Kopf, das Gesicht, den Hals, die Arme und
die Beine von unterhalb der Knie bis zu den Fiilen von den 18
Gruppen ,,Mahram-Frauen®, mit denen ihm die Heirat haram ist,
anschauen, sofern er dabei vor Begierde sicher ist. Doch auch bei
diesen Frauen darf er nicht auf die Brust, die Achseln, die Ober-
schenkel, die Knie und den Riicken schauen.

Fiir eine Frau gelten auch die Kinder von Onkeln und Tanten

—-97 —



als fremde Minner. Auch die Eheménner ihrer weiblichen Ver-
wandten, wie der Schwager, gelten als fremde Maénner. Es ist
haram, dass sie mit diesen spricht, scherzt oder sich an einem Ort
allein mit ihnen aufhélt. Ebenso ist es fiir Madnner haram, dass sie
mit den T6chtern von Onkeln und Tanten, mit Frauen von méinn-
lichen Verwandten, wie die Schwigerin, sprechen oder sich mit ih-
nen allein an einem Ort aufhalten.

Die 18 Gruppen Mahram-Frauen, die als nicht zu ehelichende
Frauen definiert sind, darf ein Mann lebenslédnglich nicht heiraten.
Mit diesen darf er sich unterhalten oder sich mit ihnen allein an ei-
nem Ort aufhalten. Einer Frau ist es nicht erlaubt, ebenfalls 18
Gruppen Mahram-Minner zu heiraten. Diese 18 Gruppen von
Minnern und Frauen sind folgende:

Verwandte durch Abstammung

Minner:

. Der Vater.

. Die Viter des Vaters und der Mutter.

. Der Sohn und die Sohne der S6hne und To6chter.
. Der Bruder.

. Die Sohne des Bruders.

. Die Sohne der Schwester.

. Onkel miitterlicher- und véterlicherseits.

~N O BN

Frauen:

1. Die Mutter.

2. Die Miitter des Vaters und der Mutter.

3. Die Tochter und die Tochter der S6hne und Tdchter.
4. Die Schwester.

5. Die Tochter der Schwester.

6. Die Tochter des Bruders.

7. Tanten miitterlicher- und véterlicherseits.

Verwandte durch Stillen

Minner:
8. Der Ehemann der Milchmutter.
9. Die Viter des Milchvaters und der Milchmutter.

—98 —



10. Der Milchsohn und die S6hne der Milchsohne und Milch-
tochter.

11. Der Milchbruder.

12. Die Sohne der Milchschwester.
13. Die Sohne des Milchbruders.
14. Milchonkel.

Frauen:
8. Die Milchmutter.
9. Die Miitter des Milchvaters und der Milchmutter.

10. Die Milchtochter und die Tochter der Milchsohne und
Milchtochter.

11. Die Milchschwester.

12. Die Tochter der Milchschwester.
13. Die Tochter des Milchbruders.
14. Milchtanten.

Verwandte durch Heirat

M:nner:

15. Der Schwiegervater.
16. Der Stiefsohn.

17. Der Stiefvater.

18. Der Schwiegersohn.

Frauen:

15. Die Schwiegermutter.
16. Die Stieftochter.

17. Die Stiefmutter.

18. Die Schwiegertochter.

Minner und Frauen, die mit entbloBter Awra in die Offentlich-
keit gehen oder die Awra Anderer anschauen, werden als Strafe in
den glithenden Flammen der Hoélle brennen.

4. SICH ZUR KIBLA WENDEN

Das bedeutet, dass man wihrend des ganzen Gebets in Gebets-
richtung (Kibla) gewandt ist. Die Richtung, die auf das Gebiude
der Kaaba in der Stadt Mekka zeigt, wird ,,Kibla* genannt. Die
Kibla war anfangs die Stadt Jerusalem (Quds). 17 Monate nach

—-99 —



der Hidschra, zur Mitte des Monats Scha‘ban, einem Dienstag,
wurde befohlen, dass die Muslime sich zur Kaaba wenden.

Die Gebetsrichtung ist nicht das Gebdude der Kaaba, sondern
ihr Grundstiick. D. h. der Raum zwischen diesem Geldnde und
dem Arschul-a‘a ist die Kibla. Daher betet man an Orten unter
dem Meeresspiegel oder auf Bergen und in Flugzeugen stets in
diese Richtung. Wenn der Winkel zwischen den Diagonalen der
Sehnerven (der Winkel an der Sehnervenkreuzung) auf die Kaaba
trifft, ist das Gebet giiltig. [Dieser Winkel betréigt etwa 45 Grad.]
Aber:

Wenn 1. eine Krankheit vorliegt oder 2. die Gefahr besteht,
dass Hab und Gut gestohlen werden konnte, oder 3. Gefahr durch
wilde Tiere gegeben ist, oder 4. die Gefahr besteht, vom Feind ge-
sehen zu werden, oder 5. dass, wenn man von seinem Reittier ab-
steigt, man nicht wieder in der Lage wire, ohne Hilfe aufzusteigen,
oder wenn man nicht in der Lage ist, das Gebet [das Zuhr- mit
dem Asr-Gebet und das Maghrib- mit dem Ischa-Gebet durch Be-
folgen der malikitischen oder schafiitischen Rechtsschule] zusam-
menzulegen, wendet man sich in jene Richtung, zu der man in der
Lage ist. Auf Schiffen, Ziigen und in Flugzeugen muss man sich in
Gebetsrichtung wenden.

5. DIE GEBETSZEITEN

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte in einem Ha-
dith: ,,Dschabra’il, Friede sei mit ihm, betete mit mir an zwei Ta-
gen neben der Kaaba-Tiir und leitete dabei das Gebet. Am ersten
Tag verrichteten wir das Morgengebet zur Zeit der Morgendim-
merung (Fadschr), als der Morgen anbrach. Als die Sonne begann,
vom Zenit [vom hochsten Punkt im Himmel] abzusinken, verrich-
teten wir das Mittagsgebet. Als die Schatten der Gegenstiinde so
lang wie die Gegenstiinde selbst waren, verrichteten wir das Nach-
mittagsgebet. Als die Sonne unterging [d. h. der obere Rand ihrer
Scheibe unter dem Horizont verschwand], verrichteten wir das
Abendgebet. Und als die Abenddéimmerung vorbei war, verrich-
teten wir das Nachtgebet. Am zweiten Tag verrichteten wir das
Morgengebet, als es schon heller war. Das Mittagsgebet verrichte-
ten wir, als die Schatten der Gegenstiinde zweimal so lang wie die
Gegenstiinde selbst waren, und gleich darauf das Nachmittagsge-
bet. Das Abendgebet verrichteten wir zur Zeit des Fastenbrechens
(Iftar) und das Nachtgebet, als es ein Drittel der Nacht wurde.
Dann sagte er: ,0 Muhammad! Dies sind die Gebetszeiten fiir dich

- 100 -



und waren die der Propheten vor dir. Deine Gemeinde (Umma)
soll jedes der fiinf Gebete zwischen diesen zwei Zeiten wie wir ver-
richten.** Auch hieraus ist ersichtlich, dass die Zahl der tiglich zu
verrichtenden Gebete fiinf betrégt.

Die Zeit des Fadschr-Gebets (Morgengebet): Sie dauert vom
Anbruch der Morgenddammerung (Fadschr), also dem Beginn des
weillen Lichts am 6stlichen Horizont, bis zum Sonnenaufgang.

Die Zeit des Zuhr-Gebets (Mittagsgebet): Sie beginnt zu dem
Zeitpunkt, an dem die kiirzesten Schatten von Gegenstdnden am
Mittag beginnen, sich wieder zu verldngern, und dauert an, bis die-
ser kiirzeste Schatten die Lange des Gegenstandes selbst oder sei-
ne zweifache Lédnge erreicht hat. Die erste Ansicht ist die von
Imam Abi Yuasuf und Imam Muhammad, die zweite die von Imam
al-A‘zam Abu Hanifa, mége Allah mit ihnen barmherzig sein.

Die Zeit des Asr-Gebets (Nachmittagsgebet): Sie beginnt mit
dem Ende der Zeit des Zuhr-Gebets. Also:

1. Nach Imam Abi Yisuf und Imam Muhammad, wenn der zur
Mittagszeit kiirzeste Schatten eines Gegenstandes die Léange die-
ses Gegenstandes erreicht hat, und dauert an, bis die Sonne unter-
gegangen ist.

2. Nach Imam Abi Hanifa, wenn der Schatten die zweifache
Lénge des Gegenstandes erreicht hat, und dauert an, bis die Sonne
untergegangen ist.

Jedoch ist es haram, irgendein Gebet zu verrichten, nachdem
die Sonne goldfarben geworden ist, d. h. sich dem Horizont etwa
»eine Speerldnge® gendhert hat. Es ist also haram, das Asr-Gebet
bis in diese Zeit aufzuschieben. Wenn jedoch das Asr-Gebet bis zu
dieser Zeit noch nicht verrichtet wurde, muss es auf jeden Fall bis
Sonnenuntergang noch verrichtet werden.

Die Zeit des Maghrib-Gebets (Abendgebet): Sie beginnt mit
dem Verschwinden des oberen Randes der Sonnenscheibe am Ho-
rizont und dauert an, bis die Ddmmerung zur Nacht geworden ist,
d. h., wenn die Rote am westlichen Horizont verschwunden ist.

Die Zeit des Ischa-Gebets (Nachtgebet): Sie dauert vom Ende
der Zeit des Maghrib-Gebets bis zum Anbruch der Morgendam-
merung. Nach Imam al-A‘zam Abu Hanifa, moge Allah sich seiner
erbarmen, beginnt die Zeit des Ischa-Gebets, wenn nach der Rote
der Abendddmmerung auch die Helle danach verschwunden ist.
Dies ist eine dhnliche Verschiedenheit der Ansichten unter diesen
Imamen wie beziiglich der Zeit des Asr-Gebets. Wenn man also,
nachdem die Zeit des Ischa-Gebets nach den zwei Imamen ein-

-101 -



tritt, noch mindestens eine halbe Stunde wartet und das Ischa-Ge-
bet erst dann verrichtet, dann hat man damit alle Imame befolgt.
Es ist makriih, das Ischa-Gebet ohne Entschuldigungsgrund bis
nach der Mitte der nach der Scharia definierten Nacht zu verschie-
ben.

Die Gebete vor oder nach ihrer jeweiligen Zeit zu verrichten,
ist haram und eine grofe Siinde. Man muss sich fiir die Einhaltung
der Gebetszeiten Zeittabellen besorgen, in denen die Gebetszei-
ten und die Zeit der Morgenddammerung korrekt angegeben wer-
den.

Es gibt drei Zeiten, zu denen es makrith tahriman, also haram
ist, Gebete zu verrichten. Fard-Gebete, die zu diesen drei Zeiten
begonnen werden, sind nicht giiltig. Diese Zeiten sind die Dauer
des Sonnenaufgangs, die Dauer ihres Untergangs und wenn sie ge-
nau im Zenit [im héchsten Punkt im Himmel] steht. In diesen drei
Zeiten ist die Verrichtung auch des Totengebets eines bereits vor-
bereiteten Leichnams, der Rezitationsniederwerfung und der Ver-
gesslichkeitsniederwerfung nicht erlaubt. Wiahrend des Sonnenun-
tergangs ist lediglich das Verrichten des Asr-Gebets des aktuellen
Tages geduldet.

Was das Verrichten von Nafila-Gebeten betrifft, gibt es zwei
Zeiten, in denen diese makriih sind. Das ist erstens die Zeit nach
dem Beenden des Fard-Gebets des Fadschr-Gebets bis zum géinz-
lichen Aufgang der Sonne und zweitens nach dem Beenden des
Fard-Gebets des Asr-Gebets bis zur Verrichtung des Fard-Gebets
des Maghrib-Gebets.

KLARSTELLUNG zur Verrichtung von Gebeten und zum
Fasten in Polarzonen:

Die Gebetszeiten einer Region éndern sich je nach ihrer Ent-
fernung vom Aquator und auch je nach Jahreszeit.

In kalten Regionen, die sich nordlich des nordlichen Polarkrei-
ses befinden, der auf dem 67. Breitengrad liegt, beginnt in Zeiten,
in denen die Sonnenneigung sehr stark ist, die Morgendimmerung
noch bevor die Abendddmmerung aufhort. Aus diesem Grund
wird es am nordlichen Ufer der Ostsee im Sommer nicht Nacht,
sodass die Zeiten fiir das Ischa- und Fadschr-Gebet nicht eintre-
ten.

Gemil der hanafitischen Rechtsschule ist der Eintritt einer
Gebetszeit nicht eine Bedingung fiir das Gebet, sondern iiber-
haupt der Grund, der Anlass fiir das Gebet. Wenn der Grund nicht
vorliegt, dann wird das Gebet nicht fard. Das bedeutet, dass diese

-102 -



beiden Gebete fiir Muslime, die in diesen Regionen leben, gemif
der hanafitischen Rechtsschule nicht fard werden. In den Regio-
nen siidlich des siidlichen Polarkreises gibt es nur Meer oder nicht
bewohnbares Land.

Wenn in der 30. Nacht des Monats Schaban in irgendeiner
Stadt die Sichel des neuen Mondes gesehen wird, muss man welt-
weit das Fasten beginnen. Eine Sichel, die man am Tag sieht, gilt
als die Sichel der folgenden Nacht. [Auch Muslime, die sich in die-
sen Polarzonen und auf dem Mond aufhalten, miissen in diesem
Monat wihrend der Tage fasten, sofern sie nicht als Reisender
(Musafir) gelten. An Tagen, die ldnger als 24 Stunden dauern, wird
das Fasten nach der Uhr begonnen und nach der Uhr beendet.
Man folgt den Zeiten von Muslimen, die in einer Stadt leben, in
der der Tag nicht so lange dauert. Falls man nicht fastet, holt man
das Fasten nach, sobald man wieder an Orten ist, an denen die Ta-
ge nicht lang sind.]

DER ADHAN UND DIE IQAMA

Der Adhan (Gebetsruf) dient dem Zweck, jedermann den Be-
ginn der Gebetszeit zu verkiinden. Fiir jedes der téglichen fiinf Ge-
bete, fiir Nachholgebete und beim Freitagsgebet dem Imam-
Khatib gegeniiberstehend den Adhan zu rufen, ist fiir Ménner eine
Sunna mu’akkada. Fiir Frauen ist es makruh, dass sie den Adhan
oder die Igama (kleiner Gebetsruf) ausrufen. Der Adhan wird von
einer hoheren Stelle aus laut gerufen, um Andere iiber die Gebets-
zeit zu benachrichtigen. Es ist mustahabb, beim Rufen des Adhans
beide Hédnde zu heben und je einen Finger in einen Ohrgang zu
platzieren. Das Ausrufen der Iqama ist wertvoller als das Ausru-
fen des Adhans. Der Adhan und die Igama werden in Richtung
Kibla gewandt gerufen. Wéhrend sie ausgerufen werden, spricht
man nicht und antwortet nicht auf einen Salam-Gru8.

Unter welchen Umstiinden werden der Adhan und die
Iqama gerufen?

1. Wenn man auf dem Land auf Ackern oder auf Plantagen ist
und alleine oder in Gemeinschaft (Dschama‘a) die Nachholgebete
(Qada-Gebete) verrichten mochte, ist es fiir Manner sunna, den
Adhan und die Iqgama mit lauter Stimme zu rufen. Menschen,
Dschinnen und Steine, die den Adhan vernehmen, werden am Tag

-103 -



des Jiingsten Gerichts dafiir Zeuge sein. Wenn man mehrere
Nachholgebete auf einmal verrichten mochte, ruft man zuerst den
Adhan und anschlieend eine Iqama fiir das erste Nachholgebet.
Dann, vor Beginn jedes der folgenden Nachholgebete, ruft man
nur die Igama und muss fiir diese nicht unbedingt einen Adhan ru-
fen.

2. Wenn man zu Hause alleine oder in Gemeinschaft das Gebet
der jeweiligen Zeit verrichtet, muss man keinen Adhan und keine
Igama rufen, denn der Adhan und die Igama, die in der Moschee
gerufen werden, gelten auch in den umliegenden Héiusern. Es ist
aber besser, auch in diesem Fall beide auszurufen. In Moscheen
von Stadtvierteln und in allen Moscheen mit fester Gemeinschaft
ruft man, nachdem das Gebet der Zeit dort bereits in Gemein-
schaft verrichtet wurde, keinen Adhan und auch keine Iqama,
wenn man in solchen Moscheen das Gebet alleine verrichtet. In
Moscheen, die auf Wegen auflerhalb von Ortschaften liegen oder
in Moscheen, in denen es keinen festen Imam und Muezzin und
keine feste Gemeinschaft gibt, verrichten Gruppen, die zu ver-
schiedenen Zeiten beten, das Gebet jeweils in Gemeinschaft. Jede
Gruppe ruft fiir ihr Gemeinschaftsgebet den Adhan und die
Igama. Auch wer in solchen Moscheen alleine das Gebet verrich-
tet, ruft den Adhan und die Igama, und zwar so laut, dass er selbst
diese hort.

3. Diejenigen, die Reisende sind, rufen den Adhan und die
Igama, gleich ob sie das Gebet in Gemeinschaft oder alleine ver-
richten. Alleinbetende, bei denen andere Mitreisende sind, diirfen
den Adhan auslassen [da der Adhan bereits ausgerufen wurde].
Ein Reisender, der das Gebet in einem Haus alleine verrichtet,
ruft den Adhan und die Iqgama, denn der Adhan, der in der néchst-
gelegenen Moschee gerufen wurde, gilt nicht fiir sein Gebet. Wenn
sich mehrere Reisende in einem Haus aufhalten und einer oder ei-
nige von ihnen den Adhan rufen, brauchen die danach betenden
Reisenden nicht erneut einen Adhan zu rufen.

Der Adhan eines verstandesreifen Kindes, des Blinden, eines
unehelichen Kindes oder eines ungebildeten Bauern, der weil3, wie
der Adhan gerufen wird, ist dsch@’iz, ohne dass dies makrtih wére.
Es ist jedoch makroh tahriman, dass jemand im Zustand der
Dschanaba den Adhan und die Igama ruft. Es ist auch makrth
tahriman, dass jemand ohne Gebetswaschung, Frauen, Siinder
(Fasiqiin), Betrunkene oder nicht verstandesreife Kinder den
Adhan ausrufen oder dass er im Sitzen ausgerufen wird. Solch ein
Adhan wird wiederholt. Damit der Adhan giiltig ist, muss der Aus-

~104 -



rufende ein Muslim und verstandesreif (aqil) sein. Das Ausrufen
des Adhans iiber Lautsprecher ist nicht giiltig.

Dass der Adhan, den ein Siinder ruft, nicht giiltig ist, liegt da-
ran, dass das Wort einer solchen Person in Anliegen der gottes-
dienstlichen Handlungen (Ibadat) nicht annehmbar ist. Demnach
nimmt man die Ankiindigung, die Gebetszeit sei eingetreten, von
einem Siinder oder von einem Adhan, der iiber Lautsprecher ge-
rufen wird, nicht an. Aufgrund dieses Adhans oder durch Zeichen,
die ein Siinder geben mag, wird auch das Fasten nicht beendet.

Wer den Adhan hochachtet und respektiert und ihn ausruft,
ohne seine Buchstaben oder Worte zu verdndern oder zu entstel-
len, ohne in melodisches Lesen (Taghanni) zu fallen, und ihn von
einem Minarett geméf der Sunna ausruft, wird hohe Rénge bei
Allah erlangen.

Wenn der Adhan nicht der Sunna entsprechend gerufen wird,
weil z. B. manche seiner Worter gedndert werden oder deren
Ubersetzungen gerufen werden oder wenn er an manchen Stellen
melodisch gerufen wird oder wenn der Adhan iiber Lautsprecher
gerufen wird, miissen die Hérenden die Worte des Adhans nicht
wiederholen. [Denn was man aus den Lautsprechern hort, ist nicht
die Stimme des Imams oder des Muezzins. Deren Stimmen wer-
den in elektromagnetische Schwingungen verwandelt und es sind
diese elektromagnetischen Schwingungen, die dann iiber die Laut-
sprecher klingen.]

KLARSTELLUNG zum Ausrufen des Adhans iiber Lautspre-
cher:

Lautsprecher, die an Minarette angebracht werden, fiihren zu
Faulheit bei den Ausrufern, sodass der Adhan in dunklen Raumen
sitzend und nicht der Sunna entsprechend gerufen wird. Dadurch
sind die Minarette, die Jahrhunderte hindurch spiritueller
Schmuck unserer Stadtlandschaften waren, aufgrund dieser Neue-
rung (Bid‘a) zu bloBen Lautsprecherpfosten verkommen. Die Ge-
lehrten des Islams haben wissenschaftliche Erfindungen immer be-
griift und haben z. B. die Einrichtung von Druckereien angeregt,
sodass dadurch niitzliche Biicher gedruckt werden und Wissen ver-
breitet wird. Dass durch elektronische Aufzeichnungs- und Wie-
dergabegerite (Radio, Lautsprecher u. A.) niitzliche Inhalte ver-
breitet werden, ist sicher etwas, das im Islam willkommen ist und in
seinem Dienst verwendet werden kann. Doch das Ausrufen des
Adhans iiber Lautsprecher beraubt die Muslime um die Siile der
menschlichen Stimme, mit der sie gerufen werden soll. Dariiber hi-

-105 -



naus ist das Einrichten von Lautsprecheranlagen in Moscheen eine
unnotige Verschwendung. Vor der Einfiithrung dieser Gerite, die
das Ohr beléastigen wie Kirchenglocken und die Stimmen der recht-
schaffenen Muslime ersetzen, wirkten der Adhan, der von den Mi-
naretten ausgerufen wurde, und die Takbir-Rufe in den Moscheen
auf die gliubigen Herzen und brachten sogar nichtmuslimische
Menschen zur Entziickung. Die Menschen, die durch die Gebetsru-
fe in ihrem Stadtviertel in die Moscheen stromten, verrichteten ihre
Gebete mit einer andédchtigen Ehrfurcht (Khuschii’), mit der sie
den edlen Gefihrten nacheiferten. Diese die Glaubigen anregende
Wirkung der menschlichen Stimme geht durch die Wiedergabe
iber Lautsprecher verloren.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Wer den Adhan
hort und dem Muezzin leise nachsprechend die Worte des Adhans
wiederholt, bekommt fiir jeden Buchstaben tausend Belohnungen
und tausend seiner Siinden werden vergeben.*

Es ist eine Sunna, dass derjenige, der den Adhan hort, seine
Worte mit leiser Stimme wiederholt, selbst wenn er gerade mit der
Rezitation des edlen Korans beschiftigt war. Wenn man ,,Hayya
alas-salah* und ,,Hayya alal-falah* hort, spricht man statt dieser
Worte: ,,La hawla wa-la quwwata illa billah*. Nach dem Adhan
spricht man die Salawat und dann die Dua zum Adhan. Wenn
,»Aschhadu anna Muhammadan rasulullah®* zum zweiten Mal ge-
rufen wird, ist es mustahabb, die Négel beider Daumen zu kiissen
und dann mit ihnen auf die Augen zu streichen. Bei der Igama je-
doch wird dies nicht gemacht.

Das Ausrufen des Adhans
Allahu akbar 4 Mal
Aschhadu an 1a ilaha illallah 2 Mal
Aschhadu anna Muhammadan rastilullah 2 Mal
Hayya alas-salah 2 Mal
Hayya alal-falah 2 Mal
Allahu akbar 2 Mal
La ilaha illallah 1 Mal

Nur beim Adhan zum Fadschr-Gebet ruft man nach ,,Hayya
alal-falah* zusitzlich zweimal ,,As-salatu khayrun minan-nawm®.

Bei der Igama ruft man nach ,,Hayya alal-falah* zusétzlich
zweimal ,,Qad qamatis-salatu‘.

—106 -



Die Bittgebete zum Adhan:
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte:

,»Sprecht folgende Dua, wenn der Adhan gerufen wird: ,Wa
ana aschhadu an la ilaha illallahu wahdahu la scharika lah wa-asch-
hadu anna Muhammadan abduhu wa-rasiilluh. Wa-raditu billahi
rabban wa-bil-Islami dinan wa-bi-Muhammadin sallallahu alayhi
wa-sallama rasulan nabiyya.’*

In einem weiteren Hadith heif3t es: ,,0 meine Umma! Sprecht
folgende Dua, wenn der Adhan beendet ist: ,Allahumma rabba
hadhihid-da‘watit-tammati was-salatil-qa’imati ati Muhammada-
nil-wasilata wal-fadilata wad-daradschatar-rafi‘ata wab‘athhu

—=

maqaman mahmiidanilladhi wa‘adtahi innaka la tukhliful-mi‘ad.”*

Die Bedeutung der Worte des Adhans

ALLAHU AKBAR: Allah ist gro. Er bedarf nichts und nie-
manden. Er ist dariiber erhaben, dass Er auf die Ibadat Seiner
Diener angewiesen wire. Keine der Ibadat, die sie verrichten, ver-
schafft [hm einen Nutzen. Um diese wichtige Bedeutung im Ge-
ddchtnis zu verankern, wird dies viermal gerufen.

ASCHHADU AN LA ILAHA ILLALLAH: Ich bezeuge und
glaube unbedingt daran, dass Er, wihrend Er dariiber erhaben ist,
auf die Anbetung durch irgendjemanden angewiesen zu sein, der
Einzige ist, der das Recht hat, angebetet zu werden. Nichts ist Thm
gleich.

ASCHHADU ANNA MUHAMMADAN RASULULLAH:
Ich bezeuge und glaube daran, dass Muhammad, Friede sei mit
ihm, der von Allah, dem Erhabenen, gesandte Prophet ist, der
Verkiinder der Art und Weise der Anbetung, die Er wiinscht, und
dass nur die Ibadat, die er verkiindete, der Erhabenheit Allahs
wiirdig sind.

HAYYA ALAS-SALAH, HAYYA ALAL-FALAH: Durch
diese Worte werden die Muslime zum Gebet aufgerufen, zum Mit-
tel der Errettung und der Gliickseligkeit.

ALLAHU AKBAR: Niemand vermag Thn gebiihrend anzube-
ten. Er ist dariiber erhaben und davon fern, dass die Anbetung von
irgendjemandem Ihm gebiihrend wire.

LA ILAHA ILLALLAH: Er ist der Einzige, der der Anbetung
wiirdig ist, der Einzige, der das Recht hat, dass man sich vor Ihm
erniedrigt, niederwirft. Wiahrend niemand Ihn gebiihrend anbeten

-107 -



kann, hat niemand auf3er [hm das Recht, angebetet zu werden.

Die Wiirde und GroBe des Gebets kann aus diesen Worten, die
dazu ausgesucht wurden, die Zeit fiir das Gebet zu verkiinden,
verstanden werden.

6. DAS FASSEN DER ABSICHT

Die Absicht (Niyya) wird wihrend des Eroffnungs-Takbir ge-
fasst. Die Absicht fiir das Gebet zu fassen bedeutet, dass man im
Herzen (Qalb) des Namens und der Zeit des Gebets, der Ausrich-
tung zur Kibla und wenn man das Gebet in Gemeinschaft verrich-
tet, der Befolgung des Imams gedenkt.

Eine Absicht, die nach dem Eroffnungs-Takbir gefasst wird, ist
nicht giiltig und damit ist auch das entsprechende Gebet nicht giil-
tig. Wenn man die Absicht fiir Fard- und Wadschib-Gebete fasst,
muss in der Absicht gewusst werden, um welches Fard- oder
Wadschib-Gebet es sich handelt, doch man muss nicht die Anzahl
der Gebetseinheiten erwidhnen. Bei der Verrichtung von Sunna-
Gebeten reicht es aus, lediglich die Absicht zur Verrichtung eines
Gebetes zu fassen. Fiir ein Totengebet (Dschanaza-Gebet) wird
die Absicht gefasst, indem man sagt: ,,Gebet um Allahs Wohlge-
fallen wegen und Dua fiir den Toten.*

Ein Imam muss in seiner Absicht nicht ausdriicken, das Gebet
fiir eine Gruppe von Ménnern zu leiten. Wenn er aber nicht die
Absicht fasst, ,,die anwesende Gemeinschaft im Gebet zu leiten®,
dann erhélt er nicht die Belohnung des Gemeinschaftsgebets.
Wenn er aber die Absicht fasst, sie zu leiten, dann erhélt er diese
Belohnung. Bei einer Gruppe von Frauen muss der Imam jedoch
in seiner Absicht ausdriicken, sie im Gebet zu leiten.

Fiir die Verrichtung der Ibadat gilt es nicht als Absicht, wenn
diese nur mit Worten erfolgt. Wenn die Absicht nicht im Herzen
gefasst wird, sind die Ibadat nicht giiltig.

7. TAKBIRAT AL-IHRAM:
DER EROFFNUNGS-TAKBIR

Dies bedeutet, dass man zu Beginn des Gebets ,,Allahu akbar*
sagt, und dies ist eine Fard. Andere Worte als diese zu sprechen,
ist nicht giiltig. Einige Gelehrte sind der Ansicht, dass der Eroff-

- 108 -



nungs-Takbir eine Fard innerhalb des Gebets ist. Diesen nach sind
sowohl die Bedingungen (Schurit) als auch die Grundelemente
(Arkan) des Gebets sechs an der Zahl.

DIE FARD-HANDLUNGEN INNERHALB
DES GEBETS

Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets werden ,,Rukn*
(P1. Arkan; Grundelemente) genannt. Diese sind insgesamt fiinf:

1. QIYAM (STEHEN): Die erste der 5 Grundelemente des
Gebets ist ,,Qiyam*, also das Stehen. Ein Kranker, der nicht in der
Lage ist, das Gebet im Stehen zu verrichten, verrichtet es im Sit-
zen. Ein Kranker, der es auch im Sitzen nicht verrichten kann, ver-
richtet es auf dem Riicken liegend, indem er mit dem Kopf die Be-
wegungen andeutet. Damit dabei sein Gesicht nicht zum Himmel,
sondern in Richtung Kibla gerichtet ist, wird ein Kissen unter sei-
nen Kopf gelegt. Die Beine werden dabei angewinkelt und nicht in
Richtung Kibla ausgestreckt. Wihrend des Stehens im Gebet soll-
te der Abstand zwischen den Fiilen etwa vier Fingerbreit sein.

Ein Kranker, der nicht stehen kann, Personen, denen im Ste-
hen schwindelig wird oder die starke Kopf-, Zahn- oder Augen-
schmerzen oder andere starke Schmerzen haben, Personen, die im
Stehen stidndig Urinausfluss haben oder denen im Stehen Bldhun-
gen entweichen oder Wundsekret austritt, Personen, die das Ge-
bet aus Furcht vor Feinden oder Rédubern nicht im Stehen verrich-
ten konnen oder deren Fasten gebrochen wiirde oder deren Rezi-
tation im Gebet beeintrichtigt wiirde oder deren Awra sich ent-
bloBen wiirde, verrichten alle das Gebet im Sitzen. Dabei beugt
man den Korper fiir die Ruka’ nur leicht und fiir die Sadschda legt
man den Kopf auf den Boden. Wer nicht in der Lage ist, fiir die
Sadschda den Kopf auf den Boden zu legen, verbeugt sich fiir die
Ruki‘ etwas und fiir die Sadschda etwas mehr. Wenn die Verbeu-
gung, die die Sadschda andeutet, nicht tiefer ist als jene, die die
Ruki‘ andeutet, ist das Gebet nicht giiltig. Wenn man einen Stein
oder ein Stiick Holz vor sich legt und darauf die Sadschda macht,
ist zwar das Gebet giiltig, aber die Tat an sich ist eine Siinde. Diese
Tat ist makrith tahriman.

2. QIRA’A (REZITATION): In allen Gebetseinheiten (Ra-
ka‘at) der Sunna-Gebete und des Witr-Gebets sowie in zwei Ge-
betseinheiten von Fard-Gebeten, die allein verrichtet werden, ist
es fard, im Stehen einen Vers aus dem edlen Koran zu rezitieren.

-109 -



Kurze Suren zu rezitieren, ist verdienstvoller.

Es ist wadschib, an diesen Stellen die Fatiha zu rezitieren und
in allen Gebetseinheiten von Sunna-Gebeten und des Witr-Gebets
sowie in zwei Gebetseinheiten der Fard-Gebete zusitzlich zur
Fatiha eine Sure oder wenigstens drei Verse zu rezitieren. In den
Fard-Gebeten ist es wadschib oder sunna, die Fatiha und die zu-
sitzliche Rezitation in den ersten zwei Gebetseinheiten zu ma-
chen. Ebenso ist es wadschib, die Fatiha vor der zusitzlichen Re-
zitation zu lesen. Wenn eine dieser fiinf Wadschib-Handlungen
vergessen wird, muss die Vergesslichkeitsniederwerfung (Sadsch-
dat as-Sahw) gemacht werden.

Es nicht dscha’iz, fiir die Qira’a Ubersetzungen des edlen Ko-
rans zu verlesen.

Es ist fiir den Imam eine Sunna, dass er in allen Gebeten au3er
den Freitags- und Festgebeten die Rezitation in der ersten Gebets-
einheit doppelt so lang macht, wie er in der zweiten rezitieren
wird. Wer alleine betet, darf in jeder Gebetseinheit gleich lang re-
zitieren. Es ist makriih fiir den Imam, dass er immer in demselben
Gebet und jeweils in deren selben Gebetseinheiten dieselben Ver-
se rezitiert. Es ist makriuh tanzihan, dass man in der zweiten Ge-
betseinheit die Rezitation der ersten Gebetseinheit wiederholt; in
umgekehrter Reihenfolge zu rezitieren, ist noch verponter. Es ist
makrih, dass man in der zweiten Gebetseinheit die Sure, die nach
der kommt, die man in der ersten Gebetseinheit rezitiert hat, aus-
lasst und die {ibernichste rezitiert. Den edlen Koran immer in der
Reihenfolge der Verse und Suren zu rezitieren, wie dies im Mus-
haf aufgezeichnet ist, ist zu jeder Zeit wadschib.

3. RUKU' (VERBEUGUNG): Nach der Rezitation im Stehen
spricht man den Takbir (,,Allahu akbar®) und verbeugt sich zur
Ruk@'. In der Rukii‘ legen Ménner die Hiande auf die Knie, wobei sie
die Finger leicht spreizen, und halten den Riicken und den Kopf in ei-
ner horizontalen Lage.

In der Rukid® wird mindestens dreimal ,,Subhana rabbiyal-
azim* (,,Gepriesen sei mein Herr, der Gewaltigste) gesagt. Wenn
sich der Imam jedoch erhebt, bevor jemand, der ihm folgt, dazu
kommt, dies dreimal zu sprechen, erhebt er sich dennoch sogleich,
dem Imam folgend. In der Rukid‘ werden die Arme und Beine
stramm gehalten und nicht gekriimmt. Frauen spreizen die Finger
nicht und halten den Riicken, Beine und Arme nicht stramm.

Fiir den Imam und denjenigen, der das Gebet alleine verrich-
tet, ist es eine Sunna, ,,Sami‘allahu liman hamidah* (,,Allah hort

-110 -



den, der Thn lobpreist“), zu sagen, wihrend man sich aus der
Ruki erhebt. Wer hinter einem Imam betet, spricht dies jedoch
nicht. Gleich danach sagt man: ,,Rabbana lakal-hamd* (,,O unser
Herr, Dir gebiihrt der Lobpreis®), steht einen Augenblick auf-
recht, spricht dann ,,Allahu akbar* und geht zur Sadschda auf den
Boden, wobei man erst das rechte Knie und dann das linke, da-
nach die rechte Hand und dann die linke und schlieBlich die Nase
und dann die Stirn auf den Boden legt.

4. SADSCHDA (NIEDERWERFUNG): In der Sadschda soll-
ten die Finger geschlossen bleiben und in Richtung Kibla zeigen,
wobei die Hénde auf Hohe der Ohren platziert werden, sodass der
Kopf zwischen beiden Hénden liegt. Es ist fard, die Stirn auf eine
reine Stelle wie Stein, Erde, Holz oder eine Auslage zu legen, und
es wurde gesagt, dass es wadschib ist, mit der Stirn auch die Nase
auf den Boden zu legen. Es ist nicht dscha’iz, ohne Entschuldi-
gungsgrund nur die Nase auf den Boden zu legen. Es ist makriih,
nur die Stirn auf den Boden zu legen.

Beide FiiBe oder wenigstens einen Zeh jeden FuBles auf den
Boden zu legen, ist fard oder wadschib. D. h., dass das Gebet un-
giiltig oder makrith wird, wenn nicht beide Fiie auf den Boden
gelegt werden.

Es ist eine Sunna, in der Sadschda die Zehen gebeugt und ihre
Spitzen in Richtung Kibla ausgerichtet zu halten.

Miénner halten die Arme und die Oberschenkel so, dass diese
den Bauch nicht beriihren. Das Platzieren der Hande und Knie auf
den Boden ist eine Sunna. Es ist eine Sunna, die Fersen im Qiyam
vier Fingerbreit auseinander zu halten und in der Rukd', in der
Qawma (Aufrichten nach der Ruk@‘) und in der Sadschda ge-
schlossen zu halten.

Es ist makriih, den Saum von der Beinkleidung hochzuziehen,
wiéhrend man zur Sadschda geht, oder vor dem Gebet den Saum
hochzukrempeln und so das Gebet zu beginnen. Es ist makrih, mit
hochgerafften, hochgekrempelten und kurzen Armeln oder Ho-
senbeinen das Gebet zu verrichten. Es ist makriih, das Gebet bar-
héauptig zu verrichten, sei es aus Faulheit oder weil man nicht an
die Wichtigkeit denkt, das Gebet mit bedecktem Haupt zu verrich-
ten. Das Gebet an sich nicht ernst zu nehmen, ist wiederum Kufr.
Es ist ebenfalls makrah, das Gebet mit verschmutzter Kleidung
oder in Arbeitskleidung zu verrichten.

5. QA'DA AKHIRA (LETZTES SITZEN): Es ist fard, dass
man wihrend der letzten Rak‘a so lange sitzt, wie es braucht, um

-111-



die ,,Tahiyyat* zu sprechen. Wahrend dieses Sitzens macht man
keine Zeichen mit den Fingern. Ménner legen in dieser Position
den linken FuB3 flach auf den Boden, wobei die Zehen nach rechts
zeigen, und setzen sich auf diesen Fuf3. Der rechte Fufl wird auf-
recht auf den Boden gelegt. Dabei beriihren die Zehen den Boden
und sind leicht in Richtung Kibla gekriimmt. Auf diese Art zu sit-
zen, ist sunna.

Die Frauen setzen sich auf das Geséf3. Die Oberschenkel sind
dabei beieinander. Der rechte Ful3 wird flach liegend nach rechts
ausgestreckt. Der linke Fuf3 bleibt unter den Schenkeln flach auf
dem Boden, wobei die Zehen nach rechts zeigen.

WIE VERRICHTET MAN DAS GEBET?
Das Gebet eines Mannes, der alleine betet

Das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets z. B. wird folgendermafien
verrichtet:

1. Man wendet sich im Stehen in Richtung Kibla. Die Fiif3e sind
dabei etwa vier Fingerbreit auseinander und stehen parallel zuei-
nander. Man hebt die Hinde zu den Ohren, wobei die Daumen die
Ohrliappchen beriihren und die Innenflichen der Hande zur Kibla
gewandt sind. Nachdem man im Herzen wie folgt: ,,Ich fasse die
Absicht, das Sunna-Gebet des heutigen Fadschr-Gebets fiir das
Wohlgefallen Allahs zu verrichten, und bin zur Kibla gewandt*,
die Absicht gefasst hat, sagt man ,,Allahu akbar® und legt die
Hinde unter dem Bauchnabel zusammen, wobei die rechte Hand
die linke umgreift.

2. Man heftet den Blick auf die Stelle, wo man etwa wihrend
der Sadschda den Kopf auf den Boden legen wird, und spricht: a)
Die Dua ,,Subhanaka‘; b) die ,, Ta'awwudh* (,,A‘G@dhu billahi mi-
nasch-schaytanir-radschim“) und die ,,Basmala“ (,,Bismillahir-
rahmanir-rahim*) und rezitiert anschlieBend die ,,Fatiha*; c) Nach
der Fatiha wird ohne Basmala eine weitere Sure (z. B. die Sure al-
Fil) rezitiert.)

3. Nach der zusétzlichen Rezitation sagt man ,,Allahu akbar
und beugt sich zur Rukii’. Die Hinde werden auf die Kniescheiben
gelegt, der Riicken gerade ausgerichtet, der Blick auf die Fiif3e fi-
xiert und dann dreimal ,,Subhana rabbiyal-azim* gesagt. Es ist

[1] GeméB der schafiitischen Rechtsschule wird zwischen der Fatiha und der zu-
sétzlichen Sure die Basmala gesprochen.

-112 -



auch moglich, dies fiinf- oder siebenmal zu sprechen.

4. Dann richtet man sich auf und spricht wihrenddessen ,,Sa-
mi‘allahu liman hamidah*, wobei die Augen wieder auf den Platz
der Sadschda fixiert werden. Dabei zieht man seine Hosenbeine
nicht hoch. Wenn man wieder ganz aufrecht steht, spricht man
»,Rabbana lakal-hamd*. [Dieses aufrechte Stehen wird ,,Qawma*“
genannt.|

5. Dann, ohne lange im Stehen zu verweilen, sagt man ,,Allahu
akbar‘ und geht zur Sadschda iiber. a) Wenn man zur Sadschda
geht, legt man der Reihe nach das rechte Knie, dann das linke,
dann die rechte Hand und dann die linke und dann die Nase und
schlieBlich die Stirn auf den Boden. b) In der Sadschda werden die
Zehen beider Fiile in Richtung Kibla gebeugt. ¢) Der Kopf wird
zwischen den Hénden platziert. d) Die Finger der Hinde werden
dabei geschlossen. e) Die Innenflichen der Hinde werden flach
auf den Boden gepresst, die Ellbogen aber nicht. f) In dieser Posi-
tion spricht man mindestens dreimal ,,Subhana rabbiyal-a‘la‘‘.

6. Dann sagt man ,,Allahu akbar*, wendet den linken Fuf3 und
legt ihn flach auf den Boden, die Zehen des rechten Fuf3es bleiben
in Richtung Kibla gebeugt und man nimmt eine auf den Schenkeln
sitzende Position ein. Dabei werden die Innenflichen der Hiande
auf die Knie gelegt und die Finger natiirlich belassen.

7. Ohne lange in der Sitzposition zu verweilen, sagt man
»Allahu akbar und geht zu einer weiteren Sadschda iiber. [Dieses
Sitzen zwischen den beiden Niederwerfungen wird ,,Dschalsa‘“ ge-
nannt.]

8. Auch in der zweiten Sadschda spricht man mindestens drei-
mal ,,Subhana rabbiyal-a‘la*, danach sagt man ,,Allahu akbar*
und richtet sich dann auf. Wihrend dieses Aufrichtens driickt man
sich nicht mit den Hdnden vom Boden ab und bewegt die Fiif3e
nicht von ihrem Platz. Bei diesem Aufrichten aus der Sadschda
wird zuerst die Stirn, dann die Nase, dann die linke Hand, dann die
rechte, dann das linke Knie und dann das rechte vom Boden geho-
ben.

9. Dann, wieder im Stehen, wird die Basmala gesprochen und
dann die ,,Fatiha* und eine weitere Sure rezitiert. Danach sagt
man ,,Allahu akbar* und verbeugt sich zur Ruk".

10. Diese zweite Gebetseinheit (Rak‘a) wird genauso verrichtet
wie die erste Gebetseinheit, au3er dass man nach dem Takbir nach
der zweiten Sadschda nicht aufsteht, sondern sich auf die Schenkel
setzt.

-113 -



a) In diesem Sitzen spricht man die ,,Tahiyyat, die Dua
s,<Allahumma salli“ und die Dua ,,Allahumma barik* sowie die
Dua, die mit ,,Rabbana atina® beginnt. Dann griifit man zuerst
nach rechts und dann nach links, indem man jeweils ,,As-salamu
alaykum wa-rahmatullah“ sagt.

b) Nach dem Salam-Gruf sagt man ,,Allahumma antas-salamu
wa-minkas-salam, tabarakta ya dhal-dschalali wal-ikram* und er-
hebt sich, ohne irgendetwas zu sprechen, um das Fard-Gebet des
Fadschr-Gebets zu verrichten. Das Sprechen zwischen Sunna- und
Fard-Gebeten macht das Gebet zwar nicht ungiiltig, vermindert
aber die Belohnung dafiir.

Nach dem Fard-Gebet spricht man dreimal vollstdndig die Bit-
te um Vergebung (Dua des Istighfar). Hiernach rezitiert man die
»Ayat al-Kursi®, dann sagt man 33 Mal ,,Subhanallah®, 33 Mal
»Alhamdulillah*, 33 Mal ,,Allahu akbar‘ und einmal ,,La ilaha il-
lallahu wahdahu la scharika lah, lahul-mulku wa-lahul-hamdu, wa-
huwa ala kulli schay’in gadir. [Diese Sachen nach dem Fard-Ge-
bet sollten leise gesprochen werden. Es ist eine Bid‘a, sie laut zu
sprechen.] Danach spricht man beliebige Bittgebete. Dabei erhe-
ben die Méanner die Arme bis zur Brusthdhe, ohne dass dabei die
Arme an den Ellbogen nach innen gebeugt werden. Man hilt die
Hénde geoffnet und wendet ihre Innenfldchen zum Himmel. Denn
so, wie die Kibla des Gebets die Kaaba ist, so ist die Kibla der Bitt-
gebete der Himmel. Nach der Dua ist es mustahabb, 11 Mal die
Sure ,,al-Ikhlas* zu rezitieren, gefolgt von den beiden Schutzsuren
(Suren al-Falaq und an-Nas), wobei man jedes Mal zu Beginn die
Basmala spricht, und dann 67 Mal ,,Astaghfirullah“ zu sagen.
SchlieBlich rezitiert man den Vers ,,Subhana Rabbika...“ und
streicht mit den Hénden iiber das Gesicht.

In Sunna- und Fard-Gebeten, die vier Gebetseinheiten haben,
spricht man am Ende der zweiten Gebetseinheit nur die ,,Ta-
hiyyat“ und erhebt sich dann zur nichsten Gebetseinheit. In Sun-
na-Gebeten mit vier Gebetseinheiten rezitiert man auch in der
dritten und vierten Gebetseinheit nach der Fatiha zuséitzlich eine
Sure. In Fard-Gebeten mit vier Gebetseinheiten rezitiert man in
der dritten und vierten Gebetseinheit nur die Fatiha. So verfiahrt
man auch im Fard-Gebet des Maghrib-Gebets, d. h. man rezitiert
in der dritten Gebetseinheit keine zusitzliche Sure. Im Witr-Ge-
bet rezitiert man in allen Gebetseinheiten nach der Fatiha zusitz-
lich eine Sure und spricht dann in der dritten Gebetseinheit nach
der Sure den Takbir und hebt dabei die Hiande zu den Ohren und
spricht dann die ,,Qunut*-Bittgebete. Die Sunna-Gebete vor dem

~114 -



Asr- und Ischa-Gebet, die eine Sunna ghayr mu’akkada sind, wer-
den genauso verrichtet wie die anderen Sunna-Gebete mit vier
Gebetseinheiten, auBBer dass man im Sitzen am Ende der zweiten
Gebetseinheit nach der Tahiyyat auch die Dua ,,Allahumma salli
und die Dua ,,Allahumma barik* spricht.

Das Gebet einer Frau, die alleine betet

Das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets z. B. wird folgendermaf3en
verrichtet:

1. Sie bedeckt sich von Kopf bis Ful derart, dass die Form ihres
Korpers nicht erkennbar ist. Nur die Hdnde und das Gesicht blei-
ben unbedeckt. Die Rezitation von Suren und das Sprechen von
Bittgebeten ist genauso, wie im Fall des alleinbetenden Mannes
beschrieben wurde. Bei den folgenden Sachen handelt sie anders:
a) Sie hebt die Hénde nicht bis zu den Ohren, sondern nur auf
Schulterhohe und fasst die Absicht, spricht den Takbir und plat-
ziert dann die Hande auf der Brust, die rechte Hand auf die linke
gelegt, und beginnt das Gebet. b) In der Ruka‘ verbeugt sie sich
nicht ganz waagerecht wie die Ménner, sondern nur leicht. c) In
der Sadschda legt sie auch die Ellbogen auf den Boden. d) Im Ta-
schahhud sitzt sie auf den Oberschenkeln. D. h., dass der rechte
und der linke Ful3 nach rechts ausgestreckt werden und man auf
dem linken Oberschenkel sitzt.

Die einfachste Art fiir Frauen, sich beim Gebet richtig zu bede-
cken, ist, dass sie ein weites Kopftuch anlegen, das soweit herab
reicht, dass auch die Hinde bedeckt werden, und einen weiten
Rock anziehen, der soweit herab reicht, dass die Fiile bedeckt
werden.

DIE WADSCHIB-HANDLUNGEN BEIM GEBET

Die Wadschib-Handlungen beim Gebet sind folgende:
1. Die Sure al-Fatiha rezitieren.

2. Nach der Fatiha eine Sure oder mindestens drei kurze Verse
rezitieren.

3. Die Fatiha vor dieser zusitzlichen Sure rezitieren.

4. Sowohl die Fatiha als auch die zusétzliche Sure in der ersten
und zweiten Gebetseinheit aller Fard-Gebete und in allen Gebets-
einheiten der Wadschib- und Sunna-Gebete rezitieren.

5. Die Niederwerfungen unmittelbar aufeinanderfolgend ver-

-115-



richten.

6. Am Ende der zweiten Gebetseinheit von Gebeten mit drei
oder vier Gebetseinheiten fiir die Dauer des Taschahhud sitzen,
d.h. fiir die Dauer, die es braucht, um die Tahiyyat zu sprechen.
Das letzte Sitzen ist eine Fard.

7. Am Ende der zweiten Gebetseinheit nicht ldnger sitzen als
die Dauer des Taschahhud.

8. In der Sadschda die Nase mit der Stirn zusammen auf den
Boden legen.

9. Im letzten Sitzen die Tahiyyat sprechen.

10. Auf die Ta'dil al-Arkan [also das stille Verharren in einer
jeweiligen Position fiir die Dauer, in der einmal ,Subhanallah® ge-
sagt werden kann] achten.

11. Am Ende des Gebets ,,As-salamu alaykum wa-rahma-
tullah*‘ sagen.

12. Zum Ende der dritten Gebetseinheit des Witr-Gebets die
Dua ,,Qunut” sprechen.

13. Bei den Festgebeten die zusétzlichen Takbire sprechen.

14. Dass der Imam in den Fadschr-, Freitags-, Fest-, Tarawih-
und Witr-Gebeten sowie in den ersten beiden Gebetseinheiten des
Maghrib- und Ischa-Gebets laut rezitiert.

15. Dass der Imam und der Alleinbetende in den Fard-Gebe-
ten des Zuhr- und Asr-Gebets und in der dritten Gebetseinheit
des Maghrib-Gebets und in der dritten und vierten Gebetseinheit
des Ischa-Gebets leise rezitieren. An Stellen, wo es fiir den Imam
wadschib ist, dass er laut rezitiert, kann der Alleinbetende laut
oder leise rezitieren. Beides ist dscha’iz.

Ein weiteres Wadschib im Zusammenhang mit dem Gebet ist,
beginnend mit dem Fadschr-Gebet am Vortag des Opferfestes bis
zum Asr-Gebet am vierten Festtag (insgesamt 23 Zeiten), nach
den Fard-Gebeten den ,,Taschriq-Takbir* zu sprechen.

DIE SADSCHDAT AS-SAHW (Vergesslichkeitsniederwer-
fung): Wenn jemand im Gebet eine Fard absichtlich oder aus Ver-
gesslichkeit ausldsst, wird sein Gebet ungiiltic. Wenn er ein
Wadschib aus Vergesslichkeit auslisst, wird sein Gebet nicht un-
giiltig, doch er muss die Vergesslichkeitsniederwerfung verrichten.
Wenn man die Vergesslichkeitsniederwerfung bewusst unterldsst
oder eine der Wadschib-Handlungen des Gebets absichtlich aus-
lasst, wird es wadschib, das entsprechende Gebet zu wiederholen.
Wenn man dies nicht tut, dann ist das eine Siinde. Fiir die Unter-

-116 -



lassung von Sunna-Handlungen ist jedoch keine Vergesslichkeits-
niederwerfung notig. Die Vergesslichkeitsniederwerfung wird
vollzogen, wenn eine Fard im Gebet verspétet gemacht wird oder
ein Wadschib im Gebet verspitet gemacht oder ausgelassen wird.

Wenn innerhalb des Gebets mehrere Griinde auftreten, die ei-
ne Vergesslichkeitsniederwerfung erfordern, reicht es aus, die
Vergesslichkeitsniederwerfung einmal zu verrichten. Wenn der
Imam Fehler macht und diese mit der Vergesslichkeitsniederwer-
fung korrigiert, miissen die ihm im Gebet Folgenden diese Ver-
gesslichkeitsniederwerfung mit ihm machen. Jemand, der hinter
einem Imam betet und im Gebet Fehler begeht, nimmt dafiir nicht
alleine die Vergesslichkeitsniederwerfung vor.

Um diese Vergesslichkeitsniederwerfung durchzufiihren, wird,
nachdem im letzten Sitzen die Tahiyyat verlesen wurde, zur rech-
ten Seite der Salam-Gruf3 gegeben, dann werden zwei Niederwer-
fungen, wie auch sonst im Gebet iiblich, gemacht, danach setzt
man sich hin, dann wird erneut die ,, Tahiyyat* gesprochen und an-
schlieBend die Dua ,,Allahumma salli, dic Dua ,,Allahumma
barik‘ und die Dua ,,Rabbana atina‘ gesprochen und anschlie-
Bend das Gebet beendet. Man kann auch den Salam-Gruf3 zu bei-
den Seiten sprechen oder gleich zur Sadschda tibergehen, ohne ei-
nen Salam-Gruf} zu sprechen.

Umstiinde, die die Vergesslichkeitsniederwerfung erfordern:

Aufstehen, wo man hitte sitzen sollen. Sitzen, wo man hétte
aufstehen sollen. Leise rezitieren, wo man hitte laut rezitieren sol-
len. Laut rezitieren, wo man hitte leise rezitieren sollen. Den ed-
len Koran an Stellen rezitieren, wo eine Dua gesprochen werden
sollte. An Stellen, wo der edle Koran rezitiert werden soll, eine
Dua sprechen. So z. B., wenn man anstelle der Fatiha die Tahiyyat
spricht oder anstelle der Tahiyyat die Fatiha. Im ersten Fall wurde
die Fatiha ausgelassen. Den abschlieBenden Salam-Gruf3 spre-
chen, bevor das Gebet vollstindig verrichtet wurde. Die zusétzli-
che Rezitation nach der Fatiha nicht in den ersten beiden Gebets-
einheiten der Fard-Gebete, sondern in den letzten beiden machen.
In den ersten beiden Gebetseinheiten nach der Fatiha die zusitz-
liche Rezitation auslassen. Das Unterlassen der zusitzlichen
Takbire bei den Festgebeten. Das Unterlassen der Dua ,,Qunait”
im Witr-Gebet.

DIE SADSCHDAT AT-TILAWA (Rezitationsniederwerfung):
Es gibt im edlen Koran an 14 Stellen Verse, die eine Sadschda er-

-117 -



fordern. Es ist wadschib, dass derjenige, der einen von diesen rezi-
tiert oder hort, eine einzelne Sadschda macht, auch wenn er die
Bedeutung nicht kennt. Wer solche Verse jedoch schreibt oder sie
Silbe fiir Silbe spricht, macht diese Sadschda nicht.

Es ist nicht wadschib, die Sadschda zu verrichten, wenn man in
Berg- oder Wiistenlandschaften oder in anderen Umgebungen das
Echo solcher Rezitation vernimmt oder z. B. von einem Vogel, der
Laute nachmacht, hort. Die Sadschda wird nur dann wadschib,
wenn man die menschliche Stimme unmittelbar vernimmt. Es wur-
de vorhergehend erklirt, dass Laute, die aus Lautsprechern und
Wiedergabegeriten klingen, keine menschliche Stimme sind, son-
dern nur Klidnge aus Geréten, die der menschlichen Stimme #h-
neln. Aus diesem Grund ist es fiir jemanden, der die Sadschda er-
fordernden Verse in Medien und iiber Wiedergabegerite hort,
nicht wadschib, die Sadschda fiir diese zu machen.

Um die Rezitationsniederwerfung zu verrichten, muss man im
Zustand der Gebetswaschung sein. Man stellt sich in Richtung Ki-
bla gewandt hin und sagt ,,Allahu akbar*, ohne jedoch die Hénde
dabei zu erheben, und geht dann zur Sadschda auf den Boden und
sagt in dieser Position dreimal ,,Subhana rabbiyal-a‘la®. Dann
spricht man erneut den Takbir, erhebt sich aus der Sadschda und
damit ist die Rezitationsniederwerfung beendet. Man muss vor ih-
rer Verrichtung die Absicht fassen. Ohne Absicht ist diese
Sadschda nicht giiltig.

Wenn solche Verse im Gebet rezitiert werden, macht man so-
fort eine zusétzliche Rukll’ bzw. eine zusitzliche Sadschda und er-
hebt sich wieder in den Qiyam und setzt dann die Rezitation zu-
sitzlicher Verse fort. Wenn man nach den Stellen, die eine
Sadschda erfordern, noch zwei, drei Verse rezitiert und sich dann
erst zur Ruki® des Gebets verbeugt und dabei die Absicht fiir die
Rezitationsniederwerfung fasst, gelten die Rukii‘ oder Niederwer-
fungen des Gebets als Rezitationsniederwerfung. Jemand, der mit
dem Imam betet, folgt dem Imam, wenn dieser eine entsprechende
Stelle rezitiert, und macht mit ihm die zuséatzliche Ruka‘ und zwei
Niederwerfungen, selbst wenn er die Rezitation des Imams nicht
gehort hat. Die mit dem Imam betende Gemeinschaft muss in der
Ruki‘ die Absicht dafiir fassen. Die Rezitationsniederwerfung
kann auch auf einen spiteren Zeitpunkt nach dem Gebet aufge-
schoben werden.

DIE SADSCHDAT ASCH-SCHUKR (Dankbarkeitsniederwer-
fung): Sie wird genauso verrichtet wie die Rezitationsniederwer-

- 118 -



fung. Es ist mustahabb, dass jemand, dem eine Gabe (Ni‘ma) von
Allah, dem Erhabenen, zukommt oder der von einer Sorge oder
Kummer befreit wird, eine Dankbarkeitsniederwerfung fiir Allah,
den Erhabenen, macht. In der Sadschda sagt man zuerst ,,Alham-
dulillah* und spricht danach die Tasbihat der Sadschda. Es ist je-
doch makrah, unmittelbar nach einem Gebet Sadschda zu ma-
chen.

Wer im Gebet nicht auf die Ta‘dil al-Arkan achtet, schadet da-
mit allen Geschopfen. Denn es heif3t, dass durch solche Siinde die-
ser Person der Regen ausbleibt und keine Ernten gedeihen oder es
unzeitig regnet und dies dann Schaden statt Nutzen verursacht.

DIE SUNNA-HANDLUNGEN BEIM GEBET

1. Beim Eroffnungs-Takbir die Hinde zu den Ohren heben.

2. Dabei die Innenflichen der Hinde in Richtung Kibla wen-
den.

3. Nach dem Eroffnungs-Takbir die Hinde aufeinander legen.
4. Die rechte Hand auf die linke platzieren.

5. Dass Ménner hierbei die Hiande unter dem Bauchnabel und
Frauen auf der Brust platzieren.

6. Im Anschluss an den Eroffnungs-Takbir die Dua ,,Subhana-
ka* lesen.

7. Dass der Imam und der Alleinbetende die ,,Ta‘awwudh*
(,,A‘udhu billahi minasch-schaytanir-radschim®) sprechen.

8. Die ,,Basmala“ (,,Bismillahir-rahmanir-rahim*) sprechen.
9. In der Ruki' dreimal ,,Subhana rabbiyal-azim* sagen.
10. In jeder Sadschda dreimal ,,Subhana rabbiyal-a‘la* sagen.

11. Das Sprechen der Dua ,,Allahumma salli* und der Dua
s»Allahumma barik* beim letzten Sitzen.

12. Beim Salam-Gruf} zu beiden Seiten schauen.

13. Dass der Imam in allen Gebeten aufler den Freitags- und
Festgebeten die Rezitation in der ersten Rak‘a doppelt so lang
macht, wie er in der zweiten rezitieren wird.

14. Dass der Imam und der Alleinbetende beim Aufrichten aus
der Ruki' ,,Sami‘allahu liman hamidah* sagen.

15. Wenn man sich von der Ruki' erhoben hat, ,,Rabbana la-
kal-hamd* sagen.

16. In der Sadschda die Zehen beugen und in Richtung Kibla

-119 -



ausrichten.

17. Wenn man in die Verbeugung und die Niederwerfungen
geht und sich wieder aus diesen Positionen aufrichtet, ,,Allahu ak-
bar* sagen.

18. Das Platzieren der Hédnde und Knie auf dem Boden.

19. Die Fersen im Qiyam etwa vier Fingerbreit auseinander
halten und in der Rukd', der Qawma (dem Aufrichten nach der
Ruka‘) und in der Sadschda beieinander halten.

20. Nach der Fatiha ,,Amin* sagen; vor dem Ruka‘ den Takbir
sprechen; in der Ruki‘ die Hinde mit leicht gespreizten Fingern
auf die Kniescheiben platzieren; vor der Sadschda den Takbir
sprechen; im Sitzen den linken Fuf3 flach auf den Boden legen und
den rechten Ful3 aufrecht halten; zwischen den beiden Niederwer-
fungen sitzen.

Im Maghrib-Gebet werden kurze Suren rezitiert. Im Fadschr-
Gebet wird, verglichen mit der Rezitation in der zweiten Rak‘a, in
der ersten Rak‘a ldnger rezitiert. Wer einem Imam folgt, rezitiert
selber die Fatiha und die zusétzliche Sure nicht. Er spricht aber die
Dua ,,Subhanaka“, die Takbire sowie die ,, Tahiyyat“ und die ,,Sa-
lawat“ (,,Allahumma salli“ und ,,Allahumma barik*).

DIE MUSTAHABB-HANDLUNGEN BEIM GEBET

1. Wihrend des Qiyam im Gebet auf den Platz schauen, wo
man in etwa die Sadschda verrichtet.

2. In der Ruki‘ auf die Fii3e schauen.
3. In der Sadschda auf die Nasenspitze schauen.
4. Wihrend des Sitzens fiir die Tahiyyat auf die Knie schauen.

5. Die zusitzliche Rezitation (Anzahl der Verse) nach der Fati-
ha in Fadschr- und Zuhr-Gebeten lang und in Maghrib-Gebeten
kurz machen.

6. Wenn man einem Imam folgt, die Takbire leise sprechen.

7. In der Ruka’ die Finger leicht spreizen und auf die Knie le-
gen.

8. In der Ruki‘ den Kopf und den Nacken zusammen horizon-
tal ausrichten.

9. Wenn man zur Sadschda geht, erst das rechte, dann das linke
Knie auf den Boden legen.

10. Bei der Sadschda den Kopf zwischen den Hédnden platzie-
ren.

-120 -



11. Bei der Sadschda zuerst die Nase, dann die Stirn auf den
Boden legen.

12. Wenn man im Gebet gidhnen muss, dabei den Mund mit
dem Riicken der Hand bedecken.

13. Dass Ménner wihrend der Sadschda die Ellbogen vom Bo-
den abgehoben halten. Frauen jedoch legen die Ellbogen auf den
Boden.

14. Dass Ménner wihrend der Sadschda die Arme und Beine
nicht an den Bauch pressen, sondern davon getrennt halten.

15. In der Ruk@‘ und in der Sadschda solange verweilen, wie es
braucht, um die Tasbihat jeweils dreimal zu sprechen.

16. Beim Aufrichten aus der Sadschda die Hénde erst nach
dem Kopf vom Boden heben.

17. Dann, beim Aufrichten in den Qiyam nach der zweiten
Sadschda, die Knie erst nach den Hinden vom Boden heben.

18. Wihrend der Tahiyyat die Hdnde, mit den Fingern in Rich-
tung Kibla ausgerichtet, flach, gestreckt und stillhaltend auf die
Oberschenkel legen.

19. Zum Schluss des Gebets, wihrend man nach rechts und
links schauend den Salam-Gruf} spricht, auch den Kopf in die je-
weilige Richtung wenden und

20. dabei auf die Schulterspitzen schauen.

DIE MAKRUH-HANDLUNGEN BEIM GEBET

1. Ein Kleidungsstiick nicht anziehen, sondern nur iiber die
Schultern legen und so das Gebet verrichten.

2. Wihrend des Ubergangs zur Sadschda den Saum von Klei-
dungsstiicken oder die Hosenbeine hochziehen.

3. Das Gebet beginnen, withrend die Armel oder Hosenbeine
eines Kleidungsstiicks hochgezogen oder hochgekrempelt sind.

4. Unnotige, unniitze Bewegungen machen.

5. Das Gebet in Arbeitskleidung oder in Kleidung, mit der man
sich nicht vor erwachsenen Menschen sehen lassen wiirde, verrich-
ten.

6. Etwas im Mund haben, das die Rezitation nicht behindert.
Wenn es jedoch die Rezitation verhindert, wird dadurch das Ge-
bet ungiiltig.

7. Das Gebet barhduptig verrichten.

-121-



8. Das Gebet beginnen, wihrend das Bediirfnis, zu urinieren,
oder des Stuhlgangs besteht oder wenn Bldhungen driickend sind.

9. Innerhalb des Gebets Stein und Erde vom Platz der
Sadschda mit der Hand entfernen.

10. Beim Ansetzen zum Gebet oder im Gebet mit den Fingern
knacken.

11. Im Gebet die Hand auf die Flanke platzieren.

12. Den Kopf und das Gesicht im Gebet in eine Richtung wen-
den oder den Blick herumschweifen lassen. Wenn man die Brust
in eine andere Richtung als die Kibla wendet, wird das Gebet un-
giiltig.

13. Wihrend des Taschahhud wie ein Hund sitzen.

14. Dass Mianner wihrend der Sadschda die Arme flach auf den
Boden legen.

15. Das Gebet gegeniiber Menschen verrichten, deren Gesicht
einem zugewandt ist, oder gegeniiber Riicken von Leuten, die sich
laut unterhalten.

16. Den Salam-Gruf} von jemandem mit Hand- oder Kopfbe-
wegungen erwidern.

17. Das Gihnen ist sowohl wihrend des Gebets als auch auf3er-
halb des Gebets makrih.

18. Im Gebet die Augen schlieB3en.

19. Dass der Imam das Gebet innerhalb der Gebetsnische
(Mihrab) verrichtet.

20. Dass der Imam als einziger einen halben Meter hoher als
die hinter ihm Betenden steht. Dies ist makrth tanzihan.

21. Ebenso ist es makriih tanzihan, dass er als einziger niedriger
als die ihm Folgenden steht.

22. Sich in eine hintere Gebetsreihe stellen, wihrend es noch
freie Stellen in vorderen Reihen gibt, und wéhrend es keine freien
Stellen in der Reihe gibt, sich allein hinter die Reihe stellen.

23. Das Gebet in Kleidung verrichten, auf der sich Bilder von
Lebewesen befinden.

24. Es ist auch makriih, dass sich Bilder von Lebewesen tiber
dem Haupt, vor, rechts oder links von einem Betenden auf Win-
den oder an aufgehédngten Tiichern oder Papier befinden. Das Bild
eines Kreuzes gilt wie Bilder von Lebewesen.

25. Das Gebet gegeniiber einem flammenden Feuer verrichten.

26. Im Gebet die rezitierten Verse oder Tasbihat mit den Fin-

-122 -



gern abzidhlen.

27. Von Kopf bis FuB3 in ein einziges Tuch eingewickelt das Ge-
bet verrichten.

28. Einen Turban um den unbedeckten Kopf wickeln und da-
her mit oben bloBem Haupt das Gebet verrichten.

29. Das Gebet verrichten, wihrend Mund und Nase bedeckt
sind.

30. Ohne Entschuldigung den Hals von Schleim befreien.

31. Die Hédnde ein- oder zweimal bewegen.

32. Eine der Sunna-Handlungen des Gebets unterlassen.

33. Mit seinem Kind in den Armen das Gebet beginnen, ohne
dass dafiir eine zwingende Notwendigkeit vorliegt.

34. Das Gebet in Anwesenheit von Dingen verrichten, die das
Herz beschiftigen und die anddchtige Ehrfurcht (Khuscht’) im
Gebet verhindern, z. B. wihrend Musik gespielt wird, oder wo ein
Essen, das man zu essen wiinscht, serviert bereit liegt.

35. Wihrend des Verrichtens eines Fard-Gebets ohne Ent-
schuldigung sich an eine Wand oder einen Pfeiler lehnen.

36. Beim Verbeugen zur Rukl’ und beim Wiederaufrichten aus

der Ruki‘ die Hinde wie beim Eroffnungs-Takbir zu den Ohren
heben.

37. Das Beenden der im Qiyam zu verlesenden Rezitation erst
in der Rukd'.

38. Fiir die Ruk@i* und Sadschda den Kopf vor dem Imam ver-
beugen bzw. auf den Boden legen oder erheben.

39. Das Gebet an Orten verrichten, wo der Verdacht besteht,
dass dort Unreinheiten vorhanden sind.

40. Das Gebet direkt auf ein Grab gewandt verrichten.

41. Wihrend des Taschahhud anders sitzen, als es dabei Sunna
ist.

42. In der zweiten Rak‘a drei Verse mehr verlesen als in der
Rezitation der ersten Rak‘a.

Makriuh-Handlungen aulerhalb des Gebets

1. Wihrend der Verrichtung der Notdurft auf der Toilette oder
an einem anderen Ort und wéhrend der Intimreinigung
(Istindscha) die Vorder- oder Riickseite des Korpers in Richtung
Kibla wenden.

-123 -



2. Die Notdurft zur Sonne oder zum Mond gewandt verrichten.

3. Kleinere Kinder, wihrend man ihnen bei der Notdurft be-
hilflich ist, in Richtung Kibla gewandt zu halten, ist fiir den Er-
wachsenen, der so handelt, makriih. Ahnlich ist es fiir Erwachsene
haram, dass sie Kinder Sachen tun lassen, deren Verrichtung fiir
Erwachsene haram ist.

4. Ohne Entschuldigung die Fii3e oder einen Fuf} in Richtung
Kibla ausstrecken.

5. Die Fiie in Richtung eines Mushaf oder islamischer Biicher
ausstrecken. Wenn diese aber hoch oben liegen, ist es nicht mak-
rith.

DIE HANDLUNGEN, DIE DAS GEBET
UNGULTIG MACHEN

1. Ohne Notwendigkeit husten oder den Hals kldren.

2. Dass jemand, der im Gebet ist, jemandem, der niest und da-
rauf ,,Alhamdulillah* sagt, mit ,,Yarhamukallah* antwortet.

3. Dass jemand, der ein Gebet alleine verrichtet, hort, dass der
Imam einer Gruppe, die nahebei ein Gebet verrichtet, sich bei der
Rezitation irrt und ihn daraufhin korrigiert. Wenn dann auch jener
Imam der Ermahnung dieser Person folgt und entsprechend kor-
rigiert, wird auch sein Gebet ungiiltig.

4. Wenn jemand im Gebet ,,L3 ilaha illallah“ sagt und dies als
Antwort auf etwas meint, das ihm gesagt oder er gefragt wurde,
wird sein Gebet ungiiltig. Wenn man aber die Absicht hat, mitzu-
teilen, dann wird das Gebet nicht ungiiltig.

5. Die Awra entbloBen.

6. Weinen aufgrund von Schmerzen oder eines anderen Kum-
mers. (Wenn jedoch das Paradies oder die Holle in der Rezitation
erwihnt werden und man als Folge des Bedenkens der Zustidnde
darin weint, dann wird das Gebet nicht ungiiltig.)

7. Dass man einem Salam-Gruf3 mit der Hand oder mit Worten
antwortet.

8. Wenn die Gesamtzahl der nachzuholenden Gebete nicht
mehr als fiinf betrdgt und man sich im Gebet an diese erinnert.

9. Wenn jemand wihrend des Gebets eine derartige Bewegung
macht, dass ein Beobachter denken wiirde, er sei nicht im Gebet,
wird das Gebet dadurch ungiiltig.

—124 -



10. Wihrend des Gebets etwas essen oder trinken.

11. Im Gebet sprechen.

12. Jemand anderen als den Imam, dem man folgt, bei der Ver-
richtung seines Gebets korrigieren.

13. Im Gebet horbar lachen.

14. Im Gebet stohnen oder seufzen.

Sachen, die es mubah machen, jede Art von Gebet
zu unterbrechen

1. Um eine Schlange zu toten.

2. Um ein Tier, das davonlduft, wieder einzufangen.

3. Um eine Herde vor einem Raubtier zu schiitzen.

4. Um einen iiberkochenden Topf vom Feuer zu nehmen.

5. Sofern es nicht dazu fiihrt, dass die Gebetszeit ablduft oder
man das Gebet in Gemeinschaft nicht wieder aufnehmen kann, ist
es dscha’iz, das Gebet zu unterbrechen, um eine Sache zu beseiti-
gen, die in einer anderen Rechtsschule das Gebet ungiiltig machen
wiirde, wie z. B. zum Entfernen von Unreinheiten, die weniger als
ein Dirham sind, oder weil man sich daran erinnert, dass man eine
fremde Frau beriihrt hat, um die Gebetswaschung zu erneuern.

6. Man unterbricht auch das Gebet, um sich aus dem Zustand
driickender Notdurft oder Blihungen zu befreien.

Sachen, die es fard machen, jede Art von Gebet
zu unterbrechen

1. Um jemandem, der um Hilfe ruft, zur Hilfe zu eilen; um ei-
nen Blinden davor zu bewahren, in einen Brunnen oder Ahnliches
zu fallen; um Leute, die verbrennen oder ertrinken wiirden, zu ret-
ten; um einen Brand zu 16schen.

2. Wenn Eltern oder GroB3eltern jemanden, der im Gebet steht,
zu sich rufen, ist es nicht wadschib, ein Fard-Gebet zu unterbre-
chen, sondern dscha’iz, doch man sollte es in diesen Féllen nicht
unterbrechen, wenn nicht wirklich eine Dringlichkeit vorliegt.
Nafila-Gebete (einschlieBlich Sunna-Gebete) werden jedoch un-
terbrochen. Wenn diese Personen jedoch ausdriicklich um Hilfe
rufen, muss man auch ein Fard-Gebet unterbrechen.

—-125-



DAS GEBET IN GEMEINSCHAFT

Eine Gemeinschaft (Dschama‘a) zum Gebet wird dadurch ge-
bildet, dass einer von mindestens zwei Betenden als Imam (Vorbe-
ter) das Gebet leitet. Die Fard-Gebete der tédglichen fiinf Gebete
in Gemeinschaft zu verrichten, ist fiir Manner eine Sunna. Die Ge-
meinschaft ist fiir die Freitags- und Festgebete eine Fard. In den
ehrwiirdigen Hadithen wird berichtet, dass Gebete, die in Ge-
meinschaft verrichtet werden, um ein Vielfaches hoher belohnt
werden. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Ein in Gemein-
schaft verrichtetes Gebet wird, verglichen mit dem Gebet, das al-
leine verrichtet wird, 27 Mal hoher belohnt.** Er sagte auch: ,,Wer
eine schone Gebetswaschung vornimmt und sich in eine Moschee
begibt, um dort in Gemeinschaft das Gebet zu verrichten, fiir den
schreibt Allah, der Erhabene, fiir jeden seiner Schritte eine Beloh-
nung auf und l6scht eine Siinde aus seinem Buch der Taten und er-
hoht seinen Rang im Paradies um eine Stufe.*

Das Gebet, das in Gemeinschaft verrichtet wird, stellt die Ein-
heit und den Zusammenhalt zwischen den Muslimen her. Es stei-
gert die Liebe und die Verbundenheit der Muslime untereinander.
Bei dieser Gelegenheit kommt die Gemeinschaft zusammen und
man unterhilt sich. Sodann wird einfacher klar, wer Sorgen und
Kummer hat oder wer krank ist. Die Gemeinschaft ist das schonste
Beispiel dafiir, dass die Muslime wie ein Herz und eine Seele sind.

Kranke, Geldhmte, Leute, denen ein Bein fehlt, oder Greise,
die nicht zu laufen in der Lage sind, und Blinde miissen nicht un-
bedingt zum Gemeinschaftsgebet gehen.

Der Leiter von Gebeten, die in Gemeinschaft verrichtet wer-
den, wird ,Imam® genannt. Fiir diese Aufgabe des Vorbetens
(Imama) und fiir die Bildung der Gemeinschaft, die dem Imam
folgt, gibt es bestimmte Bedingungen.

Die Bedingungen des Vorbetens

Um als Imam (Vorbeter) das Gebet leiten zu konnen, muss je-
mand sechs Bedingungen erfiillen. Wenn jemand eine dieser sechs
Bedingungen nicht erfiillt und dieser Umstand bekannt ist, ist das
Gebet, das hinter ihm verrichtet wird, nicht giiltig.

1. Muslim sein. Wer nicht daran glaubt, dass Abi Bakr as-
Siddiq und Umar al-Fartiq, moge Allah mit ihnen zufrieden sein,
rechtmiflige Kalifen waren; wer nicht an die Himmelfahrt
(Mi‘radsch) und die Strafe in den Gribern glaubt, darf kein Gebet

-126 -



leiten.
2. Die Geschlechtsreife erlangt haben.

3. Klaren Verstandes sein. Betrunkene oder senile Personen
diirfen kein Gebet leiten.

4. Ein Mann sein. Eine Frau darf nicht das Gebet fiir Manner
leiten.

5. Ein Imam muss in der Lage sein, mindestens die Sure al-Fati-
ha und zusitzlich mindestens einen Vers aus dem edlen Koran
korrekt zu rezitieren. Jemand, der nicht mindestens einen zusitz-
lichen Vers auswendig kann oder selbst wenn er ihn auswendig
kann, ihn nicht mit Tadschwid, d. h. den Regeln der korrekten Re-
zitation folgend rezitieren kann, sondern lediglich in Form von
melodischem Lesen rezitiert, darf kein Imam sein.

6. Von Entschuldigungen frei sein. Jemand, der das Gebet als
entschuldigte Person verrichtet, darf kein Imam fiir Personen oh-
ne Entschuldigungsgrund sein.

Der Imam muss den edlen Koran gemil3 den Regeln des
Tadschwid rezitieren. Eine ,,schone Rezitation“ meint, ,,den Re-
geln des Tadschwid entsprechend” zu rezitieren. Das Gebet darf
nicht hinter Imamen verrichtet werden, die die Bedingungen zur
Giiltigkeit des Gebets nicht ernst nehmen. Der Hadith ,,Betet hin-
ter jedem, sei er rechtschaffen oder nicht* gilt nicht fiir Imame von
Moscheen, sondern meint Emire oder Gouverneure, die das Frei-
tagsgebet leiten.

Am wiirdigsten fiir das Vorbeten ist jene Person, die die Sunna
[d. h. das religiose Wissen] am besten kennt. Wenn mehrere Per-
sonen hierin gleich sind, wird derjenige, der den edlen Koran am
besten rezitieren kann, als Imam ausgew&hlt. Wenn sie auch darin
gleich sind, wird jener ausgewdhlt, dessen Gottesfurcht (Taqwa)
stiarker ist. Wenn sie auch darin gleich sind, wird derjenige vorge-
zogen, der ilter ist.

Das Vorbeten eines Sklaven, eines Beduinen, eines Siinders,
eines Blinden oder eines unehelichen Kindes ist makrih. Der
Imam darf das Gebet nicht derart lang machen, dass die Gemein-
schaft, die ihm folgt, ermiidet und des Gebets tiberdriissig wird.

Es ist makruh, dass Frauen unter sich das Gebet in Gemein-
schaft verrichten.

Wenn der Imam mit nur einer Person eine Gemeinschaft bil-
det, dann stellt er den Mitbetenden an seine rechte Seite. Wenn
zwei Mitbetende anwesend sind, dann stellt er sich vor sie. Es ist
nicht dscha’iz, dass Médnner Frauen oder Kindern als Imam folgen.

-127 -



Die Gebetsreihen hinter dem Imam werden so gebildet, dass
sich zuerst die Méanner aufreihen, hinter diesen die Kinder und
hinter diesen die Frauen.

Wenn der Imam die Absicht gefasst hat, auch anwesende Frau-
en im Gebet zu leiten, und es befindet sich in demselben Gebet ei-
ne Frau auf gleicher Reihenhthe wie ein Mann, wird das Gebet
des Mannes ungiiltig. Wenn der Imam aber nicht die Absicht ge-
fasst hat, auch diese Frau im Gebet zu leiten, dann wird das Gebet
des Mannes nicht ungiiltig. Jedoch ist dann das Gebet der Frau
nicht giiltig. Es ist dscha@’iz, dass jemand, der im Stehen betet, je-
mandem folgt, der das Gebet im Sitzen verrichtet. Wer ortsansés-
sig (muqim) ist, darf einem Reisenden (Musafir) im Gebet folgen.
Wer ein Fard-Gebet verrichtet, darf dabei nicht jemandem folgen,
der ein Nafila-Gebet verrichtet. Doch kann umgekehrt eine Per-
son, die ein Nafila-Gebet verrichtet, jemandem folgen, der ein
Fard-Gebet verrichtet. Wenn man hinter dem Imam ein Gebet
verrichtet hat und dann erfihrt, dass der Imam keine giiltige Ge-
betswaschung hatte, wiederholt man das entsprechende Gebet.

Es ist makriih, in den Ragha’ib-, Bara’a- und Qadr-Néchten
Nafila-Gebete in Gemeinschaft zu verrichten.

Es ist makrah tahriman, dass der Imam die Rezitation und die
Tasbihat im Fard-Gebet linger macht, als dies sunna ist, selbst
wenn die Gemeinschaft dies so wiinscht.

Wer sich einem Imam nicht spétestens in der Rukii® anschlief3t,
fiir den gilt, dass er die entsprechende Rak‘a nicht mit dem Imam
verrichtet hat. Wer spiater kommt und den Imam bei der Ruka
auffindet, fasst die Absicht fiir das Gebet, spricht den Er6ffnungs-
Takbir im Stehen und verbeugt sich danach sofort zur Ruka’, um
dem Imam Folge zu leisten. Wenn sich der Imam aus der Ruki‘ er-
hebt, bevor man sich ihm in der Ruki‘ anschlieSen konnte, gilt die
Rak‘a als verpasst.

Es ist makriih tahriman, sich vor dem Imam zur Ruka‘ zu ver-
beugen, zur Sadschda niederzugehen oder sich aus diesen Positio-
nen zu erheben. Es ist mustahabb, nach dem Verrichten eines
Fard-Gebets die Gebetsreihen aufzulosen.

Wenn ein Muslim alle seine fiinf Gebete jeden Tag in Gemein-
schaft verrichtet, wird er eine Belohnung erhalten, als hitte er sie
in Gemeinschaft zusammen mit allen Propheten, Friede sei mit ih-
nen, verrichtet.

Diese auflerordentlich gro3e Belohnung fiir das Gebet, das in
Gemeinschaft verrichtet wird, ist davon abhingig, dass das Gebet

- 128 -



des Imams angenommen wird.

Wenn jemand die Gemeinschaft ohne Entschuldigungsgrund
dauerhaft meidet, wird er nicht den Duft des Paradieses verneh-
men. Jene, die ohne Entschuldigungsgrund die Gemeinschaft mei-
den, sind in allen vier grof3en Biichern als Verfluchte beschrieben.

Dabher sollte man sich anstrengen, die téglichen fiinf Gebete in
Gemeinschaft zu verrichten. Sollte Allah, der Erhabene, am Tag
des Jiingsten Gerichts die sieben Erdstufen und die sieben Him-
melsstufen, den Arschul-a‘la, den Kurst und die Schopfung insge-
samt auf eine Waagschale legen und auf die andere die Belohnung
fiir ein Gebet, dessen Bedingungen erfiillt wurden und das in Ge-
meinschaft verrichtet wurde, wiirde die Belohnung fiir das Gebet
in Gemeinschaft schwerer wiegen.

Damit die Gefolgschaft hinter einem Imam giiltig ist, miissen
zehn Bedingungen erfiillt werden:

1. Vor Beginn des Gebets mit einem Imam muss der Mitbeten-
de vor dem Aussprechen seines Eroffnungs-Takbir die Absicht
fassen, dem Imam zu folgen. D. h. die Absicht: ,,Ich verrichte das
Gebet dem bereitstehenden Imam folgend®, muss in seinem Her-
zen ausgedriickt werden.

2. Damit das Gebet von Frauen, die sich in der Gemeinschaft
befinden, hinter dem Imam giiltig ist, muss der Imam die Absicht
fassen, die anwesenden Frauen im Gebet zu leiten. Er muss eine
solche Absicht jedoch nicht fassen, um Mianner im Gebet zu leiten.
Wenn er jedoch eine solche Absicht fasst, erlangt er auch die Be-
lohnung der Gemeinschaft.

3. Die Fersen der Mitbetenden miissen hinter den Fersen des
Imams sein.

4. Sowohl der Imam als auch die Gemeinschaft miissen dassel-
be Fard-Gebet verrichten.

5. Es darf zwischen dem Imam und einer Reihe von mitbeten-
den Ménnern keine Reihe von mitbetenden Frauen geben.

6. Es darf sich zwischen dem Imam und der ersten Reihe von
Mitbetenden kein so groBer Fluss befinden, dass ihn ein Boot
tiberqueren konnte, und kein so groBler Weg, dass ihn ein Auto
passieren konnte.

7. Es diirfen sich zwischen Mitbetenden und dem Imam keine
Wainde befinden, die verhindern wiirden, dass man den Imam oder

-129 -



jemanden aus der Gemeinschaft sieht oder hort, da in ihnen keine
Fenster oder dergleichen Offnungen vorhanden sind.

8. Es darf nicht sein, dass der Imam das Gebet auf einem Tier
verrichtet und die Gemeinschaft auf dem Boden oder umgekehrt.

9. Der Imam und die Gemeinschaft diirfen sich nicht auf zwei
Schiffen befinden, die nicht beieinander anliegend vertaut oder
verkettet sind.

10. Es gibt zwei Uberlieferungen dariiber, wann das Gebet hin-
ter einem Imam, der einer anderen Rechtsschule als der eigenen
folgt, giiltig ist: Der erste Standpunkt besagt, dass der Mitbetende
beim Imam nichts bemerken darf, was in seiner eigenen Rechts-
schule das Gebet ungiiltig machen wiirde. Der zweite Standpunkt
besagt, dass dem Imam alle aus den anderen Rechtsschulen folgen
konnen, wenn das Gebet des Imams gemiB seiner eigenen Rechts-
schule giiltig ist. Nach dem zweiten Standpunkt ist es dscha’iz, ei-
nem Imam zu folgen, der Zahnfiillungen oder -kronen hat.

Wenn es nur eine einzige Person gibt, die dem Imam folgt,
stellt sie sich dicht rechts neben den Imam. Es ist makrih, dass sie
sich zu seiner Linken stellt. Ebenso ist es makrih, dass sie sich al-
leine hinter ihn stellt. Wenn sich die Fersen dieser Person nicht vor
den Fersen des Imams befinden, wird ihr Gebet giiltig. Wenn die
Mitbetenden zwei oder mehr Personen sind, stellen sie sich hinter
dem Imam auf.

Wihrend man dem Imam im Gebet folgt, verrichtet man das
Gebet so, wie man es verrichtet, wenn man alleine ist, auB3er dass
man im Stehen, gleich ob der Imam laut oder leise rezitiert, selber
nichts rezitiert. [In der schafiitischen Rechtsschule rezitieren die
Mitbetenden mit dem Imam die Fatiha, aber leise.] Man spricht le-
diglich zu Beginn der ersten Rak‘a die Dua ,,.Subhanaka“. Wenn
der Imam laut rezitiert und die Fatiha beendet, sprechen die Mit-
betenden darauf leise ,,Amin“. Dies sollten sie nicht mit lauter
Stimme tun. Wenn sich der Imam aus der Ruki‘ erhebt, sagt er
»dami‘allahu liman hamidah“ und die Mitbetenden sagen nur
»Rabbana lakal-hamd®“. AnschlieBend sagen sie ,,Allahu akbar*
und folgen dem Imam in die Sadschda. In der Ruki‘, in der
Sadschda und im Sitzen sprechen die Mitbetenden alles genauso,
wie wenn sie alleine beten.

Im Ramadan wird das Witr-Gebet in Gemeinschaft verrichtet.
Zu anderen Zeiten wird es immer alleine verrichtet.

-130 -



Das Gebet des Masbiiq

Die hinter einem Imam Betenden sind 4 Arten. Diese werden
Mudrik, Muqtadi, Masbiiq und Lahiq genannt.

»Mudrik* nennt man die Person, die mit dem Imam gemein-
sam den Eroffnungs-Takbir macht.

»Muqtadi“ nennt man die Person, die sich dem Imam an-
schlie3t, nachdem dieser bereits den Eroffnungs-Takbir gespro-
chen hat, aber noch in der ersten Gebetseinheit (Rak‘a) ist.

,»Masbiig* nennt man jemanden, der es nicht geschafft hat, sich
dem Imam in der ersten Gebetseinheit anzuschlief3en.

,,Lahiq* nennt man die Person, die sich dem Imam zwar beim
Eroffnungs-Takbir anschlieBt, deren Gebetswaschung aber dann
ungiiltig wird und die nach erneuerter Gebetswaschung sich wie-
der dem Imam anschlief3t. Diese Person verrichtet das Gebet, wie
zuvor auch, ohne eigene Rezitation, aber mit den Tasbihat in der
Ruki‘ und in der Sadschda. Solange diese Person nichts Weltliches
spricht, gilt sie als hinter dem Imam, bis sie zuriickkehrt. Wenn sie
jedoch fiir die Erneuerung der Gebetswaschung die Moschee ver-
lassen muss, dann muss sie die Gebetswaschung am néchstmogli-
chen Ort vornehmen. Denn es wurde auch gesagt, dass ihr Gebet
ungiiltig wird, wenn sie sich zu weit weg begibt.

Der Masbiiq, also jemand, der es nicht geschafft hat, sich dem
Imam in der ersten Gebetseinheit anzuschlieBen, steht, nachdem
der Imam seinen Salam-Gruf3 zu beiden Seiten gesprochen hat,
auf und holt die Gebetseinheiten nach, die er verpasst hat.

Dabei macht er die Rezitation so, als wiirde er die erste, zweite
und dritte Gebetseinheit verrichten, je nachdem, wie viele Gebets-
einheiten er nachholt. Das Sitzen vollzieht er aber von hinten be-
ginnend, d. h., als wiirde er die vierte, dritte und schlielich die
zweite Gebetseinheit verrichten. So verrichtet z. B. jemand, der
sich der letzten Gebetseinheit des Ischa-Gebets anschlie3t, sein
Gebet folgendermafBen: Nach dem Salam-Gruf3 des Imams steht
er auf und rezitiert in der ersten und zweiten Gebetseinheit die
Fatiha und die zusétzliche Sure. In der ersten Gebetseinheit sitzt
er, in der zweiten nicht.

-131-



Wenn der Imam fiinf Sachen unterliisst, werden diese auch von
der Gemeinschaft unterlassen:

1. Wenn der Imam die Dua ,,Qunit® nicht spricht, dann tut das
auch die Gemeinschaft nicht.

2. Wenn der Imam bei den Festgebeten (Eid-Gebeten) die
Takbire nicht ruft, dann tut das auch die Gemeinschaft nicht.

3. Wenn der Imam am Ende der zweiten Gebetseinheit von
Gebeten mit vier Gebetseinheiten nicht sitzen bleibt, tut das auch
die Gemeinschaft nicht.

4. Wenn der Imam einen Vers rezitiert, der eine Rezitations-
niederwerfung erfordert, diese jedoch nicht verrichtet, dann tut
das auch die Gemeinschaft nicht.

5. Wenn der Imam die Vergesslichkeitsniederwerfung nicht
verrichtet, dann tut das auch die Gemeinschaft nicht.

Wenn der Imam vier Sachen hinzufiigt, werden diese nicht von
der Gemeinschaft befolgt:

1. Wenn der Imam mehr als zwei Niederwerfungen in einer Ge-
betseinheit macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht.

2. Wenn der Imam mehr als drei Festgebets-Takbire in einer
Gebetseinheit macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht.

3. Wenn der Imam mehr als vier Takbire in einem Totengebet
macht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht.

4. Wenn sich der Imam zu einer fiinften Gebetseinheit erhebt,
folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. Sie warten auf den Imam
und geben mit ihm gemeinsam den Salam-GruB.

Wenn der Imam zehn Sachen unterlisst, werden diese von der
Gemeinschaft dennoch durchgefiihrt:

1. Das Heben der Hiande beim Eroffnungs-Takbir.

2. Das Sprechen der Dua ,,Subhanaka®.

3. Das Sprechen des Takbir, wihrend man in die Ruka‘ geht.
4. Das Sprechen von Tasbihat in der Ruka".

5. Das Sprechen vom Takbir, wenn man sich in die Niederwer-
fungen begibt und sich von diesen aufrichtet.

6. Das Sprechen von Tasbihat in den Niederwerfungen.

-132 -



7. Wenn der Imam es unterlésst, ,,Sami‘allahu liman hamidah*
zu sagen, sagen die Mitbetenden dennoch ,,Rabbana lakal-hamd*.

8. Das Sprechen der Tahiyyat bis zum Ende.
9. Den Salam-Gruf3 zum Beenden des Gebets sprechen.

10. Wihrend der Tage des Opferfestes fiir 23 Fard-Gebete un-
mittelbar nach dem Salam-Gruf3 den Takbir sprechen. Diese 23
Takbire werden ,, Taschrig-Takbire* genannt.

VORZUGE DES EROFFNUNGS-TAKBIR

Wenn jemand den Eroffnungs-Takbir zusammen mit dem
Imam macht, dann fallen von ihm seine Siinden ab, wie Blitter
von Bdumen im Herbst.

Eines Tages begab es sich, dass jemand, als der Gesandte Al-
lahs, Friede sei mit ihm, das Fadschr-Gebet leitete, es nicht schaff-
te, mit ihm den Eroffnungs-Takbir zu machen. Darauf lief er ei-
nen Sklaven frei. AnschlieBend kam er zum Gesandten Allahs,
Friede sei mit ihm, und sagte: ,,O Gesandter Allahs! Heute kam
ich zu spét zum Eroffnungs-Takbir und habe darauf einen Sklaven
freigesetzt. Habe ich damit wohl die verpasste Belohnung fiir den
Eroffnungs-Takbir ausgeglichen?“ Der Prophet, Friede sei mit
ihm, fragte Abt Bakr, moge Allah mit ihm zufrieden sein: ,,Was
sagst du zu dieser Sache mit dem Eroffnungs-Takbir?¢ Aba Bakr
as-Siddiq, moge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ,,O Gesandter
Allahs! Wenn ich 40 Kamele hitte, die mit Juwelen beladen sind,
und ich wiirde die gesamte Ladung an die Armen verteilen, so
wiirde ich immer noch nicht die Belohnung erreichen, die es fiir
den Eroffnungs-Takbir gemeinsam mit dem Imam gibt.“

Danach sagte er: ,,0 Umar! Was sagst du zu dieser Sache mit
dem Eroffnungs-Takbir?* Der ehrwiirdige Umar, moge Allah mit
ihm zufrieden sein, sagte: ,,O Gesandter Allahs! Wére das Land
zwischen Mekka und Medina voller Kamele, die alle mit Juwelen
beladen sind, und wiirde ich diese allesamt an Arme verteilen,
dann wiirde ich immer noch nicht die Belohnung erreichen, die es
fiir den Eroffnungs-Takbir gemeinsam mit dem Imam gibt.*

Danach sagte er: ,,0 Uthman! Was sagst du zu dieser Sache mit
dem Eroffnungs-Takbir?* Der ehrwiirdige Uthman, moge Allah
mit ihm zufrieden sein, sagte: ,,O Gesandter Allahs! Wenn ich in
der Nacht ein Gebet mit zwei Gebetseinheiten verrichten und in
jeder Gebetseinheit den gesamten edlen Koran rezitieren wiirde,
dann wiirde ich immer noch nicht die Belohnung fiir den Eroff-

-133 -



nungs-Takbir zusammen mit dem Imam erreichen.*

Dann sagte er: ,,0 Ali! Was sagst du zu dieser Sache mit dem
Eroffnungs-Takbir?* Der ehrwiirdige All, moge Allah mit ihm zu-
frieden sein, sagte: ,,O Gesandter Allahs! Wiirden sich alle Un-
gliubigen (Kuffar) zwischen West und Ost einigen und wiirde Al-
lah mir die Kraft geben, sie zu bekdmpfen, und ich wiirde sie alle
tiberwiltigen, dann wiirde ich immer noch nicht die Belohnung fiir
den Eroffnungs-Takbir zusammen mit dem Imam erreichen.”

Dann sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: ,,0 meine
Gemeinde und meine Gefihrten! Wiren die sieben Himmelsstu-
fen und die sieben Erdstufen Papier und die Meere Tinte, alle
Biume Stifte und alle Engel Schreiber und wiirden sie bis zum
Letzten Tag schreiben, so hitten sie immer noch nicht die Beloh-
nung niedergeschrieben, die es gibt, wenn man den Eroffnungs-
Takbir zusammen mit dem Imam macht.*

Geschichte: Die Moschee im Palast

Imam Abtu Ydasuf, ein Schiiler von Imam Aba Hanifa, moge
Allah sich ihrer erbarmen, war zur Zeit des Kalifen Hartin ar-
Raschid ein Richter. Als er sich eines Tages in der Gegenwart von
Hariin ar-Raschid befand, beschuldigte jemand eine Person. Der
Wesir des Kalifen sagte, dass er Zeuge sei. Imam Abu Yisuf je-
doch akzeptierte das Zeugnis des Wesirs nicht. Als der Kalif frag-
te, warum er sein Zeugnis nicht akzeptiere, sagte der Imam: ,,Ihr
hattet ihn eines Tages mit einer Sache beauftragt, worauf er dann
antwortete: ,Ich bin euer dienender Sklave.® Falls er dabei die
Wahrheit gesprochen hat, so gilt, dass das Zeugnis eines Sklaven
nicht angenommen wird. Hat er aber gelogen, dann gilt das Zeug-
nis eines Liigners ebenso nicht.” Der Kalif fragte darauf, ob er
denn sein Zeugnis akzeptieren wiirde, und der Imam verneinte
dies. Als der Kalif nach dem Grund dafiir fragte, sagte der Imam:
,,Du verrichtest das Gebet nicht in Gemeinschaft.“ Der Kalif ant-
wortete: ,,Ich bin mit den Anliegen der Muslime beschéftigt.”
Doch dazu sagte der Imam: ,,Wo es um den Gehorsam zum Schop-
fer geht, hat das Gehorchen gegeniiber Geschopfen keinen Vor-
rang.” Der Kalif gab zu, dass er die Wahrheit sprach, und befahl,
dass in seinem Palast eine Moschee errichtet werde. Es wurden ein
Muezzin und ein Imam ernannt und fortan verrichtete der Kalif
die Gebete stets in Gemeinschaft.

~134 -



DAS FREITAGSGEBET

Allah, der Erhabene, hat den Freitag eine Besonderheit fiir die
Muslime gemacht. Es ist ein Gebot Allahs, des Erhabenen, am
Freitag, zur Zeit des Zuhr-Gebets, das Freitagsgebet (Dschuma-
Gebet) zu verrichten.

Allah, der Erhabene, sagt in Vers 9 und 10 der Sure al-Dschu-
mu‘a sinngemif: ,,O Meine Diener, denen die Ehre des Glaubens
zuteilwurde! Wenn am Freitag der Adhan [zur Mittagszeit] geru-
fen wird, dann eilt in die Moschee, um der Predigt (Khutba) zuzu-
horen und das Freitagsgebet zu verrichten! Unterbrecht den Han-
del! Das Freitagsgebet und die Predigt sind fiir euch besser [als al-
les andere, was ihr zu dieser Zeit tun konntet]. Dann, nach dem
Gebet, konnt ihr die Moschee verlassen und euch trennen, um eu-
ren weltlichen Anliegen nachzugehen und nach der Versorgung
durch Allah, den Erhabenen, zu trachten. Gedenkt Allahs, des Er-
habenen, viel, damit ihr errettet werdet!*

D. h., dass jeder, der mochte, nach dem Gebet seine Arbeit und
Beschiftigungen wieder aufnehmen kann und jeder, der mochte,
noch in der Moschee verbleiben kann, um z. B. Gebete zu verrich-
ten, den edlen Koran zu rezitieren und Bittgebete zu sprechen. Es
ist eine Siinde, nach Eintritt der Zeit des Freitagsgebets Kéaufe und
Verkiufe zu titigen.

Wie in verschiedenen Hadithen aufgezeichnet, sagte unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm: ,,Wenn ein Muslim am Freitag die Ganz-
korperwaschung vornimmt und zum Freitagsgebet geht, dann wer-
den seine Siinden der Woche verziehen und er bekommt fiir jeden
Schritt Belohnung zugeschrieben.*

»Die Herzen derer, die das Freitagsgebet [ohne giiltigen Ent-
schuldigungsgrund] nicht verrichten, werden von Allah, dem Er-
habenen, versiegelt. Sie werden dann zu Achtlosen.*

»Der wertvollste Tag ist der Freitag. Er ist wertvoller als die
beiden Festtage und besser als der Aschiura-Tag. Der Freitag ist
das Fest der Gliaubigen im Diesseits und im Paradies.*

»Wenn jemand dreimal hintereinander das Freitagsgebet un-
terliisst, ohne dass eine Entschuldigung vorliegt, dessen Herz wird
von Allah, dem Erhabenen, versiegelt, d. h. ihm gelingt nichts Gu-
tes mehr.*

»Es gibt nach dem Freitagsgebet eine solche Zeit, in der das
Bittgebet (Dua), das ein Muslim zu dieser Zeit spricht, nicht abge-
lehnt wird.*

-135-



»Wer nach dem Freitagsgebet jeweils siecbenmal die Sure al-
Ikhlas und die beiden Schutzsuren [Suren al-Falaq und an-Nas] re-
zitiert, den beschiitzt Allah, der Erhabene, eine Woche lang vor
Unfillen, Ungliicken und schlechten Taten.*

+»50, wie den Juden der Samstag und den Christen der Sonntag
gegeben wurde, so wurde den Muslimen der Freitag gegeben. In
diesem Tag liegen Niitzliches, Segen und Gutes fiir die Muslime.*

Gottesdienstliche Handlungen, die am Freitag verrichtet wer-
den, werden mit mindestens der zweifachen Belohnung wie an an-
deren Tagen belohnt. Die Siinden, die am Freitag verrichtet wer-
den, werden zweifach aufgeschrieben.

Am Freitag versammeln sich die Seelen und lernen einander
kennen. Grabstdtten und Friedhofe werden besucht. An diesem
Tag wird die Bestrafung in den Gréabern unterbrochen. Gema$ ei-
nigen Gelehrten beginnt die Strafe fiir einen Gldaubigen nicht
mehr. Bei den Unglidubigen dauert sie bis zum Anbruch des Jiings-
ten Tages an und wird an Freitagen und im Ramadan unterbro-
chen. Gliubige, die am Freitag oder in der Nacht (von Donners-
tag) auf Freitag sterben, werden in ihrem Grab nicht bestraft. Am
Freitag ist das Hollenfeuer nicht so hei3 wie sonst. Adam, Friede
sei mit ihm, wurde an einem Freitag erschaffen. Es war an einem
Freitag, als er aus dem Paradies herausgeschickt wurde. Die Be-
wohner des Paradieses werden Allah, den Erhabenen, an den Frei-
tagen sehen.

Die Pflichtteile des Freitagsgebets

Am Freitag werden 16 Gebetseinheiten (Raka‘at) verrichtet.
Davon sind zwei Gebetseinheiten fard. Diese Fard ist eine stéarke-
re als die Fard des Zuhr-Gebets. Das Freitagsgebet wird fard,
wenn zwei Arten von Bedingungen (Schurat) erfiillt werden:

1. Die Bedingungen der Durchfiithrung (Ada).
2. Die Bedingungen der Verpflichtung (Wudschib).

Wenn eine der Bedingungen der Durchfithrung fehlt, ist das
Freitagsgebet nicht giiltig. Wenn die Bedingungen der Verpflich-
tung fehlen, ist es dennoch giiltig.

Die Bedingungen der Durchfiihrung, d. h. fiir die Giiltigkeit
des Freitagsgebets, sind sieben:

1. Das Gebet in einer Stadt verrichten. (,,Stadt“ meint in die-
sem Kontext einen Ort, dessen gesamte Gemeinschaft nicht in die
grofite Moschee im Ort passt.)

-136 -



2. Das Gebet mit Erlaubnis des Staatsoberhauptes oder eines
seiner Statthalter verrichten. Ein Khatib, der von diesen ernannt
ist, kann wiederum an seiner Stelle jemanden ernennen.

3. Es in der Zeit des Zuhr-Gebets verrichten.

4. Innerhalb seiner Zeit die Freitagspredigt (Khutba) verlesen.
[Die Gelehrten sagten, dass das Verlesen der Freitagspredigt dem
Eroffnungs-Takbir fiir das Gebet entspricht.

D. h. beide Khutbas fiir das Freitagsgebet miissen nur auf Ara-
bisch gehalten werden. Der Imam-Khatib spricht fiir sich leise die
Ta‘awwudh und dann mit lauter Stimme Hamd, die Schahada und
Salawat. Dann erinnert er an die Sachen, die von Allah, dem Er-
habenen, belohnt bzw. bestraft werden, und rezitiert einen oder
mehrere Verse aus dem edlen Koran. Nach der ersten Khutba
setzt er sich kurz hin und steht wieder auf. In der zweiten Khutba
spricht er eher Bittgebete fiir die Glaubigen statt einer Predigt. Es
ist mustahabb, dass er die Namen der vier Kalifen erwahnt. Es ist
haram, dass weltliche Rede in der Khutba vorkommt. Die Khutba
darf nicht im Stil und Umfang eines Vortrags oder einer Konfe-
renzansprache gehalten werden. Es ist eine Sunna, die Khutba
kurz zu halten, und makrih, sie in die Linge zu zichen.]

5. Dass die Freitagspredigt vor dem Gebet verlesen wird.

6. Dass das Freitagsgebet in Gemeinschaft verrichtet wird.

7. Dass die Tiiren der Moscheen, in denen das Freitagsgebet
verrichtet wird, fiir jedermann geoffnet sind.

Die Bedingungen der Verpflichtung zum Freitagsgebet sind
neun:

1. In einer Stadt oder in einer groB3eren Siedlung wohnen. Es ist
nicht fard, dass Reisende das Freitagsgebet verrichten.

2. Gesund sein. Es ist nicht fard fiir den Kranken, fiir den Kran-
kenpfleger, der einen Kranken nicht allein lassen kann, und fiir
Greise.

3. Frei sein.

4. Ein Mann sein. Das Freitagsgebet ist fiir Frauen nicht fard.

5. Verstandes- und Geschlechtsreife. D. h. rechtlich verant-
wortlich (mukallaf) sein.

6. Nicht blind sein. Selbst, wenn ein Blinder jemanden hat, der
ihn zum Gebet begleiten kann, ist das Freitagsgebet keine Fard fiir
ihn.

7. Die Fihigkeit, zum Gebet gehen zu konnen. Das Freitagsge-
bet ist fiir Geldhmte oder Personen, denen Fiile oder Beine feh-

-137 -



len, keine Fard, selbst wenn sie iiber Transportmittel verfiigen.

8. Nicht gefangen sein, d. h. sich nicht in Gefangenschaft befin-
den, oder sich nicht vor Feinden, vor der Regierung oder vor Un-
terdriickern fiirchten.

9. Dass die Witterungsverhéltnisse nicht extrem sind, wie star-
ker, anhaltender Regen- oder Schneefall, Stiirme oder durch sol-
che Umstédnde verschlammte Wege oder extreme Kilte.

Wie wird das Freitagsgebet verrichtet?

Wenn am Freitag der Adhan zur Mittagszeit gerufen wird, wer-
den sodann insgesamt 16 Gebetseinheiten verrichtet. Diese sind
der Reihe nach:

1. Die ,,erste Sunna“ des Freitagsgebets mit vier Gebetseinhei-
ten. Dieses Gebet wird genauso verrichtet, wie das Sunna-Gebet
vor dem Fard-Gebet des Zuhr-Gebets. Man fasst im Herzen die
Absicht wie folgt: ,,Ich fasse die Absicht, fiir das Wohlgefallen Al-
lahs das erste Sunna-Gebet des Freitagsgebets zu verrichten, und
bin zur Kibla gewandt.*

2. Nach diesem Gebet wird innerhalb der Moschee der zweite
Adhan gerufen und die Khutba verlesen.

3. Nach der Khutba wird die Igama gerufen und dann in Ge-
meinschaft das Fard-Gebet des Freitagsgebets mit zwei Gebetsein-
heiten verrichtet.

4. Dann wird die ,,letzte Sunna‘“ des Freitagsgebets mit vier Ge-
betseinheiten verrichtet. Dieses Gebet wird ebenfalls genauso ver-
richtet wie das Sunna-Gebet vor dem Fard-Gebet des Zuhr-Ge-
bets.

5. Hiernach wird mit der Absicht: , Ich fasse die Absicht, das
Fard-Gebet des letzten Zuhr-Gebets, das ich nicht verrichten
konnte, zu verrichten®, ein Gebet mit vier Gebetseinheiten ver-
richtet, das ,,Zuhr akhir* genannt wird. Dieses Gebet wird genau-
so verrichtet wie das Fard-Gebet des Zuhr-Gebets.

6. Hiernach wird die ,,Sunna der Mittagszeit” mit zwei Gebets-
einheiten verrichtet. Dieses Gebet wird so verrichtet wie das Sun-
na-Gebet des Fadschr-Gebets.

7. Nachdem diese Gebete verrichtet sind, werden die Ayat al-
Kurst und die Tasbihat gelesen und Dua gesprochen.

Sunna- und Adab-Handlungen am Freitag:
1. Die Vorbereitungen fiir den Freitag schon am Donnerstag

- 138 -



beginnen.

2. Am Freitag die Ganzkorperwaschung vornehmen.

3. Die Haare schneiden. Vom Bart das, was iiber eine Faustlidn-
ge hinausgeht, abschneiden und die Négel kiirzen. Saubere Klei-
dung anziehen.

4. So frith wie moglich zum Freitagsgebet gehen.

5. Wenn man in die Moschee kommt, nicht iiber die Schultern
der auf das Gebet Wartenden steigen, um zu einem Platz in vorde-
ren Reihen zu gelangen.

6. In der Moschee nicht vor Betenden vorbeilaufen.

7. Nachdem der Imam-Khatib auf die Kanzel (Minbar) gestie-
gen ist, nicht mehr sprechen und wenn man angesprochen wird,
auch nicht mit Gebdrden antworten und auch die Worte des zwei-
ten Adhans nicht wiederholen.

8. Nach dem Freitagsgebet die Suren al-Fatiha, al-Kafirtn, al-
Ikhlas, al-Falaq und an-Nas jeweils siecbenmal rezitieren.

9. Nach dem Freitagsgebet bis zum Asr-Gebet in der Moschee
verbleiben und sich mit Ibadat beschiftigen.

10. Lehrzirkel und Vortrdge von Gelehrten besuchen, die aus
den Biichern der Gelehrten der Ahlus-Sunna lehren.

11. Den Freitag nur mit Ibadat verbringen.

12. Am Freitag Salawat fiir den Propheten, Friede sei mit ihm,
sprechen.

13. Aus dem edlen Koran rezitieren. Am Freitag sollte die Sure
al-Kahf rezitiert werden.

14. Almosen (Sadaqa) geben.

15. Die Eltern besuchen oder ihre Griber, wenn diese verstor-
ben sind.

16. Das Essen daheim an diesem Tag reichlich und besonders
schmackhaft zubereiten.

17. Viele Nafila-Gebete an diesem Tag verrichten. Wer jedoch
Nachholgebete (Qada-Gebete) hat, muss statt Nafila-Gebeten
diese verrichten.

DIE FESTGEBETE

Der erste Tag des Monats Schawwal ist der erste Tag des Ra-
madanfestes (Fitr-Fest) und der zehnte Tag des Monats Dhul-
Hiddscha ist der erste Tag des Opferfestes (Adha-Fest). Es ist an

-139 -



diesen beiden Tagen wadschib fiir Médnner, nach Sonnenaufgang
und nach Verstreichen der Zeit, in der es makrih ist zu beten, das
Festgebet (Eid-Gebet) mit zwei Gebetseinheiten zu verrichten.

Die Bedingungen der Festgebete sind dieselben wie fiir das
Freitagsgebet. Doch bei diesen Gebeten ist die Khutba eine Sunna
und sie wird nach dem Gebet gehalten.

Es ist am Tag des Ramadanfestes mustahabb, vor dem Gebet
etwas Siiles zu essen [z. B. Datteln oder Siiligkeiten], die Ganz-
korperwaschung vorzunehmen, Miswak zu benutzen, seine beste
Kleidung anzuziehen, die Sadaqat al-Fitr vor dem Festgebet zu
entrichten und auf dem Weg zum Gebet leise Takbire zu sprechen.

Am Tag des Opferfestes ist es mustahabb, vor dem Gebet nicht
zu essen, nach dem Gebet als erstes Fleisch vom Opfertier zu essen
und auf dem Weg zum Gebet laut Takbire zu sprechen, es sei
denn, man hat einen Entschuldigungsgrund. Dann spricht man sie
leise.

Die Festgebete bestehen aus zwei Gebetseinheiten und werden
in Gemeinschaft verrichtet, nicht allein.

Wie verrichtet man das Festgebet?

1. Man fasst die Absicht wie folgt: ,,Ich fasse die Absicht, das
Wadschib-Gebet zum Fest hinter dem bereitstehenden Imam zu
verrichten.” Dann beginnt man das Gebet und spricht die Dua
»Subhanaka*“.

2. Nach der ,,Subhanaka“ spricht man gemeinsam mit dem
Imam drei Takbire, wobei man die Hinde zu den Ohren fiihrt.
Nach dem ersten und zweiten Takbir ldasst man die Hdande zu den
Seiten herunter und nach dem dritten Takbir legt man sie wieder
unter dem Bauchnabel aufeinander. Anschlieend rezitiert der
Imam die Fatiha und eine Sure und dann verbeugt man sich ge-
meinsam zur Ruki'.

3. In der zweiten Gebetseinheit rezitiert der Imam zuerst die
Fatiha und eine Sure. Dann werden wieder drei Takbire gespro-
chen und bei jedem Mal die Héande zu den Ohren gehoben. Nach
allen drei Takbiren werden die Hinde zu den Seiten herunterge-
lassen. Beim vierten Takbir beugt man sich zur Rukd’, ohne die
Hinde zu den Ohren zu heben. Als Merkhilfe kann folgender Satz
dienen: 2 Mal héngen lassen, 1 Mal aufeinander legen, 3 Mal hén-
gen lassen, 1 Mal beugen.

~ 140 -



Die Taschrig-Takbire:

Es ist fiir alle Méanner und Frauen, fiir alle, die die Pilgerfahrt
unternommen haben oder nicht, wadschib, dass sie vom Fadschr-
Gebet des Tages von Arafa bis zum Asr-Gebet am vierten Tag des
Opferfestes unmittelbar nach den Fard-Gebeten, also gleich nach
Beenden eines Fard-Gebets mit dem Salam-Gruf3, einmal den
Taschrig-Takbir sprechen, sei es, dass sie allein beten oder in Ge-
meinschaft.

Nach Totengebeten in diesen Tagen jedoch wird dieser Takbir
nicht gesprochen. Wenn man die Moschee bereits verlassen oder
Gespriche gefiithrt hat, ohne diesen Takbir zu sprechen, spricht
man ihn nicht mehr.

Wenn der Imam nach dem Gebet diesen Takbir vergisst, unter-
lassen ihn die Mitbetenden nicht. Die Ménner kénnen diesen
Takbir mit lauter Stimme sprechen, die Frauen sprechen ihn leise.

Der Taschrig-Takbir lautet:

»Allahu akbar, Allahu akbar. La ilaha illallahu wallahu akbar.
Allahu akbar wa-lillahil-hamd.*

VORBEREITUNG AUF DEN TOD

An den Tod zu denken, ist die groite Ermahnung (Nasiha). Es
ist eine Sunna fiir alle Glaubigen, dass sie oft an den Tod denken.
Oft an den Tod zu denken fiihrt dazu, dass man sich mehr an die
Gebote hilt und sich vor den Siinden in Acht nimmt. Solche Ge-
danken brechen den Wagemut, zu begehen, was haram ist. Unser
geliebter Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Denkt oft an den
Tod, der allen Liisten und jedem Vergniigen ein Ende bereitet!*
Einige grofe muslimische Personlichkeiten hatten es sich zur Ge-
wohnheit gemacht, mindestens einmal am Tag an den Tod zu den-
ken. Der grof3e Gottesfreund Muhammad Bahauddin al-Bukharf,
moge Allah sich seiner erbarmen, stellte sich 20 Mal am Tag vor,
gestorben und in sein Grab gelegt worden zu sein.

Auf ein langes Leben zu hoffen, nennt man ,,Weltverfallenheit®.
Ein langes Leben zu wiinschen, um viel Ibada zu verrichten und
dem Islam zu dienen, ist jedoch keine Weltverfallenheit. Die Welt-
verfallenen verrichten ihre Ibadat nicht zu ihrer Zeit. Sie unterlas-
sen die Reue. Sie sind hartherzig. Sie denken nicht an den Tod. Pre-
digten und gutem Rat schenken sie kein Gehor.

Der Weltverfallene vergeudet sein Leben damit, immer nur
nach weltlichem Besitz und Status zu streben. Er vergisst das Jen-

— 141 -



seits und denkt nur an sein Vergniigen und seine Unterhaltung.
In ehrwiirdigen Hadithen heif3t es:
,,Sterbt, bevor ihr sterbt! Zieht euch selbst zur Rechenschaft,
bevor ihr zur Rechenschaft gezogen werdet!*
,,Wenn die Tiere wiissten, was ihr iiber die Zustinde nach dem

Tod wisst, wiirdet ihr kein gemiistetes Tier mehr zum Schlachten
finden.*

» Wer Tag und Nacht des Todes gedenkt, wird am Tag der Auf-
erstehung neben den Mirtyrern stehen.*

Die Griinde, die zur Weltverfallenheit fiihren, sind die Sucht
nach weltlichen Vergniigungen, das Vergessen des Todes und der
Verlass auf seine Gesundheit und seine Jugend. Um der Weltver-
fallenheit zu entrinnen, miissen diese Ursachen beseitigt werden.
Es sollte bedacht werden, dass der Tod jeden Augenblick kommen
kann. Die Schiaden, die die Weltverfallenheit nach sich zieht, und
der Nutzen des Bedenkens des Todes sollten erlernt werden. In ei-
nem Hadith heiB3t es:

,,Denkt oft an den Tod! Das Erinnern daran bewahrt vor Siin-
den und fiihrt dazu, sich vor Sachen, die im Jenseits schaden, in
Acht zu nehmen.*

Was ist der Tod?

Zu sterben bedeutet nicht, zu Nichts zu werden, zu verschwin-
den. Sterben bedeutet, dass die Verbindung zwischen der Seele
(Rah) und dem Korper getrennt wird, d. h., dass die Seele den
Korper verldsst. Sterben bedeutet also, dass der Mensch von ei-
nem Zustand in einen anderen iibergeht, so, wie wenn jemand von
einem Haus in ein anderes umzieht. Der ehrwiirdige Umar ibn
Abdul‘aziz sagte: ,,Ihr seid fiir nichts Anderes als fiir die Ewigkeit
erschaffen. Wenn ihr sterbt, zieht ihr lediglich von einer Wohnstét-
te in eine andere um.“ Der Tod ist fiir den Gldubigen ein Ge-
schenk, eine Gabe. Fiir jene, die Siinden haben, ist der Tod eine
Katastrophe. Der Mensch wiinscht den Tod nicht. Doch der Tod
ist besser als Zwietracht (Fitna). Der Mensch liebt das Leben.
Doch der Tod ist besser fiir ihn. Der rechtschaffene Muslim wird
durch den Tod von diesseitiger Bedriickung und Erschopfung be-
freit. Der Tod der Unterdriicker und Ungerechten ist eine Erleich-
terung fiir Lander und ihre Bewohner. In einem alten Gedicht
heiB3t es iiber den Tod eines Ungerechten:

~142 -



Weder hatte er selber Ruhe, noch lieB er die Welt in Ruhe.

Nun stiirzte er und verlieB die Welt. Méogen ihn die Bewohner der
Griber aushalten konnen.

Die Trennung der Seele des Gldubigen von seinem Korper ist
wie die Befreiung eines Gefangenen aus dem Gefédngnis. Nach
dem Tod will der Gldubige nicht wieder ins Diesseits zuriickkeh-
ren. Allein die Mértyrer (Schuhada) wollen wieder zum Diesseits
zuriick, um erneut zu Mirtyrern werden zu konnen. Der Tod ist
fiir jeden Muslim ein Geschenk. Allein das Grab schiitzt die Reli-
gion einer Person. Das Leben im Grab ist so, als wére man in ei-
nem der Gérten des Paradieses oder in einem der Gruben der Hol-
le.

Der Tod ist eine Realitat

Ist es moglich, dem Tod zu entrinnen? Selbstverstidndlich nicht.
Niemand hat auch nur eine Sekunde seines Lebens in der Hand.
Wessen Lebensspanne abgelaufen ist, wird sterben. Verglichen
mit dem jenseitigen Leben ist diese Spanne im Diesseits wie ein
Augenblick. In einem Vers des edlen Korans hei3t es sinngemés:
,,Und wenn ihre bestimmte Zeit des Todes kommt, vermogen sie
ihn keine Stunde vorzuziehen oder aufzuschieben.*

Jeder stirbt an dem Ort, den Allah, der Erhabene, fiir ihn be-
stimmt hat, und jeder begibt sich auf die eine oder andere Weise
zu diesem Ort, seinen Besitz und seine Lieben hinter sich lassend.

Allah, der Erhabene, weif}, wie viele Atemziige wir jeden Tag
tun. Es gibt nichts, was Er nicht weil. Wenn wir Glauben haben
und unser Leben in Gehorsamkeit verbringen, dann wird unser
Leben gliicklich enden. Allah, der Erhabene, befiehlt Azra’l, Frie-
de sei mit ihm: ,,Nimm das Leben Meiner Freunde leicht und an-
genehm und das Leben Meiner Feinde mit Gewalt!* Was fiir eine
frohe Kunde ist dies fiir die Glaubigen. Und was fiir ein Ungliick
fiir jene, die keinen Glauben haben.

DAS TOTENGEBET

Es ist fiir Ménner, die erfahren, dass ein Muslim verstorben ist,
eine Fard kifaya, das Totengebet (Dschanaza-Gebet) fiir den Ver-
storbenen zu verrichten, und wenn keine Méanner vorhanden sind,
dann verrichten es die Frauen. Das Totengebet ist Gebet fiir Allah
und Dua (Bittgebet) fiir den Verstorbenen. Wer dieses Gebet

~ 143 -



nicht ernst nimmt, es gering schétzt, verliert seinen Glauben.

Die Bedingungen des Totengebets

1. Der Tote muss ein Muslim sein.

2. Der Tote muss fiir die Bestattung gewaschen sein. Ein Leich-
nam, der ohne Waschung ins Grab gelegt wurde, wird herausge-
holt und gewaschen, sofern er nicht bereits mit Erde bedeckt wur-
de, und dann wird das Gebet verrichtet. Die Stelle, auf der der
Leichnam liegt, und der Ort, an dem der Imam steht, miissen rein
sein.

3. Damit das Totengebet giiltig ist, miissen entweder der ganze
Korper oder der Kopf und die Hilfte des Korpers oder wenn der
Kopf nicht da ist, mehr als die Hélfte des Korpers des Verstorbe-
nen vor dem Imam sein.

4. Der Leichnam muss auf dem Boden oder dem Boden nahe
sein, entweder auf Handen getragen oder z. B. auf eine Steinflidche
gelegt werden. Der Leichnam wird so gelegt, dass sich der Kopf
zur Rechten des Imams und die Fiile zu seiner Linken befinden.
Es ist eine Siinde, dies andersherum zu tun.

5. Der Leichnam muss vor dem Imam présent sein.

6. Die Awra sowohl des Leichnams als auch des Imams miissen
bedeckt sein.

Die Fard-Handlungen beim Totengebet

1. Vier Mal Takbir sprechen.
2. Das Gebet im Stehen verrichten.

Die Sunna-Handlungen beim Totengebet

1. Das Sprechen der Dua ,,Subhanaka®.
2. Das Sprechen der Salawat.

3. Bekannte Bittgebete sprechen, in der fiir sich selbst, fiir den
Toten und fiir alle Muslime um Vergebung gebeten wird.

Das Totengebet wird nicht innerhalb einer Moschee verrichtet.

Einem Kind, das lebend geboren wurde und dann verstarb,
wird ein Name gegeben, dann wird es gewaschen und in ein Lei-
chentuch gewickelt, dann wird das Gebet verrichtet.

Wenn der Leichnam zur Grabstitte getragen wird, wird der

— 144 -



Sarg an seinen vier Enden getragen. Erst wird das eine Kopfende
des Sarges auf der rechten Schulter getragen, dann ein Fuflende
auf der rechten Schulter, dann das andere Kopfende auf der linken
Schulter und anschlieBend das andere Fuflende auf der linken
Schulter. Und in diesen Positionen begleitet man jeweils zehn
Schritte lang den Verstorbenen. Wenn man am Grab angekom-
men ist, setzt man sich nicht hin, bevor der Sarg nicht auf den Bo-
den gelegt wird. Anwesende, die sich nicht an der Beerdigung be-
teiligen, warten sitzend.

Wie wird das Totengebet verrichtet?

Jeder der vier Takbire im Totengebet entspricht einer Gebets-
einheit (Rak‘a). Nur beim ersten dieser Takbire werden die Hénde
zu den Ohren gehoben, bei den anderen drei Takbiren nicht.

1. Wenn der erste Takbir gesprochen und die Hénde aufeinan-
dergelegt wurden, wird die Dua ,,Subhanaka** gesprochen und da-
bei auch der Teil ,,Wa-dschalla thana’uka* gesprochen. Es wird
keine Fatiha rezitiert.

2. Nach dem zweiten Takbir werden die Salawat, die im Ta-
schahhud gesprochen werden, also die Dua ,,Allahumma salli*
und die Dua ,,Allahumma barik* gelesen.

3. Nach dem dritten Takbir wird die spezielle Dua fiir das To-
tengebet gesprochen. [Es ist auch moglich, statt dieser speziellen
Dua die mit ,,Rabbana atina‘* beginnende Dua zu sprechen oder
einfach ,,Allahummaghfir lahu / laha* (,,O Allah, vergib ihm/ihr)
zu sagen oder die ,,Fatiha®, mit der Absicht als Dua, zu verlesen.]

4. Nach dem vierten Takbir wird sofort nach rechts und dann
nach links der Salam-Gruf3 gegeben. Beim Salam-Gruf3 fasst man
die Absicht fiir den Verstorbenen und fiir die Gemeinschaft.

Der Imam spricht nur die vier Takbire und die beiden Salam-
Griifle laut und alles andere leise.

Es ist nicht dscha’iz, nach dem Totengebet neben dem Sarg
Bittgebete zu sprechen. Dies zu tun, ist makrah.

DAS TARAWIH-GEBET

Das Tarawih-Gebet ist eine Sunna fiir Manner und fiir Frauen.
Es wird in allen Nédchten des Ramadan verrichtet. Es ist eine Sun-
na kifaya (gemeinschaftliche Sunna), es in Gemeinschaft zu ver-
richten. Seine Zeit ist nach dem Ischa-Gebet und vor dem Witr-

— 145 -



Gebet. Es kann aber auch nach dem Witr-Gebet verrichtet wer-
den. So kann z. B. jemand, der sich dem Imam spéter anschlief3t
und nur einen Teil des Tarawih-Gebets und das Witr-Gebet mit
dem Imam verrichtet, die Gebetseinheiten vom Tarawih-Gebet,
die er verpasst hat, nach dem Witr-Gebet verrichten.

Tarawih-Gebete, die nicht verrichtet wurden, werden nicht
nachgeholt. Wenn sie aber nachgeholt werden, gelten sie als Nafi-
la-Gebet und nicht als Tarawih-Gebet.

Das Tarawih-Gebet hat 20 Gebetseinheiten.

Wie wird das Tarawih-Gebet verrichtet?

Das Witr-Gebet wird nur im Ramadan in Gemeinschaft ver-
richtet. Es ist mustahabb, die 20 Gebetseinheiten des Tarawih-Ge-
bets mit Einzelgebeten von je zwei Gebetseinheiten, also mit zehn
Salam-Griilen und Pausen fiir Tasbihat nach je vier Gebetseinhei-
ten zu verrichten. Wer jedoch Nachholgebete (Qada-Gebete) hat,
muss in seinen freien Zeiten und statt der Sunna-Gebete der téagli-
chen fiinf Gebete und statt der Tarawih-Gebete so umgehend wie
moglich diese Nachholgebete verrichten und erst wenn diese alle
nachgeholt sind, sollte er wieder Sunna-Gebete und Tarawih-Ge-
bete verrichten.

Sofern eine Gemeinschaft in Moscheen gewihrleistet ist, kann
man das Tarawih-Gebet auch zu Hause verrichten und dies wire
keine Siinde. Doch erhilt man dann nicht die Belohnung, das Ge-
bet in Gemeinschaft verrichtet zu haben. Wenn man es zu Hause
mit einer oder mehreren Personen in Gemeinschaft verrichtet, er-
hélt man die Belohnung des Betens in Gemeinschaft, also eine 27-
fache Belohnung gegeniiber der Belohnung der individuellen Ver-
richtung. Es ist besser, bei jedem Eroffnungs-Takbir die Absicht
fiir das Tarawih-Gebet zu fassen. Wer das Ischa-Gebet nicht mit
der Gemeinschaft verrichtet hat, kann sich nicht direkt dem
Tarawih-Gebet in der Gemeinschaft anschlieBen. Wer das Ischa-
Gebet nicht mit der Gemeinschaft verrichtet hat, verrichtet alleine
erst das Fard-Gebet des Ischa-Gebets und kann sich dann dem
Tarawih-Gebet anschlieBen.

— 146 —



Fiinfter Teil
DAS GEBET WAHREND REISEN

Jemand, der der hanafitischen Rechtsschule folgt, gilt als Rei-
sender, wenn er mit der Absicht, weniger als 15 Tage zu verweilen,
an einen Ort reist, der 104 km oder weiter entfernt liegt.

Solch ein Reisender wird ,,Safari® oder ,,Musafir“ genannt.
Der Reisende verrichtet Fard-Gebete, die vier Gebetseinheiten
haben, gekiirzt, und zwar mit nur zwei Gebetseinheiten. Wenn er
jedoch das Gebet hinter einem ortsansissigen (mugim) Imam ver-
richtet, verrichtet er dieses Gebet mit vier Gebetseinheiten. Wenn
ein Reisender ein solches Gebet leitet, gibt er nach zwei Gebets-
einheiten den Salam-Gruf3 und beendet sein Gebet. Eine Gemein-
schaft, die ihm folgt, verrichtet dann weitere zwei Gebetseinhei-
ten, um ihr Gebet zu vervollstandigen.

Ein Reisender kann drei Tage und drei Nichte die Lederso-
cken (Khuffs) bestreichen. Er darf das Fasten vorzeitig abbrechen.
Es ist jedoch fiir einen Reisenden, der keine Schwierigkeiten wih-
rend der Reise hat, besser, das Fasten nicht abzubrechen. Es ist fiir
ihn nicht wadschib, wihrend des Opferfestes ein Tier zu opfern. Es
ist fiir einen Reisenden auch nicht fard, das Freitagsgebet zu ver-
richten.

Jemand, der zum Ende einer Gebetszeit zur Reise aufbricht
und das Gebet dieser Zeit noch nicht verrichtet hat, verrichtet es
sodann mit zwei Gebetseinheiten. Jemand aber, der zum Ende ei-
ner Gebetszeit hin an seinen Heimatort zuriickkehrt und das Ge-
bet dieser Zeit noch nicht verrichtet hat, verrichtet es sodann mit
vier Gebetseinheiten.

Im Buch Ni‘mat-i Islam heif3t es: ,,Es ist jederzeit und iiberall
dscha’iz, Nafila-Gebete im Sitzen zu verrichten, selbst wenn man
in der Lage ist, diese im Stehen zu verrichten. Im Sitzen beugt man
den Korper fiir die Rukii‘ leicht nach vorn. Fiir die Sadschda wird
der Kopf wie iiblich auf den Boden gelegt. Wer allerdings ohne ei-
nen Entschuldigungsgrund die Nafila-Gebete im Sitzen verrichtet,
bekommt dafiir die Hélfte der Belohnung, die er fiir das Gebet im
Stehen bekommen wiirde. Die Sunna-Gebete vor und nach den
taglichen fiinf Fard-Gebeten und die Tarawih-Gebete sind alle
Nafila-Gebete. Unterwegs, also aulerhalb von Stiddten und Dor-
fern, ist es dscha’iz, Nafila-Gebete auf Reittieren zu verrichten. Es
ist dabei nicht notwendig, sich in Richtung Kibla zu wenden oder

— 147 -



Ruki‘ und Sadschda zu verrichten, sondern es reicht aus, diese nur
durch Bewegungen anzudeuten. D. h. man beugt den Korper fiir
die Rukii’ nur leicht und fiir die Sadschda etwas mehr. Sollte es
starke Unreinheiten an dem Reittier geben, verhindern diese das
Gebet nicht. Wer auf dem Boden sitzend Nafila-Gebete verrichtet
und dabei ermiidet, fiir den ist es dscha’iz, sich mit einem Stock
stiitzend, an einen Menschen oder an eine Wand gelehnt das Ge-
bet zu verrichten. Es ist aber nicht giiltig, das Gebet gehend zu ver-
richten.

Es ist nicht dscha’iz, Fard- und Wadschib-Gebete auf Tieren zu
verrichten, solange keine zwingende Notwendigkeit (Dartra) vor-
liegt. Dies ist nur mit einem Entschuldigungsgrund (Udhr) gestat-
tet. Solche Entschuldigungsgriinde sind: Dass Gefahr fiir Besitz,
fiir das eigene Leben oder das Leben des Tieres besteht; wenn
beim Absteigen vom Tier die Gefahr besteht, dass das Tier oder
seine Ladung oder Gut, das man bei sich trigt, gestohlen wiirde;
Gefahr durch wilde Tiere oder Feinde; dass der Boden ver-
schlammt ist oder Regenfall; dass durch Absteigen und erneutes
Aufsteigen eines Kranken seine Genesung sich verzégern oder sei-
ne Krankheit sich verschlimmern wiirde; dass die Weggeféahrten
nicht auf den Betenden warten wiirden und er sich dadurch in ei-
ner Gefahrensituation wiederfinden wiirde; dass jemand nicht in
der Lage ist, ohne Hilfe wieder auf sein Reittier zu steigen, nach-
dem er abgestiegen ist. Wenn moglich, sollte bei diesen Gebeten
auf einem Reittier das Tier in Richtung Kibla gewandt werden.
Wenn nicht, kann auch in die Richtung gebetet werden, in die das
Tier in Bewegung ist. Genauso verfahrt man beziiglich des Gebets
in auf Tieren angebrachten Sénften u. A. Wenn aber das Tier an-
gehalten wird und die Sénfte durch eine Stiitze gefestigt wird, dann
ist sie wie eine Plattform oder ein Sofa, das auf dem Boden steht,
und wenn man darin betet, muss man sodann im Stehen beten und
sich in Richtung Kibla wenden. Jemand, der in der Lage ist, abzu-
steigen, darf die Fard-Gebete nicht in einer Sénfte verrichten.

Das Verrichten des Gebets auf Schiffen wird, wie der Gesandte
Allahs, Friede sei mit ihm, dies dem ehrwiirdigen Dscha‘far
Tayyar bei dessen Auszug nach Abessinien lehrte, folgenderma-
Ben durchgefiihrt: Auf einem Schiff, das sich in Bewegung befin-
det, darf man sowohl Fard- als auch Wadschib-Gebete ohne be-
sondere Entschuldigung verrichten und auch das Gebet in Ge-
meinschaft ist auf Schiffen erlaubt. Auf sich bewegenden Schiffen
ist es nicht erlaubt, das Gebet mit angedeuteten Bewegungen zu
verrichten, sondern es miissen die Rukii‘ und die Sadschda durch-

— 148 -



gefithrt werden. Man muss sich auch in Richtung Kibla wenden.
Zu Beginn des Gebets steht man in Richtung Kibla und sollte das
Schiff die Richtung dndern, gleicht man die Abweichung von der
Kibla entsprechend aus. Auf Schiffen ist auch die Reinheit des Ge-
betsplatzes zu beachten. Nach Imam Abu Hanifa ist es erlaubt, auf
fahrenden Schiffen Fard-Gebete auch ohne Entschuldigungsgrund
im Sitzen auf dem Boden zu verrichten.

Ein Schiff, das auf See in Anker liegt, jedoch stark geschaukelt
wird, gilt wie ein Schiff in Fahrt. Wenn es aber nur leicht geschau-
kelt wird, gilt es wie ein Schiff, das an einem Ufer anliegt. Im zwei-
ten Fall diirfen Fard-Gebete nicht im Sitzen verrichtet werden.
Wenn auch die Moglichkeit besteht, sich auf Land zu begeben, um
das Gebet zu verrichten, dann darf das Gebet auch im Stehen nicht
auf dem Schiff verrichtet werden. Wenn jedoch Gefahr fiir das Le-
ben oder den Besitz besteht oder dass das Schiff ablegt, dann ist es
erlaubt, das Gebet auch auf einem anliegenden Schiff im Stehen zu
verrichten.*

Im Ibn Abidin heiBt es: ,,Das Verrichten des Gebets auf einem
zweirddrigen Wagen, der nicht gerade stehen kann, ohne dass er
an einem Tier festgezurrt wird, ist wie das Verrichten des Gebets
auf einem Reittier, sowohl im Stillstand als auch in Bewegung. Ein
Wagen mit vier Rddern gilt wie eine Liege, ein Tisch, wenn er im
Stillstand ist. Wenn er hingegen in Fahrt ist, konnen mit den vor-
hergehend fiir Reittiere erwidhnten Entschuldigungen auch Fard-
Gebete in solchen Wagen verrichtet werden, wobei man jedoch
den Wagen stoppt und sich in Richtung Kibla wendet. Wenn man
nicht in der Lage ist, den Wagen zu stoppen, dann folgt man den
Regeln fiir Schiffe in Fahrt.“ Wer nicht in der Lage ist, sich wih-
rend der Fahrt in Richtung Kibla zu wenden, folgt der schafiiti-
schen Rechtsschule und legt zwei Gebete zusammen (Dscham’).
Wenn auch das nicht moglich ist, dann entfillt die Wendung zur
Kibla. Das Verrichten des Gebets durch angedeutete Bewegun-
gen, wihrend man auf einem Stuhl oder auf einem Sessel sitzt, ist
fiir niemanden erlaubt. Das Verrichten des Gebets in Bussen oder
Flugzeugen ist wie das Verrichten in Wagen.

Die Fard- und Wadschib-Gebete sollten auf Reisen nicht auf
Reittieren verrichtet werden, solange nicht eine zwingende Not-
wendigkeit vorliegt. Man sollte Fahrzeuge stoppen und das Gebet
im Stehen, in Richtung Kibla gewandt verrichten. Hierfiir sollte
man Vorkehrungen treffen, bevor man die Fahrzeuge besteigt.

Der Reisende muss sich wihrend der Fard-Gebete auf Schiffen
und in Ziigen in Richtung Kibla wenden und sollte das Schiff oder

— 149 -



der Zug die Richtung wechseln, sich wieder in Richtung Kibla aus-
richten, indem er einen Kompass neben sich legt. Wenn seine
Brust wihrend des Gebets von der Kibla abgewandt sein sollte,
wird das Gebet ungiiltig. Wenn man sich in Bussen, Ziigen und bei
Fahrten in aufgewiihlten Gewéssern nicht in Richtung Kibla wen-
den kann und damit das Gebet nicht giiltig sein kann, darf man der
schafiitischen Rechtsschule folgen und wihrend solcher Fahrten
die Fard-Gebete des Zuhr- und Asr-Gebets und die Fard-Gebete
des Maghrib- und Ischa-Gebets zusammengelegt verrichten. Das
heiBt, man verrichtet wiahrend des Reisens zwei Gebete unmittel-
bar aufeinanderfolgend. Denn es ist in der schafiitischen Rechts-
schule erlaubt, bei Reisen, die iiber 80 km hinaus fiihren, jeweils
die Fard-Gebete des Zuhr- und Asr-Gebets und des Maghrib- und
Ischa-Gebets zusammenzulegen, indem man entweder das zweite
dieser genannten Gebete vorzieht oder das erste bis zur Zeit des
zweiten aufschiebt. Also sollte ein Hanafite, der sich wihrend der
Reise nicht in Richtung Kibla wenden kann, bei einer Rast, die
tagsiiber eingelegt wird, das Zuhr- und Asr-Gebet zusammenge-
legt verrichten und dann bei einer Rast am Abend oder in der
Nacht das Maghrib- und Ischa-Gebet zusammengelegt verrichten,
wobei er bei diesen vier Gebeten in seinem Herzen die Absicht
formuliert, sie durch Befolgen der schafiitischen Rechtsschule zu
verrichten. Das Zusammenlegen von Gebeten zweier Zeiten ist
vor Antritt und nach Beendigung einer Reise nicht gestattet.

DAS GEBET WAHREND KRANKHEIT

Wenn etwas aus dem Korper Austretendes, das normalerweise
die Gebetswaschung ungiiltig macht, fortlaufend aus dem Kérper
austritt, wird dies ,,Udhr* (Entschuldigungsgrund) genannt. Wenn
Urin, Durchfall, entweichende Blihungen, Nasenbluten, Blut aus
Wunden, Wundsekret, Tridnen aufgrund von Schmerzen oder
Schwellungen wiéhrend einer gesamten Gebetszeit ununterbro-
chen auftreten [sodass nicht einmal eine Gebetswaschung und die
Verrichtung des Fard-Gebets moglich wird], gelten die betroffe-
nen Personen und Frauen, die krankheitsbedingte Blutung (Is-
tihada) haben, als ,,Entschuldigte”. Solche Personen miissen ver-
suchen, dieses fortdauernde Austreten durch Bedecken bzw. Stop-
fen der betroffenen Stellen, mit Behandlung durch Medizin oder
durch das Verrichten des Gebets im Sitzen oder mit angedeuteten
Bewegungen zu unterbinden. Ein Mann, der Urininkontinenz hat,
fiihrt ein Wattekiigelchen von der Grofle eines Weizenkorns in

-150 -



den Harnweg ein. Die Watte saugt die verbliebenen Urintropfen
auf und verhindert, dass der Urin nach auflen gelangt. So wird die
Gebetswaschung nicht ungiiltig. Dieses Kiigelchen wird spéiter
beim normalen Urinieren mit dem Urin ausgeschieden. Wenn je-
doch der Urinausfluss stirker ist, passiert er das Kiigelchen und
der austretende Urin macht dann die Gebetswaschung ungiiltig.
Man sollte in diesem Fall dafiir sorgen, dass austretender Urin
nicht die Kleidung verunreinigt. Frauen sollten vorne immer eine
Binde einlegen. Wenn sie den Ausfluss nicht vom Austreten hin-
dern konnen, vollziehen sie zu jeder Gebetszeit die Gebetswa-
schung und verrichten dann das Gebet. Jemand, der einen Ent-
schuldigungsgrund hat, darf mit derselben Gebetswaschung bis
zum Ablaufen der jeweiligen Gebetszeit Fard-Gebete, Nachholge-
bete und Nafila-Gebete verrichten. Er darf den edlen Koran be-
rithren. Mit Ablauf der jeweiligen Gebetszeit wird die Gebetswa-
schung sogleich ungiiltig. Auch vor Ablauf der jeweiligen Gebets-
zeit wird die Gebetswaschung ungiiltig, wenn aufler der Sache, die
den Entschuldigungsgrund bedingt, andere Griinde aufkommen,
die die Gebetswaschung ungiiltig machen. Wenn z. B. bei einer
entschuldigten Blutung aus einem Nasenloch die Gebetswaschung
vorgenommen wurde und dann auch aus dem anderen Nasenloch
Blut kommt, wird die Gebetswaschung ungiiltig. Der Austritt, der
die Gebetswaschung normalerweise ungiiltig macht, muss durch
eine Gebetszeit hindurch fortdauernd erfolgen, damit dies als Ent-
schuldigungsgrund angesehen wird. Wenn der Austritt aber fiir ei-
ne Dauer ausbleibt, die ausreicht, um innerhalb einer Gebetszeit
die Gebetswaschung vorzunehmen und das Fard-Gebet dieser
Zeit zu verrichten, dann gilt der Austritt nicht als Entschuldi-
gungsgrund. Nach einem Standpunkt in der malikitischen Rechts-
schule gilt es als Entschuldigung, selbst wenn der Austritt nur ein
Tropfen ist. Wenn jemand ein Entschuldigter ist, setzt sich dies
dann auch durch die nachfolgenden Gebetszeiten fort, wenn der
Austritt auch nur einmal vorkommt und nur ein Tropfen ist. Wenn
durch eine ganze Gebetszeit hindurch der Austritt ganz ausbleibt,
dann gilt der Entschuldigungsgrund als aufgehoben. Wenn die Un-
reinheit, aufgrund der der Entschuldigungsgrund entstand, die Be-
kleidung mehr als ein Dirham verunreinigt und die Moglichkeit
besteht, eine erneute Verunreinigung zu verhindern, dann muss
man die verunreinigten Stellen waschen.

Wer fiirchtet, dass er aufgrund des Vornehmens der Ganzkor-
perwaschung krank wird oder sich seine Krankheit verschlimmert
oder verlingert, vollzieht stattdessen die Trockenreinigung. Diese

-151-



Befiirchtung muss entweder durch eigene Erfahrung oder durch
Bestitigung eines muslimischen und gerechten Arztes begriindet
sein. Auch das Wort eines Arztes, der zwar ein Siinder (Fasiq) ist,
aber nicht offentlich diesen Ruf hat, wird angenommen. Wenn
man bei Kilte keine Unterkunft findet, keine Moglichkeit hat,
Wasser zu erhitzen, oder in Stiddten kein Geld findet, um einen
Hamam aufzusuchen, kann all dies dazu fithren, dass man krank
wird. Gemi$ der hanafitischen Rechtsschule kann man mit einer
Trockenreinigung beliebig viele Fard-Gebete verrichten. Gemif3
der schafiitischen und malikitischen Rechtsschule muss fiir jedes
Fard-Gebet eine neue Trockenreinigung vorgenommen werden.

Wenn die Hilfte der bei der Gebetswaschung zu waschenden
Glieder Wunden aufweist, wird die Trockenreinigung vollzogen.
Wenn die Wunden weniger als die Hélfte sind, werden die gesun-
den Stellen gewaschen und die wunden Stellen feucht bestrichen.
Da bei der Ganzkorperwaschung der gesamte Korper als ein Glied
gilt, darf die Trockenreinigung nur dann vorgenommen werden,
wenn die Hilfte des Korpers Wunden aufweist. Wenn die wunden
Stellen weniger als die Hilfte sind, werden die gesunden Stellen
gewaschen und die wunden Stellen feucht bestrichen. Wenn das
direkte Bestreichen der Wunden schaden wiirde, dann werden die
dariiber liegenden Verbédnde feucht bestrichen. Wenn auch das
schaden wiirde, dann wird das Bestreichen unterlassen. Wenn bei
der Gebetswaschung und der Ganzkorperwaschung das feuchte
Bestreichen des Kopfes schaden wiirde, dann wird der Kopf nicht
bestrichen. Derjenige, dessen Hand oder Hiande verkriippelt sind
[oder mit Ekzemen oder Wunden bedeckt sind] und der somit
kein Wasser benutzen kann, vollzieht die Trockenreinigung. So ei-
ne Person vollzieht die Trockenreinigung, indem sie ihr Gesicht
und ihre Arme auf Erde [oder Winde mit Kalk, Erde oder Stein]
reibt. Wenn bei einer Person, die keine Hande und Fii3e hat, auch
das Gesicht wund ist, verrichtet sic das Gebet ohne Gebetswa-
schung. Wer niemanden findet, der ihm bei der Gebetswaschung
helfen kann, vollzieht die Trockenreinigung. Die Kinder, Sklaven
und fiir diesen Zweck fiir ein Entgelt Angestellte sind zur Hilfe-
leistung verpflichtet. Auch andere Personen sollten um Hilfe ge-
beten werden. Doch diese Anderen sind nicht zur Hilfestellung
verpflichtet. Auch Eheleute sind nicht verpflichtet, einander bei
der Gebetswaschung zu helfen.

Wer wegen Wunden nach Blutentnahme, Behandlung mit
Blutegeln, wegen Wunden oder Vereiterungen oder wegen Kno-
chenbriichen oder Prellungen Verbidnde [aus Watte, Verbands-

-152 -



stoff, Pflaster oder Salbe] anlegen muss und die bedeckten Stellen
nicht direkt mit kaltem oder warmem Wasser waschen kann und
auch nicht die Stellen feucht bestreichen kann, streicht bei der Ge-
betswaschung und bei der Ganzkorperwaschung einmal so iiber die
Verbinde, dass mehr als die Hélfte des Verbandes bestrichen wird.
Falls das Lockern des Verbandes schaden wiirde, werden die unver-
wundeten Stellen unter ihnen nicht gewaschen. Gesunde Stellen,
die zwischen den Streifen eines Verbandes offen liegen, werden
feucht bestrichen. Ein Verband muss nicht im Zustand der Gebets-
waschung angelegt werden. Wenn nach dem feuchten Bestreichen
der Verband gewechselt oder zusétzlicher Verband dariiber ange-
legt wird, muss man diese nicht erneut bestreichen.

Wer nicht stehen kann oder ernsthaft befiirchtet, dass das Ste-
hen seine Krankheit verlingern wird, verrichtet das Gebet auf
dem Boden im Sitzen, wobei er fiir die Rukii‘ seinen Oberkoérper
leicht nach vorn beugt. Dann richtet er den Oberkorper wieder auf
und verrichtet zweimal die Sadschda auf den Boden. Er nimmt ei-
ne Sitzposition ein, die ihm bequem ist. Zu knien, im Schneidersitz
zu sitzen oder auf dem Gesif} zu sitzen und dabei die Knie zu um-
schlingen, ist erlaubt. Kopfschmerzen, Zahnschmerzen und Au-
genschmerzen gelten als Krankheit. Auch die Befiirchtung, vom
Feind gesehen zu werden, ist ein Entschuldigungsgrund. Auch je-
mand, dessen Fasten gebrochen oder dessen Gebetswaschung un-
giiltig wird, wenn er das Gebet im Stehen verrichtet, verrichtet das
Gebet im Sitzen. Wenn jemand das Gebet im Stehen verrichten
kann, wenn er sich auf etwas stiitzt, dann verrichtet er das Gebet
mit einer Stiitze. Jemand, der nicht lange stehen kann, macht den
Eroffnungs-Takbir im Stehen und setzt das Gebet im Stehen fort,
bis Schmerzen einsetzen, und setzt das Gebet dann im Sitzen fort.

Wer nicht in der Lage ist, die Sadschda auf den Boden zu ver-
richten, rezitiert im Stehen und setzt sich fiir die Rukd‘ und
Sadschda hin und deutet diese an. Dabei verbeugt er sich fiir die
Ruki etwas und fiir die Sadschda etwas mehr. Wer den Oberkor-
per nicht beugen kann, der verbeugt den Kopf. Man muss diese
angedeutete Sadschda nicht auf irgendetwas machen. Wenn man
die Sadschda auf etwas Angehobenes macht, ist das Gebet zwar
giiltig, wenn diese Bewegung tiefer war als eine angedeutete
Ruk', es ist aber dennoch makrith. Wenn man in der Lage ist, das
Gebet angelehnt im Sitzen zu verrichten, ist es nicht erlaubt, es im
Liegen mit angedeuteten Bewegungen zu verrichten. Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, besuchte einmal einen Kranken. Als er
sah, dass dieser im Gebet ein Kissen mit den Hinden hob und da-

-153 -



rauf die Sadschda machte, nahm er ihm das Kissen weg. Dann
nahm der Kranke ein Stiick Holz und machte die Sadschda darauf.
Er nahm auch das Holz weg und sagte: ,,Wenn du dazu in der Lage
bist, dann verrichte die Sadschda auf den Boden! Wenn du dich
nicht bis zum Boden verbeugen kannst, dann hebe nichts hoch zu
deinem Gesicht, um darauf die Sadschda zu machen! Deute die
Bewegungen an, wobei du dich fiir die Sadschda etwas mehr ver-
beugst als fiir die Rukii‘!* Wie im al-Bahr ar-rad’iq berichtet wird,
heiBt es in Vers 191 der Sure Al Imran sinngemiRB: ,,Wer dazu in
der Lage ist, verrichtet das Gebet im Stehen, [ansonsten] im Sitzen
und [ansonsten] im Liegen.* Als Imran ibn Husayn krank wurde,
sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, zu ihm: ,,Verrichte
das Gebet im Stehen! Wenn deine Kraft dazu nicht ausreicht, dann
verrichte es im Sitzen! Wenn du auch das nicht schaffst, dann ver-
richte es, wihrend du auf der Seite oder auf dem Riicken liegst!*
Man sieht aus alledem, dass ein Kranker, der nicht in der Lage ist,
das Gebet im Stehen zu verrichten, es im Sitzen verrichtet und
wenn er auch das nicht kann, im Liegen. Es wurde nicht erlaubt,
das Gebet auf einem Stuhl oder einem Sessel zu verrichten. Es ist
nicht im Einklang mit dem Islam, dass ein Kranker oder ein Rei-
sender in Bussen oder Flugzeugen das Gebet auf Stiihlen oder Sit-
zen verrichtet. Jemand, der wegen des Ganges zum Gemein-
schaftsgebet so ermiiden wiirde, dass er dann das Gebet nicht im
Stehen verrichten konnte, verrichtet das Gebet zu Hause im Ste-
hen. Zwanzig Sachen gelten als Entschuldigungsgrund fiir das
Fernbleiben vom Gemeinschaftsgebet: Regenfall; heftige Hitze
oder Kilte; Furcht vor feindlichen Uberfillen auf Leib und Besitz;
Furcht, den Anschluss an die Reisegruppe zu verlieren, mit der
man unterwegs ist; Dunkelheit wegen ungewohnlicher Wetterver-
hiltnisse; die Befiirchtung eines zahlungsunfihigen Schuldners,
dass er verhaftet und eingesperrt wird; Blindheit; in einem Grad,
dass das Gehen unmoglich ist, gelahmt sein; das Fehlen eines Fu-
Bes; verkriippelt sein; Krankheit; verschlammte Wege; Gehunfi-
higkeit; Gehunfihigkeit wegen hohen Alters; dass man eine Lehr-
sitzung in Figh, die eine Seltenheit ist, verpassen wiirde; die Be-
fiirchtung, eine Mahlzeit zu verpassen, bei der ein Gericht serviert
wird, das man besonders mag; sich in Vorbereitungen fiir eine Rei-
se befinden; ein Krankenpfleger, der niemanden findet, der seine
Stelle einnehmen kann; heftige Winde wéihrend der Nacht; das Be-
diirfnis, dringende Notdurft zu beseitigen. Entschuldigungsgriinde
fir das Fernbleiben vom Freitagsgebet sind: dass ein Kranker
flirchtet, dass seine Krankheit sich verschlimmert oder verliangert;

—154 -



ein Krankenpfleger, der niemanden findet, der seine Stelle ein-
nimmt; wegen hohen Alters Gehunfihigkeit oder Beschwerden
beim Gehen. Es ist verdienstvoller, sich zum Gemeinschaftsgebet
zu FuB} zu begeben als mit einem Transportmittel. Es ist nicht er-
laubt, in Moscheen das Gebet auf einem Sitz oder Stuhl im Sitzen
zu verrichten, auch nicht, wenn ein Entschuldigungsgrund fiir das
Verrichten des Gebets durch angedeutete Bewegungen vorliegt.
Durchfithrung der Ibadat auf eine andere Weise, als im Islam vor-
gesehen, nennt man ,,Bid‘a“ (Neuerung). Dass das Verrichten von
Bid‘a eine grofe Siinde ist, wird in Figh-Biichern erklirt.

Ein Kranker, der das Gebet nicht angelehnt im Sitzen verrich-
ten kann, verrichtet es auf dem Riicken liegend, und sollte das
auch nicht moglich sein, auf der rechten Seite liegend und mit dem
Kopf die Rukii und Sadschda andeutend. Ein Kranker, der unfi-
hig ist, sich in Richtung Kibla zu wenden, wendet sich in die Rich-
tung, die ihm leichtféllt. Demjenigen, der auf dem Riicken liegend
das Gebet verrichtet, wird etwas unter seinen Kopf gelegt, sodass
sein Gesicht in Richtung Kibla zeigt. Es wire auch gut, die Knie
aufzurichten. Wer unfihig ist, selbst mit dem Kopf Bewegungen
anzudeuten, fiir den ist es erlaubt, das Gebet zum Nachholen
(Qada) aufzuschieben. Wer wihrend des Gebets krank wird, setzt
das Gebet auf die Weise fort, zu der er in der Lage ist. Wenn ein
Kranker, der das Gebet im Sitzen verrichtet, sich wiahrend des Ge-
bets erholt, setzt er das Gebet im Stehen fort. Wer unzurechnungs-
fahig wird, ist nicht zum Gebet verpflichtet. Wenn er allerdings vor
Ablauf von fiinf Gebetszeiten wieder zu Sinnen kommt, holt er
diese fiinf Zeiten nach. Sind aber sechs oder mehr Gebetszeiten
vergangen, miissen diese nicht nachgeholt werden.

Es ist fard, ausstehende Gebete umgehend nachzuholen, selbst
wenn man sie mit angedeuteten Bewegungen verrichten miisste.
Fiir jemanden, der sterbenskrank wird, bevor er diese ausstehen-
den Gebete nachgeholt hat, wird es wadschib, dass er fiir diese Ge-
bete, die er noch nachzuholen hat, in seinem Testament verfiigt,
dass von seinem Nachlass eine Abfindung (Fidya) fiir diese gezahlt
wird. Es wurde gesagt, dass wenn jemand dies nicht verfiigt, es
dsch@’iz ist, dass sein Stellvertreter oder gar ein Fremder von sei-
nem eigenen Besitz den Isqat durchfiihrt.

—-155-



NACHHOLGEBETE

Da das Gebet eine gottesdienstliche Handlung (Ibada) ist, die
mit dem Korper verrichtet wird, kann nicht anstelle Anderer gebe-
tet werden. Jeder muss selbst das Gebet verrichten. Das Verrich-
ten des Gebets in seiner Zeit wird ,,Ada“ (Durchfiihrung) ge-
nannt. Das Wiederholen eines Gebet zu irgendeiner Zeit wird
»l‘ada“ (Wiederholung) genannt. So ist z. B. fiir ein Gebet, das auf
eine Weise, die makriih ist, verrichtet wurde, die Wiederholung in-
nerhalb seiner Zeit und wenn dies nicht moglich ist, zu irgendeiner
Zeit wadschib. Das Verrichten von Fard- und Wadschib-Gebeten
nach Ablauf ihrer Zeit wird ,,Qada“ (Nachholen) genannt.

Bei der Verrichtung der fiinf Fard-Gebete eines Tages und des
Witr-Gebets sowie beim Nachholen dieser ist es fard, dass man
,,Sahib at-Tartib* ist. Das bedeutet, dass man beim Verrichten der
Gebete ihre Aufeinanderfolge beachten muss. Jemand, der nicht
mehr als fiinf Gebete nachzuholen hat, wird ,,Sahib at-Tartib* ge-
nannt. Das Fard-Gebet des Freitagsgebets muss in der Zeit des
Zuhr-Gebets verrichtet werden. Jemand, der das Fadschr-Gebet
versdumt hat, verrichtet es umgehend, sobald er sich erinnert und
sei es wihrend der Predigt (Khutba) zum Freitagsgebet. Solange
ein Gebet aussteht, ist es nicht dscha’iz, dass die darauffolgenden
fiinf Gebete verrichtet werden. In einem Hadith heif3t es: ,,Wenn
jemand ein Gebet verschliift oder es vergisst und sich dann bei der
Verrichtung des niichsten Gebets in Gemeinschaft daran erinnert,
soll er sein Gebet mit dem Imam zu Ende bringen und dann das
vorherige Gebet nachholen! Danach soll er das Gebet, das er mit
dem Imam verrichtet hat, wiederholen!*

Es st fard, versdaumte Fard-Gebete nachzuholen und wadschib,
versdaumte Wadschib-Gebete nachzuholen. Es wurde nicht ange-
ordnet, dass man Sunna-Gebete nachholt. Die Gelehrten der ha-
nafitischen Rechtsschule sagen mit Ubereinstimmung: ,,Die Sun-
na-Gebete zu verrichten, wurde nur zu ihren Zeiten angeordnet.
Sunna-Gebete, die nicht zu ihrer Zeit verrichtet werden, werden
nicht eine zu entrichtende Schuld. Daher wurde auch nicht ange-
ordnet, dass man sie nachholt. Da jedoch das Sunna-Gebet des
Fadschr-Gebets eine dem Wadschib nahe Sunna ist, wird es am
selben Tag vor Eintritt der Zeit des Zuhr-Gebets gemeinsam mit
dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets nachgeholt. Das Sunna-Ge-
bet des Fadschr-Gebets wird aber nach Eintritt der Zeit des Zuhr-
Gebets nicht mehr und die anderen Sunna-Gebete zu keiner Zeit
nachgeholt. Sollte jemand sie aber nachholen, entsteht dennoch

- 156 -



nicht die Belohnung fiir das Verrichten von Sunna-Gebeten. Sie
gelten als Nafila-Gebete.” Im Ibn Abidin und im Targhib as-salat
auf Seite 162 heif3t es: ,,Es ist erlaubt, Sunna-Gebete auch ohne
Entschuldigungsgrund im Sitzen zu verrichten. Sie génzlich zu un-
terlassen, ist eine Siinde. Die Fard-Gebete im Sitzen zu verrichten,
ist mit einem Entschuldigungsgrund erlaubt.*

Die Fard-Gebete wissentlich und ohne Entschuldigungsgrund
zu unterlassen, ist eine grof3e Siinde. Solche in ihren Zeiten nicht
verrichtete Gebete miissen nachgeholt werden. Um Gebete, die
fard oder wadschib sind, wissentlich zum Nachholen (Qada) auf-
schieben zu konnen, gibt es zwei Entschuldigungen: Die erste ist,
dass man sich in Kampfhandlungen mit dem Feind befindet. Die
zweite ist, dass ein Reisender, selbst wenn er nicht die Absicht hat,
eine Reise von drei Tagen zu unternehmen, sich unterwegs vor
Réubern, wilden Tieren, Fluten oder Stiirmen fiirchtet. Wenn je-
mand in diesen Situationen nicht in der Lage ist, das Gebet sitzend
oder sich in irgendeine Richtung wendend oder auf dem Reittier
mit angedeuteten Bewegungen zu verrichten, darf er es zum Nach-
holen aufschieben. Die Versdumnis des Gebets mit diesen zwei
Entschuldigungen oder durch Verschlafen oder Vergessen ist kei-
ne Siinde. In der Erlduterung des Aschbah heif3it es: ,,Es ist auch
gestattet, das Gebet aufzuschieben, um einen Ertrinkenden oder
sich in dhnlicher Gefahr Befindende zu retten.“ Doch wird es fard,
ein solches Gebet umgehend nachzuholen, sobald der Entschuldi-
gungsgrund nicht mehr vorliegt. Ein weiteres Aufschieben ist nur
solange dscha’iz, wie es braucht, um die Unterhaltsbediirfnisse fiir
die Familie zu verdienen [also wihrend der Arbeitszeiten], voraus-
gesetzt, man verrichtet aufer in den drei verbotenen Zeiten zu je-
der freien Zeit die Nachholgebete. Wenn man mehr als diese Dau-
er aufschiebt, beginnt man zu siindigen. Denn unser geliebter Pro-
phet, Friede sei mit ihm, hat die vier Gebete, die sie wegen der
Heftigkeit der Kémpfe wiahrend der Grabenschlacht nicht verrich-
ten konnten, noch in derselben Nacht in Gemeinschaft nachgeholt,
obwohl die edlen Gefdhrten, moge Allah mit ihnen zufrieden sein,
Verletzungen hatten und erschopft waren. Unser geliebter Pro-
phet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Zwei Fard-Gebete zusammenzu-
fiihren, ist eine der groBen Siinden.* D. h. es ist die grof3te Siinde,
dass man ein Gebet nicht in seiner Zeit verrichtet, sondern es in
der Zeit des nédchsten Gebets verrichtet. In einem Hadith heif3t es:
wDiejenigen, die das Gebet erst dann verrichten, nachdem seine
Zeit abgelaufen ist, wird Allah, der Erhabene, dafiir 80 Hugb lang
in der Holle belassen.* Eine Hugb sind 80 Jahre des Jenseits und

-157 -



einem Tag des Jenseits entsprechen tausend Jahre im Diesseits.
Wenn das die Strafe fiir jemanden ist, der ein einziges Gebet nicht
zu seiner Zeit verrichtet, dann stelle man sich die Strafe fiir jene
vor, die das Gebet gidnzlich unterlassen.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Das Gebet ist der
Grundpfeiler der Religion. Wer das Gebet verrichtet, der befestigt
seine Religion. Wer das Gebet nicht verrichtet, der bringt seine
Religion zum Einsturz.* In einem Hadith heif3t es: ,,Am Tag des
Jiingsten Gerichts wird das Gebet nach dem Glauben die erste Sa-
che sein, iiber die man befragt wird.* Allah, der Erhabene, wird
sinngemil sagen: ,,O Mein Diener! Wenn du die Priifung der Ab-
rechnung iiber das Gebet bestehst, dann ist die Rettung dein. Ich
erleichtere dir hierauf die restliche Abrechnung.* In Vers 45 der
Sure al-Ankabit heift es sinngeméiB: ,,Das [makellos verrichtete]
Gebet hilt (den Menschen) davon ab, abscheuliche und verwerfli-
che Sachen zu tun.* Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte:
,,Wihrend er das Gebet verrichtet, ist der Mensch seinem Herrn
am néichsten.*

Dass ein Muslim ein Gebet nicht zu seiner Zeit verrichtet, ge-
schieht auf zwei Weisen: 1. Unterlassung mit einem Entschuldi-
gungsgrund. 2. Unterlassung aus Faulheit, obwohl er das Gebet als
Pflicht und Aufgabe anerkennt und es wiirdigt.

Es ist haram, eine grofe Siinde, ein Fard-Gebet ohne Entschul-
digungsgrund nach Ablauf seiner Zeit zu verrichten, d. h. es zum
Nachholen (Qada) aufzuschieben. Diese Siinde wird nicht durch
das Nachholen getilgt. Wenn Gebete nachgeholt werden, dann
wird lediglich die Stinde der Unterlassung verziehen und nicht die
Siinde des Aufschiebens. Ein Gebet nicht verrichtet zu haben,
wird mit Reue (Tawba) allein nicht vergeben, solange es nicht
auch nachgeholt wird. Wenn jemand Reue empfindet, nachdem er
es nachgeholt hat, dann wird gehofft, dass ihm verziehen wird. Sol-
che Reue muss vom Nachholen noch ausstehender versiumter
Gebete begleitet sein. Wenn jemand versdumte Gebete nicht
nachholt, obwohl er dazu in der Lage ist, begeht er damit eine wei-
tere grof3e Siinde. Diese Siinde verdoppelt sich mit jeder verstrei-
chenden Zeitspanne, die es braucht, um ein Gebet nachzuholen
[also alle 6 Minuten]. Denn das umgehende Nachholen versdum-
ter Gebete in freien Zeiten ist auch eine Fard. Wer es nicht wichtig
nimmt, versdumte Gebete nachzuholen, wird mit ewigem Brennen
in der Holle bestraft. Im Umdat al-Islam und im Dschami' al-Fata-
wa heiB3t es: ,,Ein Fard-Gebet, das man im Angesicht des Feindes
verrichten konnte, aber unterldsst, ist so, wie wenn man 700 grof3e

- 158 -



Siinden begeht.” Die Siinde fiir das Aufschieben des Nachholens
versdaumter Gebete ist viel groBer als fiir die Unterlassung. Wenn
man die Absicht fasst, das erste der Nachholgebete (Qada-Gebe-
te) zu verrichten und das erste dieser nachgeholt hat, werden diese
Siinden alle vergeben.

KLARSTELLUNG: Konnen anstelle von Sunna-Gebeten
Nachholgebete verrichtet werden?

Der ehrwiirdige Abdulqgadir al-Gilani schreibt in seinem Buch
Futuh al-Ghayb: ,,Der Muslim muss zuallererst die Fara’id verrich-
ten. Wenn er die Fard’id erfiillt hat, verrichtet er die Sunan, und
danach die Nawafil (Sg. Nafila). Es ist toricht, sich mit Sunan zu
beschiftigen, wenn man noch eine Fard-Schuld hat. Wer eine
Fard-Schuld hat, dessen Sunan werden nicht angenommen. Ali ibn
Abi Talib, moge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete, dass der
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wer eine Fard-Schuld
hat und Nafila-Gebete verrichtet, ohne das versiumte Fard-Gebet
nachzuholen, der miiht sich umsonst ab. Solange dieser seine Fard-
Schuld nicht begleicht, nimmt Allah, der Erhabene, seine Nafila-
Gebete nicht an.”* Dieser von Abdulqadir al-Gilani erwéhnte Ha-
dith wird vom ehrwiirdigen Abdulhaqq ad-Dahlawi, einem hana-
fitischen Gelehrten, folgendermafBlen erkldrt: ,,Dieser Hadith
zeigt, dass die Sunna- und Nafila-Gebete von Leuten, die noch ei-
ne Fard-Schuld haben, nicht angenommen werden. Wir wissen,
dass Sunna-Gebete die Fard-Gebete vervollstindigen. Dies be-
deutet, dass wenn bei den Fard-Gebeten etwas zu ihrer Vollstidn-
digkeit fehlt, solcher Mangel durch die Sunna-Gebete ausgegli-
chen wird. Wer jedoch noch eine Fard-Schuld zu begleichen hat,
dessen Sunna-Gebete, die nicht angenommen werden, bewirken
gar nichts.

Muhammad Sadiq Efendi, seinerzeit Richter von Jerusalem,
fiihrt bei seiner Erkldrung des Nachholens von versiumten Gebe-
ten Folgendes aus: ,,Der grole Gelehrte Ibn Nudschaym wurde
gefragt: ,Wenn jemand Nachholgebete hat und die Sunna-Gebete
zu den fiinf tédglichen Fard-Gebeten mit der Absicht des Nachho-
lens versdumter Gebete verrichtet - hat er dann die Sunna-Gebete
unterlassen? Er antwortete: ,Nein, er unterldsst die Sunna-Gebete
dadurch nicht. Denn der Sinn hinter den Sunna-Gebeten ist, zu
den Fard-Gebeten innerhalb dieser Gebetszeit zusétzliches Gebet
zu verrichten. Der Teufel mochte, dass man gar nicht betet. Indem
man iiberhaupt zusitzliche Gebete zu den Fard-Gebeten verrich-
tet, handelt man dem Teufel zuwider und erniedrigt ihn. Dadurch
wird, wenn man anstatt der Sunna-Gebete Nachholgebete verrich-

-159 -



tet, dennoch der Sinn der Sunna erfiillt. Wer Nachholgebete hat,
muss in jeder Gebetszeit zusétzlich zu den téglichen fiinf Fard-Ge-
beten versdumte Gebete nachholen, um diese Sunna erfiillen zu
konnen. Viele Menschen verrichten Sunna-Gebete, statt ihre ver-
sdaumten Gebete nachzuholen. Diese werden in die Holle einge-
hen. Wer aber statt der Sunna-Gebete seine versdaumten Gebete
nachholt, der wird vor dieser Strafe in der Holle errettet.””

Wie werden Nachholgebete verrichtet?

Nachholgebete miissen umgehend verrichtet werden und man
muss zusétzlich Reue empfinden, um sich von der schweren Strafe
zu retten. Daher muss man auch die Sunna-Gebete mit der Ab-
sicht verrichten, sie als Nachholgebete zu verrichten. Wer aus
Faulheit nicht betete und vicle Jahre die Gebete unterlassen hat,
muss, wenn er das Sunna-Gebet zu einem Fard-Gebet verrichtet,
die Absicht fassen, das erste nachzuholende Gebet dieser Gebets-
zeit zu verrichten. Diese Personen miissen gemif3 allen Rechts-
schulen die Sunna-Gebete mit dieser Absicht verrichten, sie als
Nachholgebete zu verrichten. In der hanafitischen Rechtsschule
zahlt das Unterlassen von Fard-Gebeten ohne Entschuldigungs-
grund als grof3te Siinde. Diese groBe Siinde verdoppelt sich mit je-
der freien Zeitspanne, die vergeht, in der man das Gebet verrich-
ten konnte. Denn das sofortige Nachholen von versdumten Gebe-
ten in jeder freien Zeit bleibt eine fortwéhrende Fard. Um sich vor
diesen immensen Siinden jenseits aller Berechnung zu retten, soll
man anstelle des Sunna-Gebets mit vier Gebetseinheiten vor dem
Zuhr-Gebet das erste nachzuholende Fard-Gebet des Zuhr-Ge-
bets nachholen und anstelle des Sunna-Gebets danach mit zwei
Gebetseinheiten das erste nachzuholende Fard-Gebet des
Fadschr-Gebets nachholen; dann, anstelle des Sunna-Gebets des
Asr-Gebets das erste nachzuholende Fard-Gebet des Asr-Gebets
nachholen; dann, anstelle des Sunna-Gebets des Maghrib-Gebets
das erste nachzuholende Fard-Gebet des Maghrib-Gebets mit drei
Gebetseinheiten nachholen. Anstelle des Sunna-Gebets vor dem
Ischa-Gebet soll man das erste nachzuholende Fard-Gebet des
Ischa-Gebets verrichten und anstelle des Sunna-Gebets danach
das erste nachzuholende Witr-Gebet mit drei Gebetseinheiten. So
wiirde jeden Tag die Versdaumnis eines ganzen Tages nachgeholt
werden. Auch bei den Tarawih-Gebeten muss man die Absicht
fassen, versdaumte Gebete nachzuholen. Man sollte berechnen, wie
viele Tage, Monate oder Jahre man nachzuholen hat, und diese

—160 -



versdumten Gebete wie eben beschrieben nachholen. Wenn alle
versdaumten Gebete nachgeholt sind, sollte man mit Sunna-Gebe-
ten fortfahren. Wenn man aufer den oben genannten Gelegenhei-
ten noch andere freie Zeiten dafiir aufwenden kann, muss man
auch diese fiir das Nachholen von versiumten Gebeten umgehend
nutzen. Denn die Siinde fiir nicht verrichtete Nachholgebete ver-
doppelt sich mit jedem Tag.

Sechster Teil

UBER LEUTE, DIE DAS GEBET
NICHT VERRICHTEN

Abii Bakr as-Siddiq, moge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte:
»Wenn die fiinf Gebetszeiten eintreten, sprechen die Engel: ,O
Kinder Adams! Steht auf und 16scht mit eurem Gebet das Feuer,
das bereitet wurde, um die Menschen zu verbrennen.’* In einem
Hadith heif3t es: ,,Das, was den Gliubigen (Mu’'min) vom Ungliu-
bigen (Kafir) unterscheidet, ist das Gebet.* D. h. der Muslim ver-
richtet das Gebet, der Kafir nicht. Die Heuchler (Munafiqiin) wie-
derum verrichten es manchmal und manchmal nicht. Die Heuchler
werden in der Holle eine bittere Strafe erleiden. Der Meister der
Tafsirgelehrten, Abdullah ibn Abbas, moge Allah mit beiden zu-
frieden sein, sagt: ,,Ich horte, wie der Gesandte Allahs, Friede sei
mit ihm, sagte: ,Jene, die das Gebet nicht verrichten, werden am
Tag des Jiingsten Gerichts Allah, den Erhabenen, zornig vorfin-
den.’”

Es wurde mit Ubereinstimmung von den Imamen der Hadith-
wissenschaft Folgendes iiberliefert: ,,Jemand, der ein Gebet ab-
sichtlich nicht in seiner Zeit verrichtet, also wihrend des Verstrei-
chens der Gebetszeit nicht dariiber betriibt ist, dass er das Gebet
nicht verrichtet, der wird zu einem Ungldubigen. Oder er stirbt
ohne Glauben, wenn er im Sterben liegt. Wie steht es dann mit je-
nen, die nicht einmal an das Gebet denken oder das Gebet nicht
als Aufgabe anerkennen? Die Gelehrten der Ahlus-Sunna ver-
kiindeten mit Ubereinstimmung, dass die Verrichtung der Ibadat
nicht Teil des Glaubens ist. Nur was das Gebet betrifft, gibt es kei-
ne Ubereinstimmung. GroBe Imame des Figh wie Ahmad ibn
Hanbal, Ishaq ibn Rahawayh, Abdullah ibn Mubarak, Ibrahim an-
Nakha, Hakam ibn Utayba, Ayytb as-Sahtiyani, Dawud at-TaT,
Abi Bakr ibn Schayba, Zubayr ibn Harb und viele andere GroB3-

-161 -



gelehrte haben gesagt, dass derjenige, der ein Gebet absichtlich
unterldsst, zum Kafir wird. Sodann, meine muslimischen Ge-
schwister - versdaumt nicht ein einziges Gebet und seid darin nicht
nachléssig! Verrichtet sie mit Freude! Was wire, wenn Allah, der
Erhabene, am Tag des Jiingsten Gerichts entsprechend diesem
Idschtihad jener eben genannten Gelehrten straft?

In der hanbalitischen Rechtsschule wird jemand, der ohne Ent-
schuldigungsgrund ein Gebet unterldsst, wie ein Abtriinniger
(Murtadd) hingerichtet. Sein Leichnam wird nicht gewaschen,
nicht in das Leichentuch gewickelt und es wird kein Totengebet
fiir ihn verrichtet. Er wird nicht im Friedhof der Muslime begraben
und sein Grab wird nicht erkenntlich gemacht. Er wird irgendwo
in der Wildnis begraben.

In der schafiitischen Rechtsschule werden Personen, die das
Gebet nicht verrichten, zwar nicht zum Abtriinnigen, doch die
Strafe wiederum ist der Tod. Die Urteile der malikitischen Rechts-
schule sind in diesem Fall dieselben wie in der schafiitischen
Rechtsschule.

In der hanafitischen Rechtsschule wird jemand, der das Gebet
unterldsst, eingesperrt, bis er es wieder aufnimmt, oder er be-
kommt eine Priigelstrafe, bis er blutet.

Wer fiinf Sachen unterlésst, beraubt sich um fiinf Sachen:

1. Wer die Zakat fiir seinen Besitz nicht entrichtet, der profi-
tiert nicht von den Segen in seinem Besitz.

2. Wer das Uschr (Zehnt) nicht aushéndigt, dessen Acker und
Ernte haben keinen Segen (Baraka).

3. Wer keine Sadaga (Almosen) gibt, dessen Korper wird un-
gesund sein.

4. Wer keine Bittgebete spricht, erlangt seine Wiinsche nicht.

5. Wer das Gebet nicht verrichten will, wenn seine Zeit kommt,
der wird beim letzten Atemzug nicht das Glaubensbekenntnis
(Schahada) sprechen konnen.

In einem Hadith heif3t es:

»Wer das Gebet ohne Entschuldigungsgrund unterliisst, dem
wird Allah, der Erhabene, 15 Qualen geben. Sechs davon betref-
fen das Diesseits, drei den Augenblick des Todes, drei den Aufent-
halt im Grab und drei die Auferstehung aus dem Grab.

Die sechs Qualen im Diesseits sind:

1. Das Leben dessen, der das Gebet unterlasst, verliert seinen
Segen.

-162 -



2. Sein Gesicht verliert die Liebenswiirdigkeit, die jene aus-
zeichnet, die Allah, der Erhabene, liebt.

3. Keines seiner guten Werke wird belohnt.

4. Seine Bittgebete werden nicht erhort.

5. Keiner mag ihn.

6. Die guten Bittgebete der Muslime niitzen ihm nicht.

Die Qualen wihrend des Sterbens sind:

1. Man stirbt auf elende, schlechte und unschone Weise.

2. Man stirbt, wihrend man Hungergefiihl hat.

3. Selbst, wenn man viel trinkt, stirbt man durstig.

Die Qualen im Grab sind:

1. Sein Grab wird eng und bedriickend und seine Knochen wer-
den ineinander gedriickt.

2. Sein Grab wird mit Feuer gefiillt. Es verbrennt den Bewoh-
ner des Grabes Tag und Nacht.

3. Allah, der Erhabene, schickt eine riesige Schlange in das
Grab. Diese Schlange gleicht nicht den diesseitigen Schlangen. Je-
den Tag, zu jeder Gebetszeit beifit diese Schlange den Toten. Sie
lasst keine Zeit aus.

Die Qualen wihrend der Ereignisse am Tag der Auferstehung
sind:

1. Die Engel, die die Menschen in die Holle zerren, weichen
nicht von seiner Seite.

2. Allah, der Erhabene, empfingt ihn zornig.

3. Seine Abrechnung wird bitter und miihselig und schlieBSlich
wird er in die Holle geworfen.*

DIE VORZUGE DER LEUTE, DIE DAS GEBET
VERRICHTEN

Es gibt viele Hadithe, in denen iiber die Vorziige der Verrich-
tung des Gebets und die Belohnung derer, die das Gebet verrich-
ten, berichtet wird. In seinem Buch Aschi‘at al-lama‘at erwihnt
Abdulhaqq ibn Sayfuddin ad-Dahlawi einige dieser Hadithe {iber
die Wichtigkeit des Gebets:

1. Abii Hurayra, moge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete:
»Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Die tiiglichen
filnf Gebete, das Freitagsgebet bis zum nichsten Freitagsgebet
und der Ramadan bis zum nichsten Ramadan sind eine Siihne

-163 -



(Kaffara) fiir die Siinden der Zeiten dazwischen. Sie sorgen dafiir,
dass die kleinen Siinden jener, die groBe Siinden meiden, verge-
ben werden.” Kleine Siinden der Zeiten dazwischen, die keine
Verletzung der Rechte Anderer darstellen, werden durch diese er-
wihnten Ibadat getilgt. Dariiber hinaus tragen sie dazu bei, dass
die Strafen fiir die gro3en Siinden jener, deren kleine Siinden ver-
geben wurden und sie dadurch keine mehr haben, verringert wer-
den. Fiir die Vergebung grof3er Stinden muss zusétzlich Reue emp-
funden werden. Wenn jemand keine grof3en Siinden hat, dann sor-
gen diese Ibadat dafiir, dass sein Rang bei Allah hoher wird. Die-
ser Hadith ist im Sahih Muslim aufgezeichnet. Das Freitagsgebet
sorgt dafiir, dass die Méngel in den téglichen fiinf Gebeten ausge-
glichen werden. Wenn auch die Freitagsgebete Mingel aufweisen,
sorgt das Fasten im Ramadan dafiir.

2. Wieder berichtete Abai Hurayra, moge Allah mit ihm zufrie-
den sein: ,,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wenn
jemand, vor dessen Tiir ein Fluss flieBt, jeden Tag fiinfmal in die-
sem Fluss badet - wiirde an ihm irgendein Schmutz bleiben?‘ Die
edlen Gefdhrten antworteten und sagten: ,Nein, es wiirde iiber-
haupt kein Schmutz bleiben, o Gesandter Allahs.’ Darauf sagte er:
,Und so sind auch die téiglichen fiinf Gebete. Allah, der Erhabene,
tilgt die kleinen Siinden derer, die die téglichen fiinf Gebete ver-
richten.”” Dieser Hadith ist im Sahih al-Bukhari und im Sahih
Muslim aufgezeichnet.

3. Abdullah ibn Mas‘tid, moge Allah mit ihm zufrieden sein, be-
richtete wie folgt von einem Mann, der eine fremde Frau kiisste:
»Ein Mann unter den Ansar pflegte Datteln zu verkaufen. Eine
Frau kam zu ihm, um Datteln zu kaufen. Da regten sich niedere
Triebe in ihm. Er sagte, dass er daheim noch bessere Datteln habe
und sie mit ihm kommen solle, damit er ihr von diesen gebe. Als
sie dort ankamen, umarmte er die Frau und kiisste sie. Die Frau
fragte, was das solle und dass er Allah fiirchten solle. Darauf be-
reute der Mann seine Tat. Er ging zum Gesandten Allahs, Friede
sei mit ihm, und berichtete ihm, was geschehen war. Der Gesandte
Allahs, Friede sei mit ihm, antwortete nicht darauf, sondern war-
tete auf eine Offenbarung von Allah, dem Erhabenen. Dann bete-
te dieser Mann. Allah, der Erhabene, offenbarte den Vers 114 der
Sure Hud, in welchem es sinngeméf heif3t: ,Verrichte das Gebet
an beiden Enden des Tages und zu Nachtzeiten! Gewiss tilgen gu-
te Taten die schlechte Taten. ,An beiden Enden des Tages*
meint vor dem Mittag und nach dem Mittag, d. h. die Fadschr-,
Zuhr- und Asr-Gebete. Und das Gebet in der Nacht, das dem Ta-

~ 164 -



ge nahe ist, meint das Maghrib- und das Ischa-Gebet. In diesem
Vers wird verkiindet, dass die tédglichen fiinf Gebete ein Grund fiir
die Vergebung von Siinden sind. ,,Jener Mann fragte dann: ,O Ge-
sandter Allahs! Gilt diese frohe Kunde nur fiir mich oder fiir die
ganze Gemeinde (Umma)?‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit
ihm, sagte: ,Fiir meine ganze Gemeinde. Dieser Hadith ist in den
beiden Sahth-Sammlungen aufgezeichnet.

4. Anas ibn Malik, m6ge Allah mit ihm zufrieden sein, berich-
tete: ,,Jemand kam zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und
sagte: ,Ich habe eine Tat begangen, die die Hadd-Strafe erfordert.
Fiihre diese Strafe an mir aus.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei
mit ihm, fragte nicht, was das fiir eine Tat war. Da wurde es Zeit
fiir das Gebet und wir verrichteten es zusammen. Als der Gesand-
te Allahs, Friede sei mit ihm, das Gebet beendet hatte, sagte dieser
Mann: ,O Gesandter Allahs! Ich habe eine Siinde begangen, die
die Hadd-Strafe erfordert. Fiihre die Strafe, die im Buch Allahs
dafiir vorgesehen ist, an mir aus.” Der Gesandte Allahs, Friede sei
mit ihm, fragte: ,Hast du nicht das Gebet mit uns verrichtet?‘ Der
Mann antwortete: ,Ja, ich habe mit euch zusammen das Gebet ver-
richtet.* Darauf sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: ,Sei
nicht traurig, denn Allah, der Erhabene, hat deine Siinde verzie-
hen!”* Dieser Hadith ist in den beiden Sahih-Sammlungen aufge-
zeichnet. Allerdings glaubte dieser Mann nur, dass seine Siinde ei-
ne Hadd-Strafe erforderte. Dass ihm durch das Verrichten des Ge-
bets verziehen wurde, zeigt, dass seine Tat eine kleine Siinde war.
Oder er hatte mit ,,Hadd* lediglich , Tazir“ (Riige) gemeint.
Auch, dass er beim zweiten Mal nicht ,,Fiihre die Hadd-Strafe aus®
sagt, zeigt dies.

5. Abdullah ibn Mas‘dd, mége Allah mit ihm zufrieden sein,
sagte: ,,Ich fragte den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, was
die von Allah, dem Erhabenen, am meisten geliebte Tat sei. Er
antwortete: ,Das Gebet, das in seiner Zeit verrichtet wird.”” In
manchen Hadithen heif3t es: ,,Er liebt das zu Beginn seiner Zeit
verrichtete Gebet sehr.*“ ,Dann fragte ich: ,Und danach?‘ Er ant-
wortete: ,Den Eltern Gutes zu tun. Dann fragte ich: ,Und da-
nach?® Er antwortete: ,Der Dschihad auf dem Weg Allahs. Auch
dieser Hadith ist in den beiden Sahih-Sammlungen aufgezeichnet.
In einem anderen Hadith heif3t es: ,,Die beste Tat ist, andere zu
speisen.“ In einem anderen: ,,Die Verbreitung des Salam-Gru-
Bes.* In einem weiteren: ,,In der Nacht, wiihrend alle schlafen, zu
beten.* In einem anderen Hadith: ,,Die wertvollste Tat ist, dass
niemand durch deine Hand oder deine Zunge verletzt wird.* In ei-

—165-



nem anderen: ,,Die wertvollste Tat ist der Dschihad.* In einem
weiteren: ,,Die wertvollste Tat ist der Hadsch mabrur.* D. h. die
Pilgerfahrt, wihrend deren Verrichtung keine Siinden begangen
werden. Es gibt auch Hadithe, in denen es heif3t: ,,Dhikrullah, das
Gedenken Allahs. Und: ,,Die bestindige Tat.”“ In diesen Hadi-
then sind Antworten enthalten, die gemif3 dem Zustand des jewei-
ligen Fragenden gegeben wurden bzw. gemil3 den Umstdnden der
Zeit, zu der die Frage gestellt wurde. So war z. B. zu Anfangszeiten
des Islams die beste Tat der Dschihad. [In unserer Zeit ist die
wertvollste Tat, mit Schriften und Publikationen den Ungldubigen
und Madhhablosen, also denjenigen, die die Rechtsschulen ableh-
nen, zu antworten und den Glauben der Ahlus-Sunna zu verbrei-
ten. Wer jenen, die solchen Dschihad fithren, mit Geld und Besitz
oder physisch hilft, wird an der Belohnung, die diese erhalten, be-
teiligt. Verse des edlen Korans und ehrwiirdige Hadithe zeigen,
dass das Gebet wertvoller ist als die Zakat oder Sadaqa. Dennoch
ist es umstandsbedingt wertvoller als das Gebet, wenn man z. B. je-
mandem, der sich in Todesgefahr befindet, eine Hilfestellung leis-
tet, die sein Leben rettet.]

6. Dschabir ibn Abdullah berichtete: ,,Der Gesandte Allahs,
Friede sei mit ihm, sagte: ,Die Grenze zwischen dem Menschen
und dem Unglauben ist die Unterlassung des Gebets.” Denn das
Gebet ist die Barriere, die den Menschen vor dem Abgleiten in
den Unglauben (Kufr) schiitzt. Wenn diese Barriere entfernt wird,
gleitet der Mensch in den Unglauben. Dieser Hadith ist im Sahih
Muslim aufgezeichnet. Dieser Hadith zeigt, dass es ein groBes
Ubel ist, das Gebet zu unterlassen. Viele unter den edlen Gefihr-
ten sagten, dass derjenige, der ohne Entschuldigungsgrund das
Gebet unterlésst, zum Ungldubigen wird. In der schafiitischen und
malikitischen Rechtsschule wird jemand, der das Gebet ginzlich
unterldsst, zwar kein Ungldubiger, doch es ist wadschib, eine sol-
che Person zur Strafe hinzurichten. In der hanafitischen Rechts-
schule wird eine solche Person eingesperrt und mit der Priigelstra-
fe bestraft, bis sie das Gebet wieder aufnimmt.

7. Ubada ibn as-Samit, moge Allah mit ihm zufrieden sein, be-
richtete: ,,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Allah,
der Erhabene, ordnete die téglichen fiinf Gebete an. Fiir jeman-
den, der eine schone Gebetswaschung vornimmt, die Gebete in ih-
ren Zeiten verrichtet, dabei die Verbeugung (Ruku‘) und die an-
déiichtige Ehrfurcht (Khuschii‘) beachtet, hat Allah, der Erhabene,
versprochen, dass Er ihm verzeiht und ihm vergibt. Fiir denjeni-
gen, der dies nicht tut, hat Er dieses Versprechen nicht gegeben.

—166 -



Solchen Personen mag Er, wenn Er will, verzeihen und vergeben
oder aber sie strafen.’” Dieser Hadith wurde von Imam Ahmad,
Abt Dawud und Nasa'T aufgezeichnet. Man sieht hier, dass es er-
forderlich ist, die Bedingungen des Gebets und die verschiedenen
Positionen des Gebets wie die Verbeugung und die Niederwerfun-
gen zu beachten. Allah, der Erhabene, nimmt Sein Versprechen
niemals zuriick. Jenen, die das Gebet ordentlich verrichten, ver-
zeiht und vergibt Er auf jeden Fall.

8. Abli Amama al-Bahilt, moge Allah mit ihm zufrieden sein,
berichtete: ,,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Ver-
richtet die tiglichen fiinf Gebete! Fastet in einem eurer Monate!
Entrichtet die Zakat eures Besitzes! Gehorcht den Emiren iiber
euch! Und geht in das Paradies eures Herrn ein.”* Man sieht also,
dass ein Muslim, der die tédglichen fiinf Gebete verrichtet, im Mo-
nat Ramadan fastet, die Zakat seines Besitzes entrichtet und den
Anweisungen der Emire, die die Kalifen Allahs, des Erhabenen,
auf der Erde sind, in dem, was mit dem Islam iibereinstimmt, folgt,
in das Paradies eingehen wird. Dieser Hadith wurde von Imam
Ahmad und Tirmidhi aufgezeichnet.

9. Der beriihmte Prophetengefdhrte Burayda al-Aslami, moge
Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete: ,,Der Gesandte Allahs,
Friede sei mit ihm, sagte: ,Der Bund/Vertrag zwischen euch und
uns ist das Gebet. Wer das Gebet unterliisst, wird zum Ungléiubi-
gen.” Man sieht, dass man den Muslim daran erkennt, dass er das
Gebet verrichtet. Wer das Gebet nicht ernst nimmt, das Gebet
nicht verrichtet, weil er es nicht als erste Aufgabe anerkennt, wird
zum Ungldubigen. Dieser Hadith wurde von Imam Ahmad, Tir-
midhi, Nasa'T und Ibn Madscha aufgezeichnet.

10. Abi Dharr al-Ghifart, mége Allah mit ihm zufrieden sein,
berichtete: ,,An einem Herbsttag war ich mit dem Gesandten Al-
lahs, Friede sei mit ihm, unterwegs. Blitter fielen von den Bdumen
herab. Er nahm zwei Aste von einem Baum und soglelch fielen de-
ren Blitter ab. Er sagte: ,0 Abu Dharr! Wenn ein Muslim fiir das
Wohlgefallen Allahs das Gebet verrichtet, fallen von ihm seine
Siinden ab, wie die Blitter dieser Aste. Dieser Hadith wurde von
Imam Ahmad aufgezeichnet.

11. Zayd ibn Khalid al-Dschuhami berichtete: ,,Der Gesandte
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wenn ein Muslim korrekt und
mit andichtiger Ehrfurcht zwei Gebetseinheiten verrichtet, wer-
den ihm seine vergangenen Siinden vergeben.” Das bedeutet,
dass seine kleinen Siinden allesamt vergeben werden. Dieser Ha-
dith wurde von Imam Ahmad, moge Allah sich seiner erbarmen,

-167 -



aufgezeichnet.

12. Abdullah ibn Amr ibn al-As, mége Allah mit ihnen zufrie-
den sein, berichtete: ,,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm,
sagte: ,Wenn jemand das Gebet verrichtet, dann wird dieses Gebet
am Tag des Jiingsten Gerichts ein Licht (Nur) und ein Nachweis
fiir die Person sein und ein Grund ihrer Errettung vor der Holle.
Wenn er sein Gebet nicht fortfiihrt, dann hat er kein Licht und kei-
nen Nachweis und keinen Grund der Errettung. Dann wird er zu
Qarun, Pharao, Haman und Ubayy ibn Khalaf gesellt.’* Man sicht
also, dass jemand, der das Gebet seinen Fard-, Wadschib-, Sunna-
und Adab-Handlungen entsprechend verrichtet, am Tag des
Jiingsten Gerichts in Licht getaucht sein wird. Wer aber das Gebet
geringschitzend unterlésst, der wird zu den eben genannten Un-
gldubigen gesellt. D. h. er wird in der Hélle eine schmerzliche Stra-
fe erleiden. Ubayy ibn Khalaf war einer der vehementen Unglédu-
bigen von Mekka. Bei der Schlacht von Uhud beforderte ihn der
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, eigenhindig in die Holle.
Dieser Hadith wurde von Imam Ahmad, Bayhaqi und Darimt auf-
gezeichnet.

13. Einer der Groflen unter den Gefahrtennachfolgern (Ta-
bi‘Gn), Abdullah ibn Schaqiq, moge Allah sich seiner erbarmen,
sagte: ,,Die edlen Gefdhrten, moge Allah mit ihnen zufrieden sein,
sagten unter allen Ibadat nur iiber das Gebet, dass seine Unterlas-
sung zum Unglauben fiithrt.“ Diese Aussage wurde von Tirmidhi
iiberliefert. Abdullah ibn Schaqiq tiberlieferte Hadithe von Umar,
Ali, Uthman und Aischa, mége Allah mit ihnen zufrieden sein. Er
verstarb im Jahre 108 n. H.

14. Abud-Darda, moge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte:
»Mein Allerliebster sagte zu mir: ,Selbst, wenn du in Stiicke geris-
sen oder im Feuer verbrannt wirst - geselle Allah, dem Erhabenen,
keinen Partner bei! Unterlasse die Fard-Gebete nicht! Wer die
Fard-Gebete bewusst unterlisst, verliisst den Islam. Betrinke dich
nicht! Die Trunkenheit ist der Schliissel zu allen schlechten Ta-
ten.’ Man sieht also, dass derjenige, der die Fard-Gebete gering-
schitzend unterlésst, zum Ungldubigen wird. Wer sie aus Faulheit
nicht verrichtet, wird zwar kein Unglaubiger, begeht aber eine gro-
Be Siinde. Wenn die Gebete aber aufgrund eines der fiinf Ent-
schuldigungsgriinde, die im Islam definiert sind, nicht verrichtet
werden, dann ist das keine Siinde. Wein und alle anderen alkoho-
lischen Getrinke rauben dem Menschen seinen Verstand. Und
wer unzurechnungsfihig wird, vermag jede schlechte Tat zu ver-
richten.

-168 -



15. Ali, moge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete: ,,Der
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,0 Al! Schiebe drei
Sachen nicht auf: Verrichte das Gebet umgehend, wenn seine Zeit
eintritt! Verrichte das Totengebet umgehend, sobald der Verstor-
bene fiir die Bestattung vorbereitet wurde! Verheirate ein Mid-
chen umgehend, sobald ein passender Mann gefunden wird!™
Dieser Hadith wurde von Tirmidhi, moge Allah sich seiner erbar-
men, aufgezeichnet. Damit das Totengebet nicht hinausgezogert
wird, sollte man es auch in den drei Zeiten, in denen das Beten an-
sonsten makriih ist, verrichten.

[Hieraus versteht man, dass man Frauen und Madchen mit ih-
ren Ebenbiirtigen, also passenden Ménnern (Kufw) verheiraten
soll. ,,Kufw* (ebenbiirtig) bedeutet nicht ,,reich* oder ,,mit einem
guten Einkommen®. ,,Ebenbiirtig* sein bedeutet, dass der Mann
ein rechtschaffener Muslim ist, dem Glauben der Ahlus-Sunna
folgt, seine Gebete verrichtet, keinen Alkohol trinkt - kurzum,
dem Islam geméf lebt und geniigend Arbeit hat, um damit den Le-
bensunterhalt (Nafaga) zu verdienen. Wenn man nur darauf ach-
tet, dass ein Mann reich ist, ein schones Haus hat, dann stiirzt man
seine Tochter ins Verderben und verdammt sie zur Holle. Das
Midchen wiederum soll jemand sein, das die Gebete verrichtet,
nicht mit entblotem Haupt oder entbloBten Armen in die Offent-
lichkeit geht und auch nicht mit ihren Verwandten, die nicht zu
den Mahram-Verwandten zihlen, allein bleibt.]

16. Abdullah ibn Umar, moge Allah mit beiden zufrieden sein,
berichtete: ,,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wer
die Gebete gleich zu Beginn ihrer Zeiten verrichtet, mit dem ist
Allah, der Erhabene, zufrieden. Und jenen, die sie zum Ende der
Zeit hin verrichten, vergibt Er.” Dieser Hadith wurde von Tir-
midhi, moge Allah sich seiner erbarmen, aufgezeichnet.

GemaélB der schafiitischen und hanbalitischen Rechtsschule ist
es besser, alle Gebete zu Beginn ihrer Zeiten zu verrichten. Ge-
mafl der malikitischen Rechtsschule ist es dhnlich. Dort ist es aller-
dings besser, als Alleinbetender das Zuhr-Gebet etwas zu verzo-
gern, wenn es sehr heif} ist. Geméaf der hanafitischen Rechtsschule
ist es besser, das Fadschr- und Ischa-Gebet etwas zu verzégern und
wenn es sehr heif3 ist, das Zuhr-Gebet dann zu verrichten, wenn es
wieder kiihler ist. [Aber es ist besser und bedachtsamer, das Zuhr-
Gebet verrichtet zu haben, bevor nach den Imamen Abu Yusuf
und Muhammad die Zeit des Asr-Gebets beginnt. Ebenso ist es
besser und bedachtsamer, das Asr- und das Ischa-Gebet zu ver-
richten, nachdem geméf} Imam Abi Hanifa die jeweilige Zeit ein-

-169 -



getreten ist. Die gottesfiirchtigen Menschen handeln bei allen ih-
ren Taten mit Vorsicht.]

17. Umm Farwa, moge Allah mit ihr zufrieden sein, berichtete:
,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wurde gefragt, welche
Tat die beste sei. Er sagte: ,Die beste aller Taten ist das Gebet, das
zu Beginn seiner Zeit verrichtet wird.”* Dieser Hadith wurde von
Imam Ahmad, Tirmidhi und Abt Dawud, moge Allah sich ihrer
erbarmen, aufgezeichnet. Das Gebet ist die hochste aller gottes-
dienstlichen Handlungen. Wenn es gleich zu Beginn seiner Zeit
verrichtet wird, dann ist es noch vorziiglicher.

18. Aischa, moge Allah mit ihr zufrieden sein, sagte: ,,Ich habe
keine zwei Mal gesehen, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit
ihm, das Gebet zum Ende seiner Zeit verrichtete.*

19. Umm Habiba, moge Allah mit ihr zufrieden sein, berichtete:
,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wenn ein Muslim
jeden Tag zusiitzlich zu den Fard-Gebeten 12 Gebetseinheiten Ta-
tawwu'-Gebete verrichtet, errichtet Allah, der Erhabene, im Para-
dies einen Palast fiir ihn.”* Dieser Hadith ist im Sahih Muslim auf-
gezeichnet. Man sieht, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit
ihm, die Sunna-Gebete, die mit den Fard-Gebeten verrichtet wer-
den, ,, Tatawwu'-Gebete*, also ,,Nafila-Gebete* nennt.

20. Einer der GroB3en unter den Gefidhrtennachfolgern, Abdul-
lah ibn Schaqiq, moge Allah sich seiner erbarmen, sagte: ,,Ich frag-
te die ehrwiirdige Aischa, mége Allah mit ihr zufrieden sein, nach
den Tatawwu'-Gebeten, also den Nafila-Gebeten des Gesandten
Allahs, Friede sei mit ihm. Sie sagte: ,Er verrichtete vor dem Fard-
Gebet des Zuhr-Gebets vier Gebetseinheiten und danach zwei,
nach den Fard-Gebeten des Maghrib- und Ischa-Gebets zwei Ge-
betseinheiten und vor dem Fard-Gebet des Fadschr-Gebets zwei
Gebetseinheiten.” Dieser Bericht wurde von Muslim und Abia
Dawud, moge Allah sich ihrer erbarmen, iiberliefert.

21. Aischa, moge Allah mit ihr zufrieden sein, sagte: ,,Unter al-
len Nafila-Ibadat, die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ver-
richtete, war die, die er am meisten pflegte, also fortdauernd ver-
richtete, das Sunna-Gebet des Fadschr-Gebets.” Dieser Bericht ist
im Sahih al-Bukhari und im Sahih Muslim aufgezeichnet. Aischa,
moge Allah mit ihr zufrieden sein, bezeichnet die Sunna-Gebete,
die mit den Fard-Gebeten verrichtet werden, als ,,Nafila-Gebete®.

[Der groBe Islamgelehrte und der stirkste Verteidiger der Ah-
lus-Sunna gegen Irregegangene und Madhhablose, der Verbreiter
der von Allah ausgewdhlten Religion und der Beseitiger von

-170 -



Bid‘at, der als ,,Jmam ar-Rabbani“ und ,,Erneuerer des zweiten
Jahrtausends“ (Mudschaddid al-alf ath-thani) bekannte Ahmad
ibn Abdul’ahad al-Faraqi as-Sirhindi, moge Allah sich seiner er-
barmen, sagt im 29. Brief aus dem 1. Band seines Buches
Maktabat, das eines der hervorragendsten Biicher ist, die je im Is-
lam geschrieben wurden:

,Die Taten, mit denen Allah, der Erhabene, zufrieden ist, sind
die Fara’id und die Nawafil. Verglichen mit den Fara’id sind die
Nawafil bedeutungslos. Ein Fard-Gebet in seiner Zeit zu verrich-
ten ist besser, als tausend Jahre ununterbrochen Nafila-Ibadat zu
verrichten. Dies gilt fiir alle Nawafil, wie z. B. das Gebet, die Za-
kat, das Fasten, die Umra, den Hadsch, Dhikr, Fikr u. A. Es ist so-
gar um ein Vielfaches wertvoller, dass man bei der Verrichtung ei-
ner Fard-Ibada darauf achtet, eine ihrer Sunan und einen ihrer
Adab zu erfiillen, als nebenher weitere zusitzliche Nafila-Ibadat
zu verrichten. Einst vermisste Amir al-Mu'minin Umar ibn al-
Khattab, moége Allah mit ihm zufrieden sein, nachdem er das
Fadschr-Gebet geleitet hatte, eine bestimmte Person und fragte,
ob jemand den Grund fiir ihre Abwesenheit kenne. Thm wurde ge-
antwortet, dass diese Person des Nachts viel Nafila-Ibada verrichte
und sie deswegen vielleicht verschlafen habe und daher nicht zur
Gemeinschaft fiir das Fadschr-Gebet erschienen sei. Der ehrwiir-
dige Umar sagte darauf: ,Hitte er die ganze Nacht geschlafen und
das Fadschr-Gebet in Gemeinschaft verrichtet, wire es besser ge-
wesen. Man sieht also, dass es vielfach besser ist, bei der Durch-
fiihrung einer Fard-Ibada darauf zu achten, dass man einen ihrer
Adab erfiillt und einen ihrer Makriihat vermeidet, als dass man
viel Dhikr, Fikr und Muraqaba macht. Ja, gewiss sind sie sehr
wertvoll, wenn sie gemeinsam mit jenen Adab verrichtet werden
und wenn jene Makrithat vermieden werden. Aber ohne sie sind
sie wertlos. So ist es auch viel wertvoller, einen Dinar als Zakat zu
geben, als viele tausende Dinare als Nafila-Sadaga. Wenn man bei
der Gabe dieses einen Dinar einen Adab der Zakat beachtet, wie
z. B., dass man an nahe Verwandte gibt, dann ist dies, also die Be-
achtung dieses einen Adab, um ein Vielfaches wertvoller als jene
Nafila-Sadaqa. [Hieraus wird auch ersichtlich, dass es fiir jene,
die nachts Gebete verrichten mochten, zwingend erforderlich ist,
Nachholgebete zu verrichten. Die Gebote Allahs werden ,,Fard*
(Pl. Fara’id) genannt. Seine Verbote werden ,,Haram* (Pl.
Maharim) genannt. Die Gebote unseres Propheten, Friede sei mit
ihm, werden ,,Sunna“ (Pl. Sunan) genannt. Seine Verbote werden
»Makruh* (Pl. Makrahat) genannt. All dies zusammen wird ,,al-

-171 -



Ahkam al-islamiyya‘ (islamische Bestimmungen) genannt. Es ist
fard, guten Charakter zu haben und den Menschen Gutes zu tun.
Wer auch nur eine der islamischen Bestimmungen leugnet oder
ihm auch nur eine Bestimmung missféllt, der wird zu einem
»Kafir*“ (Ungldubiger), ist also ein ,,Murtadd* (Abtriinniger).
Wer sie alle bestitigt und an sie alle glaubt, der wird ,,Muslim** ge-
nannt. Ein Muslim, der aus Faulheit die islamischen Bestimmun-
gen nicht befolgt, wird ,,Fasiq‘ (Stinder) genannt. Ein Siinder, der
eine Fard nicht befolgt oder auf ein Haram nicht achtet, wird in die
Holle eingehen. Keine seiner Taten und Sunan werden angenom-
men und belohnt. Von jemandem, der von seiner Zakatschuld
auch nur einen Dinar nicht gibt, werden auch keine guten Werke
und Spenden angenommen, selbst wenn er dafiir Millionen aus-
gibt. Er bekommt keine Belohnung fiir Sachen wie z. B. fiir das
Bauen von Moscheen, Schulen oder Krankenhidusern oder fiir
Spenden, die er gemeinniitzigen Einrichtungen geben mag. Wer
das Ischa-Gebet nicht verrichtet, dessen Tarawih-Gebet wird nicht
angenommen. Ibadat auer den Fara’id und den Wadschibat wer-
den ,,Nafila® (Pl. Nawafil) genannt. Die Sunna-Ibadat sind alle
Nafila-Ibadat. Nach dieser Definition verrichtet derjenige, der
Nachholgebete verrichtet, dadurch gleichzeitig auch die Sunna-
Gebete. Die Belohnung fiir die Verrichtung einer Fard oder fiir
die Vermeidung eines Haram ist viel grofer als die Belohnung fiir
Millionen von Nawafil. Jemand, der eine Fard nicht erfiillt oder
ein Haram verrichtet, wird in der Holle brennen. Seine Nafila-
Ibadat kénnen ihn nicht vor dem Hollenfeuer retten. Anderungen,
die an Ibadat vorgenommen werden, werden ,,Bid‘a* (P1. Bid‘at;
Neuerungen im Islam) genannt. Es ist haram, wiahrend der Durch-
fiihrung der Ibadat Bid‘a zu verrichten. So zu handeln fiihrt dazu,
dass die durchgefiihrte Ibada ungiiltig wird. In einem Hadith heif3t
es: ,,Von der Person, die Bid‘a verrichtet, wird keinerlei Ibada an-
genommen.“ Man darf das Gebet nicht hinter Stindern (Fasiqtin),
z. B. Leuten, deren Frauen und To6chter nicht die Bedeckungsvor-
schriften beachten, und Irrgidngern (Ahl al-Bid‘a), z. B. Leuten, die
in den Ibadat Lautsprecher benutzen, verrichten, nicht ihren Pre-
digten und Vortrigen iiber den Islam zuhoren oder ihre Biicher le-
sen, da solche Leute erfundene Sachen, die nicht zum Islam geho-
ren, als Teil davon présentieren. Man sollte grundsétzlich mit
Freund und Feind freundlich umgehen und sie mit angenehmen
Worten anreden und sich mit niemandem streiten. In einem Ha-
dith heift es: ,,Einem Toren gibt man keine Antwort.* Die Ibadat
steigern die Reinheit des Herzens. Die Siinden verdunkeln das

-172 -



Herz und dadurch gelangt das Fayd (spirituelles Wissen, das von
Herz zu Herz flieft) nicht ins Herz. Es ist fir jeden Muslim fard,
die Glaubensgrundlagen und die Fara’id und die Maharim zu ler-
nen. Dass jemand dieses Wissen nicht hat, ist keine Entschuldi-
gung, sondern das Gleiche, wie wenn er es hat, aber daran nicht
glaubt.] Das Buch Maktiibat ist auf Persisch verfasst. Hier endet
die Ubersetzung daraus. Imam ar-Rabbani verstarb 1034 n. H.
[1624 n. Chr.] in der indischen Stadt Sirhind.]

DIE WIRKLICHKEIT DES GEBETS

Der groBe Islamgelehrte Abdullah ad-Dahlawi, moge Allah
sich seiner erbarmen, schreibt in dem 85. Brief seines Buches Ma-
katib-i scharifa:

,Die Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, sie mit ,Tu-
ma’nina‘ [also dass die Glieder des Korpers in der Rukd', in der
Qawma, in der Sadschda und in der Dschalsa kurz zum Stillstand
kommen] zu verrichten, sich nach der Rukt' aufzurichten (Qaw-
ma) und zwischen den beiden Niederwerfungen zu sitzen (Dschal-
sa), wurde uns vom Propheten Allahs mitgeteilt. Es gibt auch Ge-
lehrte, die sagen, dass die Qawma und die Dschalsa fard sind. Der
hanafitische Mufti Qadikhan sagte, dass diese beiden Positionen
wadschib sind und dass es, wenn man eine von ihnen vergessen
sollte, wadschib ist, die Vergesslichkeitsniederwerfung zu vollzie-
hen, und dass es fiir denjenigen, der eine von ihnen wissentlich
nicht macht, wadschib ist, das entsprechende Gebet zu wiederho-
len. Gelehrte, die der Ansicht sind, dass diese beiden Positionen
eine Sunna mu’akkada sind, bezeichnen sie als dem Wadschib na-
he Sunan. Es ist Kufr, die Sunna nicht ernst zu nehmen und sie ge-
ringschitzend zu unterlassen. Im Qiyam des Gebets, in der Ruki’,
in der Qawma, in der Dschalsa, in der Sadschda und im Sitzen er-
eignen sich verschiedene Sachen, verschiedene Zustdnde. Alle
Ibadat sind im Gebet versammelt. Im Gebet findet man die Rezi-
tation des edlen Korans, Tasbth [d. h. ,,Subhanallah* zu sagen], Sa-
lawat (Segenswiinsche) fiir den Gesandten Allahs, Istighfar (Bitte
um Vergebung) fiir die Stinden und das Sprechen von Dua, also
das Erbitten dessen, was man bedarf, nur von Allah, dem Erhabe-
nen. Die Bdume und Pflanzen ragen hoch, wie im Stehen im Ge-
bet. Die Tiere sind wie in der Rukii‘ und die unbelebten Objekte
sind auf dem Boden, wie im Sitzen im Gebet. Wer das Gebet ver-
richtet, verrichtet die Ibadat aller dieser Geschopfe. Das Gebet
wurde in der Mi‘radsch-Nacht zur Fard. Ein Muslim, der das Ge-

-173 -



bet mit dem Gedanken verrichtet, jenem geliebten Propheten Al-
lahs zu folgen, der mit der Himmelfahrt geehrt wurde, steigt in den
Réngen, die den Menschen Allah, dem Erhabenen, ndherbringen,
auf. Jene, die Allah, dem Erhabenen, und Seinem Propheten Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, gegeniiber mit Anstand in Frieden
ihr Gebet verrichten, bemerken, wie sie durch diese Rénge aufstei-
gen. Allah, der Erhabene, und Sein Prophet zeigten sich dieser
Umma gegeniiber barmherzig und beschenkten sie mit einer gro-
Ben Gabe, als sie das Gebet zu einer Fard machten. Moge dafiir
unser Herr gepriesen sein und moge Thm dafiir gedankt sein! Wir
erbringen Salawat fiir Seinen geliebten Propheten, Friede sei mit
ihm, und griiBen ihn und sprechen Bittgebete fiir ihn. Die Zustén-
de von Genuss und Frieden, die wiahrend des Gebets entstehen,
sind in der Tat hochst erstaunlich. Mein Lehrer [Mazhar Dschan-i
Dschanan] sagte: ,Auch, wenn es nicht moglich ist, Allah, den Er-
habenen, im Gebet zu sehen, ereignet sich ein Zustand, als wiirde
man Thn sehen.® Dariiber, dass sich im Gebet ein solcher Zustand
ereignet, sind sich die Grof3en des Tasawwuf einig. Zu Beginn des
Islams wurde das Gebet in Richtung Jerusalem (Quds) verrichtet.
Als dann angeordnet wurde, dass man das Gebet nicht mehr in
Richtung Bayt al-muqgaddas (al-Agsa-Moschee) gewandt, sondern
zur Kibla Ibrahims, Friede sei mit ihm, also zur Kaaba gewandt
verrichtet, erziirnten die Juden in Medina. Sie sagten: ,Was ist nun
mit all euren Gebeten, die ihr zum Bayt al-muqaddas gewandt ver-
richtet habt?* Darauf wurde Vers 143 der Sure al-Baqara offen-
bart, in dem es sinngemaf3 heif3t: ,Und Allah lisst euren Glauben
nicht verloren gehen!* Damit wurde verkiindet, dass die Gebete
nicht ohne Entlohnung bleiben werden. Hier wurde das Gebet
(Salat) mit dem Glauben (Iman) ausgedriickt. Man versteht hie-
raus, dass es den Menschen um seinen Glauben bringen kann,
wenn die Gebete nicht der Sunna entsprechend verrichtet werden.
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Das Gebet ist das
Licht und die Freude meiner Augen.® Mit diesem Hadith ist ge-
meint, dass Allah, der Erhabene, sich ihm im Gebet offenbart und
er Muschahada erfihrt und dadurch sich sein Auge erfreut und
Frieden findet. In einem Hadith heif3t es: ,O Bilal! Exfreue mich!*
Gemeint ist, dass Bilal, moge Allah mit ihm zufrieden sein, ihn
durch das Rufen des Adhans und der Igama erfreuen solle. Je-
mand, der Freude und Frieden in etwas Anderem sucht als im Ge-
bet, ist nicht akzeptabel. Wer das Gebet aus seinen Hdnden ent-
gleiten lasst, es unterlésst, wird andere Angelegenheiten der Reli-
gion noch mehr versdumen.

~174 -



DIE VORTREFFLICHKEIT IM GEBET

Imam ar-Rabbani, moge Allah sich seiner erbarmen, sagt im
261. Brief aus dem 1. Band seines Maktubat:

,,Es muss mit absoluter Gewissheit klar sein, dass das Gebet die
zweite der finf Sdulen des Islams ist. Im Gebet sind alle Ibadat
versammelt. Obwohl es ein Fiinftel des Islams ist, gilt es durch die-
se Eigenschaft, dass es alle Ibadat in sich versammelt, ganz allein
als der Islam. Es ist von allen Taten, die den Menschen ermogli-
chen, die Liebe Allahs, des Erhabenen, zu erlangen, die erste. Die
Schau (Ru’ya) Allahs, des Erhabenen, die Er dem hochsten aller
Propheten, Friede sei mit ihnen, in der Mi‘radsch-Nacht im Para-
dies schenkte, ermoglichte Er nach seiner Riickkehr ins Diesseits
jedoch ausschlieBlich im Gebet und den Umsténden der diesseiti-
gen Welt entsprechend. Daher sagte er: ,Das Gebet ist die
Mi‘radsch der Glidubigen.t In einem Hadith heif3t es: ,Der Mensch
ist seinem Herrn im Gebet am nichsten. Den Groflen, die auf
dem Weg dieses Propheten schreiten, wird ihr groer Anteil des
Geschenks der Ru’ya im Diesseits nur im Gebet gegeben. Ja, es ist
nicht moglich, Allah, den Erhabenen, im Diesseits zu sehen, da die
Umsténde der diesseitigen Welt dafiir nicht geeignet sind. Doch
jene Grof3e, die ihm folgen, erhalten etwas von der Ru’ya, wenn sie
das Gebet verrichten. Hitte Er nicht das Gebet angeordnet - wer
hitte den Schleier vor dem Ziel, dem schonen Antlitz des Erstreb-
ten liiften konnen? Wie hitten die Liebenden den Geliebten fin-
den konnen? Das Gebet ist eine Freude fiir traurige Seelen. Es ist
Ruhe und Kraft fiir Kranke. Die Nahrung der Seele ist das Gebet.
Die Heilung fiir das Herz ist das Gebet. Der Hadith ,O Bilal, er-
freue mich!‘, in welchem der Ausruf des Adhans gefordert wird,
zeigt dies. Der Hadith ,Das Gebet ist die Freude meines Herzens
und das Licht meiner Augen‘ ist ein Hinweis auf diesen Wunsch.
Sinnesfreuden, Ekstase, Wissen, Gotteserkenntnis, Rénge, Lich-
ter, Farben, Uberginge des Herzens in verschiedene Zustinde,
Besinnung, Manifestationen, die verstanden werden und die nicht
verstanden werden, konkrete und unkonkrete Erscheinungen -
was auch immer hiervon auBlerhalb des Gebets geschieht und
wenn man nichts von der Wirklichkeit des Gebets versteht, bleibt
all dies lediglich Schatten, Wiederspiegelung und Schein. Viel-
leicht ist es sogar nur Einbildung und Vorstellung. Der Vollkom-
mene, der die Wirklichkeit des Gebets begreift, ist, wenn er sich
zum Gebet begibt, so, als wiirde er diese Welt verlassen und in das
Jenseits eintreten, und er erfihrt etwas von den jenseitigen Gaben.

-175-



Dann erhilt er im Gebet einen unmittelbaren Anteil von diesen
Gaben, ohne dass diese von Wiederspiegelungen und Einbildun-
gen getriibt werden. Denn alle diesseitigen Perfektionen und Ga-
ben sind nichts Anderes als Schatten, Form und Erscheinung. Un-
mittelbares Entstehen aus der Quelle ohne Schein und Schatten ist
etwas, das dem Jenseits vorbehalten ist. Um im Diesseits aus die-
ser Quelle etwas entnehmen zu konnen, braucht es eine Mi‘radsch.
Und diese Mi‘radsch ist das Gebet des Muslims. Diese Gabe ist
nur der Umma des letzten Propheten Muhammad, Friede sei mit
ihm, vorbehalten. Die Angehorigen dieser Umma erlangen diese
Gabe dadurch, dass sie ihrem Propheten folgen. Denn ihr Prophet,
Friede sei mit ihm, entstieg in der Nacht der Mi‘radsch dem Dies-
seits und auf in das Jenseits. Er ging in das Paradies ein und wurde
mit der Gabe der Ru’ya beehrt. O unser Herr! Wir bitten Dich, je-
nen groBartigen Propheten mit allem Guten zu beschenken, das
seiner GroBe wiirdig ist! Und beschenke auch alle anderen Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, mit Segen und Gutem, denn sie ha-
ben den Menschen den Dir gefilligen Weg gezeigt und dazu ein-
geladen, Dich zu kennen und Dein Wohlgefallen zu erlangen.

Viele, die sich auf dem Weg des Tasawwuf befinden, suchten
die Medizin fiir ihren Kummer anderweitig, da ihnen die Wirklich-
keit des Gebets nicht vermittelt und die in ihr liegenden vollkom-
menen Zustdnde nicht mitgeteilt wurden. Sie klammerten sich an
andere Sachen, um ihr Ziel zu erreichen. Manche von ihnen dach-
ten sogar, dass das Gebet nicht innerhalb dieses Weges und mit
dem Ziel nicht zusammenhéngend sei. So dachten manche z. B.,
dass das Fasten hoher sei als das Gebet. Viele unter jenen, die die
Wirklichkeit des Gebets nicht verstanden, suchten die Stillung ih-
res Leidens und das Erfreuen ihrer Seele in der Ausiibung des
Sima‘ [also dem Zuhoren von Mawlid-Gedichten, Kassiden und
religiosen Gedichten (ohne Instrumente)], in der Musik und in der
Ekstase. Sie dachten, dass Musik sie zum Geliebten fiithren wiirde.
Daher klammerten sie sich an Rags, also den Tanz, obwohl sie den
Hadith vernommen hatten, in welchem es sinngem&f heif3t: ,Al-
lah, der Erhabene, erschuf in dem, was haram ist, nicht die Wir-
kung der Heilung.* Ja, der ertrinkende, unerfahrene Schwimmer
wird nach jedem Halm greifen, um nicht zu ertrinken. Die Liebe
zu etwas macht den Liebenden taub und blind. Wenn diese Leute
etwas von der Vollkommenheit des Gebets geschmeckt hitten,
wiirden sie sich nicht mit Sima‘® und Musik beschéftigen oder an
Ekstase auch nur ansatzweise denken.

O mein Bruder! So groB3 der Unterschied zwischen dem Gebet

-176 -



und der Musik ist, so weit liegen auch die vollkommenen Zustén-
de, die im Gebet erfahren werden, und das Betriibnis, welches die
Musik bewirkt, auseinander. Wer Verstand hat, kann viel aus die-
sem Hinweis lernen.

Dass man Freude an den Ibadat verpiirt und ihre Verrichtung
nicht schwerfillt, ist eine der grofiten Gaben Allahs, des Erhabe-
nen. Vor allem der Geschmack der Verrichtung des Gebets wird
jenen, die das AuBerste/das Ziel nicht erreichen, nicht zuteil. Ins-
besondere der Geschmack der Verrichtung der Fard-Gebete
bleibt diesen vorbehalten. Denn jene, die sich dem Ziel nidhern,
bekommen den Geschmack der Nafila-Gebete zu spiiren. Am Ziel
jedoch verleihen nur die Fard-Gebete Geschmack. Die Nafila-Ge-
bete sind im Vergleich geschmacklos und nur die Fard-Gebete be-
deuten gro3en Gewinn.

[Nafila-Gebete meint alle anderen als die Fard- und Wadschib-
Gebete. Die Sunna-Gebete der téglichen fiinf Gebete und andere
Gebete, die keine Wadschib-Gebete sind, sind alle Nafila-Gebete.
Alle Sunna-Gebete, seien diese Sunan mu’akkada oder Sunan
ghayr mu’akkada, sind Nafila-Gebete.]

Von diesem Schmecken, das sich in allen Arten des Gebets er-
gibt, hat die Triebseele (Nafs) keinen Anteil. Wéhrend der
Mensch dies kostet, klagt seine Triebseele und schreit auf. O mein
Herr! Was fiir ein hoher Rang ist dies! Und dass Menschen wie
wir, deren Seelen krank sind, solche Worte vernehmen, ist an sich
eine groBe Gabe und wahre Gliickseligkeit.

Wisset, dass der Rang des Gebets im Diesseits der Schau Al-
lahs, des Erhabenen, im Jenseits entspricht. Im Diesseits ist der
Mensch seinem Herrn am nichsten, wihrend er das Gebet ver-
richtet. Und im Jenseits ist er Thm am néichsten wéhrend der
Ru'ya, d. h. wihrend er Allah, den Erhabenen, sicht. Alle Ibadat
im Diesseits dienen dazu, den Menschen in einen Zustand zu ver-
setzen, in welchem er zum Gebet in der Lage ist. Das eigentliche
Ziel ist das Gebet. Das Erlangen ewiger Gliickseligkeit und endlo-
ser Gaben gelingt nur durch die Verrichtung des Gebets.

Das Gebet ist wertvoller als alle anderen Ibadat und das Fas-
ten. Manch ein Gebet fiillt gebrochene Herzen mit Freude. Man-
ches Gebet tilgt die Siinden. Das Gebet schiitzt den Menschen vor
dem Schlechten. In einem Hadith heif3t es: ,Das Gebet ist die
Freude meines Herzens, die Quelle seiner Freude. Das Gebet
schenkt traurigen Seelen Freude. Das Gebet ist die Nahrung der
Seele. Das Gebet ist Heilung fiir das Herz. Es gibt Augenblicke im

-177 -



Gebet, da wird die Zunge der Gotteskenner (Arifiin) wie der
Baum, der zu Miisa, Friede sei mit ihm, sprach.”

Imam ar-Rabbani, moge Allah sich seiner erbarmen, sagt
im 266. Brief aus dem 1. Band seines ,,Maktubat‘:

»Nachdem man die Aqida, also den Glauben korrekt ausge-
richtet hat, muss man unbedingt die Bestimmungen des Figh [also
die Sachen, die im Islam geboten und verboten sind] lernen. Man
muss die Sachen, die fard, wadschib, halal, haram, sunna und
makrih sind, und das Zweifelhafte in dem MaBe, wie individuell
erforderlich, lernen und diesem Wissen entsprechend handeln.
Dieses Wissen aus Figh-Biichern zu lernen, ist fiir jeden Muslim
verpflichtend. [Ohne dieses Wissen kann man nicht Muslim sein.]
Man muss versuchen, die Gebote Allahs, des Erhabenen, zu erfiil-
len und Seinem Wohlgefallen entsprechend zu leben. Das, was Al-
lah, dem Erhabenen, am meisten gefillt und was Er gebietet, ist
das Verrichten der téglichen fiinf Gebete. Das Gebet ist der
Grundpfeiler des Islams. Ich werde einiges iiber die Wichtigkeit
des Gebets berichten und dariiber, wie es zu verrichten ist. Hort al-
so mit wachem Herzen zu! Zuerst muss man die Gebetswaschung
ganz genau so vornehmen, wie es der Sunna entspricht [also in den
Figh-Biichern aufgezeichnet ist]. Man muss besonders darauf ach-
ten, dass man alle Teile des Korpers, die wihrend der Gebetswa-
schung zu waschen sind, dreimal wischt und bei jedem Mal keine
Stelle ausldsst. Wenn man so handelt, erfiillt man die Sunna wih-
rend der Gebetswaschung. Wenn man den Kopf bestreicht, sollte
man dies so tun, dass man den ganzen Kopfbereich bestreicht. Die
Ohren und der Nacken sollten gut bestrichen werden. Wenn man
die Zwischenrdume zwischen den Zehen befeuchtet, sollte man
dies tun, indem man dafiir den kleinen Finger der linken Hand be-
nutzt und ihn von der Unterseite des Ful3es in die Zwischenrdume
fiihrt, so wie es iiberliefert wurde. Man sollte dies wichtig nehmen
und nicht blof} als mustahabb abtun. Man sollte die Mustahabbat
nicht unterschitzen. Diese sind Sachen, die Allah, der Erhabene,
liebt und an denen Er Gefallen hat. Hitte man eine Garantie, dass
wenn man alle weltlichen Giiter gibt, um eine Sache zu tun, die Al-
lah, dem Erhabenen, gefillt und wiirde man dann diese Giiter ge-
ben und jene Tat verrichten, dann hétte man einen grofen Gewinn
erzielt, so, wie wenn man ein paar Tonscherben gibt und einen
wertvollen Edelstein erhilt. Oder es wire, als wiirde man ein paar
Kieselsteine geben und einem verstorbenen Geliebten wieder zu
Leben verhelfen.

-178 -



Das Gebet ist die Mi‘radsch der Muslime. D. h. die Gaben, die
unserem Propheten, Friede sei mit ihm, in der Mi‘radsch-Nacht ge-
wihrt wurden, kann seine Umma im Diesseits einzig und allein im
Gebet kosten. Die Ménner sollten sehr darauf achten, dass sie die
Fard-Gebete in Gemeinschaft verrichten und sogar den ersten
Takbir mit dem Imam gemeinsam machen. [Es ist eine Siinde, dass
Frauen sowohl um das Gebet in Gemeinschaft zu verrichten, als
auch um einem Hafiz oder Mawlid-Lesungen zuzuhoren, sich in
Moscheen unter Méanner mischen und vor allem, um Belohnung zu
bekommen, zu den Freitagsgebeten kommen. ]

Es ist verpflichtend, die Gebete innerhalb ihrer Zeiten zu ver-
richten [und sich auch bewusst zu sein, dass man sie innerhalb ih-
rer Zeiten verrichtet]. [Wenn man alleine ist, sollte man jedes Ge-
bet zu Beginn seiner Zeit verrichten und das Asr- und Ischa-Gebet
gemifll dem Standpunkt von Imam Abu Hanifa, moége Allah sich
seiner erbarmen. Je spéter das Gebet verrichtet wird, desto mehr
verringert sich die Belohnung dafiir. Die als mustahabb bezeichne-
ten Zeiten dienen dazu, sich in die Moschee zu begeben, um dort
das Gebet in Gemeinschaft zu verrichten. Wenn die Zeit eines Ge-
bets abléduft, ohne dass es verrichtet wird, ist dies eine so grof3e
Siinde, wie jemanden zu toten. Durch das Nachholen allein wird
diese Siinde nicht vergeben. Dadurch wird nur die Schuld der
Nichtverrichtung des Gebets beglichen. Damit diese Siinde verge-
ben wird, muss man eine Tawba nasttha machen (d. h. umfassend
Reue empfinden) oder einen Hadsch mabrir (eine Pilgerfahrt,
wihrend derer Durchfithrung keine Siinden begangen werden)
unternehmen. Dies ist im Ibn Abidin aufgezeichnet.]

Im Gebet soll so viel aus dem edlen Koran rezitiert werden, wie
es sunna ist. Das stille Verharren in der Rukd‘ und in der Sadschda
muss auf jeden Fall praktiziert werden, denn dies gilt, je nach An-
sicht, entweder als Fard oder Wadschib. Wenn man sich aus der
Ruka’ erhebt, sollte man so stehen, dass alle Glieder entspannt
sind. Sodann soll man in dieser Position ein Weilchen verharren
und dies wurde von manchen Gelehrten als eine Fard, von ande-
ren als ein Wadschib und von wieder anderen als eine Sunna ange-
sehen. Genauso verhilt es sich mit dem Sitzen zwischen den bei-
den Niederwerfungen. Diese beiden Positionen korrekt durchzu-
fiihren, ist wichtig und man sollte auf jeden Fall darauf achten. Die
Anzahl der Tasbihat in der Ruk@‘ und in der Sadschda betrigt
mindestens drei und hochstens sieben bzw. elf. Was jedoch den
Imam betrifft, so richtet sich dieser nach der Verfassung der Ge-
meinschaft. Welch Schande ist es fiir eine Person, die bei Kriften

-179 -



ist und keine Beschwerden hat und das Gebet alleine verrichtet,
wenn sie sich auf das Minimum beschrinkt. Sie sollte diese
Tasbthat wenigstens fiinfmal sprechen. Wenn man sich zur
Sadschda begibt, sollten die Korperteile, die dem Boden néher
sind, zuerst auf den Boden gehen, d. h. erst die Knie, dann die
Hinde, dann die Nase und dann die Stirn. Bei den Knien und Hén-
den platziert man zuerst die rechten auf dem Boden. Wenn man
sich aus der Sadschda erhebt, verfahrt man umgekehrt, d. h., die
Stirn wird zuerst vom Boden gehoben. Wihrend des Stehens
schaut man auf den Platz der Sadschda, in der Ruka‘ auf die Fii3e,
in der Sadschda auf die Nasenspitze und im Sitzen auf die Hiande
oder den SchoB3. Das Schauen auf diese genannten Stellen dient
dazu, dass man das Gebet gesammelt, d. h. konzentriert verrichtet
und dadurch wird es moglich, dass das Herz wihrend des Gebets
von diesseitigen Gedanken frei wird. Es entsteht andidchtige Ehr-
furcht (Khuschii‘). So wurde es von unserem Propheten, Friede sei
mit ihm, iiberliefert. Die Finger in der Ruku‘ etwas zu spreizen und
sie in der Sadschda geschlossen zu halten, ist eine Sunna. Dies soll-
te auch beachtet werden. Dieses Spreizen oder Schlie3en sind kei-
ne beliebigen, grundlosen Taten. So wurde es von unserem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, iiberliefert und es steckt ein Sinn hinter
diesen Taten. Es gibt fiir uns keinen gro3eren Nutzen, als unserem
Propheten, Friede sei mit ihm, zu folgen. Alles, was wir hier anfiih-
ren, soll dazu dienen und dazu ermutigen, das in Figh-Biichern
aufgezeichnete Wissen in die Tat umzusetzen. Moge Allah, der Er-
habene, uns bescheren, dass wir jene Taten verrichten, die im Is-
lam als ,,A‘'mal saliha“ (rechtschaffene Taten) bezeichnet sind!
Moge Er unsere Bittgebete zu Ehren des ranghochsten Propheten
akzeptieren, fiir den wir mit den besten und vollkommensten aller
erdenklichen Segenswiinsche Frieden wiinschen und ebenso fiir
seine Familie und seine Gefolgschaft! Amin.

Imam ar-Rabbani, moge Allah sich seiner erbarmen, sagt
im 69. Brief aus dem 2. Band seines ,,Maktubat‘:

,Lobpreis gebiihrt Allah, dem Erhabenen! Mogen Seine auser-
wihlten und von Thm geliebten Diener gegriifit sein und moge
Friede mit ihnen sein! Euer Brief ist angekommen. Daraus verste-
hen wir, dass unsere Freunde nicht vom wahren Weg abgewichen
sind, und dies erfreut uns sehr. Moge Allah, der Erhabene, eure
Ausgerichtetheit und euren Stand auf dem wahren Weg festigen!
Ihr schreibt: ,Wir und die Freunde setzen die von Euch gegebene

- 180 -



Aufgabe fort. Die fiinf tdglichen Gebete verrichten wir in Gemein-
schaft mit 50 bis 60 Personen.® Dafiir sei Allah, der Erhabene, ge-
priesen und Ihm sei gedankt! Was fiir eine groe Gabe ist es, dass
das Herz mit Allah, dem Erhabenen, ist und dass der Korper mit
Taten, die den islamischen Bestimmungen entsprechen, ge-
schmiickt wird. In diesen Zeiten sind die meisten Menschen, was
die Verrichtung des Gebets betrifft, nachlissig. Sie achten im Ge-
bet nicht auf die Tuma’nina [also, dass die Glieder in einer jewei-
ligen Position des Gebets zur Ruhe kommen] und nicht auf die
Ta‘dil al-Arkan [also das stille Verharren in einer jeweiligen Posi-
tion fiir die Dauer, in der einmal ,Subhanallah‘ gesagt werden
kann]. Daher sah ich mich in der Not, euch, die ich liebe, auf die-
sen Punkt aufmerksam zu machen. Hort also gut zu! Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, sagte: ,Der groite Dieb ist derjenige, der
von seinem Gebet stiehlt.* Man fragte ihn: ,O Gesandter Allahs!
Wie stiehlt jemand von seinem Gebet?‘ Er antwortete: ,Indem er
die Verbeugung und Niederwerfungen nicht korrekt verrichtet.*
Einmal sagte er: ,Wer in der Verbeugung und in den Niederwer-
fungen nicht innehaltend etwas verharrt, dessen Gebet akzeptiert
Allah, der Erhabene, nicht.* Einmal sah unser Prophet, Friede sei
mit ihm, jemanden, der die Verbeugung und Niederwerfungen
nicht korrekt verrichtete, und sprach zu ihm: ,Fiirchtest du dich
nicht davor, da du das Gebet auf diese Weise verrichtest, in einer
anderer Religion als der von Muhammad zu sterben? Er sagte
auch: ,Wenn jemand von euch das Gebet verrichtet und dabei sich
nicht ganz aus der Verbeugung erhebt und aufrecht zum Stehen
kommt, sodass alle seine Glieder an ihren Pliatzen zur Ruhe kom-
men, dessen Gebet ist nicht vollstiindig.© Ein anderes Mal sagte er:
,Solange man zwischen den beiden Niederwerfungen nicht auf-
recht sitzt, ist das Gebet nicht vollstiindig.© Eines Tages sah unser
Prophet, Friede sei mit ihm, dass jemand beim Verrichten des Ge-
bets nicht die Regeln und Grundlagen des Gebets befolgte, beim
Aufrichten aus der Verbeugung nicht aufrecht im Stehen verharr-
te und zwischen den beiden Niederwerfungen nicht die Sitzpositi-
on einnahm. Darauf sprach er zu diesem Mann und sagte: ,Wenn
du deine Gebete auf diese Weise verrichtend stirbst, wird man
dich am Tag des Jiingsten Gerichts nicht zu meiner Umma ziihlen.*
Bei einer anderen Gelegenheit sagte er: ,Wenn du in diesem Zu-
stand stirbst, dann stirbst du nicht in der Religion Muhammads.
Abi Hurayra, moge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ,Derjeni-
ge, der 60 Jahre lang alle seine Gebete verrichtet und von dem
dennoch kein einziges angenommen wird, ist jener, der seine Ver-

-181 -



beugung und Niederwerfungen nicht korrekt macht. Zayd ibn
Wahb, moge Allah sich seiner erbarmen, sah, dass jemand bei der
Verrichtung des Gebets die Verbeugung und Niederwerfungen
nicht korrekt machte. Er rief ihn zu sich und fragte, wie lange er
schon so bete. Als der Mann antwortete, dass er seit 40 Jahren so
bete, sagte er ihm, dass er 40 Jahre lang kein Gebet verrichtet habe
und wenn er in diesem Zustand stirbt, er nicht in der Sunna [also
in der Religion] von Muhammad, Friede sei mit ihm, sterben wiir-
de.

Im Awsat von Tabarani, moge Allah sich seiner erbarmen, ist
aufgezeichnet: ;Wenn ein Muslim sein Gebet schon verrichtet, die
Verbeugung und Niederwerfungen korrekt macht, dann freut sich
jenes Gebet und wird lichtvoll. Die Engel tragen jenes Gebet zum
Himmel empor. Jenes Gebet spricht gute Bittgebete fiir den, der
es verrichtet hat, und sagt: ,So, wie du mich davor bewahrt hast,
fehlerhaft zu sein, so moge Allah, der Erhabene, dich beschiitzen.
Wenn das Gebet nicht schon verrichtet wird, dann wird es dunkel.
Die Engel ekeln sich vor einem solchen Gebet und heben es nicht
zum Himmel empor. Jenes Gebet spricht schlechte Bittgebete fiir
den, der es verrichtete. Es sagt: ,Du hast mich verschwendet, mich
in etwas Schlechtes verwandelt, und so moge Allah, der Erhabene,
dich Verlust erleiden lassen.© Daher muss man sich bemiihen, das
Gebet korrekt zu verrichten, die Ta‘dil al-Arkan korrekt durchzu-
fiihren und ebenso die Ruk, die Sadschda, die Qawma [das Ste-
hen nach dem sich-Aufrichten aus der Ruki‘] und die Dschalsa
[das Sitzen zwischen den Niederwerfungen] korrekt zu verrichten.
Wenn man Andere sieht, die diese Sachen nicht korrekt verrich-
ten, sollte man sie darauf aufmerksam machen. Man sollte seinen
muslimischen Geschwistern helfen, ihre Gebete korrekt zu ver-
richten. Man sollte dabei helfen, dass die Tuma’nina und die Ta‘dil
al-Arkan zur Gewohnheit werden. Leider berauben sich viele
Muslime der Ehre der Verrichtung dieser Handlungen. Sie brin-
gen sich um diese Gabe. Es ist sehr wichtig, diese Handlungen in
den Vordergrund zu bringen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm,
sagte: ,Wer eine meiner vergessenen Sunan wiederbelebt, be-
kommt die Belohnung von 100 Mirtyrern.*

Man sollte auch darauf achten, dass die Gebetsreihen gerade
sind, wenn man das Gebet in Gemeinschaft verrichtet. Man sollte
sich nicht etwas vor oder etwas hinter die Gebetsreihe stellen. Alle
in einer jeweiligen Reihe sollten darauf achten, dass sie auf einer
Linie stehen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, pflegte zuerst die
Gebetsreihen auszurichten und erst dann das Gebet zu verrichten,

-182 -



und sagte: ,Die Gebetsreihen gerade zu machen, ist ein Teil des
Gebets.* O mein Herr! Beschere uns von Deiner unendlichen
Barmherzigkeit! Bringe niemanden von uns vom rechten Weg ab!

Wenn ein Muslim im Diesseits und im Jenseits gliicklich zu sein
wiinscht, soll er sich diese drei Eigenschaften aneignen:

Keine Erwartungen an die Geschopfe zu haben. Keine iible
Nachrede (Ghiba) tiber Muslime zu betreiben [und iiber Nicht-
muslime, die einen Dhimma-Vertrag haben; und auch dann nicht,
wenn diese bereits verstorben sind]. Sich nichts an- und zuzueig-
nen, was das Recht eines Anderen ist.

DIE GEHEIMNISSE IM GEBET

Imam ar-Rabbani, moge Allah sich seiner erbarmen, sagt im
304. Brief aus dem 1. Band seines Maktubat:

»Nach dem Lobpreis fiir Allah, den Erhabenen, und Friedens-
wiinschen fiir unseren Propheten, Friede sei mit ihm, spreche ich
Bittgebete darum, dass ihr die ewige Gliickseligkeit erlangt. In vie-
len Versen verkiindet Allah, der Erhabene, dass die Muslime, die
rechtschaffen handeln, in das Paradies eingehen werden. Was aber
sind diese rechtschaffenen Taten (A‘mal saliha)? Meint dies alle
guten Taten oder einige von ihnen? Wenn damit alle moglichen
guten Taten gemeint wiren, dann wére niemand dazu in der Lage.
Wenn damit einige der guten Taten gemeint sind, welche sind es
dann? SchlieBlich verkiindete Allah, der Erhabene, in Seiner Gii-
te, dass mit rechtschaffenen Taten die fiinf Sdulen des Islams ge-
meint sind. Wenn jemand diese fiinf Sdulen gebiihrend und fehler-
frei durchfiihrt, dann besteht starke Hoffnung, dass diese Person
von der Holle errettet wird. Denn diese Taten sind in ihrem Grun-
de rechtschaffene Taten und bewahren den Menschen vor Siinden
und davor, Schlechtes zu tun. Denn es heiflt im edlen Koran in
Vers 45 der Sure al-Ankabit sinngemif3: ,Das [makellos verrichte-
te] Gebet hilt (den Menschen) davon ab, abscheuliche und ver-
werfliche Sachen zu tun. Wenn es jemandem vergonnt ist, die fiinf
Sdulen des Islams zu erfiillen, dann hat er damit fiir alle Gaben ge-
dankt. Denn Allah, der Erhabene, verkiindet in Vers 147 der Sure
an-Nisa sinngemil: ,Wenn ihr Glauben habt und dankbar seid,
werde Ich euch nicht strafen.* Also muss man mit Leib und Seele
versuchen, die fiinf Sdulen des Islams zu erfiillen.

-183 -



Die wichtigste dieser fiinf Siulen ist das Gebet, denn es ist der
Grundpfeiler der Religion. Man muss versuchen, das Gebet so zu
verrichten, dass man nicht mal einen seiner Adab ausléisst. Wenn
das Gebet vollstindig und korrekt verrichtet wird, ist damit das
grundsétzliche und wichtigste Fundament des Islams gelegt. Dann
hat man das feste Seil ergriffen, das vor der Holle rettet. Moge Al-
lah uns allen gewéhren, das Gebet korrekt zu verrichten!

Das Sprechen des Takbir zu Beginn des Gebets bedeutet, dass
man bestétigt, dass Allah, der Erhabene, nicht auf die Anbetung
der Geschopfe angewiesen ist, dass Er in keinerlei Hinsicht be-
diirftig ist und dass das Gebet der Menschen IThm keinen Nutzen
verschafft. Die Takbire im Gebet selbst zeigen, dass wir nicht wiir-
dig und nicht in der Lage sind, Allah, den Erhabenen, so anzube-
ten, wie es Ihm gebiihrt. Da in den Tasbihat, die in der Ruku’ ge-
sprochen werden, auch diese Bedeutung steckt, wurde nach der
Ruki‘ kein Takbir angeordnet. Aber ein Takbir wurde nach jeder
Sadschda angeordnet, denn die Sadschda ist der Gipfel der Demut
und Erniedrigung und wenn man dies tut, denkt man, man hétte
die Ibada gebiihrend, vollstdndig durchgefiihrt. Um sich vor einem
solchen Gedanken zu schiitzen, wurde angeordnet, d. h. es ist Sun-
na, dass man, wenn man sich zur Sadschda begibt und wieder auf-
richtet, den Takbir spricht und dass man in den Tasbihat in der
Sadschda ,a‘’la‘ sagt. Da das Gebet die Mi‘radsch des Muslims ist,
wurde angeordnet, zum Ende des Gebets jene Worte zu sprechen,
mit denen unser Prophet, Friede sei mit ihm, in der Nacht der
Mi‘radsch beehrt wurde und die als ,Tahiyyat® bekannt sind. So-
dann sollte der Betende das Gebet zu seiner Mi‘radsch machen
und das AuBerste der Nihe zu Allah, dem Erhabenen, in seinem
Gebet suchen.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wihrend er das Ge-
bet verrichtet, ist der Mensch seinem Herrn am néiichsten.* Wenn
jemand das Gebet verrichtet, dann spricht er mit seinem Herrn,
fleht Thn an und erkennt Seine Grofe und, dass alles andere als Er
nichts und nichtig ist. Da aus diesen Griinden im Gebet Zustidnde
der Angst, des Erschauerns und des Erschreckens eintreten kon-
nen, wurde angeordnet, dass man das Gebet mit dem zweimaligen
,Salam-Gruf3‘ beendet, damit der Betende Trost und Ruhe findet.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, gebot in einem Hadith das
Sprechen von ,33 Mal ,Tasbih‘, 33 Mal ,Tahmid‘, 33 Mal ,Takbir*
und ein Mal ,Tahlil‘ nach dem Fard-Gebet‘. Der Grund ist, dass
mit dem ,Tasbth® Mingel im Gebet ausgeglichen werden. Man
driickt damit auch aus, dass man nicht in der Lage war, eine gebiih-

~ 184 -



rende, vollkommene Ibada zu verrichten. Mit dem ,Tahmid‘
driickt man aus, dass die Ehre, das Gebet verrichtet zu haben, mit
der Hilfe Allahs, des Erhabenen, und Seinem Bestimmen erlangt
wurde, und man bedankt sich fiir dieses grofle Geschenk mit
,Hamd°‘. Mit dem ,Takbir‘ driickt man aus, dass es niemanden au-
Ber Thm gibt, der der Anbetung wiirdig ist.

Wenn dann die Méngel eines Gebets, das alle seine Bedingun-
gen und Adab moglichst erfiillend verrichtet wurde, ausgeglichen
sind, man dafiir gedankt hat, dass einem das Gebet ermoglicht
wurde, und mit dem Einheitsbekenntnis (Kalimat at-Tawhid) aus-
gedriickt hat, dass sonst niemand das Recht hat, angebetet zu wer-
den, wihrend man es rein und aufrichtig im Herzen bestétigt, mag
es sein, dass ein solches Gebet angenommen wird. Dann z&hlt ein
solcher Betender zu denen, die das Gebet wirklich verrichtet ha-
ben und errettet werden. O mein Herr! Lasse uns zu Ehren des
ranghochsten aller Propheten, Friede sei mit ihm und mit ihnen al-
len, von jenen gliicklichen Dienern sein, die das Gebet wahrhaftig
verrichten und errettet werden! Amin.

Imam Muhammad Ma‘sum, moge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt im 11. Brief aus dem 2. Band seines
,Maktubat*:

»Allah, der Erhabene, hat die Menschen nicht herrenlos gelas-
sen. Er hat ihnen nicht erlaubt, zu tun, was auch immer ihnen be-
liebt. Er wiinscht nicht, dass sie den Begierden ihrer Triebseele
und ihren tierischen Liisten folgen, dabei ungeziigelt und orientie-
rungslos sind und sich so ins Ungliick stiirzen. Er hat ihnen gezeigt,
wie sie ihre Begierden und Liiste nutzen konnen, um in Ruhe und
Frieden zu leben und die ewige Gliickseligkeit zu erlangen, und
hat ihnen geboten, jene niitzlichen Sachen zu tun, die zur Gliickse-
ligkeit im Diesseits und im Jenseits fithren. Er hat ihnen verboten,
zu tun, was schidlich ist. Diese Gebote und Verbote werden ,al-
Ahkam al-islamiyya‘ (islamische Bestimmungen) genannt. Wer im
Diesseits in Frieden leben und gliicklich sein méchte, muss dem Is-
lam folgen. Er muss die Begierden und Liiste seiner Triebseele
und Natur, die im Islam verboten sind, iiberwinden. Wenn er dem
Islam nicht folgt, dann zieht er den Zorn seines Herrn, seines
Schopfers auf sich und verdient Seine Strafe. Wer dem Islam folgt,
wird, sei er Muslim oder Nichtmuslim, im Diesseits gliicklich. Sein
Herr hilft ihm dabei. Das Diesseits ist ein Acker. Wer statt den
Acker zu bestellen das Saatgut verzehrt und sich dem Vergniigen
und der MuBe hingibt, der beraubt sich nicht nur seiner diesseiti-

-185-



gen Ernte, sondern dadurch, dass er das diesseitige Leben damit
verbringt, indem er vergédngliches Vergniigen und die Begierden
der Triebseele ziigellos und orientierungslos verfolgt, auch aller
ewigen Gaben und endlosem Genuss im Jenseits. Das ist kein Zu-
stand, den jemand, der bei Verstand ist, akzeptieren kann. Er kann
das Erlangen von vergénglichem Vergniigen auf schidliche Weise,
das dazu fiihrt, ewigen Genusses beraubt zu werden, nicht bevor-
zugen. [Allah, der Erhabene, hat keinen einzigen weltlichen Ge-
nuss, der der Triebseele gefillt, verboten, sondern erlaubt, dass
diese den Richtlinien im Islam gemé&B, d.h. ohne schédliche Wir-
kung, genutzt werden.] Diese Befolgung des Islams geschieht da-
durch, dass man zuerst der Aqida entsprechend glaubt, die die Ge-
lehrten der ,Ahlus-Sunna‘ von den edlen Gefihrten gelernt und
aus dem edlen Koran und den ehrwiirdigen Hadithen verstanden
haben, und dass man dann lernt, was haram ist, und davon Ab-
stand nimmt und lernt, was die Fara’id sind, und diese erfiillt. So
zu handeln, wird ,Ibada‘ genannt. Die Vermeidung dessen, was
haram ist, wird ,Taqwa‘ (Gottesfurcht) genannt.

Die Absicht fassend die islamischen Bestimmungen zu befol-
gen, wird ,Ibada‘ genannt. Die Gebote und Verbote Allahs, des
Erhabenen, werden ,al-Ahkam al-islamiyya‘ (islamische Bestim-
mungen) oder ,al-Ahkam al-ilahiyya‘ (géttliche Bestimmungen)
genannt. Die Gebote heilen ,Fard* und die Verbote heiBlen
,Haram‘. Die wertvollste aller Ibadat und der Grundpfeiler des Is-
lams ist das Verrichten der téglichen fiinf Gebete. [Gebet (Salat)
bedeutet das Stehen, wihrend man zur Kibla gewandt ist, dabei
die Fatiha rezitiert, dass man sich in Richtung Kibla verbeugt und
sich in Richtung Kibla niederwirft und den Kopf auf den Boden
legt. Wenn diese Grundpositionen nicht in Richtung Kibla ge-
wandt verrichtet werden, ist die Handlung kein ,,Gebet“.] Wer das
Gebet verrichtet, der ist ein Muslim. Wer das Gebet nicht verrich-
tet, ist entweder ein Muslim oder ein Kafir. Die Ndhe zu Allah,
dem Erhabenen, [d. h. der Zustand, dass man von Allah, dem Er-
habenen, geliebt wird] wird selten durch andere Ibadat als das Ge-
bet erlangt. Die fiinf téglichen Gebete sollten innerlich gesammelt
[d. h. alle Gedanken an Weltliches hinter sich lassend] in Gemein-
schaft, die Ta‘dil al-Arkan beachtend, mit vorhergehend sorgfiltig
vorgenommener Gebetswaschung und in den Zeiten, in denen ih-
re Verrichtung mustahabb ist, verrichtet werden. Wenn man das
Gebet verrichtet, werden die Schleier zwischen Allah und dem
Diener entfernt. Wer die téglichen fiinf Gebete verrichtet, wird,
gleich einer Person, die sich tdglich fiinfmal wischt, von seinen

- 186 -



Siinden bereinigt. Wer téglich die fiinf Gebete korrekt verrichtet,
erhilt die Belohnung von 100 Mértyrern.

Die Zakat von Handelsgiitern und Tieren, die auf Weiden gra-
sen [und von Ernten und Papiergeld und vergebenen Darlehen]
sollte willig an die dafiir ausgezeichneten Gruppen entrichtet wer-
den. Besitz, dessen Zakat entrichtet wird, verringert sich nicht. Be-
sitz, dessen Zakat nicht entrichtet wird, wird zu Feuer in der Holle.
Allah, der Erhabene, hat aus Seiner Barmherzigkeit geboten, dass
von iiberschiissigem Besitz, der eine bestimmte, ,Nisab‘ genannte
Mindestmenge erreicht hat, nach Vergehen eines Jahres die Zakat
entrichtet wird. Es ist Allah, der sowohl das Leben als auch den
Besitz gibt. Hitte Er geboten, dass man alles Leben und allen Be-
sitz gibt, dann hitten jene, die Thn lieben und verehren, auch dies
sogleich getan.

Im geehrten Monat Ramadan sollte man gerne fasten, weil es
ein Gebot Allahs, des Erhabenen, ist. Den Hunger und den Durst
wihrend dieses Fastens sollte man als Gliickseligkeit erfahren.

Das Gebédude des Islams ruht auf fiinf Sdulen: Die erste ist das
Aussprechen des Spruchs: ,Aschhadu an la ilaha illallah wa-asch-
hadu anna Muhammadan abduhiai wa-rasiilluh‘ (,Ich bezeuge, dass
es keinen Gott gibt auler Allah und ich bezeuge, dass Muhammad
Sein Diener und Sein Gesandter ist‘) und dass man seine Bedeu-
tung kennt und daran glaubt. Diesen Spruch nennt man
,Schahada‘ (Glaubensbekenntnis). Die anderen vier sind: das Ge-
bet, die Almosensteuer, das Fasten und die Pilgerfahrt. Wenn eine
dieser Sdulen nicht korrekt, d. h. nicht etabliert ist, dann ist auch
sein Islam nicht korrekt. Nach der Ausrichtung des Glaubens und
der Befolgung des Islams sollte man auf dem Weg der ,hohen
Stfiyya‘ (as-Stfiyya al-aliyya) voranschreiten. Die Gotteserkennt-
nis (Ma'‘rifa) ergibt sich auf diesem Weg, wie auch die Befreiung
von den Begierden der Triebseele. Wie kann jemand, der seinen
Herrn nicht kennt, leben und in Frieden sein? Um auf diesem Weg
Erkenntnis zu erlangen, ist ,Fana bil-ma‘raf* erforderlich. Das be-
deutet, dass man alles andere als Allah vergisst. Wer sich selbst als
existent erfihrt, kann keine Gotteserkenntnis erlangen. ,Fana‘ und
,Baqa‘ sind Sachen, die im Gewissen, im Herzen geschehen. Sie
konnen nicht durch Erkldrung verstanden werden. Wer nicht die
Gunst der Gotteserkenntnis erlangt hat, sollte immerzu danach
streben. Er sollte sich nicht mit Sachen abgeben, die zu verachten
man angewiesen ist, oder mit Sachen, die verginglich sind.

- 187 -



BITTGEBET (DUA) NACH DEM GEBET:

Al-hamdu lillahi Rabbil-alamin. As-salatu was-salamu ala
rasiilina Muhammadin wa-alihi wa-sahbihi adschma‘n. O mein
Herr! Nimm das Gebet, das ich verrichtete, an! Mache mein Ende
und mein Schicksal gut! Vergdnne mir, dass ich bei meinem letzten
Atemzug das Einheitsbekenntnis spreche! Verzeihe meinen ver-
storbenen Ahnen und vergib ihnen! Allahummaghfir warham wa
anta khayrur-rahimin. Tawaffani musliman wa-alhiqni bis-salihin.
Allahummaghfirlt wa-li-walidayya wa-li-ustadhiyya wa-lil-mu’'mi-
nina wal-mu'minat yawma yaqumul-hisab. O mein Herr! Beschiit-
ze mich vor dem Ubel des Teufels, vor dem Ubel von Feinden und
dem Ubel meiner niederen Triebseele, die das Schlechte wiinscht!
Fiille mein Heim mit Gutem und beschere uns Versorgung, die
halal und gesegnet ist! Gewihre allen Muslimen Frieden und Si-
cherheit! Vernichte die Islamfeinde und mache sie hilflos und
kraftlos! Hilf den Muslimen, die sich im Dschihad gegen die Un-
gldubigen befinden, mit Deinem gottlichen Beistand! Allahumma
innaka afuwwun karimun, tuhibbul-afwa, fa‘fu anni. O mein Herr!
Gib unseren Kranken Genesung und unseren Leidenden Heilung!
Allahumma inn1 as’alukas-sihhata wal-afiyata wal-amanata wa-
husnal-khulqi war-rida’a bil-qadari, bi-rahmatika ya arhamar-
rahimin. Beschere meinen Eltern, meinen Kindern, meinen Ver-
wandten, allen meinen Lieben und allen meinen muslimischen Ge-
schwistern ein Leben voll des Guten, einen schénen Charakter, ge-
sunden Verstand, Gesundheit und Wohlbefinden, Vernunft und
Rechtleitung und Ausgerichtetheit, o mein Herr! Amin. Wal-ham-
du lillahi Rabbil-alamin. Und anschlieBend spricht man die Dua
,Allahumma salli ala...”, die Dua ,,Alllahumma barik ala..., die
Dua ,,Allahumma Rabbana atina...“ und schlieBlich: Wal-hamdu
lillahi Rabbil-alamin. Astaghfirullah, astaghfirullah, astaghfirullah,
astaghfirullah al-azim, al-kartm, alladhi 1a ilaha illa huwal-hayyal-
gayyuma wa-atiibu ilayh.

KLARSTELLUNG: Bedingungen, damit Bittgebete erhort
und erfiillt werden.

1. Muslim sein.

2. Dem Glauben der Ahlus-Sunna folgen. Dafiir muss man eine
der vier Rechtsschulen wiéhlen und sie befolgen.

3. Die Fara’id verrichten. Man muss versaumte, nachzuholende
Gebete anstelle von Gebeten in der Nacht und auch anstelle von
Sunna-Gebeten so umgehend wie moglich nachholen.

- 188 —



Wenn jemand noch nachzuholende Fard-Gebete hat, werden
seine Sunna- und Nafila-Gebete und Bittgebete nicht angenommen.
Das bedeutet, dass man auch dann, wenn sie giiltig sind, keine Be-
lohnung fiir sie bekommt. Der Teufel versucht, die Muslime zu tiu-
schen und sie von dem, was fard ist, abzulenken und ermuntert sie
zu den Sunan und Nawafil. Man sollte, wissend, dass eine jeweilige
Gebetszeit eingetreten ist, das Gebet zu Beginn seiner Zeit verrich-
ten.

4. Man muss sich vor den Maharim hiiten. Wessen Lebensun-
terhalt halal ist, dessen Bittgebete werden erhort.

5. Man sollte sich einen der edlen Gottesfreunde (Awliya) zum
Mittel seiner Bittgebete machen.

Der indische Gelehrte Ahmad Zahid, moge Allah sich seiner
erbarmen, sagt im 54. Kapitel seines auf Persisch verfassten Bu-
ches Targhib as-salat: ,,In einem Hadith heif3t es: ,Damit dem Bitt-
gebet entsprochen wird, miissen zwei Sachen beachtet werden:
Erstens muss das Bittgebet mit Aufrichtigkeit (Ikhlas) gesprochen
werden. Zweitens muss das, was man isst und anzieht, halal sein.
Wenn sich im Zimmer des Gliubigen auch nur ein Faden befindet,
der haram ist, wird das Bittgebet, das er dort spricht, nicht er-
hort.’“ Ikhlas bedeutet, dass man an nichts Anderes als Allah, den
Erhabenen, denkt und seinen Wunsch einzig und allein von Ihm
erbittet. Aus diesen Griinden muss man den Glauben haben, den
die Gelehrten der Ahlus-Sunna tiberliefert haben, die islamischen
Bestimmungen befolgen, keine noch wiedergutzumachende Ver-
letzung der Rechte anderer Menschen auf sich haben und die tig-
lichen fiinf Gebete verrichten.

DAS BITTGEBET ZUR ERNEUERUNG BZW.
AUFFRISCHUNG DES GLAUBENS

O mein Herr! Ich bedauere und bereue alles, was ich bis jetzt
dem korrekten Glauben zuwider, alles, was Bid‘a und Siinde be-
deutet, gesagt, gehort, gesehen und getan haben mag, und ich bin
entschlossen und trachte danach, nicht wieder derart falsch zu
glauben und zu handeln. Der erste der Propheten ist Adam, Friede
sei mit ihm, und der letzte ist unser geliebter Prophet Muhammad,
Friede sei mit ihm. Ich glaube an diese zwei Propheten und an alle
Propheten, die zwischen diesen beiden von Allah, dem Erhabe-
nen, gesandt wurden. Ich bestitige, dass sie alle wahrhaftig und
treu sind und dass alles, was sie verkiindeten, die Wahrheit ist.

- 189 -



Amantu billah wa-bi-ma dscha’a min indillah ala muradillah. Wa
amantu bi-rasulillah wa-bi-ma dscha’a min indi rasalillah ala
muradi rasilillah. Amantu billahi wa-mala’ikatihi wa-kutubihi wa-
rusuliht wal-yawmil-akhiri wa-bil-qadari khayrihi wa-scharrihi mi-
nallahi ta‘ala wal-ba‘thu ba‘dal-mawti haqqun. Aschhadu an Ia
ilaha illallah wa-aschhadu anna Muhammadan abduht wa-
rastaluh.

IM GEBET VERBORGENE WEISHEITEN
(Das Gebet und unsere Gesundheit)

Der Muslim verrichtet das Gebet, weil es ein Gebot Allahs, des
Erhabenen, ist. In allen Geboten unseres Herrn sind viele Nutzen
und Weisheiten verborgen. Genauso sind zweifellos viele Schiaden
in allem, was Er verboten hat. Einige dieser Nutzen und Schiaden
sind heute auch durch Mediziner festgestellt worden. In keiner an-
deren Religion und keinem Denksystem wird der Gesundheit so
viel Bedeutung beigemessen wie im Islam. Im Islam wird geboten,
dass wir die hochste der gottesdienstlichen Handlungen, néamlich
das Gebet, bis an unser Lebensende verrichten. Wer das Gebet
verrichtet, wird sicher auch von jenen Nutzen profitieren, die die
korperliche Gesundheit fordern. Einige dieser Nutzen fiir die Ge-
sundheit, die im Gebet liegen, sind folgende:

1. Da die Bewegungen wihrend des Gebets geméchlich ver-
richtet werden, strengen sie das Herz nicht an und da sie zu ver-
schiedenen Zeiten des Tages erfolgen, halten sie den Menschen
stets korperlich fit.

2. Wenn man téglich bis zu 80 Mal den Kopf auf den Boden
legt, wird das Gehirn regelmif3ig mit viel Blut versorgt. Dadurch
werden die Gehirnzellen besser versorgt und man findet Gedécht-
nisschwéche und Personlichkeitsstorungen unter Leuten, die das
Gebet verrichten, viel seltener. Solche Menschen leben ein gesiin-
deres Leben. Sie leiden nicht an sogenannter seniler Demenz.

3. Auch die Augen von Betenden werden durch das Verbeugen
und Erheben stirker durchblutet. Dadurch entsteht kein Uber-
druck im Auge und die Fliissigkeit im vorderen Bereich des Auges
wird stdndig erneuert. So wird das Auge vor Krankheiten wie Ka-
tarakt und Glaukom geschiitzt.

4. Die isometrischen Bewegungen im Gebet sorgen fiir eine gu-
te Vermischung der Nahrung im Magen, fiir einen leichteren Fluss

-190 -



des Gallensaftes und somit dafiir, dass keine Stauung in der Galle
stattfindet, dass die Enzyme in der Bauchspeicheldriise leichter
entleert werden und dass Darmverstopfungen leichter beseitigt
werden. Sie sorgen auch dafiir, dass die Nieren und Harnwege in
Bewegung sind und dadurch Steinbildung verhindert und die
Harnblase leichter entleert wird.

5. Durch die rhythmischen Bewegungen wihrend der Verrich-
tung der téglichen fiinf Gebete werden Muskeln und Gelenke be-
wegt, die sonst im Alltag nicht viel oder gar nicht bewegt werden,
und somit werden z. B. der Arthritis, der Gicht und Muskelver-
spannungen vorgebeugt.

6. Fiir die Gesundheit des Korpers ist die korperliche Hygiene
unverzichtbar. Die Gebetswaschung und die Ganzkorperwa-
schung sind sowohl physische als auch seelische Reinigung. Das
Gebet ist die Reinheit an sich. Denn ohne physische und seelische
Reinheit kann es kein Gebet geben. Die Gebetswaschung und die
Ganzkorperwaschung sorgen fiir korperliche Reinheit. Jemand,
der seiner Verpflichtung des Gebets als gottesdienstliche Hand-
lung nachkommt, erholt und reinigt sich seelisch.

7. In der vorbeugenden Medizin sind regelméfige, zu bestimm-
ten Zeiten durchgefiihrte Bewegungen sehr wichtig. Die Gebets-
zeiten sind die besten Zeiten, um die Blutzirkulation und die At-
mung zu beleben.

8. Der wichtigste Faktor bei der Regulierung der Schlafphasen
sind die Gebete. Die statische, elektrische Ladung, die sich im
Korper ansammelt, wird wihrend der Niederwerfung entladen
und der Korper erlangt dadurch wieder seine Lebhaftigkeit.

Um von diesen Nutzen des Gebets zu profitieren, muss man,
neben der Verrichtung des Gebets zu seinen Zeiten, auch auf die
korperliche Reinheit achten und darauf, dass man nicht zu viel isst
und dass die eingenommene Nahrung rein und halal ist.

Weltlicher Besitz, Gold und Silber werden niemandem bleiben,
Die Kunst ist, ein verdorbenes Herz zu heilen.

-191 -



Siebter Teil

Befreiung der Verstorbenen von ihren Gebetsschulden
(Isqat und Dawr fiir Verstorbene)

Im Nur al-idah, in dessen Superkommentar Tahtawi, im Ha-
labi, im ad-Durr al-mukhtar zum Ende des Kapitels tiber Nachhol-
gebete, im Multaqga, im Durr al-muntaqa, im Wiqaya, im Durar, im
Dschawhara und in anderen wertvollen Biichern am Ende ihrer
Kapitel iiber das Fasten steht, dass wenn ein Verstorbener dies in
seinem Testament so verfiigt hat, ,,Isqat* und ,,Dawr* fiir ihn ge-
macht werden muss. So steht z. B. im Superkommentar von
Tahtawt: ,,Dass nicht eingehaltenes Fasten mittels Abfindung
(Fidya) wiedergutgemacht wird, steht anhand von Quellentexten
(Nusts) fest. Da das Gebet wichtiger ist als das Fasten, gibt es un-
ter allen Gelehrten Ubereinstimmung dariiber, dass fiir jemanden,
der sterbenskrank ist und noch Nachholgebete hat, die mit einem
in der Scharia definierten Entschuldigungsgrund versdumt wur-
den, und der diese versdumten Gebete, obwohl er die Absicht da-
zu hatte, nicht nachholen konnte, fiir diese Gebete der Isqat
durchgefiihrt werden kann. Jemand, der behauptet, dass es keinen
Isqat fiir das Gebet gibt, bekundet mit so einer Aussage lediglich
seine Unwissenheit. Er stellt sich damit auch gegen die Uberein-
stimmung, die es hieriiber in den Rechtsschulen gibt. In einem Ha-
dith heiBt es: ,Niemand kann anstelle eines Anderen fasten oder
beten, jedoch kann er als Abfindung fiir dessen Fasten und Gebet
Arme speisen.’ Es ist immer wieder zu horen, dass Leute, die die
GroBe der Gelehrten der Ahlus-Sunna nicht verstehen und glau-
ben, die Imame unserer Rechtsschulen wiirden wie sie selber aus
eigener Auffassung heraus sprechen, sagen, dass es im Islam kei-
nen Isqat und keine Dawr gebe und dass dies dem Ablass der
Christen dhnele. Durch solche Aussagen bringen sie sich in Ge-
fahr. Denn unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Meine Um-
ma einigt sich nicht auf Irrtum.* Dieser Hadith zeigt, dass das, was
die Mudschtahids mit Ubereinstimmung verkiinden, gewiss richtig
ist. Wer daran nicht glaubt, leugnet den Hadith hieriiber. Ibn
Abidin erklirt dies im Kapitel iiber das Witr-Gebet folgenderma-
Ben: ,,Wer Sachen leugnet, die im Islam unumgéngliches Wissen
darstellen, also Sachen, iiber die es einen Konsens (Idschma) gibt
und die sogar von den Ungebildeten gewusst werden, wird zum
Kafir.“ Idschma bedeutet Konsens, Ubereinstimmung der Gelehr-

-192 -



ten in einer Sache. Wie kann man den Isqat mit dem Ablass der
Christen vergleichen? Die Priester behaupten, dass sie die Stinden
der Menschen tilgen, und nehmen dafiir den Menschen ihr Geld
ab. Doch im Islam darf der Isqat nicht von Religionsgelehrten
durchgefiihrt werden. Der Isqat kann nur von einem Stellvertreter
des Verstorbenen durchgefithrt werden und das Geld wird nicht
Religionsgelehrten, sondern Armen gegeben.

Heutzutage werden jedoch fast iiberall der Isqat und die Dawr
nicht den Regeln des Islams entsprechend durchgefiihrt. Jene, die
sagen, dass es im Islam keinen Isqat gebe, tdten besser daran, statt-
dessen zu sagen, dass die Durchfithrung des Isqat und der Dawr
heutzutage nicht den Regeln des Islams entsprechend erfolgt.
Dann kann man ihnen darin nur zustimmen. Dann wiirden sie sich
sowohl vor der vorhin erwédhnten groen Gefahr schiitzen, als
auch dem Islam einen Dienst erweisen. Wie der Isqat und die
Dawr den Regeln unserer Religion entsprechend vollzogen wer-
den, wird nachfolgend erklért werden. Ibn Abidin sagt zum Ende
des Kapitels iiber Nachholgebete:

,»Es ist wadschib, dass jemand, der Fa’ita-Gebete [also mit ei-
nem Entschuldigungsgrund verpasste Gebete und somit Nachhol-
gebete] hat und, obwohl er die Moglichkeit hatte, sie auch mit nur
angedeuteten Bewegungen nachzuholen, dies nicht tat, im Sterbe-
bett in seinem Testament vermacht, dass fiir diese der Isqat durch-
gefiihrt wird. Wenn er jedoch gar nicht imstande war, sie nachzu-
holen, muss er dies nicht vermachen; auch nicht jemand, der als
Reisender (Musafir) oder Kranker im geehrten Monat Ramadan
nicht fastete, weil er starb, bevor er Zeit fand, das Fasten nachzu-
holen. Allah, der Erhabene, akzeptiert deren Entschuldigung. Die
Siihne (Kaffara) fiir Kranke wird nach deren Ableben von ihrem
Stellvertreter geleistet. Vor dem Ableben jedoch wird keine Siihne
geleistet. Es ist nicht dscha’iz, dass ein Lebender fiir sich selbst den
Isqat machen lésst. Im Dschila al-qulub heif3t es: ,Fiir den, der noch
wiedergutzumachende Rechte Allahs oder Seiner Diener auf sich
hat, ist es wadschib, dass er in Anwesenheit von zwei Zeugen sein
Testament spricht oder ein aufgeschriebenes Testament diesen
vorliest. Fiir jemanden, der nicht solche Rechte auf sich geladen
hat, ist es mustahabb, dass er testamentarisch etwas verfiigt.*

Fiir die Stihneleistung gibt der Stellvertreter des Verstorbenen,
dessen Testament ausgefiithrt wird, d. h. die Person, die der Ver-
storbene mit der Verteilung des Erbes an die entsprechenden Per-
sonen beauftragt hat bzw. sein Erbfolger, von dem frei verfiigba-
ren Drittel des Erbes fiir jedes Fard-Gebet, fiir jedes Witr-Gebet

-193 -



und fiir das Fasten eines Tages je ein halbes Sa‘ [also 520 Dirham
bzw. 1750 g] Weizen an Arme [oder deren Vertreter] als Abfin-
dung (Fidya).

Wenn jemand kein Testament fiir den Isqat durch Siithneleis-
tung verfiigt hat, muss der Stellvertreter geméaf3 der hanafitischen
Rechtsschule auch keinen Isqat durchfithren. Geméaf der schafiiti-
schen Rechtsschule muss ein Stellverteter auch dann den Isqat
durchfiithren, wenn der Verstorbene dies nicht vermacht hat. Die
Begleichung von Rechten Anderer durch den Stellvertreter muss
auch gemil der hanafitischen Rechtsschule durchgefiihrt werden,
auch wenn der Verstorbene dies nicht vermacht hat. Glaubiger
konnen sich sogar, falls sie Zugriff auf das Erbe haben, ihr Recht
auch ohne eine Gerichtsverhandlung nehmen. Wenn der Verstor-
bene verfiigt hat, dass von seinem Erbe eine Abfindung fiir seine
nachzuholenden Fastentage gezahlt wird, ist es wadschib, dies zu
erfiillen, denn dies ist ein Gebot im Islam. Wenn der Verstorbene
keine Abfindungszahlung vermacht hat, ist die Zahlung solcher
Abfindung fiir die Nachholgebete nicht wadschib, sondern
dscha’iz. Selbst wenn diese beiden letztgenannten trotz ihrer
Durchfithrung von Allah, dem Erhabenen, nicht angenommen
werden sollten, entsteht zumindest eine Belohnung als gegebene
Sadaqga und trigt dazu bei, die Siinden des Verstorbenen zu berei-
nigen. Dies ist der Standpunkt von Imam Muhammad. Im Buch
Madschma‘ al-anhur heif3t es: ,Zwar wurde gesagt, dass es fiir je-
manden, der seiner Triebseele und dem Teufel folgend seine Ge-
bete nicht verrichtet hat, dann zum Ende seines Lebens hin dies
bereute [und darauf begann, die tiglichen Gebete zu verrichten
und die unterlassenen Gebete nachzuholen,] nicht dscha’iz sei, den
Isqat fiir seine noch ausstehenden Nachholgebete, die er nicht
nachholen konnte, zu vermachen, aber im Mustasfa ist aufgezeich-
net, dass dies dscha’iz ist.*

Im Dschila al-qulub heif3t es: ,Rechte Anderer meint ausste-
hende Schulden, anvertraute Giiter, durch Raub oder Diebstahl
angeeignete Giiter, ausstehende Zahlungen (wie Miete, Lohn
u.A.), Nachzahlungen zur vollstindigen Bezahlung gekaufter Wa-
ren oder korperliche Rechte wie durch Schlagen oder Verletzen
verursachtes Leiden, oder Rechte des Herzens wie Beschimpfung,
Verspottung, iible Nachrede oder Verleumdung.*

Wenn das Drittel des Erbes des Verstorbenen, der dies testa-
mentarisch verfiigt hat, fiir den Isqat ausreichend ist, dann muss
der Stellvertreter die Abfindungen von diesem Besitz zahlen. Im
Fath al-qadir steht, dass wenn das Drittel nicht ausreichend ist, es

~194 -



fiir einen Erben dsch@’iz ist, den iiber dieses Drittel hinausgehen-
den Betrag von seinem eigenen Vermogen zur Verfiigung zu stel-
len. Wenn der Verstorbene vermacht hat, dass seine ausstehende
Fard-Pilgerfahrt unternommen werde und ein Erbe oder jemand
Anderer das Geld fiir die Pilgerfahrt schenkt, ist dies nicht
dscha’iz. Wenn der Verstorbene vor seinem Ableben dies nicht
vermacht hat und ein Erbe jedoch mit eigenem Geld den Isqat
durchfiihrt oder die Pilgerfahrt unternimmt, ist damit die Schuld
des Verstorbenen beglichen. Zwar gibt es Gelehrte, die gesagt ha-
ben, dass dies nicht mit dem Geld eines Anderen als eines Erben
dscha’iz ist, doch die Autoren des ad-Durr al-mukhtar, Maraqi al-
falah und Dschila al-qulub haben iiberliefert, dass es dscha’iz ist.

Fiir den Isqat durch Siihneleistung kann statt Weizen auch
Mehl oder 1 Sa‘ Gerste, Datteln oder Rosinen gegeben werden.
[Da diese wertvoller sind als Weizen, haben sie fiir die Armen ei-
nen groBeren Nutzen.] Oder es kann, statt all dieser Naturalien,
ihr Gegenwert in Gold oder Silber gegeben werden. [Papiergeld
darf fiir den Isqat nicht verwendet werden.] Eine Abfindung fiir
versdumte Rezitationsniederwerfungen [Sadschdat at-Tilawa] ist
nicht erforderlich.“

Wie werden Isqat und Dawr durchgefiihrt?

Falls die Summe fiir die Abfindungen mehr als das Drittel des
Erbes betrégt, darf der Stellvertreter nichts iiber das Drittel hinaus
fiir diesen Zweck verwenden, wenn es die Erben nicht erlauben.
Im Buch Qinya heifit es: ,Wenn ein Verstorbener vermacht hat,
dass das Drittel seines Erbes fiir die Abfindung aller Gebete seines
Lebens verwendet werde, er jedoch auch Schulden hat, dann darf
das Testament nicht ausgefiihrt werden, selbst wenn die Gldubiger
es erlauben sollten. Denn im Islam ist die Begleichung von Schul-
den vorrangig angeordnet. Diese Begleichung darf auch nicht mit
dem Einverstindnis von Gldaubigern auf spiter verschoben wer-
den.

Wenn von einem Verstorbenen, der den Isqat fiir die Gebete
seiner ganzen Lebenszeit vermacht hat, nicht bekannt ist, in wel-
chem Alter er verstorben ist, und das von ihm hinterlassene Drittel
nicht fiir den Isqat seiner Gebete ausreichend ist, dann ist das Tes-
tament giiltig. Wenn aber das Drittel fiir die Abfindungssumme
ausreicht und hoher ist, dann ist das Testament nicht giiltig und die
Durchfiihrung nicht dsch@’iz. Denn, wenn das Drittel nicht fiir die
Abfindungssumme fiir die Gebete der gesamten Lebenszeit aus-

-195-



reicht, ist klar, wie viele Gebete mit dem Drittel ausgeglichen wer-
den konnen, und somit ist das Testament fiir diese bestimmte An-
zahl von Gebeten giiltig. Fiir die restlichen Gebete gilt sein Testa-
ment nicht, ist also wie nicht ausgesprochen. Wenn jedoch das
Drittel viel ist, wird sein Testament ungiiltig, da das Alter des Ver-
storbenen und damit die Zahl der zu berechnenden Gebete nicht
klar ist.

Wenn ein Verstorbener, der den Isqat fiir seine Gebete ver-
macht hat, keinen Besitz hat oder das Drittel seines Erbes nicht fiir
die Erfiillung des Testaments ausreicht oder der Verstorbene gar
nichts vermacht hat und der Stellvertreter aber mit eigenem Besitz
den Isqat durchfiihren mochte, fiihrt der Stellvertreter die Dawr
durch. Er ist aber nicht dazu verpflichtet, die Dawr durchzufiihren.
Um die Dawr durchzufiihren, leiht sich der Stellvertreter den Ge-
genwert fiir die Gebete eines Monats oder eines Jahres in Gold
oder in Silber, als Schmuck oder als gingige Gold- oder Silberwih-
rung aus. Wenn der Verstorbene ein Mann war, wird durch Abzug
von 12 Jahren von seinem gesamten Alter und bei Frauen durch
Abzug von 9 Jahren die Anzahl der Jahre berechnet, fiir die Ab-
findungen zu zahlen sind. Fiir téiglich 6 Gebete [die fiinf Fard-Ge-
bete und das Witr-Gebet] miissen 10 kg und fiir ein Sonnenjahr
3660 kg Weizen gegeben werden. Wenn z. B. das Kilogramm Wei-
zen 1,8 Wihrungseinheiten in Papiergeld betrigt, wire der Gegen-
wert fiir die Abfindungen der Gebete eines Jahres 6588 oder rund
6.600 Wiahrungseinheiten in Papiergeld. Wenn eine Goldmiinze
[entspricht 7,2 g] 120 Wéhrungseinheiten betrigt, wire die Menge
in Goldmiinzen fiir die Abfindung der Gebete eines Jahres 55
Goldmiinzen oder sicherheitshalber gerundet 60 Goldmiinzen.
Angenommen, der Stellvertreter des Verstorbenen leiht sich 5
Goldmiinzen und findet vier Arme, die nicht nach Weltlichem
trachten und ihre Religion kennen und lieben, dann verfidhrt er
folgendermaBen: [Diese Armen miissen solche Personen sein, die
nicht in der Lage sind, die Sadaqat al-Fitr zu entrichten, d. h. Per-
sonen, die Sadaqga annehmen diirfen. Wenn sie nicht in diesem
Sinne ,,Arme* sind, ist der Isqat mit ihnen nicht giiltig.] Der Stell-
vertreter selbst, d. h. die durch den Verstorbenen fiir diesen
Zweck beauftragte Person oder einer der Erben oder jemand, der
von diesen Erben beauftragt wird, sagt: ,,Fiir den Isqat der Gebete
des/der Verstorbenen Soundso gebe ich dir als Abfindung diese 5
Goldmiinzen*, und iibergibt sie darauf dem ersten Armen mit der
Absicht der Sadaqa. Dieser sagt: ,,Ich nehme die Abfindung an*,
und dann darauf: ,,Ich schenke dir diesen Betrag®, und gibt den

-196 -



Abfindungsbetrag dem Stellvertreter oder dem Erben oder der
mit der Dawr beauftragten Person zuriick. Dann werden dieselben
Goldmiinzen entweder wieder diesem selben Armen oder einem
anderen gegeben und nach der Inbesitznahme von diesem wieder
als sein Geschenk entgegengenommen. [Diese Verfahrensweise,
bei der etwas von Hand zu Hand weitergegeben wird, nennt man
,Dawr“.] Derart wird durch Geben und Nehmen mit einem Ar-
men mit vier Malen oder mit vier Armen je ein Mal, eine Dawr-
Einheit abgeschlossen. In dieser beschriebenen Dawr wird der
Isqat fiir Gebete durchgefiihrt, deren Abfindungswert 20 Gold-
miinzen betrdgt. Wenn der Verstorbene ein Mann war und im Al-
ter von 60 Jahren verstarb, miissen fiir 48 Jahre insgesamt: 48 Jah-
re x 60 Goldmiinzen = 2880 Goldmiinzen gegeben werden. Mit
den Zahlen des bisherigen Beispiels [4 Arme, 5 Goldmiinzen als
fir die Dawr zur Verfiigung stehender Betrag] wiren sodann
2880 : 20 = 144 Dawr-Einheiten durchzufiihren. Wenn man 10
Goldmiinzen fiir die Dawr zur Verfiigung hat, wiren 72 Dawr-
Einheiten und wenn man 20 Goldmiinzen zur Verfiigung hat, 36
Dawr-Einheiten durchzufithren. Wenn sich 10 Arme an der Dawr
beteiligen und man 10 Goldmiinzen zur Verfiigung hat, wiaren 29
Dawr-Einheiten fiir den Isqat von 48 Jahren Gebet durchzufiih-
ren. Die Formel fiir die Anzahl der Dawr-Einheiten lautet:

(Wiedergutzumachende Jahre) x (Anzahl der Goldmiinzen fiir
ein Jahr) = (Anzahl der beteiligten Armen) x (Anzahl der fiir die
Dawr zur Verfiigung stehenden Goldmiinzen) x (Anzahl der
durchzufithrenden Dawr-Einheiten). Mit den oben genannten
Beispielen wiren diese Zahlen gerundet:

48 Jahre x 60 Goldmiinzen = 4 Arme x 5 Goldmiinzen x 144
Dawr-Einheiten = 4 Arme x 10 Goldmiinzen x 72 Dawr-Einheiten
=4 Arme x 20 Goldmiinzen x 36 Dawr-Einheiten = 10 Arme x 10
Goldmiinzen x 29 Dawr-Einheiten.

Man muss also fiir die Berechnung der Anzahl der Dawr-Ein-
heiten fiir den Isqat der Gebete die Zahl der fiir ein Jahr benotig-
ten Goldmiinzen mit den Jahren, fiir die eine Gebetsschuld des
Verstorbenen besteht, multiplizieren. Dann wird die Zahl der fiir
die Dawr verfiigbaren Goldmiinzen mit der Zahl der empfangen-
den Armen multipliziert. Dann wird das Ergebnis der ersten Mul-
tiplikation durch das Ergebnis der zweiten geteilt. Das Ergebnis
dieser Teilung ergibt die Anzahl der Dawr-Einheiten. Auf den
Markten dndert sich der Wert der Papiergeldwéhrung fiir Gold
und Weizen immer ungefidhr gleichmifBig, d. h. der Wert fiir diese
beiden steigt oder sinkt gleichzeitig. Dies bedeutet also, dass der

-197 -



Wert fiir ein Jahr Isqat konstant bleibt, weil das Verhéltnis von
Weizen und Gold etwa gleich bleibt; die oben berechnete Anzahl
von 60 Goldmiinzen bleibt also ungefidhr konstant. Bei den Be-
rechnungen fiir den Isqat werden folgende Faustregeln ange-
wandt:

,»Die Abfindung fiir einen Monat Gebet sind 5 Goldmiinzen.*
.»Die Abfindung fiir einen Monat Fasten ist 1 Goldmiinze.*

Hiermit kann die Anzahl der fiir die Dawr bendtigten Gold-
miinzen und die Anzahl der Dawr-Einheiten errechnet werden.

Nachdem der Isqat fiir das Gebet durchgefiihrt ist, wird der
Isqat fiir das Fasten, das nicht verrichtet wurde, aber nachgeholt
werden musste, durchgefithrt. Dazu werden mit 5 Goldmiinzen
und 4 Armen drei Dawr-Einheiten durchgefiihrt. Denn: Die Ab-
findung fiir das Fasten eines Jahres, also von 30 Tagen, betrégt
52,5 kg Weizen oder 5,25 g Gold, das entspricht 0,73 Goldmiinzen.
Man sieht also, dass gemdBl der hanafitischen Rechtsschule der
Isqat fiir das Fasten eines Jahres eine Goldmiinze betrigt. Der
Isqat fiir das Fasten von 48 Jahren betrigt 48 Goldmiinzen. Wenn
man mit 5 Goldmiinzen und 4 Armen eine Dawr-Einheit durch-
fiihrt, entspricht dies 20 Goldmiinzen. Nach dem Isqat fiir nachzu-
holendes Fasten erfolgt der Isqat fiir die Zakat und die Opferga-
be.

Als Siihne fiir einen nicht erfiillten Schwur sind téglich 10 Ar-
me und fiir das ohne Entschuldigungsgrund gebrochene und daher
die Siihneleistung erfordernde Fasten eines Tages 60 Arme zu
speisen, wobei ein Armer téglich nicht mehr als eine halbe Sa‘
[1750 g] Weizen erhalten darf. D. h., dass man nicht die Sithne fiir
mehrere Schwiire an einem einzigen Tag an 10 Arme leisten darf.
Somit kann auch als Siithneleistung fiir Schwiire und fiir Nachhol-
fasten keine Dawr an einem einzigen Tag durchgefiihrt werden.
Wenn der Verstorbene vermacht hat, dass die Siihne fiir nicht er-
fiillte Schwiire geleistet wird, gibt man fiir jeden Schwur an einem
Tag 10 Armen je 2 kg Weizen oder Weizenmehl oder den Gegen-
wert davon in Form irgendeiner anderen Ware oder Gold oder Sil-
ber. Es kann auch die gesamte Menge an 10 aufeinanderfolgenden
Tagen an einen einzigen Armen gegeben werden. Oder man gibt
einem Armen den Gegenwert in Form von Papiergeld und sagt:
,»Ich bevollmichtige dich hiermit, dass du zweimal tdglich, mor-
gens und abends, fiir dich eine Mahlzeit hiermit kaufst.” Wenn
man aber weil3, dass der Arme dieses Geld nicht fiir das Sattwer-
den, sondern fiir etwas Anderes verwenden wird, ist ein solches
Vorgehen nicht dscha’iz. Das beste Vorgehen wére, dass man sich

- 198 -



mit einem Koch einigt, diesem das Geld fiir 10 Tage gibt, damit er
dem Armen morgens und abends téglich zwei Mahlzeiten gibt. Die
Siihneleistung fiir nach dem Fassen einer Absicht gebrochenes
Fasten und fiir Zihar ist dieselbe und es werden als Siihne eines
Tages fiir diese beiden Fille entweder an einem Tag an 60 Arme
oder an einen Armen fiir die Dauer von 60 Tagen eine halbe Sa‘
[1750 g] Weizen bzw. der Gegenwert davon in Form einer anderen
Ware gegeben oder es wird fiir tiglich zwei Mahlzeiten gesorgt.

Es ist nicht erforderlich, den Isqat fiir die Zakat durchzufiih-
ren, wenn dies nicht so vom Verstorbenen vermacht wurde. Es
gibt jedoch ein Rechtsgutachten (Fatwa), wonach der Erbe von
sich aus die Dawr fiir die Zakat durchfiihren darf.

Wihrend der Durchfiihrung der Dawr muss der Stellvertreter
jedes Mal, wenn er die Goldmiinzen einem Armen iiberreicht, die
Absicht fassen, sie fiir den Isqat des Gebets oder des Fastens zu
geben. Wenn der Arme den Betrag zuriickgibt, muss er dabei aus-
sprechen, dass es ein Geschenk ist, und der Stellvertreter muss
aussprechen, dass er es als Geschenk entgegennimmt. Wenn ein
Stellvertreter nicht in der Lage ist, den Isqat fiir den Verstorbenen
selber durchzufiihren, beauftragt er einen Stellvertreter, welcher
dann den Isqat und die Dawr durchfiihrt.

Im Buch Wasiyyatnama des Imam Birgivi und in dessen Erkla-
rung von Kadizade Ahmad Efendi heif3t es: ,,Die Armen miissen
solche Leute sein, die nicht so viel Besitz haben, dass dieser dem
Nisab entsprechen wiirde. Es ist dscha’iz, dass sich Verwandte des
Verstorbenen unter diesen Armen befinden. Wenn man einem
Armen Abfindungen gibt, sagt man dabei: ,Fiir den Isqat von
soundso vielen Gebete von Soundso gebe ich dir diese Menge.
Und der Arme muss sagen: ,Ich nehme das an‘, und muss, wenn er
die Goldmiinzen annimmt, sich dessen bewusst sein, dass es nun-
mehr sein eigener Besitz ist. Sollte ihm dies nicht klar sein, muss er
zuvor dariiber informiert werden. Dieser Arme wiederum sagt
freiwillig und als ein Akt der GroBziigigkeit: ,Ich gebe dir diese
Menge als Isqat der Gebete von Soundso*, und iibergibt die Gold-
miinzen an einen anderen Armen. Dieser andere Arme nimmt sie
in Besitz und sagt, dass er sie annimmt. Auch er muss sich bei der
Annahme bewusst sein, dass dies nun sein eigener Besitz ist. Wenn
er es als anvertrautes Geschenk betrachtet, dann ist die Dawr nicht
giiltig. Nachdem dieser zweite Arme derart entgegengenommen
hat, sagt er: ,Und auf die gleiche Weise gebe ich dir diesen Betrag’,
und gibt die Goldmiinzen einem dritten Armen. Auf diese Art
sollte die Dawr fiir das Gebet, das Fasten, die Zakat, die Opferga-

-199 -



be, die Sadaqat al-Fitr, das Geliibde und die Ausgleichszahlungen
fiir Rechte Anderer und auch fiir Rechte von Tieren durchgefiihrt
werden. Ungiiltige und unwirksame Handelsgeschifte fallen in die
Kategorie der Rechte Anderer. Es ist nicht dscha’iz, als Siihne fiir
Schwiire und fiir Fasten die Dawr durchzufiihren.

Dann, nach Beendigung der Dawr, schenkt der letzte Arme
freiwillig und als ein Akt der Grofziigigkeit die Goldmiinzen dem
Stellvertreter. Der Stellvertreter sagt, dass er sie annimmt. Wenn
ein Armer die Goldmiinzen nicht schenkt, diirfen sie ihm nicht un-
ter Zwang abgenommen werden, da sie in seinen Besitz iiberge-
gangen sind. AbschlieBend gibt der Stellvertreter etwas Gold oder
Papiergeld oder irgendetwas Anderes vom Besitz des Verstorbe-
nen als Sadaqga an diese Armen und widmet die Belohnung fiir die-
se Sadaqa der Seele der verstorbenen Person. Kinder, die noch
nicht geschlechtsreif (baligh) sind, oder Arme, die Schulden ha-
ben, sollten nicht an der Dawr beteiligt werden, denn es wére fard
fiir den Armen, der die Goldmiinzen erhilt, dass er damit seine
Schulden begleicht, und es ist ihm nicht dscha’iz, diese Fard zu un-
terlassen und die Goldmiinzen fiir den Zweck der Sithne des Ver-
storbenen an einen weiteren Armen zu geben. Zwar ist dadurch
die Dawr trotzdem giiltig, doch er selber erhélt keine Belohnung
dafiir, begeht sogar [durch die Unterlassung einer Fard] eine Siin-
de.

Esist fiir einen Stellvertreter nicht wadschib, fiir einen Verstor-
benen, der zwar keinen Besitz hinterlésst, aber die Dawr vermacht
hat, die Dawr durchzufiihren. Es ist fiir den Sterbenden wadschib,
dass er von seinem Besitz den gesamten Abfindungsbetrag fiir den
Isqat fiir diesen Zweck vermacht, jedoch ohne dass dieser Betrag
ein Drittel des Nachlasses iibersteigt. Sodann kann der Isqat
durchgefiihrt werden, ohne dass die Dawr nétig ist. Wenn das
Drittel fiir den Isqat ausreichend ist und der Sterbende dennoch
vermacht, dass mit weniger als einem Drittel die Dawr durchge-
fiihrt werde, begeht er damit eine Siinde. Im Ibn Abidin heif3t es
im 5. Band, Seite 273: ,Fiir einen Sterbenden, der kleine Kinder
hat oder dessen geschlechtsreife und rechtschaffene Kinder arm
und auf das Erbe angewiesen sind, ist es besser, dass er nicht wohl-
titige und gute Werke, die Nafila sind, vermacht, sondern seinen
Besitz seinen rechtschaffenen Kindern hinterlésst. Im Bazzaziyya
heif3t es bei der Erkldarung des Geschenks: ,Man sollte seinen Be-
sitz fiir wohltdtige und gute Werke vermachen, als dass man es
siindigen (nicht rechtschaffenen) Kindern iiberlésst, denn dies wi-
re Beihilfe zu ihren weiteren Stinden. Uberhaupt soll ein Kind, das

—-200 -



ein Siinder (Fasiq) ist, nicht mehr Geld oder Besitz erhalten, als
fiir den Lebensunterhalt erforderlich.*

Es ist nicht dscha’iz, dass jemand, der zahlreiche Gebete, Fas-
ten, Zakat, Opfergaben und Schwiire schuldet, vermacht, dass fiir
diese mit weniger als einem Drittel seines Erbes die Dawr durch-
gefithrt werde und der Rest des Drittels fiir Koranrezitationen,
Gedenksitzungen oder Mawlid-Lesungen ausgegeben werde. Wer
dafiir ein Entgelt zahlt oder annimmt, begeht eine Siinde. Es ist
dsch?’iz, ein Entgelt fiir das Lehren des edlen Korans zu zahlen
und anzunehmen. Im Falle der Rezitation des edlen Korans ist
dies aber nicht dscha’iz.

Es ist nicht dscha’iz, dass Gebete oder Fasten, die ein Verstor-
bener schuldet, von den Erben oder irgendeiner anderen Person
fiir ihn nachgeholt werden. Es ist aber dscha’iz und gut, dass Leute
Nafila-Gebete und Nafila-Fasten verrichten und die Belohnung
dafiir der Seele des Verstorbenen schenken.

Es ist dscha’iz, dass die Fard-Pilgerfahrt, die ein Verstorbener
schuldet, von einer von ihm in seinem Testament bestimmten Per-
son fiir ihn nachgeholt wird. Dadurch wird der Verstorbene von
dieser Schuld befreit. Denn die Pilgerfahrt ist eine Ibada, die so-
wohl mit dem Korper, als auch mit Besitz durchgefiihrt wird. Eine
Nafila-Pilgerfahrt fiir eine andere Person kann zu allen Zeiten un-
ternommen werden. Eine Fard-Pilgerfahrt hingegen kann nur im
Falle von Personen, bei denen Kklar ist, dass sie bis zu ihrem Tode
nicht selbst dazu fahig sein werden, von einem von dieser Person
ernannten Stellvertreter durchgefiihrt werden.*

Im Madschma® al-anhur und im Durr al-muntaqa heif3t es: ,,Der
Isqat fiir einen Verstorbenen muss vor seiner Beerdigung durch-
gefiihrt werden.” Im Qubhistani steht, dass dies auch nach der Be-
erdigung dscha’iz ist.

Wihrend des Isqat von Gebeten, Fasten, Zakat und Opferga-
ben fiir den Verstorbenen kann einem einzigen Armen mehr als
die Menge des Nisab gegeben werden. Man kann auch alle Gold-
miinzen nur einem einzigen Armen geben.

Es ist fiir jemanden, der sterbenskrank ist, nicht dschad’iz, dass
er selbst schon die Abfindung fiir Nachholgebete zahlt. Fiir jeman-
den, der so alt ist, dass er nicht mehr in der Lage sein wird, zu fas-
ten, ist es dscha’iz, dass er die Abfindung fiir Nachholfasten zahlt.
Ein Kranker muss das Gebet verrichten, selbst wenn er dies nur
durch angedeutete Bewegungen des Kopfes zu tun in der Lage ist.
Die Gebete eines Kranken, der lidnger als einen Tag auch durch

-201 -



angedeutete Bewegungen dazu nicht in der Lage ist, entfallen von
ihm und sind vergeben. Nach seiner Genesung muss er diese Ge-
bete nicht nachholen. Fasten, das in einem solchen Zustand nicht
eingehalten werden konnte, muss nach der Genesung nachgeholt
werden. Wenn der Kranke aber stirbt, ohne zu genesen, sind diese
Fastentage vergeben.

Achter Teil
DIE 32 PFLICHTEN UND DIE 54 PFLICHTEN

Ein Kind von muslimischen Eltern wird mit dem Erreichen der
Geschlechtsreife und ein Nichtmuslim mit dem Aussprechen des
Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-Tawhid), also: ,,La ilaha illallah
Muhammadun Rastlullah® (,,Es gibt keinen Gott auler Allah und
Muhammad ist der Gesandte Allahs“) und damit, dass er dessen
Bedeutung kennt und daran glaubt, ein Muslim. Alle Siinden des
Nichtmuslims werden sodann augenblicklich vergeben. Doch miis-
sen diese beiden, so wie alle anderen Muslime auch, bei Gelegen-
heit die sechs Glaubensgrundsiitze, also den ,,Amantu® genannten
Spruch, auswendig lernen und deren Bedeutungen erlernen und
an diese glauben und bestitigen, dass sie an den Islam insgesamt
glauben, d. h., dass sie daran glauben, dass alle Gebote und Ver-
bote, die Muhammad, Friede sei mit ihm, verkiindet hat, ihm von
Allah, dem Erhabenen, mitgeteilt wurden. Danach ist es fard fiir
sie, von den Ereignissen, mit denen sie konfrontiert werden, dieje-
nigen, deren Ausiibung fard oder haram [also ein Gebot oder ein
Verbot] sind, zu erlernen, und genauso ist es fard, zu erlernen, wel-
che Charaktereigenschaften anzueignen fard ist und welche
haram. Wenn jemand leugnet, dass es fard ist, diese zu erlernen
oder einer Fard nachzukommen oder ein Haram zu unterlassen,
also nicht daran glaubt, dann verliert er seinen Glauben. Wenn je-
mand auch nur eine dieser erlernten Sachen gering schitzt und sie
leugnet, wird er zu einem Abtriinnigen (Murtadd). Solange der
Abtriinnige fiir die Sache, die zu seiner Abtriinnigkeit fiihrte, kei-
ne Reue empfindet (d. h. keine Tawba vollzieht), wird er auch
durch das Aussprechen von ,,La ilaha illallah* und durch die Be-
folgung einiger Pflichten im Islam, wie z. B. das Verrichten des
Gebets, das Fasten, die Pilgerfahrt oder durch Wohltétigkeiten
nicht wieder zum Muslim. Alle diese Wohltaten werden ihm im
Jenseits nichts niitzen. Er muss wegen der Sache, die er leugnet,
d.h. wegen der Sache, an die er nicht glaubt, Reue empfinden.

-202 -



Die Gelehrten des Islams haben 32 und 54 Pflichten (Fara’id)
zusammengestellt, die jeder Muslim erlernen, an die er glauben
und die er befolgen muss.

DIE 32 PFLICHTEN (FARAID)

Die 6 Glaubensgrundsétze.

Die 5 Sdulen des Islams.

Die 12 Pflichten beim Gebet (Salat).

Die 4 Pflichten bei der Gebetswaschung (Wuda).

Die 3 Pflichten bei der Ganzkorperwaschung (Ghusl).
Die 2 Pflichten bei der Trockenreinigung (Tayammum).

Es gibt auch Gelehrte, die sagen, dass die Pflichten bei der Tro-
ckenreinigung 3 sind. In dem Fall wéren es insgesamt 33 Pflichten.

Die sechs Glaubensgrundsiitze

1. Der Glaube an die Existenz und Einheit Allahs, des Erhabe-
nen.

2. Der Glaube an Seine Engel.

3. Der Glaube an die von Allah, dem Erhabenen, herabgesand-
ten Schriften.

4. Der Glaube an die Propheten Allahs, des Erhabenen.
5. Der Glaube an den Jiingsten Tag.

6. Der Glaube an die Bestimmung (Qadar), d. h., dass alles Gu-
te und Schlechte durch Allah, den Erhabenen, ereignet wird.

Die fiinf Saulen des Islams

7. Das Glaubensbekenntnis (Schahada) aussprechen.

8. Téglich die fiinf Gebete verrichten, wenn ihre Zeiten eintre-
ten.

9. Die Zakat fiir seinen Besitz entrichten.
10. Im Monat Ramadan jeden Tag fasten.

11. Wenn man dazu in der Lage ist, einmal im Leben die Pilger-
fahrt durchfiihren.

-203 -



Die zwolf Pflichten beim Gebet

Die Pflichten auflerhalb des Gebets sind sieben an der Zahl.
Diese werden auch ,,Schuriit“ (Bedingungen) genannt.

12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.

Die Reinigung von ritueller Unreinheit (Hadath).
Die Reinigung von Unreinheiten (Nadschasa).
Das Bedecken der Awra.

Sich in Richtung Kibla wenden.

Das Eintreten der Gebetszeit (Waqt).

Das Fassen der Absicht (Niyya).

Der Eroffnungs-Takbir (Takbirat al-Thram).

Die Pflichten innerhalb des Gebets sind fiinf an der Zahl. Diese
werden auch ,,Arkan® (Grundelemente) genannt.

19.
20.
21.
22.
23.

24.

25.
schen.

26.
27.

28.
29.
30.

31.

Das Stehen (Qiyam).

Die Rezitation (Qira’a).

Die Verbeugung (Ruka').

Die Niederwerfung (Sadschda).
Das letzte Sitzen (Qa‘da akhira).

Die vier Pflichten bei der Gebetswaschung

Das Gesicht waschen.
Die Hénde und Arme bis einschlielich der Ellbogen wa-

Einen Viertel des Kopfes feucht bestreichen.
Die Fiile einschlieBlich der FuBknochel waschen.
Die drei Pflichten bei der Ganzkorperwaschung

Den Mund waschen (Madmada).
Die Nase waschen (Istinschaq).
Den ganzen Korper waschen.

Die zwei Pflichten bei der Trockenreinigung

Die Absicht fassen, die Trockenreinigung vorzunehmen,

um den Zustand der Dschanaba oder Wudilosigkeit aufzuheben.

32.

Beide Hiande auf reine Erde schlagen und dann das Gesicht

bestreichen, danach die Héande erneut auf reine Erde schlagen und

~204 -



diesmal die Hidnde und die Arme bis einschlieBlich der Ellbogen
bestreichen.

DIE 54 PFLICHTEN (FARAID)

1. Der Glaube an die Einheit Allahs, des Erhabenen.
2. Essen und Trinken von dem, was halal ist.

3. Die Gebetswaschung vornehmen.

4. Die téglichen fiinf Gebete verrichten.

5. Die Ganzkorperwaschung vornehmen, um den Zustand der
Dschanaba aufzuheben.

6. Daran glauben, dass die Versorgung (Rizq) von Allah, dem
Erhabenen, zugeteilt wird.

7. Kleidung, die halal und sauber ist, anziehen.
8. Sich auf Allah verlassen (Tawakkul).

9. Mit dem, was einem an Versorgung zugeteilt wird, zufrieden
sein.

10. Allah, dem Erhabenen, fiir Seine Gaben dankbar sein.
11. Mit dem Schicksal (Qada) zufrieden sein.

12. Unheil geduldig ertragen.

13. Reue fiir seine Stinden empfinden.

14. Die gottesdienstlichen Handlungen (Ibadat) fiir das Wohl-
gefallen Allahs verrichten.

15. Den Teufel (Schaitan) als einen Feind wissen.

16. Mit den Urteilen des edlen Korans zufrieden sein.

17. Wissen, dass der Tod gewiss kommen wird.

18. Diejenigen lieben, die Allah liebt, und die Feinde Allahs
befeinden.

19. Vater und Mutter mit Giite behandeln.

20. ,Amr bil-ma‘riaf* und ,,Nahy anil-munkar® pflegen, also
das Gute gebieten und das Schlechte verbieten.

21. Die nahen Verwandten besuchen.

22. Anvertrautes nicht missbrauchen.

23. Stets Ehrfurcht vor Allah, dem Erhabenen, haben und von
Eigensinn und Ziigellosigkeit ablassen.

24. Allah und Seinem Propheten gegeniiber gehorsam sein.

25. Sich von Siinden fernhalten und sich mit Ibadat beschafti-
gen.

—205 -



26. Muslimischen Vorgesetzten und Regierenden gegeniiber
gehorsam sein.

27. Die Schopfung als voller Lehren betrachten.

28. Uber die Existenz Allahs, des Erhabenen, nachdenken (Ta-
fakkur).

29. Die Zunge vor unziichtiger Rede hiiten.
30. Das Herz stets rein halten.

31. Sich iiber niemanden lustig machen und niemanden ldcher-
lich machen.

32. Nicht auf das, was haram ist, schauen.

33. Seinem Wort immerzu treu bleiben.

34. Sein Gehor vor Verbotenem hiiten.

35. Wissen aneignen.

36. Waagen und Messgerite rechtmifig verwenden.

37. Sich niemals sicher vor der Strafe Allahs fiithlen und sie stets
furchten.

38. Den Armen unter den Muslimen die Zakat geben und ih-
nen zur Hilfe eilen.

39. Nicht die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs aufge-
ben.

40. Nicht den Gelisten der Triebseele (Nafs) folgen.
41. Menschen fiir das Wohlgefallen Allahs speisen.
42. Arbeiten, um ausreichend Versorgung zu erwerben.

43. Die Zakat fiir den Besitz und das Uschr fiir die Ernte ent-
richten.

44. Den Geschlechtsverkehr mit der Ehefrau, die sich im Zu-
stand der Menstruation oder des Wochenbetts befindet, vermei-
den.

45. Das Herz von Siinden bereinigen.
46. Sich vor Hochmut (Kibr) hiiten.

47. Den Besitz des noch nicht geschlechtsreifen Waisenkindes
hiiten.

48. Keine enge Bezichung zu jungen Knaben pflegen.

49. Die tdglichen fiinf Gebete in ihren Zeiten verrichten und sie
nicht zum Nachholen aufschieben.

50. Niemandes Besitz durch Unrecht aneignen.
51. Allah, dem Erhabenen, keine Partner beigesellen.
52. Sich von Unzucht (Zina) fernhalten.

—206 -



53. Keinen Wein und keine anderen alkoholischen Getrianke
trinken.

54. Keinen falschen Eid leisten.

KAPITEL UBER KUFR

Das iibelste alles Schlechten ist es, nicht an die Existenz Allahs,
des Erhabenen, zu glauben, ein Atheist zu sein. An eine notwendig
zu glaubende Sache nicht zu glauben, ist Kufr. An den Propheten
Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht zu glauben, ist Kufr (Un-
glaube, Feindschaft zu Allah). ,,Jman‘ (Glaube) bedeutet, alles,
was Muhammad, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabenen,
iiberbrachte, im Herzen anzunehmen und dies mit Worten auszu-
sprechen. In Fillen, in denen jemand verhindert ist, ist er entschul-
digt, wenn er den Glauben nicht in Worten ausdriickt. Damit der
Glaube bestehen bleibt, ist es auch erforderlich, sich von den Din-
gen, die im Islam als Kufr bezeichnet werden, zu hiiten. Es sind
Anzeichen von Kufr, eins der Urteile im Islam, d. h. der Gebote
und Verbote, nicht ernst zu nehmen oder abfillig iiber den edlen
Koran oder die Engel oder iiber einen der Propheten, Friede sei
mit ihnen, zu sprechen. Verleugnen bedeutet Ablehnung, d. h. die
Weigerung, nach dem Vernehmen der Kunde diese zu bestétigen.
Zweifeln gilt auch als Verleugnung.

Der Kufr (Unglaube) ist dreierlei Art: Kufr dschahli (Unglau-
be aus Unwissenheit), Kufr dschuhtidi (Unglaube aus Trotz) und
Kufr hukmi (Unglaube per Urteil).

1. Der Kufr von Menschen, die eine Sache, von der jeder weif3,
dass sie Kufr ist, nicht vernommen haben oder nicht bedenken,
wird ,,Kufr dschahli*“ genannt. Unwissenheit wiederum ist zweier-
lei Art: Die erste ist die schlichte Unwissenheit. Ein Mensch in die-
sem Zustand weil3, dass er unwissend ist. Bei diesen Menschen
kann man nicht von falschem Glauben sprechen. Sie gleichen den
Tieren. Denn, was den Menschen von Tieren unterscheidet, ist
Wissen und Verstand. Diese Menschen sind sogar den Tieren un-
tergeordnet. Denn die Tiere vollbringen im Gegensatz zu diesen
Menschen das, wofiir sie erschaffen wurden. Die zweite Art der
Unwissenheit ist jene, in der der Unwissende sich seiner Unwis-
senheit nicht bewusst ist. Dies wird ,,Dschahl murakkab® genannt.
Das ist, falschen Glauben zu haben. Die griechischen Philosophen
und jene unter den 72 irregegangenen Gruppen der Muslime, de-
ren Glaube nicht den offenkundig tiberlieferten Glaubenssitzen
entspricht, sind dieser Art. Diese Art der Unwissenheit ist schlim-

-207 -



mer als die erste. Sie ist eine Krankheit, fiir die kein Heilmittel be-
kannt ist.

2. Die zweite Art des Kufr ist ,,Kufr dschuhudi“. Diese Art
wird auch ,,Kufr inadi** genannt. Dies bedeutet, wissentlich und
trotzend ein Kafir zu sein. Dies geschieht als das Resultat von
Hochmut (Kibr), der Verfallenheit zu Amt und Rang oder der
Angst, verspottet zu werden. Der Kufr des Pharaos und seiner Ge-
fahrten und des Herakleios, Kaiser von Byzanz, war dieser Art.

3. Die dritte Art des Kufr ist der ,,Kufr hukmi“. Wer Worte
ausspricht oder Taten verrichtet, die im Islam als Zeichen des Kufr
eingestuft sind, wird zum Kafir, selbst wenn er in seinem Herzen
den Glauben bestitigt und auch duflert, dass er glaubt. Eine im Is-
lam zu verachtende Sache zu ehren oder eine zu ehrende Sache zu
verachten, ist Kufr.

1. Es ist Kufr, zu sagen: ,,Allah, der Erhabene, schaut vom Ar-
schul-a‘la oder vom Himmel auf uns herab.*

2. Es ist Kufr, zu sagen: ,,So, wie du mir Unrecht angetan hast,
so tut auch Allah, der Erhabene, dir Unrecht an.“

3. Esist Kufr, zu sagen: ,,Jener Muslim ist in meinen Augen wie
ein Jude.“

4. Es ist Kufr, iiber eine Liige zu sagen: ,,Allah, der Erhabene,
weil3, dass es wahr ist.*

5. Es ist Kufr, iiber die Engel geringschitzig zu sprechen.

6. Es ist Kufr, iiber den edlen Koran oder auch nur iiber einen
einzigen seiner Buchstaben geringschitzig zu sprechen oder auch
nur an einen einzigen seiner Buchstaben nicht zu glauben.

7. Es ist Kufr, den edlen Koran in Begleitung von Musik zu re-
zitieren.

8. Es ist Kufr, nicht an die Originale der Thora und des Evan-
geliums zu glauben oder schlecht iiber diese zu sprechen. [In unse-
rer Zeit gibt es diese urspriingliche Thora und das urspriingliche
Evangelium nicht mehr.]

9. Wer den edlen Koran mit sogenannten ,,Schadh“-Buchsta-
ben (Rezitation, die zwar der arabischen Grammatik entspricht,
die aber anders ist als die von der Allgemeinheit der Prophetenge-
fahrten akzeptierte Rezitation) liest und sagt, dies sei der Koran,
wird zum Kafir.

10. Es ist Kufr, geringschitzig iiber die Propheten zu sprechen.

11. Es ist Kufr, auch nur an einen der im edlen Koran erwidhn-
ten 25 Propheten, Friede sei mit ihnen, nicht zu glauben.

-208 -



12. Es ist Kufr, tiber jemanden, der viel Gutes tut, zu sagen, er
sei besser als ein Prophet.

13. Es ist Kufr, die Propheten als Mittellose und Bediirftige zu
bezeichnen. Ihre Armut war ndmlich aus eigenem Wunsch heraus.

14. Wenn jemand behauptet, er sei ein Prophet, werden jene,
die daran glauben, zusammen mit ihm zum Kafir.

15. Es ist Kufr, Sachen, die sich im Jenseits ereignen werden, zu
verspotten, sich iiber diese lustig zu machen.

16. Es ist Kufr, nicht an die Strafen im Jenseits zu glauben [in-
dem man sagt, diese seien nicht mit dem Verstand oder den Natur-
wissenschaften vereinbar].

17. Es ist Kufr, nicht daran zu glauben, dass man im Paradies
Allah, den Erhabenen, sehen wird. Ebenso ist es Kufr, zu sagen:
,Das Paradies will ich nicht, ich will Allah sehen.*

18. Es ist Kufr, Aussagen zu tétigen, die ein Zeichen des Zwei-
fels am Islam sind, oder zu behaupten, wissenschaftliche Erkennt-
nisse hétten Vorrang vor dem religiosen Wissen, sie seien besser
als das religiose Wissen.

19. Es ist Kufr, zu behaupten, es sei egal, ob man das Gebet
verrichtet oder es nicht verrichtet.

20. Es ist Kufr, zu sagen: ,,Ich weigere mich, die Zakat zu ent-
richten.”

21. Es ist Kufr, zu wiinschen, dass Zinsen halal wiren.

22. Es ist Kufr, zu wiinschen, Unrecht und Unterdriickung wé-
ren halal.

23. Esist Kufr, dass man ein Gut, das auf eine Weise, die haram
ist, angeeignet wurde, einem Armen gibt und dafiir Belohnung
(Thawab) erwartet, und ebenso ist es Kufr, dass der Arme, der
weil3, dass das, was ihm gegeben wurde, haram ist, gutes Bittgebet
fiir den Geber spricht.

24. Es ist Kufr, zu behaupten, dass der Analogieschluss (Qiyas)
von Imam Abi Hanifa nicht rechtméBig sei. Das ist einer der
Griinde, warum Wahhabiten zu Ungldaubigen werden.

25. Es ist Kufr, eine der wohlbekannten und allgemein akzep-
tierten Sunan zu bemékeln.

26. Wenn jemand beim Vernehmen des ehrwiirdigen Hadith:
»Zwischen meiner Kanzel (Minbar) und meinem Grab liegt ein
Garten von den Girten des Paradieses*, mit Worten wie: ,,Ich se-
he da nichts Anderes als eine Kanzel, Bodenbelag und ein Grab*,
antwortet, wird er zum Kafir.

-209 -



27. Es ist auch Kufr, islamisches Wissen zu leugnen oder dieses
und islamische Gelehrte zu verspotten.

28. Wenn jemand die Absicht fasst, ein Kafir zu werden, so ge-
schieht dies auch im selben Augenblick.

29. Wenn jemand einem anderen wiinscht, dass dieser ein Kafir
werde, und dies, weil er den Kufr als besser erachtet, wird er durch
seinen Wunsch selbst zum Kafir.

30. Wer sich bewusst ist, dass bestimmte Aussagen Kufr bedeu-
ten, und diese dennoch ungezwungen &uBert, wird zum Kafir.
Wenn er sich bei seinen AuBerungen nicht bewusst ist, dass sie
Kufr bedeuten, wird er, gemif3 der Mehrheit der Gelehrten, den-
noch zum Kafir.

31. Bewusst eine Tat zu verrichten, die zum Kufr fiihrt, ist Kufr.
Es gibt viele Gelehrte, die sagen, dass es auch dann Kufr ist, wenn
sie unwissentlich verrichtet wird.

32. Sich den Priestergurt, der ,,Zunnar“ genannt wird, anzule-
gen oder Kleidung anzulegen, die eindeutig den Kufr symbolisiert,
ist Kufr. Ebenfalls Kufr ist es, dass ein Handler diese im Dar al-
Harb (im nichtislamischen Herrschaftsgebiet) anlegt. Sie als Mittel

zur Satire, zu Spédfen, um andere zu belustigen zu benutzen, ist
ebenfalls Kufr.

33. An religiosen Feiertagen der Nichtmuslime sich so wie sie
zu verhalten oder Sachen so zu gebrauchen, wie sie speziell fiir sol-
che Tage vorgesehen sind, oder ihnen Geschenke zu iiberreichen,
die auf die jeweiligen religiosen Feiertage bezogen sind, ist Kufr.

34. Bei Worten, die geduBlert werden, um zur Schau zu stellen,
dass man besonders schlau ist oder wissend oder besonders bele-
sen und eloquent oder um seine Mitmenschen in Erstaunen zu ver-
setzen oder sie zum Lachen zu bringen oder zu erfreuen oder auch
zu verspotten, besteht die Gefahr des Kufr hukmi. Mit Auf3erun-
gen, die aus Zorn, Arger und Aggression heraus getiitigt werden,
verhilt es sich genauso.

35. Wenn jemand, der iible Nachrede (Ghiba) betrieben hat,
sagt: ,,Ich habe keine iible Nachrede betrieben, sondern nur ge-
sagt, was liber jene Person wahr ist®, ist diese Aussage Kufr.

36. Wenn ein Middchen, das verméahlt wurde, als es nicht recht-
lich verantwortlich war, rechtlich verantwortlich wird und sich he-
rausstellt, dass sie keine Ahnung vom Glauben und vom Islam hat
und auf Nachfrage hin nicht erkldren kann, was diese sind, wird
der Ehebund (Nikah) mit ihrem Ehemann nichtig, sie selbst wird
zu einem Murtadd. So verhilt es sich auch umgekehrt mit dem

-210-



Mann.

37. Wenn jemand einen Muslim [zu Unrecht] t6tet oder zu t6-
ten einen Befehl erteilt und ein Anderer diese Taten lobt, indem
er z. B. duflert, dass er diese Taten gut fiande, so wird derjenige, der
lobt, zum Kafir.

38. Es ist Kufr, im Falle von jemandem, der kein Todesurteil
verdient hat, zu sagen: ,,Den miisste man umbringen.*

39. Ebenso ist es Kufr, einem Unterdriicker, der jemanden zu
Unrecht verpriigelt oder jemanden zu Unrecht tétet, recht zu ge-
ben und zu sagen, dieser jemand habe es so verdient.

40. Die Aussage ,,Allah weil3, dass ich dich mehr liebe als mein
eigenes Kind“ als eine Liige zu duf3ern, ist Kufr.

41. Wenn jemand einem Muslim gegentiber, der einem Muslim
von Rang und Amt nach seinem Niesen ,, Yarhamukallah“ (,,Moge
Allah sich deiner erbarmen®) sagt, behauptet, dies sei hochgestell-
ten Leuten gegeniiber nicht gestattet, bedeutet dies Kufr.

42. Auch die téglichen fiinf Gebete, das Fasten im Ramadan
oder die Zakat nicht als Pflicht zu akzeptieren und sie als unerheb-
lich zu betrachten und deshalb ihre Verrichtung zu unterlassen, ist
Kufr.

43. Es ist Kufr, die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs
aufzugeben.

44, Besitz und Geld, das an sich nicht haram ist, aber durch zu-
ziiglich auftretende Griinde haram wird, wird ,,Haram li-ghayrihi*
(Haram durch begleitende Umsténde) genannt. So z. B. Besitz,
der gestohlen wird oder durch verbotenen Erwerb angeeignet
wird. Zu behaupten, diese seien halal, ist kein Kufr. Aas, Schwei-
nefleisch, Wein u. A., die an sich haram sind, werden ,,Haram li-
aynih1“ genannt. Zu behaupten, diese seien halal, ist Kufr.

45. Siinden, die ohne Zweifel als haram bekannt sind, als halal
zu bezeichnen, ist Kufr.

46. Den Gebetsruf (Adhan), Moscheen, die Biicher iiber Figh
und Ahnliches, das im Islam allgemein geehrt wird, zu verspotten,
ist Kufr.

47. Es ist Kufr, das Gebet zu verrichten, obwohl man weif3, dass
man nicht im Zustand der Gebetswaschung ist.

48. Es ist Kufr, sich beim Gebet wissentlich in eine andere
Richtung zu wenden als die Kibla. Wer behauptet, es sei nicht no-
tig, sich beim Gebet in Richtung Kibla zu wenden, wird zum Kafir.

49. Es ist kein Kufr, einen Muslim Kafir zu nennen, um ihn zu

-211-



beschimpfen. Wenn man dies aber tut und ihm dabei den Kufr
wiinscht, ist dies Kufr.

50. Wenn Siinden als solche nicht ernst genommen und sie in so
einem Zustand verrichtet werden, ist dies Kufr.

51. Zu leugnen, dass die Verrichtung von Ibadat und die In-
Achtnahme vor Siinden notwendig sind, ist Kufr.

52. Zu glauben, dass die gesammelten Steuern Besitz des Sul-
tans seien, ist Kufr.

53. Es ist Kufr, Gefallen an religiosen Zeremonien der Unglédu-
bigen (Kuffar) zu finden, den ,,Zunnar* genannten Priestergurt
anzulegen, ohne dass eine Notwendigkeit dafiir besteht, oder Ge-
brauch von anderen Zeichen und Symbolen des Kufr zu machen
und Gefallen an diesen zu finden.

54. Wenn jemand ohne Zwang schwort, indem er sagt: ,,Sound-
so ein Ding befindet sich bei Soundso*, oder: ,,Soundso ein Ding
befindet sich nicht bei Soundso®, und: ,,Moge ich ein Kafir sein*,
oder: ,,Moge ich ein Jude sein, wenn dem nicht so ist“, dann hat er
die Grenze zum Kufr freiwillig iiberschritten, gleich ob es sich mit
der von ihm genannten Sache so verhilt, wie er sagte, oder nicht.

55. Wenn jemand iiber Sachen wie Unzucht, Analverkehr, Zin-
sen oder das Liigen, die in allen Religionen verboten sind, sagt: ,,O
wiren diese Sachen doch nur halal, damit ich sie dann verrichten
konnte®, verfillt er in Kufr.

56. Wenn jemand sagt: ,,Ich glaube an die Propheten, Friede sei
mit ihnen, aber ob Adam, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist oder
nicht - da bin ich mir nicht sicher®, wird er zum Kafir.

57. Wer nicht weif3, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, der
Prophet der Endzeit [d. h. der letzte der Propheten] ist, wird zum
Kafir.

58. Wenn jemand sagt: ,,Sollte das, was die Propheten verkiin-
det haben, wahr sein, dann sind wir errettet”, wird er zum Kafir.
[Wenn er diese Aussage als Zweifel getitigt hat, wird er zum
Kafir.]

59. Wenn jemand aufgefordert wird: ,,Komm und verrichte das
Gebet”, und er sagt: ,,Nein, das tue ich nicht*, dann wird er zum
Kafir. Doch wenn er damit meint: ,,Nein, nicht auf deinen Aufruf
hin - wenn ich bete, dann auf Geheif3 Allahs®“, dann wird er nicht
zum Kafir.

60. Wenn jemandem gesagt wird: ,,Mache deinen Bart nicht
kiirzer als eine Faustlinge™ oder: ,,Schneide ab, was mehr als eine

-212 -



Faustlinge ist*, oder: ,,Schneide deine Négel, denn so ist die Sunna
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm*, und er sagt: ,,Nein, ma-
che ich nicht®, wird er zum Kafir. Genauso verhilt es sich mit den
anderen Sunan. Doch wenn er damit meint: ,,Nein, nicht auf dei-
nen Aufruf hin - wenn ich das tue, dann, weil es Sunna des Prophe-
ten ist“, dann ist das kein Kufr. Nur wenn er mit seiner Aussage
die Sunna leugnet, ist es Kufr.

61. Wenn jemand den Schnurrbart kiirzt und jemand, der an-
wesend ist, sagt: ,,Das hat dir jetzt nichts eingebracht [oder nichts
geniitzt]“, dann muss man fiirchten, dass diese Person in den Kufr
verfillt. [Den Schnurrbart zu kiirzen, ist eine Sunna. Durch solch
eine Aussage wiirde eine Sunna gering geschétzt werden.]

62. Wenn ein Mann sich von Kopf bis Fuf3 in Seide kleidet und
ein anderer dazu ,,Gesegnet seist du® sagt, dann muss man fiirch-
ten, dass er in den Kufr verfallt.

63. Wenn jemand etwas, das makrih ist, tut, wie die Beine in
Richtung Kibla ausgestreckt zu liegen oder in Richtung Kibla zu
spucken oder in Richtung Kibla zu urinieren, und er darauf auf-
merksam gemacht wird, dass dies makrih ist, und aufgefordert
wird, solches Tun zu unterlassen, und darauf sagt: ,,Ach, wéren
doch alle unsere Siinden nur so gering®“, dann muss man fiirchten,
dass er in den Kufr verfillt, denn er glaubt, solche Makrahat wi-
ren etwas Geringes.

64. Wenn der Bedienstete einer Person zu seinem Herrn ein-
tritt und ihn mit dem Salam-Gruf} grii3t und jemand, der bei dem
Herrn anwesend ist, sagt: ,,Sei still - seit wann grii3t man seinen
Herrn?*, dann ist dies Kufr. Doch wenn seine Absicht lediglich
Belehrung in der Etikette war und er gemeint hat, der Salam-Gruf3
hétte nur im Herzen, im Stillen gegeben werden sollen, dann ist es
kein Kufr.

65. Es ist Kufr, zu sagen, der Glaube nehme zu oder ab, es sei
denn, man meint damit die Stirke des Glaubens - dann ist es kein
Kufr.

66. Wenn jemand sagt: ,,Es gibt zwei Kiblas - die eine ist die
Kaaba, die andere Jerusalem®, ist dies Kufr, wenn er damit meint,
dass es jetzt zwei Kiblas gebe. Wenn er aber meint, dass das Bayt
al-muqgaddas (al-Agsa-Moschee in Jerusalem) einst die Kibla war
und spiter die Kaaba zur Kibla wurde, dann ist es kein Kufr.

67. Wenn jemand einen Islamgelehrten grundlos befeindet
oder beschimpft, dann muss man fiirchten, dass diese Person in
den Kufr verfillt.

-213 -



68. Es heif3t, dass wenn jemand sagt: ,,Das Schweigen wihrend
der Mahlzeiten ist eine der guten Sitten der Feueranbeter®, oder:
»Das Meiden von engem Kontakt zur Frau wéhrend der Mens-
truation und des Wochenbetts ist eine der guten Handlungen der
Feueranbeter®, diese Person zum Kafir wird.

69. Wenn jemand eine Person fragt, ob sie ein Gldubiger
(Mu’'min) sei, und die Person mit ,,Inscha’allah“ antwortet und die-
se Aussage nicht auslegen kann, dann ist dies Kufr.

70. Es heif3t, dass man zum Kafir wird, wenn man zu einer Per-
son, deren Kind starb, sagt: ,,Allah brauchte dein Kind.*

71. Wenn eine Frau ein schwarzes Seil um ihre Hiifte bindet
und danach gefragt wird und darauf antwortet: ,,Das ist ein Pries-
tergurt®, dann wird sie zum Kafir.

72. Es heif3t, dass man zum Kafir wird, wenn man Nahrung, die
haram ist, verspeist und dabei das Essen mit ,,Bismillah*“ beginnt.
Dies gilt fiir Sachen, die Haram li-aynihi (Haram an sich) sind, wie
z. B. der Verzehr von Aas und das Trinken von Wein. Dies gilt
aber nicht fiir Sachen, die Haram li-ghayrihi (Haram durch beglei-
tende Umstédnde) sind. So ist es z. B. kein Kufr, beim Essen von ge-
stohlenen Nahrungsmitteln die Basmala zu sprechen, denn hier ist
nicht die Nahrung selbst haram, sondern das Stehlen.

73. Es ist Kufr, Wohlgefallen am Kufr einer anderen Person zu
finden. Die Gelehrten sind sich uneinig dariiber, ob jemand zum
Kafir wird, wenn er jemanden verwiinscht (schlechte Dua spricht),
indem er sagt: ,,Moge Allah dich als Kafir sterben lassen. Wohl-
gefallen daran zu finden, dass diese Person ein Kafir ist, ist jedoch
Kufr. Aber wenn man Wohlgefallen am Kufr einer Person auf-
grund ihres Unrechts und Frevels findet - damit ihre Strafe im Jen-
seits ewig und bitter sei - dann ist dieses Wohlgefallen nicht Kufr.

74. Wenn jemand sagt: ,,Allah, der Erhabene, weif3 es - ich habe
jene Tat nicht begangen®, und dabei doch weil3, dass er sie began-
gen hat, dann wird er zum Kafir, denn damit hat er Allah, dem Er-
habenen, Unwissenheit zugeschrieben.

75. Wenn ein Mann eine Frau ohne Zeugen ehelicht und der
Mann und die Frau sagen: ,,Allah, der Erhabene, und der Prophet
sind unsere Zeugen*, dann werden beide zu Ungldaubigen. Denn
unser Prophet, Friede sei mit ihm, wusste zu Lebzeiten das Ver-
borgene (Ghayb) nicht. Zu behaupten, er kenne das Verborgene,
ist Kufr. [Das Verborgene kennt allein Allah, der Erhabene, und
jene, denen Er etwas davon mitteilt.]

76. Wenn jemand behauptet, um Gestohlenes und Verlorenge-

~214 -



gangenes zu wissen, dann werden er und diejenigen, die ihm glau-
ben, zu Ungldubigen. Wenn jemand behauptet, dass er von
Dschinnen dariiber benachrichtigt werde, wird er auch zum Kafir.
Denn auch die Propheten und die Dschinnen kennen das Verbor-
gene nicht. [Das Verborgene kennt allein Allah, der Erhabene,
und jene, denen Er etwas davon mitteilt.]

77. Es heiflt, dass wenn jemand bei Allah, dem Erhabenen,
schworen mochte und jemand anderer sagt: ,,Ich wiinsche nicht,
dass du bei Allah schworst, sondern bei der Scheidung oder der
Ehre“, dieser Andere zum Kafir wird.

78. Es heif3t, dass man zum Kafir wird, wenn man zu einem An-
deren sagt, dass dessen Gesicht ihm wie das des Todesbringers
scheine; denn der Todesbringer ist [Azra’il, Friede sei mit ihm,] ei-
ner der Erzengel.

79. Wenn jemand behauptet, das Gebet nicht zu verrichten sei
angenehm, wird er zum Kafir. Es heifit, dass wenn jemand einen
Anderen auffordert, das Gebet zu verrichten, und der Andere ant-
wortet, das sei fiir ihn eine beschwerliche Sache, dieser Andere
zum Kafir wird.

80. Wenn jemand sagt: ,,Allah, der Erhabene, im Himmel ist
mein Zeuge®, dann wird er zum Kafir, denn damit hat er Allah,
dem Erhabenen, einen Ort zugeschrieben, doch Allah, der Erha-
bene, ist dariiber erhaben, an einem Ort zu sein.

81. Wer Allah ,,Vater® nennt, wird zum Kafir.

82. Wenn jemand sagt, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit
ihm, nach dem Essen seine Finger leckte, und ein Anderer sagt,
das sei eine Ungehorigkeit, wird dieser Andere zum Kafir.

83. Wenn jemand sagt, der Prophet, Friede sei mit ihm, sei ein
Schwarzer gewesen, wird er zum Kafir.

84. Wenn jemand sagt: ,,Die Versorgung kommt von Allah,
dem Erhabenen, doch der Mensch muss sich dafiir auch bewegen®,
dann ist das Schirk (Beigesellung), denn auch die Bewegung des
Menschen ist von Allah.

85. Wenn jemand sagt, dass es besser sei, ein Christ zu sein als
ein Jude, wird er zum Kafir. Man muss sagen, dass der Jude
schlimmer ist als der Christ.

86. Wenn jemand behauptet, es sei besser, ein Kafir zu sein als
ein Verriter, wird er zum Kafir.

87. Wenn jemand sagt: ,,Was habe ich schon in den Lehrzirkeln
der Gelehrten verloren?*, oder: ,,Wer ist schon in der Lage, das,

-215-



was die Gelehrten lehren, umzusetzen?*, oder ein Rechtsgutach-
ten (Fatwa) auf den Boden wirft und sagt: ,, Wem sollen schon die
Worte von Gelehrten nutzen?“, dann wird er zum Kafir.

88. Wenn jemand eine Aussage tétigt, die Kufr ist, und ein An-
wesender dariiber lacht, dann wird auch der Lachende zum Kafir,
es sei denn, dieses Lachen ist unvermeidlich.

89. Wenn jemand sagt: ,,Die Seelen der Maschayikh, also der
Gottesfreunde (Awliya) ,sind stets priasent und wissend’*, wird er
zum Kafir, wenn er aber ,,werden pridsent™ sagt, dann ist dies kein
Kufr. [Die Seelen der Gottesfreunde konnen nicht wie Allah, der
Erhabene, présent (hadir) und sehend (nazir) sein. Sie sind an je-
nem Ort nur dann prisent, wenn sie erwdhnt werden. Vor solcher
Erwihnung waren sie an jenem Ort nicht prisent.]

90. Wenn jemand sagt: ,,Was geht mich der Islam an®, oder:
,Mit dem Islam will ich nichts zu tun haben“, dann wird er zum
Kafir.

91. Wenn jemand sagt: ,,Hitte Adam, Friede sei mit ihm, nicht
vom Weizen gegessen, dann wéren wir nicht fiir die Holle be-
stimmt®, wird er zum Kafir. Es gibt jedoch Meinungsverschieden-
heit dartiiber, ob es Kufr ist, wenn jemand sagt: ,,... dann wéren wir
nicht in dieser Welt.*

92. Wenn jemand sagt: ,,Adam, Friede sei mit ihm, pflegte Stoff
zu weben®, und ein Anderer kommentiert: ,,Na, dann sind wir ja
alle Kinder eines Webers“, wird der so Kommentierende zum
Kafir.

93. Wenn jemand eine kleine Siinde begeht und ihm gesagt
wird, er solle dafiir Reue zeigen, und er antwortet: ,,Was habe ich
denn schon gemacht, dass ich dafiir Reue zeigen sollte®, wird er
zum Kafir.

94. Wenn jemand zu einem Anderen sagt: ,,Lass uns einen Is-
lamgelehrten befragen®, oder: ,,Lass uns aus einem Figh-Buch ler-
nen“, und der Andere antwortet: ,,Was schert mich das religiose
Wissen®, wird er zum Kafir, denn er schitzt das religiose Wissen
gering und verschméht es.

95. Wer Tafsir- und Figh-Biicher verhohnt und diese ver-
schméiht, wird zum Kafir.

96. Wenn jemand gefragt wird, aus wessen Nachkommenschaft
(Dhurriyya) er ist, welcher Religionsgemeinschaft (Milla) er ange-
hort, wer der Imam seiner Glaubensrichtung (Madhhab in der
Aqida) ist, wer der Imam seiner Rechtsschule (Madhhab in den
Handlungen) ist und er auf diese Fragen nicht antworten kann,

-216 -



wird er zum Kafir.

97. Wenn jemand etwas, das eindeutig als haram festgelegt ist,
als halal bezeichnet, wird er zum Kafir. [Es ist geféhrlich, Tabak
als haram zu bezeichnen.]

98. Es ist Kufr, von etwas, das in allen offenbarten Religionen
haram ist und dessen Erlaubtsein der Weisheit widerspricht, zu
wiinschen, es wire halal. So z. B. Unzucht; Analverkehr; Essen,
nachdem man bereits satt ist; das Nehmen und Geben von Zinsen.
Zu wiinschen, dass Wein halal wire, ist kein Kufr, denn er war
nicht in allen Religionen haram.

99. Den glorreichen Koran fiir Gerede und Scherze zu benut-
zen, ist Kufr.

100. Wenn jemand zu einer Person namens Yahya sagt: ,,Ya
Yahya! Khudh-il kitaba“ (,,O Yahya! Nimm das Buch!*), wird er
zum Kafir, denn damit macht er sich tiber den edlen Koran lustig.
So verhilt es sich auch mit der Rezitation des edlen Korans zwi-
schen Musik, Spiel und Gesang.

101. Wenn jemand sagt: ,,Da bin ich nun Bismillahi“, ist das ein
katastrophales Missgeschick der Worte. Wenn jemand etwas im
Ubermaf sieht und sagt: ,Ma khalaqallah“, und die Bedeutung
dieser Aussage nicht kennt, ist das Kufr. [,,Ma khalaqallah* hat
zwei Bedeutungen. Die erste Bedeutung ist: ,,Was Allah so alles
erschaffen hat.“ Die zweite Bedeutung ist: ,,Allah hat nicht er-
schaffen.” Es ist gemeint, dass man beim Titigen einer Aussage
wissen muss, was man sagt.|

102. Wenn jemand verspottend sagt: ,,Ich werde dich jetzt also
nicht beschimpfen, denn man hat das Beschimpfen nun einmal als
Siinde eingestuft”, ist das ein katastrophales Missgeschick der
Worte.

103. Wenn jemand sagt: ,,Du stehst nackt da wie das Kalb des
Dschabra’il, ist das ein katastrophales Missgeschick, denn damit
macht man sich tiber den Engel lustig.

104. Wenn jemand den Schwurworten: ,,Beim Kopf meines
Sohnes*®, oder: ,,Bei meinem Kopf*“, einen Schwur im Namen Al-
lahs beifiigt, also z. B. ,,Wallahi beim Kopf meines Sohnes* sagt,
dann muss man Kufr fiir diese Person fiirchten.

105. Den edlen Koran, Mawlid-Lesungen, religiose Gedichte
zu rezitieren, wihrend Musik gespielt wird, oder sie in Begleitung
von Musikinstrumenten zu rezitieren, ist Kufr.

106. Den edlen Koran, Mawlid-Lesungen, religiose Gedichte
und Salawat (Segensgebete fiir den Propheten) in Versammlun-

=217 -



gen, bei denen offenkundig gesiindigt wird, respektvoll zu verle-
sen, ist haram. Dies zum Vergniigen und zur Unterhaltung zu tun,
ist Kufr.

107. Wenn jemand einen Adhan, der der Sunna entsprechend
ausgerufen wird, gering schitzt und ihm darum kein Gehor
schenkt, wird er augenblicklich zum Kafir.

108. Wer den edlen Koran nach seinem eigenen Verstand in-
terpretiert, wird zum Kafir.

109. Wessen Glaube sich nicht mit dem deckt, was klar und
deutlich im edlen Koran und in den ehrwiirdigen Hadithen tiber
den Glauben verkiindet wird, oder sich nicht mit dem deckt, was
die Mudschtahids in Ubereinstimmung iiber den Glauben iiberlie-
fert haben und was sich dann ebenso unter den Muslimen verbrei-
tet hat, der wird zum Kafir. Diese Art des Kufr wird ,,Ilhad* ge-
nannt und die Person selbst ,,Mulhid*.

110. Wer einen Kafir mit Hochachtung oder Verehrung griif3t,
wird zum Kafir.

111. Worte zu sprechen, die einem Kafir gegentiiber Hochach-
tung und Verehrung bekunden, ist Kufr.

112. Wer daran Wohlgefallen hat, dass ein Anderer zum Kafir
wird, wird selber zum Kafir.

113. Tontridger und andere Aufzeichnungsmedien, auf denen
der edle Koran aufgezeichnet ist, sind wie der edle Mushaf eben-
falls wertvoll. Wer diese respektlos behandelt, wird zum Kafir.

114. Wahrsager, die mit Dschinnen zusammenarbeiten, oder
Leute, die Horoskope erstellen und auf alle Fragen beziiglich der
Zukunft und das Verborgene im Allgemeinen antworten, aufzusu-
chen und ihren Worten und Taten Glauben zu schenken, ist Kufr,
selbst wenn sie manchmal richtigliegen, denn es ist Kufr, zu glau-
ben, dass jemand Anderer als Allah, der Erhabene, alles weil3 und
alles tun konne, was er wiinscht. [Mit dem Leugnen von naturwis-
senschaftlichen Erkenntnissen verhélt es sich nicht so.]

115. Wenn die Sunan nicht ernst genommen und geringschét-
zend unterlassen werden, ist dies Kufr.

116. Sich den Priestergurt, der ,,Zunnar* genannt wird, anzule-
gen oder Gotzen wie das Kreuz oder Statuen oder ihre Abbildun-
gen anzubeten oder diese zu verehren oder Biicher, in denen die
islamischen Gebote und Verbote vermittelt werden, zu missbilli-
gen oder sich iiber einen Islamgelehrten lustig zu machen oder
Aussagen zu tétigen oder zu schreiben, die zum Kufr fithren, oder
zu verachten, was wir zu ehren angeordnet sind, oder zu ehren,

-218 -



was wir zu verachten angeordnet sind, ist alles Kufr.

117. Jemand, der glaubt, dass ein Magier durch seine Magie auf
jeden Fall alles, was er wiinscht, erreichen kann, d. h., dass diese
Magie auf jeden Fall und immer wirksam ist, wird zum Kafir.

118. Wenn ein Muslim jemandem, der ihn des Kufr beschul-
digt, mit Bejahung implizierenden Worten wie: ,,Ja, bitte“, oder
,Wie der Herr meint“ oder Ahnlichem antwortet, wird auch er,
wie der Beschuldigende, zum Kafir.

119. Mit Giitern, von denen zweifellos klar ist, dass sie auf eine
Weise, die haram ist, erworben wurden, Moscheen zu bauen, Sa-
daga zu geben oder wohltédtige Werke zu verrichten und dann fiir
diese Taten eine Belohnung von Allah zu erwarten, ist Kufr.

120. Wenn jemand ein Gut, das zweifellos auf eine Weise, die
haram ist, angeeignet wurde, als Sadaqa gibt und dafiir eine Beloh-
nung von Allah erwartet und wenn ein Armer, der solches Gut an-
nimmt, weil3, dass es haram ist, und zum Geber sagt: ,,Moge Allah
mit dir zufrieden sein®, werden beide zu Ungldubigen und ebenso
jemand, der wissend, dass das Gut haram ist, ,,Amin* zum Bittge-
bet des Armen sagt.

121. Wer behauptet, es sei halal, eine Frau zu heiraten, die zu
denjenigen Frauen gehort, die zu ehelichen haram ist, wird zum
Kafir.

122. An Orten wie Kneipen, Spielstitten oder in Versammlun-
gen, in denen Siinden begangen werden, mittels Wiedergabegera-
ten Aufzeichnungen des edlen Korans oder von Mawlid-Lesungen
abzuspielen, um sich damit zu vergniigen, ist Kufr.

123. Den edlen Koran in Begleitung von Musikinstrumenten zu
rezitieren, ist Kufr.

124. Auch gegeniiber Aufzeichnungen des edlen Korans, die
iiber Medien wiedergegeben werden, oder gegeniiber dem edlen
Koran, der iiber Lautsprecher erklingt, die allesamt der eigentli-
chen menschlichen Stimme sehr dhnlich sind, respektlos zu sein, ist
Kufr.

125. Es ist Kufr, irgendjemanden au3er Allah, den Erhabenen,
als ,,Schopfer” zu bezeichnen, egal was die Absicht dabei ist.

126. Es ist nicht gestattet, Namen wie ,,Abdulqadir” entstellt
auszusprechen, und wenn es mit Absicht getan wird, ist dies Kufr.
Ebenso z. B. auch ,,Abdul‘uzayz” statt ,,Abdul‘aziz* zu sagen oder
»Memo* statt ,Muhammad®“ oder , Hasso* statt ,,Hasan“ oder
,1bo“ statt ,,Ibrahim* zu sagen. Wenn jemand solche ehrwiirdigen
Namen als Dekoration auf erniedrigende Weise benutzt, wie z. B.

-219 -



auf Schuhen oder Pantoffeln, oder wenn jemand darauf tritt, muss
man sich um den Glauben solcher Leute fiirchten.

127. Wissend, dass man nicht im Zustand der Gebetswaschung
ist, das Gebet zu verrichten, oder eine Tat, die sunna ist, zu miss-
billigen, ist Kufr. Die Sunna nicht ernst zu nehmen, ist Kufr.

128. Die Aussage von Ignoranten, dass man die Gréber der
Gottesfreunde (Awliya) niederreif3t, weil man fiirchte, die Unge-
bildeten konnten denken, dass sie Erschaffende seien, ist Kufr.

129. Wenn jemand einen Anderen zum Kufr verleitet, insbe-
sondere seine eigenen Kinder, wird er dadurch selbst zum Kafir.

130. Es ist Kufr, zu behaupten, Unzucht oder Analverkehr sei-
en erlaubt.

131. Eine Sache, die durch einen Quellentext (Nass; Koranvers
und Hadith) und durch Idschma (Konsens) als haram belegt ist,
nicht ernst zu nehmen, ist Kufr.

132. Auf groBlen Siinden zu bestehen, d. h. sie fortwéahrend zu
wiederholen, kann zu Kufr fithren. Das Gebet nicht ernst zu neh-
men, ist Kufr.

133. Papier, Stoffe oder Gebetsteppiche, auf denen Sitze ste-
hen oder auch nur ein Buchstabe, die im Islam einen Wert haben,
[mit der Absicht der Verschmihung] auf den Boden zu legen, ist
Kufr.

134. Es ist Kufr, zu sagen, dass Abu Bakr as-Siddiq und Umar
al-Fartq, moge Allah mit ihnen zufrieden sein, kein Anrecht auf
das Kalifat gehabt hétten.

135. Es ist Kufr, unabhéngig von dem, was Allah, der Erhabe-
ne, bewirkt, von irgendeinem Verstorbenen irgendeine Wirkung
zu erwarten.

136. Einen Verstorbenen mit dem Spitznamen ,,Der, der Wiin-
sche schnell erfiillt“ zu betiteln, ist etwas extrem AbstoBendes und
fithrt zum Kufr.

137. Wer die Fard, die Toten in der Erde zu bestatten, nicht
ernst nimmt und deshalb von dieser Fard Abstand nimmt, und wer
behauptet, gemifl modernen Wissenschaften sei es riickstindig,
die Toten zu beerdigen, und man solle, wie es in anderen Religio-
nen Brauch ist, die Toten besser verbrennen, verliert seinen Glau-
ben und wird zu einem Abtriinnigen.

138. Es ist Kufr, irgendeinen der Gottesfreunde, sei er bereits
verstorben oder noch am Leben, mit Worten oder im Herzen zu
leugnen.

-220 -



139. Es ist Kufr, die Gottesfreunde oder die ihrem Wissen ent-
sprechend Handelnden zu befeinden.

140. Es ist Kufr, zu behaupten, die Gottesfreunde wiren durch
die Eigenschaft der ,Isma“ (Stindenlosigkeit) vor Siinden be-
wahrt. [Diese Eigenschaft ist allein den Propheten, Friede sei mit
ihnen, vorbehalten.]

141. Wer vom Wissen des Batin (Wissen iiber das Herz und die
Seele) keinen Anteil hat, von dem ist zu befiirchten, dass er ohne
Glauben stirbt. Die niedrigste Stufe der Anteilnahme ist, an dieses
Wissen zu glauben.

142. Den edlen Koran auf eine Weise zu rezitieren, wie es kein
Gelehrter des Islams tut, ist Kufr, selbst wenn dabei Bedeutungen
und Worte nicht entstellt werden.

143. Es ist Kufr, von Sachen Gebrauch zu machen, die Priester
anderer Religionen speziell bei ihren Gottesdiensten und Zeremo-
nien verwenden.

144. Es ist Kufr, zu glauben, irgendein Ereignis wiirde von
selbst entstehen, oder zu glauben, dass sich die Tiere aus Einzel-
lern, die sich zu hoheren Organismen entwickelt haben, entwickel-
ten und dann einer aus dem anderem entstanden und schlieBlich
auf diese Weise der Mensch hervorgekommen sei.

145. Jemand, der wissentlich das Gebet nicht verrichtet und
auch nicht daran denkt, das Gebet nachzuholen, und sich nicht da-
vor fiirchtet, dafiir bestraft zu werden, ist auch geméf der hanafi-
tischen Rechtsschule ein Kafir.

146. Es ist Kufr, Handlungen, die Nichtmuslime als Gottes-
dienst verrichten, als eine gottesdienstliche Handlung (Ibada) zu
verrichten, so z. B. Orgeln oder Glocken, die in Kirchen benutzt
werden, in Moscheen zu benutzen, sowie alles zu tun, was im Islam
als Zeichen des Kufr bezeichnet wird, ohne dass eine Notwendig-
keit oder Notigung hierzu besteht.

147. Wer die edlen Gefédhrten beschimpft, wird zum Mulhid, al-
so zu einem Kafir.

148. Es ist Kufr, Bilder von Ungldubigen hoch aufzuhidngen
und diesen Respekt zu zollen.

149. Es ist Kufr, zu glauben, dass Abbildungen oder Statuen
von Personen oder ein Kreuz, Sterne, die Sonne, eine Kuh oder ir-
gendetwas Anderes gottliche Eigenschaften besil3e, wie z. B., dass
es erschaffe, was es wiinsche, tun konne, was es wiinsche, oder
Kranke heilen konne, und diese aufgrund solchen Glaubens zu
verehren.

-221-



150. Wer die ehrwiirdige Aischa der Unziichtigkeit bezichtigt
oder wer behauptet, ihr Vater wire nicht einer der edlen Gefihr-
ten gewesen, wird zum Kafir.

151. Der Abstieg von Isa, Friede sei mit ihm, auf die Erde ge-
hort zu den Kenntnissen, welche zwingend, also unumgénglich ge-
wusst werden miissen, d. h. diese sind iiberall und unter allen, d. h.
auch unter Ungebildeten und Unwissenden, verbreitet und be-
kannt. Daher wird jemand, der dies leugnet, zum Kafir.

152. Es ist Kufr, jemanden, dem im edlen Koran oder in ehr-
wiirdigen Hadithen das Paradies versprochen wurde, als Kafir zu
bezeichnen.

153. Zu versuchen, Verse des edlen Korans, die nicht im Be-
reich der Naturwissenschaften und der Erfahrung liegen und de-
ren Bedeutungen nicht mit wissenschaftlichen Methoden er-
schliebar sind, trotzdem den Naturwissenschaften gemif zu in-
terpretieren, bedeutet, dass man die Interpretationsweise der
rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-salihiin) dndert, und dies
ist ein grof3es Verbrechen. Wer auf diese Weise Tafsire und Uber-
setzungen macht, wird zum Kafir.

154. Wenn ein muslimisches Madchen bei Erreichen der Ver-
standes- und Geschlechtsreife keine Ahnung vom Islam hat, wird
es dadurch zu einem Kafir ohne Religionsgruppe. So verhilt es
sich auch mit dem Jungen.

155. Es ist haram, eine Siinde, dass eine muslimische Frau mit
entbloBtem Haupt oder entbloBten Armen oder Beinen in die Of-
fentlichkeit geht und sich so fremden Ménnern zeigt. Wenn sie
dies nicht ernst nimmt, wird sie dadurch zum Kafir.

156. Auch alles, was unser Prophet, Friede sei mit ihm, als Fard
oder Haram verkiindet hat, ist genauso wertvoll wie das, was im
edlen Koran als Fard oder Haram verkiindet wird. Wer auch hie-
ran nicht glaubt, sie nicht akzeptiert, verlédsst den Islam und wird
zum Kafir.

157. Wenn man in den Tasbihat in der Rukia‘ das Wort ,, Azim*
mit dem Buchstaben ,,Za™ spricht, bedeutet es ,,mein Herr ist der
Gewaltige“. Wenn man es jedoch mit dem Buschstaben ,,Zay“
ausspricht, meint das Wort dann ,,Mein Herr ist mein Feind“, und
dies fithrt zur Ungiiltigkeit des Gebets und dadurch, dass die Be-
deutung derart entstellt wird, fiihrt dies auch zum Kufr.

158. Wenn man jemandem, der den edlen Koran mit Taghanni,
also melodisch rezitiert, sagt, er habe schon rezitiert, ist dies Kufr.
Denn wer etwas, das in allen vier Rechtsschulen als haram aner-

-222 -



kannt ist, als schon bezeichnet, wird zum Kafir. Wenn aber ge-
meint ist, er habe eine schone Stimme oder es sei schon, dass er
iiberhaupt rezitiere, dann ist dies kein Kufr.

159. Wer nicht an die Existenz von Engeln und Dschinnen
glaubt, wird zum Kafir.

160. Worte der Koranverse erhalten die offensichtlichen und
verbreiteten Bedeutungen. Diese Wortbedeutungen zu verdrehen
und der Batiniyya (den Isma‘iliten) zu folgen, ist Kufr.

161. Wenn jemand Magie ausiibt und dabei Worte benutzt
oder Taten verrichtet, die zum Kufr fiihren, ist dies Kufr.

162. Wenn jemand einen Muslim mit ,,O Kafir!“ [oder anderen
Bezeichnungen, die eindeutig Kufr meinen, wie z. B. Freimaurer
oder Kommunist] anspricht und dabei daran glaubt, dass jener
Andere ein Kafir ist, wird er selber zum Kafir.

163. Dass jemand, der seine Ibadat erfiillt, sich davor fiirchtet,
dass sein Glaube ungiiltig werden konnte, und denkt, dass seine
Siinden viele sind und seine Ibadat ihn nicht retten werden, ist ein
Zeichen fiir einen starken Glauben. Wer aber daran zweifelt, dass
sein Glaube weiter fortdauern wird, wird zum Kafir.

164. Eine exakte Zahl fiir die Anzahl der Propheten, Friede sei
mit ihnen, zu nennen, konnte darin resultieren, dass man Men-
schen, die keine Propheten waren, als Propheten bezeichnet oder
dass man Propheten die Prophetenschaft verleugnet, und dies wi-
re Kufr. Denn irgendeinen der Propheten zu verleugnen, kommt
der Verleugnung aller gleich.

Wenn ein Mann oder eine Frau unter den Muslimen unge-
zwungen [d. h. ohne bedroht zu werden, aus eigenem Entschluss]
Worte duBBert oder Taten verrichtet, iiber die die Gelehrten iiber-
einstimmend gesagt haben, dass diese zum Kufr fiihren, oder dies
nur sagt oder tut, um andere zu belustigen, wird sein/ihr Glaube
nichtig, selbst wenn er/sie dabei nicht die Bedeutung der Worte
oder der Tat beabsichtigt. Diese Person wird zu einem Abtriinni-
gen (Murtadd). Dies nennt man ,,Kufr inadi“. Wenn jemand durch
Kufr inadt zu einem Abtriinnigen wird, werden die Belohnungen
fiir seine Ibadat in der Vergangenheit ausgeloscht. Wenn er spiter
Reue empfindet, erhilt er diese nicht wieder zuriick. Wenn er
reich ist, muss er die Pilgerfahrt wiederholen. Gebete, Fasten und
Zakat, die er in der Zeit der Abtriinnigkeit vollzogen hat, miissen
nicht nachgeholt werden, aber alles noch Nachzuholende aus der
Zeit vor der Abtriinnigkeit. Fiir die Tawba einer solchen Person
reicht es nicht aus, dass sie nur das Glaubensbekenntnis (Schaha-

-223 -



da) ausspricht, sondern sie muss wegen der Sache, die ihren Kufr
verursachte, aufrichtige Reue empfinden. [D. h., die Person muss
durch jene Tiir, durch die sie den Islam verlassen hat, wieder ein-
treten.] Wenn jemand solche Sachen sagt oder tut, ohne zu wissen,
dass sie zum Kufr fithren, oder wenn es unter den Gelehrten Mei-
nungsverschiedenheit dariiber gibt, ob die Sache Kufr ist oder
nicht, dann ist nicht eindeutig klar, ob die fragliche Person ihren
Glauben verliert und dadurch auch ihr Ehebund (Nikah) ungiiltig
wird. Vorsichtshalber sollte eine solche Person den Glauben und
damit dann auch ihren Ehebund auffrischen. Solche Sachen ohne
Kenntnis dariiber zu sagen oder zu tun, wird ,,Kufr dschahli“ ge-
nannt. Unwissenheit in diesen Sachen ist keine Entschuldigung,
sondern eine groBe Siinde. Es ist fiir jeden Muslim fard, dass er die
Sachen, die zu wissen erforderlich ist, erlernt. Wer die Worte, die
zum Kufr fithren, versehentlich, also ohne Absicht, aus einem Irr-
tum heraus oder auslegungsfihig gesprochen hat, dessen Glaube
und Ehebund werden nicht ungiiltig. In diesem Fall wire es den-
noch gut, Reue zu empfinden und die Bitte um Vergebung (Is-
tighfar) zu sprechen, d. h. den Glauben aufzufrischen (Tadschdid
al-Iman).

So, wie ein Kafir nur durch das Sprechen des Einheitsbekennt-
nisses (Kalimat at-Tawhid) zu einem Muslim wird, so kann ein
Muslim durch eine einzige Aussage zu einem Kafir werden.

Wenn jedoch eine Aussage oder eine Tat eines Muslims ausle-
gungsféhig ist und es fiir sie 100 Auslegungsmoglichkeiten gibt und
99 Auslegungen fiir seinen Kufr sprechen und eine fiir seinen Glau-
ben, muss man die Person als Muslim erklidren. D. h., man schaut
nicht auf jene 99 Auslegungen, die Kufr bedeuten, sondern auf die
eine, die auf den Glauben hindeutet. Doch diese Vorgehensweise
muss richtig verstanden werden und dafiir muss man auf zwei
Punkte achten. Der erste Punkt ist, dass diejenige Person ein Mus-
lim ist. Wenn jemand aus einem Volk von Ungldubigen (Kuffar)
den edlen Koran lobt oder ein Anderer sagt, dass Allah, der Erha-
bene, Einer ist, bedeutet dies nicht, dass diese Personen Muslime
sind. Zweitens ist gemeint, dass eine einzige Aussage oder Tat 100
Auslegungsmoglichkeiten hat. Wenn jedoch eine von 100 Aussa-
gen oder Taten einer Person auf den Glauben hinweist, wahrend
gleichzeitig 99 andere Kufr bedeuten, wird diese Person nicht als
Muslim bezeichnet.

Jeder Muslim sollte morgens und abends folgende Dua fiir den
Glauben sprechen:

»»Allahumma inni a‘udhu bika min an uschrika bika schay’an

~224 -



wa-ana a‘lamu. Wa-astaghfiruka li-ma la a'lamu. Innaka anta Alla-
mul-ghuyub.“ (,,O Allah, ich suche bei Dir Zuflucht davor, dass
ich Dir bewusst etwas beigeselle, und ich bitte Dich um Vergebung
fiir Beigesellung (Schirk), die unbewusst geschieht. Du kennst
zweifellos die verborgenen Dinge.*)

Und mit folgender Dua sollte er Reue empfinden und seinen
Glauben und auch seinen Ehebund auffrischen: ,,Allahumma inni
uridu an udschaddidal-imana wan-nikaha tadschdidan bi-qawli 1a
ilaha illallah Muhammadun rasulullah.” (,,0 Allah! Ich wiinsche
meinen Glauben und meinen Ehebund aufzufrischen, durch das
Sprechen der Worte: La ilaha illallah Muhammadun rasalullah.«)

DAMIT DER GLAUBE FORTBESTEHT UND NICHT
VERLOREN GEHT, IST FOLGENDES
ERFORDERLICH:

1. Man muss an das Verborgene (Ghayb) glauben.

2. Man muss daran glauben, dass nur Allah, der Erhabene, und
jene, denen Er Wissen dariiber gibt, das Verborgene kennen.

3. Man muss das, was haram ist, als haram anerkennen und so
glauben.

4. Man muss das, was halal ist, als halal anerkennen und so
glauben.

5. Man darf sich niemals sicher vor der Strafe Allahs, des Erha-
benen, fiithlen und muss sie stets fiirchten.

6. Man darf niemals die Hoffnung in Allah, den Erhabenen,
aufgeben.

Es wird auch als Reue (Tawba) akzeptiert, dass jemand die Sa-
che, die ihn zu einem Abtriinnigen (Murtadd) machte, leugnet.
Wenn ein Abtriinniger stirbt, ohne diese Reue empfunden zu ha-
ben, wird er fiir immer im Hollenfeuer leiden. Daher sollte man
sich sehr vor dem Kufr fiirchten und moglichst wenig sprechen. In
einem Hadith heif3it es: ,,Sprecht immer Gutes, Niitzliches - oder
schweigt!* Der Muslim sollte ernst sein und kein Spaf3vogel oder
Spielkalb. Er sollte nichts tun, was der Vernunft und der Mensch-
lichkeit zuwider ist. Er sollte Allah, den Erhabenen, stets darum
bitten, dass Er ihn vor dem Kufr bewahrt.

—225-



DIE SACHEN, DIE DEN GLAUBEN EINER
GLAUBIGEN PERSON UNGULTIG MACHEN
KONNEN, SIND FOLGENDE:

1. Zu den Irrgdngern (Ahl al-Bid‘a) gehoren, d. h. einen fal-
schen Glauben haben. [Wer sich vom korrekten Glauben, den die
Gelehrten der Ahlus-Sunna lehren, auch nur ein wenig entfernt,
wird zu einem Irrgénger oder gar zu einem Kafir.]

2. Einen schwachen Glauben haben, d. h. einen Glauben ohne
Taten.

3. Seine neun Glieder auerhalb des rechten Weges benutzen.

4. Auf groflen Stinden beharren.

5. Den Dank fiir die Gabe des Islams unterlassen.

6. Sich nicht davor fiirchten, ohne Glauben in das Jenseits iiber-
zugehen.

7. Unrecht tun.

8. Dem Adhan, der gemifl der Sunna ausgerufen wird, kein
Gehor schenken.

9. Den Eltern gegeniiber ungehorsam sein.

10. Viel schworen, selbst wenn die Schwiire wahr sind.

11. Im Gebet die Ta‘dil al-Arkan unterlassen.

12. Meinen, dass das Gebet nicht wichtig sei, das Erlernen des
Gebets und das Belehren seiner Kinder iiber das Gebet nicht
wichtig nehmen und Andere von der Verrichtung des Gebets ab-
halten.

13. Alkoholische Getrianke trinken.
14. Die Muslime schikanieren.

15. Sich als Gottesfreund (Wali) ausgeben und vortduschen,
man wiirde den Islam lehren.

16. Seine Siinden vergessen und diese als unbedeutend anse-
hen.

17. Hochmut (Kibr), sich tiberlegener als andere sehen.

18. Selbstgefilligkeit (Udschb), d. h. denken, dass man viel
Wissen hat und viele gute Taten verrichtet.

19. Heuchelei, Doppelmoral.

20. Neid (Hasad), den muslimischen Geschwistern gegeniiber
missgiinstig sein.

21. Die Anweisungen der Regierung und der Vorgesetzten, die
dem Islam nicht widersprechen, nicht befolgen.

—226 -



22. Jemanden als ,,gute Person loben, ohne dass man Erfah-
rungen mit der Person gemacht hat.

23. Auf dem Liigen beharren.

24. Die Gelehrten des Islams meiden.

25. Den Schnurrbart iiber das in der Sunna beschriebene Maf3
hinaus wachsen lassen.

26. Dass Manner Kleidung aus Seide tragen.

27. Darauf beharren, iible Nachrede (Ghiba) zu betreiben.

28. Seinen Nachbarn Kummer und Sorgen bereiten, selbst
wenn diese Nichtmuslime sind.

29. Fiir Weltliches sehr erziirnen und sich dariiber aufregen.

30. Zinsen (Riba) nehmen und geben.

31. Die Armel oder den Saum der Kleidung lang halten, um da-
mit zu prahlen.

32. Magie und Zauberei praktizieren.

33. Unterlassung des Besuchs von muslimischen und recht-
schaffenen Mahram-Verwandten.

34. Jene, die Allah, der Erhabene, liebt, nicht lieben und jene
lieben, die versuchen, den Islam zu entstellen. [,,Hubb fillah* (Lie-
be um Allahs willen) und ,,Bughd fillah*‘ (Abscheu um Allahs wil-
len) sind Bedingung des Glaubens.]

35. Gegeniiber seinem muslimischen Bruder ldnger als drei Ta-
ge grollen.

36. Auf Unzucht (Zina) beharren.

37. Analverkehr (Liwat) haben und dafiir keine Reue empfin-
den.

38. Den Adhan nicht zu den Zeiten, die in Figh-Biichern be-
richtet werden, ausrufen und ihn nicht der Sunna entsprechend
ausrufen und wenn ein der Sunna entsprechender Adhan ausgeru-
fen wird, ihm keinen Respekt entgegenbringen.

39. Jemanden beim Verrichten eines Haram sehen und, obwohl
man dazu in der Lage ist, es unterlassen, die Person mit annehm-
baren Worten davon abzuhalten.

40. Damit einverstanden sein, dass seine Frau, seine Tochter
und andere Frauen und Midchen, bei denen man das Recht auf
Nastha (guter Rat bzw. Ermahnung) hat, mit entbl68tem Haupt,
entbloBten Armen und Beinen, geschmiickt und parfiimiert in die
Offentlichkeit gehen und die Gesellschaft schlechter Menschen
pflegen.

=227 -



ES GIBT ZAHLREICHE ,,GROSE SUNDEN*: [Die soge-
nannten ,,72 groBien Siinden* (Kaba’ir) sind folgende:]

1. Jemanden unrechtméBig toten.
2. Unzucht (Zina) begehen.
3. Analverkehr (Liwat) haben.

4. Das Trinken von Wein und allen anderen alkoholischen Ge-
tranken. [Bier zu trinken ist haram.]

5. Stehlen.

6. Der Konsum von Rauschmitteln zum Vergniigen.

7. Den Besitz Anderer gewaltsam an sich nehmen, d. h. rauben.
8. Falsches Zeugnis ablegen.

9. Im Ramadan ohne Entschuldigungsgrund in der muslimi-
schen Offentlichkeit essen und trinken.

10. Zinsen nehmen und geben.
11. Viel schworen.
12. Den Eltern gegeniiber rebellisch, ungehorsam sein.

13. Das Besuchen von rechtschaffenen Mahram-Verwandten
unterlassen.

14. Im Krieg das Schlachtfeld verlassen und vor dem Feind
fliichten.

15. Den Besitz einer Waise unrechtméfig verbrauchen.
16. Beim Wiegen und Messen betriigen.
17. Das Gebet vor oder nach seiner Zeit verrichten.

18. Das Herz eines muslimischen Bruders brechen. [Dies ist ei-
ne noch groBere Siinde, als die Kaaba niederzureilen. Nach dem
Kufr, der Allah, dem Erhabenen, am meisten missfillt, gibt es kei-
ne groflere Siinde als das Brechen eines Herzens. ]

19. Etwas, das der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nicht
gesagt hat, ihm zuschreiben.

20. Bestechungsgeld annehmen.
21. Sich weigern, die Wahrheit zu bezeugen.

22. Sich weigern, die Zakat und das Uschr fiir seinen Besitz zu
entrichten.

23. Jemanden beim Verrichten einer Siinde sehen und ihn nicht
daran hindern, obwohl man dazu in der Lage ist.

24. Ein lebendiges Tier im Feuer verbrennen.

25. Nach dem Erlernen vergessen, wie man den glorreichen
Koran rezitiert.

—228 -



26. Die Hoffnung auf die Barmherzigkeit Allahs, des Glorrei-
chen, aufgeben.

27. Verrat an Menschen begehen, gleich ob diese Muslime sind
oder nicht.

28. Schweinefleisch essen.

29. Irgendeinen unter den Prophetengefahrten, moge Allah mit
ihnen zufrieden sein, nicht lieben und ihn beschimpfen.

30. Weiter essen, nachdem man satt ist.

31. Dass Frauen sich weigern, mit ihren Eheménnern das Bett
zu teilen.

32. Dass Frauen ohne die Erlaubnis ihrer Eheménner zu Be-
such gehen.

33. Eine ansténdige Frau als Hure bezeichnen.

34. Namima, also die Weitergabe von Gerede unter Muslimen
[jemanden dariiber informieren, was ein anderer Muslim iiber
ihn/sie gesagt hat].

35. Seine Awra vor anderen Menschen entbl6Ben. [Bei Min-
nern ist der Bereich zwischen Bauchnabel und Knie und bei Frau-
en der ganze Korper auBer dem Gesicht und den Hianden Awra.]
Es ist ebenso haram, auf die Awra Anderer zu schauen.

36. Aas essen oder Andere damit speisen.

37. Anvertrautes Gut missbrauchen.

38. Uble Nachrede (Ghiba) iiber Muslime betreiben.
39. Missgonnend neidisch sein (Hasad).

40. Allah, dem Glorreichen, Partner beigesellen.

41. Ligen.

42. Hochmut (Kibr), sich tiberlegener als andere sehen.

43. Dass der Todkranke Sachen tut, um seine Erben um ihren
Erbanteil zu bringen.

44. Geizig sein.

45. Liebe zum Weltlichen (Dunya).

46. Die Strafe Allahs, des Erhabenen, nicht fiirchten.
47. Das, was haram ist, nicht als haram anerkennen.
48. Das, was halal ist, nicht als halal anerkennen.

49. Glauben, dass Wahrsager von Verborgenem (Ghayb) be-
richten konnen.

50. Den Islam verlassen und zu einem Abtriinnigen (Murtadd)
werden.

-229 -



51. Ohne Entschuldigung Frauen und Tochter von Fremden
anstarren.

52. Dass Frauen Ménnerkleidung anziehen.
53. Dass Ménner Frauenkleidung anziehen.
54. In der geschiitzten Zone um die Kaaba siindigen.

55. Den Adhan vor seiner Zeit ausrufen und das Gebet vor sei-
ner Zeit verrichten.

56. Gegen die Anordnungen und Anweisungen der Regieren-
den rebellieren, sich den Gesetzen widersetzen.

57. Sagen, dass die Geschlechtsteile seiner Ehefrau wie die der
eigenen Mutter seien.

58. Die Mutter seiner Ehefrau beschimpfen.
59. Mit Waffen aufeinander zielen.

60. Das restliche, vom Hund iibrig gelassene Futter essen oder
trinken.

61. Das Gute, das man fiir jemanden tat, der Person immer wie-
der vorhalten.

62. Dass Méanner Kleidung aus Seide tragen.

63. In Unwissenheit verharren. [Den Glauben der Ahlus-Sun-
na, die Gebote (Fara’id) und Verbote (Maharim) sowie jegliches
Wissen, das erforderlich ist, nicht lernen.]

64. Bei jemand Anderem als Allah, dem Erhabenen, und mit
anderen Namen als jene, die im Islam anerkannt sind, schworen.

65. Das Wissen meiden.
66. Nicht begreifen, dass Unwissenheit eine Katastrophe ist.

67. Auf kleinen Siinden beharren, d. h. diese wiederholt ver-
richten.

68. Oft schallend lachen, ohne dass dafiir eine Notwendigkeit
besteht.

69. So lange im Zustand der Dschanaba verharren, bis eine Ge-
betszeit abléuft.

70. Geschlechtsverkehr wiahrend der Menstruations- oder Wo-
chenbettblutung haben.

71. Taghanni (melodisches Lesen). Unanstidndige Lieder sin-
gen, Musik héren und Musikinstrumente spielen.

72. Selbstmord begehen, also sich das Leben nehmen.

Die Mut‘a-Ehe (Genussehe, Ehe auf Zeit) ist haram. Es ist fiir
verstandes- und geschlechtsreife Méadchen und Frauen haram, mit

-230 -



entbloBtem Haar und entbloBten Armen und Beinen in die Of-
fentlichkeit zu gehen, und ebenfalls haram, dass sie mit diinnen,
verzierten, eng anliegenden oder parfiimierten Kleidern in die Of-
fentlichkeit gehen.

Es ist haram, eine Frau, deren grobe Awra mit nur eng anlie-
gender Bekleidung bedeckt ist, auch ohne Begierde anzuschauen.
Es ist haram, die Unterwische einer fremden Frau mit Begierde
anzuschauen. Stellen ihrer nicht groben Awra, die mit eng anlie-
gender Bekleidung bedeckt ist, mit Begierde anzuschauen, ist
haram. Es ist ebenfalls haram, Bilder herzustellen, die zur Begier-
de und zum Haram verleiten, diese zu veroffentlichen oder zu ver-
breiten. [Es ist Kufr, tiber die Verbote (Maharim) zu sagen: ,,Was
ist schon dabei?“, also sie nicht ernst zu nehmen.]

Es ist Verschwendung, bei der Gebetswaschung und bei der
Ganzkorperwaschung mehr Wasser zu verwenden als notig, und
somit haram.

Verstorbene Gottesfreunde zu beschimpfen, sie als Unwissen-
de zu bezeichnen, ihre Worte dem Islam widersprechend auszule-
gen, zu leugnen, dass sie nach ihrem Tod noch Wundertaten
(Karamat) vollbringen, oder zu glauben, dass ihre Gottesnidhe
(Wilaya) mit ihrem Tode endet, und Menschen daran zu hindern,
dass sie vom Segen (Baraka) ihrer Griber profitieren, eine
schlechte MutmaBung (ST’ az-Zann ) iiber Muslime zu haben, ih-
nen Unrecht anzutun, ihnen ihren Besitz unrechtmifig wegzuneh-
men, neidisch zu sein, zu verleumden, zu liigen und iible Nachrede
zu betreiben - all dies ist haram.

10 SACHEN KONNEN DAZU FUHREN, DASS MAN
IM LETZTEN ATEMZUG OHNE GLAUBEN STIRBT:

1. Die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, nicht erler-
nen.

2. Seinen Glauben nicht gemidf3 der Ahlus-Sunna ausrichten
bzw. korrigieren.

3. Weltlichen Giitern, weltlichem Rang und Ruhm verfallen
sein.

4. Den Menschen, Tieren oder sich selbst Unrecht zufiigen.

5. Undankbarkeit gegeniiber Allah, dem Erhabenen, und je-
nen, die Er zu Mitteln fir das Gute, das Er zukommen lésst,
macht.

-231-



6. Sich nicht davor fiirchten, den Glauben zu verlieren.
7. Die téglichen fiinf Gebete nicht zu ihren Zeiten verrichten.
8. Zinsen nehmen und geben.

9. Muslime, die ihrem Glauben treu und verbunden sind, gering
zu schitzen. So z. B., indem man sie als ,,Riickstdndige” bezeich-
net.

10. Unziichtige Worte, Schriften oder Bilder sagen, verfassen
oder zeichnen.

UM DEM GLAUBEN DER AHLUS-SUNNA
KORREKT ZU FOLGEN, MUSS FOLGENDES
BEACHTET WERDEN:

1. Allah, der Erhabene, hat Attribute. Diese Attribute sind
nicht gleich Seinem Wesen.

2. Der Glaube nimmt nicht zu und nimmt nicht ab.

3. Durch das Begehen von groBen Siinden verliert man seinen
Glauben nicht.

4. Man muss an das Verborgene (Ghayb) glauben.

5. Was den Glauben betrifft, gibt es keinen Analogieschluss
(Qiyas).

6. Man wird Allah, den Erhabenen, im Paradies sehen.

7. Das Gottvertrauen (Tawakkul) ist eine Bedingung des Glau-
bens.

8. Die Verrichtung von Taten, Ibadat, ist nicht Teil des Glau-
bens.

9. Der Glaube an die Bestimmung (Qadar) ist ein Grundsatz
des Glaubens.

10. Bei der Verrichtung der Ibadat muss man einer der vier
Rechtsschulen folgen.

11. Es ist erforderlich, alle edlen Gefdhrten unseres Propheten,
alle Mitglieder seiner Familie und alle seine Frauen zu lieben.

12. Der Rang der vier Kalifen untereinander ist gemif3 der
Aufeinanderfolge ihres Kalifats.

13. Es ist dsch@’iz, die Belohnung fiir Nafila-Ibadat wie Gebet,
Fasten und Sadaqa Anderen zu schenken.

14. Die Himmelfahrt (Mi‘radsch) unseres Propheten fand so-
wohl mit der Seele als auch mit dem Korper statt.

-232 -



15. Die Wundertaten (Karamat) der Gottesfreunde (Awliya)
sind wahr.

16. Die Fiirsprache (Schafa‘a) ist wahr.

17. Das feuchte Bestreichen von Ledersocken (Khuffs) ist er-
laubt.

18. Es gibt eine Befragung im Grab.

19. Das Leiden im Grab werden sowohl die Seele als auch der
Korper erfahren.

20. Sowohl die Menschen als auch alle ihre Taten werden von
Allah, dem Erhabenen, erschaffen. Der Mensch besitzt einen Teil-
willen (Irada dschuz’iyya).

21. Die Versorgung der Menschen kann sowohl aus dem, was
halal ist, als auch aus dem, was haram ist, kommen.

22. Tawassul (Mittelnahme) durch die Seelen der Gottesfreun-
de ist erlaubt und Bitten bei ihrem Rang bei Allah ist gestattet.

Jener Muezzin hat gerufen und die Igama gesprochen,

er wendete sich zur Kaaba und fasste auch seine Absicht.
Als Gliubige ihn horten, gaben sie sich ihm mit Respekt hin,
verrichteten sodann das Gebet und dienten ihrem Herrn.

SCHLECHTE CHARAKTEREIGENSCHAFTEN:

1. Unglaube (Kufr).

2. Unwissenheit und Ignoranz.

3. Furcht vor Tadel. [Leugnung der Wahrheit aus Sorge davor,
dass man von Anderen schlechtgemacht, kritisiert oder gescholten
wird.]

4. Gefallen daran haben, gelobt zu werden. [Sich selbst mogen
und daher Gefallen an Lob finden.]

5. Einen Irrglauben haben (einem Bid‘a-Glauben anhéngen).

6. Den Begierden, Wiinschen und Geliisten der Triebseele
(Nafs) folgen.

7. Glaube durch Nachahmung (Taqlid). [D. h. Nachahmung
von Leuten, die man nicht kennt.]

8. Augendienerei (Riya). [Zurschaustellung, Taten fiir das Jen-
seits verrichten und damit prahlen, um Weltliches zu erlangen. ]

9. Weltverfallenheit. [Weltverfallenheit bedeutet, um der Ver-
gniigung und Freuden willen ein langes Leben zu wiinschen.]

-233 -



10. Habgier (Tama'). [Das Streben nach den diesseitigen Freu-
den auf verbotene Art.]

11. Hochmut (Kibr). [Sich iiberlegener als andere sehen.]

12. Selbsterniedrigung (Tadhallul). [Ubertriebene Bescheiden-
heit.]

13. Selbstgefilligkeit (Udschb). [Wegen des Guten, das man
tut, und der Ibadat, die man verrichtet, selbstgefillig sein.]

14. Neid (Hasad). [Der Wunsch, dass die Gabe Allahs fiir eine
andere Person aufhore. Abul-Layth as-Samarqandi sagte: ,,Das
Bittgebet (Dua) von drei Gruppen wird nicht akzeptiert: Von Leu-
ten, deren Verzehr haram ist, derer, die iible Nachrede betreiben,
und der Neider.“]

15. Hass, Groll (Hiqd). [Andere als unterlegen erachten.]

16. Schadenfreude (Schamata). [Sich iiber das Ubel, den Scha-
den, der andere trifft, freuen.]

17. Nachtragend sein (Hidschr). [Die Freundschaft kiindigen,
erbost und nachtragend sein.]

18. Feigheit (Dschubn). [Mangel an Mut.]

19. Ubermut und Angriffslust (Tahawwur). [Ein UbermaR an
Zorn und Hirte, das schéddliche Ausmaf3e erreicht.]

20. Ghadr. [Brechen von Vereinbarungen und Eiden.]

21. Verrat (Khiyana). [Ein Zeichen der Heuchelei; Taten und
Worte, die das Vertrauen brechen.]

22. Wortbruch. [Nicht erfiillen, was man verspricht. In einem
Hadith heif3t es: ,,Die Zeichen der Heuchelei sind drei: Liigen, sei-
nen Versprechen untreu sein, und Verrat am Anvertrauten bege-
hen.“]

23. Schlechte MutmaBung (ST’ az-Zann). [Schlechte Mutma-
Bung ist haram. Zu glauben, dass seine Siinden nicht vergeben
werden, ist schlechte MutmaBung Allah, dem Erhabenen, gegen-
iiber. Von den Muslimen zu glauben, sie wiirden Haram verrich-
ten, d. h. sie als Siinder (Fasiqiin) anzusehen, ist eine schlechte
MutmaBung ihnen gegeniiber. ]

24. Liebe zu Besitz. [Dem Besitz verfallen sein.]

25. Aufschub (Taswif). [Das Aufschieben guter Taten auf spi-
ter.] In einem Hadith heif3t es: ,,Wisset den Wert von fiinf Sachen,
bevor euch fiinf Sachen einholen: Den Wert des Lebens vor dem
Tod, den Wert der Gesundheit vor der Krankheit, den Wert der
Erlangung des Jenseits im Diesseits, den Wert der Jugend vor dem
Alter und den Wert des Reichtums vor der Armut.*

~234 -



26. Liebe zu Siindern. [Die schlimmste Art der Siinde (Fisq) ist
die Ungerechtigkeit und Unterdriickung (Zulm). Ein Siinder
(Fasiq) ist jemand, der Haram begeht.]

27. Feindseligkeit gegeniiber Gelehrten. [Sich tiber die islami-
schen Wissenschaften und Gelehrten lustig zu machen und sie zu
verspotten, ist Kufr.]

28. Zwietracht (Fitna). [Das ist, Menschen in Not und Ungliick
zu stiirzen. In einem Hadith heift es: ,,Die Fitna liegt im Schlum-
mer. Verflucht seien jene, die sie wecken!*]

29. Mudahana und Mudara. [Jemandem, der Haram begeht,
keinen Einhalt zu gebieten, obwohl man dazu imstande wire, und
ebenso Abstriche von der Religion dem Weltlichen willen zu ma-
chen, wird ,,Mudahana“ genannt. Abstriche vom Weltlichen der
Religion willen zu machen, wird ,,Mudara“ genannt und ist gestat-
tet.]

30. Trotz (Inad) und Uberheblichkeit (Mukabara). [Die Wahr-
heit nicht akzeptieren, wenn sie offenkundig ist.]

31. Heuchelei (Nifaq). [Dass das AuBere von jemandem nicht
mit seiner inneren Haltung iibereinstimmt. ]

32. Das Nachsinnen (Tafakkur) unterlassen. [Nicht iiber seine
Siinden, die Schopfung und sich selbst nachdenken.]

33. Muslime verwiinschen, schlechte Dua fiir sie sprechen.

34. Muslimen schlechte Namen geben.

35. Entschuldigungen nicht akzeptieren.

36. Den edlen Koran falsch auslegen.

37. Verharren in der Verrichtung von Haram.

38. Uble Nachrede (Ghiba).

39. Keine Reue (Tawba) empfinden.

40. Gier nach Besitz, Amt und Rang.

[Man muss sich vor schlechten Charaktereigenschaften in Acht
nehmen und danach streben, sich gute Charaktereigenschaften an-
zueignen. In ehrwiirdigen Hadithen heif3t es: ,,Ein Diener, der we-
nige Ibadat verrichtete, erlangt im Jenseits durch seinen guten
Charakter einen hohen Rang.*

,, Die leichteste aller Ibadat und eine sehr niitzliche ist es, wenig
zu sprechen und guten Charakter zu haben.*

,,Die Nihe derer zu suchen, die einen meiden; denen, die Un-
recht tun, zu vergeben; denen, die enthalten, mit GroBziigigkeit zu
entgegnen, ist guter Charakter.*]

-235-



Neunter Teil
Uber die Transkription von Suren und Bittgebeten

Ganz gleich, welche Transkriptionsverfahren mit lateinischen
Buchstaben versucht wurden, sind diese nicht in der Lage, eine
korrekte Aussprache der Suren und Bittgebete zu gewihrleisten,
gleich welche zusétzlichen Zeichen wie Punkte oder Striche man
mit diesen Buchstaben verwendet. Um Transkriptionen so zu le-
sen, wie sie den Buchstaben des edlen Korans entsprechen, miisste
eine Unterweisung durch jemanden stattfinden, der auf Arabisch
rezitieren kann, und es miisste wieder und wieder geiibt werden.
Da solch eine wiederholte Ubung mit einer solchen Person nétig
ist, erhilt der Lehrende die Moglichkeit und die Gunst, direkt die
Buchstaben des edlen Korans beizubringen. Was fiir eine grof3e
Gabe und grofler Nutzen im Diesseits und Jenseits und welch gro-
Be Belohnung hierin liegt, wurde in vielen Hadithen erwéhnt und
in Figh-Biichern ausfiihrlich erklart.

Darum muss jeder Muslim seine Kinder in die Moscheen und
Koranschulen schicken und ihnen die Buchstaben des edlen Ko-
rans und deren Aussprache lehren und versuchen, diese grof3e Be-
lohnung dafiir zu erlangen.

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,,Ihr seid alle wie der
Hirte einer Herde. So, wie der Hirte seine Herde hiitet, so miisst ihr
jene, die in eurem Haushalt leben und unter eurem Befehl stehen,
vor der Holle schiitzen! Thr miisst ihnen den Islam beibringen! Tut
ihr es nicht, werdet ihr dafiir zur Rechenschaft gezogen.* Ein ande-
res Mal sagte er: ,, Viele muslimische Kinder werden wegen ihrer Vi-
ter in die ,Wayl‘ genannte Holle eingehen. Denn ihre Viter waren
darauf versessen, Giiter anzusammeln und sich Vergniigungen hin-
zugeben, und sie waren nur mit den diesseitigen Angelegenheiten
beschiftigt und versiumten es daher, ihren Kindern den Islam und
den edlen Koran beizubringen. Von solchen Viitern bin ich fern und
sie sind fern von mir. Wer seinen Kindern nicht ihre Religion lehrt,
wird in die Holle eingehen.* Er sagte auch: ,,Wer seinen Kindern
den edlen Koran beibringt oder sie bei einem Lehrer lernen lisst,
der bekommt fiir jeden gelehrten Buchstaben des edlen Korans die
Belohnung von 10 Reisen zur Kaaba. Am Tag der Auferstehung
wird ihm eine Krone des Segens auf sein Haupt platziert. Alle Men-
schen sehen dies und beneiden ihn.* Er sagte auch: ,,Wenn das Kind
eines Muslims Ibadat verrichtet, wird die Belohnung, die es erhalt,

—236 -



auch dem Vater gutgeschrieben. Wenn jemand seinem Kind Siinden
beibringt, wird jede Siinde, die das Kind begeht, auch dem Vater
aufgeschrieben.*

Beim Rezitieren des edlen Korans sind 10 Adab zu beachten:

1. Im Zustand der Gebetswaschung und in Richtung Kibla ge-
wandt hochachtungsvoll rezitieren.

2. Man sollte geméchlich und seine Bedeutung bedenkend re-
zitieren. Auch derjenige, der die Bedeutung nicht kennt, sollte ge-
maéchlich rezitieren.

3. Bei der Rerzitation Tridnen vergiefen.

4. Man sollte jeden Vers gebiihrend rezitieren, d. h., wenn man
Verse rezitiert, die von Strafen handeln, sollte man furchtvoll sein,
wenn man Verse liber die Barmherzigkeit rezitiert, sollte man
hoffnungsvoll sein und wenn man Verse rezitiert, in denen Allah,
der Erhabene, von Méngeln freigesprochen wird, sollte man Thn
lobpreisen. Zu Beginn der Rezitation soll man die Ta‘awwudh
(A‘tudhu billahi minasch-schaytanir-radschim) und die Basmala
(Bismillahir-rahmanir-rahim) sprechen.

5. Wenn lautes Rezitieren zum Grund fiir Zurschaustellung
(Riya) wird oder wenn Leute, die das Gebet verrichten, dadurch
in ihrer Konzentration gestort werden, soll man mit leiser Stimme
rezitieren. Es ist viel verdienstvoller, dass die Huffaz (Pl. von
Hafiz) aus dem Mushaf rezitieren als aus dem Gedachtnis, weil da-
bei auch die Augen an der Ibada beteiligt werden.

6. Man soll den edlen Koran mit schoner Stimme und den Re-
geln des Tadschwid (Regeln der korrekten Rezitation) entspre-
chend rezitieren. Es ist haram, dass man Buchstaben und Worte
entstellend in Form von Taghanni (melodisches Lesen) rezitiert.
Wenn dabei die Buchstaben und Worte nicht entstellt werden, ist
es makrih.

7. Der edle Koran ist das Wort Allahs, des Erhabenen, und ei-
nes Seiner Attribute und er ist urewig (qadim). Die Laute, die aus
den Miindern klingen, sind so, als wiirde man z. B. das Wort ,,Feu-
er” aussprechen. Es ist leicht, das Wort auszusprechen, doch das
Feuer selbst vermag niemand auszuhalten. Mit den Bedeutungen
dieser Buchstaben und Worte verhailt es sich genauso. Diese Buch-
staben und Worte gleichen nicht anderen Buchstaben und Wor-
ten. Wiirden ihre Bedeutungen ginzlich offenbar, wiirden die sie-
ben Erdstufen und die siecben Himmelsstufen sie nicht ertragen
konnen. Allah, der Erhabene, hat die Erhabenheit und Schonheit
Seines Wortes in diesen Buchstaben und Worten verborgen und es

-237 -



so den Menschen mitgeteilt.

8. Bevor man den edlen Koran rezitiert, sollte man die Erha-
benheit Allahs, des Erhabenen, der der Besitzer dieser Worte ist,
bedenken. So, wie es der korperlichen Reinheit bedarf, um den ed-
len Koran zu beriihren, so bedarf es fiir seine Rezitation eines rei-
nen Herzens. Wer nicht die GroB3e und Gewaltigkeit Allahs, des
Erhabenen, versteht, versteht auch nicht die Gewaltigkeit des ed-
len Korans. Um die Grofle und Gewaltigkeit Allahs, des Erhabe-
nen, zu verstehen, muss man Seine Attribute bedenken und iiber
Seine Schopfung nachdenken. Man sollte den edlen Koran rezitie-
ren, indem man bedenkt, dass er das Wort jenes Wesens ist, das
der Eigner und der Herrscher aller Geschopfe ist.

9. Wihrend des Rezitierens sollte man seine Gedanken nicht
schweifen lassen, nicht an etwas Anderes denken. Wenn jemand
bei einem Gang in einem Garten nicht iiber das, was sich seinem
Blick prasentiert, nachdenkt, ist dies so, als ob er den Garten nicht
wirklich begangen hat. Der edle Koran ist der Ort, in dem die Her-
zen der Glaubigen wandeln. Wer ihn rezitiert, sollte iiber das Son-
derbare und die Weisheit, die in ihm geborgen sind, nachdenken.

10. Bei der Rezitation eines jeden Wortes sollte man dessen
Bedeutung bedenken und so lange wiederholt rezitieren, bis man
die Bedeutung versteht.

Die Bedeutung der Bittgebete, die im Gebet gesprochen
werden

DIE DUA ,,SUBHANAKA

O Allah! Ich spreche Dich von jedem Mangel und Makel frei
und schreibe Dir nur Attribute der Vollkommenbheit zu. Ich lob-
preise Dich. Dein Name ist hoch und erhaben. (Dein Ruhm ist al-
lem iiberlegen.)!!) Es gibt keinen anderen Gott als Dich.

DIE DUA ,, AT-TAHIYYATU*

Alle Hochachtung, alle Segensgriiie und alles Reine gebiihren
Allah. O Prophet! Mogen der Frieden, die Barmherzigkeit und der
Segen Allahs mit dir sein. Moge der Frieden mit uns und den
rechtschaffenen Dienern Allahs sein. Ich bezeuge, dass es keinen

[1] Dieser Teil wird beim Totengebet zusitzlich gelesen.

—238 -



Gott gibt auler Allah und ich bezeuge, dass Muhammad, Friede
sei mit ihm, Sein Diener und Sein Gesandter ist.

DIE DUA ,,ALLAHUMMA SALLI

O Allah! Sende Deine Barmherzigkeit auf (unseren ehrwiirdi-
gen Propheten) Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine Fami-
lie, so, wie Du sie auf Ibrahtm, Friede sei mit ihm, und dessen Fa-
milie gesandt hast. Du bist der Preisenswiirdige und der Glorrei-
che.

DIE DUA ,,ALLAHUMMA BARIK*

O Allah! Sende Deinen Segen auf (unseren ehrwiirdigen Pro-
pheten) Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine Familie, so, wie
Du ihn auf Ibrahim, Friede sei mit ihm, und dessen Familie ge-
sandt hast. Du bist der Preisenswiirdige und der Glorreiche.

DIE DUA ,,RABBANA ATINA*

O mein Herr! Gib uns Gutes im Diesseits und im Jenseits und
bewahre uns vor der Strafe im Feuer, durch Deine Barmherzig-
keit, o Barmherzigster aller Barmherzigen.

DIE DUA ,,QUNUT*

O Allah! Von Dir erbitten wir Hilfe. Dich bitten wir um Ver-
gebung. Dich bitten wir um Rechtleitung. Und an Dich glauben
wir. Zu Dir wenden wir uns reuevoll und auf Dich verlassen wir
uns. Wir preisen Dich mit allem Guten. Wir sind Dir (fiir Deine
Gaben) dankbar und sind nicht undankbar gegeniiber Deinen Ga-
ben. Wir weisen jene ab, die Dir gegeniiber siindigen, und verlas-
sen sie.

O Allah! Wir beten nur Dich an, nur fiir Dich verrichten wir
das Gebet, nur vor Dir werfen wir uns nieder. Wir eilen nur zu Dir
und nur bei Dir suchen wir Zuflucht. Wir erhoffen Deine Barm-
herzigkeit und fiirchten Deine Strafe. Denn Deine Strafe verfehlt
nicht die Ungldubigen (Kuffar), die die Wahrheit bedecken.

-239 -



< 7z 3 & / e u'-///,-'- 2 P
V3 152 S (aads vy o aze E3 T S ol
o o -5 e e IO SR RS X A S
ua/,‘l);a;‘..,; lia 04 Wlels o)a.’,-'j};.ll)r.(;\-\d) AU A cagy
sl ot b (0015 e 5 p a2 51 5 Gl g
2 s o LG A M LS el fed
oy 5,37 ;‘-v»——r GV Gl s 103 G G
Ol (a2t 5 gl o oo ol 5 3p e TE L2 5
3 oG 01332V ol e oK ey J 5 35 591 650
S V7 e g3 ¥ 7. T 37K WA (ol ooV
3 U5 el 36 5 o L o SN 3 G 052U oiie 6
.// )/°..// * _— 4 _— 3% 0~
S G0 i s Jg‘lﬂ%’/‘-‘)é“"l"‘)éh*?bj%df
AL F S RN . -
)tq;-\..’u)u_udm c;ﬂuu’c,mhbh‘ﬂ)» U“)‘“
UL“’HJU"‘-""‘ u,.»}l\,u.l.‘JL.l.Q\J“- ‘/0‘,.&“}"45 fLY|

.,//1/‘/

365 505 R332 53 7, 3 ShE B0

'y ‘i

‘J- L‘M‘:wd‘ré‘)rvu‘:é-’-ﬂ‘)u-’-}&‘
G 5 35 4i G vl e u-’-w/@)U‘}S;CMw
%% 3&11\L11|,\,¢¢g,:645\m|5;;\ S0 S
Sl G el A 3 a2, o*,wwﬁw'&‘ssq_’:
'3\4_,»\‘,.,,«.,““\:0%_,1;‘]@,.5\ u:u.m._.s.,\
6 35 3 G 5 @i 0 S

‘s

.f,)lLl.il &g el 14mb> ¥

—240 -




o, %
- “"” . ‘“.“
- : 7 -y

\Jusu Jf(uua r)dil Le "um.x._;uw\pt..q.b

U.J,.,,.H.uohrk-b St 0 R I 3

,.w-,uu..r.u\ .,,Y\J,L..U.J,..Jgtg 5 J5G

O JJ/‘" FIRSYCES ‘4-*4\" il ML GG

e

oy oo 5 Gl s ) Aoy fL i Esss ),,...n S

-
- s

5 ol ois 32Ny ot...,..mu\..,.,.sw&u\q.,dﬂuu\!\o\n
e o558 5 (e a9 &0 Wy (OIS (ol oy
o 3 855 e PG § 8 G (D 3 5 o ol

2
u'o‘}uub\)’-le@\f.\ij.ob,&b!L-,..,Lp(»jil;'/

/

\
\
\
\

\*

27

U‘"f p\L/\ﬂ}“;;.\.i;d,u;j"ﬁH cu-u UL‘JJC““’ML‘*‘)"
A e u\.,,u,u,(,.,! o,..,u,u,uz_.is\,wu ofsall 5

35555 2l 55 JSJ‘JJ‘-“ 325 &< 5l 5 5 S Gy
;,,)&u,u\g‘;,’.:,.,;.uq.\,,L\,..‘!\,‘,»u\,,n/;;;L..,L\,

oSt oy

m‘f-" df‘wbr‘*;’v\o-ﬂnf-&w‘vu—ﬂ—d’\w o

4/ /o)\l s, 0
\.\::.:. U‘/w\lwwun RO wh( AOXUS P PUFAC .’;Gu
i p-dﬂ] Sl 3 Gially Gl 3 o1 e LB A0 U2
[ 530 320 30 5a0 B2 56 3y 5 als 555 Csd 5
- 7 [} v -

- 173 w/&)”.‘//" .
.@%u\q)ﬂ/“\).'_|(w:f)

—241 -




M
7 w

mt e ri..,,s :j...x,,\ 3/4u| \}v‘ w,,.au-\ u,..,u l«\

t
w

O sl 5 &0 ;’,’5(3 o dn e W e

9\1;_1;\;,:}1;\13;4, “t&\é[jc,_}.;:b\o;.uou

ok i A e O3 Y5 6 Vs s (r’)‘

3%kl 5 oles Gk i 2 Gl & ;b aad

oK Q,J; JAT 0N 5 Al (oo 4353 o33

7

41 N (e Ol 1ol 3 240 LCJQJL..UJ«C!

l:;l;,:-&,p)_uj JM)(MJ")M&J&‘\; .L.:-_A

1,&" .s;&gﬁ'.’i\
5 JAATL 2L O s Ollaz 0 7 TS 250
5 S TR 2 G D 3 45 5 0l
- /J/ol//./‘l','///"/"' .. < ‘/"f/"/‘//"‘l/
€0 paieas Lo Ry "l 57280 7S 5.0 35705 S (SChamy




~3 29 "/0)

MJ- A.hr
o9V ddadl g
\;?ui;’c..;iwﬁuw‘u&w\ dji./J-l/
l/.:lf‘g\kuii""«b)\:;ul; u\,‘y;;;

“or -

3 Mw;wb—f%bw‘ °,—5>JJ*-‘J9J;‘45‘ 05t
‘u‘—-“ 5 i 55730 05951 5 4 5 on sl 3 L
4...411\ ‘d:b)\ .,.&J\J;b ‘,.....Jl : ~|°1;";,;»l.o,..»
(&) Jy J s ‘,.;.:..n L fw s G B «a—=-5b
wb)‘ Ji‘ & c*-" (5l 57 gl | K g

g,x.\.n o ,.1.1 [P Ry G S oS e ,S\ Uu
i G5 u“ﬂ*‘ o a8 G5 o o5 d-‘-ﬂ" ok

Ao/

> wLAH ,.Nluls CHi ._,LU.\ o PL“J‘ (e G
ui;ji\ 350 ;ut“,.w\ w\...,\n,,w JUPEPRRRERA]
Jmu.fu\,., (w&\uaj)u\.u—dul..pw)uﬂ$
C,, 5 s Ak “—’U‘c"' ‘g.u‘.;u,s ‘g\,,n ,_An Jé ‘J,s\
@‘ o gl; G 1 42 Gl 0 ) o o AL
g.x,"_...!\ il KA AV AR B P72 T ,);,.Au,
3 &L J.'n/t o Giss i il (30 G Ul
u,léj AJ\U,J)J;:J.\ J:;“_J\uu| 35
Uu\, mu_.; Ak e u \nu(’ N J\;z..x\uu:.n

///,/

SN w—*‘-c—“ L 5 e G2 pEE s

~243 -




e

FSENE S RO ATAR TR

P L.

u,:,bw,uu,b»u,wgugésg_fm
ub(u)»uu[,](u)us ;._.,thb\,b,? 3

)85 B JI58 iy G2 (E5) 6
u,"\;J,c:r‘, 2y o 3;;\ ;:Jﬂ/& U'AJ}S S US d
338 &5 e o i S VA () 4E 0K 95 ol
WO 5 Gl o 5 B30 5 Gl 5 S8
ST (Bt N 5

[1] Wenn es ein weiblicher Leichnam ist, wird das in Klammern Ste-
hende gesprochen.

— 244 -



ral A Sl

7,0 F]

LA 27 O
Akl 5 350 (63 Ol (o U S (63 Dl -
- o J,,/o e A P .0 sr0
QMU Bt o3 gyl Gl S0 ey s 5 JUH 5 IS 4
1!’3»‘.'_11 A

R R O T T (R R
JJ-\DCW R J(‘HVLS';\—”}}“#‘G’\’H“‘;’M‘

E

rd 7 >
Z 2 Lo e Y e, s P PR
o @ o 0 s - s
.‘Jéfﬁ.:l; /4:19‘.;4) 2.1’;‘))')5‘)‘}{
rd
P PR I R I

87 . A // PP
5 Jeadl 3 G O G OG5 G ota G OB G L
Olar] 2 Uiz 5 Ui 5 ST 5 5%l oo colsy

[1] Das wird gesprochen, wenn man sich zum Tarawih-Gebet erhebt.

[2] Ab dem 15. des Monats Ramadan sagt man statt ,,Marhaba“ ,,Al-
wada®™.

] Das wird zwischen den Tarawih-Gebeten gesprochen.

] Diese Dua spricht man nach Beendigung des Tarawih-Gebets.

— 245 -




e

BT 0 I JE s s b ol
< < % %
*a;;&gvlkv JMJ:—J.LJ

J3a) 6},;,:: ;,45\ ;,, 6,1;;\ Hm

e

2 o Zw P P w/f)"u’
T . 9y
- J} e %‘J‘f‘n & — \
}/9’/0
P \Jd ‘

z A //u)

\,,g,:; J;.;-\ ﬁm*mmx\u Js

///f)o/ ./

3

bl .
/.."'/“ - < s s s 23 - o
o V/ JYO‘W\*!)M)V.@,U\&W
o s 53 /46/41///, ~ - T e -
‘;»J_/,‘J:F‘MQU‘ ‘”'J,JY’J»:-}




7 ’o/o g ./o .“ o
'-?e-‘l“/ A2 G il bl o2
sl BT w oleYl g A 5 e (S0

w5y a3yl Jix Ja b el o5
€U0

/&‘W‘JL;-")‘V—GJJ‘*"U‘}/O/W‘

1 o . . ?-'.qo

*gu‘ *’3‘) s> }**\%—::f‘o':uf’u‘

v
<, “oT <0l g o~ % wrgh |

S RS E D )3 5 ol
SIS &333—34%3-2? 3
,W@w&\gu_xwiﬁj
dw&uvr@mﬂgu% sl
e 50 B30 95 Iy

7 P -

% L\.s.k..,» \;Lwo-

— 247 -




(w //../f.///,/ Ve Lot “od (-
ARy
ol e,

;,/.,/4 AL NN Yot
‘i\-»l\}ﬁ)yui:* JCS"D/ 24
i o’ ‘ < /. 0 v
ijj -' §“M w\a/ké’“
~A O 4o w//-// 0C ;
;«ﬁ\éséa@,owfwo‘ Jor

/ o / /}/// o{// L/
OJ&\?J o &wﬂji\’—wﬂ\ﬁm

//\oo ///./}/

O d;» J\_‘Q\,J«a .xaéé‘v Aoz ooy

207
\

fyyﬁbu;«-—e—u B L
Qd,.uﬂ\ \JQ\{Q/':"}“ Joed / -y

98 /}w v
4‘;#5,;0“(/ '\G—“‘\ ) P

~ 248 -






t@iﬁa\fﬁ¥ —

OO =C Y
QRN NS 5 (D305

>

A A s VAR s 2 AT
CHOESSIAQ RSN

IR Yol L K e

/ﬁ/

P TR -

2Nl 3

v < - ¥ Ly w s 22T ’:‘
53\,@ SN @u" \o 390l 8

—250 -




v
»

e@/\f)\f‘iﬁ )

b,/‘,’ P A LU A el h/{’/ > Ve ,/./1

(D215 )% ()51 00T
ORI DEE L)

=\

»

>

A R D B ¥

¢ djubu\Vij_jﬁ\é}\Qiﬁﬁ
v 2 et R CAss" "~ - A e
(D FIelaeeN; (D XaTa% 2N,
PR L YAr T e
@geubﬁeﬂ@ Ac bo)j_’,b,:.;\\j,

ALy e Rt (R TP dtPrd -
SN2 eyl Al
AWl > el PR G4r ./},.* >
odc @lebs‘:w\oeequ- oo
b

2

z 577 - AL 2>, 2~ >
@L.)\yuLé_—:L} a_,ﬁ.a.l..w\_;

VP A >r ~ < s - ~o o s 4
L dhae sl Syt NS
v ) )

AY s Cot o 7227 » Y -
GOSN L ()lles

s

» Mo .
A la e a3 (V)

-251-




HETEH Ol L8 ST
25 (' S0 R L AE 305 (DU
(DIl iSE (J danbapios

s, )
'&'.0{ /":: C/’ > ,/‘ ‘)‘9/1: ./Y
GGl () BBy
Arrr ".1/ S G IR ¥ I 5
;WL\\.STJ“ @ s ) \.)-'\'-‘*..l’@
'f > ’}// 7

|
. g X 2
Y e Ear

>

e

] P » ’ v .7
sl Zpis () AL LI Gl &S

» > e o L e 3 I ’; -
() S (a3 () Lsipas
P PR S AN PP L
RIS S SO AL

AP A R il b /"""/},}{ _4’
MDD T () T2 LH ()

—252 -




bGor go 8, asBT. Gaor A TAE N o
fyy_)k'u/» 2 -5 r":ﬁl“_;:j‘ )be"d‘ Y’:&U\
5., sz -

> z LRI S T LN T IR L
Vloole paly G5 i 2y ¥ gls Sl T 3L %
7 <A )//2}{’{//, RS AT L
féid}l‘:ﬁy)pd-‘-j‘-\‘)»ﬁe-‘&‘t’}fbr@ aob

&/.,/7/ i {‘}é ’)/ /C-//&/ ~

PR

C
N T (R L R R
Al Ll gy Lghian 059035

Y ors 2 RO PO P A e <<
(O, LTS (80 i adE516)
2 3 2o A Yor e Bsr ecp Scs
A S () rE i, i

AT i ;’./ :ﬁr’/ﬁ W o ’}a > w” Ty~

O O N 1y

o
> b=y

é/ﬁ;&%":&i% 3

AR (LY R BT ST M T
A Sl (22 0 (s

> o s LT WS s s Tl T A -
(OAB 130055 Gl 13515 L, LEs

rd

—253 -




’/: ,;‘,;4’ - e WPTA%
AN IS O Gl LWL 5
- o

. o7 \T -~ //}’/ PR
Ol 4y dlley 1272 U0
- - & -

¢¢¢¢¢¢

O i, 0

Orr OG5 4

Y ST T o8P0l % B el or .
Olnan 22 5\ s (s AN O 0N 9 O
\ - - - %y 7 % .-

J -

:a/f’./ .54/ _ ¥_ .2 o) “o e
W‘f—f\jab‘f@w\ L\r‘), \\?-"L\

< N R AN IS TG
Q__/l‘éuwﬁﬂébgyml}//z&wp

~254 -




DIE DUA ,,ISTIGHFAR*

[In vielen Koranversen heif3t es sinngeméf: ,,Gedenkt Meiner
viel. In der Sure an-Nasr heif3t es sinngemaf: ,,Bittet Mich um
Vergebung und Ich werde eure Bittgebete erhéren und eure Siin-
den vergeben.“ Man sieht, dass Allah, der Erhabene, gebietet,
dass man oft und viel um Vergebung bittet (die Istighfar spricht).
Aus diesem Grund sagt der ehrwiirdige Muhammad Ma‘sim im
80. Brief aus dem 2. Band seines Maktubat: ,,Diesem Befehl fol-
gend spreche ich nach den Gebeten drei Mal die Dua ,Istighfar
und sage 67 Mal ,Astaghfirullah‘. Die Dua ,Istighfar* lautet: ,As-
taghfirullahal-Azim, alladhi la ilaha illa huw, al-Hayyal-Qayyuma
wa-atubu ilayh‘ (,Ich bitte Allah, den Gewaltigen, auler dem es
keinen Gott gibt, den Lebendigen und Fortwidhrenden um Verge-
bung und wende mich reuevoll zu Thm‘). Sprecht auch ihr dies oft.
Bedenkt bei jedem Mal die Bedeutung als ,O Allah! Vergib mir*.
Dieses Bittgebet befreit den, der es spricht, und jene, die mit ihm
sind, von Sorgen und Kummer. Viele haben so verfahren und man
hat stets den Nutzen bezeugen konnen.“] [Wenn man sich zum
Schlafen legt, sollte man ,,Ya Allah. Ya Allah“ sagen und dann
dreimal ,, Astaghfirullah min kulli ma karihallah“ (,,Ich bitte Allah,
den Erhabenen, um Vergebung fiir alles, was Thm missfallt«) und
dies bis zum Einschlafen wiederholen.]

Der im Jahre 536 n. H. [1142 n. Chr.] verstorbene Schaykhul-
Islam Ahmad Namiqt al-Dschami sagt in seinem Buch Miftah an-
nadschat: ,,Wenn jemand Reue empfindet und die Bitte um Ver-
gebung spricht und deren Bedingungen erfiillt, dann riithmt ihn je-
de Straf3e, durch die er lduft, und jeder Ort, an dem er verweilt.
Der Mond, die Sonne und die Sterne beten fiir ihn. Sein Grab wird
in einen Paradiesgarten verwandelt. Wem solche Reue nicht ver-
gonnt ist, sollte die Gesellschaft jener pflegen, denen sie vergénnt
wurde.” In einem Hadith heif3t es: ,,Die wertvollste Ibada ist es,
die Gottesfreunde (Awliya) zu lieben.* Und ebenso: ,,Wer Reue
empfindet und die Bitte um Vergebung spricht, dem werden alle
Siinden vergeben.* [Die Reue (Tawba) erfolgt mit dem Herzen.
Die Bitte um Vergebung (Istighfar) wird mit Worten vollzogen.]

—255-



DIE DUA DES TAWHID

Ya Allah! Ya Allah! La ilaha illallah Muhammadun rasulullah.
Ya Rahman, ya Rahim, ya Afuwwu ya Karim. Fa‘fu anni war-
hamni ya Arhamar-Rahimin! Tawaffani musliman wa-alhigni bis-
salihin. Allahummaghfir-i wa-li-aba’t wa-ummahati wa-li-aba’i
wa-ummahati zawdschati wa-li-adschdadi wa-dschaddati wa-li-
abna’m wa-banati wa-li-ikhwati wa-akhawati wa-li-a‘mami wa-
ammati wa-li-akhwali wa-khalati wa-li-ustadhi Abdulhakim al-
Arwasi wa-li-kaffatil-mu’minina wal-mu’'minat. Rahmatullahi
ta‘ala alayhim adschma‘in.

—256 -



