
 
 
 
 
 

 

DIE EWIGE  
GLÜCKSELIGKEIT 

(AS-SAʿĀDA AL-ABADIYYA) 

 
LEHRBUCH ISLAMISCHE GRUNDLAGEN  

(ILMIHĀL) 
 
 

1. Auflage 

 
 

Zusammengestellt von: 

HÜSEYN HİLMİ IŞIK 
möge Allah sich seiner erbarmen  

[1911-2001 Eyüp-Istanbul] 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hakikat Verlagshaus GmbH 
Am Kühlturm 4, 44536 Lünen 

Tel: 0231-98627148 Fax: 0231-98627168 
E-Mail: info@serhendkitabevi.com 

– 2024 – 



Bismillāhir-rahmānir-rahīm. 
Im Namen Allahs, des Barmherzigen, des Erbarmers. 

Es gibt viele Bücher, in denen der Islam gelehrt und erklärt wird. Das 
wertvollste Buch unter diesen ist das dreibändige Buch Maktūbāt von 
Imām ar-Rabbānī, hiernach das ebenfalls dreibändige Werk Maktūbāt von 
Muḥammad Maʿsūm. Der ehrwürdige Muhammad Maʿsūm schreibt im 16. 
Brief des 3. Bandes seines Maktūbāt: „Iman bedeutet, an beide Teile des 
Einheitsbekenntnisses ,Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh‘ (,Es gibt 
keinen Gott außer Allah und Muhammad, Friede sei mit ihm, ist Sein Ge-
sandter‘) zusammengehörig zu glauben.“ Das bedeutet, um ein Muslim zu 
sein, muss man auch daran glauben, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, 
ein Prophet ist. D. h. Muhammad, Friede sei mit ihm, ist der Prophet 
Allahs. Durch den Dschabrāʾīl genannten Engel offenbarte Allah, der Er-
habene, ihm den edlen Koran. Der edle Koran ist das Wort Allahs, nicht 
aber eigene Gedanken Muhammads, Friede sei mit ihm, oder Worte von 
Philosophen oder Historikern. Muhammad, Friede sei mit ihm, vollbrachte 
den Tafsir des edlen Korans, d. h. er erklärte den edlen Koran. Diese Er-
klärungen werden ehrwürdige „Hadithe“ genannt. Der Islam beruht auf 
dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen. Die Millionen von Bü-
chern über den Islam weltweit sind alle Erläuterungen des edlen Korans 
und der ehrwürdigen Hadithe. Ein Wort, das nicht von Muhammad, Friede 
sei mit ihm, stammt, kann keine Grundlage für ein Buch über den Islam 
sein. Iman und Islam bedeuten, an den edlen Koran und die ehrwürdigen 
Hadithe zu glauben. Den Worten Muhammads, Friede sei mit ihm, nicht 
zu glauben, kommt dem Unglauben an das Wort Allahs gleich. Muhammad, 
Friede sei mit ihm, lehrte seinen Gefährten, was Allah, der Erhabene, ihm 
verkündete. Diese gaben dieses Wissen an ihre Schüler weiter und diese 
wiederum schrieben es in ihren Büchern nieder. Die Gelehrten, die diese 
Bücher verfassten, werden „Gelehrte der Ahlus-Sunna“ genannt. Wer an 
die in diesen Büchern vermittelten Inhalte glaubt, der glaubt an das Wort 
Allahs und ist ein Muslim. Alhamdulillāh, wir lernen unsere Religion aus 
den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna und nicht aus erdichteten 
Büchern von Reformern, Freimaurern oder Ketzern. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer sich zu Zeiten, 
in denen sich unter meiner Gemeinde Aufruhr und Zwiespalt verbreiten, 
an meine Sunna klammert, bekommt die Belohnung von 100 Märtyrern.“ 
Das Festhalten an der Sunna geschieht durch das Studieren der Bücher 
der Gelehrten der Ahlus-Sunna und die Umsetzung des Erlernten. Sämtliche 
Gelehrte der vier Rechtsschulen sind Gelehrte der Ahlus-Sunna. Das Ober-
haupt der Gelehrten der Ahlus-Sunna ist Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa 
Nuʿmān ibn Thābit. Die Briten bemühten sich jahrhundertelang, schafften 
es jedoch nicht, einen einzigen Muslim zum Christentum zu bekehren. 
Dann suchten sie nach einem neuen Weg, um dies zu verwirklichen, und 
etablierten die Freimaurerei. Die Freimaurer glauben weder an den Islam, 
d. h. an das von den Gelehrten der Ahlus-Sunna vermittelte Wissen, also 
an die Worte Muhammads, Friede sei mit ihm, noch an die restlichen Re-
ligionen und somit glauben sie nicht an die Wiederauferstehung nach dem 
Tod sowie an die Existenz des Paradieses und der Hölle.



 

 

 

 

 

DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT 
VORWORT 

Dies ist der Schlüssel zum urewigen Schatz,  
Bismillāhir-rahmānir-rahīm. 

 
Ich beginne das Verfassen des Buches „Se’âdet-i Ebediyye“, zu Deutsch „Die 

ewige Glückseligkeit“, mit dem Sprechen der Istiʿādha (auch: Aʿūdhu) und der 
Basmala. Das Sprechen der Istiʿādha bedeutet, „Aʿūdhu billāhi minasch-schaytānir-
radschīm“ zu sagen. Das Sprechen der Basmala bedeutet, „Bismillāhir-rahmānir-
rahīm“ zu sagen. Abdullāh ibn Abbās berichtet, dass der Gesandte Allahs, möge 
Allah ihn segnen und ihm Frieden schenken (sallallāhu alayhi wa-sallam), sagte: 
„Dem edlen Koran Respekt zu zollen geschieht dadurch, mit dem Sprechen der 
Istiʿādha zu beginnen, und der Schlüssel zum edlen Koran ist die Basmala.“ 
Daher bitte ich meine Leser, dass sie beim Lesen dieses Buches zu Beginn diese 
zwei Formeln aussprechen. Damit werden Sie dieses Buch mit diesen zwei Zierden 
geschmückt und den in diesen zwei Schätzen für Freunde versammelten Nutzen 
errungen haben. Jene, die Allah, dem Erhabenen (taʿālā), näherkommen wollen, 
klammern sich an die Istiʿādha, jene, die Allah, den Erhabenen, fürchten, halten 
an ihr fest und jene, deren Sünden zahlreich sind, suchen in ihr Zuflucht. Allah, 
der Erhabene, sagt in Vers 98 der Sure an-Nahl zu Seinem Propheten, Friede sei 
mit ihm, sinngemäß: „Wenn du den Koran lesen willst, sprich die Istiʿādha (suche 
Zuflucht bei Allah).“ Dieser Befehl bedeutet: „Sag: Ich suche Zuflucht bei Allah, 
dem Erhabenen, vor dem Satan (Schaitan), der von der Barmherzigkeit Allahs 
fern ist und Seinen Zorn auf sich ziehend im Jenseits und Diesseits zugrunde ge-
gangen ist, und ich ersuche Allahs Hilfe und Schutz und flehe Ihn wehklagend 
an!“ 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn der Lehrer dem Kind die 
Basmala vorliest und das Kind diese nachspricht, lässt Allah, der Erhabene, eine 
Bescheinigung anfertigen, damit das Kind, seine Eltern und sein Lehrer nicht in 
die Hölle eingehen.“ Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein 
(radiyallāhu anh), sagte: „Wer sich vor den 19 Engeln schützen will, die in der 
Hölle die Pein zufügen, soll die Basmala sprechen! Die Basmala besteht aus 19 
Buchstaben.“ Das Erste, was auf der wohlbewahrten Tafel (al-Lawh al-mahfūz) 
niedergeschrieben wurde, ist die Basmala. Das Erste, was Ādam, Friede sei mit 
ihm (alayhissalām), offenbart wurde, ist die Basmala. Die Gläubigen (Muʾminūn) 
werden mithilfe der Basmala die Brücke Sirāt überqueren und die Basmala ist 
die Unterschrift der Einladung zum Paradies. 

– 3 –



Die Bedeutung der Basmala lautet: „Mit der Hilfe Allahs, des Erhabenen, 
der einem jeden Seienden Güte zukommen ließ, indem Er sie erschuf und durch 
das Erhalten im Dasein vor der Nichtexistenz bewahrt, bin ich in der Lage, dieses 
Buch zu verfassen. Die Gotteskenner (Ārifūn) erkannten Ihn als Gott, die Welten 
fanden durch Seine Barmherzigkeit ihre Versorgung und die Sünder wurden 
durch Seine Barmherzigkeit von der Hölle befreit.“ Allah, der Erhabene, leitete 
den edlen Koran mit diesen dreien Seiner Namen ein, denn der Mensch weist 
drei Zustände auf: Den Zustand im Diesseits (Dunyā), im Grabe (Qabr) und im 
Jenseits (Ākhira). Wenn der Mensch Allah, den Erhabenen, anbetet, wird Er 
seine Angelegenheiten im Diesseits erleichtern, im Grabe mit ihm Mitleid haben 
und im Jenseits seine Sünden vergeben. 

Alhamdulillāh! Wenn irgendjemand zu irgendeiner Zeit, an irgendeinem Ort, 
irgendjemanden aus irgendeinem Anlass, auf irgendeine Art lobt und ihm dankt, 
gebührt all dieser Lobpreis (Hamd) und Dank (Schukr) Allah, dem Erhabenen. 
Hamd bedeutet, daran zu glauben und mit Worten zu bestätigen, dass alle Wohl-
gaben von Allah, dem Erhabenen, erschaffen und zugeteilt werden. Schukr be-
deutet, alle Gaben in Einklang mit dem Islam zu nutzen. Mit „Gaben“ (Niʿam, 
Sg. Niʿma) sind nützliche Dinge gemeint. Diese werden in den Büchern der Ge-
lehrten der Ahlus-Sunna (Anhänger der Sunna) dargelegt. Die Gelehrten der 
Ahlus-Sunna sind die Gelehrten der bekannten vier Rechtsschulen. Allah, der 
Erhabene, ist es, der alles erschafft, erzieht, alles Gute ermöglicht und zuteilwerden 
lässt. Er ist der Einzige, der Kraft und Macht besitzt. Wenn Er nicht daran 
erinnert, kann niemand den Wunsch und den Willen in sich tragen, Gutes oder 
Schlechtes zu tun. Solange nach dem Willensentschluss des Menschen Er es nicht 
auch will, Er keine Gelegenheit und keine Kraft verleiht, kann niemand irgend-
jemandem auch nur im Geringsten Gutes oder Schlechtes antun. Wenn all das, 
was der Mensch wünscht, auch Er will, erschafft Er jene Sachen. Es geschieht 
einzig das, was Er will. Aus verschiedenen Anlässen heraus erinnert Er daran, 
Gutes oder Schlechtes zu tun. Wenn diejenigen Seiner Diener, mit denen Er 
barmherzig ist, gewillt sind, etwas Schlechtes zu tun, so will Er dies nicht und er-
schafft es auch nicht. Wenn sie den Willen haben etwas Gutes zu tun, dann will 
Er dies auch und erschafft es. Von solchen Dienern kommen stets gute Taten 
zustande. Die Erschaffung der willentlichen Übeltaten Seiner Feinde, denen Er 
zürnt, will auch Er und erschafft sie. Weil diese schlechten Diener niemals wün-
schen, Gutes zu tun, geht aus ihnen stets nur Schlechtes hervor. Das heißt also, 
die Menschen sind Werkzeuge, Instrumente und Mittel, sie ähneln dem Stift in 
der Hand des Schreibers. So viel ist jedoch sicher, diejenigen, die von der ihnen 
verliehenen Willensfreiheit, dem Teilwillen (al-Irāda al-dschuzʾiyya), Gebrauch 
machen und sich wünschen, dass gute Dinge erschaffen werden, bekommen den 
Lohn dafür. Wer aber wünscht, dass Schlechtes erschaffen wird, dem werden 
Sünden aufgeschrieben. Allah, der Erhabene, hat in der Urewigkeit bestimmt, 
die willentlichen Handlungen der Menschen durch ihren eigenen Willen zu er-
schaffen. „Die Erschaffung der Handlungen durch den Willen des Menschen“ 
bedeutet, dass sie durch den göttlichen Willen in der Urewigkeit erschaffen wer-
den. 

Alle Bittgebete und alles Gute sollen auf Seinem Propheten und allerliebsten 
Diener sein, dem in jeder Hinsicht vollkommensten und überlegensten Menschen, 
Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, sowie seiner Familie und seinen Ge-
fährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, und auf all jenen, die diese 
lieben und ihnen folgen! 

Meine Grundschulbildung absolvierte ich in Istanbul, meiner Geburtsstadt, 
bei Eyüp Sultan in der Reşadiye Nümune-Schule. In meinem Elternhaus und in 

– 4 –



der Grundschule erhielt ich religiöse Erziehung und erwarb religiöses Wissen. 
Doch als ich die Mittel- und Oberstufe des Halıcıoğlu-Militärgymnasiums besuchte, 
wurden der Koran- und Religionsunterricht in den Schulen abgeschafft. Die 
Namen Allahs, des Erhabenen, unseres geliebten Propheten und der islamischen 
Gelehrten wurden nicht mal mehr erwähnt. Keiner unserer Lehrer vermittelte 
nunmehr religiöses Wissen. Ich erachtete sie als hohe und reife Menschen und 
wünschte ihnen gegenüber äußerst respektvoll zu sein, doch als ich jene sah, die 
mein Allerheiligstes angriffen, zerbrach meine Welt. Ich taumelte zwischen Glau-
ben (Īmān) und Unglauben (Kufr). Mit meinem bescheidenen Verstand analysierte 
ich das gesamte Wissen, das ich über den Islam erworben hatte. Ich verstand, 
dass all dies nützlich, gut und wertvoll ist, und konnte mich nicht davon trennen. 
Sechs Jahre lang wurde ich zwischen diesen zwei Einflüssen hin- und hergerissen. 
Meine Freunde, mit denen ich einige Jahre zuvor gemeinsam gefastet und gebetet 
hatte, vernachlässigten ihren Gottesdienst (Ibāda) komplett, weil sie sich von 
den Verleumdungen der Lehrer und Zeitungen täuschen ließen. Die Einsamkeit 
bekümmerte mich nur noch mehr. Ich fragte mich, ob ich im Unrecht sei und ob 
ich mich auf dem falschen Weg befinde. Im Jahre 1929 war ich 18 Jahre alt und 
besuchte die Abschlussklasse der Oberstufe. In der Nacht der Bestimmung (Qadr-
Nacht) schliefen wir in der Schule. Ich konnte jedoch nicht einschlafen und erhob 
mich verwirrt aus meinem Bett. Mit meinen Gedanken und meinem Glauben 
war ich völlig alleine geblieben und war bedrückt und verwirrt zugleich. Ich ging 
hinaus in den Garten. Der Himmel war mit Sternen übersät. Gegenüber von 
Eyüp Sultan, also gegenüber dem Mausoleum von Khālid ibn Zayd, schienen die 
glitzernden Wellen des Goldenen Horns mir sagen zu wollen, ich solle nicht be-
kümmert sein, da ich mich im Recht befände. Ich fing an, inbrünstig zu weinen. 
Ich flehte: „O mein Herr! Ich glaube an Dich und liebe Dich und Deine Propheten. 
Ich will das Wissen über den Islam erwerben. Bewahre mich davor, dass ich von 
den Islamfeinden getäuscht werde!“ Und Allah, der Erhabene, hat diese un-
schuldige und aufrichtige Bitte angenommen. Abdulhakīm Efendi, Quell von 
Wundertaten und außergewöhnlichen Zuständen und ein Meer des Wissens, er-
schien mir zuerst im Traum und später begegnete ich ihm in der Moschee. Ich 
fühlte mich zu ihm hingezogen. Als Pharmaziestudent besuchte ich seine Predigten 
in der Beyazıt-Moschee und später suchte ich sein Haus auf. Er hatte Mitleid 
mit mir. Er lehrte mich die arabische Morphologie (Sarf) und Syntax (Nahw), 
Logik (Mantiq) und Rechtswissenschaft (Fiqh) und studierte viele Bücher mit 
mir. Er ließ mich auch die französische Zeitung Le Matin abonnieren und brachte 
mir die arabische und persische Sprache bei. Er ließ mich die Kasside al-Amālī 
und einen Teil des Diwans von Mawlānā Khālid al-Baghdādī auswendig lernen. 
Seine Sitzungen waren so entzückend und nützlich, dass ich oftmals von früh-
morgens bis spät in die Nacht bei ihm blieb. Die Momente, in denen ich mich an 
diese Sitzungen zurückerinnere, stellen nun die schönsten Momente meines 
Lebens dar. Bis 1936, während ich in der Militärmedizinischen Akademie in Is-
tanbul als Tutor tätig war, setzte ich auf der einen Seite mein Studium im Che-
mieingenieurwesen fort und besuchte auf der anderen Seite weiterhin die Predigten 
und Sitzungen dieses islamischen Gelehrten, eignete mir dort Wissen an und 
schmeckte dabei auch die Süße darin. Die Unreinheiten des Unglaubens in 
meinem Herzen wurden beseitigt. Ich begriff, dass der Islam die einzige Quelle 
für die diesseitige und jenseitige Glückseligkeit ist. Jene Menschen, zu denen ich 
vorher heraufsah, erkannte ich neben der Größe der Islamgelehrten als unbe-
deutend. Ich erkannte, dass einiges von dem, was sie als wissenschaftliche Er-
kenntnisse präsentierten, hinterlistig geschmiedete Pläne und Verleumdungen, 
fern von Wissenschaft, waren. Nach 1936, als ich Angestellter in der Chemiefabrik 

– 5 –



in Mamak (Ankara) war, wies er mich an, die deutsche Sprache zu lernen und 
das Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein, kontinuierlich 
zu lesen. Ich kam bei jeder Gelegenheit nach Istanbul und schöpfte aus diesem 
Meer der Gotteserkenntnis Perlen und Korallensteine. Nachdem diese Sonne 
des Wissens unterging, wurde mir die Ehre zuteil, den Lehrsitzungen seines ver-
ehrten Sohnes Sayyid Ahmed Mekki Efendi, des Muftis von Üsküdar und später 
von Kadıköy, beizuwohnen. Mit viel Güte und großem Geschick unterrichtete 
er islamische Rechtswissenschaft (Fiqh), Koranexegese (Tafsīr), Hadithwissen-
schaften, die überlieferten (manqūl) und rationalen (maʿqūl) Wissenschaften, 
die Usūl- und Furūʿ-Wissenschaften und überreichte mir am 27. Ramadan 1373 
(1953 n. Chr.), einem Sonntag, eine vollständige Lehrerlaubnis (Idschāza mutlaqa) 
in religiösen Angelegenheiten. 

Nach 1947, während meiner Lehrtätigkeit, habe ich mich bemüht, mein Wissen, 
das wie ein Tropfen aus einem Ozean war, den reinen Seelen der Jugendlichen 
und ihrem jungen und frischen Gehirn, das wie Knospen blüht, weiterzugeben. 
Ich bemühte mich, von dem brennenden Glaubensfeuer in meinem Herzen einen 
Funken in das reine Herz eines jeden von ihnen abzugeben und – gepriesen sei 
Allah – mein Herr gewährte mir darin Leichtigkeit. Nach jahrelanger Bemühung 
und gleich einem aus verschiedenen duftenden Blüten hergestellten, süßen und 
heilenden Honig war der Druck des ersten Abschnitts des Buches Se’âdet-i Ebe-
diyye, der nur wenige Seiten enthielt, im Jahre 1956 möglich. 

Für dieses kleine Buch, welches gemäß der hanafītischen Rechtsschule 
(Madhhab) verfasst worden ist, wurde keine Werbung in Zeitungen und Zeit-
schriften in Auftrag gegeben und es wurden keine Plakate an Wänden angebracht, 
sondern es wurde lediglich in den Regalen eines Ladens an einer Straßenecke 
ausgestellt. Edle und gläubige Jugendliche, welche den geehrten und lichterfüllten 
Weg ihrer muslimischen Vorfahren nicht verlassen haben und deren Herzen vor 
Liebe zum Erlernen ihrer großartigen Religion brennen, suchten und fanden 
dieses kleine Buch. So war es nach kurzer Zeit ausverkauft. 

Die reinen Kinder der Märtyrer und Veteranen, die sich gegen den Feind er-
hoben hatten, als sie ihr Land angriffen, die wie wilde Löwen in die Schlacht 
zogen und den Befreiungskrieg gewannen, schreiten auch heute noch mit der 
gleichen Liebe und demselben Glauben auf dem Pfad ihrer Vorfahren und ver-
suchen, so wie ihre Unabhängigkeit auch ihren Glauben vor jeglichem Übergriff 
zu bewahren. Sie schreiten in Richtung der Wahrheit und des Richtigen und 
klammern sich an den edlen Koran. 

Die Geschichte zeigt, dass Könige und Diktatoren, die nur an ihren Eigennutz 
dachten und selbstsüchtig waren, den Islam angriffen, um ihre Verbrechen und 
ihren Verrat verbergen und jeden von ihren Lügen überzeugen zu können, da 
sie sahen, dass der Islam ihr Übel aufdeckte und ihre Tyrannei ans Licht brachte. 
Die Kommandanten des tyrannischen Feindes und die fanatischen Kreuzritter 
fanden immerzu die muslimischen, türkischen Helden als Hindernisse vor sich 
und nie konnten sie die glaubenserfüllten Reihen unserer Vorfahren durchbrechen. 
Ihre Waffen und Gefallenen zurücklassend, ergriffen sie die Flucht. 

Auch lehrt uns die Geschichte, dass der Islam immerzu Grund dafür war, dass 
stets bessere, neuere und fortschrittlichere Kriegsgeräte und allgemein Techno-
logien entwickelt wurden und immer intelligentere und heldenhaftere Nationen 
hervorkamen. Die Religionslosen hingegen blieben hinsichtlich Technologie, 
Wissenschaft, Kriegstechnik und Heldentum stets zurück. Es ist sogar erkennbar, 
dass die islamischen Heere in dem Maße erfolgreich waren, wie sie die Gerech-
tigkeit bewahrten. Je mehr in diesen Heeren die Gerechtigkeit schwand, desto 

– 6 –



wachsender war der verzeichnete Misserfolg. Die Gründungen der islamischen 
Staaten, ihre Aufstiege, Stagnationen und Niedergänge sind immerzu mit ihrem 
Maß an Gerechtigkeit verbunden. 

Religionslose Diktatoren tauchten ihre Hände in Blut, eroberten Länder und 
ließen Menschen unter Unrecht und Aufhetzung ächzen und wie Tiere arbeiten. 
Sie entwickelten dadurch zwar modernste Kriegstechnologien, gründeten große 
Fabriken, stellten fortschrittliche Waffen her und ließen die Welt vor Furcht er-
zittern, doch sie gingen schnell unter und ihrer wurde in der Geschichte immer 
mit Verfluchungen gedacht. Ihre Fallen, die so schnell aufgestellt waren wie 
Spinnennetze, verflogen durch die geringste Kraft wie ein erleichternder und er-
lösender Morgenwind, und hinterließen keinen Nutzen für die Menschheit. So 
werden auch heute die Staaten, die auf areligiösen Fundamenten gegründet sind, 
so stark und mächtig sie auch erscheinen, mit Sicherheit zugrunde gehen und 
ihre Tyrannei wird nicht fortbestehen. Solche Ungläubigen gleichen einem au-
genblicklich aufleuchtenden Streichholz, das leicht entflammbare Sachen wie 
Stroh und Späne anzündet, die Hand verbrennt und dabei Häuser zerstören kann. 
Doch selbst erlischt es sofort und endet. Nationen jedoch, die auf Gerechtigkeit 
fußen, gleichen dem Heizkörper von Heizungsanlagen. Der Heizkörper verbrennt 
nichts, heizt aber das Zimmer auf und sorgt für das Wohlbefinden der Menschen. 
Seine Hitze ist nicht übermäßig und schädlich, doch er besitzt eine Wärme- und 
Energiequelle. Der Islam ist ebenfalls eine solch nützliche Energiequelle; er 
nährt und stärkt die Individuen, Familien und Gesellschaften, die ihn anneh-
men. 

Die Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, Seine Gunst und Seine Gaben 
sind derart zahlreich, dass sie unbegrenzt sind. Da Er mit Seinen Dienern sehr 
barmherzig ist, teilte Er Seinen Propheten mittels eines Engels das zu verrichtende 
Gute und das zu meidende Übel mit, damit Seine Diener auf dieser Welt in Ruhe, 
Frieden und Brüderlichkeit und im Jenseits in ewiger Glückseligkeit und unend-
lichen und unerschöpflichen Gaben leben, und sandte zahlreiche Schriften, in 
denen diese verkündet werden. Unter diesen Schriften ist nur der edle Koran 
unverfälscht geblieben und alle anderen Schriften wurden von niederträchtigen 
Menschen verfälscht. Jeder Mensch, gleich ob er glaubt oder nicht, religiös oder 
areligiös ist, wird im Diesseits in dem Maße in Ruhe und Frieden leben, wie er, 
wissentlich oder unwissentlich, die Bestimmungen (Ahkām) des edlen Korans 
befolgt, d. h. seine Verbote und Gebote einhält. Dies ist zu vergleichen mit der 
Tatsache, dass jeder, der eine nützliche Medizin einnimmt, von seinem Leiden 
befreit wird. Dass heute viele areligiöse, glaubenslose Menschen und nichtmus-
limische, ja sogar islamfeindliche Nationen in vielen ihrer Angelegenheiten er-
folgreich sind, in Ruhe und Frieden leben, hängt damit zusammen, dass sie im 
Einklang mit den Bestimmungen im edlen Koran arbeiten, obwohl sie nicht daran 
glauben und sich dessen nicht bewusst sind. Viele Menschen jedoch, die sich als 
Muslime bezeichnen und ihre gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) als einen 
kulturellen Brauch verrichten, leben in Elend und Beschwerde. Der Grund hierfür 
ist, dass sie sich nicht an die Bestimmungen des edlen Korans und an den in ihm 
dargelegten guten Charakter halten. Um jedoch dem edlen Koran folgend im 
Jenseits ewige Glückseligkeit zu erlangen, muss zuallererst an ihn geglaubt sowie 
bewusst und die Absicht fassend ihm Folge geleistet werden. 

Jene, die den Islam anfeinden, weil sie ihn nicht kennen, haben durch schmerz-
liche und blutige Erfahrungen über Jahrhunderte hinweg verstanden, dass sie 
die muslimische Nation nicht vernichten können, solange sie nicht ihren Glauben 
zunichtemachen. Sie wagten es, den Islam, der in Wirklichkeit Hüter und Antrieb 
jeden Fortschritts und Aufstiegs ist, als einen Feind der Wissenschaft und der 

– 7 –



Tapferkeit darzustellen. Ihr Ziel war es, die jungen Generationen des Wissens 
und Glaubens zu berauben und sie somit auf dem geistigen Schlachtfeld zu schla-
gen. Sie gaben auf diesem Wege Millionen aus. Manch ein Unwissender, dessen 
einstiger scharfer Verstand verrostet und dessen Glaubensfeuer bereits erloschen 
ist und der sich von seiner Gier und seinen Begierden verleiten ließ, degenerierte 
mit diesem Angriff der Ungläubigen sofort. Einige von ihnen missbrauchten 
ihren Namen als Schutzschild, gaben sich als Muslime und Wissenschaftler, 
Autoren und Gelehrte, ja sogar als Verteidiger der Muslime aus und versuchten, 
den reinen Jugendlichen den Glauben zu entreißen. Sie stellten das Übel als 
Talent und den Unglauben (Kufr) als neuen Trend dar und bezeichneten jene, 
die Glauben (Īmān) besaßen, als rückschrittlich, rückständig und fanatisch. Es 
gab solche, die das religiöse Wissen und die wertvollen Bücher über den Islam 
als Rückständigkeit und Fanatismus bezeichneten. Sie schrieben die Sittenlosigkeit 
sowie ehrlosen Taten, die bei ihnen selbst vorzufinden waren, den Muslimen und 
den großen Islamgelehrten zu und versuchten auf diese Weise, jene reinen Men-
schen zu verunglimpfen und herabzuwürdigen und somit einen Keil zwischen 
Kinder und Väter zu treiben. Sie redeten zudem unsere Geschichte schlecht und 
versuchten, ihre leuchtenden und ruhmvollen Seiten zu schwärzen, die unbefleckten 
Schriften zu verunstalten und die Geschehnisse und Dokumente zu verfälschen. 
Damit nahmen sie den Versuch vor, die Jugendlichen von der Religion, vom 
Glauben zu trennen und den Islam sowie die Muslime zunichtezumachen. Sie 
griffen die Herzen, Seelen und Gewissen an, um jene heiligen Bindungen aufzu-
lösen, welche die Liebe zu unseren Vorfahren, die mit ihrem Wissen, ihrem wis-
senschaftlichen Fortschritt, ihrer Moral, ihren Tugenden und ihrem Heldenmut 
die Welt mit Ruhm und Ehre erfüllten, in die Herzen der Jugendlichen einpflanzen, 
und um die Jugendlichen in Unkenntnis über die Vortrefflichkeiten und die 
Größe ihrer Vorväter zu belassen und sie davon zu berauben. Sie verstanden 
aber nicht, dass, je weiter wir uns vom Islam entfernten, je mehr wir vom Pfad 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, abwichen, desto mehr unser Charakter 
verdarb und wir die Überlegenheit in allen technischen Mitteln und jedem neuen 
Wissensbereich, der in einem jeden Jahrhundert erforderlich ist, verloren und 
wir nicht mehr die Erfolge verzeichnen konnten, welche unsere Vorfahren in 
der Kriegskunst, den Wissenschaften und Handwerken verzeichneten, und wir 
sogar anfingen, wissenschaftlich und technologisch hinterherzuhinken. Diese 
maskierten Ungläubigen arbeiteten somit einerseits daran, dass wir in den Wis-
senschaften zurückbleiben, und behaupteten andererseits: „Der Islam ist der 
Grund für die Rückständigkeit. Um den Rückstand zur westlichen Industrie auf-
zuholen, müssen wir diesen finsteren Schleier heben und uns von der Religion 
des Orients und den Wüstengesetzen befreien.“ Auf diese Weise machten sie 
unsere materiellen und spirituellen Werte zunichte und fügten unserem Land 
und unserem Volk einen Schaden zu, den sich die äußeren Feinde jahrhundertelang 
herbeisehnten, jedoch nicht umzusetzen vermochten. Islamfeinde, die sich als 
Muslime ausgeben, werden „Ketzer“ (Zindīq) genannt. Der Schaden, den die 
Ketzer dem Islam zufügen, ist größer als der Schaden der Ungläubigen, der Mis-
sionare geworden. 

Allah, der Erhabene, gab allen Menschen unzählige Segen und Wohlgaben. 
Die größte und wertvollste Gabe ist, dass Er Gesandte (Rusul) und Propheten 
(Anbiyā), Friede sei mit ihnen allen, entsandte, mit denen Er den Islam, den 
Weg zur ewigen Glückseligkeit, kundtat, und Er teilte im 7. Vers der Sure Ibrāhīm 
sinngemäß mit: „Wenn ihr den Wert Meiner Gaben kennt und dankbar seid (also 
diese wie von Mir geboten verwendet), werde Ich sie vermehren. Wenn ihr sie 
aber nicht schätzt und keinen Gefallen an ihnen findet, werde Ich sie euch 

– 8 –



entziehen und euch bitter bestrafen.“ Die Vereinsamung des Islams seit einem 
Jahrhundert und sein in letzter Zeit auftretendes vollkommenes Entschwinden 
sowie die Verfinsterung der Welt durch Unglauben (Kufr) und Abtrünnigkeit 
(Irtidād) ist das Resultat davon, dass die Gaben des Islams nicht geschätzt werden, 
nicht für sie gedankt wird und man sich von ihnen abwendet. 

So wie Allah, der Erhabene, jene, die Er liebt, zu Mitteln für das Gute macht, 
lässt Er jene, die nicht an Ihn glauben und Ihm feindlich gesinnt sind, für üble 
Zwecke tätig sein. 

Zwei Gruppen von Menschen sind der Grund für den Verlust der islamischen 
Gaben: 

Die erste Gruppe sind jene Ungläubigen, die ihre Feindschaft gegenüber dem 
Islam und ihren Unglauben offen darlegen und mit ihrer gesamten Waffengewalt, 
Propagandamaschinerie und politischen Intrigen versuchen, den Islam zu ver-
nichten. Die Muslime kennen diese und versuchen, ihnen stets einen Schritt 
voraus zu sein. 

Die zweite Gruppe sind jene Ungläubigen, die sich als Muslime ausgeben, 
sich als Religionsgelehrte aufspielen und sich darum bemühen, den Islam ihrer 
eigenen Auffassung nach in eine Form zu bringen, die ihren Vergnügungen und 
sinnlichen Begierden entspricht. Im Namen des Muslimseins versuchen sie, eine 
neue, erlogene Religion zu etablieren. Mit Lug und Trug versuchen sie ihre Worte 
zu untermauern und mit hochgestochenen Schriften die Muslime zu täuschen. 
Auch wenn die Mehrheit der Muslime diese Feinde aufgrund einiger ihrer Worte 
und dem Islam schadenden Handlungen erkennt, finden dennoch viele ihrer 
Worte Anerkennung und etablieren sich unter den Muslimen, weil sie geschickt 
und hinterlistig geleitet werden. Die Religion des Islams wird auf diese Weise 
langsam entstellt und in jene Form umgewandelt, die sich diese Ketzer wün-
schen. 

Es gibt einige, die sagen: „Damit wir in diesem Jahrhundert bestehen können, 
müssen wir uns alle, die gesamte Nation, verwestlichen.“ Diese Aussage hat zwei 
Bedeutungen: Die erste Bedeutung ist, dass wir die Errungenschaften des Westens 
in den Wissenschaften, in Forschung, Handwerk, Architektur und den das Leben 
erleichternden Technologien erlernen, umsetzen und davon Nutzen ziehen. Dies 
ist etwas, das im Islam ohnehin angeordnet wird. Es ist mit Nachweisen an meh-
reren Stellen meines Buches belegt, dass das Erlernen der Naturwissenschaften 
eine kollektive Pflicht (Fard kifāya) ist. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
sagte in einem Hadith: „Die Hikma [d. h. Wissenschaft und Handwerk] ist das 
verloren gegangene Gut des Gläubigen. Wo immer er sie findet, soll er sie er-
greifen!“ Das bedeutet jedoch nicht, dem Westen zu folgen, sondern die Wis-
senschaften sogar von ihnen zu erlernen und zu versuchen, ihnen darin überlegen 
zu sein. Die zweite Bedeutung der Verwestlichung besteht darin, den rechten 
und heiligen Weg unserer Vorfahren zu verlassen und alle Bräuche und Traditionen 
des Westens, seine Unsitten und Obszönitäten und noch viel übler und verirrter 
als all dies, seine Religionslosigkeit und seine Götzen anzunehmen, die Moscheen 
in Kirchen oder historische Denkmäler umzuwandeln, den Islam als orientalische 
und rückständige Religion, den edlen Koran als Wüstengesetz zu bezeichnen, 
den Götzenkult, das Verrichten von gottesdienstlichen Handlungen in Begleitung 
von Musik als abendländische, moderne und zivilisierte Religion zu bezeichnen, 
den Islam verlassend sich dem Christentum hinzuwenden und sich mit Musikin-
strumenten dem Gottesdienst zu widmen und all dies dann mit „Islamreform“ 
zu betiteln. 

Jeder sollte mit Gewissheit verstehen, dass dieses Volk, in dessen Adern edles 

– 9 –



Blut zirkuliert, weder heute noch in jenen Tagen, in die sie Hoffnung hegen, 
jemals in diesem Sinne verwestlichen und religionslos wird und sich nicht von 
den Lügen der Ketzer täuschen lassen wird. Es wird niemals das Heiligtum seiner 
Vorfahren mit Füßen treten lassen! 

Eine andere Kraft, die versucht, den Islam zunichtezumachen, sind Bücher 
und Zeitschriften, die geschrieben werden, um religiöses Wissen zu vermitteln 
und die Islamfeinde (angeblich) zum Schweigen zu bringen. Ketzer, die keinen 
Schimmer vom Glauben und vom Islam haben und die nicht hinter die Wirklichkeit 
des Tasawwuf, seinen Kern und seine Feinheiten gekommen sind, erachten sich 
als Religionsgelehrte, wenn sie Autoritäten in weltlichen Angelegenheiten werden, 
und schreiben Bücher über den Islam, um ihre falschen Gedanken zu verbreiten 
bzw. lediglich, um sich materiell zu bereichern. In diesen Büchern kann mit Be-
dauern beobachtet werden, dass sie die Worte der großen Islamgelehrten nicht 
verstanden haben und viele Informationen falsch und verdreht wiedergeben. Sie 
präsentieren Ketzer als islamische Gelehrte. Ihre schädlichen und spalterischen 
Schriften, die sie mit ihrem einfältigen Verständnis und falschen Gedanken 
verfasst haben, werden übersetzt und den Jugendlichen als religiöses Wissen vor-
gesetzt. Diese Leute scheuen sich nicht davor, meine Wenigkeit auf törichte 
Weise zu verleumden und Gerüchte über mich in Umlauf zu bringen, um den 
Druck und die Verbreitung meiner Bücher zu verhindern, weil meine Schriften 
ihren Schaden aufdecken, ihre Verdorbenheit darlegen, ihre Schande zur Schau 
stellen und somit ihr Ausbeuten des Volkes und ihren finanziellen Gewinn un-
terbinden. Eine Gruppe von Heuchlern, die ihre Religion für weltlichen Profit 
verkaufen, ging sogar soweit, die Lüge zu verbreiten, ich würde Ordenskult und 
Sektiererei betreiben, um mich auf diese Weise vor Gericht in die Position des 
Schuldigen zu drängen und somit letztendlich ein Verbot meiner Bücher zu er-
wirken. Doch die Wirklichkeit sieht so aus, dass in keinem meiner Bücher so 
etwas niedergeschrieben steht. Auch wenn in meinen Büchern Informationen 
über Tasawwuf-Orden enthalten sind, so sind diese lediglich aus Büchern von 
Tasawwuf-Gelehrten, welche in früheren Jahrhunderten gelebt haben, übersetzt. 
Auch ich lese diese und versuche, sie zu verstehen. Ich habe und hatte keine Be-
ziehung zu irgendeinem Orden (Tarīqa) oder Scheich (Schaykh). 

Ja, ich habe einen islamischen Gelehrten kennengelernt. Ich wurde damit ge-
ehrt, von ihm die Beschaffenheit des Muslimseins und die hohen islamischen 
Wissenschaften zu studieren. Ich war beeindruckt von ihm, weil ich sah, dass er 
in den Religionswissenschaften, in den Naturwissenschaften und in der Historik 
einem weiten Ozean glich und von unvergleichbarem Charakter war, der vom 
Islam herrührte. Ich habe von dieser großen Persönlichkeit jedoch kein Wort 
vernommen, welches darauf hinweisen würde, dass er etwas mit dem Scheichtum 
gemein hätte. Er sagte, dass vor und nach der Schließung der Ordenshäuser (Tek-
ken) einige bekannte Ordensführer (Pseudoscheichs) nicht im Einklang mit dem 
Wissen über Islam und Tasawwuf handelten und schädlich seien. Überall auf der 
Welt und in allen Sprachen werden Bücher über den Tasawwuf geschrieben. Die 
Gesetze verbieten jedoch nicht das Verfassen von Büchern über den Tasawwuf 
und das Loben der Tasawwuf-Wissenschaft, sondern sie verbieten, unter dem 
Deckmantel des Tasawwuf persönlichen Profit zu schlagen und üble Taten zu 
begehen, die nichts mit Tasawwuf zu tun haben. Die Tasawwuf-Gelehrten lehnten 
solche Pseudoscheichs ab und gaben bekannt, dass diese den Menschen den Glau-
ben stehlen und den Islam von innen vernichten. In meinen Büchern und Vorträgen 
betone ich stets: „Der Muslim muss sich an die Gesetze halten. Zwietracht zu 
säen und Unruhe zu stiften, ist harām.“ Verstößt jemand, der so etwas sagt, je 
gegen das Gesetz? Es ist ersichtlich, dass meine Neider zu denken scheinen, ich 

– 10 –



sei ein Heuchler wie sie. Doch sie täuschen sich sehr! Ich verwende das Wort 
Heuchler (Munāfiq) hier nicht im Sinne von Ungläubiger (Kāfir). Ich will hiermit 
sagen, dass ihr Äußeres nicht ihrem Inneren entspricht, sie also doppelzüngig 
sind. Dass solch eine Heuchelei mit Worten kein Kufr ist, sondern harām, steht 
im Buch al-Hadīqa im Kapitel über die Übel der Zunge. Diese bedauernswerten 
und armseligen Menschen erweisen bewusst oder unbewusst den Islamfeinden 
einen Dienst und fügen dem Islam einen größeren Schaden zu als diese. Denn 
die reinen Muslime, die die Bücher und Zeitschriften dieser Menschen lesen, 
und insbesondere die reinen Jugendlichen, welche durstig danach sind, die Religion 
ihrer edlen und heldenhaften Vorfahren zu lernen, denken, dass die Ketzer, die 
in diesen Schriften mit trügerischen Worten gelobt werden, Religionsgelehrte 
seien, und klammern sich an ihre falschen und schädlichen Schriften, um daraus 
den Islam zu erlernen. Solche Ignoranten, die unsere heilige Religion missbrauchen, 
um finanziellen Profit, Ämter, Ruhm und Titel, kurzgesagt Weltliches zu erlangen, 
werden „Ulamā as-sūʾ“ (boshafte Gelehrte), d. h. „Ketzer“ genannt. Diese Pseu-
dogelehrten sowie die „Pseudowissenschaftler“, die sich als Wissenschaftler 
tarnen und die wissenschaftlichen Erkenntnisse abändern, ihre eigenen verräte-
rischen Ansichten als Wissenschaft ausgeben und versuchen, damit den Islam zu 
entstellen, also die „Ketzer“, haben den Muslimen sehr geschadet. Sie haben 
Bruder gegen Bruder aufgewiegelt und Bürgerkriege angezettelt. Dabei gebietet 
der Islam die Einheit, die Liebe, die Hilfeleistung, das Achten der Anordnungen 
der Regierung und der Gesetze, das Vermeiden von Zwietracht (Anarchie), das 
Achten auch der Rechte der Nichtmuslime und niemanden zu verletzen. Die Is-
lamgelehrten gaben all ihre Gemütlichkeit und persönlichen Interessen auf und 
verfassten zahlreiche wertvolle Bücher und hinterließen uns diese als Andenken, 
um diese wunderschönen Anordnungen unserer Religion kundzutun und den 
Glauben ihrer Nachfahren zu schützen. Die späteren Gelehrten erläuterten diese 
Bücher und es entstanden viele Orden, indem gesagt wurde: „Dies ist der Orden 
(Tarīqa) unseres Lehrers.“ Die Feinde der Ahlus-Sunna betitelten die Bücher 
der Irrgänger (Ahl al-bidʿa) ebenfalls mit diesen geehrten Namen. Die Irrgänger 
interpretieren den Koran und die Hadithe falsch. Die Ketzer wiederum bezeichnen 
ihr eigenes Verständnis, ihre eigenen Gedanken als Koranverse und Hadithe. 
Unsere heilige Religion, die unsere geehrten und ruhmreichen Vorfahren, deren 
schöner Charakter, Gerechtigkeit, Fleiß, Führung in den Wissenschaften und 
Handwerken und deren Heldenmut in den Büchern über die Weltgeschichte 
glanzvolle Seiten füllen, uns in all ihrer Reinheit und Authentizität als Erbe hin-
terließen und für die sie viel eigenes Blut vergossen, damit die Hand des Feindes 
sie nicht befleckt, müssen wir aus eben ihren aufrichtig verfassten Büchern, die 
aus ihrer gesegneten Feder stammen, lernen. Wir müssen sehr darauf Acht geben, 
dass wir ja nicht die mit trügerischen Worten gepriesenen und identische Titel 
tragenden Bücher der käuflichen Ketzer, die in die Fallen der britischen Spione 
getappt sind, lesen, damit wir uns unter keinen Umständen unseren wertvollen 
und geliebten Glauben entreißen und uns täuschen lassen! 

Ich will außerdem anmerken, dass die Hadithe und die Erläuterungen der is-
lamischen Gelehrten mit Nachdruck verbieten, dass sich die Religionsgelehrten 
in die Politik einmischen. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah mit ihnen 
allen barmherzig sein, hielten sich gewissenhaft an dieses Verbot. Die Muslime 
missbrauchen die Religion nicht für politische Zwecke. Aus diesem Grund mischte 
ich mich zu keiner Zeit in die Politik ein. In keiner meiner Schriften verteidigte 
ich diese oder jene Staatsform. Mir kommt zu Ohren, dass einigen dieses Vorgehen 
meinerseits missfällt, weswegen sie sagen, meine Bücher seien falsch, und weswegen 
sie die Menschen davon abhalten, diese Bücher zu lesen und zu studieren. Wenn 

– 11 –



sie jedoch gefragt werden: „Was daran ist denn falsch?“, können sie nicht antworten 
und verstummen stattdessen verwirrt. Neider und käufliche Charaktere griffen 
zu jederzeit die Bücher der Ahlus-Sunna an. Doch am Ende wurden sie stets 
bloßgestellt. Damit jene, die mich verleumden, aus ihrer Achtlosigkeit erwachen 
und die Rechtleitung erlangen, schrieb ich das Buch „Yüz karası“ (Die Schande), 
welches im Jahre 1970 gedruckt wurde. 

Durch den Ansporn all jener, die mein Buch Se’âdet-i Ebediyye gelesen haben, 
das aus 30 Kapiteln und 60 Seiten bestand, schrieb ich den zweiten Abschnitt, 
der 300 Seiten umfasste. Dieser wurde dann 1957 gedruckt. Diese zwei Bücher 
weckten bei den reinen Jugendlichen ein solches Interesse für den Islam, dass 
ich regelrecht von Fragen überflutet wurde. Durch die Erklärungen und Ergän-
zungen, die zum Zwecke der Beantwortung dieser verschiedenen Fragen mittels 
Übersetzung aus anerkannten Büchern erfolgten, erweiterte sich der Umfang 
des anfänglich aus 30 Kapiteln bestehenden ersten Abschnitts um 70 Kapitel und 
somit entstand die zweite Auflage mit 400 Seiten. Letztlich gewährte Allah, der 
Erhabene, mir Seine Gunst und nach ermüdender Arbeit wurde auch die Zu-
sammenstellung des dritten Abschnitts möglich, der dann im Jahre 1960 (1379 
n. H.) gedruckt wurde. 

Obwohl ich wusste, dass ich nicht die Befugnis dafür besitze, habe ich einzig 
aufgrund meines Lohnes für die Bewunderung der erstaunlichen Größe der Is-
lamgelehrten, für meine Liebe und meinen Respekt ihnen gegenüber und als Er-
widerung meiner aus tiefstem Herzen in Trauer gesprochenen Bittgebete für 
dieses reine Volk und seine edlen Jugendlichen, auf dass sie den Fallen der Ga-
noven unter dem Deckmantel der Religion entkommen und im Diesseits und 
Jenseits die Glückseligkeit erlangen, und mit dem durch Allah gewährten Erfolg 
diese drei Bücher im Jahre 1963 gesammelt und unter dem Namen Tam İlmihâl 
veröffentlicht. Aufgrund der Tatsache, dass ununterbrochen Fragen gestellt wur-
den, wurden in jeder weiteren Auflage meines Buches Ergänzungen vorgenommen. 
Das gesamte Buch wurde unter dem Namen Endless Bliss auch ins Englische 
übersetzt und vom Verlag Hakikat in sechs Bänden gedruckt. In diesem Buch 
gibt es keine Aussage und keinen Gedanken, der von meiner Wenigkeit stammt. 
Ich habe keinen anderen Beitrag geleistet als zu übersetzen und zusammenzu-
tragen. Wenn ich sehe, dass die Leser Nutzen aus der Lektüre dieses Buches 
ziehen und Genuss daran finden, weil es die Schriften vortrefflicher und geehrter 
Persönlichkeiten sind, und sie sich nicht von Zwieträchtigen und den Ketzern, 
die meine Bücher angreifen und sie verleumden, täuschen lassen, danke ich jedes 
Mal Allah, dem Erhabenen. Daran denkend, dass ich dadurch die Bittgebete der 
Jugendlichen mit reinen Seelen, edlem Blut und edlem Charakter gewinne, freue 
ich mich sehr. Ich erachte dieses Buch und diese Bittgebete als mein einziges 
Kapital am Tage des Jüngsten Gerichts. 

Das Fiqh-Wissen in meinem Buch namens Se’âdet-i Ebediyye, zu Deutsch 
Die ewige Glückseligkeit, wurde gemäß der hanafītischen Rechtsschule nieder-
geschrieben. Das meiste von diesem Wissen wurde aus dem Buch Radd al-muhtār 
von Muhammad Amīn ibn Ābidīn übersetzt. Die Seitenangaben in diesem Buch 
beziehen sich auf jene Ausgabe, die im Jahre 1272/1856 in Ägypten in der 
Druckerei Bulāq gedruckt wurde und aus fünf Bänden besteht. Der Großteil des 
Buches Radd al-muhtār, welches unter den Fiqh-Büchern der hanafītischen 
Rechtsschule das wertvollste ist, wurde vom geehrten Ahmed Davudoğlu ins 
Türkische übersetzt und vom Verlag Şamil zwischen 1982 und 1986 in 17 Bänden 
gedruckt. In unseren Büchern wurden nicht die Übersetzungen der Koranverse 
niedergeschrieben, sondern ihre Auslegungen und Erklärungen. Die Bedeutungen, 

– 12 –



die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, mitteilte, werden „Tafsīr“ (Auslegung) 
genannt. Von den verschiedenen Bedeutungen eines Wortes, die nicht von Allah, 
dem Erhabenen, und Seinem Gesandten offen kundgetan wurden, eine solche 
auszuwählen, die im Einklang mit den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām 
al-islāmiyya) steht, wird „Taʾwīl“ (Interpretation) genannt und diese Bedeutung 
selbst als „Maʾāl“ bezeichnet. Koranverse in eine andere Sprache zu übertragen, 
wird „Tardschama“ (Übersetzung) genannt. Die Verse des edlen Korans können 
nicht prägnant ohne Bedeutungsverlust übersetzt werden. Die islamischen Ge-
lehrten gaben nicht die Übersetzungen der Koranverse an, sondern ihre langen 
Auslegungen und Interpretationen. Für mein Buch verwendete ich am meisten 
die Erläuterungen aus den Korankommentaren Tafsīr al-Mazharī und Tafsīr-i 
Husaynī. Die Nummern der Koranverse wurden gemäß dem Koranexemplar des 
Hāfiz Uthmān, möge Allah sich seiner erbarmen (rahmatullāhi alayh), angege-
ben. 

Diejenigen, die dieses Buch lesen, werden die Religion ihrer Vorfahren in 
vollem Bewusstsein lernen, nicht auf die Verleumdungen der Sektierer und Zwie-
trächtigen hereinfallen und werden von der materiellen sowie spirituellen Aus-
beutung seitens der Unwissenden, Heuchler und der Ketzer, die unter dem Deck-
mantel von Tasawwuf-Orden agieren und die Jugendlichen vergiften, befreit. Sie 
werden sich auf dem Wege der Wahrheit einen und werden einer des anderen 
geliebter Bruder sein. 

Ein Muslim zu sein bedeutet, ein guter und vernünftiger Mensch zu sein. Ein 
wahrhaftiger Muslim gehorcht den Geboten Allahs, des Erhabenen. Seine Gebote 
zu missachten, ist eine Sünde. Er achtet die Rechte seiner Mitmenschen und 
kommt seinen Verpflichtungen dem Staat gegenüber nach. Er verstößt nicht 
gegen die Gesetze seines Landes, was eine Straftat wäre. Der Muslim begeht 
keine Sünden und Straftaten. Er liebt sein Land, sein Volk und seine Fahne und 
tut jedem Gutes. Jene, die Schlechtes tun, ermahnt er und gibt ihnen guten Rat. 
Einen solchen Muslim lieben sowohl Allah als auch die Menschen. Er lebt in 
Ruhe und Frieden. 

Von allen drei Abschnitten des Buches Se’âdet-i Ebediyye wurde nun [auf 
Türkisch] die 152. Auflage gedruckt. Im ersten Abschnitt befinden sich 98 Kapitel, 
im zweiten Abschnitt 73 Kapitel und im dritten Abschnitt 70 Kapitel. Von diesen 
insgesamt 241 Kapiteln wurden 108 zusammengestellt aus dem zweiten und dritten 
Band des Buches Maktūbāt des großen Islamgelehrten Imām ar-Rabbānī, 
Mudschaddid-i Alf-i thānī, Ahmad al-Fārūqī as-Sirhindī, der Quelle der Tasaw-
wuf-Erkenntnisse und -Genüsse, des wahren Erbes Muhammads, Friede sei mit 
ihm, und die restlichen 133 Kapitel aus den Büchern autorisierter Islamgelehrter. 
Ich habe den gesamten ersten Band des Maktūbāt ins Türkische übersetzt und 
unter dem Namen Mektûbât Tercemesi (Übersetzung des Maktūbāt) veröffentlicht. 
Sayyid Abdulhakīm Efendi, ein Meer der islamischen Wissenschaften und Experte 
in den Tasawwuf-Erkenntnissen, sagte: „Nach dem edlen Koran und den Ha-
dithbüchern ist das wertvollste Buch über den Islam das Maktūbāt des Imām ar-
Rabbānī“, und: „Es wurde in der islamischen Welt kein wertvolleres Buch als 
das Maktūbāt des Imām ar-Rabbānī verfasst.“ In einem an mich gerichteten Brief 
schrieb er: „Hilmi! Ich bin dankbar für Ihren Brief und danke Allah für Ihr ge-
sundheitliches Wohlbefinden. Das Buch Maktūbāt, das höchsten Nutzen für Ihre 
Religion und Welt hat und dessen Ähnliches in der islamischen Religion nicht 
verfasst wurde, zu lesen und einen Teil davon zu verstehen, ist eine äußerst große 
Gunst und göttliche Gnade. Als ich erfuhr, dass Hilmi diese Gunst erlangt hat, 
dankte ich meinem Herrn sehr.“ Die Biografien von 1020 der in diesem Buch 

– 13 –



namentlich erwähnten Personen sind im Anhang nachzulesen. 
Dieses Buch ist ein wissenschaftliches Buch. Wie in allen Wissenschaften 

üblich hat auch das religiöse Wissen ihm eigene Fachbegriffe (Termini). Diese 
Fachbegriffe werden an entsprechender Stelle erklärt. Sie werden gelernt, wenn 
man das gesamte Buch liest. Ein Ignoranter, der diese nicht lernt und sich geistig 
nicht bemüht, wird das Wissen in diesem Buch nicht verstehen können. Er wird 
sagen: „Das Buch ist nicht verständlich!“, und seinen eigenen Mangel dem Buch 
zuschreiben. Das Sprichwort „Dem Unwissenden missfällt, was er nicht versteht“ 
ist bekannt. Den Wert der Rose kennt nur die Nachtigall, das reine Gold erkennt 
der Juwelier, und die Identifikation der Mineralien in einem Felsen nimmt der 
Chemiker vor. Daher sollte dieses Buch nicht wie eine Zeitungslektüre, mal kurz 
überflogen und dann zur Seite gelegt, gelesen werden. Über jedes einzelne Wort 
sollte gut nachgedacht werden und es sollte versucht werden, die Bedeutung 
eines jeden Satzes gut zu verstehen. Immer, wenn ein Kapitel durchstudiert 
wurde, sollte es wiederholt und der Inhalt in einer Art Zusammenfassung einge-
prägt werden. Es sollte unbedingt auch den Kindern und Freunden gelehrt werden. 
Man soll sich bemühen, anstrengen und auf diesem Weg fortschreiten. Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Derjenige, dessen Zustand in zwei Tagen 
identisch ist [d. h., wer nicht jeden Tag Fortschritte macht, nichts Neues lernt] 
hat sich getäuscht und ist im Verlust.“ Wie wir sehen können, lehnt der Islam 
nicht nur den Rückschritt, sondern auch den Stillstand ab. Er befiehlt uns, ständig 
Fortschritte zu machen und voranzuschreiten. Sämtliche Belohnungen, die durch 
die Vorbereitung und den Druck dieses Buches entstehen, sowie die Bittgebete 
der Muslime, welche dieses Buch lesen und Nutzen daraus ziehen, widme ich 
der gesegneten Seele von Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī, der die Quelle des 
Wissens in diesem Buch ist. Möge Allah, der Erhabene, es ihm zukommen lassen! 
Āmīn. In diesem Buch befindet sich nicht eine einzige Aussage aus meiner eigenen 
unfähigen Feder. Es ist dasjenige Wissen, welches in den Sitzungen von Sayyid 
Abdulhakīm Efendi vermittelt wurde. Ich erachte es als eine Glückseligkeit, am 
Tage des Jüngsten Gerichts als sein Diener neben ihm zu sein. Die Bücher des 
Verlags Hakikat werden über das Internet in alle Länder versandt. Für weitere 
Informationen lesen Sie das Ende unseres Buches „Kıymetsiz Yazılar“ (Un-
schätzbare Schriften)! 

HINWEIS: Heute gibt es drei große Gruppen, die sich Muslime nennen. Das 
Schiitentum wurde von den Juden hervorgebracht und der Wahhabismus von 
den Briten. Das Sunnitentum (die Ahlus-Sunna) wurde von den Türken bewahrt. 
Die Missionare versuchen, das Christentum zu verbreiten, die Juden die Lehren 
des Talmuds und der Verlag Hakikat in Istanbul den Islam. Die Freimaurer wie-
derum versuchen, alle Religionen abzuschaffen. Wer Verstand, Wissen und einen 
Sinn für Gerechtigkeit besitzt, wird begreifen, welcher von diesen Wegen der 
richtige ist. Diese Person wird helfen, dass sich dieser Weg ausbreitet, und wird 
zum Anlass dafür, dass Menschen im Diesseits und im Jenseits die Glückseligkeit 
erlangen. Es kann keinen wertvolleren und nützlicheren Dienst an Menschen 
geben als diesen. Dass die heutigen „Thora“ und „Evangelium“ genannten Bücher 
der Juden und Christen von Menschen verfasst bzw. verändert wurden, gestehen 
sogar ihre eigenen Gelehrten ein. Der edle Koran jedoch ist heute noch so un-
berührt und unverfälscht erhalten, wie er von Allah, dem Erhabenen, herabgesandt 
wurde. Wir empfehlen allen Priestern und Rabbinern die vom Hakikat-Verlag 
veröffentlichten Bücher gewissenhaft zu lesen und zu versuchen, ihre Inhalte zu 
verstehen. 

 

– 14 –



DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT 
INHALTSVERZEICHNIS 

Das Buch Die ewige Glückseligkeit besteht aus 241 Kapiteln und ist in drei 
Abschnitte gegliedert. Von den 98 Kapiteln des ersten Abschnitts wurden 41 Ka-
pitel, von den 73 Kapiteln des zweiten Abschnitts 34 und von den 70 Kapiteln 
des dritten Abschnitts 33 Kapitel aus dem Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī und 
einige aus dem Maktūbāt von Muhammad Maʿsūm as-Sirhindī, möge Allah sich 
ihrer erbarmen, die auf Persisch verfasst wurden, übersetzt. Die restlichen Kapitel 
wurden anderen anerkannten Büchern entnommen. Die Briefsammlung 
(Maktūbāt) des Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, besteht aus 
drei Bänden, von denen der erste Band im Jahre 1025 n. H., der zweite im Jahre 
1028 und der dritte im Jahre 1040 gesammelt wurde. Insgesamt sind es 536 Briefe. 
Zuletzt wurden diese im Jahre 1392/1972 in Pakistan in zwei Bänden gedruckt 
und im Jahre 1397/1977 in Istanbul per Offsetdruck veröffentlicht. Die Brief-
sammlung von Muhammad Maʿsūm as-Sirhindī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
besteht ebenfalls aus drei Bänden und insgesamt 652 Briefen. Der letzte Druck 
erfolgte im Jahre 1396/1976 in Pakistan. Nachfolgend lässt sich entnehmen, aus 
welchem dieser 6 Bände der jeweilige Brief stammt und welche Nummer er trägt. 
Alle Hinzufügungen des Übersetzers wurden in eckige Klammern [ ] gesetzt. 

ERSTER ABSCHNITT INHALT 
 

Kapitel    Brief Seite 
 Nr.     Nr.           Zusammenfassung des Kapitels Nr: 

1            1—114        Muhammad, Friede sei mit ihm, zu folgen, führt zur Glückseligkeit ...23 
2            1—152        Für den Gehorsam gegenüber Allah, dem Erhabenen, ist der  
                                  Gehorsam gegenüber Seinem Gesandten erforderlich ...........................29 
3                                Was muss getan werden, um ein Muslim zu werden?  
                                  Das Glaubensbekenntnis (Schahada)..........................................................30 
4            1—193        Die Gelehrten der Ahlus-Sunna ...................................................................30 
5            2—55          Das Oberhaupt der Ahlus-Sunna ist Imām Abū Hanīfa .........................30 
6                                Die Größe Imām Abū Hanīfas. Entnommen aus dem Vorwort des 
                                  ad-Durr al-mukhtār und aus dem al-Khayrāt al-hisān. 
7                                Die Bücher der Islamgelehrten.....................................................................30 
8            1—234        Wer einen fiktiven Tafsir schreibt, wird ein Ungläubiger (Kāfir).........32 
9            1—193        Welche Koranübersetzung vertrauenswürdig ist ......................................32 
10          1—213        Räuber des Glaubens ......................................................................................32 
11         1—163        Dinge, die zum Verlust des Glaubens führen ............................................32 
12          1—191        Das Anzeichen für Glauben im Herzen ist die Befolgung  
                                  der islamischen Bestimmungen.....................................................................43 
13          1—164        Die Gaben Allahs, des Erhabenen, umfassen im Diesseits  
                                  alle Menschen ...................................................................................................43 
14                              Im Jenseits wird den Ungläubigen keine Barmherzigkeit zuteil ...........45 
15          1—165        Anzeichen der Liebe (Mahabba)..................................................................46 
16          1—41          Muhammad, Friede sei mit ihm, ist der Geliebte Allahs.........................46 
17                              Die Wunder unseres Propheten. Die Überlegenheit  
                                  des edlen Korans ..............................................................................................46 
18          1—165        Wie geschieht die Befolgung des Gesandten Allahs?  
                                  Kindererziehung...............................................................................................48 

– 15 –



19                              Liebe für Allah (Hubb fillāh) und Hass für Allah (Bughd fillāh). 
                                  Wie erfolgt die Zufriedenheit mit dem Schicksal? ...................................54 
20                              Es gibt zwei Arten von Ungläubigen ..........................................................55 
21          1—184        Um in das Paradies zu kommen, muss man Muhammad,  
                                  Friede sei mit ihm, folgen ...............................................................................56 
22                              Die Wohltaten der Ungläubigen verbleiben im Diesseits .......................56 
23          1—214        Das Diesseits ist der Acker des Jenseits ......................................................57 
24                              Das Wissen über das Jenseits liegt außerhalb des Rahmens  
                                  des Verstandes. Der Verstand kann es nicht erfassen..............................58 
25                              Was ist der edle Koran? Koranübersetzungen...........................................61 
26          2—55          Fehler im Idschtihād. Die Größe Imām Abū Hanīfas ..............................68 
27                              Was bedeutet „Idschtihād“? Wer wird „Mudschtahid“ genannt?.........71 
28          1—231        Sunna muʾakkada und Sunnat az-zawāʾid ...................................................73 
29                              Was die Ungläubigen benutzen, teilt sich in zwei Kategorien auf.........74 
30          2—54          Es gibt sieben Stufen der Befolgung des Gesandten Allahs ...................75 
31          2—67          Der Glaube der Ahlus-Sunna, die Verbote. Die Reue (Tawba).  
                                  Mahdī, möge Allah sich seiner erbarmen. 
                                  Die sieben Rechtsgelehrten (al-Fuqahā as-sabʿa) .....................................76 
32          3—38          Diese Gemeinde wird sich in 73 Gruppen spalten ....................................96 
33          3—101        Den edlen Koran im Sinne der Philosophen auszulegen,  
                                  ist nicht erlaubt .................................................................................................97 
34          2—19          Man muss an der Sunna festhalten und die Neuerungen meiden ..........97 
35          3—22          Der Körper der Polytheisten ist nicht unrein.  
                                  Unrein ist ihr Glaube.....................................................................................100 
36                              Eine Antwort auf einen Akademiker. Die naturwissenschaftlichen  
                                  Erkenntnisse bezeugen die Existenz eines Schöpfers ............................103 
37          2—31          Für das Diesseits muss man so viel arbeiten, wie man hier bleiben  
                                  wird, und für das Jenseits so viel, wie man dort bleiben wird...............108 
38          2—89          Im Diesseits muss man Taten vollbringen, die nützlich für  
                                  das Jenseits sind ..............................................................................................112 
39          2—58          Es gibt keine Reinkarnation (Tanāsukh). Die Welt der Gleichnisse  
                                  (Ālam al-mithāl), die Worte von Naturwissenschaftlern ......................112 
40          3—31          Die Welt der Seelen, die Welt der Gleichnisse und die materielle 
                                  Welt. Die Bestrafung im Grab.....................................................................124 
41          4—29          Der Lohn für das Gebieten des Gutes, für das Verbieten des  
                                  Schlechten und für den Dschihad ist sehr groß........................................127 
42          2—81          Achtsamkeit (Waraʿ) und Gottesfurcht (Taqwā).  
                                  Was ist das Anzeichen für aufrichtigen Gottesdienst? ..........................136 
43          2—66          Reue, Achtsamkeit und Gottesfurcht ........................................................138 
44          2—82          Wichtigkeit und Unterschied von Fard-, Sunna- und  
                                  Nāfila-Handlungen.........................................................................................142 
45          3—1            Was ist mit der „Nähe Allahs“ gemeint? ..................................................145 
46          3—17          Der Glaube, die gottesdienstlichen Handlungen und  
                                  nötige Ratschläge ...........................................................................................146 
47          3—34          Der Glaube, die gottesdienstlichen Handlungen und  
                                  die Verbote ......................................................................................................164 
48          3—35          Der Wert der in der Jugend verrichteten gottesdienstlichen  
                                  Handlungen .....................................................................................................165 
49          3—57          Alle Geschöpfe wurden aus dem Nichts erschaffen.  
                                  Die griechischen Philosophen .....................................................................166 
50          4—14          Was derjenige, der sich auf dem Weg des Tasawwuf  
                                  bemühen will, machen muss.........................................................................168 
51                              Das täglich fünfmalige rituelle Gebet (Salāt) ..........................................174 

– 16 –



52                              Die rituelle Gebetswaschung (Wudū) .......................................................176 
53                              Das Bestreichen von Ledersocken und das Entschuldigtsein ..............187 
54                              Die rituelle Ganzkörperwaschung (Ghusl) ..............................................192 
55                              Die Trockenreinigung (Tayammum) .........................................................220 
56                              Reinheit von materieller Unreinheit (Nadschāsa)..................................226 
57                              Wasser und seine Arten ................................................................................237 
58                              Das Bedecken der Schamstellen (Awra) und die Bedeckung  
                                  von Frauen ......................................................................................................243 
59                              Hinwendung zur Gebetsrichtung (Kibla).................................................253 
60                              Die Gebetszeiten ...........................................................................................260 
61                              Adhān und Iqāma ..........................................................................................302 
62          1—303        Die Bedeutungen der Worte des Adhāns.................................................309 
63                              Die Wichtigkeit des Gebets.........................................................................310 
64                              Wie das Gebet zu verrichten ist ..................................................................317 
65                              Das Gebet während einer Reise (Safar)...................................................327 
66                              Die Wādschib-Handlungen beim Gebet und die  
                                  Korrekturniederwerfung (Sadschdat as-sahw) .......................................337 
67                              Was das Gebet ungültig macht ...................................................................343 
68                              Makrūh-Handlungen beim Gebet..............................................................351 
69                              Das Tarāwīh-Gebet und die Ehrerbietung von Moscheen...................361 
70                              Das Gebet in Gemeinschaft (Dschamāʿa) ................................................369 
71                              Das Freitagsgebet ..........................................................................................383 
72                              Das Festtagsgebet ..........................................................................................397 
73          1—312        Das Heben des Fingers in der Sitzposition des Gebets .........................399 
74                              Nachholgebete................................................................................................405 
75          2—20          Das Gebet ist die höchste aller gottesdienstlichen Handlungen.........430 
76          2—87          Die Taʿdīl al-arkān im Gebet, die Rechte der Menschen .....................431 
77          2—69          Das Gebet muss korrekt verrichtet werden. Halāl-Nahrung.  
                                  Märtyrer...........................................................................................................432 
78                              Das Entrichten der Zakāt.............................................................................436 
79                              Das Fasten im Monat Ramadan .................................................................467 
80                              Die Sadaqat al-fitr .........................................................................................480 
81                              Die Opferschlachtung (Qurbān) ................................................................483 
82                              Gelübde (Nadhr) ...........................................................................................491 
83                              Der Schwur (Yamīn) und die Sühneleistung für den Schwur ..............497 
84                              Die Pilgerfahrt................................................................................................504 
85                              Die gesegneten Nächte. ................................................................................524 
86                              Umrechnung der Sonnenjahre in Mondjahre..........................................533 
87                              Umrechnung des Mondjahres in das Jahr nach gregorianischem  
                                  Kalender ..........................................................................................................534 
88                              Die Berechnung des Tages des Neujahres nach der Hidschra.............534 
89                              Die Berechnung des ersten Tages eines beliebigen arabischen  
                                  Monats..............................................................................................................535 
90                              Das Begrüßen .................................................................................................540 
91                              Der edle Koran ist das Wort Allahs...........................................................545 
92                              Īsā, Friede sei mit ihm, war ein Mensch und darf nicht angebetet  
                                  werden..............................................................................................................548 
93                              Īsā, Friede sei mit ihm, ist ein Prophet und darf nicht angebetet  
                                  werden..............................................................................................................549 
94          2—9            Allah, der Erhabene, kann nicht mit dem Verstand und der  
                                  Vorstellungskraft begriffen werden. Man muss an das  
                                  Verborgene (Ghayb) glauben .....................................................................553 

– 17 –



95                              Die segensvolle Erscheinung unseres Propheten (Hilyat as-saʿāda)..555 
96                              Der Charakter unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm ...567 
97                              Die Eltern und Großväter des Gesandten Allahs waren  
                                  alle gläubig ......................................................................................................571 
98                              Der Koranvers „Subhāna rabbika“ ...........................................................579 

ZWEITER ABSCHNITT INHALT 
 

Kapitel    Brief Seite   
   Nr.    Nr.             Zusammenfassung des Kapitels      Nr: 

1          3—105       Ermutigung dazu, die vergessenen Sunna-Handlungen  
                               ans Licht zu bringen und sich von Neuerungen fernzuhalten........585 
2          3—47         Verborgene Kenntnisse in Bezug auf das Sprechen  
                               von Bittgebeten ........................................................................................589 
3          3—13         Ermutigung dazu, dem Gesandten Allahs Folge zu leisten und  
                               den Lehrer, von dem die Religion erlernt wurde, zu lieben..........590  
4                             Gerechtigkeit, Verstand, Glaube, Schicksal und  
                               Vorherbestimmung ..................................................................................592 
5                             Tafsirbücher und Hadithe ......................................................................607 
6                             Die verschiedenen Arten von Hadithen .............................................620 
7          3—54         Die Befolgung des Islams bei der Ausübung weltlicher  
                               Angelegenheiten ......................................................................................623 
8          3—59         Das Bedenken, dass Sorgen und Unglück mit dem Willen  
                               Allahs geschehen......................................................................................624 
9          3—7           Das geduldige Ertragen des Leides, das Menschen zufügen ..........625 
10        2—29         Trauer und Leid als Gabe erachten......................................................626 
11        2—32         Dass die sinnlichen Angelegenheiten nicht geordnet sind, führt  
                               zur Unordnung des Herzens ..................................................................626 
12        2—75         Sorgen und Unglück sind Sühne für die Sünden ...............................628 
13        3—27         Wir müssen unsere eigenen Wünsche aufgeben und  
                               den Wünschen unseres Besitzers folgen..............................................628 
14        2—53         Hochmut und Selbstgefälligkeit sind gefährliche Krankheiten  
                               des Herzens................................................................................................630 
15                           Die Namen Allahs, des Erhabenen ......................................................633 
16                           Rechtswissenschaft (Fiqh), Rechtsschule (Madhhab) und  
                               Imām Abū Hanīfa ....................................................................................641 
17                           Der Wahhabismus....................................................................................654 
18                           Fürsprache und Hilfe für die Toten .....................................................692 
19        2—60         Man muss auf unnötige Dinge verzichten...........................................700 
20        3—36         Widerlegung derer, die nicht an die Grabesstrafe glauben.............701 
21                           Falsche Religionen; Schamanismus, Bahaismus, Ahmadiyya,  
                               Drusen, Jesiden, Salafismus...................................................................703 
22                           Der Hurūfismus ........................................................................................727 
23        2—96         Bitte unseres Propheten um Papier kurz vor seinem Ableben,  
                               die Überlegenheit der edlen Gefährten ..............................................734 
24        5—36         Die edlen Gefährten liebten sich gegenseitig sehr.  
                               Verleumdungen der Schiiten .................................................................744 
25        2—99         Die Größe der edlen Gefährten. Die Tatsache, dass den  
                               Freunden viel Leid widerfährt...............................................................748 
26                           Soziale Gerechtigkeit, Sozialismus und Kapitalismus .....................758 
27                           Die Religion des Islams ..........................................................................765 
28                           Die Triebseele (Nafs) und der Verstand (Aql) .................................766 
29                           Warum sind die Muslime zurückgeblieben? ......................................769 

– 18 –



30                           Der Islam und die Naturwissenschaft ..................................................776 
31                           Neue Erkenntnisse über Stoffe und Atome .......................................789 
32                           Atomkraft und das Profitieren davon in Friedenszeiten.................800 
33                           Atombombe...............................................................................................808 
34                           Die Ehe (Nikāh) im Islam ......................................................................813 
35                           Die Ehe des Nichtmuslims .....................................................................832 
36                           Die Scheidung (Talāq) im Islam ...........................................................838 
37                           Milchgeschwister ......................................................................................848 
38                           Lebensunterhalt (Nafaqa) und Nachbarrechte .................................851 
39                           Der Islam und die Frau ...........................................................................865 
40                           Halāl, Harām und Zweifelhaftes ..........................................................878 
41                           Dinge, deren Verzehr und Verwendung harām sind........................894 
42                           Wein und andere alkoholische Getränke ...........................................903 
43                           Ist das Rauchen von Tabak eine Sünde?.............................................910 
44                           Verschwendung, Zinsen und Rauchen von Tabak ...........................925 
45                           Anstandsregeln beim Essen und Trinken ...........................................937 
46                           Behandlung von Krankheiten und Ernährungstherapie .................943 
47                           Gottvertrauen (Tawakkul).....................................................................981 
48                           Die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-mahfūz)  
                               und die Urschrift (Umm al-kitāb) ......................................................1010 
49                           Der freie Wille (al-Irāda al-dschuzʾiyya). Der Ratschlag  
                               und die Bitte eines älteren Muslims an seine Tochter ...................1014 
50                           Schicksal (Qadā) und Bestimmung (Qadar) ....................................1031 
51        2—33         Jede Tat des Geliebten gilt es zu lieben. Der Lobpreis (Hamd)  
                               ist höher als der Dank (Schukr) ..........................................................1034 
52                           Melodisches Lesen (Taghannī) und Musik.......................................1036 
53                           Über die Dschinnen...............................................................................1060 
54                           Brief über die Gegenwärtigkeit der Seelen ......................................1070 
55        2—38         Die Gottesfreunde haben nicht ein Fünkchen Gedanken an  
                               diese Welt (Dunyā) im Herzen ...........................................................1074 
56        2—28         Seelen können die Gestalt von Menschen annehmen.  
                               Es gibt keine Reinkarnation (Tanāsukh)..........................................1075 
57        2—62         Der Mensch wurde erschaffen, um zivilisiert zu sein. Um  
                               zivilisiert zu sein und zu leben, ist der Mensch auf andere  
                               Menschen angewiesen. Die Überlegenheit des Menschen ist   
                               auf dieses Bedürfnis zurückzuführen............................................ 1076 
58        2—25         Jede Handlung im Einklang mit dem Gesandten Allahs gilt  
                               als Gottgedenken (Dhikr) ....................................................................1077 
59                           Beglaubigungswunder (Muʿdschiza), Wundertat (Karāma), 
                               Scharfblick (Firāsa) und Magie (Sihr) ...............................................1078 
60        3—86         Grund dafür, dass sich übernatürliche Zustände und  
                               Wundertaten viel oder wenig ereignen .............................................1079 
61        2—92         Um ein Gottesfreund (Walī) zu sein, sind Übernatürliches  
                               und Wundertaten keine Bedingung ...................................................1080 
62        2—8           Unterschied zwischen den Erwählten (Khawāss), den  
                              Unwissenden und den Tasawwuf-Anhängern, die zwischen 
                               diesen beiden liegen, in Bezug auf den Glauben an das
                               Verborgene (Ghayb)...................................................................... 1085 
63        2—13         Zustand der Zāhir-Gelehrten, der Tasawwuf-Anhänger 
                               und der Gelehrten mit unerschütterlichem (rāsikh) Wissen ........1086 
64        3—62         Der Ursprung des Menschen ist die „Nichtexistenz“ (ʿAdam).  
                               In der Nichtexistenz liegt nichts Gutes..............................................1087 
65        3—98         Grund dafür, dass schöne Erscheinungen süß sind.........................1088 

– 19 –



66        2—34         Allah, der Erhabene, gleicht nichts und kann nicht mit dem  
                               Verstand erfasst werden .......................................................................1089 
67        3—44         Antwort auf diejenigen, die nicht daran glauben, dass Allah,  
                               der Erhabene, im Paradies gesehen werden wird.........................1089 
68        3—39         Unterschied zwischen dem Wissen der Gewissheit (Ilm al-yaqīn)  
                               der Tasawwuf-Anhänger und der antiken griechischen  
                               Philosophen .............................................................................................1099 
69        3—50         Unterschied zwischen dem Schlussfolgern (Istidlāl) der  
                               Gelehrten mit unerschütterlichem Wissen und der übrigen  
                               Religionsgelehrten .................................................................................1100 
70        2—59         Alles, was in den Sinn und in die Vorstellung kommt und mit  
                               der Enthüllung und der spirituellen Schau begriffen wird, ist  
                               ein Geschöpf............................................................................................1101 
71                           Übersetzung des 61. Briefes aus dem Makātīb-i scharīfa des  
                               ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī ....................................................1102 
72                           Übersetzung des 85. Briefes aus dem Makātīb-i scharīfa des  
                               ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī ....................................................1104 
73                           Übersetzung des 88. Briefes aus dem Makātīb-i scharīfa des  
                               ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī ....................................................1111 

                       DRITTER ABSCHNITT INHALT  
 

Kapitel    Brief          Seite 
   Nr.          Nr.                       Zusammenfassung des Kapitels              Nr: 

1          2—23         Allen voran gilt es an der Sunna festzuhalten und Neuerungen            
                               zu meiden .................................................................................................1116 
2          3—41         Der Eid des Gesandten Allahs mit den Frauen: Schirk, Schlach- 
                               ten von Tieren für Menschen, Diebstahl, Unzucht, Töten von             
                               Kindern, Verleumdung, Verwendung von Amuletten...................1120 
3                             Erwerb (Kasb) und Handel im Islam.................................................1132 
4                             Kauf und Verkauf ..................................................................................1141 
5                             Widerrufsrecht beim Kauf....................................................................1161 
6                             Nichtige (bātil), unwirksame (fāsid) und missbilligte (makrūh)  
                               Käufe und Geldwechselgeschäfte.......................................................1165 
7                             Verkäufe des Kranken ..........................................................................1176 
8                             Diverse Informationen über Rechte von Nachbarn,  
                               Vorkaufsrecht und andere Rechte .....................................................1178 
9                             Bedingte Aussagen ................................................................................1182 
10                           Terminkauf (Salam) ..............................................................................1185 
11                           Werklieferung (Istisnāʿ)........................................................................1186 
12                           Darlehen...................................................................................................1189 
13                           Bürgschaft (Kafāla) und Schuldübertragung (Hawāla).................1199 
14                           Stellvertretung (Wakāla)......................................................................1207 
15                           Gerechtigkeit im Handel und Preistreiberei durch Horten  
                               (Ihtikār)....................................................................................................1216 
16                           Gunst im Handel ....................................................................................1223 
17                           Die Bevorzugung der Religion im Handel .......................................1226 
18        3—116       Wir müssen den Dienern Allahs dienen............................................1230 
19                           Zinsen, Banken und Stiftungen im Islam..........................................1231 
20                           Gesellschaften.........................................................................................1253 
21                           Miete und Lohn ......................................................................................1259 
22                           Strafen (Uqūbāt) ....................................................................................1275 
23                           Richterliche Ermessensstrafen (Taʿzīr).............................................1284 

– 20 –



24                           Verletzungs- und Tötungsdelikte (Dschināyāt) ..............................1296 
25                           Blutgeldstrafen und Sühne...................................................................1302 
26                           Nötigung (Ikrāh) und Entmündigung (Hidschr).............................1304 
27        2—46         Gottesfreundschaft ohne Islam ist nicht möglich.  
                               Das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) ..................................1311 
28        3—3           Die Bedeutung des Einheitsbekenntnisses.......................................1318 
29        2—37         Vorzüge des Einheitsbekenntnisses ...................................................1324 
30        2—94         Entwerdung (Fanā) und Bestehen (Baqā) und der Ursprung  
                               der Geschöpfe .........................................................................................1326 
31        2—39         Die Ashāb al-yamīn, die Ashāb asch-schimāl und die Sābiqūn ...1328 
32        3—45         Das Herz des Gläubigen ist wertvoll. Niemandes Herz darf  
                               gebrochen werden ..................................................................................1329 
33        2—76         Der Thron (al-Arschul-aʿlā), der Fußstuhl (Kursī) und die 
                               Vorzüge des Herzens.............................................................................1330 
34        3—11         Die fünf Teile aus der Welt des Befehls (Ālam al-amr) ................1333 
35                           Entwerdung in Allah (Fanā fillāh) .....................................................1334 
36        3—123       Die Tasawwuf-Wege, die zu Allah, dem Erhabenen, führen,  
                               sind zwei ...................................................................................................1335 
37                           Brief eines Tasawwuf-Experten..........................................................1338 
38        3—52         Der Tasawwuf-Weg, die Stufen des Sulūk, Fanā und Baqā ..........1342 
39        3—63         Allahs Eigenschaften Ihāta, Qurb und Maʿiyya ..............................1343 
40        3—68         Die Schöpfung wurde auf der Ebene der Einbildung erschaffen...1345 
41        3—90         Wie die Gotteskenner mit ihren Herzen Allah, den Erhabenen,  
                               sehen. Die Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) .........................1347 
42        3—92         Die Kommunikation der Großen des Tasawwuf mit Allah, dem  
                               Erhabenen................................................................................................1349 
43        2—98         Die Nähe Allahs, des Erhabenen, zu den Geschöpfen, die  
                               Nichtexistenz (ʿAdam) und Iblīs .........................................................1350 
44        2—42         Das Ziel befindet sich jenseits des Āfāq und Anfus. Wer wird  
                               Gottesfreund genannt? .........................................................................1355 
45        2—35         Fanā fillāh, Wasl uryānī, Ayn al-yaqīn ..............................................1365 
46        3—77         Die Vollkommenheiten der Kaaba und des Gebets .......................1366 
47        2—44         Die Erkenntnisse der „Einheit der Existenz“ (Wahdat al- 
                               wudschūd). Imaginäre Existenz (Wudschūd wahmī) .....................1370 
48        2—24         Die Materie kann kein Spiegel für Allah, den Erhabenen, sein.....1374 
49        3—67         Das Diesseits (Dunyā) ist eine Erscheinung. Das Jenseits  
                               (Ākhira) ist der Ursprung des Diesseits............................................1376 
50        2—50         Sowohl am Anfang als auch am Ende des Tasawwuf-Weges ist  
                               die Befolgung des Islams zwingend erforderlich.............................1377 
51        3—121       Erläuterung einiger der feinen Kenntnisse im 87. Brief des  
                               dritten Bandes.........................................................................................1384 
52        4—230       Das göttliche Wesen hat mit dieser Welt nichts zu tun. Die Nähe 
                               desjenigen, der sich im Gebet befindet, zu Allah, dem  
                               Erhabenen. Die Wirklichkeit des Gebets .........................................1393 
53        2—45         Die Geschöpfe haben keinen Anteil am göttlichen Wesen ..........1404 
54                           Neue Erkenntnisse über Stoffe ...........................................................1409 
55                           Der Tod und die Vorbereitung auf den Tod ....................................1432 
56                           Die religiöse Pflicht gegenüber dem Verstorbenen und das  
                               Leichentuch .............................................................................................1441 
57                           Das Totengebet ......................................................................................1449 
58                           Das Tragen des Leichnams und die Beerdigung .............................1455 

– 21 –



59                           Grabbesuch und Koranrezitation .......................................................1462 
60                           Nutzen des Grabbesuchs ......................................................................1468 
61                           Beileidsbrief des Gesandten Allahs ...................................................1473 
62        1—104       Beileidsbrief. Geschenke an den Verstorbenen ..............................1475 
63                           Isqāt für den Verstorbenen ..................................................................1476 
64                           Das Erbrecht ...........................................................................................1485 
65                           Berechnungen zum Erbrecht ...............................................................1493 
66        2—16         Das Leben im Grab und der Wert des Sterbens an einer  
                               Seuche.......................................................................................................1499 
67        2—17         Nutzen der weltlichen Schwierigkeiten. Lohn bei einer Seuche..1500 
68        2—88         Man muss mit dem Schicksal zufrieden sein und sogar Genuss  
                               daran verspüren ......................................................................................1501 
69        3—15         Die Leiden, die vom Geliebten kommen, sind für den  
                               Liebenden süßer als Seine Wohltaten ...............................................1502 
70                           Schlusswort ..............................................................................................1508 
                               Biografien der im Buch erwähnten Personen ..................................1535 
                               Index der Personennamen....................................................................1714 
                               Index der Buchtitel ................................................................................1724 
                               Index ausgewählter Begriffe ................................................................1739  
HINWEIS: Wie im Vorwort angegeben, befinden sich in diesem Buch nur so viele 

Kenntnisse, wie erforderlich ist, damit die gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) 
gültig (sahīh) verrichtet werden und die tagtäglichen Angelegenheiten korrekt aus-
geführt werden können. Es ist nicht möglich, dass diese begrenzten Informationen 
Antworten auf alle Fragen liefern. Um mehr Informationen zu erhalten, sollten Sie 
die anerkannten Bücher zu Rate ziehen, die in diesem Buch empfohlen werden. 

 
Drei Dinge gibt es, die benötigt jeder ausnahmslos,  
das Erste ist der Glaube, das Zweite die Befolgung des Islams überall mit Gründlichkeit,  
der Fiqh (die islamische Rechtswissenschaft) ist gründlich zu erlernen, zweifellos, 
das Dritte ist der Ikhlās, d. h. keine Heuchelei, nur reine Aufrichtigkeit.  
Diese drei müssen bei einem Menschen zusammen sein,  
so ist das Fundament des Islams, ohne Ikhlās, ist keine Tat rein,  
nichts davon wird von Allah angenommen, wenn kein Ikhlās dabei ist,  
die Quelle des Ikhlās ist der Tasawwuf, damit werden Herzen völlig rein.  
Dieses Gedicht wurde zusammengefasst aus dem ersten Band des Maktūbāt von 

Imām ar-Rabbānī, und zwar aus den Briefen 36, 40, 59 und 177, und dem al-Hadīqa 
an-nadiyya, Band 1, Seite 366. 

Die Fundamente des Islams sind drei: Wissen (Ilm), Handeln (Amal) und Auf-
richtigkeit (Ikhlās). 1. Das Wissen wird erworben aus den Büchern der Ahlus-Sunna-
Gelehrten. 2. Das Handeln erfolgt im Einklang mit dem Wissen. 3. Das Aneignen 
von Wissen und das Handeln sollen mit reiner, aufrichtiger Absicht erfolgen. „Ikhlās“ 
bedeutet, dass das Aneignen von Wissen und die Handlungen nur für das Wohlgefallen 
Allahs und Seine Liebe erfolgen und nicht für Besitz, Ämter und Ruhm. Ein Muslim, 
der diese drei in sich vereint, wird als „wahrhaftiger Muslim“ und „islamischer Ge-
lehrter“ (Ālim) bezeichnet. Die Ranghohen unter ihnen werden „Mudschtahid“ ge-
nannt. Wer sich als Gelehrter präsentiert, obwohl bei ihm einer dieser drei Aspekte 
unzureichend ist, wird „boshafter Gelehrter“, „Irrgänger“ oder „Ketzer“ genannt. 
Jene, die aus dem Koran und den Hadithen falsche Bedeutungen ableiten, werden 
„Irrgänger“ (Ahl al-bidʿa; Leute der Neuerung) genannt und jene, die ihre eigenen 
Gedanken als Koran und Hadith bezeichnen, werden „Ketzer“ (Zindīq) genannt.  

– 22 –



 
 
 
 

 

 

 

DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT 

Beginnen wir das Buch mit der Basmala,  
Denn der Name Allahs ist die beste Zuflucht.  
Seine Gaben sind jenseits von Maß und Zahl,  
Ein erbarmender, die Vergebung liebender Herr ist Er! 

 
Ich beginne das Verfassen des Buches „Die ewige Glückseligkeit“ mit der 

Basmala. Allah, der Erhabene, hat Erbarmen mit allen Menschen in dieser Welt 
und erschafft das für sie Nützliche und lässt es ihnen zukommen. Im Jenseits 
wird Er von den Gläubigen (Muʾminūn), für die der Eingang in die Hölle notwendig 
wurde, denjenigen, denen Er will, Seine Gunst zukommen lassen und ihnen ver-
geben und sie schließlich in das Paradies einziehen lassen. Er allein ist es, der 
alles Lebendige erschafft, in jedem Moment alles Seiende in der Existenz hält 
und sie alle vor Angst und Schrecken bewahrt. Im ehrenvollen Namen eines 
solchen Herrn Zuflucht suchend beginne ich, dieses Buch zu schreiben. 

E R S T E R  A B S C H N I T T  

1 — Möge Allah, der Erhabene, uns allen die Glückseligkeit zuteilwerden 
lassen, dem Meister des Diesseits und Jenseits und dem in jeder Hinsicht rang-
höchsten und besten aller Menschen, Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, 
zu folgen. Allah, der Erhabene, liebt es nämlich sehr, dass man Seinem Propheten 
folgt. Ihm auch nur im Geringsten zu folgen, ist mehr wert als alle Freuden und 
Begehren dieser Welt und alle Gaben des Jenseits. Wahre Überlegenheit liegt 
darin, seiner Sunna zu folgen. Die Ehre sowie der Vorzug der Menschheit liegen 
darin, seiner Religion zu folgen. [Der Begriff „Sunna“ hat drei verschiedene Be-
deutungen. Hier sind mit diesem Begriff die islamischen Bestimmungen (al-
Ahkām al-islāmiyya) gemeint.] 

[Ihm zu folgen/gehorchen bedeutet, ihm nachzugehen, seinen Weg zu be-
schreiten. Sein Weg ist jener, auf den im edlen Koran verwiesen wird. Dieser 
Weg wird „Islām“ genannt. Um ihm folgen zu können, muss zuallererst der 
Glaube (Īmān) angenommen, sodann das Muslimsein gründlich erlernt und 
danach die Pflichten (Farāʾid) eingehalten und die Verbote (Mahārim) gemieden 
werden. Daraufhin sind das Einhalten der Sunna-Taten und die Vermeidung der 
verpönten Dinge (Makrūhāt) notwendig. Ist dies vollbracht, sollte versucht 
werden, dem Propheten auch in Angelegenheiten, die erlaubt, indifferent (mubāh) 
sind, zu folgen. 

Glauben zu haben, ist für alle Menschen nötig. Der Glaube ist für jedermann 
eine Notwendigkeit. Diejenigen, die den Glauben angenommen haben, müssen 
die Pflichten einhalten und die Verbote meiden. Das heißt, jeder Gläubige 

– 23 –



(Muʾmin) ist dazu verpflichtet, die Gebote zu erfüllen und sich vor den Verboten 
in Acht zu nehmen, also ein Muslim zu sein. Jeder Gläubige liebt den Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, mehr als sein eigenes Leben und seinen Besitz. Ein 
Anzeichen dieser Liebe ist das Einhalten der Sunna und die Meidung des Ver-
pönten. Je mehr der Gläubige nach dem Befolgen dieser erwähnten Dinge ihm 
auch in den erlaubten Sachen Folge leistet, umso mehr wird er ein vollkommener 
und reifer Muslim, und umso näher kommt er Allah, dem Erhabenen, d. h. umso 
mehr wird er von Ihm geliebt. 

An allen Aussagen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Gefallen zu 
finden und sie mit dem Herzen zu akzeptieren, d. h. der Glaube des Herzens 
wird „Īmān“ (Glaube) genannt. Jemand, der derart glaubt, wird „Muʾmin“ (Gläu-
biger) genannt. Auch nur an eine einzige seiner Aussagen nicht zu glauben oder 
an ihrer Richtigkeit zu zweifeln, wird „Kufr“ (Unglaube, Glaubensleugnung) 
genannt. Wer auf diese Weise nicht glaubt, wird als „Kāfir“ (Ungläubiger bzw. 
Glaubensleugner, also Feind Allahs) bezeichnet. Die offenkundigen Gebote 
Allahs, des Erhabenen, im edlen Koran, werden „Fard“ (Pflichten; Pl. Farāʾid) 
genannt. Die im Koran explizit verbotenen Angelegenheiten werden „Harām“ 
(Verbote, Pl. Mahārim) genannt. All jene Handlungen, die Allah, der Erhabene, 
nicht offenkundig verkündet hat und deren Verrichtung nur von unserem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, gelobt wurde oder die er kontinuierlich verrichtete 
oder die er stillschweigend billigte, d. h. sie nicht verhinderte, wenn er sie sah, 
werden „Sunna“ (Pl. Sunan) genannt. Missfallen an der Sunna ist Kufr. Gefallen 
an ihr zu finden, sie aber nicht auszuleben, ist kein Vergehen. All jenes, was dem 
Gesandten Allahs missfiel und den Lohn (Thawāb) für die gottesdienstliche 
Handlung (Ibāda) tilgt, wird „Makrūh“ (verpönt/missbilligt; Pl. Makrūhāt) 
genannt. Etwas, das weder geboten noch verboten wurde, wird „Mubāh“ (erlaubt, 
indifferent; Pl. Mubāhāt) genannt. Die Gesamtheit dieser Anordnungen werden 
„al-Ahkām al-ilāhiyya“ (göttliche Bestimmungen) oder „Afʿāl al-mukallafīn“ 
(die Handlungen der rechtlich Verantwortlichen) oder „al-Ahkām al-islāmiyya“ 
(islamische Bestimmungen/Normen) genannt. 

Die Afʿāl al-mukallafīn sind insgesamt acht an der Zahl: Fard, wādschib, 
sunna, mustahabb, mubāh, harām, makrūh und mufsid. Was nicht verboten wurde 
oder zwar verboten ist, dessen Verbot aber aufgrund eines im Islam anerkannten 
Entschuldigungsgrundes (Udhr) oder Hindernisses oder einer Notwendigkeit 
aufgehoben wurde, wird „Halāl“ genannt. Alles, was mubāh ist, ist halāl. Bei-
spielsweise ist das Lügen, um zwei Muslime miteinander zu versöhnen, halāl. 
Aber nicht alles, was halāl ist, ist gleichzeitig auch mubāh. Beispielweise ist der 
Einkauf und Verkauf während des Gebetsrufes (Adhān) nicht mubāh, sondern 
makrūh, er ist dennoch halāl. 

Den Glauben, die Gebote und Verbote zu lernen, ist verpflichtend (fard). 
Die 33 Pflichten sind sehr bekannt. Vier davon sind fundamental, nämlich das 
Gebet, das Fasten, die soziale Pflichtabgabe und die Pilgerfahrt. Zusammen mit 
dem Glauben bilden diese vier Pflichten die Säulen des Islams. Wer Glauben 
hat und die gottesdienstlichen Handlungen verrichtet, also diesen vier Pflichten 
nachkommt, wird „Muslim“ genannt. Wer alle vier verwirklicht und sich von 
den Verboten fernhält, ist ein vollkommener Muslim. Wird eines davon nur un-
vollkommen oder gar nicht eingehalten, dann ist der Status des Muslimseins un-
vollkommen. Wer alle vier nicht ausübt, ist zwar ein Muʾmin, aber sein Muslimsein 
ist nicht wahrhaftig. Ein solcher Glaube schützt den Menschen im Diesseits zwar, 
aber es wird schwierig, mit Glauben in das Jenseits überzugehen. Der Glaube 
gleicht einer Kerze und die islamischen Bestimmungen sind wie die Laterne um 
die Kerze herum. Die Kerze und die Laterne bilden beide gemeinsam den Islam, 

– 24 –



die Religion des Islams (Dīn al-Islām). Doch ohne Laterne geht die Kerze schnell 
aus. Ohne Glauben kann es keinen Islam geben. Und wenn kein Islam vorhanden 
ist, gibt es auch keinen Glauben. 

„Dīn“ (Religion) ist die Bezeichnung für den von Allah, dem Erhabenen, 
aufgezeigten Weg, der die Menschen zur ewigen Glückseligkeit führt. Die Irrwege, 
die von Menschen als Religion hervorgebracht wurden, werden nicht als Religion 
bezeichnet, sondern als Religionslosigkeit und Glaubensleugnung. Allah, der Er-
habene, hat seit Ādam, Friede sei mit ihm, alle tausend Jahre den Menschen 
mittels eines Propheten eine Religion gesandt. Diese Propheten, Friede sei mit 
ihnen allen, werden „Rasūl“ (Gesandter, Pl. Rusul) genannt. In jedem Jahrhundert 
erwählte Er den reinsten Menschen als Propheten und stärkte mit ihnen die je-
weilige Religion. Diese Propheten, welche den Gesandten folgten, werden „Nabī“ 
(Prophet, Pl. Anbiyā) genannt. Alle Propheten verkündeten denselben Glauben 
und verlangten allesamt von ihren Gemeinden, an dieselben Inhalte zu glauben. 
Doch weil ihre jeweilige Religion (Dīn) unterschiedlich war, d. h. all jene Hand-
lungen, die mit dem Herzen und dem Körper verrichtet oder gemieden werden 
müssen, sich unterschieden, ist auch ihr Islam und ihr Muslimsein unterschiedlich 
gewesen. 

Wer den Glauben annimmt und sich an die islamischen Bestimmungen richtet, 
ist ein Muslim. Wer jedoch versucht, die islamischen Bestimmungen gemäß seiner 
Wünsche und Gelüste zu verändern, ist ein Kāfir. Solche Leute haben nicht ver-
standen, dass Allah, der Erhabene, die Religionen sandte, um die Wünsche und 
Gelüste der Triebseele (Nafs) zu unterbinden und ihre Zügellosigkeit zu verhin-
dern. 

Eine jede Religion hat die ihr vorangehende Religion aufgehoben und ver-
ändert. Die Religion, die als letzte kam und alle vorherigen Religionen aufgehoben 
hat, oder besser gesagt, die alle anderen Religionen in sich vereint hat und sich 
bis zum Jüngsten Tag nicht verändern wird, ist die Religion Muhammads, Friede 
sei mit ihm. Die Religion, die heute Allah, der Erhabene, liebt und mit der Er 
wohlgefällig ist, ist der Islam, der auf jenen Bestimmungen (Ahkām) fußt. Wer 
die in dieser Religion verkündeten Gebote einhält und die Verbote meidet, dem 
wird Allah, der Erhabene, im Jenseits Gaben und Wohltaten bescheren. Das 
heißt, erhält dafür Belohnung (Thawāb). Wer die Pflichten nicht einhält und die 
Verbote nicht meidet, wird im Jenseits Leid und Strafe erfahren. Das heißt, 
solche Leute begehen Sünden. Wer keinen Glauben hat, dessen Pflichttaten 
werden nicht angenommen, d. h. nicht belohnt. Von den Muslimen, die die Pflicht-
handlungen nicht verrichten, werden die Sunna-Handlungen nicht angenommen, 
also nicht belohnt. Diese Leute folgen also nicht unserem Propheten, Friede sei 
mit ihm. Wer alle Fard-Handlungen einhält, aber eine einzige Fard-Handlung 
ohne Entschuldigungsgrund unterlässt, dessen Nāfila- sowie Sunna-Taten der 
gleichen Art werden nicht belohnt, bis er diese Schuld ableistet. Der Hadith „O 
Alī! Während die Menschen sich mit Fadāʾil [Nāfila-Taten] beschäftigen, bemühe 
du dich um die Vollendung der Pflichten“ im Miftāh an-nadschāt und der bei 
Imām al-Ghazālī in seinem Buch ad-Durra al-fākhira am Ende des dritten Kapitels 
überlieferte Hadith „Allah, der Erhabene, akzeptiert nicht das [Nāfila-]Gebet 
einer Person, die noch nachzuholende Gebete hat und die verbotene Kleidung 
trägt“ weisen offenkundig darauf hin. Das Buch Miftāh an-nadschāt wurde vom 
Verlag Hakikat gedruckt. Werden indifferente Handlungen (Mubāhāt) mit guter 
Absicht (Niyya) und schönen Gedanken verrichtet, bekommt der Mensch Lohn 
(Thawāb) dafür. Wenn sie jedoch mit schlechten Absichten verrichtet werden 
oder diese verhindern, dass eine Pflichttat zu ihrer Zeit erfüllt werden kann, 
werden sie zu Sündentaten. Mischen sich bei der Verrichtung der Pflichten 

– 25 –



schlechte Absichten bei, dann wird zwar die Schuld beglichen und man selbst 
vor der Strafe bewahrt, aber man erhält keinen Lohn dafür und vielleicht ist es 
gar eine Sünde. Die Fard- und Sunna-Handlungen derer, die Harām begehen, 
sind zwar gültig (sahīh), d. h. die Schuld ist abgeleistet, sie bekommen aber keinen 
Lohn dafür. Im Buch al-Hadīqa wird der Hadith „Die gottesdienstlichen Hand-
lungen der Irrgänger (Ahl al-bidʿa) werden nicht angenommen“ erklärt und dabei 
gesagt: „Die gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) der Muslime, die die Sünden 
nicht meiden, werden nicht angenommen (maqbūl), selbst wenn sie gültig (sahīh) 
sind.“ Wenn die Sachen, die harām sind, mit guter Absicht verrichtet werden, 
können sie dennoch nicht mubāh sein. Das bedeutet, für verbotene (harām) 
Handlungen wird zu keiner Zeit Lohn zugeschrieben und ein jeder, der ohne 
Entschuldigungsgrund etwas Verbotenes begeht, lastet sich damit gewiss eine 
Sünde auf. Wer die Verbote mit guter Absicht, also aus Furcht vor Allah, dem 
Erhabenen, meidet, dem wird Lohn zuteil. Wenn er aus einem anderen Grund 
heraus kein Harām begeht, bekommt er keinen Lohn und schützt sich einzig vor 
der Sünde. Dass diejenigen, die Verbote begehen, sagen: „Schau auf mein Herz! 
Mein Herz ist rein. Allah schaut in die Herzen!“, ist leeres und nutzloses Gerede. 
Damit täuschen sie die Muslime. Das Zeichen für die Aufrichtigkeit und Reinheit 
des Herzens ist das Festhalten an den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya), also das Einhalten der Gebote und Verbote. Dies wird ausführlich 
im 39. Brief des ersten Bandes des Maktūbāt erklärt. Im Buch Schirʿat al-islām 
auf Seite 246 und im al-Hadīqa im Kapitel „Gottesfurcht“ heißt es: „Das Begehen 
von Verboten mit guter Absicht hebt den Verbotszustand nicht auf. Gute Absichten 
haben keinen Einfluss auf Dinge, die harām und makrūh sind, und wandeln diese 
nicht in Gehorsamstaten (Tāʿāt) um.“ 

Auf Seite 73 des Buches Mirʾāt al-maqāsid und bei Ibn Ābidīn, möge Allah 
sich seiner erbarmen, im Kapitel „das Fassen der Absicht bei der Gebetswaschung“ 
und in der Übersetzung des Buches al-Milal wan-nihal auf Seite 54 heißt es, dass 
sich die Handlungen (Amal) in drei Kategorien unterteilen: 1. „Maʿsiya“, also 
Sündentaten. Diese sind jene Sachen, an denen Allah, der Erhabene, Missfallen 
hat. Die Gebote Allahs, des Erhabenen, nicht zu erfüllen und Seine Verbote zu 
missachten, fällt unter Maʿsiya. 2. „Tāʿa“ (Gehorsamstaten), d. h. jene Taten, 
mit denen Allah, der Erhabene, wohlgefällig ist. Sie werden auch „Hasana“ 
(Wohltaten) genannt. Er hat den Muslimen, die Gehorsamstaten verrichten, 
Lohn (Adschr bzw. Thawāb), also Wohlgaben versprochen. 3. Sachen, die „mubāh“ 
(indifferent) sind. Dabei handelt es sich um solche Handlungen, die weder als 
Sünden- noch als Gehorsamstaten eingestuft sind. Gemäß der Absicht des Ver-
richtenden werden diese entweder zu Gehorsamstaten oder zu Sünden. 

Sündentaten sind zu jeder Zeit Sünden, auch wenn sie ohne jegliche Absicht 
oder mit guter Absicht begangen werden. Der Hadith „Taten sind gemäß ihrer 
Absicht gut oder schlecht“ informiert uns darüber, dass die Gehorsamstaten und 
die indifferenten Handlungen gemäß der damit verfolgten Absicht Lohn mit sich 
bringen. Wenn eine Person einen anderen Menschen verletzt, um das Herz einer 
dritten Person zu besänftigen, oder mit dem Eigentum eines Anderen Almosen 
(Sadaqa) gibt oder mit Geld, das auf eine Weise angeeignet wurde, die harām 
ist, eine Moschee oder Schule errichtet, bekommt sie keinen Lohn dafür. Für 
solche Handlungen Belohnung zu erwarten, zeugt von Unwissenheit. Unrecht 
und Sündentaten bleiben, auch wenn sie mit guten Absichten begangen werden, 
dennoch Sünden. Handlungen dieser Art zu vermeiden, ist verdienstvoll. Ab-
sichtlich diese Handlungen zu begehen, stellt eine große Sünde dar. Begeht er 
sie, ohne zu wissen, dass es sich um eine Sünde handelt, so ist es ebenfalls eine 
Sünde, dass er etwas, worüber die Mehrheit der Muslime Kenntnis hat, nicht 

– 26 –



weiß und es nicht gelernt hat. An Orten, wo das islamische Wissen verbreitet ist, 
selbst wenn es sich um nichtislamische Länder (Dār al-harb) handelt, ist Unwis-
senheit keine Entschuldigung, sondern eine Sünde. 

Wenn die Gehorsamstaten ohne eine bestimmte Absicht oder mit der Absicht, 
sie für Allah zu verrichten, vollbracht werden, wird dafür Lohn niedergeschrie-
ben. 

Gehorsamstaten werden akzeptiert (d. h. belohnt), gleich ob sie im Bewusstsein 
darüber, sie für Allah, den Erhabenen, zu verrichten, vollbracht werden oder 
nicht. Wenn jemand eine Gehorsamstat im Bewusstsein, sie für Allah, den Er-
habenen, zu begehen, verrichtet, dann wird dies „Qurba“ (gottgefällige Tat, 
fromme Handlung) genannt. Bei der Verrichtung von Taten, die als Qurba gelten, 
gibt es für das Erlangen von Belohnung nicht die Bedingung, eine Absicht zu 
fassen. Eine Gehorsamstat, für die man die Absicht fassen muss, sie für das Wohl-
gefallen Allahs zu verrichten, damit man dafür Belohnung erhält, wird „Ibāda“ 
(gottesdienstliche Handlung) genannt. Eine ohne Absicht vorgenommene Ge-
betswaschung (Wudū) ist keine Ibāda, sondern eine Qurba. Mit einer solchen 
Gebetswaschung wird die rituelle Unreinheit (Hadath) aufgehoben und das 
Gebet kann damit verrichtet werden. Es ist also ersichtlich, dass jede gottes-
dienstliche Handlung (Ibāda) eine fromme Handlung (Qurba) und eine Gehor-
samstat (Tāʿa) ist. Da die Rezitation des edlen Korans, das Stiften, das Freilassen 
eines Sklaven, das Geben von Almosen und in der hanafītischen Rechtsschule 
das Vornehmen der Gebetswaschung u. Ä. keine Absicht benötigen, damit man 
für sie belohnt wird, sind sie fromme Handlungen und Gehorsamstaten, jedoch 
keine gottesdienstlichen Handlungen. Wenn eine fromme Handlung oder Ge-
horsamstat verrichtet und dabei das Wohlgefallen Allahs beabsichtigt wird, dann 
hat man eine gottesdienstliche Handlung verrichtet. Doch diese Angelegenheiten 
wurden nicht als Ibāda anbefohlen. Wissenschaften wie Physik, Chemie, Biologie, 
Astronomie und dergleichen zu erlernen, welche darin dienlich sind, Allah, den 
Erhabenen, zu erkennen, ist eine Gehorsamstat, aber keine gottgefällige Tat, 
denn der Ungläubige (Kāfir) begreift die Existenz Allahs, des Erhabenen, nicht 
während des Studiums dieser Wissenschaften, sondern erst danach. Wenn hinter 
Gehorsamstaten eine schlechte Absicht liegt, werden sie zu Sündentaten. Mit 
guten Absichten wird der Lohn einer Gehorsamstat vermehrt. Beispielweise ist 
das Sitzen in einer Moschee eine Gehorsamstat. Wenn jemand mit dem Gedanken, 
dass es sich bei der Moschee um das Haus Allahs, des Erhabenen, handelt, auch 
beabsichtigt, das Haus Allahs zu besuchen, vermehrt sich der Lohn. Wenn noch 
die Absicht hinzukommt, auf das nächste Gebet zu warten, seine Augen und 
Ohren vor möglichen Sünden außerhalb der Moschee zu schützen, sich in der 
Moschee zurückzuziehen (Iʿtikāf), um über das Jenseits nachzusinnen, des Namens 
Allahs in der Moschee zu gedenken (Dhikr), das Gute zu gebieten (Amr bil-
maʿrūf) und das Schlechte zu verbieten (Nahy anil-munkar), also eine Predigt 
(Waʿz) abzuhalten, oder ihr zuzuhören oder aus Scham vor Allah, dem Erhabenen, 
den Anstand (Adab) zu wahren, bekommt er für jede einzelne Absicht jeweils 
Lohn. Bei allen Gehorsamstaten gibt es diese verschiedenen möglichen Absichten 
und Belohnungen. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, beschreibt diese 
bei seiner Erklärung, einen Stellvertreter zur Pilgerfahrt zu schicken. 

Jede indifferente Handlung wird, wenn sie mit einer guten Absicht ausgeführt 
wird, zu einer Gehorsamstat. Wird sie jedoch mit einer schlechten Absicht ver-
richtet, wird sie zu einer Sündentat. Geschieht das Auftragen von Duft und das 
Anlegen schicker Kleidung des weltlichen Genusses wegen, um zu prahlen, um 
Lob zu ernten, sich selbst wertvoll darzustellen oder aber um fremde Frauen und 
Mädchen zu verführen, begeht man damit eine Sünde. Auch wenn es keine Strafe 

– 27 –



(Adhāb) für die Absicht der Erlangung weltlichen Genusses gibt, ist es Grund 
dafür, dass sich die jenseitigen Gaben vermindern. Für die anderen Absichten 
wird man bestraft. Erfolgt das Auftragen von Duft und das Anlegen schöner 
Kleider jedoch mit der Absicht, der Sunna zu folgen, die Moschee zu ehren, den 
Muslimen in der Moschee kein Unbehagen zu bereiten, sauber und gesund zu 
sein und die Würde des Islams zu wahren, bekommt er für jede dieser Absichten 
separaten Lohn. Einige Gelehrte sagen, dass man bei allen indifferenten Hand-
lungen, sogar beim Essen, Trinken, Schlafen und Toilettengang, die gute Absicht 
nicht vergessen soll. Wenn der Mensch eine Tätigkeit, die indifferent ist, angeht, 
soll er auf seine Absicht achten. Ist seine Absicht gut, soll er sie verrichten. Wenn 
seine Absicht aber nicht derart ist, dass er die Tat einzig und allein für das Wohl-
gefallen Allahs, des Erhabenen, verrichtet, sollte er diese Handlung vermeiden. 
In einem Hadith heißt es: „Allah, der Erhabene, schaut nicht auf euer Äußeres 
und eure Güter, sondern auf eure Herzen und Taten.“ Das bedeutet, Allah, der 
Erhabene, belohnt den Menschen nicht, indem Er auf dessen neue und saubere 
Kleidungsstücke, seine guten und wohltätigen Werke, sein Vermögen und seinen 
Rang schaut. Er schaut vielmehr darauf, mit welchem Gedanken, mit welcher 
Absicht dies verrichtet wurde, und belohnt oder bestraft demgemäß. 

Daher besteht die allererste Pflicht eines jeden Muslims darin, den Glauben, 
die Gebote und Verbote zu erlernen. Solange diese nicht erlernt werden, kann 
kein Dasein als Muslim geführt und der Glaube nicht bewahrt werden. Die Ver-
pflichtungen dem Schöpfer und den Menschen gegenüber können nicht erfüllt 
und die falschen Absichten und der Charakter nicht korrigiert und gereinigt wer-
den. Solange keine korrekte Absicht verfolgt wird, wird keine einzige Pflichttat 
angenommen. In dem Buch ad-Durr al-mukhtār wird folgender Hadith überliefert: 
„Eine Stunde Wissen zu erwerben oder zu vermitteln ist verdienstvoller, als bis 
zum Morgen in Anbetung (Ibāda) zu verbringen.“ Der Autor des Buches Hadarāt 
al-quds schreibt auf Seite 99: „Ich studierte bei Imām ar-Rabbānī die Bücher 
Sahīh al-Bukhārī, al-Mischkāt, al-Hidāya und Scharh al-mawāqif. Er spornte die 
Jugendlichen dazu an, Wissen anzueignen. Er sagte immerzu: ,Zuerst das Wissen 
(Ilm), dann der spirituelle Pfad (Tarīqa).‘ Als er sah, dass ich mich dem Wissen 
entzog und Genuss an der spirituellen Reise verspürte, hatte er Mitleid mit mir 
und sagte: ,Lies Bücher! Eigne dir Wissen an! Der ungebildete Sūfī wird zum 
Spielzeug des Satans. [Rutbatul-ilmi aʿlar-rutab, d. h.] der Rang des Wissens ist 
der höchste aller Ränge.‘ “ 

Mit Aufrichtigkeit (Ikhlās), also mit der Absicht, das Wohlgefallen und die 
Liebe Allahs, des Erhabenen, sowie Lohn zu erlangen, die Fard- und Sunna-
Handlungen zu verrichten und die Handlungen, die harām oder makrūh sind, zu 
meiden, d. h. die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) einzuhalten, 
wird Verrichten von „Ibāda“ genannt. Eine Ibāda ohne Absicht kann es nicht 
geben. Um dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu folgen, muss zuerst 
der Glaube angenommen und danach die islamischen Bestimmungen gelernt und 
praktiziert werden. 

Den Glauben anzunehmen bedeutet, mit der Befolgung des Propheten zu be-
ginnen und durch das Tor der Glückseligkeit hineinzugehen. Allah, der Erhabene, 
entsandte ihn, um alle Menschen auf der Welt zur Glückseligkeit einzuladen. So 
heißt es in Vers 28 der Sure Sabaʾ sinngemäß: „O Mein geliebter Prophet! Ich 
entsende dich zur Menschheit, um allen Menschen auf der Welt die frohe Botschaft 
der ewigen Glückseligkeit zu verkünden und diesen Weg der Glückseligkeit auf-
zuzeigen.“] 

Wenn beispielsweise jemand, der ihm Folge leistet, in der Mitte des Tages 
ein wenig schläft, ist dies um ein Vielfaches wertvoller, als viele Nächte in 

– 28 –



Anbetung zu verbringen, ohne ihm dabei zu folgen. Denn es war sein edler 
Brauch, den Mittagsschlaf (Qaylūla) zu halten, also für eine kurze Dauer vor 
dem Mittag (Zuhr) zu schlafen. So ist beispielsweise das Essen und Trinken und 
somit das Unterlassen des Fastens am Festtag, weil dies in seiner Religion so an-
geordnet wurde, um ein Vielfaches wertvoller als jahrelang zu fasten, ohne seiner 
Religion angehörig zu sein. Auf Anordnung seiner Religion den Armen eine 
Kleinigkeit zu geben, genannt Zakāt, ist viel besser als die freiwillige Almosengabe 
(Sadaqa) von Gold im Gewicht eines Berges. Als der Befehlshaber der Gläubigen 
(Amīr al-muʾminīn) Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einst das Mor-
gengebet in Gemeinschaft verrichtet hatte, sah er sich in der Gemeinschaft um. 
Er vermisste eine Person und fragte nach ihr. Seine Gefährten antworteten, er 
würde die Nächte bis in den Morgengrauen in Anbetung verbringen und eventuell 
habe der Schlaf ihn übermannt. Der Befehlshaber der Gläubigen sagte: „Hätte 
er die ganze Nacht geschlafen und das Morgengebet in Gemeinschaft verrichtet, 
so wäre dies besser gewesen.“ Diejenigen, die vom Islam abgeirrt sind, schwächen 
ihre Triebseele (Nafs), indem sie sich abmühen und Erschwernisse erdulden, 
doch weil sie dies nicht im Einklang mit dieser Religion tun, ist all dies wertlos 
und verächtlich. Wenn für ihre Bemühung Lohn zuteilwerden sollte, würde er 
sich auf einige wenige Nutzen im Diesseits beschränken. Doch was ist schon der 
Wert der gesamten Welt, dass auf einen Teil davon irgendeine Bedeutung zu-
kommen sollte. Solche Menschen gleichen z. B. den Müllwerkern, die mehr ar-
beiten als alle anderen und sich mehr abmühen, doch ihr Lohn ist niedriger als 
der aller anderen. Diejenigen hingegen, die den islamischen Bestimmungen 
folgen, gleichen den Juwelieren, die sich mit feinen Juwelen und wertvollen Dia-
manten beschäftigen. Diese arbeiten wenig und doch ist ihr Lohn sehr hoch. 
Manchmal führt eine einstündige Arbeit ihrerseits zu einem Lohn, der dem Ver-
dienst von hunderttausenden Jahren Arbeit entspricht. Der Grund hierfür ist, 
dass eine Handlung, die im Einklang mit den islamischen Bestimmungen verrichtet 
wird, bei Allah, dem Erhabenen, angenommen wird und Er damit sehr zufrieden 
ist. 

[Er informiert uns darüber in vielen Passagen Seines Buches. So heißt es in 
Vers 31 der Sure Āl Imrān sinngemäß: „O Mein geliebter Prophet! Sag zu ihnen: 
Wenn ihr Allah, den Erhabenen, liebt und möchtet, dass auch Allah euch liebt, 
dann folgt mir! Allah, der Erhabene, liebt jene, die mir Folge leisten.“] 

Allah, der Erhabene, liebt keine einzige Tat, die nicht dem Islam entspricht, 
und Er ist nicht wohlgefällig mit dieser Tat. Kann eine Handlung, die nicht geliebt 
wird, an der Missfallen gefunden wird, Lohn mit sich bringen? Wohl eher zieht 
sie eine Strafe nach sich. 

2 — Allah, der Erhabene, verkündet im edlen Koran, in Vers 80 der Sure an-
Nisā, dass der Gehorsam zu Muhammad, Friede sei mit ihm, Gehorsam zu Ihm 
selbst bedeutet. Demnach hätte man Allah, dem Erhabenen, nicht gehorcht, 
ohne Seinem Gesandten, Friede sei mit ihm, zu gehorchen. Um klarzustellen, 
dass dies definitiv und eindeutig so gemeint ist, heißt es in diesem Koranvers: 
„Ganz gewiss, ohne Zweifel verhält es sich so“, wodurch Er jenen, die falsche 
Gedanken hegen, keine Möglichkeit ließ, diese beiden Arten des Gehorsams 
voneinander zu trennen. Allah, der Erhabene, sagt über diese erneut in der Sure 
an-Nisā, Vers 150 und 151 sinngemäß: „Die Ungläubigen (Kuffār) wollen die 
Gebote Allahs, des Erhabenen, und die Gebote Seiner Propheten voneinander 
trennen. Die Juden sagen: ,Wir Glauben an Mūsā, Friede sei mit ihm, aber an 
Īsā und Muhammad glauben wir nicht.‘ Die Christen hingegen glauben nur an 
Īsā, Friede sei mit ihm, und nennen ihn ,Sohn Gottes‘. Diese Glaubensweisen 
von ihnen und ihre Religionen sind bedeutungslos. Sie alle sind Ungläubige. Wir 

– 29 –



haben allen Ungläubigen eine sehr schmerzliche Strafe bereitet.“ 
3 — Um die ewige Glückseligkeit erlangen zu können, ist es notwendig, ein 

Muslim zu sein. Um ein Muslim zu werden, ist keinerlei Formalität erforderlich, 
kein Aufsuchen eines Imams oder eines Muftis nötig. Im 12. Kapitel des Buches 
Maqāmāt-i Mazhariyya heißt es: „Es genügt zu sagen: ,Ich glaube an Allah, den 
Erhabenen, und Seinen Gesandten und an alles, was dieser von Allah, dem Er-
habenen, überbracht hat. Ich liebe die Freunde Allahs, des Erhabenen, und 
Seines Gesandten und liebe ihre Feinde nicht.‘ Eine jede Kenntnis mit ihren Be-
legen zu beweisen, d. h. die relevanten Stellen im edlen Koran und in den ehr-
würdigen Hadithen anzuführen, ist Aufgabe der Gelehrten und keine Notwen-
digkeit für alle Muslime.“ Ibn Ābidīn schreibt dies ebenfalls am Ende des Kapitels 
„Die Ehe des Nichtmuslims“. [Wenn ein älterer Mann den Islam angenommen 
hat, muss er sich nicht beschneiden lassen. Es wurde gesagt, dass es auch möglich 
ist, dass er sich gar nicht beschneiden lässt, denn es gibt einige, die sagen, dass 
die Beschneidung kein Entschuldigungsgrund für die Entblößung der Schamstellen 
(Awra) ist. In den Büchern al-Hadīqa und al-Barīqa heißt es: „Wenn ältere 
Männer und Kranke, die zu Muslimen werden, die Schmerzen der Beschneidung 
nicht ertragen können, werden sie nicht beschnitten.“ Doktor Necmuddin Arif 
Beg schreibt in seinem Buch Amalī dscharrāhī, welches 1343/1925 in Istanbul 
gedruckt wurde: „Die Juden beschneiden ihre Kinder am siebten Tag nach der 
Geburt und die Muslime zu irgendeiner Zeit. In Europa und Amerika lassen 
auch viele Christen sich selbst und ihre Kinder aus gesundheitlichen Gründen 
beschneiden.“ Wie die Beschneidung korrekt auszuführen ist, wird in diesem ge-
nannten Buch und in dem Buch Fann-i khitān des Sinop-Abgeordneten und 
Arztes Rıza Nur Beg ausführlich beschrieben.] 

4 — Das für alle Menschen als Erstes Notwendige ist die Ausrichtung des 
Glaubens gemäß dem, was die Gelehrten der Ahlus-Sunna in ihren Büchern mit-
geteilt haben. Jene, die den Weg unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit 
ihm, darlegen, aus dem edlen Koran die göttliche Intention verstehen und aus 
den Hadithen die prophetische Intention abzuleiten vermögen, sind diese großen 
Gelehrten. Der Weg, den man beschreiten muss, um im Jenseits errettet zu sein, 
ist jener Weg, auf den diese Gelehrten weisen. Es sind die Gelehrten der Ahlus-
Sunna, die den Weg des Gesandten Allahs und seiner Gefährten, möge Allah 
mit ihnen allen zufrieden sein, in Büchern festhielten und vor Veränderung und 
Verfälschung bewahrten. 

5 — Die Mudschtahids, die in den vier Rechtsschulen die Stufe der eigen-
ständigen Normfindung (Idschtihād) erreicht haben, sowie die von ihnen heran-
gebildeten Großgelehrten werden Gelehrte der Ahlus-Sunna (sunnitische Ge-
lehrte) genannt. Das Oberhaupt und der Gründer der Ahlus-Sunna ist Imām al-
Aʿzam Abū Hanīfa Nuʿmān ibn Thābit und die zwei Imāme der Ahlus-Sunna (in 
der Glaubenslehre) sind Abū Mansūr al-Māturīdī und Abul-Hasan al-Aschʿarī. 

6 — Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī, möge Allah sich seiner erbarmen, einer 
der ranghohen Gottesfreunde (Awliyā), welche die Stufe der Wirklichkeit (Haqīqa) 
erreicht haben, sagte: „Hätte es in den Gemeinden von Mūsā und Īsā, Friede sei 
mit ihnen, eine Persönlichkeit wie Imām Abū Hanīfa gegeben, hätten ihre Reli-
gionen nicht die Form des Judentums bzw. Christentums angenommen.“ 

7 — Die Millionen von Büchern, welche von diesem großen Imām, seinen 
hunderten Schülern und deren herangebildeten tausenden großen Persönlichkeiten 
verfasst wurden, haben den Weg unseres Propheten in der gesamten Welt auf 
korrekte und authentische Weise verkündet und verbreitet. Heutzutage ist es 
mittels Internet möglich, überall auf der ganzen Welt den Islam mit Leichtigkeit 
zu erlernen. Heute gibt es in der freien Welt keine Menschen, die in Dörfern 

– 30 –



und Städten nicht in der Lage wären, vom Islam zu hören. Allah, der Erhabene, 
hat versprochen, dass Er jenen, die den Islam korrekt erlernen möchten, nachdem 
sie von ihm gehört haben, dies ermöglichen wird. Es gibt heute bibliografische 
Werke, welche die Namen dieser Bücher, die Bibliotheken überall auf der Welt 
füllen, beinhalten. Beispielsweise sind in dem Buch Kaschf az-zunūn des Kātib 
Tschalabī die Titel von etwa 15.000 Büchern und die Namen von nahezu 10.000 
Autoren vermerkt. Dieses Buch ist auf Arabisch und umfasst zwei Bände. Ismāʿīl 
Pascha aus Bagdad hat zwei Supplemente zu diesem Werk verfasst. In diesen 
Supplementen befinden sich etwa weitere 10.000 Bücher- und Autorennamen. 
Das Buch Kaschf az-zunūn wurde im Jahre 1250/1835 in Leipzig bilingual gedruckt 
(unter dem Arabischen die lateinische Übersetzung). Zuvor wurde es im Jahre 
1112/1700 in die französische Sprache übersetzt. Im selben Jahr wurde es auch 
in Ägypten gedruckt. Letztlich wurde es gemeinsam mit seinen zwei Supplementen 
zwischen 1360/1941 – 1366/1947 in Istanbul auf Arabisch gedruckt. Die Anordnung 
der Bucheinträge ist gemäß dem arabischen Alphabet. Alle vier Bände wurden 
einst in den Büchereien des Kultusministeriums verkauft. Ismāʿīl Paschas Buch 
namens Asmā al-muʾallifīn wurde in Istanbul in den Jahren 1370/1951 und 
1374/1955 auf Arabisch in zwei Bänden gedruckt. In diesen zwei Bänden wurden 
die im Kaschf az-zunūn und seinen Supplementen erwähnten Namen der Buch-
autoren nach dem arabischen Alphabet angeordnet und neben den Autorennamen 
alle von ihnen verfassten Bücher mit aufgeführt. Ein weiteres, besonders nutz-
bringendes und wertvolles Buch ist das auf Deutsch verfasste Buch „Geschichte 
der Arabischen Litteratur“ von Carl Brockelmann, gedruckt im Jahre 1362/1943 
in Leiden, welches nur die auf der gesamten Welt verfügbaren arabischen Bücher 
über den Islam, ihre Autoren, ihre Standorte in allen Ländern und die jeweilige 
Signatur aufführt. Der Autor des Buches asch-Schaqāʾiq an-Nuʿmāniyya, 
Taschkubrīzāda Ahmad Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, der in diesem 
Buch die Biografien der im Osmanischen Reich ausgebildeten Gelehrten festhält, 
definiert und erläutert in seinem Buch Miftāh as-saʿāda etwa 500 unterschiedliche 
Wissenschaftsdisziplinen und führt die Bücher, die in einer jeden Disziplin verfasst 
wurden, und die zugehörigen Autoren auf. Dieses wertvolle Buch, welches die 
islamischen Gelehrten und ihre Werke bekannt macht, wurde von dem Sohn des 
Autors, Kamāluddīn Muhammad, vom Arabischen ins Türkische übersetzt und 
mit dem Titel Mawdūʿāt al-ulūm versehen. Dieses Werk wurde im Jahre 1313 
von der Druckerei der Zeitung Iqdām gedruckt und ist im Handel erhältlich. Ein 
jeder vernunftbegabte und einsichtsvolle Mensch, der dieses Buch liest, wird 
einen Einblick gewinnen in die 20 Hauptwissenschaften des Islams und deren 80 
Nebenwissenschaften sowie die Schriften und Gelehrten dieser Wissenschaften 
und er wird angesichts der Vielzahl der Islamgelehrten, die eifrig und unaufhörlich 
zu diesen Themen geforscht und geschrieben haben, und ihrer Geschicklichkeit 
darin, in das Meer des Wissens zu tauchen, sich nicht davor zurückhalten können, 
erstaunt und verblüfft zu sein. 

[In diesen Büchern haben sie die Worte der Naturalisten und Materialisten 
und all jene Elemente, welche die Nichtmuslime in die Religion versuchten ein-
zuführen, mit Beweisen und Erörterungen widerlegt und all diese zum Schweigen 
gebracht. Sie löschten das von den islamfeindlichen Ketzern entfachte Feuer der 
Aufruhr und Zwietracht. Darüber hinaus deckten sie die Schandflecke all jener 
auf, welche in schlechter Absicht den edlen Koran falsch auslegten und verdorbene 
Übersetzungen anfertigten. Sie legten einerseits die Glaubensinhalte detailliert 
und ausführlich dar und andererseits beschrieben sie die islamrechtlichen Be-
stimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) einer jeden Angelegenheit und eines jeden 
Sachverhaltes, die sich bisher zugetragen haben und sich bis zum Jüngsten Tage 
zutragen werden, auf authentische Weise und legten sie den Menschen vor. 

– 31 –



Von über 800 Schülern Imām Abū Hanīfas, möge Allah sich seiner erbarmen, 
die in seinen Lehrzirkeln zugegen waren, wurden die Namen und Biografien in 
Büchern festgehalten. 560 von diesen wurden als profunde Gelehrte in der Rechts-
wissenschaft (Fiqh) berühmt und 36 davon erreichten die Stufe des Idschtihād.] 

8 — Ein jeder Irrgänger (Sāhib al-bidʿa) wich vom rechten Weg ab, weil er 
Stellen im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen, die Glaubensangele-
genheiten betreffen und deren Bedeutungen nicht eindeutig und offenkundig 
sind, fehlinterpretierte und somit falsche Bedeutungen ableitete. Dabei sagte 
unser Prophet, Friede sei mit ihm: „Wer den edlen Koran nach eigenem Ver-
ständnis, gemäß seiner eigenen Auffassung auslegt, ist ein Ungläubiger (Kāfir).“ 
Siehe im al-Barīqa und im al-Hadīqa die 50. der Übel der Zunge! Von schillernder 
Werbung für frei erfundene Korankommentare (Tafsīrwerke), die von Menschen, 
die keinen Schimmer haben von der Wirklichkeit des Gebets und des Glaubens, 
veröffentlicht werden, um sich materiell zu bereichern, darf man sich nicht 
täuschen lassen und diese nicht kaufen und lesen. 

9 — Von dem Wissen, das aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen 
abgeleitet wurde, ist nur dasjenige richtig und wertvoll, welches die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna verstanden und mitgeteilt haben. Die Ahlus-Sunna-Gelehrten 
haben dieses Wissen von den edlen Prophetengefährten (Ashāb) erworben und 
diese wiederum vom Gesandten Allahs. Ein jeder Mulhid, Irrgänger und Ignorant 
denkt und behauptet, seine Irrlehre sei im Einklang mit dem edlen Koran und 
den ehrwürdigen Hadithen. Daraus versteht sich, dass nicht jede aus dem Koran 
und den Hadithen abgeleitete Bedeutung anerkannt und akzeptiert sein kann. 

10 — Wer sich nur um Haaresbreite von jenem Glauben trennt, den die Ah-
lus-Sunna-Gelehrten, diese vortrefflichen und frommen Menschen, vermittelt 
haben, für denjenigen ist es unmöglich, am Tage des Jüngsten Gerichts der Strafe 
zu entkommen. Dass dem so ist, versteht sich durch den Intellekt, den edlen 
Koran, die ehrwürdigen Hadithe sowie durch die Schau der Gottesfreunde mit 
dem Herzensauge (Basīra). Falschheit ist ausgeschlossen. Die Worte und Schriften 
derjenigen, die sich auch nur um Haaresbreite von dem rechten Weg trennen, 
den diese großen Gelehrten beschrieben haben, sind Gift und schädlich. Insbe-
sondere diejenigen, die für das Anhäufen weltlicher Güter die Religion miss-
brauchen, und die Ketzer, die sich als Religionsgelehrte ausgebend alles in ihren 
Sinn Kommende niederschreiben, sind in Wirklichkeit nur Gauner, die den Men-
schen ihren Glauben stehlen. Sie rauben den Glauben (Īmān) all jener, die ihre 
Bücher und Zeitschriften lesen. Jene, die sich von ihnen täuschen lassen, dünken 
sich selbst als Muslime und verrichten das Gebet. Dabei wurden sie ihres Glaubens 
beraubt und deshalb wird keines ihrer Gebete, gottesdienstlichen Handlungen 
und Wohltaten angenommen und im Jenseits Nutzen bringen. 

Über jene, die ihre Religion für weltliche Zwecke missbrauchen, heißt es in 
Vers 16 der Sure al-Baqara sinngemäß: „Die Unwissenden und Toren haben 
ihren Glauben aufgegeben, um weltliche Genüsse und Freuden zu erlangen. Sie 
haben ihr Jenseits gegen das Weltliche, ihre Begehren eingetauscht. Sie haben 
den Weg der Errettung verlassen und sich ins Verderbnis begeben. Doch dieser 
Handel brachte ihnen keinen Gewinn ein. Sie haben den Handel und den Weg, 
um Gewinn zu erzielen, nicht begriffen und folglich großen Verlust erlitten.“ 

11 — Das Erlangen von Glückseligkeit in beiden Welten ist einzig und allein 
davon abhängig, dem Meister des Diesseits und Jenseits, Muhammad, Friede sei 
mit ihm, zu folgen. Um ihm folgen zu können, müssen der Glaube (Īmān) ange-
nommen und die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) erlernt 
und praktiziert werden. Das Zeichen für den korrekten Glauben im Herzen ist, 
Ungläubige (Kuffār) als Feinde anzuerkennen und die Sachen, die charakteristisch 

– 32 –



für sie sind und den Unglauben (Kufr) symbolisieren, nicht zu gebrauchen bzw. 
auszuführen. Denn Islam und Kufr sind Gegenpole (Gegensätze). Wo sich der 
eine befindet, dort kann der andere nicht existieren. Diese beiden Gegensätze 
können sich nicht an ein und demselben Ort befinden. Einem von beiden Wert 
beizumessen bedeutet, den anderen als wertlos anzuerkennen und zu erniedrigen. 
Allah, der Erhabene, gebietet Muhammad, Friede sei mit ihm, Seinem Geliebten 
und höchst barmherzigen Propheten mit vortrefflichem Charakter, gegen Islam-
feinde Dschihad zu führen, gegen sie in den Krieg zu ziehen und ihnen gegenüber 
Härte zu zeigen. Das heißt also, die Härte gegenüber Islamfeinden gehört zum 
vortrefflichen Charakter. Die Würde und Ehre des Islams liegt in der Erniedrigung 
und Verachtung des Unglaubens und der Ungläubigen. Wer die Ungläubigen 
ehrt und respektiert, hat damit die Muslime erniedrigt und entehrt. [Allah, der 
Erhabene, gibt in der Sure Āl Imrān bekannt, dass all jene, die die Ungläubigen 
wertschätzen und den Weg des Unglaubens verfolgen, sich täuschen und dies 
sehr bereuen werden, und verkündet in Vers 149 dieser Sure sinngemäß: „O ihr, 
die ihr an Meinen geliebten Propheten glaubt! Wenn ihr euch von den Worten 
der Ungläubigen verleiten lässt und vom Weg Meines Gesandten abweicht; wenn 
ihr euch von den erfundenen und schön klingenden Worten der Islamfeinde, die 
sich den Anschein geben, Muslime zu sein, d. h. der Ketzer, täuschen lässt und 
euer Glaube abhandenkommt, dann werdet ihr sowohl im irdischen Leben als 
auch im Jenseits Verlust erleiden.“] 

Allah, der Erhabene, lässt uns wissen, dass die Ungläubigen Seine Feinde 
und die Feinde Seines Propheten, Friede sei mit ihm, sind. Die Feinde Allahs, 
des Erhabenen, zu lieben und mit ihnen innige Beziehungen zu führen, führt den 
Menschen zur Feindschaft gegenüber Allah, dem Erhabenen, und Seinem Ge-
sandten, Friede sei mit ihm. Jemand mag sich als Muslim sehen, das 
Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) sprechen und behaupten, daran zu 
glauben, das Gebet verrichten und auch alle anderen gottesdienstlichen Hand-
lungen ausführen. Doch er ist sich nicht im Klaren darüber, dass derartig ver-
werfliche Handlungsweisen seinen Glauben und sein Muslimsein von Grund auf 
zunichtemachen. 

[Die Ungläubigen (Kuffār), also jene, die Missfallen an der vom Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, verkündeten Religion haben und behaupten, sie wäre 
nicht im Einklang mit der heutigen Zeit, der Moderne oder den Wissenschaften, 
und die Abtrünnigen (Murtaddūn) machen sich offenkundig und hinterhältig 
über den Islam und die Muslime lustig und erachten die Muslime als niederträchtig. 
Da der Umstand, außerhalb des Islams zu bleiben, ihren Gelüsten, Begehren 
und üblen Neigungen in ihnen entspricht, bezeichnen sie das Muslimsein als 
Rückständigkeit und die Glaubenslosigkeit als Fortschritt, Aufgeklärtheit und 
Erleuchtung. „Abtrünnig (murtadd)“ sind jene, die, obwohl sie Kinder muslimi-
scher Eltern sind, keine Kenntnisse über den Islam haben, kein einziges Buch 
eines Gelehrten gelesen und verstanden haben und einzig und allein aufgrund 
von Profitgier, Ansehen, Weltlichem und um dem Strom der Zeit zu folgen Miss-
fallen am Islam finden und behaupten, er verhindere den Fortschritt. 

Einige von diesen behaupten, um die reinen muslimischen Kinder zu täuschen: 
„Alles im Islam basiert auf ,wahrscheinlich‘ und ,wohl‘. Es heißt immer nur, dies 
sei wohl so, jenes sei wahrscheinlich so. Nichts davon fußt auf Fakten und 
Beweisen. Die anderen Wissenschaften sind jedoch allesamt bewiesen und stützen 
sich auf Fakten.“ Doch mit diesen Worten stellen sie in Wirklichkeit nur dar, 
wie unwissend und ignorant sie eigentlich sind und dass sie nicht ein einziges 
Buch über den Islam gelesen haben. Sie haben in ihren Fantasievorstellungen 
ein Bild vom Islam entworfen und denken, der Islam bestehe nur aus diesen Vor-

– 33 –



stellungen. Dabei wissen sie nicht, dass es die Christen sind, die Illusionen und 
Fantasievorstellungen anbeten. Sie beten einige Statuen und Steine an, die von 
einigen Juden hervorgebracht wurden. Die Muslime hingegen folgen nur dem 
ranghöchsten Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, und beten daher nur 
den von ihm mitgeteilten einzigen und alleinigen Gott, also Allah an, den er in 
der Nacht der Himmelsreise (Miʿrādsch) sah, mit dem er ein Zwiegespräch führte 
und mit dem er mittels dem Dschibrīl (Dschabrāʾīl) genannten Engel tagtäglich 
kommunizierte. Die Wissenschaften, Fakten und Beweise, welche sie fern vom 
Islam erachten, sind alle Teilbereiche und Zweige des Islams. Beispielsweise 
heißt es in naturwissenschaftlichen Büchern, die in der Oberstufe studiert werden, 
so z. B. in Chemie- und Biologiebüchern zu Beginn: „Unser Unterricht basiert 
auf Beobachtung, Analyse und Experimentieren (Erfahrung).“ Das heißt, die 
Grundlage der Naturwissenschaften sind diese drei Aspekte. Ohnehin sind dies 
Sachen, die im Islam befohlen werden. Mit anderen Worten: Im Islam wird das 
Erlernen der Naturwissenschaften angeordnet. An vielen Stellen im edlen Koran 
wird geboten, die Natur, also die Schöpfung, die lebenden und leblosen Geschöpfe 
zu beobachten und zu analysieren. Einst fragten die edlen Gefährten unseren 
Propheten, Friede sei mit ihm: „Diejenigen unter uns, die nach Jemen gereist 
sind, haben gesehen, dass dort die Dattelbäume anders veredelt werden und 
bessere Früchte tragen. Sollen wir die Dattelbäume in Medina so veredeln, wie 
wir es bei unseren Väter vorgefunden haben, oder sollen wir lieber wie die Je-
meniten vorgehen und somit den Ertrag steigern und die Qualität verbessern?“ 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hätte ihnen sagen können: „Wartet ein 
wenig. Wenn Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kommt, dann frage ich ihn und gebe 
euch Bescheid.“ Oder er hätte ihnen auch sagen können: „Lasst mich eine Weile 
darüber nachdenken. Allah, der Erhabene, wird in mein Herz das Richtige ein-
geben und ich werde es euch kundtun.“ Doch er tat dies nicht und sagte stattdessen: 
„Experimentiert! Veredelt einige der Bäume nach der Methode eurer Väter und 
andere nach der Methode, wie es Brauch bei den Jemeniten ist! Welche von 
beiden Methoden sich bewährt, sollte dann auch weiterhin für die Veredlung 
angewandt werden.“ Das heißt, der Gesandte Allahs befahl das Experimentieren 
und auch, sich auf das Experimentieren, welches die Grundlage der Wissenschaft 
bildet, zu verlassen. Sicherlich hätte er es von einem Engel erfahren oder die 
richtige Antwort in seinem gesegneten Herzen finden können. Doch er signalisierte, 
dass sich alle Muslime weltweit bis zum Letzten Tag auf Experimente verlassen 
und der Wissenschaft vertrauen sollen. Die Überlieferung bezüglich des Veredelns 
von Dattelbäumen ist im Kimyā-i sa ʿādat und auf Seite 118 des Buches 
Maʿrifetnāme niedergeschrieben. Der Islam befiehlt mit Nachdruck jegliche Art 
von Forschung in allen naturwissenschaftlichen Disziplinen, Wissensbereichen 
und der Ethik. Dafür zu arbeiten ist, wie in Büchern niedergeschrieben steht, 
eine Kollektivpflicht (Fard kifāya). Wenn gar in einer Stadt eine Apparatur, die 
aus einer aktuellen naturwissenschaftlichen Entdeckung resultiert, nicht verwendet 
wird und ein Muslim dadurch zu Schaden kommt, dann sind die Regierungsbe-
amten und die Verwaltung der Stadt nach dem Islam dafür Rechenschaft schuldig. 
In einem ehrwürdigen Hadith heißt es: „Lehrt euren Söhnen das Schwimmen 
und Bogenschießen! Welch schönes Vergnügen ist es, dass sich Frauen in ihren 
Häusern mit dem Stricken beschäftigen.“ Dieser Hadith weist uns an, alles Wissen 
über Kriegsführung und -geräte anzueignen, niemals unnütz herumzusitzen und 
nützlicher Unterhaltung nachzugehen. Daher sind die muslimischen Nationen 
heute dazu aufgefordert, Atombomben und Satelliten zu entwickeln und auf 
diese Weise den Islam der Welt bekannt zu machen. Dies ist nämlich eine Pflicht 
(Fard). Wird sich nicht darum bemüht, ist es eine große Sünde. 

Die Kenntnisse, die die Muslime erwerben und kennen müssen, werden „al-

– 34 –



Ulūm al-islāmiyya“ (islamische Wissenschaften) genannt. Einiges davon zu er-
lernen ist fard, ein Teil sunna und einiges wiederum mubāh. Die islamischen 
Wissenschaften teilen sich in zwei Hauptkategorien auf: Die erste Kategorie sind 
die tradierten (überlieferten) Wissenschaften (al-Ulūm an-naqliyya). Diese 
werden auch „Religionswissenschaften“ genannt. Die Ahlus-Sunna-Gelehrten 
haben dieses Wissen von den edlen Gefährten erworben und diese wiederum 
vom Gesandten Allahs selbst. Auch das religiöse Wissen teilt sich in zwei Ab-
schnitte: Das „zāhirī“ genannte sinnnliche [also durch Studium erwerbbare] 
Wissen und das übersinnliche (bātinī) Wissen. Der erste Abschnitt, also das sinn-
liche Wissen, ist das Wissen über den Glauben (Īmān) und die Rechtswissenschaft 
(Fiqh), auch „islamrechtliche Bestimmungen“ (al-Ahkām al-islāmiyya) genannt, 
und der zweite Abschnitt ist das Wissen bezüglich des Sufismus (Tasawwuf), 
auch Gotteserkenntnis (Maʿrifa) genannt. Das Wissen über den Glauben und 
die islamrechtlichen Bestimmungen werden von spirituellen Wegweisern (Mur-
schids) und aus Aqāʾid- und Fiqh-Büchern erworben. Gotteserkenntnis hingegen 
fließt von den Herzen der spirituellen Wegweiser in die Herzen der Menschen. 

Die zweite Kategorie der islamischen Wissenschaften sind die rationalen Wis-
senschaften (al-Ulūm al-aqliyya). Die Wissenschaften, die Lebewesen lehren, 
werden „al-Ulūm at-tibbiyya“ genannt und die Wissenschaften von den leblosen 
Geschöpfen „al-Ulūm al-hikamiyya“. Die Wissenschaften von den Sternen und 
Himmeln werden „al-Ulūm al-falakiyya“ genannt und die Wissenschaften von 
der Erde „al-Ulūm at-tabīʿiyya“. Die rationalen Wissenschaften (al-Ulūm al-
aqliyya) umfassen die Mathematik, die Logik und die empirischen Wissenschaften. 
Diese Art von Wissen wird erworben, indem man mit den Sinnen wahrnimmt, 
mit dem Verstand analysiert und Experimente und Berechnungen durchführt. 
Diese Kenntnisse helfen dabei, das religiöse Wissen zu verstehen und zu prakti-
zieren. In dieser Hinsicht sind sie notwendig. Diese Kenntnisse nehmen im Laufe 
der Zeit zu, ändern sich und werden weiterentwickelt. Daher wurde gesagt: „Der 
Fortschritt in Wissenschaft, Technik und Handwerk wird durch die Verflechtung 
von Ideen und Erfahrungen erreicht.“ 

Das Wissen, das durch Überlieferung (Naql) angeeignet wird, d. h. das religiöse 
Wissen, ist sehr hoch. Es liegt außerhalb des Vermögens des menschlichen Ver-
standes und übersteigt ihn. Dieses Wissen kann von niemanden, zu keiner Zeit, 
jemals verändert werden. Das ist die Bedeutung der Aussage, dass es keine 
Reform in der Religion geben kann. Das rationale Wissen wurde im Islam nicht 
verboten und eingeschränkt, jedoch wurde vorgeschrieben, dass dieses gemeinsam 
mit dem tradierten Wissen erlernt wird und seine Resultate im Einklang mit den 
islamischen Bestimmungen und für das Wohl der Menschheit verwendet werden 
und nicht als Mittel für Grausamkeit, Folter und Verderben dienen. Die Muslime 
haben viele wissenschaftliche Geräte und Apparaturen entwickelt und verwendet. 
Der Kompass wurde im Jahre 687/1288 entwickelt. Das Zündnadelgewehr wurde 
ab dem Jahre 1282/1866 verwendet und die Kanone im Jahre 762/1361 entwickelt 
und von Fatih Sultan Mehmed verwendet. Der Islam verbietet das Lernen und 
Lehren der Unsittlichkeiten, erfundenen Geschichtsschreibungen und Verleum-
dungen gegenüber dem Islam, welche die Widersacher des Islams und jene, die 
keine Ahnung von der islamischen Ethik haben, als Wissen darstellen und als 
Unterrichte und Hausaufgaben geben. Es ist gefordert, dass schädliche, boshafte 
Propaganda gemieden und nützliches Wissen erworben wird. 

Der Islam ist eine Religion, die eine jede Erkenntnis, jedes Wissen und jedes 
Experiment, die nützlich sind, befiehlt. Die Muslime sind der Wissenschaft ver-
bunden und vertrauen den Experimenten der Wissenschaftler, lassen sich jedoch 
nicht von den Lügen und Verleumdungen von Pseudowissenschaftlern täuschen, 

– 35 –



die vorgeben, wahrhaftige Wissenschaftler zu sein.] 
Wenn die Ungläubigen die Möglichkeit dazu hätten, würden sie die Muslime 

unterdrücken und vernichten oder die Muslime auf ihre eigenen Abwege leiten. 
[So schrieben die Freimaurer im Jahre 1900 auf Seite 102 ihres Versamm-

lungsprotokolls: „Es ist nicht ausreichend, die religiösen Menschen und Gottes-
häuser unter Kontrolle zu halten. Unser eigentliches Ziel ist die Vernichtung 
der Religionen.“ 

Diese geben in ihren Büchern und Reden offenkundig und schamlos ihre 
Feindschaft zur Religion bekannt. Weil sie in den Wissenschaften ungelehrt sind, 
geben sie kindische Worte von sich. Beispielsweise sagen sie: „Die früheren Men-
schen waren unwissend und gegenüber den Naturgewalten machtlos und schwach 
und haben daher an Fantasievorstellungen geglaubt. Durch das Anbeten und 
Anflehen dieser Fantasievorstellungen haben sie ihre Unfähigkeit und Niedrigkeit 
zum Ausdruck gebracht. Dabei befinden wir uns gegenwärtig im Atomzeitalter, 
herrschen über die Natur und verfahren nach Belieben. Es gibt nichts über den 
Naturkräften hinaus. Paradies, Hölle, Dschinnen und Engel sind alles Erfindungen 
früherer Menschen. Hat sie je irgendjemand gesehen? Kann man an etwas glauben, 
das man weder sehen noch erfahren kann?“ Solche Worte von Religionslosen 
zeigen uns, dass sie auch von der Geschichte keine Ahnung haben. Im Laufe der 
Geschichte dachten in jedem Jahrhundert Unwissende, sie seien intelligent und 
aufgeklärt und die vorherigen Menschen seien ignorant gewesen. Seit Ādam, 
Friede sei mit ihm, wurden alle Offenbarungsreligionen mit der Begründung, 
dass es sich dabei um Worte vorangegangener unwissender Menschen handele, 
verändert und geleugnet. Der edle Koran informiert uns in vielen Passagen über 
derartige Worte von Ungläubigen und gibt Antworten darauf. So heißt es bei-
spielsweise ab Vers 30 der Sure al-Muʾminūn sinngemäß: „Sie glaubten Nūh 
(Friede sei mit ihm) nicht. Diese ließen Wir im Wasser ertrinken. Den Menschen, 
die Wir nach ihnen erschufen, entsandten Wir einen Propheten aus ihrer Mitte 
und teilten ihnen mit: ,Dient Allah! Es gibt niemanden außer Ihm, der der An-
betung würdig wäre. Fürchtet Seine Strafe!‘ Doch viele derjenigen, die nicht 
darauf hörten, die Wiederauferstehung nach dem Tod verleugneten und denen 
Wir die irdischen Gaben in Fülle gewährten, sagten: ,Dieser Prophet isst und 
trinkt genauso wie ihr auch. Wenn ihr einem Menschen, der wie ihr auf vieles 
angewiesen ist, glaubt, dann werdet ihr euch gewiss getäuscht haben und Verlierer 
sein. Der Prophet verheißt euch, dass ihr, wenn ihr sterbt und eure Gebeine zu 
Staub geworden sind, vom Grabe wiederauferweckt werdet. Kann das je stimmen? 
Was Wirklichkeit ist, ist nur das, was es auf dieser Welt gibt. Das Paradies und 
die Hölle sind hier auf Erden. Diese Welt existierte schon immer und wird bis in 
alle Ewigkeit fortbestehen. Es gibt keine Wiederauferstehung nach dem Tod.‘ “ 
Um den Glauben und die moralischen Werte der Menschen zunichtezumachen, 
sagen in den kommunistischen Ländern Lehrer an den Schulen und Offiziere im 
Militär zu den Jungen, Mädchen und Soldaten: „Gäbe es einen Gott, so würden 
wir ihn sehen! Er würde hören, was wir von Ihm wollen, und es uns geben! Fragt 
mich nach einem Bonbon und ich werde euch sofort hören und ihn euch geben. 
Doch bittet Ihn und ihr werdet sehen, Er gibt ihn nicht. Deshalb ist klar: Er 
existiert nicht. Eure Eltern sind unwissende, rückständige Menschen und Hin-
terwäldler. Ihr jedoch seid aufgeklärte und fortschrittliche Jugendliche. Glaubt 
ja nicht an solchen Aberglauben! Paradies und Hölle, Engel und Dschinnen, all 
das ist nur erlogen!“ Mit solchen Lügen versuchen sie der Jugend ihren Glauben 
zu entreißen und ihren Anstand und ihre Schamhaftigkeit, die sie sich im elterlichen 
Haus angeeignet haben, zunichtezumachen. Sie täuschen die armen Kinder und 
missbrauchen die Jugendlichen für ihren eigenen Profit, ihre Gelüste und niederen 

– 36 –



Triebe. Mit der Behauptung: „Wer hat denn schon Paradies und Hölle gesehen? 
Was nicht sichtbar ist, daran kann auch nicht geglaubt werden“, geben sie bekannt, 
dass sie ihren Sinnesorganen folgen. Dabei sind es die Tiere, die nur ihren Sin-
nesorganen folgen. Imām al-Ghazālī sagt: „Die Menschen folgen ihrem Verstand. 
Die Sinnesorgane der Menschen sind nicht so stark entwickelt wie die der Tiere. 
Der Mensch ist nicht fähig, Gerüche wahrzunehmen wie eine Katze oder ein 
Hund, und er kann im Dunkeln nicht derart qualitativ sehen wie sie. Wie kann 
schon in jeder Angelegenheit dem Auge geglaubt werden, wo doch der Verstand 
oftmals die Fehler des Auges aufdeckt. So sieht das Auge beispielsweise die 
Sonne aus dem Fenster und denkt, die Sonne sei kleiner als das Fenster. Der 
Verstand jedoch diktiert, dass sie sogar größer als die Erde ist.“ Sagen diese Un-
gläubigen nun etwa, dass sie nur an das glauben, was sie sehen, und wie die Sonne 
denn größer sein könne als die Erde, und vertrauen somit nicht ihrem Verstand? 
Nein, hierin vertrauen sie wie die Muslime auch ihrem Verstand. Wir sehen also, 
dass die Menschen sich in ihren weltlichen Angelegenheiten nicht auf ihre Sinne, 
sondern auf ihren Verstand stützen und sich somit von den Tieren unterscheiden. 
Indem sie sagen, sie würden nicht an das Jenseitige glauben, bleiben sie an ihre 
Sinnesorgane gebunden – doch warum folgen sie nicht dem Verstand und wollen 
nicht auch hier auf die Ebene der Menschlichkeit aufsteigen? Der Islam teilt mit, 
dass die Menschen erneut erschaffen und ewig leben werden und die Tiere nach 
ihrer Abrechnung am Tage des Jüngsten Gerichts vernichtet werden. Der Islam 
verspricht den Menschen ewiges Leben und trennt sie damit vom Tier. Diese 
Ungläubigen jedoch wollen wie die Tiere vom ewigen Leben ausgeschlossen sein. 
Heute werden in Fabriken abertausende Medikamente, Möbel, Handelswaren, 
Werkzeuge und Werkstoffe, elektrische Geräte und Kriegsmaschinerien hergestellt. 
Das meiste hiervon benötigt detaillierte Berechnungen und hunderte Tests. 
Können sie nur zu einer dieser Sachen sagen, sie sei von selbst entstanden? Sie 
sagen, dass diese bewusst und gewollt hergestellt wurden und sie alle einen Her-
steller benötigen, sagen auf der anderen Seite jedoch, dass diese Abermillionen 
Substanzen und Vorgänge in lebenden und leblosen Geschöpfen, von denen in 
jeder Epoche immer neuere und feinere entdeckt werden und von deren Be-
schaffenheit das meiste bislang nicht bekannt oder erforscht ist, ein Produkt des 
Zufalls und von selbst entstanden seien. Was kann diese Doppelmoral sein, wenn 
nicht hartnäckige Sturheit und offenkundige Torheit? 

In Russland sagte einst ein kommunistischer Lehrer während des Unterrichts: 
„Ich sehe euch und ihr seht mich. Demnach existieren wir alle. Auch die Berge, 
die ihr dort seht, existieren, denn wir können sie sehen. Was nicht existiert, kann 
auch nicht gesehen werden. Was nicht sichtbar ist, kann nicht als existent bezeichnet 
werden. Diese Aussage von mir ist eine naturwissenschaftliche Erkenntnis. Fort-
schrittliche und aufgeklärte Menschen glauben an naturwissenschaftliche Er-
kenntnisse. Die Rückständigen behaupten, es gäbe einen Gott, der diese Exis-
tierenden erschaffen habe. Doch an einen solchen Schöpfer zu glauben, ist falsch 
und widerspricht den Naturwissenschaften. Etwas, das nicht sichtbar ist, als 
existent zu bezeichnen, ist Rückständigkeit.“ Daraufhin meldete sich ein turk-
menisches Kind zu Wort und sagte: „Sagen Sie das mit Ihrem Verstand? Daran 
zu glauben, dass Sie einen Verstand besitzen und Sie dies mit Ihrem Verstand 
formulieren, widerspricht der Wissenschaft. Hätten Sie nämlich einen Verstand, 
so würden wir ihn ja sehen.“ Der Lehrer konnte auf diese wahren Worte nicht 
antworten und hat aufgrund des Zorns, der aus seiner Niederlage resultierte, das 
Kind aus dem Unterrichtszimmer geprügelt. Das Kind wurde danach nirgendwo 
mehr wieder gesehen. 

Heutzutage sind die Ungläubigen (Kuffār) in der Welt zweierlei Art: Die 

– 37 –



ersten sind die Ahl al-kitāb (Schriftbesitzer, Anhänger einer Buchreligion) ge-
nannten Ungläubigen mit einer Schrift, also die Juden und ein geringer Teil der 
Christen, welche an einen Propheten und an dessen von Allah offenbarten Buch, 
an die Wiederauferstehung nach dem Tod und an das ewige Leben im Jenseits 
glauben. Sie nennen die in ihren Händen befindlichen verfälschten Schriften das 
Wort Gottes. 

Die zweite Gruppe sind die buchlosen Ungläubigen, d. h. die Polytheisten 
(Muschrikūn). Sie glauben nicht an einen Gott, der alles erschaffen hat. Sie 
glauben daran, dass einige Geschöpfe wie Steine, Bäume, die Sonne, Sterne, 
Menschen und Kühe Attribute der Göttlichkeit (Sifāt al-ulūhiyya) innehätten. 
Ein Teil dieser Leugner übt mittels Gesetzen und Staatsgewalt Unterdrückung 
und Folter aus und verbietet, dass die Menschen ihre Gottesdienste vollziehen 
und ihre Religion vermitteln. Ein anderer Teil von ihnen bewirkt durch besänf-
tigende Worte, die die menschlichen Emotionen und die Gefühle der Güte an-
sprechen, dass jeder in Unterhaltung und Genuss versinkt, und beraubt sie der 
Spiritualität und des religiösen Wissens. Mit erlogenen Geschichten und Märchen 
täuschen sie Millionen von Menschen und ziehen sie als Religionsunkundige auf. 
Auf der einen Seite sprechen sie über Zivilisation, Wissenschaft und Menschen-
rechte, doch auf der anderen Seite lassen sie die Menschen zu Tieren verkommen. 
Derart verfahren die britischen Spione. Siehe das Buch Geständnisse eines bri-
tischen Spions sowie das Buch Der Weg der Ahlus-Sunna ab Seite 37! 

Der Großteil der Bevölkerung Amerikas und Europas sind Christen. Die 
Juden und ein Teil der Christen gelten als Schriftbesitzer. Kopernikus, der Be-
gründer der modernen Astronomie, war ein Domherr in Frauenburg. Der be-
deutende englische Physiker Bacon war ein Mönch des Franziskanerordens. Der 
berühmte französische Physiker Pascal war ein Priester und schrieb, während er 
physikalische und geometrische Gesetze entdeckte, auch religiöse Bücher. Der 
bedeutendste Minister Frankreichs, der sein Land zur Führung in Europa brachte, 
der bekannte Richelieu, war ein Kardinal und hatte ein hohe Position im Klerus 
erlangt. Der bekannte deutsche Arzt und Dichter Schiller war ein Priester. Der 
weltbekannte große Philosoph und französische Denker Bergson verteidigte in 
seinen Büchern die Geistlichen gegen die Angriffe der Materialisten. Wer seine 
Bücher Materie und Gedächtnis, Die beiden Quellen der Moral und der Religion 
sowie Zeit und Freiheit liest, wird liebend gern an Religion und den Jüngsten 
Tag glauben. 

Der große amerikanische Philosoph William James, Begründer des Pragma-
tismus, lobte in seinem Buch Die Vielfalt religiöser Erfahrung sowie in anderen 
Büchern die Religiosität. Der französische Arzt Pasteur, der Entdeckungen auf 
den Gebieten der Infektionskrankheiten, der Mikroorganismen und der Impfungen 
machte, verfügte testamentarisch, dass seine Beerdigung mit einer religiösen Ze-
remonie geschehen soll. Der amerikanische Präsident F. D. Roosevelt und auch 
Churchill, der Premierminister von Großbritannien, die während des Zweiten 
Weltkriegs die Welt regierten, waren religiöse Menschen. Viele weitere Wissen-
schaftler und Politiker, deren Namen uns entfallen sind, waren Menschen, die 
an einen Schöpfer, an den Jüngsten Tag und an Engel glaubten. Wer kann be-
haupten, dass die Nichtgläubigen intelligenter seien als all diese? Hätten diese 
Menschen Bücher über den Islam gelesen, wären sie gewiss gute Muslime ge-
worden. Doch die Priester haben es sogar verboten, Bücher über den Islam zu 
berühren, geschweige denn sie zu lesen! Dies stellte für sie eine große Schuld 
dar. Sie verhinderten somit, dass viele Menschen im Diesseits und im Jenseits 
die ewige Glückseligkeit erlangen. Siehe auch Kapitel 26 im zweiten Abschnitt 
dieses Buches! 

– 38 –



Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Die Muslime glauben 
an das Jenseits, die buchlosen Ungläubigen hingegen lehnen es ab. Würde es 
keine Wiederauferstehung geben, dann würden die Nichtgläubigen nichts gewinnen 
und die Muslime keinen Schaden davontragen. Doch wenn nicht geschehen wird, 
was die Ungläubigen sagen, werden sie eine ewige Strafe erleiden.“ Die islamischen 
Gelehrten beweisen ihre Worte und antworten auf die Angriffe der Ungläubigen 
mit Vernunft, Wissen und Wissenschaft. Auch wenn die Muslime ihre Worte 
nicht bewiesen hätten – wie könnte man das Jenseits leugnen? Wäre die ewige 
Strafe auch nur eine geringe Wahrscheinlichkeit – welche Vernunft würde diese 
Pein für sich selbst begrüßen? Dabei ist die jenseitige Bestrafung nicht bloß 
Wahrscheinlichkeit, sondern offensichtliche Wahrheit. Daher ist der Unglaube 
irrational. 

Einige derer, welche die islamische Religion nicht kennen, schweifen ab zu 
Intrigen und Lügen, nachdem sie erkannt haben, dass sie den starken Glauben 
der Muslime nicht durch Vernunft und Wissen verderben können und ihre Schande 
offen zur Schau kommt, je mehr sie den Islam angreifen. So geben sie sich als 
Muslime aus und schreiben anerkennende und lobende Schriften über den Islam, 
doch in diesen Schriften und ihren Reden behandeln sie fundamentale Elemente 
des Islams so, als wären sie nicht Teil der Religion, und reden diese schlecht. Sie 
versuchen, bei den Lesern und Zuhörern eine Abneigung gegenüber diesen As-
pekten hervorzurufen und sie von ihnen abzubringen. Die vom erhabenen Allah 
anbefohlenen Zeiten für die gottesdienstlichen Handlungen, ihren Umfang und 
die Art und Weise ihrer Verrichtung sehen sie als unangemessen an und sagen, 
soundso wäre es besser gewesen. Weil sie keinen Schimmer haben vom Geist 
der gottesdienstlichen Handlungen und der in ihnen verborgenen Feinheiten, 
Nutzen und Vorzüge, denken sie, dass sie Mittel für primitive und gewöhnliche 
Nutzen seien, und maßen sich an, diese zu korrigieren. Auch wenn Unwissenheit 
alleine schon für Menschen einen Mangel darstellt, ist es darüber hinaus äußerst 
lächerlich und mitleiderregend, wenn sie sich in Angelegenheiten einmischen, 
die sie nicht verstehen. Muslime, die solche Unwissenden als intelligent ansehen 
und ihnen zuhören und Glauben schenken, sind noch armseliger und törichter 
als diese selbst. Diese hinterhältigen Ungläubigen (Kuffār), die sich als Muslime 
ausgeben, werden „Fanatiker“ genannt. Ein Teil der Fanatiker unserer Zeit sagt: 
„Ja, der Islam befiehlt eine gute Umgangsmoral und führt die Menschen zur 
Reife. Doch daneben gibt es im Islam auch soziale Bestimmungen sowie Famili-
en- und Bürgerrechte. Diese wurden jedoch entsprechend der Bedingungen der 
damaligen Zeit festgelegt. Die Nationen der heutigen Welt sind nun größer ge-
worden, die Bedingungen haben sich geändert und die Bedürfnisse haben zuge-
nommen. Wir benötigen neue Normen und Gesetze, die dem heutigen technolo-
gischen und sozialen Fortschritt entsprechen. Die Bestimmungen des Korans 
können dieses Bedürfnis nicht decken.“ Solche Worte entstammen den leeren 
und unpassenden Gedanken derer, die das islamische Recht nicht kennen und 
über kein islamisches Wissen verfügen. Im Islam ist offenkundig dargelegt, was 
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, die Rechte, Verpflichtungen und Vergehen 
der Menschen, Familien und Nachbarn untereinander, des Volkes gegenüber der 
Regierung und der Nationen untereinander sind, und auf diesen unveränderlichen 
Begriffen sind grundlegende Bestimmungen (Ahkām) erlassen. Die Anwendung 
dieser unveränderlichen Bestimmungen auf Ereignisse und Begebenheiten wurde 
nicht eingeschränkt, sondern es wurde angeordnet, sie entsprechend Brauch und 
Gewohnheiten einzuhalten. Im Durar al-hukkām heißt es bei der Erläuterung 
des 36. und der darauffolgenden Artikel der Mecelle: „Durch den Wandel der 
Zeit können sich die auf Brauch und Gewohnheit stützenden Bestimmungen än-
dern. Die Bestimmungen, die auf eindeutigen Textbelegen (Nusūs) und Hinweisen 

– 39 –



(Adilla) fußen, ändern sich durch den Wandel der Zeit nicht. Die universale Be-
stimmung (Hukm kullī) ändert sich nicht, doch die Anwendung dieser Bestimmung 
auf Ereignisse kann sich durch den Wandel der Zeit ändern. Um bei den gottes-
dienstlichen Handlungen eine Bestimmung, für die es keinen Textbeleg gibt, zu 
verstehen und kundzutun, können die allgemeinen (umūmī) Bräuche als Hinweis 
dienen. Damit ein Brauch als allgemeiner Brauch gilt, muss er aus der Zeit der 
edlen Gefährten stammen und von den Mudschtahids praktiziert worden und 
fortlaufend sein. In den zwischenmenschlichen Handlungen (Muʿāmalāt) können 
die Bräuche einer Region, die nicht im Widerspruch zu den Textbelegen stehen, 
gültige Hinweise darstellen. Dies können die Rechtsgelehrten (Fuqahā) verstehen.“ 
Allah, der Erhabene, etablierte die islamische Religion so, dass sie sich mit jeder 
Neuheit und Entdeckung in einem jeden Land deckt. Der Islam hat nicht nur im 
sozialen Leben, sondern auch in den gottesdienstlichen Handlungen Toleranz, 
Nachsichtigkeit und Freiheit für den Menschen gebracht und das Recht auf un-
abhängige Rechtsfindung (Idschtihād) eingeräumt, wenn sich die Umstände 
ändern oder Notwendigkeiten bestehen. Die verschiedenen Völker, die sich unter 
dem ehrwürdigen Umar, den Umayyaden und dem Osmanischen Reich auf ver-
schiedenen Kontinenten verteilten und geeint waren, wurden mit diesen göttlichen 
Bestimmungen regiert und ihre Erfolge und ihr Ruhm haben große Spuren in 
der Geschichte hinterlassen. Auch in der Zukunft wird eine jede Nation, ob groß 
oder klein, wenn sie sich an die im Islam verkündete gute und beständige Moral 
hält und diese umsetzt, im Maße der Umsetzung Ruhe, Frieden und Glückseligkeit 
erlangen. Die Menschen und Nationen, die sich von der sozialen und wirtschaft-
lichen Moral und den sozialen und wirtschaftlichen Bestimmungen im Islam 
trennten, konnten sich noch nie von Schwierigkeiten, Qualen und Leid retten. 
Dass dies bei vorangegangenen Völkern der Fall war, zeigt uns die Geschichte. 
Gewiss wird sich dies auch in der Zukunft so abspielen. Die Geschichte besteht 
aus der Wiederholung von Ereignissen. Die Muslime müssen der nationalen 
Einheit und dem Zusammenhalt großen Wert beimessen und sich für das Auf-
steigen ihres Landes materiell und spirituell bemühen, sich das religiöse Wissen 
gründlich aneignen, die Verbote meiden und ihren Verpflichtungen und Schulden 
gegenüber Allah, ihrem Land und den Menschen nachkommen. Sie müssen sich 
den schönen islamischen Charakter aneignen und dürfen niemandem schaden. 
Sie dürfen keine Anarchie und Zwietracht verursachen und müssen ihre Steuern 
zahlen. Unsere Religion befiehlt uns dies. Die erste Aufgabe eines Muslims 
besteht darin, seiner Triebseele (Nafs) und dem Teufel (Schaitan) nicht Folge 
zu leisten, sich nicht von schlechten Freunden, zügellosen Übeltätern und Anar-
chisten täuschen zu lassen und somit nicht gegen das Gesetz zu verstoßen und 
keine Sünden gegen Allah, den Erhabenen, zu begehen. Allah, der Erhabene, 
hat den Menschen drei Pflichten auferlegt: Die erste ist die individuelle Pflicht. 
Jeder Muslim muss sich selbst gut erziehen, gesund, anständig und guten Charakters 
sein, seinen gottesdienstlichen Handlungen nachgehen, sich Wissen und guten 
Charakter aneignen und arbeiten, um halāl zu verdienen. Seine zweite Pflicht ist 
die Pflicht innerhalb der Familie. Er muss die Rechte seiner Ehefrau, seiner 
Eltern, seiner Kinder und seiner Geschwister achten. Die dritte Pflicht sind die 
Verpflichtungen innerhalb der Gesellschaft: Seine Verpflichtungen gegenüber 
seinen Nachbarn, Lehrern, Schülern, Verwandten, Untergeordneten, den Re-
gierenden, seinem Staat, allen Mitbürgern und denen, die einer anderen Religion 
und einer anderen Nationalität angehören. Er muss jedem Gutes tun, darf nie-
mandem mit seiner Hand und Worten schaden oder verletzen und keinen Verrat 
begehen. Er muss jedermann nützlich sein und darf sich nicht gegen Staat, Re-
gierung und Gesetz auflehnen und muss die Rechte seiner Mitmenschen wahren 
und seine Steuern umgehend entrichten. Allah, der Erhabene, hat nicht geboten, 

– 40 –



sich in die Regierungs- und Staatsangelegenheiten einzumischen, sondern Er hat 
befohlen, der Regierung zu helfen und keine Zwietracht zu säen.] 

Daher müssen sich die Muslime vor Allah, dem Erhabenen, schämen und sich 
vor Ihm genieren. Die Schamhaftigkeit (Hayā) kommt vom Glauben. Schamhaft 
zu sein, ist für den Muslim eine unabdingbare Eigenschaft. Die Muslime müssen 
die Ungläubigen und das Ungläubigsein und ebenfalls alle Glaubensvorstellungen, 
Weltanschauungen und Theorien, die dem Islam widersprechen, als falsch ansehen 
und daran glauben, dass diese schädlich sind. Allah, der Erhabene, hat angeordnet, 
von den Ungläubigen die Schutzsteuer (Dschizya) einzufordern. Die Intention 
dabei ist ihre Erniedrigung. Diese Erniedrigung ist dermaßen wirksam, dass sie 
aus Angst davor, die Schutzsteuer entrichten zu müssen, luxuriöse Kleider und 
Schmuck meiden und erniedrigt und ärmlich leben. Die Schutzsteuer zielt darauf 
ab, die Ungläubigen zu erniedrigen und zu beschämen und das Muslimsein als 
ehrenvoll und ruhmreich darzustellen. Wenn der Schutzbefohlene (Dhimmī) zum 
Muslim wird, entfällt die Entrichtung der Schutzsteuer. Ein Zeichen für den 
Glauben im Herzen ist es, die Ungläubigen (Kuffār) nicht zu lieben. [Nicht zu 
lieben, geschieht mit dem Herzen. Doch es muss mit ihnen und allgemein mit je-
dermann gut umgegangen werden und keiner von ihnen darf verletzt werden. 

Auch wenn aus einem Bedürfnis oder einer Notwendigkeit heraus temporäre 
Geschäfte mit ihnen geschlossen und Koalitionen mit ihnen eingegangen werden 
dürfen, darf dies niemals die Stufe der Liebe zu ihnen im Herzen erreichen, und 
wenn die Notwendigkeit, die dies erfordert, vorbei ist, müssen diese Beziehungen 
auch enden. 

Frage: Es wird gesagt: „Es darf niemandem gegenüber schlechte Mutmaßung 
(Sūʾ az-zann) gehegt und niemand mit Argwohn betrachtet werden. Es soll nicht 
auf solche Worte und Taten geachtet werden, die auf den Unglauben (Kufr) ver-
weisen, sondern auf jene Worte und Taten, die den Glauben (Īmān) aufzeigen. 
Der Glaube hat seinen Sitz im Herzen und nur Allah weiß, was sich im Herzen 
befindet, sonst niemand.“ Wer eine Person als Ungläubigen (Kāfir) bezeichnet, 
die im Herzen Glauben hat, wird selbst zum Ungläubigen. Jeder, der nicht offen 
über den Islam schlecht spricht, muss als Muslim erachtet und als solcher geliebt 
werden.“ Stimmt diese Aussage? 

Antwort: Die Aussage, man solle niemandem gegenüber schlechte Mutma-
ßungen hegen, ist falsch. Die korrekte Aussage lautet: „Über Muslime darf keine 
schlechte Mutmaßung gehegt werden.“ Das bedeutet: Wenn jemand, der sagt, 
dass er ein Muslim ist, kein Wort spricht und keine Handlung ausführt, die zum 
Unglauben führt, aber eine Tat begeht oder ein Wort spricht, aus denen sich 
sowohl Glaube als auch Unglaube entnehmen lassen können, so wird davon aus-
gegangen, dass er Glauben hat. Es darf nicht gesagt werden, diese Person sei 
vom Glauben abgefallen. Wenn sich aber jemand darum bemüht, die Religion 
zu entstellen und die Jugendlichen zu Ungläubigen zu machen, oder über eine 
der Sachen, die harām sind, behauptet, sie sei etwas Gutes, und bemüht ist, diese 
zu verbreiten und dass jeder diese verbotene Tat begeht, oder eines der Gebote 
Allahs, des Erhabenen, als rückständig oder schädlich bezeichnet, ist diese Person 
ein Ungläubiger (Kāfir). Wenn er darüber hinaus behauptet, ein Muslim zu sein, 
und das Gebet verrichtet und die Pilgerfahrt durchführt, so ist er ein Ketzer 
(Zindīq). Zu denken, dass solche Heuchler, die die Muslime täuschen, Muslime 
seien, ist Torheit.] 

Allah, der Erhabene, bezeichnet im edlen Koran, in Vers 28 der Sure at-
Tawba die Ungläubigen als nadschas (unrein) und in Vers 95 derselben Sure als 
ridschs (schmutzig). Daher muss unter den Muslimen der Unglaube als schmutzig 
und unrein erachtet werden. In Vers 14 der Sure ar-Raʿd und in Vers 50 der Sure 

– 41 –



al-Muʾmin heißt es sinngemäß: „Das Bitten dieser Feinde ist ergebnislos. Es 
besteht keine Möglichkeit, dass es angenommen werde.“ Mit den Muslimen sind 
Allah, der Erhabene, und Sein Prophet, Friede sei mit ihm, zufrieden. Es gibt 
keine größere Gunst als das Erlangen der Zufriedenheit und Liebe Allahs, des 
Erhabenen. 

So wie Glaube (Īmān) und Unglaube (Kufr) Gegensätze bilden, sind auch 
das Jenseits (Ākhira) und das Diesseits (Dunyā) gegensätzlich. Diesseits und 
Jenseits können nicht zusammengebracht werden. Um das Jenseits zu gewinnen, 
muss das Weltliche [Dunyā, also all das, was harām ist] unterlassen werden. Die 
Dunyā zu meiden, geschieht zweierlei: Erstens: Alles, was verboten (harām) ist, 
sowie einen Großteil der erlaubten Sachen (Mubāhāt), also der Vergnügen, die 
keine Sünde darstellen, zu unterlassen und nur die für das Leben notwendige 
Menge zu verwenden. [Das bedeutet: Es unterlassen, untätig und faul herumzu-
lungern und sich den Genüssen, den Vergnügen und der Gemütlichkeit dieser 
Welt hinzugeben; stattdessen aufstehen und alle Genüsse und Gemütlichkeiten 
hinter sich lassen und seine gesamte Zeit für den Gottesdienst (Ibāda) investieren 
und dafür, die wissenschaftlichen und technischen Mittel und Instrumente auf 
fortschrittlichste und beste Weise zu nutzen, zu entwickeln und voranzubringen, 
damit Muslime in Ruhe und Frieden leben und diejenigen, die kein Wissen über 
den Islam haben, den rechten Weg einschlagen; und kontinuierlich arbeiten und 
den irdischen Genuss in eben dieser Bemühung suchen und finden. Alle edlen 
Gefährten (al-Ashāb al-kirām) und die meisten unserer Großen waren so. Das 
Weltliche (Dunyā) auf diese beschriebene Art zu meiden ist äußerst erhaben 
und sehr nützlich. Es sei hier wiederholt: Die Absicht dahinter ist das Aufopfern 
jeglichen Komforts und Vergnügens, um die Gebote im Islam zu erfüllen.] 

Das Zweite ist, im irdischen Leben die Dinge, die harām oder zweifelhaft 
sind, zu meiden und nur das, was mubāh ist, zu gebrauchen. Auch diese zweite 
Art ist, insbesondere in unserer heutigen Zeit, von großem Wert. 

Daher ist es notwendig, dass ein jeder Muslim sich von den im Islam als harām 
festgelegten Dingen fernhält. Siehe auch Seite 1136. 

[Wer nicht wichtig nimmt, dass diese Dinge harām sind, und es nicht als eine 
Notwendigkeit erachtet, sich von ihnen fernzuhalten, also der Tatsache, dass 
Allah, der Erhabene, diese verboten hat, keine Beachtung schenkt oder Gefallen 
an diesen findet und sagt, diese Dinge seien schön, wird zum „Kāfir“ (Ungläubi-
gen), also ein Feind Allahs. Diese werden auf ewig in der Hölle verbleiben. Wer 
den Verboten Allahs, des Erhabenen, Wichtigkeit beimisst, aber von seiner Trieb-
seele (Nafs) unterjocht und getäuscht wird und verbotene Taten begeht, sich 
aber später wieder sammelt und zu Sinnen kommt und seine Taten bereut, ist 
kein Ungläubiger, verliert also seinen Glauben nicht. Solche Personen werden 
„Āsī“ (Ungehorsamer) und „Fāsiq“ (Sünder) genannt. Auch wenn diese vielleicht 
aufgrund ihrer Sünden in das Höllenfeuer eingehen und ihre gerechte Strafe er-
halten werden, werden sie nicht auf ewig in der Hölle verweilen, sondern aus ihr 
herauskommen und schließlich in das Paradies einziehen.] 

Die Dinge, die mubāh sind, also von Allah, dem Erhabenen, erlaubt wurden, 
sind sehr zahlreich. Der Genuss, der in diesen Dingen liegt, ist größer und mehr 
als der Genuss in verbotenen Dingen. Wer die erlaubten Dinge nutzt, den liebt 
Allah, der Erhabene. Doch Er liebt nicht jene, die das Verbotene nutzen. Wird 
jemand, der Verstand besitzt und vernünftig denken kann, jemals die Liebe seines 
Eigentümers und Schöpfers für vergängliche Genüsse riskieren? Ohnehin sind 
die Dinge, die harām sind, zahlenmäßig sehr gering und der in ihnen liegende 
Genuss findet sich auch in Dingen, die mubāh sind. 

[Der Begriff „dunyā“ ist die feminine Form von adnā, ist also ein Elativ (Ism 

– 42 –



tafdīl). Das zugehörige Verbalsubstantiv (Masdar) lautet entweder dunuww oder 
danāʾa. Wird vom ersten Verbalsubstantiv ausgegangen, bedeutet es „sehr nah/am 
nächsten“. So trägt das Wort „dunyā“ im Koranvers „Wir haben den allernächsten 
Himmel mit Leuchten geschmückt“ diese Bedeutung. In einigen Fällen wiederum 
findet die Bedeutung des zweiten Verbalsubstantivs Verwendung, so z. B. im 
Hadith: „Die Sachen, die danī (also niederträchtig) sind, sind verflucht“, was 
bedeutet, dass die Dunyā verflucht ist. Die niederträchtigen Dinge sind die ein-
deutigen und nicht-eindeutigen Verbote Allahs, d. h. die Dinge, die harām oder 
makrūh sind. Folglich sind, wenn im edlen Koran das Weltliche (Dunyā) kritisiert 
wird, damit die Dinge gemeint, die harām oder makrūh sind. Der Besitz an sich 
wurde nicht getadelt, denn schließlich bezeichnet Allah, der Erhabene, den Besitz 
als etwas „Gutes“ (Khayr). Ein Beweis für die Richtigkeit unserer hiesigen 
Aussage ist der Besitz des zweithöchsten Geschöpfes und Menschen Ibrāhīm, 
dem innigen Freund des Barmherzigen (Khalīl ar-rahmān), Friede sei mit ihm. 
Sein gesamtes Vieh, unter welchen sich allein schon eine halbe Million Rinder 
befanden, füllte die Berge und Täler. Man sieht also, dass im Islam der irdische 
Besitz nicht kritisiert wird. Der große Reichtum des Propheten Ibrāhīm beweist 
unsere Aussage.] 

12  —Kein Harām zu begehen und alle islamischen Bestimmungen (al-Ahkām 
al-islāmiyya) zu befolgen, ist sehr leicht. Wessen Herz verdorben ist, dem fällt es 
schwer. Tatsächlich ist es so, dass viele Angelegenheiten, die den Gesunden 
leichtfallen, den Kranken schwerfallen. Verdorbenheit des Herzens bedeutet, 
dass es nicht gänzlich an den Islam glaubt. Auch wenn solche Menschen sagen, 
sie würden glauben, haben sie nicht wahrhaftig den Glauben bestätigt. Ihre Be-
stätigung (Tasdīq) ist nur eine Bestätigung mit Worten. Ein Zeichen für den 
wahren Glauben und die wahrhaftige Bestätigung im Herzen ist die Leichtigkeit, 
die darin verspürt wird, auf dem Weg des Islams zu schreiten. 

13 — Die spirituellen Erkenntnisse (Fayd), Gaben und Wohltaten Allahs, 
des Erhabenen, kommen zu jederzeit auf jeden Menschen herab, ob er nun gut 
oder schlecht ist. Er lässt jedem Besitz, Kinder, Versorgung, Rechtleitung, Führung 
und Sicherheit und andere Wohltaten, ohne einen Unterschied zu machen, zu-
kommen. 

Der Unterschied liegt mit Blick darauf, diese zu akzeptieren, anzunehmen 
und einige nicht anzunehmen, beim Menschen. In Vers 33 der Sure an-Nahl heißt 
es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, fügt Seinen Dienern kein Unrecht zu. Doch 
sie tun sich selbst Unrecht mit ihren verdorbenen Gedanken und hässlichen 
Taten, die sie zur Strafe, zum Leid treiben.“  

Dies ist vergleichbar mit der Tatsache, dass die Sonne auf den Menschen, der 
Kleidung wäscht, und die Kleidung gleichermaßen strahlt, aber den Menschen 
braun werden lässt und gleichzeitig die Kleidung bleicht. 

[So strahlt die Sonne auch auf den Apfel und die Chilischote in gleichem 
Maße. Der Apfel wird dabei süßer und die Chilischote schärfer. Auch wenn die 
Süße und Schärfe aus den Sonnenstrahlen resultiert, ist der Grund für den Un-
terschied zwischen ihnen nicht die Sonne, sondern sie selbst. Allah, der Erhabene, 
hat aus Seiner großen Barmherzigkeit für die Menschen, welche die Barmherzigkeit 
einer Mutter für ihr Kind übersteigt, im edlen Koran mitgeteilt, wie jeder Mensch 
auf der ganzen Welt, jede Familie, jede Gesellschaft und jedes Volk zu jeder 
Zeit und bei jeder Tätigkeit zu handeln hat und wie sie ihre Tätigkeiten gestalten 
sollen und wovor sie sich schützen sollen, damit sie im Diesseits und Jenseits die 
ewige Glückseligkeit erreichen können. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben 
all dies mit ihrem Scharfsinn erkannt, Millionen von Bücher verfasst und der ge-
samten Welt verkündet. Daraus folgt, dass Allah, der Erhabene, die Menschen 

– 43 –



nicht auf sich allein gestellt ließ. Es gibt keinen Ort auf der Welt, an dem der 
Islam nicht Einlass gefunden hat. Somit ist es nicht möglich, den Islam von den 
weltlichen Angelegenheiten zu trennen. Würde der Umstand, den Islam von 
weltlichen Angelegenheiten trennen zu wollen, nicht bedeuten, sich darum zu 
bemühen, den Islam und die Muslime aus dieser Welt zu tilgen?] 

Dass die Menschen die jenseitigen Gaben nicht erlangen, rührt daher, dass 
sie sich von Ihm abwenden. Wer sich abwendet, kann gewiss nichts erlangen. 
Ein verschlossenes Gefäß wird sicherlich keinen Tropfen des Aprilregens abbe-
kommen. Auch wenn es den Anschein hat, dass viele derer, die sich abgewendet 
haben, im Diesseits ein Leben in Wohlstand führen und ihnen nichts entbehrt 
bleibt, bekommen sie nur die Gegenleistung für ihre Bemühungen im Diesseits. 
Doch das Weltliche, das Er denen gewährt, die sich nur für das Irdische bemühen, 
ist in Wirklichkeit die Saat der Strafe und des Unglücks. Es handelt sich dabei 
um Unglück, das Allah, der Erhabene, durch Seine Täuschung als Wohlgaben 
darstellt. So heißt es in den Versen 55 und 56 der Sure al-Muʾminūn sinngemäß: 
„Glauben die Ungläubigen wirklich, dass Wir ihnen Gutes tun, ihnen helfen, nur 
weil Wir ihnen Weltliches wie Vermögen und zahlreiche Kinder bescheren? Den-
ken sie ernsthaft, dass Wir sie belohnen, weil sie an Meinen Propheten nicht 
glauben und der Islam ihnen missfällt? Nein, gewiss ist dies nicht der Fall. Sie 
täuschen sich. Sie verstehen nicht, dass es sich dabei nicht um Gunst, sondern 
um Unglück handelt.“ Das Weltliche, das jenen zuteilwird, die ihre Herzen von 
Ihm abgewandt haben, ist bloß Unglück und Unheil. Sie gleichen Süßigkeiten 
und Süßspeisen, die einem Zuckerkranken gegeben werden. 

[Das Herz (Qalb) ist eine Kraft, die ihren Sitz in dem Stück Fleisch hat, das 
ebenfalls „Herz“ genannt wird. Dies verhält sich so, wie sich z. B. Strom im 
Akku, in der Batterie befindet. Die Seele (Rūh) hingegen befindet sich im 
gesamten Körper. Wenn das Herz der Triebseele (Nafs) folgt und ungläubig sein 
oder eine Sünde begehen will, aber Allah, der Erhabene, Mitleid mit diesem 
Diener hat, will Er nicht, dass dieser Diener zum Ungläubigen wird oder diese 
Sünde begeht. Der Diener kann dies dann auch nicht tun. Wenn Allah, der Er-
habene, jedoch kein Mitleid hat, will Er, dass der Mensch dies vollzieht, und er-
schafft es auch und gibt ihm auch die Gegenleistung dafür. Somit ist es der 
Mensch, der sich selbst in das Unglück stürzt und Strafen auf sich zieht. Dies ist 
das Ergebnis davon, dass das Herz der Triebseele folgt und nicht dem Islam. 

Frage: Hätte Allah, der Erhabene, die Triebseele (Nafs) nicht erschaffen, 
wäre der Mensch doch bewahrt gewesen vor ihren Heimtücken und niemand 
würde je etwas Schlechtes tun und folglich wäre ein jeder in das Paradies einge-
gangen. Wäre das nicht gut gewesen? 

Antwort: In allen Geschöpfen dieser Welt, in allen Dingen manifestieren sich 
sowohl das göttliche Attribut der Barmherzigkeit als auch das der Strafe und 
des Zorns. So wie Wasser notwendig ist für Menschen, Tiere und Pflanzen, damit 
diese überleben können, für Reinigung, Zubereitung von Essen und Herstellung 
von Medikamenten, so ertrinken auch tausende Menschen im Meer und Fluten 
reißen die Wohnhäuser der Menschen nieder. Wer kaltes Wasser trinkt, erkrankt. 
Das Feuer dient auf der einen Seite dazu, Essen und Brot zuzubereiten und im 
Winter Wärme zu spenden, verbrennt aber auf der anderen Seite einen jeden, 
der in das Feuer fällt. Obwohl Strom in vielen Angelegenheiten nutzbringend 
für uns ist, kann er auch zu Bränden führen und den Menschen bei einem Strom-
schlag umgehend töten. Während jedes Medikament Heilung für eine Krankheit 
ist, hat eine Überdosis eine schädliche Wirkung. Dies ist bei allen Angelegenheiten 
der Fall. Auch die Triebseele ist derart. Sie hat nützliche, aber auch schädliche 
Seiten. Die Erschaffung der Triebseele ermöglicht dem Menschen das Leben, 

– 44 –



das Fortpflanzen, das Anstrengen für das Diesseits und das Erlangen von Lohn 
für die Bemühung in Dingen, die das Jenseits betreffen. Allah, der Erhabene, 
hat die Triebseele für solch vielfältigen Nutzen erschaffen. Doch die Triebseele 
bekommt nicht genug von Speisen und vom Geschlechtstrieb. Allah, der Erhabene, 
hatte Mitleid mit allen Menschen und war barmherzig zu ihnen, weswegen Er, 
damit die Menschen ihre Triebseele unter Kontrolle halten und ihre schädlichen 
Neigungen unterbinden, den Verstand (Aql) erschuf. Der Verstand ist eine Kraft, 
die mittels des menschlichen Gehirns die Wünsche, die von den Sinnesorganen, 
dem Teufel und der Triebseele zum Herzen gelangen, analysiert und das Gute 
vom Schlechten trennt. Wenn er sich bei der Trennung nicht irrt, ist er ein 
gesunder Verstand (Aql salīm). Allah, der Erhabene, hat zusätzlich auch Propheten 
entsandt, die verkündet haben, was nützlich und gut, was schädlich und übel ist 
und auch, dass alle Wünsche der Triebseele schlecht sind. Falls der Verstand die 
Wünsche der Triebseele von jenen Angelegenheiten trennt, über die die Propheten 
sagten, dass sie gut sind, und dies an das Herz weiterleitet und das Herz wiederum 
das bevorzugt, was der Verstand diktiert, dann wird es nicht den Wünschen der 
Triebseele folgen wollen. Das heißt, das Herz lässt mittels Gehirn die Bewe-
gungsorgane diese Tat nicht ausführen. Wenn das Herz all jene Angelegenheiten 
präferiert und will, welche im Islam als gut und schön bezeichnet werden, und 
diese ausführen lässt, erlangt der Mensch die Glückseligkeit. Dass das Herz zwi-
schen Gutem und Schlechtem auswählt, wird „Kasb“ (Aneignung, Erwerb) ge-
nannt. Die Bewegungsorgane des Menschen sind dem Gehirn untergeordnet und 
das Gehirn unterliegt den Befehlen des Herzens. Sie handeln gemäß dem Befehl 
des Herzens. Das Herz ist ein Zentrum, in welchem sich die Einflüsse der Sin-
nesorgane mittels des Gehirns, die göttlichen Einwirkungen mittels der Seele 
und die Einwirkungen des Verstandes, der Engel, des Gedächtnisses, der Triebseele 
und des Teufels versammeln. Wenn das Herz dem Verstand folgt, verhindert der 
Umstand, dass die Triebseele erschaffen wurde, nicht, dass der Mensch endlose 
Wohlgaben erlangt. Siehe im Buch Glaube und Islam die Seite 93! Dass das Herz 
sich nicht von der Triebseele täuschen lässt und ihr nicht Folge leistet, ist der 
große Dschihad (al-Dschihād al-akbar) gegen die Triebseele. Allah, der Erhabene, 
verkündet, dass Er jenen, die Dschihad führen, hohe Stufen im Paradies geben 
wird. Die Triebseele ist also Grund dafür, dass die Menschen den Lohn für Dschi-
had erlangen und den Engeln überlegen werden.] 

14 — Während die Barmherzigkeit und Güte Allahs, des Erhabenen, im Dies-
seits alle Menschen, sowohl die Gläubigen (Muʾminūn) als auch die Ungläubigen 
(Kāfirūn), umfassen und ein jeder von ihnen im Diesseits die Gegenleistung für 
seine Bemühungen und seine guten Taten erlangt, gibt es im Jenseits für die Un-
gläubigen nicht mal einen Hauch von Barmherzigkeit. So heißt es in Vers 15 der 
Sure Hūd sinngemäß: „Die Kurzsichtigen und jene mit mangelndem Verstand 
denken nicht an das Jenseits und begehen jede Wohltat nur, um weltliche Freuden 
und Genüsse wie Ruhm, Rang und Hochachtung zu erlangen. Für ihre Taten 
sollen sie die Gegenleistung im Diesseits vollständig erhalten und Wir werden 
ihnen von dem, was sie sich wünschen, nichts vorenthalten. Doch ihr Verdienst 
im Jenseits ist allein das Höllenfeuer. Denn die Gegenleistung für ihre guten 
Taten haben sie bereits bekommen. Das, was jetzt noch aussteht, ist das Höllen-
feuer im Gegenzug zu ihren schlechten Absichten. Die Wohltaten, die sie aus 
Ehrgeiz und für ihre Begierden und aus Prahlerei vollbracht haben, werden ihnen 
nichts nützen und sie nicht vor der Hölle bewahren können.“ 

Und in Vers 18 der Sure al-Isrāʾ heißt es sinngemäß: „Jene, deren Sicht und 
Verstand nur auf das Diesseits fokussiert sind, geben das Jenseits auf und laufen 
nur den schnell endenden irdischen Genüssen nach. Von diesen Gaben, an die 

– 45 –



sie Tag und Nacht denken und nach denen sie Schwierigkeiten ertragend streben, 
gewähren wir das, was Wir wollen, dem, der Uns beliebt, mit Leichtigkeit und in 
Fülle. Doch hiermit tun Wir ihnen nichts Gutes, sondern bereiten ihnen nur die 
Höllenpein. Diese werden im Jenseits fern von Barmherzigkeit sein und in einem 
schlimmen Zustand in die Hölle gezerrt werden. Was aber diejenigen betrifft, 
die sich nicht an die schnell vergänglichen irdischen Genüsse, die allesamt Sorgen 
und Unglück nach sich ziehen, binden, sondern die von Mir versprochenen un-
endlichen, wahren und unveränderlichen jenseitigen Gaben begehren und die 
von Mir vorgeschriebenen Wohltaten, mit denen Ich zufrieden bin, vollbringen, 
so sind Wir mit allen ihren guten Taten zufrieden, weil sie auf dem im edlen 
Koran beschriebenen Weg schreiten. Im irdischen Leben werden Wir sowohl 
den Weltverfallenen als auch jenen, die an Meine Worte glauben und Meine Ge-
bote einhalten, geben, was sie wollen. Wir schließen niemanden von dem, was er 
sich wünscht, aus. Unsere Gaben streuen Wir auf sie alle. Es gibt niemanden, 
den die Gaben deines Herrn nicht ereilen.“ 

15 — Um Muhammad, Friede sei mit ihm, wahrhaftig und makellos folgen zu 
können, muss er wahrhaftig und makellos geliebt werden. Das Anzeichen für 
diese Liebe ist, seine Feinde als Feinde anzuerkennen und jene nicht zu lieben, 
die an ihm Missfallen finden. In der Liebe gibt es keinen Platz für Nachlässigkeit. 
Die Verliebten sind verrückt nach ihrem Geliebten und handeln ihm nicht 
entgegen und finden keine Nähe zu jenen, die dem Geliebten zuwiderhandeln. 
Die Liebe zu zwei Gegensätzen kann sich in einem Herzen nicht vereinen. Die 
Liebe zu einem von zwei Gegensätzen erfordert die Feindschaft zum anderen. 

Die diesseitigen Gaben sind vergänglich und trügerisch. Wenn sie heute dein 
sind, gehen sie morgen schon in die Hände anderer über. Was im Jenseits erlangt 
wird, ist jedoch von endloser Dauer und wird im Diesseits erworben. Wenn dieses 
Leben, welches nur wenige Tage anhält, in Gefolgschaft zum vortrefflichsten 
aller Menschen im Diesseits und Jenseits, also zu Muhammad, Friede sei mit 
ihm, verbracht wird, wird die ewige Glückseligkeit und Erlösung erhofft. Solange 
man ihm aber nicht Folge leistet, ist alles nichtig und wertlos. Solange ihm nicht 
gefolgt wird, verbleibt alles Gute und jede Wohltat im Diesseits und wird keine 
Früchte im Jenseits tragen. 

16 — Muhammad, der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ist der Geliebte 
Allahs, des Erhabenen. Das Beste von allem wird dem Geliebten gegeben. 

[Sayyid Abdulhakīm Efendi sagte: „Jeder Prophet ist in seiner eigenen Zeit, 
an seiner eigenen Wirkungsstätte seinem eigenen Volk in jeglicher Hinsicht über-
legen. Muhammad, Friede sei mit ihm, wiederum ist zu jeder Zeit und in jedem 
Land, also seit der Erschaffung dieser Welt bis zum Jüngsten Tag unter allen 
Geschöpfen, die jemals existent waren, sind und werden, in jeglicher Hinsicht 
der überlegenste. Niemand ist ihm in irgendeiner Weise überlegen. Dies ist auch 
keine schwierige Angelegenheit, denn der, der handelt, wie Ihm beliebt, und 
alles erschafft, was Er will, hat ihn so geschaffen. Kein Mensch hat die Macht, 
ihn zu loben, und kein Mensch hat das Vermögen, ihn zu kritisieren.“ Allah, der 
Erhabene, sagte: „Wärst du nicht gewesen, hätte Ich die Himmel nicht erschaffen!“, 
und dies ist überliefert im Vorwort des Buches Maʿrifetnāme, auf den Seiten 6 
und 13 des al-Mawāhib al-ladunniyya und auf den Seiten 13 und 15 des al-Anwār 
al-muhammadiyya. Auch in den Briefen 122 und 124 im dritten Band des Maktūbāt 
von Imām ar-Rabbānī steht dies geschrieben.] 

17 — Allah, der Erhabene, sammelte alle sichtbaren und verborgenen Wohl-
taten, Vorzüge und Schönheiten, die für einen Menschen möglich sind, in Seinem 
Geliebten. So war er beispielsweise unter allen Menschen derjenige mit dem 
schönsten Gesicht, dessen Angesicht das meiste Licht ausstrahlte. Sein gesegnetes 

– 46 –



Antlitz war eine Mischung aus Rot und Weiß und leuchtete gleich dem Monde. 
Seine Worte waren äußerst süß, gewannen die Herzen und zogen die Seelen an. 
Er war von solch hohem Verstand, dass er, obwohl er auf der Arabischen Halbinsel 
unter groben und sturen Menschen aufkam, mit diesen auf wunderschöne Art 
und Weise umging und ihrem Leid gegenüber standhaft und geduldig war, sodass 
er sie zur Milde und zum Gehorsam führte. Viele verließen ihre alte Religion 
und wurden zu Muslimen und zogen auf dem Weg der islamischen Religion in 
die Schlacht gegen ihre Väter und Söhne. Sie gaben seinetwillen ihr Vermögen 
und ihre Heimat auf und vergossen ihr Blut. Das taten sie, obwohl sie daran 
nicht gewohnt waren. Sein guter Charakter, seine Milde, sein Vergeben, seine 
Geduld, seine Güte und sein Wohlwollen waren so überwältigend, dass er jeden 
in Erstaunen versetzte. Jene, die ihn sahen und hörten, wurden liebend gerne, 
aus freien Stücken zu Muslimen. In keinem einzigen Verhalten, keiner einzigen 
Handlung, keinem Wort, zu keiner Zeit hat man an ihm etwas Abstoßendes oder 
Mangelhaftes beobachtet. Obwohl er sich niemals für sich selbst von anderen 
gekränkt fühlte, war er gegenüber den Islamfeinden und all jenen, die den Islam 
mit ihren Worten und Taten angriffen, hart und erbittert. Wäre er nicht jedem 
gegenüber milde gewesen, dann hätte aufgrund der Ehrfurcht, die von seinem 
Prophetentum herrührte, und aufgrund seiner hohen Zustände niemand vermocht, 
neben ihm zu sitzen und seinen Worten zuzuhören. 

Obwohl er niemals von jemandem gelernt, nie studiert und nie etwas geschrie-
ben hat und unter Menschen aufgewachsen ist, die weder Reisen bestritten noch 
Wissen über die Geschichte und die anliegenden Völker hatten, berichtete er, 
was in der Thora, im Evangelium und in allen anderen Büchern geschrieben 
stand. Er berichtete über die Zustände vergangener Völker. Er brachte alle 
Hochstehenden unter den verschiedenen Religionen und Handwerken durch 
eindeutige Belege und Beweise zum Schweigen. Als größtes Wunder (Muʿdschiza) 
legte er den edlen Koran vor und forderte jeden heraus, indem er sagte, dass sie 
nicht einen einzigen Vers äußern könnten, der einem der 6236 Koranverse ähneln 
würde. So hat seit 1400 Jahren auf der gesamten Welt, auch wenn alle Feinde 
kooperiert haben, keiner es vollbracht, einen einzigen Vers dieser Art zu äußern, 
obwohl sie Unmengen an Reichtümern und Geld dafür ausgegeben haben. Auch 
heute noch investieren sie Millionen und nutzen die Machtstellungen der Juden, 
Priester und Freimaurer und arbeiten beständig, doch sie können trotzdem nicht 
einen ähnlichen Vers äußern. So waren die Araber zu jener Zeit auf der Spitze 
ihrer Dichtkunst, Rhetorik, Sprachgewandtheit und Eloquenz und vertrauten 
am allermeisten auf ihre Fähigkeit darin. Dennoch konnten sie dem edlen Koran 
nichts Vergleichbares entgegenbringen. Als sie feststellten, dass sie den edlen 
Koran auf diese Weise nicht besiegen konnten, wurden viele einsichtig und zu 
Muslimen. Diejenigen, die den Glauben nicht annahmen, sahen sich gezwungen, 
in den bewaffneten Kampf zu ziehen, um die Verbreitung des Islams aufzuhal-
ten. 

Im edlen Koran gibt es vieles, was niemand vollbringen und aussprechen 
kann. An dieser Stelle wollen wir nur sechs Punkte erwähnen: 

1. Unnachahmlichkeit (Iʿdschāz) und Sprachkunst (Balāgha): Das bedeutet, 
mit wenigen Worten prägnant und makellos viele Informationen zu vermitteln. 

2. Obwohl die Buchstaben und Worte des edlen Korans den arabischen Buch-
staben und Worten gleichen, gleichen die Verse, also die Worte und Sätze, in 
keiner Weise den Worten, Gedichten und Ansprachen der Araber. Der edle 
Koran ist kein Menschenwort, sondern das Wort Allahs. Neben dem edlen Koran 
sind ihre Worte wie Glassplitter neben Diamanten. Die Sprachwissenschaftler 
sehen dies sehr gut und geben dies zu. 

– 47 –



3. Ungeachtet dessen, wie oft eine Person den edlen Koran rezitiert, bekommt 
sie nicht genug davon und wird niemals dessen überdrüssig. Ihr Wunsch, ihre 
Lust, ihre Liebe und ihr Drang danach vermehren sich. Werden jedoch Koran-
übersetzungen gelesen oder die Umschreibungen des edlen Korans oder irgend-
welche anderen Bücher, so entsteht dabei nicht solche Vermehrung des Wunsches 
und des Geschmacks. Vielmehr kommt Überdruss auf. Es sei angemerkt: Er-
schöpfung und Überdruss sind zwei unterschiedliche Sachen. 

4. Im edlen Koran sind viele bekannte und unbekannte Informationen über 
die Zustände vergangener Völker enthalten. 

5. Im edlen Koran gibt es Informationen über die Zukunft und vieles davon 
hat sich im Laufe der Zeit bereits ereignet und ereignet sich auch weiterhin. 

6. Es gibt im edlen Koran Erkenntnisse, zu denen niemand zu keiner Zeit in 
keinster Weise gelangen kann, und dieses Wissen des Vorangegangenen und Zu-
künftigen hat Allah, der Erhabene, im edlen Koran verkündet. 

Im Buch Glaube und Islam, das vom Verlag Hakikat auch auf Englisch und 
Türkisch veröffentlicht wurde, wird der Wundercharakter des edlen Korans sehr 
schön erklärt. 

Es ist also eine offenkundige Tatsache und Wahrheit für einsichtige und ge-
wissenhafte Menschen, dass jemand, der in einer großen Stadt unter vielen Men-
schen geboren wurde, aufwuchs und 40 Jahre mit ihnen zusammenlebte, der kein 
einziges Buch gelesen, keine einzige Reise unternommen, kein Gedicht aufgesagt 
und keine Ansprache gehalten hat und der plötzlich ein Buch hervorbrachte, 
welches mit den zuvor mitgeteilten sechs Feinheiten, deren Vergleichbares 
niemand zu sagen vermag, über allen Worten und Büchern steht und der mit 
seinen schönen Charakterzügen und hohen Zuständen alle Menschen und Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, in allem übertraf, der geliebte Prophet Allahs, des 
Erhabenen, ist. 

18 — Ihm zu folgen bedeutet, Gefallen an den islamischen Bestimmungen 
(al-Ahkām al-islāmiyya) zu haben, sie liebend gern umzusetzen und seine Befehle 
und alles, was der Islam wertschätzt und als hoch erachtet, wichtig zu nehmen 
und die Gelehrten (Ulamā) und Rechtschaffenen (Sālihūn) hochzuachten, zu 
respektieren und zu versuchen, seine Religion zu verbreiten, und jene nicht zu 
lieben, die den Geboten Allahs, des Erhabenen, nicht folgen wollen. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ihr seid alle wie der Hirte einer 
Herde. So wie der Hirte seine Herde hütet, so müsst ihr jene, die in eurem 
Haushalt leben und unter eurem Befehl stehen, vor der Hölle schützen! Ihr müsst 
ihnen den Islam beibringen! Tut ihr es nicht, werdet ihr dafür zur Rechenschaft 
gezogen.“ Ein anderes Mal sagte er: „Viele muslimische Kinder werden wegen 
ihrer Väter in die ‚Wayl‘ genannte Hölle eingehen. Denn ihre Väter waren einzig 
darauf versessen, Güter anzusammeln und sich Vergnügungen hinzugeben, und 
sie waren nur mit den diesseitigen Angelegenheiten beschäftigt und versäumten 
es daher, ihren Kindern den Islam und den edlen Koran beizubringen. Von 
solchen Vätern bin ich fern und sie sind fern von mir. Wer seinen Kindern nicht 
ihre Religion lehrt, wird in die Hölle eingehen.“ Er sagte auch: „Wer seinen Kin-
dern den edlen Koran beibringt oder sie bei einem Lehrer lernen lässt, der be-
kommt für jeden beigebrachten Buchstaben des Korans einen Lohn, als ob er 
zehnmal die Kaaba besucht hätte. Am Tag der Auferstehung wird ihm eine Krone 
des Segens auf sein Haupt platziert. Alle Menschen werden dies sehen und be-
neiden.“ Er sagte auch: „Bringt euren Kindern bei, wie man das Gebet verrichtet! 
Wenn sie das Alter von sieben Jahren erreichen, fordert sie dazu auf, zu beten! 
Wenn sie im Alter von zehn Jahren noch immer nicht beten, so zwingt sie mit 

– 48 –



[leichten] Schlägen zum Verrichten des Gebets!“ Er sagte auch: „Wenn das Kind 
eines Muslims gottesdienstliche Handlungen verrichtet, wird so viel Belohnung, 
die es erhält, auch dem Vater gutgeschrieben. Wenn jemand seinem Kind Sünden 
beibringt, werden dem Vater so viele Sünde aufgeschrieben, wie das Kind Sünden 
begeht.“ Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über die verpönten Handlungen 
im Gebet: „Wer sein Kind etwas begehen lässt, was für ihn selbst harām ist, so 
wird ihm die Sünde dieser Tat angelastet. Lässt jemand seinen Sohn beispielsweise 
Seide und Gold tragen und Alkohol trinken oder ihn in Gebetsrichtung seine 
Notdurft verrichten oder seine Füße in diese Richtung ausstrecken, hat er ge-
sündigt.“ Im Buch Murschid an-nisā wird folgender Hadith erwähnt: „Wer die 
Rechte seiner Ehefrau und Kinder nicht wahrt, dessen Gebete und Fasten werden 
nicht angenommen.“ 

Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch 
Kimyā-i saʿādat: „So ist es für Mädchen und Frauen beispielsweise harām, unbe-
deckt außer Haus zu gehen. Es ist ihnen auch verwehrt, dass sie mit dünnen, eng 
anliegenden, verzierten und bunten Kleidern in die Öffentlichkeit gehen. Wer 
wie beschrieben in die Öffentlichkeit geht, widersetzt sich damit Allah, dem Er-
habenen, und sündigt, und auch die Väter, Ehegatten, Brüder und Onkel, welche 
Verantwortung über sie haben, machen sich zu Teilhabern an diesem Ungehorsam 
und dieser Sünde, wenn sie solches Ausgehen erlauben und billigen.“ 

Das Fundament der islamischen Religion ist das Lernen und Lehren des Glau-
bens (Īmān), der Pflichten (Farāʾid) und der Verbote (Mahārim). Allah, der Er-
habene, sandte die Propheten, Friede sei mit ihnen, zu diesem Zweck. Wenn 
diese den Jugendlichen nicht beigebracht werden, stürzt das Gebäude des Islams 
ein und geht zunichte. Allah, der Erhabene, befiehlt den Muslimen, das Gute zu 
gebieten (Amr bil-maʿrūf), also Seine Gebote kundzutun und zu lehren, und das 
Schlechte zu verbieten (Nahy anil-munkar), d. h. Seine Verbote mitzuteilen und 
kein Gefallen an deren Verrichtung zu haben. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Lehrt euch gegenseitig den Islam! 
Wenn ihr es unterlasst, das Gute zu gebieten, wird Allah, der Erhabene, von 
euch den Schlimmsten über euch stellen und eure Bittgebete nicht akzeptieren.“ 
Auch sprach er: „Der Lohn für alle gottesdienstlichen Handlungen ist, verglichen 
mit dem Lohn für den Dschihad auf dem Wege Allahs, wie ein Tropfen im Ver-
gleich zu einem Meer. Und der Lohn für den Dschihad ist, verglichen mit dem 
Lohn für das Gebieten des Guten und das Verbieten des Schlechten, ebenfalls 
wie ein Tropfen im Vergleich zu einem Meer.“ Ibn Ābidīn sagt am Ende des 
fünften Bandes: „Der Lohn des Nutzens, den der Rechtsgelehrte (Faqīh) den 
Muslimen bringt, ist größer als der Lohn für den Dschihad.“ 

Kurzgefasst ist das Kind den Händen der Eltern anvertraut. Die reinen Herzen 
der Kinder sind wie ein wertvoller Edelstein. Sie können wie Wachs jede er-
denkliche Form annehmen. In jungen Jahren haben sie noch gar keine Form. Sie 
sind wie reine Erde. Was immer man auch in reine Erde sät, dessen Frucht wird 
später geerntet. Wenn Kindern der Glaube, der Koran und die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, beigebracht und die Kinder daran gewöhnt werden, diese aus-
zuführen, erlangen sie die Glückseligkeit im Diesseits und im Jenseits. Die Eltern 
und die Lehrer werden zu Teilhabern an dieser Glückseligkeit. Wenn diese nicht 
gelehrt und die Kinder nicht daran gewöhnt werden, werden sie unglückselig. 
Die Sünde für eine jede schlimme Tat, die sie begehen, wird dann auch den 
Eltern und Lehrern aufgelastet. In Vers 6 der Sure at-Tahrīm heißt es sinngemäß: 
„Schützt euch selbst und jene, die in eurem Haushalt leben und unter eurem 
Befehl stehen, vor dem Höllenfeuer!“ Es ist wichtiger, dass ein Vater sein Kind 
vor dem Höllenfeuer bewahrt, als vor dem diesseitigen Feuer. Das Bewahren 

– 49 –



vor dem Höllenfeuer geschieht durch das Lehren des Glaubens, der Gebote und 
Verbote, durch das Gewöhnen an die gottesdienstlichen Handlungen und durch 
das Schützen vor religions- und charakterlosen Freunden. Der Anfang allen 
Übels sind schlechte, boshafte Freunde. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, informiert uns mit den Worten „Alle 
Kinder kommen mit der natürlichen Veranlagung zum Islam auf die Welt. Es 
sind ihre Eltern, die sie später zu Christen, Juden und Atheisten machen“ darüber, 
dass der wichtigste Lebensabschnitt, bei dem das Muslimsein entweder etabliert 
wird oder abhandenkommt, die Jugend ist. Daher liegt die erste Aufgabe eines 
jeden Muslims darin, seinen Kindern den Islam und den edlen Koran beizubringen. 
Ein jedes Kind ist eine große Gabe (Niʿma) und wenn diese Gabe nicht gebührend 
geschätzt wird, kommt sie abhanden. Daher ist die „Pädagogik“, also die Kin-
dererziehung, eine im Islam sehr wertvolle Wissenschaft. 

Weil die Islamgegner diesen wichtigen Punkt verstanden haben, sagen die 
Freimaurer und Kommunisten, die in unserer heutigen Zeit die gefährlichsten 
Brutstätten der Religionslosigkeit sind: „Unser Hauptziel besteht darin, uns mit 
der Jugend zu befassen. Wir müssen die Kinder religionslos erziehen.“ Um den 
Islam zunichtezumachen und zu verhindern, dass die Gebote Allahs, des Erha-
benen, erlernt und praktiziert werden, sagen die Freimaurer: „Wir dürfen die 
Jugendlichen geistig nicht belasten. Wenn sie alt genug sind, werden sie sich das 
religiöse Wissen schon selbst aneignen“, und: „Wir alle müssen uns mit gesamter 
Kraft darum bemühen, die Idee der Glaubensfreiheit in dieser Welt zu verbreiten 
und die Beschlüsse unserer Logen in allen Ländern zu etablieren. Wir müssen 
die Geschwisterlichkeit der Religionen auflösen und diese mit der Geschwister-
lichkeit der Freimaurerei ersetzen. Dadurch werden wir unsere heilige Aufgabe, 
die in der Abschaffung aller Religionen besteht, vollenden.“ 

Daher dürfen sich die Muslime von der Arglist und den Lügen der Religions-
ignoranten nicht täuschen lassen und ihren schmeichelnden, trügerischen und 
wohlwollenden Worten keinen Glauben schenken. Die Muslime üben einander 
Amr bil-maʿrūf und Nahy anil-munkar aus. 

Heutzutage werden in allen Ländern junge Menschen darin unterrichtet und 
dazu gebracht, sich körperlich zu bewegen, Kulturphysik zu betreiben, um ihre 
Knochen, Muskeln, Hände, Füße, mit anderen Worten, jeden Teil ihres Körpers 
zu stärken, zu verschönern und zu harmonisieren. Damit die Gehirnfunktionen 
angeregt und die geistigen Fähigkeiten geschärft und aufgefrischt werden, werden 
Regeln der Arithmetik, Geometrie und Psychologie und deren Anwendung 
gelehrt. Ihnen werden auch physische Übungen beigebracht und sie führen diese 
aus, damit die Durchblutung gefördert und somit die Zellen gereinigt werden. 
Während all dieses genannte Wissen und auch das Wissen, welches nötig ist für 
die weltlichen Angelegenheiten, als Unterricht angeboten und als Aufgabe verteilt 
wird, werden das Lehren des Glaubens, des Islams, der Sachen, die fard, wādschib, 
sunna und halāl sind, sowie deren Ausübung und das Lehren von den Dingen, 
die harām sind, und dem, was zum Kufr führt, sowie deren Unterlassung als eine 
Schandtat angesehen. Dabei sind es diese Dinge, die zur wahren Glückseligkeit 
im Diesseits und Jenseits, zu Ruhe und Frieden und allen erdenklichen Entwick-
lungen und Fortschritten und zum Wohlgefallen und der Liebe Allahs, des Er-
habenen, führen. Kann es dann je korrekt sein, diese als „Eingreifen in das Ge-
wissen der Menschen“ zu bezeichnen? In allen christlichen Ländern werden 
heute sofort nach der Geburt des Kindes die notwendigen religiösen Rituale ein-
gehalten. Menschen aller Altersgruppen werden mit Sorgfalt die Grundlagen 
des Christentums und Judentums vermittelt. Um den Muslimen ihren Glauben 
zu rauben und zunichtezumachen und sie zu christianisieren, versenden sie Un-

– 50 –



mengen an Büchern, Broschüren und Filmen in die islamischen Länder. So denken 
beispielsweise die Christen, dass Jesus (Īsā), Friede sei mit ihm, der Sohn Gottes 
sei [Allah bewahre vor einem solchen Glauben!], und nennen Gott „Vater“ und 
„Gottvater“. In ihren Romanen und Filmen heißt es: „Gottvater wird uns be-
schützen“, und dergleichen. Doch wer zu Allah, dem Erhabenen, Vater oder 
Gottvater sagt, verliert seinen Glauben und wird zu einem Ungläubigen. Die 
Muslime dürfen solche heimtückischen Filme nicht anschauen und derartige Ro-
mane nicht lesen. Mit solchen und vielen anderen Mitteln stehlen sie hinterhältig 
den Glauben der Jugendlichen. Diese Bestrebungen bezeichnen sie dann als 
Dienst an der Menschheit, als Recht und Freiheit, welche die Demokratie gewähre. 
Ist es dann kein Unrecht, zu behaupten, dass es religiöse Propaganda, Rückstän-
digkeit und ein Eingreifen in die Gewissensfreiheit sei, wenn ein Muslim seinen 
Glaubensbruder an die Gebote Allahs, des Erhabenen, erinnert? 

Warum wird es als vollkommen natürlich angesehen, dass Nichtmuslime Theo-
rien und Ideen gegen den Islam entwickeln, aber wenn Muslime über das wahre 
Muslimsein, das die Gelehrten der Ahlus-Sunna kundgetan haben, sprechen und 
auf den erleuchteten Weg Muhammads, Friede sei mit ihm, weisen, wird dies 
dann als Fortschrittsfeindlichkeit, Fanatismus, Rückständigkeit und Intoleranz 
bezeichnet und es wird so getan, als würden diese Menschen die Gesellschaft 
spalten? Ist nicht gerade das Beschuldigen dieser unschuldigen und reinen Men-
schen Rückständigkeit, Intoleranz und Fanatismus? Ist es kein Anzeichen für 
Hass und Zwietracht, diese reinen Seelen, diese nutzbringenden, weitsichtigen, 
intelligenten und moralischen Menschen, die sich für die Wissenschaft und Tugend 
bemühen, als rückständige und unnatürliche Menschen zu bezeichnen, aber jene, 
welche Missfallen am Islam haben, als fortschrittliche, erleuchtete und aufgeklärte 
Menschen zu sehen? Wenn sie einerseits behaupten, es herrsche Religionsfreiheit, 
niemand könne zwischen Allah und den Diener treten und ein jeder könne gemäß 
den Inspirationen seines Gewissens Allah erkennen und anbeten, und damit ver-
suchen, zu verhindern, dass das Gute geboten und das Schlechte verboten wird, 
und unseren Glauben, den wir von unseren Vorfahren erbten, auszulöschen, und 
wenn auf der anderen Seite die von „Zeugen Jehovas“ genannten Missionaren 
vorbereiteten schädlichen Bücher und Zeitschriften mit geschmückten Anzeigen 
und Werbungen der Jugend vorgesetzt werden – werden die Muslime dann nicht 
verletzt? 

Die Ungläubigen (Kuffār) sind bestrebt, den Islam von dieser Welt zu tilgen, 
und die Briten sind führend in diesem Bestreben. Sie können es nicht einmal er-
tragen, dass trotz all ihrer Bemühungen junge Menschen neugierig auf den Islam 
sind und beginnen, ihn zu erforschen, und wenn ihnen die Worte der Gelehrten 
der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, zu Ohren kommen, werden 
sie von Kopf bis Fuß von Groll, Hass und Rachegefühlen erfüllt. Sie bilden in 
ihren Zeitschriften, Zeitungen und im Fernsehen den Turban, die Gebetskette, 
den Bart abwertend ab und stellen diese als Rückständigkeit dar. Als Strafe für 
ihren Unglauben ist das Höllenfeuer vorgesehen, in welchem sie mit Leib und 
Seele auf ewig brennen werden, und so brennen ihre verdorbenen Seelen im 
Diesseits schon durch ihren Zorn. Solche Zeitungen und Fernsehsendungen sind 
äußerst schädlich. 

Die Muslime respektieren einander und eilen einer dem anderen zur Hilfe. 
Wenn sie jemanden sehen, der auf dem Weg der Religion oder in den weltlichen 
Angelegenheiten Erschwernisse erleidet, befreien sie ihn aus dieser Lage. Sie 
bringen dem Ramadan, den Fastenden, den Moscheen, dem Gebetsruf, den Be-
tenden und all jenen, die auf dem Wege Allahs schreiten, Liebe und Respekt 
entgegen. Wenn der edle Koran rezitiert wird, hören sie voller Respekt schweigend 

– 51 –



zu. Sie stellen den edlen Koran über jedes andere Buch und legen nichts auf den 
Koran. Sie rezitieren den edlen Koran nicht bei Musik- und Trinkorgien, zwischen 
Spielen und an Orten der Unterhaltung. Wenn er unangemessen rezitiert wird 
und sie dies nicht aufhalten können, hören sie nicht zu, sondern verlassen den 
Ort. Wenn sie den edlen Koran oder seine Seiten, Zeilen oder Worte sowie 
jegliche ehrenwerte und gesegnete Namen und Schriften an einem unwürdigen 
Platz oder niedrigen Stellen sehen, schmerzt ihr Herz und sie heben es umgehend 
auf. Sie achten die Rechte der Menschen und Tiere. Sie vergreifen sich auch 
nicht am Besitz der Nichtmuslime und von Touristen, fügen ihrem Leben keinen 
Schaden zu und verletzen ihre Ehre nicht. Sie zahlen ihre Steuern fristgerecht 
und verstoßen nicht gegen das Gesetz. Sie leben in Einklang mit der schönen 
Ethik des Islams und verdienen sich damit die Wertschätzung und Liebe aller 
Menschen. Die Ungläubigen jedoch versuchen, den edlen Koran und die Maw-
lid-Gedichte sowie alle ehrenvollen Namen und Schriften zu erniedrigen und zu 
entwerten. Diese Dinge rezitieren sie und lassen sie rezitieren an Orten, an denen 
Allah, der Erhabene, die Rezitation verboten hat, und in einer verbotenen Art 
und Weise. Sie schreiben diese zwischen Sachen auf, die die Muslime als min-
derwertig und unrein betrachten. Damit sie auf Verpackungen, an Spieltischen 
als Tischdecken verwendet und erniedrigt werden und auf dem Boden herumliegen, 
drucken sie diese auf Zeitschriften, Blätter und Zeitungen. Auf der Bühne, im 
Theater, in Komödien, Karikaturen und Filmen, auf Schallplatten, im Fernsehen 
und im Radio machen sie sich über Muslime lustig und besonders über die großen 
muslimischen Persönlichkeiten und verspotten die Gebote Allahs, des Erhabenen. 
In all diesen stellen sie als Muslim einen schmutzigen und lächerlichen Land-
streicher dar. Sie verunglimpfen somit also den Islam und die Muslime und stellen 
sie als etwas Lächerliches, Verachtenswertes und Abscheuliches dar. Sie geben 
den großen muslimischen Persönlichkeiten und dem, was im Islam wertgeschätzt 
wird, hässliche Spitznamen. Ein Muslim darf sich solche Darstellungen, Veran-
staltungen, Worte, Schriften und Zeitungen nicht anschauen, nicht anhören, nicht 
kaufen und auch nicht lesen. Er muss sehr wachsam sein, damit ihm sein Glaube 
nicht abhandenkommt. Wenn eine Person, die Missfallen an einem islamischen 
Gelehrten findet oder ein islamisches Buch als mangelhaft und fehlerhaft erachtet, 
jemand ist, der das Gebet verrichtet, das Fasten einhält und die Verbote meidet, 
so ist es wert, die Worte oder Schriften dieser Person unter die Lupe zu nehmen 
und den von ihr kritisierten Gelehrten oder das Buch eingehend zu untersuchen. 
Wenn aber eine Person, die ein Buch über den Islam oder einen Islamgelehrten 
kritisiert, die gottesdienstlichen Handlungen nicht verrichtet und sich von den 
Verboten nicht fernhält, dann sind ihre Worte nur Verleumdungen und sie muss 
als ein Feind des Islams erkannt und angesehen werden. Das Verspotten der Re-
ligionsgelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, und das Anschwärzen der Re-
ligionsbücher ist heute zum Brauch und zur Waffe der Islamfeinde geworden. 
Nur ein Gelehrter kann den Wert eines Gelehrten verstehen. Nur die Nachtigall 
kennt den Wert der Rose, nur der Juwelier das Karat des Goldes und nur der 
Chemiker die Reinheit einer Perle. 

Muslime kaufen, benutzen, hören, lesen und betrachten nicht jene schädlichen 
Dinge, die Allah, der Erhabene, verboten hat. Sie tun niemandem etwas Schlechtes 
an. Sie vergelten das Schlechte, das ihnen angetan wurde, nicht, sondern ertragen 
es geduldig. Sie geben demjenigen mit schönen Worten und freundlicher Miene 
Ratschläge. Die Muslime bemühen sich darum, die guten Dinge, die Allah, der 
Erhabene, geboten hat, zu lernen, zu lehren und in die Tat umzusetzen. Die Wis-
senschaften erforschen sie auch von den Nichtmuslimen. Diejenigen, die im Laufe 
der Geschichte nicht begreifen konnten, dass der Mensch ein hohes Wesen ist, 
befeindeten den Islam und versuchten, die Jugendlichen zu täuschen, starben 

– 52 –



aber zu einer unerwarteten Zeit und ließen somit die weltlichen Genüsse, an die 
sie sich so fest klammerten, hinter sich und gingen in das Höllenfeuer ein. Die 
Namen vieler solcher Gestalten sind in Vergessenheit geraten und keine Spur 
von ihrem Ruhm und ihren Auszeichnungen ist geblieben, doch die Sonne des 
Islams strahlt weiterhin der Welt ihr Licht aus. 

Die Ungläubigen klammern sich an die Gemütlichkeit und Schönheit dieser 
Welt, deren Äußeres süß, Inneres bitter, deren Äußeres vergoldet, Inneres Gift 
ist und deren Anfang angenehm, aber Ende leer ist. Die Muslime müssen an den 
Geboten des edlen Korans, also am Weg unseres Propheten, Friede sei mit ihm, 
festhalten und ununterbrochen versuchen, auf diesem erleuchteten Weg voran-
zuschreiten. Vor den späteren Neuerungen (Bidʿa) innerhalb der Religion, die 
von „Islamreformern“ und von ignoranten und törichten Personen eingeführt 
wurden, müssen sie sich in Acht nehmen.] 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer den Irrgängern (Ahl al-bidʿa) 
[also jenen, die glauben, dass Worte, Schriften, Praktiken und Taten, die es zur 
Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und seiner vier Kalifen nicht gab, 
aber später in der Religion hervorgebracht und erfunden wurden, gottesdienstliche 
Handlungen (Ibāda) seien, diese als Gottesdienst verrichten und verrichten 
lassen] Respekt entgegenbringt, die Toten und Lebenden unter ihnen lobt, diese 
als hohe Personen erachtet, hat damit beim Zunichtemachen und Abschaffen 
des Islams geholfen.“ 

Ein jeder Muslim muss sich zum einen darum bemühen, seinen Glauben zu 
schützen und ihn nicht entreißen zu lassen, und zum anderen darf er die Ungläu-
bigen, die nicht an Allah, den Erhabenen, und Seinen Propheten glauben, nicht 
lieben. [Doch er darf auch jenen, die er nicht liebt, kein Unrecht und Übel antun. 
Er sollte den Nichtmuslimen und Irrgängern mit schönen Worten und lächelnder 
Miene Ratschläge geben. Er sollte sich darum bemühen, dass sie vom Unglück, 
in welchem sie sich befinden, loskommen und die Glückseligkeit erlangen.] 
Mazhar Dschān-i Dschānān sagt: „Uns wurde befohlen, die Ungläubigen, die 
Irrgänger sowie jene, die damit fortfahren, offenkundig Sünden zu begehen, nicht 
zu lieben. Mit ihnen soll man nicht reden, ihre Häuser und Versammlungen nicht 
aufsuchen, sie nicht grüßen und mit ihnen keine Freundschaft pflegen. Wenn 
eine Notwendigkeit und ein Bedürfnis besteht, dann sind diese Verbote für die 
Dauer, wie die Notwendigkeit anhält, aufgehoben. Auch wenn in dieser Zeitspanne 
das Verweilen mit ihnen gestattet ist, darf das Herz sie trotzdem nicht lieben.“ 

„Dschihad“ bedeutet, die Menschen, die durch unwissende Eltern, durch nach 
weltlichem Profit strebende Priester sowie durch ihrem Vergnügen und Genuss 
verfallene, tyrannische Vorgesetzte irregeleitet und ausgebeutet werden, vom 
Unglauben (Kufr) und Unglück zu befreien und sie durch Aufwenden von Kraft 
mit dem Islam zu beehren. Dschihad bedeutet, sein Leben und Vermögen zu op-
fern, um den Schaden derjenigen Diktatoren und Ausbeuter zu beheben, welche 
verhindern, dass die armseligen Menschen, die unter Folter, in Unglauben und 
Übel aufgezogen und in die Finsternis ausgesetzt wurden, mit dem Licht des 
Islams erleuchtet werden. Es bedeutet, Kraft anzuwenden, um die Menschen vor 
der ewigen Höllenstrafe zu bewahren und sie zu den ewigen Paradiesgaben zu 
führen. Den Dschihad jedoch übt das Reich bzw. der Staat aus, nicht aber die 
einzelnen Individuen. Dass Individuen andere Menschen überfallen, wird nicht 
Dschihad, sondern Räuberei und Barbarei genannt. Wer nicht am Dschihad teil-
nehmen kann, ist verpflichtet, für die Kämpfer (Mudschāhid) Bittgebete (Duʿā) 
zu sprechen. Die Ungläubigen werden mithilfe des Dschihad von der Tyrannei 
der Diktatoren befreit und mit dem Glauben beehrt. Die Religion, das Leben 
und der Besitz derjenigen, die den Glauben nicht annehmen, nachdem sie über 

– 53 –



den Islam aufgeklärt wurden und ihn verstanden haben, es aber akzeptieren, 
unter der Gerechtigkeit des islamischen Reiches zu leben, werden nicht angetastet. 
Diese führen unter der gerechten und gnädigen Herrschaft des islamischen 
Reiches ein freies und friedliches Leben. Aufgrund des Dschihad wird es keinem 
Ungläubigen möglich sein zu sagen, er habe die Botschaft nicht vernommen und 
er hätte den Glauben angenommen, wenn er sie vernommen hätte. Für die 
Muslime ist es fard, dass sie für den Dschihad arbeiten und sich stärken. Wenn 
sie nicht arbeiten und den Dschihad nicht führen, tun sie damit der gesamten 
Menschheit ein großes Übel an. 

19 — Im fünften Kapitel des Buches Kimyā-i saʿādat heißt es: Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Fundament des Glaubens und sein stärkstes 
Anzeichen ist, die Muslime zu lieben und die Feinde der Muslime nicht zu lieben.“ 
Allah, der Erhabene, sagte zu Īsā, Friede sei mit ihm, sinngemäß in Seinem gött-
lichen Befehl: „Selbst, wenn du die Gottesdienste aller Geschöpfe in den Himmeln 
und auf Erden verrichtest, aber Meine Freunde nicht liebst und Meine Feinde 
nicht befeindest, werden sie dir keinerlei Nutzen bringen.“ Ein jeder Muslim 
darf die Feinde Allahs, des Erhabenen, nicht lieben und muss jene lieben, die 
sich an den Islam halten. Dies muss er mit seinen Worten und, falls möglich, 
auch in seinen Handlungen zeigen. Er darf die Ungehorsamen und Sünder nicht 
anfreunden und muss diejenigen, deren Sünden zahlreich sind, verstärkt meiden. 
Noch mehr muss er sich aber von Tyrannen und jenen, die Muslime unterdrücken, 
fernhalten. Doch denjenigen, die ihm selbst Unrecht zufügen, soll er vergeben 
und ihr Unrecht geduldig ertragen. Dies ist eine höchst lobenswerte Einstellung. 
Einige unserer Großen behandelten die Sünder und Tyrannen sehr hart und 
streng. Andere wiederum waren ihnen allen gegenüber barmherzig und mitleidsvoll 
und gaben ihnen guten Rat. Sie sagten, alles sei letztlich Bestimmung und Schicksal, 
und hatten daher Mitleid mit den Sündern und Tyrannen. Auch wenn dieser Zu-
stand großartig und wertvoll ist, liegt darin Täuschung für die Unwissenden und 
Toren. Jene, die einen schwachen Glauben haben und in der Befolgung des Islams 
nachlässig sind, denken, sie seien dem gottgegebenen Schicksal und ihrer Be-
stimmung in Zufriedenheit ergeben. Doch in Wirklichkeit haben die Zufriedenheit 
mit dem Schicksal und die Hingabe daran ein Anzeichen: Wenn jemand geschlagen, 
seines Eigentums beraubt und beschimpft wird, er aber nicht erzürnt, sondern 
diesen vergibt und Mitleid mit ihnen hat, so wird deutlich, dass er wahrhaftig zu-
frieden mit dem Schicksal ist. Wenn er jedoch über alles schimpft, was ihm selbst 
widerfährt, aber mit denjenigen, die sich Allah, dem Erhabenen, widersetzen, 
Nachsicht und Mitleid hat und behauptet, dies sei deren Schicksal, so ist er nach-
lässig in seiner Religion und verhält sich heuchlerisch und töricht. Folglich ist 
die Tatsache, dass diejenigen, die kein korrektes Wissen über das Schicksal 
(Qadā) und die Vorherbestimmung (Qadar) haben, die Sünder und Ungläubigen 
bemitleiden und ihnen gegenüber Zuneigung empfinden, ein Anzeichen dafür, 
dass ihr Glaube nicht stark ist. Es ist eine Pflicht (Fard), die Islamgegner und 
Feinde der Muslime nicht zu lieben und diese als Feinde anzuerkennen. Auch 
diejenigen nicht zu lieben, die es akzeptieren, die Schutzsteuer (Dschizya) zu 
entrichten, ist eine Pflicht. Im letzten Vers der Sure al-Mudschādala heißt es 
sinngemäß: „Jene, die an Allah, den Erhabenen, und den Jüngsten Tag glauben, 
lieben nicht die Feinde Allahs und Seines Gesandten. Selbst, wenn diese Un-
gläubigen und Heuchler die Eltern, Söhne, Brüder und andere Verwandte der 
Gläubigen sind, lieben sie diese nicht. Solche Gläubige (Muʾminūn) werde Ich 
in das Paradies eingehen lassen.“ 

Den Nichtmuslimen zu vertrauen und diesen die Befehlsgewalt über die Mus-
lime zu geben, ist eine Erniedrigung des Islams und eine große Sünde. Es ist not-

– 54 –



wendig, die Irrgänger (Ahl al-bidʿa), d. h. jene, die sich als Muslime ausgeben 
und versuchen, den Glauben der Muslime zu entstellen, nicht zu lieben, nicht 
einmal ihren Gruß zu erwidern und ihren Schaden den Muslimen kundzutun. 
Auch jene, die Glauben haben, ihren gottesdienstlichen Handlungen nachkommen 
und die Sünden meiden, aber die Muslime durch falsches Zeugnis, ungerechten 
Urteilsspruch, Lüge, üble Nachrede, Verleumdung und Verspottung und der-
gleichen in Wort und Schrift kränken, dürfen nicht geliebt und mit ihnen nicht 
gesprochen werden. Sündern gegenüber, die Glauben haben, die Gottesdienste 
hingegen nicht verrichten und Verbote begehen wie das Nehmen und Geben 
von Zinsen, das Konsumieren von Alkohol und das Spielen von Glücksspielen, 
aber die Muslime nicht kränken, soll man milde sein und ihnen guten Rat geben. 
Sollten diese sich aber nicht von ihrem Weg abbringen lassen, soll man sie nicht 
mehr grüßen und den Kontakt zu ihnen meiden, doch wenn sie erkranken, werden 
sie besucht und ihr Gruß wird erwidert. [Mit Nichtmuslimen, die nicht in Wort, 
Schrift oder mit roher Gewalt gegen Muslime vorgehen, sollte stets mit lächelndem 
Gesicht und angenehmen Worten umgegangen werden und es darf niemandem 
Übles angetan werden.] 

20 — Die Ungläubigen (Kuffār) haben zwar vielerlei Haltungen zum Islam, 
doch sie lassen sich in zwei Gruppen einteilen: Die erste Gruppe geht ihren welt-
lichen Anliegen nach, verrichtet ihre Gottesdienste und greift die Muslime nicht 
an. Diese haben vor der Machtstellung des Islams und seiner Größe ihre eigene 
Niedrigkeit erkannt, das Entrichten der Schutzsteuer akzeptiert und Zuflucht in 
der Herrschaft und Gerechtigkeit des Islams gesucht. Diese Ungläubigen werden 
„Ahl adh-dhimma“ oder „Dhimmī“, also Schutzbefohlene genannt. Auch wenn 
solche Ungläubigen als Feinde erachtet werden müssen und sie nicht geliebt 
werden dürfen, ist es verboten, ihnen Unrecht und Leid zuzufügen sowie ihre 
Herzen zu brechen. Im Kapitel „Siyar“ des Buches al-Fatāwā al-khayriyya heißt 
es: „Was dem Muslim verboten ist, ist auch dem Schutzbefohlenen verboten. 
Unzucht zu begehen, an Fastentagen in der Öffentlichkeit zu essen, Glücksspiel, 
Musik, Zinsen, unverschleiertes Verlassen des Hauses ist auch für sie verboten. 
Nur Alkohol und Schweinefleisch sind ihnen nicht verwehrt. Es ist erlaubt, ihre 
Kranken zu besuchen, zu ihren Festmählern zu gehen und gemeinsam mit ihnen 
zu reisen.“ Im al-Multaqā und ad-Durr al-mukhtār sowie in anderen Fiqh-Büchern 
heißt es im Kapitel „Taʿzīr“: „Ein Muslim, der zu einem Nichtmuslim Worte wie 
,Du bist jemand, der Unzucht begeht‘ spricht oder ähnliche schlimme Dinge in 
derselben Bedeutung sagt, ihnen übel nachredet und sie verletzt, indem er sie 
als ,Kāfir‘ bezeichnet, wird zurechtgewiesen (Taʿzīr), das bedeutet, er bekommt 
Stockschläge, denn diese zu verletzen und sich an ihrem Besitz zu vergreifen, ist 
eine Sünde.“ Im fünften Band des Buches ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Einem 
Schutzbefohlenen, d. h. einem nichtmuslimischen Bürger [in einem islamisch re-
gierten Staat] Unrecht anzutun ist schlimmer, als einem Muslim Unrecht anzutun. 
Einem Tier Unrecht anzutun und es zu quälen ist schlimmer, als einem Schutz-
befohlenen Unrecht anzutun. Um den Schutzbefohlenen kein Leid zuzufügen, 
ist es gestattet, sie mit dem Friedensgruß zu grüßen und ihnen die Hand zu 
reichen. Das gilt auch für das Grüßen des Sünders (Fāsiq), der öffentlich sündigt.“ 

Im Buch al-Barīqa heißt es im Kapitel „Übel der Hand“: „Ameisen, die den 
Menschen und Nahrungsmitteln schaden, dürfen ohne Quälerei und ohne Er-
tränken getötet werden. Es ist gestattet, Holz, in welchem sich Ameisen befinden, 
nachdem es auf den Boden geklopft wurde und die Ameisen somit abgeschüttelt 
wurden, ins Feuer zu werfen. Es ist zu jeder Zeit gestattet (dschāʾiz), Mäuse, 
Läuse, Flöhe, Skorpione und Heuschrecken zu töten. Ein Floh lebendig auf den 
Boden zu werfen und jegliche Lebewesen zu verbrennen, ist makrūh. Es ist ge-

– 55 –



stattet, schädliche Katzen, tollwütige Hunde und Raubtiere mit einem scharfen 
Messer zu töten und sie zu erschießen und zu vergiften. Sie zu schlagen ist nicht 
gestattet. Geschlagen wird zu Erziehungszwecken, doch weil das Tier keinen 
Verstand besitzt, kann es nicht gebändigt werden. Tiere, deren Tötung wādschib 
ist, dürfen dann mittels Verbrennen getötet werden, wenn es keinen anderen 
Ausweg gibt.“ 

Um Krankheiten wie ein Gangrän zu behandeln, ist die Amputation eines 
menschlichen Körpergliedes gestattet. Für die Entfernung von Steinen [Gallenstein, 
Nierenstein] ist das Aufschneiden der Blase [der Niere und der Galle] gestattet. 
Es ist unter keinen Umständen erlaubt, irgendeinem Lebewesen ins Gesicht zu 
schlagen. 

Was die zweite Gruppe der Ungläubigen betrifft, so ertragen sie das Strahlen 
der Sonne des Islams nicht. Mit ihrer gesamten Staatsmacht, ihren Propaganda-
mitteln sowie Lügen und üblen Verleumdungen versuchen sie, den Islam zunich-
tezumachen. Diese armseligen Kreaturen begreifen jedoch nicht, dass der Versuch, 
den Islam von dieser Welt abzuschaffen, nur bedeutet, die Menschen der Glück-
seligkeit, des Friedens und der Erlösung zu berauben, sich selbst und die gesamte 
Menschheit damit in Unglück und Bedrängnisse zu stürzen, kurz gesagt, den Ast 
abzusägen, auf dem man sitzt. In Vers 60 der Sure al-Anfāl heißt es sinngemäß: 
„Bemüht euch unaufhörlich, soweit die menschliche Kraft dazu ausreicht, um 
nicht dem Angriff und den Foltern der Ungläubigen anheimzufallen und sie zur 
ewigen Glückseligkeit zu führen! Stellt die besten Kriegsgeräte her!“ In diesem 
Vers wird angeordnet, die Ungläubigen mit dem Eintritt in den Islam zu beehren 
oder sich nicht in die Tätigkeiten und Gottesdienste derjenigen einzumischen, 
die das Entrichten der Schutzsteuer akzeptieren und sich somit unter den Schutz 
des Islams begeben, und ihr Leben, ihren Besitz und ihre Ehre zu schützen. Auf 
diese Weise wird verlangt, dass die gesamte Welt unter der islamischen Flagge 
vereint wird und sie alle den Glauben annehmen und sich gegenseitig lieben. Es 
wird befohlen, eine allumfassende Gerechtigkeit und Glückseligkeit herbeizu-
führen, die alle Menschen einschließt, auch jene, die den Islam zwar verstanden 
haben, ihn aber aus Sturheit ablehnen. Es wird angeordnet, allen Menschen, 
Tieren, Lebenden und Toten, d. h. allem und jedem Ruhe und Gemütlichkeit zu 
ermöglichen. 

21 — Im Jenseits von der Hölle erlöst zu sein ist einzig und allein denjenigen 
vorbehalten, die Muhammad, Friede sei mit ihm, Folge leisten. Alles Gute, alle 
Wohltaten, die im Diesseits verrichtet werden, alle Enthüllungen (Kaschf), alle 
Zustände und alles Wissen werden nur unter der Bedingung, sich auf dem Weg 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu befinden, im Jenseits Nutzen bringen. 
Ansonsten verbleiben alle guten Taten jener, die dem Propheten Allahs, des Er-
habenen, nicht folgen, im Diesseits und dies führt dazu, dass ihr Jenseits ruiniert 
sein wird. Das heißt, sie sind nichts außer Täuschung gewesen, die wie Gutes er-
schien. 

22 — So ist unter den guten und nützlichen Taten im Diesseits diejenige, an 
der Allah, der Erhabene, am meisten Wohlgefallen hat, der Bau einer Moschee. 
Es gibt Hadithe, die von der großen Belohnung für den Bau einer Moschee be-
richten. Damit einhergehend heißt es in Vers 18 der Sure at-Tawba sinngemäß: 
„Dass die Ungläubigen Moscheen errichten, ist nicht statthaft. Dies ist keine an-
gemessene und nützliche Tat. Dass sie Moscheen bauen und all ihre anderen be-
gehrten Taten werden ihnen am Jüngsten Tag keinen Nutzen bringen und sie 
werden, weil sie Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht folgen, in die Hölle 
eingehen und auf ewig qualvoll bestraft werden.“ 

Und in Vers 85 der Sure Āl Imrān heißt es sinngemäß: „Von jenen, die eine 

– 56 –



andere Religion als den von Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündeten Islam 
begehren, wird Allah, der Erhabene, die Religion nimmer annehmen. Wer sich 
vom Islam abwendet, wird im Jenseits unter den Verlierern sein und in die Hölle 
eingehen.“ 

Sollte jemand tausende Jahre in Anbetung verbringen und sein gesamtes 
Leben damit beschäftigt sein, seine Triebseele zu läutern, und mit seinem guten 
Charakter seinen Mitmenschen und mit seinen Entdeckungen der gesamten 
Menschheit Nutzen bringen, so könnte er nicht die ewige Glückseligkeit erlangen, 
solange er Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht Folge leistet. 

In Vers 14 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Jene, die die Befehle Allahs, 
des Erhabenen, und Seines Gesandten missachten und Missfallen an ihnen finden 
sowie sagen, sie seien nicht mit dem Jahrhundert, mit der Wissenschaft vereinbar 
und würden den modernen Bedürfnissen nicht genügen, werden sich am Jüngsten 
Tag nicht vom Höllenfeuer retten können. Für sie gibt es in der Hölle eine 
qualvolle Pein.“ 

23 — Diese Welt ist der Acker des Jenseits. Wie töricht und unglückselig sind 
doch diejenigen, die statt den Acker zu bestellen das Saatgut verzehren und da-
durch von der Ernte unzähliger Früchte eines einzigen Samens beraubt sind. Sie 
bereiten sich nicht auf den Tag vor, an dem der Bruder vor dem eigenen Bruder 
fliehen und die Mutter ihr Kind nicht erkennen wird. Diese Menschen befinden 
sich im Diesseits und Jenseits im Verlust und werden am Ende bitter bereuen. 
Wer bei Verstand ist, erachtet das irdische Leben als Chance und Möglichkeit. 
Er wird in dieser kurzen Zeit nicht nur die vergänglichen Genüsse des Diesseits 
ergattern wollen, sondern vielmehr diese Chance nutzen und die Saat säen und 
eine segensvolle Tat, d. h. eine Tat, mit der Allah, der Erhabene, wohlgefällig 
ist, verrichten, damit er, wie im Koranvers beschrieben, eine Vielzahl von Früchten 
ernten kann. Allah, der Erhabene, wird für die Wohltaten und gottesdienstlichen 
Handlungen in dieser kurzen Zeit endlose Gaben gewähren. Und diejenigen, die 
Seinem Propheten nicht Folge leisten und Missfallen am Islam finden, wird Er 
auf ewig bestrafen. 

[So heißt es in Vers 172 der Sure an-Nisā sinngemäß: „Jenen, die an Muham-
mad, Friede sei mit ihm, glauben und Taten verrichten, die im Jenseits nutzbringend 
sind [also die islamischen Bestimmungen einhalten], wird Allah, der Erhabene, 
Sein Versprochenes gewähren und zusätzlich viel Gutes bescheren. Diejenigen 
aber, die es als Niederträchtigkeit und Rückständigkeit erachten, Allah, dem Er-
habenen, zu dienen, also Muhammad, Friede sei mit ihm, zu folgen, und die sich 
als modern und intellektuell erachten und somit hochmütig sind, wird Er sehr 
bitter bestrafen. Es wird keinen Helfer geben, der solche Ungläubigen, die sich 
höher als alle anderen erachten, von der Hölle befreien könnte, und keine Macht 
außer Allah, dem Erhabenen.“] 

Warum Er diese ewige Strafe vorgesehen hat, kann nur Er alleine wissen. 
Der begrenzte Verstand des Menschen kann den Grund hierfür nicht erfassen. 
Beispielsweise befahl Er für die Verbrechen im Diesseits verschiedene Strafen. 
Kein Mensch kann die Gründe und Weisheiten dahinter begreifen. So wird Er 
für den Unglauben (Kufr) in dieser kurzen und vergänglichen Zeitspanne ewig 
strafen. 

Wer versucht, alle Gebote im edlen Koran und die islamischen Bestimmungen 
dem Verstand anzupassen, sie dem Verstand gefällig zu machen, hat die Stufe 
des Rangs des Prophetentums nicht verstanden und glaubt nicht daran. Bücher, 
die versuchen, den Islam mit Vernunft und Philosophie zu erklären und andere 
damit zu überzeugen, dürfen nicht gelesen werden. 

– 57 –



24 — Im Buch al-Munqidh anid-dalāl heißt es: So wie jene Dinge, die mit 
dem Verstand begriffen werden, höher sind als jene, die mittels der Sinnesorgane 
begriffen werden, und deren Fehler aufdecken, d. h. so wie unsere Sinnesorgane 
nicht erfassen können, was der Verstand begreift, so ist der Verstand nicht in 
der Lage, die Dinge, die auf der Stufe des Prophetentums begriffen werden, zu 
erfassen. Es besteht keine andere Möglichkeit als zu glauben. Wie kann der Ver-
stand etwas bemessen, was er nicht begreift? Wie kann er darüber urteilen, ob 
es falsch oder richtig ist? Dass in dem Buch Ghadā al-mulāhazāt nichts steht, 
was der Vernunft entspricht, haben wir in unserem Buch Islam und Christentum 
ausführlich dargelegt. 

Die Worte der Propheten, Friede sei mit ihnen, welche uns durch Tradierung 
(Naql) erreichen, mit dem Verstand begreifen zu wollen, gleicht dem Versuch, 
einen voll beladenen Wagen, der sich auf einer geraden Strecke schwertut, bergauf 
fahren zu wollen. Wenn das Pferd gegen den Hang gepeitscht wird, bricht es ent-
weder aufgrund von Überanstrengung zusammen und stirbt bei seinen Bemü-
hungen oder schwingt nach rechts, links und hinten, um wieder auf die gewohnte 
gerade Strecke zu kommen, und wirft somit den Wagen um und zerstreut die 
Güter auf den Boden. Wenn vom Verstand (Aql) erzwungen wird, das Wissen 
des Jenseits, das er nicht begreifen kann, zu entschlüsseln, wird der Mensch ent-
weder daran zusammenbrechen und seinen Verstand verlieren oder sie mit den 
gewohnten Angelegenheiten dieser Welt vergleichen und sich selbst täuschen 
und die Menschen in die Irre führen. Der Verstand ist ein Maß, ein Werkzeug, 
das Dinge gegeneinander misst, die mit den Sinnesorganen wahrgenommen 
werden können oder dem Wahrgenommenen ähneln und davon abhängig sind, 
und somit dazu dient, das Gute vom Schlechten zu trennen. Weil er aber unfähig 
ist, das, was nicht mit diesen im Zusammenhang steht, zu begreifen, irrt er sich. 
Daher gibt es keinen anderen Ausweg, als an die Verkündungen der Propheten 
zu glauben, ohne dabei den Verstand zu konsultieren. Man sieht also, dass es 
eine rationale Notwendigkeit ist, den Propheten zu folgen, und dies ein Weg ist, 
der dem Verstand entspricht und seiner angemessen ist. Die Worte der Propheten, 
die jenseits der Grenzen des Verstandes liegen, mit dem Verstande erfassen zu 
wollen, ist irrational. Dies gleicht dem, in einer finsteren Nacht an unbekannten 
Orten leichtsinnig umherzugehen oder auf einem weiten Meer als unerfahrener 
Kapitän ohne Kompass unterwegs zu sein; man kann jeden Augenblick in den 
Abgrund bzw. in einen Wirbelsturm geraten. So haben die Philosophen und Ma-
terialisten, die versuchten, Erfahrungen mit ihrer Vorstellungskraft zu erklären, 
zumeist falschgelegen in ihren Aussagen über Angelegenheiten, welche den Ver-
stand übersteigen. Einerseits brachten sie viele Wahrheiten ans Tageslicht und 
andererseits verhinderten sie, dass die Menschen die ewige Glückseligkeit erlangen. 
Die Vernunftbegabten, die sich nicht jenseits der Erfahrung begaben, haben 
diesen armseligen Zustand jederzeit beobachtet und die Menschen davon in 
Kenntnis gesetzt. Die Beispiele hierfür sind zahlreich. So sagte der deutsche 
Chemiker und Professor Fritz Arndt über einen der Meister der Philosophen, 
Aristoteles, in seinem in Istanbul auf Türkisch erschienenen Buch Denel Organik 
Kimya (Organische Experimentalchemie): „Die Schuld für die Stagnation der 
Wissenschaften für beinahe 1500 Jahre trägt teilweise die aristotelische Philoso-
phie.“ Und dies ist eine der wahren Aussagen darüber. 

Im Islam gibt es vieles, was der Verstand nicht erfassen kann, doch es gibt 
nichts, was dem Verstand widerspricht. Wären das Wissen über das Jenseits und 
über die Angelegenheiten, die Allah, der Erhabene, liebt bzw. verachtet, und 
die Formen des Gottesdienstes im Rahmen des rational Erfassbaren und korrekt 
durch den Verstand erfassbar, wäre es nicht nötig gewesen, all die tausenden 

– 58 –



Propheten zu entsenden. Die Menschen hätten dann den Weg zur diesseitigen 
und jenseitigen Glückseligkeit selbstständig sehen und finden können und Allah, 
der Erhabene, hätte somit die Propheten umsonst und unnötig gesandt – Allah 
bewahre vor solch einem Gedanken! Allah, der Erhabene, sandte in jedem Jahr-
hundert in alle Teile der Welt Propheten, weil der menschliche Verstand niemals 
das Wissen über das Jenseits selbstständig begreifen und lösen kann. Als aller-
letzten und bis zum Jüngsten Tag unveränderten Propheten sandte Er Muhammad, 
Friede sei mit ihm, für die gesamte Welt. Alle Propheten mischten sich nicht in 
die weltlichen Angelegenheiten, die mit dem Verstand ermittelt werden, ein, 
sondern befahlen ihren Gemeinden nur, diese zu erforschen und Nutzen aus 
ihnen zu ziehen, und ermutigten sie dazu. Sie informierten die Menschen darüber, 
wie eine jeweilige weltliche Angelegenheit ihnen ewige Glückseligkeit oder ewige 
Pein bringen wird, und gaben offenkundig bekannt, an welchen Handlungen 
Allah, der Erhabene, Wohlgefallen hat und an welchen Er Missfallen findet. Wie 
können dann die mit geringem Verstand aufgeworfenen Gedanken eines Un-
gläubigen, der keine Ahnung hat von modernen technischen Erkenntnissen und 
den Entdeckungen, die allesamt die Feinheiten der endlosen Macht Allahs, des 
Erhabenen, zum Vorschein bringen, und der, wie aus seinen Worten erkennbar 
wird, geschweige denn die Bücher großer Islamgelehrter gelesen und verstanden 
zu haben, nicht einmal deren Namen kennt, der unter der Maske eines Philosophen, 
mit der Etikette eines Professors und unter dem Deckmantel eines Zeitungs-
journalisten arbeitet, über die Worte des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
gestellt werden? Wie können die Worte eines Ignoranten jene in Büchern auf-
gezeichnete Befehle und Worte unseres Propheten beflecken, welche Wissen, 
Gesundheit, Wissenschaft, Ethik, Gerechtigkeit und alle Zweige des Glücks um-
fassen, die seit 1400 Jahren intellektuelle, erfahrene und vernunftbegabte Menschen 
überall auf der Welt in Verehrung und Staunen versetzt haben und in denen von 
niemandem je ein Mangel oder Fehler gefunden wurde? Kann es eine größere 
und niederträchtigere Schande als diese geben? Ein gesunder/vollkommener 
Verstand ist jener, der sich nicht irrt und niemals einen Fehler begeht. Kann 
dieser ignorante Mensch, der mit Gedanken um sich wirft, behaupten, dass er, 
geschweige denn in Dingen, die sein Verstand nicht erfassen kann, gar in seinen 
alltäglichen Belangen niemals irrt? Wer würde einer solchen Behauptung Glauben 
schenken? Wenn heute, geschweige irgendein Mensch, von den intelligentesten 
Christen Abgeordnete auserwählt werden, die sie als die Vernünftigsten unter 
sich erachten, und diese gemeinsam mit all ihrer Intelligenz und ihrem Wissen 
ein Gesetz erlassen, wird dieses Gesetz dennoch später von ihnen selbst verändert, 
da das Vorherige als unpassend erachtet wird. Es gibt auf dieser Welt nur eine 
einzige Sache, die sich niemals, zu keiner Zeit verändern und niemals entstellt 
wird, und dies sind der edle Koran Allahs, des Erhabenen, und die ehrwürdigen 
Hadithe unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, also seine gesegneten 
Aussprüche. 

Ein Wissenschaftler, der die islamischen Bestimmungen gut begriffen und die 
Wissenschaftszweige, welche die Fundamente der heutigen Zivilisation bilden, 
studiert und über ihre Geschichte geforscht hat, wird offenkundig erkennen, dass 
in der gesamten Geschichte kein einziger technologischer Fortschritt, keine 
einzige wissenschaftliche Erkenntnis sich gegen den Islam gestellt hat, sondern 
immerzu im Einklang mit dem Islam stand. Wie sollte es auch anders sein? Der 
Islam befiehlt schließlich die Erforschung der Natur und das Forschen über 
Materie und Energie sowie das Vertrauen auf den Verstand in den Naturwissen-
schaften. So gebietet Allah, der Erhabene, an vielen Stellen des edlen Korans 
sinngemäß: „Untersucht das Leben der Menschen, die euch vorangegangen sind, 
die Wege, die sie beschritten haben, und das, was ihnen widerfahren ist, und 

– 59 –



zieht daraus eine Lehre! Analysiert die Erde, die Himmel, die Lebewesen, die 
leblosen Geschöpfe und euch selbst! Erforscht das Wesen der Dinge, die ihr 
seht! Seht Meine Macht, Meine Kraft, Meine Größe und Meine Majestät darin 
und begreift sie!“ 

Der erste der sechs Glaubensgrundsätze ist der Glaube an die Existenz Allahs, 
des Erhabenen. Eine vernünftige Person, die in den Naturwissenschaften be-
wandert ist, wird dies mit Leichtigkeit durch Nachdenken erkennen. Die anderen 
Glaubensgrundsätze und alle gottesdienstlichen Handlungen werden erst nach 
diesem Punkt erlernt. Allah, der Erhabene, tadelt und kritisiert die Ungläubigen 
an vielen Stellen im edlen Koran dahingehend, warum sie ihren Verstand nicht 
benutzen und nicht über Himmel und Erde und ihre eigene Existenz nachdenken 
und somit nicht zum Glauben gelangen. Im Buch Maʿrifetnāme heißt es: „Der 
große Islamgelehrte Sayyid Scharīf al-Dschurdschānī sagt, dass für einen ver-
ständigen Menschen, der gut nachdenkt, die Astronomie sehr hilfreich darin ist, 
die Existenz Allahs, des Erhabenen, zu begreifen. Imām al-Ghazālī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, sagt, dass derjenige, der die Astronomie und Anatomie 
nicht kennt, die Existenz und Allmacht Allahs, des Erhabenen, nicht begreifen 
kann.“ 

Ja, die wahre Religion von Īsā (Jesus), Friede sei mit ihm, wurde von seinen 
Feinden schon nach kurzer Zeit hinterhältig entstellt. Ein Jude namens Paulus 
behauptete, er glaube an Jesus, und tat so, als würde er versuchen, das damalige 
Christentum [das Urchristentum] zu verbreiten. Doch in Wirklichkeit beseitigte 
er das vom Himmel herabgesandte Evangelium (Indschīl). Vier Personen kamen 
hervor, die niederschrieben, was sie von den zwölf Jüngern (Aposteln) gehört 
hatten, und es kamen vier Bücher zustande, die als Evangelien bezeichnet werden. 
Doch die Lügen des Paulus fanden auch in diese Bücher Einkehr. Auch wenn 
der Apostel Barnabas [Barnabée] korrekt niedergeschrieben hat, was er von 
Jesus, Friede sei mit ihm, vernommen und gesehen hat, wurde das Barnabas-
Evangelium vernichtet. Die verfälschten Evangelien wurden mit der Zeit immer 
mehr und an jedem Ort wurden andere Evangelien gelesen. [Siehe im Namens-
register am Ende des Buches den Eintrag „Barnabas“!] Als Konstantin der Große 
ein Götzendiener war, nahm er das Christentum an und vergrößerte die Stadt 
Istanbul, baute sie aus und verlieh ihr den Namen Konstantinopel. Er befahl, 
alle Evangelien zu vereinheitlichen, und versammelte im Jahre 325 n. Chr. in 
Nicäa (Iznik) 318 Bischöfe und ließ vieles von seinem alten Heidentum in die 
neu verfasste Bibel einfließen. Er erkannte auch an, dass die Weihnachtsnacht 
zum Neujahr wird. Somit entstand das neue Christentum. Im Evangelium Jesu, 
Friede sei mit ihm, und in dem von Barnabas verfassten Evangelium steht, dass 
Gott Einer ist. Der Trinitätsgedanke, den Platon aufbrachte, fand Einlass in die 
zuerst verfassten, entstellten vier Evangelien. Konstantin ließ die Trinität auch 
in die neue Bibel einfließen. Ein Priester namens Arius verkündete, dass diese 
Bibel nicht der Wahrheit entspricht, Gott Einer ist und Jesus nicht Sein Sohn, 
sondern Sein Diener ist. Doch niemand hörte auf Arius und er wurde sogar ex-
kommuniziert. Arius floh nach Ägypten und predigte dort zwar den Monotheismus, 
wurde aber ermordet. 

Die Kaiser nach Konstantin waren zwiegespalten zwischen der arianischen 
Glaubensrichtung und dem neuen Christentum. Somit wurde in Konstantinopel 
ein zweites Konzil, dann ein drittes, dann in der Stadt Efes [Ephesos] ein viertes 
und in Kadıköy [Chalcedon] ein fünftes und wieder in Konstantinopel ein sechstes 
Konzil abgehalten und stets neue Bibeln verfasst. Letztlich nahmen der deutsche 
Priester Martin Luther und Calvin im Jahre 1524 (931 n. H.) die letzten Verän-
derungen vor. Die Christen, die an diese neue Bibel glaubten, wurden „Protes-

– 60 –



tanten“ genannt. In diesem gesamten Prozess nahm das Christentum eine er-
staunliche Form jenseits von Vernunft und Wahrheit an. Wie können die be-
rechtigten Angriffe gegen das Christentum in Europa gegen den Islam gerichtet 
werden? 

Die Erlösung von der Strafe im Jenseits ist davon abhängig, Muhammad, 
Friede sei mit ihm, zu folgen. Wer auf dem Weg schreitet, den er gewiesen hat, 
erlangt die Liebe Allahs, des Erhabenen. Wer ihm folgt, erlangt die Glückseligkeit, 
ein aufrichtiger Diener Allahs, des Erhabenen, zu sein. Die Ranghöchsten unter 
den mehr als 124.000 Propheten, die in die Welt gekommen sind, trugen den 
Wunsch, ihm folgen zu können. Hätte sich Mūsā, Friede sei mit ihm, in seiner 
Zeit befunden, dann hätte er ihm, trotz seines eigenen hohen Ranges, voller 
Liebe Folge geleistet. Dass Īsā, Friede sei mit ihm, vom Himmel herabkommen 
und seiner Religion folgen wird, ist etwas, das jedermann weiß. Die Muslime, 
die seine Gemeinde (Umma) bilden, sind, weil sie ihm folgen, die besten und se-
gensvollsten Menschen seit je her. Die meisten derer, die in das Paradies eingehen 
werden, stammen aus seiner Gemeinde und sie werden vor allen anderen Menschen 
in das Paradies einziehen. 

25 — Der edle Koran ist eine göttliche Komposition (Nazm ilāhī). Nazm be-
deutet lexikalisch, Perlen auf einer Schnur aneinanderzureihen. Das Aufreihen 
von Worten gleich Perlen wird auch Nazm genannt. Jedes Gedicht ist eine Kom-
position. Die Worte des edlen Korans sind arabisch. Doch es ist der erhabene 
Allah, der diese Worte aneinanderreihte. Sie sind keine Aneinanderreihung von 
Menschen. Wenn Muhammad, Friede sei mit ihm, das Wissen, welches Allah, 
der Erhabene, in sein gesegnetes Herz eingibt, mit seinen eigenen Worten auf 
Arabisch wiedergibt, ist dies nicht der edle Koran. Diese werden „Hadīth qudsī“ 
genannt. Die arabischen Worte im edlen Koran wurden seitens Allahs, des Er-
habenen, in Form von Versen (Āyāt) aneinandergereiht offenbart. Ein Engel 
namens Dschibrīl (Gabriel), Friede sei mit ihm, rezitierte diese Verse mit diesen 
Worten und Buchstaben und Muhammad, Friede sei mit ihm, vernahm diese 
Worte mit seinen gesegneten Ohren, memorierte sie und trug sie sofort seinen 
Gefährten vor. Allah, der Erhabene, sandte den edlen Koran gemäß dem Dialekt 
des Stammes der Quraisch. Im dritten Band des Buches Radd al-muhtār heißt es 
im Kapitel über den Schwur: „Allah, der Erhabene, offenbarte den edlen Koran 
als Buchstaben und Wörter, wie es auch im Fath al-qadīr steht. Diese Buchstaben 
sind erschaffen. Die Bedeutungen dieser Buchstaben und Worte beherbergen 
die göttliche Rede (al-Kalām al-ilāhī). Diese Buchstaben und Worte werden 
„Koran“ genannt. Auch die Bedeutungen, welche auf die göttliche Rede verweisen, 
sind der Koran. Dieser Koran als göttliche Rede ist nicht erschaffen. Er ist wie 
die anderen Attribute Allahs, des Erhabenen, urewig (azalī) und ewig (abadī).“ 
Die Herabsendung des edlen Korans begann in der Nacht der Bestimmung (Qadr-
Nacht) und seine vollständige Herabsendung dauerte insgesamt 23 Jahre. Die 
Thora, das Evangelium und alle restlichen Bücher (Kutub) und Seiten (Suhuf) 
wurden alle mit einem Male offenbart. Sie alle glichen dem Menschenwort und 
ihr sprachlicher Ausdruck (Lafz) wies keinen Wundercharakter auf. Daher wurden 
sie schnell entstellt und verfälscht. Der edle Koran jedoch ist das größte aller 
Beglaubigungswunder (Muʿdschiza) Muhammads, Friede sei mit ihm, und gleicht 
nicht dem Menschenwort. All das wird ausführlich dargelegt im 100. Brief aus 
dem dritten Band des Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī, im Huddschatullāh alal-
ālamīn und im fünften Band des Kommentars von Zarqānī zum al-Mawāhib. 

Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kam jedes Jahr einmal und rezitierte den bis 
dahin geoffenbarten Koran gemäß der Anordnung auf der wohlbewahrten Tafel 
(al-Lawh al-mahfūz). Unser Prophet, Friede sei mit ihm, hörte der Rezitation zu 

– 61 –



und wiederholte sie. Im Jahr seines Verscheidens in das Jenseits kam Dschibrīl, 
Friede sei mit ihm, zweimal und rezitierte den gesamten Koran gemeinsam mit 
dem Propheten zwei Male. Muhammad, Friede sei mit ihm, konnte den gesamten 
edlen Koran auswendig und die Mehrheit der edlen Gefährten ebenfalls. Einige 
der Prophetengefährten hatten nur einige Teile auswendig gelernt und einen 
Großteil niedergeschrieben. Im Jahre des Ablebens unseres Propheten versam-
melte der Kalif Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, jene, die den 
Koran auswendig konnten, und ließ auch die niedergeschriebenen Stücke bringen. 
Er ließ dann den gesamten edlen Koran von einem Gremium schriftlich festhalten. 
So kam ein Buch zustande, welches „Mushaf“ oder „Mishaf“ genannt wird. 
33.000 Prophetengefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, waren 
einhellig der Ansicht, dass ein jeder Buchstabe im Mushaf korrekt und an seiner 
richtigen Stelle ist. Doch die Suren waren nicht voneinander getrennt. Der dritte 
Kalif Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, ließ die Suren im Jahre 25 
n. H. voneinander trennen und die Suren anordnen. Er ließ weitere sechs Ko-
ranexemplare anfertigen und übergab sie mit dem Originalexemplar Bahrain, 
Damaskus, Ägypten, Kufa, Jemen, Mekka und Medina. Alle heute weltweit ver-
fügbaren Koranexemplare wurden von diesen sieben kopiert und vermehrt. Es 
gibt nicht einmal einen Punkt, der sie voneinander unterscheidet. 

Im edlen Koran gibt es 114 Suren und 6236 Verse. Es gibt zwar auch andere 
Zählungen und einige sagen, es gäbe mehr oder weniger Koranverse, doch der 
Grund hierfür ist, dass einige lange Verse in mehrere kurze Verse aufgeteilt oder 
mehrere kurze Verse als ein langer Vers gezählt werden. Ein anderer Grund 
liegt darin, dass die Basmala zu Beginn der Suren insgesamt als ein einziger Vers 
oder jede Basmala als eigenständiger Vers gezählt wird. Hierüber gibt es aus-
führliche Informationen in dem Buch Bustān al-ārifīn. 

Jeder Dichter hat seine eigene Begabung im Komponieren, beim Schreiben 
von Gedichten. Wenn wir beispielsweise einem Sprachwissenschaftler, der die 
Gedichte von Mehmet Akif und Nabi gut kennt, das letzte Gedicht von Mehmet 
Akif vorlegen und sagen, dies habe Nabi geschrieben, würde er dann nicht darauf 
ohne Zweifel, auch wenn er dieses Gedicht vorher noch nie gehört hat: „Ihr irrt 
euch. Ich kenne die Dichtungsart (den Stil) von Nabi Efendi und Mehmet Akif 
gut. Dieses Gedicht ist von Mehmet Akif und nicht von Nabi“ sagen? Selbstver-
ständlich würde er das sagen! So wie sich das Aneinanderreihen von türkischen 
Wörtern bei zwei türkischen Dichtern gravierend unterscheidet, gleicht der edle 
Koran keinem Menschenwort. Dass es sich beim edlen Koran nicht um ein Men-
schenwort handelt, ist auch durch Experimente festgestellt worden und kann zu 
jeder Zeit bewiesen werden. Und zwar hat ein arabischer Dichter auf einer Seite 
mit allen Feinheiten der Sprache etwas verfasst und dazwischen einige Zeilen 
Hadith geschrieben und dann an anderer Stelle einen Koranvers eingefügt, der 
den gleichen Inhalt aufweist. Dies wurde dann jemandem, der kein Wissen über 
Islam und Koran hat, aber die arabische Sprache gut beherrscht, als Text einer 
beliebigen Person vorgelegt. Während des Lesens hielt er beim Hadith inne und 
sagte: „Diese Stelle ist anders als das Obige. Die Sprachkunst hier ist höher.“ 
Als er beim Koranvers ankam, hielt er völlig erstaunt inne und sagte diesmal: 
„Diese Stelle gleicht überhaupt keinem Menschenwort. Es gibt Bedeutungen in-
nerhalb von Bedeutungen und es ist unmöglich, alles zu verstehen.“ 

Der edle Koran kann in keine andere Sprache, nicht einmal in das Arabische, 
übersetzt werden. Ein beliebiges Gedicht kann nicht einmal in seine eigene 
Sprache vollständig übertragen werden. Nur die Bedeutungswiedergabe und Er-
klärung ist möglich. Um die Bedeutung des edlen Korans zu verstehen, sollen 
nicht Übersetzungen gelesen werden. Die Bedeutung eines Verses zu verstehen 

– 62 –



bedeutet nämlich, zu verstehen, was Allah, der Erhabene, mit diesem Vers 
gemeint hat. Wer irgendeine Übersetzung dieses Verses liest, wird daraus nicht 
den göttlichen Willen, die göttliche Intention (al-Murād al-ilāhī) verstehen, 
sondern nur die Bedeutungswiedergabe gemäß dem Wissensstand des Übersetzers 
erfahren. Wer die Übersetzung eines Ungebildeten oder Ungläubigen liest, wird 
nicht den Willen Allahs, des Erhabenen, erfahren, sondern das, was der Übersetzer 
sich als Bedeutungsmöglichkeit erdacht hat, weil er glaubte, er habe irgendetwas 
verstanden. 

Ein Gesetz, das Dorfbewohner betrifft, wird von der Regierung nicht direkt 
den Dorfbewohnern zugesandt, denn selbst, wenn sie es lesen könnten, würden 
sie es nicht verstehen. Das Gesetz wird erst an die Gouverneure übermittelt. Die 
Gouverneure lesen das Gesetz, verstehen es, fügen Erklärungen hinzu und 
schicken es den Bezirksvorsitzenden. Diese wiederum lesen diese Erklärung, 
führen es noch weiter aus und erklären es den Dorfvorsitzenden. Die Dorfvor-
sitzenden würden es nämlich durch alleiniges Lesen nicht verstehen. Diese Dorf-
vorsitzenden leiten das Gesetz dann weiter an die Dorfbewohner, und zwar in 
deren Dorfdialekt. Was den edlen Koran anbelangt, so ist er göttliches Gesetz. 
Allah, der Erhabene, wies im Koran Seinen Dienern den Weg zur Glückseligkeit 
und sandte Sein eigenes Wort (Kalām) dem Höchsten unter allen Menschen. 
Einzig und allein Muhammad, Friede sei mit ihm, ist fähig, die Bedeutung des 
edlen Korans zu begreifen. Niemand außer ihm kann ihn gänzlich verstehen. 
Obwohl die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, als Mutter-
sprachler das Arabische beherrschten und sprachbegabt und eloquent waren, 
konnten sie einige Verse nicht verstehen und pflegten deshalb den Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, dahingehend zu befragen. 

So sah beispielsweise der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, eines Tages, als er an einem Ort vorbeiging, wie der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, dem edlen Abū Bakr, möge Allah zufrieden mit ihm sein, etwas er-
zählte. Er gesellte sich zu ihnen und hörte zu. Später gingen zwar auch andere 
an ihnen vorbei, doch sie scheuten sich davor, zu ihnen zu kommen und zuzuhören. 
Deshalb sagten sie am nächsten Tag, als sie Umar, möge Allah zufrieden mit 
ihm sein, sahen, zu ihm: „O Umar! Der Gesandte Allahs erzählte euch gestern 
etwas. Berichte uns, was es war, damit wir es lernen.“ Der Prophet sagte nämlich 
immerzu: „Erzählt euren Glaubensgeschwistern, was ihr von mir vernommen 
habt! Informiert euch gegenseitig!“ Da berichtete der ehrwürdige Umar: „Gestern 
fragte Abū Bakr den Gesandten Allahs nach der Bedeutung eines Koranverses, 
den er nicht verstand. Der Gesandte Allahs erklärte ihm daraufhin den Vers. 
Ich habe eine ganze Stunde zugehört und nichts verstanden.“ Der Prophet erklärte 
es nämlich gemäß dem hohen Rang des ehrwürdigen Abū Bakr. Der ehrwürdige 
Umar selbst hatte einen solch hohen Rang, dass der Prophet über ihn gesagt 
hatte: „Ich bin der Letzte der Propheten. Nach mir wird kein Prophet mehr ent-
sandt werden. Hätte es nach mir noch einen Propheten gegeben, so wäre Umar 
zum Propheten geworden.“ Obwohl sein Rang so hoch und er des Arabischen 
mächtig war, verstand er nicht einmal die Erklärung eines Koranverses. Dies 
rührt daher, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, jedem entsprechend 
seinem Rang eine jeweilige Angelegenheit erklärte. Abū Bakrs Rang war viel 
höher als der von Umar. Doch selbst er, ja sogar Dschibrīl, Friede sei mit ihm, 
fragte den Gesandten Allahs nach der Bedeutung und den Geheimnissen des 
edlen Korans. [Im Buch al-Hadīqa steht im Kapitel über die Übel der Zunge: 
„Imām as-Suyūtī berichtet, dass der Gesandte Allahs die gesamte Erklärung 
(Tafsīr) des edlen Korans seinen Gefährten mitteilte.“] 

Zusammengefasst lässt sich sagen: Die Bedeutung des edlen Korans verstand 

– 63 –



einzig und allein Muhammad, Friede sei mit ihm, und teilte sie mittels seiner 
Hadithe mit. Er ist es, der den edlen Koran erklärt hat. Eine richtige 
Koranauslegung (Tafsīr) sind folglich seine Hadithe. Unsere Religionsgelehrten 
schliefen und ruhten nicht und opferten ihre Gemütlichkeit, um diese Hadithe 
zu sammeln und sie in den Büchern zur Koranexegese (Tafsirbüchern) festzuhalten. 
Eines der wertvollsten unter diesen Büchern ist der Korankommentar von 
Baydāwī. Um diese Tafsirbücher verstehen zu können, muss man sich dreißig 
Jahre lang unaufhörlich eifrig bemühen und die zwanzig Hauptwissenschaften 
gut studieren. Die Zweige dieser zwanzig Hauptwissenschaften sind wiederum 
achtzig Wissenschaften. Eine dieser Hauptwissenschaften ist die Koranexegese 
(Tafsīr). Diese Wissenschaften haben alle ihre eigenen fachkundigen Gelehrten 
und zahlreiche Bücher. Einige arabische Wörter, die heute zur Verwendung kom-
men, weisen in der islamischen Rechtswissenschaft (Fiqh) andere Bedeutungen 
und in der Koranexegese wiederum ganz andere Bedeutungen auf. Sogar ein 
und dasselbe Wort nimmt je nach Stellung im edlen Koran und je nach Partikel, 
die hinzutritt, eine ganz andere Bedeutung ein. Wenn diejenigen, die kein Wissen 
über diese umfangreichen Wissenschaften haben, gemäß dem heutigen Arabisch 
eine Koranübersetzung anfertigen, kommt dabei etwas ganz anderes heraus als 
die tatsächliche Bedeutung des edlen Korans. Ein jeder kann von den feinen Be-
deutungen, Vorzügen, Zeichen und tiefen Geheimnissen des edlen Korans nur 
im Maße seiner Glaubensstärke etwas verstehen. Die Exegese (Tafsīr) geschieht 
nicht durch Vermittlung und Niederschrift. Die Exegese ist ein Licht (Nūr), 
welches in den Herzen der großen Gelehrten aufgeht. Die Tafsirbücher sind der 
Schlüssel zu diesem Licht. So wie die Juwelen zum Vorschein treten, wenn die 
Schublade mit dem Schlüssel aufgeschlossen wird, so geht dieses Licht im Herzen 
auf, wenn diese Tafsirbücher gelesen werden. Die in den achtzig Wissenschaften 
bewanderten Gelehrten verstanden diese Koranauslegungen und verfassten, um 
sie religionsunkundigen Menschen, wie wir es sind, kundzutun, tausende Bücher 
für Menschen mit unterschiedlichem Niveau. Wertvolle Korankommentare wie 
Mawākib, Tibyān und Tafsīr Abil-layth gehören zu diesen Büchern. Der Tibyān 
genannte Korankommentar ist eine im Jahre 1110 n. H. angefertigte türkische 
Übersetzung. Die Koranauslegung von Vehbi Efendi aus Konya ist eher ein Pre-
digtbuch. In den neuen (türkischen) Korankommentaren und Grundlagenbüchern 
(Ilmihal), sogar in denen, die unter ihnen als die Wertvollsten erachtet werden, 
sind persönliche Meinungen enthalten, und ihr Schaden für die Leser ist größer 
als der Nutzen. Doch insbesondere die Koranauslegungen und -übersetzungen 
von Islamfeinden und Irrgängern, die sie schreiben, um die Bedeutungen des 
edlen Korans zu entstellen, sind reines Gift. In den Köpfen der Jugendlichen 
entstehen durch das Lesen dieser Werke Fragezeichen, Zweifel und Widersprüche. 
Ohnehin ist es für Menschen wie wir, die über wenig religiöses Wissen verfügen, 
nicht geeignet, Tafsir- und Hadithbücher zu lesen, um daraus den Islam zu lernen. 
Denn einen Koranvers oder Hadith falsch zu verstehen oder daran zu zweifeln, 
kann zum Verlust des Glaubens führen. Allein Kenntnis über die arabische 
Sprache genügt nicht, um Tafsire und Hadithe verstehen zu können. Wer denkt, 
dass alle, die des Arabischen mächtig sind, Religionsgelehrte seien, irrt sich ge-
waltig. Es gibt in Beirut und anderen Orten viele Priester, deren Muttersprache 
Arabisch ist und die die arabische Literatur gut kennen. Doch keiner von ihnen 
hat die leiseste Ahnung vom Islam. In dem Wörterbuch namens al-Mundschid, 
welches sie im Jahre 1956 druckten, wurden viele islamische Namen, selbst der 
Name des Friedhofs al-Baqīʿ in Medina und sogar das Datum des Ablebens 
unseres geehrten Propheten falsch geschrieben. 

Ein jeder, der die wahre Bedeutung des edlen Korans verstehen und lernen 
will, sollte unbedingt die Werke der islamischen Gelehrten über die Glaubenslehre 

– 64 –



(Kalām), Rechtswissenschaft (Fiqh) und Ethik (Akhlāq) lesen. Die Inhalte all 
dieser Bücher wurden aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen ent-
nommen. Die Bücher, welche als „Koranübersetzung“ verfasst sind, können nicht 
die richtige Bedeutung wiedergeben. Wer diese Übersetzungen liest, wird sich 
von den Gedanken, Ideen und Absichten des Verfassers beeinflussen lassen und 
dies kann sogar so weit führen, dass er aus dem Glauben tritt. 

Es ist auch nicht möglich, den edlen Koran mit lateinischen Buchstaben nie-
derzuschreiben, denn diese Buchstaben haben keine Entsprechungen zu dem 
Arabischen, weswegen die Bedeutung verloren geht. Was dann rezitiert wird, ist 
nicht der edle Koran, sondern eine bedeutungslose Ansammlung von Lauten, 
wie auch in der Zeitschrift al-Muʿallim aus dem Jahre 1986 ausführlich erklärt 
wird. Sagt jemand zum Beispiel ahat anstelle von ahad, wird das Gebet ungültig. 

Heutzutage ist zu beobachten, dass viele Leute diese falschen Übersetzungen 
und mit lateinischen Buchstaben verfassten Schriften zweifelhafter Herkunft als 
„türkischer Koran“ den Jugendlichen vorlegen und in Dörfern verteilen. Sie 
sagen Sachen wie: „Der arabische Koran ist in einer fremden Sprache. Lest ihn 
nicht! Lest ihn in unserer Muttersprache!“ Wenn man achtgibt, wird man be-
merken, dass viele derjenigen, die solche Behauptungen aufstellen, nicht einmal 
beten und fasten, in Verboten und gar Religionslosigkeit versunken sind und ihr 
Muslimsein nur auf Worten beruht. Wieso singen und hören diese Leute die 9. 
Symphonie Beethovens, Mozarts Figaro und Molières Gedichte im Radio und 
in ihren Bars auf Deutsch, Italienisch und Französisch? Wieso sagen sie nicht 
auch hier: „Dies sind Fremdsprachen; sie müssen auf Türkisch vorgetragen wer-
den“? Diese Symphonien und Komödien übersetzen sie nicht ins Türkische, denn 
sie wissen ganz genau, dass es unmöglich ist, sie originalgetreu in das Türkische 
zu übersetzen, und ihre Triebseele keinen Genuss an der türkischen Version 
findet. Niemand würde das Türkische z. B. als Werk Beethovens oder Chopins 
bezeichnen. So können Muslime auch bei diesen Übersetzungen nicht in den Ge-
nuss des edlen Korans kommen und ihre Seelen damit nicht nähren. 

Die vom Präsidium für Religionsangelegenheiten verfasste und im Jahre 1961 
(1381 n. H.) veröffentlichte Übersetzung unter dem Namen „Kur’ân-ı kerîmin 
türkçe meâli“ (Die Bedeutungswiedergabe des edlen Korans auf Türkisch) bringt 
in ihrem Vorwort die von uns oben dargelegte Sachlage sehr schön zum Ausdruck. 
In diesem Vorwort, welches die Unterschrift des Leiters des Präsidiums, des ge-
ehrten H. Hüsnü Erdem trägt, steht geschrieben: „Ein Buch wie der edle Koran, 
das eine göttliche Eloquenz und Prägnanz aufweist, kann, geschweige denn ins 
Türkische, in keine einzige Sprache gebührend übersetzt werden. Es ist ange-
messener, die Bedeutungen, die im Lichte der früheren Koranauslegungen gegeben 
werden, nicht Übersetzung, sondern eher eine Interpretation, eine Bedeutungs-
wiedergabe zu nennen. Worte, welche nur die Bedeutungen wiedergeben, die 
der Koran beherbergt, als Koran zu bewerten und im Gebet zu rezitieren und, 
ohne mit dem Originaltext gebührend vertraut zu sein, daraus Bestimmungen 
abzuleiten, ist nicht erlaubt. Keine Übersetzung kann je dem Original entsprechen. 
Im edlen Koran gibt es Begriffe, die mehrere Bedeutungen innehaben. Einen 
solchen Begriff zu übersetzen bedeutet, die verschiedenen Bedeutungen auf eine 
einzige Bedeutung zu reduzieren, und man kann nicht mit Sicherheit wissen, ob 
diese eine Bedeutung der göttlichen Intention entspricht. Daher kann nicht 
gewagt werden, ein solches Werk als „Koranübersetzung“ zu betiteln. Den edlen 
Koran zu übersetzen ist etwas anderes, als die Übersetzung an die Stelle des 
edlen Korans zu setzen.“ In den Erläuterungen im Anschluss an das Vorwort 
heißt es: „Es ist nicht möglich dieses göttliche, übermenschliche und prägnante 
Buch gebührend und originalgetreu ins Türkische zu übersetzen. Daher ist die 

– 65 –



angemessenste Vorgehensweise nicht, die Verse Wort für Wort zu übersetzen, 
sondern die Bedeutung, die sich aus dem arabischen Original ableiten lässt, auf 
Türkisch wiederzugeben. Es ist nicht möglich, den erhabenen Ausdruck des edlen 
Korans, seine Prägnanz und Eloquenz bewahrend in eine andere Sprache zu 
übertragen. Doch eine sinngemäße Übersetzung ist möglich. Bei einer Übersetzung 
von einer Sprache in die andere ist es nicht möglich, die Feinheiten und Beson-
derheiten beider Sprachen vollkommen zu bewahren. In Europa wurde die erste 
Koranübersetzung im Jahre 537/1141 ins Lateinische unternommen. Dann erfolgten 
Übersetzungen im Jahre 919/1513 ins Italienische, im Jahre 1025/1616 ins Deutsche, 
im Jahre 1056/1647 ins Französische und im Jahre 1057/1648 ins Englische. Heute 
gibt es in all diesen Sprachen rund dreißig verschiedene Übersetzungen. Doch 
in diesen Übersetzungen, die von Personen mit unterschiedlichen Intentionen 
und Neigungen vorgenommen wurden, gibt es welche, in denen entweder grobe 
Fehler enthalten sind oder die gar klare und offenkundige Anfeindungen an den 
Tag legen. Es ist erlaubt (dschāʾiz), den edlen Koran in andere Sprachen zu über-
setzen, doch es ist nicht möglich, aus Übersetzungen sämtliche Bestimmungen 
(Ahkām) der islamischen Religion zu erlernen. Es gibt auch Bestimmungen, die 
auf den Hadithen, dem Konsens (Idschmāʿ) und dem Analogieschluss (Qiyās) 
beruhen. Diese kann man detailliert aus Fiqh-Büchern lernen.“ 

Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass 
in dem Buch, welches in der Beyazıt-Staatsbibliothek in Istanbul, in der Abteilung 
Şeyhul-islam Veliyyüddin Efendi unter der Nummer 1706 katalogisiert ist, auf 
Seite 224 steht: „Eine Koranübersetzung ist nicht gleichzusetzen mit dem Koran, 
denn der Koran ist bekanntlich der prägnante Ausdruck. Bei der Übersetzung 
verschwindet die Prägnanz. Wenn ein Gedicht übersetzt wird, ist es kein Gedicht 
mehr.“ Bei dem Buch handelt es sich um einen Kommentar (Scharh) zu Imām 
an-Nawāwīs Buch al-Adhkār. Der Autor heißt Abū Abdullāh Muhammad Scham-
suddīn al-Uqaylī Bahnasī asch-Schāfiʿī an-Naqschī und er verstarb im Jahre 1001/ 
1592. Bahnas ist eine Kleinstadt in Mittelägypten. 

Allah, der Erhabene, sagt im edlen Koran: „Mein Buch ist auf Arabisch“, 
und: „Ich habe dieses Buch Muhammad, Friede sei mit ihm, in arabischer Sprache 
herabgesandt.“ Das heißt also, dass die Gesamtheit der Wörter, Buchstaben und 
Bedeutungen, die Allah, der Erhabene, mittels eines Engels herabsandte, der 
Koran ist. Bücher, auf die dies nicht zutrifft, können nicht Koran genannt werden. 
Wer diese Bücher als Koran bezeichnet, verlässt den Islam und wird zu einem 
Kāfir. Wenn er in eine andere Sprache übertragen wird, ja gar in das Arabische, 
so wird dies Erläuterung des Korans genannt. Wenn auch nur ein Buchstabe ver-
ändert wird, selbst wenn dabei die Bedeutung nicht verloren geht, ist es nicht 
mehr der Koran. Selbst wenn kein einziger Buchstabe verändert wird, aber eine 
kleine Veränderung in der Lesung erfolgt, wird dies nicht mehr Koran genannt. 

Im Buch Riyād an-nāsihīn heißt es: „Der edle Koran, der zwar den Regeln 
der arabischen Grammatik entspricht, bei dem aber einige Worte anders sind 
als bei dem, was Uthmān, möge Allah zufrieden mit ihm sein, gesammelt hat, 
ohne dass dabei die Bedeutung entstellt wird, nennt sich ,Qirāʾa schādhdha‘ 
(nicht kanonische Lesart). Diese im Gebet oder außerhalb des Gebets zu rezitieren, 
ist keinesfalls erlaubt und eine Sünde. Diese unkanonischen Lesevarianten wurden 
zwar von einigen der edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden 
sein, rezitiert, doch es gab keinen Konsens darüber. Eine Rezitation, welche von 
keinem der edlen Gefährten überliefert wurde, kann nicht als ,Qirāʾa schādhdha‘ 
bezeichnet werden. Jemanden, der derart rezitiert, gilt es einzusperren und zu 
schlagen. Auf eine Art und Weise zu rezitieren, wie kein einziger der Gelehrten 
je gelesen hat, auch wenn sie die Bedeutung und Worte nicht verändert, ist Kufr.“ 

– 66 –



Übersetzungen des edlen Korans in andere Sprachen kann man nicht Koran 
nennen. Diese werden eher „Erklärung“ bzw. „Erläuterung“ des edlen Korans 
genannt. Wenn diese von fachkundigen und gutwilligen, aufrichtigen Muslimen 
angefertigt sind, darf man sie lesen, um daraus die Bedeutung des edlen Korans 
zu erfahren. Dem kann nichts entgegengesetzt werden. Doch diese dürfen nicht 
als „Koran“ gelesen werden. Diese als „Koran“ zu lesen, bringt keinen Lohn, 
sondern ist eine Sündentat. Die Muslime müssen den edlen Koran so rezitieren, 
wie ihn Allah, der Erhabene, herabgesandt hat. Den Koran zu lesen, ohne die 
Bedeutung zu verstehen, ist auch verdienstvoll, doch ihn zu lesen, indem man 
die Bedeutung kennt und versteht, ist ohne Zweifel viel verdienstvoller und bes-
ser. 

Das Arabisch in Ägypten, im Irak, im Hedschas und in Marokko gleicht nicht 
einander. Mit welchem dieser Dialekte soll der edle Koran erläutert werden? 
Um den edlen Koran verstehen zu können, ist es entscheidend, den Dialekt der 
Quraisch zu beherrschen, nicht das heutige Arabisch. Für das Verständnis des 
edlen Korans muss man sich jahrelang bemühen und studieren. Wir müssen aus 
Koranauslegungen und Erklärungen der islamischen Gelehrten, die auf diese 
Art gelernt und verstanden haben, lesen und verstehen. Jugendliche, die zusam-
mengebastelte Übersetzungen lesen, denken, der Koran sei eine Ansammlung 
mythologischer Geschichten, nutzloser und sinnloser Gedanken und vulgärer 
Worte. Sie distanzieren sich vom Koran und vom Islam und werden zu Ungläu-
bigen. So versteht sich, dass das Auftischen von Koranübersetzungen vor die Ju-
gendlichen und die Behauptung, sie sollten den Koran in der Muttersprache 
lesen und nicht in arabischer Sprache, die ja eine Fremdsprache sei, eine neue 
Taktik und Falle der Islamfeinde und Ketzer ist, um muslimische Kinder, die 
Nachfahren der Märtyrer, ohne Glauben aufzuziehen. 

Der ehrwürdige Ibn Hadschar al-Makkī schreibt in seinem Buch al-Fatāwā 
al-fiqhiyya auf Seite 37: „Den edlen Koran mit anderen Buchstaben als den ara-
bischen aufzuschreiben und ihn in eine andere Sprache zu übersetzen und dies 
anstelle des edlen Korans zu lesen, ist gemäß Konsens harām. Salmān al-Fārisī, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, schrieb die Fātiha für die Perser nicht mit 
dem persischen Alphabet nieder und er verfasste für sie auch keine Übersetzung. 
Stattdessen schrieb er für sie die Erläuterung (Tafsīr) der Fātiha auf. Den edlen 
Koran mit anderen Buchstaben als den arabischen niederzuschreiben und einen 
solchen Koran zu lesen, ist harām. Selbst den edlen Koran auf Arabisch so zu 
schreiben, wie er rezitiert wird, und ihn somit zu verändern, ist mit Übereinstim-
mung harām. Dies wäre ein Ausdruck des Missfallens gegenüber den rechtschaf-
fenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) und das Erachten dieser als Unwissende. 
So steht beispielsweise im edlen Koran „ribū“, doch dieses Wort wird als „ribā“ 
gelesen. Dies als „ribā“ zu schreiben, also in der Art, wie es gelesen wird, ist 
nicht erlaubt. Bei der Niederschrift des edlen Korans auf solche Art und Weise 
und bei der Übersetzung wird die Prägnanz des Gotteswortes aufgehoben und 
die einzigartige göttliche Komposition verändert. Die Stellen der Koranverse in-
nerhalb einer Sure zu verändern, ist harām, denn die Reihenfolge der Koranverse 
ist mit absoluter Gewissheit (qatʿī) richtig. Die Richtigkeit der Reihenfolge der 
Suren ist hingegen wahrscheinlich (zannī). Daher ist das Lesen und Niederschreiben 
der Suren in einer anderen Reihenfolge makrūh. Zu behaupten, dass das Nie-
derschreiben und Lesen des edlen Korans mit anderen Buchstaben oder seiner 
Übersetzung das Erlernen des Korans erleichtere, ist nicht richtig. Selbst wenn 
es eine Erleichterung wäre, kann dies keinen Grund für das Erlaubtsein darstellen.“ 

Im Buch Mawdūʿāt al-ulūm heißt es: „Das im edlen Koran verwahrte Wissen 
ist dreierlei Art: Die erste Art von Wissen hat Er keinem einzigen Seiner Diener 

– 67 –



gegeben. Niemand außer Ihm selbst kann Sein Wesen, Seine Namen und Seine 
Attribute kennen. Die zweite Art des Wissens hat Er einzig und allein Muhammad, 
Friede sei mit ihm, kundgetan. Niemand außer diesem erhabenen Propheten und 
seinen Erben, den Gelehrten mit unerschütterlichem (rāsikh) Wissen, kann etwas 
davon verstehen. Derart sind die mehrdeutigen (mutaschābih) Verse. Die dritte 
Art von Wissen gab Er Seinem Propheten und befahl ihm, es seiner Gemeinde 
(Umma) zu verkünden. Dieses letztgenannte Wissen teilt sich in zwei Bereiche: 
Der erste Bereich umfasst die Erzählungen und Geschichten (Qisas) über die 
Zustände früherer Menschen und die Berichte (Akhbār) über jene Sachen, die 
Er im Diesseits und Jenseits bereits erschuf und erschaffen wird. Diese können 
nur durch die Verkündigung des Gesandten Allahs gekannt werden. Sie können 
nicht mit dem Verstand erschlossen oder durch Experimente erforscht werden. 
Der zweite Bereich der dritten Art von Wissen kann mittels Verstand, Erfahrung 
und arabischer Sprachwissenschaften angeeignet werden. Das Ableiten von 
Rechtsbestimmungen aus dem edlen Koran und das Herauslesen naturwissen-
schaftlicher Erkenntnisse gehören zu diesen. Imām an-Nasafī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch al-Aqāʾid an-Nasafiyya: ,Der Koran 
wird im Einklang mit den arabischen Sprachwissenschaften ausgelegt. Es wäre 
Apostasie und Glaubensleugnung, ihm andere Bedeutungen zu geben, wie es bei 
den irregeleiteten Ismāʿīliten der Fall ist.‘ 

Jene, die entsprechend ihrem eigenen Verständnis und ihrer eigenen Auffassung 
den Koran falsch auslegen, lassen sich in fünf Kategorien einteilen:  

1. Unwissende, die nicht über das für die Exegese notwendige Wissen verfü-
gen. 

2. Jene, die die mehrdeutigen Koranverse auslegen. 
3. Solche, die entsprechend den verdorbenen Ansichten und Wünschen von 

Angehörigen irregeleiteter Gruppen, Ketzern und Islamreformern den Koran 
auslegen. 

4. Diejenigen, die den Koran auslegen, ohne ihn mittels Belegen und Beweisen 
gut verstanden zu haben.  

5. Jene, die den Koran ihrer Triebseele und dem Teufel folgend auslegen.“ 

26 — Alle islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) entstammen 
dem edlen Koran. Der edle Koran versammelt in sich alle Bestimmungen, die in 
allen Büchern, die den Propheten, Friede sei mit ihnen, offenbart wurden, 
enthalten waren, und noch viele weitere. Die Blinden, Ungebildeten und Toren 
können dies nicht sehen. Diese Bestimmungen (Ahkām) im edlen Koran sind 
dreierlei Art: Die erste Art von Bestimmungen können gelehrte und vernunft-
begabte Menschen mittels Wortlaut des Textes (Ibārat an-nass), Hinweis des 
Textes (Ischārat an-nass), Implikation des Textes (Dalālat an-nāss), Inhalt des 
Textes (Madmūn an-nass), Erfordernis des Textes (Iltizām an-nass) und Explikatur 
des Textes (Iqtidā an-nass) mit Leichtigkeit verstehen. 

Das heißt, ein jeder Vers weist in Bezug auf Wortlaut, Implikation, Hinweis, 
Erfordernis, Explikatur und Inhalt verschiedene Bedeutungen auf und enthält 
somit unterschiedliche Bestimmungen. Nass (Text) ist die Bezeichnung für Ko-
ranverse und Hadithe, deren Bedeutung offenkundig und klar ist. 

Die zweite Art von Bestimmungen im edlen Koran kann nicht klar verstanden 
werden. Sie werden mittels Idschtihād und Istinbāt (juristische Methodik) of-
fengelegt. 

Es war möglich, dass einer der edlen Gefährten in den Ahkām idschtihādiyya, 
also bei den Bestimmungen, die mittels Idschtihād ermittelt werden, unserem 
Propheten, Friede sei mit ihm, nicht folgt. Doch diese so ermittelten Bestimmungen 

– 68 –



konnten in der Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, nicht falsch oder 
zweifelhaft sein, denn im Falle von fehlerhaften Idschtihāden kam Dschibrīl, 
Friede seit mit ihm, und korrigierte auf Befehl Allahs, des Erhabenen, diese um-
gehend und somit wurde unmittelbar das Richtige vom Falschen getrennt. Doch 
bei den Bestimmungen, die nach dem Ableben unseres Propheten abgeleitet 
wurden, war dies nicht mehr der Fall und somit blieben die richtigen und falschen 
Idschtihāde vermischt. Daher müssen die durch Idschtihād ermittelten Bestim-
mungen aus der Zeit der Offenbarung sowohl ausgeführt als auch daran geglaubt 
werden. Die durch Idschtihād ermittelten Bestimmungen nach der Zeit unseres 
Propheten sind zwar auch bindend, doch der Zweifel an Idschtihāden, über die 
es keinen Konsens (Idschmāʿ) gibt, hebt den Glauben nicht auf. [Dieses Thema 
wird auch im 36. Brief aus dem 2. Band des Maktūbāt ausgeführt.] 

Die dritte Art von Bestimmungen im edlen Koran ist so tiefgehend und ver-
borgen, dass es jenseits der menschlichen Macht liegt, sie zu verstehen und ab-
zuleiten. Solange diese von Allah, dem Erhabenen, nicht kundgetan werden, 
können sie nicht begriffen werden. Sie wurden einzig unserem Propheten, Friede 
sei mit ihm, gezeigt und mitgeteilt. Anderen werden sie nicht mitgeteilt. Zwar 
entstammen diese Bestimmungen auch dem edlen Koran, doch aufgrund der 
Tatsache, dass sie vom Propheten, Friede sei mit ihm, erklärt und dargelegt 
wurden, werden sie „Sunna“ genannt. Bei der ersten und dritten Art von Be-
stimmungen darf sich niemand vom Propheten, Friede sei mit ihm, trennen. Alle 
Muslime müssen an diese Bestimmungen glauben und sie befolgen. Bei den 
Ahkām idschtihādiyya jedoch sind die Mudschtahids dazu verpflichtet, ihren ei-
genen abgeleiteten Urteilen zu folgen. Ein Mudschtahid darf nicht dem Idschtihād 
eines anderen Mudschtahids folgen. Kein Mudschtahid darf einem anderen 
Mudschtahid aufgrund dessen Idschtihād sagen, er habe sich geirrt oder sei vom 
rechten Weg abgekommen. Denn für jeden Mudschtahid ist sein eigener Idschtihād 
richtig und wahr. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, befahl seinen Gefährten, 
die er in ferne Orte entsandte, bei Angelegenheiten, mit denen sie konfrontiert 
werden, zuallererst gemäß der Bestimmung im edlen Koran zu handeln. Sollten 
sie dort nicht fündig werden, so sollten sie in den Hadithen suchen, und wenn sie 
auch darin keine Antwort fanden, sollten sie eigenständige Rechtsfindung 
(Idschtihād) vollziehen und ihrer eigenen Ansicht (Raʾy) folgen. Er verbat ihnen, 
der Ansicht und dem Idschtihād von anderen zu folgen, selbst wenn diese gelehrter 
und ranghöher sein sollten. Kein Mudschtahid und keiner der edlen Gefährten 
bezeichnete die Idschtihāde eines anderen als fehlerhaft. Zu jenen, deren Idschtihād 
anders ausfiel als ihr eigener, sagten sie nichts Abwertendes wie „Sünder“ oder 
„Irregegangener“. 

Der größte Mudschtahid nach den edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen 
allen zufrieden sein, ist Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein. Dieser große Imām wahrte in all seinen Handlungen die Achtsamkeit (Waraʿ) 
und die Gottesfurcht (Taqwā). In all seinen Angelegenheiten folgte er voll und 
ganz unserem Propheten, Friede sei mit ihm. Er erreichte im Idschtihād und 
Istinbāt eine solch hohe Stufe, die keiner nach ihm erreichen konnte. 

[Auch wenn vor ihm gelehrtere und ranghöhere Personen kamen, haben sie, 
weil zu ihrer Zeit das Abkommen vom rechten Weg noch nicht so verbreitet ge-
wesen war, keine Maßstäbe für die Ermittlung des Richtigen gesetzt, sondern 
sich mit wertvolleren Angelegenheiten beschäftigt.] 

Imām asch-Schāfiʿī sagte, weil er ein wenig von den Feinheiten des Idschtihād 
von Imām Abū Hanīfa verstehen konnte: „Alle Mudschtahids sind die Kinder 
von Imām Abū Hanīfa.“ Īsā, Friede sei mit ihm, wird nahe dem Jüngsten Tag 
vom Himmel herabkommen und gemäß der Religion Muhammads, Friede sei 

– 69 –



mit ihm, handeln und aus dem edlen Koran Bestimmungen (Ahkām) ableiten. 
Der große Islamgelehrte Imām Muhammad Pārisā sagte: „Alle Bestimmungen 
eines solch großen Propheten wie Īsā, Friede sei mit ihm, die von ihm mittels 
Idschtihād abgeleitet werden, werden den Bestimmungen der hanafītischen 
Rechtsschule gleichen, also im Einklang mit dem Idschtihād von Imām Abū 
Hanīfa sein.“ Das zeigt uns, wie korrekt und treffend der Idschtihād von Imām 
Abū Hanīfa, möge Allah mit ihm zufrieden sein, ist. Gottesfreunde (Awliyā) 
teilten mit, dass sie mit ihren Herzensaugen sahen, dass die hanafītische Rechts-
schule einem weiten Meer gleicht, während die anderen Rechtsschulen kleinen 
Bächen und Flüssen gleichen. Der ehrwürdige Imām Abū Hanīfa war in der Be-
folgung der Sunna bei seinem Idschtihād der Strikteste. Er nahm sogar Mursal-
Hadithe genauso wie Musnad-Hadithe als Beweise an und hielt die Aussagen 
der edlen Gefährten über seiner eigenen Ansicht. Er verstand die Höhe ihrer 
Ränge, die sie aufgrund ihrer Anwesenheit in der Gesellschaft unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, erlangt hatten, besser als alle anderen. Keinem anderen 
Mudschtahid konnte dies gelingen. Diejenigen, die behaupten, Imām Abū Hanīfa 
habe gemäß seiner eigenen Meinung Urteile abgeleitet und sei dabei dem Koran 
und der Sunna nicht verbunden geblieben, beschuldigen Millionen von Muslimen, 
die seit Jahrhunderten gemäß seiner Rechtsschule ihren religiösen Pflichten nach-
gehen, mit der Befolgung eines falschen und fiktiven Weges, ja gar damit, fern 
vom Islam selbst gewesen zu sein. Diese Aussagen tätigen entweder zutiefst igno-
rante Menschen, die sich ihrer eigenen Ignoranz nicht bewusst sind, oder die Is-
lamfeinde und Ketzer, die den Islam entstellen und zunichtemachen wollen. 
Einige Unwissende und Ketzer lernen einige wenige Hadithe auswendig und 
denken, die islamischen Bestimmungen seien nur auf diese beschränkt. Daher 
lehnen sie die Bestimmungen, die sie nicht vernommen haben und nicht kennen, 
ab. Ja, ein Insekt, das in einem Felsenspalt festsitzt, wird natürlich denken, dass 
Erde und Himmel allein aus diesem Spalt bestehen. 

Das Oberhaupt der Ahlus-Sunna, der Begründer der islamischen Rechtswis-
senschaft (Fiqh), ist Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen. 
Drei Viertel aller islamischen Bestimmungen, die in dieser Welt praktiziert 
werden, gehen auf ihn zurück. An dem restlichen Viertel hat er wiederum einen 
Anteil. Er ist im Gebäude des Islams der Hausherr, das Familienoberhaupt. Alle 
anderen Mudschtahids sind seine Kinder. 

[Die Gesamtheit aller abgeleiteten Bestimmungen (Ahkām) eines Mudschtahids 
wird „Madhhab“ (Rechtsschule; Pl. Madhāhib) genannt. Von hunderten sunni-
tischen Rechtsschulen sind nur vier in Büchern festgehalten worden und alle an-
deren gerieten teilweise in Vergessenheit. Die Namen und Sterbedaten dieser 
vier Imāme lauten: Abū Hanīfa (150 n. H.), Mālik ibn Anas al-Asbahī (179 n. 
H.), Muhammad asch-Schāfiʿī (204 n. H.) und Ahmad ibn Hanbal (241 n. H.). 
Alle Muslime, die keine Mudschtahids sind, sind dazu verpflichtet, in ihren got-
tesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) und sonstigen Taten einer dieser vier Rechts-
schulen zu folgen. Das bedeutet also, der Weg unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, ist der Weg, auf den im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen, 
also in der Sunna, und mittels der Idschtihāde der Mudschtahids gewiesen wird. 
Neben diesen drei Rechtsquellen gibt es auch die Idschmāʿ al-umma und dies 
bezeichnet den Konsens der edlen Gefährten (Ashāb) und der Gefährtennachfolger 
(Tābiʿūn), wie es bei Ibn Ābidīn im Kapitel „Habs“ niedergeschrieben steht. 
Damit sind jene Angelegenheiten gemeint, die von keinem von ihnen abgelehnt 
wurden, als sie diese sahen bzw. davon hörten. Dass im schiitischen Buch 
Minhādsch as-sālihīn behauptet wird, Toten dürfe man nicht Folge leisten, ent-
spricht nicht der Wahrheit.] 

– 70 –



Der Islam kam mittels dieser vier Quellen zu uns. Diese vier Quellen werden 
„al-Adilla asch-scharʿiyya“ genannt. Alles, was außerhalb davon liegt, ist üble 
Neuerung (Bidʿa), Ketzerei und Religionslosigkeit. Die Eingebungen (Ilhām) 
und Enthüllungen (Kaschf), welche in die Herzen der großen Tasawwuf-Persön-
lichkeiten gelangen, können keine Beweise und Grundlage für die islamischen 
Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) darstellen. Die Richtigkeit oder Falschheit 
dieser Enthüllungen und Eingebungen stellt man dadurch fest, ob sie im Einklang 
mit dem Islam stehen oder nicht. Auch Gottesfreunde (Awliyā), die sich auf 
hohen Stufen des Tasawwuf, der Gottesfreundschaft (Wilāya) befinden, sind ge-
nauso wie gewöhnliche Muslime, die auf niedrigen Stufen weilen und ungebildet 
sind, dazu verpflichtet, einem Mudschtahid zu folgen. Gottesfreunde wie Bāyazīd 
al-Bistāmī, Dschunayd al-Baghdādī, Dschalāluddīn ar-Rūmī und Muhyiddīn ibn 
al-Arabī erreichten wie alle anderen auch ihre hohen Stufen dadurch, dass sie 
einer Rechtsschule folgten. Sich an die islamischen Bestimmungen zu halten, 
gleicht dem Pflanzen eines Baumes. Das Wissen, die Gotteserkenntnis, die Ent-
hüllungen, die Manifestationen, die Gottesliebe und die Liebe zum göttlichen 
Wesen, welche den Gottesfreunden gewährt werden, sind wie Früchte dieses 
Baumes. Ja, jeder Baum wird gepflanzt, um Früchte zu ernten. Doch für das Er-
halten von Früchten ist das Pflanzen des Baumes unabdingbar. Das heißt, ohne 
Glauben und ohne das Einhalten der islamischen Bestimmungen kann es keinen 
Tasawwuf und keine Gottesfreundschaft geben. Wer gegenteilige Behauptungen 
aufstellt, ist ein Ketzer und Religionsloser. Vor solchen Leuten muss man sich 
mehr in Acht nehmen als vor einem Löwen. Der Löwe nimmt dem Menschen 
nur das Leben. Doch diese Leute rauben ihm den Glauben. [Im Maradsch al-
bahrayn wird von Ahmad Zarrūq überliefert, dass Imām Mālik, möge Allah sich 
seiner erbarmen, sagte: „Wer sich kein Fiqh-Wissen aneignet und sich stattdessen 
mit dem Tasawwuf beschäftigt, wird die Religion verlassen, ein Ketzer (Zindīq) 
werden. Wer den Fiqh lernt, aber kein Wissen über Tasawwuf hat, wird irregehen 
[d. h. zu den Irrgängern (Ahl al-bidʿa) gehören]. Wer beides vereint, wird die 
Wirklichkeit erlangen.“ Wer den Fiqh richtig erlernt und in den Genuss des Ta-
sawwuf kommt, wird ein vollkommener Mensch (Insān kāmil) werden. Alle 
großen Tasawwuf-Gelehrten folgten vor ihrer Vervollkommnung der Rechtsschule 
eines Rechtsgelehrten. Die Aussage „Die Tasawwuf-Anhänger haben keine be-
stimmte Rechtsschule“ bedeutet, dass sie alle Rechtsschulen kennen und beachten 
und nach dem Angemesseneren und Bedachteren handeln. So folgte beispielsweise 
Dschunayd al-Baghdādī der Rechtsschule von Sufyān ath-Thawrī. Abdulqādir 
al-Gīlānī war ein Hanbalīt, Abū Bakr asch-Schiblī ein Mālikīt und Imām ar-
Rabbānī und Dscharīrī waren Hanafīten. Hārith al-Muhāsibī war ein Schāfiʿīt.] 

27 — Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Buch Ashāb-i kirām (Die edlen Gefährten): „Idschtihād bedeutet, sich 
im Rahmen des Menschenmöglichen, d. h. aufs Äußerste anzustrengen und ab-
zumühen. Gemeint ist die Bemühung, die nicht offenkundigen und eindeutigen 
Bestimmungen und Angelegenheiten im edlen Koran und in den Hadithen mit 
den offenkundigen und eindeutigen zu vergleichen und dadurch offenzulegen. 
Dies können nur unser Prophet, Friede sei mit ihm, alle seine Gefährten sowie 
die Muslime, die auf die Stufe des Idschtihād aufgestiegen sind, bewerkstelligen. 
Diese hohen Menschen werden ,Mudschtahid‘ genannt. Allah, der Erhabene, 
gebietet an vielen Stellen des edlen Korans den Idschtihād. Daher ist es eine 
Pflicht (Fard) für jene großen Gelehrten, die die islamischen Bestimmungen und 
religiösen Angelegenheiten aus den Tiefen der nicht unmittelbar zu verstehenden 
Koranverse und Hadithe dem Wortsinn nach und mittels Hinweisen verstehen 
können, also für die absoluten (mutlaq) Mudschtahids, den Idschtihād zu voll-
ziehen. Um ein Mudschtahid sein zu können, ist es notwendig, über umfassende 

– 71 –



Kenntnisse der höheren arabischen Sprachwissenschaften zu verfügen, den ge-
samten Koran auswendig zu können und von jedem Vers die intendierte, hin-
weisende, implizite und angedeutete Bedeutung zu kennen; außerdem müssen 
die Zeitpunkte, die Anlässe und der Kontext der Herabsendung der Koranverse 
gekannt werden und ob die Verse allgemein sind oder sich nur auf bestimmte 
Fälle beziehen, ob sie abrogierend (nāsikh) oder abrogiert (mansūkh) sind, ein-
geschränkt (muqayyad) oder absolut (mutlaq) sind; zudem ist zu wissen, wie sie 
aus den sieben bzw. zehn Lesarten sowie aus den unkanonischen Lesevarianten 
abzuleiten sind; zusätzlich müssen hunderttausende Hadithe in den al-Kutub as-
sitta genannten sechs kanonischen Hadithsammlungen und den anderen Hadith-
werken auswendig gekonnt und gewusst werden, wann und warum ein jeder 
Hadith geäußert wurde und wie umfangreich seine Bedeutungsweite ist; zudem 
die zeitliche Reihenfolge der Hadithe, auf welche Ereignisse hin sie ausgesprochen 
wurden, von wem sie überliefert wurden, mit der zusätzlichen Kenntnis der Bio-
grafien und der Gesinnung der Überlieferer; überdies müssen die Prinzipien und 
Methodik der islamischen Rechtswissenschaft beherrscht und die zwölf Wissen-
schaften und die Andeutungen, Hinweise, offenkundigen und verborgenen Be-
deutungen des edlen Korans und der Hadithe gekannt werden und diese Bedeu-
tungen müssen in seinem Herzen ruhen; ferner bedarf es eines starken Glaubens 
und eines mit Ruhe gefüllten, erleuchteten und reinen Herzens und Gewissens. 
Über Idschtihād und Tafsīr gibt es in dem persischen Buch Radd-i Wahhābī aus-
führliche Informationen. Dieses Buch wurde im Jahre 1264 n. H. in Delhi und 
1415 n. H. in Istanbul gedruckt.  

Einzig die edlen Gefährten sowie einige Großgelehrte, die nach ihnen innerhalb 
von zwei Jahrhunderten aufkamen, besaßen diese hohen Eigenschaften. Später 
jedoch gingen Ideen und Ansichten weit auseinander und Neuerungen kamen 
auf und verbreiteten sich. Solche ranghohen Menschen verringerten sich zuneh-
mend und nach vierhundert Jahren ist niemand mehr gesehen worden, der diese 
Eigenschaften besäße, d. h. als absoluter Mudschtahid bekannt wäre.“ Vierhundert 
Jahre nach der Hidschra gab es auch keinen Bedarf mehr für einen Mudschtahid. 
Denn Allah, der Erhabene, und Sein Gesandter Muhammad, Friede sei mit ihm, 
haben sämtliche Bestimmungen (Ahkām) verkündet, die bis zum Jüngsten Tag 
alle Veränderungen und Neuerungen in Lebensumständen und wissenschaftlichen 
Errungenschaften einschließen. Die Mudschtahids wiederum verstanden diese 
alle und erklärten sie. Spätere Gelehrte vermitteln in ihren Tafsīr- und Fiqh-Bü-
chern, wie diese Bestimmungen auf neue Angelegenheiten und Lebensumstände 
angewandt werden. Diese „Mudschaddid“ genannten Gelehrten wird es bis zum 
Jüngsten Tag geben. So verstehen wir, dass jene, die behaupten: „Die Mittel der 
Wissenschaften haben sich geändert. Wir stehen neuen Begebenheiten gegenüber. 
Die Gelehrten müssen sich versammeln und neue Korankommentare schreiben 
und neuen Idschtihāde vollziehen“, und damit Zusätze zu den Nusūs (also zum 
Koran und zu den Hadithen) und Veränderung dieser fordern, Ketzer und Is-
lamfeinde sind. Die schädlichsten aller Islamfeinde sind die Briten. 

Das Britische Imperium, gegründet auf Islamfeindlichkeit, Tyrannei, Despo-
tismus, Betrug und Verrat, besetzte durch seinen Kulturimperialismus und seine 
Gewaltherrschaft Kanada, Australien und vierzig Länder in Asien und Afrika 
und machte sie zu seinen Kolonien. Entsprechend den Erfordernissen der wi-
derwärtigen britischen Politik wurden zuerst die Sprache, Religion, Bräuche und 
Traditionen dieser Länder zunichtegemacht. Danach beuteten sie die ober- und 
unterirdischen Schätze dieser Länder aus. Jeder Versuch eines Widerstandes 
wurde blutig niedergeschlagen. Sie schlossen alle Schulen und Bildungseinrich-
tungen, die den Islam lehrten. Sie massakrierten alle Gelehrte, Religionsbeauftragte 

– 72 –



und sogar Schüler, welche in der Lage gewesen wären, das Volk auf den rechten 
Weg zu leiten. Allein in der Schlacht von Gallipoli töteten die Briten 274.000 
Muslime, wie in der am 18.3.2000 erschienenen Zeitung „Türkiye“ geschrieben 
steht. Damit die nachfolgenden Generationen religionslos aufwachsen, vernichteten 
sie islamische Lehrbücher. 

Während des Osmanisch-Russischen Krieges im Jahre 1877, als die Briten 
die Annektierung Indiens deklarierten, hatten sie sich bereits im Voraus die Un-
terstützung von Midhat Pascha gesichert. Midhat Pascha gehörte nämlich zur 
berühmten schottischen Freimaurerloge und wurde von der britischen Regierung 
wie ein britischer Spion eingesetzt. Er führte das Osmanische Reich in den Krieg 
und ließ Sultan Abdülʿaziz ermorden, sodass dieser als Märtyrer starb. 

Staatsbeamte, die auf den Westen fokussiert waren, und Spione, die eingesetzt 
wurden als angebliche Fachmänner des Westens, arbeiteten Hand in Hand und 
behaupteten: „Der Religionsgelehrte braucht keine Naturwissenschaften!“ Mit 
dieser Verleumdung entfernten sie vom Curriculum der Medressen die natur-
wissenschaftlichen Fächer. Die Religionsgelehrten, die nun diesem Wissen beraubt 
waren, wurden mit dem Vorwand, die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse nicht 
zu verstehen, als Unwissende abgestempelt und erniedrigt. Dadurch entfremdeten 
sie die Jugendlichen dem Islam. 

28 — Die Sachen, die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, verrichtete 
bzw. mied, sind zweierlei Art: 

Die erste Art sind jene Sachen, die er als gottesdienstliche Handlung (Ibāda) 
verrichtete bzw. unterließ. Jeder Muslim ist dazu verpflichtet, ihm darin zu folgen. 
Das, was diesen widerspricht, ist eine Bidʿa. Das Zweite betrifft die Bräuche 
(Ādāt), d. h. die Bräuche und Traditionen der Menschen in der Stadt und dem 
Land, in welchem er sich befand. Auch derjenige, der Missfallen an diesen Bräu-
chen hat und diese als widerwärtig bezeichnet, wird ein Ungläubiger (Kāfir). 
Aber ihre Einhaltung ist nicht verpflichtend. Was diesen widerspricht, ist keine 
Bidʿa. Ob man diese einhält oder nicht, ist abhängig von den Bräuchen und Tra-
ditionen der Menschen und der Länder. Sie gehören zur Kategorie „Mubāh“ 
und stehen in keiner Verbindung zur Religion. Die Bräuche eines jeden Landes 
sind verschieden. Selbst die Bräuche innerhalb eines Landes können sich mit der 
Zeit ändern. 

[Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei den Ausführungen 
zu den Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung: „Die Maschrūʿāt, also die 
Ibādāt, d. h. die religiösen Pflichten eines Muslims teilen sich in vier Bereiche 
auf: Fard, wādschib, sunna und nāfila. Die offenkundigen Gebote Allahs, des 
Erhabenen, werden ,Fard‘ (Pl. Farāʾid) genannt. Seine nicht offenkundigen, son-
dern durch starke Vermutung abgeleiteten Gebote werden als ,Wādschib‘ (Pl. 
Wādschibāt) bezeichnet. Die gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt), die weder 
fard noch wādschib sind, aber die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, von 
sich aus befohlen oder selbst verrichtet hat, werden ,Sunna‘ (Pl. Sunan) genannt. 
Wenn er diese kontinuierlich fortführte, selten unterließ und das Unterlassen 
anderer nicht kommentierte, werden sie ,Sunnat al-hudā‘ oder ,Sunna muʾakkada‘ 
genannt. Diese sind die Charakteristika des Islams (Schiʿār al-islām). [Das heißt, 
sie sind dieser Religion eigen und existieren in keiner anderen Religion.] Wenn 
er jemanden sah, der die Wādschib-Handlungen unterließ, verhinderte er die 
Unterlassung. Wenn er selbst die Sunna-Handlungen ab und zu unterließ, werden 
sie ,Sunna ghayr muʾakkada‘ genannt. Die Sunna muʾakkada ohne Entschuldi-
gungsgrund (Udhr) dauerhaft zu unterlassen, ist makrūh und eine kleine Sünde. 
Allah, der Erhabene, hat versprochen, alle gottesdienstlichen Handlungen zu 
belohnen. Doch um für eine gottesdienstliche Handlung Lohn (Thawāb) zu er-

– 73 –



halten, muss man die Absicht (Niyya) dafür fassen. Das Fassen der Absicht be-
deutet, im Herzen den Entschluss für die Tat zu fassen, um dem Befehl zu ge-
horchen und das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, zu erlangen. [Diese drei 
Kategorien der Ibāda zu ihren vorgesehenen Zeiten zu verrichten, nennt man 
,Adā‘ (Ausführen). Sie nicht rechtzeitig zu verrichten, aber nach Verstreichen 
ihrer Zeit nachzuholen, wird ,Qadā‘ (Nachholen) genannt. Wenn die Handlung, 
nachdem sie bereits ausgeführt oder nachgeholt wurde, freiwillig wiederholt wird, 
wird es ,Nāfila-Ibāda‘ (zusätzliche gottesdienstliche Handlung) genannt.] Die 
Fard- und Wādschib-Handlungen als Nāfila zu verrichten, ist verdienstvoller als 
die Verrichtung der Sunan muʾakkada. Alle Handlungen des Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, die von ihm nicht als gottesdienstliche Handlung, sondern als 
Brauch kontinuierlich gepflegt wurden, werden ,Sunnat az-zawāʾid‘ genannt. 
Seine Kleidung, seine Art zu sitzen und aufzustehen, dass er bei guten Sachen 
von rechts beginnt, gehören zu dieser Kategorie. Auch jene, die ihm darin folgen, 
erhalten Lohn. Um bei diesen Handlungen belohnt zu werden, ist jedoch keine 
Absicht notwendig. Wenn jedoch die Absicht gefasst wird, vermehrt sich der 
Lohn. Das Unterlassen der Sunan az-zawāʾid und der Nāfila-Ibādāt ist nicht 
makrūh.“] 

Dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, auch in Sachen zu folgen, die 
Bräuche betreffen, zieht im Diesseits und Jenseits großen Nutzen mit sich und 
gewährt dem Menschen den Weg zu unterschiedlichen Glückseligkeiten. 

29 — Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei den Ausfüh-
rungen zu den Makrūh-Handlungen beim Gebet: „Das, was die Ungläubigen 
(Kuffār) tun bzw. gebrauchen, teilt sich ebenfalls in zwei Kategorien auf: 

Die erste Kategorie sind Sachen, welche die Völker als Bräuche ihrer Länder 
verrichten. Von diesen Sachen das, was nicht harām und für den Menschen 
nützlich ist, zu tun und zu gebrauchen, ohne dabei den Gedanken zu haben, den 
Ungläubigen zu ähneln, ist keinesfalls eine Sünde. [Hosen, Fese und verschiedene 
Schuharten, Gabel, Löffel, das Speisen am Tisch, das Aufteilen der Speisen in 
verschiedene Teller, das Schneiden des Brotes mit einem Messer, verschiedene 
Haushaltsgeräte, Gegenstände und Werkzeuge sind alles Angelegenheiten, die 
Bräuche betreffen, und sind mubāh. Das Verwenden dieser ist keine Bidʿa und 
stellt keine Sünde dar.] Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, trug auch 
Schuhe, die Priester verwendeten.“ Unter diesen das, was unnütz, abscheulich 
und tadelnswert ist, zu tun und zu benutzen, ist harām. Wenn jedoch zwei Muslime 
eine dieser Sachen verwenden, wird diese zum „islamischen Brauch“ (Ādat al-
islām) und für den dritten Muslim, der sie verwendet, ist es nicht harām. Auch 
wenn die ersten beiden Muslime sündig sind, sind es die anderen nicht. Im Qāmūs 
al-aʿlām heißt es unter dem Eintrag über Timurtasch Pascha: „Der erste, der die 
Farbe und Form des Osmanischen Banners [und die Form der heutigen Türkischen 
Flagge] festlegte und den Fes, der bis zu diesem Zeitpunkt weiß war, rot färbte, 
war Timurtasch Pascha.“ Die Flagge des Abbasidischen Reiches war schwarz. In 
der Zeit des Kalifen Maʾmūn wurde sie in grün geändert. So sieht man, dass der 
Fes nicht von den Ungarn übernommen wurde, sondern ein türkisches Produkt 
ist. 

Im Buch Birgivī vasiyetnāmesi heißt es: „Die zweite Kategorie der Sachen, 
die die Ungläubigen gebrauchen, sind solche, die sie als Gottesdienst (Ibāda) 
verrichten und die als Anzeichen des Unglaubens und Ablehnung des Islams 
gelten und deren Verachtung für uns wādschib ist. Wer diese begeht oder ge-
braucht, wird zum Ungläubigen. Sie dürfen niemals verwendet werden, es sei 
denn, einem wird mit dem Tod, einer Amputation oder diese beiden verursa-
chenden schweren Schlägen, Gefangenschaft oder der Beschlagnahmung des ge-

– 74 –



samten Besitzes gedroht. Wer von diesen Sachen jene, die bekannt sind, unwis-
sentlich oder aus Spaß oder um die Menschen zu belustigen verrichtet, wird auch 
zum Ungläubigen. So ist es beispielsweise Unglaube (Kufr), Sachen zu verwenden, 
die speziell für die Gottesdienste der Priester vorgesehen sind. Dies wird ,Kufr 
hukmī‘ genannt.“ Dass die Verwendung der den Ungläubigen spezifischen Sachen 
Unglaube ist, steht in den Grundlagenbüchern der islamischen Gelehrten ge-
schrieben. Siehe dazu im Ibn Ābidīn, Band 5, Seite 481! Die Islamfeinde bemühen 
sich darum, die Muslime zu täuschen. Um dies zu verwirklichen, bezeichnen sie 
die Bräuche und Festtage der Ungläubigen als Bräuche und Festtage der Muslime. 
Damit versuchen sie zu verbergen, dass diese den Unglauben symbolisieren. Sie 
führen die Weihnachtsnacht, die von Konstantin dem Großen in die christliche 
Religion eingeführt wurde, und Nouruz, das Fest der Feueranbeter, das von 
Dschamschid eingeführt wurde, als Nationalfeiertage ein und wünschen sich, 
dass Muslime diese Tage als Festtage begehen. Junge und reine Muslime dürfen 
ihnen nicht in die Falle gehen. Sie sollen aufrichtige Muslime, denen sie vertrauen, 
ihre Verwandten, die ihre Gebete verrichten, und Familienfreunde, die ihre Re-
ligion kennen, befragen und von ihnen lernen. Heute gibt es auf der gesamten 
Welt keine Entschuldigung dafür, kein Wissen über Glaube (Īmān) und Unglaube 
(Kufr) und über die korrekte Verrichtung der gottesdienstlichen Handlungen zu 
haben. Wer getäuscht wird, weil er keine Kenntnis über das weit verbreitete re-
ligiöse Wissen besaß, wird sich nicht vom Höllenfeuer retten können. Allah, der 
Erhabene, ließ in unserer Zeit der gesamten Welt Seine Religion vernehmen 
und es ist sehr leicht geworden, den Glauben, das, was halāl, harām und fard ist, 
und den guten Charakter zu erlernen. Diese müssen in dem Maße erlernt werden, 
in welchem sie für eine Person notwendig sind. Wer nicht lernt und deshalb un-
wissend bleibt, unterlässt damit diese Pflicht. Wer das Lernen jedoch nicht als 
notwendig erachtet und nicht wichtig nimmt, wird zum Ungläubigen. 

30 — Dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu folgen, erfolgt in sieben 
Stufen: Die erste Stufe ist, an die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya) glaubend diese zu erlernen und zu praktizieren. Die Gefolgschaft aller 
Muslime, Gelehrten, Asketen (Zuhhād) und Anbetenden (Ubbād), möge Allah 
sich ihrer aller erbarmen, befindet sich auf dieser Stufe. Ihre Triebseele (Nafs) 
hat den Glauben nicht verinnerlicht. Allah, der Erhabene, akzeptiert aus Seiner 
Barmherzigkeit heraus ihren einzig im Herzen verankerten Glauben. 

Die zweite Stufe ist, neben dem Ausführen aller Befehle, dem Gesandten Al-
lahs, Friede sei mit ihm, in all seinen Worten und Bräuchen zu folgen und das 
Herz von schlechten Charaktereigenschaften zu reinigen. Dies ist die Stufe derer, 
die auf dem Weg des Tasawwuf voranschreiten. 

Die dritte Stufe besteht darin, dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in 
all seinen Zuständen, spirituellen Genüssen und jenen Dingen, die in seinem 
Herzen aufkommen, zu folgen. Diese Stufe wird bei Erreichen der im Tasawwuf 
als „al-Wilāya al-khāssa“ (besondere Gottesfreundschaft) bezeichneten Station 
(Maqām) zuteil. Auf dieser Stufe verinnerlicht die Triebseele den Glauben, wird 
gehorsam und alle gottesdienstlichen Handlungen werden wahrhaftig und ma-
kellos. 

Die vierte Stufe besteht darin, dass neben den gottesdienstlichen Handlungen 
alle guten Taten wahrhaftig und makellos werden. Diese Stufe ist den „al-Ulamā 
ar-rāsikhūn“ genannten profunden Gelehrten vorbehalten. Diese Gelehrten mit 
unerschütterlichem, tief fundiertem (rāsikh) Wissen begreifen die tiefen Bedeu-
tungen und Zeichen im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen. Die Ge-
fährten aller Propheten waren derart. Die Triebseele von ihnen allen hatte den 
Glauben angenommen und hatte Ruhe gefunden (mutmaʾinna). Auf diese Art 

– 75 –



zu folgen, wird entweder jenen gewährt, die auf dem Weg des Tasawwuf und der 
Wilāya fortschreiten, oder denjenigen, die sich an alle Sunan klammern und 
sämtliche Neuerungen (Bidʿa) meiden. Die Welt heute ist jedoch umschlossen 
von Neuerungen und die Sunan sind verschwunden. Es ist heute schier unmöglich 
geworden, alle Sunan ausfindig zu machen und zu erfüllen und sich aus dem 
Meer der Neuerungen zu retten. Neuerungen sind zur Gewohnheit geworden. 
Doch so sehr sich auch Gewohnheiten verbreiten, so schön sie auch wirken mögen 
und so etabliert sie auch sind, können sie nicht die Stellung von Religion und is-
lamischen Bestimmungen annehmen. Wenn Sachen, die zum Kufr führen oder 
harām sind, zum Brauch werden, werden sie dadurch nicht halāl und gestattet. 
[Demnach ist für das Erreichen dieser Stufe das Voranschreiten auf dem Weg 
des Tasawwuf erforderlich. Dieser Weg wird „Tarīqa“ genannt. In den ersten 
Jahrhunderten war das Festhalten an allen Sunna-Handlungen leicht und somit 
war die Notwendigkeit für Tasawwuf nicht gegeben.] 

Die fünfte Stufe besteht darin, den Vollkommenheiten und hohen Stufen, die 
dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, eigen sind, zu folgen. Diese Voll-
kommenheiten werden nicht durch Wissen und Anbetung, sondern einzig und 
allein als Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, erlangt. Auf dieser Stufe der 
Gefolgschaft befinden sich die großen Propheten, Friede sei mit ihnen allen, und 
einige wenige Ranghohe dieser Gemeinde (Umma). 

Die sechste Stufte besteht darin, den Vollkommenheiten des Geliebtseins 
(Mahbūbiyya) und Innigseins (Maʿschūqiyya) des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm, Folge zu leisten. Dies ist nur jenen vorbehalten, die Allah, der Erhabene, 
sehr liebt, und wird nicht durch Gnade erlangt, sondern es bedarf der Liebe. 

Die siebte Stufe ist, dass eine jede Zelle des Körpers ihm Folge leistet. Hierbei 
gleicht der Befolger dem Gefolgten so sehr, dass die Gefolgschaft sich auflöst. 
Dieser nimmt dann fast genauso wie der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
alles von der gleichen Quelle. 

31 — ZWEITER BAND, 67. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khān-i Khānān-i Dschihān geschrieben. Er behandelt 

den Glauben der Ahlus-Sunna, die fünf Säulen des Islams und die reumütige 
Umkehr von den Sünden (Tawba). 

Ich beginne meinen Brief mit der Basmala. [Dies bedeutet: Ich beginne meinen 
Brief im ehrenvollen Namen Allahs, des Erhabenen, der im Diesseits mit allen 
Menschen barmherzig ist, indem Er nützliche Dinge erschafft und sie den Menschen 
zukommen lässt, der im Jenseits den Gläubigen, welche das Höllenfeuer verdienen, 
Vergebung und Gnade gewährt, und der die gesamte Schöpfung hervorbrachte, 
sie in jedem Augenblick in der Existenz erhält und sie alle vor Angst und Schrecken 
bewahrt.] Friede sei auf Seinen erwählten und rechtschaffenen Dienern, mit 
denen Er zufrieden ist! 

[Ibn Ābidīn sagt im 1. Band auf Seite 6: „Es ist wādschib, bei der Schlachtung 
eines Tieres, beim Abschießen eines Pfeils auf Wildtiere und beim Loslassen 
eines zur Jagd ausgebildeten Hundes ,Bismillāh‘ oder ,Allāhu akbar‘ zu sagen. 
Die Basmala komplett auszusprechen ist auch möglich. Es gibt einige, die sagen, 
dass das Sprechen der Basmala in jeder Einheit des Gebets vor der Fātiha wādschib 
sei. Doch es ist korrekter, dass dies eine Sunna ist. Bei der Gebetswaschung, 
beim Trinken, Essen und einer jeden nützlichen Handlung ist es sunna, zu Beginn 
die Basmala zu sprechen. Zwischen der Fātiha und der nachfolgenden Sure ist 

– 76 –



das Sprechen der Basmala dschāʾiz oder mustahabb. Sie zu Beginn des Gehens, 
Sitzens und Aufstehens zu sprechen ist mubāh. „Bismillāhilladhī lā yadurru 
maʿasmihī schayʾun fil-ardi wa-lā fis-samāʾi wa-huwas-samīʿul-alīm“, d. h. alles, 
was mit dem Sprechen der Basmala begonnen wird, wird keinen Schaden verur-
sachen. 

Es ist makrūh, die Basmala zu sprechen bei Entblößung der Schamstellen, 
beim Betreten eines mit Unreinheit verschmutzten Ortes, beim Rezitieren der 
Sure Barāʾa (at-Tawba) unmittelbar im Anschluss an die vorherige Sure; beim 
Rauchen oder Verzehr ähnlicher übelriechender Substanzen wie Zwiebel und 
Knoblauch [und beim Rasieren des Bartes]. [Der Vergleich zwischen dem Rauchen 
und übelriechenden Substanzen wie Zwiebeln und Knoblauch zeigt, dass Tabak 
wie diese Sachen nicht gemäß der Scharia (scharʿan) makrūh, sondern seiner 
Natur nach (tabʿan) verpönt ist.] Zu Beginn einer Handlung, die harām ist, die 
Basmala zu sprechen, ist harām. Die Gelehrten sagten, dass derjenige, der die 
Basmala bei definitiv erwiesenem (qatʿī) Haram absichtlich rezitiert, gar ein Un-
gläubiger (Kāfir) wird. Dass eine Person, die sich im Zustand großer ritueller 
Unreinheit (Dschanāba) befindet, den edlen Koran mit der Absicht der 
Koranrezitation liest, ist harām. 

Das Lobpreisen (Hamd) ist im Gebet wādschib, bei der Kanzelpredigt (Khutba) 
und vor jedem Bittgebet und nach dem Essen und Trinken sunna. Jedes Mal, 
wenn sie einem einfällt, die Lobpreisung zu wiederholen, ist mubāh. Sie an 
unreinen Orten zu sprechen ist makrūh, nach dem Verzehr und Trinken von 
Harām ist es harām und könnte sogar zum Unglauben (Kufr) führen.“] 

Euer wertvoller Brief, den Ihr aus Eurer Güte heraus verfasst habt, erreichte 
uns. Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und Dank gebührt Ihm! Denn in einer 
Zeit zunehmender Zweifel denken Glückselige wie Ihr, die nichts bedürfen, auf-
grund ihrer reinen Natur, obwohl keine Beziehung besteht, an diese Bedürftigen, 
die in einer Ecke vergessen und verlassen wurden. Ihr pflegt den Glauben an 
eine solche Gruppe und gewährt Eure wohlwollende Zuneigung. Welch große 
Wohlgabe ist es, dass Eure zahlreichen Beschäftigungen und Verpflichtungen 
Euch nicht an einem solchen Segen hinderten und Eure wirren Angelegenheiten 
kein Hindernis für Eure Liebe sind. Ihr müsst Dankbarkeit für diese große Gabe 
zeigen und aufgrund des Hadith „Al-marʾu maʿa man ahabba“, also „Jeder wird 
im Jenseits mit denjenigen beisammen sein, die er im irdischen Leben liebte“ 
hoffnungsvoll sein! 

O wertvoller und glücklicher Mensch! Unter den 73 Gruppen ist die einzige 
Gruppe, die vor der Hölle bewahrt ist, die „Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa“. Jeder 
Muslim ist verpflichtet, den Glauben der Ahlus-Sunna zu lernen und seinen Glau-
ben diesem Wissen entsprechend zu korrigieren. Die Mehrheit der Muslime, die 
sich über Jahrhunderte in der Welt verbreitet haben, folgte der Ahlus-Sunna. 
[Die von hunderttausenden Gelehrten der Ahlus-Sunna verfassten Bücher, die 
Millionen übersteigen, haben auf der ganzen Welt den Islam verbreitet und 
bekannt gemacht. Wer sich vor dem Höllenfeuer retten will, muss diese richtigen 
Bücher aufsuchen, lesen und gemäß diesen seinen Glauben ausrichten.] Die ver-
dorbenen Glaubensinhalte, welche nicht im Einklang stehen mit den in den Bü-
chern der Ahlus-Sunna übermittelten Glaubensinhalten, sind tödliches Gift. Der 
Glaube an sie, das Binden des Herzens daran, ist tödliches Gift für das Herz. 
Dies führt den Menschen in den ewigen Tod, zur endlosen Strafe. Ist man beim 
Verrichten der gottesdienstlichen Handlungen faul und nachlässig, besteht Hoff-
nung, dass dies vergeben wird. Doch im Glauben nachlässig zu sein, wird nicht 
vergeben. Der sinngemäße Koranvers „Ich werde den Schirk, also den Kufr, nie-
mals vergeben. Alle anderen Sünden vergebe Ich, wem Ich will“ ist wohlbekannt. 

– 77 –



Ich gebe den Glauben der Ahlus-Sunna kurz und bündig wieder. Es ist not-
wendig, dementsprechend den eigenen Glauben zu korrigieren. Man soll Allah, 
den Erhabenen, anflehen und Ihn darum bitten, dass dieser Glaube beständig 
bleibt.  

[Wir sehen, dass alles aus dem Nichts ins Sein kommt und alles Existierende 
wieder vergeht. Dieser Zustand kann nicht von der Urewigkeit her bestehen. 
Erschaffen wurde all dies von einem Schöpfer, der alles aus dem Nichts erschafft 
und selbst nie vergeht. Dieser Schöpfer sandte Propheten und Bücher, um seine 
Existenz mitzuteilen. Die Propheten und Bücher sind wohlbekannt. Ihre Namen 
sind in den Bibliotheken auf der ganzen Welt verzeichnet. Offenkundiges kann 
nicht verleugnet werden. An die Existenz Allahs, des Erhabenen, nicht zu glauben, 
wäre die Verleugnung von etwas, das offensichtlich ist. An die Einheit und 
Existenz Allahs, des Erhabenen, nicht zu glauben, gleicht dem Ablehnen alltäg-
licher Ereignisse, nachdem sie in einem Buch nachgelesen wurden. Und dies ist 
nichts, was ein vernünftiger Mensch tun würde.] Wisset, dass Allah, der Erhabene, 
mit Seinem urewigen, anfangslosen Wesen existiert. Alles außer Ihm selbst wurde 
durch Sein Erschaffen existent. Durch Seine Erschaffung kam alles von der Nicht-
existenz in die Existenz. Er war schon immer, seit jeher existent, d. h. Seine 
Existenz ist urewig und hat keinen Anfang. Es kann keine Nichtexistenz vor 
Seiner Existenz geben. Alles außer Ihm war nichtexistent. All dies erschuf Er im 
Nachhinein. Das, was urewig (anfangslos) ist, ist zugleich auch ewig (endlos). 
Alles, was erschaffen ist, ist zugleich auch zeitlich und vergänglich. Allah, der 
Erhabene, ist Einer, d. h. Er ist der Einzige, dessen Existenz notwendig ist, und 
Er ist der Einzige, der das Recht darauf hat, angebetet zu werden. Alles außer 
Ihm muss nicht existieren, sondern ihre Existenz ist lediglich kontingent. Nichts 
außer Ihm ist es würdig, angebetet zu werden. 

Allah, der Erhabene, hat vollkommene Attribute (Sifāt kāmila). Diese lauten: 
„Hayāt“ (Leben), „Ilm“ (Wissen), „Samʿ“ (Hören), „Basar“ (Sehen), „Qudra“ 
(Macht), „Irāda“ (Wille), „Kalām“ (Rede) und „Takwīn“ (Erschaffen). Auch 
diese Attribute sind urewig (anfangslos). Sie bestehen mit dem Wesen Allahs, 
des Erhabenen. Die Tatsache, dass die Geschöpfe erst im Nachhinein erschaffen 
wurden, und die Veränderungen, die sich bei ihnen fortlaufend ergeben, haben 
keinen Einfluss auf die Urewigkeit dieser Attribute. Das spätere Entstandensein 
der Geschöpfe, mit denen die Attribute eine Verbindung haben, tut dem Umstand, 
dass die Attribute urewig sind, keinen Abbruch. Weil sich die Philosophen einzig 
auf die Vernunft berufen, wobei ihre Vernunft unvollkommen ist, und die mus-
limische Gruppierung der Muʿtazila kurzsichtig war, behaupteten sie, dass dadurch, 
dass die Seienden zeitlich erschaffen sind, auch die göttlichen Attribute, welche 
diese Dinge ins Dasein bringen und über sie walten, zeitlich erschaffen seien. 
Deswegen leugneten sie die urewigen vollkommenen Attribute Allahs, des Er-
habenen. Sie sagten: „Das Attribut des Wissens dringt nicht bis in die kleinsten 
Teilchen vor, d. h. Allah, der Erhabene, kennt die Partikularien nicht, da eine 
Veränderung in der Materie eine Veränderung im Wissen Allahs bedingt. Das, 
was urewig ist, ist hingegen keiner Veränderung unterworfen.“ Sie verstanden 
also nicht, dass die Attribute urewig, ihre Beziehungen und Verbindungen zu 
den Geschöpfen dagegen zeitlich sind. 

Allah, der Erhabene, hat keine mangelhaften Eigenschaften. Er ist erhaben 
über Materie, Körper, Akzidenzien, d. h. Modalitäten, sowie über alles, was mit 
diesen Dingen unmittelbar zusammenhängt. Allah, der Erhabene, ist erhaben 
über Zeit, Ort und Richtung. Er befindet sich nicht „irgendwo“ oder „in irgendeiner 
Richtung“. Vielmehr erschuf Er die Zeiten, Orte und Richtungen. Eine ignorante 
Person mag denken, dass Er sich oben auf dem Thron (al-Arschul-aʿlā) befinde. 

– 78 –



Doch sowohl der Thron, als auch das „Oben“ und das „Unten“ sind Seine Schöp-
fung. All dies erschuf Er im Nachhinein. Kann denn etwas später Erschaffenes 
ein Ort für den sein, dessen Existenz anfangslos und ewig ist? Der Thron ist aber 
in der Tat das ehrwürdigste Geschöpf und reiner und leuchtender als alles andere. 
Deshalb ist er wie ein Spiegel, in welchem sich die Majestät Allahs, des Erhabenen, 
spiegelt. Daher wird er „Arschullāh“ (Thron Allahs) genannt. Ansonsten ist der 
Thron für Allah, den Erhabenen, wie alles andere auch. Alles ist Seine Schöpfung. 
Nur ist der Thron wie ein Spiegel, wobei die anderen Geschöpfe diese Fähigkeit 
nicht innehaben. Könnte über eine Person, die im Spiegel reflektiert wird, gesagt 
werden, dass sie sich im Spiegel befinde? Die Beziehung dieser Person zum 
Spiegel ist genauso wie ihre Beziehung zu anderen Gegenständen, die ihr gegen-
überstehen. Die Beziehung des Menschen zu ihnen allen ist gleich. Jedoch gibt 
es einen Unterschied zwischen dem Spiegel und den anderen Gegenständen. Der 
Spiegel kann das Ebenbild des Menschen zeigen, andere Gegenstände können 
das nicht. 

Allah, der Erhabene, ist keine Materie, kein Körper, kein Akzidens und kein 
Zustand. Er hat keine Grenzen und Dimensionen und man kann Ihm nicht Länge 
und Kürze oder Breite und Schmalheit zuschreiben. Wir bezeichnen Ihn als al-
Wāsiʿ (der Weite), jedoch bedeutet die Weite hier nicht das, was wir für gewöhnlich 
darunter verstehen. Er ist al-Muhīt (der alles Umfassende), jedoch ist keine Um-
fassenheit in dem Sinne gemeint, wie wir sie sonst verstehen. Er ist al-Qarīb, 
d.h. nah und mit uns, doch in einer Art und Weise, wie wir sie nicht verstehen! 
Wir glauben daran, dass Er weit, umfassend, nah und mit uns ist, aber wir können 
nicht begreifen, was diese Attribute genau bedeuten. Wir sagen: Alles, was einem 
darüber in den Sinn kommt, ist falsch. Allah, der Erhabene, vereint sich mit 
nichts und nichts vereint sich mit Ihm. Nichts dringt in Ihn ein und auch Er dringt 
in nichts ein. Allah, der Erhabene, kann nicht zerteilt, getrennt, analysiert oder 
synthetisiert werden. Es gibt nichts, was Ihm gleicht. Er hat keine Partnerin und 
keine Kinder. Er ähnelt nicht den Dingen, die wir kennen und die wir uns vorstellen 
können. Seine Wirklichkeit kann man sich nicht vorstellen oder begreifen. Er 
kann kein Ebenbild haben. Wir wissen lediglich, dass Allah, der Erhabene, 
existiert und auch die Attribute, die Er uns mitgeteilt hat, existieren. Er ist aber 
bezüglich Seines Wesens, Seiner Existenz und Seiner Attribute erhaben über 
alles, was uns in den Sinn kommt. Die Menschen können Ihn nicht begreifen. In 
einem persischen Doppelvers heißt es: 

Als Er fragte: „Bin Ich nicht euer Herr?“,  

antworteten jene, die Ihn verstanden, nur mit „existent ist Er“. 

[Imām ar-Rabbānī schreibt in seinem 266. Brief: „Allah, der Erhabene, existiert 
und ist einzig. Er ist lebendig (hayy) und sieht alles. Er kennt alle Bewegungen, 
Gedanken und alles im Diesseits und Jenseits Befindliche in der Urewigkeit in 
einem Moment. Sein Wesen, Seine Attribute und Seine Taten können nicht mit 
dem Verstand begriffen und beschrieben werden. Wenn der Mensch etwas tun 
will, dann erschafft Er, wenn Er ebenfalls will, diese Sache sofort. Das Wollen 
des Menschen wird ,Kasb‘ (Aneignung, Erwerb) genannt. Das Wollen Allahs, 
des Erhabenen, wird ,Khalq‘ (Erschaffen) genannt. Seine Rede ist stets ein 
Wort.“] 

Die Aussage der islamischen Gelehrten: „Bedenkt die Gaben, die Allah, der 
Erhabene, beschert hat, und denkt nicht daran, wie Allah, der Erhabene, sein 
könnte“, ist wohlbekannt. Die Namen Allahs, des Erhabenen, sind „tawqīfī“ 
(festgelegt). Dies bedeutet, sie sind abhängig und gebunden an die Mitteilung 

– 79 –



des Stifters des Islams. Es ist gestattet, jene Namen zu nennen, die im Islam über-
liefert sind, und nicht gestattet, Ihm andere Namen zu geben. So vollkommen 
und schön dieser Name auch sein mag, darf er nicht verwendet werden. Man 
darf den Namen al-Dschawād (der Freigiebige) verwenden, da Er im Islam al-
Dschawād genannt wird, nicht aber as-Sakhī, was dieselbe Bedeutung hat, jedoch 
nicht in den islamischen Quellen als Name für Allah auftaucht. [So ist es auch 
nicht gestattet, den Namen „Allah“ mit dem Wort „Gott“ zu ersetzen. Wenn 
man in den gottesdienstlichen Handlungen und beim Gebetsruf „Gott“ anstelle 
von „Allah“ sagt, ist dies eine große Sünde.] 

Der edle Koran ist das Wort Allahs, Seine Rede (Kalām). Indem Er Seine 
Rede in die islamischen Buchstaben und Laute einhüllte, sandte Er sie an unseren 
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm. Dadurch gab Er Seinen Dienern 
Seine Gebote und Verbote bekannt. 

Wir als Geschöpfe sprechen mit [unseren Stimmbändern,] unserer Zunge und 
unserem Gaumen und geben unsere Wünsche in Form von Buchstaben und 
Lauten bekannt. Allah, der Erhabene, hat Seine Rede ohne Stimmbänder, Mund 
oder Zunge, durch Seine Allmacht in Buchstaben und Lauten Seinen Dienern 
offenbart. Er hat Seine Gebote und Verbote in Buchstaben und Lauten zum 
Vorschein gebracht. Beide Arten der Rede sind Sein. Das bedeutet, sowohl die 
„innere, unartikulierte Rede“ (al-Kalām an-nafsī) genannte Rede ohne Buchstaben 
und Laute als auch die „ausgesprochene, artikulierte Rede“ (al-Kalām al-lafzī) 
genannte Rede in Buchstaben und Lauten sind Seine Rede. Es ist korrekt, beide 
Arten als Kalām zu bezeichnen. So sind auch unsere beiden Formen der Rede, 
sowohl die unartikulierte (nafsī) als auch die artikulierte (lafzī), unsere Rede. 
Es ist nicht richtig, die unartikulierte Rede als „tatsächliche Rede“ und die arti-
kulierte Rede als „metaphorische Rede“, d. h. als „wie eine Rede“ zu bezeichnen, 
denn metaphorische Dinge können abgelehnt werden. Wenn man die artikulierte 
Rede Allahs, des Erhabenen, ablehnt und darüber sagt, dass sie nicht das Wort 
Allahs sei, wäre das Unglaube. Die Bücher (Kutub) und Seiten (Suhuf, also 
Bücher in kleinerem Umfang), die vorangegangenen Propheten, Friede sei mit 
ihnen, offenbart wurden, sind ebenfalls das Wort Allahs. Alles, was sich in diesen 
Büchern, Seiten und dem edlen Koran befindet, sind göttliche Bestimmungen 
(Ahkām ilāhiyya). Er sandte die für die jeweilige Zeit angemessenen Bestim-
mungen an die Menschen dieser Zeit und zog sie dafür zur Verantwortung.  

Die Gläubigen werden Allah, den Erhabenen, im Paradies ohne Richtung, 
ohne Ihm gegenüber zu stehen, ohne die Modalität verstehen zu können und 
ohne jegliches Begreifen, d. h. ohne Form sehen. Wir glauben daran, Allah, den 
Erhabenen, im Jenseits zu sehen, machen uns aber keine Gedanken über die 
Modalität der Schau, denn der Verstand ist nicht fähig, die Schau zu erfassen. Es 
bleibt nichts anderes übrig als daran zu glauben. Schande sei auf den Philosophen, 
den Muslimen in der Gruppe der Muʿtazila und allen anderen Gruppen außerhalb 
der Ahlus-Sunna, da sie aufgrund ihrer Blindheit davon beraubt geblieben sind, 
hieran zu glauben. Weil sie das, was sie nicht sahen und nicht kannten, mit dem 
verglichen, was sie sahen, wurde ihnen die Ehre des Glaubens nicht zuteil. 

So wie es Allah, der Erhabene, ist, der die Menschen erschafft, ist Er auch 
derjenige, der ihre Taten erschafft. Alles Gute und alles Schlechte geschieht 
durch Seine Bestimmung, Seinen Willen. Dabei ist Er jedoch mit den guten Taten 
zufrieden und mit den schlechten unzufrieden. Auch wenn sowohl die guten als 
auch die schlechten Taten nur durch Seinen Willen und Sein Erschaffen geschehen, 
gehört es nicht zum rechten Benehmen gegenüber Allah, Ihn einzig als Erschaffer 
einer schlechten Tat zu bezeichnen. Man soll Ihn nicht „Erschaffer des Übels“ 
nennen. Stattdessen soll man Ihn als „Erschaffer des Guten und des Üblen“ be-

– 80 –



zeichnen. Beispielweise soll man sagen: ,,Er ist der Schöpfer allen Seins.“ Doch 
es darf nicht gesagt werden: „Er ist der Schöpfer von Unreinheiten oder Schwei-
nen.“ Derart ist das gute Benehmen Ihm gegenüber. Wie vulgär doch die 
Muʿtaziliten [und andere irregegangene Personen] denken! Sie behaupten, der 
Mensch erschaffe all seine Taten, gut und schlecht, selbst. Sowohl der Verstand 
als auch die Religion zeigen hingegen, dass dies falsch ist. Die wahrhaftigen Ge-
lehrten, d. h. die Großgelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
sagten, dass bei der Tat des Menschen seine eigene Kraft einen Einfluss hat, und 
bezeichneten diesen Einfluss als „Kasb“. Es gibt nämlich selbstverständlich einen 
Unterschied zwischen dem Zittern der Hand und dem gewollten Heben der 
Hand. Auf das Zittern hat die Kraft und der Kasb des Menschen keinen Einfluss, 
auf gewollte Handlungen hingegen schon. Eben dieser Einfluss wird zum Anlass 
für Befragung und Strafe und dadurch erntet der Mensch Lohn oder Sünde. Wer 
nicht an die Kraft und den Willen der Menschen glaubt und denkt, der Mensch 
sei unfähig und gezwungen, hat die Worte der Religionsgelehrten nicht verstanden. 
Die Aussage dieser großen Gelehrten, der Mensch habe Kraft und Willen, 
bedeutet nicht, der Mensch sei fähig, alles zu tun oder zu unterlassen, was er 
will. Dies wäre nämlich fern von Dienerschaft. Die Worte der Großen bedeuten, 
dass der Mensch fähig ist, alles ihm Anbefohlene umzusetzen. Beispielsweise 
kann er die täglichen fünf Gebete verrichten, ein Vierzigstel seines Vermögens 
als Zakāt entrichten und einen von zwölf Monaten fasten. Wer das Geld für den 
Weg und den Proviant hat, kann einmal in seinem Leben die Pilgerfahrt unter-
nehmen. Wie diese kann er sämtliche islamische Bestimmungen umsetzen. Da 
Allah, der Erhabene, sehr barmherzig ist, hat Er entsprechend der Schwäche 
und des Mangels an Kraft der Menschen in allen gottesdienstlichen Handlungen 
die leichtesten und einfachsten Formen befohlen. Die sinngemäßen Verse „Allah, 
der Erhabene, will für euch Leichtes, nicht Schweres“ und „Allah, der Erhabene, 
will euch Leichtes und Müheloses gebieten. Die Menschen wurden schwach (mit 
wenig Kraft) erschaffen“ sind bekannt. 

[Dies ist die Bedeutung der Aussage, dass es in der Religion keine Erschwernis 
gibt. D. h. Allah, der Erhabene, hat das Leichte befohlen. Damit ist nicht gemeint, 
ein jeder Mensch könne tun und lassen, was ihm gefällt, die Dinge, die seiner 
Triebseele schwerfallen, unterlassen und die gottesdienstlichen Handlungen nach 
seinem Befinden und Vergnügen, wie es ihm leichtfällt, verändern. Die kleinste 
Veränderung in der Religion ist Unglaube (Kufr).] 

Die Propheten, Friede sei mit ihnen, sind Menschen, die von Allah, dem Er-
habenen, zu Seinen Dienern gesandt wurden. Sie wurden gesandt, um ihre Ge-
meinden zu Allah, dem Erhabenen, zu rufen und sie vom falschen, übertretenden 
Weg auf den rechten Weg, den Weg der Glückseligkeit, zu führen. Sie verkündeten 
jenen, die ihre Einladung akzeptierten, die frohe Botschaft des Paradieses, und 
die Leugnenden sowie diejenigen, die ihre Einladung anerkannten, aber nicht 
dementsprechend lebten, schreckten sie mit der Höllenpein ab. Jede Information, 
die sie von Allah, dem Erhabenen, brachten, ist korrekt, es befindet sich keine 
Falschheit in ihnen. Der letzte aller Propheten ist Muhammad, Friede sei mit 
ihm. Möge Allah ihn und alle anderen Propheten segnen und ihnen Frieden 
schenken. Seine Religion hat alle Religionen außer Kraft gesetzt und abgeschafft. 
Sein Buch ist das beste aller vorangehenden Bücher. Seine Religion wird bis zum 
Jüngsten Tag bestehen und von niemandem verändert werden. Īsā, Friede sei 
mit ihm, wird vom Himmel herabsteigen und gemäß seiner Religion handeln,  
d. h. seiner Gemeinde angehören. 

[Einige sagen, die Religion verändere sich entsprechend der Zeit und die Be-
stimmungen des Islams wären veraltet. Eine Religion, welche die Bedürfnisse 

– 81 –



unserer Zeit decken kann, sei nun notwendig. Ja, die Religion verändert sich mit 
der Zeit, doch diese Veränderung kann nur seitens des Eigentümers, d. h. von 
Allah, dem Erhabenen, vorgenommen werden. So hat Er sie seit Ādam, Friede 
sei mit ihm, oftmals verändert. Als allerletzte, vollkommenste und höchste 
Religion hat Er die Religion Muhammads, Friede sei mit ihm, gesandt, die alle 
Anforderungen und Bedürfnisse bis zum Jüngsten Tag decken wird. Wollen etwa 
die armseligen Menschen eine bessere Religion hervorbringen als die Religion, 
die von Allah, dem Erhabenen, als vollkommen bezeichnet wurde? Ja, auch die 
Gesetze der Nationen verändern sich im Laufe der Zeit, doch nur die Regierung 
und das Parlament können diese verändern, nicht jeder Wächter und Hirte! Im 
39. Artikel der Mecelle und seines Kommentars steht: „Die Bestimmungen ändern 
sich durch den Wandel der Zeiten. Bestimmungen, welche an Brauch und Tradition 
gebunden sind, verändern sich. Doch Bestimmungen, die aus Quellentexten 
(Nusūs) entnommen werden, verändern sich mit der Zeit nicht.“] 

Alles, was Muhammad, Friede sei mit ihm, über den Jüngsten Tag mitgeteilt 
hat, ist wahr. Die Bestrafung im Grab; das Erdrücktwerden des Toten durch das 
Grab; die Befragung durch die zwei Engel Munkar und Nakīr; die Vernichtung 
von allem am Jüngsten Tag; die Spaltung der Himmel; die Zerstreuung der Sterne 
aus ihren Bahnen; der Zerfall der Erdkugel und Berge; das Erheben aller aus 
den Gräbern; das Versammeln am Ort der Versammlung, d. h. die Rückkehr der 
Seelen in ihre Körper; das Erdbeben am Tage des Jüngsten Gerichts; der Schrecken 
und die Furcht an diesem Tag; die Befragung und das Ablegen von Rechenschaft 
am Tage des Jüngsten Gerichts; die Bezeugung der Hände, Füße und aller Kör-
perglieder in Bezug auf die Taten, die im irdischen Leben vollbracht wurden; 
dass die Bücher, in denen die guten und schlechten Taten aufgezeichnet sind, 
fliegend herbeikommen und von rechts oder links gereicht werden; sowie das 
Wiegen der guten und schlechten Taten auf einer für dort spezifischen Waage; 
all dies ist wahr und wird sich gewiss ereignen. Wessen gute Taten dort schwer 
wiegen, wird von der Hölle erlöst, und wessen gute Taten zu wenig sind, wird im 
Verlust sein. Die dortige Waage ist eine unbekannte Waage und wiegt entgegen 
der Waagen dieser Welt: Die schwerere Waagschale hebt sich und die leichtere 
senkt sich. [Dort gibt es keine Erdanziehungskraft.] 

Dort werden zuerst die Propheten, Friede sei mit ihnen, daraufhin die recht-
schaffenen Diener, das heißt die edlen Gottesfreunde (Awliyā), mit der Erlaubnis 
Allahs, des Erhabenen, Fürsprache (Schafāʿa) einlegen für die Gläubigen, deren 
Sünden viel sind. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ich werde Fürsprache 
einlegen für diejenigen in meiner Gemeinde, die große Sünden begangen haben.“ 
Über der Hölle befindet sich die Brücke namens „Sirāt“. Die Gläubigen 
(Muʾminūn) werden diese Brücke überqueren und sodann in das Paradies eingehen. 
Die Füße der Ungläubigen (Kāfirūn) werden ausrutschen und sie werden in die 
Hölle stürzen. 

[Wenn wir von der Sirāt-Brücke sprechen, sollte nicht an gewöhnliche, uns 
bekannte Brücken gedacht werden. So wird beispielsweise gesagt, dass für den 
Übergang in das nächste Schuljahr erst die „Prüfungsbrücke“ überquert werden 
muss. Ein jeder Schüler muss diese „Prüfungsbrücke“ überqueren. Weil sie alle 
hierüber gehen, wird sie Brücke genannt. Doch die Prüfungen gleichen in keiner 
Weise einer Brücke. Manch einer überquert die Prüfungsbrücke, manch anderer 
kann sie nicht überqueren und stürzt von ihr herab. Doch dies gleicht nicht dem 
Sturz von einer Brücke in ein Meer. Die Beschaffenheit der Prüfungsbrücke 
kennen diejenigen, die sie überquert haben. Jeder wird über die Sirāt-Brücke 
schreiten, doch nicht jeder wird sie überqueren; einige werden nämlich in die 
Hölle stürzen. Doch diese Brücke und ihre Überquerung sowie das Stürzen von 

– 82 –



ihr in die Hölle gleichen nicht den Brücken dieser Welt und auch nicht der „Prü-
fungsbrücke“. Sie ähnelt diesen in keinster Weise.] 

Das als Lohn und Wohlgabe für die Gläubigen vorbereitete Paradies sowie 
die als Strafe und Leid für die Ungläubigen vorbereitete Hölle existieren [bereits 
jetzt]. Beide wurden von Allah, dem Erhabenen, aus dem Nichts erschaffen. 
[Nachdem am Jüngsten Tag alles vernichtet und daraufhin alles erneut erschaffen 
wurde] werden sie auf ewig existieren und nie vergehen. Wenn nach der Befragung 
und Abrechnung die Gläubigen in das Paradies einziehen, werden sie dort bis in 
alle Ewigkeit verbleiben und diesen Ort nie verlassen. So werden auch die Un-
gläubigen, wenn sie in die Hölle eingehen, auf ewig in der Hölle verbleiben und 
dort ewig Strafe erleiden. Es ist nicht möglich, dass ihre Strafe verringert wird. 
[Ibn Taymiyya verleugnet, dass die Ungläubigen auf ewig in der Hölle verweilen 
werden.] „Ihre Strafe wird nicht verringert und ihnen wird niemals geholfen wer-
den“, heißt es sinngemäß in einem bekannten Koranvers. Auch wenn eine Person, 
in deren Herzen sich ein Fünkchen Glauben (Īmān) befindet, aufgrund ihrer 
zahlreichen Sünden in die Hölle geführt wird, wird sie zwar im Maße ihrer Sünden 
bestraft, kommt anschließend aber wieder aus der Hölle heraus und ihr Gesicht 
wird nicht geschwärzt. Die Gesichter der Ungläubigen jedoch werden geschwärzt. 
Die Gläubigen werden in der Hölle nicht in Ketten gelegt und ihnen wird kein 
Halsband angelegt. Dadurch tritt die Würde und der Wert des Fünkchens Glaube 
in ihren Herzen zum Vorschein. Die Ungläubigen hingegen werden mit Hand-
schellen und Ketten gefesselt. 

Die Engel sind wertvolle Diener Allahs, des Erhabenen. Es ist nicht möglich, 
dass sie sich Ihm widersetzen. Sie tun, was ihnen befohlen wird. Sie heiraten 
nicht, gebären nicht und vermehren sich nicht. Allah, der Erhabene, erwählte 
einige von ihnen als Propheten. Sie wurden mit der Aufgabe geehrt [den anderen 
Engeln] Offenbarung [Nachrichten] zu überbringen. Sie sind es, welche die Bücher 
(Kutub) und Seiten (Suhuf) der Propheten, Friede sei mit ihnen, brachten. [So 
wurde beispielsweise die Sure al-Anʿām von Dschibrīl, Friede sei mit ihm, ge-
meinsam mit 70.000 Engeln überbracht.] Diese irren sich nicht und vergessen 
nicht. Sie täuschen und betrügen nicht. Alles, was sie von Allah, dem Erhabenen, 
bringen, ist wahr und korrekt und trägt keinen Zweifel und keine bloße Wahr-
scheinlichkeit in sich. Die Engel sind in Ehrfurcht vor der Gewaltigkeit, Größe 
und Erhabenheit Allahs, des Erhabenen. Sie haben keine andere Tätigkeit, als 
die Befehle zu erfüllen, die ihnen aufgetragen wurden. 

ĪMĀN (GLAUBE): Dies bedeutet, an die Botschaften unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, die in den Büchern der Ahlus-Sunna-Gelehrten festgehalten 
sind, zu glauben und diesen Glauben verbal auszudrücken. [Im Durr-i yektā heißt 
es, dass es gestattet ist, dies in jeder möglichen Sprache auszudrücken.] Die got-
tesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) sind kein Teil des Glaubens, vermehren je-
doch die Vollkommenheit des Glaubens und verschönern ihn. Imām Abū Hanīfa, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagt, dass der Glaube weder zu- noch abnimmt, 
denn Īmān meint das Für-wahr-Halten/Bestätigen (Tasdīq), Akzeptieren und 
Glauben mit dem Herzen (Qalb). Es kann nicht viel oder wenig Glauben geben. 
Ein Glaube, der sich vermindert und vermehrt, nennt man nicht Glaube, sondern 
Spekulation oder Vermutung. Die Vollkommenheit und Mangelhaftigkeit des 
Glaubens meint die Abhängigkeit von der Menge an gottesdienstlichen Hand-
lungen. Sind die Gottesdienste zahlreich, wird von einem vollkommeneren 
Glauben gesprochen. Daher kann der Glaube der Gläubigen nicht gleich dem 
Glauben der Propheten sein, da deren Glaube aufgrund ihrer gottesdienstlichen 
Handlungen die Spitze der Vollkommenheit erreicht hat. Der Glaube der restlichen 
Gläubigen kann sich dem nicht annähern. Auch wenn beide Formen des Glaubens 

– 83 –



in ihrem Wesen identisch sind, hat die erste Art aufgrund der gottesdienstlichen 
Handlungen eine andere Form eingenommen. Es ist so, als würde es keine Ähn-
lichkeit zwischen ihnen geben. Alle Gläubigen sind mit Blick auf das Menschsein 
wie die Propheten, Friede sei mit ihnen. Doch andere Vorzüge und Qualitäten 
erhoben sie auf hohe Stufen. Es ist so, als ob ihre Menschlichkeit dadurch eine 
andere Form eingenommen hat, so als wären sie höhere Menschen als das ge-
meinsame Menschsein. Es ist gar so, als ob sie Menschen sind und andere keine 
Menschen sind. 

Gemäß Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, muss eine Person 
sagen: „Ich bin wahrlich ein Muʾmin.“ Imām asch-Schāfiʿī wiederum sagt, man 
müsse sagen: „Ich bin inschāʾallāh ein Muʾmin.“ Beides davon ist korrekt. Wenn 
man den momentanen Glauben meint, sollte man sagen: „Ich bin wahrlich ein 
Muʾmin“, und den Glauben im letzten Atemzug meinend sagt man: „Ich bin 
inschāʾallāh ein Muʾmin.“ Doch auch hier ist es besser, „wahrlich“ zu sagen, statt 
einen Zweifel auszudrücken. 

Der Gläubige (Muʾmin) verliert seinen Glauben durch das Begehen von 
Sünden nicht, selbst wenn diese groß sind. Er wird dadurch nicht zu einem Un-
gläubigen (Kāfir). Wie ich vernahm, saß Imām Abū Hanīfa einst gemeinsam mit 
den großen Gelehrten Bagdads an einem Ort. Jemand kam und fragte: „Wenn 
ein Muslim seinen Vater zu Unrecht tötet, dann (Wein trinkt und deshalb) be-
rauscht wird und Unzucht begeht, verliert er dann seinen Glauben?“ Alle Ge-
lehrten, die dies vernahmen, schimpften mit diesem Muslim. Sie sagten: „Das ist 
eine unnötige Frage! Selbstverständlich verliert er seinen Glauben und wird zu 
einem Kāfir.“ Doch Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: 
„Diese Person ist weiterhin ein Muʾmin. Sie verliert ihren Glauben aufgrund von 
Sünden nicht.“ Den Gelehrten missfiel diese Antwort und sie beschimpften den 
Imām. Als Imām Abū Hanīfa daraufhin seine Aussage bewies, akzeptierten sie 
sein Wort. Wenn ein Muʾmin, der viele Sünden begangen hat, Reue empfindet, 
bevor der letzte Atem seinen Rachen erreicht, besteht große Hoffnung für seine 
Erlösung. Allah, der Erhabene, versprach nämlich, dass Er die Reue (Tawba) 
annehmen wird. Wurde ihm die Ehre der Reue jedoch nicht zuteil, so ist seine 
Angelegenheit ganz dem Willen Allahs, des Erhabenen, überlassen. Wenn Er 
will, wird Er ihm alle seine Sünden vergeben und ihn in das Paradies eingehen 
lassen. Wenn Er will, lässt Er ihn im Maße seiner Sünden mit dem Höllenfeuer 
strafen oder Qualen erleiden. Doch letztlich wird er erlöst und in das Paradies 
eingehen. Einzig die Ungläubigen sind es, die im Jenseits keine Barmherzigkeit 
erfahren werden. Wer nur ein Fünkchen Glauben in seinem Herzen trägt, wird 
Barmherzigkeit erfahren. Zwar kann es sein, dass er anfänglich aufgrund seiner 
Sünden keine Barmherzigkeit erfährt, doch am Ende wird ihm die Gnade und 
Güte Allahs, des Erhabenen, zuteil. [Siehe auch Punkt 11.] O mein Herr! Nachdem 
Du uns rechtgeleitet, auf den rechten Weg geleitet hast, bewahre uns davor, dass 
unsere Herzen in Richtung der Abtrünnigen neigen! Sei barmherzig mit uns! 
Habe Mitleid für unsere Situation! Einzig Du kannst uns vor der Finsternis des 
Unglaubens und der Abtrünnigkeit schützen! 

Gemäß den Gelehrten der Ahlus-Sunna – möge Allah sie für ihre Bemühungen 
reichlich belohnen – gehört das Sprechen über das Kalifat nicht zum grundlegenden 
Wissen der Religion. Dies bedeutet, es ist kein Bestandteil des Glaubens. Doch 
weil einige darin maßlos wurden [und einige Ketzer mit unermüdlichem Mundwerk, 
die in die Rolle eines Hodschas schlüpften und sich als Gelehrte ausgaben, mit 
ihren Worten, Büchern und Zeitschriften Verleumdungen aussprachen und Mus-
lime vergifteten] führten die Gelehrten der wahrhaftigen Muslime das Wissen 
über das Kalifat in die Kalām-Wissenschaft, d. h. in die Glaubenslehre, ein und 

– 84 –



stellten die Angelegenheit richtig. Nach dem letzten Propheten Muhammad 
Mustafā, Friede sei mit ihm, ist der Kalif der Muslime, d. h. der Stellvertreter 
unseres Propheten und das Oberhaupt der Muslime, der ehrwürdige Abū Bakr 
as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Nach ihm wurden aufeinanderfol-
gend Umar al-Fārūq, Uthmān Dhun-Nūrayn und Alī ibn Abī Tālib, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, zum Kalifen. Die Rangfolge dieser vier untereinander 
ist gemäß der Reihenfolge ihres Kalifats. Dass die beiden Schaykhs (Schaykhayn) 
[also die ersten beiden] ranghöher sind als die anderen beiden, hat die Gesamtheit 
der edlen Gefährten und Gefährtennachfolger gesagt. Diesen Konsens berichten 
uns die Imāme unserer Religion. Beispielsweise sind die Worte von Imām asch-
Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, bekannt. Abul-Hasan al-Aschʿarī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, einer der führenden Meister der Ahlus-Sunna, 
sagte: „Es ist gewiss, dass die Schaykhayn höher sind als alle anderen Angehörigen 
dieser Gemeinde (Umma). Wer nicht daran glaubt, ist entweder unwissend oder 
ein Ketzer.“ Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Wer mich 
höher erachtet als Abū Bakr und Umar, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, 
begeht eine Verleumdung. Ich werde ihn mit Schlägen bestrafen, wie ein Ver-
leumder bestraft wird.“ Der ehrwürdige Abdulqādir al-Gīlānī schreibt in seinem 
Buch Ghunyat at-tālibīn, dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ich bat 
Allah, den Erhabenen, darum, dass nach mir Alī Kalif wird. Die Engel sagten: 
‚O Muhammad! Was Allah, der Erhabene, will, geschieht. Nach dir wird Abū 
Bakr as-Siddīq der Kalif sein.‘ “ Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet 
sein, überliefert ebenfalls, dass Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte, 
dass der Prophet, Friede sei mit ihm, zu ihm sagte: „Nach mir wird Abū Bakr 
Kalif sein, danach Umar, danach Uthmān und daraufhin wirst du es sein!“ 

Imām al-Hasan ist höher als Imām al-Husayn, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, sagten: 
„Hinsichtlich Wissen und Idschtihād ist Āʾischa höher als Fātima, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein.“ Abdulqādir al-Gīlānī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, schreibt in seinem Buch al-Ghunya: „Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden 
sein, ist höher.“ Diesem Bedürftigen (Fakir) zufolge [Imām ar-Rabbānī meint 
sich selbst] ist Āʾischa hinsichtlich Wissen und Idschtihād höher, doch hinsichtlich 
Enthaltsamkeit und Weltabgewandtheit ist Fātima überlegen. Daher wurde die 
ehrwürdige Fātima auch „al-Batūl“ [die Hochreine] genannt. Möge Allah mit 
beiden zufrieden sein. Die ehrwürdige Āʾischa lehrte den edlen Gefährten jedoch 
den Islam. Die edlen Gefährten fragten die ehrwürdige Āʾischa bei all ihren Pro-
blemen um Rat. 

Die kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen den edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen allen zufrieden sein, wie die Kamelschlacht oder die Schlacht 
bei Siffīn, geschahen mit guter Absicht und schönen Gründen. Sie waren nicht 
das Resultat niederer Triebe, Sturheit und Feindschaft, denn sie alle waren hohe 
Personen. Ihre Herzen wurden in der Gesellschaft unseres Propheten, Friede sei 
mit ihm, und angesichts seiner gesegneten Blicke gereinigt, sodass Dinge wie 
Gier, Hass und Feindschaft in ihnen nicht mehr existent waren. Sowohl ihr Frie-
densschluss als auch ihre Differenzen und kriegerischen Auseinandersetzungen 
geschahen einzig für Allah. Ein jeder von ihnen handelte gemäß seinem eigenen 
Idschtihād. Sie trennten sich von jenen, die ihrem Idschtihād nicht folgten, ohne 
ihnen gegenüber hartnäckig zu sein und sie anzufeinden. Für jene, deren Idschtihād 
richtig war, gibt es zweifachen oder zehnfachen Lohn, für jene hingegen, deren 
Idschtihād nicht richtig war, gibt es einen Lohn. Daher darf man nicht schlecht 
reden über jene, welche ihr Äußerstes gaben, um die Wahrheit zu finden, und 
sich darin irrten, genauso wie man über jene, die darin erfolgreich waren, nicht 

– 85 –



schlecht reden darf. Denn auch sie haben Lohn bekommen. Die Gelehrten der 
Ahlus-Sunna sagen, dass in diesen Schlachten der Emir [also Alī], möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, im Recht war. Die Idschtihāde, die nicht im Einklang 
mit seinem standen, waren inkorrekt. Doch über niemanden darf schlecht geredet 
werden, geschweige denn zu sagen, sie seien Ungläubige oder Sünder! In diesen 
Schlachten sagte Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Unsere Brüder haben 
sich von uns getrennt. Sie sind weder Ungläubige noch Sünder, denn sie handeln 
gemäß ihrem Idschtihād.“ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Hütet euch 
davor, meine Gefährten zu schmähen!“ So sehen wir, dass wir alle edlen Gefährten 
unseres Propheten, Friede sei mit ihm, als hohe Persönlichkeiten erachten müssen 
und über sie nur respektvoll und gut sprechen dürfen. Über keinen dieser großen 
Persönlichkeiten dürfen wir Schlechtes denken oder sie als schlecht erachten! 
Man muss ihre kriegerischen Auseinandersetzungen besser als den Frieden 
anderer Personen erachten! Dies ist der Weg der Errettung. Die Liebe zu den 
edlen Gefährten rührt nämlich von der Liebe zu unserem Propheten, Friede sei 
mit ihm, her. Feindschaft gegen sie bedeutet Feindschaft gegen ihn. [Der große 
Gelehrte Abū Bakr asch-Schiblī, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Wer 
den edlen Gefährten keinen Respekt entgegenbringt, hat den Glauben an Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, nicht verinnerlicht.“] 

[Ālūsī schreibt in seinem Buch al-Ghāliyya: „Allah, der Erhabene, lobt im 
edlen Koran die Prophetengefährten. Er berichtet uns, dass Er zufrieden ist mit 
den ersten Auswanderern (Muhādschirūn), den Helfern (Ansār) und jenen, die 
ihnen im Guten folgen. Allah, der Erhabene, ist nur zufrieden mit den Dienern, 
von denen Er weiß, dass sie als Gläubige sterben werden. Es ist ausgeschlossen, 
dass Er berichtet, Er sei zufrieden mit Menschen, von denen Er weiß, dass sie 
als Ungläubige sterben werden. Daher weisen jene Verse, in denen die edlen 
Gefährten gelobt werden, diejenigen zurück, die behaupten, dass die Gefährten 
nicht rechtschaffen (ādil) gewesen seien und nach dem Ableben des Gesandten 
Allahs vom Glauben abgefallen wären, und teilen mit, dass solche Menschen 
schlechte Absichten hegen und Ketzer sind. Es gibt zahlreiche Hadithe, in denen 
alle edlen Gefährten gelobt werden. Einer der bekannten Hadithe darüber ist 
der von Dārimī und Ibn Adī überlieferte Hadith: ‚Meine Gefährten sind wie 
Sterne. Welchem ihr auch folgt, ihr werdet rechtgeleitet.‘ “ Das Buch Uns at-
tāʾibīn von Ahmad Nāmiqī al-Dschāmī, möge Allah sich seiner erbarmen, ist auf 
Persisch. Auf der 44. Seite der in Teheran zur Zeit Reza Schahs veröffentlichten 
Druckausgabe sind die Namen der vier Kalifen aufgelistet. Sie und die Gesamtheit 
der edlen Gefährten werden darin sehr gelobt und es wird über die Notwendigkeit, 
all diese zu lieben, berichtet. Verwunderlich ist der Zustand irregegangener Men-
schen, welche den Wert und die Größe der edlen Gefährten, möge Allah mit 
ihnen zufrieden sein, nicht begreifen und denken, diese seien Menschen wie sie 
selbst gewesen, und schlecht über sie sprechen. Diese Gruppierung ist unter den 
72 Bidʿa-Gruppen, deren Einkehr in die Hölle verkündet wurde, die schlimmste. 
Indem sie behaupten, dass sie dem ehrwürdigen Alī folgen, bezeichnen sie sich 
selbst mit einem Begriff, den die Muslime sehr schätzen: Aleviten (Alawīten). 
Ihre Feindschaft zum Islam pflegen sie unter der Maske dieses ehrwürdigen Na-
mens zu hegen. Es sollte jeder wissen, dass diejenigen, die sich als Aleviten be-
zeichnen, zweierlei Art sind: Einmal die hinterhältigen Islamfeinde, also Ketzer, 
die muslimische Namen tragen. Niemand sollte sich von ihrem Namen täuschen 
lassen. Die zweite Gruppe von Aleviten sind jene wahrhaftigen Muslime, die 
den ehrwürdigen Alī wirklich lieben. Die lügnerischen Aleviten täuschen die 
reinen Jugendlichen. Das Buch namens Husniyya, welches sie im Jahre 1958 in 
Istanbul auf Türkisch druckten und das gefüllt ist mit erfundenen Märchen, ver-
breiteten sie unter den Unwissenden und insbesondere den Dorfdamen. Sie ver-

– 86 –



schmähen darin große muslimische Persönlichkeiten. Dieses Buch wurde von 
einem Juden namens Murtadā auf Arabisch verfasst, wie im Buch Tuhfa ge-
schrieben steht. Daraufhin soll ein Hurūfīt namens Ibrāhīm al-Astarʾābādī dieses 
Werk ins Persische übersetzt haben. Er starb im Jahre 958/1551. Dies steht im 
Asmā al-muʾallifīn geschrieben. Im Buch Die edlen Gefährten sowie im Kapitel 
Tazkiyat Ahl al-Bayt des Buches Belege für das wahre Wort wurden diese ver-
dorbenen Schriften und abscheulichen Verleumdungen mit Fakten widerlegt. 
Murtadā starb im Jahre 436/1044 und sein Bruder Radī ibn Tāhir 406 in Bagdad. 
In dem Buch Die vier rechtgeleiteten Kalifen sind die Tugenden der edlen Ge-
fährten ausführlich dargelegt. Dieses Buch wurde im Jahre 1998 in Istanbul vom 
Verlag Hakikat unter dem Titel Menâkıb-ı Çihâr Yâr-i Güzîn auf Türkisch ge-
druckt. 

Auch wenn sich viele Punkte der Hurūfī genannten Ketzer in Bezug auf den 
Glauben und die Handlungen von der Ahlus-Sunna unterscheiden, werden die 
Maßlosen unter ihnen zu Ungläubigen. Während diese kurz vor dem Untergang 
standen, vermehrten sie sich dadurch, dass einer von ihnen, Schah Ismāʿīl, einen 
Staat gründete. Sie schlichen sich auch in die Türkei ein und verseuchten die 
meisten Ordenshäuser. Viele unschuldige Seelen wurden von dieser ansteckenden 
Krankheit heimgesucht und in den ewigen Tod gezerrt. Möge Allah, der Erhabene, 
uns nicht vom richtigen, reinen Glauben der Ahlus-Sunna trennen. Möge Er uns 
vor der Gefahr des Wahhabismus und der Qizilbasch, die unter den Muslimen 
Spalterei verursachen, bewahren! Āmīn. Zu Beginn des Buches Tuhfa-i ithnā 
aschariyya heißt es: „Der Begründer dieses irregeleiteten Glaubens ist ein jeme-
nitischer Jude namens Abdullāh ibn Sabaʾ. Weil dieser zum ehrwürdigen Alī 
sagte, er sei Gott, schickte ihn der ehrwürdige Alī nach Madain ins Exil. [Dass 
dieser ein Jude war und im Jahre 34/654 von Ägypten nach Medina kam und be-
hauptete, ein Muslim zu sein, steht im Buch al-Mundschid geschrieben.] Diese 
irregeleitete Gruppierung nahm zu jeder Epoche einen anderen Zustand an und 
es entstand letztlich in der Zeit des Schah Ismāʿīl eine bestimmte Lehre und dazu 
wurden Bücher verfasst. Das Schiitentum wurde schon in der Zeit des ehrwürdigen 
Alī gegründet. Erst später jedoch verbreitete es sich unter den Menschen. Auch 
wenn im 60. Jahr der Hidschra die „Kīsāniyya“, im 66. Jahr die „Mukhtāriyya“ 
und im 109. Jahr die „Hischāmiyya“ auftraten, konnten sie sich nicht durchsetzen 
und gingen schnell unter. Die Zayditen, welche jahrhundertelang die Muslime 
vom rechten Weg abgebracht haben, traten im Jahre 112 auf und alle anderen 
Gruppierungen folgten erst später. Einige der Bidʿa-Gruppen, die Spalterei unter 
den Muslimen hervorrufen, traten schon in der Zeit der edlen Gefährten auf. 
Doch das Aufkommen der anderen Gruppen und die Stärkung sowie Verbreitung 
aller Gruppen unter den Muslimen geschah erst, nachdem alle edlen Gefährten 
verstorben waren. Diejenigen, die die edlen Gefährten verleumden, teilen sich 
in drei Gruppen auf: 

1) Tafdīliyya: Sie behaupten, der ehrwürdige Alī sei der höchste aller Pro-
phetengefährten gewesen. 

2) Sabbiyya: Sie behaupten, dass die edlen Gefährten mit Ausnahme einiger 
weniger zu Tyrannen und Ungläubigen wurden, und schmähen sie (Sabb). 

3) Ghulāt: Sie behaupten, der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, wäre Gott. Zu diesen gehören die Sabaʾiyya und die Nusairiyya. Sie verrichten 
keine gottesdienstlichen Handlungen. Diese Gruppe wurde von einem Juden na-
mens Abdullāh ibn Sabaʾ gegründet. 

Diese versammelten sich in jeder Epoche um einen der Enkel von Alī und 
Abbās, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, und spalteten sich in verschiedene 
Gruppen auf. Als Imām Zaynul-Ābidīn verstarb, versammelten sich viele von 

– 87 –



ihnen um seinen Sohn Zayd. Als sie sich aufmachten, um gegen Yūsuf ath-
Thaqafī, der vom Umayyadenherrscher Hischām ibn Abdulmalik als Gouverneur 
im Irak eingesetzt wurde, in die Schlacht zu ziehen, trennte sich eine Gruppe 
von Zayd. Zayd nannte diese „Rāfiditen“. Sie selbst jedoch nannten sich 
„Imāmiyya“. Jene, die an der Seite Imām Zayds blieben, wurden „Zayditen“ 
genannt. Sie beide behaupteten: „Nach dem Gesandten Allahs steht das Kalifat 
den Zwölf Imāmen zu.“ 

Die Zwölf Imāme: Alī ibn Abī Tālib, Hasan, Husayn, Zaynul-Ābidīn, Mu-
hammad al-Bāqir, Dschaʿfar as-Sādiq, Mūsā al-Kāzim, Alī ar-Ridā, Muhammad 
al-Dschawād at-Taqī, Alī an-Naqī, Hasan al-Askarī az-Zakī und Muhammad al-
Mahdī. Sie schlossen sich den verschiedenen Söhnen dieser Zwölf Imāme an und 
spalteten sich somit in unterschiedliche Gruppen. Heute bildet die Mehrheit 
unter diesen die Imāmiyya und sie gliedern sich in die erste der drei Hauptgruppen 
ein. Doch ihr Glaube unterlag mit der Zeit verschiedenen Veränderungen. Sie 
nennen sich heute „Dschaʿfariten“. Über die Dschaʿfariten gibt es im Namenre-
gister am Ende des Buches unter dem Eintrag „Dschaʿfar as-Sādiq“ ausführliche 
Informationen.] 

Alle Berichte des wahrhaftig Benachrichtigenden (al-Mukhbir as-sādiq), 
Friede sei mit ihm, über die Anzeichen des Jüngsten Tages sind wahr. Sie können 
nicht falsch sein. Zu jener Zeit wird die Sonne, dem gewöhnlichen Zustand 
zuwider, vom Westen aufgehen. Der ehrwürdige Mahdī, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, wird erscheinen, Īsā, Friede sei mit ihm, wird vom Himmel herab-
steigen, der Daddschāl (falscher Messias) wird hervorkommen und die Gog und 
Magog (Yaʾdschūdsch und Maʾdschūdsch) genannten Menschen werden sich auf 
der Welt verbreiten. 

[Im Buch Huddschatullāh alal-ālamīn heißt es: „Die Gog und Magog genannten 
Menschen sind Nachkommen von Yāfath (Jafet), dem Sohn des Nūh (Noah), 
Friede sei mit ihm. Sie haben flache Gesichter, kleine Augen, sehr große Ohren 
und sind kleinwüchsig. Jeder von ihnen bekommt tausend Kinder. 9/10 der Anzahl 
aller Menschen und Dschinnen sind Gog und Magog. Sie versuchen tagtäglich 
die Mauer, hinter der sie eingesperrt sind, zu durchbrechen. Jeden Abend jedoch 
ist die Mauer wieder wie vorher. Sie sind Ungläubige. Wenn sie hinter der Mauer 
hervorkommen, greifen sie die Menschen an. Die Menschen werden in Städten 
und Gebäuden Zuflucht suchen. Gog und Magog werden die Tiere ausrotten 
und die Flüsse trocken trinken. Īsā, Friede sei mit ihm, und seine Gefährten 
werden gegen sie Bittgebete sprechen. Eine Wunde wird auf ihrem Nacken ent-
stehen und innerhalb einer Nacht werden sie alle sterben. Die Tiere werden ihre 
Leichname fressen und sich dadurch vermehren. Aufgrund ihres üblen Gestanks 
wird es kaum mehr möglich sein, auf der Erde zu leben.“ Dass es sich bei Gog 
und Magog um zwei üble Völker handelt, die vor sehr langer Zeit hinter einer 
Mauer weggesperrt wurden und sich nahe des Jüngsten Tages auf der Welt ver-
breiten werden, wird im edlen Koran berichtet. Da in archäologischen Ausgra-
bungen unterirdische Städte und Meeresfossilien auf Berggipfeln gefunden 
werden, ist es demnach nicht zwingend, dass die Mauer heutzutage bekannt und 
diese Menschen in großer Anzahl vorhanden sind. So wie die heutigen Milliarden 
von Menschen aus zwei Menschen hervorgegangen sind, ist es denkbar, dass 
diese zwei Völker sich aus einigen Personen vermehren werden, deren Aufent-
haltsort heute unbekannt ist, und dann die Erde bevölkern werden.] 

Das Tier namens „Dābbat al-ard (das Biest der Erde) wird hervorkommen, 
die Himmel werden von einem Rauch bedeckt, der alle Menschen erreichen und 
ihnen Leid zufügen wird. Aufgrund der Schmerzen werden die Menschen flehen: 
„O Herr! Nimm diese Pein hinweg von uns! Wir glauben an Dich!“ Das letzte 

– 88 –



Zeichen des Jüngsten Tages ist ein Feuer, welches aus Aden hervorkommt. [Aden 
liegt im Jemen.] Jemand in Indien behauptete, der Mahdī zu sein. Sein Grab soll 
sich in der Stadt Fere befinden. Doch zahlreiche bekannte (maschhūr), ja gar 
vielfach überlieferte (mutawātir) Hadithe, widerlegen diese Überzeugungen und 
Worte solcher Menschen. [In der Türkei gibt es auch einige Unwissende, welche 
Menschen als Mahdī bezeichnen, die lediglich nachsprechen und schreiben, was 
in den Büchern des Tasawwuf steht. Dabei sind diese Personen nur Übersetzer 
dieser Werke, doch die Menschen denken, sie seien die Autoren.] Dabei heißt 
es in vielen Hadithen: „Über dem Mahdī wird eine Wolke schweben und ein 
Engel wird aus der Wolke rufen: ,Dies ist der Mahdī! Hört auf sein Wort!‘ “ In 
einem weiteren Hadith heißt es: „Von den Menschen, deren Namen ihr vernommen 
habt, beherrschten vier Personen die Erde [d. h. den Großteil der damals bekannten 
Länder]. Zwei von ihnen waren Gläubige, zwei waren ungläubig. Die zwei Gläu-
bigen waren Dhul-Qarnayn und Sulaymān, Friede sei mit beiden. Und die beiden 
Ungläubigen waren Nimrod und Nebukadnezar (II.). Als Fünftes wird über die 
Welt einer meiner Nachfahren, also Mahdī, herrschen.“ 

In einem weiteren Hadith heißt es: „Vor dem Tag des Jüngsten Gerichts wird 
Allah, der Erhabene, jemanden aus meinen Nachfahren hervorbringen, dessen 
Name wie mein Name und dessen Vaters Name wie der Name meines Vaters 
sein wird. Er wird die Welt mit Gerechtigkeit füllen. Während die Welt vor ihm 
voller Ungerechtigkeit war, wird sie zu seiner Zeit mit Gerechtigkeit gefüllt 
sein.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Die Siebenschläfer (Ashāb al-kahf) 
werden die Helfer des ehrwürdigen Mahdī sein. Īsā, Friede sei mit ihm, wird zu 
seiner Zeit vom Himmel herabkommen. Während Īsā, Friede sei mit ihm, mit 
dem Daddschāl Krieg führt, wird der ehrwürdige Mahdī mit ihm sein. Während 
seiner Herrschaft wird es, entgegen der Gewohnheiten und den Berechnungen, 
am 14. Tag des Ramadans eine Sonnenfinsternis geben und in der ersten Nacht 
eine Mondfinsternis.“ Daher sollen sie einsichtig sein: Sind diese Anzeichen [bei 
denen, die die Unwissenden für den Mahdī halten, und] bei diesem verstorbenen 
Mann vorhanden oder nicht? Der wahrhaftig Benachrichtigende, Friede sei mit 
ihm, berichtete von vielen weiteren Anzeichen des ehrwürdigen Mahdī. Der ehr-
würdige Ahmad ibn Hadschar al-Makkī schrieb in seinem Buch al-Qawl al-
mukhtasar fī alāmāt al-Mahdī al-muntazar an die 200 Anzeichen des ehrwürdigen 
Mahdī nieder. Wie unwissend doch jene sind, die denken, andere Menschen seien 
der Mahdī, wo die Zeichen des kommenden Mahdī doch so offenkundig sind. 
Möge Allah, der Erhabene, ihnen die Fähigkeit gewähren, das Richtige zu er-
kennen! [Dschalāluddīn as-Suyūtī schrieb ebenfalls ein Buch über die Anzeichen 
des ehrwürdigen Mahdī mit dem Titel Dschuzʾ min al-ahādīth wal-āthār al-wārida 
fī haqq al-Mahdī.] 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Die Kinder Israels spalteten sich 
in 71 Gruppen. 70 von ihnen gingen in die Hölle ein und eine einzige wurde 
errettet. Die Christen (Nazarener) teilten sich in 72 Gruppen auf. 71 von ihnen 
gingen in die Hölle ein. Nach einiger Zeit wird sich meine Gemeinde in 73 
Gruppen spalten. 72 davon werden in das Höllenfeuer eingehen und eine einzige 
wird erlöst sein.“ Als die edlen Gefährten nachfragten, wer diese eine Gruppe 
sei, sagte er: „Die von der Hölle erlöste Gruppe sind jene, welche den von mir 
und meinen Gefährten beschrittenen Weg folgen.“ [Dieser Hadith wurde in den 
vier Sunan-Büchern überliefert. Dies steht in der Übersetzung des al-Milal wan-
nihal.] Diese errettete Gruppe ist die Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa, die sich an 
den Weg des allerbesten Menschen, Friede sei mit ihm, geklammert haben. O 
mein Herr! Trenne uns nicht von dem Glauben, den die Ahlus-Sunna-Gelehrten, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, dargelegt haben! Lass uns diese Welt verlassen, 

– 89 –



während wir mit ihnen vereint sind! Erwecke uns mit ihnen, o Herr! Lass unsere 
Herzen nicht vom rechten Weg abkommen, nachdem Du uns rechtgeleitet hast, 
und sei barmherzig mit uns! Du bist der großzügigste Gütige! 

Die erste Säule des Islams ist der Glaube an Allah, den Erhabenen, und Seinen 
Gesandten, Friede sei mit ihm, d. h. sie zu lieben, Gefallen an ihren Worten zu 
finden und sie zu akzeptieren. 

Nachdem der Glaube korrigiert wurde, ist es gewiss notwendig, die Gebote 
im Islam einzuhalten und die Verbote zu meiden, d. h. die islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkām al-islāmiyya) zu befolgen. Die fünf täglichen Gebete sollen 
ohne Faulheit und Nachlässigkeit verrichtet werden. Sie sollen unter Einhaltung 
der Taʿdīl al-arkān und in Gemeinschaft verrichtet werden. „Das, was den Muslim 
vom Kāfir trennt, ist das Gebet.“ [Wer das Gebet korrekt und gut verrichtet, ist 
ein Muslim. Wer das Gebet nicht korrekt oder gar nicht verrichtet, dessen Mus-
limsein ist zweifelhaft.] Verrichtet jemand das Gebet korrekt und gut, hat er sich 
an das Seil des Islams geklammert. Das Gebet ist nämlich die zweite Säule des 
Islams. 

Die dritte Säule des Islams ist das Entrichten der sozialen Pflichtabgabe 
(Zakāt). 

Die vierte Säule ist das tägliche Fasten im Monat Ramadan.  
Die fünfte Säule ist die Pilgerfahrt zur Kaaba. 
Die erste Säule ist der Īmān und meint das Glauben mit dem Herzen und das 

Aussprechen mit Worten. Die weiteren vier Säulen jedoch sind gottesdienstliche 
Handlungen, die mit dem Körper verrichtet und mit dem Herzen beabsichtigt 
werden. Das rituelle Gebet vereint alle gottesdienstlichen Handlungen in sich 
und ist die höchste Form der Anbetung. Am Tage des Jüngsten Gerichts wird 
die erste Befragung über das Gebet sein. Ist das Gebet wahrhaftig, wird die Ab-
rechnung der anderen Handlungen mit der Hilfe Allahs, des Erhabenen, leicht 
sein. 

Die Verbote der Religion müssen so weit wie möglich vermieden werden. 
Alles, woran Allah, der Erhabene, kein Wohlgefallen hat, muss man als tödliches 
Gift erachten. Man muss die eigenen Fehler bedenken, sich für sie schämen, sie 
bereuen, darüber traurig sein und den Entschluss fassen, nie wieder zu sündigen. 
[Diese Betrübnis und dieser Entschluss werden „Tawba“ (reumütige Umkehr) 
genannt. Allah, den Erhabenen, um Vergebung für die Sünden anzuflehen, wird 
„Istighfār“ (Bitte um Vergebung) genannt.] Wer jene Dinge, die Allah, dem Er-
habenen, missfallen, ungestört, ohne sich zu genieren ausspricht und begeht, 
stellt sich damit gegen Allah, den Erhabenen, und erweist sich Ihm gegenüber 
als stur. Diese Sturheit wird ihn geradezu aus dem Islam bringen. 

[In Abschnitt 4, Kapitel 2, Unterpunkt 3 des Buches Riyād an-nāsihīn heißt 
es: „Auch wenn man die Dinge, die harām sind, in zwei Kategorien, nämlich in 
kleine und große Sünden, eingeteilt hat, muss man die kleinen Sünden genauso 
wie die großen Sünden meiden und darf keine einzige Sünde verharmlosen. Denn 
Allah, der Erhabene, ist der Rächer und der absolut Unabhängige. Er hält sich 
vor niemandem zurück und tut, was Er will. Er hat Seinen Zorn und Seine An-
feindung in den Sünden verborgen. Eine Sünde, von der angenommen wird, sie 
sei klein, kann zu Seiner Rache und Seinem Zorn führen.“ 

Im dritten Kapitel, ersten Unterpunkt des Riyād an-nāsihīn heißt es: Alle 
Sünden nach dem Unglauben (Kufr) und der üblen Neuerung (Bidʿa) teilen sich 
in zwei Kategorien auf: Die erste Kategorie sind Sünden zwischen Allah, dem 
Erhabenen, und dem Diener: Der Alkoholkonsum, das Unterlassen des Gebets 
und dergleichen. Von dieser Art von Sünden müssen die großen und kleinen äu-

– 90 –



ßerst gemieden werden. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Sich 
sehr wenig von einer Sünde fernzuhalten, ist besser als die gesamten gottesdienst-
lichen Handlungen aller Menschen und Dschinnen.“ Alle Sünden sind groß, da 
sie die Missachtung der Gebote Allahs, des Erhabenen, in sich bergen. Doch 
einige erscheinen im Vergleich zu anderen als kleiner. So ist beispielsweise das 
lüsterne Anschauen einer fremden Frau eine kleinere Sünde als das Begehen 
von Unzucht. [Die Selbstbefriedigung mit der Hand ist kleiner als diese beiden.] 
Das Meiden einer kleinen Sünde ist verdienstvoller als die freiwilligen Gottes-
dienste aller Menschen. Der Grund hierfür ist, dass die freiwilligen Gottesdienste 
keine Pflicht (Fard) darstellen. Die Vermeidung der Sünden jedoch ist eine Pflicht 
für jedes Individuum. Wenn es keine andere Möglichkeit für die Vermeidung 
der großen Sünden gibt, außer die Verrichtung einer kleinen Sünde, so ist es ge-
stattet, diese kleine Sünde zu begehen. 

Nach jeder Sünde sind das Bereuen (Tawba) und das Bitten um Vergebung 
(Istighfār) eine Pflicht. Die Tawba einer jeden Sünde wird akzeptiert. Im Buch 
Kimyā-i saʿādat heißt es: „Eine Tawba, die gemäß ihren Bedingungen geschieht, 
wird sicherlich akzeptiert. Man sollte keinen Zweifel darüber haben, dass die 
Tawba akzeptiert wird, sondern es sollte Zweifel darüber geben, ob die Bedin-
gungen der Tawba erfüllt wurden.“ Allah, der Erhabene, kann für jede beliebige 
Sünde, für die keine Tawba vollzogen wurde, Rache nehmen, denn der Zorn 
Allahs, des Erhabenen, liegt in den Sünden verborgen. Allah, der Erhabene, ist 
allmächtig, allbezwingend und der Rächende. Er kann einen geschätzten Diener, 
der hunderttausend Jahre in Seiner Anbetung verharrte, aufgrund einer einzigen 
Sünde auf ewig verstoßen. Er hält sich vor niemandem zurück. Darüber berichtet 
uns der edle Koran und es heißt darin, dass Iblīs (der Satan), welcher 200.000 
Jahre in Gottesgehorsam ausharrte, auf ewig verflucht wurde, weil er hochmütig 
war und sich nicht niederwarf. Er hat den Sohn Ādams, Friede sei mit ihm, 
welcher Sein Sachwalter auf Erden war, aufgrund eines Mordes auf ewig ausge-
stoßen. In der Zeit von Mūsā, Friede sei mit ihm, kannte Balʿam ibn Bāʿūrā 
(Bileam, Sohn des Beor) den „Ism al-aʿzam“ (höchsten Namen Allahs). Jedes 
seiner Bittgebete wurde erhört. Sein Wissen und seine Anbetung waren auf einem 
solchen Niveau, dass sich zweitausend Schreiber bei ihm befanden und seine 
Worte notierten, um von ihm zu profitieren. Weil dieser Balʿam sich einer von 
Allah, dem Erhabenen, verbotenen Tat nur ein wenig zuneigte, ging er ohne 
Glauben ins Jenseits über. Er ist in der Form „Leute wie er sind wie Hunde“ in 
Erinnerung geblieben. Qārūn (Korach) war ein Verwandter von Mūsā, Friede 
sei mit ihm. Mūsā, Friede sei mit ihm, sprach ein Bittgebet für ihn und lehrte ihn 
die Alchemie, sodass er derart reich wurde, dass allein vierzig Maultiere die 
Schlüssel zu seinen Schätzen trugen. Weil er jedoch die Zakāt von einigen [Cent] 
nicht entrichtete, wurde er mitsamt seinem gesamten Vermögen von der Erde 
verschlungen. Thaʿlaba war ein Asket unter den Gefährten. Er verrichtete viele 
gottesdienstliche Handlungen und verließ kaum die Moschee. Weil er jedoch ein 
einziges Mal sein Wort gebrochen hat, wurde ihm die Ehre der Gefährtenschaft 
nicht zuteil und er verstarb ohne Glauben. Unserem Propheten, Friede sei mit 
ihm, wurde befohlen, für ihn kein Bittgebet zu sprechen. Allah, der Erhabene, 
rächte sich an vielen Menschen derart aufgrund einer einzigen Sünde. Daher 
muss sich jeder Muslim sehr davor fürchten, Sünden zu begehen. Nach der 
kleinsten Sünde muss er Reue empfinden, um Vergebung bitten und Allah an-
flehen. 

[Im Buch Riyād an-nāsihīn heißt es im zweiten Kapitel des zweiten Teils, 
unter dem ersten Unterkapitel: „Tawba und Istighfār müssen mit Herz, Zunge 
und dem Glied, mit dem die Sünde begangen wurde, gemeinsam geschehen. Das 

– 91 –



Herz muss Reue empfinden, die Zunge muss Bittgebete sprechen und Allah an-
flehen und das Körperglied muss von der Sünde ablassen.“ In vielen Koranversen 
heißt es sinngemäß: „Gedenkt Meiner oft“, und in der Sure an-Nasr heißt es 
sinngemäß: „Bittet Mich um Vergebung, auf dass Ich eure Bittgebete erhöre und 
eure Sünden vergebe.“ Man sieht also, dass Allah, der Erhabene, gebietet, viel 
um Vergebung zu bitten. Daher schreibt der ehrwürdige Muhammad Maʿsūm 
im 80. Brief des zweiten Bandes: „Diesem Befehl Folge leistend spreche ich nach 
jedem Gebet siebzigmal die Istighfār, das heißt, ich sage ,Astaghfirullāh‘. Auch 
ihr solltet dies oft tun! Bei jedem Sprechen sollte an die Bedeutung ,Vergebe 
mir, o Allah!‘ gedacht werden. Es befreit den Sprechenden und die Anwesenden 
von Sorgen, Kummer und Krankheiten. Viele haben dies gesprochen und stets 
wurde der Nutzen bezeugt.“ Wenn du dich zum Schlafen hinlegst, rezitiere einmal 
Aʿūdhu und Basmala, einmal die Āyat al-kursī, dreimal die Sure al-Ikhlās, einnmal 
die Fātiha, einmal die zwei Schutzsuren (al-Falaq und an-Nās) und einmal „ta-
wakkaltu alallāh lā hawla wa-lā quwwata illā billāh.“ Unsere Großen sprachen 
diese „Kalimat at-tamdschīd“ genannte Formel, um die Dschinnen zu vertreiben. 
Daraufhin sollte man einmal das Bittgebet für die Vergebung (Duʿā al-istighfār) 
sprechen, also: „Astaghfirullāh al-azīm alladhī lā ilāha illā huwal-hayyal-qayyūma 
wa-atūbu ilayh“, danach einmal: „Allāhummaghfir lī wa-li-wālidayya wa-lil-
muʾminīna wal-muʾmināt“, eine Salawāt (Segensgebet für den Propheten), einmal: 
„Allāhumma rabbanā ātinā fid-dunyā hasanatan wa-fil-ākhirati hasanatan wa-
qinā azāban-nār bi-rahmatika yā arhamar-rāhimīn!“ und anschließend drei, zehn, 
vierzig oder siebzig Mal die Bitte um Vergebung (Istighfār, also „Astaghfirullāh“) 
und einmal das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd). Daraufhin sollte man 
schlafen. Es sollte nicht die gesamte Nacht gelesen und schlaflos geblieben werden. 
Für die Heilung der Kranken sollte 70 Mal die Istighfār gelesen werden. Wenn 
die 70 gelesen sind, sollte auf den Kopf des Kranken gehaucht und ein kurzes 
Bittgebet gesprochen werden. Für die Akzeptanz der Bittgebete und der Istighfār 
muss eine Person die Gebete verrichten, die Verbote meiden und im Zustand 
der Gebetswaschung sein. Es ist mustahabb, die Istighfār sowie Bittgebete im 
Zustand der Gebetswaschung zu sprechen. O Allah, der Größte der Großen! Ich 
glaube an Dich so, wie Muhammad, Friede sei mit ihm, von Dir berichtet hat! 
Nehme mich an! Vergib mir! Hätte Muhammad, Friede sei mit ihm, uns nicht 
von Dir berichtet, so hätten wir mit unserem unzulänglichen Verstand nicht die 
Ehre erlangt, Dich eigenständig zu finden und Dich zu erkennen. Wir wären 
niedriger als die Tiere und das Höllenfeuer wäre unsere Strafe gewesen! O großer 
Prophet! Dein Anrecht an uns ist unendlich! Du ehrtest uns damit, dass wir 
unseren Herrn kennen. Du hast uns die Glückseligkeit beschert, Muslime zu 
sein. Du hast uns vor der Strafe des ewigen Brennens bewahrt. Daher seien auf 
dich endlose Segenswünsche und Bittgebete von mir! O Allah! Sei barmherzig 
mit unseren Müttern, Vätern, Lehrern und denjenigen, die die Bücher der Ah-
lus-Sunna verfasst haben und verbreiten, die uns allesamt diesen großen Propheten 
bekannt machten! Āmīn!] 

Die zweite Kategorie der Sünden sind die Sünden, die zwischen den Menschen 
begangen werden. Für die Tawba dieser Sünden muss auch das Wohlwollen und 
die Vergebung der betroffenen Person erlangt werden. Im Buch Kimyā-i saʿādat 
steht, dass es in einem Hadith heißt: „Die Tawba für heimlich begangene Sünden 
sollt ihr heimlich vollziehen! Die Tawba für offenkundig begangene Sünden sollt 
ihr offenkundig vollziehen! Verkündet jenen eure Tawba, die eure Sünde ken-
nen!“ 

Daher ist es leeres Gerede, über jene, die nicht an die islamische Religion 
glauben, die den Muslimen Leid zufügen, nach ihrem Tod zu sagen: „Vielleicht 

– 92 –



hat er Reue empfunden und von seiner Abtrünnigkeit abgelassen.“ Ihre Kör-
perglieder, welche Unrecht begingen, müssen Gutes tun, sie müssen mit ihrer 
Zunge Bittgebete sprechen und testamentarisch verfügen, dass die Unterdrückten 
zufriedengestellt werden. Über den Tod von Abtrünnigen, die nicht derart die 
Tawba vollziehen, wird keine gute Mutmaßung (Husn az-zann) gehegt.] 

Ihr seid im Besitz einer solchen vom erhabenen Allah Euch bescherten spe-
zifischen Wohlgabe, deren Wert die dortigen Menschen nicht kennen und vielleicht 
Ihr selbst sogar nicht versteht. So entstammt der momentane Sultan aus einer 
Familie, die seit sieben Generationen Muslime sind, und er gehört der Ahlus-
Sunna sowie der hanafītischen Rechtsschule an. Auch wenn es in unserer Zeit, 
die ja fern ist von der Epoche des Gesandten Allahs und nah ist zum Jüngsten 
Tag, einige Studierende gibt, die, um ihre Gier, die das Resultat ihrer abscheulichen 
Neigungen ist, und ihre niedrigen Gelüste zu befrieden, sich seit einigen Jahren 
den Staatsmännern und dem Sultan näherten und versuchten, ihr Wohlwollen 
zu erlangen, und so Zweifel über die etablierte Religion aufbrachten und einige 
törichte Menschen vom rechten Weg abbrachten, ist es eine große Glückseligkeit, 
dass ein solch ruhmvoller Sultan auf Eure Worte hört und sie akzeptiert! Erklärt 
ihm offenkundig oder hinweisend die Wörter „Haqq“ und „Islam“, die im Einklang 
mit dem Glauben der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa stehen! Legt ihm in seiner 
Gegenwart im Rahmen des Möglichen die Worte der wahrhaftigen Muslime, der 
Gelehrten auf dem rechten Weg vor! Versucht sogar zu jeder Zeit einen Weg zu 
finden und sucht nach einer günstigen Gelegenheit, um ihm Wissen über die 
Glaubensrichtung und die Religion zu vermitteln. Somit wird die Wirklichkeit 
des Islams hervortreten. Das Übel und die Niedertracht der Irreleitung, der 
Falschheit, des Unglaubens und des Daseins als Ungläubige werden dadurch ver-
ständlich. Dass der Unglaube etwas Falsches ist, ist ohnehin offenkundig. Ein 
vernünftiger Mensch wird daran keinen Gefallen finden. Die Falschheit des Un-
glaubens sollte unverblümt ausgesprochen werden. Ihre falschen Götzen und 
Götter, die sie anbeten, sollten in aller Schärfe abgelehnt und verworfen werden. 
Denn der einzig wahre Gott ist ohne jegliches Bedenken und ohne jeden Zweifel 
der Schöpfer der Himmel. Erschufen die Dinge, welche die Ungläubigen anbeten 
und als Schöpfer loben, auch nur eine einzige Stechmücke? Wenn sie alle zu-
sammenkommen würden, könnten sie nichts erschaffen. Wenn eine Mücke eines 
der Dinge, die sie anbeten, stechen würde, könnte es sich selbst nicht schützen. 
Wie sollen sie dann andere vor Schaden bewahren? Wenn die Ungläubigen das 
Übel dieser Tat vernehmen und ihnen selbst ihre Falschheit ersichtlich wird, 
rufen sie: „Unsere Götzen werden für uns bei Allah, dem Erhabenen, Fürsprache 
einlegen und uns Allah, dem Erhabenen, näher bringen. Deswegen beten wir sie 
an.“ Wie töricht diese Menschen doch sind. Woher wissen sie denn, dass diese 
leblosen Gestalten für sie Fürsprache einlegen werden? Wie haben sie denn er-
kannt, dass Allah, der Erhabene, die Fürsprache dieser Götzen, die Seine großen 
Feinde sind und Ihm beigesellt werden, akzeptieren wird? Ihr Zustand gleicht 
den Törichten, welche bei einem Aufstand gegen die Regierung mitgewirkt haben. 
Doch wenn sie in Not geraten, behaupten sie dann, dass diese Aufständigen für 
sie Fürsprache einlegen und für sie eintreten werden, damit ihnen die Regierung 
helfen wird. Wie töricht es doch ist, dass sie den Rebellen Respekt zollen und 
denken, sie könnten durch ihre Fürsprache die Begnadigung der Regierung er-
reichen! Dabei hätten sie der Regierung helfen und diese Rebellen zurückschlagen 
müssen. Nur so hätten sie die Nähe der Regierung gefunden, nur so wären sie 
auf dem richtigen Weg geblieben, hätten Sicherheit und Schutz genossen. Diese 
Toren meißeln ein paar Steine mit ihren Händen und beten diese dann jahrelang 
an. Sie ersuchen die Hilfe dieses Gegenstandes am Tage des Jüngsten Gerichts. 
Die Verderbnis der Religion der Ungläubigen ist also offensichtlich. [Wann der 

– 93 –



Polytheismus, der Götzenkult seinen Anfang nahm, steht im Buch Masmūʿāt auf 
Seite 41.] 

Muslime, die sich vom rechten Weg trennen, werden „Ahl al-bidʿa“ (Irrgänger, 
Neuerungsträger) genannt. Der rechte Weg ist der Weg Muhammads, Friede sei 
mit ihm, und seiner vier Kalifen, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Abdulqādir 
al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in seinem Buch al-Ghunya: 
„Die Hauptströmungen der 72 Bidʿa-Wege sind neun Gruppen: Die Khawāridsch, 
die Schia, die Muʿtazila, die Murdschiʾa, die Muschabbiha, die Dschahmiyya, die 
Dirāriyya, die Naddschāriyya und die Kilābiyya. In der Zeit unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, und der Zeit der vier edlen Kalifen, möge Allah mit ihnen 
zufrieden sein, gab es all diese Gruppen nicht. Ihr Auftauchen und ihre Spaltung 
in verschiedene Gruppen erfolgte viele Jahre nach dem Ableben der edlen Ge-
fährten, der Gefährtennachfolger und der sieben Rechtsgelehrten (al-Fuqahā 
as-sabʿa).“ 

[Mit „al-Fuqahā as-sabʿa“ sind die sieben großen Rechtsgelehrten gemeint. 
In der Übersetzung des at-Tadschrīd as-sarīh, einem Kompendium (Mukhtasar) 
des Sahīh al-Bukhārī, heißt es im ersten Band auf Seite 34: „Diese sieben in 
Medina ansässigen großen Gelehrten sind Saʿīd ibn al-Musayyib, Qāsim ibn Mu-
hammad ibn Abī Bakr as-Siddīq, Urwa ibn az-Zubayr, Khāridscha ibn Zayd, 
Abū Salama ibn Abdurrahmān, Ubaydullah ibn Utba und Abū Ayyūb Sulaymān, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein.“] 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Nach mir wird es unter den Muslimen 
viele Spaltungen geben. Wer in jenen Zeiten lebt, soll an meinem Weg und dem 
Weg der rechtgeleiteten Kalifen festhalten! Er soll sich fernhalten von jenen 
Dingen, die später hervorgekommen und in Mode sind, denn Neuerung (Reform) 
in der Religion ist das Verlassen des rechten Weges! Alle Veränderungen in der 
Religion nach mir sind Religionslosigkeit.“ 

Dieser Hadith stellt klar, dass die falschen Glaubensrichtungen, die nach un-
serem Propheten, Friede sei mit ihm, und den rechtgeleiteten Kalifen entstanden, 
wertlos sind und ihnen nicht vertraut werden kann. Wir sollten Allah, dem Er-
habenen, sehr dafür danken, dass Er uns der Gruppe der Ahlus-Sunna wal-
Dschamāʿa, die von der Hölle errettet sein wird, angehören ließ. Er ließ uns nicht 
zu den 72 Bidʿa-Gruppen gehören, die in die Hölle eingehen werden. Er bewahrte 
uns davor, ihren falschen Glaubensinhalten zu verfallen. Darüber hinaus ließ Er 
uns nicht von denjenigen sein, die einige Menschen auf die Stufe der Göttlichkeit 
erheben [und zu ihnen sagen: „Du hast erschaffen, von dir erbitten wir eine Re-
ligion“]. Er ließ uns auch nicht von jenen sein, die behaupten, der Mensch erschaffe 
seine Taten und Bewegungen selbst. Er ließ uns nicht von jenen sein, welche 
nicht daran glauben, dass Allah, der Erhabene, im Paradies gesehen wird. Dabei 
ist doch diese Schau die größte aller diesseitigen und jenseitigen Wohlgaben. 
Auch ließ Er uns nicht von den zwei Gruppen sein, welche die Gefährten des al-
lerbesten Menschen, Friede sei mit ihm, beschimpfen und sie somit betrüben. 
Sie erachten diese Großen der Religion als boshaft und denken, dass sie Feindschaft 
untereinander hegten und heuchlerisch miteinander umgingen, indem sie ihre 
Feindschaft und ihren Hass voreinander verborgen hätten. Dabei teilt Allah, der 
Erhabene, im edlen Koran mit, dass sich die edlen Gefährten, möge Allah mit 
ihnen zufrieden sein, zu jeder Zeit lieben. Diese zwei Gruppen glauben somit 
nicht an den edlen Koran. Sie behaupten, unter den edlen Gefährten herrschte 
Feindschaft und Hass. Möge Allah, der Erhabene, ihnen Vernunft und Einsicht 
gewähren und sie auf den rechten Weg leiten! Gepriesen sei Allah, der Erhabene, 
auch dafür, dass Er uns nicht von jenen machte, die behaupten, Er bestehe aus 
Materie und habe einen Körper, Er sei an einem Ort oder an eine Zeit gebunden. 

– 94 –



Er ließ uns nicht von jenen sein, die den Schöpfer mit Seiner Schöpfung vergleichen. 
[Auch machte Er uns nicht von jenen Abtrünnigen (Murtaddūn) und Toren, 
welche für Geld, Ruhm, Rang und Status, für Genuss und Gemütlichkeit ihre 
Religion verkaufen und das Heiligtum ihrer Vorväter mit Füßen treten.] 

Es sollte gewusst werden, dass die Führungsschicht, jene, die Gesellschaften 
anführen, wie die Seele sind. Das Volk, d. h. alle Menschen wiederum gleichen 
dem Körper. Wenn die Seele gut und rechtschaffen ist, so ist es auch der Körper. 
Ist die Seele jedoch verdorben und krank, so ist es auch der Körper. Daher ist 
die Bemühung um gute Herrscher [und dafür, dass keine Islamfeinde in gesell-
schaftliche Führungspositionen gewählt werden] die Bemühung für das Wohl 
aller Menschen. Zu versuchen, eine beliebige Person zu verbessern, geschieht 
dadurch, dass man ihr den Islam vermittelt. Es muss mit allen Mitteln versucht 
werden, dass die Regierung aus den Reihen der Muslime gewählt wird. Danach 
sollte ihnen die Glaubenslehre der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa vermittelt werden 
und sich darum bemüht werden, falsche Ansichten beiseite zu räumen. Wem 
diese Dinge vergönnt sind, zählt als Erbe der Propheten, Friede sei mit ihnen. 
Diese Möglichkeit ist Euch ohne Mühe in den Schoß gefallen. Erkennt den Wert 
davon! Wie viel ich darüber auch schreiben würde, es wäre angemessen, doch 
Euch sollte so viel genügen. Einzig Allah, der Erhabene, ist es, der die Menschen 
alles erlangen lässt. 

[In Artikel 39 der Mecelle heißt es: „Durch den Wandel der Zeit können sich 
Bestimmungen, die sich auf Bräuche und Traditionen stützen, wandeln.“ Doch 
Bestimmungen, die anhand von Quellentexten (Nusūs) feststehen, ändern sich 
niemals. Nicht jeder Brauch kann ein islamrechtlicher Beweis sein. Um aus einem 
Brauch eine Bestimmung ableiten zu können, ist es erforderlich, dass dieser nicht 
im Widerspruch zu den Quellentexten steht und über rechtschaffene Muslime 
von den Altvorderen (Salaf) überliefert ist. Wenn immer mehr Menschen Verbote 
(Harām) begehen und die Verbote zur Gewohnheit, zum Brauch werden, werden 
diese dennoch nicht halāl. Wenn genauso auch die Anzeichen des Unglaubens 
(Kufr) zur Gewohnheit werden und sich unter den Muslimen verbreiten, werden 
sie nicht zum islamischen Brauch. Sie bleiben weiterhin Anzeichen des Unglaubens. 
In Bräuchen, die mubāh sind, und bei wissenschaftlichen Erkenntnissen passt 
man sich der Zeit an und hält mit denjenigen Schritt, die sich in der Technik 
weiterentwickeln. In den Religionswissenschaften und gottesdienstlichen Hand-
lungen fügt man sich nicht der Zeit. Das religiöse Wissen und die Glaubensinhalte 
verändern sich nicht mit der Zeit. Wer versucht, diese zu verändern und sie an 
die Zeit anzupassen, verlässt die Ahlus-Sunna und wird entweder ein Ungläubiger 
oder ein Irrgänger.] 

SEHR WICHTIGER HINWEIS: Ob Mann oder Frau, jeder Muslim muss 
in jedem seiner Worte und bei all seinen Handlungen die Gebote und Verbote 
Allahs, des Erhabenen, einhalten. Wer die Befolgung eines Gebots oder die Ver-
meidung eines Verbots gering schätzt, verliert seinen Glauben und wird zum Un-
gläubigen (Kāfir). Wer als Ungläubiger stirbt, wird im Grab bestraft und im 
Jenseits in die Hölle eingehen und dort bis in alle Ewigkeit brennen. Es besteht 
keine Möglichkeit und keine Chance, dass ihm vergeben wird und er je aus der 
Hölle wieder herauskommt. Es ist sehr einfach, zum Ungläubigen zu werden. In 
jedem Wort und in jeder Tat gibt es viele Möglichkeiten, vom Glauben abzufallen. 
Sich vor Unglauben zu retten, ist ebenfalls sehr einfach. Selbst wenn jemand den 
Grund des Unglaubens nicht genau kennt, wird ihm, wenn er einmal täglich um 
Vergebung bittet, d. h. „Astaghfirullāh“ („O Allah! Vergib mir!“) sagt, gewiss 
vergeben. Wenn er also Reue empfindet (die Tawba vollzieht), indem er spricht: 
„O mein Herr! Sollte ich wissentlich oder unwissentlich etwas gesagt oder getan 

– 95 –



haben, das Anlass zum Unglauben war, so bereue ich dies – vergib mir“, und 
indem er Allah, den Erhabenen, anfleht, wird ihm gewiss vergeben. Er wird 
davor bewahrt, in die Hölle einzugehen. Um nicht auf ewig in der Hölle zu 
brennen, sollte unbedingt täglich Reue empfunden und um Vergebung gebeten 
werden. Es gibt keine Aufgabe, die wichtiger ist als diese Reue. Wenn Reue für 
Sünden empfunden wird, die die Rechte anderer Menschen betreffen, dann muss 
die Verletzung dieser Rechte wiedergutgemacht werden, und die Reue für un-
terlassene Gebete erfordert das Nachholen der Pflichtgebete. Lesen Sie auch die 
Seiten 412 bis 429 in unserem Buch. 

32 — DRITTER BAND, 38. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mulla Ibrāhīm geschrieben. Darin erklärt er den Hadith, 

der davon berichtet, dass sich die Umma in 73 Gruppen spalten wird: 
In einem Hadith wurde kundgetan, dass sich diese Gemeinde (Umma) in 73 

Gruppen aufspalten und 72 von ihnen in die Hölle eingehen werden. Dieser 
Hadith besagt, dass die 72 Gruppen im Höllenfeuer Strafe erleiden werden und 
nicht, dass sie auf ewig in der Hölle verweilen werden. Die ewigwährende Strafe 
im Höllenfeuer ist nur für jene vorgesehen, die keinen Glauben (Īmān) haben, 
das heißt für die Ungläubigen (Kuffār). Diese 72 Gruppen werden in die Hölle 
eingehen, weil ihr Glaube korrumpiert ist, und dort im Maße der Falschheit ihres 
Glaubens brennen. Weil der Glaube der 73. Gruppe nicht korrumpiert ist, werden 
sie vom Höllenfeuer erlöst sein. Wenn es unter den Angehörigen dieser Gruppe 
welche gibt, die schlechte Taten begangen haben und denen ihre schlechten 
Taten nicht durch Reue (Tawba) und Bitte um Vergebung (Istighfār) oder durch 
Fürsprache (Schafāʿa) vergeben wurden, dann ist es möglich, dass sie im Maße 
ihrer Sünden in der Hölle brennen werden. Diejenigen, die den 72 Gruppen zu-
gehören, werden allesamt in die Hölle eingehen. Doch keiner unter ihnen wird 
ewig in der Hölle verweilen. Von der einen Gruppe werden nicht alle in die Hölle 
eingehen; nur jene unter ihnen, die schlechte Taten verübt haben. Da die 72 
Bidʿa-Gruppen, über deren Eintritt in die Hölle berichtet wurde, „Ahl al-qibla“ 
sind, dürfen sie nicht allesamt als Ungläubige bezeichnet werden. Doch wer unter 
ihnen nicht an die absolut notwendig zu glaubenden Dinge in der Religion glaubt 
und wer von den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) solche, die 
alle Muslime kennen und von denen sie alle gehört haben, ohne die Interpretation 
zu kennen ablehnt, wird zu einem Ungläubigen. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, sagen: „Wenn es für eine Aussage oder eine 
Tat eines Muslims 100 Auslegungsmöglichkeiten gibt, 99 dieser Auslegungen für 
seinen Unglauben sprechen und eine für seinen Glauben, ist es erforderlich, 
diese eine Auslegung zu verstehen und ihn nicht des Unglaubens zu bezichtigen.“ 
Allah, der Erhabene, weiß alles am besten. Das zuverlässigste Wort ist Sein Wort. 

Es wurde berichtet, dass die Armen dieser Gemeinde einen halben Tag vor 
den Reichen das Paradies betreten werden. Dieser halbe Tag entspricht 500 dies-
seitigen Jahren, denn wie Allah, der Erhabene, berichtete, ist ein Tag gleich 
tausend diesseitige Jahre. Dies steht offenkundig in der Sure al-Haddsch. Warum 
dies so ist, weiß einzig Allah, der Erhabene. Im Jenseits gibt es nämlich keine 
Nacht, keinen Tag, keinen Monat und kein Jahr wie im irdischen Leben. Die 
Armen, über die berichtet wurde, dass sie das Paradies früher betreten werden, 
sind jene Armen, welche den Islam befolgen und sich in Geduld üben. Den Islam 
zu befolgen bedeutet, die Gebote des Islams einzuhalten und seine Verbote zu 
meiden. Es gibt unterschiedliche Stufen und Grade der Armut. Die höchste Stufe 
wird in der Station der Entwerdung (Fanā) zuteil. Der Arme, der sich auf dieser 

– 96 –



Stufe befindet, erkennt alles außer Allah, dem Erhabenen, als arm und bedürftig 
an. [Es gibt kein Geschöpf, welches nicht von Allah, dem Erhabenen, abhängig 
ist, d. h. Seiner nicht bedarf.] In dieser Stufe vergisst er alle Geschöpfe. Nicht 
ein Gedanke an sie keimt in ihm auf. Derjenige, der alle Stufen der Armut 
erreicht, ist höher als derjenige, der nur einige erreicht. Daher ist derjenige, der 
die Stufe der Entwerdung erreicht und der äußerlich arm (bedürftig) ist, tugend-
hafter und wertvoller als derjenige, der die Stufe der Entwerdung erreicht und 
äußerlich nicht arm ist. 

33 — DRITTER BAND, 101. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Schaykh Abdullāh geschrieben. Er erklärt, dass es 

nicht gestattet ist, die Verse des edlen Korans gemäß dem Verständnis der Phi-
losophen auszulegen und zu deuten. 

Möge Allah, der Erhabene, Euch Frieden gewähren und vor Unheil bewahren! 
Ihr habt das Buch namens Tabsīr ar-rahmān gesandt. Ich habe einige Stellen des 
Buches gelesen und sende es Euch zurück. [Tabsīr ar-rahmān wa-taysīr al-manān 
ist ein Korankommentar (Tafsirbuch). Sein Autor ist der hanbalītische Gelehrte 
Zaynuddīn Alī ibn Ahmad al-Armawī, der im Jahre 710 verstarb.] 

Verehrter Bruder! Es wird ersichtlich, dass der Autor dieses Buches weitgehend 
auf den Weg der antiken griechischen Philosophen abgewichen ist. Es scheint 
fast so, als würde er sie auf einer Stufe mit den Propheten, Friede sei mit ihnen, 
sehen. Mein Augenmerk fiel auf seine Erklärung eines Verses der Sure Hūd. Er 
interpretiert diesen Vers nicht gemäß dem Zustand der Propheten, sondern so, 
wie es die antiken griechischen Philosophen taten. Er erachtet die Worte der 
Propheten und der Philosophen gleichwertig und beim Vers „Für sie gibt es im 
Jenseits nicht…“ schreibt er: „In Übereinstimmung der Propheten und der Phi-
losophen…“, und beim Vers „Einzig das Feuer ist die Strafe…“, schreibt er: 
„Gefühlsmäßig oder rational, theoretisch…“ Was spielt neben dem Konsens der 
Propheten, Friede sei mit ihnen, der Konsens der antiken griechischen Philosophen 
denn für eine Rolle? Welchen Wert sollen schon ihre Aussagen in Bezug auf die 
Beschreibung der jenseitigen Strafe haben und insbesondere jene Worte, die den 
Propheten widersprechen? Wie er selbst berichtet, erachten die Philosophen die 
Strafe des Höllenfeuers als eine rein gedankliche, theoretische Strafe. Diese 
Worte legen offenkundig dar, dass sie nicht daran glauben, dass der Körper die 
Bestrafung spüren wird. Dabei haben die Propheten übereinstimmend verkündet, 
dass die Strafe gespürt wird. Dieses Buch legt auch an anderen Stellen die Verse 
des edlen Korans gemäß den Ansichten der Philosophen aus. Aufgrund dieser 
Passagen, die nicht im Einklang sind mit jenen, die sich auf dem Weg der Propheten 
befinden, trägt dieses Buch verborgene, ja sogar offenkundige Schäden in sich. 
Ich sah es als eine Notwendigkeit an, Euch darüber zu informieren, weshalb ich 
Euch mit einigen Worten Kopfschmerzen bereitet habe. Ich sende meinen Gruß. 

34 — ZWEITER BAND, 19. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhibbullāh geschrieben. Er behandelt das Fest-

halten an der Sunna und das Vermeiden der Neuerungen. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Ich spreche Segenswünsche für 

Seinen Propheten und Bittgebete für Euch! Mein geehrter Bruder Sayyid Mīr 
Muhibbullāh! Der Zustand der Bedürftigen hier und ihre Situation sind sehr gut. 
Dafür müssen wir Allah, dem Erhabenen, unendlich danken. Ich bete auch zu 

– 97 –



Allah, dem Erhabenen, für Eure Erlösung und dafür, dass sich Euer Zustand 
nicht verändert und Ihr auf dem rechten Weg voranschreitet. Diese Tage habt 
Ihr uns nicht über Euren Zustand informiert. Die große Entfernung erschwert 
die Kommunikation. Der Ratschlag ist die erste Pflicht in unserer Religion und 
zeugt vom Befolgen des höchsten Propheten – auf ihm und allen anderen seien 
die höchsten Bittgebete und Friedensgrüße! Um ihm zu folgen, müssen alle Sun-
na-Taten, das heißt alle seine Befehle und Verbote, eingehalten und die Neue-
rungen (Bidʿa), die ihm missfallen, gemieden werden. Auch wenn diese Neuerungen 
so hell erscheinen wie die Morgendämmerung, die der Finsternis der Nacht ein 
Ende setzt, müssen sie alle gemieden werden. Denn in keiner einzigen Neuerung 
befindet sich Licht (Nūr). In keiner einzigen befindet sich Heilung für die Kranken. 
Sie können keine Medizin für die Kranken sein. Denn eine jede Neuerung macht 
eine Sunna zunichte oder hat keine Beziehung zu der Sunna. Doch weil die Neue-
rungen, welche keinen Bezug zur Sunna haben, die Sunna überschreiten und Zu-
sätze sind, vernichten sie die Sunna. Denn die Ausführung eines Befehls über 
das anbefohlene Maß hinaus ist eine Veränderung dieses Befehls. Daraus versteht 
sich, dass eine jede Neuerung die Sunna vernichtet und ihr widerspricht. In keiner 
einzigen Neuerung liegt Gutes und Schönes. Wenn ich doch nur wüsste, wie es 
dazu kommen konnte, dass einige der Neuerungen, die in dieser vollkommenen 
Religion, dem Islam, mit dem Allah, der Erhabene, zufrieden ist, aufgekommen 
sind, als schön bezeichnet wurden, nachdem Seine Wohlgaben vollendet waren? 
Warum haben sie nicht verstanden, dass ein jeder Zusatz bei einer Sache nicht 
schön sein kann, nachdem sie erhöht und vervollkommnet wurde und Zufriedenheit 
fand. Eine jede Neuerung bei einer wahren, richtigen Sache ist ein Irrweg, ein 
Abkommen vom rechten Weg. Wenn sie verstanden hätten, dass es ein Ausdruck 
für die Unvollkommenheit der Religion und die Unvollendetheit der Gunst ist, 
spätere Neuerungen in dieser vollkommenen und abgeschlossenen Religion als 
schön zu erachten, dann hätten sie keine einzige Neuerung als schön bezeichnet. 
O mein Herr! Ziehe uns nicht zur Rechenschaft für jene Dinge, die wir vergaßen 
und worin wir uns irrten! Ich grüße Euch und jene, die bei Euch sind. 

[Das Wort „Sunna“ hat in unserer Religion drei Bedeutungen: Wenn es im 
Zusammenhang mit dem „Buch“ benutzt wird, also in der Form „das Buch und 
die Sunna“, so ist mit „Buch“ der edle Koran gemeint und mit „Sunna“ die ehr-
würdigen Hadithe. Wenn „Fard und Sunna“ gesagt wird, so sind mit „Fard“ die 
Gebote Allahs, des Erhabenen, gemeint und mit Sunna die Befehle unseres Pro-
pheten, Friede sei mit ihm. Wenn das Wort Sunna allein verwendet wird, ist 
damit der Islam, also die gesamten islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya) gemeint. Dass dem so ist, wird in Fiqh-Büchern dargelegt. So heißt es 
beispielsweise im Mukhtasar al-Qudūrī: „Wer die Sunna am besten kennt, wird 
Imam.“ In der Erläuterung hierzu im Buch al-Dschawhara, heißt es: „Mit Sunna 
sind hier die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) gemeint.“ Siehe 
das Ende des 74. Kapitels.  

So wurde nun verstanden, dass es notwendig ist, dem Islam zu folgen, um das 
Herz zu läutern. Dem Islam zu folgen bedeutet, die Befehle auszuführen und 
die Verbote sowie Neuerungen zu meiden. 

Als Neuerung (Bidʿa) wird alles bezeichnet, was in der Religion nachträglich 
eingeführt wurde. Damit sind alle Angelegenheiten gemeint, die es in der Zeit 
unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und in der Zeit der vier rechtgeleiteten 
Kalifen, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, nicht gab und die nach ihnen in 
die Religion eingeführt wurden und als Gottesdienst verrichtet werden. Zum 
Beispiel: Während es erforderlich ist, nach dem Gebet unmittelbar die Āyat al-
kursī zu rezitieren, stellt es eine Neuerung dar, stattdessen zuerst die Salātan 

– 98 –



tundschīnā und andere Bittgebete zu sprechen. Diese Bittgebete werden in An-
schluss an die Āyat al-kursī und die Preisungen (Tasbīhāt) gelesen. Nach dem ri-
tuellen Gebet oder dem Bittgebet sich niederzuwerfen und daraufhin aufzustehen, 
ist ebenfalls eine Bidʿa. Den Gebetsruf über Lautsprecher zu rufen, ist eine Bidʿa. 
Der Lautsprecher ist ein Gerät, welches Klänge erzeugt. In Wörterbüchern, bei-
spielsweise im al-Mundschid, heißt es: „Jede Art von Blasinstrument wird ,Mizmār‘ 
genannt.“ Lautsprecher sind eine Art von Mizmār. Im Hādī ad-dāllīn heißt es: 
„Abū Nuʿaym al-Isfahānī überliefert in seinem Hilyat al-awliyā einen Hadith, 
der besagt, dass zum Satan gesagt wurde: ‚Dein Muezzin ist der Mizmār.‘ “ Somit 
ist aus diesem Hadith zu verstehen, dass der Gebetsruf (Adhan) aus Lautsprechern 
der Ruf des Satans ist. Jede Veränderung in der Religion und jede Islamreform 
ist eine Bidʿa. Dahingegen sind der Gebrauch von Gabeln, Löffeln und Krawatten 
und der Konsum von Kaffee, Tee und Zigaretten keine Bidʿa. Denn diese sind 
keine gottesdienstlichen Handlungen, sondern Bräuche und Gewohnheiten und 
sind mubāh und nicht harām. Die Ausführung dieser verleitet nicht dazu, dass 
die Gebote der Religion gemieden oder ihre Verbote missachtet werden. Im 
Buch al-Hadīqa an-nadiyya heißt es: „Wenn die Bidʿa nicht Teil der Religion 
und keine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) ist, sondern eine Angelegenheit 
des Brauches, lehnt unsere Religion dies nicht ab. Wenn beim Essen, Trinken, 
bei der Kleidung, bei Verkehrsmitteln, beim Errichten von Gebäuden und Häusern 
oder bei Hausarbeiten nicht die Absicht der Ibāda gehegt wird, d. h. nicht beab-
sichtigt wird, Allah, dem Erhabenen, näherzukommen, sondern ausschließlich 
eine weltliche Angelegenheit beabsichtigt ist, sind diese gestattet und keine Bidʿa, 
solange sie nicht dazu führen, dass eine gottesdienstliche Handlung unterlassen 
oder ein Verbot begangen wird. Unsere Religion verbietet diese Dinge nicht.“ 
Die Bidʿa ist dreierlei: 

1 — Die Dinge, die im Islam als Anzeichen des Unglaubens (Kufr) bezeichnet 
werden, ohne Notwendigkeit zu verwenden, ist die schlimmste Bidʿa. Dass gesagt 
wurde, dass sie in nichtislamischen Ländern (Dār al-harb) zur Täuschung der 
Ungläubigen verwendet werden dürfen, steht im al-Barīqa auf Seite 467 sowie 
im Madschmaʿ al-anhur auf Seite 696. 

2 — Glaubensinhalte, die nicht im Einklang mit dem stehen, was die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, mitgeteilt haben, sind ebenfalls 
eine schlechte Bidʿa. 

3 — Neuerungen (Reformen), die als gottesdienstliche Handlungen verrichtet 
werden, sind Bidʿa in den Handlungen und stellen eine große Sünde dar. Die 
Gelehrten teilten die Bidʿa in den Taten, in den gottesdienstlichen Handlungen 
in zwei Gruppen ein: gute (hasana) und schlechte (sayyiʾa) Bidʿa. Imām ar-
Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, bezeichnete die Neuerungen, welche 
die Gelehrten als „gute Bidʿa“ bezeichnen, nicht als Bidʿa, sondern als „Sunna 
hasana“. Was die Gelehrten als schlechte Bidʿa bezeichneten, bezeichnete der 
Imām als Bidʿa und kritisierte diese vehement. Die Wahhabiten jedoch erachten 
auch die guten Neuerungen, die Gefallen gefunden haben, als schlecht und be-
zeichnen jene, die diese verrichten, als Ungläubige (Kāfir) und Götzendiener 
(Muschrik). Siehe auch Kapitel 1 im dritten Abschnitt dieses Buches.] 

 

 
– 99 –



35 — DRITTER BAND, 22. BRIEF   
Dieser Brief wurde an Mulla Maqsūd Alī at-Tabrīzī geschrieben. Er erklärt, 

dass die Unreinheit der Polytheisten von der Unreinheit ihrer Seelen und ihres 
Glaubens herrührt. Damit ist aber nicht gemeint, dass zwangsläufig auch ihre 
Körperglieder und ihre Körper unrein seien. 

Jeglicher Lob gebührt allein Allah, dem Erhabenen. Friede sei mit den von 
Ihm erwählten, reinen Menschen! Mitleidsvoller Herr! Es war uns nicht möglich 
zu verstehen, weshalb Ihr uns den Tafsīr des Husayn Wāʿiz habt zukommen 
lassen. In diesem Tafsīr heißt es bei der Auslegung von Vers 29 der Sure at-
Tawba: „Weil das Innere und der Glaube der Polytheisten unrein sind, sind sie 
selbstverständlich auch unrein.“ Die Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule 
legten dies ebenfalls so aus, d. h. die Aussage Allahs, des Erhabenen: „Die Poly-
theisten sind unrein“, verstanden sie als eine Unreinheit ihrer Herzen, ihres 
Glaubens. Doch wie es auch im Tafsīr-i Husaynī geschrieben steht, haben einige 
Gelehrte zwar gesagt: „Die Polytheisten sind unrein, weil sie die Unreinheiten 
nicht meiden“, doch dies so auszulegen, ist unangemessen, denn heutzutage 
meidet selbst ein großer Teil der Muslime nicht die materiellen Unreinheiten 
(Nadschāsa). Unwissende Muslime messen der Reinheit ebenso wenig Wert bei 
wie die Ungläubigen. Wäre die Nichtmeidung von materiellen Unreinheiten 
Grund dafür, dass eine Person an sich als unrein erachtet wird, wäre die Lage 
der Muslime wahrhaftig schwierig. Dabei gilt: „Im Islam gibt es keine Erschwernis.“ 
Auch wenn im Tafsīr-i Husaynī die folgende Übelieferung erwähnt wird: „Abdullāh 
ibn Abbās, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, sagte, der Körper der Polytheisten 
sei unrein wie die Hunde“, so gibt es allgemein viele Berichte und Überlieferungen 
von großen muslimischen Persönlichkeiten, die nicht dem Verständnis der All-
gemeinheit und dem, was alle anderen äußern, entsprechen. Diese Berichte 
müssen so umgedeutet werden, dass sie dem Hauptkorpus an Berichten entspre-
chen. Wie kann das Äußere (der Körper) der Ungläubigen unrein sein, wenn 
doch unser Prophet, Friede sei mit ihm, im Haus eines Juden speiste? Er vollzog 
die Intimreinigung mit dem Wasserbehälter eines Götzendieners. Der ehrwürdige 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, vollzog die Intimreinigung mit dem 
Wasserbehälter einer Christin. Wenn nun behauptet wird, diese Begebenheiten 
hätten sich vor der Offenbarung dieses Verses ereignet, so wäre durch bloße 
Vermutung keine Antwort gegeben. Dass der Koranvers später offenbart worden 
sei, müsste bewiesen werden. Selbst wenn es bewiesen werden kann, ist es noch 
immer kein Beweis dafür, dass sie unrein sind und alles, was sie berühren, unrein 
und harām wird. Es zeigt auf, dass ihr Glaube unrein ist. Denn kein Prophet 
würde irgendetwas tun, was in seiner eigenen oder in anderen Religionen harām 
wurde oder wird. Das bedeutet, eine Sache, die später harām sein wird, verwendet 
er auch dann nicht, wenn sie noch als halāl klassifiziert ist. So war beispielsweise 
der Konsum von Wein zuvor halāl und wurde später harām. Kein einziger Prophet 
hat zu irgendeiner Zeit Wein getrunken. Wäre es so, dass später verkündet wird, 
dass die Körper der Ungläubigen gleich Hunden unrein sind, hätte Muhammad, 
der Geliebte Allahs, Friede sei mit ihm, nicht ein einziges Mal ihre Behälter an-
gefasst, geschweige denn ihre Speisen verzehrt und ihre Getränke getrunken! 
Wenn also eine Sache an sich unrein ist, ist sie zu jeder Zeit unrein. Es ist un-
denkbar, dass sie zu einer Zeit rein und ein anderes Mal unrein ist. Wenn die 
Körper der Götzendiener unrein gewesen wären, hätten sie zu jeder Zeit unrein 
sein müssen. Demgemäß hätte dann Muhammad, Friede sei mit ihm, ihre Sachen 
nicht einmal angefasst, geschweige denn aus ihnen gegessen und getrunken! Da-
rüber hinaus ist etwas, das an sich unrein ist, zu jeder Zeit unrein. Es kann nicht 

– 100 –



vorher und später mubāh sein. Wenn die Götzendiener an sich unrein gewesen 
wären, hätten sie auch zuvor unrein sein müssen und der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, wäre mit ihnen auch zuvor dementsprechend umgegangen. Doch da 
er es nicht tat, wie sollte dies dann möglich sein? Darüber hinaus würde das Er-
achten ihrer Körper als unrein die Muslime in große Schwierigkeiten bringen. 
Die Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule – möge Allah ihnen endlose Gunst 
gewähren – erleichterten die Angelegenheiten der Muslime. Sie bewahrten diese 
davor, Verbotenes zu begehen. Wo es doch erforderlich ist, diesen großen Ge-
lehrten gegenüber dankbar zu sein, kann es dann richtig sein, sie stattdessen 
schlechtzureden und sie für ihre zutreffende Auslegung zu schmähen? Wie kann 
gegen die Mudschtahids etwas gesagt werden? Denn selbst ihre falschen Urteile 
werden einfach belohnt. Ein Muslim, der gemäß ihrem falschen Urteil handelt, 
wird von der Strafe bewahrt sein. Wenn die Ungläubigen unrein wären, müsste 
alles, was sie berühren und tun, unrein und harām sein. Wer die Ungläubigen als 
unrein bezeichnet, bezeichnet somit auch ihre zubereiteten Speisen und Getränke 
als unrein und harām. Doch wer dies behauptet, kann sich selbst nicht vor diesem 
Harām in Acht nehmen. Insbesondere für die Muslime in Indien erscheint es gar 
unmöglich, sich davor zu hüten! Da die Muslime an allen Orten in Kontakt 
kommen mit den Ungläubigen, ist es angemessener, die leichteste Fatwa auszu-
sprechen. Ja, sogar wenn es nicht der eigenen Rechtsschule entspricht, sollte der 
leichteste Idschtihād einer anderen Rechtsschule als Fatwa erteilt werden. In 
Vers 185 der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, will es 
euch leicht machen, nicht schwer.“ Und in Vers 28 der Sure an-Nisā heißt es 
sinngemäß: „Allah, der Erhabene, will, dass eure gottesdienstlichen Handlungen 
leicht sind. Der Mensch ist schwach erschaffen.“ Die Muslime zu bedrängen, sie 
zu verletzen ist harām und etwas, das Allah, dem Erhabenen, missfällt. Die 
schāfiʿītischen Gelehrten gaben die Fatwa, dass die Angelegenheiten, die in ihrer 
Rechtsschule den Menschen zu schwer fallen, gemäß der hanafītischen Rechts-
schule ausgeführt werden dürfen. Damit erleichterten sie die Angelegenheiten 
der Muslime. So muss beispielsweise die Zakat nach der schāfiʿītischen Rechts-
schule an alle acht der im 60. Vers der Sure at-Tawba erwähnten Gruppen von 
Menschen entrichtet werden. Doch die Gruppe der Ungläubigen, deren Herzen 
gewonnen werden sollen [und die Gruppe der Beamten, die die Zakat eintreiben, 
sowie die Gruppe der Schuldner, die aus der Sklaverei befreit werden sollen] 
gibt es heute nicht mehr. Somit ist es unmöglich geworden, solche Menschen zu 
finden und ihnen die Zakat zu geben. Daher gaben die schāfiʿītischen Gelehrten, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, die Fatwa, die Zakat gemäß der hanafītischen 
Rechtsschule zu entrichten. In der hanafītischen Rechtsschule reicht es nämlich 
aus, einer Person aus nur einer dieser Gruppen die Zakat zu geben. 

[Anderes Beispiel: In der hanafītischen Rechtsschule ist es fard, dass der Mun-
dinnenraum, die Zahnzwischenräume und Zahnhöhlungen während der Ganz-
körperwaschung (Ghusl) gewaschen werden. Weil aber durch Kronen und Fül-
lungen kein Wasser durchdringt, ist die Ganzkörperwaschung von betroffenen 
Personen nicht gültig und die rituelle Unreinheit bleibt bestehen. In der 
schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule hingegen ist das Waschen des 
Mundinneren keine Pflicht. Wenn eine Person, die der hanafītischen Rechtsschule 
angehört und aus einer Notwendigkeit (Darūra) heraus Füllungen oder eine 
Krone machen lässt, zu Beginn der Ganzkörperwaschung in ihrem Herzen die 
Absicht fasst: „O mein Herr! Ich vollziehe meine Ganzkörperwaschung gemäß 
der schāfiʿītischen [bzw. mālikītischen] Rechtsschule“, dann wird ihre Ganzkör-
perwaschung gültig und sie kann in reinem Zustand das Gebet verrichten. Auf 
Seite 709 des Buches al-Hadīqa heißt es: „Es ist gestattet (dschāʾiz), bei der Ge-
betswaschung (Wudū) oder Ganzkörperwaschung (Ghusl) einer anderen Rechts-

– 101 –



schule zu folgen. Hierfür müssen jedoch auch die Bedingungen jener Rechtsschule 
eingehalten werden. Wenn nicht alle Bedingungen eingehalten werden, ist diese 
Befolgung der Rechtsschule nicht korrekt. Es ist sogar gestattet, eine andere 
Rechtsschule zu befolgen, nachdem man eine Tat begangen hat, die gemäß der 
eigenen Rechtsschule nicht gültig ist. So wurde dem ehrwürdigen Imām Abū 
Yūsuf nach der Verrichtung des Freitagsgebets mitgeteilt, dass in dem Brunnen, 
aus dem er das Wasser für die Ganzkörperwaschung entnommen hatte, eine tote 
Maus vorgefunden wurde. Er sagte daraufhin: ,Gemäß der schāfiʿītischen Rechts-
schule ist unsere Ganzkörperwaschung gültig. Denn in einem Hadith heißt es, 
dass wenn in Wasser, welches in der Menge von Qullatayn ist, Unreinheit gelangt, 
es nicht unrein wird, solange sich nicht eine der drei Eigenschaften des Wassers 
verändert.‘ “ Qullatayn sind zwei große Behälter voll Wasser, ingesamt 500 Ritl. 
Dies sind 220 Kilogramm Wasser. Im al-Barīqa wird diese Stelle wie folgt kom-
mentiert: „Es ist bei allen Angelegenheiten, die mit einer Notwendigkeit verbunden 
sind, gestattet, einer anderen Rechtsschule zu folgen.“ Im ad-Durr al-mukhtār 
heißt es am Ende des Kapitels über die Gebetszeiten: „In Zeiten, in denen eine 
Notwendigkeit vorliegt, darf eine andere Rechtsschule befolgt werden.“ Ibn 
Ābidīn sagt beim Kommentar dieser Stelle: „Hier wurde einer von zwei Idschti-
hāden wiedergegeben. Gemäß dem zweiten Idschtihād jedoch darf, gleich ob 
eine Notwendigkeit vorliegt oder nicht, eine der anderen drei Rechtsschulen 
befolgt werden, wenn eine Schwierigkeit, eine Widrigkeit vorliegt. Dies ist auch 
die bevorzugte Ansicht. Wenn bei Schwierigkeiten die eigene Rechtsschule eine 
Erleichterung hat oder die Ausführung der Tat vergibt, besteht keine Erfordernis, 
einer anderen Rechtsschule zu folgen.“ Auf Seite 211 des Buches al-Hadīqa wird 
das Buch Husn at-tanabbuh fit-taschabbuh wie folgt zitiert: „Wenn die Triebseele 
(Nafs) einer Person nicht wünscht, die Erleichterungen auszuführen, so ist es für 
sie besser, die Erschwernisse zu unterlassen und gemäß den Erleichterungen zu 
handeln. Doch das Ausführen der Erleichterung darf nicht zum Nachforschen 
der Erleichterungen führen. Denn das Befolgen der Triebseele und des Satans, 
indem nach Erleichterungen der Rechtsschule gesucht wird und diese gesammelt 
werden, d. h. eklektisch zu handeln (den ,Talfīq‘ zu betreiben), ist harām.“] 

Wenn die Götzendiener an sich unrein wären, dann würden sie durch die An-
nahme des Glaubens nicht rein werden. Daher werden sie als unrein bezeichnet, 
um zu berichten, dass ihre Herzen unrein sind. Wenn sie den Glauben annehmen, 
verschwindet diese Unreinheit und sie werden rein. Dass ihr Glaube und ihre 
Herzen unrein sind bedeutet nicht, dass ihre Körper unrein sind. Dieser Koranvers 
berichtet, dass die Götzendiener unrein sind. Eine Veränderung in Berichten ist 
undenkbar. Nur Gebote und Verbote können sich verändern. Der Bericht über 
die Beschaffenheit einer Sache kann sich jedoch nicht verändern. [Im al-Hadīqa 
steht im Kapitel über die Übel der Zunge: „Allah, der Erhabene, veränderte 
(abrogierte) 20 Koranverse in Bezug auf Gebote und Verbote.“ Er unternahm 
keine Veränderungen bei Geschichten und Berichten.] Da die Berichte sich nicht 
verändern können, ist es notwendig, dass die Götzendiener zu jeder Zeit unrein 
sind. Und damit ist die Unreinheit der Götzendienerei, ihres Glaubens gemeint. 
Auf diese Weise hat man eine Auslegung vorgenommen, die dem Grundlagen-
wissen entspricht, ohne dass sich die Erkenntnisse widersprechen. Es ist nicht 
harām, die Gegenstände der Ungläubigen oder sie selbst zu berühren. Eines 
Tages sprach ich darüber und rezitierte hierfür den 5. Vers der Sure al-Māʾida, 
in welchem es sinngemäß heißt: „Das Essen der Schriftbesitzer (d. h. das Essen, 
das die Juden und Christen zubereitet und geschlachtet haben) ist euch erlaubt...“ 
Da sagtet Ihr, halāl seien nur Weizen, Kichererbsen und Linsen. Wenn heute 
einer der Muslime, die diesem Zustand anheimgefallen sind, Gefallen an Euren 
Worten findet, so kann ich dazu nichts sagen. Wird jedoch Einsicht gezeigt, ist 

– 102 –



die richtige Aussage offensichtlich. Daher darf aus Mitleid und Gnade für die 
Muslime nicht verstanden werden, dass die Ungläubigen unrein seien und dass 
die Muslime, die mit den Ungläubigen in Kontakt stehen und mit ihnen Kaufge-
schäfte tätigen, unrein seien. Die Speisen und Getränke solcher Muslime dürfen 
nicht gemieden werden, weil sie angeblich unrein geworden wären, und man darf 
nicht auf den Weg abgleiten, vor den Muslimen zu fliehen, sich von ihnen zu 
trennen. Dieser Zustand ist keine Bedachtsamkeit. Die Befreiung von diesem 
Zustand ist Bedachtsamkeit. Ich will Ihnen nicht weiter Kopfschmerzen berei-
ten. 

Doppelvers: 

Ich habe maßvoll gesprochen, um dir bloß nicht das Herz zu brechen,  
würde es nicht dein Herz brechen, hätte ich dir noch viel mehr zu sagen. 

Ich grüße Euch. 
Das Bittgebet (Duʿā), welches am Morgen gesprochen wird: 
„Allāhumma mā asbaha bī min niʿmatin aw bi-ahadin min khalqika, fa-minka 

wahdaka lā scharīka laka, fa-lakal-hamdu wa-lakasch-schukr.“ Siehe auch Seite 159. 

36 — EINE ANTWORT AUF EINEN AKADEMIKER 
Als Abdulhakīm Efendi in Istanbul, an der Madrasat al-mutakhassisīn („Hoch-

schule für Experten“) im Hof der Sultan Selim-Moschee, Hochschullehrer (Mu-
darris) für Tasawwuf [d. h. an der theologischen Fakultät am Lehrstuhl für Ta-
sawwuf ordentlicher Professor] war, schrieb er einen Brief als Antwort auf die 
Fragen eines Akademikers. Diesen Brief wollen wir in vereinfachter Form hier 
wiedergeben: 

Falls Ihr fähig seid, mit all Eurer Kraft den Machtbereich Allahs, des Erha-
benen, zu verlassen, so tut dies! Doch Ihr könnt Seinen Machtbereich nicht ver-
lassen. Außerhalb dieses Bereiches gibt es keine Existenz und auch diese Nicht-
existenz (ʿAdam) unterliegt Seiner Macht. 

Bei einer Gelegenheit bat jemand den ehrwürdigen Ibrāhīm ibn Adham, möge 
seine Seele gesegnet sein, um Ratschlag. Er sprach zu ihm: Akzeptierst du sechs 
Sachen, wird dir keine deiner Taten schaden. Diese sechs Sachen lauten wie 
folgt:  

1. Wenn du eine Sünde begehen willst, verzehr nicht die Versorgung, die Er 
zuteilt! Wie kann es richtig sein, die von Ihm gewährte Versorgung zu verzehren 
und sich dann gegen Ihn aufzulehnen? 

2. Wenn du dich gegen Ihn auflehnen willst, verlasse Sein Eigentum! Ist es 
denn würdig, sich gegen Ihn aufzulehnen, während du in Seinem Eigentum bist? 

3. Wenn du dich gegen Ihn auflehnen willst, so begehe keine Sünden an einem 
Ort, den Er sieht, sondern an einem Ort, den Er nicht sieht! Es ist unangemessen, 
in Seinem Eigentum zu weilen, Seine Versorgung zu verzehren und dort, wo Er 
dich sieht, zu sündigen. 

4. Wenn der Todesengel kommt, um deine Seele zu ergreifen, bitte ihn so 
lange um Erlaubnis, bis du reumütig zu Allah zurückkehren kannst (Tawba)! 
Doch du wirst diesen Engel nicht abweisen können. Daher bereue, wo du die 
Kraft dazu hast, noch bevor er dich holt! Dies ist eben diese Stunde, da der To-
desengel unerwartet kommt. 

5. Wenn im Grab die beiden Engel Munkar und Nakīr für die Befragung kom-
men, vertreibe sie, damit sie dich nicht prüfen! Der Fragende sagte: „Das ist 

– 103 –



aber unmöglich.“ Darauf antwortete der Schaykh: „Dann bereite schon jetzt 
Antworten für sie vor.“ 

6. Wenn Allah, der Erhabene, am Tag des Jüngsten Gerichts befiehlt: „Die 
Sünder sollen in die Hölle eingehen!“, ruf dort: „Ich gehe nicht!“ Der Fragende 
entgegnete: „Niemand wird auf mich hören.“ Daraufhin zeigte diese Person 
Reue und blieb bis zu ihrem Tod standhaft in ihrer Reue. Die Worte der Gottes-
freunde (Awliyā) haben eine göttliche Wirkung. 

Ibrāhīm ibn Adham, möge seine Seele gesegnet sein, wurde gefragt: „Allah, 
der Erhabene, gebietet: ,O Meine Diener! Bittet von Mir! Ich werde die Bitte 
annehmen und euch geben.‘ Doch wir bitten und Er gibt nicht.“ Ibrāhīm ibn Ad-
ham antwortete: „Ihr ruft Allah, den Erhabenen, doch ihr gehorcht Ihm nicht. 
Ihr kennt Seinen Propheten, Friede sei mit ihm, doch ihr folgt ihm nicht. Ihr re-
zitiert den edlen Koran, doch schreitet nicht auf seinem Weg. Ihr profitiert von 
den Gaben Allahs, des Erhabenen, doch seid Ihm gegenüber nicht dankbar. Ihr 
seid euch bewusst, dass das Paradies den Gottesanbetern zusteht, doch ihr bereitet 
euch nicht darauf vor. Ihr wisst, dass Er die Hölle für die Aufsässigen erschaffen 
hat, doch ihr hütet euch nicht vor ihr. Ihr seht, was mit euren Vätern und Groß-
vätern geschah, doch ihr nehmt keine Lektion. Ihr schaut nicht auf eure eigenen 
Fehler, doch ihr sucht nach den Fehlern anderer. Solche Personen sollten dankbar 
sein, dass keine Steine auf sie regnen, sie nicht in der Erde versinken und vom 
Himmel kein Feuer auf sie herabregnet! Was also wollen sie noch? Würde es 
nicht genügen, wenn allein dies das Resultat ihrer Bittgebete wäre?“ 

[Allah, der Erhabene, gebietet in Vers 60 der Sure al-Muʾmin: „Sprecht Bitt-
gebete und Ich werde sie annehmen“, d. h. bittet Mich, Ich werde es euch 
gewähren. Doch es gibt fünf Bedingungen, damit das Bittgebet (Duʿā) erhört 
wird: Der Betende/Bittende muss ein Muslim sein; er muss dem Glauben der 
Ahlus-Sunna folgen; er muss es vermeiden, Verbotenes (Harām) zu begehen, 
insbesondere Verbotenes zu essen und zu trinken; er muss die Pflichten erfüllen, 
insbesondere das fünfmal tägliche Gebet verrichten, im Ramadan fasten und 
seine Zakat entrichten; und er muss die Mittel, die zu der von Allah gewünschten 
Sache führen, ausfindig machen und sie aufsuchen. Allah, der Erhabene, erschafft 
alles durch Mittel (Asbāb, Sg. Sabab). Wenn man eine Sache wünscht, lässt Er 
das Mittel dieser Sache erlangen und verleiht diesem Mittel Wirkungkraft. Der 
Mensch erlangt diese Sache, indem er dieses Mittel verwendet. Um Seiner Freunde 
(Awliyā) willen bricht Er Seinen Brauch (in der Schöpfung) und gewährt diesen, 
wenn sie Ihn anflehen, oder jenen, die Ihn bitten, indem sie Seine Freunde zum 
Mittel ihrer Bittgebete machen, als „Karāma“ (Wundertat) unmittelbar das Ge-
wünschte, ohne dass es der Mittel bedarf.] 

So wie Ihr aus der Nichtexistenz nicht selbstständig in diese Welt der Existenz 
getreten seid, könnt Ihr Euch auch nicht eigenständig dorthin begeben. Eure 
Augen, mit denen Ihr seht, Eure Ohren, mit denen Ihr hört, Eure Körperglieder, 
mit denen Ihr wahrnehmt, Eure Intelligenz, mit der Ihr nachdenkt, Eure Hände 
und Füße, die Ihr gebraucht, sämtliche Wege, die Ihr zurücklegt, alle Orte, die 
Ihr betretet und verlasst; kurzgefasst, alle Instrumente und Systeme, die mit 
Eurer Seele und Eurem Körper verbunden sind, sind ausnahmslos alle Eigentum 
und Schöpfung Allahs, des Erhabenen. Ihr könnt von Ihm nichts entreißen, nichts 
als eigenen Besitz aneignen! Er ist der Alllebendige (al-Hayy), der absolut Be-
ständige (al-Qayyūm)! D. h. Er sieht, weiß, hört und hält in jedem Moment alles 
Seiende in der Existenz! Er ist nicht einen Moment lang unachtsam in Bezug auf 
den Zustand und die Verwaltung der Existierenden! Er lässt niemanden Sein 
Eigentum stehlen. Er ist auch nicht unfähig darin, jene zu bestrafen, die Seine 
Gebote missachten. Wenn es beispielsweise auf dieser Welt keine Menschen 

– 104 –



gäbe, genauso wie es auf dem Mond, dem Mars und den anderen Gestirnen keine 
Menschen gibt, würde es keinen Unterschied machen. Nichts von Seiner Größe 
würde sich dadurch vermindern. 

In einem Hadith qudsī heißt es: „Eure Vorfahren und Nachfahren; eure Jüngs-
ten und Ältesten; eure Lebenden und Toten; eure Menschen und Dschinnen – 
wärt ihr alle auch wie Mein gottesfürchtigster, gehorsamster Diener, würde 
dadurch Meine Größe nicht zunehmen. Wenn ihr im Gegenteil alle wie Mein 
Feind wärt, der sich Mir widersetzt und Meine Propheten, Friede sei mit ihnen, 
verachtet, so würde sich dadurch nichts an Meiner Göttlichkeit verringern. Allah, 
der Erhabene, ist eurer nicht bedürftig. Doch ihr bedürft stets Seiner für eure 
Existenz und die Fortsetzung eurer Existenz und mit allem, was ihr habt.“ 

Er sendet Wärme und Licht von der Sonne. Vom Mond lässt Er Lichtwellen 
reflektieren. Aus der schwarzen Erde bringt Er süßfarbige, wohlduftende Blumen 
und Schönheiten hervor. Mit dem Wind lässt er einen unsere Herzen erfrischenden 
Atem wehen. Von Sternen, die etliche Jahre entfernt sind, lässt Er Licht auf 
diese Erde, aus der Ihr hervorgekommen seid und in der Ihr letztlich begraben 
werdet, regnen. Durch viele Schwingungen erweckt Er in Partikeln Wirkungen. 
[Mittels der kleinsten, abscheulichsten Geschöpfe [Mikroorganismen] verwandelt 
Er Abfälle, die Ihr als abstoßend und widerwärtig empfindet, in Erde und diese 
Erde wiederum, auf die Ihr tretet, durch Pflanzen in Proteine, also Eiweiße, 
welche die Bausteine des Körpers sind. Wiederum vereint Er durch die Pflanzen 
das Wasser der Erde mit dem Stickstoff in der Luft und lagert darin Energie, die 
Er vom Himmel herabsendet, sodass Er stärke- und zuckerhaltige Substanzen 
und Fette, d. h. Energiequellen, die unseren Körper in Gang setzen, erschafft.] 
Auf diese Weise lässt Er in den Pflanzen, die in den Feldern, Wüsten, Bergen 
und Gewässern heranwachsen, sowie in den Tieren, die auf der Erde und in den 
Tiefen des Meeres leben, Versorgung, Nahrungsmittel hervorkommen, die in 
Eure Mägen gelangen und Euch ernähren. In Eurer Lunge errichtete Er Che-
miefabriken, die Gifte im Blut entfernen und an deren Stelle das Oxidationsmittel 
Sauerstoff aufnehmen. In Eurem Gehirn errichtete Er Physiklaboratorien, in 
denen die Informationen aus den Sinnesorganen und dem Nervensystem zusam-
menkommen und wie folgt verarbeitet werden: So wie Er in Eisen die magnetische 
Kraft legte, erschafft Er mit dem Verstand, den Er in das Gehirn legte, und den 
Herzenskräften, welche Er in den Brustkorb legte, eine Wirkung, durch welche 
die unterschiedlichsten Pläne vorbereitet werden und Er Befehle und Bewegungen 
zum Vorschein treten lässt. Mit verschiedenen Wirkungen, die Ihr als äußerst 
komplex und beeindruckend bezeichnet, lässt Er Euer Herz Tag und Nacht 
arbeiten und lässt Ströme von Blut in Euren Adern fließen. Er hat ein absolut 
beeindruckendes, die Vernunft erschütterndes Nervengeflecht geflochten. In 
Euren Muskeln verbirgt Er Energiereserven. Mit sehr vielen weiteren wunderlichen 
Elementen stattet Er Euren Körper aus und komplettiert diesen. Er errichtet 
und fügt all dies mit einer Ordnung und einem Gleichgewicht zusammen, die Ihr 
als physikalische Gesetze, chemische Reaktionen und biologische Ereignisse be-
zeichnet. Er platziert Energiezentren in Euren Körper und überträgt die not-
wendigen Maßnahmen in Eure Seele und Euer Bewusstsein. Er gewährt einen 
Schatz genannt Geist, einen Maßstab namens Verstand, ein Werkzeug namens 
Gedanke und einen Schlüssel, den Ihr „Wille“ nennt. Um all dies richtig zu 
nutzen, gibt Er Euch zudem süße und bittere Mahnungen, Zeichen, Neigungen 
und Begierden. Als eine weitaus größere Wohlgabe als all dies sandte Er durch 
treue und vertrauenswürdige Propheten klare Anweisungen. Schließlich betreibt 
Er die Maschinerie Eures Körpers, zeigt Euch ihre Funktionsweise und überlässt 
sie Euch, damit Ihr sie ihrem Zweck entsprechend nutzen und davon profitieren 

– 105 –



könnt. All dies tut Er nicht, weil Er Eurer oder Eures Willens oder Eurer Hilfe 
bedarf, sondern damit Ihr glücklich werdet, indem Er Euch unter Seinen Ge-
schöpfen eine besondere Stellung und Autorität gibt. Würde Er Eure Füße, 
Hände und alle Körperglieder, die Ihr kontrollieren könnt, nicht unter Eure 
Kontrolle legen, sondern würde über sie ohne Euer Wissen frei verfügen, wie 
dies beim Schlagen Eures Herzens, bei der Ausdehnung der Lunge und Eurer 
Blutzirkulation der Fall ist, das heißt Er Euch in allen Angelegenheiten mit 
Zwang, Reflexen, gelähmten Händen und Füßen umwälzen würde und jede Eurer 
Bewegungen ein Zittern und jede Regung ein Zucken wäre, würdet Ihr dann be-
haupten können, dass Ihr Euch selbst und die Euch anvertrauten Leihgaben 
unter Eurer Verfügung stehen hättet? Wenn Er Euch gleich leblosen Geschöpfen 
nur unter dem Einfluss äußerer Kräfte oder gleich Tieren einzig von inneren 
und äußeren Einflüssen gelenkt ohne Verstand und Bewusstsein bewegen lassen 
und von den Wohltaten, die Ihr nach Hause tragt, wie ein Lasttier einen einzigen 
Happen geben würde, wärt Ihr dann in der Lage gewesen, ihn zu nehmen? 

Bedenkt Ihr denn nicht den Zustand, in welchem Ihr wart, bevor und als Ihr 
geboren wurdet? Wo und in was wart Ihr, als diese Welt erschaffen wurde, auf 
der Ihr schlaft, esst und trinkt, reist, lacht und spielt, auf der Ihr Heilmittel gegen 
Eure Sorgen, Mittel gegen Ängste, Hitze, Kälte, Hunger und Durst und Wege 
zur Verteidigung gegen Gefahren wilder und giftiger Tiere und gegen Eure 
Feinde entdeckt? Wo und in was wart Ihr, als die Steine und die Erde dieses 
Globus in den Öfen der Schöpfung auf Feuer gebacken wurden und während 
sein Wasser und seine Luft in den Chemielaboratorien der Allmacht destilliert 
wurden? Habt Ihr je schonmal darüber nachgedacht? Wo wart Ihr wohl zu der 
Zeit, als die Länder, die Ihr heute unser nennt, von den Meeren getrennt wurden 
und Berge, Flüsse, Ebenen und Hügel niedergelegt wurden? Als das salzige (bit-
tere) Wasser der Meere durch die Kraft Allahs verdampft wurde und Wolken 
am Himmel entstanden, als der Regen, der aus diesen Wolken fiel [die Nährstoffe, 
die durch die Blitze und die Kraft- und Energiewellen der Sonnen zubereitet 
wurden] in die Teilchen der verbrannten und ausgetrockneten Böden eindrang 
und als diese Materie [unter dem Einfluss der Licht- und Wärmestrahlen] sich 
bewegte und in Schwingung versetzt wurde und die Zellen des Lebens wuchsen 
– wo und wie wart Ihr da? 

Heute werdet Ihr als Samen [Nachkommen] eines Affen bezeichnet und Ihr 
glaubt es. Wird aber gesagt, dass Allah erschafft, leben und sterben lässt und 
über alles verfügt, wie Er will, so wollt Ihr nicht daran glauben. 

O Mensch! Was bist du wohl? Was warst du in den Adern deines Vaters? 
Deinem Vater, den du nun als senilen, rückständigen Hinterwäldler beleidigst, 
hast du seinerzeit in seinen Adern Unannehmlichkeiten bereitet. Wer war es, 
der dich damals bewegen ließ, und weshalb beunruhigtest du ihn? Hätte er 
gewollt, hätte er dich auf eine Müllhalde werfen können, doch er tat es nicht. Er 
bewahrte dich wie etwas Anvertrautes. Er übergab dich einem reinen Rosengar-
tenpalast, in welchem du wohlgenährt werden solltest, und bemühte sich lange 
Zeit für deine Behütung. Warum machst du deinen Vater nun für deine Be-
schwerden verantwortlich und beschimpfst ihn, dankst aufgrund der Gaben aber 
ihm und deinem Schöpfer nicht? Warum wirfst du dein Anvertrautes in Müllhalden, 
die von jedermann verschmutzt werden? 

Wenn alles in deiner Umgebung deinen Wünschen und Ambitionen entspre-
chend abläuft, glaubst du, du habest alles mit deinem Verstand, Wissen, deiner 
Wissenschaft, Kraft und Stärke erschaffen und alle Erfolge selbst hervorgebracht. 
Dabei vergisst du die Pflicht, die dir Allah, der Erhabene, auferlegt hat, trittst 
von diesem hohen Amt zurück und maßt dich an, das Anvertraute zu beanspruchen. 

– 106 –



Du willst dich selbst als den eigentlichen Eigentümer und Herrscher sehen und 
bekannt machen. Doch wenn deine Umgebung nicht deinen Wünschen entspricht, 
die äußeren Kräfte beginnen dich zu überwältigen, siehst du bei dir nichts anderes 
als Sehnsucht und Trauer, Hilflosigkeit und Hoffnungslosigkeit. Du behauptest, 
du hättest ja keinen Willen, keine Wahlfreiheit und seist vollkommen deinem 
Schicksal ausgeliefert und deine Existenz gleiche einer automatisierten Maschine 
mit einer gebrochenen Feder. Du verstehst die (Vorher-)Bestimmung (Qadar) 
nicht als ein „vorausgehendes Wissen“ (Ilm mutaqaddim), sondern als „beherr-
schenden Zwang“ (Dschabr mutahakkim). Während du diese Worte von dir 
gibst, ist dir aber nicht unbewusst, dass dein Mund nicht wie ein Grammofon ist. 

Wenn auf den Tisch kein Essen kommt, das dir besonders schmeckt, streckst 
du, obwohl du frei und ungebunden entscheiden kannst, ein trockenes Stück 
Brot, das dir zur Verfügung steht, zu essen oder aber nicht zu essen und somit 
den Hungertod zu erleiden, und obwohl dir das trockene Brot nicht durch Zwang 
in den Mund geführt wird, deine Hand und deinen Mund danach aus und isst es. 
Während du einerseits isst, behauptest du andererseits wiederum, du hättest 
nichts getan. Du denkst nicht darüber nach, dass deine Hände und dein Mund 
sich mit deinem Willen bewegten und dies kein Zittern und kein Reflex war. Ob-
wohl du selbst in solch notwendigen, gezwungenen Situationen die Kontrolle 
über deinen Willen hast, denkst du, du seist den äußeren Einflüssen, die dich 
machtlos lassen, ausgeliefert, du seist ein Gefangener dessen und somit ein Nichts. 

Obacht! Wer bist du, der du behauptest, „alles“ zu sein, wenn deine Sachen 
in der rechten Bahn sind und du Erfolg und Triumph davonträgst, doch wenn 
die Dinge schlecht und deinen Wünschen zuwiderlaufen, beklagst du, ein Spielzeug 
(ein „Nichts“) unter dem Zwang des Schicksals zu sein! Was davon bist du 
wirklich? Bist du alles oder nichts? 

O Kind Adams! O Mensch, der du in Mangel und Überfluss schwimmst! 
Weder seid ihr alles, noch seid ihr nichts. Ihr seid wahrlich etwas dazwischen. 
Ihr seid zweifelsohne fern davon, Dinge zu erschaffen, alles zu beherrschen und 
zu erzwingen. Doch ihr seid im Besitz einer unleugbaren Freiheit und eines 
Willen und verfügt über das Recht des Wünschens und der Wahl, das euch 
autoritär macht. Ihr alle seid unter dem Befehl Allahs, des Erhabenen, der un-
vergleichliche Autorität ist, keinen Teilhaber hat und der absolute und uneinge-
schränkte Eigentümer ist, Beamte, denen individuelle und kollektive Aufgaben 
auferlegt wurden. Mit Seinen Bestimmungen und Seiner Ordnung, mit Seinen 
für euch vorgesehenen Rängen und im Maße eurer von Ihm geschaffenen Ver-
fügungen, Mittel und Befugnisse, die Er euch als Leihgabe beschert hat, erfüllt 
ihr eure Aufgaben. Doch der Befehlshaber, der Herrscher, der Eigentümer ist 
einzig Er. Außer Ihm gibt es keinen Befehlshaber. Es gibt keinen ähnlichen Herr-
scher und keinen teilhabenden Eigentümer neben Ihm. Wenn all diese Absichten 
und Ziele, die ihr euch zu eigen gemacht habt und denen ihr voller Elan nacheifert, 
all die eifrigen Bemühungen, Anstrengungen, all der Stolz und Erfolg, wenn all 
dies nicht für Ihn ist, ist es nur eine Lüge, ist es vollkommen leer. Warum also 
gebt ihr in euren Herzen der Lüge einen Platz und irrt in die Beigesellung? 
Warum folgt ihr nicht den Befehlen Allahs, des Erhabenen, des unvergleichbaren 
Herrschers? Warum erkennt ihr Ihn nicht als einzig Anbetungswürdigen an, son-
dern rennt stattdessen Tausenden illusorischen Götzen hinterher und ertrinkt in 
Bedrängnis? Was auch immer ihr anstrebt, ist es denn nicht eine Hoffnung, ein 
Wille, ein Glaube, der euch mitreißt? Warum hegt ihr Hoffnung in andere als 
Allah, dem Erhabenen? Warum bewahrt ihr diesen Glauben nicht für Allah auf 
und verwendet diesen Willen nicht für diesen Glauben und die Taten, die das 
Ergebnis dieses Glaubens sind? 

– 107 –



Wenn ihr die Herrschaft Allahs, des Erhabenen, anerkennt und arbeitet, ohne 
das Anvertraute und die Sicherheit zu verletzen, werdet ihr euch gegenseitig 
sehr lieben und in Brüderlichkeit zueinander gebunden sein. Was wird die Barm-
herzigkeit Allahs aus dieser eurer Brüderlichkeit nicht alles erschaffen. Alle 
Gaben, die ihr erlangt habt, sind das Resultat eurer Bruderschaft, die durch den 
Glauben an Allah, den Erhabenen, zustandekommt, und all dies ist eine Gnade 
und Barmherzigkeit Allahs. Jedes Unglück und Unheil, deren Zeuge ihr seid, 
sind stets das Resultat von Zorn, Hass und Feindseligkeit. Dies sind die Strafen 
für die Nichtanerkennung des Rechts, für die Tyrannei und für Unrecht. Dies 
wiederum ist das Resultat des Versuchs, eigenes Gesetz zu etablieren, beigesellten 
Partnern zu folgen, die mit Allah, dem Erhabenen, konkurrieren könnten – kurz-
gefasst, das Resultat davon, nicht in reinem Monotheismus (Tawhīd) ausschließlich 
an Allah, den Erhabenen, zu glauben. 

Fazit: Der erste, hauptsächliche Grund für die Bedrängnisse der Menschen, 
von denen sie heimgesucht werden, ist der Götzenkult, also Allah Partner und 
Teilhaber beizugesellen. Die Finsternis der Zwietracht, welche die Horizonte 
der heutigen Menschheit umschlungen hat, obwohl sie solche Fortschritte in den 
Wissenschaften und der Technologie machte, ist einzig und allein auf Beigesellung, 
Glaubenslosigkeit, Uneinigkeit und Zerwürfnis zurückzuführen. Die Menschheit 
kann sich bemühen so sehr sie will, doch solange sie nicht liebt und geliebt wird, 
wird sie nicht erlöst werden von Katastrophen und Leid. Solange Allah, der Er-
habene, nicht erkannt und geliebt wird, solange Er nicht als der absolute Herrscher 
anerkannt und Ihm nicht gedient wird, können die Menschen untereinander nicht 
harmonisieren. Alles, woran man außer Allah, dem Erhabenen, und dem rechten 
Weg denkt, ist Trennung und Schande. Seht ihr denn nicht, wie diejenigen, die 
Moscheen aufsuchen, einander lieben und die Kneipenbesucher sich streiten? 

Alles außer Allah, dem Erhabenen, woran ihr euer Herz bindet und was ihr 
anbetet, hat ein Gegenteil oder eine Alternative. Auch all diese unterliegen der 
Macht und dem Willen Allahs. Einzig und allein Allah, der Erhabene, ist der al-
leinige Herrscher, der keinen Partner, keinen Teilhaber, keine Alternative, keinen 
Gleichgestellten, kein Gegenteil und kein Gegenstück hat. Die Annahme eines 
Gegenstücks für Ihn ist Falschheit und die Existenz eines solchen Wesens ist un-
möglich. 

Alles, was ihr neben Allah, dem Erhabenen, befolgt, anbetet und anstelle 
Seiner liebt und als wahrhaftigen Herrscher erachtet, wird – seid euch dessen 
bewusst – gemeinsam mit euch brennen. [Die englische Übersetzung des obigen 
Briefes wurde zusammen mit einer Biografie von Abdulhakīm Efendi im Buch 
The Proof of Prophethood vom Hakikat-Verlag gedruckt.] 

 
   Sayyid Abdulhakīm Efendi 

37 — ZWEITER BAND, 31. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Scharafuddīn Husayn geschrieben. Er erteilt Ratschläge. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Friede sei mit Seinen erwählten 

Dienern! Mein lieber Sohn! Die freie Zeit ist eine große Chance und Gelegenheit. 
D. h. Zeit ist sehr kostbar. Man sollte diese kostbare Zeit nicht mit nutzlosen 
Dingen verschwenden. Sie sollte mit Dingen verbracht werden, an denen Allah, 
der Erhabene, Wohlgefallen hat. Die täglichen fünf Gebete sollten, ohne an welt-
liche Angelegenheiten zu denken, in Gemeinschaft verrichtet werden. Es sollte 
darauf geachtet werden, sie unter Beachtung der „Taʿdīl al-arkān“ zu verrichten. 

– 108 –



[„Taʿdīl al-arkān“ meint das stille Verharren in einer jeweiligen Position für die 
Dauer, in der einmal „Subhānallāh“ gesagt werden kann.] Das Tahaddschud-
Gebet sollte nicht verpasst werden. [Tahaddschud bedeutet, in der Nacht frei-
williges (nāfila) Gebet zu verrichten. Wer Pflichtgebete nachzuholen hat, soll 
nachts seine Nachholgebete verrichten.] Zur Sahar-Zeit sollte um Vergebung 
gebeten werden. Es sollte keine Freude an der Unachtsamkeit und dem Befolgen 
der Triebseele empfunden werden. Man soll sich nicht von den vergänglichen 
Genüssen dieser Welt täuschen lassen. Man soll an den Tod denken und die 
fürchterliche und heftige Lage des Jenseits vor Augen führen. Kurzgefasst sollten 
wir unser Angesicht von dieser Welt abwenden und dem Jenseits zuwenden. Mit 
den weltlichen Angelegenheiten sollte sich nur in notwendigem Maße beschäftigt 
werden. Abseits dessen sollte die gesamte Zeit für Taten genutzt werden, die im 
Jenseits Nutzen bringen. Der Kern der Angelegenheit ist, das Herz von Bindungen 
zu allem anderen als Allah zu lösen und den Körper sowie seine Glieder damit 
zu schmücken, die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) einzu-
halten. 

Dies ist das Wesentliche und alles andere ist nichtig! 

[In Hadithen, die im Buch Maʿrifetnāme aufgezeichnet sind, heißt es: „Glück-
selig ist derjenige, der sich vom Weltlichen trennt, noch bevor die Welt sich von 
ihm trennt“, „Wessen Wunsch das Jenseits ist und wer sich für das Jenseits 
bemüht, dem macht Allah, der Erhabene, die Welt zum Diener“, „Wer sich nur 
für das Diesseits bemüht, dem kommt einzig zu, was für ihn vorbestimmt wurde. 
Seine Angelegenheiten werden durcheinander sein und er wird viel Trauer er-
leiden“, „Wie verwunderlich ist es, dass sich eine Person, die an die Ewigkeit 
des Jenseits glaubt, an diese Welt klammert“, „Diese Welt wurde für euch er-
schaffen, ihr wiederum wurdet für das Jenseits erschaffen. Im Jenseits gibt es 
keinen anderen Ort als das Paradies oder das Höllenfeuer“, „Möge derjenige 
zugrunde gehen, der Geld und Nahrung anbetet!“, „Ich denke nicht daran, dass 
ihr arm sein werdet, und bin nicht darüber betrübt, sondern ich befürchte, dass 
genauso wie bei den früheren Menschen reichlich Weltliches in eure Hände ge-
langen wird und ihr euch Allah, dem Erhabenen, widersetzen und euch gegenseitig 
anfeinden werdet“, „Der Schaden, den die Gier nach Reichtum und Ruhm einem 
Menschen zufügt, ist größer als der Schaden von zwei hungrigen Wölfen, die in 
eine Schafherde dringen“, „Lasse vom Weltlichen ab, auf dass Allah, der Erhabene, 
dich lieben möge. Trachte nicht nach dem Besitz der Menschen, auf dass dich 
alle Menschen lieben mögen“, „Das diesseitige Leben gleicht einer Brücke, die 
es zu überqueren gilt. Beschäftigt euch nicht damit, die Brücke auszubessern, 
sondern überquert sie zügig!“, und: „Arbeitet für das Diesseits entsprechend 
der Dauer, für die ihr hier verweilen werdet, und arbeitet für das Jenseits ent-
sprechend der Dauer, für die ihr dort verweilen werdet!“ 

Diese Welt (Dunyā) ist ein vergänglicher Schatten. Wer ihr vertraut, wird 
dies bereuen. Auch wenn sie bei dir bleibt, so wirst du du nicht bei ihr bleiben. 
Bevor du diese Welt verlässt, verwerfe die Liebe zum Weltlichen aus deinem 
Herzen. Wer sich von den weltlichen Genüssen nicht täuschen lässt, wird die 
Gaben des Paradieses erlangen und in beiden Welten geehrt und geschätzt sein. 
Die Welt ist eine Ruine, ihre Getränke sind eine Fata Morgana, ihre Gaben ver-
giftet und ihre Freuden mit Trauer durchsetzt. Sie verschleißt den Körper und 
vermehrt den Ehrgeiz. Sie flieht vor dem, der ihr hinterherjagt, und rennt dem 
hinterher, der vor ihr fliegt. Die Welt gleicht dem Honig und jene, die hineinfallen, 
sind wie Fliegen. Ihre Gaben sind vergänglich und ihre Zustände unbeständig. 
Der Welt und ihren Verfallenen kann nicht getraut werden, denn sie kennen 

– 109 –



weder Loyalität noch Freude. Verwerfe die Liebe zum Vergänglichen aus deinem 
Herzen, damit du die Liebe zum Ewigen gewährt bekommst. Es ist verwunderlich, 
dass derjenige, der sich selbst kennt, dieser Welt verfällt. Die Unglückseligen 
klammern sich an diese Welt, während sich die Glückseligen an das Ewige klam-
mern. Sei mit deinem Körper im Diesseits und finde mit deinem Herzen das Jen-
seits! Wer die Begierden seiner Triebseele hinter sich lässt, wird rein und findet 
Erlösung von Übeln. Wer von dem ablässt, womit Allah, der Erhabene, nicht 
wohlgefällig ist, dem wird Er Besseres gewähren. Wer die Welt versteht, den 
wird ihre Drangsal nicht bekümmern. Wer die Welt begreift, wird sich vor ihr in 
Acht nehmen. Wer sich vor ihr in Acht nimmt, wird sich selbst erkennen. Wer 
sich selbst erkennt, wird zu seinem Herrn finden. Wer seinem Herrn dient, dem 
wird die Welt dienen. Die Welt gleicht dem Schatten des Menschen. Jagst du 
ihn, so läuft er weg. Läufst du weg, so wird er dich jagen. Die Welt ist für ihre 
Geliebten ein Ort der Trauer. Für jene, die sich von ihren Genüssen nicht täuschen 
lassen, ist sie ein Ort der Wohlgaben. Für jene, die gottesdienstliche Taten ver-
richten, ist sie ein Ort des Gewinns. Für jene, die eine Lehre ziehen, ist sie ein 
Ort der Weisheit und ein Ort der Erlösung für diejenigen, welche sie kennen. Im 
Vergleich zur Gebärmutter ist sie wie ein Paradies. Verglichen mit dem Jenseits 
ist sie wie ein Müllhaufen. Siehe auch Seite 1132. 

Alles, was vor dem Tod geschieht, wird „Dunyā“ (Diesseits, Welt, Weltliches) 
genannt. Doch das, was hiervon nach dem Tod Nutzen bringt, zählt nicht zum 
Weltlichen, sondern als Jenseitiges. Das Diesseits ist nämlich der Acker des Jen-
seits. Weltliches, das keinen Nutzen für das Jenseits hat, ist schädlich. Verbotenes, 
Sünden und ein Übermaß an Erlaubtem fallen in diese Kategorie. Wenn das 
Weltliche im Einklang mit den islamischen Bestimmungen verwendet wird, wird 
es im Jenseits Nutzen bringen. Dadurch werden diesseitige Genüsse sowie 
jenseitige Gaben erlangt. Besitztümer sind weder gut noch schlecht. Das Gute 
und Schlechte liegt in demjenigen, der sie verwendet. Somit sind mit der ver-
fluchten, schlechten Welt jene Sachen gemeint, mit denen Allah, der Erhabene, 
nicht zufrieden ist und welche das Jenseits ruinieren. Jene, die sich selbst und 
ihren Herrn vergessen und ihren Genüssen sowie Begierden verfallen sind, 
gleichen einem Reisenden, der sich auf der Reise mit dem Schmuck seines Tieres, 
seinem Sattel, seiner Nahrung zu sehr beschäftigt und seine Weggefährten aus 
den Augen verliert. Er wird sich in der Wüste allein verirren und dort zugrunde 
gehen. Wenn der Mensch vergisst, wofür er erschaffen wurde, sich in weltlichen 
Zierden verliert und sich nicht auf das Jenseits vorbereitet, wird er sich in ewiges 
Unglück stürzen. Die Liebe zum Weltlichen verhindert die Vorbereitung auf das 
Jenseits. Denn durch das Gedenken der Welt vergisst das Herz Allah. Im Bemühen 
darin, mehr Weltliches anzuhäufen, ist der Körper nicht mehr in der Lage, die 
gottesdienstlichen Handlungen zu verrichten. Diesseits (Dunyā) und Jenseits 
(Ākhira) sind wie Ost und West: Wer sich einem von beiden nähert, entfernt 
sich vom anderen. Wer seinen gottesdienstlichen Pflichten nicht nachkommt und 
in seinem Unterhaltserwerb und Verdienst nicht auf die Gebote Allahs, des Er-
habenen, und Seine Verbote achtet, zeigt damit, dass er weltverfallen ist. Allah, 
der Erhabene, lässt die Herzen aller Menschen gegenüber dieser Person erkalten, 
sodass niemand ihn liebt. Hier endet der Auszug aus dem Buch Maʿrifetnāme. 

„Dunyā“ (Diesseits, Welt, Weltliches, Erde) ist ein arabisches Wort. In der 
Naturwissenschaft bedeutet es „die Sache, die am nächsten ist“. Weil die Erdkugel 
näher ist als die Sonne, der Mond und die Sterne, wird die Erdkugel auch als 
„Dunyā“ bezeichnet. Weil die Zeit vor dem Weltuntergang näher ist als die Zeit 
nach dem Weltuntergang, wird erstere das „Leben im Diesseits (Dunyā)“ genannt 
und letztere als „Leben im Jenseits (Ākhira)“ bezeichnet. In der Religionswis-

– 110 –



senschaft wird unter „Dunyā“ „das, Schädlichste, das Boshafteste“ verstanden. 
Sachen, die zum Unglauben (Kufr) führen, sowie Dinge, die verboten (harām) 
oder missbilligt (makrūh) sind, gelten daher als Dunyā, also „Weltliches“. Wenn 
die erlaubten (mubāh) Sachen das Befolgen des Islams verhindern, dann sind 
auch sie Weltliches. „Mahabba“ bedeutet lieben, immer zusammen sein wollen, 
Vergnügen am Beisammensein haben. Der Mensch vergisst denjenigen, den er 
liebt, niemals. Der Sitz der Liebe (Mahabba) ist das Herz (Qalb). Das „Qalb“ 
genannte spirituelle Herz ist eine Kraft, die sich in jenem Stück Fleisch befindet, 
das ebenfalls „Herz“ genannt wird. Wenn wir von Herz (Qalb) sprechen, meinen 
wir diese Kraft. Das Lernen einer Sache geschieht mit dem Verstand (Aql). Der 
Verstand befindet sich in dem Fleischstück, welches wir Gehirn nennen. Gefallen 
zu finden am Unglauben sowie an Sachen, die harām oder makrūh sind, ist Un-
glaube (Kufr). Missfallen an Sachen zu finden, die fard oder sunna sind, ist 
ebenfalls Unglaube und Weltliches. Um ein Muslim zu sein, ist es erforderlich, 
der Dunyā, also den Sachen, die harām sind, keinen Wert beizumessen. Wer 
auch die Gedanken an das Weltliche aus seinem Herzen entfernt, wird „Sālih“, 
also „rechtschaffener Muslim“ genannt. Alle Gedanken an die „Mā-siwā“, d. h. 
an alles andere als Allah, dem Erhabenen, und sei es an Sachen, die halāl oder 
mubāh sind, aus seinem Herzen zu entfernen, wird als „Fanā fillāh“ („Entwerden 
in Allah“) bezeichnet. Der Muslim, der diesen Zustand erreicht hat, wird „Walī“ 
(Gottesfreund, Pl. Awliyā) genannt. Ein Gottesfreund, der sich darum bemüht, 
andere Menschen zu Muslimen und rechtschaffenen Menschen zu machen, wird 
„Murschid“ (spiritueller Wegweiser) genannt. Ein Gottesfreund lernt alles und 
weiß dementsprechend alles. Im Befolgen der islamischen Bestimmungen und 
in diesseitigen Angelegenheiten benutzt er seinen Verstand. In seinen Berech-
nungen, in seinem Beruf und in seinem Handel macht er gar keine Fehler. Doch 
die Gedanken in seinem Verstand beeinflussen sein Herz nicht. Das Herz, welches 
weltliche Dinge liebt und sich an sie erinnert, ist krank. Dass das Herz rein ist 
bedeutet, dass es sich von der Liebe zu Dingen, die wir als „Dunyā“ bezeichnen, 
und dem Erinnern an sie befreit. Das Heilmittel gegen die Krankheit des Herzens 
ist die Befolgung der islamischen Bestimmungen und das häufige Gedenken 
Allahs (Dhikr), also Seinen Namen und Seine Attribute zu bedenken und im 
Herzen zu platzieren. Siehe auch im Buch Mektûbât Tercemesi die Seite 236. 
Das Aufsuchen der Gesellschaft eines vollkommenen Wegweisers (Murschid 
kāmil) oder das Lesen seiner Bücher erleichtert die Behandlung dieser Krankheit. 
Das Zuteilwerden dieser Gesellschaft und Bücher führt dazu, diesseitige und 
jenseitige Glückseligkeiten zu erlangen. Es ist ersichtlich, dass eine Gesellschaft 
und Bücher, die diese Behandlung nicht unterstützen, nachgeahmt, gefälscht und 
schädlich sind und zu Unglück führen. 

Der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī schreibt in seinem Buch Maktūbāt, im 275. 
Brief des ersten Bandes: „Dass Ihr diese Gabe erlangt habt, beruht darauf, dass 
Ihr das islamische Wissen gelehrt und die Fiqh-Bestimmungen (Ahkām) verbreitet 
habt. In Eurem Umfeld hatten sich Unwissenheit etabliert und Neuerungen aus-
gebreitet. Allah, der Erhabene, beschenkte Euch mit der Liebe jener, die Er 
liebt. Er machte Euch zu einem Mittel, um den Islam zu verbreiten. Also bemüht 
Euch, so sehr Ihr könnt, das religiöse Wissen zu vermitteln und die Fiqh-Bestim-
mungen zu verbreiten. Diese beiden sind die Quelle aller Glückseligkeiten, das 
Mittel zum Aufstieg und der Grund für die Errettung. Gebt Euch viel Mühe! 
Tretet als Religionsgelehrter hervor! Ruft die Menschen dort zum Guten auf, 
haltet sie vom Schlechten ab und zeigt ihnen somit den wahren Weg! In Vers 19 
der Sure al-Muzzammil heißt es sinngemäß: ,Dies ist sicher eine Ermahnung für 
denjenigen, der das Wohlgefallen seines Herrn zu erlangen wünscht.‘ “] 

– 111 –



38 — ZWEITER BAND, 89. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Muhibbullāh geschrieben. Er behandelt 

die Notwendigkeit, im Diesseits Taten zu verrichten, die im Jenseits einen Nutzen 
haben werden. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge Er uns und Euch auf dem 
rechten Weg Eurer edlen Vorfahren halten! Möge Er als eine Sadaqa des aller-
höchsten Menschen, Seines geliebten Propheten, Friede sei mit ihm, unser 
Bittgebet annehmen! Der Zustand und die Angelegenheiten der Bedürftigen 
hier sind sehr gut. Wir preisen und danken beständig Allah, den Erhabenen, 
hierfür und sprechen endlose Segenswünsche und Friedensgrüße über Seinen 
Propheten. Ich bete zu Allah, dem Erhabenen, für Euer Heil und Euer Wohlbe-
finden und dafür, dass Ihr Euch auf dem rechten Weg befindet und darin Fort-
schritte macht. Mein verehrter und mitleidsvoller Herr! Die gewinnbringende 
Zeit vergeht immer weiter. Jeder Augenblick, der verstreicht, verringert unsere 
Lebensdauer und lässt den Zeitpunkt des Todes näher rücken. Wenn wir heute 
nicht zur Vernunft kommen, werden wir morgen keine andere Möglichkeit haben 
als kläglich zu trauern und zu bereuen. In diesen wenigen Tagen der Gesundheit 
sollten wir versuchen, im Einklang mit der glanzvollen Religion zu leben! Nur 
so können wir auf Erlösung hoffen. Das weltliche Leben ist die Zeit der Arbeit. 
Die Zeit der Vergnügung und Unterhaltung kommt später. Dort wird die Ge-
genleistung der Taten, die im irdischen Leben vollbracht wurden, zuteil. Die Zeit 
der Arbeit mit Vergnügungen zu verbringen, gleicht dem Umstand, dass ein 
Bauer keine Samen sät und keine Ernte einfährt. Ich will Ihnen durch weiteres 
Schreiben nicht noch mehr Kopfschmerzen bereiten. 

39 — ZWEITER BAND, 58. BRIEF  
Dieser Brief wurde als Antwort an Muhammad Taqī verfasst. Er vermittelt 

Kenntnisse über die Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) und erklärt, dass es 
so etwas wie Reinkarnation (Tanāsukh) und Transmigration (Naql) menschlicher 
Seelen nicht gibt. Darüber hinaus wird erläutert, was „Kumūn“ und „Burūz“ 
bedeuten. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, der Herr aller Welten und ihr Eigentümer. 
Friedensgrüße seien mit Muhammad, Friede sei mit ihm, dem höchsten Seiner 
Propheten, und seiner reinen Familie und all seinen Gefährten! Wir wurden 
damit geehrt, Euren Brief zu lesen, der ein Werk Eures schönen Charakters und 
Eurer hohen natürlichen Veranlagung ist. Möge Allah, der Erhabene, Euch vor 
jeglichen Fehlern und Mängeln bewahren! Ihr fragt: „Schaykh Muhyiddīn ibn 
al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, überliefert in seinem Buch al-Futūhāt 
al-makkiyya einen Hadith, in welchem unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
,Allah, der Erhabene, erschuf hunderttausend Ādams.‘ Muhyiddīn ibn al-Arabī 
schreibt danach über einige Dinge, die er in der Welt der Gleichnisse (Ālam al-
mithāl) gesehen hat, und sagt dabei: ,Als ich die Kaaba umrundete, befanden 
sich einige Leute an meiner Seite. Ich kannte sie überhaupt nicht. Während der 
Umrundung rezitierten sie zwei arabische Doppelverse. Die Bedeutung eines 
dieser Doppelverse lautet: 

Wie Ihr haben wir jahrelang,  
alle dieses Haus umrundet. 

Als ich diesen Doppelvers vernahm, kam mir in den Sinn, dass diese Personen 
aus der Welt der Gleichnisse sein müssen. Während ich derart nachdachte, sah 

– 112 –



mich einer unter ihnen an und sagte: ,Ich bin einer deiner Vorfahren.‘ Ich fragte 
ihn: ,Wie lange ist es her, dass du gestorben bist?‘ Er sagte: ,Mehr als 40.000 
Jahre.‘ Ich war verwundert über diese Aussage und sagte ihm: ,Die Historiker 
behaupten doch, dass zwischen dem ersten Vater der Menschen, Ādam, Friede 
sei mit ihm, bis heute weniger als 7000 Jahre vergangen seien.‘ Da erwiderte er: 
,Welchen Ādam meinst du? Ich bin ein Nachkomme Ādams, der in einer Zeit 
lange vor 7000 Jahren lebte.‘ Als ich dies hörte, fiel mir der obige Hadith ein.‘ “ 

[Anmerkung: Das Alter der Erdkugel, d. h. die Zeitspanne zwischen dem Tag 
ihrer Erschaffung und dem Tage der Auferstehung, wird von den früheren As-
tronomen gemäß der Anzahl der Planeten auf 7000 Jahre geschätzt. Ihnen waren 
nämlich nur sieben Planeten bekannt und pro Planet schätzten sie 1000 Jahre. 
Die 7000 Jahre, die Eingang in die meisten Geschichtsschreibungen und in einige 
Religionsbücher gefunden haben, sind hierauf zurückzuführen. Einige andere 
rechneten es gemäß der Anzahl der Sternzeichen auf 12.000 Jahre, wieder andere 
gingen entsprechend der Anzahl der Meridiangrade von 360.000 Jahren aus. 
Diese drei Zahlenangaben stellen jedoch einzig und allein Vermutungen und 
Hypothesen dar. Idrīs, Friede sei mit ihm, sagte: „Obwohl wir Propheten sind, 
haben wir kein Wissen über das Alter der Erde.“ 

Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī schreibt in seinem Buch al-Mukhtasar, ein Kom-
pendium des Buches at-Tadhkīra des großen andalusischen Gelehrten Abū 
Abdullāh al-Qurtubī, möge Allah sich ihrer erbarmen, dass das Alter der Erde 
360.000 x 360.000, also 129.600.000.000 Jahre beträgt. Heutige Wissenschaftler 
schätzen das Alter der Erde auf nicht weniger als 4 Milliarden und 500 Millionen 
Jahre, und zwar mit Hilfe einer Methode, die als „radioaktive Altersbestimmung“ 
(oder „radiometrische Datierung“) bezeichnet wird; die Wissenschaftler nehmen 
solche Schätzungen vor, indem sie die Mengen an Blei- und Uranmineralien ver-
gleichen, die im Erz der Pechblende in den heutigen Schichten vorhanden sind, 
und anhand der Zerfallskonstante von Uran1 die Zeit abschätzen, die für die 
Bildung einer solchen Menge an Blei aus der Menge an Uran, das in Blei zerfallen 
ist, und der vorhandenen Menge an Uran erforderlich ist.] 

Mein verehrter Sohn! Das Wissen, welches über diese Angelegenheit diesem 
Bedürftigen von Allah, dem Erhabenen, gewährt wurde, lautet wie folgt: Alle 
Ādams, die vor dem ersten Menschen und Propheten Ādam, Friede sei mit ihm, 
lebten, waren in der Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) und nicht in der ma-
teriellen Welt (Ālam asch-schahāda). In der für uns sichtbaren materiellen Welt 
gab es nur den uns bekannten Ādam, der ein Prophet war. Die Engel warfen 
sich vor ihm nieder. Allah, der Erhabene, bildete aus Lehm eine Statue in Men-
schenform und verwandelte diese in Fleisch und Knochen. 

[Heute ist uns bekannt, dass Allah, der Erhabene, Erdsubstanzen sowie stick-
stoff- und phosphorhaltige Salze durch die Pflanzen in Proteine (Eiweiß) um-
wandelt. Diese pflanzlichen Eiweiße wiederum werden von den Tieren verzehrt 
und wandeln sich in ihrem Körper in Fleisch, Knochen und Körperglieder um. 
So wie die heutige Wissenschaft diesen Prozess erkannt hat, so können wir mithilfe 
von Stoffen, die als Katalysatoren bezeichnet werden, chemische Reaktionen, 
die normalerweise tausend Jahre in Anspruch nehmen würden, in Bruchteilen 
von Sekunden geschehen lassen. Der Mensch ist also in der Lage, etwas, das tau-
sende Jahre dauern würde, in einem Moment zu vollbringen. Wenn wir also ge-
genwärtig wissen, dass Allah, der Erhabene, die Erdsubstanzen innerhalb weniger 
Jahre in Stoffe umwandelt, aus denen sich das Fleisch und die Knochen zusam-
mensetzen, dann kann mittels Naturwissenschaften ganz leicht verstanden werden, 
dass Er diese Umwandlung innerhalb eines Augenblicks vollbringen kann. So 
wie Allah, der Erhabene, in einem Moment die Erdsubstanzen in organische 

– 113 –



Stoffe umgewandelt sowie die Seele mit dem Körper verbunden und somit den 
ersten Ādam erschaffen hat, so wird Er am Tage der Auferstehung in einem Au-
genblick die Elemente verbinden, die Körper der Menschen hervorbringen und 
die zuvor ohnehin schon vorhandenen Seelen in diese Körper geben. Das Sterben 
des Menschen meint, dass sich die Seele (Rūh) vom Körper trennt. Die Seele 
stirbt nicht. Am Jüngsten Tag werden, wie alles andere, auch die Seelen vernichtet 
und anschließend erneut erschaffen. Heute können intelligente Menschen, welche 
mithilfe von Wissenschaften wie Physik, Chemie, Physiologie und Astronomie 
die Macht Allahs, des Erhabenen, gut begreifen, mit Leichtigkeit als ein natur-
wissenschaftlicher Vorgang begreifen, dass Ādam, Friede sei mit ihm, und am 
Jüngsten Tag alle Menschen und Tiere aus der Erde hervorgebracht werden. 
Vor einem Jahrhundert glaubten die Muslime hieran, ohne es zu verstehen. Heute 
jedoch sehen wir dies als einen einfachen naturwissenschaftlichen Vorgang und 
glauben auf selbstverständliche Weise daran. 

Allah, der Erhabene, erschuf das Paradies (Dschanna) und die Hölle (Dscha-
hannam) und Er teilte mit, dass Er beide mit Dschinnen und Menschen füllen 
wird. Daher befinden sich seit dem ersten Menschen Ādam, Friede sei mit ihm, 
zu jeder Zeit auf dieser Welt Gläubige und Ungläubige und sie bekämpfen sich 
gegenseitig seit jeher. Die Ungläubigen beteten andere Dinge als Allah, den Er-
habenen, an, wohingegen die Gläubigen den von Allah, dem Erhabenen, gesandten 
Propheten und Schriften Folge leisteten. Die ersten Menschen waren keine 
nackten Wilden ohne Wissen, Wissenschaft und Manieren, wie einige Historiker 
denken, von Verleugnern des Islams erfunden wurde und in Filmen zu sehen ist. 
Ja, so wie es auch gegenwärtig in Asien, in den Wüsten Afrikas und den Wäldern 
Amerikas Wilde gibt, die wie in der Bronzezeit leben, gab es auch unter den 
ersten Menschen solche, die unwissend und primitiv lebten. Doch aufgrund dessen 
können weder die heutigen noch die damaligen Menschen in ihrer Gesamtheit 
als Wilde erachtet werden. Ādam, Friede sei mit ihm, und jene, die an ihn glaubten, 
lebten in Städten. Sie konnten lesen und schreiben. Sie beherrschten Handwerke 
wie Schmieden, Spinnen, Weben, Landwirtschaft und Brotbacken. Die Körper-
größe sowie das Alter von Ādam, Friede sei mit ihm, wurden nicht genau mitgeteilt. 
Einer Überlieferung zufolge lebte er 1000 Jahre und wurde im Alter von 500 
Jahren zum Propheten. Allah, der Erhabene, sandte ihm 10 Bücher. Dschibrīl, 
Friede sei mit ihm, kam 12 Mal zu ihm. In diesen Büchern wurden die Glaubens-
inhalte, Worte in verschiedenen Sprachen, das Verrichten eines Gebets am Tag 
[gemäß Ibn Ābidīn das Morgengebet], die rituelle Ganzkörperwaschung, das 
Fasten, das Verbot des Verzehrs von Aas, Blut und Schwein sowie viele Handwerke 
und Wissen über Medizin, Medikamente, Arithmetik, Geometrie usw. mitgeteilt. 
Sie prägten sogar Goldmünzen, betrieben Bergwerke und stellten Werkzeuge 
her. Dass das Schiff Nūhs, Friede sei mit ihm, mit Feuer durch das Kochen eines 
Dampfkessels angetrieben wurde, wird im edlen Koran offenkundig mitgeteilt. 
Ohne sich auf Dokumente und Nachforschungen zu stützen, behaupten einige 
Historiker einzig mit der Absicht, die Religionen zu leugnen und die Propheten 
zu erniedrigen, dass die ersten Menschen Wilde gewesen seien und nichts gewusst 
hätten, und bezwecken damit, Propheten wie Ādam, Schīth [Schīt] und Idrīs, 
Friede sei mit ihnen, als Märchen und den Glauben an sie als Aberglauben dar-
zustellen und somit die Kinder der Muslime religionslos, ohne Glauben aufwachsen 
zu lassen. 

Eine Gruppe derer, die jede Art der Religion ablehnen, gibt sich als Wissen-
schaftler aus und verbreitet ihre verdorbenen Ansichten unter dem Deckmantel 
der Wissenschaft. Sie behaupten Sachen wie: „Die Zellen aller Lebewesen, welche 
ihre Bausteine sind, entstanden vor Millionen von Jahren in den Weltmeeren 

– 114 –



durch Zufall von selbst und es entstanden nach und nach kleine Meerespflanzen 
und Meerestiere und dann solche an Land, aus denen schließlich der Mensch 
hervorging.“ Damit wollen sie allen Ernstes zum Ausdruck bringen, dass Ādam, 
Friede sei mit ihm, nicht aus Erde erschaffen sei und der edle Koran sowie die 
anderen Offenbarungsschriften – Allah bewahre! – Ammenmärchen seien und 
dass der Glaube an eine höhere Macht, welche die erste lebende Materie her-
vorbrachte, der Wissenschaft widerspreche. Solche Ungläubigen werden „Dahrī“ 
(Eternist) genannt. Jene unter ihnen, die sich selbst als Muslime ausgeben, werden 
als „Zindīq“ (Ketzer) und „Pseudowissenschaftler“ bezeichnet. 

Wie armselig diese Pseudowissenschaftler doch sind! Der Physiologe Haldane 
schlug folgende Wahrscheinlichkeit vor: „Vor Millionen von Jahren entstanden 
aus anorganischen Gasen in den warmen Weltmeeren durch Einwirkung der UV-
Strahlen, welche die Sonne aussendet, organische Verbindungen. Das erste 
Molekül mit selbstreplizierender Eigenschaft, also das Zellmolekül, das aufge-
nommene Nährstoffe in eine lebende Form wie es selbst umwandelte, ist wäh-
renddessen durch Zufall entstanden.“ Dabei handelt es sich jedoch um eine Hy-
pothese, nicht um ein Experiment oder gar um eine Theorie. Es gibt keine einzige 
Erkenntnis darüber, wie ein Molekül entstanden sein soll, das eine selbstrepli-
zierende Eigenschaft innehabe, noch gibt es eine Theorie dafür. Die Naturwis-
senschaften basieren auf Beobachtungen und Analysen. Naturwissenschaftliche 
Vorgänge werden zunächst mit den Sinnesorganen bzw. mithilfe von Geräten, 
die diese erweitern, beobachtet und es werden Annahmen über die Gründe eines 
jeweiligen Vorganges aufgestellt. Dieser Vorgang wird dann experimentell wie-
derholt, wodurch die Auswirkungen der Gründe und ihre Rollen ermittelt werden. 
Wenn die Gründe und die Art und Weise der Entstehung eines Ereignisses 
bekannt sind, glauben wir daran. Doch es gibt Ereignisse, deren Gründe nicht 
ausfindig gemacht werden können, obwohl dazu Experimente durchgeführt wur-
den. Für diese Ereignisse werden als Ursachen unterschiedliche Annahmen vor-
gebracht. Diese Annahmen sind jedoch nicht absolut. Es kann auch sein, dass 
ein und dasselbe Ereignis von unterschiedlichen Forschern verschieden gedeutet 
und verstanden wird. 

Eine allgemeine Annahme, mit der verschiedene Ereignisse mit denselben 
Ursachen erklärt werden kann, bezeichnen wir als „Hypothese“. Wenn mit einer 
oder mehreren Hypothesen viele Ereignisse erklärt werden, anhand dieser auf 
andere Ereignisse geschlossen wird und diese Ereignisse durch Experimente 
überprüft werden, werden die richtig scheinenden Hypothesen als „Theorie“ be-
zeichnet. Auf je weniger Hypothesen sich eine Theorie stützt und je mehr Ereignisse 
sie erklärt, desto ausgereifter ist sie. Die Worte Haldanes sind somit höchstens 
eine Hypothese und fern davon, eine Theorie zu sein. Wenn die Menschen nicht 
auf dieser heutigen Stufe verbleiben und wahre Erkenntnisse darüber erlangen, 
wie die ersten Lebewesen erschaffen wurden, dann schadet dies dem Islam nicht, 
sondern nützt ihm nur. Denn alles Seiende, lebend oder leblos, war einst nicht-
existent. Sie alle wurden im Nachhinein erschaffen. In einem Vers des edlen 
Korans heißt es sinngemäß: „Forscht darüber, wie Ich alles erschaffen habe, und 
seht die Ordnung und Feinheiten in Meinen Taten! Glaubt somit an Meine 
Existenz und die Unendlichkeit Meiner Macht und Meines Wissens.“ Ja, so wie 
die Feinde der Religion behaupten, dass das erste Lebewesen von selbst (durch 
Zufall) entstanden sei, so behaupten sie auch, dass das Sonnensystem, die Sterne 
und die verschiedenen physikalischen, chemischen und biologischen Vorgänge 
zufällig, von selbst entstanden seien. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna gaben in 
ihren tausenden Büchern die notwendigen Antworten auf diese Behauptungen 
und brachten alle zum Schweigen. Sie belegten mit Beweisen, dass jene sich täu-

– 115 –



schen. Unsere Religion berichtet uns, dass Ādam, Friede sei mit ihm, aus Lehm 
erschaffen wurde, doch sie berichtet uns nicht, wie alle anderen Pflanzen und 
Tiere erschaffen wurden, sodass Haldanes Hypothese keine schädliche Wirkung 
auf die Religion hat. Ob es nun Haldane sagt oder aber Darwin oder Ibn Sīnā 
(Avicenna) – Allah, der Erhabene, ist es, der alles bewegen lässt, bewirkt und 
erschafft. Sämtliche Energieformen sind Manifestationen Seiner Macht. Was den 
Glauben (Īmān) tilgt, ist daran zu glauben, irgendein Ereignis würde von selbst 
eintreten, oder zu sagen, dass sich die Tiere aus Einzellern zu höheren, komplexeren 
Organismen entwickelten, sich dabei ineinander verwandelten und letztlich zu 
Menschen wurden. Die Wissenschaft bestätigt dies nicht und die Wissenschaftler 
sagen dies auch nicht. 

Ein Teil des Buches Tahāfut al-falāsifa von Imām al-Ghazālī wurde aus dem 
Arabischen ins Türkische übersetzt und findet sich auf Seite 45 des Buches 
Maʿrifetnāme. Dort heißt es: „Die Aussagen der Naturwissenschaftler sind 
dreierlei. Die Aussagen der ersten Kategorie geben die Tatsachen wider, welche 
mittels der Naturwissenschaften experimentell festgestellt wurden. Auch wenn 
diese Aussagen im Einklang mit dem Islam sind, verwenden sie dabei falsche 
Begriffe. Beispielsweise sagen sie: ,Eine Sache kann sich nicht von selbst bewegen. 
Es gibt immer eine Kraft, welche einen jeden Körper zur Bewegung bringt. Diese 
Kräfte sind die Naturkräfte. Alles wird durch die Naturkräfte bewirkt.‘ Doch 
gemäß dem Islam gilt: ,Keine einzige Sache kann sich von selbst bewegen. Es 
gibt eine Kraft, welche alle Körper bewegt. Diese Kraft ist die Macht Allahs, des 
Erhabenen. Allah, der Erhabene, ist es, der eine jede Sache bewirkt.‘ So sehen 
wir, dass der Islam und die Naturwissenschaft dasselbe sagen, doch die gebrauchten 
Begriffe unterschiedlich sind. Gegen solche Worte von ihnen wenden wir nichts 
ein, doch wir ändern die Begriffe und nehmen sie so an. Ihre Worte der zweiten 
Kategorie betreffen Angelegenheiten, die der Islam nicht kundtut und die er uns 
zu erforschen und herauszufinden befiehlt. Diesen Worten Glauben zu schenken 
oder aber nicht, führt nicht zum Verlust des Glaubens. So sagen sie beispielsweise, 
dass es dadurch zur Mondfinsternis kommt, dass die Erdkugel zwischen Sonne 
und Mond tritt, und sie berechnen den Zeitpunkt im Voraus. Dazu sagen sie: 
,Wenn der Mond der Sonne gegenüber steht, erscheint er hell. Wenn der Mond 
in den Schatten der Erdkugel tritt, treffen keine Sonnenstrahlen auf den Mond, 
weshalb er sich verdunkelt und nicht mehr sichtbar ist. Sonnenfinsternis wiederum 
tritt dadurch ein, dass der Mond zwischen die Erde und Sonne tritt und somit 
verhindert, dass die Sonne von der Erde aus gesehen wird. Mondfinsternisse er-
eignen sich in der Mitte der Mondmonate und Sonnenfinsternisse treten am 
ersten oder letzten Tag der Mondmonate ein.‘ [Sonne, Erde und Mond sind wie 
Wassermelonen oval (elliptisch) und sie alle bewegen sich im ersten Himmel. 
Die früheren Physiker behaupteten, dass sich ein jeder der sieben Planeten in je-
weils einem Himmel befinde. Dabei steht in der Sure al-Mulk (Tabāraka), dass 
sich alle Sterne im ersten Himmel befinden, in welchem sich auch die Erdkugel 
befindet.] Derartigen Aussagen der Naturwissenschaftler von der zweiten Kategorie 
widersprechen wir ebenfalls nicht. Jemand, der diesen widerspricht und dabei 
behauptet, die Muslime seien verpflichtet, nicht an diese Aussagen zu glauben, 
stellt somit den Versuch an, der Religion zu schaden und den Islam zu vernichten. 
Denn wenn behauptet wird, solche Aussagen würden dem Islam widersprechen, 
wo doch die mathematischen, physikalischen und chemischen Gesetze und die 
Experimente die Richtigkeit dieser Aussagen bestätigen, dann würde dies dazu 
führen, dass die Wissenschaftler nicht an diesen Aussagen zweifeln, sondern an 
der Richtigkeit des Islams, der angeblich im Widerspruch zu diesen Aussagen 
stehe. Man sieht also, dass der Schaden der Unwissenden, welche unangemessen 
und ohne Methodik dem Islam helfen wollen, weitaus größer ist als der Schaden 

– 116 –



derjenigen, die ihn überlegt angreifen.“ [Der aus Medina stammende Muhammad 
Uthmān Efendi lehnt in seinem Buch Basīrat as-sālikīn, welches 1341/1923 in Is-
tanbul gedruckt wurde, ab, dass sich die Welt um ihre eigene Achse dreht, und 
bezeichnet authentische Hadithe als erfunden. Dadurch führt er die Jugendlichen 
in die Irre. Dabei haben die islamischen Gelehrten in vielen ihrer Bücher bewiesen, 
dass die Welt rund ist und sich um ihre eigene Achse dreht, so z. B. Abū Bakr ar-
Rāzī in seinem Buch Kuriyat al-ard und ebenso im Scharh al-mawāqif. Die Rechts-
gelehrten basierten hierauf einige Angelegenheiten. In Vers 22 der Sure al-Baqara 
heißt es sinngemäß: „Euer Herr hat für euch die Erde gleich einem Bett ausge-
breitet.“ Im Tafsīr-i Azīzī heißt es hierzu: „Damit ihr darauf sitzen und schlafen 
könnt, hat Er für euch die Erde ruhig und bewegungslos gemacht.“ In Vers 15 
der Sure an-Nahl heißt es sinngemäß: „Damit die Erde euch nicht erschüttert, 
habe Ich auf ihr Berge gesetzt.“ Im Tafsīr as-Sāwī heißt es diesbezüglich: „Damit 
die Erde sich nicht bewegt und sie euch kein Leid bereitet, erschuf Er die Berge“, 
und im Tafsīr al-Baydāwī heißt es: „Vor der Erschaffung der Berge war die Erde 
eine Kugel mit ebener Oberfläche. Sie bewegte sich mit der Drehung oder durch 
andere Gründe. Als die Berge erschaffen wurden, verhinderten sie ihre Bewegung, 
Erschütterung und ihr Beben.“ In Vers 64 der Sure al-Muʾmin heißt es sinngemäß: 
„Allah hat euch die Erde zu einem festen Grund (Qarār) gemacht.“ Schaykhzāda 
schreibt hierzu: „Abdullāh ibn Abbās erklärte, dass mit ,Qarār‘ Raststätte, Auf-
enthaltsort gemeint ist.“ Wie wir sehen können, teilen uns die Verse des edlen 
Korans und ihre Auslegungen mit, dass die Erde wie eine Wiege, wie ein Bett 
ohne Erschütterungen komfortabel ist. Doch aus der Tatsache, dass die Welt 
ohne Erschütterungen und bewegungslos ist, zu verstehen, dass die Erde sich 
nicht um ihre eigene Achse und um die Sonne drehe, ist nicht richtig. Diese zwei 
Bewegungen der Erde sind heute definitiv feststehende Erkenntnisse, anhand 
derer die Gebetszeiten berechnet werden. Siehe auch Kapitel 54 im dritten Ab-
schnitt.] Imām al-Ghazālī fährt wie folgt mit seinen Worten fort: „Gegenüber 
Ereignissen, bei denen durch Berechnungen und Experimente definitiv erwiesen 
ist, dass sie gewiss und richtig sind, muss eine Uminterpretation (Taʾwīl) der Ko-
ranverse und Hadithe vorgenommen werden, d. h. ihre Bedeutung muss diesen 
angepasst werden. Uminterpretationen dieser Art wurden zahlreich vorgenommen. 
[Doch es sei ausdrücklich erwähnt, dass das Interpretieren von Koranversen und 
Hadithen nicht die Angelegenheit von unwissenden Personen ist, wie wir sie sind. 
Dazu ist es erforderlich, ein Religionsgelehrter, also eine Autorität in der Religion 
zu sein und die Stufe des Idschtihād zu erreichen. Gegenwärtig gibt es jedoch 
auf der Welt einen solchen Gelehrten nicht. Heute verfassen nichtgelehrte 
Personen mit unterschiedlichsten Absichten Bücher über den Islam, missinter-
pretieren Koranverse und Hadithe und geben Worte von sich wie: „Allah, der 
Erhabene, sagt dieses und der Prophet, Friede sei mit ihm, befiehlt jenes.“ Damit 
verwandeln sie den Islam zu einem Spiel. Solche Bücher dürfen keineswegs 
gekauft und gelesen werden. Stattdessen muss man Bücher ausfindig machen, 
welche die Worte der Islamgelehrten unverändert wiedergeben. Doch leider gibt 
es heutzutage kaum solche Bücher. Und in den meisten der Bücher, auf denen 
die Namen von großen Gelehrten stehen und die als Übersetzungen ihrer Bücher 
verkauft werden, gibt es viele Hinzufügungen, Streichungen und Veränderungen. 
Es wird bitter zur Kenntnis genommen, dass die Bücher auf diese Weise zu schäd-
lichem Material verwandelt werden. Dass ignorante Personen seit Jahrhunderten 
Bücher dieser Art verfassen, gar Koranverse und Hadithe den falschen wissen-
schaftlichen Erkenntnissen ihrer Zeit anpassen und somit falsche und lächerliche 
Interpretationen hervorbringen, wird in einigen verfügbaren und sogar bekannten 
Büchern mit Bedauern beobachtet.] Was die Verleugner des Islams am allermeisten 
erfreut, ist, dass Muslime offenkundige Tatsachen, die wissenschaftlich bewiesen 

– 117 –



sind, ablehnen und dies als Glaubensleugnung bezeichnen. Dadurch fällt es ihnen 
nämlich sehr leicht, die Jugendlichen zu täuschen. Solange die Naturwissenschaftler 
sagen, dass die Materie, die Zellen, die lebendigen und leblosen Geschöpfe zuvor 
nicht existent waren und später hervorgekommen sind, können sie sagen, dies 
sei durch Zufall im Meer oder anderweitig entstanden; dies schadet dem Islam 
nicht, denn Allah, der Erhabene, ist es, der alles bewirkt. 

Ihre Aussagen der dritten Kategorie sind solche, die den offenkundigen Be-
richten des Islams widersprechen. Dies alles sind Hypothesen, also was sie auf 
Annahmen beruhend oder unter dem Deckmantel der Naturwissenschaften mit 
starkem Fanatismus und Pseudowissenschaftlichkeit von sich geben. Daran zu 
glauben, dass alles aus dem Nichts erschaffen wurde, dass sich der aus Lehm ge-
formte Körper Ādams, Friede sei mit ihm, in Fleisch und Knochen wandelte und 
zu Leben kam, der Glaube an die Existenz Allahs, des Erhabenen, und Seine 
Attribute, die Geschehnisse am Jüngsten Tag sowie die Wiederauferstehung sind 
Fundamente des Glaubens (Īmān). Aussagen, die diesen Inhalten nicht entsprechen 
und den Glauben an sie erschüttern, wird nicht geglaubt. Ein wahrhaftiger Na-
turwissenschaftler wird keine Aussage tätigen, die diesen Inhalten widerspricht, 
denn diese stehen nicht im Widerspruch zur Naturwissenschaft. Jedem sollte 
dieser Glaube nahegelegt werden und ein jeder, der Gegenteiliges behauptet, 
sollte widerlegt werden.“ 

Die Kinder Ādams, Friede sei mit ihm, vermehrten sich und breiteten sich in 
Arabien, Ägypten, Anatolien und Indien aus. In der Zeit Nūhs, Friede sei mit 
ihm, ertranken sie alle in der Sintflut und nur jene, die auf dem Schiff waren, 
konnten sich retten. Die Menschen entsprangen von diesen Leuten. Sie vermehrten 
sich im Laufe der Zeit und breiteten sich in Asien, Afrika, Europa, Amerika und 
Ozeanien, also auf der gesamten Welt aus. Diese Verbreitung geschah sowohl 
auf dem Landweg als auch auf dem Seeweg mit großen Schiffen. Möglicherweise 
gab es zu damaligen Zeiten Landwege von Asien nach Amerika und zu den ozea-
nischen Inseln. 

Mit dem Fortschreiten der Wissenschaft werden viele Dinge, an die die Muslime 
glaubten, ohne sie zu sehen oder zu verstehen, nach und nach durch die Wissen-
schaft verstanden. Heute wird beispielsweise in den Schulen Europas und Amerikas 
Folgendes gelehrt: „Es wird angenommen, dass es in der geologischen Vorzeit 
zwischen den südlichen Kontinenten Landwege gab. Der bekannte Meteorologe 
Alfred Wegener stellte die Theorie der Kontinentalverschiebung auf und sagte, 
dass die fünf [heute sechs] Kontinente einst miteinander verbunden waren und 
sich im Laufe der Zeit allmählich trennten. Ein anderer Professor behauptete 
auf der Grundlage von zoogeografischen Experimenten, dass es Landbrücken 
zwischen den Kontinenten gab. Wegener zufolge waren die Kontinente in den 
Erdzeitaltern Paläozoikum und Mesozoikum miteinander verbunden. Bis zum 
Ende des Paläozoikums wanderten die Tiere über Landwege zwischen Südamerika, 
Afrika, Asien [geradewegs durch Indien] und Australien umher. Ab dem Eozän 
zogen die in Afrika lebenden Tiere über Landwege nach Südamerika.“ Diese 
Theorien werden dort gelehrt. 

Wie nun ersichtlich ist, geht auch aus wissenschaftlichen Erkenntnissen hervor, 
dass Ādam, Friede sei mit ihm, aus Erde erschaffen wurde und sich die Menschen 
von Syrien, Irak und Zentralasien aus über die Erde verbreiteten. Während einige 
Historiker, die eher Propaganda betreiben als die Fakten niederzuschreiben und 
eher politische Interessen als die Wahrheit verfolgen, immer noch darauf beharren, 
den Islam und die großen Persönlichkeiten des Islams blindlings zu beschimpfen, 
bezeugen und verstehen die Wissenschaftler und die wissenschaftlichen Erkennt-
nisse die Größe und Wahrhaftigkeit des Islams von Tag zu Tag besser.] 

– 118 –



Allah, der Erhabene, erschuf in Ādam, Friede sei mit ihm, ein Beispiel, ein 
Gleichnis einer jeden Sache. Er hat viele Eigenschaften, Feinstoffe (Latīfa) und 
Kräfte inne. Allah, der Erhabene, hatte sehr lange bevor Er ihn erschuf einen 
seiner Feinstoffe, eine seiner Eigenschaften für lange Zeit in der Welt der Gleich-
nisse (Ālam al-mithāl) in seiner Form erschaffen und ihm seinen Namen gegeben. 
All seine Angelegenheiten und alle seine Nachfahren bis zum Jüngsten Tag 
brachte Er gemeinsam mit ihren Namen in der Welt der Gleichnisse hervor. Sie 
alle lebten in ihrer Zeit. Für sie wurden sogar bereits der Einzug in das Paradies 
oder die Hölle bestimmt, sie sind bereits verstorben, sie wurden zur Rechenschaft 
gezogen und sind in das Paradies oder in die Hölle eingekehrt. Nach einer sehr 
langen, vom erhabenen Allah bestimmten Zeit wurde eine der anderen Eigen-
schaften und Feinstoffe Ādams, Friede sei mit ihm, wie zuvor in der Welt der 
Gleichnisse erschaffen. Und als auch deren Zeit vollendet war, kam die Zeit der 
dritten Eigenschaft und des dritten Feinstoffes. Nach dem Ende ihrer Zeit wie-
derum wurde die vierte Eigenschaft in der Welt der Gleichnisse manifestiert. 
Dies ging so weiter, bis alle Eigenschaften und Feinstoffe vervollständigt waren. 
Letztlich wurde Ādam, Friede sei mit ihm, der alle Eigenschaften und Feinstoffe 
in sich trägt, in der sichtbaren, materiellen Welt (Ālam asch-schahāda) erschaffen. 
Allah, der Erhabene, erkannte ihm Wert zu. Die hunderttausenden Ādams vor 
ihm waren nur Teile und Anfänge dieses Ādams, Friede sei mit ihm. [Es ist wie 
das allmähliche Erscheinen der Eigenschaften der Sonnenstrahlen vor dem Son-
nenaufgang.] 

Der Großvater von Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, 
der vor 40.000 Jahren verstorben war, war die Existenz einer der Eigenschaften 
und Feinstoffe seines in der materiellen Welt befindlichen Großvaters in der 
Welt der Gleichnisse. Er hatte die Kaaba in der Welt der Gleichnisse umrundet. 
Denn, wie alles andere auch, hat die Kaaba ein Gleichnis, ein Ähnliches in der 
Welt der Gleichnisse. Dieser Bedürftige (Fakir) [Imām ar-Rabbānī, möge seine 
Seele gesegnet sein, meint sich selbst] denkt und forscht viel nach und kann in 
der materiellen Welt keinen anderen als den einen Ādam sehen. Ich finde nichts 
anderes als die Erscheinungen in der Welt der Gleichnisse. Dass eine Person, 
die nach eigener Aussage vor 40.000 Jahren gelebt hat, sagt: „Ich bin einer deiner 
Vorfahren“, zeigt ebenfalls, dass die Ādams vor Ādam, Friede sei mit ihm, nur 
Erscheinungen der Feinstoffe und Eigenschaften Ādams, Friede sei mit ihm, 
sind. Sie sind keine anderen Wesen als Ādam, Friede sei mit ihm, denn die Söhne 
eines anderen Ādams können nicht die Großväter der Söhne dieses Ādams, 
Friede sei mit ihm, sein. 

Einige Menschen, deren Herzen krank sind und die wenig Wissen haben, den-
ken, wenn sie diese und ähnliche Vorkommnisse vernehmen, dass es sich hierbei 
um Reinkarnation (Tanāsukh) handele. Daraus leiten sie dann ab, dass die Welt 
urewig sei, nicht aus dem Nichts erschaffen worden sei, und lehnen die erneute 
Vernichtung der Welt und den Anbruch des Jüngsten Tages ab. Einige Ketzer, 
die sich selbst als Schaykh und Murschid ausgeben, glauben an die Reinkarnation. 
Sie behaupten, wenn Seelen vor ihrer Vervollkommnung einen Körper verlassen, 
sie sich reinkarnieren, d. h. in einen anderen Körper übergehen würden. Sie 
sagen, dass die Seelen nach ihrer Vervollkommnung nicht mehr zu den Menschen 
kommen, da sie durch die Reinkarnation die Vollkommenheit erlangt hätten. 
Sie erfinden viele Geschichten, welche auf Reinkarnation deuten. Dabei ist es 
Kufr, an die Reinkarnation zu glauben, also daran, dass die Seele eines verstor-
benen Menschen auf ein anderes Kind übergehe und somit wieder auf die Welt 
komme. Wer behauptet, dass es so etwas wie Reinkarnation gäbe, lehnt damit 
die islamische Religion ab, d. h. verlässt den Islam. Diese Menschen verstehen 

– 119 –



Folgendes nicht: Wenn die Seelen durch Reinkarnation die Vollkommenheit er-
reichen, für wen ist dann die Hölle bestimmt, für wen ist die Strafe vorgesehen? 
Hieran zu glauben bedeutet die Ablehnung der Hölle, ja gar die Ablehnung der 
Wiederauferstehung nach dem Tod. Ihnen zufolge ist nämlich der Körper, durch 
den die Seele die Vollkommenheit erreicht, für die Seele nicht mehr vonnöten, 
sodass sie nicht mit dem Körper wiederaufzuerstehen brauche. Die Worte dieser 
lügnerischen Schaykhs gleichen den Worten der antiken Philosophen [und der 
heutigen Spiritisten und Mediumisten]. Die antiken Philosophen glaubten nicht 
an die Wiederauferstehung des Körpers. Sie behaupteten, nur die Seele würde 
die Gaben des Paradieses und die Bestrafungen der Hölle erfahren. Diese Men-
schen jedoch sind noch schlimmer als jene Philosophen, denn die Philosophen 
lehnen die Reinkarnation ab und behaupten, dass lediglich die Seele Leid erfahren 
werde. Diese Menschen hingegen glauben an die Reinkarnation und lehnen da-
rüber hinaus die Bestrafung im Jenseits ab. Für sie erfolgt die Bestrafung nur in 
dieser Welt und dient einzig der Reinigung der Seele. [Es wurde beobachtet, 
dass Dschinnen in Statuen, Kranke und Kinder hineindringen und durch diese 
sprechen. Manche denken, dass solch eine Person zwei Seelen hätte. Ein solcher 
Glaube bedeutet ebenfalls, an die Reinkarnation zu glauben.] 

Frage: Aus einigen Berichten von Emir (Alī), möge Allah sein Antlitz segnen, 
und von einigen Gottesfreunden (Awliyā) geht hervor, dass diese, viele Jahre 
bevor sie auf die Welt kamen, wundersame, außergewöhnliche Sachen bewirkten. 
Wie kann diesen Berichten Glauben geschenkt werden, wenn die Reinkarnation 
abgelehnt wird? 

Antwort: Die außergewöhnlichen Taten dieser großen muslimischen Persön-
lichkeiten wurden einzig von ihren Seelen vollbracht. Allah, der Erhabene, gab 
ihren Seelen eine menschliche Gestalt und sie vollbrachten Taten wie Menschen. 
Doch ihre gesegneten Seelen sind nicht in andere Körper inkarniert. Unter Rein-
karnation wird verstanden, dass die Seele eines Menschen, bevor sie in ihren ei-
genen Körper gelangt, eine Verbindung mit einem anderen Körper eingeht. Es 
ist jedoch keine Reinkarnation, wenn eine Seele die Gestalt eines menschlichen 
Körpers annimmt. Engel und Dschinnen nehmen ebenfalls die Gestalt von Men-
schen an und bewirken viel, doch dies ist keineswegs Reinkarnation. Hierbei 
handelt es sich nicht darum, in einen anderen Menschen zu inkarnieren, in einen 
Körper hineinzudringen. 

So wie Allah, der Erhabene, den Engeln und Dschinnen die Kraft verliehen 
hat, verschiedene Formen einzunehmen, so gewährt Er diese Kraft auch den 
Seelen Seiner sehr geliebten Diener. Ein anderer Körper ist dazu nicht notwendig. 
[In der Luft befindet sich ständig Wasserdampf, der unsichtbar ist. Der weiße 
Nebel, der aus dem kochenden Wasser aus dem Kesselrohr austritt, ist kein 
Dampf. Es sind sehr feine Wassertropfen. Farblose Gase sind nicht sichtbar. Der 
farblose Wasserdampf ist an einem kühlen Morgen in Form von Tautropfen zu 
sehen. Gleichermaßen können Seelen sichtbare Formen einnehmen.] Gemäß 
dem, was wir hörten und lasen, wurde eine große Anzahl der Gottesfreunde in 
einem Moment an verschiedenen Orten bei unterschiedlichen Handlungen 
gesehen. Auch hierbei nehmen ihre Feinstoffe die Form von Menschen und die 
Gestalt verschiedener Körper an. So haben beispielsweise Pilger berichtet, dass 
sie einen Gottesfreund, der in Indien lebt und seine Stadt niemals verlassen hat, 
bei der Kaaba gesehen und mit ihm gesprochen haben, andere wiederum, dass 
sie sich am selben Tag mit diesem Gottesfreund z. B. in Istanbul unterhielten, 
wieder andere hingegen am selben Tag in Bagdad. Dies geschah dadurch, dass 
die Feinstoffe dieses Gottesfreundes verschiedene Formen annahmen. Manchmal 
ist sich der Gottesfreund darüber nicht bewusst. Er antwortet jenen, die ihm be-

– 120 –



richten, dass sie ihn doch getroffen hätten: „Ihr irrt euch; ich war zu dieser Zeit 
zu Hause; ich bin nicht in diese Länder gereist; ich kenne diese Städte nicht und 
ich weiß auch nicht, wer ihr seid.“ Genauso ersuchten einige Personen, die sich 
in schwierigen Situationen befanden, die Hilfe lebender oder verstorbener Got-
tesfreunde, um sich aus Angst- und Gefahrensituation zu befreien. Sie sahen, 
dass diese Großen in ihrer eigenen Gestalt dort sofort anwesend waren und ihnen 
zu Hilfe eilten. Diese Gottesfreunde sind sich manchmal über diese Hilfeleistungen 
bewusst und manchmal nicht. [Dieser Zustand wurde insbesondere in Schlachten 
beobachtet.] Es sind die Seelen und die Feinstoffe dieser großen muslimischen 
Persönlichkeiten, welche die Hilfe leisten. Ihre Feinstoffe nehmen manchmal in 
dieser materiellen Welt und manchmal in der Welt der Gleichnisse Gestalt an. 
Schließlich sehen unseren Propheten, Friede sei mit ihm, in einer Nacht tausende 
Menschen im Traum und profitieren von ihm. Das, was diese Personen sehen, 
ist stets die Gestalt der Feinstoffe und Eigenschaften unseres Propheten, Friede 
sei mit ihm, in der Welt der Gleichnisse. Auf die gleiche Weise ziehen die spiri-
tuellen Reisenden (Sālik) Nutzen von der Gestalt ihres Wegweisers (Murschid) 
in der Welt der Gleichnisse und lösen dadurch ihre Probleme. 

Akhīzāda Abdulhalīm Efendi beweist in seinem Buch Riyād as-sādāt fī ithbāt 
al-karāmāt lil-awliyā hāl al-hayāt wa-baʿd al-mamāt, dass die Gottesfreunde auch 
nach ihrem Ableben Wundertaten (Karāmāt) vollbringen. 

Das „Verbergen“ (Kumūn) und „Erscheinen“ (Burūz) einiger Gottesfreunde 
ist keine Reinkarnation. Bei der Reinkarnation geht nämlich die Seele eine Bin-
dung mit einem anderen Körper ein, damit bei diesem Leben, Wahrnehmung 
und Bewegung zustande kommen. Beim „Erscheinen“ jedoch geht die Seele mit 
einem anderen Körper eine Bindung nicht deshalb ein, um diese Dinge zu ver-
ursachen, sondern um diesen Körper zur Reife, zur Vollkommenheit zu bringen 
und seinen Rang zu erhöhen. Schließlich können auch Dschinnen eine Bindung 
mit einem Menschen eingehen und in ihm „erscheinen“, doch diese Bindung ge-
schieht nicht, um diese Person zu beleben. Die Person war nämlich schon lebendig, 
bei Sinnen und bewegte sich, bevor der Dschinn eine Bindung einging. Nach der 
Bindung sind die Bewegungen und einige Worte dieser Person eine Erscheinung 
der Eigenschaften und Bewegungen des Dschinns. Die Großen der Gottesfreunde 
sprachen nicht über „Kumūn“ und „Burūz“ und wurden somit nicht zum Anlass 
dafür, dass Unwissende auf Irrwege abgleiten. 

Gemäß diesem Bedürftigen, möge Allah sich seiner erbarmen, sind „Kumūn“ 
und „Burūz“ nicht nötig. Ein Gottesfreund, der einen Unwissenden erziehen 
und ausbilden möchte, kann durch eine ihm vom erhabenen Allah verliehene 
Kraft seine eigenen hohen Eigenschaften auf ihn reflektieren lassen, ohne dass 
es des Burūz bedarf, d. h. ohne eine Bindung mit ihm eingehen zu müssen. Durch 
seine spirituelle Zuwendung und seine Gunstbezeugungen platziert er diese guten 
Eigenschaften in ihn. Dadurch steigt dieser Mensch, der auf niedrigen Stufen 
war, auf und erlangt die Vollkommenheit. Er wird befreit von niederträchtigen 
Eigenschaften und erwirbt gute Eigenschaften. Dazu sind Kumūn und Burūz 
keineswegs vonnöten. Dies ist eine solch große Gabe, die Allah, der Erhabene, 
all jenen, die Er wünscht, gewährt. Zahlreich sind Seine Gaben und Segen! 

Einige behaupten, die Seelen würden transmigrieren. Sie behaupten, wenn 
eine Seele die Vollkommenheit erreicht habe, könne sie ihren eigenen Körper 
verlassen und in einen anderen Körper eingehen. Als Beispiel führen sie an, dass 
ein junger Mann verstarb, der der Nachbar einer Person war, die diese Vollkom-
menheit und Kraft erlangt hatte. Die Seele dieses Mannes habe ihren gealterten 
Körper verlassen und sei in den toten Körper des jungen Mannes übergegangen. 
Der Körper des alten Mannes sei gestorben und der junge Mann sei zum Leben 

– 121 –



gekommen. Dies ist, was sie behaupten. Solche Worte sind nicht wahr. Es sind 
Märchen, die auf Reinkarnation basieren. Denn die Bindung einer Seele mit 
einem Körper, um diesem Leben einzuhauchen, wird Reinkarnation (Tanāsukh) 
genannt. Der Unterschied zwischen der Reinkarnation und der Transmigration 
(Naql) der Seele ist, dass die Reinkarnationsgläubigen der Ansicht sind, die Seele 
sei mangelhaft und würde durch die Reinkarnation Vollkommenheit erlangen. 
Die anderen jedoch erachten die Seele als vollkommen (kāmil) und sind der An-
sicht, die Seele könne bei Vollkommenheit in einen anderen Körper transmigrieren. 
Gemäß diesem Bedürftigen ist der Glaube an die Transmigration der Seele noch 
schlimmer als der Glaube an die Reinkarnation, denn sie behaupten, die Rein-
karnation diene der Vervollkommnung der Seele. Diese Worte sind falsch und 
obendrein stellt sich die Frage, warum eine Seele in einen anderen Körper trans-
migrieren soll, nachdem sie die Vollkommenheit erlangt hat. Warum sollte ein 
Mensch, der Vollkommenheit erlangt hat, in einen jungen Körper überwechseln, 
um die Welt zu beobachten und zu bereisen? Die Seele, die Vollkommenheit er-
langt hat, will nicht in Körper eintreten, sondern sich von ihnen befreien, denn 
das Ziel der Bindung der Seele mit dem Körper, nämlich die Vervollkommnung 
der Seele, wurde erreicht. Hinzukommt, dass bei der Transmigration der Seele 
der erste Körper stirbt und der zweite zum Leben erwacht. Dabei muss aber der 
erste Körper im Grab Lohn oder Strafe erfahren. Die Wiederauferstehung des 
zweiten Körpers bedeutet, dass auf der Welt der Jüngste Tag einbricht und die 
Menschen versammelt werden. Ich frage mich, ob diejenigen, welche an die 
Transmigration der Seele glauben, an die Grabesstrafe und den Jüngsten Tag 
glauben. Schande soll sein auf solche Ungläubigen, die sich als Gelehrte ausgeben 
und mit ihren Büchern und Schriften versuchen, den Menschen den Islam zu 
lehren. Sie versuchen, die Jugendlichen wie sie selbst religions- und glaubenslos 
werden zu lassen. O mein Herr! Bewahre uns davor, solchen Schriften Glauben 
zu schenken und von ihnen getäuscht zu werden! Trenne uns nicht von unserer 
geliebten Religion und unserem wertvollen Glauben! Alleine Du kannst den 
Menschen vor dieser Glaubensleugnung und Verwirrung schützen. 

Zusatz: Da es erwähnt wurde, möchte ich an dieser Stelle noch einiges über 
die Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) schreiben. Die Welt der Gleichnisse 
ist von allen Welten die größte. Alles, was in allen anderen Welten existiert, hat 
in der Welt der Gleichnisse eine Erscheinung, ein Gleichnis. Ebenso hat jedes 
der Dinge, Bedeutungen und Gedanken, die dem Verstand und der Vorstel-
lungskraft einfallen, eine Erscheinung in dieser Welt der Gleichnisse. Unsere 
Gelehrten sagen, dass es nichts gibt, das Allah, dem Erhabenen, ähnelt/gleicht, 
Er aber Gleichnisse habe. Dieser Bedürftige schrieb in seinen Briefen, dass es 
auf der Stufe der vollkommenen Freisprechung (Tanzīh) weder „Gleiches/Ähn-
liches“ (Mithl) noch ein „Gleichnis“ (Mithāl) gibt. Der sinngemäße Vers „Führt 
für Allah, den Erhabenen, keine Gleichnisse an“ aus der Sure an-Nahl weist auf 
diese Stufe hin. Der Mensch wird „al-Ālam as-saghīr“ (Mikrokosmos) genannt. 
Von allem, was im „Makrokosmos“ (al-Ālam al-kabīr) existiert, gibt es im Men-
schen ein Ähnliches. Das Ähnliche bzw. die Entsprechung der Welt der Gleichnisse 
im Mikrokosmos ist die Vorstellungskraft (Khayāl) des Menschen, denn alles 
hat in unserer Vorstellung eine Form, ein Gleichnis. Auch die Zustände und die 
Stufen der Reisenden auf dem Pfad des Tasawwuf haben jeweils eine Form in 
der Vorstellung. Der spirituelle Reisende (Sālik) wird durch seine Vorstellungskraft 
von seinen Zuständen informiert. Würde es keine Vorstellungskraft geben oder 
sie ihre Aufgabe nicht erfüllen, würden die Tasawwuf-Anhänger ihre Zustände 
nicht erkennen können. Daher sind jene, die zu den Stufen über den Schatten 
und Erscheinungen fortschreiten, unwissend und verwirrt über ihre eigenen Zu-

– 122 –



stände, denn die menschliche Vorstellungskraft kann die Erscheinungen der 
Schatten darstellen. Die Vorstellungskraft kann nicht über die Schatten hinaus-
gehen. Wir erwähnten bereits, dass das göttliche Wesen keine Form in der Welt 
der Gleichnisse besitzt. Kann dann in der Vorstellung, welche die Entsprechung 
der Welt der Gleichnisse ist, je eine Form Gottes existieren? Daher ist der Anteil 
des Menschen am Wesen Gottes nur die Unkenntnis, die Unwissenheit. Über 
das Unbekannte kann nichts gesagt werden. Daher heißt es: „Die Zungen derer, 
die Allah, den Erhabenen, erkennen, sind nicht fähig zu sprechen.“ Nur über 
das Bekannte kann gesprochen werden. Daher kann viel gesprochen werden in 
der Welt der Schatten. Die Zungen derjenigen, die aus der Welt der Schatten 
kommen, werden sprachlos. Eben derart sind die Zustände jener, welche zu den 
Schatten der Taten, Attribute und Namen Allahs, des Erhabenen, sowie zu deren 
Ursprüngen aufsteigen. Daraus wird ersichtlich, dass alles, was in der Vorstellung 
zu finden ist, aus Schatten (Zill) entsteht. Doch weil sie die Zeichen des Gesuchten 
[des göttlichen Wesens] sind, können sie zu dem Wissen führen, welches „Ilm 
al-yaqīn“ („Wissen der Gewissheit“) genannt wird. Die Wissensstufen, die als 
„Ayn al-yaqīn“ („Sehen der Gewissheit“) und „Haqq al-yaqīn“ („Wahrheit der 
Gewissheit“) bezeichnet werden, stellen sich oberhalb der Schatten und außerhalb 
der Vorstellung ein. Um vom Wissen der Vorstellungen freizukommen, müssen 
der „Sayr anfusī“ (Voranschreiten innerhalb des Menschen) genannte Weg des 
Tasawwuf und seine Stufen genauso wie der „Sayr āfāqī“ (Voranschreiten au-
ßerhalb des Menschen) genannte Weg überschritten werden. Man muss jenseits 
von Anfus und Āfāq voranschreiten. Die meisten Gottesfreunde erreichen dies 
erst nach ihrem Tod. Es ist für sie unmöglich, dass sie sich im irdischen Leben 
von der Vorstellung loslösen. Nur einige wenige Erwählte unter den großen Got-
tesfreunden wurden im diesseitigen Leben damit beehrt, diese Gabe zu erlangen. 
Obwohl sie im Diesseits weilen, mischt sich in ihr Wissen keine Vorstellung ein. 
Ohne dass Vorstellungen dazwischenkommen, erreichen sie den Gesuchten. Die 
Manifestationen (Tadschallī) des göttlichen Wesens, welche für andere gleich 
einem Blitzschlag kommen und wieder gehen, sind für diese Großen andauernd. 
Ihnen wird der „Wasl uryānī“ („der Zustand, Allah, den Erhabenen, zu erreichen) 
zuteil. 

Wohl soll es bekommen denen, die reichlich Gaben erlangten,  
Zufrieden sollen sie sein mit wenig, die erbarmenswerten Liebenden! 

Frage: Einige Personen sehen während des Schlafes im Traum Erscheinungen 
der Welt der Gleichnisse und der Vorstellung und davon ausgehend sich selbst 
als großer Herrscher oder Würdenträger. Oder sie sehen, dass sie selbst große 
Religionsgelehrte geworden sind und sich alle um sie versammelt haben, um 
Wissen zu erwerben. Doch in der sichtbaren, materiellen Welt, d. h. im Wachzu-
stand, geschieht nichts von alledem. Sind solche Träume richtig oder haben sie 
keine Grundlage? 

Antwort: Solche Träume sind nicht sinnlos und ohne Grundlage. Der Traum 
ist ein Zeichen dafür, dass der Träumende die Fähigkeit und Kapazität in sich 
trägt, einen hohen Rang innezuhaben oder ein Gelehrter zu werden. Doch seine 
Kraft ist zu gering und nicht ausreichend, damit sich dies in der materiellen Welt 
manifestiert. Wenn sich dieser Zustand aber mit der Zeit verstärkt, dann kann 
sich dies durch die Gnade Allahs, des Erhabenen, auch in der materiellen Welt 
manifestieren. Sollte es nicht stark genug werden, um sich in der materiellen 
Welt zu manifestieren, so bleibt es dann dabei, dass es lediglich in der Welt der 
Gleichnisse gesehen wird. Gemäß der Intensität seiner Kraft wird es dort sichtbar. 
Die Träume der Reisenden auf dem Weg des Tasawwuf sind ebenfalls dieser 
Art. Sie sehen sich selbst auf hohen Rängen, auf den Stufen der Gottesfreunde. 

– 123 –



Wenn dieser Zustand in der materiellen Welt zuteilwird, ist dies eine sehr große 
Gabe. Wenn es aber dabei bleibt, dass es nur in der Welt der Gleichnisse gesehen 
wird, hat es keinerlei Wert. Lastträger und Straßenkehrer mögen sich selbst in 
ihren Träumen als Herrscher und Paschas sehen. Doch im Wachzustand haben 
sie nichts davon. Ihre Träume hinterlassen nur Kummer und Reue. Daher darf 
den Träumen kein Vertrauen geschenkt werden. Einzig das, was im Wachzustand 
erlangt wird, sollte einen erfreuen. 

Ich liebe sie, nur von ihr rede ich, 
Genau von der Sonne spreche ich, 
Von Nacht und Traum red ich nicht, 
Denn beide sind bedeutungslos für mich. 

Daher maßen unsere Großen den Träumen keinen Wert bei und sahen auch 
keine Notwendigkeit darin, die Träume ihrer Schüler zu deuten. Sie maßen nur 
dem Wert bei, was im Wachzustand erlangt wird. Daher schrieben sie dem Wich-
tigkeit zu, was ständig gesehen wird, und erachteten das nicht schwindende Got-
tesbewusstsein (Hudūr) als Gewinn. Alles außer Allah, dem Erhabenen, zu ver-
gessen und sich an nichts zu erinnern, war für diese ein andauernder Zustand. 
Für jene, bei denen das, was am Ende zuteilwird, an den Anfang gelegt wurde, 
sind diese Vollkommenheiten weder schwer noch fern. 

40 — DRITTER BAND, 31. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mulla Badruddīn geschrieben. Er vermittelt Kenntnisse 

über die Welt der Seelen (Ālam al-arwāh), die Welt der Gleichnisse (Ālam al-
mithāl) und die materielle Welt (Ālam al-adschsād) und berichtet über die Gra-
besstrafe. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Friede sei mit Seinen erwählten 
und geliebten Dienern! Ihr schreibt: „Bevor die Seele (Rūh) eine Bindung mit 
dem Körper einging, befand sie sich in der Welt der Gleichnisse. Nachdem sie 
sich vom Körper trennt, wird sie sich erneut zur Welt der Gleichnisse begeben. 
Daher wird die Grabesstrafe in der Welt der Gleichnisse stattfinden. Die Schmer-
zen und Leiden in der Welt der Gleichnisse werden wie die Wahrnehmung im 
Traum sein. Darüber hinaus hat diese Kenntnis verschiedene Zweige. Wenn Sie 
gestatten, will ich Ihnen ausführlich über dieses Thema schreiben.“ 

Antwort: Solche Illusionen und unbegründeten Aussagen sind weit entfernt 
von der Wahrheit. Ich hege die Befürchtung, dass solche Gedanken Euch vom 
rechten Weg abbringen könnten. Obwohl ich eigentlich gar keine Zeit habe, 
zwinge ich mich selbst dazu, einige Worte über dieses Thema zu schreiben. Einzig 
und allein Allah, der Erhabene, ist es, der die Menschen auf den rechten Weg 
leitet. 

Mein verehrter Bruder! Die Welt des Kontingenten und Möglichen, d. h. die 
Geschöpfe wurden in drei Kategorien eingeteilt: „Ālam al-arwāh“, „Ālam al-
mithāl“ und „Ālam al-adschsād“. Die „Welt der Gleichnisse“ (Ālam al-mithāl) 
wurde auch „Ālam al-barzakh“ (Zwischenwelt) genannt, denn sie ist eine Welt 
zwischen der „Welt der Seelen“ (Ālam al-arwāh, d. h. der immateriellen Welt) 
und der „materiellen Welt“ (Ālam al-adschsād). Diese Welt gleicht einem Spiegel. 
Die realen Existierenden und Bedeutungen in den anderen zwei Welten sind in 
dieser Welt als feine Formen zu sehen. Denn für eine jede Realität und Bedeutung 
in den beiden Welten gibt es in dieser Welt eine Form, eine Gestalt. In dieser 
Welt gibt es jedoch keine einzige Realität, Materie oder Bedeutung, die von sich 
aus existiert. Die Formen und Gestalten in dieser Welt sind Erscheinungen, die 

– 124 –



von den anderen Welten reflektiert werden. Im Spiegel selbst befinden sich keine 
Formen und Gestalten. Erscheint eine Form im Spiegel, handelt es sich um eine 
Erscheinung, die von einem anderen Ort kommt. So verhält es sich auch mit der 
Welt der Gleichnisse. Wenn dies nun wahrhaftig verstanden worden ist, sagen 
wir: Die Seele war, bevor sie mit diesem Körper eine Bindung einging, in ihrer 
eigenen Welt. Die Welt der Seelen ist höher als die Welt der Gleichnisse. Wenn 
die Seele mit dem Körper eine Bindung eingeht, verliebt sie sich in den Körper 
und kommt in diese materielle Welt herab. Sie hat keine Beziehung zur Welt 
der Gleichnisse. So wie die Seele vor ihrer Bindung zum Körper keine Beziehung 
zur Welt der Gleichnisse hatte, so hat sie auch nach dem Ende der Bindung zum 
Körper keine Beziehung zu dieser Welt. Doch zu bestimmten Zeiten, wenn Allah, 
der Erhabene, es will, werden einige Zustände der Seele im Spiegel dieser Welt 
sichtbar, sodass die guten oder schlechten Zustände der Seele von hier aus er-
sichtlich werden. Enthüllungen (Kaschf) und Träume geschehen auf diese Weise. 
Es ist auch oft geschehen, dass der Mensch die Formen in der Welt der Gleichnisse 
gesehen hat, ohne seine Sinneswahrnehmung verloren zu haben. Wenn die Seele 
sich vom Körper trennt, steigt sie auf, sofern sie eine hohe Seele war. Wenn sie 
eine niedrige Seele war, sinkt sie herab. Jedoch hat sie keine Beziehung zur Welt 
der Gleichnisse. Die Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) ist eine sichtbare 
Welt. Sie ist keine Welt der Existenz. Es gibt nämlich zwei Welten der Existenz: 
Ālam al-arwāh und Ālam al-adschsād, d. h. die Welt der Seelen und die materielle 
Welt sind Welten der Existenz. Die Dinge, die sich in diesen beiden Welten be-
finden, sind nicht nur Erscheinungen, sondern sie sind selbst tatsächlich existent. 
Doch in der Welt der Gleichnisse gibt es keine Existenz. Sie ist lediglich wie ein 
Spiegel für die Existierenden in den anderen beiden Welten. Im Traum erscheinen 
der Schmerz, das Leid und die Not in der Welt der Gleichnisse. Dies ist das 
Sehen der Erscheinung der verdienten Strafe des Träumenden in der Welt der 
Gleichnisse. Sie wird ihm gezeigt, um ihn aus seiner Unachtsamkeit zu wecken 
und damit er sich bessert. 

Bei der Grabesstrafe (Adhāb al-qabr) hingegen handelt es sich nicht um das 
Sehen der Erscheinungen aus der Welt der Gleichnisse im Traum. Die Bestrafung 
im Grab gleicht nicht einem Traum. Sie ist nicht die Erscheinung der Strafe, son-
dern die Strafe selbst. Auch wenn gesagt wird, die Leiden und Strafen, die im 
Traum gesehen werden, seien doch auch die Strafe selbst, so sind sie wie die 
diesseitigen Leiden und Strafen. Die Grabesstrafe jedoch gehört zu den jenseitigen 
Strafen. Beide gleichen sich nicht im Geringsten, denn die diesseitigen Strafen 
sind neben den jenseitigen Strafen nichtig. Möge Allah, der Erhabene, uns vor 
diesen Strafen bewahren! Wenn nur ein Funke der jenseitigen Strafen auf diese 
Welt fallen würde, würde er alles verbrennen und vernichten. Zu denken, die 
Grabesstrafe sei wie die im Traum gesehene Strafe, zeugt davon, dass die Gra-
besstrafe nicht verstanden wurde und kein wahres Wissen darüber vorhanden 
ist. Dies rührt daher, weil die Strafe selbst und die Erscheinung der Strafe mitei-
nander verwechselt werden. Derart falsch zu denken kann auch aus der Annahme 
resultieren, die Strafe im Diesseits sei gleich der Strafe im Jenseits. So zu denken, 
ist jedoch völlig falsch. Die Falschheit dieses Gedankens ist offenkundig. 

Frage: In Vers 42 der Sure az-Zumar heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, 
beruft zu der Zeit, wenn der Mensch stirbt, seine Seele ab. Und auch, wenn er 
nicht gestorben ist, beruft Er seine Seele im Schlaf ab.“ Aus diesem Vers geht 
hervor, dass die Seele, so wie sie den Körper beim Tode des Menschen verlässt, 
ihn auch im Schlaf verlässt. Wie kann es dann korrekt sein zu behaupten, dass 
die Strafe im Traum eine diesseitige Strafe und die Bestrafung im Grab eine jen-
seitige Strafe sei? 

– 125 –



Antwort: Die Trennung der Seele vom Körper während des Schlafes ist ver-
gleichbar mit einem Menschen, der lachend und froh seine Heimat verlässt, um 
auf Reise zu gehen und sich zu vergnügen, und nach der Reise mit Freude wieder 
in seine Heimat zurückkehrt. Der Ausflugsort der Seele ist die Welt der Gleich-
nisse. In dieser Welt gibt es interessante und süße Sachen zu sehen. Mit der Tren-
nung der Seele zum Zeitpunkt des Todes verhält es sich jedoch anders. Diese 
Trennung gleicht dem Umstand, dass eine Person, deren Heimat niedergebrannt 
und alle Häuser und Gebäude zerstört wurden, ihre Heimat verlässt. Daher gibt 
es bei der Trennung während des Schlafes keine Schmerzen und kein Leid. Im 
Gegenteil, darin liegt Freude und Wohlbehagen. Bei der Trennung zum Zeitpunkt 
des Todes jedoch gibt es viele Schmerzen und Schwierigkeiten. Die Heimat des 
Schlafenden ist das Diesseits. Er wird behandelt, als wäre er ein Bewohner der 
Erde. Die Heimat des Sterbenden jedoch geht zugrunde. Er zieht in das Jenseits. 
Mit ihm wird wie mit einem Bewohner der Stätten des Jenseits umgegangen. 
Daher heißt es [in einem Hadith, den Daylamī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
überliefert]: „Wenn der Mensch stirbt, ist sein Jüngster Tag angebrochen.“ 

Gebt sehr acht, dass Ihr Euch nicht von den Glaubensinhalten entfernt, welche 
die Gelehrten der „Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa“ vermittelt haben, weil Ihr Euch 
von den Enthüllungen, die in den Vorstellungen aufkommen, und den Erschei-
nungen aus der Welt der Gleichnisse täuschen lasst! Möge Allah, der Erhabene, 
diese großen Gelehrten für ihre Arbeit großzügig belohnen! Lasst Euch nicht 
täuschen von Träumen und Illusionen! Denn solange diese errettete Gruppe 
nicht befolgt wird, ist eine Erlösung von der jenseitigen Strafe undenkbar. Wer 
im Jenseits errettet sein will, muss von seinen eigenen Ansichten ablassen und 
mit Leib und Seele versuchen, diesen Großen zu folgen. [Es wurden in allen 
Sprachen tausende Bücher verfasst, in denen der korrekte Glaube, wie ihn die 
Gelehrten der sunnitischen Glaubensrichtung vermittelt haben, erläutert wird. 
Die arabische Kasside al-Amālī und der arabische Kommentar dazu mit dem 
Titel Nukhbat al-laʾālī sowie die auf Persisch verfasste Risāla-i Turpuschtī sind 
sehr bekannt. Das türkische Buch Birgivī vasiyetnāmesi und Hüseyn Hilmi Işıks 
„Ahlus-Sunna-Gedicht“ sind äußerst nützlich. Dieses Gedicht ist in den Büchern 
Der Weg der Ahlus-Sunna und Islam und Christentum enthalten.] Die Aufgabe 
des Botschafters ist die Verkündung dessen, was er weiß. Als ich die Nachlässigkeit 
in Eurer Schrift sah, befürchtete ich sehr, dass Ihr, indem Ihr Euren Illusionen 
verfällt, in das Unglück geraten würdet, Euch von der Glückseligkeit des Befolgens 
dieser Großen zu trennen, und Ihr von der Flut Eurer eigenen Enthüllungen 
mitgerissen werden würdet. Wir suchen Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, vor 
dem Übel unserer Triebseele und der Verderbnis unserer Handlungen. Der Satan 
ist unser großer Feind. Ihr müsst sehr wachsam sein, damit er Euch nicht vom 
rechten Weg abbringt! Was ist, noch bevor ein Jahr des Getrenntseins vergangen 
ist, aus Eurem Feingefühl bei der Befolgung der Sunna des Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, [also des Weges, auf den die Ahlus-Sunna-Gelehrten weisen] 
und Euren eifrigen Bemühungen bei der Darlegung des Umstandes, dass die Er-
rettung nur darin liegt, sich an den Weg dieser Großen zu klammern, geworden? 
Wie schnell wurden diese vergessen? Ihr rennt hinter Euren Illusionen her. Es 
versteht sich von selbst, dass sich unser Treffen mit Euch sehr lange hinauszögern 
wird. Du musst dein Leben so in Ordnung bringen, dass die Hoffnung auf deine 
eigene Errettung nicht vollkommen schwindet! O mein Herr! Sei barmherzig 
mit uns! Gewähre uns Gutes in unseren Angelegenheiten! Friede sei mit jenen, 
die sich auf dem rechten Weg befinden.  

 
– 126 –



41 — VIERTER BAND, 29. BRIEF  
Dieser Brief wurde von Muhammad Maʿsūm, möge seine Seele gesegnet sein, 

an Mirzā Ubaydullāh Beg geschrieben. Er behandelt die Notwendigkeit von Rat-
schlägen und den Wert des Dschihad.  

Manche sind der Annahme verfallen, Tasawwuf bestehe daraus, sich nur um 
seinen eigenen Zustand zu kümmern, sich bei anderen Menschen nicht einzumi-
schen und mit niemandem Kontakt zu pflegen. Dies ist jedoch nicht richtig und 
führt dazu, dass die Religion Schaden davonträgt. An wen denkt eine Person, 
die derartiges behauptet, wohl, wenn sie von Tasawwuf-Anhängern und ihren 
Aussagen spricht? Wenn sie die Großen meint, welche sich an Abū Bakr as-
Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein, gebunden haben, so zeichnet sich der 
Weg dieser Großen durch das Festhalten an der Sunna und das Fernhalten von 
den üblen Neuerungen (Bidʿa) aus, wie in ihren Büchern geschrieben steht. Dabei 
sind das Gebieten des Guten (Amr bil-maʿrūf) und das Verbieten des Schlechten 
(Nahy anil-munkar), die Feindseligkeit um Allahs willen (Bughd fillāh) und der 
Dschihad auf dem Wege Allahs (Dschihād fī sabīlillāh) Sunna unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, ja sogar Wādschib- und Fard-Handlungen der Religion. Dem-
nach ist das Unterlassen des Amr bil-maʿrūf das Verlassen des Weges dieser Gro-
ßen. Einer von ihnen, nämlich Imām Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, möge 
seine Seele gesegnet sein, sagte: „Unser Weg ist das Festhalten am ‚stabilsten 
Griff‘ (al-Urwa al-wuthqā), das bedeutet, dem Weg des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, zu folgen und seine Gefährten zu befolgen.“ Daher führt eine kleine 
Tat auf diesem Weg zu großem Gewinn. Wer sich von diesem Weg trennt, begibt 
sich in große Gefahr. Wäre Tasawwuf das Unterlassen des Amr bil-maʿrūf, so 
hätte einer der führenden Persönlichkeiten des Tasawwuf, Imām Muhammad 
Bahāʾuddīn al-Bukhārī, möge seine Seele gesegnet sein, seinen eigenen Lehrer 
und Meister, den ehrwürdigen Sayyid Amīr Gilāl, nicht zum Guten aufgerufen. 
Obwohl das Einmischen in die Angelegenheiten des Lehrers dem Anstand (Adab) 
widerspricht, rief er ihn dennoch zum Guten auf und versammelte die Gelehrten 
Bucharas und bewies vor ihnen allen, dass das Gottgedenken mit lauter Stimme 
im Islam nicht akzeptabel ist, und erklärte seinem Meister, wie wichtig es ist, 
damit aufzuhören. Und weil sein Lehrer sehr religiös war und das wahre Wort 
sehr schätzte, nahm er dies an und unterließ es fortan. Die Leute des Tasawwuf 
(Tasawwuf-Anhänger) verfassten tausende Bücher, um die Menschen über die 
Dinge zu informieren, die sie zur Erlösung führen, und über die Dinge, die sie 
ins Verderben führen. Sind diese Bemühungen ihrerseits etwa kein Amr bil-
maʿrūf? Der Lehrer von Khādscha Muʿīnuddīn Tschischtī, einem großen Tasaw-
wuf-Gelehrten, sagte zu ihm: „Der Weg des Freundes ist sehr subtil und gefährlich. 
Gib jedem guten Rat und kläre sie über die Gefahren auf!“ Warum warnte der 
ehrwürdige Schaykh al-akbar Muhyiddīn ibn al-Arabī, während er die Lehre der 
„Einheit der Existenz“ (Wahdat al-wudschūd) auf der Welt verbreitete, die Sūfīs 
seiner Zeit vor melodischem Lesen (Simāʿ) und Tanz (Raqs)? Einige hörten auf 
ihn und unterließen es. Viele jedoch hörten nicht auf ihn und ließen davon nicht 
ab, begannen aber ihr Fehlverhalten einzugestehen. [Im al-Hadīqa und in Akhī 
Tschalabīs Buch Hadiyyat al-mahdiyyīn heißt es: „Das Gute zu gebieten ist fard. 
Doch Amr bil-maʿrūf, welches zum Übel, zur Zwietracht führen kann, soll ge-
mieden werden.“] 

Sayyid Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein, erklärt in seinem 
Buch Ghunyat at-tālibīn lang und ausführlich das Amr bil-maʿrūf. An einer Stelle 
schreibt er: „Wenn jemand eine Person beim Begehen einer Sünde sieht und sie 
davon abhalten will, aber die Wahrscheinlichkeit besteht, dass er dadurch selbst 

– 127 –



zu Schaden kommt, ist es für ihn gestattet, sie davon abzuhalten? Unserer Ansicht 
nach ist es gestattet (dschāʾiz) und gar sehr wertvoll. Er wird einen Lohn bekom-
men, als würde er für das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, Dschihad gegen 
die Ungläubigen führen. Insbesondere wenn es zur Befreiung eines Unterdrückten 
aus den Händen einer tyrannischen Regierung führt oder zum Offenlegen des 
Glaubens in einer Zeit, in der das Land vom Kufr umschlossen ist, sagen die Ge-
lehrten, dass zu solchen Zeiten vom Schlechten abgehalten werden soll.“ Wenn 
die Großen der Gottesfreunde, die Imāme der Sūfiyya, das Gebieten des Guten 
und das Verbieten des Schlechten unterlassen hätten, hätten sie dann in ihren 
Büchern darüber geschrieben und dies so sehr betont? Der ehrwürdige Abdulqādir 
al-Gīlānī schreibt: Was im Einklang mit dem edlen Koran, den ehrwürdigen Ha-
dithen und dem Verstand steht, wird „Maʿrūf“ genannt und alles, was diesen wi-
derspricht, wird als „Munkar“ bezeichnet. [Im Buch al-Hadīqa heißt es im Kapitel 
über die Übel der Zunge: „Was durch Quellentexte (Nusūs) und Konsens der 
Mudschtahids verboten wurde, wird ,Munkar‘ genannt.“] Jedes von diesen wird 
in zwei Kategorien unterteilt. Die erste Kategorie des Maʿrūf und des Munkar 
ist offensichtlich und sowohl der Gelehrte als auch der Nichtgelehrte kennen sie. 
Zum Maʿrūf gehört das Pflichtsein von Dingen wie das fünfmalige Gebet, das 
Fasten im Monat Ramadan, das Entrichten der Zakāt und die Pilgerfahrt, und 
zum Munkar gehört das Verbotensein von Dingen wie Unzucht, Alkoholkonsum, 
Diebstahl, Taschendiebstahl, Nehmen und Geben von Zinsen sowie Usurpation. 
Es ist für jeden Muslim notwendig, diese Dinge zu gebieten und zu verbieten. 
Die zweite Kategorie kennen nur die Gelehrten. Dazu gehört z. B., an was und 
auf welche Weise es in Bezug auf Allah, den Erhabenen, zu glauben gilt. Was 
unter diese Kategorie fällt, wird seitens der Gelehrten geboten und verboten. 
Wenn ein Gelehrter diese mitgeteilt hat, ist es auch für einen Nichtgelehrten er-
laubt, diese Angelegenheiten zu vermitteln, sofern er dazu in der Lage ist. Die 
zweite Kategorie des Munkar bezieht sich vielmehr auf falsche Glaubensinhalte, 
auf den Irrglauben. Jeder Gläubige muss am Glauben der Ahlus-Sunna festhalten 
und sich fernhalten von einem verdorbenem Glauben, d. h. sich schützen vor 
Irrglauben, vor Neuerungen (Bidʿa) im Glauben. Wer kein Gelehrter im religiösen 
Wissen ist, soll nicht mit Irrgängern (Ahl al-bidʿa) diskutieren, sich von ihnen 
fernhalten und sie nicht grüßen. An Festtagen und an Tagen, die Anlass zu Freude 
sind, soll er sie nicht besuchen, er soll nicht an ihren Totengebeten teilnehmen 
und kein Mitleid mit ihnen haben. Er muss es als eine gottesdienstliche Handlung 
erachten, sie aufgrund ihres Irrglaubens nicht zu lieben. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagt in einem Hadith: „Wer für Allah hart auf jemanden 
blickt, der in seinem Glauben oder seiner Ibāda Neuerungen, Verderbnis aufweist, 
dessen Herz wird Allah, der Erhabene, mit Glauben füllen und ihn vor Angst 
bewahren.“ 

[Im Buch Kanz-i makhfī heißt es: „Es wurde untersagt, an Orten zu sitzen, in 
denen sich Unwissenheit und Animalität, d. h. Neuerungen und Sünden vermehren. 
Wer für die Bewahrung seiner Religion auswandert, dem wurde das Paradies 
versprochen. Wenn in einem Viertel keine rechtschaffenen und weisen Personen 
mehr leben und Zwietracht sowie üble Neuerungen zunehmen, wird es wādschib, 
in ein anderes Viertel zu ziehen oder von einer solchen Stadt in eine andere 
Stadt auszuwandern. Wenn in allen Städten die Muslime angegriffen werden, 
sollten sie in ein anderes islamisches Land auswandern. Gibt es ein solches Land 
nicht, so ist es erforderlich, sich in einem Land niederzulassen, in welchem die 
Rechte der Menschen geachtet werden und ihnen in der Ausübung ihrer Got-
tesdienste Freiheit gewährt wird. [Siehe auch Kapitel 38 im zweiten Abschnitt.] 
Denn wer sich unter jenen Menschen befindet, wird ebenfalls von der Heimsu-
chung, der sie anheimfallen werden, getroffen. In Vers 25 der Sure al-Anfāl heißt 

– 128 –



es sinngemäß: ,Fürchtet und hütet euch vor einer Versuchung und Heimsuchung, 
die sowohl jene, die Unrecht taten, als auch jene, die kein Unrecht taten, treffen 
wird.‘ “] 

Der große Tasawwuf-Gelehrte Fudayl ibn Iyād, möge Allah sich seiner er-
barmen, sagte: „Allah, der Erhabene, akzeptiert die gottesdienstlichen Handlungen 
derer nicht, die jene lieben, welche üble Neuerungen sprechen und verüben. Er 
entfernt den Glauben aus ihren Herzen. Ich hege die Hoffnung, dass Allah, der 
Erhabene, demjenigen vergibt, der die Irrgänger nicht liebt, selbst wenn er nur 
wenige gottesdienstliche Handlungen verrichtete. Wenn du auf dem Weg einem 
Irrgänger begegnest, ändere deinen Weg.“ Ebenfalls sagte er: „Ich hörte Sufyān 
ibn Uyayna sagen: ,Allah, der Erhabene, zürnt mit demjenigen, der bei der Be-
erdigung eines Irrgängers anwesend ist, bis er die Beerdigung verlässt.‘ “ Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sprach: „Der Fluch Allahs, des Erhabenen, der 
Engel und aller Menschen soll auf jenem lasten, der eine üble Neuerung hervor-
bringt oder sie verübt. Von einer solchen Person werden weder die Pflichttaten 
noch die freiwilligen Taten angenommen.“ Abdulqādir al-Gīlānīs Worte enden 
hier. 

Bestünde der Weg der edlen Sūfiyya darin, sich nicht in die Angelegenheiten 
irgendeiner Person einzumischen, dann hätte einer von ihnen nicht gesagt: „Wenn 
der Niqār unter den Sūfīs verschwindet, bleibt nichts Gutes mehr bei ihnen.“ 
Schaykhul-islām Abdullāh al-Hirawī al-Ansārī schrieb: „Amr bil-maʿrūf und 
Nahy anil-munkar werden unter den Sūfīs als ,Niqār‘ bezeichnet.“ [Es war Abul-
Hasan Alī ibn Muhammad al-Muzayyan, der die Aussage in Bezug auf den Niqār 
traf. Dies steht im Nafahāt unter der Biografie des Abū Saʿīd al-Kharrāz.] Bedenkt 
denn derjenige, der die edlen Sūfiyya auf diese Art verleumdet, nicht, dass der 
edle Koran und die ehrwürdigen Hadithe gefüllt sind mit Berichten über Lohn 
und Strafe im Jenseits? Möchte denn derjenige, der an diese Berichte über die 
strenge Strafe glaubt, die den Sündern zukommen werden, nicht seinen Glau-
bensbruder davor schützen? Wird er ihm denn nicht den Weg zur Erlösung aus 
dieser harten Strafe zeigen? Wenn sich auf dem Weg eines Blinden eine Grube 
oder Feuer befände, oder jemand in eine weltliche Gefahr stürzt, würde eine 
jede Person gewiss den Gefährdeten warnen und ihm den Weg der Rettung 
zeigen. Sie würden ihn nicht sich selbst überlassen. Warum dann sollten sie ihn 
nicht über die weitaus schmerzhaftere, heftigere und gar endlose Strafe im Jenseits 
informieren und ihm nicht den Weg der Erlösung aufzeigen? Es zeigt sich, dass 
derjenige, der diesen Weg nicht weist und nicht darüber informiert, die jenseitige 
Strafe nicht akzeptiert und nicht an den Jüngsten Tag glaubt. 

Hätte Allah, der Erhabene, Wohlgefallen daran gehabt, dass sich niemand in 
die Angelegenheiten der Menschen einmischt, dann hätte Er keine Propheten 
entsandt, keine Religionen verkündet, die Menschen nicht zur islamischen Religion 
aufgerufen, nicht bekannt gegeben, dass die anderen Religionen falsch und ver-
dorben sind, und hätte diejenigen, die nicht an die früheren Propheten glauben, 
nicht mit Strafen zugrunde gerichtet. Er hätte jeden sich selbst überlassen, nie-
mandem etwas geboten und die Ungläubigen nicht bestraft. Warum befahl Allah, 
der Erhabene, den Muslimen gegen die Ungläubigen Dschihad zu führen [also 
wieso gebot Allah, der Erhabene, dem islamischen Reich, gegen jene Ungläubigen 
Dschihad zu führen, welche die Menschen davon abhalten, vom Islam zu hören 
und zu Muslimen zu werden]? Dabei gibt es im Dschihad genauso wie für die 
Ungläubigen auch für die Muslime Leid und Tod. Aus welchem Grund wurde 
im edlen Koran sowie in den ehrwürdigen Hadithen über Vorzüge und Tugenden 
des Dschihad, der Staaten, die Dschihad führen, und der Märtyrer berichtet? 
Wieso wurde befohlen, die tyrannischen, islamfeindlichen Könige anzugreifen, 

– 129 –



sie zu bedrängen und diese Geschöpfe Allahs, des Erhabenen, zu vernichten? 
Und weshalb gebot Er den Menschen, die eigene Triebseele (Nafs) anzufeinden, 
teilte mit, dass ihre Triebseele Ihm gegenüber feindlich gesinnt ist, bezeichnete 
den Dschihad gegen die Triebseele als „al-Dschihād al-akbar“ (großer Dschihad) 
und wieso knüpfe Allah, der Erhabene, Sein Wohlgefallen und Seine Nähe an 
diesen Dschihad? Wieso ließ Allah, der Erhabene, die Triebseelen nicht auf sich 
alleine gestellt? Das bedeutet also, dies sind die Feinde Allahs, des Erhabenen, 
und der erhabene Allah wünscht, dass von Seinen Feinden Rache genommen 
wird. Aus Seiner endlosen Barmherzigkeit heraus sandte Allah, der Erhabene, 
erst Propheten (Anbiyā), Friede sei mit ihnen, und daraufhin an ihrer Stelle die 
Gottesfreunde (Awliyā) und die Gelehrten (Ulamā) als Botschafter. Indem Er 
ihre Belohnungen und Bestrafungen mit ihrer Zunge und ihrer Feder verkündete, 
ließ Er keinen Raum für Entschuldigungen und Vorwände. Den Willen und die 
Gewohnheit Allahs, des Erhabenen, vermag niemand zu verändern. Durch die 
Worte derer, welche die Wahrheit nicht kennen und sehen, wird die Ordnung 
der Welt nicht zerbrechen. Hätte Allah, der Erhabene, es gewünscht, so hätte 
Er alle Menschen auf den rechten Weg geleitet und in das Paradies eintreten 
lassen. Doch in der Urewigkeit hat Er gewünscht, die Hölle mit Menschen und 
Dschinnen zu füllen. Jemand, der die Größe Allahs, des Erhabenen, begreifen 
kann, wird Ihn nicht nach dem Grund dafür fragen können. 

Aus Ehrfurcht kann Ihm keiner aufsässig sein,  
sich Ihm zu ergeben, bleibt die Möglichkeit allein. 

Derjenige, der dem Propheten, Friede sei mit ihm, folgt, folgt ihm auch beim 
Einladen der Menschen und im Gebieten des Guten und dem Verbieten des 
Schlechten. Wer dies nicht tut, folgt ihm nicht. Wären die zügellosen Ungläubigen 
nicht die Feinde Allahs, des Erhabenen, wäre die Feindseligkeit um Allahs willen 
(Bughd fillāh) keine Pflicht und sie würde nicht die erste jener Sachen sein, die 
den Menschen Allah, dem Erhabenen, näher bringen, und den Glauben nicht 
vervollkommnen. Sie wäre dann kein Grund für das Erlangen der Gottesfreund-
schaft (Wilāya) sowie des Wohlgefallens und der Liebe Allahs, des Erhabenen. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Die vorzüglichste Ibāda ist, die Muslime 
zu lieben, weil sie Muslime sind, und die Ungläubigen nicht zu lieben, weil sie 
Ungläubige sind.“ Als Allah, der Erhabene, Mūsā, Friede sei mit ihm, fragte: 
„Was hast du für Mich getan?“, antwortete er: „O mein Herr! Ich habe für dich 
das Gebet verrichtet, gefastet, die Zakāt entrichtet und oft Deines Namens ge-
dacht.“ Daraufhin sagte Allah, der Erhabene: „O Mūsā! Deine Gebete sind ein 
Beweis für dich, dein Fasten ein Schild, das vor dem Höllenfeuer schützt, deine 
Zakāt ist ein Schatten, der vor der Hitze am Tag des Jüngsten Gerichts bewahrt. 
Dass du Meines Namens gedenkst, ist ein Licht, das dich in der Dunkelheit des 
Grabes und am Jüngsten Tag erleuchtet. Das heißt, der Nutzen all dieser ist für 
dich. Was aber hast du für Mich getan?“ Daraufhin flehte Mūsā, Friede sei mit 
ihm: „O mein Herr! Teile mir die Tat mit, die für Dich ist!“ Allah, der Erhabene, 
entgegnete darauf mit dem folgenden sinngemäßen Vers: „O Mūsā! Hast du 
Meine Freunde Meinetwillen geliebt und Meine Feinde Meinetwillen angefein-
det?“ So verstand Mūsā, Friede sei mit ihm, dass die Handlung für Allah, den 
Erhabenen, die Liebe um Allahs willen (Hubb fillāh) und die Abscheu um Allahs 
willen (Bughd fillāh) ist. 

Liebe (Mahabba) erfordert, die Freunde des Geliebten zu lieben und den 
Feinden des Geliebten feindlich gesinnt zu sein. Diese Liebe und Anfeindung 
liegen nicht in der Hand und unterliegen nicht dem Willen der teuren Liebenden. 
Sie geschehen ohne Bemühung und ohne Anstrengung von selbst. Die Freunde 
des Freundes erscheinen schön und seine Feinde erscheinen hässlich und bösartig. 

– 130 –



Auch auf die Liebe, die bei denjenigen aufkommt, die sich von den schönen Er-
scheinungen dieser Welt verleiten lassen, trifft dies zu. Derjenige, der sagt, dass 
er liebe, wird nicht als aufrichtig in seinem Wort gesehen, bis er nicht von den 
Feinden Seines Geliebten ablässt. So jemand wird „Heuchler (Munāfiq)“, also 
Lügner, genannt. Schaykhul-islām Abdullāh al-Ansārī, möge seine Seele gesegnet 
sein, sagt: „Abul-Husayn ibn Samʿūn verletzte eines Tages meinen Lehrer Husrī. 
Seit diesem Augenblick verspüre ich in meinem Herzen Abneigung ihm gegen-
über.“ Es ist angemessen, hier an die bekannten Worte der Großen zu erinnern, 
die lauten: „Wenn du von demjenigen, der deinen Meister verletzt, nicht gekränkt 
bist, ihm dies nicht übel nimmst, dann ist ein Hund besser als du.“ Diese zwei 
Bedingungen der Liebe werden im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen 
mitgeteilt. [Wer wünscht, möge den 29. Brief im persischen Original lesen oder 
die Übersetzungen in das Arabische oder Türkische zu Rate ziehen.] Aus diesen 
edlen Versen geht hervor, dass die Liebe zu den Feinden Allahs, des Erhabenen, 
den Menschen von Allah, dem Erhabenen, entfernt. Solange man sich nicht ent-
fernt, kann keine Freundschaft entstehen. Dies darf aber, wie einige es tun, den 
Menschen nicht auf den Irrweg führen, die edlen Gefährten nicht zu lieben. Denn 
die Feindschaft muss sich gegen die Feinde richten. Feindseligkeit gegenüber 
Freunden, wie sie annehmen, ist verboten. Da alle edlen Gefährten mit der Ge-
genwart und Gesellschaft unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und seinen ge-
segneten Blicken, die Heilung für Seele und Herz sind, beehrt wurden, liebten 
sie sich gegenseitig und hegten Feindschaft gegen die Ungläubigen. Sie allen 
waren die Geliebten des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Kann die Feind-
schaft selbst gegenüber nur einem von ihnen eine Bedingung für die Liebe zum 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, sein? Geben jene, die dergleichen behaupten, 
damit nicht ihre Feindschaft anstelle ihrer Liebe bekannt? 

Frage: Diejenigen Gottesfreunde, die davon sprechen, dass es die „Einheit 
der Existenz“ (Wahdat al-wudschūd) gibt, haben gesagt: „Alle Dinge auf dieser 
Welt sind jeweils ein Spiegel, der Allah, den Erhabenen, reflektiert. In allen von 
ihnen ist nichts anderes als die vollkommenen Attribute Allahs, des Erhabenen, 
zu sehen. Ist es demnach nicht erforderlich, alles als gut zu sehen, alles zu lieben, 
und nichts als schlecht anzusehen? Schließlich heißt es doch: 

Es gibt kein absolutes Übel in dieser Welt. 

[Die pantheistische Philosophie des niederländischen Philosophen Baruch de 
Spinoza ist eine Kopie aus den Büchern über Wahdat al-wudschūd, die von Mus-
limen verfasst wurden.]“ 

Antwort: Die Ungläubigen nicht zu lieben, ihnen im Herzen feindlich gesinnt 
zu sein, die zu bekriegenden Nichtmuslime (Harbī) hart zu behandeln und gegen 
sie in den Kampf zu ziehen, wurde im edlen Koran eindeutig befohlen. Daran 
kann es keinen Zweifel geben. Welche Art von Ungläubigen auch immer, unsere 
Pflicht besteht darin, dem edlen Koran zu folgen. Dies ist eine Notwendigkeit 
für uns. Wir beschäftigen uns mit Nass und nicht mit Fuss. [Das heißt, wir be-
schäftigen uns mit dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen und nicht 
den Büchern der Gottesfreunde. So können beispielsweise von den Enthüllungen, 
über die der ehrwürdige Muhyiddīn ibn al-Arabī in seinem Buch al-Fusūs berichtet, 
jene, die den Quellentexten (dem Koran und den Hadithen) widersprechen, für 
uns keine Belege sein.] Am Tag des Jüngsten Gerichts ist die Erlösung von der 
Hölle, die Erlangung der ewigen Glückseligkeit an Nass gebunden und nicht an 
Fuss. Fantasien, Träume und die Enthüllungen und Eingebungen, welche in die 
Herzen der Gottesfreunde kommen, können nicht den Platz von Quellentexten 
einnehmen. Diejenigen, deren Enthüllungen und Eingebungen fehlerbehaftet 

– 131 –



sind, sind verpflichtet, sich nach den Quellentexten zu richten und, auch wenn 
sie mit ihrem Gewissen und ihren Eingebungen nicht übereinstimmen, den Quel-
lentexten entsprechend zu handeln. Diese müssen Allah, den Erhabenen, unun-
terbrochen anflehen, damit korrekte Enthüllungen auftreten und ihre Herzens-
augen mit dem Staub der Füße der Propheten, Friede sei mit ihnen, bestäubt 
werden. Wir wollen auch erwähnen, dass die Gottesfreunde, welche die Lehre 
der Wahdat al-wudschūd anerkennen, die Seienden in verschiedene Stufen 
einteilen und sagen, dass der Zustand und das Urteil über eine jede Stufe variiert. 
Die Bestimmungen zur Vielheit (Kathra), welche die Grundlage des Islams bilden, 
werden von ihnen nicht missachtet. Diese zu unterlassen, erachten sie als Ketzerei 
und Abtrünnigkeit, also als Abfall vom Islam. Weil das Gebieten des Guten und 
das Verachten der offenkundigen Sünder und der Ungläubigen genauso wie die 
übrigen islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) Teil der Bestim-
mungen zur Vielfalt sind, sehen sie jene, die diese unterlassen, als Ketzer und 
Abtrünnige an. Diejenigen, die sagen, es gäbe kein absolutes Übel, müssen 
dennoch sagen, dass relatives [in gewisser Hinsicht] Übel existiert. In Bezug 
darauf, die Ungläubigen als übel zu erachten und sich von ihnen zu distanzieren, 
genügt dieses relative Übel. 

Diejenigen, die Wahdat al-wudschūd anerkennen, nehmen kein Gift zu sich 
und hindern auch andere daran, Gift zu sich zu nehmen. Sie töten Skorpione 
und Schlangen und raten anderen, sie zu fürchten und zu meiden. Sie finden Ge-
fallen an jenen, die ihnen gehorchen, und finden Missfallen an jenen, die ihnen 
nicht gehorchen und sich ihnen widersetzen. Einer der Großen derer, denen die 
Erkenntnisse der Wahdat al-wudschūd zuteilwurden, Mawlānā Dschalāluddīn 
ar-Rūmī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in seinem Mathnawī: 

Wer diesem Wort nicht glaubt,  
den sehe ich jetzt kopfüber in der Hölle. 

Diese Großen bevorzugen und lieben schmackhaftes Essen, köstliche Limonade, 
exquisite Stoffe, berührende Stimmen, angenehme Düfte, schöne Landschaften 
und betörende Formen mehr als das Geschmacklose und Hässliche von alledem. 
Sie schenken denen Aufmerksamkeit, die ihnen nah sind, schützen diese und be-
wahren sich selbst und diese vor Gefahren. Sie wählen das Nützliche und vermeiden 
das Schädliche. Sie bemühen sich, ihre Bedürfnisse zu stillen. Sie erziehen ihre 
Kinder. In wichtigen Angelegenheiten beratschlagen sie sich miteinander, lassen 
ihre Töchter und Frauen nicht unbedeckt in die Öffentlichkeit gehen und erlauben 
Fremden nicht, sich ihnen zu nähern. Sie halten ihre Kinder von schlechten 
Freunden fern. Sie bestrafen die Unrechttuenden und ihre Feinde und bringen 
ihre Kranken dazu, auf schädliche Nahrungsmittel zu verzichten. Sind diese 
Sachen etwa Einheit der Existenz (Wahdat al-wudschūd)? Oder doch Vielheit 
der Existenz (Kathrat al-wudschūd)? Ist es demzufolge etwa vernünftig und an-
gemessen, obwohl es in den Angelegenheiten dieser niederen Welt erlaubt 
(mubāh) ist, die Bestimmungen zur Vielheit zu unterlassen, diese zu beachten, 
aber in jenseitigen Angelegenheiten diese Bestimmungen zu unterlassen, obwohl 
ihre Einhaltung eine Pflicht ist, und unter dem Vorwand der „Einheit der Existenz“ 
sich der Verpflichtungen der Dienerschaft zu entledigen? Der Grund hierfür be-
steht in der Leugnung der göttlichen Bestimmungen (al-Ahkām al-ilāhiyya), der 
Propheten, des Jüngsten Tages und der Strafen sowie Gaben am Jüngsten Tag. 
Die Glaubensstärke jener, die die Lehre der Wahdat al-wudschūd anerkennen 
und deren Zustände korrekt sind, und ihre starke Befolgung der islamischen Be-
stimmungen ist in Büchern ausführlich angeführt. Mein Vater und Meister, der 
Anlass meines Lebens und meiner Glückseligkeit, war höchst aufmerksam bei 
der rituellen Gebetswaschung (Wudū), der rituellen Reinigung (Tahāra) und 

– 132 –



dem rituellen Gebet (Salāt). Er beachtete eine jede Anstandsregel (Adab) und 
sagte: „Diese habe ich von meinem Vater durch Zuschauen gelernt. Die Befolgung 
einer jeden Adab mit all ihren feinen Details aus den Büchern zu lernen, ist nicht 
leicht.“ Während sein Vater, das heißt, der Großvater dieses Bedürftigen, Besitzer 
von Wahdat al-wudschūd und ein einzigartiger Kenner der Erkenntnisse, die im 
Buch al-Fusūs festgehalten sind, war, war er in der Befolgung der islamischen 
Bestimmungen äußerst aufmerksam. Er selbst sagte, dass er diese Haltung durch 
Beobachtung des Verhaltens seines eigenen Lehrers, des ehrwürdigen Ruknuddīn 
Tschischtī, gelernt habe, der selbst wiederum, obwohl er einer der Großen unter 
den Gottesfreunden der Wahdat al-wudschūd war und seine Enthüllungen und 
Zustände ihn überkamen, ein vollkommenes Individuum im Festhalten an den 
islamischen Bestimmungen war, wie allen bekannt war. Obwohl der ehrwürdige 
Ubaydullāh al-Ahrār der Wahdat al-wudschūd zugeneigt war, gab es niemanden, 
der ihm in der Einhaltung der islamischen Bestimmungen und der Verbreitung 
des Islams gleichkam. Er pflegte oft zu sagen: „Hätte ich mich dem Schaykhsein 
gewidmet, so hätte kein einziger Schaykh einen Schüler für sich gefunden. Doch 
mir wurde nicht anbefohlen, ein Schaykh zu sein, sondern den Islam zu verbreiten.“ 
Schaykh al-akbar Muhyiddīn ibn al-Arabī war ein Überlieferer und Träger des 
Hadith und in der Fiqh-Wissenschaft auf der Stufe des Idschtihād. Er pflegte zu 
sagen: „Aufgrund des Befehls unseres Propheten, Friede sei mit ihm, der lautet: 
‚Zieht euch selbst zur Rechenschaft, bevor ihr zur Rechenschaft gezogen werdet‘, 
ziehen sich einige Schaykhs jeden Tag und jede Nacht für ihre Taten selbst zur 
Rechenschaft. Ich habe sie in der Abrechnung übertroffen und beziehe zusätzlich 
zu meinen Taten auch meine Gedanken in die Abrechnung ein.“ Sultān al-ārifīn 
Bāyazīd al-Bistāmī und Sayyid at-tāʾifa Dschunayd al-Baghdādī, die als Begründer 
und Führer der Lehre der Wahdat al-wudschud bezeichnet werden können, 
folgten beide von Kopf bis Fuß dem Islam. Wenn Bāyazīd al-Bistāmī das Gebet 
verrichtete, konnte man das Knirschen seiner Brustknochen vernehmen. Jeder 
hat die Worte des Hallādsch Mansūr vernommen. Doch er pflegte jede Nacht 
und jeden Tag 1000 Gebetseinheiten zu verrichten und in der Nacht vor seiner 
Exekution verrichtete er 500 Gebetseinheiten. [Im Buch Maʿrifetnāme heißt es: 
„Die Gottesfreunde (Awliyā) haben zwei Anzeichen: at-taʿzīmu li-amrillāh wasch-
schafaqatu li-khalqillāh, d. h. Respekt und Ehrfurcht gegenüber den Geboten 
Allahs, des Erhabenen, und Mitleid mit Seinen Geschöpfen.“] 

Wie verwunderlich ist es, dass einige derer, die behaupten, man solle sich in 
niemandes Angelegenheiten einmischen und das Gewissen der Menschen nicht 
verletzen, gute Beziehungen und Liebe zu Juden, Jogis, Brahmanen, Häretikern, 
Ketzern, Armeniern, [Freimaurern] und abtrünnigen Ungläubigen, von denen 
jeder einen anderen Weg eingeschlagen hat, pflegen. Doch die Ahlus-Sunna wal-
Dschamāʿa, die der Sunna (d. h. dem Weg) des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, folgen, bezeichnen sie als rückständig und fanatisch und stehen diesen wahr-
haftigen Muslimen feindselig gegenüber, denen die frohe Botschaft „Nur sie sind 
es, die von der Hölle errettet sein werden“ zuteilwurde und die mit den Worten 
„Einzig und allein sie sind es, die auf meinem Weg und dem Weg meiner Gefährten 
schreiten“ gelobt und gepriesen werden. Sie pflegen Frieden und Freundschaft 
mit den Ungläubigen, haben aber Freude daran, diese wahrhaftigen Muslime zu 
demütigen, zu beschimpfen und zu vernichten. Wie kann Feindschaft gegenüber 
denjenigen, die dem Weg Muhammads, Friede sei mit ihm, der als Barmherzigkeit 
für die Welten entsandt wurde, folgen, und die Freundschaft mit den Ungläubigen, 
denen gegenüber im Koran Feindschaft angeordnet wurde, „Wahdat al-wudschūd“ 
und Beisammensein sein? Ist dies nicht eindeutiger Unglaube und offenkundige 
Feindschaft gegenüber dem Islam? [Siehe auch Band 6, Brief 55! Die Übersetzung 
dieses Briefes wurde in unser Buch Belege für das wahre Wort aufgenommen.] 

– 133 –



Alle Propheten, edlen Gefährten, Gefährtennachfolger und rechtschaffenen 
Altvorderen, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, haben sich aufs Äußerste 
bemüht, um das Gute zu gebieten und das Schlechte zu verbieten. Wie viele 
Qualen und Leiden sie doch auf diese Weise ertragen haben. Wäre es in unserer 
Religion gut, sich bei niemandem einzumischen, dann würde die Ablehnung einer 
Sünde im Herzen nicht als Zeichen des Glaubens gelten. So heißt es in einem 
Hadith: „Haltet denjenigen, der eine Sünde begeht, mit eurer Hand davon ab. 
Wenn ihr dazu nicht in der Lage seid, dann hindert ihn mit Worten daran. Wenn 
ihr auch dazu nicht imstande seid, dann lehnt es im Herzen ab. Das wiederum ist 
die niedrigste Stufe des Glaubens.“ Wenn das Unterlassen des Amr bil-maʿrūf 
etwas Gutes wäre, dann wäre bei der Vernichtung eines sündigen Volkes nicht 
auch der Gottesanbeter (Ābid) vernichtet worden, der den Amr bil-maʿrūf mied. 
So heißt es in einem Hadith: „Allah, der Erhabene, befahl Dschibrīl, Friede sei 
mit ihm: ,Mache die Stadt Soundso dem Erdboden gleich.‘ Dschibrīl sagte: ,O 
mein Herr! Dein Diener Soundso, der in dieser Stadt lebt, widersetzte sich Dir 
nicht für einen einzigen Moment! Er befindet sich die gesamte Zeit in Deinem 
Gehorsam und Deiner Anbetung.‘ Daraufhin sagte Allah, der Erhabene: ,Vernichte 
ihn ebenfalls! Denn er verzog kein einziges Mal sein Gesicht, wenn er Menschen 
sah, die sündigen.‘ “ 

Frage: In Vers 108 der Sure al-Māʾida heißt es sinngemäß: „O Meine Diener, 
die ihr glaubt! Wacht über euch selbst! Wenn ihr den rechten Weg findet, wird 
euch das Irregehen anderer nicht schaden.“ Wie lautet eure Antwort, wenn 
jemand sagt, dass hier keine Erlaubnis für Amr bil-maʿrūf und Nahy anil-munkar 
gegeben sei? 

Antwort: Um den rechten Weg, der in diesem Vers gemeint ist, zu finden, 
muss man auch das Gute gebieten und das Schlechte verbieten. Der Vers bedeutet 
somit: „O Meine gläubigen Diener! Wenn ihr die von Mir gebotenen Taten, die 
gottesdienstlichen Handlungen verrichtet, das Gute gebietet und das Schlechte 
verbietet, dann wird das Abkommen anderer vom rechten Weg euch keinen 
Schaden zufügen.“ In den Büchern ist festgehalten, wann und aus welchem Anlass 
dieser edle Koranvers offenbart wurde und dass danach in zahlreichen Koranversen 
und Hadithen Amr bil-maʿrūf und Nahy anil-munkar geboten wurden. 

Frage: Amr bil-maʿrūf, Nahy anil-munkar sowie der Dschihad gegen die Un-
gläubigen ist der Weg der Propheten. Besteht der Weg der Gottesfreunde nicht 
darin, keinem ins Gewissen zu reden und sich bei niemandem einzumischen? 

Antwort: Diese Dinge wurden durch Quellentexte zur Pflicht (Fard) erklärt. 
Und Pflichten gelten für jeden, sie sind nicht auf bestimmte Personen beschränkt. 
In der Einhaltung der Pflichten sind die Propheten, die Gottesfreunde, die Ge-
lehrten und die Unwissenden gleichgestellt. Erneut wollen wir wiederholen, dass 
die Erlösung von der Hölle und die Erlangung der ewigen Glückseligkeit von 
der Befolgung der Propheten abhängig ist. Was die Gottesfreunde an Gottes-
freundschaft, Liebe, Erkenntnis und Gottesnähe erreichen, erreichen sie einzig 
und allein aufgrund ihrer Befolgung der Propheten. Alle anderen Wege sind Ir-
releitung und der Weg der Teufel. Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, berichtet: „Eines Tages zeichnete uns der Prophet, Friede sei mit 
ihm, eine gerade Linie auf und sagte: ‚Dies ist der rechte Weg, der den Menschen 
zum Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, führt.‘ Daraufhin zeichnete er einige 
schräge Linien wie Fischgräten auf beiden Seiten dieser Linie und sagte: ‚Und 
dies sind die Wege, auf die die Teufel abschweifen lassen.‘ “ Wenn also jemand 
auf dem rechten Weg schreiten will, ohne den Propheten zu folgen, irrt er mit 
Gewissheit auf einen falschen Pfad ab. Wenn er irgendetwas dadurch erlangt, so 
ist es nur Täuschung (Istidrādsch), d. h. am Ende wird nur Verlust und Schaden 

– 134 –



zuteil. Ubaydullāh al-Ahrār, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Wenn man 
uns sämtliche Enthüllungen und Zustände, die durch das Herz erfahren werden, 
gewähren würde, aber unser Herz nicht mit dem Glauben der Ahlus-Sunna 
schmücken würde, dann würde ich mich selbst als zugrunde gegangen und ruiniert 
erachten. Wenn man alle Trümmer und Katastrophen auf mich häufen, aber 
mein Herz mit dem Glauben der Ahlus-Sunna schmücken würde, dann wäre ich 
nicht im Geringsten bekümmert.“ Wenn die Zustände und Enthüllungen, die 
sich bei den Gottesfreunden ereignen, einhergehen mit der Befolgung unseres 
Propheten, Friede sei mit ihm, so sind diese Licht über Licht und sodann beginnen 
die Feinheiten und Geheimnisse des Islams zuteilzuwerden. Sämtliche Prophe-
tengefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, die rechtschaffenen Altvorderen 
sowie die Schaykhs mit Zuständen, die im Einklang stehen mit dem rechten Pfad, 
waren derart. Die zwei Wege, die im Tasawwuf als „Pfad des Prophetentums 
(Nubuwwa)“ und „Pfad der Gottesfreundschaft (Wilāya)“ eingeteilt werden, 
sind in Wirklichkeit ein einziger Weg, den der Islam darlegt, denn beide führen 
den Menschen zum Erreichen des Ziels unter der Bedingung, dem Propheten, 
Friede sei mit ihm, Folge zu leisten. Ebenso ist die Aussage, dass die Wege, die 
zum Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, und zur Gotteserkenntnis führen, so 
zahlreich sind wie die Atemzüge der Geschöpfe, wahr. Denn es gibt für jede 
Vorstellung einen Weg, der zu ihrem Ursprung führt, und die Ayn-i thābita eines 
jeden Geschöpfes, d. h. sein Mabda-i taʿayyun, also der göttliche Name, welcher 
der Grund für seine Erschaffung und seinen Verbleib in der Existenz ist, ist un-
terschiedlich. Durch all diese Wege das Ziel zu erreichen, ist abhängig von der 
Befolgung der islamischen Bestimmungen. Wer vom Islam ablässt, wird auf der 
Strecke bleiben oder vom Weg abkommen. Daher ist der Anfang aller Wege der 
Islam. D. h. der Islam gleicht dem Stamm eines Baumes. Alle spirituellen Wege 
(Turuq, Sg. Tarīqa) sind wie die Äste, Adern, Knospen, Blätter und Blüten dieses 
Baumes. 

[Amr bil-maʿrūf wird auf zwei Arten vollzogen: Die erste Form geschieht 
durch Worte, Schriften und jede Art von Medien. Wenn man bei der Ausübung 
dieser Art wenig Wissen besitzt und nicht auf die betreffenden Personen, die 
Bräuche und die Gesetze achtet, kann dies zu Unheil und Zwietracht (Fitna) 
führen. Die zweite Form geschieht, indem man durch Wohlbenehmen und Handeln 
nach der schönen islamischen Ethik ein Vorbild ist. Mit jedem auf schöne Art zu 
reden, ein freundliches, lächelndes Gesicht zu zeigen, niemanden zu verletzen, 
nicht nach dem Vermögen und der Ehre anderer zu trachten, die Gesetze einzu-
halten, seine Steuern abzugeben und seine Schulden zu zahlen, stellt die wirksamste 
und nützlichste Form des guten Ratschlages (Nasīha) dar. Daher wurde gesagt: 
„Unser Verhalten zeigt eine größere Wirkung als unsere Worte.“ So sehen wir, 
dass das Leben entsprechend der schönen islamischen Ethik der schönste Weg 
des Amr bil-maʿruf und Nahy anil-munkar ist, die Einhaltung einer wichtigen 
Pflicht darstellt und eine gottesdienstliche Handlung ist. Tasawwuf führt den 
Menschen zu der Aufrichtigkeit (Ikhlās), die in der Anbetung des Herrn erfor-
derlich ist, und zum guten Charakter, der für den Umgang mit den Menschen 
notwendig ist. Dieser Weg wird dem Menschen von einem vollkommenen Weg-
weiser (Murschid kāmil) gelehrt. Jede Wissenschaft hat ihre Fachexperten. Der 
Mensch studiert eine Wissenschaft bei einem zugehörigen Experten. Fachexperte 
der Wissenschaft des Tasawwuf ist der vollkommene Mensch (al-Insān al-kāmil). 
Die Fachexperten anderer Wissenschaften werden nicht als „vollkommen“ (kāmil) 
bezeichnet.] 

 
– 135 –



42 — ZWEITER BAND, 81. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Murād gesandt. Darin gibt er Ratschläge 

und lobt die Achtsamkeit (Waraʿ) und die Gottesfurcht (Taqwā). 
Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und der Friede sei mit Seinen erwählten 

Dienern, mit denen Er zufrieden ist. Ich hege die Befürchtung, dass meine 
geehrten Freunde getäuscht wurden von den verzierten und geschmückten Sünden 
dieser Welt, und ich bin traurig bei dem Gedanken, dass sie sich von ihrem 
schönen und süßen Schein wie Kinder täuschen lassen. Ich bin höchst bekümmert 
über den Gedanken, dass ein leichter Stoß des verfluchten Iblīs [und der mensch-
lichen Teufel] sie vom Mubāh zum Zweifelhaften, vom Zweifelhaften zum Harām 
führt und sie ihrem absoluten Eigentümer gegenüber beschämt sein werden und 
in Schmach geraten. Die reumütige Umkehr (Tawba) und die Bitte um Vergebung 
(Istighfār) müssen beständig fortgeführt werden. Verbotene und zweifelhafte 
Dinge müssen als tödliches Gift erachtet werden. In einem Gedicht heißt es: 

Meine Worte an dich sind immerzu folgende:  
Du bist ein Kind und das Haus ist sehr geschmückt. 

Aus Seiner Gnade, Güte und Barmherzigkeit heraus erklärte Allah, der Er-
habene, Seinen Dienern viele Dinge als erlaubt (mubāh). Wie armselig und un-
glückselig ist doch eine Person, die aufgrund der Krankheit ihrer Seele und der 
Verdorbenheit ihres Herzens nicht genug bekommt von den erlaubten Sachen, 
daher vom Erlaubten, das unendlich viel ist, ablässt, die Grenzen der islamischen 
Bestimmungen überschreitet und nach dem Zweifelhaften und den Verboten 
langt. Es ist notwendig, die Grenzen der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām 
al-islāmiyya) einzuhalten und sie nicht zu überschreiten. Es gibt viele, die beten 
und fasten, weil es für sie zu einer Gewohnheit geworden ist. Doch wenige sind 
es, welche die Grenzen der islamischen Bestimmungen einhalten und darauf 
achten, nicht in die Verbote und das Zweifelhafte zu geraten. Was diejenigen, 
die ihre gottesdienstlichen Handlungen vorschriftsmäßig und in Aufrichtigkeit 
verrichten, von denjenigen unterscheidet, die sie aus Gewohnheit und somit in 
verdorbener Art verrichten, ist das Einhalten der Gebote Allahs, des Erhabenen. 
Denn sowohl das aufrichtige als auch das verdorbene Gebet und Fasten sind 
dem Anschein nach gleich. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Fun-
dament eurer Religion ist die Achtsamkeit (Waraʿ).“ In einem anderen Hadith 
sagte er: „Nichts gleicht der Achtsamkeit.“  

[Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Bedingungen des Vorbetens: „Sich 
vor dem Zweifelhaften in Acht zu nehmen, d. h. diese zu meiden, wird als ,Waraʿ‘ 
(Achtsamkeit) bezeichnet. Das Meiden der Dinge, die harām sind, wird ,Taqwā‘ 
(Gottesfurcht) genannt. Ein Übermaß an Dingen, die mubāh sind, zu meiden 
aus der Furcht heraus, es könne sich hierbei um Zweifelhaftes handeln, wird als 
,Zuhd‘ (Enthaltsamkeit) bezeichnet.“ Am Ende des Buches al-Hadīqa heißt es: 
„Es ist schwierig geworden in unserer Zeit, Waraʿ und Taqwā zu haben. Wer 
heute sein Herz, seine Zunge und andere Organe vor Verbotenem bewahrt, den 
Menschen und Tieren kein Unrecht zufügt, niemanden ohne Lohn arbeiten lässt 
und den Besitz eines jeden als halāl für seinen Eigentümer erachtet, ist gottes-
fürchtig (also Besitzer von Taqwā). Solange nicht gewusst wird, dass die Güter 
einer Person die durch Usurpation, Diebstahl, Zinsen, [Glücksspiel, Bestechung], 
Unterdrückung und Betrug erworbenen Harām-Güter an sich ist, müssen diese 
Güter als ihr Halāl-Eigentum erachtet werden, selbst dann, wenn bekannt ist, 
dass diese Person durch diese Wege Güter zu erwerben pflegt. Wenn er von 
diesem Besitz gibt, ist das Annehmen gestattet, sollte es sich hierbei auch um 

– 136 –



unreines (khabīth) Eigentum handeln. Wenn jedoch bekannt ist, dass das Gegebene 
selbst harām ist, ist es unter keinen Umständen gestattet, es anzunehmen. Wenn 
eine Person die auf illegitime Weise von verschiedenen Personen erworbenen 
Güter miteinander oder mit seinen eigenen legitim erworbenen Gütern oder 
aber mit ihm anvertrauten Gütern vermischt und sie nicht ohne Weiteres vonei-
nander trennen kann, dann sind diese miteinander vermischten Güter sein Ei-
gentum. Diese werden als ,unreines Eigentum‘ (Milk khabīth) bezeichnet. Kann 
er die auf illegitime Weise erworbenen Güter voneinander trennen, muss er diese 
ihren Eigentümern oder deren Erben geben. Kann er diese nicht voneinander 
trennen, muss er eine Entschädigung leisten. Die Entschädigung erfolgt dadurch, 
dass er von seinem eigenen legitim erworbenen Besitz, für den die Zakāt anfällt, 
deren entsprechenden Gegenwert gibt oder, falls er diese nicht besitzt, den Wert 
der Güter, den sie am Tag der Usurpation hatten, zahlt. Da vor der Entschädigung 
die Verwendung des unreinen Besitzes nicht gestattet ist, gilt er nicht als ,voll-
gültiges Eigentum‘ (Milk tāmm). Für Güter, welche nicht im vollgültigen Eigentum 
einer Person stehen, fällt keine Zakāt an. Nach der Entschädigung wird es mubāh, 
den unreinen Besitz zu verwenden [und die Zakāt dafür muss entrichtet werden. 
Falls der Eigentümer bekannt ist, ist die Verwendung vor der Entschädigung 
nicht gestattet, die Güter können nicht als Almosen (Sadaqa) oder Geschenke 
weitergegeben werden und müssen nicht dem Nisāb für die Zakāt hinzugefügt 
werden. Kennt er die Eigentümer oder deren Erben nicht, so ist es wādschib, die 
illegitim erworbenen Güter und den gesamten unreinen Besitz als Almosen zu 
geben. Taucht der Eigentümer später auf, muss er ihm zusätzlich Entschädigung 
leisten.] Wird das illegitim erworbene Gut verkauft, verschenkt, vermietet, ge-
liehen, als Rückzahlung für Schulden verwendet oder anderweitig einer anderen 
Person gegeben, darf derjenige, der weiß, dass es sich um das unreine Gut selbst 
handelt, dieses nicht annehmen. Wenn ein Bedürftiger, dem er das illegitim er-
worbene Gut als Almosen gegeben hat, es dem Gebenden schenkt, darf er es 
selbst verwenden. Unreine Güter, deren Eigentümer bekannt sind, dürfen jedoch 
nicht als Almosengabe oder Schenkung angenommen werden. Sie dürfen auch 
nicht auf Wegen wie Kauf oder Miete erworben werden. Auf diese verschiedenen 
Weisen werden sie nicht halāl. Erhält jemand illegitim erworbene Güter, deren 
Eigentümer bekannt sind, zum Beispiel Geld, muss er dieses dem Eigentümer 
zurückgeben. Ist der Eigentümer nicht bekannt, muss es den Armen als Almosen 
verteilt werden. Es anderen zu geben, ist eine Sünde. Niemand anderem außer 
den Armen ist das Annehmen dieser Güter gestattet. Doch es wurde gesagt, dass 
der Erbe die Erbschaft annehmen darf, auch wenn er weiß, dass die Güter harām 
sind. Siehe den Anfang des 78. Kapitels. Damit es eine Erleichterung im Einkauf 
und Verkauf ist, wurde die Fatwā gemäß dem Idschtihād von Imām al-Karkhī 
gegeben. Sie lautet wie folgt: Wenn bei einem Verkauf ein Vertrag abgeschlossen 
wird, ohne dass die Gegenleistung [Geld] gezeigt wird, und es wird als Bezahlung 
etwas gegeben, von dem bekannt ist, dass es harām ist, ist das als Gegenleistung 
dafür erworbene Gut halāl und rein. Wenn aber beim Vertragsschluss ein illegitim 
erworbenes Gut oder etwas Anvertrautes als Gegenleistung gezeigt und dies 
auch tatsächlich gegeben wird, dann ist die gekaufte Ware harām. Wenn auf eine 
illegitime Gegenleistung gezeigt, aber etwas anderes gegeben wird, oder auf eine 
andere Gegenleistung gezeigt, aber die illegitime Gegenleistung gegeben wird, 
ist die gekaufte Ware nicht harām und unrein.“ Ibn Ābidīn, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt im Abschnitt über die Usurpation: „Usurpation (Ghasb) 
bedeutet, die Sache einer anderen Person unter Zwang wegzunehmen oder eine 
anvertraute Sache abzustreiten. Dies ist eine große Sünde. Wenn bei der Sache 
eine Veränderung stattgefunden hat, verlangt der Eigentümer die Sache und den 
Wert der Veränderung oder er verlangt nur den Gegenwert. Die Entschädigung 

– 137 –



der Usurpation muss an dem Ort der Usurpation stattfinden. Auch wenn nach 
der Entschädigung die Verwendung gestattet ist, ist doch der Gewinn, der durch 
den Verkauf der Sache erworben wird, nicht halāl. Er muss den Gewinn als Al-
mosen geben. Wenn er das, was er von verschiedenen Menschen usurpiert hat, 
miteinander oder mit seinem persönlichen Eigentum vermischt und es sich nicht 
trennen lässt, wird alles zu seinem unreinen Eigentum. Doch solange keine Ent-
schädigung geleistet wird, ist ihre Verwendung nicht gestattet. Mit der Entschä-
digung befreit er sich nicht von der Sünde der Usurpation.“ Scharnblālī schreibt 
in seinem Superkommentar zum ad-Durar: „Wenn der Unterdrücker die usur-
pierten Güter mit seinen eigenen Gütern mischt, werden sie zu seinem Eigentum. 
Wenn sein eigener legitimer Besitz über der Menge hinaus, die er den Eigentümern 
zurückzahlen wird, die Nisāb-Menge für die Zakāt erreicht, muss er auch vor 
der Entschädigung die Zakāt für die vermischten Güter entrichten. Wenn die 
vermischten Güter die Nisāb-Menge erreicht haben, er aber nicht so viel eigene, 
legitime Güter hat, die für die Entschädigung nötig sind und darüber hinaus die 
Nisāb-Menge erreichen, muss er keine Zakāt dafür entrichten.“] 

So sehr auch unsere Geliebten dort dem schmackhaftem Essen und den ge-
schmückten Kleidern verfallen sind, liegt doch der wahre Geschmack und Nutzen 
in den Speisen und Kleidern der Achtsamen (der Besitzer von Waraʿ). Gedichts-
vers: 

Der, der den Würdenträgern gibt dieses,  
Gibt den Besitzern von Waraʿ jenes. 

Der Unterschied zwischen diesen beiden ist sehr groß. Denn Allah, der Er-
habene, ist mit dem einen nicht zufrieden und mit dem anderen schon. Die Re-
chenschaft für das eine ist am Tage des Jüngsten Gerichts schwer und für das 
andere leicht. O mein Herr! Habe Mitleid mit uns und trenne uns nicht vom 
rechten Weg! 

Irren tut er und Fehler begeht er ständig, das menschliche Wesen, 
Gar auf dem Flachland rutscht er beim Laufen aus, was ist er nur für  
ein seltsames Wesen. 

43 — ZWEITER BAND, 66. BRIEF  
Dieser Brief wurde auf Arabisch an den indischen Gouverneur Khān-i Khānān, 

möge Allah sich seiner erbarmen, geschrieben. Er handelt von Tawba, Ināba, 
Waraʿ und Taqwā. 

Ich beginne meinen Brief mit der Basmala. Das heißt, um diesen Brief schreiben 
zu können, ersuche ich Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, dessen Güte und 
Barmherzigkeit gewaltig sind, und vertraue Ihm. Jeglicher Lob und Preis gebührt 
alleine Ihm. Ich grüße die guten Menschen, die Er erwählt hat und die Er liebt. 
Unser wertvolles Leben vergeht mit Sünden, Fehlern, Mängeln, Irrtümern sowie 
sinnlosem und nutzlosem Gerede. Daher ist es angemessen und schön, wenn wir 
über die reumütige Umkehr (Tawba), die Gebrochenheit vor Allah, dem Erha-
benen, Achtsamkeit (Waraʿ) und Gottesfurcht (Taqwā) sprechen. In Vers 31 der 
Sure an-Nūr heißt es sinngemäß: „O ihr Gläubigen! Wendet euch allesamt 
reumütig Allah, dem Erhabenen, zu, auf dass ihr errettet sein möget.“ In Vers 8 
der Sure at-Tahrīm heißt es sinngemäß: „O ihr gläubigen Auserwählten! Wendet 
euch in aufrichtiger Reue zu Allah, dem Erhabenen! (D. h. kehrt nicht von eurer 
Reue ab!) Wenn ihr derart Reue empfindet, wird euer Herr euch vielleicht ver-

– 138 –



geben und euch in Paradiese eingehen lassen, unter [vor] deren Bäumen und 
Palästen Bäche fließen.“ In Vers 120 der Sure al-Anʿām heißt es sinngemäß: 
„Meidet die Sünden, ob sie offenkundig oder verborgen sind!“ Die reumütige 
Umkehr (Tawba) von den Sünden ist für jeden eine individuelle Pflicht (Fard 
ayn). Niemand kann sich der Reue entziehen. Wie könnte dies auch sein, wenn 
doch alle Propheten, ständig Reue empfanden. Der letzte und höchste der Pro-
pheten, Muhammad, Friede sei mit ihm, sagte: „In meinem Herzen entsteht ein 
Schleier [der das Eintreten der göttlichen Lichter verhindert]. Daher bitte ich 
jeden Tag siebzig Mal um Vergebung.“ Für Sünden, die keine Verletzung der 
Rechte von Menschen beinhalten und die nur zwischen einem selbst und Allah, 
dem Erhabenen sind, wie die Unzucht, der Alkoholkonsum, das Musikhören, 
der lüsterne Blick auf fremde Frauen, das Anfassen des edlen Korans ohne 
rituelle Waschung, das Abirren zu falschen Glaubenslehren [wie der Schiiten, 
Nusairier und Wahhabiten], erfolgt die Tawba, indem man sie bereut, die Bitte 
um Vergebung (Istighfār) liest, sich vor Allah, dem Erhabenen, schämt und Ihn 
um Vergebung anfleht. Wurde eine der Pflichthandlungen ohne Entschuldigungs-
grund unterlassen, muss für die Tawba neben diesen Sachen auch diese Pflichttat 
nachgeholt werden. 

[Im Buch Targhīb as-salāt steht, dass es in einem Hadith heißt: „Wer ein 
Gebet ohne Entschuldigungsgrund nach Ablauf seiner Zeit verrichtet, wird 80 
Huqb lang in der Hölle brennen. Eine Huqb sind 80 Jahre. Jedes Jahr beträgt 
360 Tage und einem jeden Tag entsprechen 80 Jahre im Diesseits.“ Mit jeder 
verstrichenen Zeit, in der ein nachzuholendes Gebet hätte verrichtet werden 
können, vermehrt sich die Sünde dieses einen Gebets um ein Vielfaches. Wie 
schlimm ist es dann wohl bei mehreren Gebeten? Die Gebete müssen um jeden 
Preis unverzüglich nachgeholt werden und für deren Vergebung Reue empfunden 
und viel gefleht werden. Wer nicht betet, muss vor der Größe Allahs, des Erha-
benen, erzittern und zerschmelzen. 

Die Gebote Allahs, des Erhabenen, werden „Fard“ (Pl. Farāʾid) und Seine 
Verbote „Harām“ (Pl. Mahārim) genannt. Das Einhalten der Gebote und Ver-
meiden der Verbote wird Verrichten von „Ibāda“ (Gottesdienst) genannt. Allah, 
der Erhabene, liebt jene, die gottesdienstliche Handlungen verrichten. Er teilt 
im edlen Koran mit, dass Er diese in das Paradies eingehen lassen und ihnen 
endlose Gaben bescheren wird. Der edle Koran (al-Qurʾān al-karīm) ist das Wort 
Allahs und kein Menschenwort. Wer Verbote begeht, wird im Höllenfeuer 
brennen. Die Verbote haben verschiedene Stufen. Die Strafe für ein großes 
Harām wird sehr heftig sein. Eines der großen Verbote ist, eines der täglichen 
fünf Gebete nicht zu seiner vorgeschriebenen Zeit zu verrichten. Wer nicht daran 
glaubt, dass das Gebet eine Pflicht ist, wird ein „Kāfir“ (Ungläubiger). Ein Kāfir 
ist kein Muslim. Er wird auf ewig im Höllenfeuer brennen. Wer an das Pflichtsein 
des Gebets glaubt, es aber aufgrund von Faulheit nicht verrichtet, wird kein 
Kāfir. Ein solcher Mensch wird „Fāsiq“ (Sünder) genannt. Ein Fāsiq ist weiterhin 
ein Muslim. Doch weil er ein Harām begangen hat, wird er für eine bestimmte 
Zeit in der Hölle brennen. Wer ein Gebet nicht zu seiner Zeit verrichtet, für den 
ist es verpflichtend, es nachzuholen. Holt er es nicht nach, wird er für ein Gebet 
80 Huqb brennen. Keine einzige gottesdienstliche Handlung und gute Tat wird 
ihn vor der Hölle retten können, es sei denn, er lehrt einem Muslim eine Pflicht 
(Fard); dann wird er von dieser Strafe errettet. Dazu muss er jedoch das Nach-
holgebet verrichten und er darf nicht als jemand bekannt sein, der Harām begeht. 
Beispielsweise ist es für Frauen harām, mit unbedecktem Haupt, unbedeckten 
Haaren, Armen und Beinen das Haus zu verlassen. Wer ihnen guten Rat gibt 
oder ein vertrauenswürdiges Buch eines Ahlus-Sunna-Gelehrten aushändigt und 

– 139 –



diese somit davon abhält, ein Harām zu begehen, dessen Sünden werden allesamt 
vergeben. Jedoch darf diese Person selbst kein Harām begehen. Sonst werden 
einzig seine Nachholschulden vergeben und er wird vor dem Brennen im Höl-
lenfeuer gerettet. Alle Bücher des Hakikat-Verlags sind vertrauenswürdig.] 

Befindet sich in der Sünde jedoch auch die Übertretung der Rechte der Men-
schen, so muss für die Tawba die Verletzung der Rechte wiedergutgemacht 
werden, die Vergebung der betroffenen Person ersucht, Gutes für sie getan und 
Bittgebete für sie gesprochen werden. Wenn der Eigentümer eines Guts, d. h. 
derjenige, dem das Recht zusteht, bereits verstorben ist, sollte man für ihn Bitt-
gebete sprechen, um Vergebung bitten und den Kindern und Erben die Schulden 
zurückzahlen und ihnen Gutes tun. Sind die Kinder und Erben nicht bekannt, 
sollte man den Betrag der Güter bzw. des Verbrechens an Arme und Bedürftige 
als Almosen geben mit der Absicht, dass der Lohn dem Eigentümer, dem Unrecht 
geschehen ist, zukommt. Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtet: „Abū 
Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sprach stets wahre Worte. Ich hörte 
von ihm, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wenn jemand, 
der eine Sünde begangen hat, Reue empfindet, die Gebetswaschung vollzieht, 
Gebet verrichtet und für seine Sünde um Vergebung bittet, wird Allah, der Er-
habene, diese Sünde gewiss vergeben. Denn Allah, der Erhabene, gebietet (in 
Vers 109 der Sure an-Nisā sinngemäß): Wer eine Sünde begeht oder sich selbst 
Unrecht tut und dann Allah, den Erhabenen, um Vergebung bittet, der wird 
Allah allbarmherzig und allvergebend finden.‘ “ In einem Hadith heißt es: „Begeht 
jemand eine Sünde und bereut sie dann, ist diese Reue eine Sühne für seine 
Sünde. D. h. sie ist Grund für seine Vergebung.“ In einem anderen Hadith heißt 
es: „Wenn ein Sünder um Vergebung bittet und Reue empfindet, danach aber 
diese Sünde erneut begeht und erneut um Vergebung bittet und Reue empfindet, 
danach ein drittes Mal die Sünde begeht und erneut Reue empfindet, so wird 
ihm beim vierten Vergehen dies als eine große Sünde aufgelastet.“ In einem wei-
teren Hadith heißt es: „Jene, die aufschieben, sind zugrunde gegangen.“ D. h. 
diejenigen, die sagen, dass sie in der Zukunft Reue empfinden werden, und die 
Reue hinauszögern, haben Verlust erlitten. Luqmān al-hakīm war entweder ein 
Gottesfreund oder ein Prophet, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Er gab seinem 
Sohn folgenden Ratschlag: „Mein Sohn! Verschiebe die Tawba nicht auf morgen, 
denn der Tod kann dich plötzlich heimsuchen.“ Imām Mudschāhid sagt: „Wer 
nicht jeden Tag und jeden Abend Reue empfindet, tut sich selbst Unrecht.“ 
Abdullāh ibn al-Mubārak sagte: „Einen [Cent], der auf illegitime Art und Weise 
erworben wurde, seinem Eigentümer zurückzugeben, wird mehr belohnt als 100 
[Cent] Almosen zu geben.“ Unsere Gelehrten sagen: „Einen [Cent], der zu 
Unrecht angeeignet wurde, dem Eigentümer zurückzugeben, ist verdienstvoller 
als 600 angenommene Pilgerfahrten.“ O Herr! Wir haben uns selbst Unrecht 
getan. Wenn Du mit uns nicht barmherzig bist und uns nicht vergibst, steht es 
sehr schlecht um uns. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Allah, der Erhabene, sagt: ,O Mein 
Diener! Halte die von Mir gebotenen Pflichten ein und du wirst unter den Men-
schen derjenige sein, der die meisten gottesdienstlichen Handlungen verrichtet. 
Hüte dich vor Meinen Verboten und du wirst achtsam sein. Begnüge dich mit 
der von Mir zugeteilten Versorgung und du wirst unter den Menschen der reichste 
sein und niemandes bedürfen.‘ “ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte zu 
Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Halte dich an die Waraʿ, so 
wirst du unter den Menschen derjenige sein, der die meisten gottesdienstlichen 
Handlungen verrichtet!“ Hasan al-Basrī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: 
„Sich nur ein Fünkchen an die Waraʿ zu halten ist besser, als tausendmal freiwillig 

– 140 –



zu fasten und tausend Gebete zu verrichten.“ Abū Hurayra, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, sagte: „Am Tage des Jüngsten Gerichts sind diejenigen, die bei 
Allah, dem Erhabenen, wertvoll sind, die Besitzer von Waraʿ und Zuhd.“ Mūsā, 
Friede sei mit ihm, wurde offenbart: „Unter jenen, die Mir näherkommen und 
Meine Liebe erreichen, gibt es niemanden, der den Besitzern von Waraʿ gleicht.“ 
Einige der großen Gelehrten sagten: „Solange jemand diese zehn Dinge für sich 
selbst nicht als verpflichtend erachtet, kann er kein wahrhaftiger Besitzer von 
Waraʿ sein: Er darf keine üble Nachrede (Ghība) betreiben. Er darf keine schlechte 
Mutmaßung (Sūʾ az-zann) über seine Glaubensgeschwister hegen. Er darf sich 
über niemanden lustig machen. Er darf fremde Frauen und Mädchen nicht an-
schauen. Er muss die Wahrheit sprechen. Um nicht in Selbstgefälligkeit zu ver-
fallen, muss er an die Wohltaten und Gnadengaben, die Allah, der Erhabene, 
ihm bescherte, denken. Er muss seinen Besitz für erlaubte Zwecke ausgeben und 
nicht für Verbotenes. Er darf nicht für seine Triebseele, seinen Komfort nach 
Rang und Ruhm trachten, sondern muss diese als Gelegenheit für den Dienst an 
Menschen wissen. Er muss das Verrichten der täglichen fünf Gebete zur vorge-
schriebenen Zeit als seine erste Aufgabe anerkennen. Er muss die Glaubensinhalte 
und Taten, wie sie von den Gelehrten der Ahlus-Sunna vermittelt wurden, gut 
erlernen und sich nach diesen richten. O unser Herr! Vermehre das Licht und 
die Rechtleitung, welche Du uns gewährt hast! Vergib uns! Du bist es, der zu 
allem die Macht hat!“ 

Mein gnädiger, mitleidsvoller und gütiger Herr! Wenn die Tawba für alle Sün-
den sowie Waraʿ und Taqwā [d. h. das Meiden all dessen, was verboten und zwei-
felhaft ist] zuteilwerden, dann hat man damit eine große Gabe erlangt. Wird dies 
nicht zuteil, so ist auch die Tawba für einige Sünden und die Inachtnahme vor 
einigen Verboten eine Gabe. Der Segen und die Lichter dieser einigen wird sich 
vielleicht auf die anderen erstrecken und den Weg dazu ebnen, für alle Sünden 
die Tawba zu vollziehen und gänzlich achtsam zu sein. So heißt es: „Wenn eine 
Sache nicht in ihrer Ganzheit erworben werden kann, lässt man sie sich nicht 
gänzlich aus den Händen gleiten.“ O Herr! Gewähre uns das zu tun, womit Du 
wohlgefällig bist! Trenne uns zu Ehren des Höchsten und Meisters der Propheten 
und des Führers der Reisenden der Ehre und des Ruhms, Muhammad Mustafā, 
nicht von Deiner Religion und dem Gehorsam Dir gegenüber! Möge mit ihm 
und den anderen Propheten und all ihren Befolgern der vorzüglichste aller Se-
genswünsche und der vollkommenste aller Friedensgrüße sein. 

[Milliarden von Menschen kamen in diese Welt. Sie lebten für eine Weile. 
Danach starben sie. Einige von ihnen waren reich, andere waren arm. Einige 
waren schön, andere waren hässlich. Einige waren Unterdrücker, anderen waren 
Unterdrückte. All diese Zustände sind nun vergangen und in Vergessenheit ge-
raten. Einige von ihnen waren gläubig und somit Muslime. Die übrigen waren 
Ungläubige. Entweder werden sie alle auf ewig vernichtet sein oder der Jüngste 
Tag wird einbrechen, woraufhin sie wiederauferstehen und die Ungläubigen 
unter ihnen ewige Strafe erleiden werden. Bei beiden Möglichkeiten gibt es für 
die Gläubigen keine Qual und kein Leid. Doch bei der zweiten Möglichkeit 
werden die Ungläubigen eine endlose und qualvolle Strafe erleiden. Diejenigen, 
die als Gläubige verstorben sind, befinden sich jetzt in völliger Ruhe und Frieden. 
Die Ungläubigen jedoch leben in der Furcht der Möglichkeit, auf ewig im Feuer 
zu brennen. O Mensch! Denke gut nach! Einige Jahre später wirst auch du einer 
von ihnen sein. So wie deine vergangenen Jahre nur noch Illusion sind, werden 
auch zu jener Zeit dein gesamtes Leben, alle deine Arbeit, all deine Bemühungen 
nur noch eine Illusion, wie ein Traum sein. Welcher von beiden Gruppen willst 
du zu jener Zeit angehören? Du kannst nicht sagen, dass du zu keiner von ihnen 

– 141 –



gehören möchtest. Das ist nämlich nicht möglich! Du wirst zweifellos zu einer 
von ihnen gehören! Würdest du dir wünschen, auf ewig im Feuer zu brennen, 
auch wenn es nur eine Möglichkeit ist? Die Existenz Allahs und den Glauben an 
das Paradies und die Hölle können weder die Vernunft noch die Wissenschaft 
leugnen. Sie können nicht sagen, dass so etwas nicht sein könne. Die Ungläubigen 
können keine Beweise aus der Vernunft und der Wissenschaft für ihre Leugnung 
anführen. Dabei sind doch die Beweise, die die Notwendigkeit des Glaubens 
darlegen, zahlreich. Die Bibliotheken dieser Welt sind gefüllt mit Büchern, in 
denen solche Beweise erwähnt werden. Sie fallen der Leugnung anheim, weil sie 
sich von ihrer Triebseele und ihren Gelüsten täuschen lassen. Sie denken an 
nichts anderes als ihre Gelüste. Dabei hat der Islam die Gelüste nicht an sich 
verboten, sondern nur jene von ihnen, die schädlich sind. Daher wird ein ver-
nünftiger Mensch versuchen, seine Gelüste durch die von Allah, dem Erhabenen, 
erlaubten Mittel zu befriedigen. Er schmückt sich mit der schönen Moral des 
Islams. Er tut jedem Gutes. Jenen, die ihm Schlechtes antun, begegnet er mit 
Güte. Wenn er nichts Gutes tun kann, so ist er zumindest geduldig. Er ist nicht 
destruktiv, sondern konstruktiv. Auf diese Weise werden seine Gelüste gestillt, 
er erlangt Ruhe und Frieden und befreit sich gar von der ewigen Strafe im Jenseits. 
So ist nun ersichtlich, dass die Quelle jeglichen Komforts und aller Glückseligkeit 
im Glauben, im Muslimsein liegt. [Das heißt, die islamischen Bestimmungen 
müssen eingehalten werden. Weil Allah, der Erhabene, äußerst barmherzig mit 
Seinen Dienern ist, gebot Er ihnen, das, was nützlich ist, zu tun. Diese Gebote 
werden „Fard“ (Pl. Farāʾid) genannt. Die Sachen, die schädlich sind, hat Er ver-
boten. Diese Verbote werden als „Harām“ (Pl. Mahārim) bezeichnet. Die Ge-
samtheit der Gebote und Verbote wird „al-Ahkām al-islāmiyya“ (islamische Be-
stimmungen/Normen) genannt. Die Religionen Allahs, des Erhabenen, sind Seine 
Gnade und Barmherzigkeit an die Menschen. Wer die islamischen Bestimmungen 
befolgt, dessen Bittgebete (Duʿā) werden gewiss erhört. Es ist ersichtlich, dass 
derjenige, der das Gebet nicht verrichtet, freizügige Frauen ansieht und Verbotenes 
isst und trinkt, nicht den islamischen Bestimmungen folgt. Die Bittgebete einer 
solchen Person werden nicht erhört. Wer an den Islam glaubt und ihm folgt, wird 
die Gnade Allahs, des Erhabenen, erlangen und glückselig sein. Wer nicht daran 
glaubt, wird von dieser Glückseligkeit beraubt bleiben.] Den Glauben (Īmān) 
anzunehmen, ist sehr leicht. Um den Glauben anzunehmen, ist es nicht notwendig, 
irgendetwas zu tun, wie z. B. Geld oder Güter an einen bestimmten Ort zu geben, 
eine schwere Arbeit zu verrichten oder von jemandem die Erlaubnis einzuholen. 
Es ist nicht einmal erforderlich, sich öffentlich zum Glauben zu bekennen und 
jemanden über seinen Glauben zu informieren. Īmān bedeutet, sechs Sachen zu 
lernen und an diese mit dem Herzen im Geheimen zu glauben. Wer den Glauben 
annimmt, ergibt sich den Geboten Allahs, des Erhabenen, d. h. er folgt ihnen 
liebend gern, und somit wird er zum Muslim. Kurzgefasst ist jeder Muʾmin (Gläu-
biger) ein Muslim und jeder Muslim ein Muʾmin.] 

44 — ZWEITER BAND, 82. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khādscha Scharafuddīn Husayn gesandt. Er weist das 

Fernhalten von Verbotenem (Harām) und das Festhalten an den islamischen Be-
stimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) an. 

O Herr! Lasse die Welt in unseren Augen klein erscheinen und verankere in 
unseren Herzen die Größe und Bedeutung des Jenseits! Mein vernünftiger Sohn! 
Lass dich keineswegs von der Zier und dem Glanz des Verbotenen täuschen. 
Verfalle nicht den schnell vergehenden, vergänglichen Genüssen. Achte sehr da-

– 142 –



rauf, dass all deine Handlungen, Haltungen und dein Verhalten im Einklang mit 
dem Islam sind! Versuche unter seinen Lichtern zu leben. Zuallererst muss die 
Glaubenslehre, die die Gelehrten der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa, möge Allah, 
der Erhabene, sie für ihre unermüdlichen Bemühungen reichlich belohnen, ver-
mitteln und die in ihren Büchern aufgezeichnet ist, erlernt und der Glaube dem-
gemäß korrigiert werden. Daraufhin müssen die islamrechtlichen Normen erlernt, 
die Pflichten erfüllt und das Erlaubte und Verbotene beachtet werden. Neben 
den Pflichten haben die freiwilligen (nāfila) Gottesdienste keinen Wert. Die 
Muslime in unserer heutigen Zeit vernachlässigen die Pflichttaten und klammern 
sich an freiwillige Gottesdienste. Sie erachten freiwillige gottesdienstliche Hand-
lungen [z. B. Mawlid-Sitzungen, Bau einer Moschee, Almosengabe und Wohltä-
tigkeiten] als sehr wichtig, sehen aber die Pflichthandlungen [z. B. das täglich 
fünfmalige Gebet, das Fasten im Monat Ramadan, die soziale Pflichtabgabe 
(Zakāt), das Entrichten des Zehnten (Uschr), die Rückzahlung von Schulden, 
das Erlernen der Sachen, die harām bzw. halāl sind, das Bedecken von Kopf, 
Haar, Armen und Beinen seitens Frauen und Mädchen, wenn sie außer Haus 
gehen, das Meiden des Anhörens der Worte von Feinden der Religion im Radio 
und Fernsehen, die den Glauben und die Moral verderben] als unwichtig und 
unbedeutsam an. 

[Als der Bürgermeister der Gemeinde Charvieu im Stadtgebiet von Lyon 
(Frankreich), Gerard, sah, dass sich die Anzahl der Muslime, die die Moschee 
aufsuchen, täglich vermehrte und die französischen Kirchengänger sich verrin-
gerten, erfasste ihn der Wahnsinn und er ließ die Moschee mit einem Bulldozer 
dem Erdboden gleich machen. Dieses Verbrechen, diese schändliche Tat wurde 
in den Zeitungen vom 18.8.1989 erwähnt. Wir dürfen nicht zulassen, dass von 
solchen unwissenden, törichten, niederträchtigen und schmutzigen Ungläubigen, 
die nicht ein einziges islamisches Buch gelesen haben und keinen Schimmer vom 
erleuchteten Weg des Islams haben, die Radio- und Fernsehsender sowie Bücher, 
die den Islam angreifen, in unsere Häuser gelangen. Wir müssen unsere reinen 
Frauen und unschuldigen Kinder vor deren Angriffen, Lügen und Verleumdungen 
schützen. Wir dürfen uns nicht täuschen lassen von deren blendenden Schriften, 
welche die Religionsfreiheit, die Menschenrechte und die Solidarität loben!] 

Sie geben viel Geld für unnötige Dinge aus, sind aber nicht gewillt, auch nur 
einen [Cent] als Zakāt an einen Muslim zu geben. Sie wissen jedoch nicht, dass 
es um ein Vielfaches verdienstvoller ist, einen [Cent] als Zakāt vorschriftsmäßig 
zu entrichten, als tausende [Euro] Almosen zu geben. Die Zakāt zu entrichten 
bedeutet, den Befehl Allahs, des Erhabenen, umzusetzen. Almosen (Sadaqa) 
und die meisten Wohltätigkeiten hingegen dienen als Mittel zu Bekanntheit, 
Wertschätzung und Befriedigung der eigenen Gelüste. In die Ausführung der 
Pflichten mischt sich keine Prahlerei und Zurschaustellung/Augendienerei (Riyā). 
Bei den freiwilligen Gottesdiensten jedoch kommt es vermehrt zu Prahlerei. Aus 
diesem Grund ist es notwendig, die Zakāt öffentlich zu geben. Auf diese Weise 
wird eine Person vor Verleumdung bewahrt. Die freiwillige Almosengabe sollte 
heimlich erfolgen, da somit die Wahrscheinlichkeit hoch ist, dass sie angenommen 
wird. Kurzgefasst gibt es keine andere Möglichkeit, sich vor dem Schaden dieser 
Welt zu schützen, als sich an die islamischen Bestimmungen zu halten. Diejenigen, 
die nicht gänzlich von den Genüssen dieser Welt ablassen können, sollen zumindest 
theoretisch (hukman) vom Weltlichen ablassen, d. h. als davon ablassend gelten. 
Dazu ist es erforderlich, dass alle Worte und Taten dem Islam entsprechen. 

[Auch wenn das islamkonforme Handeln der Ungläubigen und Abtrünnigen 
für das Erreichen einiger Ziele ihnen im Diesseits Nutzen bringt und ein ange-
nehmes und glückliches Leben ermöglicht, wird es ihnen am Jüngsten Tag keinen 

– 143 –



Nutzen bringen. Sie wurden nämlich nicht mit dem Glauben beehrt. Damit die 
gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) angenommen werden und die Wohltaten 
Lohn einbringen, ist der Glaube (Īmān) eine zwingende Voraussetzung. Im Buch 
al-Ifsāh heißt es: „Die wertvollsten gottesdienstlichen Handlungen sind jene, die 
eine individuelle Pflicht (Fard ayn) darstellen. Nach den Pflichten sind es bei 
den Schāfiʿīten die Sunna-Gebete und bei den Hanbalīten ist es der Dschihad. 
Den Hanafīten und Mālikīten zufolge ist es das Aneignen und Vermitteln von 
Wissen und danach der Dschihad.“] 

 
Durch Deine Liebe habe ich mein Selbst verloren,  
O Allah, ich liebe Dich. 
Deine Liebe ist so süß, Du hast mich erkoren,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Weder Reichtum, noch Armut,  
nichts kümmert mich, 
mit Deiner Liebe bin ich glücklich,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Du hast uns beschenkt mit Geboten,  
gepriesen hast Du schöne Taten, 
unzählig sind all Deine Gaben,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Wie undankbar bin ich doch,  
warum schade ich mir immer noch, 
ich fand das wahre Glück dennoch,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Den Weg für Gebete ebnen,  
auch nach Weltlichem streben, 
dies ist mein tägliches Leben,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Liebe ist nicht sichtbar in Worten,  
der Weg dahin ist hinter Pforten, 
diese sind Fleiß und das Ziel zu orten,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Islamfeinde bleiben nicht stehen,  
nur wenige können ihre List sehen, 
es ist dir unwürdig ziellos zu wehen,  
O Allah, ich liebe Dich. 

 
Werfe ab das Gewand der Faulheit,  
um des Geliebten willen, sei immer bereit, 
schalte ihn stumm den elenden Feind;  
sage: O Allah, ich liebe Dich. 

– 144 –



45 — DRITTER BAND, 1. BRIEF  
Dieser Brief wurde an den ehrwürdigen Sayyid Mīr Muhammad Nuʿmān ge-

schrieben. Er erklärt, dass das Wesen, die Attribute und die Taten Allahs, des 
Erhabenen, Seinen Dienern sehr nahe sind. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und Güte und Friedensgrüße seien auf 
Seinen erwählten Dienern, mit denen Er wohlgefällig ist. Euer wertvoller Brief 
ist angekommen. Ihr scheint Euch sehr bemüht zu haben. Möge Allah, der Er-
habene, Euch für Eure Bemühung belohnen! Ihr bittet nun zum wiederholten 
Male um die Erklärung davon, dass die Taten, Attribute und das Wesen Allahs, 
des Erhabenen, dieser Welt näher sind als alles andere, und seid sehr neugierig 
auf die Antwort. Aus diesem Grund war ich gezwungen, ein wenig zu erklären: 

Alles ist in seinem Wesen, seiner Natur, seiner Wirklichkeit und seiner Essenz 
eine Sache (Schayʾ). Es ist nicht nötig, einer Sache ihr eigenes Wesen (Māhiyya) 
zu geben, und es wird kein Geber benötigt. Denn das Wesen einer jeden Sache 
ist in sich selbst. Daher wurde gesagt, dass von keiner Sache das Wesen gemacht 
werden kann. Jeder Körper hat eine Essenz und ein Wesen. Um den Körpern 
ihr Wesen zu geben, muss nichts getan werden. Doch um das Wesen in die 
Existenz zu bringen, ist eine Handlung erforderlich. Beispielsweise besteht die 
Aufgabe des Färbers darin, den Stoff zu färben, nicht aber darin, den Stoff zu 
einem Stoff und die Farbe zu einer Farbe zu machen. Dies ist nicht notwendig. 
Demnach wird das Wesen einer Sache ihr also nicht nachträglich verliehen. Damit 
diese Sache und ihr Wesen gemeinsam entstehen, ist eine Handlung notwendig. 
Alles ist durch sein eigenes Wesen eine Sache. Unsere Worte erscheinen in Bezug 
auf den Schatten nicht richtig. Der Schatten einer Sache, ihre Reflexion, ihre 
Vorstellung, ihre Erscheinung im Spiegel wurde nicht mit ihrem Wesen zum 
Schatten und zur Reflexion, sondern mit dem Wesen des Ursprungs (Asl), der 
sie hervorgebracht hat. Denn eine Erscheinung und ein Schatten haben kein 
Wesen. Das Wesen, das sich beim Schatten vorfindet, ist das Wesen des Ursprungs, 
der ihn hervorgebracht hat. Daher ist der Ursprung seinem eigenen Schatten 
näher als der Schatten sich selbst. Denn der Schatten ist durch das Wesen des 
Ursprungs, also mit dem Ursprung, ein Schatten geworden und nicht durch sein 
eigenes Wesen, da er selbst ja kein Wesen hat. 

Da diese Welt und alle Geschöpfe Schatten, Reflexionen und Erscheinungen 
der Taten Allahs, des Erhabenen, sind, sind die Taten, die der Ursprung dieser 
Welt sind, der Welt näher als die Welt sich selbst. Da die Taten (Afʿāl) wiederum 
die Schatten der göttlichen Attribute (as-Sifāt al-ilāhiyya) sind, sind die Attribute 
Allahs, des Erhabenen, der Welt näher als die Welt sich selbst und näher als der 
Ursprung der Welt, nämlich die Taten. Denn sie sind der Ursprung des Ursprungs. 
Da die göttlichen Attribute die Schatten des göttlichen Wesens (adh-Dhāt al-
ilāhiyya) sind und das Wesen Allahs, des Erhabenen, also Er selbst, der Ursprung 
aller Ursprünge ist, ist das Wesen Allahs, des Erhabenen, der Welt näher als die 
Welt selbst und als die göttlichen Taten und Attribute. Die Vernunftbegabten, 
die dies aufmerksam lesen und verstehen, werden unsere Worte akzeptieren, 
wenn sie denn einsichtig sind. Wenn es aber welche gibt, die nicht daran glauben, 
so spielt es keine Rolle, denn unsere Worte sind ja nicht an sie gerichtet. 

Des Ungläubigen Kanonen, Fallen aber auch Leiden sind viel,  
Des Gläubigen Wissen und Scham, als auch Gaben sind viel. 

 

 

– 145 –



46 — DRITTER BAND, 17. BRIEF  
Dieser Brief wurde an eine Frau geschrieben, die sehr fromm ist. Er teilt die 

Glaubensinhalte mit und ermutigt zur Verrichtung gottesdienstlicher Handlun-
gen. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, der uns alle sichtbaren und unsichtbaren, 
bekannten und unbekannten Gaben zukommen lässt, der uns auf den Weg der 
Erlösung wies und uns damit ehrte, der Gemeinde (Umma) Seines meistgeliebten 
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, anzugehören! 

Einzig und allein Allah, der Erhabene, ist es, der der gesamten Schöpfung 
alle Gaben und alles Gute gewährt. Er ist es, der alles erschafft, die Gabe der 
Existenz beschert. Auch ist es Er, der alles in jedem Moment in der Existenz 
hält. Die vollkommenen und guten Eigenschaften wurden den Menschen aus 
Seiner Barmherzigkeit und Gnade heraus verliehen. Unsere Eigenschaften 
„Leben, Wissen, Hören, Sehen, Macht und Rede“ sind alle von Ihm. Die unzähligen 
Gaben werden alle von Ihm gewährt. Er ist es, der die Menschen vom Leid 
befreit. Immerzu ist Er es, der die Bittgebete erhört und vor Heimsuchungen 
rettet. Er ist ein solcher Versorger, der die Versorgung Seiner Diener aufgrund 
ihrer Sünden nicht einstellt. Seine Vergebung und Seine Barmherzigkeit sind so 
gewaltig, dass Er die Schande der Sünder nicht offenlegt. Seine Milde ist so groß, 
dass Er in der Bestrafung Seiner Diener nicht eilt. 

Er ist so gütig, dass Er Seine Gnade und Seine Gaben jedem, Freund und 
Feind, gewährt. Als die wertvollste, höchste und ehrenvollste all Seiner Gaben 
teilt Er Seinen Dienern das Muslimsein offenkundig mit und weist sie auf den 
Weg Seines Wohlgefallens. Er gebietet das Erlangen der ewigen Glückseligkeit 
durch die Befolgung des allerbesten Geschöpfes. Seine Gaben und Seine Gnade 
sind also offenkundiger als die Sonne und klarer als der Mond. Auch die Wohltaten, 
die durch andere kommen, werden von Ihm gewährt. Die Güte anderer ist wie, 
als wenn ein Verwahrer ein anvertrautes Gut einer anderen Person anvertraut. 
Von anderen etwas zu erbitten ist wie, als würde man von Armen etwas erbitten. 
Der Unwissende ist sich darüber genauso wie der Gelehrte bewusst. Der stumpf-
sinnige Mensch versteht es wie der Intelligente. 

In einem Gedicht heißt es:  

Würde jede Zelle an meinem Körper sprechen,  
könnte sie nicht ein Tausendstel des verdienten Dankes erbringen. 

Jeder weiß, dass es dem zu danken gilt, der einem Gutes tut. Dies ist eine Er-
fordernis des Menschseins. Wer Gutes tut, wird respektiert. Die Wohltäter werden 
als hohe Personen angesehen. Somit ist es eine Erfordernis des Menschseins, 
Allah, dem Erhabenen, der der wahrhaftige Besitzer einer jeden einzelnen Wohltat 
ist, zu danken. Es ist eine Pflicht und eine Schuld, auf welche die Vernunft not-
wendig hinweist. Da jedoch Allah, der Erhabene, erhaben ist über alle Mängel 
und Fehler, die Menschen hingegen mit dem Schmutz der Mängel und Unvoll-
kommenheit befleckt sind, haben sie keinerlei Beziehung und Verbindung zu 
Ihm. Sie können nicht begreifen, wie sie Seine Erhabenheit anerkennen und Ihm 
danken sollen. Die Lobpreisungen Ihm gegenüber, von denen sie denken, dass 
sie schön seien, könnten Ihm missfallen. Was sie als Erhebung Seiner und Respekt 
Ihm gegenüber erachten, kann in Wirklichkeit Erniedrigung und Geringschätzung 
für Ihn bedeuten. Solange die Formen des Respekts und Dankes nicht von Ihm 
mitgeteilt werden, kann nicht sichergestellt werden, dass sie Seiner angemessen 
sind, und sie können keine von Ihm akzeptierten Gottesdienste sein. Die Lob-
preisung der Menschen kann nämlich möglicherweise eine Beleidigung Ihm ge-

– 146 –



genüber sein. Die von Ihm verkündeten Formen des Respekts, der Ehrerbietung 
und des Dankes sind also die Religionen, die Seine Propheten, Friede sei mit 
ihnen, kundgetan haben. Die Ehrerbietungen Ihm gegenüber im Herzen und die 
Danksagungen mit der Zunge wurden im Rahmen der Religion mitgeteilt. Sie 
haben die Handlungen aller Organe offen und detailliert dargelegt. Daher ist 
der Dank (Schukr) durch das Glauben an Allah, den Erhabenen, und mit dem 
Handeln des Herzens und des Körpers einzig durch das Befolgen der Religion 
möglich. Jede Art der Ehrerbietung und der Anbetung gegenüber Allah, dem 
Erhabenen, die außerhalb der Religion liegt, ist nicht vertrauenswürdig. Sie 
können oftmals gegenteilig sein, sodass das als lohnenswert Erachtete in Wirk-
lichkeit eine Sünde ist. Wie aus dem Gesagten hervorgeht, ist die Befolgung der 
Religion ein Erfordernis des Menschseins und etwas, das der Verstand gutheißt 
und woran er Gefallen findet. Allah, dem Erhabenen, kann außerhalb der Religion 
nicht gedankt werden. 

Jede Religion (Dīn), die Allah, der Erhabene, offenbarte, besteht aus zwei 
Teilen: Glaubensgrundsätze und Handlung, d. h. aus dem Glauben (Īmān) und 
den rechtlichen Bestimmungen (Ahkām). Die Glaubensgrundsätze einer jeden 
offenbarten Religion sind gleich. Sie sind der Kern und das Fundament der Re-
ligion, der Stamm des Religionsbaumes. Die rechtlichen Bestimmungen wiederum 
sind wie die Äste und Blätter dieses Baumes. [Die Glaubensgrundsätze voran-
gehender Religionen wurden im Laufe der Zeit entstellt. Heute ist der einzig 
richtige Glaube der im Islam vermittelte Glaube.] Wer nicht entsprechend dieser 
korrekten Glaubenslehre glaubt, kann nicht von der Hölle erlöst sein. Es besteht 
keine Möglichkeit, dass diese Person von der Strafe im Jenseits errettet sein 
wird. Doch für jene, die die rechtlichen Bestimmungen nicht ausführen, besteht 
dennoch Hoffnung auf Erlösung. Ihre Angelegenheit unterliegt dem Willen 
Allahs, des Erhabenen. Wenn Er will, vergibt Er ihnen und wenn Er will, bestraft 
Er sie im Maße ihrer Sünden und führt sie sodann aus dem Höllenfeuer. Auf 
ewig in der Hölle zu verbleiben ist für jene vorgesehen, welche nicht entsprechend 
der korrekten islamischen Glaubenslehre glauben, d. h. nicht an die Inhalte glau-
ben, die Teil der von Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündeten Religion sind. 
Wer auf diese Weise glaubt, aber die Praxis nicht einhält, d. h. die Bestimmungen, 
die mit dem Herzen und dem Körper einzuhalten sind, nicht erfüllt, wird zwar in 
die Hölle eingehen, aber nicht ewig darin verweilen. 

Da die Sachen, an die es zu glauben gilt, die Basis der Religion, das absolut 
notwendige Fundament des Muslimseins sind, ist es für jeden erforderlich, diese 
zu lehren und zu lernen. [Diese zu lernen ist die erste Pflicht eines jeden Menschen. 
Wer sich das Wissen über den Glauben und die rechtlichen Bestimmungen nicht 
aneignet und seinen Kindern nicht vermittelt, hat seine Pflicht als Mensch nicht 
getan. Jeder Mensch hat das Recht, sie zu lernen. Es ist das erste der Menschen-
rechte.] 

Da die Einhaltung der rechtlichen Bestimmungen, d. h. der Gebote und Ver-
bote, nicht das Fundament ist und sie dazu lang und umfangreich sind, überlassen 
wir sie den Fiqh- [und Ethik-]Büchern und berichten nur vom absolut Erforder-
lichen, so Allah, der Erhabene, will. 

[Īmān und Iʿtiqād bezeichnen dasselbe. Die detaillierte und tiefgründige Wis-
senschaft, die sich mit den Glaubensgrundlagen befasst, wird „Ilm al-kalām“ 
(Glaubenslehre) genannt. Die Kalām-Gelehrten sind sehr bedeutende Menschen 
und die Kalām-Bücher sind zahlreich. Diese Bücher werden auch „Aqāʾid“-
Bücher genannt. Die handlungsbezogenen Normen, also die Sachen, die mit dem 
Herzen und dem Körper zu erfüllen und zu unterlassen sind, bezeichnen wir als 
„al-Ahkām al-islāmiyya“ (islamische Bestimmungen) oder einfach als „Islam“. 

– 147 –



Die Wissenschaft, welche die mit dem Körper zu erfüllenden Bestimmungen be-
handelt, wird als „Ilm al-fiqh“ (islamische Rechtswissenschaft) bezeichnet. Die 
Inhalte der Kalām-Bücher der vier Rechtsschulen sind identisch, doch ihre Fiqh-
Bücher unterscheiden sich voneinander. Die Bücher, die für das einfache Volk, 
das heißt, für jene, die keine Bildung haben, und in denen das notwendige Wissen 
über den Glauben, die Rechtswissenschaft und Moral und Ethik (Akhlāq), das 
jeder wissen, glauben und tun muss, in Kürze und leicht verständlich vermittelt 
wird, werden „Ilm al-hāl“-Bücher („Ilmihal“) genannt. Die erste Pflicht eines 
jeden Muslims besteht darin, die Ilmihal-Bücher vertrauenswürdiger Personen, 
die ihre Religion gut kennen, lieben und bevorzugen, anzuschaffen und ihren 
Inhalt den Familienangehörigen zu lehren. Die Religion aus den Worten und 
Schriften von ignoranten und irregeleiteten Personen, die sich den Namen und 
die Zierde von Religionsgelehrten geben, lernen zu wollen bedeutet, sich eigen-
händig in die Hölle zu stürzen.] 

Die Inhalte, an die es unbedingt zu glauben gilt: Allah, der Erhabene, existiert 
mit Seinem Wesen (Dhāt). Seine Existenz ist durch sich selbst. So wie Er jetzt 
existent ist, war Er schon immer existent und wird es immer sein. Vor oder nach 
Seiner Existenz kann es keine „Nichtexistenz“ geben, denn Seine Existenz ist 
notwendig, d. h. er ist „Wādschib al-wudschūd“, also der notwendig Seiende. 
Auf dieser Stufe kann es keine Nichtexistenz geben. Die Existenz Allahs, des 
Erhabenen, kann auf wissenschaftlichen und rationalen Wegen verstanden werden. 
Den Weg durch Wissen bezeichnet man als „Limmī-Weg“. Die Erkenntnis durch 
diese zwei Wege wird in der Abhandlung am Ende des Buches as-Saʿāda al-
abadiyya dargelegt. Allah, der Erhabene, ist Einer. D. h. Er hat keinen Teilhaber 
und es gibt niemanden, der Ihm gleicht. Es gibt niemanden, der Anteil an Seiner 
notwendigen Existenz, Seiner Göttlichkeit und Seinem Anrecht auf Anbetung 
hat. Für die Möglichkeit einer Teilhaberschaft mit Ihm müsste Allah, der Erhabene, 
nicht ausreichend und nicht unabhängig sein. Dies sind jedoch Mängel. Doch für 
das Notwendige und für die Gottheit kann es keinen Mangel geben. Er ist aus-
reichend und unabhängig, d. h. selbstständig (ein Wesen mit Selbststand). Daher 
braucht Er keinen Teilhaber und niemanden, der Ihm gleicht. Die Notwendigkeit 
eines Teilhabers ist ein Mangel und geziemt sich dem Notwendigen und der Gott-
heit nicht. Wie wir sehen können, führt der Gedanke an einen Teilhaber dazu, 
dass alle Teilhaber, jeder für sich, mangelhaft sind. D. h. der Gedanke an einen 
Teilhaber bringt die Erkenntnis hervor, dass es keinen Teilhaber geben kann. 
Daraus verstehen wir, dass Allah, der Erhabene, keinen Teilhaber hat, Er also 
Einer ist. 

Allah, der Erhabene, besitzt vollkommene Attribute. Diese werden als „Sifāt 
al-ulūhiyya“ (göttliche Eigenschaften bzw. Eigenschaften der Göttlichkeit) be-
zeichnet. Diese sind Leben (Hayāt), Wissen (Ilm), Hören (Samʿ), Sehen (Basar), 
Macht (Qudra), Wille (Irāda), Rede (Kalām) und Erschaffen (Takwīn). Diese 
acht Attribute werden auch als „as-Sifāt ath-thubūtiyya“ oder „as-Sifāt al-
haqīqiyya“ bezeichnet. Auch diese Attribute sind urewig. D. h. sie kamen nicht 
erst später ins Sein. Sie existieren von Seinem Wesen getrennt. Derart teilen es 
die Gelehrten der Ahlus-Sunna mit, möge Allah, der Erhabene, sie für ihre Be-
mühungen reichlich belohnen. Niemand außer der Ahlus-Sunna, keine der 72 
Gruppen erkannte, dass Allah, der Erhabene, von Seinem Wesen getrennte At-
tribute hat. Ja, sogar die Späteren der Sūfiyya aliyya, d. h. der großen Tasaw-
wuf-Gelehrten, behaupteten, obwohl sie der Ahlus-Sunna angehören, diese At-
tribute seien mit dem göttlichen Wesen identisch, und ähnelten in diesem Punkt 
den 72 Gruppen. Auch wenn diese Großen nicht wie jene Gruppen sagen, Er 
habe keine Attribute, kann man aus ihren Worten folgern, dass sie Seine Attribute 

– 148 –



als nichtig erklären. Die 72 Gruppen behaupten, dass sie durch die Negierung 
der Attribute Allahs, des Erhabenen, Ihn vor Mängeln schützen und Ihm Voll-
kommenheit zuschreiben. Sie denken gemäß ihrem unzulänglichen Verstand, 
der Mangel sei Vollkommenheit, und trennen sich somit vom edlen Koran. Möge 
Allah, der Erhabene, sie zum rechten Weg, dem edlen Koran führen! 

Die anderen Attribute Allahs, des Erhabenen, sind entweder positive Attribute 
[d. h. Attribute, deren Existenz bestätigt wird] oder negative Attribute [also At-
tribute, die nicht vorhanden sein können]. Beispiele [für positive Attribute]: 
Qidam (Urewigkeit), Azaliyya (Anfangslosigkeit), Wudschūb (Unmöglichkeit 
der Nichtexistenz) und Ulūhuyya (Göttlichkeit). Beispiele [für negative Attribute]: 
Allah, der Erhabene, ist kein Körper und nicht von einem Körper. Er ist keine 
Materie. Er ist kein Akzidens, d. h. keine Modalität. Er ist erhaben über Ort 
und Zeit. Er inkarniert sich nicht in etwas und lässt sich nicht an einem Ort 
nieder. Er ist nicht begrenzt und nicht von etwas umgeben. Er ist nicht auf einer 
Seite oder in einer Richtung. Er ist nicht an etwas gebunden. Er hat keine Ähn-
lichkeit mit irgendetwas. Er hat keinen Gleichen, keinen Teilhaber und kein Ge-
genteil. Er hat keine Mutter, keinen Vater, keine Frau und keine Kinder. [Wer 
Allah als „Vater“ bzw. „Gottvater“ bezeichnet, wird zum Ungläubigen.] Dies 
sind alles Eigenschaften der Geschöpfe, der im Nachhinein Erschaffenen. Sie 
alle sind Anzeichen von Mängeln und Unvollkommenheit. Sie alle sind negative 
Eigenschaften (Sifāt salbiyya). Allah, der Erhabene, hat sämtliche vollkommenen 
Attribute inne. Er ist erhaben über alle mangelhaften Eigenschaften. 

Allah, der Erhabene, hat Wissen über das Ganze, die Teile, die großen Dinge 
und die winzigen Partikel. Er kennt alles Verborgene. Er kennt die kleinsten 
Partikel in den Himmeln und auf Erden. Er ist der Schöpfer von allem. Gewiss 
weiß Er, was Er erschaffen hat. Für die Erschaffung ist Wissen notwendig. Einige 
armselige Menschen behaupten, Er kenne die Partikel nicht. Kein Wissen über 
die Partikel zu haben, erachten diese als Vollkommenheit und Größe. Sie be-
haupten außerdem, Allah, der Erhabene, habe gezwungenermaßen etwas er-
schaffen, das sie als „aktiver Intellekt“ (al-Aql al-faʿāl) bezeichnen. Auch dies 
erachten sie als Vollkommenheit. Wie ignorant diese sind, dass sie Unwissenheit 
als Vollkommenheit erachten. Sie erachten es als Zeichen von Größe, wie bei 
den in der Physik anerkannten Naturkräften gezwungenermaßen Handlungen 
zu vollziehen. Sie haben etwas namens „aktiver Intellekt“ erfunden. Sie behaupten, 
alles habe seinen Ursprung darin. Sie erachten den Schöpfer von Himmel und 
Erde und was sich in diesen befindet als machtlos und wirkungslos. Gemäß diesem 
Bedürftigen gibt es in dieser Welt niemanden, der ignoranter und niederträchtiger 
ist als diese. Einige wiederum betrachten diese törichten Menschen auch noch 
als Wissenschaftler und Experten in den positiven Wissenschaften und denken, 
diese wüssten etwas und würden die Wahrheit sagen. 

Allah, der Erhabene, spricht von der Urewigkeit bis zur Ewigkeit mit einer 
Rede (Kalām). Alle Seine Gebote stammen von dieser einen Rede. Alle Seine 
Verbote sind ebenfalls von dieser einen Rede. Alle Seine Berichte und Fragen 
stammen ebenso von dieser einen Rede. Die Thora und das Evangelium verweisen 
auf diese eine Rede. Der Psalter und der edle Koran weisen ebenfalls auf diese 
eine Rede hin. Genauso sind auch die Bücher (Kutub) und Seiten (Suhuf), die 
den anderen Propheten herabgesandt wurden, Entfaltungen dieser einen Rede. 
Wenn die Urewigkeit und die Ewigkeit mit ihrer Endlosigkeit auf dieser Stufe 
ein Moment sind, so ist auch die Rede in diesem Moment ein Wort, ein Buchstabe, 
vielleicht gar ein Punkt. Die Wörter „Moment“ und „Punkt“ werden verwendet, 
weil es keine anderen Wörter gibt, um sie auszudrücken. Ansonsten ist auch das 
Wort „Punkt“ nicht angemessen. Die Weite und Enge des Wesens und der At-

– 149 –



tribute Allahs, des Erhabenen, sind nicht so, wie wir es kennen und gewohnt 
sind. Er ist erhaben über Weite und Enge, die Eigenschaften der Geschöpfe sind. 

Die Gläubigen (Muʾminūn) werden Allah, den Erhabenen, im Paradies sehen, 
doch mit einer Schau, deren Beschaffenheit unbekannt ist. Die Schau dessen, 
von dem die Beschaffenheit unbekannt und unverständlich ist, ist ein Sehen, das 
ebenfalls unverständlich ist. Vielleicht tritt der Schauende in einen unverständ-
lichen Zustand ein und schaut so. Dies ist ein Rätsel, dessen Lösung in dieser 
Welt nur den Erwählten unter den Großen der Gottesfreunde mitgeteilt wurde. 
Während dieses tiefe und schwierige Thema allen verborgen ist, ist es für sie 
eine Realität geworden. Außer der Ahlus-Sunna haben dies weder die restlichen 
Gruppierungen der Gläubigen noch irgendein Individuum unter den Ungläubigen 
verstanden. Außer diesen Großen sagten alle anderen, Allah, der Erhabene, 
könne nicht gesehen werden. Sie irren sich, weil sie in ihrem Denken Dinge, die 
sie nicht kennen, mit Dingen vergleichen, die sie gesehen haben. Es liegt auf der 
Hand, dass solche Analogien und Ermessungen zu falschen Resultaten führen. 
[Heute verlieren viele aufgrund dieses falschen Vergleichens und Ermessens 
ihren Glauben und fallen somit der ewigen Unglückseligkeit anheim.] In tiefen 
Angelegenheiten wie diesen ist das Erlangen der Ehre des Glaubens ausschließlich 
durch das Licht der Befolgung der Sunna [d. h. des Weges] Muhammads, Friede 
sei mit ihm, möglich. Wie sollen diejenigen, die von der Ehre des Glaubens an 
die Schau Allahs, des Erhabenen, im Paradies beraubt sind, denn mit dem Erlangen 
dieser Glückseligkeit geehrt werden, wo es doch in einer bekannten Aussage 
heißt: „Wer etwas leugnet, wird davon beraubt sein.“ Im Paradies zu verweilen 
und Allah, den Erhabenen, nicht zu sehen, ist nicht denkbar. Denn der Islam 
sagt, dass alle Paradiesbewohner Ihn sehen werden. Er sagt nicht, dass nur einige 
Ihn sehen werden und andere nicht. Diesen Menschen geben wir die Antwort, 
die Mūsā, Friede sei mit ihm, dem Pharao gab. In den Versen 51 und 52 der Sure 
Tāhā heißt es nämlich sinngemäß: „Pharao sagte: ,Was ist dann der Zustand der 
vorherigen Generationen?‘ “ Und als Antwort erhielt er: „Ihren Zustand und 
ihr Werden kennt mein Herr. Sie sind auf der wohlbewahrten Tafel festgehalten. 
Mein Herr irrt sich in nichts und vergisst nicht.“ „Ich bin jedoch ein Diener wie 
ihr. Ich weiß nur so viel, wie Er mir mitgeteilt hat.“ 

Das Paradies (Dschanna) ist, wie alles andere auch, ein Geschöpf Allahs, des 
Erhabenen. Allah, der Erhabene, inkarniert sich in keines Seiner Geschöpfe, Er 
befindet sich in keinem von ihnen. Doch in einigen Seiner Geschöpfe können 
sich Seine Lichter manifestieren. Einige Geschöpfe besitzen diese Fähigkeit 
jedoch nicht. Im Spiegel erscheinen die Ebenbilder der Körper, die dem Spiegel 
gegenüberstehen. Im Stein oder in der Erde reflektieren sie sich jedoch nicht. 
Zwar hat Allah, der Erhabene, die gleiche Beziehung zu all Seinen Geschöpfen, 
doch die Geschöpfe gleichen einander nicht. Allah, der Erhabene, kann in dieser 
irdischen Welt nicht gesehen werden. Diese Welt ist nicht geeignet dafür, mit 
der Wohlgabe Seiner Schau beehrt zu werden. Wer behauptet, Er könne in dieser 
Welt gesehen werden, ist ein Lügner und Verleumder. Er hat die Wahrheit nicht 
begriffen. Wenn jemand in dieser Welt mit dieser Wohlgabe beehrt worden wäre, 
so hätte allen voran Mūsā, Friede sei mit ihm, Ihn gesehen. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, wurde zwar in der Nacht der Himmelfahrt (Miʿrādsch) mit dieser 
Gabe beehrt, doch es erfolgte nicht in dieser Welt. Er hatte das Paradies betreten 
und Ihn dort gesehen. Er sah Ihn also im Jenseits (Ākhira) und nicht im Diesseits 
(Dunyā). Als er in der irdischen Welt war, verließ er die Welt, betrat das Jenseits 
und sah Ihn dort. 

Allah, der Erhabene, ist der Schöpfer der Erden und Himmel. Er ist es, der 
die Berge, Meere, Bäume, Früchte, Mineralien [die Mikroorganismen, Tiere, 

– 150 –



Atome, Elektronen und Moleküle] erschafft. Wie Er den ersten Himmel mit den 
Sternen schmückte, schmückte Er die Erde durch die Erschaffung der Menschen. 
Er ist es, der die Elemente erschuf. Die Verbindungen entstanden durch Seine 
Erschaffung. Derjenige, der alles aus dem Nichts erschafft, ist Er. Alles außer 
Ihm war nichtexistent. Nichts davon ist urewig. Alle wahren Religionen berichten, 
dass alles außer Allah, dem Erhabenen, zuvor nicht existierte und sie alle im 
Nachhinein entstanden sind. Sie berichten, dass es nichts Urewiges außer Ihm 
gibt. Sie bezeichneten jene, die jemand/etwas anderes als urewig erachten, als 
Kāfir. Huddschat al-islām Imām al-Ghazālī bezeichnet in seinem Buch al-Munqidh 
anid-dalāl diejenigen, die jemand/etwas anderem als Allah, dem Erhabenen, Ure-
wigkeit zuschreiben, als Kāfir. [Dieses Buch wurde vom Hakikat-Verlag per Off-
setverfahren gedruckt.]  

Der edle Koran berichtet, dass diejenigen, die behaupten, dass die Himmel, 
Sterne und andere Sachen urewig seien, Lügner sind. Es gibt zahlreiche Koranverse, 
welche berichten, dass die Erden aus dem Nichts erschaffen wurden. Wie töricht 
doch derjenige ist, der seinem immerzu irrenden Verstand vertraut und nicht an 
den edlen Koran glaubt. „Wem Allah, der Erhabene, kein Licht verleiht, der 
kann nicht erleuchtet sein.“ 

So wie die Menschen Geschöpfe sind, so sind auch alle ihre Handlungen und 
Bewegungen Geschöpfe Allahs, des Erhabenen. Denn niemand außer Ihm kann 
etwas bewirken und erschaffen. Wie kann etwas, das selbst erschaffen wurde, 
etwas anderes erschaffen? Die Tatsache, ein Geschöpf zu sein, ist ein Anzeichen 
für Schwäche und ein Verweis auf Mangel an Wissen. Wer wenig Wissen und 
Macht hat, kann nicht erschaffen. Er kann nichts hervorbringen. Der Anteil, der 
dem Menschen an seinen Handlungen zukommt, ist sein Erwerb (Kasb). Das 
bedeutet, diese Handlungen sind durch seine Kraft und seinen Willen geschehen. 
Derjenige, der diese Handlung sodann erschafft und bewirkt, ist Allah, der Er-
habene. Derjenige, der die Handlung erwirbt, ist der Diener. So ist ersichtlich, 
dass die gewählten, gewollt verrichteten Handlungen der Menschen durch den 
Erwerb des Menschen und die Erschaffung Allahs, des Erhabenen, zustande 
kommen. Wäre der Erwerb, die Wahl des Menschen nicht in seine Handlung in-
volviert, dann wäre diese Handlung mit dem Zittern zu vergleichen [oder der 
Aktivität des Magens und des Herzens, die unkontrollierbar sind]. Doch es ist 
offensichtlich, dass die gewählten Handlungen nicht mit diesen zu vergleichen 
sind. Obwohl beide von Allah, dem Erhabenen, erschaffen werden, liegt der Un-
terschied zwischen der gewählten Handlung und dem Zittern im Erwerb. Allah, 
der Erhabene, hat aus Seiner Barmherzigkeit zu den Menschen die Erschaffung 
ihrer Handlungen an ihre Vorsätze und Wünsche geknüpft. Wenn der Diener 
will, erschafft Allah, der Erhabene, diese Handlung. Daher wird der Diener zur 
Verantwortung gezogen und deswegen bekommt der Diener Lohn und Strafe. 
Die Wahl und der Wille, die dem Diener von Allah, dem Erhabenen, verliehen 
wurden, sind identisch in Bezug darauf, eine Handlung zu begehen oder zu un-
terlassen. Er verkündete durch Seine Propheten, Friede sei mit ihnen, Seinen 
Dienern offenkundig, dass die Verrichtung bzw. Unterlassung einer jeden Tat 
gut oder schlecht ist. Der Diener ist in all seinen Angelegenheiten freigestellt, er 
muss gewiss zwischen Begehen und Unterlassen entscheiden. So wird die Handlung 
entweder schlecht oder gut sein, wodurch ihm entweder eine Sünde aufgeschrieben 
oder er belohnt wird. Allah, der Erhabene, hat Seinen Dienern ausreichend Kraft 
[Energie] und Willen [Wahl] verliehen, damit sie Seine Gebote und Verbote ein-
halten können. Es herrscht keine Notwendigkeit dafür, dass Er mehr gibt. Er 
gab so viel, wie notwendig. Wer nicht daran glaubt, ist jemand, der die einfachsten 
Themen nicht versteht. Aufgrund der Krankheit seines Herzens versucht er Aus-

– 151 –



flüchte zu finden, um den islamischen Bestimmungen nicht folgen zu müssen. 
[Allah, der Erhabene, hat in der Urewigkeit gewollt, den Menschen eine 

„Wille“ (Irāda) genannte Kraft zu verleihen und die Menschen frei entscheiden 
zu lassen, das Gewünschte zu tun und das Ungewünschte zu unterlassen. Er lässt 
niemanden unter Zwang handeln. Die Menschen besitzen einen Willen, weil 
Allah, der Erhabene, es so gewollt hat. Die Freistellung des Menschen in seinen 
Taten ist ein Indiz dafür, dass der Mensch einen freien Willen besitzt und Allah, 
der Erhabene, dies in der Urewigkeit bestimmt hat. Hätte Allah, der Erhabene, 
in der Urewigkeit nicht gewollt, dass der Mensch einen freien Willen besitzt, und 
hätte Er nicht den freien Willen für sie erschaffen, wäre der Mensch in keiner 
Handlung freigestellt und wäre demnach gezwungen. Wenn der Mensch etwas 
will und wählt, will dies Allah, der Erhabene, ebenfalls und erschafft es. Derjenige, 
der das Gewollte der Menschen erschafft, ist Allah, der Erhabene. Der Mensch 
kann nichts, was er will, erschaffen und tun/bewirken. Was der Mensch will, will 
anschließend Allah, der Erhabene, ebenfalls und erschafft es. Derjenige, der 
alles erschafft und bewirkt, ist einzig und allein Allah, der Erhabene. Es gibt 
keinen Schöpfer außer Ihm. Jemand anderen als Ihn als Schöpfer anzuerkennen 
oder zu sagen, dieser andere hätte etwas erschaffen, ist nicht nur falsch, sondern 
bedeutet, Allah, dem Erhabenen, etwas beizugesellen. Hierbei wiederum handelt 
es sich um diejenige Sache, die Er am meisten verboten und in dessen Gegenzug 
Er die bitterste und eine ewige Strafe angedroht hat.] 

Was wir ausgeführt haben, gehört zu den tieferen Angelegenheiten der 
Glaubenslehre (Ilm al-kalām). Die einfachste und klarste Darlegung dessen ist 
das, was wir geschrieben haben. Es ist notwendig, daran zu glauben, was die Ge-
lehrten des rechten Weges vermittelt haben. In diesen Angelegenheiten sollten 
keine Diskussionen und tiefen Nachforschungen angestellt werden. 

In einem Gedicht heißt es:  

Angreifen ist nicht sinnvoll unter allen Umständen,  
manchmal ist es notwendig, in Deckung zu gehen! 

Allah, der Erhabene, sandte aus Seiner Barmherzigkeit für Seine Diener Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen. Mit diesen wies Er Seine Diener auf den rechten 
Weg, den Weg der ewigen Glückseligkeit, und rief sie zu sich. Er lud sie ein in 
das Paradies, den Ort Seines Wohlgefallens und Seiner Liebe. Wie armselig ist 
derjenige, der die Einladung eines solch Gnädigen ablehnt. Wie töricht ist der-
jenige, der von Seinen Wohlgaben beraubt ist. Alle Berichte dieser Großen, die 
sie von Allah, dem Erhabenen, überbrachten, sind richtig. Man muss an sie alle 
glauben. Auch wenn der Verstand (Aql) ein Instrument ist, um das Gute und 
Richtige zu finden, kann er es nicht alleine und selbstständig bewerkstelligen, 
da er unvollkommen ist. Durch die Sendung der Propheten, Friede sei mit ihnen, 
wurde er vervollständigt. Für die Diener gibt es somit keine Entschuldigungen 
und Vorwände mehr. Der erste der Propheten ist Ādam, Friede sei mit ihm, und 
der letzte der Propheten ist Muhammad, der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihnen. Es ist notwendig, an alle Propheten, Friede sei mit ihnen, zu glauben. Man 
muss sie alle als sündenlos (maʿsūm) und aufrichtig in ihren Worten wissen. Auch 
nur an einen von ihnen nicht zu glauben bedeutet, sie alle abzulehnen, denn sie 
alle sprachen vom selben Glauben. Das heißt, das Fundament aller ihrer Religionen 
[d. h. die Inhalte des Glaubens] ist identisch. [Die Wahhabiten glauben nicht 
daran, dass Ādam, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist. In ihrem Buch Kaschf 
asch-schubuhāt steht zu Beginn: „Der erste Prophet ist Nūh, Friede sei mit ihm.“ 
Dies ist eine ihrer falschen Glaubensüberzeugungen.] Īsā, Friede sei mit ihm, ist 
nicht gestorben. Als die Juden ihn töten wollten, erhob Allah, der Erhabene, 

– 152 –



ihn lebend zum Himmel. Nahe des Jüngsten Tages wird er vom Himmel [nach 
Damaskus] herabsteigen und der Religion Muhammads, Friede sei mit ihm, 
folgen. Einer der großen Gottesfreunde, die von dem großen Gottesfreund Mu-
hammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, dem Taucher im Meer des Tasawwuf, erzogen 
wurden, der ehrwürdige Khādscha Muhammad Pārisā, schreibt in seinem Buch 
Fusūl-i sitta: „Īsā, Friede sei mit ihm, wird vom Himmel herabsteigen und sein 
Idschtihād wird konform sein mit der Rechtsschule von Imām Abū Hanīfa. Er 
wird als halāl bezeichnen, was dieser als halāl bezeichnete, und als harām be-
zeichnen, was dieser als harām bezeichnete.“ 

DIE ENGEL: Sie sind wertvolle Diener Allahs, des Erhabenen. Sie [einige 
von ihnen] wurden mit der Aufgabe geehrt, den [anderen Engeln und den] Pro-
pheten [der Menschen] Botschaften zu überbringen. Sie tun, was ihnen befohlen 
wird, und lehnen sich nicht auf. Sie essen und trinken nicht. Sie heiraten nicht 
und haben kein Geschlecht. Sie bekommen keine Kinder. Sie sind es, die die 
Bücher und Seiten überbracht haben. Da sie vertrauenswürdig sind, ist auch das 
von ihnen Überbrachte wahr. Um ein Muslim zu sein, muss auf diese Weise an 
die Engel geglaubt werden. Gemäß der Mehrheit der Gelehrten des rechten 
Pfades sind die Ranghohen unter den Menschen höher als die Ranghohen der 
Engel. Die Menschen kämpfen nämlich gegen den Teufel (Schaitan) und ihre 
Triebseele (Nafs). Obwohl sie Bedürfnisse haben, steigen sie auf. Die Engel 
wurden jedoch ohnehin ranghoch erschaffen. Auch wenn die Engel Ihn lobpreisen 
und heiligen, ist es den Ranghohen der Menschen vorbehalten, darüber hinaus 
den Dschihad zu führen. In Vers 94 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Jene 
Muslime, die ihr Vermögen und Leben aufopfern und für das Wohlgefallen Allahs 
Dschihad gegen die Religionsfeinde führen, sind höher als jene, die daheim sitzen 
und gottesdienstliche Handlungen verrichten. Ihnen allen verspricht Allah das 
Paradies.“ 

Alles, was der Mukhbir sādiq [d. h. derjenige, der stets die Wahrheit berichtet], 
Friede sei mit ihm, über die Zustände im Grab und des Jüngsten Tages, über 
den Haschr [das Zusammenkommen am Versammlungsort (Arasāt) nach der 
Wiederauferstehung aus dem Grabe], über den Naschr [die Aufteilung in das 
Paradies und die Hölle nach der Abrechnung] und über Paradies und Hölle be-
richtet hat, ist wahr. An das Jenseits zu glauben, ist genauso eine Grundlage des 
Glaubens wie der Glaube an Allah, den Erhabenen. Wer das Jenseits leugnet, 
gleicht dem, der die Existenz Allahs, des Erhabenen, leugnet, und ist ein Kāfir 
[ein Feind Allahs]. 

Die Grabesstrafe und das Erdrücken des Grabes sind wahr. Wer nicht daran 
glaubt, wird kein Ungläubiger (Kāfir), sondern ist ein Irrgänger (Sāhib al-bidʿa), 
da er somit nicht an berühmte (maschhūr) Hadithe glaubt. [Diese Zweifeln an 
der Authentizität dieser Hadithe und lehnen daher die Grabesstrafe ab. Hätten 
sie akzeptiert, dass es Hadithe sind, dann hätten sie auch an die Grabesstrafe ge-
glaubt. Daher sind sie keine Ungläubigen, sondern trennen sich lediglich von 
der Ahlus-Sunna. Doch wer sagt: „Gleich, ob Hadith oder nicht, ich glaube nicht 
an die Grabesstrafe, da sie der Vernunft und dem empirischen Wissen wider-
spricht“, der ist ein Ungläubiger. Wer nun aus diesem Anlass nicht daran glaubt, 
ist ein Kāfir.] Da das Grab ein Übergang zwischen Diesseits und Jenseits ist, ist 
die Strafe des Grabes vergänglich wie die diesseitigen Strafen, doch in ihrer Art 
gleicht sie den jenseitigen Strafen. Das heißt, einerseits gleicht sie den diesseitigen 
Strafen und andererseits den jenseitigen Strafen. Die Grabesstrafe wird mehr-
heitlich für jene sein, welche in der irdischen Welt beim Urinieren ihre Kleidung 
beschmutzen und welche zwischen den Muslimen zwischentragen. Die „Munkar“ 
und „Nakīr“ genannten zwei Engel werden im Grab die Befragung vornehmen. 

– 153 –



Die Beantwortung dieser Fragen ist eine Sorge. [Munkar und Nakīr bedeutet 
etwas, dessen Beschaffenheit nicht bekannt ist. Siehe auch das Ende des Kapitels 
über das Freitagsgebet.] 

Der Jüngste Tag ist Realität. Dieser Tag wird sicherlich kommen. An diesem 
Tag werden die Himmel auseinanderreißen, die Sterne sich zerstreuen, die Erde 
und die Berge zersplittern und vernichtet werden. Der edle Koran berichtet dies 
und alle Gruppen der Muslime glauben daran. Wer nicht daran glaubt, ist ein 
Ungläubiger. Auch, wenn eine solche Person ihr Verleugnen mit einigen imagi-
nären Sachen als etwas Schönes darstellt und die Unwissenden mit Wissenschaft 
täuscht, ist sie dennoch ungläubig. Am Jüngsten Tag werden alle Geschöpfe ver-
nichtet und erneut erschaffen und ein jeder wird sich aus seinem Grab erheben. 
Allah, der Erhabene, wird die zu Staub zerfallenen Gebeine erneut beleben. An 
diesem Tag wird die Waage aufgestellt und die Bücher mit den Aufzeichnungen 
über die Taten werden fliegend kommen. Die Guten werden ihre Bücher von 
ihrer rechten Seite und die Schlechten werden ihre Bücher von ihrer linken Seite 
bekommen. Jeder wird die Sirāt-Brücke über der Hölle beschreiten. Während 
die Guten die Brücke überqueren und in das Paradies einziehen werden, werden 
die Höllenbewohner in die Hölle stürzen. Diese Berichte sind nichts, was unmöglich 
ist. Da der wahrhaftige Botschafter, Friede sei mit ihm, sie verkündete, müssen 
sie sofort angenommen und daran geglaubt werden. Man darf nicht in Zweifel 
verfallen, indem man sich etwas einbildet. Allah, der Erhabene, spricht in Vers 
7 der Sure al-Haschr sinngemäß: „Nehmt, was euch Mein Gesandter gebracht 
hat!“ Das bedeutet: „Glaubt an alles, was er sagt!“ Am Tage des Jüngsten Gerichts 
werden mit der Erlaubnis Allahs, des Erhabenen, die Guten für die Schlechten 
Fürsprache (Schafāʿa) einlegen, sich für sie einsetzen. Unser Prophet, Friede sei 
mit ihm, sprach: „Meine Fürsprache gilt denjenigen aus meiner Gemeinde, die 
große Sünden begangen haben.“ Die Ungläubigen (Kāfirūn) werden nach der 
Abrechnung in die Hölle (Dschahannam) eingehen und darin ewige Strafe 
erleiden. Die Gläubigen (Muʾminūn) werden in das Paradies (Dschanna) eingehen 
und in den Gaben des Paradieses ewig verweilen. Es ist zwar möglich, dass die-
jenigen Gläubigen, deren Sünden mehr sind als ihre Belohnungen, in die Hölle 
eingehen und im Gegenzug zu ihren Sünden für bestimmte Zeit bestraft werden. 
Doch diese werden nicht auf ewig in der Hölle verweilen. In wessen Herz sich 
ein Fünkchen Glaube befindet, wird nicht auf ewig in der Hölle verbleiben, 
sondern ihm wird die göttliche Barmherzigkeit zuteil und er wird in das Paradies 
eingehen. 

[Qādīzāda Ahmad Efendi schreibt in seinem Buch Farāʾid al-fawāʾid, das eine 
Erläuterung des „Āmantu“ genannten Spruchs ist, auf Seite 209: „In der Hölle 
gibt es einen Ort namens ,Zamharīr‘. Dies ist die kalte Hölle. Ihre Kälte ist so 
heftig, dass sie nicht einmal für einen Augenblick erträglich ist. Die Ungläubigen 
werden abwechselnd in die kalte, dann in die heiße, dann in die kalte und dann 
wieder in die heiße Hölle geworfen und auf diese Art bestraft werden.“ Dass es 
eine Bestrafung im kalten Zamharīr der Hölle geben wird, steht im Kimyā-i 
saʿādat, Kapitel 4, Punkt 6 und am Ende der Übersetzung des Buches ad-Durra 
al-fākhira von Imām Muhammad al-Ghazālī mit dem Titel Der Jüngste Tag und 
das Jenseits, im Kapitel über die Abrechnung mit der Triebseele. Die Hadithe 
sprechen offenkundig darüber. 

Die Religionsignoranten greifen den Islam mit Verleumdungen und Lügen 
an, indem sie sagen: „Da die Propheten alle in heiße Länder entsandt wurden, 
haben sie die Höllenpein als Feuer beschrieben und die Menschen stets mit Feuer 
abgeschreckt. Wären sie aus den Polargebieten, den kalten Ländern im Norden 
gekommen, so hätten sie damit gedroht, dass die Bestrafung mit Eis erfolgen 

– 154 –



wird.“ Diese sind äußerst ignorante und törichte Ungläubige. Hätten sie Kunde 
über den edlen Koran und hätten sie die Worte der großen Islamgelehrten ver-
nommen und ein wenig Verstand besessen, wären sie sofort Muslime geworden. 
Wenn nicht dies, so würden sie sich zumindest davor zurückhalten, solche offen-
sichtlichen und niederträchtigen Lügen zu schreiben. Unsere Religion teilt mit, 
dass in der Hölle eine Bestrafung durch Kälte stattfinden wird, und auch, dass 
die Propheten, Friede sei mit ihnen, nicht nur in die heißen Gegenden, sondern 
in alle Gegenden dieser Welt, seien sie kalt oder heiß, entsandt wurden. Der 
edle Koran beantwortet die Fragen, die unserem Propheten gestellt werden, 
gemäß dem Wissensstand und dem Verständnis der Fragenden. Er beschreibt 
die Wesen im Jenseits, die unbekannt sind, durch Vergleich mit solchen Wesen, 
die sie im Diesseits kennen und gesehen haben. Da die Mekkaner von den Polen 
und den eisigen Gegenden dieser Welt nichts wussten, wäre es nutzlos gewesen, 
ihnen die durch Kälte erfolgende Strafe der Hölle zu beschreiben. Das Vorhan-
densein von Berichten im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen, die 
diesem feinen Detail entsprechen, führt dazu, dass die gegenwärtigen Ungläubigen 
noch mehr in die Irre gehen.] 

Erst beim letzten Atemzug wird klar, ob jemand ein Muʾmin oder Kāfir ist. 
Viele Menschen sind ihr gesamtes Leben über Ungläubige, doch am Ende wird 
ihnen der Glaube zuteil. Es gibt auch solche, die ihr gesamtes Leben gläubig ver-
bringen und am Ende vom Glauben abkehren. Am Jüngsten Tag ist der Zustand 
im letzten Atemzug ausschlaggebend. O mein Herr! Nachdem Du uns den rechten 
Weg gezeigt und uns mit dem Glauben beehrt hast, bewahre uns vor dem Irregehen 
und dem Abweichen vom rechten Weg! Sei barmherzig mit uns und vergebe uns! 
Einzig Du bist es, der uns den Weg weisen kann. 

ĪMĀN (GLAUBE): Unter Īmān versteht man, all jene Sachen, die per Konsens 
als Inhalte der Religion gelten, mit dem Herzen für wahr zu halten und mit der 
Zunge zu bekennen. Diese Glaubensinhalte sind die Existenz Allahs, des Erha-
benen, Seine Einheit, Seine Schriften, die Seiten, die Propheten sowie die Engel. 
Ebenfalls dazu gehört der Glaube an die Versammlung im Jenseits und die Auf-
teilung in Paradies und Hölle, die ewigen Wohlgaben im Paradies, die ewige 
Strafe in der Hölle, das Auseinanderreißen der Himmel, die Zerstreuung der 
Sterne und die Zersplitterung der Erde. Dazu zählt ebenso der Glaube an das 
Pflichtsein der fünf täglichen Gebete, an die Anzahl ihrer Gebetseinheiten, an 
das Pflichtsein des Entrichtens der Zakāt, des täglichen Fastens im Monat 
Ramadan und der Pilgerfahrt nach Mekka für jene, die dazu fähig sind. Genauso 
erforderlich ist der Glaube daran, dass es verboten ist, Wein zu konsumieren, 
[Schweinefleisch zu verzehren], einen Menschen unrechtmäßig zu töten, gegenüber 
den Eltern ungehorsam zu sein, Diebstahl zu begehen, Unzucht zu betreiben, 
den Besitz von Waisen unrechtmäßig zu verbrauchen, Zinsen zu nehmen und zu 
geben, [Glücksspiele zu spielen und dass Frauen unverhüllt außer Haus gehen]. 
Begeht jemand, der Glauben hat, eine große Sünde, verliert er seinen Glauben 
nicht und wird dadurch nicht zu einem Ungläubigen (Kāfir). Wer die Sünde, also 
etwas, das harām ist, als halāl bezeichnet, wird zum Ungläubigen. Wer eine Sünde 
begeht, ist ein „Fāsiq“ (Sünder). Es soll gesagt werden: „Ich bin gewiss ein 
Muʾmin.“ Es sollte mit Gewissheit ausgedrückt werden, dass man gläubig ist. Es 
soll nicht gesagt werden: „Ich bin inschāʾallāh ein Muʾmin.“ Dies könnte nämlich 
ein Ausdruck des Zweifels sein. Ja, auch wenn in Bezug auf den letzten Atemzug 
„inschāʾallāh“ gesagt wird, ist es dennoch besser, dies nicht zu sagen. 

Die Rangstellung der vier Kalifen untereinander ist gemäß der Reihenfolge 
ihres Kalifats. Die Gelehrten des rechten Pfades sagen nämlich alle: „Nach den 
Propheten, Friede sei mit ihnen, ist der höchste aller Menschen der ehrwürdige 

– 155 –



Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Danach ist es der ehr-
würdige Umar al-Fārūq, möge Allah mit ihm zufrieden sein.“ Vorzüglicher, also 
höher zu sein, bedeutet gemäß diesem Bedürftigen nicht, dass jemand mehr Tu-
genden und gute Eigenschaften hat, sondern vielmehr, vorher den Glauben an-
zunehmen, mehr als alle anderen für die Religion zu geben und sein eigenes 
Leben in Gefahr zu bringen. Mit anderen Worten: für diejenigen, die später kom-
men, ein Meister in der Religion zu sein. Die Späteren lernen alles von den Frü-
heren. All diese drei Bedingungen vereinen sich beim ehrwürdigen Siddīq, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein. Er nahm vor allen anderen den Glauben an und 
opferte sein Vermögen und sein Leben für diese Religion. Diese Gabe ist in 
dieser Gemeinde (Umma) niemandem außer ihm zuteilgeworden. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte kurz vor seinem Ableben: „Es gibt niemanden, 
der mehr als Abū Bakr für mich sein Vermögen und sein Leben geopfert hat. 
Hätte ich mir einen Freund genommen, so hätte ich wahrlich Abū Bakr zum 
Freund genommen.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Allah, der Erhabene, 
sandte mich zu euch als Prophet. Ihr glaubtet nicht, doch Abū Bakr glaubte. Er 
unterstützte mich mit seinem Vermögen und seinem Leben. Verletzt ihn nicht 
und respektiert und achtet ihn!“ In einem weiteren Hadith heißt es: „Nach mir 
wird kein Prophet mehr kommen. Würde jedoch einer gekommen, so würde 
wahrlich Umar Prophet werden.“ Der Emir [Alī], möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „Abū Bakr und Umar sind jeweils die Höchsten dieser Gemeinde 
(Umma). Wer mich höher als diese erachtet, ist ein Verleumder. Ich werde ihm 
Stockschläge geben, wie sie ein Verleumder bekommen würde.“ 

Die kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen den edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen zufrieden sein, müssen als Resultat guter Gründe erachtet werden. 
Zu diesen Differenzen kam es nicht wegen der Wünsche der Triebseele, des Stre-
bens nach Rang, Amt und Herrschaft. Denn all dies sind Übel der das Schlechte 
gebietenden Triebseele (an-Nafs al-ammāra). Ihre Triebseelen wurden jedoch 
durch die Gesellschaft, in der Gegenwart des allerbesten Menschen, Friede sei 
mit ihm, völlig rein. Es sei jedoch gesagt, dass in den kriegerischen Auseinan-
dersetzungen zur Kalifatszeit von Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, er im 
Recht war. Diejenigen, die sich von ihm trennten, haben sich geirrt. Doch ihr 
Irrtum war ein Irrtum im Idschtihād und daher kann über sie nichts Schlechtes 
gesagt werden, geschweige denn zu sagen, sie seien Sünder! Sie alle waren recht-
schaffen (ādil). Die Überlieferungen von ihnen allen sind anerkannt. Die Über-
lieferungen derjenigen, die Emir Folge leisteten, und die Überlieferungen derer, 
die sich von ihm getrennt haben, sind gleichermaßen authentisch und vertrau-
enswürdig. Die kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen ihnen führten 
nicht zu einem Vertrauensverlust. Daher müssen sie alle geliebt werden. Die 
Liebe zu ihnen ist nämlich das Resultat der Liebe zu unserem ehrwürdigen Pro-
pheten, Friede sei mit ihm. In einem Hadith heißt es: „Wer sie liebt, liebt sie, 
weil er mich liebt.“ Man muss sich sehr davor in Acht nehmen, sie nicht zu lieben 
und gegenüber auch nur einem einzigen von ihnen Feindschaft zu hegen. Denn 
die Feindschaft ihnen gegenüber ist eine Feindschaft gegenüber unserem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm. In einem Hadith heißt es: „Wer ihnen gegenüber 
Feindschaft hegt, tut dies aufgrund seiner Feindschaft mir gegenüber.“ Diese 
Großen zu respektieren und zu achten bedeutet, Respekt und Hochachtung für 
den allerbesten Menschen zu haben. Sie zu erniedrigen und ihnen gegenüber 
keinen Respekt zu haben bedeutet, ihn zu erniedrigen und ihm gegenüber res-
pektlos zu sein. Um der Gesellschaft des allerbesten Menschen, Friede sei mit 
ihm, und seinen Worten Respekt zu erweisen und sie wertzuschätzen, müssen 
die edlen Gefährten allesamt respektiert und wertgeschätzt werden. Einer der 
Großen unter den Gottesfreunden, Abū Bakr asch-Schiblī, möge seine Seele ge-

– 156 –



segnet sein, sagte: „Wer den edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, keinen Respekt erweist und sie nicht wertschätzt, hat den Glauben an Allahs 
Gesandten, Friede sei mit ihm, nicht verinnerlicht.“ 

DIE HANDLUNGSNORMEN DER SCHARIA: Nachdem man den Glauben 
korrigiert hat, müssen die im Islam gebotenen Handlungen verrichtet werden. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Gebäude des Islams wurde 
auf fünf Säulen errichtet. Die erste Säule ist Folgendes zu sagen: ,Aschhadu an 
lā ilāha illallāh wa-aschhadu anna Muhammadan abduhū wa-rasūluh‘, und an 
die Bedeutung dessen zu glauben.“ Die Bedeutung dieses Glaubensbekenntnises 
(Schahada) lautet: „Ich glaube daran und weiß, als hätte ich es gesehen, dass es 
keine Gottheit und niemand anderen gibt, dessen Existenz notwendig ist und 
der Anbetung und Gehorsam verdient, außer Allah, dem Erhabenen. Ich glaube 
daran und weiß, als hätte ich es gesehen, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, 
der Diener Allahs, des Erhabenen, und Sein Prophet ist. Mit Seiner Sendung 
verloren die Religionen der vorherigen Propheten ihre Gültigkeit und wurden 
außer Kraft gesetzt. Um die ewige Glückseligkeit zu erlangen, ist es unbedingt 
erforderlich, ihm allein Folge zu leisten. Jedes seiner Worte wurde ihm von Allah, 
dem Erhabenen, offenbart. Sie alle sind korrekt und es besteht in ihnen keine 
Möglichkeit für Fehler.“ [Wer Muslim werden will, spricht zuerst dieses Glau-
bensbekenntnis und seine Bedeutung. Daraufhin erlernt er die Ganzkörperwa-
schung (Ghusl), das Gebet (Salāt) und, sobald sie für ihn erforderlich werden, 
die anderen Pflichten und Verbote.] 

Die Inhalte des Glaubens haben wir weiter oben bereits kundgetan. 
Die zweite Säule des Islams ist das Verrichten der täglichen fünf Gebete zur 

rechten Zeit. Das rituelle Gebet ist die höchste aller gottesdienstlichen Handlungen 
(Ibādāt). Nach dem Glauben ist das Gebet die wertvollste Anbetung. Wie der 
Glaube auch liegt die Schönheit des rituellen Gebets im Gebet selbst. Die 
Schönheit der anderen gottesdienstlichen Handlungen jedoch liegt nicht in ihnen 
selbst. Es sollte sehr darauf geachtet werden, das Gebet korrekt zu verrichten. 
Zuerst soll eine makellose Gebetswaschung (Wudū) vorgenommen werden. Da-
nach soll, ohne nachlässig zu sein, das Gebet begonnen werden. Man soll sich 
darum bemühen, die Rezitation (Qirāʾa), die Verbeugung (Rukūʿ), die Nieder-
werfungen (Sadschda), das Stehen nach der Verbeugung (Qawma), das Sitzen 
zwischen den beiden Niederwerfungen (Dschalsa) und die restlichen Positionen 
auf die beste Art und Weise zu vollziehen. Die bewegungslose Ruhe (Tumaʾnīna) 
der Körperglieder in der Verbeugung, den Niederwerfungen, dem Stehen nach 
der Verbeugung und dem Sitzen zwischen den beiden Niederwerfungen muss 
als ein Erfordernis erachtet werden. Das Gebet sollte, ohne Nachlässigkeit darin 
zu zeigen, zu Beginn seiner Zeit verrichtet werden. 

Der anerkannte und geliebte Diener ist jener, der die Gebote seines Herrn 
allein deshalb erfüllt, weil sie Seine Anordnungen sind. Verzögerung im Befolgen 
der Anordnung ist Sturheit und Anstandslosigkeit. Auf Persisch verfasste Fiqh-
Bücher wie das Targhīb as-salāt wa-taysīr al-ahkām oder ein ähnliches Buch 
sollte sich jederzeit bei Euch befinden. [Das Buch Targhīb as-salāt wurde aus 
etwa hundert Büchern zusammengestellt und besteht aus drei Teilen. Der erste 
Teil behandelt die Verpflichtung zum Gebet, der zweite Teil die Gebetswaschung 
und der dritte Teil die Sachen, welche die Gebetswaschung ungültig werden 
lassen. Dieses Buch befindet sich in der Nuruosmaniye-Bibliothek (Istanbul). 
Es wurde vom Hakikat-Verlag neu aufgelegt.] Die religiösen Angelegenheiten 
sollten aus diesen Büchern erlernt werden. [Wer religiöses Wissen aus Büchern 
und Zeitschriften erwirbt, die von unfähigen Menschen geschrieben wurden, um 
sich materiell zu bereichern, wird falsche Sachen lernen. Es müssen Bücher 

– 157 –



gesucht und gelesen werden, die von aufrichtigen Muslimen für das Wohlgefallen 
Allahs geschrieben wurden. Für das Erlernen des Islams sind die besten Bücher 
auf Türkisch der Kommentar des Qādīzāda zum Birgivī vasiyetnāmesi sowie das 
Farāʾid al-fawāʾid (Erläuterung des Spruchs „Āmantu“) des Qādīzāda und die 
Bücher Mawqūfāt, der Kommentar zum Durr-i yektā, Ey oğul ilmihali (Ayyu-
hal-walad), die Übersetzung des al-Mawāhib al-ladunniyya, Madschmūʿa-i zuhdiyya 
und das Ilmihal-Buch Miftāh al-dschanna. Das Ilmihal-Buch des Lehrbeauftragten 
der Fatih-Moschee, des Generaldirektors der Grundstufe der Medresse, Iskilibli 
Muhammed Ātif, genannt Islam yolu, ist ebenfalls sehr nützlich. Es wurde im 
Jahre 1959 gedruckt. Er selbst wurde 1926 in Ankara hingerichtet. Diese Bücher 
wurden mit islamischen Buchstaben gedruckt. Um einem Buch vertrauen zu kön-
nen, soll nicht nur auf den Titel geachtet werden, sondern auch auf den Autor.] 
Bevor die Glaubenslehre der Ahlus-Sunna und Fiqh-Kenntnisse erworben werden, 
sollten der Gulistān und Märchenbücher nicht gelesen werden. Neben den Fiqh-
Büchern sind Bücher wie Gulistān oder dergleichen ohne Belang. [Wenn der 
Gulistān schon belanglos ist, was soll man dann wohl zu denjenigen sagen, die 
versessen sind auf die Zeitschriften und Zeitungen der Religionsfeinde?] Es ist 
zwingend erforderlich, zuerst das zu lesen, zu lernen und zu lehren, was in der 
Religion notwendig ist. Alles darüber hinaus ist nur sekundär. [Wie getäuscht 
sind also jene, die, bevor sie sich religiöses Wissen aneignen, andere Dinge lernen 
und ihren eigenen Kindern die richtigen religiösen Kenntnisse nicht vermitteln, 
sondern sich stattdessen darum bemühen, dass sie Geld, Vermögen und einen 
Rang erwerben. Liegt das Garantieren der Zukunft, der zukünftige Erfolg etwa 
darin, diese Dinge zu erlangen? Oder doch eher darin, das Wohlgefallen Allahs, 
des Erhabenen, zu erlangen?] 

Das Tahaddschud-Gebet sollte nicht versäumt werden, es sei denn es liegt 
eine Notwendigkeit vor. [Als „Tahaddschud“ wird dasjenige Gebet bezeichnet, 
welches verrichtet wird, nachdem zwei Drittel der Nacht vergangen sind. Es wird 
vor der Morgendämmerung verrichtet. „Tahaddschud“ bedeutet, den Schlaf auf-
zugeben. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, verrichtete das Tahaddschud-Gebet 
sogar während seiner Feldzüge. Wer Nachholgebete zu verrichten hat, sollte in 
der Zeit des Tahaddschud diese unbedingt verrichten. Dadurch begleicht er seine 
Schuld für die versäumten Gebete und erlangt ebenso den Lohn des Tahaddschud. 
Wie das Tahaddschud und die anderen freiwilligen Gebete zu verrichten sind, 
steht in unserem Buch Islamische Ethik geschrieben.] Wenn das Aufwachen in 
der Nacht schwerfällt, dann befehlt einigen Eurer Diener, dass sie Euch wecken! 
Sie sollen Euch zu dieser Zeit wecken und nicht schlafen lassen! Wenn man 
einige Nächte aufwacht, wird es zu einer Gewohnheit und Ihr werdet von selbst 
aufwachen. Wer zum Tahaddschud und zum Morgengebet aufwachen will, sollte 
sofort nach dem Nachtgebet schlafen gehen und die Nacht mit unnützen Be-
schäftigungen nicht schlaflos verbringen. Zur Tahaddschud-Zeit sollte Reue emp-
funden, um Vergebung gebeten, Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, gesucht 
und Er angefleht, die eigenen Sünden bedacht, sich an die eigenen Fehler erinnert, 
voller Furcht an die Strafen im Jenseits gedacht und vor den endlosen Leiden 
der Hölle gezittert werden. Es sollte viel gefleht werden für Vergebung. Zu dieser 
Zeit und auch zu jeder anderen Zeit sollte 100 Mal „Astaghfirullāh al-azīm alladhī 
lā ilāha illā huw al-hayyal-qayyūma wa-atūbu ilayh“ aufgesagt werden, während 
gleichzeitig an die Bedeutung dessen gedacht wird. [„Al-Azīm“ bedeutet, dass 
Sein Wesen und Seine Attribute vollkommen sind. „Al-Kabīr“ bedeutet, dass 
Sein Wesen vollkommen ist, und „al-Dschalīl“, dass Seine Attribute vollkommen 
sind.] Dies sollte auch nach dem Nachmittagsgebet 100 Mal aufgesagt werden 
[und zwar nach den Lobpreisungen (Tasbīhāt) und dem Bittgebet]. Dies kann 
auch ohne Gebetswaschung aufgesagt werden. In einem Hadith heißt es: „Frohe 

– 158 –



Botschaft jenen, die am Tage des Jüngsten Gerichts in den Aufzeichnungen ihrer 
Taten viel Istighfār stehen haben!“ [Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī schreibt im 
80. Brief des zweiten Bandes: „Um sich von Heimsuchungen und Bedrückungen 
zu befreien, ist das Lesen des Bittgebets für die Vergebung (Duʿā al-istighfār) 
sehr nützlich und dies wurde durch Erfahrung bestätigt. Es befreit von allen 
Sorgen außer dem Tod. Und für denjenigen, dessen Zeit gekommen ist, ermöglicht 
es einen schmerzlosen und unbedrückenden Tod. Im Hadith wurde erwähnt, 
dass sie von allen Sorgen befreit und die Versorgung vermehrt. Dieses Bittgebet 
sollte nach jedem Fard-Gebet dreimal aufgesagt werden und, indem man nur 
‚Astaghfirullāh‘ sagt, zu siebzig Mal vervollständigt werden.“ Siehe auch Seite 
455 im Buch Belege für das wahre Wort! Wenn das Vergebungsbittgebet und 
generell alle Bittgebete ohne ihre Bedeutung zu bedenken und nicht mit reinem 
Herzen, sondern lediglich mit der Zunge aufgesagt werden, bringen sie keinen 
Nutzen. Wenn es dreimal mit dem Mund aufgesagt wird, wird das reine Herz an-
fangen, dies ebenfalls aufzusagen. Es ist notwendig, es viele Male mit dem Mund 
zu sprechen, um das Herz, das durch das Begehen von Sünden verdunkelt ist, 
dazu zu bringen, es zu sagen. Wer das Gebet nicht verrichtet und verbotene 
Bissen zu sich nimmt, dessen Herz wird tiefschwarz. Damit solche Herzen beginnen, 
das Vergebungsbittgebet zu sprechen, muss man es mit dem Mund mindestens 
70 Mal aufsagen.] In der Duhā-Zeit sollten unbedingt mindestens zwei Gebets-
einheiten verrichtet werden. Die höchste Anzahl der Einheiten für die 
Tahaddschud- und Duhā-Gebete beträgt zwölf. [Bei den freiwilligen Gebete wird 
in der Nacht jeweils nach zwei Einheiten der Schlussgruß (Salām) gesprochen 
und am Tag nach jeweils vier Einheiten.] 

Im Anschluss an jedes Fard-Gebet sollte versucht werden, die Āyat al-kursī 
zu rezitieren. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Zwischen demjenigen, 
der nach den Fard-Gebeten die Āyat al-kursī rezitiert, und dem Paradies gibt es 
kein Hindernis außer dem Tod.“ Nach den täglichen fünf Gebeten sollte leise 33 
Mal die Kalimat at-tanzīh, also „Subhānallāh“, 33 Mal der Tahmīd, also 
„Alhamdulillāh“ und 33 Mal der Takbīr, d. h. „Allāhu akbar“ gesprochen werden 
und daraufhin einmal „Lā ilāha illallāhu wahdahū lā scharīka lah, lahul-mulku 
wa-lahul-hamdu yuhyī wa-yumīt wa-huwa alā kulli schayʾin qadīr“. Dies macht 
insgesamt 100. 

Jeden Tag und jede Nacht sollte 100 Mal „Subhānallāhi wa-bi-hamdihī 
subhānallāhil-azīm“ aufgesagt werden. Darin liegt viel Lohn. Jeden Morgen sollte 
einmal „Allāhumma mā asbaha bī min niʿmatin aw bi-ahadin min khalqika, fa-
minka wahdaka, lā scharīka laka, fa-lakal-hamdu wa-lakasch-schukr“ gesagt wer-
den. Und am Abend sollte anstelle von „mā asbaha“ „mā amsā“ gesagt werden 
und der Rest in gleicher Art gesprochen werden. Unser Prophet, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Wer dieses Bittgebet am Tag liest, wird den Dank für diesen Tag 
geleistet haben. Wer es in der Nacht liest, wird den Dank für diese Nacht geleistet 
haben.“ Es ist nicht zwingend erforderlich, es im Zustand der Gebetswaschung 
zu lesen. Dies sollte jeden Tag und jede Nacht gelesen werden. 

Die dritte Säule des Islams ist das Entrichten der Almosensteuer (Zakāt) 
seines Besitzes. Die Abgabe der Zakāt ist gewiss notwendig. Die Zakāt sollte 
bereitwillig und an jene gegeben werden, die im Islam dafür vorgesehen sind. 

Der erhabene Allah, der wahrhaftige Eigentümer aller Wohlgaben und Güter, 
verlangt von den Reichen, dass sie von den Wohlgaben, die Er ihnen beschert 
hat, 1/40 an die Armen unter den Muslimen verteilen. Im Gegenzug verspricht 
Er ihnen viel Lohn, eine vielfache Belohnung. [Er sagt: „Ich werde das Vermögen, 
dessen Zakāt entrichtet wird, gewiss vermehren und gewähren, dass es an guten 
Stellen eingesetzt wird. Das Vermögen, dessen Zakāt nicht entrichtet wird, werde 

– 159 –



Ich durch Unglücksfälle und Katastrophen unfreiwillig ausgeben lassen, euch 
aus den Händen nehmen und euren Feinden geben. Ihr werdet dies sehen, darüber 
sehr betrübt sein und es für euch selbst begehren!“] Wie rücksichtslos und stur 
doch jemand ist, der eine solche geringe Menge nicht [an einen von ihm selbst 
gewählten Glaubensbruder] abgeben will. 

Die Unterlassung der Gebote Allahs, des Erhabenen, rührt stets von der Ver-
dorbenheit des Herzens her. Die Verdorbenheit des Herzens besteht darin, nicht 
gänzlich an den Islam zu glauben. Um ein Muʾmin zu sein, genügt es nicht, 
lediglich das Glaubensbekenntnis (Schahada) zu sprechen. Die Heuchler [die 
sich als Muslime ausgeben, obwohl sie im Herzen Glaubensleugner sind] sprechen 
diese Worte ebenfalls. Ein Anzeichen für den Glauben im Herzen ist das bereit-
willige Befolgen der islamischen Gebote. Eine Goldmünze an einen Armen mit 
der Absicht der Zakāt zu geben, bringt mehr Lohn als 100.000 Goldmünzen als 
Almosen (Sadaqa) zu geben. Denn die Zakāt zu entrichten ist die Erfüllung einer 
Pflicht (Fard). Die Sachen, die ohne die Absicht der Zakāt gegeben werden, sind 
hingegen freiwillige (nāfila) gottesdienstliche Handlungen. Neben einer gottes-
dienstlichen Pflichthandlung haben freiwillige gottesdienstliche Handlungen 
keinen Wert. Sie gleichen nicht einmal einem Tropfen neben einem Meer. Der 
Satan täuscht an dieser Stelle und lässt die Menschen keine Nachholgebete ver-
richten, sondern lässt freiwillige Gebete [sowie freiwillige Haddsch und Umra] 
schön erscheinen. Er bringt sie davon ab, die Zakāt zu geben, und lässt freiwillige 
Wohltätigkeiten schön erscheinen. [Der versprochene große Lohn für Sunna- 
und freiwillige Gottesdienste gilt nur für jene, die keine Fard-Schuld abzuleisten 
haben oder ihre Fard-Schulden bereits beglichen haben. Wer Pflichttaten nach-
zuholen hat, erhält keinerlei Lohn für irgendwelche gottesdienstlichen Handlungen 
außer den Pflichthandlungen.] 

Die vierte Säule des Islams ist das tägliche Fasten (Sawm) im gesegneten 
Monat Ramadan. Im Monat Ramadan muss unbedingt jeden Tag gefastet werden. 
Ohne triftige Gründe darf diese wichtige Pflicht nicht versäumt werden. Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Fasten ist ein Schutzschild, welcher den 
Gläubigen vor der Hölle schützt.“ Wenn aufgrund einer Krankheit oder eines 
ähnlichen zwingenden Grundes das Fasten nicht eingehalten werden kann, so 
[isst diese Person heimlich und wenn der Entschuldigungsgrund nicht mehr 
vorliegt] muss es sofort nachgeholt werden. Wir alle sind Seine Diener. Wir sind 
nicht unabhängig und herrenlos. Wir müssen entsprechend der Gebote sowie 
Verbote unseres Herrn leben, auf dass wir uns von der Strafe befreien können. 
Diejenigen, die dem Islam nicht folgen, sind sture, widerspenstige und ungehorsame 
Diener, welche die Strafe verdienen. 

Die fünfte Säule des Islams ist die Pilgerfahrt (Haddsch) [d. h. einmal im 
Leben zur Stadt Mekka zu pilgern und die Pilgerriten zu vollziehen]. Die Pilger-
pflicht hat ihre Voraussetzungen. Sie alle sind in den Fiqh-Büchern niederge-
schrieben. In einem Hadith heißt es: „Eine angenommene Haddsch tilgt die vor-
herigen Sünden.“ 

Wer sich vom Höllenfeuer schützen will, muss die Sachen, die halāl und harām 
sind, gut lernen, sein Einkommen legitim bestreiten und das Verbotene vermeiden. 
Er muss die Verbote seines Herrn meiden und darf die Grenzen des Islams nicht 
überschreiten. Bis wann wird der Schlaf der Unachtsamkeit andauern und wann 
werden wir hellhörig werden? Wenn der Todeszeitpunkt kommt, wird der Mensch 
aufgeweckt werden, seine Augen werden geöffnet und seine Ohren werden hören. 
Doch dann wird es schon zu spät sein und die Reue wird keinen Nutzen haben. 
Nichts außer Schande wird es dann noch geben. Der Tod nähert sich uns allen. 
Die unterschiedlichen Strafen des Jenseits erwarten die Menschen. Wenn der 

– 160 –



Mensch stirbt, ist sein Jüngster Tag eingebrochen. Lasst uns erwachen, bevor 
der Tod uns weckt und die Gelegenheit aus unseren Händen weicht! Lasst uns 
die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, lernen und die wenigen Tage 
unseres Lebens in Einklang damit verbringen. Lasst uns Schutz suchen vor den 
verschiedenen Strafen des Jenseits. In Vers 6 der Sure at-Tahrīm heißt es sinn-
gemäß: „O ihr, die ihr glaubt, schützt Euch selbst und Eure Familienangehörigen 
vor einem Feuer, dessen Zündstoff Menschen und Steine sind.“ 

Nachdem der Glaube korrigiert ist und die gottesdienstlichen Handlungen 
gemäß dem Islam verrichtet werden, sollte die gesamte Zeit dafür genutzt werden, 
das Herz zu läutern. Nicht ein einziger Moment sollte ohne das Gedenken Allahs, 
des Erhabenen, vergehen. Während der Körper, die Hände und Füße mit weltlichen 
Angelegenheiten beschäftigt sind, soll das Herz stets mit Allah, dem Erhabenen, 
sein und Genuss am Gottgedenken finden. Dieser Zustand wird auf dem von 
unseren Großen gewiesenen Weg jedem in kurzer Zeit zuteil. Alhamdulillāh; 
Ihr wisst, dass dem so ist. Vielleicht ist, auch wenn nur ein wenig, etwas davon 
zuteilgeworden. Das, was erlangt wurde, soll man nicht aufgeben, sondern dafür 
dankbar sein und sich um dessen Vermehrung bemühen. Das, was alle anderen 
am Ende erreichen können, wird auf diesem Pfad am Anfang zuteil. Demnach 
ist auch eine geringe Menge ihres Verdienstes in Wirklichkeit sehr viel. Denn 
sie erlangen bereits zu Beginn Kenntnisse vom Ende des Weges. Doch gleich, 
um wie viel es sich bei dem handelt, was erlangt wird, sollte man es als wenig er-
achten, aber niemals unterlassen, Dankbarkeit zu zeigen. Es sollte sowohl Dank-
barkeit bekundet als auch Vermehrung erbittet werden. Mit der Reinheit des 
Herzens ist gemeint, dass die Liebe zu allem außer Ihm aus dem Herzen entfernt 
wird. Die Krankheit des Herzens liegt eben in diesen verschiedenen Bindungen, 
und solange diese Bindungen nicht gelöst werden, wird der wahrhaftige Glaube 
nicht zuteil. Und es wird nicht leicht und mühelos, die islamischen Gebote und 
Verbote einzuhalten. 

In einem Gedicht heißt es:  

Gedenke Seiner, solange du am Leben bist, 
da des Herzens Reinheit durch des Geliebten Gedenken ist. 

[„Dhikr“ (Gottgedenken) bedeutet, sich an Allah, den Erhabenen, zu erinnern. 
Dies geschieht mit dem Herzen. Wenn man Allahs gedenkt, wird das Herz ge-
läutert, d. h. die Liebe zur Welt (Dunyā) weicht aus dem Herzen, und die Liebe 
zu Allah siedelt sich darin an. Dass sich zahlreiche Menschen versammeln und 
schreien, tanzen und wirbeln, ist kein Dhikr. Es wurden in den letzten hundert 
Jahren im Namen der Tarīqa viele Sachen erfunden. Der Weg der großen Islam-
gelehrten und der edlen Gefährten wurde vergessen. Die Unwissenden, ja gar 
die Sünder sind als Schaykhs aufgetreten und haben unter dem Deckmantel von 
Dhikr und Ibāda Sünden begangen. Insbesondere in letzter Zeit gibt es kaum 
noch ein Ordenshaus (Tekke), in welches sich nicht Gedankengut der Qizilbasch 
und der Madhhablosigkeit gemischt hat und in dem kein Harām begangen wird. 
Es scheint so, als würde es heute weder in Istanbul, noch in Anatolien, Ägypten, 
Irak, Iran, Syrien und dem Hedschas, das heißt, in keinem islamischen Land 
einen Tasawwuf-Gelehrten geben. Doch falsche Murschids und Pseudosufis, 
welche die Muslime ausbeuten, sind an der Tagesordnung. Es müssen unbedingt 
die Bücher, die in früheren Zeiten von großen Islamgelehrten mit aufrichtiger 
Absicht verfasst wurden, gelesen und die gottesdienstlichen Handlungen gemäß 
diesen Büchern ausgerichtet werden. Auf Ketzer, Räuber des Glaubens und Ver-
mögens, die unter dem Deckmantel der Ordenszugehörigkeit, des Schaykhtums 
und des Novizentums agieren, darf man nicht hereinfallen und sollte vor diesen 
unbedingt fliehen.] 

– 161 –



Die Speisen sollten nicht zum Vergnügen und Genuss verzehrt werden, sondern 
um Kraft für die Erfüllung der Gebote Allahs, des Erhabenen, zu finden. Wenn 
Ihr eine solche Absicht nicht gleich zu Beginn fassen könnt, solltet Ihr Euch bei 
jeder Mahlzeit zu dieser Absicht zwingen. Fleht Allah, den Erhabenen, für eine 
wahrhaftige Absicht an! Tasawwuf bedeutet nicht, wenig zu essen und zu trinken. 
Jeder muss seine Nahrung auf legitimem Weg erwerben und so viel essen, bis er 
satt wird. Ubaydullāh al-Ahrār, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seinem Buch Masmūʿāt auf Seite 110: „Schāh Naqschiband Bahāʾuddīn al-Bukhārī 
sagte: ,Etwas zu essen ist besser, als zu hungern.‘ Alāʾud-dawla Ruknuddīn sagte: 
,Hätte ich vorher gewusst, dass es besser ist etwas zu essen, als zu hungern, dann 
hätte ich Euch nicht angeordnet, wenig zu essen.‘ “ Es sollte neue und saubere 
Kleidung getragen werden und beim Anlegen der Kleidung sollte die Absicht 
gefasst werden, sich für den Gottesdienst, für das rituelle Gebet zu schmücken. 
In einem Koranvers heißt es sinngemäß: „Legt für jedes Gebet eure geschmückten, 
sauberen und geliebten Kleidungen an!“ Kleidung sollte nicht getragen werden, 
um sie jedem zur Schau zu stellen; dies ist nämlich eine Sünde. [Ibn Ābidīn 
schreibt bei seinen Erläuterungen zu den verpönten Handlungen während des 
Fastens, dass es mubāh ist, sich schön zu kleiden.] Alle Handlungen, Taten und 
Worte, das Lesen und Hören [und das Schicken der Kinder zur Schule] sollten 
für das Wohlgefallen Allahs geschehen. In allem sollte angestrebt werden, gemäß 
Seiner Religion zu handeln. Wenn dies der Fall ist, wird der Mensch mit all seinen 
Körpergliedern und seinem Herzen Allah, dem Erhabenen, zugewandt sein. Er 
wird Seiner gedenken [d. h. sich an Ihn erinnern]. Wenn man beispielsweise mit 
der Absicht schläft, die gottesdienstlichen Handlungen mit Kraft und Gesundheit 
auszuführen, wird der gesamte Schlaf zur gottesdienstlichen Handlung, obwohl 
der Schlaf eigentlich gänzlich eine Unachtsamkeit darstellt. Dem ist so, weil man 
mit der Absicht der Ibāda schläft. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Der 
Schlaf der Gelehrten ist eine Ibāda.“ Ich weiß, dass es heute für Euch schwierig 
sein wird, diese Dinge zu tun, da Ihr von verschiedenen Hindernissen umgeben 
seid. Ihr seid gefangen in Bräuchen und der Mode. Ihr seid in dem Wahn gefangen, 
in Schande zu geraten und die Selbstachtung zu verlieren. All dies hindert Euch 
daran, die islamischen Bestimmungen einzuhalten. Dabei sandte Allah, der Er-
habene, den Islam, um die verdorbenen Gewohnheiten, abscheuliche Moden ab-
zuschaffen und den Egoismus und die Selbstachtung der Triebseele zu zerbrechen. 
Doch wenn das Gedenken des Namens Allahs, des Erhabenen, im Herzen be-
ständig gepflegt wird, die fünf täglichen Gebete ohne Nachlässigkeit den Bedin-
gungen entsprechend verrichtet werden und auf das Erlaubte sowie Verbotene 
so gut es geht geachtet wird, dann besteht Hoffnung, dass Ihr diese Hindernisse 
loswerdet und in diese Richtung gezogen werdet. Der zweite Grund für die Nie-
derschrift dieser Ratschläge ist, dass auch, wenn diese Ratschläge nicht befolgt 
werden, sie zumindest dazu dienen, die eigenen Mängel und Fehler zu erkennen, 
was wiederum eine große Gabe ist. Wir suchen bei Allah, dem Erhabenen, 
Zuflucht davor, nicht zu finden und nicht zu merken, dass man nicht gefunden 
hat, die eigenen Mängel nicht zu kennen und sich nicht dafür zu schämen, dass 
man seine Pflicht nicht erfüllt hat! Solche Menschen sind sture Unwissende, die 
den Islam nicht kennen und ihrer Dienerschaft nicht nachkommen. 

[Muhammad Maʿsūm as-Sirhindī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
im 140. Brief des zweiten Bandes: „In einem Hadith qudsī heißt es: ,Wer einen 
Meiner Freunde (Awliyā) anfeindet, der befindet sich im Krieg mit Mir. Unter 
den Sachen, die Meinen Diener Mir näherbringen, ist Mir das am liebsten, was 
Ich ihm zur Pflicht gemacht habe. Meinen Diener, der sich Mir nähert, indem er 
[zusätzlich] freiwillige Gottesdienste verrichtet, liebe Ich sehr. Ich werde das 
hörende Ohr, das sehende Auge, die haltende Hand und der gehende Fuß Meines 

– 162 –



Dieners, den Ich sehr liebe. Ich werde ihm gewiss geben, was er wünscht. Wenn 
er Zuflucht bei Mir sucht, werde Ich ihn gewiss beschützen.‘ “ Dieser Hadith 
qudsī wird im vorliegenden Buch im zweiten Abschnitt, auf der vierten Seite des 
17. Kapitels, in Nawawīs al-Arbaʿīn (40 Hadithe) als 38. Hadith, im Buch al-
Hadīqa auf Seite 182, im Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits auf Seite 218 
sowie im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna auf Seite 91 erklärt. Die Gottesnähe, 
die durch die Pflichten entsteht, ist gewiss stärker als die Nähe, die durch die 
freiwilligen Gottesdienste entsteht. Doch nur die Pflichten, die mit Aufrichtigkeit 
(Ikhlās) verrichtet werden, schaffen Nähe (Qurb). „Ikhlās“ bedeutet, die got-
tesdienstlichen Handlungen zu verrichten, weil Allah, der Erhabene, sie geboten 
hat. Bei jedem Muslim, der der Ahlus-Sunna angehört, ist etwas Ikhlās vorhanden. 
Durch Gottesfurcht (Taqwā) und die Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen 
gelangen „Fayd“ genannte Herzenslichter zu ihm. Wenn er von diesen Lichtern, 
die vom Herzen eines Gottesfreundes (Walī) ausgestrahlt werden, aufnimmt, 
wird sich sein Ikhlās zügig und stark vermehren. „Taqwā“ bedeutet, die verbotenen 
Dinge zu verabscheuen und nicht einmal daran zu denken, Verbotenes zu begehen. 
Allah, dem Erhabenen, näherzukommen bedeutet, Seine Liebe und Sein Wohl-
gefallen zu erlangen. Siehe auch das Ende des Schlusswortes. Die Lichter und 
spirituellen Erkenntnisse, die Allah, der Erhabene, den Herzen der Gläubigen 
zukommen lässt, gelangen in die Herzen derer, die viele gottesdienstliche Hand-
lungen verrichten und die sehr gottesfürchtig sind. Das bedeutet, dass dadurch 
ihre Fähigkeit steigt, Lichter und spirituelle Erkenntnisse zu empfangen. Spirituelle 
Erkenntnisse breiten sich vom gesegneten Herzen des Gesandten Allahs aus. 
Um diese kommenden spirituellen Erkenntnisse aufzunehmen, muss man den 
Gesandten Allahs lieben. Liebe entsteht dadurch, dass sein Wissen, sein schöner 
Charakter, seine Wunder und seine Vollkommenheiten erlernt werden. Wenn 
Allahs Gesandter wiederum ihn sieht und liebt, vermehrt sich seine Aufnahme 
der spirituellen Erkenntnisse. Daher haben diejenigen, die sich in seiner Gesell-
schaft (Suhba) befanden, die sein wunderschönes Antlitz erblickten und seine 
süße Stimme vernahmen, viel mehr spirituelle Erkenntnisse empfangen. Die 
edlen Gefährten haben daher sehr viele spirituelle Erkenntnisse erlangt und ihre 
Herzen wurden von der Liebe zum Weltlichen gereinigt, sodass ihre Aufrichtigkeit 
(Ikhlās) vollkommen war. Die Lichter und spirituellen Erkenntnisse, die sie er-
langten, wanderten durch die Herzen der Gottesfreunde (Awliyā) und somit 
kamen diese bis in unsere heutige Zeit. Wenn jemand einen Gottesfreund in 
seiner Zeit erkennt, diesen sehr liebt, seine Gesellschaft pflegt und sich bei ihm 
beliebt macht, wird das Licht, welches vom gesegneten Herzen des Gesandten 
Allahs in das Herz des Gottesfreundes geflossen ist, auch in sein Herz fließen 
und es reinigen. Wird ihm seine Gesellschaft nicht zuteil, so gilt der Umstand, 
dass er an den Gottesfreund denkt, d. h. sich seine Gestalt und sein Gesicht vor-
stellt, wie als würde er sich in seiner Gesellschaft befinden. Mazhar Dschān-i 
Dschānān wandte sich von Delhi aus dem in Kabul befindlichen Schah Bahīk zu 
und ließ ihn hohe Stufen erreichen. Der ehrwürdige Mazhar Dschān-i Dschānān 
sagte: „Alle spirituellen Erkenntnisse und Wohlgaben erlangte ich einzig und 
allein aufgrund meiner Liebe zu meinen Meistern. Wie können denn auch unsere 
mangelhaften Gottesdienste Grund dafür werden, dass wir Allah, dem Erhabenen, 
näherkommen?“ Das bedeutet, den spirituellen Meister (Murschid) zu lieben 
führt dazu, die aus seinem Herzen strömenden spirituellen Erkenntnisse zu er-
langen. Wenn spirituelle Erkenntnisse aufgenommen werden, kommt Ikhlās zu-
stande. Und gottesdienstliche Handlungen, die mit Ikhlās verrichtet werden, 
lassen den Menschen den wahrhaftigen Glauben (al-Īmān al-haqīqī) erlangen. 
In einem Hadith, der im Kunūz ad-daqāʾiq überliefert wird, heißt es: „Alles hat 
eine Quelle. Die Quelle der Aufrichtigkeit, der Gottesfurcht sind die Herzen 

– 163 –



der Gotteskenner (Ārifūn).“ Ein Gottesfreund (Walī) zu werden, d. h. die Nähe 
Allahs, des Erhabenen, also Seine Liebe zu erreichen, erfordert das Einhalten 
der islamischen Bestimmungen mit Ikhlās. Die islamischen Bestimmungen zu 
befolgen bedeutet, so zu glauben, wie es die Ahlus-Sunna-Gelehrten vermittelt 
haben, anschließend die Verbote zu meiden und die Pflichtgottesdienste mit 
Ikhlās zu verrichten.] 

47 — DRITTER BAND, 34. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhammad Amīns Mutter geschrieben. 
Der erste Ratschlag ist, seinen Glauben gemäß dem auszurichten, was die 

Gelehrten der Ahlus-Sunna in ihren Büchern mitgeteilt haben. Denn nur diese 
Gruppe wird vor der Hölle bewahrt. Möge Allah, der Erhabene, diese großen 
Gelehrten großzügig für ihre Arbeit belohnen. [Die Mudschtahids der vier Rechts-
schulen, die die Stufe des Idschtihād erreichten, und die großen Gelehrten, die 
sie ausgebildet haben, werden „Gelehrte der Ahlus-Sunna“ genannt. Die Bücher 
der Ahlus-Sunna-Gelehrten sind zahlreich. Das im Jahre 1217 in Istanbul auf 
Türkisch verfasste Buch Nadschāt al-musallī des Ahmad Schawqi Efendi, welches 
unter der Nummer 465 vom Bildungsministerium zugelassen wurde, erklärt dies 
sehr gut.] Nachdem der Glaube ausgerichtet ist, muss man die in der Rechtswis-
senschaft (Fiqh) dargelegten gottesdienstlichen Handlungen ausführen, also die 
Gebote des Islams befolgen und die Verbote meiden. Die täglichen fünf Gebete 
müssen ohne Faulheit und Nachlässigkeit ihre Bedingungen und die Taʿdīl al-
arkān beachtend verrichtet werden. Wer so viel Güter und Geld hat, dass sie die 
Nisāb-Menge erreichen, muss die Zakāt entrichten. Imām Abū Hanīfa sagte: 
„Auch von Gold und Silber, die von Frauen als Schmuck verwendet werden, 
muss die Zakāt entrichtet werden.“ 

Man sollte seine wertvolle Lebenszeit nicht einmal mit unnötigem Erlaubten 
(Mubāh) vergeuden. Dass man sie nicht mit dem, was verboten (harām) ist, ver-
bringen soll, versteht sich von selbst. Man soll nicht mit Gesang und Liedern 
[sowie Musikinstrumenten] beschäftigt sein und sich nicht von dem Vergnügen, 
das sie der Triebseele bereiten, täuschen lassen. Diese sind Gift, das mit Honig 
vermischt und mit Zucker überzogen ist. 

Die üble Nachrede (Ghība) muss unbedingt gemieden werden, denn sie ist 
harām. [Ghība bedeutet, dass man die heimlichen Makel eines Muslims oder 
eines Schutzbefohlenen (Dhimmī) hinter seinem Rücken, d. h. in seiner Abwe-
senheit erwähnt. Doch es ist notwendig, von „Harbī“ genannten Ungläubigen, 
Irrgängern und von Leuten, die in der Öffentlichkeit Sünden begehen, eben diese 
Sünden, und von denjenigen, die den Muslimen Unrecht zufügen und sie beim 
Handel betrügen, eben diese Bosheiten den Muslimen bekannt zu geben, damit 
sie sich vor ihrem Übel schützen können, und die Verleumdungen jener, die den 
Islam in Wort und Schrift falsch darstellen, mitzuteilen. Das Sprechen über diese 
Sachen fällt nicht unter üble Nachrede. (Radd al-muhtār: 5-263)] 

Auch die „Namīma“, also das Zwischentragen zwischen Muslimen, ist nicht 
erlaubt. Es wurde verkündet, dass diejenigen, die diese beiden Sünden begehen, 
dafür auf verschiedenste Art bestraft werden. Auch das Lügen und das Verleumden 
sind harām, man muss sich davor hüten. Diese beiden Sünden waren in jeder 
Religion verboten und die Strafe für sie ist eine sehr schwere. Die Makel und 
heimlichen Sünden der Muslime zu bedecken und ihnen ihre Fehler zu vergeben, 
bringt großen Lohn mit sich. Mit den Jüngeren und jenen, über die man Autorität 
hat [die Ehefrau, Kinder, Schüler, Soldaten] und den Armen soll man barmherzig 

– 164 –



umgehen und ihnen ihre Fehler nicht vorhalten. Man darf diese armen Menschen 
nicht wegen irgendwelcher Belanglosigkeiten verletzen, schlagen oder beschimpfen. 
[Man darf die Religion, den Besitz, das Leben, die Ehre und die Würde von 
anderen nicht angreifen. Man soll all seine Schulden allen seinen Gläubigern 
und der Regierung gegenüber begleichen. Bestechungsgelder zu nehmen und zu 
geben ist harām. Aber in Fällen, in denen man damit der Unterdrückung eines 
Ungerechten entgeht oder wenn man dazu gezwungen oder bedroht wird, gilt 
dies nicht als Geben von Bestechungsgeld, doch die Annahme davon bleibt auch 
in diesen Fällen harām.] Jeder sollte seine eigenen Fehler sehen und an die 
Sünden denken, die er gegenüber Allah, dem Erhabenen, beging. Er sollte sehen, 
dass Allah, der Erhabene, ihn nicht umgehend bestraft und dass Er ihm seine 
Versorgung nicht abstellt. [Anweisungen von Eltern und von Regierenden, die 
mit den islamischen Bestimmungen im Einklang sind, soll man befolgen und sich 
gegen solche, die nicht damit im Einklang sind, nicht auflehnen, um keinen Anlass 
zu Zwietracht (Fitna) zu geben.] [Siehe auch den 123. Brief im zweiten Band des 
Maktūbāt-i Maʿsūmiyya.] 

Nach der Ausrichtung des Glaubens und der Erfüllung der in der Rechtswis-
senschaft dargelegten Gebote sollte man die gesamte Zeit mit Dhikr, dem Ge-
denken Allahs, des Erhabenen, verbringen. Dies sollte gemäß den Anweisungen 
der Großen fortgesetzt werden. Alles, was dieses Gedenken Allahs, des Erhabenen, 
im Herzen verhindert, sollte als Feind erachtet werden. Je mehr man sich an die 
islamischen Bestimmungen hält, desto mehr findet man Genuss am Gedenken 
Allahs. Je mehr Faulheit und Nachlässigkeit in der Befolgung der islamischen 
Bestimmungen vorhanden sind, desto weniger wird dieser Genuss und schwindet 
irgendwann ganz. [Es gibt verschiedene Arten des Dhikr. Eine davon lautet: 
„Allāhu akbar, Allāhu akbar. Lā ilāha illallāhu wallāhu akbar. Allāhu akbar wa-
lillāhil-hamd.“ Dieser Dhikr wird auch „Takbīr at-taschrīq“ genannt. Man sollte 
diesen Dhikr viele Male täglich sprechen. Auch das Bittgebet für die Vergebung 
(Duʿā al-istighfār) ist ein Dhikr mit sehr vielen Nutzen. Man muss sehr achtsam 
sein, um sich nicht von den Lügen und Verleumdungen der Islamfeinde täuschen 
zu lassen und in ihre Falle zu geraten.] Was soll ich noch schreiben? Dem Ver-
nunftbegabten sollte so viel genügen. Möge Allah, der Erhabene, uns allen er-
möglichen, Taten zu verrichten, welche die ewige Glückseligkeit erlangen lassen! 
Āmīn. 

48 — DRITTER BAND, 35. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Manū Dschahr geschrieben und beinhaltet Rat-

schläge. 
Möge Allah, der Erhabene, Euch ein gesegnetes Leben gewähren! Möge Er 

Glückseligkeit und Gutes geben, sodass Ihr das Leid, welches Euch wiederfuhr, 
vergessen könnt! 

Mein Sohn! So wie in der Jugend die Begierden der Triebseele den Menschen 
umschlungen halten, ist sie auch die gewinnbringendste Zeit für das Aneignen 
von Wissen und das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen. In den Momenten 
der Jugend, in denen die Begierde und der Zorn einen überkommen, eines der 
islamischen Gebote zu erfüllen, ist um ein Vielfaches höher und wertvoller als 
dieselbe gottesdienstliche Handlung, die im Alter verrichtet wird. [Insbesondere 
wenn noch andere Hindernisse hinzukommen und diese überwunden werden, 
dann ist der Lohn für diese gottesdienstliche Handlung derart hoch, dass nur 
Allah, der Erhabene, ihn kennt.] Denn die Erschwernis und Drangsal, angesichts 
von Hindernissen den gottesdienstlichen Pflichten nachzukommen, erheben den 

– 165 –



Ruhm und die Ehre dieser gottesdienstlichen Handlungen in den Himmel. Leicht 
und ohne Hindernisse ausgeführte gottesdienstliche Handlungen sind vom Rang 
her niedriger. Aus diesem Grund sind die Höheren unter den Menschen höher 
geworden als die Höheren unter den Engeln. Denn der Mensch verrichtet die 
Gottesdienste trotz der Hindernisse um ihn herum. Die Engel hingegen gehorchen 
ohne jegliche Hindernisse den Geboten. In Kriegszeiten ist der Wert der Soldaten 
viel höher und ein kleiner Dienst in der Schlacht ist viel wertvoller als große Be-
strebungen in Friedenszeiten. Die Begierden der Jugend sind der Triebseele und 
dem Teufel, die beide Feinde Allahs, des Erhabenen, sind, lieb. Doch das, was 
dem Islam entspricht, ist das, was Allah, der Erhabene, liebt. Die Feinde Allahs, 
des Erhabenen, zu erfreuen und den wahrhaftigen Wohltäter und Eigentümer 
all dieser zu erzürnen, ist nichts, was vernünftige und intelligente Menschen tun 
würden. Möge Allah, der Erhabene, uns allen ermöglichen, vernunftgemäß zu 
handeln, und uns davor bewahren, von der Triebseele, dem Teufel und den 
Worten und Schriften der Ketzer, d. h. der Feinde der Religion, die den Namen 
Muslime tragen, getäuscht zu werden! [Insbesondere in einer Zeit, in der sich 
die Religionslosen und Menschen, welche die Muslime verhöhnen, vermehren 
und sich Propaganda, die die Kinder der Muslime von der Religion abbringen, 
ausbreitet, bringen wenige gottesdienstliche Handlungen unter der Voraussetzung, 
dass sie korrekt verrichtet werden, ein Vielfaches an Lohn ein. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: „O meine Gefährten! Ihr seid in solch einer Zeit ge-
kommen, in der ihr, wenn ihr 9/10 der Gebote Allahs, des Erhabenen, erfüllt, 
aber 1/10 nicht einhaltet, zugrunde gehen und in das Höllenfeuer einkehren 
würdet. Doch es wird eine Zeit kommen, in der, wenn die Gläubigen 1/10 der 
Gebote einhalten können und 9/10 unterlassen, sie von der Hölle erlöst sein wer-
den. Frohe Kunde jenen, die zu dieser Zeit Glauben haben!“] 

49 — DRITTER BAND, 57. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Hamīd Ahmadī geschrieben. Er behandelt 

die Erschaffung der Welt aus dem Nichts und die Ablehnung des Konzepts des 
„aktiven Intellekts“ (al-Aql al-faʿāl) der griechischen Philosophen. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, der Herr der Welten, und Friede und 
Segen seien auf dem Höchsten der Propheten. Allah, der Erhabene, ist ein Wesen 
mit Selbststand [also ein selbstständig Seiendes, d. h. Seine ewige und alleinige 
Existenz ist eine Existenz, die auf nichts angewiesen ist]. Seine Existenz ist durch 
sich selbst. So wie Er jetzt existiert, hat Er in der Vergangenheit schon immer 
existiert und wird auch in der Zukunft immer existieren. Eine Nichtexistenz vor 
Seiner Existenz oder nach Seiner Existenz ist unmöglich. Es ist notwendig, dass 
Er immer existiert. Nichtexistenz kann sich Ihm nicht nähern. Alles außer Allah, 
dem Erhabenen, wird „Ālam“ (Schöpfung) genannt. Die gesamte Schöpfung, 
die physischen Zustände der Materie [d. h. feste, flüssige oder gasförmige Körper, 
Atome, Moleküle und Energie], die Himmel, der Verstand, die Triebseele [die 
Zellen, alle Lebewesen], die Elemente und Verbindungen sind alle nur durch 
Sein Erschaffen existent. Während sie alle zuvor nicht existierten, wurden sie im 
Nachhinein in die Existenz gebracht. Er ist der Einzige, dessen Existenz ewig 
ist. Alles außer Ihm war nicht existent und wurde im Nachhinein hervorgebracht. 
Später werden sie erneut in die Nichtexistenz übergehen. Er erschuf die Erde in 
zwei Tagen. Dann erschuf Er die Himmel und Sterne ebenfalls in zwei Tagen. 
Das heißt, Er brachte sie aus dem Nichts hervor. In Vers 9 der Sure Fussilat 
heißt es sinngemäß: „Er erschuf die Erde in zwei Tagen“, und im 12. Vers heißt 
es sinngemäß: „Sodann brachte Er die sieben Himmel in zwei Tagen hervor.“ 

– 166 –



Wenn jemand nun daherkommt und diese Verse des edlen Korans leugnet und 
behauptet, ein Teil der Geschöpfe, die Himmel, die Sterne, die Elemente, der 
Verstand oder die Seele, seien urewig (qadīm), so versteht sich, dass diese Person 
töricht ist. Alle Religionen verkünden, dass alles außer Allah zeitlich erschaffen 
(hādith) ist, d. h. zuvor nicht existierte und später in die Existenz trat. Huddschat 
al-islām Imām Muhammad al-Ghazālī legt diese Einigkeit aller Religionen in 
seinem Buch al-Munqidh anid-dalāl dar. Er hält fest, dass diejenigen, die be-
haupten, einige der Dinge im Universum seien urewig, zu Ungläubigen werden. 
Wie ersichtlich ist, bedeutet die Behauptung, eines der kontingenten/möglichen, 
d. h. erschaffenen Dinge sei urewig, aus der Religion auszutreten und ein Philosoph 
zu sein. Alles andere als Allah, der Erhabene, hat zuvor nicht existiert und wird 
wieder zu Nichts werden. Wenn der Jüngste Tag anbricht, werden die Sterne 
ihre Orte verlassen und sich zerstreuen, die Himmel werden auseinanderreißen 
und die Erde und die Berge werden zersplittern und sie alle werden vernichtet. 
Dass es sich derart ereignen wird, wird im edlen Koran offenkundig erwähnt. 
Unter allen muslimischen Gruppen herrscht ein Konsens darüber. In einem Vers 
aus der Sure al-Hāqqa heißt es sinngemäß: „Wenn einmal in das Horn geblasen 
wird, werden Erde und Berge gehoben und erschüttert. An diesem Tag wird der 
Jüngste Tag einbrechen, der Himmel sich spalten und zerbersten.“ In einem 
Vers der Sure at-Takwīr heißt es sinngemäß: „Wenn die Sonne sich verfinstert, 
die Sterne ihre Orte verlassen und herabstürzen und die Berge zerbersten und 
zerfallen…“ In der Sure al-Infitār heißt es in einem Vers sinngemäß: „Wenn der 
Himmel sich spaltet und die Sterne sich zerstreuen und vernichtet werden…“ 
Und im letzten Vers der Sure al-Qasas heißt es sinngemäß: „Alles wird vergehen 
und einzig Er wird bleiben.“ 

Im edlen Koran gibt es zahlreiche Verse dieser Art. Nicht daran zu glauben, 
dass diese vernichtet werden, bedeutet Unwissenheit oder, sich von den schil-
lernden Lügen der Philosophen, welche nicht an den edlen Koran glauben, 
täuschen zu lassen. So ist ersichtlich, dass der Glaube an die Vernichtung der 
Schöpfung genauso wie an ihre Erschaffung aus dem Nichts ein Grundsatz des 
Glaubens ist. Daran zu glauben ist zwingend erforderlich. Einige der Gelehrten 
sagten, dass sieben Geschöpfe nicht vernichtet würden, und diese seien der Thron 
(al-Arschul-aʿlā), der Fußstuhl (Kursī), die Tafel (Lawh), das Schreibrohr (Qalam), 
das Paradies (Dschanna), die Hölle (Dschahannam) und die Seele (Rūh). Sie 
sagten, dass diese auf ewig bestehen würden. Damit ist jedoch nicht gemeint, 
dass es unmöglich sei, dass diese vergehen werden, sondern damit ist gemeint: 
„Allah, der Erhabene, wird von den Sachen, die Er erschaffen hat, jene, die Er 
will, erneut vernichten und was Er nicht vernichten will, wird Er aufgrund von 
Ihm allein bekannten Nutzen und Gründen nie vernichten und daher sind diese 
ewig beständig.“ Allah, der Erhabene, tut und gebietet, was Er will. Aus diesen 
gesamten Ausführungen ist also zu entnehmen, dass die gesamte Schöpfung auf-
grund des Willens und der Macht Allahs, des Erhabenen, existiert. Sie sind auf 
Allah, den Erhabenen, angewiesen, damit sie existieren und in der Existenz ver-
bleiben können. Ewigkeit bedeutet nämlich, dass die Existenz kontinuierlich 
anhält. Es bedeutet nicht, zu etwas anderem zu werden. Zu existieren und in der 
Existenz bleiben zu können, geschieht durch den Willen und Wunsch Allahs, des 
Erhabenen. Was ist denn schon das, was die antiken Philosophen „aktiver Intel-
lekt“ (al-Aql al-faʿāl) nennen [und die heutigen Religionsfeinde als „Naturkräfte“ 
bezeichnen], dass die Existenz und Nichtexistenz der Geschöpfe unter seiner 
Kontrolle stehen würden? Sogar über die Existenz dessen tätigen sie unterschied-
liche Aussagen, denn die Sache, die sie damit bezeichnen, haben sie mit ihrem 
beschränkten Verstand ausgedacht. Gemäß den richtigen Lehren des Islams sind 
dies Mittel für die Erschaffung Allahs, des Erhabenen. Diese Mittel ihrerseits 

– 167 –



wiederum sind und werden von Allah, dem Erhabenen, erschaffen. Nicht daran 
zu glauben, dass die Existenz der Geschöpfe von Allah, dem Erhabenen, kommt, 
sondern sie an solche eingebildeten, erfundenen Namen zu knüpfen, ist äußerst 
töricht. Die Existierenden selbst wiederum erkennen und verstehen, dass es eine 
Schande und Erniedrigung ist, nicht ein Geschöpf Allahs, des Erhabenen, zu 
sein, sondern Diener und Sklave einer Erfindung von kurzsichtigen Menschen, 
die Gefangene ihres Verstandes sind. Sie würden lieber zugrunde gehen, als ein 
solcher Diener zu sein. Nicht das Geschöpf eines allmächtigen Schöpfers sein zu 
wollen, der tun kann was Er will, sondern Sklave irgendeiner Illusion zu sein, 
entspricht nicht ihrem Wunsch. An solche Toren ist es einzig und allein angemessen, 
folgenden Vers aus der Sure al-Kahf zu richten, in welchem es sinngemäß heißt: 
„Wie übel ist doch das Wort, das aus ihren Mündern kommt. Sie lügen bestän-
dig.“ 

Der Samen des Glaubens ist das fünfmalige Gebet,  
derjenige, der behauptet, er ist Muslim, muss es verrichten. 
 
Wer den Geschmack des Gebets nicht verspürt,  
muss seine Seele behandeln. 
 
Willst du wissen, wer keine Erlösung findet,  
so ist es derjenige, der dem Gebet keine Wichtigkeit beimisst. 
 
Derjenige findet keinen Segen auf seiner Waagschale,  
der den Gebetsruf hört und nicht kommt. 

50 — VIERTER BAND, 14. BRIEF DES QAYYŪM-I 
RABBĀNĪ MUHAMMAD MAʿSŪM AL-FARŪQĪ 

Er handelt vom Festhalten an den Geboten Allahs, des Erhabenen, und von 
der Wichtigkeit des rituellen Gebets.  

Der Brief, den Ihr Euch an diesen in einer Ecke Vergessenen erinnernd mit 
unserem Bruder Mawlānā Muhammad Hanīf Kābilī gesandt habt, erreichte uns. 
Als wir ihn lasen, hat er uns sehr glücklich gemacht. Als wir die Stärke Eurer 
Bindung an Allah, der keinen Teilhaber und Gleichen hat, und dass Ihr mit dem 
Feuer der Liebe zu Ihm brennt, erkannt haben, hat sich unsere Freude um ein 
Vielfaches gesteigert. Wenn Allah, der Erhabene, in dieser Zwietracht und Fins-
ternis der Endzeit in das Herz eines Dieners Seine Liebe legt und ihn mit Seinem 
Trennungsschmerz brennen lässt, ist dies eine große Gabe! Der Wert dieser Gabe 
muss erkannt und der Dank dafür geleistet werden. Beständig um die Vermehrung 
dessen arbeitend soll erhofft werden, auf die höchste Stufe der Liebe zu Allah 
aufzusteigen. Das Herz darf an nichts außer dem wahrhaftig Ersuchten gebunden 
werden und man darf sich nicht mit Dingen beschäftigen, die nutzlos sind. Das 
Feuer der Liebe muss den Schleier des Egoismus, der Selbstachtung, die aus den 
Übertretungen der das Schlechte gebietenden Triebseele (an-Nafs al-ammāra) 
resultieren, verbrennen, sodass die Lichter der urewigen und ewigen Vollkom-
menheiten das Herz erleuchten. In einem Vers des edlen Korans heißt es sinn-
gemäß: „Wenn ihr für Meine Gaben dankt, werde Ich sie vermehren.“ 

Mein glücklicher und gesegneter Bruder! Da du nun den Wunsch in dir trägst, 

– 168 –



auf dem Pfad der geliebten Diener Allahs, des Erhabenen, zu schreiten, musst 
du die Bedingungen und die Sitten dieses Weges einhalten. Zuallererst ist es er-
forderlich, sich an die Sunna zu klammern und sich von den üblen Neuerungen 
fernhalten. Denn das Fundament des Weges, der zur Liebe Allahs, des Erhabenen, 
führt, sind diese beiden. Eure Handlungen, Worte und Euren Charakter müsst 
Ihr den Worten und Büchern der frommen Gelehrten anpassen, die ihre Religion 
gut kennen und lieben. Ihr müsst wie die rechtschaffenen Diener werden und 
diese lieben. Im Schlaf, beim Essen und Sprechen sollt Ihr nicht übertreiben und 
das Mittelmaß (die Ausgewogenheit) suchen. Ihr müsst euch bemühen, zur Sa-
har-Zeit [am Ende der Nacht] aufzuwachen. Ihr müsst es als großen Gewinn er-
achten, in dieser Zeit um Vergebung zu bitten, zu weinen und Allah, den Erha-
benen, anzuflehen. Ihr müsst die Gesellschaft der Rechtschaffenen aufsuchen. 
Vergesst niemals den Hadith: „Die Religion des Menschen ist wie die Religion 
seines Freundes.“ Wisst sehr wohl, dass diejenigen, die nach dem Jenseits [nach 
der ewigen Glückseligkeit] streben, nicht den weltlichen Gelüsten verfallen sein 
dürfen. 

Wenn Ihr die erlaubten Genüsse nicht unterlassen könnt, so solltet Ihr we-
nigstens die verbotenen und zweifelhaften Dinge meiden, damit die Hoffnung 
besteht, im Jenseits errettet zu sein. Doch die Zakāt aller Arten von Gold- und 
Silbergegenständen, der Tiere, die auf der Weide grasen, und von Handelswaren 
sowie der Zehnt (Uschr) der Ernte vom Boden, Feldern und Bäumen müssen 
gewiss entrichtet werden. Die dafür zu entrichtenden Mengen sind in den Fiqh-
Büchern festgelegt. 

Die Zakāt und die Sadaqat al-fitr müssen bereitwillig an jene gegeben werden, 
an die der Islam die Abgabe gebietet. Die Verwandten sollen besucht werden 
und mit Briefen sollen ihre Herzen erfreut werden. Die Rechte der Nachbarn 
müssen geachtet werden. Armen und denen, die um ein Darlehen bitten, soll 
Barmherzigkeit erwiesen werden. Güter und Geld sollten nicht ausgegeben 
werden für Sachen, die der Islam verbietet, und für Zwecke, die er erlaubt, auch 
nicht verschwendet werden. [Zinsen sowie Spiele mit und ohne Glücksspiel 
müssen gemieden werden.] Das Geld sollte nicht für Spiele, Verbotenes, Musik, 
Aufputz, Angeberei, Prahlerei und zum Horten von Gütern verwendet werden. 
Wenn auf diese Aspekte geachtet wird, dann wird der Besitz vor Schaden bewahrt 
und Weltliches wird zu Jenseitigem. Vielleicht werden diese Dinge nicht als 
„Weltliches“ bezeichnet. 

Wisset gut, dass das rituelle Gebet der Grundpfeiler der Religion ist. Wer 
das Gebet verrichtet, hat seine Religion aufgerichtet. Wer das Gebet unterlässt, 
bringt seine Religion zum Einsturz. Das Gebet sollte zu den empfohlenen (mus-
tahabb) Zeiten verrichtet werden und während seiner Verrichtung muss auf die 
Bedingungen und die empfohlenen Handlungen geachtet werden. Diese Aspekte 
wurden in den Fiqh-Büchern vermittelt. Das Gebet sollte in Gemeinschaft 
(Dschamāʿa) verrichtet werden. Es sollte versucht werden, den ersten Takbīr ge-
meinsam mit dem Imam zu sprechen und in der ersten Reihe Platz zu nehmen. 
[Wenn jemand, der zu spät in die Moschee kommt, die Reihen durchbricht und 
der Gemeinschaft Leid zufügt, um in die erste Reihe zu gelangen, dann ist dies 
harām.] Wenn eines davon nicht in die Tat umgesetzt wird, sollte getrauert 
werden. Wenn sich ein vollkommener Muslim zum Gebet aufstellt, ist es, als 
würde er das Diesseits verlassen und in das Jenseits eingehen. Denn in der Welt 
Allah, dem Erhabenen, nahezukommen, wird nur sehr wenig möglich. Und wenn 
es möglich wird, dann ist es eine Nähe zu Schatten und Formen. Doch das Jenseits 
ist der Ort der Nähe zum Ursprung. Im Gebet geht der Betende in das Jenseits 
über und erhält einen Anteil an der Gabe, die hier zuteilwird. Die Durstigen, 

– 169 –



die in dieser Welt mit dem Feuer der Sehnsucht und Trennung brennen, finden 
einzig mit dem Lebenswasser aus dem Brunnen des rituellen Gebets Erfrischung 
und Ruhe. Diejenigen, die verwirrt sind in der Wüste der Größe und Anbetungs-
würdigkeit, sind fasziniert, da sie unter den Zeltröcken der Braut des rituellen 
Gebets den Duft der Ankunft beim Geliebten vernehmen. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn ein Muʾmin das Gebet beginnt, öffnen sich die 
Tore des Paradieses für ihn. Die Schleier zwischen ihm und seinem Herrn werden 
gelüftet. Die Huris des Paradieses begrüßen ihn. Dieser Zustand hält an, bis das 
Gebet endet.“ 

Bis einer der Großen dieses Pfades gefunden wird, sollte die Zeit verwertet 
werden mit dem Rezitieren des edlen Korans, der Verrichtung gottesdienstlicher 
Handlungen und dem Lesen von Bittgebeten und Lobpreisungen, die in wertvollen 
Büchern und Hadithen erwähnt werden! Einige dieser Bittgebete, Lobpreisungen 
und gottesdienstlichen Handlungen hat dieser Bedürftige in einem Buch zusam-
mengetragen. Mawlānā Muhammad Hanīf nahm dieses Buch. Verbringt den 
Großteil Eurer Zeit mit dem Aufsagen der Formel „Lā ilāha illallāh“. Diese 
Formel ist sehr effektiv in der Läuterung des Herzens und der Triebseele. Es 
wäre gut, wenn Ihr jeden Tag eine bestimmte Menge davon lest. Sie kann sowohl 
mit als auch ohne Gebetswaschung gelesen werden. Erachtet die Liebe zu den 
Großen dieses Pfades als das Kapital für die Glückseligkeit und wisset, dass das 
stärkste Mittel für den Fortschritt auf diesem Pfad diese Liebe ist! In einem per-
sischen Gedicht heißt es: 

Die Zeichen des vielgesuchten Schatzes habe ich dir gegeben,  
vielleicht würdest du fündig, würdest du dich auf die Suche begeben. 

Möge Allah, der Erhabene, Euch und jenen, die sich auf dem rechten Weg 
befinden, Frieden und Ruhe gewähren!  

[Im Kommentar zum Durr-i yektā heißt es: „Das Wort ,Salāt‘, welches an 
zahlreichen Stellen des edlen Korans anbefohlen wird, bezeichnet das Gebet, 
das fünfmal am Tag auf eine allen bekannte Weise verrichtet wird. Dass es sich 
bei dieser ,Salāt‘ um das Ausführen spezifischer Bewegungen und das Lesen spe-
zifischer Worte handelt, wurde von unserem Propheten, Friede sei mit ihm, mit-
geteilt. Die edlen Gefährten überlieferten der Nachfolgergeneration (Tābiʿūn), 
dass der Gesandte auf diese Weise das Gebet verrichtete, und die Gefährten-
nachfolger wiederum überlieferten dies ihren Nachfolgern (Tabaʿ at-tābiʿīn). So 
kam dieser Bericht über Gelehrte in jeder Generation bis in unsere Zeit mittels 
,Tawātur‘. [,Tawātur‘ bezeichnet einen Bericht, der vielfach von Mund zu Mund 
weitergegeben wird. Diese Tawātur-Berichte wurden mittels der Bücher der Ah-
lus-Sunna-Gelehrten in der ganzen Welt verbreitet.] Einige Abtrünnige und 
Ketzer, die sich als Schaykhs von Orden ausgeben, sagen zu den unwissenden 
Muslimen: ,Ich befreie dich von der Gebetspflicht. Verrichte es von nun an nicht 
mehr.‘ Auch sagen sie: ,Das Gebet, welches Allah und Sein Prophet befohlen 
haben, ist nicht das Verbeugen und Niederwerfen sowie das Rezitieren bestimmter 
Sachen, wie es die Menschen tun. Vielmehr bedeutet es, des Namens Allahs zu 
gedenken und über Seine Größe nachzudenken.‘ Wer solche Worte tätigt, der 
leugnet damit das Gebet und führt die Muslime zum Verderben. Seine Exekution 
ist durch gerichtlichen Beschluss notwendig. Sollte er nach seiner Festnahme 
Reue zeigen, wird diese Reue (Tawba) nicht akzeptiert. Wer das Gebet leugnet, 
also nicht daran glaubt, dass das Verrichten des Gebets eine Pflicht ist, wird zum 
Ungläubigen (Kāfir). Wer daran glaubt, es aber aus Faulheit unterlässt, ist ein 
Sünder (Fāsiq), d. h. er begeht eine große Sünde. Er wird eingesperrt, bis er das 
Gebet wieder aufnimmt. Wenn er wieder anfängt, das Gebet zu verrichten, muss 

– 170 –



er die nicht verrichteten Gebete nachholen und dafür zusätzlich die Tawba voll-
ziehen.“ Hier endet der Auszug aus dem Durr-i yektā. Die Art und Weise der 
Gebetsverrichtung, die Nachholgebete sowie sämtliches religiöses Wissen müssen 
aus den Büchern der Ahlus-Sunna-Gelehrten erlernt werden. Man darf sich nicht 
von den blendenden Schriften und geschmückten Worten der hinterhältigen Re-
ligionsfeinde und der Ketzer täuschen lassen. 

Im Islam gab es Schaykhul-islāme, das heißt Oberhäupter für religiöse Ange-
legenheiten, und islamische Muftis. Es gab auch Zeiten, in denen Staatsbeamte 
den Titel „Mufti“ trugen. Der Staatsbeamte, der Mufti genannt wird, und der is-
lamische Mufti (Rechtsgutachter) sind nicht zu verwechseln. Die islamischen 
Muftis waren die Gelehrten, welche die Gebote und Verbote Allahs, des Erha-
benen, also die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya), den Menschen 
kundtaten. Die „Mufti“ genannten Staatsbeamten hingegen kannten die islami-
schen Bestimmungen ohnehin nicht. Befahl das Gesetz eines der Verbote Allahs, 
des Erhabenen, sagten sie nicht, dass diese Sache trotzdem verboten ist. Wenn 
ein Unterdrücker eines der Gebote Allahs, des Erhabenen, unterließ, konnten 
sie nicht sagen, dass dieses Gebot dennoch eingehalten werden muss. Entweder 
schwiegen sie oder sagten das Gegenteil. Dadurch verließen sie die Religion und 
verleiteten die Muslime zu Sünden oder gar zum Unglauben. In der Zeit, in der 
sich die Soldaten des Dschingis Khan in den islamischen Ländern verbreiteten 
und Moscheen niedergerissen und Muslime getötet wurden, und ebenso während 
der Zeit der Fatimiden und der Rasuliden, ja gar bei den Abbasiden, bezeichneten 
solche „Mufti“ genannten Staatsbeamten Sachen, die verboten sind, als erlaubt. 
Sie sagten sogar, der edle Koran sei erschaffen. In den Zeiten, in denen die 
Religion dadurch vernichtet wurde, dass diese „Mufti“ genannten Beamten solche 
erfundenen Fatwas erteilten, sind diejenigen, die sich an die Fiqh- und Ilmihal-
Bücher hielten, auf dem rechten Weg geblieben und konnten ihre Religion schüt-
zen. 

Unter „Fatwa“ (Rechtsgutachten) versteht man eine Auskunft darüber, ob 
eine (angefragte) Angelegenheit im Einklang mit den islamischen Bestimmungen 
steht oder nicht. Lediglich zu sagen: „Es ist gestattet“, oder „es ist nicht gestattet“, 
ist keine Fatwa. Es ist auch notwendig mitzuteilen, aus welcher Stelle in welchem 
Fiqh-Buch diese Antwort entnommen wurde. Fatwas, die nicht den Fiqh-Büchern 
entsprechen, sind falsch. Sich an diese zu halten, ist nicht gestattet. Ohne Aneignung 
von islamischem Wissen und Kenntnis darüber Koranverse und Hadithe zu lesen 
und diese dann nach eigener Auffassung zu interpretieren, macht eine solche 
Person nicht zu einem islamischen Gelehrten; sie wird auch nicht als Islamgelehrter 
bezeichnet. Diese können, wenn überhaupt, wie die Priester in Beirut Übersetzer 
für das Arabische sein. Gleich, wie schön und eindrucksvoll diese auch sprechen 
und schreiben mögen, hat es keinerlei Wert. Allah, der Erhabene, findet keinen 
Gefallen an den Worten und Schriften, die nicht dem Verständnis und den Fiqh-
Büchern der Ahlus-Sunna-Gelehrten entsprechen. 

Ibn Ābidīn schreibt im vierten Band auf Seite 301 bei seinen Ausführungen 
zum Qādī (Richter): „Es ist nicht angebracht, dass ein Sünder (Fāsiq) zum Mufti 
ernannt wird. Seine Fatwas sind nicht vertrauenswürdig. Denn das Erteilen von 
Fatwas ist eine religiöse Angelegenheit, und in religiösen Anliegen wird das Wort 
eines Sünders nicht akzeptiert. Genauso verhält es sich auch in den drei anderen 
Rechtsschulen. Es ist nicht gestattet, solchen Muftis eine Frage zu stellen. Es 
herrscht Konsens darüber, dass der Mufti ein Muslim sein und über einen gesunden 
Verstand verfügen muss. Die Fatwa einer rechtschaffenen Frau sowie die Fatwa 
eines Stummen werden anerkannt. Der Mufti und der Richter (Hākim) müssen 
in Übereinstimmung mit den Worten von Imām Abū Hanīfa eine Fatwa geben. 

– 171 –



Wenn er die gesuchte Antwort in seinen Worten nicht offenkundig findet, bezieht 
er sich auf die Aussagen von Imām Abū Yūsuf. Wird er dort ebenfalls nicht 
fündig, beruft er sich auf die Aussagen von Imām Muhammad asch-Schaybānī, 
daraufhin von Imām Zufar und anschließend von Hasan ibn Ziyād. Die Muftis, 
die unter den „Mudschtahid fil-madhhab“-Gelehrten zu den Ashāb at-tardschīh 
(den „Abwägenden“) gehören, bevorzugen unter den verschiedenen Idschtihāden 
diejenigen, die die stärkeren Beweise besitzen. Diejenigen, die keine Mudschtahids 
sind, folgen deren Bevorzugungen. Die Aussagen von Muftis und Richtern, die 
dies nicht so handhaben, werden nicht angenommen. Das heißt, in den Angele-
genheiten, in denen die Abwägenden keine Bevorzugung vorgenommen haben, 
muss der Idschtihād von Imām Abū Hanīfa befolgt werden. Der Mufti muss ein 
Mudschtahid fil-madhhab (Mudschtahid innerhalb der Rechtsschule) sein. Wer 
dies nicht ist, kann nicht „Mufti“ genannt werden. Er wird als Träger und Über-
lieferer der Fatwa (Nāqil) bezeichnet. Er muss die Fatwas aus anerkannten Fiqh-
Büchern übernehmen. Diese Bücher sind so wertvoll wie die bekannten, vielfach 
bestätigten (mutawātir) Berichte.“ Im Vorwort der Mecelle, am Ende des Pro-
tokolls (tr. mazbata) heißt es: „Sind bei einer Angelegenheit, über die nicht in 
einem Quellentext (Nass) offenkundig festgelegt wurde, wie sie zu verrichten 
ist, sondern die mittels Idschtihād verstanden wird, mehrere Idschtihāde vorhanden 
und befiehlt der Imām der Muslime die Befolgung eines dieser Idschtihāde, dann 
ist es wādschib, die Handlung gemäß diesem Befehl auszuführen.“ 

Im Buch Radd-i wahhābī heißt es: „Der 59. Vers der Sure an-Nisā, in welchem 
es sinngemäß heißt: ,Wenn ihr in einer Angelegenheit uneinig seid, so versteht 
das Urteil dieser Angelegenheit von Allah und Seinem Gesandten!‘, bedeutet: 
,Wenn ihr in einer Angelegenheit uneinig seid, dann sollen die Gelehrten unter 
euch aus dem Buch Allahs und der Sunna Seines Gesandten in Erfahrung bringen, 
wie ihr diese Angelegenheit zu verrichten habt. Die Nichtgelehrten unter euch 
sollen dem Verständnis der Gelehrten folgen und dementsprechend handeln.‘ “ 
Wie zu sehen ist, wird in diesem Koranvers das Befolgen (Taqlīd) der 
Rechtsschulimāme angeordnet. Ibn al-Humām schreibt in seinem Buch Fath al-
qadīr: „Der Mufti muss ein Mudschtahid sein. Ein Gelehrter, der nicht die Stufe 
des Idschtihād erreicht hat, kann kein Mufti sein. Wenn er als Mufti eingesetzt 
wird, so muss er das von den Mudschtahids Überlieferte lesen, lernen und wei-
tergeben.“ Im Buch al-Kifāya heißt es im Kapitel über das Fasten: „Wenn ein 
Gelehrter, der kein Mudschtahid ist, einen Hadith vernimmt, darf er nicht nach 
seinem eigenen Verständnis dieses Hadith handeln. Er muss gemäß der Fatwa 
handeln, welche die Mudschtahids gemäß dem erteilt haben, was sie aus dem 
edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen verstanden und gelernt haben. Wenn 
er nicht so verfährt, unterlässt er ein Wādschib.“ Im Buch at-Taqrīr steht dies 
ebenfalls geschrieben. Im 88. Brief des Buches Makātīb-i scharīfa steht: „In einem 
Hadith heißt es: ,In jedem Jahrhundert wird ein Mudschaddid erscheinen und 
die Angelegenheiten meiner Umma erneuern.“ Mudschaddids waren zum Beispiel 
unter den Sultanen Umar ibn Abdulʿazīz, im religiösen Wissen Imām asch-Schāfiʿī, 
im Tasawwuf Maʿrūf al-Karkhī, im Wissen über die Geheimnisse (Asrār) Mu-
hammad al-Ghazālī, im Vermitteln spiritueller Erkenntnisse und im Vollbringen 
von Wundertaten Abdulqādir al-Gīlānī, in der Hadithwissenschaft Dschalāluddīn 
as-Suyūtī, in der Darlegung der Feinheiten der Kenntnisse über Tarīqa, Haqīqa 
und die Glaubenslehre sowie im Zufließenlassen dessen in die Herzen Imām Ah-
mad ar-Rabbānī Mudschaddid al-alf ath-thānī. Sie alle dienten der Verbreitung 
und Stärkung des Islams.“]  

 
 

– 172 –



Mein junger Bruder, in Reimen, den Glauben der Ahlus-Sunna, kurz und bündig,  
habe ich niedergeschrieben mit klaren Worten und offenkundig:  
Willst du lernen mein Bruder, aus tiefstem Herzen, den wahren Glauben, 
lies durch dieses Buch immer wieder, kehre deinen Rücken dem Irrglauben! 
Allahs Segen über die Seele des Abū Hanīfa, dem Nuʿmān,  
hat er doch uns gezeigt, den Weg des edlen Koran.  
Lass ab vom Irdischen, wie vom Winde verweht, vergeht auch das Leben,  
wer dem Islam folgt und lebt, der wird das Glück jederzeit erleben.  
Lerne zuerst wesentliche Themen, lehre sie auch deinem Kind mein Freund, 
jener, der dies vernachlässigt, ist der, der es im Nachhinein bereut. 
Die Feinde greifen an, mit voller Wucht, ohne Scham, mit Hinterlist, 
sei du auch eifrig, verbreite den Islam, für das du verantwortlich bist.  
Ungläubige verderben die Jugend mit ihren Lügen und Dreistigkeit, 
sie wollen den Islam vernichten, erwache endlich aus deiner Schläfrigkeit! 
Muslime sind auch verwirrt, die meisten sind längst als Opfer verkommen,  
angeblich sind sie alle Ahl al-qibla, vom rechten Pfad längst abgekommen.  
Ohne das Wissen des Wesentlichen, kannst du dich nicht beschützen, 
so einer kann sich vor Unglauben oder dem Irrweg nicht schützen. 
Mache kein Halt, hilf denen, die eifrig sind, das wahre Wissen des Islams zu verbreiten,  
erlange den Lohn des Dschihad, gib dein Geld aus, um diese Dienste auszuweiten!  
Hat denn der Prophet halt gemacht, waren die Gefährten schlapp?  
Ihre Heldentaten um des Islams willen, machte ihnen die Zeit mit ihren Geliebten knapp. 
Sei eifrig, arbeite hart, denn die Feinde sind stark und sehr nah,  
sie sind im Kommen, der Glauben ist in großer Gefahr. 
Rede nicht schlecht über die Gefährten, zeige ihnen Respekt und ehre sie,  
sie liebten sich gegenseitig, dies bezeugt der Koran. 
Der Höchste unter ihnen ist Abū Bakr, dann Umar und Uthmān, und dann Alī,  
liebe auch den Muʿāwiya, er war einer der Schreiber des Koran. 
Unser Gott ist nicht Materie, Er ist ohne Zeit und Ort,  
Er dringt nicht ein in etwas, dies ist das wahre Wort.  
Er braucht nichts und niemanden, Er hat keinen Partner und nichts und niemand ist Ihm gleich,  
Er ist derjenige, der alles erschafft und im Dasein erhält zugleich.  
Gutes, Schlechtes, Glaube, Unglaube, Materie, Energie und Kraft,  
erschafft Allah, sonst gibt es keinen Menschen, der dies schafft.  
Er gab jedem Verstand, Willen und zeigte den rechten Weg,  
wenn einer wünscht Gutes zu tun, erschafft Er es sogleich. 
Den wahren Glauben musst du dir aneignen, dann die Gebote befolgen,  
wer den Islam verlässt und im Irrweg schreitet, befindet sich im Unglücksbereich.  
Es ist bekannt das Sprichwort: „Jeder erntet, was er säht“, sogar auf der Erde, 
wie töricht ist derjenige, der versucht zu ernten, aus einer ungesäten Erde. 
Von den 73 Gruppen im Islam, ist nur die Ahlus-Sunna, die errettet wird im Jenseits,  
sie ist es, die uns den Weg des Propheten lehrt und uns vorbereitet auf das Jenseits. 

– 173 –



51 — DAS TÄGLICH FÜNFMALIGE RITUELLE 
GEBET (SALĀT) 

Ein jeder Muslim muss die 33 Pflichten (Farāʾid) kennen. Diese sind: 
Die Grundsätze des Glaubens  : (6) 
Die Säulen des Islams  : (5) 
Die Pflichtteile des Gebets  : (12) 
Die Pflichthandlungen bei der Gebetswaschung  : (4) 
Die Pflichthandlungen bei der Ganzkörperwaschung : (3) 
Die Pflichthandlungen bei der Trockenreinigung  : (3) 
Es gibt auch einige Gelehrte, die sagen, dass die Pflichthandlungen bei der 

Trockenreinigung (Tayammum) zwei sind. Demnach wären es insgesamt 32 
Pflichten. Die 54 Pflichten sind andere und in unserem Buch Islamische Ethik 
festgehalten. Das Gebieten des Guten (Amr bil-maʿrūf) und das Verbieten des 
Schlechten (Nahy anil-munkar) und das Vermeiden von schlimmen Worten ge-
hören zu den 54 Pflichten. 

Es ist für jeden verstandesreifen (āqil) und geschlechtsreifen (bāligh) Muslim 
fard (verpflichtend), jeden Tag zu jeder der fünf Gebetszeiten einmal das Gebet 
(pers. Namāz) zu verrichten. Wenn die Gebetszeit eintritt, wird das Gebet für 
ihn dann fard, wenn er das Gebet zu verrichten beginnt. Hat er es noch nicht 
verrichtet, wird es für ihn fard, das Gebet am Ende der Gebetszeit zu verrichten, 
d. h. wenn bis zum Verstreichen der Gebetszeit noch so viel Zeit bleibt, wie es 
braucht, um die Gebetswaschung vorzunehmen und das Gebet zu beginnen. 
Wenn die Gebetszeit verstreicht, ohne das Gebet mit einem Entschuldigungsgrund 
(d. h. einem triftigen Grund) verrichtet zu haben, ist es eine große Sünde. Nach 
Ablauf der Gebetszeit ist sowohl für den Entschuldigten als auch den Nichtent-
schuldigten das Nachholen (Qadā) des nicht verrichteten Gebets fard. Dies gilt 
auch dann, wenn ein Kind die Geschlechtsreife erlangt, oder ein Ungläubiger 
(Kāfir) bzw. Abtrünniger (Murtadd) zum Muslim wird, die Periode einer Frau 
endet, der Geisteskranke geheilt wird, der Bewusstlose wieder zu sich kommt 
oder der Schlafende erwacht. Für jemanden, der neu zum Islam konvertiert ist, 
ist zuerst das Erlernen der Bedingungen des Gebets fard. Nach dem Erlernen ist 
das Verrichten fard. Es gilt nicht als Entschuldigungsgrund (Udhr), nach dem 
Eintritt der Gebetszeit zu schlafen, ohne das Gebet verrichtet zu haben. Es ist 
fard, dass eine solche Person Vorkehrungen dafür trifft, dass sie aufwacht, bevor 
die Zeit verstreicht. Wer sich schlafen legt, bevor die Zeit eingetroffen ist, für 
denjenigen ist es mustahabb, Vorkehrungen zu treffen. Die täglichen fünf Gebete 
bestehen aus insgesamt 40 Gebetseinheiten (Rakaʿāt, Sg. Rakʿa). Davon 17 Ge-
betseinheiten zu ihren jeweiligen Zeiten zu verrichten ist fard, 3 sind wādschib 
und 20 sind sunna. Zu allen fünf Gebetszeiten wurde auch das Verrichten von 
Sunna-Gebeten befohlen. Da die Sunna-Gebete andere Gebete sind als die 
Pflichtgebete, ist für sie eine gesonderte Absicht notwendig. Im Einzelnen sind 
diese Gebetseinheiten folgendermaßen verteilt: 

1. Das Morgengebet (Fadschr) besteht aus 4 Gebetseinheiten. Erst wird das 
Sunna-Gebet mit 2 Einheiten, dann das Fard-Gebet mit ebenfalls 2 Einheiten 
verrichtet. Dieses Sunna-Gebet ist eine sehr starke Sunna. Es gibt auch Gelehrte, 
die sagen, dass es wādschib ist. 

2. Das Mittagsgebet (Zuhr) besteht aus 10 Einheiten. Zuerst wird das „erste“ 
Sunna-Gebet mit 4 Einheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Einheiten und an-
schließend das „letzte“ Sunna-Gebet mit 2 Einheiten verrichtet. 

– 174 –



3. Das Nachmittagsgebet (Asr) besteht aus 8 Einheiten. Erst wird das Sunna-
Gebet mit 4 Einheiten, dann das Fard-Gebet mit ebenfalls 4 Einheiten verrichtet. 

4. Das Abendgebet (Maghrib) besteht aus 5 Einheiten. Erst wird das Fard-
Gebet mit 3 Einheiten, dann das Sunna-Gebet mit 2 Einheiten verrichtet. 

5. Das Nachtgebet (Ischā) besteht aus 13 Einheiten. Zuerst wird das „erste“ 
Sunna-Gebet mit 4 Einheiten, dann das Fard-Gebet mit 4 Einheiten, danach das 
„letzte“ Sunna-Gebet mit 2 Einheiten und anschließend das Witr-Gebet, welches 
wādschib ist, mit 3 Einheiten verrichtet. 

Die ersten Sunna-Einheiten des Nachmittags- und Nachtgebets sind „ghayr 
muʾakkada“. Wenn man bei diesen Gebeten am Ende der zweiten Einheit sitzt, 
liest man nach der „Tahiyyāt“ die Bittgebete „Allāhumma salli alā…“ und 
„Allāhumma bārik alā…“ bis zum Ende. Wenn man sich dann zur dritten Ge-
betseinheit aufgerichtet hat, liest man vor der Basmala die „Subhānaka…“. Die 
ersten Sunna-Einheiten des Mittagsgebets sind hingegen eine „Sunna muʾakkada“ 
(bekräftigte Sunna), d. h. sie zu verrichten, ist nachdrücklich geboten. Diese 
Sunna hat eine größere Belohnung. Bei diesem Gebet wird im ersten Sitzen, ge-
nauso wie bei den Pflichtgebeten, nur die „Tahiyyāt“ gelesen und sich dann sofort 
für die dritte Gebetseinheit erhoben. Im Stehen wird erst die Basmala gesprochen 
und dann unmittelbar die Fātiha gelesen. 

Es ist mustahabb und sehr verdienstvoll, dass man nach den Fard-Einheiten 
der Mittags- und Nachtgebete 4 Einheiten und nach den Fard-Einheiten des 
Abendgebets 6 Einheiten verrichtet. Diese Gebete können alle mit einem einzigen 
Schlussgruß (Salām) oder mit je einem Schlussgruß zum Ende aller 2 Einheiten 
verrichtet werden. In beiden Fällen zählen dann die jeweils ersten 2 Gebetsein-
heiten als das letzte Sunna-Gebet. Diese Mustahabb-Gebete können aber auch 
nach den letzten Sunna-Gebeten separat verrichtet werden. 

Die erste Einheit (Rakʿa) eines Gebets beginnt, wenn man das Gebet beginnt, 
die nachfolgenden Gebetseinheiten beginnen, wenn man sich für die neue Einheit 
aufgerichtet hat, und dauern an, bis man sich erneut für eine weitere Einheit 
aufgerichtet hat. Die letzte Gebetseinheit dauert an, bis man den Schlussgruß 
gesprochen hat. Es gibt kein Gebet mit weniger als zwei Einheiten. Alle Gebete 
außer dem Fard-Gebet des Abendgebets und dem Witr-Gebet weisen eine gerade 
Anzahl an Gebetseinheiten auf. Am Ende jeder zweiten Einheit bleibt man nach 
der zweiten Niederwerfung (Sadschda) sitzen. 

In jeder Gebetseinheit gibt es Fard-, Wādschib-, Sunna-, Mufsid- und Makrūh-
Handlungen. Auf den folgenden Seiten werden diese gemäß der hanafītischen 
Rechtsschule vermittelt. 

Allah ist mein Herr und Muhammad, der Höchste der Gesandten, ist in der Tat mein Prophet,  
Der Islam ist meine Religion und der Koran, das Wort Allahs, mein Buch. 
Allah sei Dank, im Glauben folge ich der Ahlus-Sunna, diesen zeigte der Prophet,  
Für die Praxis gibt es vier rechtschaffene Imāme; ich folge Abū Hanīfa, außerhalb des  

       Islams ist ein Fluch. 
 
Meine Abstammung ist von Ādam, Friede sei auf ihm,  
Gehöre zum Volk des Ibrāhīm und meine Gebetsrichtung ist gen Kaaba, dem Haus Allahs.  
Die gesamten ehrenvollen Gefährten, Nachfolger und Mudschtahids, 
Sie gehören alle zur sunnitischen Gemeinschaft, alle sind sie Gottesfreunde. 

– 175 –



52 — DIE PFLICHTTEILE DES GEBETS  
(DIE RITUELLE GEBETSWASCHUNG – WUDŪ) 

Die Pflichtteile des Gebets sind zwölf an der Zahl. Sieben davon sind außerhalb 
des Gebets. D. h. es gilt sie vor Beginn des Gebets zu erfüllen. Diese werden 
auch Bedingungen (Schurūt, Sg. Schart) des Gebets genannt. Sie lauten: Reinigung 
(Tahāra) von ritueller Unreinheit (Hadath), Reinigung von materieller Unreinheit 
(Nadschāsa), das Bedecken der Schamstellen (Satr al-awra), die Hinwendung 
zur Gebetsrichtung (Istiqbāl al-qibla), das Eintreten der Zeit (Waqt), das Fassen 
der Absicht (Niyya), der Eröffnungs-Takbīr (Takbīr al-iftitāh). Das Vorhandensein, 
die Existenz einer jeden Sache ist an die Verrichtung einer Tat gebunden. Diese 
Gebundenheit ist von fünffach verschiedener Art: Wenn diese Tat zu der Be-
schaffenheit der Angelegenheit gehört und ein Bestandteil dessen ist, wird sie 
„Rukn“ genannt. Wenn sie außerhalb der Angelegenheit ist, aber sie die Ange-
legenheit beeinflusst, wird sie „Illa“ genannt. Die Eheschließung (Nikāh) ist die 
Illa der Heirat. Wenn sie keinen Einfluss auf die Angelegenheit hat, doch das 
Vorhandensein dieser Sache notwendig macht, wird sie „Sabab“ genannt. Die 
Zeit ist der Sabab für das Gebet. Wenn sie nicht erforderlich ist, aber wenn durch 
ihre Vermeidung diese Angelegenheit nicht zustande kommt, wird sie „Schart“ 
genannt. Wenn die Sache trotz Vermeidung zustande kommt, wird sie „Alāma“ 
genannt. Der Gebetsruf (Adhān) ist die Alāma des Gebets. Fünf der Pflichtteile 
des Gebets sind innerhalb des Gebets. Jeder einzelne dieser Pflichtteile wird 
auch „Rukn“ (wesentlicher Bestandteil) genannt. [Einige Gelehrte sagten, dass 
der Eröffnungs-Takbīr ein Pflichtteil innerhalb des Gebets ist. Nach diesen sind 
sowohl die Bedingungen als auch die wesentlichen Bestandteile des Gebets sechs 
an der Zahl.] 

Die Reinigung von ritueller Unreinheit bezeichnet zwei Sachen: 
1. Dass derjenige, der im Zustand kleiner ritueller Unreinheit ist, die Gebets-

waschung vollzieht.  
2. Dass derjenige, der im Zustand großer ritueller Unreinheit ist, die Ganz-

körperwaschung vornimmt. 
Wudū bedeutet Gebetswaschung (pers. Abdast), Tawaddī bezeichnet das 

Vollziehen der Gebetswaschung. Ghasl bedeutet etwas zu waschen, Ightisāl be-
zeichnet das Vollziehen der Ganzkörperwaschung und Ghusl bedeutet Ganz-
körperwaschung. Wer sich im Zustand kleiner ritueller Unreinheit befindet (d. h. 
keine Gebetswaschung hat), wird „Muhdith“ genannt. Wer sich im Zustand 
großer ritueller Unreinheit befindet (d. h. keine Ganzkörperwaschung hat), wird 
„Dschunub“ genannt. 

Im Halabī-i saghīr steht: „Bei der Gebetswaschung gibt es Fard-, Sunna-, 
Adab- und untersagte Handlungen. Wer absichtlich und ohne, dass eine zwingende 
Notwendigkeit (Darūra) besteht, das Gebet ohne Gebetswaschung verrichtet, 
wird zum Kāfir. Ein Hanafīte, dessen Gebetswaschung während des Gebets un-
gültig wird, spricht sogleich den Schlussgruß zu seiner Schulter und beendet das 
Gebet. Dann vollzieht er, bevor die Zeit des jeweiligen Gebets abläuft, eine neue 
Gebetswaschung und verrichtet das Gebet erneut von Anfang an. In der 
mālikītischen Rechtsschule wird das Gebet dadurch nicht ungültig. Er wird in 
diesem Moment entschuldigt.“ 

In der hanafītischen Rechtsschule sind die Pflichthandlungen bei der Gebets-
waschung vier an der Zahl: Das Gesicht einmal waschen. Das Gesicht ist (hori-
zontal) der Bereich zwischen den zwei Ohrläppchen und (vertikal) zwischen 
Haaransatz und Kinn. Beide Hände und Unterarme bis einschließlich der Ellbogen 

– 176 –



einmal waschen. Ein Viertel des Kopfes feucht bestreichen (Mash), indem man 
mit der nassen Hand über den Kopf streicht. Beide Füße einschließlich der Fuß-
knöchel auf beiden Seiten einmal waschen. [In der schāfiʿītischen und mālikītischen 
Rechtsschule ist auch das Fassen der Absicht fard. Das Fassen der Absicht (Niyya) 
geschieht im Herzen, das Aussprechen ist nicht fard. In der mālikītischen Rechts-
schule ist es eine Bedingung, die Absicht zu Beginn der Gebetswaschung zu 
fassen. Die Absichtsfassung des Ungläubigen ist nichtig. Die Haut und die Haare 
auf Höhe der Ohrläppchen gehören gemäß der hanafītischen Rechtsschule zum 
Gesicht. Das Waschen dieser ist fard. In der mālikītischen Rechtsschule gehören 
sie zum Kopf, weshalb es fard ist, sie zu bestreichen. In der schāfiʿītischen Rechts-
schule muss die Absicht gefasst werden, während das Gesicht gewaschen wird. 
Wenn die Absicht gefasst wird, bevor Wasser das Gesicht berührt, ist die Ge-
betswaschung nicht gültig.] Es ist auch fard, den Bart auf dem Gesicht zu waschen. 
Den herabhängenden Bart zu waschen, ist nach den drei anderen Rechtsschulen 
fard. Die Schiiten waschen ihre Füße nicht, sondern bestreichen die nackten 
Füße feucht. 

Die Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 18: 
1. Beim Betreten der Toilette und zu Beginn der Gebetswaschung die Basmala 

sprechen. Wer keinen abgeschiedenen Ort findet, kann seine Notdurft verrichten, 
indem er sich in Anwesenheit anderer zudeckt. 

2. Die Hände einschließlich der Handgelenke dreimal waschen. 
3. Den Mund dreimal spülen, indem man für jedes Mal neues Wasser nimmt. 

Dies wird „Madmada“ genannt.  
4. Die Nasengänge dreimal spülen, indem man für jedes Mal neues Wasser 

nimmt. Dies wird „Istinschāq“ genannt. 
5. Die von Augenbrauen, Bart und Schnurrbart bedeckte Haut, die nicht sicht-

bar ist, beim Waschen des Gesichts befeuchten. Dies ist eine Sunna und keine 
Fard. Es ist nur fard, deren Oberfläche zu waschen. Wenn die Haare jedoch 
spärlich sind und die Haut darunter sichtbar ist, dann ist das Waschen, also das 
Befeuchten der Haut fard. 

6. Beim Waschen des Gesichtes die Haut unter beiden Augenbrauen befeuch-
ten. 

7. Den herabhängenden Teil des Bartes feucht bestreichen. Gemäß der 
hanafītischen Rechtsschule ist es keine Fard, den herabhängenden Teil des Bartes 
zu waschen. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist das Waschen der Haut unter 
dem Kinn eine Fard. 

8. Das Kämmen (Takhlīl) des herabhängenden Teils des Bartes mit den an-
gefeuchteten Fingern der rechten Hand. 

9. Die Zähne mit etwas reiben, um sie zu reinigen. 
10. Jede Stelle des Kopfes einmal feucht bestreichen. 
11. Beide Ohren einmal feucht bestreichen. Den Bereich zwischen Ohren und 

Wangen zu waschen, ist fard.  
12. Den Nacken mit drei aneinander liegenden Fingern einmal feucht bestrei-

chen. 
Um die letzten drei Handlungen gemeinsam zu vollziehen, werden beide 

Hände zunächst befeuchtet, anschließend die drei äußeren Finger beider Hände 
mit ihrer Innenseite an den Haaransatz platziert. Die Fingerspitzen dieser drei 
Finger beider Hände müssen sich berühren. Daumen und Zeigefinger sowie die 
Handfläche sind in der Luft und berühren nicht den Kopf. Indem beide Hände 
nach hinten geführt werden, wird mit jeweils drei Fingern der Kopf bestrichen. 

– 177 –



Hinten am Haarende angelangt, werden die drei Finger abgehoben und mit den 
beiden Handflächen die Seiten des Kopfes bestrichen, und zwar von hinten nach 
vorne. Danach werden die beiden Zeigefinger in die jeweiligen Ohren gelegt 
und die Innenfläche der Daumen auf die Außenfläche des Ohres gelegt. Die 
Ohren werden von oben nach unten benetzt. Dann wird die Außenfläche der 
drei Außenfinger beider Hände verwendet, um den Nacken von der Mitte aus in 
beide Richtungen zu bestreichen. [Jede Stelle des Kopfes zu bestreichen, ist in 
der mālikītischen Rechtsschule fard.] 

13. Die Zwischenräume zwischen den Fingern und Zehen mit den Fingern 
reibend befeuchten (Takhlīl). Um die Zehen reibend zu befeuchten, wird der 
kleine Finger der linken Hand, angefangen vom kleinen Zeh des rechten Fußes, 
der Reihe nach durch die Zehen geführt, dasselbe dann beim linken Fuß, aber 
beim großen Zeh beginnend. Die Finger werden von unten aus zwischen die 
Zehen geführt. 

14. Die zu waschenden Glieder dreimal waschen. Bei jedem Waschen müssen 
alle Stellen des Körpergliedes komplett benetzt werden. Nicht dreimal Wasser 
zu gießen, sondern dreimal das Körperglied komplett zu waschen ist sunna. Mehr 
als dreimal zu waschen, ist makrūh. Wenn man sich beim Zählen irrt, vervoll-
ständigt man gemäß der Annahme auf dreimal. Wenn es dann mehr als dreimal 
wird, ist es nicht makrūh.  

15. In der hanafītischen Rechtsschule ist es eine Sunna, beim Waschen des 
Gesichts im Herzen die Absicht zu fassen. [Zusätzlich mit dem Mund die Absicht 
zu sprechen, wäre eine Wiederholung der Absicht, die im Herzen gefasst wurde, 
was eine üble Neuerung (Bidʿa) wäre. Bei Ibn Ābidīn steht, dass für die Formu-
lierung der Absicht mit dem Mund verschiedene Urteile erwähnt wurden, nämlich 
sunna, mustahabb sowie Bidʿa. Eine Sache, zu der es Meinungsverschiedenheit 
darüber gibt, ob sie eine Sunna oder Bidʿa ist, soll vermieden werden. So steht es 
in den Büchern al-Barīqa, al-Hadīqa sowie bei Ibn Ābidīn. Daher sollte die zu-
sätzliche Formulierung der Absicht mit dem Mund vermieden werden. Bei der 
Verrichtung jeder gottesdienstlichen Handlung ist das Fassen der Absicht fard, 
und später inschāʾallāh zu sagen, ist erlaubt. Doch bei einem Schwur, bei der 
Koranrezitation, beim Gottgedenken und beim Gebetsruf oder bei einem Teil 
einer gottesdienstlichen Handlung, z. B. für die Gebets- und Ganzkörperwaschung, 
sind keine separaten Absichten notwendig.] 

16. Die Reihenfolge (Tartīb) beachten. Das heißt, der Reihe nach beide Hände, 
den Mund, die Nasengänge, das Gesicht, die Unterarme waschen, den Kopf, die 
Ohren und den Nacken feucht bestreichen und zuletzt die Füße waschen. In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule ist die Beachtung der Reihenfolge fard. 

17. Das Reiben (Dalk) der zu waschenden Stellen. Dalk und Muwālāt sind 
nach der mālikītischen Rechtsschule fard.  

18. Muwālāt, das heißt, alle zu waschenden Glieder eins nach dem anderen 
ohne Unterbrechung waschen. 

Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung: Adab (Pl. Ādāb) meint hier 
Handlungen, deren Ausführung belohnt wird, deren Unterlassung jedoch keine 
Sünde darstellt. Das Unterlassen der Sunna-Handlungen jedoch ist makrūh 
tanzīhan und ihre Verrichtung verdienstvoll. Die Ādāb werden auch „Mandūb“ 
oder „Mustahabb“ genannt. Die Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung sind 
gemäß den Ausführungen im Buch Halabī-i saghīr folgende: 

1. Die Gebetswaschung bereits vor Eintritt der Gebetszeit vornehmen. Wer 
jedoch die Gebetswaschung als entschuldigte Person vollzieht, muss warten, bis 
die Gebetszeit eintritt. 

– 178 –



2. Wenn man auf der Toilette die Intimreinigung vollzieht, die rechte oder 
linke Seite zur Kibla wenden. Es ist makrūh tahrīman, während der Verrichtung 
der Notdurft die Vorder- oder Rückseite des Körpers zur Gebetsrichtung zu 
wenden. Mit gespreizten Beinen in die Hocke zu gehen, gehört zu den Adab-
Handlungen. 

3. Wenn nach der Notdurft der Intimbereich nicht verunreinigt ist, die Intim-
reinigung mit Wasser vornehmen. Wenn die Unreinheit weniger ist als ein Dirham 
[also 4,8 Gramm], dann ist die Reinigung sunna. Beträgt die verunreinigte Menge 
ein Dirham, dann ist das Reinigen wādschib, und wenn das Maß eines Dirham 
überschritten wird, ist es fard. Beim Reinigen gibt es keine festgesetzte Anzahl. 
Es wird gewaschen, bis es sauber ist. Es wird mit der Innenseite von einem, zwei 
oder drei Fingern der linken Hand gewaschen. 

4. Sich nach der Intimreinigung mit einem Tuch abtrocknen. Wenn kein Tuch 
vorhanden ist, wird mit der Hand abgetrocknet. 

5. Nach der Intimreinigung die Schamstellen (Awra) sofort wieder bedecken. 
Grundlos die Schamstellen zu entblößen, wenn man an einem abgelegenen Ort 
alleine ist, widerspricht dem Adab. 

6. Niemanden um Hilfe bitten, sondern selbstständig die Gebetswaschung 
vornehmen. Wenn es jemanden gibt, der einem Wasser schüttet, ohne dass man 
dies wollte, ist dies zulässig. 

7. Die Gebetswaschung in Gebetsrichtung vornehmen.  
8. Während der Gebetswaschung nicht sprechen. 
9. Beim Waschen eines jeden Körperglieds das Glaubensbekenntnis sprechen.  
10. Die Bittgebete für die Gebetswaschung lesen. 
11. Mit der rechten Hand das Wasser in den Mund nehmen. 
12. Mit der rechten Hand das Wasser in die Nase führen und für das Aus-

schnauben die linke Hand benutzen. 
13. Beim Spülen des Mundes die Zähne mit dem Miswāk (Zahnputzholz) rei-

nigen. Das Miswāk wird mit den ausgestreckten Fingern der rechten Hand 
gehalten, indem der Daumen und der kleine Finger unter dem Miswāk und die 
mittleren drei Finger auf dem Miswāk liegen, und es wird dreimal auf der rechten 
Seite und dreimal auf der linken Seite leicht über die Zähne gerieben. Starkes 
Reiben kann die Zähne beschädigen. Das leichte Reiben stärkt die Zähne und 
das Zahnfleisch. Beim Miswāk handelt es sich um ein Stück, das aus dem Zweig 
des in Arabien vorkommenden Arakbaumes („Zahnbürstenbaum“) in der Länge 
einer Handspanne geschnitten wird. Wenn man keine Zweige des Arakbaumes 
zur Verfügung hat, können alternativ die Zweige des Olivenbaumes oder anderer 
Bäume benutzt werden. Doch Zweige des Granatapfelbaumes eignen sich nicht, 
da sie sehr bitter sind. Das Essen und Trinken sollte nicht bitter sein. Wenn kein 
Miswāk vorhanden ist, kann auch eine Zahnbürste verwendet werden. Wenn 
auch keine Bürste vorhanden ist, werden mit dem Daumen der rechten Hand 
die Zähne auf der rechten Seite und mit dem Zeigefinger die Zähne auf der 
linken Seite jeweils dreimal gerieben und somit gereinigt. Das Miswāk oder den 
Kamm einer Person mit ihrer Erlaubnis zu verwenden, ist nicht gemäß der Scharia 
(scharʿan) makrūh, sondern der Natur nach (tabʿan) verpönt [d. h. es ist für die 
Natur des Menschen unangenehm]. Auch das Rauchen von Zigaretten ist nicht 
gemäß der Scharia makrūh, sondern ihrer Natur nach verpönt. 

14. Beim Spülen des Mundes, falls man nicht fastet, kräftig ausspülen. Leichtes 
Gurgeln ist sowohl während der Gebetswaschung als auch während der Ganz-
körperwaschung eine Sunna. Während des Fastens jedoch ist dies makrūh. 

– 179 –



15. Beim Spülen der Nasengänge das Wasser bis dicht an den Knochen hoch-
ziehen. 

16. Beim feuchten Bestreichen der Ohren jeweils einen Finger in die Ohröffnung 
führen. 

17. Beim feuchten Reiben zwischen den Zehen den kleinen Finger der linken 
Hand benutzen und dies von unten aus tun. 

18. Beim Waschen der Hände einen locker anliegenden Ring bewegen. Einen 
fest anliegenden Ring zu bewegen, ist allerdings fard. 

19. Kein Wasser verschwenden, selbst wenn das Wasser im Überfluss vorhanden 
ist. 

20. Das Wasser nicht in so geringer Menge verwenden, als würde man Öl auf 
die Haut auftragen. Bei jedem der drei Male des Waschens sollten wenigstens 
zwei Tropfen vom gewaschenen Glied fallen. 

21. Das Gefäß, aus dem das Wasser für die Gebetswaschung entnommen wird, 
wieder aufgefüllt hinterlassen. Die Öffnung des Wasserkruges sollte in Gebets-
richtung zeigen. Ein Reisender wird die Gebetsrichtung mit Leichtigkeit erkennen, 
wenn er auf die Öffnung des Kruges schaut. 

22. Nach oder während der Gebetswaschung die Duʿā „Allāhummadschʿalnī 
minat-tawwābīn…“ lesen. 

23. Nach der Gebetswaschung das „Subhā“ genannte Gebet, also zwei Ge-
betseinheiten verrichten. 

24. Die Gebetswaschung erneuern, während man noch im Zustand der Ge-
betswaschung ist. D. h., nachdem man bereits ein Gebet mit einer Gebetswaschung 
verrichtet hat, für das nächste Gebet eine neue Gebetswaschung vornehmen. 

25. Beim Waschen des Gesichtes den Augenschleim von den Augenwinkeln 
reinigen. 

26. Beim Waschen des Gesichtes, der Unterarme und Füße etwas mehr als 
jene Bereiche waschen, die zu waschen fard ist. Wenn man die Unterarme wäscht, 
sollte man die Handfläche mit Wasser füllen und dieses zum Ellbogen herab auf 
den Arm fließen lassen. 

27. Nicht mit dem bei der Gebetswaschung verwendeten Wasser die Kleidung 
bespritzen.  

28. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Sachen, die die Gebetswaschung 
ungültig machen, Folgendes: „Sofern eine Sache in der eigenen Rechtsschule 
nicht makrūh ist und sie in einer anderen Rechtsschule fard ist, so ist es mustahabb, 
diese Sache zu tun.“ Imām ar-Rabbānī schreibt in seinem 286. Brief: „Da das 
Reiben der beim Wudū zu waschenden Körperglieder in der mālikītischen Rechts-
schule eine Fard ist, sollte unbedingt gerieben werden.“ Bei seinen Ausführungen 
zur widerruflichen Scheidung schreibt Ibn Ābidīn: „Für einen Hanafīten ist es 
zu bevorzugen, [bei Bedarf] die mālikītische Rechtsschule zu befolgen, denn 
Imām Mālik ist wie einer der Schüler von Imām Abū Hanīfa.“ 

Die Handlungen, die während der Gebetswaschung untersagt (mamnūʿ) sind, 
sind 12 an der Zahl. Diese Sachen zu tun, ist entweder harām oder makrūh, und 
diese sind: 

1. Beim Verrichten der Notdurft auf der Toilette oder im Freien darf man die 
Vorder- oder Rückseite des Körpers nicht zur Gebetsrichtung wenden.  

Es ist auch makrūh, in Gebetsrichtung und in Richtung eines Koranexemplars 
(Mushaf) die Füße auszustrecken. Wenn das Koranexemplar hoch oben liegt, ist 
es nicht makrūh. Mit einem Koranexemplar, welches in etwas Separates eingewi-
ckelt ist, sowie einem Amulett (türk. muska) darf die Toilette betreten werden. 

– 180 –



2. Es ist harām, in der Gegenwart anderer die Awra zu entblößen, um die In-
timreinigung vorzunehmen.  

3. Man sollte nicht die rechte Hand für die Intimreinigung benutzen. 
4. Wenn kein Wasser für die Intimreinigung vorhanden ist, ist es makrūh, an-

stelle von Wasser Nahrungsmittel, Dünger, Knochen, Tierfutter, Kohle, Besitz 
anderer, Töpfe, Ziegelstücke, Schilfhalme, Blätter, Stofftücher oder Papier zu 
benutzen. 

5. Man sollte in ein Wasserbecken, aus dem Wasser für die Gebetswaschung 
entnommen wird, nicht spucken oder schnäuzen. 

6. Man soll die zu waschenden Glieder nicht zu sehr über ihre Grenzen hinaus 
oder darunter bleibend und nicht mehr oder weniger als dreimal waschen. 

7. Nach der Gebetswaschung sollte man die Glieder nicht mit demselben Tuch 
abtrocknen, das man bereits zum Abtrocknen nach der Intimreinigung benutzt 
hat. 

8. Beim Waschen des Gesichtes sollte man das Wasser nicht ins Gesicht schla-
gen, sondern es von der Stirn herabfließen lassen.  

9. Man sollte nicht in das Wasser pusten. 
10. Man sollte Mund und Augen nicht fest verschließen. Wenn an sichtbaren 

Bereichen der Lippen oder an den Augenlidern Stellen trocken bleiben, auch 
wenn sehr wenig, ist die Gebetswaschung nicht gültig. 

11. Man sollte für das Schnäuzen der Nase nicht die rechte Hand benutzen. 
12. Man sollte den Kopf, die Ohren oder den Nacken nicht mehr als einmal 

feucht bestreichen, indem man die Hände für jedes Mal neu befeuchtet. Man 
kann mit nur einmal befeuchteten Händen mehrmalig bestreichen. 

Anmerkung: Solange keine Notwendigkeit und kein Zwang vorliegen, sollten 
die nachfolgenden 11 Punkte beachtet werden:  

1. Wessen beide Hände gelähmt sind, kann die Reinigung nach der Notdurft 
nicht durchführen. Er vollzieht die Trockenreinigung (Tayammum), indem er 
die Arme auf Erde und das Gesicht auf (für die Trockenreinigung geeignete) 
Wände reibt. Wenn er auch Wunden im Gesicht hat, verrichtet er das Gebet 
ohne Gebetswaschung, aber unterlässt das Gebet nicht. 

2. Wer krank ist, dem helfen seine Ehefrau, Sklavin, Kinder oder Geschwister 
beim Vollzug der Gebetswaschung.  

3. Die Intimreinigung mit Steinen o. Ä. gilt wie das Reinigen mit Wasser. 
4. Wer unzurechnungsfähig oder bewusstlos wird und nach Ablauf von 24 

Stunden nicht wieder bei Sinnen ist, holt, wenn er wieder zu sich kommt, die 
versäumten Gebete nicht nach. Wer jedoch diese Zustände aufgrund von Alko-
holkonsum, Opium oder Medizin durchmacht, muss jedes versäumte Gebet nach-
holen. Von einer Person, die länger als 24 Stunden so schwer krank ist, dass sie 
das Gebet nicht einmal im Liegen durch angedeutete Bewegungen mit dem Kopf 
verrichten kann, entfällt die Gebetspflicht, auch wenn sie bei Bewusstsein ist. 

5 . Es ist mustahabb, die Toilette mit gesonderter Kleidung wie Schalwar 
(Pumphose) und bedecktem Haupt zu betreten. 

6. Beim Betreten der Toilette darf man nichts in der Hand halten, worauf der 
Name Allahs, des Erhabenen, oder Teile des edlen Korans geschrieben sind, 
sondern diese müssen sich in etwas eingewickelt oder in der Tasche befinden. 
Dies ist z. B. beim Amulett der Fall. 

7. Man sollte die Toilette mit dem linken Fuß betreten und mit dem rechten 
Fuß verlassen. 

– 181 –



8. Auf der Toilette sollte man seine Awra erst im Knien entblößen und während 
der Verrichtung der Notdurft nicht sprechen. 

9. Man sollte nicht auf sein Awra oder die Ausscheidungen schauen und nicht 
in die Toilette spucken. 

10. Auf der Toilette sollte man nicht essen, trinken, singen, pfeifen, [rauchen] 
oder Kaugummi kauen. 

11. Man sollte seine Notdurft nicht in irgendein Wasser, an Wände von Mo-
scheen, auf dem Friedhof oder auf der Straße verrichten. 

SACHEN, DIE DIE GEBETSWASCHUNG UNGÜLTIG MACHEN: Im 
Buch Halabī heißt es: „In der hanafītischen Rechtsschule wird die Gebetswaschung 
aufgrund von sieben Sachen ungültig: 1. Alles, was aus dem vorderen und hinteren 
Ausscheidungsweg austritt, lässt die Gebetswaschung ungültig werden, so bei-
spielsweise Darmwind (d. h. entweichende Blähungen). Die Luft jedoch, die bei 
Mann und Frau vorne entweicht, macht die Gebetswaschung nicht ungültig. Dies 
geschieht nur bei wenigen Menschen. Maden, die aus dem Mund, den Ohren 
oder aus Wunden auf der Haut austreten, machen die Gebetswaschung nicht un-
gültig. Wenn die Spitze eines Klistiers oder ein Finger in den After geführt wird 
und feucht herauskommt, wird die Gebetswaschung ungültig. Sollten sie trocken 
sein, ist es dennoch besser, die Gebetswaschung zu erneuern. Dies gilt für alle 
Sachen, von denen ein Teil eingeführt wird und ein Teil draußen bleibt. Wenn 
etwas jedoch komplett eingeführt und anschließend wieder herausgenommen 
wird, macht dies sowohl die Gebetswaschung als auch das Fasten ungültig. Leidet 
jemand an Hämorrhoiden, die nach außen ragen, und schiebt diese mit der Hand 
oder mit etwas wie einem Tuch wieder hinein, so wird seine Gebetswaschung 
ungültig. 

Wenn ein Mann Öl in den Harnweg gibt und dieses wieder herausfließt, so 
wird seine Gebetswaschung nach Imām Abū Hanīfa nicht ungültig. Wenn eine 
Frau eine Vaginalspülung vornimmt und die Flüssigkeit herauskommt, wird ihre 
Gebetswaschung ungültig. 

Es ist gestattet für einen Mann, natürliche Baumwollwatte in die Harnröhre 
einzuführen, um einen ungewollten Urinfluss zu verhindern. Wenn er Zweifel 
darüber hat, ob es nachtropft, so ist dies mustahabb. Und wenn es das Auslaufen 
definitiv verhindert, ist es wādschib für ihn, sie zu benutzen. Es sollte keine künst-
liche Baumwollwatte verwendet werden. Solange der herausragende äußere Teil 
der Watte nicht feucht ist, wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Wenn die 
Watte abfällt und trocken ist, wird sie ebenfalls nicht ungültig. Dies gilt auch für 
das Tuch (Kursuf), welches die Frauen vorne einführen. Falls sie es jedoch nicht 
einführen, sondern nur in ihren Spalt legen, so wird die Gebetswaschung dann 
ungültig, wenn die Innenseite feucht wird. Wenn die gesamte Watte eingeführt 
wurde und sie beim Entfernen feucht ist, dann ist die Gebetswaschung ungültig. 
Natürliche Watte, die hinten komplett eingeführt wird, macht, auch wenn sie 
trocken herauskommt, die Gebetswaschung ungültig. Es ist mustahabb, dass 
jungfräuliche Mädchen lediglich zur Zeit ihrer Menstruation und verheiratete 
sowie verwitwete Frauen zu jeder Zeit ein solches Tuch verwenden. Diejenigen, 
die infolge der Reinigung nach dem Stuhlgang auf ihrer Unterwäsche Flecken 
vorfinden, legen zwischen die Gesäßbacken ein langes Wattestück und verdecken 
damit den After. Bevor die Gebetswaschung vollzogen wird, schaut man auf 
dieses Wattestück: Ist es nicht verschmutzt, wird es wieder an dieselbe Stelle 
gelegt; ist es verschmutzt, wird es ausgetauscht. 

Wer Urininkontinenz hat, muss sehr darauf achten, dass seine Wäsche nicht 
befleckt wird. An eine der Ecken eines quadratischen Tuches mit einer Seitenlänge 

– 182 –



von etwa 15 cm wird eine ca. 50 cm lange Schnur angebracht. Am anderen Ende 
der Schnur wird eine Schlaufe geknotet und diese Schlaufe durch eine Sicher-
heitsnadel, die an der Unterwäsche angebracht ist, geführt. Das Tuch wird um 
die Spitze des Glieds gewickelt. Dann wird die Schnur einmal um die Ränder 
des Tuches gewickelt und eine Schleife gemacht. Wenn der Urinfluss zu stark 
ist, wird Watte in das Tuch gelegt. Die feuchte Watte wird nach einem Urinfluss 
weggeworfen. Wenn das Tuch ebenfalls verschmutzt ist, wird an dem Ende der 
Schnur gezogen, sodass sich die Schlaufe löst und das Tuch abfällt. Das andere 
Ende der Schnur wird von der Nadel entfernt und das Tuch anschließend gewa-
schen und getrocknet, sodass es für die Wiederverwendung zur Seite gelegt 
werden kann. Ein Tuch kann mit der Schnur monatelang verwendet werden. Bei 
älteren Männern schrumpft das Glied, sodass es nicht mit einem Tuch umwickelt 
werden kann. Eine Möglichkeit, dieses Problem zu lösen, besteht darin, ein Tuch 
in eine kleine wasserundurchlässige Tüte und anschließend das Glied sowie die 
Hoden in diese Tüte zu legen und dann das Ende der Tüte mit einer Schnur zu-
zubinden. Bei Harndrang wird die Schnur gelöst und der Inhalt entfernt. Wenn 
das Tuch feucht ist, wird es ausgewechselt. Wer sich auf diese Art reinigt, wird 
nicht an einer Prostataerkrankung leiden. Siehe auch Seite 234. 

2. Das Zweite, was die Gebetswaschung ungültig werden lässt, sind Unrein-
heiten, welche aus dem Mund austreten. Wenn Erbrochenes, geronnenes Blut, 
Blut, Gallensaft, Essen oder Flüssigkeit, die aus dem Magen kommen, im Maße 
eines Mundvoll sind, wird die Gebetswaschung ungültig. All dies gehört zu den 
groben Unreinheiten. Das Erbrochene eines Säuglings, welches noch gestillt 
wird, ist ebenfalls eine grobe Unreinheit. Schleim auszuspeien, macht die Ge-
betswaschung nicht ungültig. Wenn flüssiges Blut, welches vom Kopf kommt, 
erbrochen wird und es weniger als der Speichel ist, wird die Gebetswaschung 
nicht ungültig. Das Mundinnere wird hinsichtlich des Ungültigwerdens der Ge-
betswaschung als inneres Organ angesehen und bezüglich des Ungültigwerdens 
des Fastens als ein äußeres Organ. Aus diesem Grund macht Blut, welches aus 
dem Zahn oder einer Wunde im Mund kommt, aber nicht aus dem Mund he-
raustritt, die Gebetswaschung nicht ungültig. Und wenn es doch aus dem Mund 
heraustritt, dann macht es die Gebetswaschung ungültig, wenn es mehr ist als 
der Speichel. Geronnenes Blut, das vom Kopf kommt, macht die Gebetswaschung 
nicht ungültig, selbst wenn es viel ist. Flüssiges Blut wiederum, das aus dem 
Magen oder den Lungen kommt, macht nach den Schaykhayn [Imām Abū Hanīfa 
und Imām Abū Yūsuf], möge Allah sich ihrer erbarmen, die Gebetswaschung 
ungültig, selbst wenn es wenig ist. Wenn Öl, das ins Ohr getröpfelt wird, aus dem 
Ohr oder der Nase herausläuft, wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Sie wird 
aber ungültig, wenn das Öl aus dem Mund herauskommt. Wenn etwas, das durch 
die Nase eingezogen wird, wieder aus der Nase austritt, sei es auch Tage später, 
wird die Gebetswaschung nicht ungültig. 

3. Unreinheiten, die aus der Haut austreten, wie Blut, Eiter, gelbe Flüssigkeit 
und farblose Flüssigkeit, die verbunden mit Schmerzen austritt, machen in der 
hanafītischen Rechtsschule die Gebetswaschung ungültig. Im auf Persisch ver-
fassten Buch Manāhidsch al-ibād steht, dass diese in der mālikītischen und 
schāfiʿītischen Rechtsschule die Gebetswaschung nicht ungültig werden lassen. 
Blut, gelbe Flüssigkeit sowie mit Schmerzen oder aufgrund eines Leidens aus-
tretende farblose Flüssigkeit, die von den Wunden eines Pockenkranken oder 
aus irgendeinem Furunkel, einem Ohr, der Nase oder einer Wunde heraustreten 
und Stellen erreichen, die bei der Ganzkörperwaschung gewaschen werden 
müssen, machen die Gebetswaschung ungültig. Wenn z. B. Blut aus der Nase 
über den Knochen hinab fließt oder Blut aus dem Ohr den Ohrgang hinaus fließt, 

– 183 –



wird die Gebetswaschung ungültig. Wenn man Blut und gelbe Flüssigkeit aus 
einem Furunkel oder einer Wunde mit Watte auftupft, wird die Gebetswaschung 
ungültig. Eine farblose Flüssigkeit, die aus diesen ohne Schmerzen oder Leiden 
heraustritt und fließt, macht die Gebetswaschung nicht ungültig [at-Tahtāwī]. 
Wenn man in etwas beißt und Blut darauf sieht, wird die Gebetswaschung nicht 
ungültig. Wenn auf dem Miswāk oder Zahnstocher Blut zu sehen ist und es sich 
nicht im Mund verteilt hat, dann wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Das 
bedeutet, wenn man an diese Stelle im Mund den Finger legt und am Finger Blut 
zu sehen ist, wird die Gebetswaschung ungültig. Wenn jemand Augenschmerzen 
hat und fortlaufend Tränen aus dem Auge fließen, ist er entschuldigt. Wenn man 
schmerzlos aus irgendeinem Grund weint oder aufgrund von Reizungen der 
Augen durch Zwiebel, Rauch, Gas o. Ä. Tränen vergießt, wird die Gebetswaschung 
nicht ungültig. In der schāfiʿītischen Rechtsschule wird in beiden Fällen die Ge-
betswaschung nicht ungültig. Wenn eine Frau ihr Kind stillt, wird ihre Gebets-
waschung nicht ungültig. Schwitzen macht die Gebetswaschung nicht ungültig, 
auch wenn es im Übermaß ist. Wenn aus dem Ohr, dem Bauchnabel oder den 
Brustwarzen verbunden mit Schmerzen oder aufgrund von Krankheiten Flüssig-
keiten austreten, wird die Gebetswaschung ungültig. Saugt ein Blutegel viel Blut, 
wird die Gebetswaschung ungültig. Wenn Insekten wie Fliegen, Mücken, Flöhe 
und Bettwanzen Blut saugen, wird die Gebetswaschung nicht ungültig, selbst 
wenn es viel ist. Blut, das wenig ist und sich auf der Haut nicht verteilt, Blut, das 
im Mund entsteht, aber nicht im Maße eines Mundvoll ist, und Erbrochenes, das 
das Mundinnere verlässt und wenig ist, gelten nicht als unrein, da sie die Ge-
betswaschung nicht ungültig machen. 

4. Schlafen macht in allen vier Rechtsschulen die Gebetswaschung ungültig. 
In der hanafītischen Rechtsschule wird sie ungültig, wenn man in einer Position 
schläft, bei der der Gesäßmuskel entspannt ist, so beispielsweise, wenn man 
schläft, indem man auf der Seite oder auf dem Rücken liegt oder aber sich auf 
den Ellbogen bzw. auf etwas anderes stützt. Wenn das, worauf man sich stützt 
bzw. an das man sich anlehnt, weggenommen wird und man nicht umkippt, dann 
wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Im Gebet zu schlafen; mit angewinkelten 
Knien und den Kopf auf die Knie legend, im Fersensitz, im Schneidersitz oder 
die Sitzposition der Frauen im Gebet einnehmend zu schlafen, macht die Ge-
betswaschung nicht ungültig. Die Sitzposition der Frauen im Gebet wird als „Ta-
warruk“ bezeichnet. Wenn eine Person ein Knie anwinkelt und auf dem anderen 
Oberschenkel sitzend schläft, wird ihre Gebetswaschung ungültig. Wenn jemand 
auf einem ungesattelten Tier einschläft und das Tier sich auf einer geraden Ebene 
oder bergauf bewegt, wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Schläft er auf 
einem Sattel oder Sattelkissen, wird die Gebetswaschung ebenfalls nicht ungül-
tig. 

5. Bewusstlos zu werden, unzurechnungsfähig zu werden oder einen epilepti-
schen Anfall zu bekommen, macht die Gebetswaschung ungültig. Ist jemand in 
dem Maße betrunken, dass er im Gehen torkelt, wird die Gebetswaschung 
ebenfalls ungültig. 

6. In einem Gebet, das Verbeugungen und Niederwerfungen hat, laut zu 
lachen, macht auch die Gebetswaschung ungültig, jedoch nicht bei einem Kind. 
Das Lächeln im Gebet wiederum macht weder das Gebet noch die Gebetswaschung 
ungültig. Wenn die Nebenstehenden es vernehmen können, wird es als „lautes 
Lachen“ (Qahqaha) bezeichnet. Wenn aber auch die Person selbst nichts hört, 
dann gilt es als Lächeln (Tabassum). Wenn nur man selbst es hört, wird dieses 
Lachen „Dahk“ genannt. Dahk macht nur das Gebet ungültig. 

7. Wenn das Glied des Mannes und die Vulva nackt aneinander gerieben wer-

– 184 –



den, wird die Gebetswaschung sowohl des Mannes als auch der Frau ungültig. 
Die Haut einer Frau lüstern zu berühren, macht in der hanafītischen Rechtsschule 
die Gebetswaschung nicht ungültig. 

Das Schneiden der Haare, des Bartes, des Schnurrbartes oder der Nägel macht 
die Gebetswaschung nicht ungültig. Es ist nicht notwendig, die geschnittenen 
Stellen zu waschen. Im persischen Kommentar zum Buch Fiqh al-Gīdānī heißt 
es: „Das Schneiden der Fingernägel lässt die Gebetswaschung nicht ungültig wer-
den. Danach die Hände zu waschen, ist mustahabb.“ Wenn die Kruste einer 
Wunde abfällt, wird die Gebetswaschung nicht ungültig.  

Bei der Gebetswaschung werden Hautstellen mit Risswunden gewaschen. 
Wenn man diese Stellen nicht mit Wasser in Berührung bringen kann, werden 
sie feucht bestrichen. Kann auch das feuchte Bestreichen nicht vollzogen werden, 
wird es unterlassen. Wenn auf einen Riss am Fuß Salbe aufgetragen wurde, wird 
die Oberfläche der Salbe gewaschen. Wenn auch solches Waschen der Wunde 
schadet, dann wird nur feucht bestrichen. Wenn nach dem Waschen die Salbe 
abgeht und man sieht, dass die Wunde geheilt ist, wird die Haut gewaschen. 
Wenn sie noch nicht geheilt ist, wird sie nicht gewaschen. [Siehe auch Kapitel 
55.] Wer an beiden Händen Risse oder Wunden hat und das Wasser diesen 
schadet, vollzieht die Trockenreinigung (Tayammum). Wenn nur eine Hand 
gesund ist, dann wird damit die Gebetswaschung vorgenommen. Wenn die Hand 
am Ellbogen und der Fuß an der Ferse amputiert sind, wird der Stumpf gewa-
schen. 

Im Buch Halabī-i kabīr heißt es: „Wenn jemand sicher weiß, dass er die Ge-
betswaschung vorgenommen hat, aber zweifelt, ob sie später ungültig wurde, 
dann gilt er als im Zustand der Gebetswaschung. Wenn jemand sicher weiß, dass 
seine Gebetswaschung ungültig wurde, aber Zweifel darüber hat, ob er später 
die Gebetswaschung vorgenommen hat, dann muss er erneut die Gebetswaschung 
vollziehen. Wenn er während der Gebetswaschung daran zweifelt, ob er einige 
Stellen gewaschen hat, wäscht er sie. Wenn bei ihm nach Beendigung der Ge-
betswaschung Zweifel aufkommen, braucht er sie nicht zu waschen. Wenn jemand 
nach der Gebetswaschung an seiner Wäsche Feuchtigkeit sieht und Zweifel 
darüber hat, ob es sich um Urin oder Wasser handelt, und ihm dies das erste Mal 
zustößt, wiederholt er die Gebetswaschung. Wenn er mehrmals derartige Zweifel 
hatte, so versteht sich, dass es sich um eine Einflüsterung (Waswasa) des Teufels 
handelt, weshalb die Gebetswaschung nicht erneuert wird. Um diesen Einflüste-
rungen entgegenzuwirken, sollte nach der Gebetswaschung die Unterwäsche mit 
Wasser besprenkelt werden. So steht es auch im Kimyā-i saʿādat. Oder eine solche 
betroffene Person verwendet natürliche Watte. Wenn darüber Zweifel herrscht, 
ob Töpfe, Pfannen, Kleidung, Körper, Wasser, Brunnen, Becken oder Butter, 
Brot, Kleidung, Essen und dergleichen, die von Unwissenden oder Ungläubigen 
vorbereitet wurden, unrein sind, werden sie als rein angesehen.“ 

Den edlen Koran ohne Gebetswaschung zu berühren, ist harām. Es ist gestattet 
(dschāʾiz), ihn ohne Gebetswaschung auswendig zu rezitieren. Sich im Zustand 
der Gebetswaschung schlafen zu legen, ist eine Sunna. Im Kommentar zum 
Schirʿat al-islām steht: „Den edlen Koran im Bett liegend ohne Gebetswaschung 
auswendig zu rezitieren, ist gestattet und verdienstvoll (thawāb). Es ist dabei er-
forderlich, dass der Kopf aus der Decke schaut und die Beine aneinanderliegen.“ 

Nachtropfen (Wadī) und Präejakulat (Madhī) machen nach allen vier Rechts-
schulen die Gebetswaschung ungültig. Gemäß der hanbalītischen Rechtsschule 
wird sogar die Ganzkörperwaschung notwendig [al-Ināya]. Im Zustand großer 
ritueller Unreinheit (Dschanāba) und während der Menstruation ist das Betreten 
der Moschee harām. Ohne Gebetswaschung eine Moschee zu betreten, ist makrūh 

– 185 –



(ad-Durar wal-ghurar). Wenn jene Sachen, die aus dem vorderen und hinteren 
Ausscheidungsweg austreten und die Gebetswaschung ungültig machen, wegen 
einer Krankheit austreten und beim Vollziehen der Gebetswaschung aufgrund 
von extremer Kälte, Krankheit oder dem Alter eine Widrigkeit (Haradsch) 
vorliegt, wird die Gebetswaschung nach der mālikītischen Rechtsschule dadurch 
nicht ungültig. 

Im Kitāb ar-rahma heißt es: „Kontinuierliche Urininkontinenz wird ,Silis al-
bawl‘ genannt. Um sich davon zu befreien, werden in eine Schüssel ein Tässchen 
Kichererbsen und zwei Tässchen Essig gegeben. Nach drei Tagen werden täglich 
dreimal jeweils drei Kircherbsen gegessen und ein Teelöffel vom Essig getrunken. 
Oder je ein Löffel Steppenrautesamen, Ingwer, Zimt und schwarzer Pfeffer 
werden fein gemahlen und gemischt. Morgens auf nüchternem Magen und abends 
vor dem Schlafengehen wird ein Teelöffel davon mit Wasser eingenommen.“ In 
dem im Jahre 986/1578 verfassten türkischen Buch Manāfiʿ an-nās werden un-
terschiedliche Heilmittel für Urininkontinenz aufgeführt. Eines davon lautet: 
Zwei Dirham Weihrauch und zwei Dirham Schwarzkümmel mit vier Dirham 
Honig mischen und morgens und abends in der Menge einer Walnuss zu sich 
nehmen. Weihrauch ist ein Gummiharz von Bäumen. Er ist wie Kaugummi und 
an seinem Geruch zu erkennen. 

 
Komm mein Bruder, höre von mir das schöne Wort, 
Ich berichte dir vom Kern der Geheimnisse: 
 
Ahmad as-Sirhindī hat dies dargelegt,  
Siehe, was er mit seinem Maktūbāt tat. 
 
Was er doch alles in diesem Buch sagt,  
Welch genüssliche Worte er da wiedergab. 
 
Das komplette Maktūbāt ist nützliches Wissen,  
Alles in Zisterne befindet sich darin. 
 
Dieses Buch ist Schatz der Glückseligkeit, 
Darin ist das Wissen des Tawhīd, der Materie und der Spiritualität.  
 
Durch Maktūbāt-i Ahmadīs endlosem Wissen, 
Kam „Die ewige Glückseligkeit“ zustande.  
Ich danke dafür dem liebenden Herrn. 
 
O Herr! Mache dieses Buch akzeptiert! 
Erlösung soll es mir bringen im Jenseits und Licht soll es mir sein! 
 
Frieden und Segen seien auf Deinem Gesandten,  
da „Die ewige Glückseligkeit“ zustande kam. 

 
– 186 –



53 — DAS BESTREICHEN VON LEDERSOCKEN 
UND DAS ENTSCHULDIGTSEIN 

Das Streichen (Mash) über Ledersocken (Khuff, türk. mest): Es ist sowohl 
für Männer als auch für Frauen erlaubt (dschāʾiz), dass sie beim Vornehmen der 
Gebetswaschung mit der nassen Hand einmal über „Khuff“ genannte Fußbe-
kleidung (Wudū- bzw. Ledersocken) streichen, statt die Füße zu waschen, ohne 
dass es dafür eines Entschuldigungsgrundes (Udhr) oder einer zwingenden Not-
wendigkeit (Darūra) bedarf. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, zog sich auf 
seine gesegneten Füße Khuffs an, bestrich diese feucht und sagte, dass dies 
gestattet ist. Bei der Ganzkörperwaschung darf nicht über Ledersocken feucht 
gestrichen werden. Bei der Trockenreinigung ist das Bestreichen der Füße keine 
Fard. 

Mit „Khuff“ ist ein wasserundurchlässiger Schuh gemeint, welcher die Bereiche 
des Fußes, die zu waschen während der Gebetswaschung fard ist, bedeckt. [Nach-
folgend wird für Khuff vereinfacht „Ledersocke“ verwendet.] Wenn die Ledersocke 
groß ist und die Zehen nicht bis zum Ende der Ledersocke reichen und das Be-
streichen auf eine leere Stelle trifft, ist dies nicht zulässig. Wenn die Öffnung der 
Ledersocke zu weit ist und der Fuß von oben gesehen werden kann, macht dies 
nichts aus. Die Ledersocken müssen derart stabil und dem Fuße geeignet sein, 
dass sie sich nicht vom Fuß lösen, wenn man mit ihnen einen Weg von einer 
Stunde zurücklegen würde. Ledersocken aus Holz, Glas oder Metall sind nicht 
geeignet, denn mit etwas solch Hartem kann keine Stunde gelaufen werden. Es 
ist erlaubt, Socken, die entweder an der Sohle und am Spann oder nur an der 
Sohle mit Leder bedeckt sind, zu bestreichen. Socken, die derart fest sind, dass 
sie beim Gehen nicht vom Fuß herunterfallen, dürfen ebenfalls bestrichen werden. 
[In der mālikītischen Rechtsschule muss der Khuff aus Leder bestehen.] Wenn 
von einer Person, die Ledersocken trägt, die Gebetswaschung ungültig wird, 
dann geht der Zustand, keine Gebetswaschung mehr zu haben, auf alle Körper-
glieder über, bis auf die Füße. Denn hier geht dieser Zustand stattdessen auf die 
Ledersocken über. Das Reinigen der Ledersocken von ritueller Unreinheit ge-
schieht durch das feuchte Bestreichen. Das heißt also, die Ledersocken verhindern, 
dass sich der Zustand, keine Gebetswaschung mehr zu haben, auf die Füße über-
trägt. Wenn von demjenigen, der zunächst nur seine Füße wäscht und direkt 
danach die Ledersocken anzieht, anschließend seine Gebetswaschung zu Ende 
bringt, indem er die übrigen Glieder wäscht, später die Gebetswaschung ungültig 
wird, kann er bei der nächsten Gebetswaschung die Ledersocken bestreichen. 
Denn es ist keine zwingende Voraussetzung, beim Anziehen der Ledersocken 
eine vollständige Gebetswaschung vollzogen zu haben. Doch wenn die Gebets-
waschung ungültig wird, ist es eine Bedingung, dass die Gebetswaschung vorher 
vollständig vollzogen wurde. Wenn beispielsweise nach der Trockenreinigung 
die Ledersocken angezogen wurden und daraufhin Wasser entdeckt und dadurch 
die Tayammum ungültig wird, kann bei der rituellen Waschung mit Wasser nicht 
über die Ledersocken gestrichen werden, da zuvor keine vollständige Gebets-
waschung vorgenommen wurde. Er muss die Füße mitwaschen. Wenn der Ent-
schuldigte (Maʿdhūr) eine vollständige Gebetswaschung vollzieht und vor dem 
Auftreten des Entschuldigungsgrundes (Udhr) die Ledersocken anzieht, kann 
er 24 Stunden lang bei der Gebetswaschung über seine Ledersocken feucht strei-
chen, selbst wenn später seine Gebetswaschung bedingt durch den Entschuldi-
gungsgrund ungültig wird. Wenn er sie nach dem Auftreten des Entschuldigungs-
grundes angezogen hat, kann er nur innerhalb dieser Gebetszeit über die Leder-
socken streichen. 

– 187 –



Die Dauer, in der Ledersocken zum Bestreichen verwendet werden können, 
beträgt für den Ansässigen (Muqīm) 24 Stunden und für den Reisenden (Musāfir) 
3 Tage und 3 Nächte, also 72 Stunden. Diese Dauer beginnt nicht mit dem 
Anziehen der Ledersocken, sondern ab dem Zeitpunkt, zu dem die Gebetswa-
schung nach dem Anziehen der Ledersocken ungültig wird. Dass für den Ent-
schuldigten die Dauer des Bestreichens eine gesamte Gebetszeit beträgt, steht 
im al-Fatāwā al-khayriyya. Wenn der Entschuldigte, nachdem der Entschuldi-
gungsgrund aufgehoben ist, die Gebetswaschung vollzieht und vor dem erneuten 
Auftreten des Entschuldigungsgrundes seine Ledersocken anzieht, hat er sie mit 
einer vollständigen Gebetswaschung angezogen. [In der mālikītischen Rechtsschule 
können die Ledersocken so lange bestrichen werden, bis man sie für die Ganz-
körperwaschung auszieht.] 

In der hanafītischen Rechtsschule wird das feuchte Bestreichen auf der Ober-
seite der Ledersocken durchgeführt und nicht an der Fußsohle. Um dieses feuchte 
Bestreichen gemäß der Sunna zu vollziehen, wird mit den fünf befeuchteten 
Fingern der rechten Hand über die rechte Ledersocke gestrichen und mit den 
fünf befeuchteten Fingern der linken Hand die linke Ledersocke bestrichen, 
indem man die Finger längs auf die Ledersocken legt und von der Spitze, also 
dem die Zehen bedeckenden Teil in Richtung Fußgelenk streicht. Die Handflächen 
berühren dabei die Ledersocken nicht. Es ist fard, dass dieses Bestreichen so 
ausgeführt wird, dass mindestens eine Fläche von drei Fingerbreit und -länge 
bestrichen wird. Daher genügt es auch, drei Finger oder die feuchten und trop-
fenden Fingerspitzen oder mit den Fingern auch die Handfläche oder aber nur 
die Handfläche an die Spitze der Ledersocke zu legen und in Richtung des Fuß-
gelenkes zu streichen. Die Finger an einen Seitenrand der Ledersocke zu legen 
und sie der Breite nach zu bestreichen, ist ebenfalls zulässig. Auch wenn es 
erlaubt ist, das Bestreichen mit den Außenflächen der Finger zu vollziehen, ist 
es sunna, dies mit deren Innenflächen durchzuführen. Es ist nicht gestattet, bei 
der Ledersocke die Sohle, die Seiten der Fersen oder den Bereich nahe des 
Beines zu bestreichen. [Gemäß der mālikītischen Rechtsschule wird die rechte 
Hand befeuchtet und die unteren Enden der Finger (Grundgelenk) werden auf 
die Oberseite der rechten Ledersocke gelegt. Während die Spitze des Daumens 
die Ledersocke an ihrem linken Rand ergreift und die Spitzen der nächsten drei 
Finger am rechten Rand liegen, wird die Ledersocke von der Zehenspitze bis 
zur Öffnung bestrichen. Mit der befeuchteten linken Hand wird die Unterseite 
der rechten Ledersocke von den Zehen zur Ferse und von dort weiter bis zur 
Öffnung bestrichen. Genauso wird die linke Ledersocke bestrichen, wobei die 
linke Hand auf der Oberseite und die rechte Hand auf der Unterseite liegt. Auf 
diese Weise zu verfahren, ist in der mālikītischen Rechtsschule wādschib.] Nach 
dem Waschen eines Körpergliedes kann mit der Feuchtigkeit, die auf der Hand 
verbleibt, über die Ledersocken gestrichen werden. Doch mit der Feuchtigkeit, 
die vom Bestreichen eines Körpergliedes wie dem Nacken oder Kopf verblieb, 
darf nicht über die Ledersocken gestrichen werden. Wenn jemand, der nach der 
Gebetswaschung die Ledersocken angezogen hat, bei erneuter Gebetswaschung 
die Ledersocken nicht bestreicht, sondern seine Füße ins Wasser taucht und 
dabei ein gesamter Fuß oder mehr als die Hälfte nicht nass wird, gilt dies als Be-
streichen (Mash). Wenn jedoch Wasser eindringt und der Fuß nass wird, müssen 
die Ledersocken ausgezogen und die Füße komplett gewaschen werden. Wenn 
durch Gehen über nassem Gras oder durch Regen die Oberseite der Ledersocken 
feucht wird, gilt dies als Bestreichen und eine Absicht ist nicht notwendig. Wenn 
jemand, der Ledersocken anhat, sich vor Ablauf von 24 Stunden nach dem Un-
gültigwerden der Gebetswaschung auf eine Reise begibt, darf er folglich über 
diese Ledersocken drei Tage und drei Nächte streichen. Wenn ein Reisender an-

– 188 –



sässig wird, d. h. die Reise beendet ist, und 24 Stunden verstrichen sind, zieht er 
die Ledersocken aus und vollzieht die Gebetswaschung, indem er die Füße wäscht. 
In der mālikītischen Rechtsschule können die Ledersocken so lange bestrichen 
werden, bis sie für die Ganzkörperwaschung ausgezogen werden. Wenn vor dem 
Ungültigwerden der ersten Gebetswaschung über die Ledersocke eine weitere 
Ledersocke oder ein Stiefel, Plastik, Nylon oder Gummischuh angezogen wird 
und dies kein Wasser durchlässt, kann darüber gestrichen werden. Wenn es viel 
Wasser durchlässt, kann ebenfalls darüber gestrichen werden. Da nämlich die 
innere Ledersocke feucht wird, gilt es als Bestreichen. Wenn er die zweite Le-
dersocke bzw. den Schuh angezogen hat, nachdem die Gebetswaschung ungültig 
wurde, kann er nur die innere Ledersocke bestreichen. Wenn nach dem Bestreichen 
des zweiten, also äußeren Schuhs beider Füße einer von beiden Schuhen vom 
Fuß fällt, muss auch der andere Schuh ausgezogen und sofort über die inneren 
Ledersocken gestrichen werden. Es ist auch gestattet, dass er den Schuh am 
anderen Fuß nicht auszieht und über diesen Schuh und beim anderen Fuß über 
die innere Ledersocke streicht. Es ist nicht erlaubt, eine Ledersocke zu verwenden, 
die einen so großen Riss enthält, dass drei Zehen durch diesen herausragen 
würden. Wenn der Riss kleiner ist, dann ist das Bestreichen der Ledersocke ge-
stattet. [In der mālikītischen Rechtsschule ist das Bestreichen gültig, wenn der 
Riss kleiner als 1/3 des Fußes ist. Während es in der mālikītischen Rechtsschule 
eine Sunna ist, dass Körper und Kleidung rein sind, ist die Reinheit der Leder-
socken fard.] Sollte die Ledersocke an mehreren Stellen kleine Risse aufweisen, 
die zusammen eine Größe erreichen, durch die drei Zehen herausragen würden, 
dann ist das Bestreichen nicht erlaubt. Wenn auf einer Ledersocke ein Riss von 
zwei Zehbreit und auf der anderen ein Riss von einem oder zwei Zehbreit vor-
handen ist, dürfen beide für das Bestreichen verwendet werden. Denn die Regelung 
des Risses in der Größe von drei Zehen gilt für eine einzige Ledersocke, nicht 
für beide zusammen. Jedoch werden die materiellen Unreinheiten an verschiedenen 
Körpergliedern und die Menge der Entblößung der Awra zusammengerechnet 
und insgesamt beurteilt. Wenn hier im Kontext der Größe des Risses, die das 
Bestreichen ungültig macht, von drei Zehen die Rede ist, meint dies nicht, dass 
deren Spitzen zu sehen sind, sondern, dass die drei Zehen ganz zu sehen sind. 
Wenn sich der Riss über den Zehen befindet, werden die betroffenen Zehen ge-
zählt. Befindet sich der Riss hingegen an einer anderen Stelle, darf er nicht in 
der Größe sein, dass drei kleine Zehen gesehen werden könnten. Wenn der Riss 
länger ist als drei Zehen, aber die offene Stelle weniger als drei Zehen, dann ist 
das Bestreichen dieser Ledersocke zulässig. Wenn die Nahtstelle der Ledersocke 
der Länge nach aufreißt, sie aber nicht aufgeht und somit der Fuß nicht zu sehen 
ist, dann ist das Bestreichen zulässig. Wenn sich eine zerrissene oder aufgerissene 
Stelle beim Gehen öffnet und drei Zehen des Fußes sichtbar sind, sie sich beim 
Stehenbleiben aber nicht öffnet, ist das Bestreichen nicht zulässig. Im umgekehrten 
Fall ist das Bestreichen zulässig. Ein Riss oberhalb der Fersen verhindert das 
Bestreichen nicht, gleich wie groß er auch sein mag. Denn die Ledersocken 
müssen diesen Bereich nicht bedecken. Das Bestreichen von Ledersocken und 
Schuhen, die oben oder an der Seite Knöpfe oder Schnürsenkel haben bzw. mit 
einem Reißverschluss versehen sind, ist gestattet. [Gemäß der schāfiʿītischen 
Rechtsschule dürfen die Ledersocken keinerlei Risse und Löcher aufweisen.] 

Wenn die Ferse die Sohle der Ledersocke nicht mehr berührt, so gilt, dass 
die Ledersocke ausgezogen wurde. Doch in den meisten Büchern steht, dass die 
Ledersocke nicht als ausgezogen gilt, solange nicht mehr als die Hälfte des Fußes 
den Teil der Ledersocke, die sich auf Höhe der Knöchel befindet, verlassen hat. 
Wenn demnach jemand weite Ledersocken trägt und beim Gehen seine Ferse 
aus der Ledersocke tritt und anschließend wieder hineingelangt, darf er sie be-

– 189 –



streichen und seine Gebetswaschung wird beim Gehen somit nicht ungültig. 
Wenn eine Ledersocke einen Riss von mehr als drei Zehbreit aufweist und 

sein Futter dennoch stabil und so an die Ledersocke angenäht ist, dass der Fuß 
nicht zu sehen ist, darf die Ledersocke zum Bestreichen verwendet werden. 

Wenn ein Fuß oder beide Füße aus der Ledersocke treten, wird die Gebets-
waschung nicht sofort in dem Moment ungültig. Das Ungültigwerden der Ge-
betswaschung geht nun auf die Füße über. Wenn folglich nur die Füße gewaschen 
werden, wird die Gebetswaschung, welche er zuvor mit dem Bestreichen der Le-
dersocken vollzogen hatte, vervollständigt. Genauso wäscht er, wenn die Zeit-
spanne für das Bestreichen der Ledersocken abläuft, einzig seine Füße. Doch es 
heißt, dass es in beiden Fällen besser ist, von Neuem die Gebetswaschung vor-
zunehmen, denn die ununterbrochene Abfolge (Muwālāt) ist in der hanafītischen 
Rechtsschule eine Sunna, in der mālikītischen Rechtsschule wiederum fard. 

Über einen Turban, eine Gebetsmütze und jede andere Kopfbedeckung, über 
eine Burka, eine Maske sowie über Handschuhe zu streichen, ist nicht zulässig. 

Es ist gestattet, über Holzschienen, die auf beiden Seiten eines gebrochenen 
Knochens befestigt sind, zu streichen. Wenn das Entfernen der Salbe, Watte, 
Docht, Mullbinden, Pflastern, Verbänden o. Ä., die auf oder in Wunden, Furun-
keln, Rissen oder Schnitten in der Haut angebracht wurden, der wunden Stelle 
schaden würde, oder nach dem Entfernen dieser Sachen das Bestreichen bzw. 
Waschen der Wunde schaden würde, dann lässt man über jene von ihnen, die 
wasserdicht sind, wie z. B. Salbe oder Gummi, Wasser fließen. Jene von ihnen, 
die wasserdurchlässig sind, werden feucht bestrichen. Wenn kaltes Wasser der 
Wunde schadet, muss mit warmem Wasser gewaschen werden. Wenn auch warmes 
Wasser der Wunde schadet, muss die Wunde feucht bestrichen werden. Wenn 
genauso auch das Bestreichen schädlich für die Wunde ist, dann wird das, was 
über der Wunde angebracht wurde, feucht bestrichen. Auch der Teil des Ver-
bandes, der über gesunden Hautstellen liegt, und die Hautstellen zwischen den 
Streifen eines Verbandes werden feucht bestrichen. Das Streichen über die Hälfte 
des Verbandes ist zulässig. Wenn das Bestreichen dieser genannten Stellen der 
Wunde schadet, wird das Bestreichen unterlassen. Falls das Bestreichen aber 
der Wunde nicht schadet, müssen diese Stellen feucht bestrichen werden. Wenn 
es der Wunde nicht schadet, den Verband anzuheben und die darunter befindliche 
gesunde Haut zu waschen, dann müssen diese Stellen gewaschen werden. [Im al-
Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa steht geschrieben, dass es eine Bedingung in allen 
vier Rechtsschulen ist, dass das Waschen oder Bestreichen der Wunde oder des 
Verbandes schädlich für die Wunde sein muss, damit das Streichen über den 
Verband oder die Salbe, die an der wunden Stelle angebracht sind, zulässig ist. 
Mit „Schaden“ (Darar) ist gemeint, dass die Heilung der Wunde sich verzögert 
oder die Schmerzen zunehmen.] Wenn nach dem Bestreichen der Verband oder 
die Salbe entfernt wird oder von selbst abgeht, noch bevor die Wunde geheilt 
ist, bleibt das vorherige Bestreichen weiterhin gültig. Wenn sie jedoch abgehen, 
nachdem die Wunde geheilt ist, müssen die betroffenen Stellen gewaschen werden. 
Das Bestreichen all dieser erwähnten Sachen ersetzt das Waschen der darunter 
liegenden Hautstellen. Doch diejenigen, die über diese erwähnten Sachen streichen, 
gelten nicht als Entschuldigte (Sāhib al-udhr). Sie können für die Gesunden als 
Imam das Gebet leiten. Eine Stelle, über die ein fachkundiger, muslimischer 
Arzt (Tabīb muslim khādhiq) sagt, dass das Befeuchten vermieden werden soll, 
wird wie eine Wunde behandelt. Beim Bestreichen dieser Stellen besteht kein 
Unterschied zwischen Mann, Frau, einer Person ohne Gebetswaschung (Muhdith) 
und einer Person, die groß rituell unrein (dschunub) ist. Für keinen von ihnen 
ist eine Absicht erforderlich. Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über die 

– 190 –



Pflichthandlungen bei der Gebetswaschung: „Wenn jemand, der an seiner Hand 
eine Wunde oder einen Riss hat, kein Wasser verwenden kann, d. h. kein Wasser 
in die Hände nehmen und sein Gesicht, seinen Kopf, seine Ohren und Füße nicht 
ins Wasser halten kann, dann vollzieht er die Trockenreinigung. Wem ein Teil 
seines Armes oder Fußes abgetrennt wurde, wäscht die Oberfläche des noch vor-
handenen Teils.“ Wenn ein Gefangener an Händen und Füßen gefesselt ist und 
keine Trockenreinigung vornehmen kann, vollzieht er die Verbeugung (Rukūʿ) 
und Niederwerfung (Sadschda) ohne Gebetswaschung und ohne etwas zu rezi-
tieren. Wenn er auch dazu nicht imstande ist, deutet er die Bewegungen im 
Stehen an. Wenn er entlassen wird, holt er die Gebete nach. 

ENTSCHULDIGTE, d. h. Personen mit einem Entschuldigungsgrund (Udhr), 
vollziehen die Gebetswaschung, wann sie wollen. Mit dieser Gebetswaschung 
dürfen sie beliebig viele Fard- und Nāfila-Gebete verrichten und den edlen Koran 
rezitieren. Mit Ablauf der Gebetszeit wird auch ihre Gebetswaschung ungültig. 
Nach Eintritt jeder neuen Gebetszeit müssen sie erneut die Gebetswaschung 
vornehmen. Und mit dieser Gebetswaschung können sie dann wiederum bis zum 
Verstreichen dieser Gebetszeit jede Art der gottesdienstlichen Handlung ver-
richten. Außer beim Mittagsgebet kann er keines der anderen vier Gebete mit 
einer Gebetswaschung verrichten, die er vor Eintritt ihrer jeweiligen Zeit vollzogen 
hat. Beim Mittagsgebet gilt diese Ausnahme deshalb, weil beim Eintreten der 
Zeit für das Mittagsgebet keine Gebetszeit verstreicht. Der anhaltende Entschul-
digungsgrund des Entschuldigten macht die Gebetswaschung nicht ungültig. 
Doch wenn andere Ursachen eintreten, welche die Gebetswaschung ungültig 
machen, dann wird sie ungültig. Wenn die Gebetszeit verstreicht, wird die Ge-
betswaschung wegen des Entschuldigungsgrundes ebenfalls ungültig. 

Um als „Entschuldigter“ (Sāhib al-udhr) zu gelten, muss etwas, das im Nor-
malfall die Gebetswaschung ungültig werden lässt, andauernd sein. Jemand, der 
nicht in der Lage ist, innerhalb einer gesamten Gebetszeit so lange im Zustand 
der Gebetswaschung zu verbleiben, wie es braucht, um die Gebetswaschung vor-
zunehmen und das Pflichtgebet der aktuellen Zeit zu verrichten, gilt ab dem Au-
genblick, in welchem der Entschuldigungsgrund auftritt, als entschuldigt. Wenn 
also eine der Sachen, die normalerweise die Gebetswaschung ungültig machen, 
so z. B. die Zwischenblutung (Istihāda) einer Frau, Urininkontinenz und andere 
Ausscheidungen, Durchfall, Entweichen von Blähungen, Blut und Eiter aus einer 
Wunde, Blut, irgendein mit Schmerzen austretendes Sekret oder Eiter aus der 
Brustwarze, dem Bauch, der Nase, den Augen oder den Ohren andauernd auftritt, 
d. h. von Anfang bis Ende einer Gebetszeit nicht einmal für die Dauer unterbunden 
werden kann, die es braucht, um die Gebetswaschung und das Pflichtgebet zu 
verrichten, dann wird die betroffene Person als „entschuldigt“ eingestuft. Wenn 
die Gebetszeit eintritt und nach einer Dauer, in der das Pflichtgebet verrichtet 
werden könnte, der Entschuldigungsgrund einsetzt, wartet der Betroffene bis 
kurz vor Ende der Gebetszeit. Wenn der Austritt überhaupt nicht aufgehört hat, 
vollzieht er gegen Ende der Gebetszeit die Gebetswaschung und verrichtet das 
Pflichtgebet dieser Zeit. Sollte nach dem Verstreichen der Gebetszeit der Austritt 
in der nächsten Gebetszeit enden, wird das vorherige Gebet wiederholt. Wenn 
der Austritt von Anfang bis Ende der zweiten Gebetszeit fortdauernd ist, wird 
erkenntlich, dass die Person entschuldigt ist. Das vorherige Gebet wird sodann 
nicht wiederholt. 

[Im al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt es: „Gemäß dem zweiten Standpunkt 
in der mālikītischen Rechtsschule genügt es, um als entschuldigt zu gelten, dass 
der krankheitsbedingte Ausfluss, der die Gebetswaschung ungültig werden lässt, 
nur ein einziges Mal erfolgt. Er muss innerhalb einer Gebetszeit nicht ununter-

– 191 –



brochen auftreten. Es ist gültig, dass Kranke und Alte, die vor oder während des 
Gebets Urinfluss oder entweichende Blähungen haben, im Falle einer Widrigkeit 
die mālikītische Rechtsschule befolgen, damit ihre Gebetswaschung und ihr 
Gebet nicht ungültig werden. Genauso ist es auch gestattet, dass sie als Imam 
das Gebet leiten.“] 

Der Entschuldigungsgrund des Entschuldigten gilt als anhaltend, wenn der 
Ausfluss in den nachfolgenden Gebetszeiten auch nur einmal vorkommt, selbst 
wenn nur in geringem Maße. Wenn der Ausfluss innerhalb einer Gebetszeit ganz 
ausbleibt, d. h. die gesamte Gebetszeit ohne den Entschuldigungsgrund verläuft, 
ist diese Person fortan nicht mehr entschuldigt. Wenn während der Gebetswa-
schung oder des Gebets der Entschuldigungsgrund endet und bis zum Ende der 
darauffolgenden Gebetszeit kein einziges Mal auftritt, muss er die Gebetswaschung 
sowie das Gebet, die er als Entschuldigter verrichtete, wiederholen. Wenn der 
Ausfluss jedoch endet, nachdem das Gebet beendet wurde oder nachdem bereits 
beim letzten Sitzen die Tahiyyāt gesprochen wurde, dann wird das Gebet nicht 
wiederholt. Genauso wiederholt eine Person, die Wasser findet, nachdem sie die 
Trockenreinigung vorgenommen und damit das Gebet verrichtet hat, dieses 
Gebet nicht. Es ist wādschib, den Entschuldigungsgrund mit Medizin, durch Ab-
binden oder durch das Verrichten des Gebets mit angedeuteten Bewegungen im 
Sitzen aufzuhalten. Wenn die Menge eines Dirham an Blut oder dergleichen 
Körper und Kleidung befleckt und angenommen wird, dass es nach dem Waschen 
bis zum Verrichten des Gebets die Kleidung nicht nochmal befleckt, dann ist es 
wādschib, die entsprechenden Stellen zu waschen. [Als „Entschuldigungsgrund“ 
(Udhr) gelten einzig jene Sachen, welche die Gebetswaschung ungültig machen. 
Ein Kranker, der keine Gebetswaschung oder Ganzkörperwaschung vornehmen 
kann, zählt nicht als entschuldigt. Entweder vollzieht er, je nach Situation, die 
Gebetswaschung durch Bestreichen oder aber die Trockenreinigung und verrichtet 
sein Gebet wie ein Gesunder.] 

Im Kapitel über das Gemeinschaftsgebet wird vermittelt, dass ein Entschuldigter 
für die Gesunden kein Imam sein kann. Dort steht, dass neben dem Zustand, 
fortlaufend ohne Gebetswaschung zu sein, auch derjenige, der mehr als ein 
Dirham Unreinheit auf seinem Körper hat, nackt ist, den edlen Koran nicht 
korrekt rezitieren kann, für jene, bei denen dies nicht der Fall ist, das Gebet 
nicht leiten darf. Damit jemand, der eine Zahnkrone oder -füllung hat, für 
Hanafīten, die selbst keine Krone oder Füllung haben, ein Imam sein kann, muss 
er die schāfiʿītische oder mālikītische Rechtsschule befolgen. Siehe auch Kapitel 
70. 

Gebete, die unentschuldigt nicht verrichtet wurden, als man gesund war, 
werden auch in Krankheitsfällen und im entschuldigten Zustand nachgeholt. Al-
mosen (Sadaqa) oder irgendeine andere Wohltätigkeit können keineswegs das 
Nachholgebet ersetzen. Man darf sich nicht von den irreführenden Schriften des 
Ibn Taymiyya täuschen lassen. 

54 — DIE RITUELLE GANZKÖRPERWASCHUNG 
(GHUSL) 

Damit das Gebet korrekt sein kann, müssen die Gebets- und Ganzkörperwa-
schung korrekt vollzogen sein. Ibn Ābidīn schreibt in seinem Kommentar zum 
ad-Durr al-mukhtār: „Es ist fard, dass jeder Mann und jede Frau, die groß rituell 
unrein (dschunub) sind, und Frauen, deren Menstruation oder Wochenfluss auf-
hört, zum Ende der jeweiligen Gebetszeit hin die Ganzkörperwaschung vornehmen, 

– 192 –



wenn noch so viel Zeit ist, wie es braucht, um das Gebet zu verrichten.“ 
Jene, die die Pflichten erfüllen, bekommen großen Lohn (Thawāb). Wer sie 

jedoch unterlässt, begeht eine große Sünde. Im Buch Ghunyat at-tālibīn wird 
folgender Hadith überliefert: Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Demjenigen, der sich aufmacht, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, wird 
in der Anzahl der Haare auf seinem Körper [also sehr viel] Belohnung aufge-
schrieben. Und genauso viele seiner Sünden werden ihm vergeben. Sein Rang 
im Paradies wird erhöht. Die Belohnung, die er für seine Ganzkörperwaschung 
erhält, ist besser als alles, was im Diesseits ist. Allah, der Erhabene, spricht zu 
Seinen Engeln: Schaut auf Meinen Diener! In der Nacht steht er ohne Nachläs-
sigkeit auf und vollzieht, Mein Gebot achtend, aufgrund der großen rituellen 
Unreinheit die Ganzkörperwaschung. Bezeugt, dass Ich diesem Diener seine 
Sünden vergeben habe!“ 

In einem Hadith, der im Ilmihal-Buch Ayyuhal-walad auf Seite 91 überliefert 
wird, heißt es: „Wenn ihr groß rituell unrein seid, vollzieht geschwind die Ganz-
körperwaschung! Denn die Schreibengel leiden unter demjenigen, der im Zustand 
der großen rituellen Unreinheit verweilt.“ Auf der gleichen Seite steht, dass 
Imām al-Ghazālī sagte: „Jemand erzählte mir im Traum: ,Ich blieb für eine 
gewisse Weile im Zustand der großen rituellen Unreinheit. Nun wurde mir als 
Strafe dafür ein Hemd aus Feuer angelegt und ich brenne noch immer darin.‘ “ 
In einem Hadith, der in den Büchern az-Zawādschir und Risāla-i unsiyya überliefert 
wird, heißt es: „In ein Haus, in welchem sich Bilder, Hunde oder Personen im 
Zustand der großen rituellen Unreinheit befinden, gehen die Engel der Barm-
herzigkeit nicht ein.“ Jeder, gleich ob er jemand ist, der das Gebet verrichtet 
oder nicht, wird für jede Gebetszeit, die er im Zustand der großen rituellen Un-
reinheit verbringt, eine sehr schmerzliche Strafe erhalten. So steht es im az-
Zawādschir. Wer nach dem Gebetsruf (Adhān) des Mittagsgebets groß rituell 
unrein wird, muss, wenn er das Mittagsgebet noch nicht verrichtet hat, bis zum 
Nachmittagsgebet die Ganzkörperwaschung vollziehen, und wenn er es bereits 
verrichtet hat, bis zum Abendgebet. Wenn es nicht möglich ist, sich mit Wasser 
zu waschen, muss die Trockenreinigung vorgenommen werden. Die Pflichthand-
lungen bei der Ganzkörperwaschung sind gemäß der hanafītischen Rechtsschule 
drei an der Zahl: 

1. Den gesamten Mund gründlich ausspülen. Auch wenn dies durch das Trinken 
von Wasser im Maße eines Mundvoll gewährleistet ist, so gab es auch einige Ge-
lehrte, die sagten, dass das Schlucken von Wasser makrūh sei. 

2. Die Nasengänge spülen. Wenn es in der Nase vertrocknetes Nasensekret 
oder zerkaute Essensreste im Mund gibt und die Stellen unter diesen nicht nass 
werden, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. In der hanbalītischen Rechts-
schule ist das Spülen des Mundes und der Nasengänge sowohl bei der Gebets-
waschung als auch bei der Ganzkörperwaschung eine Fard. 

3. Den gesamten Körper waschen. Es ist fard, alle Stellen des Körpers zu wa-
schen, für die keine Widrigkeit (Haradsch) besteht, sie zu befeuchten. Es ist zwar 
nicht zwingend erforderlich, die zu waschenden Stellen zu reiben, doch dies ist 
mustahabb. Imām Mālik und Imām Abū Yūsuf sagen, dass das Reiben verpflich-
tend ist. Es ist fard, den Bauchnabel, den Schnurrbart, die Augenbrauen, den 
Bart und die Haut unter diesen Stellen sowie die Kopfhaare und das Geschlechtsteil 
zu waschen. Die Augen, die zugewachsenen Ohrringlöcher und die Stellen unter 
der Vorhaut zu waschen, ist nicht fard, sondern mustahabb. Wenn Frauen ge-
flochtenes Haar haben und die Haarwurzeln nass werden, muss das geflochtene 
Haar nicht gelöst werden. Wenn die Haarwurzeln nicht nass werden, muss das 
Haar entflechtet werden. Alle Haare, die nicht geflochten sind, müssen komplett 

– 193 –



gewaschen werden. Haare auf dem Kopf [und an anderen Körperstellen sowie 
Fingernägel], die abrasiert bzw. abgeschnitten werden, müssen nicht gewaschen 
werden. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band 
auf Seite 275: „Es ist makrūh, im Zustand der großen rituellen Unreinheit die 
Intimrasur vorzunehmen.“ [Hieraus versteht sich, dass es im Zustand der großen 
rituellen Unreinheit ebenfalls makrūh ist, die Kopfhaare und Nägel zu schneiden.] 
Es ist nicht fard, die Stellen unter dem Schmutz von Flöhen und Fliegen, unter 
Henna, menschlichem Schmutz, Ölen und Schlamm zu waschen. Die Haut unter 
Teig, Kerzenwachs, Kaugummi, festen Fetten, Fischschuppen, gekautem Brot, 
[Nagellack] und ähnlichem, das auf der Haut klebt und kein Wasser durchlässt, 
muss gewaschen werden. Wenn das Wasser nicht unter Essensreste gelangt, die 
sich zwischen den Zähnen oder in Zahnhöhlungen befinden, und die darunter 
liegenden Stellen nicht gewaschen werden, dann wird die Ganzkörperwaschung 
nicht gültig. Wenn der Ring fest anliegt, muss er abgenommen oder bewegt 
werden. Dasselbe gilt für Ohrringe. Wenn sich kein Ohrring im Loch befindet 
und das Loch offen ist, genügt es, wenn beim Waschen der Ohren das Loch nass 
wird. Wenn es jedoch nicht nass wird, muss das Loch mit den Fingern nass gemacht 
werden. Eine starke Vermutung, dass diese nass geworden sind, reicht beim Wa-
schen all dieser aus. Wenn jemand vergisst, seinen Mund oder eine andere Stelle 
seines Körpers zu waschen, dann das Gebet verrichtet und sich später hieran er-
innert, wäscht er diese Stelle nach und wiederholt das Pflichtgebet. Wenn es 
keinen Ort gibt, an dem er alleine sein kann, entblößt er seine Awra nicht vor 
anderen. Er wartet, bis er alleine ist. Wenn die Gebetszeit zu verstreichen droht, 
führt er dennoch nicht vor anderen die Intimreinigung durch und wäscht auch 
nicht seine Unterwäsche. Er verrichtet stattdessen das Gebet mit der Unreinheit. 
Denn das Meiden von etwas, das harām ist, bringt mehr Lohn als das Erfüllen 
einer Pflicht (Fard). Wenn er dann einen abgelegenen Ort findet, nimmt er die 
Ganzkörperwaschung vor, wäscht seine Unterwäsche und holt das Gebet nach. 
Weder die Gebetswaschung noch die Ganzkörperwaschung hat Wādschib-Hand-
lungen. Die Sunna-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung sind dieselben wie 
bei der Gebetswaschung. Doch bei der Ganzkörperwaschung ist das Waschen in 
der Reihenfolge der Gebetswaschung keine Sunna. Die Mustahabb-Handlungen 
sind ebenfalls identisch mit der Ausnahme, dass man sich nicht zur Gebetsrichtung 
wendet und auch keine Bittgebete liest. Einzig die Basmala wird gelesen und 
das Glaubensbekenntnis gesprochen. Wenn jemand, der sich in ein Becken, Fluss 
oder Meer begibt oder unter dem Regen nass wird, auch Mund und Nasengänge 
ausspült, hat er damit die Gebets- und Ganzkörperwaschung vollzogen. 

Um die Ganzkörperwaschung gemäß der Sunna zu vollziehen, werden zuerst, 
auch wenn sie sauber sind, beide Hände und anschließend die Schamgegend des 
Körpers gewaschen. Danach werden, falls vorhanden, die Unreinheiten am Körper 
durch Waschen entfernt. Sodann wird eine vollständige Gebetswaschung vorge-
nommen und dabei, beim Waschen des Gesichts, die Absicht für die Ganzkör-
perwaschung gefasst. Wenn sich unter den Füßen kein Wasser ansammelt, werden 
auch die Füße während dieser Gebetswaschung gewaschen. Dann wird dreimal 
Wasser über den gesamten Körper gegossen. Dabei gießt man das Wasser zuerst 
dreimal über den Kopf, dann dreimal über die rechte Schulter und danach dreimal 
über die linke. Bei jedem Gießen muss man sicherstellen, dass die entsprechenden 
Stellen gänzlich nass werden. Beim ersten Gießen werden die entsprechenden 
Stellen auch gerieben. Es ist gestattet, Wasser, das während der Ganzkörperwa-
schung auf eine Stelle gegossen wird, auch auf andere Stellen fließen zu lassen. 
Dadurch wird auch diese Stelle gereinigt. Denn bei der Ganzkörperwaschung 
zählt der gesamte Körper als ein einziges Glied. Wenn jedoch während der Ge-
betswaschung Wasser, das auf eine Stelle gegossen wird, andere Körperteile 

– 194 –



nässt, gelten diese Stellen nicht als gewaschen. Nach Beendigung der Ganzkör-
perwaschung nochmals die Gebetswaschung vorzunehmen, ist makrūh. Wenn 
aber während der Ganzkörperwaschung die Gebetswaschung ungültig wird, dann 
muss man nach Beendigung der Ganzkörperwaschung erneut die Gebetswaschung 
vollziehen. Diejenigen, die die schāfiʿītische oder mālikītische Rechtsschule be-
folgen, müssen hierauf besonders Acht geben. An einem anderen Ort die Ge-
betswaschung zu wiederholen, ohne dass sie ungültig wurde, oder sie zu vollziehen, 
nachdem ein Gebet verrichtet wurde, ist gestattet. 

Bei der Gebetswaschung und bei der Ganzkörperwaschung mehr Wasser zu 
verwenden als nötig, ist Verschwendung und somit harām. Mit 8 Ritl [entspricht 
1040 Dirham scharʿī oder 3,5 kg] Wasser ist es möglich, der Sunna entsprechend 
die Ganzkörperwaschung vorzunehmen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, vollzog mit einem Mudd [also 2 Ritl, was 875 g Wasser entspricht] die Ge-
betswaschung und mit Wasser im Volumen eines Sāʿ die Ganzkörperwaschung. 
[1 Sāʿ entspricht 4200 g Wasser. Denn Experimente, die meine Wenigkeit mit 
Linsen durchgeführt hat, haben ergeben, dass 1 Sāʿ 4,2 Liter entspricht.] 

[Gemäß der hanafītischen Rechtsschule ist die Ganzkörperwaschung nicht 
vollständig, wenn Zahnzwischenräume sowie Zahnhöhlungen nicht nass werden. 
Aus diesem Grund ist die Ganzkörperwaschung von Personen, die Zahnkronen 
oder Zahnfüllungen haben, nicht gültig, d. h. der Zustand der großen rituellen 
Unreinheit (Dschanāba) wird nicht beseitigt. Ja, Imām Muhammad zufolge ist 
es gestattet, lockere Zähne mit Golddraht zu befestigen und einen abgefallenen 
oder gezogenen Zahn mit einem Zahn aus Gold zu ersetzen. Laut dem Idschtihād 
von Imām Abū Hanīfa hingegen ist Gold nicht zulässig. Nach einer Überlieferung 
stimmt der Idschtihād von Imām Abū Yūsuf in dieser Sache mit dem von Imām 
Muhammad überein. Die Tatsache, dass dem Prophetengefährten Arfadscha ibn 
Asʿad von Seiten des Gesandten Allahs die Erlaubnis gegeben wurde, eine Na-
senprothese aus Gold zu tragen, wird von Imām Abū Hanīfa so erklärt, dass 
diese Erlaubnis nur für Arfadscha gilt. Genauso verhält es sich damit, dass es 
Zubayr und Abdurrahmān, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, erlaubt wurde, 
Seidengewänder zu tragen, was nur für diese beiden gilt. Doch die Fatwa wurde 
gemäß dem Idschtihād von Imām Muhammad erteilt, wonach es als statthaft an-
gesehen wurde, dass Zahn-, Ohr- und Nasenprothesen, die bei der Ganzkörper-
waschung abgenommen werden können, aus Gold bestehen. Diese Meinungs-
verschiedenheit unserer Imāme bezieht sich lediglich darauf, ob Zahnprothesen 
und der Draht, der um einen lockeren Zahn gebunden wird, aus Gold bestehen 
dürfen oder nicht, und zwar dann, wenn es möglich ist, diese abzunehmen, damit 
sie die Ganzkörperwaschung nicht verhindern. Ansonsten sagen hinsichtlich der 
Ganzkörperwaschung sämtliche Imāme der hanafītischen Rechtsschule, dass die 
Zähne nass werden müssen, d. h. konkret: Wenn kein Wasser an die Stellen unter 
Zahnkronen und -füllungen, die aus Gold, Silber oder anderen nicht unreinen 
Materialien hergestellt sind, gelangt, ist gemäß allen Gelehrten der hanafītischen 
Rechtsschule die Ganzkörperwaschung nicht gültig. 

Im Buch Halabī-i kabīr steht: „Wenn in Zahnzwischenräumen Essensreste 
verblieben sind und es ist nicht möglich, die darunterliegenden Stellen zu be-
feuchten, ist die Ganzkörperwaschung dennoch gültig. Denn Wasser ist fließend 
und durchdringend, sodass es unter die Essensreste gelangt. Wenn sich diese 
Reste jedoch durch Kauen verfestigt haben, ist die Ganzkörperwaschung nicht 
gültig. Und dies ist auch der korrekte Standpunkt, denn das Wasser kann nicht 
darunter sickern. Hier liegt auch keine Notwendigkeit (Darūra) oder Widrigkeit 
(Haradsch) vor.“ Qādīkhān zitiert Nātifī wie folgt: „Befinden sich Essensreste 
zwischen den Zähnen, ist die Ganzkörperwaschung nicht vollständig. Diese 

– 195 –



müssen entfernt und die darunterliegenden Stellen gewaschen werden.“ 
Im Madschmūʿa-i zuhdiyya heißt es: „Wenn Essensreste zwischen den Zähnen, 

gleich ob wenig oder viel, wie fester Teig werden und kein Wasser durchlassen, 
dann verhindern sie die Gültigkeit der Ganzkörperwaschung.“ 

Im ad-Durr al-mukhtār steht: „Es wurde zwar die Fatwa erteilt, dass etwas, 
das sich in Zahnzwischenräumen oder -höhlungen befindet, die Gültigkeit der 
Ganzkörperwaschung nicht verhindert, doch wenn diese Sache fest ist und kein 
Wasser durchdringen kann, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. Dies ist 
der korrekteste Standpunkt.“ Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seiner Erläuterung dieses Punktes: „Der Grund für die Fatwa, dass 
dies die Gültigkeit der Ganzkörperwaschung nicht verhindert, liegt darin, dass 
das Wasser die Reste durchdringt und die darunterliegenden Stellen nass werden. 
Im Khulāsat al-fatāwā steht dies ebenfalls so geschrieben. Aus dieser Fatwa ist 
zu verstehen, dass die Ganzkörperwaschung nicht gültig ist, wenn kein Wasser 
darunter gelangt. Auch der Autor des Buches al-Hilya bringt dies zum Ausdruck. 
Genauso steht dies auch im Kommentar zum Munyat al-musallī. Denn, so wie 
das Wasser nicht bis zu den Zähnen durchdringt, liegt hierbei auch keine Not-
wendigkeit oder Widrigkeit vor.“ 

Tahtāwī, der das Buch Marāqī al-falāh erläutert, sagt: „Wenn unter die Es-
sensreste in Zahnhöhlungen und -zwischenräumen Wasser gelangt, ist die Ganz-
körperwaschung gültig. Wenn diese verhärtet sind und somit kein Wasser darunter 
gelangt, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. Auch im Fath al-qadīr steht 
dies so geschrieben.“ 

Tahtāwī schreibt in seinem Superkommentar zum ad-Durr al-mukhtār: „Da 
das Wasser unter die in Zahnzwischenräumen und -höhlungen befindlichen Es-
sensreste gelangt, verhindern sie nicht die Gültigkeit der Ganzkörperwaschung. 
Wenn man jedoch Zweifel darüber hat, ob das Wasser durchdringt, soll man die 
Essensreste entfernen und die Zahnzwischenräume sowie Zahnhöhlungen wa-
schen.“ 

Jeder Muslim muss, wenn er seine gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) 
ausführt und sich von den Sachen, die harām sind, fernhält, gemäß dem handeln, 
worüber die Gelehrten seiner Rechtsschule sagten: „Dies ist die Fatwa“, „Dies 
ist das Beste“, oder: „Dies ist die korrekteste Aussage.“ Wenn etwas, das er mit 
eigenem Willen tut, ein Hindernis dafür ist, dass er diesem Idschtihād folgt, und 
es liegt eine Widrigkeit, eine Erschwernis darin, dieses Hindernis aufzuheben, 
dann muss er einem anderen Idschtihād seiner Rechtsschule folgen, von dem 
überliefert ist, dass er ebenfalls korrekt ist. Es ist beispielsweise harām, auf einen 
Schein, den man für etwas Geliehenes ausstellt, ein Zahlungsdatum zu schreiben. 
Dies wäre Zins. Doch wenn es an jemand anderen übergeben wird, ist die Zahlung 
beider zu einer festgelegten Zeit gestattet. Wenn er auch dies nicht verwirklichen 
kann, darf ein Hanafīte den schwachen Ansichten der hanafītischen Gelehrten 
folgen, welche nicht als Grundlage für eine Fatwa herangezogen wurden, und 
dementsprechend handeln. Siehe auch Abschnitt 2, Kapitel 1 sowie Abschnitt 3, 
Kapitel 12. Wenn er auch auf diese Weise keine Lösung findet, folgt er einer der 
anderen drei Rechtsschulen und verrichtet die Tat entsprechend dieser Rechts-
schule. Die hanafītischen Gelehrten haben gesagt, dass es für diese Person 
wādschib ist, einer anderen Rechtsschule zu folgen. So sagt beispielsweise Ibn 
Ābidīn im dritten Band auf Seite 190 im Abschnitt über Taʿzīr-Strafen, dass der 
große Gelehrte Ibn Amīr al-Hāddsch in seinem Kommentar zum Buch at-Tahrīr 
sagt: „Ein schariatischer Beweis zeigt, dass es notwendig ist, gemäß den Worten 
eines Mudschtahid zu handeln und bei Bedarf einen anderen Mudschtahid zu 
befolgen. Dieser Beweis ist der sinngemäße Koranvers ,Fragt die Wissenden!‘ 

– 196 –



Dieser Vers bedeutet: ,Wenn man mit einer bestimmten Angelegenheit konfron-
tiert wird, fragt man, wie man damit umgehen soll. Wenn zu dieser Angelegenheit 
die Aussage eines Mudschtahid bekannt ist, dann ist es wādschib, gemäß dieser 
Aussage zu handeln.‘ “ So sehen wir, dass das Befolgen (Taqlīd) einer anderen 
Rechtsschule wādschib wird. Wenn es auch nicht möglich ist, einer anderen 
Rechtsschule zu folgen, wird geprüft, ob bei der Ausführung der Handlung, die 
eine Widrigkeit (Haradsch) verursacht, eine Notwendigkeit (Darūra) vorliegt 
oder nicht: 

A. Wenn in der Ausführung der Handlung, die die Widrigkeit verursacht, 
auch eine zwingende Notwendigkeit vorliegt, dann ist es gestattet, diese Pflicht 
(Fard) zu unterlassen oder das Verbot (Harām) im Maße der bestehenden Not-
wendigkeit zu begehen. Dies gilt auch dann, wenn in einer Handlung, bei der 
eine Notwendigkeit vorliegt, die Notwendigkeit aufhört, aber die Widrigkeit wei-
terhin besteht. 

B. Wenn die Handlung, welche die Widrigkeit verursacht, ausgeführt wird, 
ohne dass eine Notwendigkeit dafür besteht, oder bei Bestehen einer Notwen-
digkeit es mehrere Möglichkeiten der Durchführung gibt, aber jemand sich für 
die Möglichkeit, die die Widrigkeit verursacht, entscheidet, dann ist es nicht ge-
stattet, die Pflicht zu unterlassen. Die Rechtsgelehrten lösten dieser Regel folgend 
viele Angelegenheiten: 

1. Wenn ein lockerer Zahn mit einem Silberdraht befestigt wird, sagte Imām 
Muhammad, führe Silber zur Geruchsbildung, Gold jedoch nicht. Da eine Not-
wendigkeit vorliegt, sei es nicht harām, ihn mit Golddraht zu befestigen. Imām 
Abū Hanīfa jedoch sagte, dass auch Silberdraht keinen Geruch verursache. Daher 
bestehe keine Notwendigkeit für einen Golddraht und es sei somit harām. Doch 
in dieser Angelegenheit wird nach dem Idschtihād Imām Muhammads, möge 
Allah sich seiner erbarmen, gehandelt. Es liegt also keine Notwendigkeit vor, 
einer anderen Rechtsschule zu folgen. 

2. Wenn sich herausstellt, dass Ehepartner Milchgeschwister sind, jedoch einer 
von ihnen oder sie beide einmal gestillt wurde/n, wird ihre Ehe nach der 
hanafītischen Rechtsschule ungültig. Entweder trennen sie sich oder aber sie 
folgen der schāfiʿītischen Rechtsschule. Wenn bei ihrer Eheschließung (Nikāh) 
kein Ehevormund (Walī) anwesend war, wird ihre Ehe nach der schāfiʿītischen 
Rechtsschule erneut geschlossen, sodass sie verheiratet bleiben. Wenn sie jedoch 
fünfmal gestillt wurden, bis sie satt waren, ist es nicht möglich, die schāfiʿītische 
Rechtsschule zu befolgen, und sie müssen sich folglich trennen. 

3. Wer für das Abendgebet nicht dafür Sorge tragen kann, dass der Bus anhält, 
steigt aus, verrichtet das Gebet zur rechten Zeit und steigt dann in den nächsten 
Bus. Oder aber er folgt der schāfiʿītischen Rechtsschule und verrichtet es nach 
seiner Zeit gemeinsam mit dem Nachtgebet; dies ist gestattet. Wer jedoch für 
das Nachmittagsgebet den Bus nicht zum Anhalten bringen kann, muss aussteigen 
und das Gebet verrichten. Denn auch in der schāfiʿītischen Rechtsschule kann 
das Nachmittagsgebet nicht mit dem Abendgebet gemeinsam verrichtet werden. 

4. Wenn eine Frau ihren armen Ehemann vor Gericht anklagt, weil er nicht 
für ihren Unterhalt sorgen kann, und daher die Scheidung verlangt, darf ein 
hanafītischer Richter sie nicht scheiden. Der schāfiʿītische Richter jedoch kann 
dies tun. Die hanafītische Frau kann in diesem Fall zu einem schāfiʿītischen 
Richter gehen, der sie dann scheidet. Das Urteil dieses Richters ist infolgedessen 
rechtskräftig. Siehe auch Kapitel 38 im zweiten Abschnitt dieses Buches. 

Einen durch „höhere Gewalt“ bedingten Grund, der den Menschen zwingt, 
etwas zu tun, also ein Grund, der nicht in der Hand des Menschen liegt, wird als 

– 197 –



„Darūra“ (Notwendigkeit) bezeichnet. Dass etwas im Islam geboten bzw. verboten 
ist, extreme, nicht heilbare Schmerzen, die Gefahr, ein Körperglied oder Organ 
oder gar das Leben zu verlieren, und die Unfähigkeit, anders zu handeln, sind 
alles Notwendigkeiten. Dass das Unterbinden einer Sache, die das Ausführen 
einer Fard verhindert oder zum Begehen eines Harām führt, beschwerlich ist, 
wird „Haradsch“ (Widrigkeit, Erschwernis) genannt. 

Es wurde oben bereits dargelegt, dass die Ganzkörperwaschung einer Person, 
die aus irgendeinem Grund eine Zahnkrone oder -füllung anbringen ließ, nach 
allen hanafītischen Gelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, nicht gültig ist. 
Es gibt auch keine andere Aussage von hanafītischen Gelehrten, deren Befolgung 
die Gültigkeit der Ganzkörperwaschung sicherstellen würde. Auch wenn einige 
sagen, dass es gestattet sei, jederzeit über die Krone bzw. Füllung zu streichen, 
nachdem man vor dem Anbringen der Füllung oder Krone die Ganzkörperwa-
schung vorgenommen hat, ist diese Aussage nicht korrekt. Denn das Bestreichen 
(von Ledersocken) ist nur den Füßen vorbehalten und gilt auch nur bei der Ge-
betswaschung, nicht aber bei der Ganzkörperwaschung. Dass Kronen und Fül-
lungen auch nicht mit einem Verband auf einer Wunde vergleichbar sind, wird 
einige Seiten später behandelt. 

Wenn bei der Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen und beim Meiden 
von Verboten eine Widrigkeit besteht, ist es notwendig, einer anderen Rechtsschule 
zu folgen, in der keine Widrigkeit vorliegt. Dies steht in zahlreichen Büchern 
geschrieben, so beispielsweise bei Ibn Ābidīn in Band 1 auf Seite 51 und 256, in 
Band 2 auf Seite 542 und in Band 3 auf Seite 190, im al-Mīzān auf Seite 18, am 
Ende der Bücher al-Hadīqa und al-Barīqa, im al-Fatāwā al-hadīthiyya, im al-
Fatāwā al-khayriyya am Ende des Kapitels über die Verhaltensregeln des Richters 
sowie im 22. Brief des dritten Bandes des Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī. Die 
Übersetzung dieses Briefes befindet sich im 35. Kapitel des ersten Abschnitts 
dieses Buches. Siehe dieses Kapitel! Selbiges steht auch im Buch al-Maʿfuwāt 
des schāfiʿītischen Gelehrten Mulla Khalīl al-Asʿirdī, möge Allah sich seiner er-
barmen, sowie in dessen Kommentar. Wer die Absicht fasst, eine andere Rechts-
schule zu befolgen, dessen Gebet, das er vor dem Fassen dieser Absicht zu eben 
jener Gebetszeit bereits verrichtet hat, ist gültig. Die Gebete vorheriger Zeiten 
[d. h. die Gebete, die er gemäß seiner eigenen Rechtsschule verrichtet hat, sind 
ebenfalls gültig. Doch die Gebete, die er nicht gemäß seiner eigenen Rechtsschule 
verrichtet hat], müssen nachgeholt werden. Im Superkommentar von Tahtāwī 
zum Marāqī al-falāh, auf Seite 96, sowie in dessen Übersetzung Niʿmet-i islām 
steht: „Es gibt keine Bedenken darin, dass ein Hanafīte eine Handlung, die er 
gemäß seiner eigenen Rechtsschule nicht ausführen kann, durch Befolgen (Taqlīd) 
der schāfiʿītischen Rechtsschule verrichtet. Auch in den Büchern al-Bahr ar-rāʾiq 
und an-Nahr al-fāʾiq steht dies so geschrieben. Doch beim Vollziehen dieser 
Handlung muss er auch die Bedingungen der schāfiʿītischen Rechtsschule einhalten. 
Wenn jemand aber eine andere Rechtsschule befolgt, ohne dass eine Widrigkeit 
in der eigenen Rechtsschule vorliegt und ohne die Bedingungen der Gültigkeit 
gemäß der anderen Rechtsschule zu erfüllen, dann nennt man eine derart han-
delnde Person einen ,Mulaffiq‘, d. h. jemanden, der nach Erleichterungen sucht 
und sie zusammenlegt, also eklektisch handelt (,Talfīq‘ betreibt). Dies ist jedoch 
nicht erlaubt. Damit ein hanafītischer Reisender (Musāfir) der schāfiʿītischen 
Rechtsschule folgend das Mittagsgebet mit dem Nachmittagsgebet und das Abend-
gebet mit dem Nachtgebet zusammengelegt verrichten kann, muss er im Gebet 
hinter dem Imam die Fātiha rezitieren, seine Gebetswaschung erneuern, wenn 
er mit seiner Handfläche seine beiden Schamteile (also sein Geschlechtsglied 
oder den After) berührt, oder wenn seine Haut mit der Haut einer Frau in Be-

– 198 –



rührung kommt, die nicht zu den 18 Gruppen gehört, die er nicht ehelichen darf, 
und er muss die Absicht für die Gebetswaschung gefasst haben und auch geringe 
Mengen an Unreinheiten meiden.“ Er kann aber auch die mālikītische Rechtsschule 
befolgen. 

Für das Befolgen der mālikītischen oder schāfiʿītischen Rechtsschule genügt 
es, dass er bei der Ganzkörperwaschung, der Gebetswaschung und dem Gebet 
die Absicht fasst, dass er auch dieser Rechtsschule folgt. D. h. wenn jemand zu 
Beginn der Ganzkörperwaschung in seinem Herzen folgende Absicht trägt: „Ich 
beabsichtige, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, und folge hierbei der 
mālikītischen bzw. schāfiʿītischen Rechtsschule“, dann wird seine Ganzkörper-
waschung gültig. Wenn ein Hanafīte, der Kronen oder Füllungen hat, seine 
Absicht wie beschrieben formuliert, dann wird seine Ganzkörperwaschung gültig. 
Er befreit sich vom Zustand der großen rituellen Unreinheit und wird somit 
rituell rein. Wenn eine solche Person das Gebet verrichten oder den edlen Koran 
anfassen möchte, muss sie gemäß der mālikītischen bzw. schāfiʿītischen Rechts-
schule die Gebetswaschung vollziehen. Wenn er der schāfiʿītischen Rechtsschule 
folgt und ein direkter Hautkontakt zwischen Mann und Frau, die einander ehe-
lichen dürfen, stattfindet, auch wenn die Frau sehr alt ist und auch, wenn es ein 
noch nicht geschlechtsreifes, aber Formungen aufweisendes Mädchen ist, wird 
von beiden die Gebetswaschung ungültig. Genauso wird die Gebetswaschung 
ungültig, wenn er mit der Handfläche die zwei Schamteile von sich selbst oder 
einer anderen Person berührt. Bei der Verrichtung des Gebets in Gemeinschaft 
muss er in jeder Gebetseinheit hinter dem Imam die Fātiha rezitieren. Er muss 
sich sehr vor Unreinheiten hüten. Wenn er zu spät zum Gemeinschaftsgebet 
kommt, geht er gemeinsam mit dem Imam in die Verbeugungsposition (Rukūʿ) 
über und rezitiert einen Teil oder die komplette Fātiha nicht. Dass ein solcher 
Hanafīte die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule befolgt, ist nicht Taqwā, 
sondern Fatwā und eine Erleichterung (Rukhsa). Taqwā wäre es, die Füllungen 
und Kronen durch Prothesen zu ersetzen. 

Hanafīten, die eine Füllung oder Krone haben, wird die Gnade im Hadith 
„Die Meinungsverschiedenheit unter den Mudschtahids meiner Gemeinde ist 
eine göttliche Gnade“, der in Bezug auf die vier Rechtsschulen getätigt wurde, 
zuteil; durch das Befolgen der mālikītischen oder schāfiʿītischen Rechtsschule 
befreien sie sich folglich von der großen rituellen Unreinheit. Denn in der 
schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule ist das Waschen des Mundes und 
der Nasengänge bei der Ganzkörperwaschung nicht fard. Das Fassen der Absicht 
ist in beiden Rechtsschulen fard. Wenn bei der Befolgung einer anderen Rechts-
schule eine weitere Widrigkeit (Haradsch) auftritt, welche in jener Rechtsschule 
die Gültigkeit dieser Handlung verhindert, aber in der eigenen oder einer dritten 
Rechtsschule kein Hindernis darstellt, setzt er diese Handlung gemäß allen drei 
Rechtsschulen fort. Bei dem Talfīq, den Gelehrte wie Izzuddīn ibn Abdissalām 
asch-Schāfiʿī, Imām as-Subkī, Ibn al-Humām und Qāsim als gestattet (dschāʾiz) 
ansahen, handelt es sich um eben diese Art des Taqlīd, der aus zwei Entschuldi-
gungsgründen heraus vollbracht wird. Besteht keine Möglichkeit der Befolgung 
einer dritten Rechtsschule, erstarkt der Entschuldigungsgrund (Udhr) in seiner 
eigenen Rechtsschule zur Notwendigkeit (Darūra) und die gottesdienstliche 
Handlung wird sodann gültig. Wenn der zweite Entschuldigungsgrund nicht an-
haltend ist, so ist die gottesdienstliche Handlung zu der Zeit, in der dieser Ent-
schuldigungsgrund nicht vorhanden ist, gemäß dieser Rechtsschule gültig. Wie 
nun ersichtlich ist, handelt es sich nicht um Talfīq, wenn derjenige, der auch 
gemäß der zweiten Rechtsschule einen Entschuldigungsgrund hat, einer dritten 
Rechtsschule folgt. 

– 199 –



Da die Ganzkörperwaschung einer hanafītischen Person, die eine Krone oder 
Füllung hat, nicht gültig ist, ist folglich auch ihr Gebet nicht gültig. Diese Person 
muss daher alle Gebete nachholen, die sie vor der Befolgung der schāfiʿītischen 
bzw. mālikītischen Rechtsschule verrichtet hat. Wie anstelle der Sunna-Gebete 
die Nachholgebete zu verrichten sind, wird im 74. Kapitel erklärt. 

Es gibt einige, die fragen, ob es denn in Bezug auf das Waschen der Zähne 
einen Koranvers oder Hadith gibt. Es sollte gut verstanden werden, dass die is-
lamischen Rechtsquellen (al-Adilla asch-scharʿiyya) vier an der Zahl sind. Lediglich 
zwei von diesen zu erwähnen, bedeutet Madhhablosigkeit, d. h. Ablehnung der 
Rechtsschulen. Es scheint so, als würde es heutzutage keinen Gelehrten geben, 
der in der Lage ist, aus Koranversen und Hadithen Bedeutungen abzuleiten. Wir 
folgen einem der großen Gelehrten, welche die Bedeutungen von Koranversen 
und Hadithen gut verstanden und sie in ihren Fiqh-Büchern festgehalten haben, 
und erachten ihn als unseren Wegweiser und Imām. Wir verrichten unsere got-
tesdienstlichen Handlungen so, wie von ihm vermittelt wurde. Unser Wegweiser 
ist Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa. Wer einer der vier Rechtsschulen folgt, folgt 
somit dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen.] 

Es gibt elf Anlässe für die Ganzkörperwaschung (Ghusl): Davon sind fünf 
fard. Zwei davon betreffen das Ende der Menstruation und des Wochenflusses 
bei Frauen. 

„Hayd“ bedeutet wörtlich „Fließen“. „Hayd“ (Menstruation) nennt man die 
Blutung, die aus den vorderen Genitalien eines gesunden Mädchens kommt, 
nachdem es sein 9. Lebensjahr vollendet hat (also 9 Jahre alt geworden ist) und 
nach dem Eintreten in das neue Lebensjahr einige Tage, Monate oder gar Jahre 
vergangen sind, oder die mindestens 3 Tage, also 72 Stunden anhaltende Blutung 
einer Frau, die seit der letzten Minute ihrer Menstruation ein Intervall der voll-
ständigen Reinheit durchlaufen hat. Diese Blutung wird auch als „echte (sahīh) 
Blutung“ bezeichnet. Wenn innerhalb von 15 oder mehr Tagen, die nach der 
Menstruation beginnen, gar kein Blut gesehen wird und dieser Zeit Tage der 
Menstruationsblutung vor- und nachgehen, werden diese Reinheitstage „echte 
Reinheit“ genannt. Wenn in den 15 oder mehr Tagen der Reinheit unechte (fāsid) 
Blutung, d. h. Zwischenblutung (Istihāda), auftritt, werden alle diese Tage „theo-
retische (hukmī) Reinheit“ oder „unechte Reinheit“ genannt. Die Tage, in denen 
während der Menstruation kein Blut gesehen wird, werden ebenfalls „unechte 
Reinheit“ genannt. Die „echte Reinheit“ sowie die „theoretische Reinheit“ 
werden als „vollständige Reinheit“ bezeichnet. Blutungen, die vor und nach 
einer vollständigen Reinheit gesehen werden und 3 Tage anhalten, sind zwei ver-
schiedene Menstruationen. Jede farbige oder trübe Flüssigkeit außer der weißen 
wird „Menstruationsblut“ genannt. Wenn bei einem Mädchen die Menstruati-
onsblutung eintritt, gilt sie als geschlechtsreif (bāligha), d. h. islamrechtlich als 
eine Frau. Ein Mädchen, welches keine Menstruationsblutung hat, und ein Junge, 
der kein Sperma hat, gilt mit Vollendung des 15. Lebensjahres als geschlechtsreif. 
So steht es im Kommentar zum Durr-i yektā. Die Anzahl der Tage von dem Au-
genblick an, ab dem eine Frau Blut sieht, bis zum Aufhören der Blutung nennt 
man „Menstruationsdauer“. Die Höchstdauer der Menstruation (Hayd) beträgt 
10 Tage und ihre Mindestdauer 3 Tage. In der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule beträgt die Höchstdauer 15 Tage und die Mindestdauer ist ein Tag. 
Auch wenn die Höchstdauer in der mālikītischen Rechtsschule ebenfalls 15 Tage 
beträgt, gilt das erste sichtbare Blut als Menstruation. Wenn die Menstruation 
einer hanafītischen Frau, welche die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule 
befolgt, länger als 10 Tage andauert, holt sie die Gebete, die sie in diesen Tagen 
nicht verrichtet hat, nach, und zwar, nachdem sie rein geworden ist. 

– 200 –



Das Menstruationsblut muss nicht ununterbrochen fließen. Wenn die erste 
Blutung aufhört und nach 3 Tagen erneut auftritt, ist die Reinheit dazwischen 
eine unechte Reinheit und wird in Übereinstimmung als durchgehender Blutaustritt 
erachtet. Wenn sie vor dem zehnten Tag gesehen wird, so gilt nach dem Idschtihād, 
den Imām Muhammad von Imām Abū Hanīfa überliefert, dass das Blut 10 Tage 
lang durchgehend geflossen ist. Es gibt in diesem Sachverhalt auch eine andere 
Überlieferung, die Imām Muhammad tradiert. Imām Abū Yūsuf zufolge sowie 
nach der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule wird eine Blutung, die 
vor dem 15. Tag gesehen wird, so bewertet, als wäre das Blut innerhalb sämtlicher 
Tage der Reinheit durchgehend geflossen. Wenn ein Mädchen 1 Tag blutet, dann 
14 Tage rein ist und dann wieder 1 Tag blutet; wenn eine Frau 1 Tag blutet, dann 
10 Tage rein ist und dann wieder 1 Tag blutet; oder wenn eine Frau 3 Tage blutet, 
dann 5 Tage rein ist und dann wieder 1 Tag blutet, dann gelten nach Imām Abū 
Yūsuf die ersten 10 Tage des Mädchens als Menstruation. Bei der ersten Frau 
gilt die Anzahl der Tage ihrer persönlichen vorhergehenden Menstruationsdauer 
als Menstruation und alle weiteren Tage gelten als Zwischenblutung. Bei der 
zweiten Frau gelten alle 9 Tage als Menstruation. Nach der ersten Überlieferung 
von Imām Muhammad zählen nur die 9 Tage der zweiten Frau als Menstruation. 
Imām Muhammads zweiter Überlieferung zufolge zählen nur die ersten 3 Tage 
der zweiten Frau als Menstruation und die restlichen Tage nicht. Wir haben alle 
nachfolgenden Informationen aus dem Buch al-Multaqā übersetzt und gemäß 
der ersten Überlieferung von Imām Muhammad zusammengestellt: Ein Tag sind 
genau 24 Stunden. Es ist mustahabb, dass noch nie verheiratete, jungfräuliche 
Frauen nur während ihrer Menstruation und verheiratete Frauen zu allen Zeiten 
am Mund der Scheide ein „Kursuf“ genanntes Tuch oder natürliche Watte aus 
100%iger Baumwolle anbringen und diese mit einem Duft besprühen. Künstliche 
Baumwolle schadet der Gesundheit. Das Tuch ganz in die Scheide einzuführen, 
ist makrūh. Bei einem Mädchen, das monatelang auf dem Tuch täglich Blut sieht, 
gelten die ersten 10 Tage als Menstruation und danach 20 Tage als Zwischenblu-
tung. So gilt es, bis diese „Istimrār“ genannte andauernde Blutung sich einstellt. 

Wenn ein Mädchen 3 Tage lang blutet, dann 1 Tag nicht, dann wieder 1 Tag 
blutet und danach wieder 2 Tage lang nicht, dann wieder 1 Tag blutet und 1 Tag 
wieder nicht und anschließend wieder 1 Tag blutet, gelten alle diese 10 Tage als 
Menstruation. Wenn sie jeden Monat 1 Tag blutet und 1 Tag nicht und so täglich 
abwechselnd 10 Tage vergehen, dann nimmt sie Abstand vom Gebet und vom 
Fasten an Tagen, an denen sie blutet, und an den anderen Tagen nimmt sie die 
Ganzkörperwaschung vor und verrichtet ihre Gebete (Masāʾil-i scharh-i wiqāya). 
Die mālikītische Rechtsschule wird auf Seite 1292 dargelegt. 

Eine Blutung, die kürzer dauert als 3 Tage, also weniger als 72 Stunden, und 
seien es nur 5 Minuten, gilt nicht als Menstruationsblutung. Wenn die Blutung 
einer zum ersten Mal eintretenden Menstruation mehr als 10 Tage dauert, gelten 
die Blutungstage, die diese 10 Tage überschreiten, nicht als Menstruation. Ist 
die Menstruation aber schon eine regelmäßige und die Blutung überschreitet die 
persönliche Menstruationsdauer und auch 10 Tage, gelten die Tage nach der per-
sönlichen Menstruationsdauer nicht als Menstruation. Genauso wenig gelten 
Blutungen von Schwangeren, von „Āyisa“ genannten älteren Frauen nach ihrer 
Menopause und von Mädchen unter 9 Jahren als Menstruation. Solche Blutungen 
werden „Zwischenblutung“ (Istihāda) oder „unechte Blutung“ genannt. Eine 
Frau wird etwa im Alter von 55 Jahren „Āyisa“, d. h. in etwa zu dieser Zeit tritt 
die Menopause ein. Für eine Frau, deren Menstruationsdauer gewöhnlich 5 Tage 
beträgt und die anfängt zu bluten, während die Sonne zur Hälfte aufgegangen 
ist, und deren Blutung am Morgen des 11. Tages, während die Sonne zu zwei 

– 201 –



Dritteln aufgegangen ist, aufhört, oder anders gesagt, wenn die Blutung aufhört, 
nachdem 10 Tage auch nur um wenige Minuten überschritten sind, gilt die Blutung 
in den Tagen nach ihrer gewöhnlichen Menstruationsdauer, die 5 Tage beträgt, 
als Zwischenblutung. Denn zum Zeitpunkt, als die Blutung aufhörte, hat sie die 
10 Tage und 10 Nächte um etwa ein Sechstel der Zeit, die der Sonnenaufgang 
dauert, überschritten. Wenn die 10 Tage vervollständigt sind, vollzieht sie die 
Ganzkörperwaschung und holt die nicht verrichteten Gebete der Tage nach ihrer 
persönlichen Menstruationsdauer nach. 

Eine Frau, die Zwischenblutung hat, gilt in diesen Tagen ähnlich wie Personen, 
die Urininkontinenz oder ständig Nasenbluten haben, als entschuldigte Person. 
Wie im 53. Kapitel dargelegt wurde, muss sie das Gebet verrichten und das Fasten 
einhalten und es ist auch gestattet, dass sie während solcher Blutung Geschlechts-
verkehr hat. Die Zwischenblutung (Istihāda) ist ein Anzeichen für eine Krankheit. 
Wenn sie über längere Zeit anhält, kann dies gefährlich sein. In so einem Fall 
sollte ein Arzt konsultiert werden. Wenn Drachenblut (Sanguis draconis) genanntes 
rotes Naturharz zermahlen und morgens und abends zu je 1 Gramm mit Wasser 
eingenommen wird, stillt dies solche Blutung. Es können täglich bis zu 5 Gramm 
eingenommen werden. 

Nach einem Idschtihād Imām Muhammads gelten, wenn ein Mädchen das 
erste Mal blutet, die Blutung 1 Tag lang anhält, darauf 8 Tage Reinheit folgen, 
aber am 10. Tag wieder Blut fließt, alle 10 Tage als Menstruation. Wenn sie 
jedoch 1 Tag blutet, darauf 9 Tage lang nicht, aber dann am 11. Tag wieder, gilt 
nichts davon als Menstruation und die beiden Tage, an denen sie blutete, gelten 
als Zwischenblutung. Denn wie weiter oben bereits erwähnt wurde, gelten nach 
Imām Muhammad die Tage der Reinheit vor einer Blutung, die nach Ablauf des 
10. Tages einsetzt, nicht als Menstruation. Wenn sie aber am 10. und am 11. Tag 
blutet, gelten auch die reinen Tage der Zwischenzeit als Menstruation, sodass 
die 10 Tage als Menstruation und die Blutung des 11. Tages als Zwischenblutung 
gilt. 

Zumeist sind die Dauern der Menstruation und der Reinheit einer Frau jeden 
Monat gleich lang. „Monat“ meint hier die Zeitspanne vom Beginn einer Mens-
truation bis zum Beginn der nächsten. Wenn bei einer Frau mit feststehender 
Menstruationsdauer einmal eine echte Blutung mit ungewohnter Dauer auftritt, 
ändert sich ihre Menstruationsdauer. Ebenso ändert sich die Dauer der Reinheit, 
wenn sich ein einziges Mal die Anzahl der Tage echter Reinheit ändert. Unechte 
Blutung sowie unechte Reinheit verändern die Menstruationsdauer nicht. 

Wenn bei einer nächsten Menstruation die Blutung länger als 10 Tage anhält, 
aber 3 oder mehr Tage dieser Blutung sich nicht mit den Tagen der vorhergehenden 
Menstruationsdauer überschneiden, dann ändert sich zwar der Zeitpunkt des 
Beginns der Menstruation (also die Menstruationsperiode), aber die Dauer 
(Anzahl der Tage) ändert sich nicht. Wenn sie sich aber mit den Tagen der vor-
hergehenden Menstruationsdauer überschneiden, dann handelt es sich bei der 
Anzahl der sich überschneidenden Tage um Menstruationsblutung und bei den 
übrigen Tagen um Zwischenblutung. Wenn eine Frau, deren Zyklus eine Mens-
truationsdauer von 5 Tagen und eine Reinheitsdauer von 55 Tagen hat, 5 Tage 
blutet, dann 46 Tage rein ist und darauf 11 Tage blutet, ändert sich nur der Beginn 
der Menstruation, nicht aber die Dauer. Wenn sie 5 Tage blutet, dann 57 Tage 
rein ist, daraufhin 3 Tage blutet, 14 Tage rein ist und wieder 1 Tag blutet, beträgt 
ihre Menstruationsdauer nun 3 Tage, doch der Beginn ihrer Menstruation ändert 
sich nicht. Die 14-tägige unechte Reinheit gilt als andauernde Blutung. Wenn 
die Anzahl der Blutungstage bei der neuen Menstruation nicht mehr als 10 Tage 
beträgt und ihnen eine echte Reinheit folgt, dann zählen alle diese Blutungstage 

– 202 –



als neue Menstruation. Wenn jedoch keine echte Reinheit folgt, ändert sich die 
vorherige Dauer der Menstruation nicht. Wenn die Blutung nach der gewöhnlichen 
Menstruationsdauer und vor 10 Tagen aufhört, ist es mustahabb, dass die Frau 
mit dem Gebet wartet, bis die Gebetszeit, in der die Blutung aufhörte, fast vorbei 
ist. Wenn dann immer noch kein Blut kommt, nimmt sie die Ganzkörperwaschung 
vor und verrichtet dann das Gebet dieser Zeit. Sodann ist auch der Geschlechts-
verkehr erlaubt. Wenn sie während des Wartens die Ganzkörperwaschung und 
das Gebet verpasst und die Gebetszeit abläuft, ist der Geschlechtsverkehr, ohne 
vorher die Ganzkörperwaschung zu vollziehen, erlaubt. 

Wenn bei einem Mädchen das erste Mal oder bei einer Frau 15 Tage nach 
Ablauf ihrer gewöhnlichen Menstruationsdauer Blutung einsetzt, aber vor Ablauf 
von 3 Tagen aufhört, wartet sie, bis sich das Ende der Gebetszeit nähert. Dann 
vollzieht sie die Gebetswaschung, nicht aber die Ganzkörperwaschung, und ver-
richtet das Gebet dieser Zeit und holt die Gebete nach, die sie während der 
Blutung nicht verrichtet hat. Wenn nach diesem Gebet erneut Blutung auftritt, 
unterlässt sie wieder das Gebet. Wenn die Blutung wieder aufhört, vollzieht sie 
zum Ende der Gebetszeit hin nur die Gebetswaschung, verrichtet das Gebet der 
Zeit und holt in der Zwischenzeit eventuell nicht verrichtete Gebete nach. So 
verfährt sie bis zum Ablauf von 3 Tagen. Der Geschlechtsverkehr ist jedoch nicht 
halāl, selbst wenn sie die Ganzkörperwaschung vornimmt. 

Wenn die Blutung 3 Tage überschreitet und vor Ablauf der Menstruationsdauer 
aufhört, ist der Geschlechtsverkehr vor Ablauf ihrer gewöhnlichen Menstruati-
onsdauer nicht halāl, selbst wenn sie die Ganzkörperwaschung vornimmt. Doch 
wenn sie bis kurz vor Ende der Gebetszeit keinen Blutfleck sieht, dann vollzieht 
sie die Ganzkörperwaschung und verrichtet das Gebet der Zeit. Die Gebete, die 
sie während der Blutung nicht verrichtet hat, holt sie nicht nach. Auch das Fasten 
wird wieder aufgenommen. Wenn dann nach dem Ende dieser Blutung 15 Tage 
lang kein Blut mehr kommt, dann wird der Tag, an dem die Blutung aufhörte, 
das Ende ihrer neuen Menstruationsdauer. Wenn aber vorher Blut kommt, un-
terlässt sie das Gebet. Ramadanfasten, das sie in diesen Tagen vollzog, holt sie 
nach dem Ramadan nach. Wenn die Blutung erneut aufhört, vollzieht sie wieder 
zum Ende der Gebetszeit hin die Ganzkörperwaschung und verrichtet dann das 
Gebet. Auch das Fasten nimmt sie wieder auf. So verfährt sie bis zu 10 Tagen. 
Selbst wenn sie nach Ablauf von 10 Tagen noch Blut sieht, verrichtet sie das 
Gebet, ohne erneut die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, und auch der Ge-
schlechtsverkehr ist, ohne zuvor die Ganzkörperwaschung vollziehen zu müssen, 
halāl. Doch es ist mustahabb, vor dem Geschlechtsverkehr die Ganzkörperwa-
schung vorzunehmen. Wenn die Blutung vor der Morgendämmerung (Fadschr) 
aufhört, bis zum Anbruch des Morgens aber nur so viel Zeit ist, wie es zum Voll-
ziehen der Ganzkörperwaschung und darauf das Anlegen von Kleidung braucht, 
aber nicht genug Zeit, um „Allāhu akbar“ zu sagen, fastet sie diesen Tag [wenn 
dies im Ramadan geschieht]. Aber es ist nicht nötig, dass sie das letzte Nachtgebet 
nachholt. Wenn aber noch so viel Zeit ist, dass sie auch den Takbīr (also „Allāhu 
akbar“) sprechen kann, dann muss sie auch das Nachtgebet nachholen. Beginnt 
die Menstruationsblutung vor dem Fastenbrechen (Iftar), wird das Fasten ungültig 
und muss nach dem Ramadan nachgeholt werden. Wenn die Blutung während 
der Verrichtung des Gebets einsetzt, wird das Gebet ungültig. Handelte es sich 
bei dem Gebet um ein Fard-Gebet, muss es nicht nachgeholt werden. Doch wenn 
es ein Nāfila-Gebet war, wird es nachgeholt. Wenn eine Frau nach Morgendäm-
merung aufwacht und an ihrem Tuch Blut sieht, gilt sie ab dem Moment als mens-
truierend. Wenn sie wiederum beim Aufwachen sieht, dass das angebrachte Tuch 
sauber ist, gilt als Ende der Menstruationsblutung die Zeit, zu der sie einschlief. 

– 203 –



In beiden Fällen ist das Verrichten des Nachtgebets fard. Denn das Pflichtsein 
des Gebets ist davon abhängig, in der letzten Minute der Gebetszeit rein zu sein. 
Wenn die Blutung vor dem Verrichten des Gebets der jeweiligen Zeit einsetzt, 
muss das Gebet dieser Zeit nicht nachgeholt werden. 

Zwischen zwei Menstruationen muss sich eine Zeit der „vollständigen Reinheit“ 
befinden. Es wurde mit Übereinstimmung überliefert, dass wenn diese vollständige 
Reinheit eine „echte Reinheit“ ist, die Blutungen davor und danach als zwei 
Menstruationsblutungen gelten. Innerhalb der 10-tägigen Höchstdauer der Mens-
truation gelten reine Tage zwischen Tagen der Blutung als Menstruation und 
Tage der Zwischenblutung nach Ablauf von 10 Tagen gelten als Reinheit. Wenn 
ein Mädchen 3 Tage blutet, daraufhin 15 Tage lang kein Blut kommt, dann wieder 
1 Tag Blut kommt, darauf 1 Tag der Reinheit folgt und sie dann wieder 3 Tage 
blutet, gelten die ersteren 3 Tage und die späteren 3 Tage als zwei verschiedene 
Menstruationen. Denn, da ihre Menstruationsdauer mindestens 3 Tage betragen 
muss, kann die darauffolgende Menstruation nicht ab der Blutung, die nur 1 Tag 
dauerte, beginnen. Dieser eine Tag macht die vorhergehende Zeit der vollständigen 
Reinheit zu einer „unechten Reinheit“. Mulla Khusraw, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt in seinem Kommentar zum al-Ghurar: „Wenn ein Mädchen 
1 Tag blutet und 14 Tage rein ist, darauf 1 Tag blutet und 8 Tage rein ist, darauf 
1 Tag blutet und 7 Tage rein ist, darauf 2 Tage blutet und 3 Tage rein ist, darauf 
1 Tag blutet und 3 Tage rein ist, darauf 1 Tag blutet und 2 Tage rein ist und 
darauf 1 Tag blutet, dann gelten nach Imām Muhammad von diesen insgesamt 
45 Tagen nur die 10 Tage nach der 14-tägigen Reinheit als Menstruation und 
alle anderen Tage als Zwischenblutung.“ Denn nach diesen 10 Tagen tritt keine 
vollständige Reinheit ein und somit setzt keine neue Menstruation ein. Da die 
nachfolgenden Tage der Reinheit somit nicht in einer Menstruationsdauer liegen, 
können sie nicht als Tage der Blutung gezählt werden. (Nach Imām Abū Yūsuf 
hingegen gelten die ersten 10 Tage und die vierte 10-tägige Zeit, vor und nach 
der eine Zeit der Reinheit liegt, als Menstruation.) Denn nach Imām Abū Yūsuf 
gelten alle späteren Tage unechter Reinheit als Tage der Blutung. Gemäß dem 
weiter unten genannten Punkt 1 wären die ersten 10 Tage Menstruation, dann 
20 Tage Reinheit und dann 10 Tage [die vierten 10 Tage] wieder Menstruation. 

Wenn die andauernde Blutung 15 Tage lang anhält, ohne reine Tage dazwischen 
zu haben, dann wird gemäß der gewöhnlichen Menstruationsdauer gerechnet. 
D. h., man beginnt nach der gewöhnlichen Menstruationsdauer zu zählen und 
die Anzahl der Reinheitstage vom Vormonat gelten auch jetzt als Tage der 
Reinheit und die Anzahl der Tage der gewöhnlichen Menstruationsdauer gelten 
als Menstruation. 

Wenn andauernde Blutung (Istimrār) bei einem Mädchen vorkommt, kann 
dies laut den Informationen im arabischen Buch Manhal al-wāridīn sowie im tür-
kischen Buch Murschid an-nisā auf vier Arten sein: 

1. Wenn die allererste Blutung, die gesehen wird, eine andauernde ist, werden 
die ersten 10 Tage als Menstruation gezählt und dann 20 Tage als Reinheit. 

2. Wenn das Mädchen einmal echte Blutung und echte Reinheit hatte und 
dann andauernde Blutung auftritt, gilt es als Frau, deren Zyklus bekannt ist. 
Wenn sie z. B. 5 Tage blutete und dann 40 Tage rein war, dann werden die ersten 
5 Tage der andauernden Blutung als Menstruation und dann 40 Tage als Reinheit 
gezählt. So verfährt man, bis die andauernde Blutung aufhört. 

3. Wenn sie nur unechte Blutung und unechte Reinheit hatte, gilt beides nicht 
als Menstruation. Wenn die Reinheit kürzer als 15 Tage und daher unechte Rein-
heit ist, dann gilt die erste Blutung als andauernde Blutung. Wenn sie 11 Tage 
blutet und 14 Tage rein ist, dann andauernde Blutung hat, gilt die erste Blutung 

– 204 –



als unechte Blutung, da sie 10 Tage überschreitet. Der 11. Tag der ersteren 
Blutung und die ersten 5 Tage der andauernden Blutung gelten als Tage der 
Reinheit und sodann, nach diesem 5. Tag, werden fortlaufend 10 Tage Menstruation 
und 20 Tage Reinheit gezählt. Wenn die Reinheit vollständig war, aber von Tagen 
der Blutung unterbrochen wurde und damit unechte Reinheit war und solche 
Tage plus Tage der Blutung 30 Tage nicht überschreiten, gilt die erste Blutung 
als andauernde Blutung. So verhält es sich, wenn die Blutung 11 Tage dauert, 
darauf 15 Tage der Reinheit folgen und dann wieder andauernde Blutung auftritt. 
Da der erste Tag der 16 Tage ein Tag der Blutung ist, handelt es sich hierbei um 
eine unechte Reinheit. Die ersten 4 Tage der andauernden Blutung zählen als 
Reinheit. Wenn die Gesamtzahl solcher Tage 30 Tage überschreitet, zählen die 
ersten 10 Tage als Menstruation und alle darauffolgenden Tage bis zur andau-
ernden Blutung als Reinheit und nach der andauernden Blutung werden fort-
laufend 10 Tage als Menstruation und 20 Tage als Reinheit gezählt. So verhält 
es sich, wenn die Blutung 11 Tage dauert, darauf 20 Tage Reinheit folgen und 
dann wieder andauernde Blutung auftritt. 

4. Wenn sie echte Blutung hat und unechte Reinheit, dann zählen die Tage 
der echten Blutung als Menstruation und die darauffolgenden Tage zählen als 
Tage der Reinheit, bis zu insgesamt 30 Tagen. Wenn sie z. B. 5 Tage blutet, dann 
14 Tage rein ist und dann andauernde Blutung einsetzt, zählen die ersten 5 Tage 
als Menstruation und die darauffolgenden 25 Tage als Tage der Reinheit. Um 
diese 25 Tage zu vervollständigen, werden die ersten 11 Tage der andauernden 
Blutung als Zeit der Reinheit gerechnet. Ab dann zählt man fortlaufend 5 Tage 
Menstruation und 25 Tage Reinheit. Wenn sie 3 Tage blutet und 15 Tage rein 
ist, darauf wieder 1 Tag blutet und 15 Tage rein ist und dann andauernde Blutung 
hat, gelten die ersten 3 Tage als echte Blutung und alle anderen Tage bis zum 
Einsetzen der andauernden Blutung als unechte Reinheit und es werden 3 Tage 
als Menstruation und 31 Tage als Reinheit gezählt. Während der durchgehenden 
andauernden Blutung werden jedoch 3 Tage Menstruation und dann 27 Tage 
Reinheit gezählt. Wäre der zweite Reinheitsabschnitt 14 Tage lang gewesen, wür-
den diese gemäß Imām Abū Yūsuf alle als Tage der Blutung zählen und es würden 
die ersten beiden Tage dieses Abschnitts als Menstruation gezählt werden und 
dann 15 Tage darauf als Reinheit. Denn, da die ersten 3 Tage echte Blutung und 
die darauffolgenden 15 Tage echte Reinheit waren, gelten sie als Menstruation. 

Eine Frau, die den Beginn ihrer Menstruation vergisst, wird „Muhayyira“ 
oder „Dālla“ genannt. 

„Nifās“ bedeutet „Wochenfluss“ (Lochien). Blut, das bei einer Fehlgeburt 
kommt, bei der Glieder wie Hände, Füße oder der Kopf erkennbar waren, gilt 
auch als Wochenfluss. Für diese Blutung gibt es keine Mindestdauer. Sobald der 
Wochenfluss aufhört, vollzieht die Frau die Ganzkörperwaschung und nimmt 
das Gebet wieder auf. Sie darf aber so lange keinen Geschlechtsverkehr haben, 
bis so viele Tage vergangen sind, wie ihre gewöhnliche Wochenflussdauer beträgt. 
Die Höchstdauer des Wochenflusses beträgt 40 Tage. Wenn 40 Tage ablaufen, 
vollzieht sie die Ganzkörperwaschung und nimmt das Gebet wieder auf, selbst 
wenn noch Blut fließt. Blut nach Ablauf von 40 Tagen gilt als Zwischenblutung 
(Istihāda). Die persönliche Wochenflussdauer einer Frau, die nach der ersten 
Geburt innerhalb von 25 Tagen rein wird, beträgt 25 Tage. Wenn bei ihrer zweiten 
Geburt 45 Tage lang Blut fließt, zählen sodann 25 Tage als Wochenfluss und die 
restlichen 20 Tage als Zwischenblutung. Sie holt die Gebete für diese 20 Tage 
nach. Daher muss man sich auch die Dauer des Wochenflusses merken. Wenn 
bei der zweiten Geburt die Blutung vor Ablauf von 40 Tagen, z. B. nach 35 Tagen 
aufhört, zählen alle diese Tage als Wochenfluss und ihre persönliche Dauer 

– 205 –



ändert sich folglich von 25 auf 35 Tage. Eine Frau, deren Menstruation oder Wo-
chenfluss im Ramadan nach Anbruch der Morgendämmerung, d. h. nach dem 
Sahūr (bzw. Suhūr) endet, isst und trinkt an diesem Tag zwar nicht, holt aber 
diesen Tag nach. Wenn die Menstruation oder der Wochenfluss nach Anbruch 
der Morgendämmerung einsetzt und selbst wenn es die Zeit des Nachmittagsgebets 
ist, so ist das Essen und Trinken für den Rest des Tages erlaubt. 

Während der Tage der Menstruation und des Wochenflusses ist es nach allen 
vier Rechtsschulen harām, das Gebet zu verrichten, zu fasten, eine Moschee zu 
betreten, den edlen Koran zu rezitieren oder zu berühren, die Kaaba zu umrunden 
(Tawāf) oder Geschlechtsverkehr zu haben. Fasten, welches Frauen innerhalb 
dieser Zeiten versäumen, holen sie nach, Gebete, die sie in diesen Zeiten ver-
säumen, sind vergeben und müssen nicht nachgeholt werden. Wenn eine Frau 
während dieser Zeiten zu den Gebetszeiten die Gebetswaschung vornimmt und 
[auf dem Gebetsteppich] sitzend für die Dauer des Gebets Dhikr und Tasbīh 
spricht, bekommt sie eine Belohnung wie für das schönste Gebet, das sie je ver-
richtet hat. 

[Es ist fard, dass ein Mädchen, welches das 9. Lebensjahr vollendet, von ihrer 
Mutter oder wenn sie keine Mutter hat, von Großmüttern, älteren Schwestern 
oder Tanten im Wissen über die Menstruation und den Wochenfluss unterrichtet 
wird. Wenn sie dies nicht tun, begehen sie und ihre Ehepartner eine große Sün-
de.] 

Im Buch al-Dschawhara heißt es: „Die Frau ist dazu verpflichtet, den Beginn 
ihrer Menstruation ihrem Ehemann mitzuteilen. Wenn ihr Ehemann nachfragt 
und sie ihm dies verschweigt, ist es eine große Sünde. Ebenso ist es eine große 
Sünde, wenn sie zur Zeit der Reinheit behauptet, die Menstruation habe begonnen. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Eine Frau, die den Beginn und das 
Ende ihrer Menstruation ihrem Ehemann verheimlicht, ist verflucht.‘ Es ist 
harām, mit einer Frau sowohl zu Zeiten ihrer Menstruation als auch zu Zeiten 
ihrer Reinheit Analverkehr zu haben. Dies ist eine große Sünde.“ Wer so handelt, 
ist verflucht. Eine größere Sünde ist es, Jungen derart zu beschmutzen. Dies wird 
„Liwāt“ genannt. In der Sure al-Anbiyā wird der Liwāt als eine „bösartige Hand-
lung“ bezeichnet. Im Kommentar des Qādīzāda zum Birgivī wird überliefert, 
dass unser Prophet sagte: „Wenn ihr Leute, die wie das Volk von Lūt Liwāt be-
gehen, auf frischer Tat ertappt, so tötet beide Beteiligten!“ Einige Gelehrte 
sagten, dass beide verbrannt werden sollten. Es wurde in Amerika festgestellt, 
dass die AIDS genannte schlimme Krankheit, die sich unter denen, die Analverkehr 
haben, schnell verbreitet, noch viel schwerwiegender ist bei denen, die Schwei-
nefleisch konsumieren. Für diese Krankheit, deren Virus 1985 identifiziert wurde, 
konnte bislang kein Heilmittel gefunden werden. 

Der dritte Anlass, der die Ganzkörperwaschung verpflichtend macht, ist der 
Zustand großer ritueller Unreinheit. Wer groß rituell unrein (dschunub) wird, 
muss dann, wenn er das Gebet verrichten muss, die Ganzkörperwaschung vor-
nehmen. Der Zustand großer ritueller Unreinheit wird durch drei Sachen verur-
sacht: Wenn die Eichel des Mannes in die Vulva der Frau eindringt, oder bei der 
Ejakulation vom Mann eine dickflüssige, weiße Flüssigkeit und von der Frau 
eine dünnflüssige, gelbe Flüssigkeit mit Lust austritt, oder wenn nach einem 
feuchten Traum Sperma (Manī) oder Präejakulat (Madhī) sichtbar sind, werden 
Mann und Frau groß rituell unrein. Nach der hanafītischen und schāfiʿītischen 
Rechtsschule wird eine Person durch den Austritt von Nachtropfen (Wadī) und 
Präejakulat nicht groß rituell unrein. Doch ejakuliertes Sperma, das unmittelbar 
nach Austritt durch ihre Wärme dünnflüssig ist, sieht wie Präejakulat aus. 

Für das Freitagsgebet, die Festtagsgebete und am Arafa-Tag in der Ebene 

– 206 –



des Arafāt die Ganzkörperwaschung zu vollziehen, ist eine Sunna zāʾida. Vergisst 
jemand, dass er groß rituell unrein ist, und vollzieht für das Freitagsgebet die 
Ganzkörperwaschung, so ist er rein. Doch er bekommt nicht den Lohn für die 
Verrichtung einer Pflichttat. 

Den Leichnam zu waschen, ist ein Wādschib kifāya. Vor dem Waschen des 
Leichnams wird kein Totengebet verrichtet.  

Wenn ein Nichtmuslim den Islam annimmt, ist es mustahabb für ihn, die Ganz-
körperwaschung vorzunehmen. 

Neben diesen 11 Aspekten ist es mustahabb, vor dem Anlegen der Ihrām-
Kleidung für die große und kleine Pilgerfahrt (Haddsch und Umra), vor dem 
Betreten von Mekka und Medina, vor dem Stehen in Muzdalifa, vor dem Waschen 
eines Leichnams, nach dem Blutschröpfen, in der Qadr-, Arafa- und Barāʾa-
Nacht, wenn ein Geisteskranker gesund wird und wenn ein Kind 15 Jahre alt 
wird, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen. Wenn die Menstruation einer Frau 
endet und sie Geschlechtsverkehr hat, genügt eine einzige Ganzkörperwaschung 
für beides. Wenn am Freitag oder am Festtag aus anderen Gründen die Ganz-
körperwaschung vorgenommen wird, erhält man dennoch den Lohn der Ganz-
körperwaschung für diese Gebete. 

Wenn Sperma austritt, nachdem jemand geschlagen wurde, einen schweren 
Gegenstand gehoben hat oder von einer hohen Stelle heruntergefallen ist, muss 
diese Person nach der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule keine Ganz-
körperwaschung vollziehen, nach der schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen schon. 
Ein Hanafīte, der die schāfiʿītische Rechtsschule befolgt, muss hierauf achten. 

Wenn Sperma, welches mit Lust seinen Ort verlässt, in der Harnröhre bleibt 
und nicht austritt, muss keine Ganzkörperwaschung vorgenommen werden. Wenn 
es jedoch von dieser Stelle später austritt, auch ohne Lust, wird die Ganzkörper-
waschung notwendig. Wenn ein Mann, der einen feuchten Traum hat, aufwacht 
und sein Glied zusammendrückt, sodass kein Sperma herausfließt, und dann, 
nachdem seine Lust vergangen ist, das Sperma ausfließt, muss er die Ganzkör-
perwaschung vollziehen. Wenn jemand groß rituell unrein wird und vor dem Uri-
nieren die Ganzkörperwaschung vornimmt, später aber der restliche Teil des 
Spermas auch ohne Lust austritt, so wird eine erneute Ganzkörperwaschung 
nötig. Wenn er schon ein Gebet verrichtet hatte, muss er es nicht nachholen. 
Daher ist es nach der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule notwendig, 
vor der Ganzkörperwaschung zu urinieren, damit die Harnröhre vom Sperma 
komplett geleert wird, und erst danach die Ganzkörperwaschung vorzunehmen. 
Gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule muss er selbst dann, wenn er uriniert 
hat, erneut die Ganzkörperwaschung vollziehen, falls erneut etwas Sperma austritt. 
In der mālikītischen Rechtsschule hingegen ist keine erneute Ganzkörperwaschung 
erforderlich, selbst wenn er nicht uriniert haben sollte. 

Wenn die Eichel in die Vulva oder in den Anus einer Frau oder eines Mannes 
eindringt, wird die Ganzkörperwaschung für beide fard, unabhängig davon, ob 
Sperma geflossen ist oder nicht. Wenn bei der „Sodomie“, d. h. beim Geschlechts-
verkehr mit Tieren, oder bei der „Nekrophilie“, also beim Geschlechtsverkehr 
mit Leichen, kein Sperma fließt, ist nach der hanafītischen Rechtsschule keine 
Ganzkörperwaschung erforderlich. Ein Tier, mit dem Geschlechtsverkehr vollzogen 
wurde, wird geschächtet und verbrannt. Es ist auch gestattet, sein Fleisch zu ver-
zehren. Diese beiden Taten werden von psychisch kranken Menschen begangen, 
die „Sadisten“ genannt werden. Sie sind sehr abscheulich und eine große Sünde. 

Wer einen feuchten Traum hatte und nach dem Aufwachen an seinem Bett, 
seiner Kleidung oder seinem Bein eine Feuchtigkeit wahrnimmt und sich sicher 

– 207 –



ist, dass es sich hierbei um Präejakulat handelt, oder das Präejakulat im Wach-
zustand austritt, für den wird keine Ganzkörperwaschung notwendig. Wenn er 
Sperma sieht, ohne sich daran zu erinnern, dass er einen feuchten Traum hatte, 
muss er die Ganzkörperwaschung vollziehen; hierüber besteht Konsens. Wenn 
er denkt, es sei Präejakulat, sollte er dennoch sicherheitshalber die Ganzkörper-
waschung vornehmen. Wenn sich jemand an den feuchten Traum erinnert, aber 
kein Sperma sieht, vollzieht er keine Ganzkörperwaschung. Wenn eine Frau nach 
der Ganzkörperwaschung sieht, dass ein Überbleibsel vom Sperma ihres Ehe-
mannes austritt, erneuert sie ihre Ganzkörperwaschung nicht. Wenn ein Betrun-
kener erwacht und Sperma auf sich sieht, muss er die Ganzkörperwaschung voll-
ziehen. Dasselbe gilt für jemanden, der bewusstlos geworden ist. Wenn Mann 
und Frau erwachen und Sperma im Bett sehen, aber beide sich nicht an einen 
feuchten Traum erinnern können, müssen beide die Ganzkörperwaschung vor-
nehmen. Wenn ein Dschinn in der Gestalt eines Menschen Geschlechtsverkehr 
hat, muss der Mensch die Ganzkörperwaschung vollziehen. Doch wenn der 
Dschinn nicht in Gestalt eines Menschen kommt, braucht derjenige, der von ihm 
Genuss verspürt, keine Ganzkörperwaschung vorzunehmen. Wenn männliches 
Sperma, das durch Reiben an etwas anderes als das weibliche Glied herausge-
kommen ist, in die Gebärmutter gelangt, wird für die Frau keine Ganzkörper-
waschung erforderlich. Doch wenn sie dadurch schwanger wird, muss sie die 
Ganzkörperwaschung vollziehen und die Gebete, die sie ab dem Tag verrichtet 
hat, nachholen. 

Wenn der Penis eines Kindes, eines Tieres, eines Toten oder etwas, was einem 
Penis ähnelt, oder ein Finger oder wenn ein Mann ein Kondom benutzt, diese in 
die Vulva eingeführt werden, erfordert dies die Ganzkörperwaschung, falls die 
Frau dabei Lust empfindet. Wenn sie keine Lust empfindet, wäre es dennoch 
gut, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen. Im Marāqī al-falāh heißt es: „Wenn 
dadurch, dass Mann und Frau sich sehen oder aneinander denken, sie ejakulieren, 
werden sie groß rituell unrein.“ Das Wasser für die Gebets- und Ganzkörperwa-
schung und den Eintritt in den Hamam für die Frau muss der Mann zahlen. Es 
ist notwendig, dass der Ehemann für die Grundbedürfnisse aufkommt, selbst 
wenn die Frau reich ist. Wenn beim Urinieren auch Sperma austritt und das 
Glied erregt war, muss die Ganzkörperwaschung vollzogen werden. 

Wenn eine Frau im Zustand großer ritueller Unreinheit ihre Periode bekommt, 
kann sie entweder sofort die Ganzkörperwaschung vollziehen oder aber sie wartet 
sie bis zum Ende der Menstruation und vollzieht dann eine Ganzkörperwaschung 
für beides. 

Im Buch ad-Durr al-muntaqā heißt es: „Es ist gestattet, dass Männer in einen 
Hamam für Männer und Frauen in einen Hamam für Frauen gehen. Es ist fard, 
den Schambereich (Awra) mit einem dicken und weiten Handtuch zu bedecken. 
Es ist harām, auf den Schambereich einer Person zu blicken, die diese mit einem 
dünnen und engen Handtuch bedeckt hat. Es ist dem Personal im Hamam erlaubt, 
die Oberschenkel anderer Personen zu frottieren und darauf zu blicken, während 
sie bedeckt sind. Die Schamstellen unter dem Handtuch mit bloßen Händen zu 
berühren und darauf zu blicken, ist harām. Es ist erlaubt, dass ein Mann bei 
einem Mann und eine Frau bei einer Frau die Stellen, die nicht zum Schambereich 
gehört, anblickt und berührt. Es ist für einen Mann harām, auch nichtmuslimische 
Frauen selbst ohne Empfinden von Lust anzusehen.“ Wer einem Verbot (Harām), 
das durch einen Quellentext (Nass) oder durch Konsens (Idschmāʿ) feststeht, 
keine Wichtigkeit beimisst, verliert seinen Glauben und wird somit zu einem 
Abtrünnigen (Murtadd). 

Wenn eine Person, die sich im Zustand großer ritueller Unreinheit befindet, 

– 208 –



das Gebet der aktuellen Zeit nicht verrichtet hat, ist es keine Sünde, dass sie die 
Ganzkörperwaschung bis zum Ende der Gebetszeit aufschiebt. Doch sie weiter 
aufzuschieben, ist eine große Sünde. Im Zustand großer ritueller Unreinheit zu 
schlafen und Geschlechtsverkehr zu haben, ist keine Sünde. Es ist gestattet, mit 
dem Ehepartner aus einem Wasserbecken und einem Behälter die Ganzkörper-
waschung vorzunehmen. Es ist makrūh tanzīhan, dass eine groß rituell unreine 
Person isst und trinkt, ohne vorher die Hände und den Mund gewaschen zu 
haben. Denn das Wasser, das mit dem Mund und der Hand der groß rituell un-
reinen Person in Berührung kommt, wird mustaʿmal („verbraucht“). Mustaʿmal-
Wasser zu trinken, ist makrūh. Dies ist jedoch nicht der Fall bei einer Frau, die 
ihre Periode hat. Denn es wurde nicht angeordnet, während der Menstruation 
die Ganzkörperwaschung zu vollziehen. [Eine menstruierende Frau darf ihr Kind 
stillen, ohne ihre Brust waschen zu müssen. Für eine Frau, die groß rituell unrein 
ist, ist es jedoch makrūh, das Kind zu stillen, ohne vorher die Brust zu waschen.] 
Die Gebetswaschung einer Frau, die ein Kind stillt, wird nicht ungültig. 

Es ist makrūh, den edlen Koran zu rezitieren, wenn der eigene Schambereich 
entblößt ist, oder neben Personen zu rezitieren, deren Schambereich entblößt 
ist. Eine Person, von der ein Teil des Schambereichs entblößt ist und unter der 
Decke liegt, soll ihren Kopf aus der Decke stülpen und lesen. 

Wenn jemand, der in einem anderen Haus zu Gast ist und dort groß rituell 
unrein wird, Verleumdung und Anzweiflung befürchtet, wenn er die Ganzkör-
perwaschung vornehmen würde, vollzieht keine Ganzkörperwaschung. Es ist ihm 
aber auch nicht gestattet, die Trockenreinigung vorzunehmen, weil nämlich 
Wasser vorhanden ist. Es ist ihm gestattet, dass er im unreinen Zustand, ohne 
die Absicht zu fassen, ohne den Takbīr zu sprechen und ohne im Stehen etwas 
zu rezitieren, so tut, als würde er beten, und zwar dadurch, dass er die Positionen 
wie die Verbeugung und Niederwerfung nachahmt. [Genauso verfährt jemand, 
der gewissermaßen gezwungen ist, hinter einem madhhablosen, reformistischen 
Imam zu beten.] 

Im Zustand großer ritueller Unreinheit oder während der Menstruation eine 
Moschee zu betreten, gar die Moschee zu durchqueren, ist harām. Wenn die 
Person keinen anderen Weg findet oder in der Moschee groß rituell unrein wird 
oder aber kein Wasser findet außer in der Moschee, vollzieht sie die Trockenrei-
nigung, woraufhin sie in die Moschee ein- und ausgeht. In diesem Zustand den 
edlen Koran zu rezitieren, ein Koranexemplar zu berühren und die Kaaba zu 
umrunden, ist nach allen vier Rechtsschulen harām. Es ist auch harām, ohne Ge-
betswaschung den edlen Koran oder etwas, worauf Koranverse geschrieben 
stehen, zu berühren. Befindet sich das Koranexemplar in etwas, das nicht direkt 
an das Exemplar angebracht ist, so z. B. in einer Tasche, ist die Berührung ohne 
Gebetswaschung gestattet. Die Fātiha oder Verse, die inhaltlich ein Bittgebet 
(Duʿā) sind, mit der Absicht der Duʿā zu rezitieren, und eine jegliche Duʿā zu 
lesen, ist zwar nicht harām, doch es ist mustahabb, Bittgebete im Zustand der 
Gebetswaschung zu lesen. Tafsirwerke sind wie der edle Koran. Andere Religi-
onsbücher sind wie Bittgebete. Es ist nicht gestattet, in Papier, auf dem Fiqh-
Angelegenheiten stehen, etwas zu wickeln. Wenn darauf Namen Allahs, des Er-
habenen, oder von Propheten, Friede sei mit ihnen, stehen, werden diese entfernt 
und dann kann das Papier zum Einwickeln verwendet werden. Doch es ist 
würdiger, darin nichts zu wickeln, denn auch die Buchstaben des edlen Korans 
sind ehrenwert. In den Büchern al-Hadīqa und Latāʾif al-ischārāt heißt es: „Bei-
spielsweise war das Buch, welches Hūd, Friede sei mit ihm, offenbart wurde, in 
islamischen Buchstaben.“ Weiterhin steht im al-Hadīqa auf Seite 633 des zweiten 
Bandes: „Einen Teppich, eine Matte oder einen Gebetsteppich, auf denen sich 

– 209 –



eine ehrenwerte Schrift befindet, ob nun gestickt oder gefärbt, auf den Boden 
zu legen, sich darauf zu setzen oder auf irgendeine Weise zu verwenden oder 
aber sie auf Geld, auf die Gebetsnische und Wände zu schreiben, ist makrūh. Es 
ist nicht makrūh, diese an die Wand zu hängen.“ [Das Bild der Kaaba gleicht der 
Schrift. Es sollte ein Gebetsteppich ohne Bild und Stickereien verwendet wer-
den.] 

Wir wollen ein weiteres Mal darauf hinweisen, dass es nach der hanafītischen 
und hanbalītischen Rechtsschule fard ist, bei der Ganzkörperwaschung das Mund-
innere zu waschen. Daher sollten die Hanafīten, wenn keine Notwendigkeit 
besteht, keine Zahnkrone und -füllung anbringen lassen. Man sollte dafür sorgen, 
dass die Zähne nicht faulen. Daher sollte man die Zähne unbedingt so pflegen, 
wie es in unserer Religion vorgeschrieben ist, und ein Miswāk verwenden. In 
dem angesehenen französischen Medizinbuch „Larousse médical illustré“ heißt 
es über die Mundhygiene: „Jede Art von Zahnpasta, Zahnpulver und Mundwasser 
schadet den Zähnen. Das beste Mittel zur Reinigung der Zähne ist eine harte 
Zahnbürste. Auch wenn sie das Zahnfleisch anfänglich zum Bluten bringt, sollte 
nichts befürchtet werden. Sie stärkt das Zahnfleisch und danach blutet es nicht 
mehr.“ Ich selbst tat es allen gleich und verwendete Zahnpasta. Zwei meiner 
Zähne fingen an zu faulen. Als ich dann dieses französische Buch las, habe ich 
begonnen, ein Miswāk (Zahnputzholz) zu verwenden. Dadurch habe ich das 
Faulen meiner Zähne unterbunden. Seit mittlerweile mehr als sechzig Jahren 
habe ich keinerlei Zahn- oder Magenbeschwerden. Ibn Ābidīn schreibt in seinem 
Radd al-muhtār: „Es ist eine Sunna muʾakkada, während der Gebetswaschung 
ein Miswāk zu verwenden. In einem Hadith heißt es: ,Das Gebet, das nach dem 
Benutzen des Miswāk verrichtet wird, ist dem Gebet ohne Benutzung des Miswāk 
70 Mal überlegen.‘ Das Miswāk sollte gerade, in der Breite des Zeigefingers und 
in der Länge einer Handspanne sein. „Miswāk“ nennt man Zweige des „Arak“ 
genannten Baumes („Zahnbürstenbaum“), der in Arabien wächst. [Man schneidet 
am geraden Ende etwa zwei Zentimeter von der Rinde ab und lässt ihn ein paar 
Stunden im Wasser aufweichen. Beim Zerdrücken gehen die Fasern dann wie 
eine Bürste auf.] Wenn man keine Zweige des Arakbaumes finden kann, bereitet 
man sich ein Miswāk aus Zweigen des Olivenbaumes vor, nicht aber aus dem 
Zweig des Granatapfelbaumes. Wenn auch diese nicht zu finden sind oder jemand 
keine Zähne hat, sollte er diese Sunna mit den Fingern vollbringen. Das Miswāk 
hat mehr als 30 Nutzen. Sie alle stehen in Tahtāwīs Superkommentar zum Marāqī 
al-falāh geschrieben. Der erste Nutzen besteht darin, dass das Miswāk bewirkt, 
im letzten Atemzug mit Glauben ins Jenseits überzugehen. Es ist für Männer 
makrūh, ohne Entschuldigungsgrund Kaugummi zu kauen, auch wenn sie nicht 
fasten. Frauen sollten, wenn sie nicht fasten, statt der Benutzung des Miswāk 
Kaugummi mit der Absicht kauen, dass sie der Sunna der Miswākbenutzung fol-
gen.“ 

Frage: Es heißt, dass es in unserer Religion einen Konsens unter den Fiqh-
Gelehrten (Fuqahā) und Mudschtahids darüber gebe, dass Zahnersatz grund-
sätzlich gestattet ist. Beeinflusst ihre Meinungsverschiedenheit darüber, ob der 
Zahnersatz aus Silber oder Gold bestehen soll, diese Übereinkunft? 

Antwort: Wenn von Zahnersatz die Rede ist, können darunter sowohl die he-
rausnehmbare Zahnprothese, die anstelle eines abgefallenen Zahnes eingesetzt 
wird, und das Festbinden lockerer Zähne verstanden werden als auch Füllungen 
und Kronen. Die Fatwa der hanafītischen Gelehrten, möge Allah sich ihrer er-
barmen, wonach es erlaubt ist, lockere Zähne selbst mit Gold festzubinden, ab-
ändern zu wollen und stattdessen zu sagen: „Es gibt einen Konsens über das Er-
laubtsein von Zahnersatz. Es ist gestattet, Zahnfüllungen und -kronen anbringen 

– 210 –



zu lassen“, bedeutet entweder, die Ausführungen der Rechtsgelehrten nicht ver-
standen zu haben, oder sie gemäß den eigenen hinterhältigen und niederen Wün-
schen verändern zu wollen. Beides ist sowohl eine Schande als auch eine Sünde. 
Unsere Mudschtahids haben eine Meinungsverschiedenheit in Bezug auf das 
Binden der Zähne mit Gold oder Silber. In den Fiqh-Büchern der hanafītischen 
Rechtsschule werden bezüglich lockerer Zähne die Begriffe „Schadd“ und „Tad-
bīb“ verwendet. „Schadd“ bedeutet, etwas mit einem Draht festzubinden. Schadd 
az-zunnār ist beispielsweise die Bezeichnung für das Binden des Zingulums 
(Zunnār) christlicher Geistlicher. „Tadbīb“ bedeutet, mit einem Band oder mit 
etwas Breitem und Flachem wie einem Türriegel aus Eisen festzubinden bzw. zu 
umwickeln. So steht es in den Superkommentaren von Tahtāwī und Ibn Ābidīn 
zum Buch ad-Durr al-mukhtār beim Abschnitt, in welchem das Sitzen auf einem 
Stuhl, an dem „Tadbīb“ vorgenommen wurde, behandelt wird, und ebenso in 
den Büchern ad-Durr al-muntaqā und Dschāmiʿ ar-rumūz. In den Werken al-
Bazzāziyya und al-Hindiyya heißt es: „Aus einem Behälter, welches mit Figuren 
aus Silber und Gold verziert ist, zu essen und zu trinken, ist gestattet. Doch die 
Hände und der Mund dürfen mit dem Silber und Gold nicht in Berührung kommen. 
Die beiden Imāme (Imāmayn, also Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad) 
haben gesagt, dass das Verwenden solcher Behälter makrūh ist. Dasselbe gilt 
auch für einen Behälter, an dem ,Tadbīb‘ vorgenommen wurde. Es ist zwar ge-
stattet, mit einem Stuhl [Sofa] oder Packsattel den ,Tadbīb‘ vorzunehmen, doch 
man darf nicht auf den Stellen sitzen, an denen sich Gold und Silber befinden. 
Es ist gestattet, am Einband des Koranexemplars (Mushaf) ,Tadbīb‘ vorzunehmen. 
Doch das Gold und das Silber dürfen nicht berührt werden.“ Auch aus diesen 
Ausführungen verstehen wir, dass mit „Tadbīb“ nicht ein Bedecken der gesamten 
Oberfläche gemeint ist, sondern ein Umgeben mit einem Metallstreifen. In den 
Fiqh-Büchern heißt es: „Bei einem lockeren Zahn mit Gold Tadbīb durchzuführen, 
ist gestattet.“ Diese Aussage bedeutet, dass es gestattet ist, einen Zahn vor dem 
Abfallen zu schützen, indem er durch einen Draht oder Streifen aus Gold fest-
gebunden wird. Denn Wasser gelangt unter diesen Draht. Darüber hinaus werden 
bei der Ganzkörperwaschung, genauso wie bei den heutigen Zahnprothesen, der 
Draht und der Streifen entfernt, gereinigt und wieder angebracht. Wenn sie nicht 
entfernt und gereinigt werden, verursachen die zwischen ihnen verbliebenen Es-
sensreste einen üblen Geruch und Reizungen im Mund. Die Aussage: „Es heißt, 
dass es gestattet ist, an einem lockeren Zahn eine Zahnkrone anbringen zu 
lassen“, ist eine Verleumdung der Fiqh-Gelehrten. An einem lockeren Zahn 
kann man nämlich keine Krone anbringen, sondern er kann nur festgebunden 
werden. So sehen wir, dass der Umstand, zu behaupten, „Tadbīb“ sei das An-
bringen von Zahnkronen, und daraus die Fatwa zu ersinnen, „das Anbringen 
von Zahnkronen sei gestattet“, nichts ist, was ein wahrhaftiger Religionsgelehrter 
machen würde. So wie es in den Fiqh-Büchern keine einzige Aussage gibt, die 
besagen würde, dass „an faulenden Zähne Zahnkronen und -füllungen angebracht 
werden dürften“, so gibt es auch nicht die Aussage, dass Zahnkronen und -fül-
lungen aus Gold und Silber angebracht werden dürften. 

Diejenigen, die wenig Wissen im Fiqh haben und die Aussagen der Mudschta-
hids nicht verstehen, verwechseln „das Festbinden der lockeren Zähne oder das 
Anbringen von Zahnprothesen“ mit „dem Anbringen von Zahnkronen und -fül-
lungen.“ Sie versuchen damit, die Aussagen der Mudschtahids auf alle diese As-
pekte auszuweiten. Weil eine Notwendigkeit (Darūra) bestehe, seien alle diese 
Sachen ihrer Behauptung nach gestattet. Doch diese Armseligen begreifen nicht, 
dass es nicht nötig ist, für das Festbinden eines lockeren Zahnes und das Anbringen 
einer Zahnprothese anstelle eines abgefallenen Zahnes nach einer Notwendigkeit 
zu suchen. Denn eine Notwendigkeit wird nur dann gesucht, um eine Angelegenheit 

– 211 –



verrichten zu können, die eigentlich nicht erlaubt ist. Es wurde ja nicht untersagt, 
die Zähne festzubinden oder Zahnprothesen anzubringen; wieso sollte dafür 
dann eine Notwendigkeit gesucht werden? Einige, die versuchen, die Muslime 
davon zu überzeugen, dass die Füllungen und Kronen in ihren Mündern die 
Ganzkörperwaschung nicht verhindern würden, haben diesen Begriff der Not-
wendigkeit als ihre große Waffe erkannt, als sie sahen, dass eine Notwendigkeit 
darin besteht, die Zähne anstelle von Silber mit Gold festzubinden. Sie fingen 
an, die folgende Aussage zu verbreiten: „Es herrscht ein Konsens über die Not-
wendigkeit des Zahnersatzes!“ Dadurch haben sie die hanafītischen Muslime 
beirrt und den Weg zur Gnade Allahs, des Erhabenen, versperrt. Diese führen 
die Aussage, dass lockere Zähne ohne Bedingungen und Einschränkungen fest-
gebunden werden können, als ihren einzigen Beweis an. Dabei können Drähte, 
welche die Zähne derart festbinden, dass sie nicht wackeln, und Zahnprothesen, 
die anstelle von abgefallenen Zähnen angebracht werden, mit Leichtigkeit he-
rausgenommen, gereinigt und erneut angebracht werden. Unsere Gelehrten, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, sprechen über die Drähte und Zahnprothesen, 
die bei der Ganzkörperwaschung entfernt werden können. Zu behaupten, die 
Gelehrten, die sagen: „Bei der Ganzkörperwaschung ist das Benässen der Zahn-
höhlungen und -zwischenräume fard“, hätten Kronen und Füllungen, welche ein 
Hindernis für das Durchdringen des Wassers darstellen, gestattet, ist eine Ver-
leumdung dieser großen Persönlichkeiten. Diese Gelehrten sagten auch, dass 
das Tragen eines Silberringes gestattet ist. Doch das Erlaubtsein des Ringtragens 
bedeutet nicht, dass die Haut darunter nicht mehr nass werden muss. Sie sagten, 
dass es notwendig ist, den Ring abzunehmen oder zu bewegen und auf diese 
Weise zu gewährleisten, dass die darunterliegende Haut nass wird. Wenn die 
Hautstellen unter einem eng anliegenden Ring nicht nass werden, sind die Ge-
betswaschung sowie die Ganzkörperwaschung nicht gültig. Zahnkronen sind wie 
das Tragen eines Ringes. Da die Stellen unter den Kronen und Füllungen nicht 
nass werden, ist die Ganzkörperwaschung nicht gültig. 

Frage: Bei der Ganzkörperwaschung ist es keine Bedingung, Wasser an jene 
Stellen gelangen zu lassen, die schwer zu erreichen sind. Aus diesem Grund 
entfällt das Waschen der Augäpfel, unter der Vorhaut oder des geflochtenen 
Haares bei Frauen. Wenn jemand, der Kopfschmerzen hat, seinen Kopf nicht 
bestreichen kann, entfällt das Streichen über seinen Kopf. Entfällt demnach nicht 
auch bei einem notwendigerweise angebrachten Zahnersatz das Nasswerden des 
Zahnes? 

Antwort: Das Urteil, wonach auch dann, wenn eine Stelle, deren Benässung 
eine „Haradsch“ (Widrigkeit, Schwierigkeit) darstellt, nicht nass wird, die Ganz-
körperwaschung angenommen wird, ist nicht allgemein. Dies ist nur dann der 
Fall, wenn am Körper aus einer Notwendigkeit (Darūra) heraus, von selbst oder 
aufgrund eines islamischen Gebots etwas geschieht. Dies gilt nicht für jene Sachen, 
die der Mensch selbst verursacht. 

Wenn bei den Angelegenheiten, die der Mensch verursacht, eine Widrigkeit 
vorliegt, so befolgt er eine Rechtsschule, die keine solche Widrigkeit beinhaltet. 
Starke Kopfschmerzen sind etwas, das nicht in der eigenen Hand liegt und von 
selbst entsteht. Diesen Kopf mit der Hand nicht berühren zu können, ist eine 
Widrigkeit. Daher entfällt das Waschen bzw. Streichen (Mash) über diesen Kopf. 
Wenn eine Wunde geheilt ist, ist es fortan nicht mehr gestattet, auf darüber an-
gebrachte Medizin, Salbe oder Verband zu streichen. Diese müssen entfernt und 
die Haut darunter gewaschen werden. Dies haben wir im Abschnitt über den 
Verband erwähnt. Wenn beim Entfernen dieser Sachen eine Widrigkeit vorhanden 
ist, befolgt man eine andere Rechtsschule, denn sie sind nicht etwas, das unver-

– 212 –



meidlich, von selbst entstanden ist. Es heißt: Wenn auch in den anderen drei 
Rechtsschulen eine Widrigkeit vorliegt, so entfällt das Waschen der darunterlie-
genden Stellen. Denn diese wurden aufgrund einer Notwendigkeit angebracht, 
d. h., um die Wunde zu heilen und sie wieder in die ursprüngliche Form zu 
bringen. Da es auch in den anderen drei Rechtsschulen während der Ganzkör-
perwaschung fard ist, den gesamten Körper und die Wunden, die keinen Schaden 
vom Wasser nehmen, zu waschen, besteht keine Möglichkeit, eine der drei anderen 
Rechtsschulen zu befolgen. Wenn bei Vorliegen einer Widrigkeit, also einer Er-
schwernis die Sache, die zur Widrigkeit führt, notwendigerweise vorhanden ist, 
so entfällt das Waschen der betroffenen Stellen. Für Frauen, die geflochtenes 
Haar haben, ist es lediglich fard, die Haarwurzeln (also die Kopfhaut) zu be-
feuchten. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Da es den 
Frauen verboten ist, ihre Haare zu rasieren, wurde ihnen vergeben, das geflochtene 
Haar zu öffnen. Doch bei den Männern ist diese Notwendigkeit nicht existent.“ 
Dass es für Männer eine Sunna ist, die Haare zu rasieren, steht im fünften Band 
von Ibn Ābidīn. Daher müssen Männer geflochtenes Haar öffnen und die ent-
sprechenden Stellen waschen. Dass Frauen geflochtenes Haar nicht lösen müssen, 
bedeutet nicht, dass dies auch für Männer gilt. Denn bei den Frauen liegt sowohl 
eine Notwendigkeit als auch eine Widrigkeit vor. Auch wenn es bei den Haaren 
eines Mannes eine Widrigkeit gibt, liegt keine Notwendigkeit vor. 

In Bezug auf das Herausnehmen von Zahnprothesen bei der Ganzkörperwa-
schung gibt es keinerlei Erschwernis (Haradsch). Sie können mit Leichtigkeit 
entfernt und die Haut darunter gewaschen werden. Solcher Zahnersatz ist gestattet 
und diese Personen brauchen keine andere Rechtsschule zu befolgen. 

Frage: Imām Abū Hanīfa soll gesagt haben, dass die Notwendigkeit in Bezug 
auf Zahnersatz durch das Verwenden von Silber behoben werden könne. Dies 
habe ich in dem Buch eines Predigers gelesen. Weiterhin habe ich in diesem 
Buch Folgendes gelesen: „Itqānī überliefert, dass Imām Muhammad gesagt hat: 
,Wir stimmen nicht zu, dass die Notwendigkeit in Bezug auf Zahnersatz durch 
das Verwenden von Silber behoben werden kann. Denn Silber, das in der Nase 
zur Geruchsbildung führt, verursacht genauso auch im Mund einen üblen Geruch.‘ 
Demnach ist es offenkundig, dass Zahnersatz eine Notwendigkeit darstellt.“ Was 
sagen Sie dazu? 

Antwort: Es dürfte nicht stimmen, dass dieses Buch von einem Prediger 
verfasst wurde. Jemand, der die Bücher des Fiqh so falsch wiedergibt, derart feh-
lerhaft überliefert, ist entweder ein sehr ignoranter, bemitleidenswerter Mensch 
oder ein Scharlatan und großer Lügner. Schauen Sie, was im Radd al-muhtār im 
Kapitel „Verbotenes und Erlaubtes“ steht: „Imām Abū Hanīfa unterschied zwi-
schen dem Binden eines Zahnes und der Nasenprothese. Aufgrund der Notwen-
digkeit, die daraus resultiert, dass Silber zur Geruchsbildung führt, wenn die 
Nase aus Silber besteht, gestattete er eine Nasenprothese aus Gold. Denn Ver-
botenes (Harām) kann nur aufgrund einer Notwendigkeit erlaubt (mubāh) werden. 
Doch wenn man beim Zahn Silber verwendet, wird diese Notwendigkeit aufge-
hoben. Es besteht demnach kein Bedürfnis dafür, Gold, welches höher als Silber 
ist, zu verwenden. Itqānī sagte, man könne zwecks Unterstützung von Imām Mu-
hammad Folgendes anführen: Wir akzeptieren nicht, dass die Notwendigkeit, 
die Zähne mit Gold festzubinden, durch das Festbinden mit Silber aufgehoben 
werde. Denn Silber führt, genauso wie in der Nase, auch beim Zahn zur Ge-
ruchsbildung.“ Wie zu sehen ist, sprachen weder Imām Abū Hanīfa noch Imām 
Muhammad, möge Allah sich ihrer erbarmen, über eine Notwendigkeit in Bezug 
auf Zahnersatz. Diese Notwendigkeit hat jemand, der selbst eine Zahnkrone hat, 
erfunden, damit er nicht die Achtung unter der Gemeinschaft verliert oder um 

– 213 –



sich bei denen einzuschmeicheln, die Kronen haben. Unsere Imāme sagen hin-
sichtlich des Festbindens der Zähne: „Wenn Silber zur Geruchsbildung führt, 
entsteht die Notwendigkeit, sie mit Gold festzubinden. Wenn die Verwendung 
von Silber keinen Geruch verursacht, besteht diese Notwendigkeit nicht mehr.“ 
Eine Aussage darüber zu tätigen, ob eine Notwendigkeit vorliegt oder nicht, ist 
nicht Sache des einfachen Volkes wie uns, also von Gelehrten, die keine Mudschta-
hids sind. Unsere Religion gab in diesen Angelegenheiten den Mudschtahids das 
Wort. Gelehrte, die keine Mudschtahids sind, haben hier kein Mitspracherecht. 
Sollten sie dennoch ihre Meinung kundtun, hat sie keinen Wert. Unsere Gelehrten 
haben einstimmig mitgeteilt, dass nach dem 4. Jahrhundert n. H. kein Gelehrter 
mehr auftrat, der die Stufe des Idschtihād erlangte. Unsere Gelehrten haben die 
Fatwas der Mudschtahids gesammelt und in ihren Fiqh-Büchern festgehalten. 
Es steht klar und deutlich in den Fiqh-Büchern, dass dann, wenn kein Wasser 
unter die Essensreste in den Zahnhöhlungen gelangt, die Ganzkörperwaschung 
nicht gültig ist, und, dass hierbei weder eine Notwendigkeit noch eine Widrigkeit 
vorliegt. Dies haben wir bereits weiter oben erwähnt. Denn es ist möglich, vor 
der Ganzkörperwaschung die Essensreste in Zahnhöhlungen und -zwischenräumen 
zu entfernen, und hierbei liegt keine Erschwernis vor. In der Übersetzung des 
Qāmūs heißt es: „Die Erschwernis, welche eine Fard verhindert, das heißt, die 
Notwendigkeit, die ein Hindernis darstellt, geschieht entweder als eine aufge-
zwungene Handlung, wie es bei den langen Haaren der Frauen der Fall ist, denn 
im Islam ist ihnen das Kurzschneiden der Haare untersagt, oder, um einen ver-
wundeten Körperteil zu heilen und vor Schaden zu bewahren, oder aber, wenn 
die Möglichkeit, etwas anderes zu tun, nicht vorhanden ist.“ Wenn bei Vorliegen 
einer Widrigkeit es nicht möglich ist, eine andere Rechtsschule zu befolgen, wird 
geschaut, ob eine Notwendigkeit gegeben ist. Im Öffnen des geflochtenen Haares 
liegt für die Frauen eine Erschwernis vor. Um sich von dieser Erschwernis zu 
befreien, besteht auch nicht die Möglichkeit, eine andere Rechtsschule zu befolgen, 
und weil eine Notwendigkeit darin besteht, dass sie ihre Haare lang wachsen 
lassen, wurde ihnen das Lösen der geflochtenen Haare vergeben. 

Wessen Zähne faulen und schmerzen, der geht zu einem muslimischen, recht-
schaffenen Zahnarzt. Der Zahnarzt wird dann die starken Schmerzen mit Medizin 
auf einem Stück Baumwolle lindern. Daraufhin wird die Baumwolle weggeworfen. 
Er wird dem Patienten zwei Wege aufzeigen für den Zahn, dessen Schmerz er 
vorübergehend gelindert hat: 1. Er wird ihm vorschlagen, den verfaulten Zahn 
herauszuziehen und eine Zahnprothese anzubringen. 2. Wenn der Zahn begonnen 
hat zu faulen, wird er die Nerven des kranken Zahnes entfernen und eine Füllung 
oder Krone anbringen. Wenn das Faulen am Zahn erst kürzlich begonnen hat, 
kann durch das Anbringen einer Füllung das Faulen für eine kurze oder lange 
Zeit unterbunden werden. Gemäß der Geschicklichkeit des Zahnarztes wird 
dann dieser Zahn für lange Jahre ohne Schmerzen verwendet. Wenn das Faulen 
fortgeschritten ist, hilft eine Füllung nicht. Dann hilft nur noch eine Krone und 
nur noch die Zahnwurzel ist von Nutzen. Wenn die Wurzel ebenfalls verfault ist, 
wird der Zahn gezogen und eine Prothese angebracht. Eine Prothese ist nicht so 
angenehm wie eine Krone und eine Krone nicht so angenehm wie eine Füllung. 
Füllungen und Kronen heilen den kranken Zahn nicht. Der Zahn bleibt weiterhin 
krank, jedoch kann er ohne Schmerzen verwendet werden. Wenn jemand, der 
Füllungen oder Kronen hat, die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule be-
folgt, bekommt er genauso den vollständigen Lohn wie jene, die keinen Ent-
schuldigungsgrund haben. Hätte es nicht die Möglichkeit gegeben, diese Rechts-
schulen zu befolgen, wäre das Anbringen von Füllungen und Kronen eine Not-
wendigkeit geworden und die Ganzkörperwaschung sowie das Gebet einer solchen 
Person wären gültig gewesen. Doch da sie eine Person mit Entschuldigungsgrund 

– 214 –



wäre, hätte sie weniger Lohn bekommen. Wie ersichtlich ist, führt das Befolgen 
einer anderen Rechtsschule einerseits zu einer Mehrung des Lohns für die got-
tesdienstlichen Handlungen und andererseits dazu, dass die Zähne nicht gezogen 
werden müssen. 

Zu sagen: „Auch der Zahn ist ein Glied des Körpers. Ist es etwa keine Not-
wendigkeit, einen verfaulten Zahn zu behandeln? Dass es eine Notwendigkeit 
ist, einen lockeren Zahn mit einem Draht festzubinden, hattet auch Ihr mitgeteilt“, 
und somit zu behaupten, dass Kronen und Füllungen ebenfalls eine Notwendigkeit 
seien, ist nicht richtig. Denn das Anbringen von Kronen und Füllungen ist keine 
Behandlung der Zähne. Es ist so, dass der Nerv eines verfaulten Zahnes entfernt 
und dieser danach als ein toter Zahn wie eine Prothese weiterverwendet wird. 
Weil die Prothese entfernt werden kann, ist sie gestattet. Die Füllung und die 
Krone können jedoch nicht entfernt werden, weshalb mit ihnen die rituelle Wa-
schung nicht gültig ist. Heutzutage ist das Ziehen eines schmerzenden Zahnes 
und das Anbringen einer Prothese nicht mehr mit großen Schmerzen und Er-
schwernissen verbunden. Dahingegen ist das Abtöten des Zahnnerves sehr 
schmerzhaft und mühsam. Auch jemand, der sagt: „In der Verwendung einer 
Prothese liegt eine Widrigkeit vor, im Verwenden einer Füllung oder Krone 
jedoch nicht“, darf die schāfiʿītische Rechtsschule befolgen. Füllung und Krone 
verursachen mit der Zeit ein Bakteriennest in der Zahnwurzel, welches auf andere 
Körperglieder übergeht und zu Krankheiten führt. Bei einem künstlichen Zahn 
[Prothese] sammeln sich jedoch keine Bakterien an. 

Wer nicht aufgrund von Zahnschmerzen oder eines faulen Zahnes eine Krone 
oder Füllung angebracht hat, sondern als Verzierung, muss ebenfalls bei der 
Ganzkörperwaschung die schāfiʿītische oder mālikītische Rechtsschule befolgen. 
Bei Vorliegen einer Widrigkeit ist es gestattet, eine andere Rechtsschule zu be-
folgen, auch ohne dass eine Notwendigkeit besteht. So steht es offenkundig bei 
Ibn Ābidīn am Ende des Kapitels über die Gebetszeiten. Wir haben oben schon 
erklärt, dass es keine Notwendigkeit darin gibt, aufgrund von Schmerzen oder 
Fäulnis eine Krone oder Füllung anbringen zu lassen. Daher dürfen die Muslime, 
die einen Zahnersatz anbringen ließen, nicht als schmutzig angesehen und mit 
zweifelhaften Blicken betrachtet werden. 

Es ist sehr falsch zu denken, dass die Verwendung des Goldes, das für den 
Mann normalerweise harām, jedoch bei den Zähnen mubāh ist, darauf schließen 
lasse, dass das Anbringen von Zahnkronen oder gar das Festbinden der Zähne 
eine Notwendigkeit sei. Obwohl Männern die Verwendung von Gegenständen 
aus Silber nicht gestattet ist, wurde ihnen das Tragen eines Silberringes gestattet. 
Zu denken, es gäbe eine Notwendigkeit in Bezug auf das Tragen eines Ringes, 
weil der Silberring mubāh ist, und es bestehe eine Notwendigkeit in Bezug auf 
das Anbringen von Nasen und Ohren aus Gold und Silber, weil sie gestattet sind, 
und deshalb zu behaupten, dass die Gelehrten eine Übereinkunft darin getroffen 
hätten, dass das Anbringen von Zahnkronen eine Notwendigkeit sei, ist ein 
Irrtum, eine Verleumdung und eine Sünde. 

Als letzten und stärksten Beweis wollen wir erwähnen, dass sich das hand-
schriftlich verfasste Büchlein Namāz risālesi (Abhandlung über das Gebet) des 
profunden Gelehrten Sayyid Abdulhakīm, möge Allah sich seiner erbarmen, der 
in den tiefen Kenntnissen der vier Rechtsschulen bewandert ist, bei diesem Be-
dürftigen befindet. In dieser Schrift sagt er: „Gemäß der schāfiʿītischen Rechts-
schule sind die Pflichthandlungen bei der Ganzkörperwaschung zwei an der Zahl: 
Die erste ist die Absicht. D. h., bei jedem Körperteil muss man, unmittelbar 
nachdem es mit Wasser in Berührung kommt, seien es die Hände, das Gesicht 
oder der Rest des Körpers, die Absicht fassen: „Ich beabsichtige, die Ganzkör-

– 215 –



perwaschung vorzunehmen, um den Zustand der großen rituellen Unreinheit zu 
beseitigen.“ D. h. beim Waschen eines jeden Körperteils muss diese Absicht im 
Herzen präsent sein. In der hanafītischen Rechtsschule ist diese Absicht keine 
Pflicht. Die zweite Pflichthandlung ist das Waschen des gesamten Körpers. Wenn 
sich Unreinheiten auf dem Körper befinden, ist die Entfernung dieser ebenfalls 
fard. Das Innere des Mundes und die Nasengänge zu spülen, d. h. an diese Stellen 
Wasser gelangen zu lassen, ist in der schāfiʿītischen Rechtsschule keine Fard, in 
der hanafītischen Rechtsschule hingegen schon. Aus diesem Grund dürfen die 
Hanafīten keine Zahnkronen und -füllungen anbringen lassen, da kein Wasser 
an die betreffenden Stellen gelangt. Ein Hanafīte, der Zahnkronen oder -füllungen 
hat, befolgt die schāfiʿītische [oder mālikītische] Rechtsschule.“ 

[Im Buch al-Muqaddima al-izziya heißt es: „In der mālikītischen Rechtsschule 
gilt: Wenn in reines Wasser, das sich in einem Gefäß befindet, eine Unreinheit 
fällt und sich eine der drei Eigenschaften des Wassers nicht verändert, sind die 
Gebets- und Ganzkörperwaschung damit gültig, jedoch makrūh. Dasselbe gilt 
für bereits verwendetes (mustaʿmal) Wasser. Die Toilette wird mit dem linken 
Fuß und bedecktem Kopf betreten. Der Urin und Kot von Tieren, deren Fleisch 
verzehrt werden darf, sind rein. Deren Aas und ein menschlicher Leichnam und 
deren Knochen, Nägel, Hörner und Haut sowie Sperma, Präejakulat und alko-
holische Getränke sind unrein. Wenn man das Gebet auf etwas Dickem, das auf 
eine unreine Stelle am Boden gelegt wurde, verrichtet oder wenn man sich mit 
Blut oder Eiter beschmutzt, die weniger als die Handfläche ausmachen, ist das 
Gebet gültig.[1] Es ist fard, zu Beginn der Ganzkörperwaschung die Absicht zu 
fassen, den gesamten Körper zu reiben [d. h. mit der Handfläche oder einem 
Handtuch leicht darüberzustreichen], die Glieder ohne Unterbrechung zu waschen 
(Muwālāt), Haar und Bart mit den Fingern zu kämmen und stark geflochtenes 
Haar zu lösen und das gesamte Haar mit den Fingern zu kämmen. Mund, Nasen-
gänge, das Innere des Ohres und die Haare zu waschen ist eine Sunna. Wenn der 
Person einfällt, dass sie eine Stelle nicht gewaschen hat, selbst wenn es ein Monat 
später ist, wäscht sie einzig diese Stelle nach. Wenn sie dies nicht sofort tut, wird 
ihre Ganzkörperwaschung ungültig. Vor oder nach jeder Ganzkörperwaschung 
wird die Gebetswaschung vollzogen. 

Darüber hinaus ist es fard, zu Beginn der Gebetswaschung oder beim Waschen 
des Gesichts die Absicht zu fassen, über den gesamten Kopfhaarbereich, die he-
rabhängenden Haare, die Haut oberhalb der Ohren und die Haut unter spärlichem 
Bart, worunter die Haut zu sehen ist, zu streichen, die Oberfläche eines dichten 
Bartes zu waschen, die Glieder nacheinander ohne Unterbrechung zu waschen 
und die gewaschenen Stellen zu reiben, bevor sie getrocknet sind. Geflochtenes 
Haar wird nicht gelöst. Zweifel darüber zu haben, ob man die Gebetswaschung 
vorgenommen hat oder ob sie ungültig wurde, dass der Mann mit der Handfläche 
oder der Innenseite der Finger sein Glied berührt, oder die Haut oder das Haar 
eines Knaben oder einer jungen Frau, die nicht zu den Mahram-Verwandten ge-
hört, lüstern zu berühren, lässt die Gebetswaschung ungültig werden. [Wenn er 
sie berührt, ohne ein Lustempfinden zu beabsichtigen, und beim Berühren keine 
Lust empfindet, wird seine Gebetswaschung nicht ungültig. Ein Schāfiʿīt, der auf 
der Reise, in Transportmitteln oder beim Einkauf Berührungen fürchtet, folgt 
der hanafītischen oder mālikītischen Rechtsschule.] Blut oder andere Ausschei-
dungen des Körpers machen die Gebetswaschung nicht ungültig. Das Innere und 
Äußere der Ohren wird mit erneut befeuchteten Fingern bestrichen. Durch das 

[1]  Gemäß dem zweiten Standpunkt der mālikītischen Rechtsschule stellt keine Unreinheit, gleich wie 
viel sie auch sein mag, ein Hindernis für das Gebet dar. Sie zu waschen ist nicht fard, sondern sunna.

– 216 –



Schneiden der Nägel und das Rasieren wird die Gebetswaschung nicht ungültig. 
Doch es gibt eine Meinungsverschiedenheit hinsichtlich des Rasierens des Bartes. 
Istibrā mit der Hand ist wādschib. Ledersocken, die nach dem Vollziehen der 
Trockenreinigung angezogen wurden, dürfen nicht bestrichen werden. Es gibt 
keine bestimmte Dauer für das Bestreichen von Ledersocken. Die Zeit des Nach-
mittagsgebets dauert bis zur Isfirār-Zeit an. Das Ende des Nachtgebets ist das 
erste Drittel der Nacht. Es ist fard, dass derjenige, der sich in Mekka befindet, 
sich zur Kaaba wendet, und derjenige, der nicht in Mekka ist, zur Richtung der 
Kaaba. Zu Beginn des Gebets ,Allāhu akbar‘ zu sagen, die Fātiha zu rezitieren, 
nach der Verbeugung aufrecht zu stehen, zwischen den beiden Niederwerfungen 
zu sitzen, beim Sitzen zu einer Seite hin den Schlussgruß (Salām) zu sprechen 
und beim Sprechen des Schlussgrußes „as-Salāmu alaykum“ zu sagen, ist fard. 
In den ersten zwei Gebetseinheiten eine weitere Sure zu rezitieren, in den beiden 
Taschahhuds zu sitzen, die Tahiyyāt und Salawāt zu lesen und den zweiten Schluss-
gruß zu sprechen, ist sunna. Das leise Rezitieren der Qunūt in der zweiten Einheit 
des Morgengebets und das Heben des Zeigefingers beim Taschahhud sind mus-
tahabb. Wenn eine Sunna vergessen wird, muss die Korrekturniederwerfung 
(Sadschdat as-sahw) vollzogen werden. Festtagsgebete und das Totengebet sind 
sunna. Ein offenkundiger Sünder (Fāsiq) kann kein Vorbeter (Imam) sein. Dem 
Imam einer anderen Rechtsschule und einem Imam, der einen Entschuldigungs-
grund hat, zu folgen, ist gestattet. 

In der mālikītischen Rechtsschule beträgt die Entfernung, ab der jemand als 
Reisender (Musāfir) gilt, 80 Kilometer, genauso wie in der schāfiʿītischen Rechts-
schule. Während einer Reise, die keine Sünde ist, ist es sunna, die Pflichtgebete, 
die aus vier Einheiten bestehen, als zwei Einheiten zu verrichten. Wenn eine 
Person die Absicht fasst, vier Tage an einem Ort zu bleiben, gilt sie dort als 
ansässig (muqīm). Es ist makrūh, dass ein Reisender für einen Ansässigen oder 
andersherum Imam ist. Ein Hanafīte, der die mālikītische Rechtsschule befolgt, 
darf für einen Ansässigen und andersherum als Imam fungieren. Es ist besser, 
zwei Gebete nicht zusammenzulegen. Das Witr-Gebet und der Taschrīq-Takbīr 
im Anschluss an die 15 Pflichtgebete während des Opferfestes sind sunna.“ Bei 
der Verrichtung einer gottesdienstlichen Handlung eine andere Rechtsschule zu 
befolgen, bedeutet nicht, die eigene Rechtsschule zu verlassen. Es bedeutet nur, 
auch die Fard- und Mufsid-Handlungen jener Rechtsschule einzuhalten. In den 
Wādschib-, Makrūh- und Sunna-Handlungen folgt er seiner eigenen Rechtsschule. 
Ein hanafītischer Reisender, der die mālikītische Rechtsschule befolgt, verrichtet 
an dem Ort, an dem er die Absicht hat, vier Tage zu bleiben, die Pflichtgebete 
mit vier Einheiten, da dies in der mālikītischen Rechtsschule fard ist. Weil das 
Befolgen eines Ansässigen im Gebet oder das Fungieren eines Reisenden als 
Imam für einen Ansässigen in der mālikītischen Rechtsschule makrūh, in der 
hanafītischen hingegen sunna ist, darf er gemäß seiner eigenen Rechtsschule das 
Gebet in Gemeinschaft verrichten. Um bei einer gottesdienstlichen Handlung 
eine andere Rechtsschule zu befolgen, muss bei der Verrichtung gemäß der 
eigenen Rechtsschule eine Widrigkeit (Haradsch), eine Erschwernis vorhanden 
sein. Wenn keine Widrigkeit, keine Erschwernis besteht, kann eine andere Rechts-
schule nicht befolgt werden.] 

Es ist keine Taqwā, dass diejenigen, die eine Füllung oder Krone haben, bei 
der Ganzkörperwaschung, der Gebetswaschung und dem Gebet die mālikītische 
oder schāfiʿītische Rechtsschule befolgen. Das Befolgen einer anderen Rechtsschule 
ist der Weg der Fatwa, ein Mittel der Errettung. Aussagen wie „In der Religion 
gibt es keine Erschwernis, sondern Erleichterung“, werden von den Ketzern wie 
eine Waffe benutzt, damit sie zahlreiche Pflichthandlungen unterlassen können. 

– 217 –



Die korrekte Aussage lautet: „Es ist leicht, alle Gebote Allahs, des Erhabenen, 
auszuführen. Er gebietet nichts Schwieriges.“ Damit ist jedoch nicht, wie es die 
Menschen mit schwachem Glauben behaupten, gemeint, dass Allah, der Erhabene, 
die Sachen, die der Triebseele schwerfallen, schon vergeben wird und jeder nur 
das tun solle, was ihm leichtfällt, da Er ja allbarhmerzig ist und alle diese Taten 
akzeptiere. In Bezug auf die Zähne die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule 
zu befolgen, ist keine Erschwernis. 

Da der Zahnstein, der sich am Ansatz der Zähne bildet, durch den Speichel 
von selbst entsteht und es keine Medizin gibt, die die Zahnsteinbildung verhindert, 
stellt die Existenz von Zahnstein eine Notwendigkeit (Darūra) dar. Jene Sachen, 
bei deren Aufhebung eine Erschwernis (Haradsch) vorliegt, werden wie die 
Kruste eines Furunkels oder einer Wunde auf der Haut angesehen und es ist 
gemäß allen vier Rechtsschulen nicht notwendig, den darunterliegenden Bereich 
zu waschen. Hierfür muss also keine andere Rechtsschule befolgt werden. 

Es gibt manche, die sagen: „Die Angelegenheit mit den Zahnkronen und Fül-
lungen wurde schon abschließend behandelt und geklärt. Es wurde die Fatwa 
für ihre Zulässigkeit gegeben und dargelegt, dass sie keine Beeinträchtigung [mit 
Blick auf die Ganzkörperwaschung] darstellen.“ Sie bezeichnen die vernichtende 
Propaganda der Politiker, die sich zur Zeit der Unionisten in religiöse Angele-
genheiten einmischten, und der turbantragenden Freimaurer, die sie in Wort und 
Schrift mit dem Zweck betrieben, die großen Islamgelehrten zu diffamieren und 
das religiöse Wissen zu entstellen, als „Fatwa“. In dem Fatwabuch namens 
Madschmūʿa-i dschadīda, welches 1329/1911 in Istanbul in zweiter Auflage 
gedruckt wurde, heißt es: „Wenn jemand in seiner Zahnhöhlung eine Füllung 
hat, die verhindert, dass Wasser dorthin gelangt, und er in diesem Zustand die 
Ganzkörperwaschung vornehmen muss, so ist seine Ganzkörperwaschung gültig.“ 
Es heißt, diese Fatwa habe der 113. Schaykhul-islām, Hasan Khayrullāh Efendi, 
erteilt. Jedoch war diese Fatwa in der ersten Auflage von 1299 nicht enthalten. 
Khayrullāh Efendi wurde zum zweiten Mal am 18. Rabīʿul-awwal 1293 (11. Mai 
1876) zum Schaykhul-islām berufen und trennte sich von diesem Amt am 15. 
Radschab 1294 (26. Dezember 1877). Hätte es eine solche Fatwa von ihm gegeben, 
müsste sie schon in der ersten Auflage des Buches vorhanden sein. Im Vorwort 
der zweiten Auflage heißt es: „Einige Fatwas, die sich in der ersten Auflage nicht 
befanden, fügten wir mit der Anordnung unseres jetzigen Schaykhul-islāms, Mūsā 
Kāzim Efendi, hinzu.“ Obwohl am Ende einer jeden Fatwa der Name des Fiqh-
Buches, das als Quelle der Fatwa diente, zusammen mit den darin enthaltenen 
Aussagen geschrieben steht, wurde bei dieser Fatwa keine Quelle genannt. Man 
darf sich von solchen erlogenen Schriften, die auf hinterhältige Art und Weise 
verfasst wurden, um die Muslime auf den falschen Weg zu führen, nicht täuschen 
lassen, indem man sie als Fatwa erachtet. Wir müssen wachsam sein, damit unser 
Glaube und unsere gottesdienstlichen Handlungen nicht ungültig werden. 

Wir wollen mit unseren Ausführungen nicht sagen, dass die Ganzkörperwa-
schung und Gebete derjenigen, die Zahnkronen und -füllungen haben, nicht 
gültig wären, sondern wir wollen denjenigen Hanafīten, die Kronen und Füllungen 
haben, darlegen, dass ihre Ganzkörperwaschung und Gebete gültig werden, wenn 
sie die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule befolgen. Wir wollen unseren 
Glaubensgeschwistern, die sich in einer solchen Lage befinden, eine Erleichterung 
und einen Ausweg zeigen. Wir sagen nicht, dass sie keine Füllungen und Kronen 
anbringen lassen sollen. Wir sagen auch nicht, dass sie nicht hinter einem Imam 
beten sollen, der Füllungen oder Kronen hat. Siehe auch die achte Seite des 74. 
Kapitels im ersten Abschnitt dieses Buches. Wir teilen jenen, die Füllungen und 
Kronen haben, die von den großen Islamgelehrten aufgezeigte Erleichterung 

– 218 –



mit. Wir schreiben über dieses Thema in solcher Länge für diejenigen Hanafīten, 
die ihre gottesdienstlichen Handlungen gemäß ihrer Rechtsschule verrichten 
wollen, das heißt, die Rechtsschulen wertschätzen. Wir schreiben nicht für die-
jenigen, welche den Büchern der Rechtsschulen keinen Wert beimessen, sondern 
ihre gottesdienstlichen Handlungen gemäß ihrem eigenen Verstand, ihren eigenen 
Ansichten und Gedanken verrichten wollen. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt bei seiner Darlegung der Mondsichel des Ramadans: „Viele 
Bestimmungen (Ahkām) ändern sich durch den Wandel der Zeit. Wenn eine 
Widrigkeit (Haradsch) vorliegt, wird gemäß einer schwachen Überlieferung ge-
handelt.“ Daraus versteht sich, dass mit der Veränderung der Bestimmungen 
durch den Wandel der Zeit gemeint ist, dass jemand, der sich in einer schwierigen 
Situation befindet, nicht so bekannten Idschtihāden der Rechtsschulgelehrten 
folgen darf. Damit ist aber nicht gemeint, dass jeder das tun solle und dürfe, was 
ihm leichtfällt. Im Buch ad-Durr al-mukhtār heißt es im dritten Band auf Seite 
190: „Wer die Rechtsschule verlässt, erhält eine Taʿzīr-Strafe.“ So steht es auch 
im al-Fatāwā as-Sirādschiyya. Ibn Ābidīn schreibt diesbezüglich: „Es ist zu be-
fürchten, dass jemand, der für weltliche Vorteile seine Rechtsschule aufgibt, im 
letzten Atemzug ohne Glauben ins Jenseits übergeht.“ 

Dass Hanafīten mit Kronen und Füllungen die mālikītische oder schāfiʿītische 
Rechtsschule befolgen, bedeutet nicht, die hanafītische Rechtsschule zu verlassen, 
d. h. die Rechtsschule zu wechseln. Sie folgen lediglich bei der Ganzkörperwa-
schung, der Gebetswaschung und den Gebeten neben der hanafītischen Rechts-
schule auch den Fard- und Mufsid-Handlungen der mālikītischen bzw. 
schāfiʿītischen Rechtsschule. Dass es für jene, die keinen Entschuldigungsgrund 
haben, mustahabb ist, ebenso die Fard- und Mufsid-Handlungen in den anderen 
Rechtsschulen einzuhalten, steht bei Ibn Ābidīn im Kapitel über die Gebetswa-
schung und im 286. Brief des ersten Bandes des Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī. 
Eine solche Person darf eine Angelegenheit, die in der hanafītischen Rechtsschule 
nicht erlaubt ist, in der schāfiʿītischen oder mālikītischen hingegen erlaubt ist, 
nicht verrichten, ohne dass eine Notwendigkeit (Darūra) oder Erschwernis (Ha-
radsch) vorliegt. Wenn beispielsweise bei einem gesunden Menschen oder bei 
einem Hanafīten, der aufgrund von Zahnkronen bzw. -füllungen die mālikītische 
Rechtsschule befolgt, aus der Haut Blut austritt oder er Urin verliert, muss er 
die Gebetswaschung vollziehen. Er muss das Witr-Gebet als ein Wādschib ver-
richten und ist an einem Ort, der weniger als 104 Kilometer entfernt ist, kein 
Reisender und er soll an jenen Orten, an denen er weniger als vier Tage verbringt, 
die Gebete nicht zusammenlegen. Weil bei einem Hanafīten, der aufgrund von 
Krankheit oder Alter, d. h. unvermeidlich Urininkontinenz hat, das Erneuern 
der Gebetswaschung eine Erschwernis darstellt, darf er die mālikītische Rechts-
schule befolgen, sodass er unmittelbar nach dem Urinfluss als entschuldigte 
Person gilt und seine Gebetswaschung nicht ungültig wird. Siehe auch das Ende 
des 59. Kapitels. Ibn Amīr al-Hāddsch, der das Buch at-Tahrīr kommentiert hat, 
schreibt: „In Vers 43 der Suren an-Nahl sowie in Vers 7 der Sure al-Anbiyā heißt 
es: ,Fragt die Ahl adh-dhikr!‘, d. h.: ,Wenn ihr mit einer Angelegenheit konfrontiert 
werdet, so fragt jene, die Wissen haben, was ihr tun sollt!‘ Dieser Vers legt dar, 
dass es wādschib ist, einem Mudschtahid Folge zu leisten und [im Bedarfsfall] 
eine andere Rechtsschule zu befolgen. Wenn bei der Verrichtung einer Handlung, 
die gemäß der eigenen Rechtsschule vollzogen wird, eine Erschwernis auftritt, 
wird diese Handlung ausgeführt, indem man eine der anderen drei Rechtsschulen 
befolgt, in der keine Erschwernis vorliegt.“ So verhält es sich damit, dass ein 
Hanafīte, der Kronen oder Füllungen hat, die mālikītische bzw. schāfiʿītische 
Rechtsschule befolgt. Wenn auch in den anderen drei Rechtsschulen eine Er-
schwernis (Haradsch) vorliegt, wird geschaut, ob eine Notwendigkeit (Darūra) 

– 219 –



besteht. Wenn auch eine Notwendigkeit vorliegt, ist es gestattet, diese Sache zu 
unterlassen, sie nicht auszuführen. Beispiel: Wenn das Entfernen des Verbandes, 
der über einer Wunde angebracht wurde, und das anschließende Waschen der 
Wunde Schaden zufügt, entfällt die Pflicht, die Wunde zu waschen, da nicht die 
Möglichkeit besteht, eine andere Rechtsschule zu befolgen [denn in den anderen 
Rechtsschulen verhält es sich genauso]. Somit ist das Waschen der Wunde vergeben 
und es ist gestattet, den Verband feucht zu bestreichen. Es ist für Muqallids wie 
uns, die wir keine Mudschtahids sind, nicht gestattet, dass wir unter dem Vorwand, 
die edlen Gefährten hätten dies auch getan, oder indem wir Koranverse und Ha-
dithe eigenständig interpretieren, nach unserem eigenen Verständnis handeln. 
Ibn Ābidīn schreibt am Anfang des Kapitels über die Reinheit: „Der Befolger 
(Muqallid) muss nicht nach den Beweisen für die Kenntnisse fragen, die vom 
Mudschtahid überliefert wurden.“ [Siehe auch Kapitel 17 im zweiten Abschnitt 
dieses Buches.] 

55 — DIE TROCKENREINIGUNG (TAYAMMUM) 
Die Trockenreinigung (bzw. Ersatzwaschung, Tayammum) ist in der 

hanafītischen Rechtsschule auch vor Eintritt einer Gebetszeit gültig. In den 
anderen drei Rechtsschulen ist es nicht gültig, vor Eintritt einer Gebetszeit die 
Trockenreinigung vorzunehmen. 

Die Situationen, in denen kein Wasser für die Gebets- oder Ganzkörperwa-
schung gefunden bzw. verwendet werden kann, können sieben verschiedene sein: 

1. Wer eine Meile vom Wasser entfernt ist, vollzieht die Trockenreinigung 
mit der Bedingung, die Absicht dafür zu fassen. Eine Meile (Mīl) sind 4000 Ellen 
(Dhrāʿ), was 1920 m entspricht. In der Stadt ist es jederzeit fard, nach Wasser zu 
suchen. 

2. Wenn dem Kranken durch eigene Erfahrung oder Mitteilung eines fach-
kundigen, muslimischen Arztes, der nicht offenkundig sündigt, bekannt ist, dass 
sich aufgrund der Gebets- oder Ganzkörperwaschung oder durch Bewegungen 
seine Krankheit verschlimmert oder seine Genesung sich verzögert, vollzieht er 
die Trockenreinigung. Nach der Krankheit sind auch Schwäche in Händen und 
Füßen ein Entschuldigungsgrund. [Ebenso verhält es sich mit der Schwäche im 
Alter. Solche Menschen dürfen die täglichen Gebete im Sitzen verrichten.] 

3. Wenn eine Person derart krank ist, dass sie die Gebets- und Ganzkörper-
waschung nicht vollziehen kann, und selbst gegen Entgelt niemanden findet, der 
ihm dabei hilft, vollzieht die Trockenreinigung. Wer auch mit einem Helfer keine 
Trockenreinigung vornehmen kann, verrichtet das Gebet nicht. Wenn er genest, 
holt er das Gebet nach. Es ist nicht wādschib, dass sich Ehepartner gegenseitig 
bei der Gebetswaschung helfen. 

4. Wenn die Gefahr besteht, aufgrund der Ganzkörperwaschung an Kälte zu 
sterben oder krank zu werden, sofern man kein Geld für ein öffentliches Bad 
(Hamam) hat, selbst wenn man sich in der Stadt befindet, und man auch keine 
andere Möglichkeit hat, vollzieht man die für die Ganzkörperwaschung die Tro-
ckenreinigung und nimmt die Gebetswaschung mit Wasser vor. 

5. Wenn das Wasser zwar in der Nähe ist, aber ein Feind, ein wildes oder 
giftiges Tier, ein Feuer oder eine Wache den Zugang zum Wasser verhindert, 
oder man selbst in Gefangenschaft ist, oder jemandem mit dem Tod oder mit 
der Wegnahme seines Eigentums gedroht wird, wenn er die Gebetswaschung 
vornimmt, so verrichtet er das Gebet, nachdem er die Trockenreinigung vollzogen 
hat. Doch da diese Umstände von Menschen verursacht sind, muss eine solche 

– 220 –



Person die betreffenden Gebete wiederholen, nachdem sie die Ganzkörper- und 
Gebetswaschung vorgenommen hat. 

6. Wenn ein Reisender ausreichend Wasser dabei hat, jedoch das Wasser für 
ihn und seine Weggefährten zum Trinken und für das Beseitigen von Unreinheiten 
(Nadschāsa) und für die Tiere nötig ist, wird die Trockenreinigung vollzogen. 
Wenn man mit diesem Wasser die Ganzkörperwaschung vornimmt, aber mit Un-
reinheiten das Gebet verrichtet, ist das Gebet zwar gültig, aber man begeht eine 
Sünde. Wenn man zuerst die Trockenreinigung vollzieht und dann die Unreinheit 
gewaschen wird, muss erneut die Trockenreinigung vorgenommen werden. Denn 
bei Vorhandensein von Wasser vollzieht man keine Trockenreinigung. Wenn 
eine Person im Zustand großer ritueller Unreinheit Wasser findet, das ausreicht, 
um damit einen Teil des Körpers zu waschen oder die Gebetswaschung vorzu-
nehmen, vollzieht sie für die Gebets- und Ganzkörperwaschung eine Trocken-
reinigung. Wenn nach der Trockenreinigung ihre Waschung ungültig wird, vollzieht 
sie mit diesem Wasser die Gebetswaschung. Wenn bei der Gebetswaschung und 
der Ganzkörperwaschung das Wasser, das auf den Körper gegossen wird, auf 
eine Stelle fällt [außer auf die Kleidung], wird es unrein und der Mensch darf es 
nicht trinken. Doch er darf es den Tieren zum Trinken geben. Jemand, der kurz 
davor ist, vor Durst zu sterben, kauft das Wasser von demjenigen, der einen 
Überschuss an Wasser hat. Wenn er es nicht verkauft, nimmt er es mit Zwang, 
mit Drohung und mit Streit von ihm. Doch für die Gebetswaschung darf das 
Wasser nicht unter Zwang weggenommen werden. 

7. Findet jemand, um Wasser aus dem Brunnen zu holen, keinen Eimer, kein 
Seil und auch keine Person, die gegen Entgelt in den Brunnen hinabsteigt, vollzieht 
er die Trockenreinigung, und wenn er Wasser findet, wiederholt er sein Gebet 
nicht. 

Im Halabī heißt es am Ende des Kapitels über das Bestreichen (Mash): „Wenn 
jemand an einer oder beiden Händen Risse, Ekzeme oder andere Wunden hat 
und das Benetzen dieser Schaden verursacht, kann er keine Gebetswaschung 
vornehmen. Wenn jemand aufgrund dessen keine Gebetswaschung vollziehen 
kann, dann ist es gemäß Imām Abū Hanīfa mustahabb, dass jemand anderes auf-
grund der Achtung, die jene Person bei ihm hat, oder gegen Entgelt ihm bei der 
Gebetswaschung hilft. Wenn er, ohne jemand anderen um Hilfe zu bitten, die 
Trockenreinigung vollzieht und betet, ist das Gebet gültig. Erst, wenn er keinen 
Helfer finden oder kein Geld auftreiben kann, ist es nach den beiden Imāmen 
gestattet, dass er die Trockenreinigung vollzieht.“ Daraus verstehen wir: Wenn 
jemand Handschuhe über seine verwundete Hand ziehen und damit seine Ge-
betswaschung vollziehen kann, ist es notwendig, dass er auf diese Art die Ge-
betswaschung vornimmt. 

Wenn aufgrund eines der oben genannten Gründe die Trockenreinigung voll-
zogen wurde, wird die Trockenreinigung, sobald dieser Grund nicht mehr existent 
ist, ungültig. Wenn vor dem Ende des Grundes ein anderer Grund aufkommt 
und der erste Grund danach verschwindet, wird die erste Trockenreinigung eben-
falls ungültig, sodass eine erneute Trockenreinigung erforderlich wird.  

Eine Person ohne Gebets- oder Ganzkörperwaschung darf die Trockenreini-
gung vollziehen, um ein Toten- oder Festtagsgebet nicht zu verpassen, selbst 
wenn Wasser vorhanden ist. Doch wenn die Befürchtung besteht, das Freitagsgebet 
oder eines der fünf täglichen Gebete zu verpassen, darf bei Vorhandensein von 
Wasser die Trockenreinigung nicht vorgenommen werden, es muss die Ganz-
körperwaschung bzw. die Gebetswaschung vollzogen werden. Wenn die Gebetszeit 
verstreicht, holt die Person das Gebet nach. Wenn beispielsweise eine Person, 
die am Morgen aufwacht, kurz bevor die Sonne aufgeht, im Zustand großer 

– 221 –



ritueller Unreinheit ist oder ihre Menstruations- bzw. Wochenbettblutung geendet 
hat, dann vollzieht sie eilig die Ganzkörperwaschung. Sollte die Sonne während-
dessen aufgehen, holt sie das Morgengebet zusammen mit den Sunna-Einheiten 
nach Verstreichen der verpönten Zeit nach. „Tayammum“ bedeutet lexikalisch 
„Beabsichtigen“. 

Die Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung sind drei: 
1. Die Absicht fassen, sich von großer ritueller Unreinheit (Dschanāba) oder 

kleiner ritueller Unreinheit (dem Zustand, ohne Gebetswaschung zu sein) zu 
reinigen. Jemand, der nicht im Zustand der Gebetswaschung ist und der die Tro-
ckenreinigung vornimmt, um einem Schüler zu zeigen, wie sie vollzogen wird, 
darf mit dieser Trockenreinigung kein Gebet verrichten. 

Um mit der Trockenreinigung das Gebet verrichten zu können, genügt es 
nicht, allein die Absicht für die Trockenreinigung zu fassen. Man muss die Absicht 
fassen, die Trockenreinigung zu vollziehen, um eine andere Tat, die eine gottes-
dienstliche Handlung (Ibāda) ist, zu verrichten, so z. B. für das Totengebet, die 
Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-tilāwa) oder die Gebets- oder Ganzkör-
perwaschung. 

Wenn die Absicht für die Trockenreinigung gefasst wird, ist es nicht erforderlich, 
zwischen der Gebetswaschung und der Ganzkörperwaschung zu unterscheiden. 
Durch das Fassen der Absicht für die Gebetswaschung erfolgt zugleich die Rei-
nigung vom Zustand großer ritueller Unreinheit. Mit einer Trockenreinigung, 
bei der die Absicht gefasst wurde, den Zustand großer ritueller Unreinheit auf-
zuheben, darf das Gebet verrichtet werden und es ist nicht nötig, eine zweite 
Trockenreinigung als Ersatz für die Gebetswaschung vorzunehmen.  

2. Im Buch al-Manāhidsch heißt es: „In der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule darf die Tayammum ausschließlich mit Erde vollzogen werden. In 
der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule wird die Trockenreinigung wie 
folgt vollzogen: Die Innenseiten beider Hände (also Handflächen und Finger) 
werden, während die Ärmel bis oberhalb der Ellbogen hochgekrempelt und die 
Finger geöffnet sind, auf reine Erde, Stein, eine Wand mit Putz aus Lehm oder 
Kalk gerieben sowie vor- und rückwärts bewegt, dann das Gesicht mit den In-
nenseiten der Hände einmal bestrichen, indem mindestens die Fläche von je drei 
Fingern das Gesicht berührt. 

[Damit das Gesicht ganz bestrichen werden kann, werden die Hände geöffnet 
und die vier Finger zusammengehalten. Danach werden, die Mittel- und Ringfinger 
beider Hände sich berührend, beide Hände am Haaransatz der Stirn angelegt 
und anschließend langsam zum Kinn herab das Gesicht bestrichen. Dabei müssen 
die Finger flach über die Stirn, die Augenlider, die Nasenflügel, die Lippen und 
die Gesichtspartie des Kinns gründlich streichen. Gleichzeitig bestreichen die 
Handflächen die Wangen.] 

3. Die Innenseiten der Hände werden erneut auf die Erde gerieben und leicht 
aneinander geklopft, damit Staub und Erde von ihnen abfallen, und anschließend 
wird zuerst mit den Innenflächen der vier Finger der linken Hand die Außenseite 
des rechten Unterarms von den Fingerspitzen bis zum Ellbogen bestrichen, dann 
mit der linken Handfläche die Innenseite des rechten Unterarms vom Ellbogen 
bis zur Handfläche bestrichen. Währenddessen bestreicht man mit der Innenseite 
des linken Daumens die Außenseite des rechten Daumens. Einer Überlieferung 
zufolge ist es nicht erforderlich, den Ring abzunehmen und die Seiten der Finger 
mit den Innenflächen der Finger der anderen Hand zu bestreichen. Ein locker 
anliegender Ring wird bewegt. Dann bestreicht man auf dieselbe Weise mit der 
rechten Hand den linken Unterarm. Beim Reiben der Hände auf die Erde müssen 

– 222 –



die Handflächen die Erde berühren. Es ist nicht notwendig, dass Erde oder Staub 
auf den Händen haften bleibt. Wenn die Innenseiten der Hände am Gesicht und 
an den Unterarmen auch nur eine Stelle in der Größe einer Nadelspitze unberührt 
lassen, ist die Trockenreinigung nicht gültig. 

Die Trockenreinigung für die Gebetswaschung und die Ganzkörperwaschung 
ist dieselbe. 

Die Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung sind zwölf: 
1. Die Innenseiten der Hände auf die Erde legen. 
2. Die Hände auf der Erde vorwärts und rückwärts bewegen. 
3. Wenn Erde an den Händen haften bleibt, die Hände an den Daumen anei-

nanderschlagen, bis keine Erde mehr vorhanden ist. 
4. Beim Legen der Hände auf die Erde die Finger spreizen.  
5. Mit der Basmala beginnen. 
6. Erst das Gesicht, dann die Arme bestreichen.  
7. Die Trockenreinigung zügig vornehmen, wie wenn man die Gebetswaschung 

vollziehen würde. 
8. Wenn ein Reisender weiß, dass sich innerhalb einer Meile Wasser befindet, 

ist es für ihn fard, danach zu suchen, und falls er es nur vermutet, so ist es sunna. 
9. Zuerst den rechten Unterarm, dann den linken Unterarm bestreichen.  
10. Die Hände kräftig auf die Erde schlagen. 
11. Die Unterarme wie oben beschrieben bestreichen.  
12. Die Zwischenräume der Finger bestreichen. 
Es ist gestattet, dass derjenige, der kein Wasser hat, groß rituell unrein ist. 
Alles, was zur Gattung der Erde gehört und rein ist, darf für die Trockenrei-

nigung benutzt werden, selbst wenn sich deren Staub nicht darauf befindet. Dinge, 
die durch Verbrennen zu Asche werden oder bei Hitze schmelzen, gehören nicht 
zur Gattung der Erde. Demnach dürfen Bäume, Gras, Holz, Eisen, Messing, mit 
Ölfarbe bemahlte Wände, Kupfer, Gold oder Glas nicht für die Trockenreinigung 
benutzt werden, Sand hingegen schon. Perlen oder Korallen dürfen ebenfalls 
nicht benutzt werden. Kalk, Gips, gewaschener Marmor, Zement, unglasierte 
Fliesen, unglasiertes Porzellan, Töpfe und Schalen aus Erde und Schlamm dürfen 
für die Trockenreinigung verwendet werden. Wenn es nur Schlamm gibt, darf 
dieser verwendet werden, falls der Wasseranteil weniger als die Hälfte beträgt. 
Wenn der Wasseranteil jedoch höher ist, wird ein Tuch in den Schlamm getaucht, 
anschließend wieder herausgenommen und im Wind getrocknet. Danach kann 
mit diesem staubigen Tuch die Trockenreinigung vollzogen werden. Mit Schlamm-
wasser ist die Trockenreinigung nicht möglich, doch falls dieses vorhanden ist, 
muss damit die Gebetswaschung vorgenommen werden. Es ist erlaubt, die Tro-
ckenreinigung an einer mit Kalk getünchten Wand zu vollziehen. Wenn die Hand 
auf Dinge gelegt wird, die für die Trockenreinigung nicht geeignet sind, wie 
Weizen, Stoff, Kleidung oder Kissen, und die Hand mit Staub von Dingen, mit 
denen die Trockenreinigung vorgenommen werden darf, oder mit Asche bestäubt 
wird, oder wenn beim Ausschütteln Staub oder Asche in die Luft freigesetzt wer-
den, darf damit die Trockenreinigung vollzogen werden. Dies gilt aber nicht für 
organischen Staub, der sich auf Haushaltsgegenständen befindet. Mehrere Personen 
können dieselbe Erde für die Trockenreinigung benutzen. Denn Erde oder der-
gleichen, die für die Trockenreinigung benutzt werden, gelten nicht als mustaʿmal 
(„verbraucht“). Jedoch gelten Staub oder Erde, die nach der Trockenreinigung 
vom Gesicht oder den Händen abfallen, als mustaʿmal. 

– 223 –



Wenn zwei Sachen, von denen eine für die Trockenreinigung geeignet ist und 
die andere nicht, miteinander vermischt sind, wird dieses Gemisch mit dem 
Namen des überwiegenden Teiles versehen. Die Trockenreinigung vor Eintritt 
der Gebetszeit zu vollziehen und mit einer Trockenreinigung mehrere Gebete 
zu verrichten, ist nach der hanafītischen Rechtsschule gestattet. In den anderen 
drei Rechtsschulen wird die Trockenreinigung mit Ablauf der Gebetszeit ungültig. 
Wenn ein Reisender durch Anzeichen oder durch Mitteilung von einem verstan-
desreifen (āqil), geschlechtsreifen (bāligh) und rechtschaffenen/vertrauenswürdigen 
(ādil) Muslim zu der starken Vermutung gelangt, dass in einem Umkreis von 
weniger als einer Meile [also 1920 Metern], gemäß der mālikītischen Rechtsschule 
in einem Umkreis von weniger als 2 Meilen, Wasser zu finden ist, wird es fard, 
dass er nach Wasser sucht, indem er innerhalb von 400 Ellen [200 Metern] in 
jede Richtung geht oder jemanden schickt oder, wenn dies möglich ist, nur Aus-
schau hält. Wenn die Vermutung nicht stark ist, muss nicht nach Wasser gesucht 
werden. Wenn jemand, bei dem sich eine vertrauenswürdige Person befindet, 
ohne nach Wasser zu fragen die Trockenreinigung vornimmt und das Gebet be-
ginnt, und dann erfährt, dass Wasser vorhanden ist, muss er die Gebetswaschung 
vornehmen und das Gebet wiederholen. Wenn Wasser im Umkreis von mehr als 
einer Meile vorhanden ist, ist es gestattet, mit der Trockenreinigung das Gebet 
zu verrichten. Jemand, der vergessen hat, dass er Wasser unter seinen Sachen 
hat, darf das Gebet mit der Trockenreinigung verrichten, wenn er sich außerhalb 
von Städten oder Dörfern [also besiedelten Orten] befindet. Wer glaubte, sein 
Wasser sei aufgebraucht, und nach dem Gebet sieht, dass doch noch Wasser vor-
handen ist, wiederholt das Gebet, das er mit der Trockenreinigung verrichtete. 
Auch jemand, der ohne Gebetswaschung das Gebet verrichtet, und dem danach 
einfällt, dass er keine Gebetswaschung gehabt hat, muss das Gebet nachholen. 

Für einen Reisenden ist es wādschib, dass er seine Weggefährten um Wasser 
bittet. Wenn sie ihm kein Wasser geben, verrichtet er das Gebet mit der Tro-
ckenreinigung. Wenn einer seiner Gefährten das Wasser zum Marktpreis verkauft, 
ist der Reisende, der mehr Geld hat, verpflichtet es zu kaufen. Wenn der Besitzer 
des Wassers es zum Wucherpreis (Ghaban fāhisch) verkauft, oder der Reisende 
nicht genug Geld zur Verfügung hat, um das Wasser zum Marktpreis zu kaufen, 
dann ist es für ihn erlaubt, das Gebet mit der Trockenreinigung zu verrichten. 
Mit „Wucherpreis“ ist hier der doppelte Marktpreis gemeint. Dasselbe gilt auch 
für einen nackten Menschen beim Kauf eines Stoffes, um seinen Schambereich 
(Awra) zu bedecken. Doch es ist gestattet, dass ein durstiger Mensch Wasser 
zum Trinken zu einem hohen Preis kauft. Es ist in der Wüste auch notwendig, 
seine Gefährten nach Seil und Eimer zu fragen. Wenn es auf Reisewegen zum 
Trinken bereitgestelltes Wasser gibt, darf die Trockenreinigung vorgenommen 
werden. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band: 
„Es ist nicht gestattet, mit Wasser, das zum Trinken bereitgestellt wurde, die 
Gebetswaschung vorzunehmen. Stattdessen wird die Trockenreinigung vollzogen.“ 

Wenn frei verfügbares [mubāh] Wasser knapp ist, wäscht sich eine groß rituell 
unreine Person vor der Frau, deren Menstruation endete, vor der Person ohne 
Gebetswaschung und bevor der Leichnam gewaschen wird. Der Eigentümer des 
Wassers wäscht sich vor allen anderen. Wenn Wasser, das verschiedenen Personen 
gehört, vermischt wird, wäscht man zuerst den Leichnam. 

Ein Pilger, der sein Zamzam-Wasser nicht für die Gebetswaschung verwenden 
und somit aufbrauchen will, kann als Ausweg in sein Wasser Zucker oder Ro-
senwasser hinzufügen und somit den Namen seines Wassers von „reinem Wasser“ 
zu etwas anderem ändern. Oder er gibt es jemandem, dem er vertraut, als Geschenk 
auf eine Art, dass dieser es nicht mehr zurückgeben kann. Wenn derjenige, der 

– 224 –



das Geschenk erhält, im Gegenzug etwas Kleines schenkt, darf der erste Schen-
kende sein Geschenk nicht mehr zurücknehmen. 

Wird bei einer groß rituell unreinen Person nach dem Vornehmen der Tro-
ckenreinigung die Gebetswaschung ungültig, so wird sie nach der hanafītischen 
Rechtsschule nicht wieder groß rituell unrein (dschunub), nach der mālikītischen 
Rechtsschule hingegen schon. Wenn sodann nur wenig Wasser vorhanden ist, 
vollzieht sie damit nur die Gebetswaschung. 

Sollte sie mehr Wasser finden als das, was zum Trinken, Reinigen von Un-
reinheiten und Backen von Brot nötig ist, wird ihre Trockenreinigung ungültig. 
Wenn sie während des Gebets davon erfährt, wird auch ihr Gebet ungültig. Wenn 
jemand im Transportmittel schläft und an Wasser vorbeizieht, wird seine Waschung 
durch Trockenreinigung ungültig, weil er geschlafen hat. Falls er im Wachzustand 
[an dem Wasser vorbeizieht, aber] vom Transportmittel nicht aussteigen kann, 
wird seine Trockenreinigung nicht ungültig. 

Wenn mehr als die Hälfte der Körperoberfläche einer Person, die groß rituell 
unrein ist, verwundet oder mit Pocken, Scharlach oder dergleichen bedeckt ist, 
vollzieht sie die Trockenreinigung. Falls jedoch der Großteil der Haut gesund 
und es möglich ist, sich zu waschen, ohne die wunden Stellen zu nässen, so 
vollzieht sie die Ganzkörperwaschung mit Wasser und streicht feucht über die 
Wunden. Wenn das Bestreichen schadet, legt sie ein oder mehrere Tücher darüber 
und streicht über diese. Wer Wunden an den Händen hat, soll sein Gesicht und 
seine Füße in Wasser tauchen. Wenn er das nicht tun kann, vollzieht er die Tro-
ckenreinigung. Ein Kranker, der einen Helfer hat, der ihm bei der Gebetswaschung 
helfen kann, vollzieht keine Trockenreinigung. Wenn eine kranke oder alte 
Person sich nicht für die Niederwerfung verbeugen oder ihren Kopf nicht aus 
der Niederwerfung heben kann, stützt sie sich auf einen Stuhl oder etwas anderes 
und hebt auf diese Weise ihren Kopf aus der Niederwerfung bzw. verbeugt sich. 
Oder jemand hilft ihr, diese Handlungen zu vollziehen. Ist es aber nicht möglich, 
die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, ohne die wunden Stellen zu nässen, wird 
ebenfalls die Trockenreinigung vorgenommen. Wenn mehr als die Hälfte der bei 
der Gebetswaschung zu waschenden Glieder oder von den vier Gliedern zwei 
gesund sind, vollzieht die betreffende Person die Gebetswaschung und bestreicht 
die verwundeten Bereiche bzw. Glieder feucht. Wenn das Bestreichen schadet, 
streicht sie über den Verband. Wenn mehr als die Hälfte oder drei oder vier der 
zu waschenden Glieder Wunden aufweisen, wird die Trockenreinigung vollzogen. 
Wenn auch die Trockenreinigung Schaden zufügt, schiebt sie das Gebet zum spä-
teren Nachholen auf. Wenn die Menge an gesunden und verwundeten Stellen 
jedoch gleich groß ist, soll sie nicht die Trockenreinigung vollziehen. Es ist für 
jemanden, der die Trockenreinigung vornimmt, nicht gestattet, einige Stellen 
des Körpers zu waschen. Die Anzahl der Dinge, die auf diese Weise nicht ge-
meinsam verrichtet werden können, beträgt einschließlich dieser 34. Es wurde 
zwar gesagt, dass jemand, der Kopfschmerzen hat und seinen Kopf nicht bestrei-
chen kann, als Ersatz für die Gebetswaschung, und jemand, der sich nicht waschen 
kann, als Ersatz für die Ganzkörperwaschung die Trockenreinigung vornehmen 
dürfe, doch da die Fatwa, nach der beides entfällt, früher erteilt wurde, wird 
nicht gemäß dieser Aussage verfahren. 

 

Sei bewusst über deine Mängel sogleich,  

Keine andere ist dieser Weisheit gleich. 

 

– 225 –



56 — REINHEIT VON MATERIELLER  
UNREINHEIT (NADSCHĀSA) 

Ibn Ābidīn schreibt am Anfang des Kapitels „Die Bedingungen des Gebets“: 
„Reinheit/Freisein (Tahāra) von materieller Unreinheit (Nadschāsa) bedeutet, 
dass am Körper, der Kleidung und dem Ort des Gebets keine Unreinheiten vor-
handen sind. Kopftücher, Kopfbedeckungen, Turbane, Ledersocken und Sanda-
len/Schuhe zählen zur Bekleidung. Da der herabhängende Teil eines um den 
Hals gewickelten Schals sich mit dem Betenden bewegt, gilt er als Kleidungsstück 
und wenn er also nicht rein ist, ist das Gebet nicht gültig. Wenn eine Matte, auf 
der das Gebet verrichtet wird, an den Stellen, wo die Füße und der Kopf platziert 
werden, rein ist und an anderen Stellen Unreinheiten aufweist, ist das Gebet 
gültig. Denn die Matte haftet nicht, wie der Schal, am Körper. Ein Kind, eine 
Katze und ein Vogel, die Unreinheiten an Körper und Kleidung haben, oder ein 
Hund, der sabbert, machen das Gebet nicht ungültig, wenn sie sich auf den Schoß 
einer Person setzen. Denn diese bleiben selbst dort. Wenn jedoch der Mensch 
diese auf seinem Arm, seiner Schulter oder an anderer Stelle hält, gilt, dass er 
sie selbst trägt, und somit wird sein Gebet ungültig. Wenn ein Raubtier, das nicht 
sabbert, ein sauberes Tier wie eine Katze und ein Kind keine Unreinheiten an 
Körper und Kleidung haben, wird das Gebet nicht dadurch ungültig, dass sie ge-
tragen oder gehalten werden. Denn die Unreinheiten in ihnen sind an dem Ort 
eingeschlossen, an dem sie entstanden sind. Die Unreinheiten (Exkremente) des 
Betenden und sein Blut befinden sich ebenfalls am Entstehungsort (im Körper-
inneren) verschlossen. Genauso verhält es sich damit, in den Taschen ein blutiges 
Ei zu tragen. Weil das Blut im Ei an seinem Entstehungsort eingeschlossen ist, 
macht es das Gebet nicht ungültig. Wer jedoch in einer geschlossenen Flasche 
Urin bei sich trägt, dessen Gebet ist nicht gültig. Denn die Flasche ist nicht der 
Ort, an dem der Urin entsteht. So steht es auch im Buch Halabī-i kabīr. [Hieraus 
wird ersichtlich, dass es nicht zulässig ist, das Gebet zu verrichten, während sich 
in den Taschen Fläschchen mit Blut oder Alkohol oder aber eine geschlossene 
Schachtel mit einem blutigen Taschentuch oder anderweitig unreinem Tuch, 
deren Unreinheit mehr als ein Dirham beträgt, befinden.] Die Stellen, wo beide 
Füße stehen und der Kopf bei der Niederwerfung platziert wird, müssen rein 
sein. Selbst wenn das Tuch, auf das er die Niederwerfung ausführt, klein ist und 
andere Stellen außer der Niederwerfungsstelle Unreinheiten aufweisen, ist das 
Gebet gültig. Auf einem Tuch, Glas [oder Nylon], welches über die Unreinheit 
gelegt wird, ist das Gebet gültig. Wenn der Saum der Bekleidung während der 
Niederwerfung trockene Unreinheiten berührt, macht dies nichts aus. Wenn sich 
unter einem Fuß eine Unreinheit befindet und man diesen Fuß hebt und somit 
auf einem Bein betet, ist das Gebet gültig, sofern die Stelle, auf der der andere 
Fuß steht, rein ist. Es gibt viele [Gelehrte], die sagen, dass es keine Bedingung 
ist, dass die Stellen, an denen die Hände und Knie platziert werden, rein sind. 
Vollzieht er jedoch auf seiner Hand die Niederwerfung, muss die Stelle, wo er 
seine Hand hinlegt, rein sein.“ 

Feste Unreinheiten, die eine Form angenommen haben und sich auf der Haut 
oder Kleidung des Menschen befinden, oder flüssige Unreinheiten wie Urin und 
Blut, auch wenn sie sich auf den Ledersocken befinden, können nur durch Waschen 
beseitigt werden. Erde, auf die eine flüssige Unreinheit wie Blut, Wein, Alkohol 
oder Urin gelangt ist, gilt als feste Unreinheit. Wenn sich feste Unreinheit auf 
einem Gürtel, einer Tasche, einer Ledersocke oder einem Schuh befindet, wird 
sie mit einfachem Wischen und Reiben beseitigt. 

Wenn feste oder flüssige Unreinheiten, die sich auf glatten, glänzenden Ma-

– 226 –



terialien befinden, die keine Flüssigkeiten aufsaugen, wie z. B. Glas, Spiegel, 
Knochen, Nägel, Messer, mit Ölfarben bemalte Gegenstände, glasierte Gegen-
stände und dergleichen, mit der Hand, mit Erde oder etwas anderem Reinen 
weggewischt werden, gelten diese Materialien als rein, wenn die drei Eigenschaften 
der Unreinheit (also Farbe, Geruch und Geschmack) verschwunden sind. Wenn 
ein blutiges Messer oder ein Schafskopf ins Feuer gehalten wird und das Blut 
verschwindet, gilt es als gereinigt. Wenn Erde, auf der Unreinheit fließt, durch 
den Wind trocknet und ihre drei Eigenschaften verschwinden, gilt sie als rein 
und es kann darauf gebetet werden. Doch die Trockenreinigung kann damit nicht 
vollzogen werden. Wenn ein Tuch, eine Matte, ein Kleidungsstück oder die Haut 
des Menschen auf der Erde liegen, werden sie nicht dadurch rein, dass sie trocknen. 
Wenn diese mit Unreinheiten befleckt werden, müssen sie für das Gebet gewaschen 
werden. Ziegelsteine und Fliesen, die auf dem Boden verlegt sind, Pflanzen und 
Bäume, die in der Erde wachsen, und Felsen werden wie die Erde rein, wenn sie 
trocknen. 

Durch das Reiben von getrocknetem Sperma wird die betroffene Stelle bzw. 
Haut rein. Flüssiges Sperma sowie trockenes und flüssiges Blut müssen von der 
Kleidung und Haut durch Waschen entfernt werden. Gemäß der Art der Unreinheit 
sowie den beschmierten Stellen gibt es mehr als dreißig verschiedene Arten der 
Reinigung. 

Wenn unreines Fett, das Fett von einem nicht islamkonform geschlachteten 
Tier oder einem unreinen Tier oder vom Schwein zu Seife verarbeitet wird, wird 
es rein. Dies gilt bei allen chemischen Veränderungen. In einem Ofen, der mit 
unreinem Wasser hergestellt wurde, darf Brot gebacken werden. Wenn Tongefäße, 
die mit unreinem Lehm hergestellt wurden, aus dem Ofen kommen, sind sie rein. 

Wenn es auf der Haut, der Kleidung oder an dem Ort des Gebets keine groben 
Unreinheiten über dem „Maß eines Dirham“ gibt, ist das Gebet gültig, aber 
wenn das Maß eines Dirham erreicht wird, ist dies makrūh tahrīman und es wird 
wādschib, diese Stellen zu waschen. Sollte das Maß eines Dirham überschritten 
werden, so wird es fard, die entsprechenden Stellen zu waschen. Wenn die Un-
reinheiten weniger als ein Dirham ausmachen, ist es eine Sunna, diese Stellen zu 
waschen. Es gibt einige, die sagen, dass es fard ist, auch nur einen Tropfen Wein 
zu waschen. In den anderen drei Rechtsschulen ist es fard, selbst ein Quäntchen 
von allen groben Unreinheiten zu waschen. [Gemäß einem zweiten Standpunkt 
in der mālikītischen Rechtsschule stellen Unreinheiten kein Hindernis für das 
Gebet dar und ihre Reinigung ist eine Sunna. Dass die Unreinheiten, die nach 
der Intimreinigung überbleiben, in der schāfiʿītischen Rechtsschule entschuldigt 
sind, steht im Buch al-Maʿfuwāt.] Dieses Maß an Unreinheiten bezieht sich nicht 
auf den Moment, in welchem man sich damit beschmutzt, sondern auf den 
Moment, in welchem das Gebet verrichtet werden soll. 

Das „Maß eines Dirham“ meint bei festen Unreinheiten ein Mithqāl, was 
einem Gewicht von 20 Qirāt, also 4,8 g entspricht. Bei flüssigen Unreinheiten 
meint es jene Fläche, die Wasser in der flach geöffneten Handfläche bedecken 
würde. Wenn sich feste Unreinheiten unter einem Mithqāl auf der Kleidung über 
eine größere Fläche als die Handfläche ausbreiten, stellen sie kein Hindernis für 
das Gebet dar. 

MATERIELLE UNREINHEITEN SIND ZWEIERLEI ART: 
1. Grobe Unreinheit: Folgende Sachen gelten als grobe (starke) Unreinheiten: 

Alles, was nach Austritt aus dem menschlichen Körper die Gebetswaschung oder 
die Ganzkörperwaschung erfordert; die abgezogene, ungegerbte Haut von Tieren, 
deren Verzehr nicht erlaubt ist [ausgenommen sind Fledermäuse], sowie von 
deren Jungen, deren Fleisch, Kot und Urin; Kot, Urin und Erbrochenes von 

– 227 –



Säuglingen; Blut des Menschen oder irgendeines Tieres; Wein; Aas; Schweine-
fleisch; der Kot von Geflügel, Lasttieren, Schafen und Ziegen. Blut gilt in allen 
vier Rechtsschulen als grobe Unreinheit. Sperma (Manī), Präejakulat (Madhī) 
sowie Nachtropfen (Wadī, also die weiße, dickflüssige und trübe Flüssigkeit, die 
nach dem Urinieren austritt), sind in der hanafītischen und mālikītischen Rechts-
schule grob unrein. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist einzig das Sperma rein 
und in der hanbalītischen Rechtsschule sind alle drei rein. 

Rein sind: Urin von Katzen, jedoch nur wenn es auf der Kleidung ist; das Blut 
eines Märtyrers, solange es auf ihm selbst ist; das nicht herausfließende Blut in 
Fleisch, dessen Verzehr erlaubt ist, in Leber, Herz und Milz; Fischblut; Kot von 
Läusen, Flöhen und Bettwanzen sowie deren Blut. D. h. auch wenn man sich mit 
diesen in großen Mengen beschmutzt, kann das Gebet verrichtet werden. Alle 
berauschenden Getränke sind genauso wie Wein grob unrein. Die Ansicht, sie 
seien leichte Unreinheiten, ist schwach. Dass Raki [und Spiritus] grob unrein 
sind, steht im Halabī-i kabīr, Marāqī al-falāh und im türkischen Niʿmet-i islām. 

2. Leichte Unreinheit: Wenn leichte Unreinheiten auf ein Glied des Körpers 
oder ein Teil der Kleidung gelangen und nur bis zu einem Viertel des Gliedes 
oder der Kleidung beflecken, verhindern sie nicht das Gebet. Der Urin von vier-
beinigen Tieren, deren Verzehr erlaubt ist, und der Kot von Vögeln, deren 
Verzehr nicht erlaubt ist, sind leichte Unreinheiten. Kot von Vögeln, deren 
Verzehr erlaubt ist, wie z. B. von Tauben oder Spatzen, ist rein. Der Kot und 
Urin von Mäusen sind zwar entschuldigt, doch es wäre gut, sie zu reinigen, selbst 
wenn eine kleine Menge in Wasser oder Öl gefallen ist. Wenn sich eine kleine 
Menge davon mit Weizen mischt und zu Mehl wird, ist es entschuldigt. Hinsichtlich 
ihrer Reinigung und der Verunreinigung von Flüssigkeiten, wenn sie hineintropfen, 
gibt es keinen Unterschied zwischen grober und leichter Unreinheit. 

Verziehen sind Urin- und Blutspritzer in der Größe einer Nadelspitze, Schlamm, 
welches auf den Straßen auf Körper und Kleidung spritzt, der Dampf von Un-
reinheiten, Gase und Wind, die kommen, nachdem sie mit Unreinheiten in Be-
rührung gekommen sind, die an den Wänden entstehenden Tropfen der Dämpfe, 
die im Stall und im Hamam entstehen, wenn sie Kleidung und nasse Haut berühren. 
Da es eine Erschwernis ist, diese zu meiden, wurden sie als Notwendigkeiten er-
achtet. Doch Flüssigkeiten, die durch das Destillieren von Unreinheiten gewonnen 
werden, sind unrein, denn es besteht keine Notwendigkeit, diese zu verwenden. 
Aus diesem Grund sind Raki und Trinkspiritus grobe Unreinheiten und das Trin-
ken dieser ist harām wie bei Wein. [Im Superkommentar von Tahtāwī zum Marāqī 
al-falāh steht, dass Raki und Spiritus unrein und harām sind. Daher sind alkoho-
lische Getränke, unnötig verwendetes Kölnischwasser, Spiritus und alkoholische 
Medikamente wie Jodtinkturen vor dem Gebet von der Kleidung und der Haut 
durch Waschen zu entfernen. Siehe auch Kapitel 42 im zweiten Abschnitt dieses 
Buches.] Essen, das auf einem Spirituskocher erhitzt wird, wird nicht unrein. 

[Im Buch ad-Durr al-mukhtār steht am Ende des Kapitels „Istindschā“ Fol-
gendes: „Wenn in einer Mischung aus Erde und Wasser eines von beiden sauber 
ist, wird die Mischung, also der Schlamm, rein. So lautet auch die Fatwa dazu.“ 
Dies steht auch beim vierten Rechtsprinzip (Qāʿida) im Buch al-Aschbāh. Ibn 
Ābidīn schreibt in seinem Kommentar zum Buch ad-Durr al-mukhtār: „Im Fath 
al-qadīr steht, dass die meisten Gelehrten diesen Standpunkt vertreten. Im al-
Bazzāziyya heißt es, dass die Fatwa demgemäß erteilt wurde. Imām Muhammad 
asch-Schaybānī sagte dies ebenfalls. Es gibt aber auch einige, die sagen, dass 
dieser Schlamm unrein sei. Doch auch ihrer Ansicht nach gilt eine Mischung aus 
reiner Erde und Dünger als rein. Denn darin liegt ein Bedürfnis.“ Im Targhīb 
as-salāt heißt es: „[Nach einigen Gelehrten] wird ein Putz, in den Dünger beige-

– 228 –



mischt ist, als rein angesehen, sofern er mit reinem Wasser hergestellt wurde und 
der Anteil des Düngers weniger beträgt als der Anteil des Schlammes.“ Siehe 
auch Nr. 6 auf Seite 365. 

Hieraus versteht sich: Wenn eine von zwei Substanzen einer Mischung, die 
aus einem Bedürfnis heraus vorbereitet wurde, rein ist und eine Widrigkeit (Ha-
radsch) darin liegt, anstelle der unreinen Substanz die reine Substanz zu verwenden, 
gilt auch nach dem ersten Idschtihād die Mischung als rein. Dies trifft auf Medi-
kamente, Kölnischwasser, Tinte, Glasur und Farben, in denen Alkohol enthalten 
ist, zu. Dass in der schāfiʿītischen Rechtsschule die Menge an unreiner Flüssigkeit, 
die in Medikamenten und Düften (Parfümen) für die Haltbarkeit verwendet 
wird, entschuldigt ist, steht im Buch al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa sowie in der 
Kamışlı-Ausgabe von 1368/1949 des Kommentars von Sulaymān ibn Abdullāh 
al-Asʿirdī zum Buch al-Maʿfuwāt von Mulla Khalīl al-Asʿirdī, möge Allah sich 
ihrer erbarmen. Dass es bei Vorliegen einer Widrigkeit, einer Erschwernis gestattet 
ist, einem schwachen Idschtihād zu folgen, steht in diesen beiden Büchern sowie 
im ersten Kapitel des zweiten Abschnitts unseres Buches. Daher ist es für einen 
Hanafīten oder Schāfiʿīten, der sich in einer schwierigen Situation befindet, ge-
stattet, das Gebet zu verrichten, wenn er eine große Menge solcher Mischungen 
auf seiner Haut oder Kleidung hat. Wie am Ende des Kapitels über das Gottver-
trauen steht, darf ein Medikament, welches als rein erachtet wird, nicht einge-
nommen werden, solange keine Notwendigkeit besteht.] 

Ammoniumchlorid (Salmiak), das durch Ammoniakgas gebildet wird, welches 
wiederum aus der Unreinheit hervorgeht, ist rein. Staub und Fliegen, die sich 
von der Unreinheit fortbewegen und auf die Kleidung und zu Wasser kommen, 
verunreinigen diese nicht.  

Es ist korrekt, dass der Schlamm, in den der Hund tritt, nicht unrein wird. 
[Am Ende des Buches al-Hadīqa heißt es: „Wenn an eine Stelle der Kleidung 
eine Unreinheit gelangt und die Person vergisst, um welche Stelle es sich genau 
handelt, dann wäscht sie die Stelle, von der sie annimmt, dass sie verunreinigt 
ist, und die Kleidung gilt sodann als gereinigt. Läuft jemand mit nassen Füßen 
auf einer unreinen Stelle, dann werden die Füße nicht unrein, wenn die Stelle 
trocken war. Wenn die Stelle nass, doch die Füße trocken sind und nass werden, 
sind sie sodann unrein. Ist die Stelle, auf der ein Hund in der Moschee liegt, 
trocken, wird sie nicht unrein. Wenn sie jedoch nass ist, aber keine Spuren der 
Unreinheit sichtbar sind, ist sie ebenfalls nicht unrein. Der Lohn (Thawāb) des 
Gebets, das mit Schuhen verrichtet wird, ist um ein Vielfaches höher als der 
Lohn des Gebets, das barfuß verrichtet wird. Dies gilt auch für die Straßenschuhe, 
solange keine Unreinheiten an ihnen sichtbar sind. Einflüsterungen (Waswasa) 
und Zweifeln wird keine Bedeutung beigemessen. Kleidung, Teppiche und andere 
Dinge, die von einem Verkäufer alkoholischer Getränke erworben werden, gelten 
als rein. Wenn jemand nach der Ganzkörperwaschung, die er in der Gegenwart 
einer anderen Person vorgenommen hat, über sein Hamam-Tuch, ohne es aus-
zuziehen und auszudrücken, dreimal Wasser kippt, wird es rein. In allen Ange-
legenheiten ist die Grundannahme die Reinheit. Solange nicht mit Gewissheit 
gewusst wird, dass eine Verunreinigung stattgefunden hat, wird etwas nicht bloß 
durch Vermutung als unrein bezeichnet. Die Tiere, welche die Schriftbesitzer 
(Ahl al-kitāb) in nichtislamischen Ländern schlachten, werden als rein angesehen, 
bis nicht das Gegenteil erwiesen ist. Der Verzehr von Fleischspeisen, die von 
Feueranbetern oder Ungläubigen, die keine Schriftbesitzer sind, vorbereitet wur-
den, ist makrūh tanzīhan, da es nicht definitiv bekannt ist, dass sie das Tier selbst 
geschlachtet haben. Dies gilt auch für das Fleisch, das in den heutigen Metzgereien 
gekauft wird.“] 

– 229 –



Unreinheiten können mit jedem reinen Wasser, bei der Gebets- und Ganz-
körperwaschung verwendetem Wasser, fließenden Flüssigkeiten wie Essig und 
Rosenwasser und ebenso mit Speichel gereinigt werden. Mit Milch und Öl kann 
jedoch keine Reinigung vorgenommen werden. 

Wasser, das bei der Gebetswaschung oder der Ganzkörperwaschung verwendet 
wurde, wird „mustaʿmal“ (verbraucht oder benutzt) genannt. Dieses Wasser ist 
gemäß Imām Abū Hanīfa grob unrein. Abū Yūsuf zufolge ist es jedoch leicht 
unrein. Gemäß Imām Muhammad ist es rein, möge Allah sich ihrer erbarmen. 
So lautet auch die Fatwa in dieser Sache. Mit diesem Wasser können Unreinheiten 
gereinigt werden. Doch damit darf keine Gebets- und Ganzkörperwaschung vor-
genommen werden. Genauso verhält es sich auch in der schāfiʿītischen Rechts-
schule. Dieses Wasser zu trinken oder damit Teig herzustellen, ist makrūh. Wenn 
es auf das Hamam-Tuch, die Kleidung oder das Marmorwaschbecken spritzt, 
oder jegliches Wasser, das für die Beseitigung von Unreinheiten verwendet wird, 
in der Größe einer Nadelspitze spritzt, verunreinigt es das Gefäß und die Kleidung 
nicht. Wenn sich Wasser, das bei der Beseitigung von Unreinheiten verwendet 
wurde, an einer Stelle ansammelt, wird alles, was mit diesem Wasser in Berührung 
kommt, unrein. Taucht eine Person ohne Gebetswaschung oder im Zustand 
großer ritueller Unreinheit, eine menstruierende Frau, ein Götzendiener oder 
ein Ungläubiger ihre/seine Hand, die nicht von Unreinheit befleckt ist, irgendwo 
hinein und entnimmt Wasser, oder ihren/seinen Arm in das Wasser und nimmt 
die darin befindliche Tasse heraus, wird dieses Wasser nach allen vier Rechts-
schulen nicht unrein. Wenn mehr als die Hälfte der Flüssigkeit, die über der Un-
reinheit fließt, mit der Unreinheit in Berührung kommt, wird dieses Wasser 
unrein. Falls weniger als diese Menge die Unreinheit berührte und sich die drei 
Eigenschaften der Unreinheit nicht im Wasser befinden, ist das Wasser nicht 
unrein. Wenn die Unreinheit verbrennt, ist die Asche rein. In einem Ofen, der 
durch Verbrennung von Rinderdung angeheizt wird, kann Brot gebacken werden. 
Wenn ein Esel, ein Schwein und Aas (ein nicht islamkonform geschlachtetes 
Tier) in Salz fallen und zu Salz werden, werden sie rein. Dünger, welches in einen 
Brunnen fällt und mit der Zeit zu Schlamm wird, wird rein. Mustaʿmal-Wasser 
ist in der mālikītischen Rechtsschule sowohl rein als auch reinigend. Das heißt, 
es kann damit die Gebets- und Ganzkörperwaschung vollzogen werden [Manā-
hidsch al-ibād]. 

Traubenmost (türk. şıra) ist rein. Wird er zu Wein, dann wird er unrein. Wenn 
Wein zu Essig wird, ist er wieder rein. Wenn an einen Teil des Körpers oder der 
Kleidung eine Unreinheit gelangt und man diese Stelle nicht finden kann, wäscht 
man die Stelle, von der man die starke Annahme pflegt, sodass sie dann rein 
wird. Wird es nach dem Gebet entdeckt, holt er das Gebet nicht nach. Wenn ein 
Dreschtier an eine Stelle des Weizens uriniert und irgendein Teil des Weizens 
gewaschen oder verschenkt, gegessen oder verkauft wird, so wird der Rest rein. 

Unreinheiten sowie Blut, die nach dem Trocknen gesehen werden, werden, 
wie schon oben erwähnt, von der Stelle entfernt, und wenn die Substanz und 
ihre Spuren beseitigt wurden, ist diese Stelle rein. Beim Waschen gibt es keine 
bestimmte Anzahl. Wenn die Unreinheit mit einmaligem Waschen entfernt wird, 
genügt dies. Wenn die Unreinheit selbst entfernt ist, aber die Spuren, also Farbe 
und Geruch, bleiben, macht dies nichts aus. Es wird dann nicht notwendig, zu-
sätzlich warmes Wasser oder Seifenwasser zu verwenden.  

Mit unreinem Farbstoff gefärbte Stoffe und Körper werden mit dreimaligem 
Waschen rein. Es ist besser, so lange zu waschen, bis das Wasser farblos ist. Wird 
unter die Haut etwas Unreines gespritzt, so z. B. alkoholhaltige Medizin, wird es 
nach dreimaligem Waschen der Injektionsstelle rein. Es ist nicht nötig, die Haut 

– 230 –



abzuziehen, um die Unreinheit zu entfernen. Der in das Hautgewebe eingedrun-
gene Teil der unreinen Medizin, die auf die Haut oder Wunde aufgetragen wird, 
sowie das Auge, worauf ein unreiner Lidstrich aufgetragen wird, müssen nicht 
gewaschen werden. Der nicht eingedrungene, außen gebliebene Teil sowie Blut, 
das auf der Wunde getrocknet ist, werden durch Waschen entfernt, ohne der 
Wunde Schaden zuzufügen. Sollte dies schädlich sein, wird nicht gewaschen. 
Doch jemand, auf dem sich Unreinheit im Maße eines Dirham befindet, darf 
kein Imam sein. Nicht sichtbare Unreinheiten wie Alkohol oder Urin, die auf 
der Kleidung oder einem Gegenstand sind, werden so lange mit separatem Wasser 
in einem Behälter oder einer Waschmaschine gewaschen, bis die Annahme vor-
herrscht, dass sie gereinigt sind. Wenn sie mit einmaligem Waschen rein werden, 
genügt es. Beim Waschen werden das Wasser in der Maschine und die anderen 
Kleidungsstücke bzw. Gegenstände nicht unrein. Diejenigen, die Zweifel haben 
und unter Waswasa leiden, sollen dreimal waschen und bei jedem Mal das Wasser 
ausdrücken. Es genügt, dass jeder gemäß seiner eigenen Kraft ausdrückt. Sachen, 
die nicht ausgedrückt werden können, weil sie morsch, zu dünn oder zu groß 
sind, wie z. B. Teppiche, der Körper, Leder, also Sachen, welche die Unreinheit 
absorbieren, werden dreimal gewaschen und nach jedem Waschen getrocknet. 
Das heißt, es wird gewartet, bis kein Wasser mehr tropft. Sachen wie ein Krug, 
eine Schüssel oder Kupfergeschirr, die keine Unreinheit absorbieren, und alles, 
was im Meer und im Bach [sowie unter dem Wasserhahn] gewaschen wird, muss 
nicht ausgedrückt und getrocknet werden. 

Im Halabī steht: „Mit natürlichem/absolutem (mutlaq) Wasser (d. h. Wasser, 
das seine ursprünglichen Eigenschaften nicht verloren hat) sowie eingeschränktem 
(muqayyad) Wasser (also Wasser, das nicht mehr seine ursprünglichen Eigen-
schaften besitzt) und allen reinen Flüssigkeiten können die Unreinheiten beseitigt 
werden. Wenn ein Kind sein Erbrochenes auf der Brust der Mutter aufleckt und 
jemand, auf dessen Hand Blut oder Alkohol gelangt ist, dies leckt und danach 
ausspuckt, dann sind der Mund und die Hand rein. Kleidung hingegen wird nicht 
durch Lecken rein. Sie muss gewaschen werden. Der Gallensaft eines jeden Tieres 
ist wie sein Urin. Außer beim Schwein sind die Haare, Knochen, Nerven und 
Zähne eines jeden toten Tieres und Menschen rein. Seine Hand von einer Katze 
ablecken zu lassen ist makrūh. Wenn jemand eine feuchte Unterhose trägt und 
Luft lässt, wird seine Unterhose nicht unrein. Wird die Haut von Aas mit einem 
reinen Material gegerbt, ist es rein. Wenn sie mit einem unreinen Material gegerbt 
wird, so z. B. mit Schmalz von Aas, wird sie nach dreimaligem Waschen und 
Ausdrücken rein. Wird ein Tier, dessen Verzehr nicht erlaubt ist, im Einklang 
mit den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) geschächtet, ist le-
diglich seine Haut rein. Die Haut von Schweinen, Schlangen und Menschen wird 
niemals rein. Ein nackter Mensch darf sich nicht mit ungegerbter Haut eines 
Aases bedecken. Solche Haut darf nicht verkauft werden, denn sie ist unrein. 
Dies gilt nicht für verunreinigten Stoff. Wenn in festes Fett eine Maus fällt, wird 
derjenige Teil, der mit der Maus in Berührung kommt, verworfen. Der restliche 
Teil ist rein. Fällt die Maus in flüssiges Fett (Öl), wird das gesamte Öl unrein. 
Leder, welches mit unreinem Öl oder Schweineschmalz eingefettet wird, wird 
nach dem Waschen rein. 

Von den Meerestieren sind auch jene rein, deren Verzehr nicht erlaubt ist. 
Wenn Kamelkot in Weizen gefallen ist und daraus Mehl gemacht wurde oder es 
in Öl oder Milch gefallen ist und danach herausgenommen wurde und nicht be-
obachtet wurde, dass eine der drei Eigenschaften in die Flüssigkeit übergegangen 
ist, ist das Essen und Trinken davon gestattet. Auf der reinen Seite eines unreinen 
Stoffstückes darf gebetet werden. Wenn jemand, dessen Schuhe, Socken oder 

– 231 –



Ledersocken sauber sind, an einer unreinen Stelle das Gebet verrichtet, ist es 
nicht gültig. Zieht er diese aber aus und tritt auf sie (d. h. steht auf ihnen), ist es 
gültig. Dies gilt auch, wenn ihre Unterseite nicht rein ist.“ Wenn ein geschächtetes 
Huhn in kochendes Wasser getaucht wird, ohne den Bauch aufzuschneiden, damit 
die Federn abgehen, wird das Tier unrein. [Im Fatāwā-yi Abus-Suʿūd heißt es 
auf Seite 4: „Wenn ein Huhn geschlachtet und mit kochenden Wasser gebrüht 
und gerupft wird, bevor das Eingeweide entfernt und das Kropfinnere entleert 
wird, ist der Verzehr des Huhnes nicht halāl, sondern harām. Wenn jedoch nach 
dem Schlachten das Eingeweide entfernt, der Kropf entleert und das Innere ge-
waschen wird und es anschließend gekocht wird, ist der Verzehr halāl, sofern 
die Federn nicht in Kontakt mit Unreinheiten kamen.“ Im Radd al-muhtār steht: 
„Bei einem Huhn, das nicht ausgeweidet wurde und welches in nicht kochendes, 
aber heißes Wasser gelegt wird, wird nur die Haut unrein. Wenn es gerupft, aus-
geweidet und danach dreimal unter kaltem Wasser gewaschen wird, ist es voll-
kommen rein. Genauso wird auch der Pansen durch dreimaliges Waschen rein.“ 

Jedes Fleisch, das mit Wein oder Alkohol gekocht wird, wird unrein. Es kann 
auf keine Art und Weise gereinigt werden. Es wurde aber auch gesagt, dass es 
rein wird, wenn es dreimal in sauberem Wasser gekocht wird, wobei das Wasser 
nach jedem Kochen wieder abgekühlt wird. Um Milch, Honig und Sirup, in die 
Unreinheit gelangt ist, zu reinigen, wird ein wenig Wasser hinzugegeben und 
dann gekocht, bis das Wasser verdampft. Um Öl zu reinigen, wird es mit Wasser 
geschüttelt und anschließend das Öl, das an die Oberfläche steigt, abgeschöpft. 
Festes Fett wird mit Wasser gekocht und dann entnommen. 

In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist das Aas eines jeden an Land lebenden 
Tieres unrein und ebenso ihre gesamten Bestandteile, Federn, Haare, Knochen, 
Haut und alles, was aus ihnen herauskommt, ausgenommen Eier. Fließendes 
Blut, das aus Menschen und Landtieren austritt, ist ebenfalls unrein sowie alle 
berauschenden (alkoholischen) Getränke. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist 
auch der gesamte Körper des Schweines und des Hundes eine grobe Unreinheit. 
Alles, was sie berühren [wenn ihre Haare nass sind] wird unrein. Um diese Stellen 
zu reinigen, müssen sie sieben Mal gewaschen werden. Bei einem dieser sieben 
Male wird Erde in das Wasser hinzugefügt und mit diesem trüben Wasser wird 
es gewaschen. Oder der unreine Gegenstand wird ins Wasser gelegt, Erde darauf 
gestreut und anschließend gewaschen. Oder aber es wird erst Erde darauf gestreut 
und dann wird Wasser hinzugegeben. Vor dem Waschen mit Erde enthaltenem 
Wasser muss jedoch die Unreinheit entfernt werden. Wenn die unreine Stelle 
feucht ist, wird nicht zuerst Erde darüber gestreut, sondern eine der anderen 
beiden Methoden angewandt. Wenn die Beseitigung der Unreinheit nach einigem 
Male Waschen geschehen ist, wird dies als ein einziges Waschen angesehen. 
Danach muss weitere sechs Male gewaschen werden, wobei einmal davon Erde 
hinzugefügt wird. Ein jedes Waschen, um den Geruch, die Farbe oder den Ge-
schmack zu entfernen, wird als eine getrennte Waschung erachtet. Bei allen Un-
reinheiten außer diesen beiden Tieren genügt es, sie durch Waschen mit natürli-
chem (mutlaq) Wasser zu reinigen, auch wenn es nur mit einmaligem Waschen 
erfolgt. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist der Urin eines männlichen Säuglings 
leicht unrein. Wenn die Unreinheit durch Ausdrücken oder Trocknen entfernt 
ist, wird Wasser darauf gestreut; somit wird es rein, auch wenn das Wasser nicht 
tropft. Der Urin eines männlichen Säuglings, der neben der Muttermilch andere 
Nahrung zu sich nimmt, sei dies auch nur einziges Mal, oder der älter als zwei 
Jahre wird, sowie der Urin eines weiblichen Säuglings zu jeder Zeit müssen nur 
mit Wasser gereinigt werden. 

[Einer der Gelehrten aus Van (Türkei), Muhammad Mazhar Efendi, schreibt 

– 232 –



in seinem Misbāh an-nadschāt: „Sichtbare Unreinheit wird gewaschen, bis keine 
ihrer drei Eigenschaften verbleibt, und daraufhin wird noch einmal [mit natürli-
chem Wasser] gewaschen. Wenn von diesen Eigenschaften wenige Spuren ver-
bleiben, macht es nichts aus. Über nicht sichtbare Unreinheiten genügt es einmal 
Wasser fließen zu lassen. Wenn ein Behälter von einem Hund oder Schwein 
geleckt wird oder ihre Haare ein Kleid oder etwas anderes im nassen Zustand 
berühren, ist es notwendig, diese Sache sechsmal mit reinem Wasser und einmal 
mit erdigem Wasser zu waschen. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es nicht 
gestattet, vor Eintritt der Gebetszeit die Trockenreinigung (Tayammum) vorzu-
nehmen. Die Trockenreinigung wird auf Reisen und bei Krankheit vollzogen. 
Die Ledersocken (Khuff) dürfen kein einziges Loch aufweisen und müssen zeit-
gleich angezogen werden, wenn die Gebetswaschung vollzogen wurde. Das Aas 
aller Landtiere ist unrein. Auch wenn die Haut aller Tiere außer Hunden und 
Schweinen durch Gerbung rein wird, gilt dies nicht für Tiere, deren Verzehr ver-
boten ist, und auf ihrem Fell darf nicht gebetet werden.“] 

ISTINDSCHĀ (INTIMREINIGUNG): Die Reinigung des vorderen und hin-
teren Ausscheidungsweges nach der Ausscheidung von Unreinheiten nennt man 
„Istindschā“. Wenn Wind entweicht oder Stein austritt, ist die Reinigung nicht 
notwendig. Die Istindschā (Intimreinigung), also die Tahāra durchzuführen, ist 
eine Sunna muʾakkada. D. h. es ist sunna, dass Männer und Frauen nach der 
Notdurft mit Steinen oder Wasser den vorderen und/oder hinteren Ausschei-
dungsweg von jeglichem Urin oder Kot säubern. Es wurde in der Sunna nicht 
festgelegt, wie oft die Reinigung durchzuführen ist. Nach dem Reinigen mit 
Steinen ist es sunna, die Stellen zusätzlich mit Wasser zu waschen. Wenn es aber 
nicht möglich ist, die Intimreinigung mit Wasser vorzunehmen, ohne seine Awra 
vor anderen zu entblößen, verzichtet man darauf, selbst wenn die zu entfernende 
Unreinheit viel ist. Die Awra wird nicht vor anderen entblößt. Das Gebet wird 
dann in diesem Zustand verrichtet. Wenn jemand doch seine Awra unter diesen 
Umständen entblößt, wird er ein Sünder (Fāsiq), hat also ein Harām begangen. 
Wenn man einen abgelegenen Ort findet, vollzieht man die Istindschā mit Wasser 
und wiederholt das Gebet. Die Aussage, wonach bei Notwendigkeit Männer sich 
unter Männern und Frauen unter Frauen für die Verrichtung der Notdurft und 
die Ganzkörperwaschung entblößen dürften, ist eine schwache Ansicht. In einer 
solchen Situation muss anstelle der Ganzkörperwaschung die Trockenreinigung 
vollzogen werden. Ibn Ābidīn schreibt nämlich auf Seite 104: „Wenn die Durch-
führung eines Gebots dazu führt, dass man dabei etwas Verbotenes (Harām) be-
geht, dann wird die Durchführung des Gebots [aufgeschoben oder] unterlassen, 
um das Verbot nicht zu begehen.“ [Wenn ein Gebot unterlassen wird, um kein 
Verbot zu begehen, dann wird eine Sunna erst recht unterlassen, um nichts Ver-
botenes zu begehen (Ibn Ābidīn, Seite 105). Dass es gar erforderlich ist, eine 
Sunna zu unterlassen, um kein Makrūh zu begehen, steht im Uyūn al-basāʾir.] 

Es ist makrūh tahrīman, für die Istindschā folgende Sachen zu verwenden: 
Knochen, Nahrungsmittel, Dünger, Ziegelsteine, Blumentöpfe, Glasstücke, Kohle, 
Tierfutter, den Besitz Anderer, ehrwürdige, also geldwerte Dinge, wie z. B. Seide, 
Dinge, die aus einer Moschee stammen, Zamzam-Wasser, Blätter und Papier. 
Auch leeres, also nicht beschriebenes Schreibpapier soll geachtet werden. Papier 
und Zeitungen, auf denen keine ehrwürdigen Namen oder Texte, die im religiösen 
Sinne nützlich sind, geschrieben sind, dürfen für die Intimreinigung benutzt 
werden. Doch kein Stück Papier, auf dem irgendetwas mit arabischen (islamischen) 
Buchstaben geschrieben steht, darf verwendet werden. Sperma und Urin mit 
einem Tuch abzuwischen und danach das Tuch zu waschen, ist gestattet. Unver-
heiratete Schwerkranke, sowohl Mann als auch Frau, müssen keine Istindschā 

– 233 –



vollziehen. Doch sie müssen für die Gebetswaschung jemanden um Hilfe bitten. 
Es ist makrūh, während der Notdurft die Vorder- oder Rückseite des Körpers 
zur Gebetsrichtung zu wenden oder dabei zu stehen oder ohne Entschuldigungs-
grund nackt zu sein. Die Ganzkörperwaschung an einem Ort vorzunehmen, an 
dem sich Urin ansammelt, ist nicht gestattet. Es ist auch nicht gestattet, an den 
Ort, an dem die Ganzkörperwaschung vollzogen wird, zu urinieren. Doch wenn 
der Urin sich nicht ansammelt, sondern abfließt, sind diese beiden gestattet. Das 
bei der Intimreinigung verwendete Wasser wird unrein. Man muss darauf achten, 
dass solches Wasser nicht auf die Kleidung spritzt. Daher soll man während der 
Intimreinigung seine Awra für diesen Zweck entblößen und dazu wiederum an 
einem abgelegenen Ort sein, wo man allein ist. Es ist keine Istindschā, an einem 
Wasserhahn die Hand in die Unterhose zu führen und den Urinausgang durch 
Reiben mit dem Wasser in der Handfläche zu waschen. Durch die Berührung 
mit Urintropfen wird das Wasser in der Hand unrein und wenn es auf die Kleidung 
tropft, wird diese ebenfalls unrein. Wenn die Stellen, auf die solches unreine 
Wasser tropft, zusammen mehr als die Handfläche ergeben, ist das mit dem ent-
sprechenden Kleidungsstück verrichtete Gebet nicht gültig. Ist diese Person der 
Imam, darf hinter ihr kein Gebet verrichtet werden. Wenn jemand, dessen beide 
Hände verkrüppelt sind, keinen nahen (mahram) Verwandten hat, der für ihn 
die Istindschā vornehmen kann, entfällt von ihm die Istindschā [Qādīkhān]. 

ISTIBRĀ: Es ist für Männer wādschib, dass sie durch Gehen, Husten oder 
durch etwas Neigung zur linken Seite dafür sorgen, dass nach dem Urinieren in 
der Harnröhre keine Urintropfen verbleiben. Dies wird „Istibrā“ genannt. Frauen 
führen keine Istibrā durch. Es sollte keine Gebetswaschung vorgenommen werden, 
bevor man nicht sicher ist, dass keine Urintropfen mehr in der Harnröhre ver-
blieben sind. Denn, wenn später auch nur ein Tropfen aus dem Glied austritt, 
wird sowohl die Gebetswaschung ungültig als auch die Kleidung unrein. Wenn 
die Verunreinigung hierdurch weniger ist als die Handfläche, ist das Gebet, das 
nach Vollzug der Gebetswaschung verrichtet wurde, makrūh. Wenn sie darüber 
hinaus geht, ist das Gebet nicht gültig. Männer, die Schwierigkeiten mit der 
Istibrā haben, sollten ein Stück natürliche Baumwollwatte in der Größe eines 
Gerstenkorns in die Harnöffnung legen. Dadurch werden Urintropfen, die später 
nachfließen, von der Watte aufgesogen, sodass die Gebetswaschung nicht ungültig 
und die Unterhose nicht unrein wird. Jedoch darf die Watte nicht zu lang sein 
und die Spitze nicht aus der Harnöffnung heraushängen. Wenn die Spitze draußen 
bleibt und aufgrund von Urin feucht wird, wird die Gebetswaschung ungültig. 
Die Schāfiʿīten dürfen während des Ramadans keine Watte verwenden, denn 
dies macht in der schāfiʿītischen Rechtsschule das Fasten ungültig. [Wenn ein 
Hanafīte, der bei der rituellen Waschung und beim Gebet die schāfiʿītische 
Rechtsschule befolgt, Watte in die Harnröhre einführt, wird sein Fasten nicht 
ungültig. Bei älteren Männern und Personen mit bestimmten Krankheiten 
schrumpft das Geschlechtsorgan und das umwickelte Tuch fällt ab. Solche Personen 
legen ein Stück Stoff, das so groß ist wie ein Taschentuch, in eine kleine wasser-
undurchlässige Tüte und das Glied und die Hoden in diese Tüte. Dann binden 
sie das Ende der Tüte zu. Wenn sich auf dem Stoff mehr als ein Dirham Urin an-
sammelt, wird das Tuch bei der nächsten Gebetswaschung ausgewechselt. Wenn 
jemand, der Urininkontinenz hat, aber nicht als „Entschuldigter“ gilt, auf dem 
Tuch, den er im sauberen Zustand eingelegt hat, Feuchtigkeit sieht, aber nicht 
weiß, wann sie getropft ist, so gilt sie in dem Moment, in dem er sie sieht, als ge-
tropft, genauso wie es bei der auf Seite 203 dargelegten Menstruationsblutung 
der Fall ist. Wer Zweifel hegt, schaut dann, wenn er sich zum Gebet stellt, auf 
das Tuch. Sieht er Feuchtigkeit, vollzieht er eine erneute Gebetswaschung. Wenn 
während des Gebets Zweifel aufkommen, schaut er unmittelbar nach dem Schluss-

– 234 –



gruß nach: Wenn er sieht, dass es getropft hat, holt er das Gebet nach. Wenn er 
einige Minuten nach dem Schlussgruß schaut und es sieht, gilt, dass er das Gebet 
mit Gebetswaschung verrichtet hat.] Nach der Istibrā wird die Istindschā vorge-
nommen. Nach der Intimreinigung mit Wasser wird mit einem Tuch abgetrocknet. 
Eine jede Frau sollte zu jeder Zeit vorne ein Tuch oder Watte anbringen. Siehe 
auch Kapitel 54. 

[Dass diejenigen, die Urininkontinenz haben, unkontrollierbar Blut verlieren 
und Schwierigkeiten bei der Reinigung von Unreinheiten haben, die mālikītische 
Rechtsschule befolgen sollten, steht im Kommentar zum Buch al-Maʿfuwāt. Im 
Buch al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt es: „In der mālikītischen Rechtsschule 
machen Urin, Sperma, Präejakulat, Nachtropfen, Zwischenblutung, Kot und das 
Entweichen von Blähungen, die von einer gesunden Person ausgehen, die Ge-
betswaschung ungültig. Treten aus dem Anus und dem Körper Steine, Würmer, 
Eiter, Wundsekret oder Blut aus, wird die Gebetswaschung nicht ungültig. Wenn 
die Sachen, die normalerweise die Gebetswaschung ungültig werden lassen, auf-
grund einer Krankheit austreten und dies nicht verhindert werden kann, so gibt 
es diesbezüglich zwei Idschtihāde. Gemäß dem ersten Idschtihād wird die Ge-
betswaschung nicht ungültig, wenn der Urinausfluss länger als die Hälfte der 
Gebetszeit andauert und ungewiss ist, wann er auftritt. Nach dem zweiten 
Idschtihād wird die Gebetswaschung einer kranken Person selbst dann nicht un-
gültig, wenn keine dieser drei Bedingungen erfüllt ist. Zu Zeiten, in denen das 
Austreten ausbleibt, ist es mustahabb, die Gebetswaschung vorzunehmen. Wenn 
bei Kranken und Alten eine Widrigkeit und Erschwernis darin vorliegt, die Ge-
betswaschung zu vollziehen, ist es gültig, dass sie diesen Idschtihād befolgen. 
Wenn bekannt ist, wann der Urinausfluss endet, ist es gut, zu jener Zeit die Ge-
betswaschung vorzunehmen. Hanafīten und Schāfiʿīten, deren Istibrā lange dauert 
oder bei denen später noch Tropfen austreten, die aber nicht als entschuldigt 
gelten, weil der Austritt sich nicht über eine ganze Gebetszeit erstreckt, befolgen 
die mālikītische Rechtsschule. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel zur widerruflichen 
Scheidung: ,Unsere Gelehrten erteilten bei Vorliegen einer Notwendigkeit 
(Darūra) eine Fatwa im Einklang mit der mālikītischen Rechtsschule. Wenn die 
rechtliche Beurteilung einer Angelegenheit in der hanafītischen Rechtsschule 
nicht dargelegt wurde, wird die mālikītische Rechtsschule befolgt.‘ Die Haut 
oberhalb der Ohren [also die Haut zwischen Ohr und Haaransatz] wird zum Kopf 
gezählt und es ist daher fard, sie feucht zu bestreichen. Dass diese Haut zum 
Gesicht zähle und demnach gewaschen werden müsste, steht in hanafītischen 
Büchern nicht geschrieben. Die Haut oder die Haare einer Frau, die zu ehelichen 
gestattet ist, mit der Absicht der Lust zu berühren, lässt die Gebetswaschung un-
gültig werden. Bei der Ganzkörperwaschung den Mund und die Nasengänge zu 
spülen ist nicht fard, sondern sunna. Für jede Gebetszeit wird eine separate Tro-
ckenreinigung vollzogen. Hund und Schwein sind nicht unrein, doch es ist harām, 
deren Fleisch zu verzehren. Selbst das Blut von Fischen ist unrein. Die Reinigung 
von Unreinheiten ist gemäß einem Standpunkt fard, gemäß einem anderen Stand-
punkt hingegen sunna. Wenn Tropfen von Hämorrhoiden, Urin und Kot auf 
Körper oder Bekleidung gelangen, sind diese vergeben. Blut und Sekret aus 
Wunden und Geschwüren von Menschen und Tieren im Maße der Handfläche 
sind vergeben. In jeder Einheit (Rakʿa) des Gebets die Fātiha zu rezitieren und 
in der Verbeugungsposition sowie in den Niederwerfungen ruhig und unbewegt 
zu sein (Tumaʾnīna) ist fard. In den Gebetseinheiten, in denen der Imam leise 
rezitiert, ist es mustahabb, dass die Mitbetenden die Fātiha rezitieren, und in 
den Einheiten, in denen der Imam laut rezitiert, ist es makrūh, dass die Mitbetenden 
ebenfalls die Fātiha rezitieren. Es ist mustahabb, beim Stehen (Qiyām) die Hände, 
während die rechte Hand auf die linke gelegt ist, zwischen Brust und Bauch zu 

– 235 –



platzieren oder zu beiden Seiten herabhängen zu lassen. Es ist makrūh, bei den 
Fard-Gebeten die Istiʿādha (Aʿūdhu...) zu sprechen. Die Fātiha in der Verbeugung 
zu Ende zu rezitieren, macht das Gebet ungültig.“ 

Im mālikītisch Fiqh-Buch adh-Dhakhīra lil-Qarāfī, dessen zweite Auflage im 
Jahre 1402/1982 in Ägypten gedruckt wurde, heißt es: „ Imām Mālik sagte: ,Es 
ist wādschib für das einfache Volk, den Mudschtahids zu folgen.‘ Die Rechtsschulen 
(Madhāhib, Sg. Madhhab) sind die Wege, die zum Paradies führen. Wer auf 
einem dieser Wege schreitet, geht in das Paradies ein.“ 

Im Buch al-Mudawwana, das die Überlieferungen von Imām Mālik enthält, 
die über Ibn al-Qāsim, möge Allah sich ihrer erbarmen, tradiert wurden, und 
dessen letzte Ausgabe in Beirut gedruckt wurde, heißt es: „Wenn die Handfläche 
der Frau ihre Vagina berührt, wird ihre Gebetswaschung nicht ungültig. Tritt 
aufgrund von Kälte oder Krankheit ständig Präejakulat aus, wird die Gebetswa-
schung nicht ungültig. Läuft es hingegen aufgrund lüsterner Gedanken aus, wird 
die Gebetswaschung ungültig. Zwischenblutung und Urinausfluss machen nach 
einem Idschtihād die Gebetswaschung zwar nicht ungültig, doch es ist mustahabb, 
dass betroffene Personen für jedes Gebet erneut die Gebetswaschung vollziehen. 
Während der Gebetswaschung wird der Bart mit den Fingern nicht durchkämmt. 
Hinter Irrgängern (Ahl al-bidʿa) wird nicht gebetet.“ Es ist fard, die Haut unter 
den Augenbrauen, Wimpern und spärlichem Bart zu befeuchten und die Ober-
fläche eines dichten Bartes zu waschen. Es ist mustahabb, die Zwischenräume 
zwischen den Zehen reibend zu befeuchten. Nach der Gebetswaschung ist es ge-
stattet, sich mit einem Handtuch abzutrocknen. Die Pflichthandlungen (Farāʾid) 
bei der Gebetswaschung sind sieben an der Zahl, die Pflichthandlungen bei der 
Ganzkörperwaschung sind fünf. Wenn die Furcht besteht, Leben oder Besitz zu 
verlieren, krank zu werden, dass die Krankheit sich verschlimmert oder die Ge-
nesung sich verzögert, darf die Trockenreinigung vollzogen werden. Wenn man 
keinen muslimischen Arzt findet, darf einem nichtmuslimischen Arzt und den 
eigenen Erfahrungen vertraut werden.] Wenn eine mit der Hand gewaschene 
Sache rein wird, wird auch die Hand rein. 

Im fünften Band des Buches ad-Durr al-mukhtār steht bei der Erklärung zur 
Verwendung von Gold und Silber, dass Angelegenheiten unter den Menschen 
als „Muʿāmalāt“ (zwischenmenschliche Angelegenheiten) bezeichnet werden. 
Bei zwischenmenschlichen Anliegen sind auch die Aussagen eines Sünders oder 
eines Nichtmuslims akzeptabel. Verstandesreife Kinder und Frauen gelten hierbei 
wie Männer. Wenn einer von ihnen sagt: „Ich habe dieses Fleisch von einem 
Schriftbesitzer gekauft“, ist der Verzehr des Fleisches halāl. [Früher wurde 
nämlich das Fleisch vom Metzger, der das Tier selbst schlachtete, verkauft.] 
Durch die Nachricht einer einzelnen Person wird das Eigentum nicht zunichte. 
Wenn ein Muslim Fleisch kauft und ein rechtschaffener Muslim sagt: „Dieses 
Fleisch wurde von einem Nichtmuslim, der kein Schriftbesitzer ist, geschlachtet“, 
kann dieses Fleisch dem Verkäufer nicht zurückgegeben werden und der Käufer 
muss das Geld dafür zahlen. Als er nämlich das Fleisch kaufte, ohne zu wissen, 
dass es Aas (nicht islamkonform geschlachtet) ist, ging es in sein Eigentum über. 
Eine Nachricht, die Eigentum erlöschen lässt, muss von zwei Männern oder 
einem Mann und zwei Frauen stammen. Zwischenmenschliche Angelegenheiten 
teilen sich in drei Kategorien auf: Die erste Kategorie sind Handlungen, die 
beide Personen nicht ausführen müssen. Hierzu gehören, ein Bevollmächtigter 
(Wakīl), ein Mudārib (Unternehmer/Anlageverwalter) zu sein oder eine Erlaubnis 
erteilt zu bekommen. Die zweite Kategorie sind jene Handlungen, die beide tun 
müssen. Rechte, die vor Gericht gebracht werden, sind solche. Die dritte Kategorie 
sind jene Handlungen, die eine von beiden Personen tun muss, die andere hingegen 

– 236 –



nicht. Das Entlassen des Bevollmächtigten oder das Zurücknehmen einer Erlaubnis 
gehören zu dieser Kategorie. Der Bevollmächtigter bzw. derjenige, dem die Er-
laubnis erteilt wurde, kann fortan keine Geschäfte mehr tätigen. Derjenige, der 
die Vollmacht widerruft oder die Erlaubnis zurücknimmt, ist frei in der Verwen-
dung seines Rechtes. Im zweiten Fall müssen die Bedingungen der Zeugenschaft 
beim Benachrichtigenden vorliegen. Beim Dritten wird auf die Anzahl der Be-
nachrichtigenden und deren Rechtschaffenheit (Adāla) geachtet. 

Die Angelegenheiten zwischen Allah und dem Menschen werden als „Diyānāt“ 
(religiöse Angelegenheiten) bezeichnet. Bei religiösen Anliegen wird den Aussagen 
eines rechtschaffenen (ādil) und geschlechtsreifen (bāligh) Muslims vertraut. 
Eine Frau und ein Mann sind hierin gleich. Wenn eine solche Person sagt, dass 
das Wasser unrein ist, darf mit diesem Wasser keine Gebetswaschung vorgenom-
men werden. Stattdessen wird die Trockenreinigung vollzogen. Wenn ein Sünder 
(Fāsiq) oder ein Muslim, dessen Zustand nicht klar ist, dies sagt, forscht eine 
Person selbst nach. Sie handelt nach dem, was sie am stärksten vermutet. Wenn 
ein Nichtmuslim oder ein Kind sagt, dass das Wasser unrein sei, und man dem 
glaubt, wird das Wasser verschüttet und anschließend die Trockenreinigung voll-
zogen. Bei Geschenken und Erteilung von Erlaubnissen wird auch die Aussage 
von Kindern akzeptiert. Wenn ein Kind einen hineinbittet, darf man das Haus 
betreten. Ob ein Kind die Erlaubnis zum Kauf hat oder nicht, muss der Verkäufer 
durch eine starke Annahme selbst erkennen. 

Auch bei religiösen Anliegen muss die Nachricht, die ein Erlischen des Ei-
gentums zur Folge hat, von zwei muslimischen Männern oder einem Mann und 
zwei Frauen stammen. Wenn ein rechtschaffener Muslim beispielsweise sagt, 
dass ein Mann und seine Ehefrau Milchgeschwister seien, wird dies nicht akzeptiert 
und ihre Ehe wird nicht ungültig. 

Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels „Istindschā“: „Wenn ein recht-
schaffener Mann sagt, dass das Fleisch Aas sei, so z. B. behauptet, ein Abtrünniger 
(Murtadd) habe das Tier geschlachtet, und ein anderer Rechtschaffener das Ge-
genteil behauptet und beispielsweise sagt, ein Muslime habe es geschlachtet, 
wird es als Aas angesehen. Wenn in Bezug auf Wasser oder andere Getränke 
und Speisen der eine behauptet, dass es rein ist, und der andere, dass es unrein 
ist, wird davon ausgegangen, dass es rein ist. Sind jedoch diejenigen, die Auskunft 
geben, mehr als zwei Personen, wird die Aussage der Mehrheit angenommen. 
Wenn reine und unreine Stoffe vermischt und die reinen wenig sind, oder die 
Gefäße untereinander vermischt sind und die reinen überwiegen, wird nach den 
reinen gesucht und jene verwendet, bei denen man davon ausgeht, dass sie rein 
sind. Wenn die Menge gleich ist oder die reinen Gefäße weniger sind, werden 
sie alle als unrein angesehen. Siehe auch Kapitel 41 im zweiten Abschnitt. 

57 — WASSER UND SEINE ARTEN 
In dem Buch ad-Durr al-mukhtār und dessen Kommentar Radd al-muhtār 

heißt es: 
Um die Gebetswaschung (Wudū) sowie die Ganzkörperwaschung (Ghusl) 

vorzunehmen, wird „natürliches/absolutes Wasser“ (Māʾ mutlaq, Wasser, das 
seine ursprünglichen Eigenschaften nicht verloren hat) verwendet. Natürliches 
Wasser ist sowohl rein als auch reinigend. Mit natürlichem/absolutem bzw. un-
eingeschränktem (mutlaq) Wasser ist solches Wasser gemeint, das mit keinem 
anderen Wort neben seinem Namen bezeichnet wird, sondern nur Wasser genannt 
wird. Regen-, Bach-, Fluss-, Quell-, Brunnen-, Meer- und Schneewasser sind alles 

– 237 –



Arten von natürlichem Wasser. Wasserarten wie bei der rituellen Reinigung ver-
wendetes Wasser (mustaʿmal), verunreinigtes Wasser, Blütenwasser sowie Trau-
bensaft sind kein absolutes Wasser, da sie zusammen mit ihrer Gattung, ihrer 
Eigenschaft erwähnt werden. Mit diesen darf keine Gebets- und Ganzkörper-
waschung vollzogen werden. Sie werden „eingeschränktes Wasser“ (Māʾ mu-
qayyad, also Wasser, das nicht mehr seine ursprünglichen Eigenschaften besitzt) 
genannt. Mit Zamzam-Wasser darf die Gebets- und Ganzkörperwaschung vor-
genommen werden, und dies ist nicht einmal makrūh. Wasser, welches in der 
Sonne stand, darf ebenfalls benutzt werden, doch dies ist makrūh tanzīhan. 

Wasser, welches von einem Baum, vom Gras, von Früchten und Reben austritt 
und herabtropft, ist rein. Doch mit diesen genannten Wasserarten sowie den 
Wassern, die durch das Auspressen von ihnen gewonnen werden, ist es nicht ge-
stattet, die Gebets- und Ganzkörperwaschung zu vollziehen. 

Wenn sich etwas Reines in uneingeschränktes Wasser mischt und das, was 
sich hineinmischt, mehr ist als das Wasser, wird das Wasser zu einem „einge-
schränkten Wasser“. Der Zusatz kann auf vier Arten mehr sein als das Wasser: 
Erstens: Ein fester Gegenstand, z. B. ein Schwamm oder Gras, saugt das Wasser 
vollständig auf. Zweitens: Etwas, das keine reinigende Substanz wie Seife ist, 
wird mit Wasser erhitzt. Fleischbrühe oder Saubohnenwasser gehört hierzu. Auch 
wenn sich in diesem Fall die drei Eigenschaften des Wassers nicht verändern 
und das Wasser seine Fließfähigkeit nicht verliert, wird es zu eingeschränktem 
Wasser. Wasser, das mit reinigenden Substanzen wie Seife und Zeder erhitzt 
wird, wird nur dann eingeschränktes Wasser, wenn es seine Fließfähigkeit verliert. 
Drittens: Eine feste Substanz mischt sich in kaltes Wasser. Wenn die hineinge-
mischte Substanz den Namen des Wassers verändert, wird es zu eingeschränktem 
Wasser, auch wenn es nicht dickflüssig wird. Zwei Beispiele hierfür sind Wasser, 
das Safran oder Eisensulfat enthält, und Wasser, das Eichenapfel enthält, wenn 
die Menge der darin gelösten Substanz so groß ist, dass sie im ersten Fall zum 
Färben und im zweiten Fall zum Gerben verwendet werden kann. Dies gilt auch 
für fermentierten Dattelsaft. Wenn Datteln und Rosinen in kaltes Wasser gelegt 
werden und das Wasser den Zucker aufgenommen hat, wird es erhitzt, bis es 
kocht. Wenn das Wasser abkühlt, wird es gesiebt. Diese Flüssigkeit wird „Nabīdh“ 
genannt. Wird es vor dem Erhitzen gesiebt, bezeichnet man es als „Naqīʿ“. Wenn 
der Name des Wassers sich nicht verändert hat, aber das Wasser dickflüssig wird 
und somit die Fließfähigkeit verloren gegangen ist, wird es zu eingeschränktem 
Wasser. Wenn die Fließfähigkeit erhalten bleibt, bleibt es rein, selbst wenn die 
drei Eigenschaften sich geändert haben. Wasser, in welches Safran fällt und das 
dadurch gefärbt wird, oder in dem Bohnen, Kichererbsen, Blätter, Früchte oder 
Pflanzen eingelegt sind und somit dessen Farbe, Geruch oder Geschmack sich 
verändert hat, ist derart. Mit gesättigten Salzlösungen ist die Gebets- und Ganz-
körperwaschung nicht gestattet. 

Viertens: Eine flüssige Substanz wird ins Wasser gemischt. Wenn eine reine 
Substanz in flüssiger Form in ein kleines Becken beigefügt wird und die drei Ei-
genschaften dieser Flüssigkeit nicht dem Wasser gleichen, wird das Wasser ein-
geschränkt, sofern zwei Eigenschaften des Gemisches sich ändern. Wenn sich 
nur eine Eigenschaft ändert, wird es nicht eingeschränkt. Dies ist bei Essigwasser 
der Fall. Wenn eine oder zwei Eigenschaften dem Wasser gleichen und beim Ge-
misch eine Eigenschaft, die dem Wasser nicht gleicht, sich ändert, wird es einge-
schränkt. Derart ist eine Mischung aus Milch und Wasser, denn Milch gleicht in 
der Geruchslosigkeit dem Wasser. Wasser, in welches sich der Saft einer Honig-
melone mischt, ist ebenfalls so. Denn sie ähneln sich darin, farblos und geruchslos 
zu sein. Wenn alle drei Eigenschaften dem Wasser gleichen, ist das Wasser dann 

– 238 –



eingeschränkt, wenn die Menge der zugefügten Flüssigkeit mehr oder gleich viel 
wie das Wasser ist. Die Gebets- und Ganzkörperwaschung ist mit diesem Wasser 
nicht erlaubt. So verhält es sich damit, dass bei der Gebets- oder Ganzkörper-
waschung verwendetes Wasser (mustaʿmal) sich mischt. Dem ist so, sofern 
Mustaʿmal-Wasser als rein angesehen wird. Dasselbe gilt, wenn Mustaʿmal-Wasser 
in ein kleines Becken/Pool oder ein Marmorwaschbecken fällt, oder eine Person 
ohne Gebetswaschung ihre Hand bzw. ihren Fuß in das Wasser taucht oder aber 
mit ihrem gesamten Körper ins Wasser geht. Solange nicht bekannt ist, dass die 
Wassermenge, die mit der Haut derjenigen in Berührung kommt, die aus einem 
kleinen Becken, in das kein Wasser fließt, die Gebetswaschung vollziehen, die 
Hälfte beträgt und dass in das Becken etwas Unreines, selbst wenn wenig, gefallen 
ist, ist die Gebetswaschung aus diesem Becken gestattet. Wenn in einem kleinen 
Becken, dessen Wasser jeden Tag ausgewechselt wird, mehrere Personen die 
Gebetswaschung vornehmen und ihr bei der Waschung verwendetes Wasser 
wieder zurück in das Becken fällt, ist die Gebetswaschung damit gestattet. Wenn 
jedoch auch nur die geringste Menge an Unreinheit in dieses Becken fällt, ist die 
Gebetswaschung damit nicht mehr gestattet. Einigen Gelehrten zufolge wird das 
gesamte kleine Becken zu Mustaʿmal-Wasser, wenn ein Körperglied in das Wasser 
eingetaucht und gewaschen wird. Deswegen sollten an Orten, an denen viel 
Wasser vorhanden ist, die Körperglieder nicht im Becken gewaschen werden, 
sondern es sollte mit der Handfläche Wasser entnommen und außerhalb des Be-
ckens gewaschen werden. Gemäß den Gelehrten, die es an Orten, an denen es 
nicht viel Wasser gibt, als gestattet erachten, darf man im Becken die Gebets- 
und Ganzkörperwaschung vornehmen. 

Mit usurpiertem Wasser die Gebetswaschung zu vollziehen ist zwar gültig 
(sahīh), aber harām. 

Mit natürlichem Wasser, in dem ein Tier gestorben ist, welches kein fließendes 
(zirkulierendes) Blut hat [d. h. aus dem kein Blut herausfließt, z. B. wenn die 
Adern durchgetrennt werden], ist es gestattet, die Gebets- und Ganzkörperwa-
schung vorzunehmen. Zum Beispiel ist es mit Wasser, in welchem Skorpione, 
Bettwanzen und Mücken tot aufgefunden werden, gestattet. Stirbt ein vollgesaugter 
Blutegel im Wasser, ist es nicht gestattet. Seidenraupen und ihre Eier, Würmer, 
die in Unreinheiten leben, Würmer im Darm und Fruchtmaden sind rein. Doch 
die Unreinheiten, die sich auf ihnen befinden, sind unrein. 

Wenn ein im Wasser lebender Fisch, ein Krebs oder ein Wasserfrosch im 
Wasser stirbt, ist es gestattet, mit diesem Wasser die Gebets- und Ganzkörper-
waschung vorzunehmen. Wenn an Land lebende Frösche und Schlangen, die 
kein fließendes Blut haben, im Wasser sterben, ist es gestattet. Wenn all diese 
aus dem Wasser genommen werden und dann sterben und anschließend ihre 
toten Körper wieder in das Wasser fallen, ist es weiterhin zulässig. Wenn ein 
Frosch im Wasser zerstückelt wird, ist es ebenfalls zulässig. Doch dieses Wasser 
darf nicht getrunken werden, denn das Fleisch ist harām. Stirbt ein Tier, welches 
an Land geboren wird aber im Wasser lebt, wie z. B. eine Ente oder Gans, in 
einem kleinen Teich, wird er unrein. 

Wenn nach der hanafītischen Rechtsschule in ein kleines Becken und nach 
der schāfiʿītischen Rechtsschule in Wasser, welches weniger als Qullatayn (zwei 
Qulla) beträgt, ein wenig Unreinheit hineinfällt, wird das gesamte Wasser unrein, 
auch wenn sich die drei Eigenschaften nicht verändern. Ein Mensch darf es nicht 
trinken und es nicht für die Reinigung verwenden. Wenn sich die drei Eigenschaften 
verändern, ist es wie Urin und darf für nichts mehr verwendet werden. Zwei 
Qulla sind 500 Ritl. Ein Ritl sind 130 Dirham und ein Dirham beträgt 3,36 Gramm. 
Somit betragen zwei Qulla 220 Kilogramm. 

– 239 –



Wasser, dessen drei Eigenschaften sich durch langes Stehen verändern, gilt 
nicht als unrein. Wenn der Grund für ein riechendes Wasser nicht ersichtlich ist, 
wird es als rein angesehen. Es ist nicht notwendig, jemand anderen darüber zu 
befragen und Nachforschungen zu betreiben. Um der Muʿtazila entgegenzuwirken, 
sollte manchmal aus einem Becken, der sich neben einem Fluss befindet, die Ge-
betswaschung vollzogen werden. 

Wenn sichtbare und nicht sichtbare Unreinheiten nach der hanafītischen 
Rechtsschule in ein fließendes Gewässer und ein großes Becken, nach der 
schāfiʿītischen Rechtsschule in eine Wassermenge von mindestens zwei Qulla 
und nach der mālikītischen Rechtsschule in irgendeine beliebige Wassermenge 
fallen, kann man an allen Stellen, an denen die drei Eigenschaften der Verunrei-
nigung, also Farbe, Geruch und Geschmack nicht wahrnehmbar sind, die Ge-
bets- und Ganzkörperwaschung vornehmen. Wenn beispielsweise Aas im Wasser 
liegt oder ein Mensch oder Tier in das Wasser uriniert oder aber ein Raubtier 
davon trinkt, ist es gestattet, wenn im unteren Bereich des Wassers keine Spuren 
davon ersichtlich sind. Einigen Gelehrten zufolge muss für die Zulässigkeit das 
Wasser, das mit der Unreinheit in Berührung kam, weniger sein als das Wasser, 
welches unberührt blieb. Dabei ist es nicht vorausgesetzt, dass das Wasser unun-
terbrochen fließt. Wenn auf die unreine Stelle Wasser gegossen wird und die 
Unreinheit dadurch einen Meter weit fließt und alle drei Eigenschaften ver-
schwinden, ist das Wasser rein. Wenn in einem Behälter unreines und in einem 
anderen reines Wasser vorhanden ist und beide aus einer Höhe von etwa einem 
Meter ausgeschüttet werden und sich in der Luft mischen, ist das auf den Boden 
fallende Wasser rein. 

Ein Gewässer, welches einen Strohhalm fortbewegt, wird als „fließendes Ge-
wässer“ bezeichnet. Ein quadratisches Becken mit einer Länge und Breite von 
jeweils 10 Ellen [4,8 Meter] wird „großes Becken“ genannt und seine Fläche 
beträgt 100 Ellen2, also 23 m2. Der Flächeninhalt eines Kreises mit einem Umfang 
von 17 m beträgt ebenfalls 23 m2. Dass es eine geringe Tiefe aufweist, macht 
nichts aus. Wenn jemand durch eine Grube einen Weg ebnet und die Gebetswa-
schung vollzieht, während das Wasser in der Grube auf diesem Weg fließt, dann 
das verwendete (mustaʿmal) Wasser sich in einer anderen Grube sammelt und 
auch hierdurch ein Weg geebnet wird und eine andere Person mit dem fließenden 
Wasser die Gebetswaschung vornimmt, anschließend sich das Wasser ein weiteres 
Mal in einer Grube sammelt und erneut ein Weg geebnet wird, wird die Gebets-
waschung aller dieser Personen angenommen. Fließendes Wasser ist so lange 
rein, bis die Spuren der Unreinheit sichtbar sind. In diesem Beispiel wurde das 
verwendete Wasser als unrein angesehen. Ein kleiner Pool und ein Marmor-
waschbecken, in welche ständig Wasser fließt und die ständig überquellen [oder 
aus denen kontinuierlich Wasser entnommen wird, wobei zwischen zwei Was-
serentnahmen das Wasser nicht stillsteht], gelten als fließendes Gewässer. Von 
jeder Stelle eines solchen Pools und Beckens kann die Gebetswaschung vollzogen 
werden. Mustaʿmal-Wasser muss von oben her überlaufen. Wenn es vom Loch 
im Boden herausfließt, ist es nicht wie fließendes Wasser. Es ist keine Bedingung, 
dass das Becken sehr klein ist, sodass das gesamte Mustaʿmal-Wasser abfließen 
kann. Wenn die Oberfläche des Beckens vereist ist und das Wasser das Eis nicht 
berührt, wenn ein Loch in das Eis geschlagen wird, gilt es als die Oberfläche des 
Wassers im Becken. Berührt es jedoch das Eis, handelt es sich um die Oberfläche 
des Wassers im Loch. Wenn in unreines Wasser reines Wasser fließt und es von 
einer anderen Seite überquillt, dann gelten die Seiten des Wassers als rein, an 
denen die Spuren der Unreinheit nicht mehr vorhanden sind. Wenn so viel Wasser 
überquillt, wie das Innere Wasser fasst, wird das gesamte Wasser rein. Ein über-

– 240 –



quellendes Wasser ist rein, solange keine Unreinheit zu sehen ist. Dies gilt auch 
für Gefäße wie Schüssel und Eimer. Wenn z. B. ein unreiner Eimer mit Wasser 
gefüllt wird und das Wasser überquillt und keine der drei Eigenschaften der Un-
reinheit sichtbar sind, so sind sowohl das Wasser als auch der Eimer rein. 

Verbrauchtes Wasser (Māʾ mustaʿmal), d. h. Wasser, welches bei der Gebets-
waschung oder Ganzkörperwaschung verwendet wurde oder bei der Verrichtung 
einer gottgefälligen Tat (Qurba), so z. B. das Wasser, das beim Waschen der 
Hände vor oder nach dem Essen, weil es eine Sunna ist, verwendet wurde, wird 
unrein, wenn es sich vom gewaschenen Körperglied trennt. Nach einigen Gelehrten 
hingegen wird es unrein, nachdem es auf ein anderes Körperglied, auf die Kleidung 
oder auf den Boden fällt. Doch es verunreinigt die erste Stelle, auf die es fällt, 
nicht. 

Abū Nasr al-Aqtaʿ, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Kom-
mentar zum Buch al-Qudūrī: „Wenn sich reine Sachen in ein Wasser mischen, 
darf mit diesem Wasser die Gebetswaschung vorgenommen werden, solange der 
Name des Wassers sich nicht verändert, selbst wenn sich die Farbe ändert.“ 

Wenn man mit Gewissheit weiß, dass ein Wasser, dem man auf dem Weg be-
gegnet, rein ist oder stark annimmt, dass es rein ist, darf damit die Gebetswaschung 
vollzogen werden. Selbst wenn das Wasser wenig ist und nicht sicher gewusst 
wird, ob sich Unreinheiten in dieses Wasser gemischt haben, darf mit diesem 
Wasser die Gebets- und Ganzkörperwaschung vollzogen werden. Es wird keine 
Trockenreinigung vollzogen, denn jedes Wasser ist ursprünglich rein und wird 
nicht allein auf Grundlage von Vermutung unrein. Durch Vermutung (Zann) 
bleibt das Wasser in seinem ursprünglichen Zustand, d. h. es wird als rein erachtet. 
Die gottesdienstlichen Handlungen werden bei einer starken Vermutung rein 
und richtig. Der Glaube hingegen wird nicht durch starke Vermutung, sondern 
nur durch sicheres Wissen wahrhaftig. Betritt jemand ein öffentliches Bad (Ha-
mam) und sieht das Marmorwaschbecken oder den Pool mit Wasser gefüllt, darf 
er mit diesem Wasser die Gebets- und Ganzkörperwaschung vollziehen, sofern 
er nicht weiß, ob Unreinheiten in das Wasser gelangt sind. Es ist nicht notwendig, 
das Wasser fließen zu lassen und das Marmorwaschbecken zum Überquellen zu 
bringen. 

ÜBERBLEIBSEL: Wenn von einem Behälter oder einem kleinen Becken 
ein Lebewesen trinkt, wird das überbleibende Wasser als „Überbleibsel“ be-
zeichnet. Damit, ob die Reste von Flüssigkeiten und Speisen rein sind oder nicht, 
verhält es sich wie mit dem Speichel dessen, der sie übrig lässt. Der Speichel und 
das Überbleibsel eines jeden Menschen sind rein. Die Überbleibsel eines Nicht-
muslims und einer groß rituell unreinen (dschunub) Person sind ebenfalls rein. 
Wenn eine groß rituell unreine Person in das Meer taucht und anschließend 
Wasser trinkt, ist sie rein. D. h. ihr Wassertrinken gilt als Spülen des Mundes. 
Wenn gesagt werden sollte, dass ihr Überbleibsel mustaʿmal wird und es einige 
[Gelehrte] gibt, die Mustaʿmal-Wasser als unrein bezeichnen, so ist nicht das 
überbleibende Wasser mustaʿmal, sondern das Wasser, welches sie trinkt. Dass 
eine groß rituell unreine Person für die Ganzkörperwaschung anstelle einer Tasse 
ihre Hand in ein Marmorwaschbecken taucht und Wasser entnimmt, ist gestattet 
und das Wasser in dem Waschbecken gilt nicht als mustaʿmal. Genauso gilt auch 
das Überbleibsel einer groß rituell unreinen Person nicht als mustaʿmal. Es ist 
makrūh, dass ein fremder (nicht-mahram) Mann das Überbleibsel einer Frau 
trinkt und eine fremde Frau das Überbleibsel eines Mannes, da es zu Lustemp-
finden führt. Wenn es zu Lustempfinden führt, dass Jungen als Friseure tätig 
sind oder im Hamam frottieren, ist es makrūh. Dies gilt auch für den Speichel 
einer anderen Person. Wenn der Mund eines Tieres, dessen Verzehr erlaubt ist, 

– 241 –



nicht mit Unreinheiten befleckt wurde, ist sein Überbleibsel rein. Dies gilt auch 
für ein Pferd und für Tiere, die im Meer oder an Land leben und kein fließendes 
Blut haben. Mit den Überbleibseln all dieser Tiere darf die Gebets- und Ganz-
körperwaschung vollzogen werden und damit dürfen Unreinheiten beseitigt wer-
den. Pferdemilch ist rein und darf getrunken werden. 

Die Überbleibsel, das Fleisch und die Milch des Schweins, des Hundes, der 
Raubtiere und einer Katze, die gerade eben eine Maus gefressen hat, sind grob 
unrein. Diese zu trinken und zu verzehren, ist harām. Es ist nicht gestattet, deren 
Überbleibsel bei der Gebets- und Ganzkörperwaschung sowie bei der Reinigung 
zu verwenden. Sie dürfen auch nicht in Medikamenten verwendet werden. In 
der mālikītischen Rechtsschule sind Hunde und Schweine rein, doch deren Verzehr 
ist auch in der mālikītischen Rechtsschule harām. [In der Tageszeitung „Türkiye“ 
vom 27. Juni 1986 steht: „Wissenschaftler an der Ottawa-Universität haben Nach-
forschungen bei 16 Völkern angestellt und sind zu dem Ergebnis gelangt, dass 
Schweinefleisch die tödliche Krankheit namens Leberzirrhose verursacht.“] Ele-
fanten und Affen werden ebenfalls als Raubtiere kategorisiert. Diese reißen ihre 
Beute mit ihren Zähnen. Dasselbe gilt für das Überbleibsel einer Person, die 
gerade eben Wein [oder irgendein alkoholisches Getränk] konsumiert hat. Wenn 
eine betrunkene Person nach dem Trinken von Alkohol dreimal mit der Zunge 
ihre Lippen leckt und ihren Speichel schluckt oder auswirft, wird das Überbleibsel 
des Wassers, das sie danach trinkt, nicht unrein. D. h. im Speichel dürfen der 
Geruch und der Geschmack des Alkohols nicht verbleiben. Das Fleisch und 
Überbleibsel von Hühnern, Schafen und Kamelen, deren Fleisch übel riecht, 
weil sie frei auf der Straße umherlaufen und ständig Unreinheiten verzehren, ist 
makrūh. Wenn ein solches Huhn drei Tage, ein Schaf vier Tage und ein Kamel 
oder Rind zehn Tage keinen Freilauf bekommt, sind das Fleisch und die 
Überbleibsel nicht makrūh. Wenn es nicht bekannt ist, dass sie Unreinheiten 
verzehren, ist ihr Überbleibsel ebenfalls nicht makrūh. Es ist makrūh tanzīhan, 
während reines Wasser vorhanden ist, mit Überbleibseln, die makrūh sind, und 
den Überbleibseln von Raubvögeln, von Katzen, bei denen nicht bekannt ist, ob 
sie gerade eine Maus gefressen haben, von Mäusen und von einer Schlange, die 
fließendes Blut hat, die Gebetswaschung vorzunehmen. Wenn der Schnabel von 
Raubvögeln sauber ist, so ist deren Überbleibsel nicht makrūh. Auch wenn das 
Fleisch einer Maus und einer Katze unrein ist, wurden ihre Überbleibsel als Aus-
nahme nicht als grobe Unreinheit bezeichnet. Für die Reichen ist das Essen und 
Trinken der Überbleibsel dieser beiden Tiere makrūh, für die Armen hingegen 
nicht makrūh. Das Überbleibsel von Eseln und Maultieren ist rein, doch es ist 
zweifelhaft, ob es reinigend ist. Der Verzehr von Wildeseln ist gestattet und ihr 
Überbleibsel ist rein. An einem Ort, an dem es kein Wasser gibt, ist es nicht 
makrūh, für die Gebetswaschung Überbleibsel zu verwenden, das makrūh ist. 
Wenn es solches Wasser als Überbleibsel gibt, kann keine Trockenreinigung voll-
zogen werden. Wenn es kein sauberes Wasser gibt, wird mit den Überbleibseln 
eines Esels oder eines Maultieres die Gebetswaschung vorgenommen und danach 
die Trockenreinigung vollzogen. Dass ein Kleinkind die Hand in Wasser taucht, 
ist wie das Überbleibsel einer Katze. D. h., wenn nicht sicher gewusst wird, ob 
seine Hand rein war, ist das Trinken oder das Verwenden dieses Wassers für die 
Gebetswaschung makrūh tanzīhan. Auf einem Tier, dessen Überbleibsel makrūh 
ist, das Gebet zu beginnen, ist makrūh. Der Schweiß eines Tieres ist wie sein 
Überbleibsel. Beispielsweise ist der Schweiß eines Esels rein. 

 
 

– 242 –



58 — DAS BEDECKEN DER SCHAMSTELLEN 
(AWRA) UND DIE BEDECKUNG VON FRAUEN 

Die Stellen des Körpers, die ein Mukallaf, d. h. ein verstandesreifer (āqil) 
und geschlechtsreifer (bāligh) Muslim während des Gebets nicht entblößen oder 
zu jeder Zeit anderen nicht zeigen darf und die andere nicht anschauen dürfen, 
werden „Awra“ (Schamstellen) genannt. Dass Männer und Frauen ihre Awra 
bedecken, wurde in der Sure al-Ahzāb, die im dritten Jahr der Hidschra offenbart 
wurde, und im fünften Jahr in der Sure an-Nūr geboten. Für die Männer in der 
hanafītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule ist die Awra im Gebet vom Bauch-
nabel bis unter die Knie. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist der Bauchnabel 
und in der hanafītischen Rechtsschule das Knie Teil der Awra. Ein Gebet, das 
verrichtet wird, während diese unbedeckt sind, ist nicht gültig. Beim Gebet die 
anderen Teile des Körpers [Arme, Kopf] zu bedecken [und wenn keine lange 
Robe (Dschubba) oder kein langes Entari vorhanden ist, Socken zu tragen] ist 
für Männer eine Sunna. Es ist für sie makrūh, das Gebet zu verrichten, ohne 
diese Stellen zu bedecken. 

In der hanafītischen Rechtsschule ist die Awra einer freien Frau der gesamte 
Körper mit Ausnahme der Hände und des Gesichts; die Handgelenke, das he-
rabhängende Haar und die Unterseite ihrer Füße gehören zur Awra. Es gibt 
viele anerkannte Bücher, die besagen, dass die Oberseite der Hände nicht zur 
Awra gehören. Demnach ist es Frauen gestattet (dschāʾiz), das Gebet zu verrichten, 
während die Oberseite ihrer Hände bis zu den Handgelenken unbedeckt ist. 
Doch um allen Büchern Folge zu leisten, wäre es besser für die Frauen, etwas 
Langarmiges oder ein weites Kopftuch zu tragen, das auch die Hände bedeckt. 
Auch wenn es welche gibt, die sagen, dass die Füße der Frauen im Gebet keine 
Awra sind, sagen diese Gelehrten, dass das Bedecken der Füße beim Gebet sunna 
und das Entblößen makrūh ist. [Dass herabhängendes Haar wie die Füße ist, 
steht im Fatāwā Qādīkhān.] Wenn während einer ganzen Pflichtposition (Rukn) 
des Gebets ein Viertel eines der zu bedeckenden Glieder des Mannes oder der 
Frau entblößt bleibt, wird das Gebet ungültig. Wenn die entblößte Stelle weniger 
als ein Viertel beträgt, wird das Gebet nicht ungültig, jedoch makrūh. Beispiels-
weise ist das Gebet einer Frau, bei der ein Viertel eines Fußes unbedeckt ist, 
nicht gültig. Wenn sie ihn selbst entblößt, wird das Gebet sofort ungültig. Im 
Umdat al-islām heißt es: „Wenn eine Frau das Gebet verrichtet, während ihr 
Fußknöchel, Handgelenk, Nacken oder Haar unbedeckt ist, so ist ihr Gebet nicht 
gültig. Ein Stoff, der so dünn ist, dass die Glieder darunter in ihrer Form oder 
Farbe erkennbar sind, gelten als nicht vorhanden.“ In der schāfiʿītischen Rechts-
schule sind alle Stellen der Frau außer den beiden Händen und dem Gesicht zu 
jeder Zeit Awra. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Radd al-
muhtār: 

„Die Bedeckung der Awra ist während und außerhalb des Gebets fard. Das 
Gebet mit Seidenkleidern oder gestohlenem/usurpiertem Stoff zu verrichten, ist 
makrūh tahrīman. Wenn ein Mann kein anderes Stoffstück außer Seide findet, 
muss er sich mit Seide bedecken. Die Bedeckung ist auch dann fard, wenn alleine 
gebetet wird. Jemand, der saubere Kleidung hat, darf auch in der Dunkelheit 
und wenn er alleine ist nicht nackt beten. Wenn Frauen außerhalb des Gebets 
allein sind, ist es fard für sie, dass sie den Bereich zwischen Bauchnabel und Knie 
bedecken, wādschib, dass sie den Rücken und Bauchbereich bedecken, und adab 
(mustahabb), dass sie die anderen Stellen bedecken. Wenn eine Frau in ihrem 

– 243 –



eigenen Haus alleine ist, darf sie barhäuptig sein. In der Gegenwart von den 18 
Gruppen von Männern, denen sie sich zeigen darf, ist es besser, wenn sie ein 
dünnes Kopftuch trägt. Wenn man alleine ist, darf man die Awra nur mit einem 
triftigen Grund entblößen, so z. B. auf der Toilette. Wenn man alleine die Ganz-
körperwaschung vollzieht, so wurde diesbezüglich gesagt, es sei makrūh, die 
Schamstellen zu entblößen, nach einigen sei es gestattet, und nach einigen nur 
dann gestattet, wenn der Bereich, wo man die Waschung vollzieht, klein ist. Au-
ßerhalb des Gebets ist die Bedeckung auch mit unreiner Kleidung erforderlich.“ 

Im al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt es: „Die Stellen, deren Bedeckung 
für Mann und Frau während des Gebets fard ist und bei denen es harām ist, dass 
Männer sie vor anderen Männern und Frauen entblößen und Frauen sie vor 
nahen (also mahram) Verwandten entblößen, sind in den vier Rechtsschulen un-
terschiedlich. Doch es ist nach drei Rechtsschulen harām, dass Frauen Körper-
stellen mit Ausnahme des Gesichts und der Innen- und Außenseiten der Hände 
fremden Männern und nichtmuslimischen Frauen zeigen und dass diese Personen 
diese Stellen anschauen. Lediglich in der schāfiʿītischen Rechtsschule sind das 
Gesicht und die Hände einer Frau auch dann unter fremden Männern zu bedecken, 
wenn sie Grund zur Versuchung (Fitna) werden.“ Auch wenn es den Frauen ge-
stattet ist, fremden Männern einzig ihr Gesicht und ihre Hände zu zeigen, ist es 
den Männern nicht gestattet, das Gesicht und die Hände von fremden Frauen, 
ob Musliminnen oder nicht, lüstern anzuschauen. Grundlos auf die Stellen einer 
Frau, deren Anschauen statthaft ist, so z. B. auf das Gesicht und die Hände einer 
fremden Frau zu schauen oder auf Bilder ihrer Schamstellen oder auf die Scham-
stellen sprechender Kinder, ist makrūh, wenn es ohne Lust geschieht. Die Awra 
von kleinen Kindern, die noch nicht zu sprechen begonnen haben, sind lediglich 
die Geschlechtsorgane und der Anus (Sawʾatayn). Die grobe Awra von Jungen 
bis zum zehnten Lebensjahr und von Mädchen, bis bei ihnen Formungen entstehen, 
anzusehen, und danach die gesamte Awra von ihnen anzusehen, ist nicht gestattet. 
Tiere haben keine Awra. Das lüsterne Blicken in das Gesicht von Jungen ist 
ebenfalls harām und es unlüstern anzusehen, auch wenn sie schön sind, ist ge-
stattet. 

 Im Buch al-Fatāwā al-khayriyya heißt es: „Einen verstandes- und geschlechts-
reifen Jungen, der schön ist, sollte sein Vater in seinem eigenem Haus großziehen, 
wenn die Gefahr der Versuchung besteht. Er schickt seinen Sohn nicht auf Reise, 
zum Studieren oder zur Pilgerfahrt ohne Bart. Er schützt diesen Sohn wie eine 
Frau, doch er bedeckt nicht sein Gesicht mit einem Schleier. Auf den Straßen 
werden alle Frauen von zwei Teufeln begleitet, doch Jungen werden von 18 
Teufeln begleitet. Sie versuchen, jene zu täuschen, die auf sie schauen. Es ist 
fard, den scharia-konformen Befehlen der Eltern zu gehorchen. Einen verstan-
des- und geschlechtsreifen Jungen, bei dem keine Gefahr der Versuchung besteht, 
darf sein Vater nicht zwangsweise im Haus halten.“ 

[Im zweiten Band des Buches Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Denjenigen, die lüstern die Gesichter fremder Frauen 
betrachten, wird am Tage des Jüngsten Gerichts geschmolzenes Blei in die Augen 
gegossen.“ Qādīzāda, der das Buch Birgivī vasiyetnāmesi kommentierte, schreibt 
im Abschnitt über die Übel der Augen, dass es in Vers 30 der Sure an-Nūr sinn-
gemäß heißt: „O Mein Gesandter! Sprich zu den gläubigen Männern: Sie sollen 
nicht das Verbotene anschauen und ihre Scham vor Verbotenem hüten! Sprich 
auch zu den gläubigen Frauen, dass sie nicht das Verbotene anschauen und ihre 
Scham vor Verbotenem hüten sollen!“ 

Im Riyād an-nāsihīn heißt es, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
während seiner Abschiedswallfahrt sagte: „Die Augen desjenigen, der eine fremde 

– 244 –



Frau lüstern anschaut, werden mit Feuer gefüllt und er wird anschließend in die 
Hölle geworfen. Wer einer fremden Frau die Hand schüttelt, wird, seine Arme 
an seinem Nacken gebunden, in die Hölle geworfen. Wer sich unnötig und lüstern 
mit einer fremden Frau unterhält, wird für jedes Wort tausend Jahre in der Hölle 
bleiben.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Nachbarinnen oder die Ehefrauen 
von Freunden lüstern anzuschauen, ist um das Zehnfache schlimmer als fremde 
Frauen anzuschauen. Verheiratete Frauen anzuschauen, ist tausendmal schlimmer 
als Mädchen anzuschauen. Mit den Sünden der Unzucht (Zinā) verhält es sich 
genauso.“ 

Im Buch al-Barīqa heißt es: „Die Hadithe ‚Drei Sachen verleihen dem Auge 
Glanz: Das Grüne, das fließende Wasser und das schöne Gesicht anzuschauen‘ 
und: ‚Drei Sachen stärken das Auge: Augenschminke (Kajal) aufzutragen und 
das Grüne und das schöne Gesicht anzuschauen‘ teilen den Nutzen davon mit, 
diejenigen anzuschauen, die zu betrachten halāl ist. Hier ist nicht die Rede davon, 
fremde Frauen und Mädchen anzusehen, denn dies schwächt die Augen und 
schwärzt das Herz.“ Hākim, Bayhaqī und Abū Dāwud berichten, dass Abū 
Umāma, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einen Hadīth marfūʿ überliefert, in 
welchem es heißt: „Wer ein fremdes Mädchen sieht und aus Furcht vor der Strafe 
Allahs, des Erhabenen, den Blick unmittelbar abwendet, dem gewährt Allah, 
der Erhabene, den Geschmack der gottesdienstlichen Handlungen zu kosten.“ 
Das erste Sehen ist vergeben. In einem Hadith heißt es: „Die Augen, die beim 
Dschihad für Allah Ausschau nach dem Feind halten oder die aus Furcht vor 
Allah weinen oder verbotene Sachen nicht anschauen, werden am Tag der Auf-
erstehung das Höllenfeuer nicht sehen.“] 

Mädchen, die im Alter von sieben oder zehn Jahren Formungen aufweisen, 
und sämtliche Mädchen, die das 15. Lebensjahr vollenden oder die Geschlechtsreife 
erreichen, gelten islamrechtlich als Frauen. Für solche Mädchen ist es harām, 
dass sie sich fremden Männern zeigen, während ihr Haupt, ihre Haare, Arme 
und Beine entblößt sind, dass sie vor Männern singen und mit ihnen sanft und 
verführerisch sprechen. Wenn Frauen im Bedarfsfall mit fremden Männern reden 
müssen, wie beispielsweise beim Einkaufen, ist es ihnen gestattet, in einer ernst-
haften Art und Weise zu sprechen, die keinen Weg zur Versuchung öffnet. Das 
Entschleiern des Gesichtes in der Gegenwart von Männern ist ebenfalls so. Es 
sind große Sünden, dass Frauen in die Öffentlichkeit gehen, während ihr Haupt, 
ihre Haare, Arme und Beine entblößt sind, fremden Männern unnötig ihre Stim-
men hörbar machen, Lieder für die Männer singen, und auf Schallplatten und in 
Filmen ihre Stimme hören lassen und, indem sie den edlen Koran und Mawlid-
Gedichte verlesen oder den Adhan ausrufen. [Es ist harām, dass Frauen und 
Mädchen mit dünner, eng anliegender oder pelziger Kleidung und mit offenem 
Schmuck wie Ohrringen und Halsketten außer Haus gehen, oder sich wie Männer 
kleiden und ihre Haare wie Männer frisieren. Aus diesem Grund ist es auch nicht 
gestattet, dass sie Hosen anziehen, selbst wenn diese weit sind. Denn die Hose 
ist Männerkleidung. In Hadithen, die im Buch Targhīb as-salāt aufgezeichnet 
sind, heißt es: „Nackte, die bedeckt sind, Frauen, die sich wie Männer kleiden, 
und Männer, die sich wie Frauen kleiden und schmücken, wurden verflucht.“ 
Enge Hosen sind auch Männern nicht gestattet, da die Umrisse der groben Scham-
stellen von außen sichtbar sind. Darüber hinaus war es früher und ist es heute 
kein islamischer Brauch, dass Frauen Hosen anziehen. Dies kommt von den Re-
ligionslosen und jenen, die keine genaue Kenntnis über die islamische Bedeckung 
(Tasattur) haben. Selbst wenn sich Verbotenes (Harām) verbreitet und etabliert, 
kann es nicht zu einem islamischen Brauch (Āda) werden. Dass jene, die den 
Ungläubigen (Kuffār) ähneln, ihnen zugehörig sein werden, wird in einem Hadith 

– 245 –



kundgetan. Auch wenn Hosen unter dem Mantel getragen werden dürfen, muss 
der Mantel die Knie derart bedecken, als würde sich darunter keine Hose befinden. 
Eine Pumphose (Schalwar) ist in den Orten, in denen das Tragen davon ein 
Brauch ist, auch für Frauen eine gute Bedeckung, da sie weit ist. Wenn es an 
jenen Orten, an denen es kein Brauch ist, Grund zur Zwietracht (Fitna) wird, ist 
das Tragen nicht erlaubt. Qādī Thanāʾullāh Pānīputī schreibt bei der Erklärung 
des siebten Ratschlages am Ende des Buches at-Tafhīmāt von Schāh Waliyyullāh 
ad-Dahlawī Folgendes: „Mit einem langen Hemd, einem als Rock gewickelten 
großen Lendentuch, Sandalen und ähnlichen Dingen das Haus zu verlassen, war 
früher islamischer Brauch. An Orten, an denen dieser Brauch nun nicht mehr 
vorherrscht, mit diesen in die Öffentlichkeit zu gehen, wäre Prahlerei. Doch 
unser Prophet, Friede sei mit ihm, verbat es, zu prahlen und sich zu rühmen. 
Man soll sich mit dem bekleiden, was für Gläubige üblich ist, und sich nicht ab-
sondern.“ An Orten, an denen es üblich ist, dass sich Frauen mit weiten Mänteln 
bedecken, fällt es ebenfalls in diese Kategorie, mit einer Burka außer Haus zu 
gehen. Dies kann auch dazu führen, dass sich die Menschen über die islamische 
Bekleidung lustig machen, und somit wird es gar zur Sünde. Siehe die viertletzte 
Seite des 39. Kapitels im zweiten Abschnitt dieses Buches. Die Bedeckung der 
Frau wird im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna ab Seite 377 detailliert dargelegt.] 

Im Gebet und außerhalb des Gebets, damit andere die Awra von der Seite 
nicht sehen, ist das Verdecken fard; vor sich selbst ist das Verdecken jedoch 
nicht fard. In der Verbeugungsposition seine eigene Awra zu sehen, macht das 
Gebet nicht ungültig. Doch darauf zu schauen ist makrūh. Mit Sachen wie Glas 
und Nylon, die durchsichtig sind, sodass die Haut darunter durchscheint, ist die 
Bedeckung nicht geschehen. Wenn die Kleidung eng oder gar weit ist und an 
einem zu bedeckenden Körperglied haftet und die Konturen darstellt, schadet 
dies dem Gebet nicht. Doch vor anderen wäre damit keine Bedeckung erfolgt. 
Auf den in dieser Art sichtbaren groben Schambereich einer Person zu blicken, 
ist harām. Der „grobe Schambereich“ (die grobe Awra) eines Mannes besteht 
aus seinem Geschlechtsorgan, seinem Anus und seinem Gesäß. Wenn ein Kranker, 
der nackt unter einer Decke liegt, das Gebet mit angedeuteten Bewegungen ver-
richtet, während sein Kopf unter der Decke ist, so gilt, dass er das Gebet entblößt 
verrichtet hat. Verrichtet er das Gebet, während sein Kopf aus der Decke schaut, 
so gilt, dass er es mit der Decke bedeckt verrichtet hat, sodass das Gebet gültig 
wird. Es ist keine Bedingung, dass der Mensch bedeckt ist, sondern dass die 
Schamstellen bedeckt sind. In der Dunkelheit, alleine in einem Zimmer oder in 
einem geschlossenen Zelt das Gebet nackt zu verrichten, ist nicht gültig. 

Wer nicht in der Lage ist, seine Awra zu verdecken, setzt sich so hin, wie er 
im Gebet sitzt, oder besser, er streckt seine Füße in Gebetsrichtung aus und ver-
deckt sein Glied mit den Händen und verrichtet das Gebet mit Andeutungen 
(Īmā). Denn das Bedecken der Awra ist wichtiger als die anderen Pflichtteile 
des Gebets. [Wie zu sehen ist, muss sogar eine nackte Person das Gebet in seiner 
rechten Zeit verrichten und darf es nicht zum Nachholen aufschieben. Diejenigen, 
die das Gebet aus Faulheit und Nachlässigkeit nicht verrichten und ihre versäumten 
Gebete nicht nachholen, sollten hier erneut erkennen, dass sie sich eines großen 
Vergehens schuldig machen.] Der Nackte verlangt von den Gegenwärtigen etwas 
zum Bekleiden. Wenn sie ihm etwas versprechen, wartet er bis kurz vor Ende 
der Gebetszeit ab. Auch derjenige, der bei Nichtvorhandensein auf Wasser hofft, 
muss bis kurz vor Ende der Gebetszeit abwarten und darf erst hiernach die Tro-
ckenreinigung vollziehen. Derjenige, der Geld hat, muss Wasser und Kleidung 
kaufen. Wer nichts anderes findet außer eine Bekleidung, bei der weniger als 
ein Viertel rein ist, für den ist es gestattet, damit zu beten oder sich hinzusetzen 

– 246 –



und mit angedeuteten Bewegung zu beten. Wer hingegen eine Bekleidung hat, 
die zu einem Viertel rein ist, muss im Stehen beten und er wiederholt das Gebet 
später nicht. 

Findet der Reisende (Musāfir) innerhalb einer Meile nicht mehr Wasser als 
zum Trinken, verrichtet er das Gebet mit der unreinen Kleidung und wiederholt 
es später nicht. Es ist nicht gestattet, dass der Ansässige (Muqīm), also der Nicht-
reisende, mit unreiner Kleidung betet. Für ihn ist nämlich die Reinigung möglich 
und erforderlich, denn die Wahrscheinlichkeit, in der Stadt Wasser zu finden, ist 
sehr groß. Wenn jedoch definitiv feststeht, dass kein Wasser vorhanden ist, darf 
er mit unreiner Kleidung das Gebet verrichten und die Trockenreinigung voll-
ziehen. Im fünften Band des Radd al-muhtār heißt es: 

„Dass sich die Menschen einander zeigen und auf sie blicken, ist viererlei 
Art: 

Ein Mann blickt auf eine Frau, eine Frau auf einen Mann, ein Mann auf einen 
Mann und eine Frau auf eine Frau. Das Blicken des Mannes auf eine Frau ist 
ebenfalls viererlei Art: 

Ein Mann blickt auf eine fremde und freie Frau, auf seine eigene Ehefrau 
und seine Sklavinnen (Dschāriya), auf die 18 Gruppen von nahen verwandten 
Frauen, die er anschauen darf, und auf die Sklavinnen anderer. 

Es ist in allen vier Rechtsschulen harām für Männer, auf andere Stellen als 
das Gesicht und die Innen- und Außenseite der Hände einer fremden Frau zu 
schauen. In die Gesichter von Mädchen lüstern zu blicken, ist ebenfalls harām. 
Daher müssen Mädchen auch ihre Gesichter verdecken. Genauso ist es auch für 
einen Eunuchen harām, hierauf zu schauen. Einen Menschen zu kastrieren ist 
harām. Ein Tier darf nur kastriert werden, um es zu mästen. 

Männer dürfen bei anderen Männern nicht auf den Bereich zwischen Bauch-
nabel und Knie schauen. Auf alle anderen Bereiche dürfen sie unlüstern schauen. 
Seine Ehefrau und seine Sklavinnen darf er von Kopf bis Fuß auch lüstern an-
schauen und diese dürfen ihn anschauen. 

[Die Awra des Mannes ist nach drei Rechtsschulen der Bereich zwischen 
Bauchnabel und Knie. In der hanafītischen Rechtsschule gehören die Knie zur 
Awra, der Bauchnabel jedoch nicht. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist der 
Bauchnabel Teil der Awra, aber die Knie nicht. In der mālikītischen Rechtsschule 
gehört beides nicht zur Awra. Einer Überlieferung der hanbalītischen und 
mālikītischen Rechtsschule zufolge sind lediglich das Geschlechtsglied und der 
Anus (Sawʾatayn) des Mannes seine Awra. So steht es im Buch al-Mīzān al-
kubrā. Weil es keinen Konsens darüber gibt, ob die Oberschenkel zur Awra ge-
hören, sind diejenigen, die ihre Oberschenkel nicht bedecken und dem Verdecken 
der Oberschenkel keine Wichtigkeit beimessen, davor bewahrt, ungläubig (kāfir) 
zu werden. Gemäß den Schiiten sind die Awra ebenfalls nur das Geschlechtsglied 
und der Anus.] 

Ein Mann darf den Kopf, das Gesicht, den Halsausschnitt, die Arme und die 
Beine von unterhalb der Knie bis zu den Füßen von den 18 Gruppen Frauen, mit 
denen ihm die Heirat harām ist, und von den Sklavinnen anderer anschauen, 
sofern er dabei vor Begierde sicher ist. Doch auch bei diesen Frauen darf er nicht 
auf die Brust, die Achseln, die Seiten [Flanken], die Oberschenkel, die Knie und 
den Rücken schauen. Diese Stellen gehören bei Frauen zum „groben Schambe-
reich“. Eine jede Frau muss diese erwähnten Stellen im Gebet und in der Ge-
genwart fremder Männer derart weit bedecken, dass die Konturen nicht ersichtlich 
sind. Die Sklavinnen dürfen ihr Gebet verrichten, ohne die Stellen, die anzusehen 
erlaubt ist, bedecken zu müssen. 

– 247 –



In der Religion des Islams gibt es zweierlei Kleidungen für die Frau: Die erste 
Art Kleidung ist die Kleidung einer freien muslimischen Frau; diese bedecken 
ihren gesamten Körper außer ihr Gesicht und ihre Hände vollständig. Im Halabī-
i kabīr heißt es im Kapitel über das Leichentuch für den Leichnam: „Die Männer 
bedecken sich mit einem Hemd (Qamīs) und die Frauen mit einem Dirʿ. Beide 
Kleidungsstücke reichen von den Schultern bis zu den Füßen. Der Kragen des 
Hemdes ist von der Schulter bis zu den Füßen und der Kragen des Dirʿ von der 
Brust bis zu den Füßen geöffnet.“ Wie wir sehen können, kleideten sich die mus-
limischen Frauen damals schon mit einem heute geläufigen Mantel. Die Bedeckung 
mit dem Tscharschaf (Tschador) wurde erst später zum Brauch. Ein langer, weiter 
Mantel, ein Kopftuch aus dickem Stoff und lange Strümpfe bedecken eine Frau 
besser als der heutige Tschador. Auf der vierten Seite des Buches ad-Durar al-
multaqita heißt es: „Der Islam hat für die Frau keine bestimmte Art des Schleiers 
festgelegt.“ Die zweite Art der Kleidung ist die Kleidung der Sklavinnen [d. h. 
der Dienerinnen, die im Krieg gefangen genommen wurden]. Sie müssen vor den 
Männern ihr Haupt, ihre Haare, ihren Hals, ihre Arme und ihre Beine nicht be-
decken. Es ist mit Bedauern zu beobachten, dass einige Frauen, die muslimische 
Namen haben, von der Kleidung der muslimischen, freien Frau ablassen und 
stattdessen Gefallen an der Kleidung von Sklavinnen und Bediensteten finden. 

Die Ungläubigen und Ketzer versuchen die muslimische Frau zu täuschen 
und sagen: „Zu Beginn des Islams haben sich die Frauen nicht bedeckt. In der 
Zeit des Propheten liefen die Frauen mit offenen Haaren und Armen herum. 
Später kamen die eifersüchtigen Gelehrten und befahlen der Frau, sich zu ver-
schleiern. Dann erst fingen die Frauen an sich zu bedecken und wurden Gespen-
stern gleich.“ Ja, die Frauen liefen zu Beginn unbedeckt herum. Doch im dritten 
Jahr der Hidschra wurde die Sure al-Ahzāb und im fünften Jahr die Sure an-Nūr 
offenbart, in denen Allah, der Erhabene, ihre Bedeckung geboten hat. Im Buch 
al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es: „Als im siebten Jahr der Hidschra der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, von der Schlacht von Chaibar zurückkehrte, nahm er 
Safiyya, möge Allah mit ihr zufrieden sein, die sich unter den Gefangenen befand, 
eines Nachts ins Zelt. Die edlen Gefährten konnten nicht erkennen, ob sie damit 
beehrt wurde, seine Ehefrau zu sein, oder ob sie als Sklavin diente. Sie scheuten 
sich davor, den Gesandten Allahs darüber zu befragen, sie wollten ihr nämlich 
den nötigen Respekt und Dienst erweisen, welcher den Ehefrauen des Propheten 
gebührt. Sie sprachen untereinander: ,Wenn sie am Morgen bedeckt aus dem 
Zelt herauskommt und hinter einem Schleier gebracht wird, verstehen wir, dass 
sie zu seiner Ehefrau wurde.“ Als sie sahen, dass sie im Schleier aus dem Zelt 
gebracht wurde, verstanden sie, dass sie damit beehrt wurde, seine Ehefrau zu 
sein.“ Wie zu sehen ist, bedeckten zur Zeit des Gesandten Allahs die freien 
Frauen ihren gesamten Körper. Dass eine Frau eine freie Dame ist und keine 
Dienerin, war daran erkenntlich, dass sie sich komplett verschleierte. 

Die Stellen, die anzusehen gestattet ist, darf derjenige, der vor Begierde sicher 
ist, auch berühren. In einem Hadith heißt es: „Den Fuß der Mutter zu küssen 
gleicht dem Küssen der Schwelle des Paradiestores.“ Doch obwohl es gestattet 
ist, auf das Gesicht und die Hände einer fremden jungen Frau zu schauen, ist es 
nicht gestattet, sie an diesen Stellen zu berühren und ihr die Hand zu schütteln, 
auch wenn man sicher vor Begierde ist. Mit irgendeiner Frau Unzucht zu begehen 
oder irgendeine Stelle von ihr lüstern zu berühren, selbst wenn dies in Vergess-
lichkeit oder aus Versehen geschieht, führt in der hanafītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule zur „Hurmat al-musāhara“. D. h. es wird auf ewig harām, dass der 
Mann die Mutter und Töchter dieser Frau, sei es durch Bluts- oder Milchver-
wandtschaft, und die Frau die Söhne und den Vater dieses Mannes heiratet. 

– 248 –



[Wenn es zwischen Vater und Tochter zur Hurmat al-musāhara kommt, wird die 
Ehe (Nikāh) zwischen Mutter des Mädchens, also der Ehefrau des Mannes, und 
dem Mann nicht ungültig. Die Ehefrau kann sodann nicht einen anderen Mann 
heiraten. Der Mann muss diese Frau scheiden. Es ist auf ewig harām, dass er mit 
dieser Frau verheiratet bleibt. Wenn es zwischen dem Bräutigam und seiner 
Schwiegermutter zur Hurmat al-musāhara kommt, muss der Bräutigam seine 
Ehefrau scheiden. Der Bräutigam darf fortan diese Frau bis in alle Ewigkeit nie 
wieder heiraten (al-Bazzāziyya).] Auch wenn sich junge Frauen sicher fühlen, 
ist es ihnen nicht gestattet, fremde Männer zu berühren. Wenn sie die Männer 
lüstern (mit Begierde) berühren, kommt es zur Hurmat al-musāhara. Mit Begierde 
(Schahwa) ist bei Mädchen und Älteren die Neigung im Herzen gemeint. Einer 
Frau, die derart alt ist, dass es nicht zur Begierde kommen wird, die Hand zu 
geben und ihre Hand zu küssen, ist zwar gestattet für denjenigen, der vor Begierde 
sicher ist, doch es ist besser, dies nicht zu tun. 

Es ist gestattet, dass Männer mit Frauen, deren Heirat ihnen auf ewig harām 
ist, in einem geschlossen Raum alleine sind oder mit ihnen auf Reise [z. B. Pil-
gerreise] gehen. Die „Khalwa“, also das „Alleinsein“ mit einer Frau, die nicht 
zu den ewigen Mahram-Verwandten gehört [d. h. mit ihr an einem abgelegenen 
Ort allein zu sein], ist gemäß den Tarafayn [also Imām Abū Hanīfa und Imām 
Muhammad] harām. Wenn sich jedoch ein weiterer gottesfürchtiger Mann dort 
aufhält oder eine der ewig verbotenen weiblichen Mahram-Verwandten dieses 
Mannes oder aber seine eigene Ehefrau, ist es nicht harām. Durch das Alleinsein 
(Khalwa) oder das Anschauen von anderen Stellen außer dem Geschlechtsorgan 
kommt es nicht zur Hurmat al-musāhara. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt im Kapitel über das Vorbeten: „Auch wenn mehrere fremde 
Frauen anwesend sind, handelt es sich um Khalwa. Eine sehr alte Frau und ein 
sehr alter Mann dürfen gemeinsam auf Reise gehen und auch das Alleinsein ist 
gestattet (al-Aschbāh). Auch wenn das Alleinsein mit den 18 Gruppen von 
Frauen, mit denen die Heirat auf ewig verboten ist, gestattet ist, ist es makrūh, 
wenn es bei Milchgeschwistern, einer jungen Schwiegermutter oder der Braut 
zur Versuchung (Fitna) kommen könnte. Es ist nicht gestattet mit einer fremden 
jungen Frau zu sprechen, ohne dass eine Notwendigkeit vorliegt. An öffentlichen 
Orten wie der Moschee, in die von außen hineingesehen werden kann, [in Trans-
portmitteln oder Einkaufsläden] gilt das Alleinsein nicht als Khalwa.“ Zwei ge-
trennte Räume eines Hauses zählen nicht als ein und derselbe Ort. Wer die ewig 
verbotenen (mahram) Frauen sind, steht im 34. Kapitel des zweiten Abschnitts 
[auf Seite 822]. 

Gemäß Imām Abū Yūsuf, möge Allah sich seiner erbarmen, dürfen bedürftige, 
gefangene Frauen oder Frauen, die niemanden haben [Arbeiterinnen oder Be-
amtinnen], die keine andere Wahl haben und deshalb dazu gezwungen sind, für 
einen Lohn zu arbeiten, beim Brotbacken, Wäschewaschen [und anderen Arbeiten, 
in denen das Entblößen der Schamstellen, die nicht zu den groben zählen, erfor-
derlich ist], ihre Arme und Füße entblößen, jedoch nur so viel, wie die Arbeit 
erfordert. Es ist gestattet, dass die Männer sie bei der Arbeit sehen und unlüstern 
auf sie schauen. Dass auch die Schwägerin (also die die Schwester der Ehefrau 
sowie die Ehefrau des Bruders oder Onkels) zu den fremden Frauen gehört, 
steht im Kapitel „Pilgerfahrt“ des Buches Niʿmet-i islām sowie im Bahr al-fatāwā 
und im Fatāwā-yi Alī Efendi. Auch die Haare, den Kopf und die Arme und Beine 
dieser Frauen anzuschauen, ist harām. Wenn solche fremden Verwandten besucht 
werden oder zu Besuch kommen, ist das gemeinsame Sitzen, Sprechen und Lachen 
von Männern und Frauen nicht gestattet. An Orten, an denen solches Beisam-
mensitzen üblich ist oder an denen nicht als wichtig erachtet wird, dass dies 

– 249 –



harām ist, kann eine Frau für kurze Zeit bei den männlichen Verwandten und 
am Esstisch bedeckt sitzen, um keine Zwietracht und keine Feindschaft unter 
den Verwandten hervorzurufen. Es soll auf ernste Art gesprochen werden. Es 
sollte sehr darauf geachtet werden, dass diese Besuche sehr kurz gehalten werden, 
dass sie selten stattfinden und es nicht zum Alleinsein kommt. Belesene und auf-
richtige Muslime, die ihre Religion gut kennen und ihr folgen, sollten niemals 
auf diese Art zusammensitzen. Mit den Unwissenden sollte nicht gestritten werden 
und es sollte nicht darauf beharrt werden, dass es in unserer Religion so geboten 
wird. Man sollte versuchen, sich vor dem Harām zu hüten, indem man weltliche 
Angelegenheiten als Vorwand bringt, schöne Worte spricht und die Verwandten 
nicht verletzt. Auch ein Sklave ist für die Besitzerin eine fremde Person. 

Es ist gestattet dass der Richter beim Urteilsspruch, die Zeugen bei der Zeu-
genaussage, der Heiratswillige die Frau, die er heiraten möchte, selbst wenn die 
Befürchtung vor Begierde besteht, ein einziges Mal sieht. Der Arzt, die Hebamme, 
der Beschneider und derjenige, der eine Darmspülung durchführt, dürfen so viel 
anschauen, wie nötig ist. Es ist gestattet, dass eine kranke Person eine Darmspülung 
durchführen lässt. Im ad-Durr al-mukhtār heißt es im fünften Band auf Seite 
478: „Seinen Sohn beschneiden zu lassen, ist eine wichtige Sunna. Es ist ein Merk-
mal des Islams. Wenn eine Stadtbevölkerung die Beschneidung gänzlich unterlässt, 
führt der Kalif Krieg gegen sie. Es ist kein bestimmtes Alter für die Beschneidung 
von Jungen festgelegt. Zwischen 7 und 12 Jahren ist es am geeignetsten.“ Bei 
der Beschneidung wird gemeinsam laut der Fest-Takbīr (Taschrīq-Takbīr) gelesen. 
Bei Unbeschnittenen kommt es zu unterschiedlichen Krankheiten. In französischen 
Büchern werden diese unter der Überschrift „Affections du prépuce“ ausführlich 
dargelegt. Im Buch al-Hadīqa auf Seite 558 und im Kapitel über die Übel des 
Auges steht, dass es (jungen) Frauen gestattet ist, Wissenschaften und Medizin 
zu erlernen und zu lehren, vorausgesetzt, dass sie die islamischen Bestimmungen 
(al-Ahkām al-islāmiyya) einhalten. Es ist notwendig, unter den Mädchen Heb-
ammen und Gynäkologinnen auszubilden. Frauen sollten sich von weiblichen 
Ärzten behandeln lassen. Wenn eine Ärztin nicht vorfindbar ist und es sich um 
eine gefährliche oder sehr schmerzhafte Krankheit handelt, darf sie einen männ-
lichen Arzt (Gynäkologen) aufsuchen. 

Die Awra der Frauen untereinander ist wie die Awra der Männer unterei-
nander.  

Dass eine Frau, die vor Begierde sicher ist, einen fremden Mann anschaut, ist 
wie das Schauen eines Mannes auf einen Mann. Im Buch al-Dschawhara jedoch 
steht, dass es sich damit wie das Schauen des Mannes auf seine weiblichen Mah-
ram-Verwandten verhält. Lüstern auf sie zu schauen ist harām. Dass nichtmusli-
mische Frauen und Apostatinnen [sowie abtrünnige Onkel] auf muslimische 
Frauen schauen, d. h. muslimische Frauen sich ihnen blicken lassen, ist genauso 
wie der Umstand, dass sie sich fremden Männern zeigen, nach drei Rechtsschulen 
harām. Diese dürfen nicht auf den Körper von muslimischen Frauen schauen. In 
der hanbalītischen Rechtsschule hingegen ist dies gestattet. 

Werden die Körperstellen, die anzusehen harām ist, vom Körper abgetrennt, 
ist das Anschauen dieser selbst nach dem Tod dieser Person nicht gestattet. Wenn 
die Kopfhaare oder andere Haare einer Frau, ihre Fußnägel [nicht ihre Fingernägel] 
oder Knochen sich vom Körper trennen, dürfen diese nicht angesehen werden.  

Auf die verbotenen Stellen einer Frau, die im Spiegel oder im Wasser reflektiert 
werden, unlüstern zu schauen, ist nicht harām, denn nicht die Frau selbst wird 
gesehen, sondern ihre Reflexion, ihr Ähnliches. [Reflexionen oder Bilder sind 
nicht die Frau selbst. Diese zu sehen bedeutet nicht, die Frau selbst zu sehen. 
Die Bilder oder Filme im Fernsehen oder Kino anzusehen, gleicht dem Anschauen 

– 250 –



ihrer Reflexion im Spiegel. All dies unlüstern anzusehen, ist gestattet. Doch sie 
lüstern anzusehen, oder jene anzusehen, die Begierde wecken könnten, oder sich 
dergleichen anzuhören, ist harām. Es gibt gewiss welche, die diese lüstern ansehen. 
Bilder, die zur Begierde und somit zum Verbotenen führen, zu machen, zu drucken 
und zu malen, ist harām.] Den Schambereich (Awra) von Frauen durch Glas, 
durch irgendeine Brille oder durch Wasser auch unlüstern anzusehen und eine 
Frau, die sich im Wasser befindet, anzuschauen, ist nicht gestattet, also harām. 

Auch die Stimmen des Vorbeters (Imam), des Koranbewahrers (Hafiz) und 
des Gebetrufers (Muezzin), die aus Lautsprechern und aus den Medien ertönen, 
sind nicht ihre eigene Stimme, sondern nur ein Ähnliches ihrer Stimme. Ein 
Gebet, bei dem man diesen folgt, ist nicht gültig. Den edlen Koran und den Ge-
betsruf über Lautsprecher zu rezitieren bzw. zu rufen, ist eine üble Neuerung 
(Bidʿa), denn leblose Gegenstände, die zur Klangerzeugung verwendet werden, 
werden „Mizmār“, also Klang- bzw. Musikinstrumente genannt. Donner, Kano-
nen- und Gewehrschüsse, Eulen und Papageien sind keine Klanginstrumente. 
Zur Unterhaltung dienende Instrumente, die Töne erzeugen, wie Zylindertrommel, 
Kelchtrommel, Zimbel, Schilfflöte (Ney), Längsflöte (Kaval) und Lautsprecher 
sind alles Klanginstrumente. Klanginstrumente können nicht von selbst Töne er-
zeugen. Um einen Klang zu erzeugen, d. h. um sie zu benutzen, muss man mit 
dem Schlegel der Zylindertrommel auf das gespannte Leder schlagen, die Schilfs-
flöte und Längstflöte blasen und in den Lautsprecher sprechen. Die Töne, die 
dann entstehen, sind Erzeugnisse dieser Instrumente. Es handelt sich bei ihnen 
nicht um die Stimme der Person, die hineinpustet oder -spricht. Die Klänge des 
edlen Korans und des Gebetsrufes, die durch einen Lautsprecher vernommen 
werden, sind alles Töne, die der Lautsprecher erzeugt. Es sind nicht die Stimmen 
des Imams oder des Gebetrufers. Die Stimme des Gebetrufers ist der Gebetsruf. 
Bei den Tönen, die aus dem Lautsprecher genannten Instrument klingen, handelt 
es sich sowohl wissenschaftlich gesehen als auch gemäß den islamischen Bestim-
mungen nicht um die Stimme des Gebetsrufers und damit nicht um den Gebetsruf. 
Da sie aber dem Gebetsruf ähneln, glaubt man, sie seien der Gebetsruf. „Ge-
betsruf“ (Adhan) nennt man die Stimme des Gebetsrufers (Muezzin), ja gar die 
Stimme eines rechtschaffenen, muslimischen Mannes. Klänge, die dieser Stimme 
ähneln, wie die Stimmen von Frauen oder Kindern oder Klänge aus einem Laut-
sprecher, sind kein Gebetsruf, sondern andere Töne. Verschiedene Klanginstru-
mente erzeugen unterschiedliche Töne. Obwohl die Töne aus Lautsprechern der 
menschlichen Stimme sehr ähneln, sind sie dennoch nicht die menschliche Stimme 
selbst. Aus einem kleinen Wassermelonenkern, der in die Erde gepflanzt wird, 
entsteht eine riesige Wassermelone. Diese Wassermelone ist nicht mehr jener 
Kern. Der Kern ist schon lange verrottet und verschwunden. Das Wort, das in 
das Mikrofon des Lautsprechers gesprochen wird, verschwindet ebenfalls und es 
wird ein anderer Klang erzeugt. In Hadithen heißt es: „Wenn der Jüngste Tag 
sich nähert, wird der edle Koran aus Mizmār rezitiert werden“, „Es wird eine 
Zeit kommen, in der der edle Koran aus Mizmār rezitiert wird. Er wird nicht für 
Allah, sondern zur Unterhaltung rezitiert“, „Es gibt viele, die den edlen Koran 
rezitieren, während der edle Koran sie verflucht“, „Es wird eine Zeit kommen, 
in der die Niedersten der Muslime die Gebetsrufer sein werden“, und: „Es wird 
eine Zeit kommen, in der der edle Koran aus Mizmār rezitiert wird. Allah, der 
Erhabene, wird diese verfluchen.“ Mizmār ist die Bezeichnung für jede Art von 
Blasinstrument, z. B. Pfeife. Auch Lautsprecher fallen unter „Mizmār“. Die Ge-
betsrufer sollten sich vor dem, was in diesen Hadithen ausgedrückt wird, fürchten 
und den Adhan nicht über Lautsprecher ausrufen. Manche Religionsignorante 
sagen, der Lautsprecher sei etwas Nützliches und trage die Stimme in die Ferne. 
Doch unser Prophet sagte: „Verrichtet die gottesdienstlichen Handlungen so, 

– 251 –



wie ihr es von mir und meinen Gefährten gesehen habt! Wer in den gottesdienst-
lichen Handlungen Änderungen einführt, gehört zu den Irrgängern (Ahl al-bidʿa). 
Die Irrgänger werden gewiss in die Hölle eingehen. Keine einzige ihrer gottes-
dienstlichen Handlungen wird angenommen.“ Es ist nicht korrekt zu behaupten: 
„Wir fügen den gottesdienstlichen Handlungen etwas Nützliches hinzu.“ Solche 
Aussagen sind Lügen von Islamfeinden. Ob eine Änderung nützlich ist oder 
nicht, können nur Islamgelehrte verstehen und beurteilen. Diese profunden Ge-
lehrten werden „Mudschtahid“ genannt. Die Mudschtahids nehmen keine Än-
derungen von sich aus vor. Sie sind in der Lage zu erkennen, ob ein Zusatz, eine 
Änderung das Ausmaß einer Bidʿa erreicht. Das Ausrufen des Adhans mit 
„Mizmār“ wurde in Übereinstimmung als Bidʿa eingestuft. Der Weg, der die 
Menschen zum Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, also zu Seiner Liebe führt, 
ist das Herz des Menschen. In seiner Erschaffung ist das Herz wie ein reiner 
Spiegel. Die gottesdienstlichen Handlungen steigern die Reinheit, den „Glanz“ 
dieses Spiegels. Die Sünden lassen das Herz verdunkeln. Sodann ist es nicht mehr 
fähig, die spirituellen Erkenntnisse (Fayd) und Lichter (Nūr), die über den Weg 
der Liebe fließen, zu empfangen. Die Rechtschaffenen erkennen diesen Zustand 
und sind darüber betrübt. Sie wollen keine Sünden begehen. Sie möchten, dass 
ihre gottesdienstlichen Handlungen viele sind. Anstelle der täglichen fünf Gebete 
wollen sie mehr Gebete verrichten. Das Begehen von Sünden erscheint der Trieb-
seele (Nafs) angenehm und nützlich. Alle Neuerungen und Sünden nähren und 
stärken die Triebseele, die der Feind Allahs, des Erhabenen, ist. Derart ist das 
Ausrufen des Adhans über Lautsprecher. Das Bild des Imams in einem Buch 
oder auf einem Fernsehbildschirm ist wie der Imam selbst. Es ähnelt dem Imam 
zwar ungemein, ist aber nicht der Imam selbst. Selbst, wenn man seine Bewegungen 
im Fernseher sehen und seine Stimme hören kann, darf man nicht diesem Abbild 
folgend das Gebet verrichten. 

Es ist gestattet, eine Frau unlüstern anzuschauen, die mit einer Kleidung 
bedeckt ist, die nicht eng am Körper anliegt. Eine Frau, deren grobe Awra mit 
eng anliegender Kleidung bedeckt ist, auch ohne Begierde anzusehen ist harām. 
Es ist harām, die Unterwäsche einer fremden Frau lüstern anzuschauen. Auf die 
mit eng anliegender Kleidung bedeckte, nicht grobe Awra einer Frau lüstern zu 
schauen, ist harām. 

So wie es für Frauen harām ist, unbedeckt und geschmückt außer Haus zu ge-
hen, so ist es für sie auch harām, sich auf diese Weise an Orte zu begeben, an 
denen sich Männer befinden, die nicht zu den Mahram-Verwandten gehören. 
Mit unverdeckter Awra die Moschee zu betreten, ist eine noch größere Sünde. 
Alle Orte, an denen sich Personen aufhalten, deren Schambereich unbedeckt ist 
oder an denen verbotene Taten begangen werden, werden als „Orte des Frevels“ 
(Madschlis al-fisq) bezeichnet. Im al-Bazzāziyya steht geschrieben, dass es nicht 
gestattet ist für Muslime, sich an Orten des Frevels, also an Orten, wo sich Sünder 
versammeln, aufzuhalten, wenn keine Notwendigkeit besteht, und ihre Ehefrauen 
dorthin zu schicken. Es wurde erwähnt, dass gläubige Frauen auch ihre nicht 
groben Schambereiche wie den Kopf, die Haare, die Arme und Beine bedecken 
müssen, wenn sie in die Öffentlichkeit gehen. Man muss sich sehr vor dem Ver-
botenen (Harām) fürchten, um den Glauben (Īmān) nicht zu verlieren. [Siehe 
auch Kapitel 18.] 

[Diejenigen, die einzig an ihr Vergnügen und ihren Genuss denken und nicht 
auf den Schaden und das Unglück achten, den sie bei anderen verursachen, wenn 
sie ihre Genüsse erlangen wollen, sagen: „Frauen, die wie Gespenster verdeckt 
sind, zu sehen, bedrückt den Menschen. Doch freizügige, geschmückte und schöne 
Frauen und Mädchen anzusehen, verschafft dem Menschen Erleichterung und 

– 252 –



Freude. Es ist süß wie das Betrachten oder Riechen einer schönen Blume.“ Doch 
das Anschauen und Riechen einer Blume ist angenehm für die Seele (Rūh) und 
führt dazu, dass die Seele die Existenz und Größe Allahs, des Erhabenen, begreift 
und Seinen Geboten Folge leistet. Der Anblick eines schön duftenden, geschmück-
ten und freizügig gekleideten Mädchens hingegen ist angenehm für die Triebseele 
(Nafs). Die Ohren verspüren keinen Genuss von Farben und die Augen keinen 
Genuss von Tönen, denn sie nehmen diese gar nicht wahr. Die Triebseele ist der 
Feind Allahs, des Erhabenen. Sie scheut sich nicht, alles Schlechte zu tun, um 
ihre eigenen Wünsche zu befriedigen. Sie missachtet die Rechte der Menschen 
und die Gesetze. Ihre Wünsche und Genüsse nehmen kein Ende. Sie gibt sich 
nicht damit zufrieden, Mädchen und Frauen bloß anzuschauen, sondern will sich 
mit ihnen treffen und sämtliche Gelüste ausleben. Deshalb dienen sämtliche Ge-
setze dazu, Maßlosigkeiten der Triebseele vorzubeugen. Die maßlosen Genüsse 
der Triebseele führen den Menschen zur Erniedrigung, zu Krankheiten, Famili-
endramen und Heimsuchungen. Damit es nicht zu solchen Katastrophen kommt, 
verbat Allah, der Erhabene, dass sich Frauen entblößen und fremden Männern 
nahekommen, sowie den Konsum von Alkohol und das Glücksspiel. Diejenigen, 
die Gefangene ihrer Triebseele sind, finden Missfallen an diesen Verboten. 
Deshalb machen sie die Ilmihal-Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna schlecht 
und verhindern, dass die Jugendlichen diese Bücher lesen und somit die ewige 
Glückseligkeit erlangen. Aus den obigen Ausführungen geht demnach hervor, 
dass es eine Sünde ist für Frauen und Mädchen, auf dem Basar oder in Einkaufs-
läden einzukaufen. Die Muslime müssen ihre Töchter vor solchen Sünden be-
wahren. Wenn sie dies nicht tun, wird ihr Glaube schwinden, sodass sie zu Un-
gläubigen werden. Um den Unglauben zu verbreiten, bezeichnen die Feinde des 
Islams die Dinge, die den Glauben zunichtewerden lassen, als Bräuche des Lan-
des.] 

59 — HINWENDUNG ZUR GEBETSRICHTUNG 
(KIBLA) 

Hinwendung zur Gebetsrichtung (Istiqbāl al-qibla) bedeutet, das Gebet in 
Richtung der Kaaba zu verrichten, nicht aber für die Kaaba. Die Gebetsrichtung 
(Kibla) war anfangs die Stadt Jerusalem (al-Quds). Siebzehn Monate nach der 
Hidschra, in der Mitte des Monats Schaʿbān, an einem Dienstag, wurde in der 
dritten Gebetseinheit des Mittags- oder Nachmittagsgebets geboten, sich zur 
Kaaba hinzuwenden. Wenn der Winkel zwischen den Diagonalen der Sehnerven 
(der Winkel an der Sehnervenkreuzung) auf die Kaaba trifft, ist das Gebet nach 
der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule gültig. Dieser Winkel beträgt 
etwa 45°. Die Kibla-Richtung von Istanbul liegt etwa 29° östlich der Südrichtung. 
Dieser Winkel wird „Kibla-Winkel“ genannt. Die Linie, die auf einer Landkarte 
zwischen einer Stadt und Mekka eingezeichnet wird, nennt sich „Kibla-Linie“. 
Diese Linie verweist auf die Gebetsrichtung. Die Uhrzeit, in der die Sonne über 
dieser Linie steht, wird als „Kibla-Zeit“ bezeichnet. Der Winkel zwischen dieser 
Linie und dem Längenkreis, der durch diese Stadt verläuft, heißt „Kibla-Winkel“. 
Die Kibla-Richtung einer Stadt ist abhängig von den Längen- und Breitengraden. 
In der nördlichen Hemisphäre (Nordhalbkugel) zeigt der Standort der Sonne 
zur Mittagszeit (Zawāl) in Richtung Süden, oder wenn die Oberfläche einer Uhr, 
die auf Ortszeit eingestellt ist, waagerecht in Richtung des Himmels und der 
Stundenzeiger zur Sonne gewandt wird, zeigt die Winkelhalbierende zwischen 
dem Zeiger und der Ziffer 12 ungefähr in Richtung Süden. Je näher die Deklination 

– 253 –



der Sonne und die Zeitgleichung zur Null sind, desto präziser ist das Ergebnis. 
Die Gebetsrichtung von Istanbul wird durch zwei Methoden festgestellt: 1) Durch 
den Kibla-Winkel, 2) Durch die Kibla-Zeit. 1) Wenn man sich von der Richtung 
des Längenkreises, der durch Istanbul verläuft, d. h. aus südlicher Richtung um 
den Wert des Kibla-Winkels nach Osten wendet, dann hat man sich in Gebets-
richtung gewandt. Der Winkel K wird folgendermaßen berechnet: Breitengrad 
von Mekka: a' = 21° 26' (21,43°), Längengrad t' = 39° 50' (39,83°). Breitengrad 
von Istanbul a = 41°, Längengrad t = 29°. Die Differenz der beiden Breitengrade 
beträgt 19° 34' (19,57°), die Differenz der Längengrade beträgt f = 10° 50' (10,83°). 
Der ungefähre Kibla-Winkel K von Istanbul wird unter Verwendung der geo-
metrischen Erklärung im Buch Maʿrifetnāme mit folgender Näherungsformel 
berechnet: 

 

 

 

Bemerkung: Weil die Differenz f der Längengrade von Istanbul und Mekka 
kleiner als 60° ist, ist dieser Winkel K sehr nah zu dem exakten Ergebnis der 
nachfolgenden Formel. Wenn die Differenz der Längengrade höher als 120° ist, 
wird der Kibla-Winkel K mit dem (sich durch Punktspiegelung ergebenden) sym-
metrischen Punkt von Mekka (Längengrad = –140,17°, Breitengrad = –21,43°) 
gemäß dem Erdmittelpunkt mit der Näherungsformel, die ein ungefähres Ergebnis 
liefert, berechnet. Die Differenz von 180° und dem Ergebnis ist der ungefähre 
Kibla-Winkel.  

  Abbildung 1                                                   Abbildung 2               

S = Schnittpunkt des Lots der Stadt mit der Himmelskugel 
Z = Mittagspunkt (obere Kulmination der Sonne)  
AZ = Meridian 
Mit der Formel, die aus der sphärischen Trigonometrie resultiert, ergibt sich 

der genaue Kibla-Winkel wie folgt: 
 
 

– 254 –

tan K = 
sin(t' – t) 

= 
sin(39,83° – 29°) 

= 
sin(10,83°) 

= 
0,18795 

= 0,56121 
 

         sin(a – a')      sin(41° – 21,43°)     sin(19,57°) 
   

0,33490      ∴ K= 29° 18' (29,3°) 

H
f i

A
Nordpol

B
Standort

Ş
KK

Kaaba

C
Sonne

Z
a

90-á

90-∞

D

F

Ä
qu

at
or

d

So
nn

en
m

it
te

lp
un

kt

der wahre Horizont 
des Standortes

90-a

90-d

∞

á

(1)

(2)

tan K =                   
sin(t' – t) 

 
                  

=                  
sin(39,83° – t) 

        cos(t' – t) . sin a – tan a' . cos a     cos(39,83° – t) . sin a – 0,3925 . cos a



Hier geben a und t den Breiten- und Längengrad des Ortes an, dessen Kibla- 
Winkel zu ermitteln ist. Nördlich vom Äquator ist a positiv (+) und südlich 
negativ (–). Östlich von London (Greenwich) ist t positiv (+) und westlich negativ 
(–). Der ermittelte Winkel K ist der Winkel zwischen den zwei Linien [Bogen], 
von denen die eine in Richtung Süden und die andere in Kibla-Richtung verläuft.  

Um die Gebetsrichtung festzustellen, wendet man sich auf der Erdkugel, die 
durch den Längenkreis der Kaaba t' = 39,83° und dessen symmetrischen Punkt  
– 140,17° zweigeteilt ist, bei den östlich der Kaaba liegenden Orten um den Wert 
von K nach Westen und bei den westlich von Kaaba liegenden Orten um diesen 
Wert nach Osten. Der durch diese Formel ermittelte Winkel K muss für die Orte, 
in denen man sich Richtung Westen wendet, negativ (–) und für die Orte, in 
denen man sich Richtung Osten wendet, positiv (+) sein. Wenn das Minus- bzw. 
Pluszeichen umgekehrt ist, addiert man (+180°) oder (–180°) und ermittelt somit 
den Kibla-Winkel. Beispielsweise gibt man für Karachi mit t = 67° und a = 25° 
auf einem CASIO-Taschenrechner Folgendes ein: 

39,83 – 67 = cos x 25 sin – 25 cos x 0,3925 = Min 39,83 – 67 = sin ÷ MR = INV 
tan. So ergibt sich für den Kibla-Winkel –87° 27'.  

Für Istanbul beträgt der Kibla-Winkel demnach +28° 21'. Von einigen Städten 
sind die K-Werte, die exakt (oder ungefähr) ermittelt wurden, unten dargestellt. 
Die letzten drei Werte sind durch die symmetrische Methode ermittelt worden. 
München: 50° (47°), London: 61° (52°), Basel: 56° (50°), Frankfurt: 52° (47°), 
Tokio: 113° (130°), New York: 122° (134°), Kumasi: 115° (125°). 

2) In Istanbul wird die Kibla-Richtung mithilfe der Kibla-Zeit folgendermaßen 
ermittelt: In Abbildung 2 auf Seite 254 ist Punkt B derjenige Punkt, an dem die 
Kibla-Linie CS den Deklinationskreis AB rechtwinklig schneidet. In dem recht-
winkligen sphärischen Dreieck ABS gilt unter Verwendung der Napier-Glei-
chungen: cos (90–a) = cot i x cot K. Weil immer tan A x cot A = 1 ist, ist demnach 
sin a = (1/tan i) x (1/tan K). Daraus ergibt sich: tan i = 1 / (sin a x tan K). Zum 
Beispiel berechnet man mit dem Privileg-Taschenrechner für den 2. Februar: 
E/C 1 ÷ 41 sin ÷ 28,21° μ tan = arc tan. So ergibt sich: i = 70,5°. Für Istanbul 
gilt immer i = 70,5°. Im sphärischen rechtwinkligen Dreieck ABC gilt cos (i+H)= 
tan ∞ x cot d. Weil im sphärischen rechtwinkligen Dreieck ABS cos i = tan a x cot 
d ist, ergibt sich cot d = cos i / tan a und cos (i + H) = tan ∞ x cos i ÷ tan a. Wenn 
man die Tasten E/C 16,58 μ+/–tan æ 70,5 cos ÷ 41 tan = arc cos – 70,5 = ÷ 15 
= ¥ drückt, ergibt sich für den Stundenwinkel H, also den Bogen CZ 1 Stunde 
45 Minuten. Kadūsī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Erläu-
terung zum Quadrant-Astrolab (Rubʿ ad-dāʾira): „Wenn man den eingestellten 
Zeiger [den beweglichen Knoten an einem Faden, der auf ein Datum eingestellt 
ist] auf die Kibla-Linie setzt, entspricht das Komplement der Gradzahl, auf die 
der Faden am Höhenbogen trifft, dem Stundenwinkel (Fadl ad-dāʾir) der Kibla-
Zeit von Istanbul. Wenn dieser durch 15 geteilt wird, ergibt sich der Stundenwinkel 
im Stundenmaß.“ Wenn man den im Stundenmaß angegebenen Stundenwinkel 
von 12 subtrahiert und die Zeitgleichung sowie den Längengradunterschied 
addiert, kann man gemäß der Ortszeit (Zeitzone) für jeden Tag die „Kibla-Zeit“ 
oder „Kibla-Stunde“ ermitteln, zu der die Sonne sich über der Kibla-Linie 
befindet. In unserem Beispiel sind es 10 Stunden 33 Minuten. Wenn man von 
der Mittagszeit gemäß der Adhān-Uhr den Stundenwinkel und eine Tamkīn-
Zeit subtrahiert, ergibt sich für die Kibla-Zeit gemäß der Adhān-Uhr 5 Stunden 
6 Minuten. Wenn man sich in diesem Augenblick der Sonne zuwendet, wendet 
man sich damit in Gebetsrichtung. Wenn die Kibla in südöstlicher Richtung ist, 
dann befindet sich die Sonne im Osten, d. h. es ist Vormittag und der Stundenwinkel 
H muss negativ (–) sein. Es ist ∞ = Deklination der Sonne. Wenn ∞ = a' = 21,43° 

– 255 –



wird, befindet sich die Sonne genau über der Kaaba. Dies ist zweimal im Jahr 
der Fall. Wenn man sich an diesen Tagen überall auf der ganzen Welt in diesem 
Augenblick (während der Kibla-Zeit) der Sonne zuwendet, wendet man sich in 
Gebetsrichtung. 

Ahmad Diyā Beg hat mit der Logarithmentafel für Istanbul ungefähr 29° 
(K=29°) ermittelt, indem er etwas höhere Werte für die Längen- und Breitengrade 
annahm. Beim Wiederaufbau der Moschee an der Anlegestelle Kandilli wurde 
die Gebetsnische (also die Gebetsrichtung) nach dieser Formel berechnet. 

Wenn man sich von der Südrichtung, die mit dem Kompass ermittelt wurde, 
um etwa 31° nach Osten dreht, wendet man sich in Istanbul zur Gebetsrichtung. 
Die Kompassnadel zeigt jedoch auf magnetische Pole, nicht auf geografische 
Pole. Die magnetischen Pole sind in Wirklichkeit nicht die Pole der Erdachse. 
Und die Lage der Magnetpole ändert sich im Laufe der Zeit. Sie vollziehen in 
einem Zeitraum von 600 Jahren eine Umdrehung um die geografischen Pole. 
Der Winkel zwischen der Kompassrichtung und der Richtung des geografischen 
Pols in einer Stadt wird „Deklination“ genannt. Jeder Ort hat seine eigene De-
klination. Es gibt Ortschaften, in denen die Kompassnadel von Norden nach 
Osten um plus (+) oder nach Westen minus (–) 30° abweicht. Die Deklination 
eines Ortes ändert sich jedes Jahr. Wenn man also an einem Ort die Richtung 
mit dem Kompass ermittelt, muss man zum Kibla-Winkel die Deklination addieren 
oder sie davon subtrahieren. Die Deklination von Istanbul beträgt ca. +3°. Wenn 
man sich folglich in Istanbul von der mit dem Kompass ermittelten Südrichtung 
um 28°+3°=31° nach Osten dreht, hat man sich in Gebetsrichtung gewandt. 

Wird die Südrichtung mithilfe des Polarsterns oder mit einer Uhr oder mithilfe 
der auf dem Boden eingezeichneten „Meridianlinie“ ermittelt, ist es nicht nötig, 
zum Kibla-Winkel die Deklination zu addieren. Wenn man sich in Istanbul von 
der Südrichtung um 29° nach Osten wendet, wendet man sich damit in Gebets-
richtung. Dazu legen wir unsere Uhr auf einen Tisch und drehen die Ziffer 6 in 
Richtung Süden. Wenn der Stundenzeiger auf die Ziffer 5 gestellt wird, zeigt er 
in Gebetsrichtung. 

Es ist zwar aufgrund von Krankheit, Furcht vor Feinden und Räubern und 
falschem Ermitteln der Gebetsrichtung statthaft, selbst bei Pflichtgebeten die 
Gebetsrichtung zu verfehlen, aber es ist nötig, sich auf dem Schiff und im Zug in 
Gebetsrichtung zu wenden. 

Der Reisende (Musāfir) muss sich während der Pflichtgebete auf Schiffen 
und in Zügen in Gebetsrichtung wenden und neben die Stelle der Niederwerfung 
einen Kompass hinlegen. Sollte das Schiff oder der Zug die Richtung ändern, 
muss er sich eigenständig wieder der Gebetsrichtung zuwenden, oder aber eine 
andere Person wendet ihn entsprechend der Abweichung von der Gebetsrichtung 
nach rechts und links. Wenn sich seine Brust während des Gebets von der Ge-
betsrichtung abwendet, wird das Gebet nämlich ungültig. Denn ein Schiff bzw. 
ein Zug gehören zu derselben Kategorie wie ein Haus und werden nicht wie ein 
Tier betrachtet. Weil die Pflichtgebete von Personen, die sich in Bussen, Zügen 
und beim Seegang nicht in Gebetsrichtung wenden können, nicht gültig sind, 
dürfen diese Personen während der gesamten Dauer der Reise der schāfiʿītischen 
Rechtsschule folgend das Mittagsgebet mit dem Nachmittagsgebet und das Abend-
gebet mit dem Nachtgebet zusammengelegt verrichten. Also sollte jemand, der 
die hanafītische Rechtsschule befolgt und sich während der Reise nicht in Ge-
betsrichtung wenden kann, unterwegs bei einer Rast, die tagsüber eingelegt wird, 
in der Zeit des Mittagsgebets unmittelbar nach dem Verrichten des Mittagsgebets 
auch das Nachmittagsgebet verrichten und dann bei einer Rast, die in der Nacht 
eingelegt wird, in der Zeit des Nachtgebets zuerst das Abendgebet und anschlie-

– 256 –



ßend unmittelbar das Nachtgebet zusammengelegt verrichten, wobei er bei diesen 
vier Gebeten in seinem Herzen die Absicht formuliert, sie durch Befolgen der 
schāfi ʿītischen Rechtsschule zu verrichten. Nach der schāfi ʿītischen und 
mālikītischen Rechtsschule gilt man als ansässig (muqīm), wenn man einen Ort 
betritt, an dem man beabsichtigt, außer dem Abreise- und Ankunftstag mehr als 
drei Tage zu bleiben, oder wenn man an einem Ort länger als achtzehn Tage ver-
bleibt, an den man sich für eine Tätigkeit begeben hat, von der man dachte, sie 
würde weniger als vier Tage dauern. Wenn man diesen Ort verlässt, gilt man 
nicht als Reisender, solange man nicht beabsichtigt, 80 Kilometer zu reisen. Im 
Buch al-Fatāwā al-fiqhiyya heißt es: „Wenn man auf der Reise das Mittagsgebet 
aufschiebt, um es zusammen mit dem Nachmittagsgebet zu verrichten, und man 
nach Verstreichen der Mittagszeit ansässig wird, holt man zuerst das Mittagsgebet 
nach. Eine solche Person begeht dadurch, dass sie das Mittagsgebet verpasst hat, 
keine Sünde.“ Ein Hanafīte, der die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule 
befolgt, weil er Zahnkronen oder -füllungen hat, darf an Orten, an denen er 
mehr als 3 und weniger als 15 Tage bleibt, die Pflichtgebete nicht kürzen, sondern 
muss sie mit vier Gebetseinheiten verrichten. Wenn er sie kürzen sollte, werden 
seine Pflichtgebete gemäß der mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule 
nicht gültig. Wenn er vier Gebetseinheiten verrichtet, ist dies nach der hanafītischen 
Rechtsschule zwar makrūh, aber dennoch gültig. Genauso verhält es sich damit, 
dass sein Gebet gemäß der mālikītischen Rechtsschule gültig ist, wenn er die 
Haut einer fremden Frau berührt oder während des Gebets seine Gebetswaschung 
ungültig wird. Dass eine solche Person an einem Ort, an dem sie als Reisende 
gilt, ohne Vorliegen einer Erschwernis Gebete nicht zusammenlegen darf, wurde 
bereits am Ende des 54. Kapitels erwähnt.  

Während es nicht zulässig ist, den Beginn des Monats Ramadan durch Be-
rechnungen und Kalender im Voraus festzulegen, ist es erlaubt, die Gebetsrichtung 
mittels Berechnungen und Polarstern [Kompass] und die Gebetszeiten über Ka-
lender, die mittels astronomischer Berechnungen vorbereitet wurden, zu ermitteln. 
Denn auch, wenn man diese durch Berechnungen und Instrumente nicht exakt 
bestimmen kann, geht man stark von ihrer Richtigkeit aus, wodurch die Gebets-
richtung und Gebetszeiten akzeptiert werden. 

An Orten, an denen es keine Gebetsnische (Mihrāb) gibt und die Gebets-
richtung auch nicht mittels Berechnung, Sternen u. Ä. ausfindig gemacht werden 
kann, muss man einen rechtschaffenen Muslim fragen, der die Gebetsrichtung 
kennt, darf aber keine Ungläubigen, Sünder und Kinder fragen. Auch wenn dem 
Ungläubigen und Sünder in zwischenmenschlichen Angelegenheiten (Muʿāmalāt) 
Glauben geschenkt wird, darf man ihnen in religiösen Anliegen [d. h. bei gottes-
dienstlichen Handlungen (Ibādāt)] nicht glauben. Es ist nicht zwingend erforderlich, 
nach jemandem zu suchen, der die Gebetsrichtung kennt. Stattdessen stellt man 
selbst Untersuchungen an und verrichtet das Gebet in jene Richtung gewandt, 
zu der man sich entschlossen hat. Wenn die Person im Nachhinein erkennt, dass 
sie sich vertan hat, wiederholt sie das Gebet nicht. 

Die Gebetsrichtung (Kibla) ist nicht das Gebäude der Kaaba, sondern ihr 
Grundstück. D. h. der Raum zwischen diesem Gelände und dem göttlichen Thron 
(al-Arschul-aʿlā) ist die Gebetsrichtung. Daher kann man in Gruben [und in den 
Tiefen des Meeres] oder auf Berggipfeln [und in Flugzeugen] stets in diese 
Richtung beten. [Um Pilger (Hadschi) zu werden, begibt man sich nicht zum Ge-
bäude der Kaaba, sondern zu ihrem Grundstück. Diejenigen, die andere Orte 
besuchen, werden nicht zu Pilgern.] 

Der ehrwürdige Ibn Hadschar al-Makkī schreibt in seinem Buch al-Fatāwā 

– 257 –



al-fiqhiyya: „Es ist unzulässig, harām, die jetzige Form des Gebäudes der Kaaba 
zu ändern. Das heutige Gebäude ließ Haddschādsch bauen. Als der Kalif Hārūn 
ar-Raschīd veranlassen wollte, dass es verändert und in die ursprüngliche, von 
Abdullāh ibn az-Zubayr gebaute richtige Form gebracht wird, gebot Imām Mālik, 
möge Allah sich seiner erbarmen, dem Einhalt. Wenn es von nun an jemanden 
geben sollte, der das Gebäude verändert, dann ist es unter der Bedingung, keine 
Zwietracht zu verursachen und die ursprüngliche Form nicht zu beschädigen, 
wādschib, die Änderungen rückgängig zu machen. Andernfalls ist es nicht 
wādschib.“ 

Aus Gründen heraus wie Krankheit, Gefahr vor Diebstahl der Güter, zum 
Anlass für einen Schiffbruch zu werden, von wilden Tieren und von Feinden ge-
sehen zu werden, ohne Hilfe nicht wieder aufs Tier steigen zu können, nachdem 
man von ihm absteigt, und dass Freunde nicht warten, falls man das Tier zur Ge-
betsrichtung hinwendet, legt man zwei Gebete zusammen. Wenn es nicht möglich 
ist, die Gebete zu verbinden, dann verrichtet man das Pflichtgebet in eine Richtung, 
in die man sich wenden kann, und wiederholt das Gebet später nicht. Denn diese 
Entschuldigungsgründe hat man nicht selbst verursacht, sondern sind außerhalb 
des eigenen Willens geschehen. Falls jemand, der die Gebetsrichtung nicht kennt, 
das Gebet verrichtet, ohne nach einer Gebetsnische zu schauen, ohne jemanden 
zu fragen, der die Gebetsrichtung kennt, und ohne selbst nachzuforschen, dann 
wird sein Gebet nicht angenommen, selbst wenn er die Gebetsrichtung zufällig 
getroffen haben sollte. Doch wenn er nach dem Gebet erfährt, dass er in Ge-
betsrichtung gewandt war, wird das Gebet angenommen. Erfährt er es während 
des Gebets, wird es wiederum nicht angenommen. Wenn er die Gebetsrichtung 
erforscht, aber nicht in jene Richtung betet, zu der er sich entschlossen hat, muss 
er das Gebet erneut verrichten, selbst wenn er feststellt, dass er die Gebetsrichtung 
getroffen hat. Genauso muss jemand, der das Gebet verrichtet, während er an-
nimmt, dass er ohne Gebetswaschung sei, seine Bekleidung unrein sei oder die 
Gebetszeit noch nicht eingetreten sei, und später feststellt, dass diese Annahme 
nicht richtig war, das Gebet wiederholen. 

[Um die Gebetsrichtung ausfindig zu machen, steckt man an einer sonnigen 
Stelle einen Stock in die Erde oder bindet einen Schlüssel, einen Stein o. Ä. an 
einen Faden und lässt diesen herabhängen. Zu der Zeit, die im Gebetskalender 
als „Kibla-Zeit“ aufgeführt ist, zeigen die Schatten des Stocks oder des Fadens 
die Gebetsrichtung an, und zwar derart, dass die Richtung, von der die Sonne 
scheint, die Gebetsrichtung ist.] 

 
O Sohn Adams, Augen auf! Werf’ nen Blick auf’s Erdenreich,  
sieh’ welch Macht lässt blühen-welken diese schöne Blütenpracht. 

 
Jede Blume lobt den Herrn mit besonderem Geschmeichel,  
ohne Pause preist den Schöpfer, wildes Tier und jeder Vogel. 

 
Loben Seine Macht zu alles, Seine ew’ge Gegenwart,  
fangen dann an zu vergilben, wenn sie spür’n Seine Gewalt, 

 
Tagtäglich entfärb’n sie sich, fall’n herab zurück zum Boden,  
für den Verständ’gen, den Weisen, liegen darin viele Lehren, 

 
Hättest dies’ Geheimnis begriffen, oder diese Kummer erlitten,  
offenbar wärst du kein Mensch, würdest schleunigst niederschmelzen. 

 
Der wer diesen Sinn begriff, weiß der Todestrank wird g’trunken, 
der wer kam, wird sicher gehen, und wer absank, ist geflogen.  

– 258 –



– 259 –

LÄNGENGRADE

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

180

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

175

176

175

174

174

174

174

174

174

173

173

173

173

172

172

172

171

171

170

170

169

168

170

170

171

171

171

171

171

170

170

170

170

170

170

170

170

170

170

169

169

169

169

169

168

168

168

167

167

166

166

165

165

164

163

162

161

160

159

158

165

166

166

166

166

166

166

166

166

166

166

165

165

165

165

165

165

164

164

164

164

163

163

162

162

161

161

160

159

159

158

157

156

155

153

152

150

148

161

161

161

161

161

161

161

161

161

161

161

161

161

160

160

160

160

159

159

159

158

158

157

157

156

156

155

154

153

153

152

150

149

148

146

145

143

141

156

157

157

157

157

157

157

157

157

156

156

156

156

156

156

155

155

155

154

154

153

153

152

152

151

150

150

149

148

147

146

145

143

142

140

139

137

135

151

152

152

152

152

152

152

152

152

152

152

152

151

151

151

151

150

150

150

149

149

148

148

147

146

146

145

144

143

142

141

140

138

137

135

134

132

130

146

147

147

147

148

148

148

148

148

147

147

147

147

147

147

146

146

146

145

145

144

144

143

142

142

141

140

139

138

137

136

135

134

133

131

130

128

126

141

143

143

143

143

143

143

143

143

143

143

143

143

142

142

142

142

141

141

140

140

139

139

138

138

137

136

135

134

133

132

131

130

129

128

126

125

123

136

138

138

138

138

139

139

139

139

139

139

138

138

138

138

138

137

137

137

136

136

135

135

134

134

133

132

132

131

130

129

128

127

126

124

123

122

120

131

133

134

134

134

134

134

134

134

134

134

134

134

134

134

134

133

133

133

133

132

132

131

131

130

130

129

128

127

127

126

125

124

123

122

121

120

118

127

129

129

129

130

130

130

130

130

130

130

130

130

130

130

130

130

129

129

129

129

128

128

127

127

126

126

125

125

124

123

122

121

121

120

119

118

117

122

124

124

125

125

125

126

126

126

126

126

126

126

126

126

126

126

126

126

125

125

125

125

124

124

123

123

122

122

121

121

120

119

119

118

117

116

115

117

119

120

120

121

121

121

121

122

122

122

122

122

122

122

122

122

122

122

122

122

122

121

121

121

121

120

120

119

119

119

118

117

117

116

116

115

114

112

115

115

116

116

117

117

117

118

118

118

118

118

119

119

119

119

119

119

119

119

119

119

118

118

118

118

118

117

117

117

116

116

115

115

114

114

113

107

110

111

111

112

112

113

113

113

114

114

114

115

115

115

115

115

116

116

116

116

116

116

116

116

116

116

115

115

115

115

115

114

114

114

113

113

113

102

105

106

107

107

108

108

109

109

110

110

111

111

111

112

112

112

112

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

113

112

112

97

101

101

102

103

103

104

105

105

106

106

107

107

108

108

108

109

109

110

110

110

111

111

111

111

111

112

112

112

112

112

112

112

112

112

112

112

112

84

74

72

70

68

66

64

62

60

58

56

54

52

50

48

46

44

42

40

38

36

34

32

30

28

26

24

22

20

18

16

14

12

10

8

6

4

2

40

35

45

30

50

25

55

20

60

15

65

10

70

5

75

0

80

5

85

10

90

15

95

20

100

25

105

30

110

35

115

40

120

45

125

50

130

55

135

60

140

65

145

70

150

75

155

80

160

85

165

90

170

95

175

100

180

105

175

110

170

115

165

120

160

125

155

130

150

135

145

140

140

145

135

150

130

155

125

160

120

165

115

170

110

175

105

180

100

175

95

170

90

165

85

160

80

155

75

150

70

145

65

140

60

135

55

130

50

125

45

120

40

115

35

110

30

105

25

100

20

95

15

90

10

85

5

80

0

75

5

70

10

65

15

60

20

55

25

50

30

45

35

40

92

96

97

97

98

99

100

100

101

102

102

103

103

104

105

105

106

106

107

107

108

108

108

109

109

109

110

110

110

110

111

111

111

111

111

111

111

111

87

91

92

93

94

94

95

96

97

98

98

99

100

100

101

102

102

103

104

104

105

105

106

106

107

107

108

108

109

109

109

110

110

110

111

111

111

111

82

86

87

88

89

90

91

92

93

93

94

95

96

97

98

98

99

100

101

102

102

103

104

104

105

106

106

107

107

108

108

109

109

110

110

111

111

111

77

82

82

83

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

97

98

99

100

101

101

102

103

104

105

105

106

107

108

108

109

109

110

111

111

112

72

77

78

79

80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90

92

93

94

95

96

97

98

99

100

101

102

103

104

105

106

107

108

108

109

110

111

111

112

67

72

73

74

75

76

77

78

79

80

82

83

84

85

87

88

89

90

92

93

94

96

97

98

99

100

102

103

104

105

106

107

108

109

110

111

112

113

62

67

68

69

70

71

72

73

75

76

77

79

80

81

83

84

86

87

89

90

91

93

94

96

97

99

100

101

103

104

105

107

108

109

110

111

112

113

57

61

62

64

65

66

67

68

70

71

72

74

75

77

79

80

82

83

85

87

89

90

92

94

95

97

99

100

102

103

105

106

108

109

111

112

113

114

52

56

57

58

59

61

62

63

65

66

68

69

71

72

74

76

78

80

82

83

85

87

89

91

93

95

97

99

101

103

105

106

108

110

111

113

114

116

47

51

52

53

54

55

57

58

59

61

62

64

66

68

69

71

73

75

78

80

82

84

87

89

91

93

96

98

100

102

104

107

109

110

112

114

116

118

42

45

46

47

49

50

51

52

54

55

57

59

60

62

64

66

69

71

73

76

78

81

83

86

89

91

94

97

99

102

105

107

109

112

114

116

118

120

36

40

41

42

43

44

45

47

48

49

51

53

55

57

59

61

63

66

68

71

74

77

80

83

86

89

92

96

99

102

105

108

110

113

116

118

120

122

31

34

35

36

37

38

39

41

42

43

45

47

48

50

52

55

57

60

63

66

69

72

76

79

83

87

91

94

98

102

106

109

112

115

118

121

124

126

26

29

30

30

31

32

33

34

35

37

38

40

42

43

46

48

50

53

56

59

63

67

71

75

79

84

89

93

98

102

107

111

115

119

122

125

128

131

21

23

24

24

25

26

27

28

29

30

31

33

34

36

38

40

42

45

48

52

55

59

64

69

74

80

86

92

98

104

109

114

119

123

127

131

134

137

16

17

18

18

19

19

20

21

22

23

24

25

26

28

29

31

33

36

39

42

46

50

55

61

67

75

82

90

99

106

113

120

126

131

135

139

142

144

10

12

12

12

13

13

13

14

15

15

16

17

18

19

20

21

23

25

27

30

33

37

42

48

56

65

76

88

101

112

122

130

136

142

146

149

152

154

5

6

6

6

6

6

7

7

7

8

8

8

9

9

10

11

12

13

14

15

17

20

23

28

35

45

61

84

108

128

141

149

155

158

161

164

165

167

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

0

1

1

1

1

1

1

2

4

16

174

177

178

179

179

179

179

179

179

180

1

2

3

4

Brei-
ten-
grade

Kibla-Winkel für Orte verschiedener Längen- und Breitengrade

In dieser Tabelle sind die Längengrade oberhalb und unterhalb der Tabelle 
in Abständen von jeweils 5 Grad geschrieben, und die Breitengrade sind in der 
Mitte der Tabelle von oben nach unten in Abständen von jeweils 2 Grad 
geschrieben. Die unterstrichenen Längengrade liegen westlich (–), die anderen 
östlich (+) von Greenwich. Für Orte auf der nördlichen Hemisphäre werden die 
Längengrade in der ersten und zweiten Reihe verwendet und für Orte auf der 
südlichen Hemisphäre die Längengrade in der dritten und vierten Reihe. Die 
Zahl am Schnittpunkt der Spalte, die den Längengrad des Ortes enthält, für den 
der Kibla-Winkel gesucht wird, und der Zeile, die den Breitengrad dieses Ortes 
enthält, ist der Kibla-Winkelgrad dieses Ortes. Man wendet sich zur Kibla hin, 
wenn man sich bei den Längengraden, die in der ersten und vierten Reihe stehen, 
vom Süden des Ortes nach Westen und bei den Längengraden in der zweiten 
und dritten Reihe von Süden nach Osten um den Betrag des Kibla-Winkels dreht. 
Diese Winkel werden vom geografischen Süden aus gemessen, der entweder 
durch die Sonne oder den Polarstern bestimmt wird. Wenn die Messung mit 
einem Kompass erfolgt, muss in der Rechnung auch der Abweichungswinkel  
berücksichtigt werden. 



60 — DIE GEBETSZEITEN 
In einem Hadith, der im Muqaddimat as-salāt, im Tafsīr al-Mazharī sowie im 

Halabī-i kabīr aufgezeichnet ist, heißt es: „Dschibrīl, Friede sei mit ihm, betete 
mit mir an zwei Tagen neben der Kaaba-Tür und leitete dabei das Gebet. Am 
ersten Tag verrichteten wir das Morgengebet bei Anbruch der Morgendämmerung 
(Fadschr). Als die Sonne begann, von der oberen Kulmination abzusinken, ver-
richteten wir das Mittagsgebet. Als die Schatten der Gegenstände so lang wie 
die Gegenstände selbst waren, verrichteten wir das Nachmittagsgebet. Als die 
Sonne unterging [d. h. der obere Rand ihrer Scheibe unter dem Horizont ver-
schwand], verrichteten wir das Abendgebet. Und als die Abenddämmerung vorbei 
war, verrichteten wir das Nachtgebet. Am zweiten Tag verrichteten wir das Mor-
gengebet, als es schon hell war. Das Mittagsgebet verrichteten wir, als die Schatten 
der Gegenstände so lang wie die Gegenstände selbst waren, und als die Schatten 
der Gegenstände doppelt so lang wie die Gegenstände selbst waren, das Nach-
mittagsgebet. Das Abendgebet verrichteten wir zur Zeit des Fastenbrechens 
(Iftar) und das Nachtgebet, als es ein Drittel der Nacht wurde. Dann sagte er: ‚O 
Muhammad! Dies sind die Gebetszeiten für dich und sie waren es für die Propheten 
vor dir. Deine Gemeinde (Umma) soll jedes der fünf Gebete zwischen diesen 
zwei von uns verrichteten Zeiten verrichten.‘ “ Dieses Ereignis geschah einen 
Tag nach der Himmelfahrt, zwei Jahre vor der Hidschra, am 14. Juli. Da die 
Höhe der Kaaba 12,24 m, die Deklination der Sonne 21° 36' und die geografische 
Breite 21° 26' betrug, hatte der kürzeste Schatten (Fayʾ az-zawāl, Mittagsschatten) 
der Kaaba eine Länge von 3,56 cm. Es wurde geboten, täglich fünfmal das Gebet 
zu verrichten. Dass die Anzahl der täglichen Gebete fünf beträgt, geht auch aus 
diesem Hadith hervor. 

Es ist für jeden verstandesreifen (āqil) und geschlechtsreifen (bāligh), also 
einsichtsfähigen und heiratsfähigen Muslim, sowohl Mann als auch Frau, fard, 
täglich fünfmal das Gebet zu ihren vorgesehenen Zeiten zu verrichten. Ein Gebet, 
das vor Eintritt seiner Zeit verrichtet wird, ist nicht gültig. Es ist zugleich eine 
große Sünde. So wie es zwingend erforderlich ist, dass man das Gebet innerhalb 
seiner vorgesehenen Zeit verrichtet, damit es gültig ist, so ist es auch fard zu 
wissen, anders gesagt nicht daran zu zweifeln, dass man es innerhalb seiner Zeit 
verrichtet. In einem Hadith, der im Buch Targhīb as-salāt überliefert wird, heißt 
es: „Die Gebetszeiten haben einen Anfang und ein Ende.“ Der Anfang einer 
Gebetszeit an einem Ort ist der Zeitpunkt, an dem die Sonne eine bestimmte 
Höhe über der Linie des scheinbaren Horizonts dieses Ortes erreicht hat. 

Die Erdkugel, auf der wir leben, dreht sich um ihre eigene Achse im Raum. 
Diese Achse ist eine Gerade, die durch den Mittelpunkt der Erdkugel verläuft 
und die Erdoberfläche an zwei Punkten schneidet. Diese zwei Punkte werden 
„Pole der Erde“ genannt. Den Raum, in welchem sich die Sonne und die Sterne 
scheinbar bewegen, nennt man „Himmelskugel“. Die Sonne bewegt sich nicht, 
aber da sich die Erde um die Sonne dreht, nehmen wir es so wahr, als bewege 
sich die Sonne. Wenn wir uns umsehen, scheint es so, als ob Erde und Himmel 
auf dem Bogen eines großen Kreises zusammentreffen. Diesen Kreis nennt man 
„Linie des scheinbaren Horizonts“. Morgens geht die Sonne auf der östlichen 
Seite dieser Linie auf und steigt danach zur Mitte des Himmels hin auf. Mittags 
steigt sie auf ihren höchsten Punkt, dann beginnt sie wieder zu sinken. Danach 
geht sie an einem Punkt auf der westlichen Seite der Linie des scheinbaren Ho-
rizonts unter. Die Zeit, zu der die Sonne über dem Horizont ihren höchsten 
Punkt erreicht hat, ist die „Mittagszeit“ (Zawāl-Zeit). Die maximale Höhe der 
Sonne zu dieser Zeit über der Linie des scheinbaren Horizonts wird „obere Kul-

– 260 –



mination“ (Ghāyat al-irtifāʿ) genannt. Eine Person, die den Himmel betrachtet, 
wird als „Beobachter“ (Rāsid) bezeichnet, und die Strecke, die von den Füßen 
des Beobachters zum Mittelpunkt der Erde verläuft, nennt man „Lot des Beob-
achters“ (bzw. „Vertikale“). Der Beobachter befindet sich auf einer beliebigen 
Anhöhe M, welche außerhalb der Erdoberfläche liegt. Die Strecke ME ist das 
Lot des Beobachters. Die zum Lot des Beobachters senkrecht stehenden Ebenen 
heißen „Horizontebenen“. 

Es gibt sechs Horizontebenen (lesen Sie dazu die Beschriftung unter der Ab-
bildung auf Seite 268): 1. Ebene MF, bezeichnet als „mathematischer Horizont“ 
(al-Ufq ar-riyādī), der durch die Füße des Beobachters (an einer beliebigen Höhe 
des Ortes) verläuft. 2. Tangentialebene BN, genannt „Tangentialhorizont“ (al-
Ufq al-hissī), der an der tiefsten Stelle des Ortes die Erdoberfläche berührt. 3. 
Ebene LK, bezeichnet als „sichtbarer Horizont“ (al-Ufq al-marʾī), d. h. die Ebene 
zum Kreis der Linie des „scheinbaren Horizonts“ (al-Ufq az-zāhirī), die den Be-
obachter umgibt. 4. Die Ebene, die durch den Mittelpunkt der Erdkugel verläuft, 
heißt „wahrer (geozentrischer) Horizont“ (al-Ufq al-haqīqī). 5. Die Ebene P, 
also der nach der Scharia definierte Horizont (al-Ufq asch-scharʿī), die vom 
höchsten Punkt des Beobachtungsortes aus betrachtet durch die Linie des schein-
baren Horizonts verläuft. Der Kreis q, an dem diese Ebene die Erdkugel schneidet, 
heißt „Linie des Scharʿī-Horizonts“. Diese fünf Ebenen verlaufen parallel zuei-
nander. 6. Die Ebene des Tangentialhorizonts, die durch die Füße des Beobachters 
verläuft, wird als „Oberflächenhorizont“ (al-Ufq as-sathī) bezeichnet. Mit zu-
nehmender Höhe des Standortes des Beobachters wird der Kreis der Linie des 
scheinbaren Horizonts größer, entfernt sich vom Tangentialhorizont und nähert 
sich dem wahren Horizont. Aus diesem Grund gibt es für unterschiedliche 
Anhöhen einer Stadt unterschiedliche scheinbare Zeiten eines einzigen Gebets. 
Doch in einer Stadt hat jedes Gebet nur eine einzige Zeit. Daher kann die Linie 
des scheinbaren Horizonts für die Ermittlung der Gebetszeiten nicht verwendet 
werden. Stattdessen verwendet man die Scharʿī-Höhe gemäß der Linie des Scharʿī-
Horizonts, der sich nicht nach Anhöhen verändert. Für drei von sechs Horizonten 
eines jeden Ortes gibt es für jedes Gebet je eine Gebetszeit. Dies sind die wahren, 
scheinbaren und Scharʿī-Zeiten. Diejenigen, die die Sonne und den Horizont 
sehen, verrichten ihre Gebete in den Scharʿī-Zeiten, zu denen die Sonne vom 
Scharʿī-Horizont in der Höhe der Gebetszeit ankommt. Und diejenigen, die sie 
nicht sehen, verrichten die Gebete zu den durch Berechnungen ermittelten Scharʿī-
Zeiten. Die Höhen gemäß den Linien des Scharʿī-Horizonts jedoch sind größer 
als die scheinbaren Höhen gemäß den Linien des scheinbaren Horizonts. Da die 
Gebetszeiten nach dem Mittag eintreten, können diese Horizonte nicht verwendet 
werden. Zu jeder dieser drei Zeiten gibt es je eine mathematische (riyādī) und 
eine beobachtete (marʾī) Zeit. Die mathematischen Zeiten werden gemäß der 
Sonnenhöhe per Berechnung ermittelt. Die beobachteten Zeiten ergeben sich 
dadurch, dass man zu den mathematischen Zeiten 8 Minuten und 20 Sekunden 
addiert, da die Sonnenstrahlen 8 Minuten und 20 Sekunden brauchen, um die 
Erde zu erreichen. Alternativ ermittelt man sie, indem man beobachtet, wann 
die Sonne eine bestimmte Höhe erreicht. Zu mathematischen und wahren Zeiten 
wird kein Gebet verrichtet. Diese Zeiten dienen dazu, die beobachteten Zeiten 
zu bestimmen. Die Höhe der Sonne bei Sonnenauf- und -untergang gemäß den 
Horizonten beträgt Null. Die Gradzahlen gemäß den Linien des scheinbaren 
Horizonts beginnen vor dem Mittag, wenn die Sonne aufgeht. Nach dem Mittag 
beginnen sie nach dem wahren Horizont. Der Scharʿī-Horizont liegt vormittags 
vor dem wahren Horizont und nachmittags nach dem wahren Horizont. Die Son-
nenhöhe, bei der die Zeit der Morgendämmerung (Fadschr) beginnt, beträgt in 

– 261 –



allen vier Rechtsschulen –19°. Die Höhe, bei der die Zeit des Nachtgebets beginnt, 
beträgt nach Imām Abū Hanīfa –19°, nach den beiden Imāmen (Imām Abū Yūsuf 
und Imām Muhammad asch-Schaybānī) und den drei anderen Rechtsschulen 
hingegen –17°. Die Höhe, bei der die Zeit des Mittags beginnt, ist die obere Kul-
mination. Diese ergibt sich aus der algebraischen Addition des Komplements 
des Breitengrades mit der Deklination der Sonne. Der Zeitpunkt, an dem beob-
achtet wird, dass der Sonnenmittelpunkt von dem wahren Horizont zur oberen 
Kulmination aufgestiegen ist, ist die sichtbare wahre „Mittagszeit“. Die Höhen, 
bei denen das Mittags- und Nachmittagsgebet beginnen, ändern sich täglich. 
Demnach werden diese zwei Höhen jeden Tag neu bestimmt. Da man nicht sehen 
kann, dass der Sonnenrand von der Linie des scheinbaren (zāhirī) Horizonts die 
Höhe der Gebetszeit erreicht, berichten die Fiqh-Bücher von den Anzeichen 
und Merkmalen dieser beobachteten Zeit. Demnach sind die scheinbaren Ge-
betszeiten nicht die mathematischen Zeiten, sondern die beobachteten Zeiten. 
Jene, die diese Merkmale am Himmel nicht sehen können, sowie diejenigen, die 
Gebetskalender vorbereiten, berechnen die mathematischen Zeiten, zu denen 
der Sonnenrand nach dem Mittag die Höhen gemäß der Linien des Oberflächen-
horizonts erreicht. Wenn die Uhren diese mathematischen Zeiten erreichen, han-
delt es sich um die jeweilige beobachtete Zeit. Somit hätte man die Gebete in 
diesen „beobachteten Zeiten“ (Marʾī-Zeiten) verrichtet. 

Durch Berechnung werden die mathematischen Zeiten ermittelt, zu denen 
die Sonne die vorgeschriebenen Höhen über dem wahren Horizont erreicht. Dass 
die Sonne die beobachtete Zeit erreicht, wird 8 Minuten und 20 Sekunden nach 
dieser mathematischen Zeit wahrgenommen; diese Zeit ist die „Marʾī-Zeit“. D.h. 
also, dass die beobachtete Zeit 8 Minuten und 20 Sekunden nach der mathema-
tischen Zeit eintritt. Weil die Anfangszeiten der Uhren, also die Zeiten des 
wahren Mittags und des Adhānī-Sonnenuntergangs, beobachtete Zeiten sind, 
sind die auf der Uhr angezeigten mathematischen Zeiten gleichzeitig die beob-
achteten Zeiten. Obwohl Kalender mathematische Zeiten aufführen, wandeln 
sich diese auf Uhren in beobachtete Zeiten um. Wenn z. B. die rechnerisch er-
mittelte Zeit 3 Stunden und 15 Minuten beträgt, so ist diese mathematische Zeit 
von 3 Stunden und 15 Minuten auf Uhren gleichzeitig die beobachtete Zeit von 
3 Stunden und 15 Minuten. Durch Berechnung ermittelt man zuerst die „wahren 
mathematischen Zeiten“, zu denen der Sonnenmittelpunkt gemäß dem wahren 
Horizont die Höhe der betreffenden Gebetszeit erreicht. Diese werden dann in 
mathematische Scharʿī-Zeiten umgerechnet, indem man die „Tamkīn-Zeit“ (not-
wendige Korrektur) berücksichtigt. Es ist entsprechend nicht nötig, zusätzlich 
bei Uhren 8 Minuten und 20 Sekunden zu den mathematischen Zeiten zu addieren. 
Die Differenz zwischen der wahren Zeit und der Scharʿī-Zeit eines Gebets nennt 
man „Tamkīn-Zeit“. Die Tamkīn-Zeit ist für jede Gebetszeit annähernd gleich. 

Die „Zeit des Morgengebets“ an einem Ort beginnt in allen vier Rechtsschulen 
mit dem Ende der „Scharʿī-Nacht“, also zu dem Zeitpunkt, an dem das „al-
Fadschr as-sādiq“ genannte weiße Licht an einem Punkt auf der Linie des schein-
baren Horizonts im Osten zu sehen ist. Auch das Fasten beginnt zu dieser Zeit. 
Der Leiter der Abteilung für Astronomie, Ārif Beg, schreibt: „Da es auch schwache 
Standpunkte gibt, die besagen, dass die wahre Morgendämmerung (al-Fadschr 
as-sādiq) beginne, wenn sich das weiße Licht über dem Horizont ausbreitet, und 
dies bei einer Sonnenhöhe von –18° oder sogar –16° der Fall sei, ist es vorsichts-
halber besser, das Morgengebet 15 Minuten nach der in den Kalendern angege-
benen Imsāk-Zeit (Fadschr) zu verrichten.“ Um die Höhe der Sonne zum Zeitpunkt 
der Morgendämmerung herauszufinden, betrachtet man in einer Nacht mit klarem 
Himmel die Linie des scheinbaren Horizonts und behält die Uhrzeit im Auge 

– 262 –



und stellt damit die Zeit der Morgendämmerung fest. Diese Zeit vergleicht man 
dann mit den errechneten Zeiten, die aus den Berechnungen für verschiedene 
Höhen hervorgingen. Wenn eine errechnete Zeit mit dieser Zeit übereinstimmt, 
entnimmt man aus der Gleichung dieser errechneten Zeit die Höhe. Diese Höhe 
ist zugleich die Höhe der Sonne bei der Morgendämmerung. Genauso wird ver-
fahren, um die Höhe zur Zeit der Abenddämmerung (Schafaq) zu bestimmen. 
Über Jahrhunderte hinweg haben islamische Gelehrte die Höhe der Sonne bei 
der Morgendämmerung als –19° ermittelt und mitgeteilt, dass alle anderen Werte 
nicht richtig sind. Die Europäer bezeichnen die Ausbreitung des weißen Lichtes 
als Morgendämmerung (Fadschr) und nehmen die Höhe der Sonne zur Morgen-
dämmerung als –18° an. Die Muslime sollen in religiösen Angelegenheiten den 
Islamgelehrten folgen, nicht aber Christen und Rechtsschullosen. Die Zeit des 
Morgengebets endet mit dem Ende der „Sonnennacht“, also dann, wenn beob-
achtet wird, dass der obere Sonnenrand an der Linie des scheinbaren Horizonts 
des jeweiligen Ortes aufgeht. 

Die „Himmelskugel“ ist eine große Kugel, in deren Zentrum sich, wie ein 
Punkt, die Erdkugel befindet und auf deren Oberfläche die Sonne und alle Sterne 
angenommen werden. Die Gebetszeiten werden mit Hilfe der „Höhenkreisbogen“ 
berechnet, die man sich auf der Oberfläche dieser Kugel vorstellt. Die beiden 
Schnittpunkte der Erdachse mit der Himmelskugel werden „Himmelspole“ ge-
nannt. Die Ebenen, die durch die beiden Pole verlaufen, werden „Deklinations-
ebenen“ genannt. Die Kreise, die von diesen Ebenen auf der Himmelskugel ge-
bildet werden, nennt man „Deklinationskreise“. Ebenen, die durch das Lot eines 
Ortes verlaufen, werden „Vertikalebenen“ genannt. Wenn wir uns vorstellen, 
dass die Vertikalebenen die Himmelskugel schneiden, dann werden die Kreise, 
die auf der Oberfläche der Kugel von diesen Ebenen gebildet werden, „Verti-
kalkreise“ oder „Höhenkreise“ dieses Ortes genannt. Die Vertikalkreise eines 
Ortes schneiden die Horizonte dieses Ortes senkrecht. [Für zum Horizont senkrecht 
verlaufende Kreise verwendeten muslimische Astronomen auch den Begriff Azi-
mutkreis (Dāʾirat as-samt).] Durch einen beliebigen Ort auf der Erdkugel verlaufen 
mehrere Vertikalebenen und nur eine Deklinationsebene. Das Lot eines Standortes 
und die Erdachse schneiden sich im Erdmittelpunkt. Die Ebene, die durch diese 
beiden Linien verläuft, ist sowohl die Vertikalebene als auch die Deklinationsebene 
dieses Ortes. Diese Ebene wird als „Meridianebene“ des Ortes bezeichnet. Der 
Schnittkreis dieser Ebene mit der Himmelskugel wird als „Meridian“ (Nisf an-
nahār) dieses Ortes bezeichnet. Die Oberfläche des Meridians schneidet die 
Oberfläche des wahren Horizonts dieses Ortes senkrecht und teilt den Kreis des 
wahren Horizonts in zwei gleiche Teile. Die Linie, die die Oberfläche des wahren 
Horizonts schneidet, wird „Meridianlinie“ dieses Ortes genannt. Der Bogenab-
schnitt GN zwischen dem Sonnenmittelpunkt und dem Punkt N am Himmel, an 
dem der Vertikalkreis, der durch den Sonnenmittelpunkt verläuft, den wahren 
Horizont dieses Ortes schneidet, wird „wahrer Höhenkreisbogen“ genannt. Der 
Winkelwert dieses Bogens ist die „wahre Höhe“ der Sonne zu diesem Zeitpunkt 
an diesem Ort. Die Sonne durchläuft in jedem Moment verschiedene Vertikal-
kreise. Die Bogen zwischen dem Punkt Z, der dadurch entsteht, dass der Verti-
kalkreis, der an einem Rand Z der Sonne verläuft, diesen Rand schneidet, und 
einem zweiten Punkt, der dadurch entsteht, dass dieser Vertikalkreis die Ebenen 
des tangentialen, sichtbaren, mathematischen und wahren Horizonts schneidet, 
sind die „scheinbaren Höhenkreisbogen“ gemäß diesen Horizonten. Die Win-
kelwerte dieser Bogen werden als „scheinbare Höhen“ der Sonne gemäß diesen 
Horizonten bezeichnet. Die Oberflächenhöhe ist größer als die wahre Höhe. Die 
Zeitpunkte, zu denen die Sonne den gleichen Höhenabstand zu diesen Horizonten 

– 263 –



aufweist, sind unterschiedlich. Die wahre Höhe ist der Wert des Winkels, der 
von zwei Halbgeraden gebildet wird, die vom Erdmittelpunkt ausgehen und 
durch die beiden Enden des Bogens der wahren Höhe am Himmel verlaufen. 
Die Winkelwerte der unendlich vielen Kreisbogen unterschiedlicher Längen, die 
zwischen diesen zwei Halbgeraden liegen und parallel zu diesem Bogen am 
Himmel verlaufen, sind identisch und gleich dem Winkelwert der wahren Höhe. 
Die beiden Halbgeraden, die die Winkel bilden, welche mit den anderen Höhen 
identisch sind, gehen von dem Punkt aus, an dem das durch den Beobachterstandort 
verlaufende Lot den Horizont schneidet. Die Werte dieser Höhenwinkel sind 
ebenfalls identisch mit den Winkelwerten der Bogen in ihrem Inneren. Die un-
endliche Ebene, die durch den Mittelpunkt der Erde verläuft und senkrecht zu 
ihrer Achse steht, wird als „Äquatorebene“ bezeichnet. Der Schnittkreis dieser 
Äquatorebene mit der Erdkugel wird als „Äquator“ bezeichnet. Die Lage und 
Richtung des Äquators sind fest und ändern sich nie. Beide unterteilen die Erd-
kugel in zwei gleiche Halbkugeln. Der Winkelwert des Deklinationsbogens, der 
zwischen dem Sonnenmittelpunkt und der Äquatorebene liegt, wird als „Dekli-
nation der Sonne“ bezeichnet. Vor dem scheinbaren (zāhirī) Sonnenaufgang 
wird das weiße Licht auf der Linie des scheinbaren Horizonts zwei Höhengrade 
vor dem roten Licht sichtbar, d. h. es beginnt, wenn sich die Sonne auf eine Höhe 
von 19° unterhalb des scheinbaren Horizonts nähert. So lautet auch die Fatwa. 
Nicht-Mudschtahids sind nicht dazu berechtigt, diese Fatwa zu ändern. Dass es 
auch Gelehrte gibt, die sagten, dass sie bei 20° beginne, wird im Buch von Ibn 
Ābidīn sowie im Kalender von M. Ārif Beg erwähnt. Allerdings sind gottes-
dienstliche Handlungen, die nicht im Einklang mit der Fatwa durchgeführt werden, 
nicht gültig. 

Die täglichen Umlaufbahnen (Tagbogen) der Sonne sind Kreise auf der Him-
melskugel, die parallel zueinander und zur Äquatorebene verlaufen. Die Ebenen, 
in denen sich diese Kreise befinden, stehen senkrecht zur Erdachse und zur Me-
ridianebene und schneiden die Horizontebenen schräg, d. h. die Tagesbahn der 
Sonne schneidet die Linie des scheinbaren Horizonts nicht im rechten Winkel. 
Der Vertikalkreis, der durch die Sonne verläuft, steht senkrecht zur Linie des 
scheinbaren Horizonts. Sobald der Sonnenmittelpunkt auf dem Meridian eines 
Ortes liegt, fallen der Deklinationskreis, der durch den Sonnenmittelpunkt 
verläuft, und der Vertikalkreis dieses Ortes zusammen, und der Mittelpunkt der 
Sonne befindet sich vom wahren Horizont aus auf der maximalen Höhe. 

Für diejenigen, die die Sonne sehen, wird die „Zāhirī-Zeit des Zuhr“, d. h. 
die „scheinbare Zeit des Mittagsgebets“ verwendet. Diese beobachtete Zeit 
(Marʾī-Zeit) beginnt, wenn der hintere Sonnenrand den scheinbaren Mittagsbereich 
(Zawāl-Bereich) verlässt. Die Sonne geht vom Oberflächenhorizont eines jeden 
Ortes auf, d. h. von der „Linie des scheinbaren Horizonts“, die wir sehen. Wenn 
der vordere (obere) Rand der Sonne vom Oberflächenhorizont, also von der 
„Linie des scheinbaren Horizonts“, die wir sehen, den oberen Kulminationspunkt 
erreicht, gelangt er von dort aus zum für diese Höhe spezifischen scheinbaren 
Mittagskreis am Himmel, sodass die „scheinbare beobachtete Mittagszeit“ (az-
Zawāl az-zāhirī al-marʾī) beginnt. Zu diesem Zeitpunkt wird das Kürzerwerden 
des Schattens eines senkrecht in die Erde gesteckten Stabes nicht mehr wahr-
nehmbar. Wenn danach der Sonnenmittelpunkt zum Meridian (die Hälfte des 
Tages) dieses Ortes aufsteigt, d. h. die obere Kulmination gemäß dem wahren 
Horizont erreicht, tritt die „wahre beobachtete Mittagszeit“ (az-Zawāl al-haqīqī 
al-marʾī) ein. Danach, wenn der hintere Sonnenrand von der westlichen Seite 
des Oberflächenhorizonts des Ortes zum oberen Kulminationspunkt sinkt, endet 
die „scheinbare Mittagszeit“ (az-Zawāl az-zāhirī). Es wird beobachtet, dass der 

– 264 –



Schatten länger zu werden beginnt, und damit beginnt die „scheinbare beobachtete 
Zeit des Mittagsgebets“ (az-Zuhr az-zāhirī al-marʾī). Während die Sonne von 
der scheinbaren Mittagszeit zur wahren Mittagszeit aufsteigt und von hier aus 
zum Ende der scheinbaren Mittagszeit hinabsteigt, werden die Bewegungen der 
Sonne und des Schattens nicht wahrgenommen, denn der zurückgelegte Weg 
und die Zeit sind sehr gering. Wenn später der hintere Sonnenrand von der west-
lichen Seite der Linie des Oberflächenhorizonts zum oberen Kulminationspunkt 
absinkt, endet die „scheinbare beobachtete Mittagszeit“ und die „beobachtete 
Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets“ (az-Zuhr asch-scharʿī al-marʾī) beginnt. Diese 
Zeit ist um eine „Tamkīn“-Zeit später als die wahre Mittagszeit, denn die Differenz 
zwischen der wahren und der Scharʿī-Mittagszeit ist gleich der Differenz zwischen 
dem wahren und dem Oberflächenhorizont, die wiederum gleich der „Tamkīn“-
Zeit ist. Die scheinbaren (zāhirī) Zeiten werden mithilfe des Schattens des Stabes 
ermittelt. Die Scharʿī-Zeiten hingegen werden nicht mit dem Schatten des Stabes 
ermittelt. Zu der durch Berechnung ermittelten wahren Mittagszeit wird die 
Tamkīn-Zeit addiert, sodass dies die mathematische Scharʿī-Mittagszeit ergibt. 
Dieses Ergebnis wird im Kalender festgehalten. Die Zeit des Mittagsgebets 
(Zuhr) dauert entweder bis zur „ersten Nachmittagszeit“ (al-Asr al-awwal), also 
bis zu dem Zeitpunkt, an dem der Schatten eines Gegenstandes ab der Länge 
seines Schattens zur wahren Mittagszeit um die Länge des Gegenstandes selbst 
zunimmt, oder bis zur „zweiten Nachmittagszeit“ (al-Asr ath-thānī), also bis zu 
dem Zeitpunkt, an dem der Schatten die zweifache Länge des Gegenstandes zu-
nimmt. Die erste Zeit ist gemäß den zwei Imāmen und nach den drei anderen 
Rechtsschulen und die zweite nach Imām Abū Hanīfa. 

Die „Zeit des Nachmittagsgebets“ (Asr) beginnt, wenn die Zeit des Mittags-
gebets endet, und dauert zwar so lange an, bis beobachtet wird, dass der hintere 
Rand der Sonne unterhalb der Linie des scheinbaren Horizonts am Ort des Be-
obachters untergeht, aber es ist harām, das Gebet so lange aufzuschieben, bis 
die Sonne gelb geworden ist, d. h. wenn sich der untere (vordere) Sonnenrand 
der Linie des scheinbaren Horizonts bis auf eine Speerlänge [fünf Winkelgrade] 
genähert hat. Hierbei handelt es sich um die dritte der drei Karāha-Zeiten (also 
der Zeiten, in denen es makrūh ist, zu beten). In den Kalendern in der Türkei 
sind die Zeiten der Nachmittagsgebete gemäß der „ersten Nachmittagszeit“ ein-
getragen. Wenn man das Nachmittagsgebet im Winter 36 Minuten nach dieser 
im Kalender eingetragenen Zeit und im Sommer 72 Minuten später verrichtet, 
hätte man somit auch den Idschtihād von Imām Abū Hanīfa eingehalten. Die 
Differenz zwischen diesen zwei Zeiten kann man ermitteln, indem man für Orte, 
die zwischen dem 40. und dem 42. Breitengrad liegen, ab Januar für jeden Monat 
6 Minuten zu den 36 Minuten addiert und ab Juli für jeden Monat 6 Minuten 
von den 72 Minuten subtrahiert. 

Die „Zeit des Abendgebets“ (Maghrib) beginnt, wenn die Sonne scheinbar 
untergeht, d. h. sie beginnt, wenn gesehen wird, dass der obere Sonnenrand an 
der Linie des scheinbaren Horizonts eines Ortes, an dem sich der Beobachter 
befindet, verschwunden ist. Zu dieser Zeit beginnen auch die Scharʿī-Nacht sowie 
die Sonnennacht. An Orten, wo der scheinbare Sonnenauf- und -untergang nicht 
beobachtet werden kann, und auch bei der Durchführung von Berechnungen 
werden die Scharʿī-Zeiten verwendet. Wenn die Sonnenstrahlen morgens auf 
den höchsten Hügel (die höchste Anhöhe) treffen, handelt es sich um die Scharʿī-
Zeit des Sonnenaufgangs. Und am Abend, wenn man sie von hier zurückziehen 
sieht, ist es die beobachtete Scharʿī-Zeit des Sonnenuntergangs. Die Adhānī-
Uhren (Alaturka-Uhren) werden zu dieser Zeit auf 12 Uhr gestellt. [D. h. die 
Adhānī-Zeit ist ein Zeitsystem, das beim Scharʿī-Sonnenuntergang bei 12 Uhr 

– 265 –



beginnt und täglich variiert.] Die Zeit des Abendgebets dauert bis zur Zeit des 
Nachtgebets an. Es ist sunna, das Abendgebet zu Beginn seiner Zeit zu verrichten. 
Es ist harām, das Abendgebet bis nach der „Ischtibāk an-nudschūm“ (Erschei-
nungszeit bzw. Anhäufung der Abendsterne) genannten Zeit aufzuschieben, d.h. 
bis zu dem Zeitpunkt, an dem sich die Sterne vermehrt haben, also der hintere 
Sonnenrand 10° unterhalb der Linie des scheinbaren Horizonts gesunken ist. 
Aus Gründen wie Krankheit, Reise und Verzehr von bereits vorbereitetem 
Abendessen darf man das Abendgebet bis zu diesem Zeitpunkt aufschieben. 

Die „Zeit des Nachtgebets“ (Ischā) beginnt gemäß den zwei Imāmen nach 
der „ersten Nacht“ (al-Ischā al-awwal), also nachdem im Westen das rote Licht 
über der Linie des scheinbaren Horizonts verschwindet. So ist es auch gemäß 
den drei anderen Rechtsschulen. Imām Abū Hanīfa zufolge beginnt die Zeit des 
Nachtgebets nach der „zweiten Nacht“ (al-Ischā ath-thānī), also nach dem Ver-
schwinden des weißen Lichts. Nach der hanafītischen Rechtsschule dauert sie 
bis zum Ende der Scharʿī-Nacht an, also bis zum Anbruch der Morgendämmerung 
(Fadschr). Das Verschwinden des roten Lichts erfolgt, wenn der obere Sonnenrand 
auf eine Höhe von 17° unter dem Oberflächenhorizont sinkt. Danach, wenn er 
auf eine Höhe von 19° sinkt, verschwindet das weiße Licht. Es gibt Gelehrte, die 
sagen, dass in der schāfiʿītischen Rechtsschule das Ende der Zeit des Nachtgebets 
die Hälfte der Scharʿī-Nacht (d. h. der Zeit zwischen dem Sonnenuntergang und 
der Morgendämmerung) ist. Folglich ist es nach diesen Gelehrten nicht gestattet, 
das Nachtgebet nach der Hälfte der Schar ʿī-Nacht zu verrichten. In der 
hanafītischen Rechtsschule hingegen ist dies makrūh. In der mālikītischen Rechts-
schule ist es zwar gültig, das Nachtgebet bis zum Ende der Scharʿī-Nacht zu ver-
richten, doch es ist eine Sünde, es nach Ablauf des ersten Drittels der Nacht zu 
verrichten. Diejenigen, die das Mittags- und Abendgebet nicht in den Zeiten 
gemäß den zwei Imāmen verrichten können, sollten sie auf keinen Fall zum Nach-
holen aufschieben, sondern in dem Zeitraum gemäß dem Idschtihād von Imām 
Abū Hanīfa verrichten und demzufolge das Nachmittags- und Nachtgebet nicht 
vor der jeweiligen Zeit gemäß dem Idschtihād von Imām Abū Hanīfa verrichten. 
Nach der hanafītischen Rechtsschule gilt ein Gebet als innerhalb der vorgeschrie-
benen Zeit verrichtet, wenn der Eröffnungs-Takbīr vor Ablauf der Zeit ausge-
sprochen wurde, und gemäß der mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule, 
wenn vor Ablauf der Zeit eine Gebetseinheit verrichtet wurde. A. Diyā Beg 
schreibt in seinem Buch Ilm-i hayʾat: 

„Je mehr man sich dem Pol nähert, desto mehr entfernen sich die Anfangszeiten 
des Morgen- und Nachtgebets, d. h. die Zeiten der Morgen- und Abenddämmerung, 
von den Zeitpunkten des Sonnenauf- und -untergangs. Das heißt also, dass sich 
die Anfangszeiten des Morgen- und Nachtgebets einander annähern. Die Ge-
betszeiten eines jeden Ortes ändern sich je nach Entfernung vom Äquator, d. h. 
je nach Breitengrad (ª) und Deklination (∞) der Sonne, d. h. nach Monaten und 
Tagen.“ [An Orten, deren Breitengrad größer ist als (90 – ∞), gibt es kein Tag 
und Nacht. Wenn das Komplement des Breitengrades < Deklination + 19 ist, 
d.h. in den Zeiten, in denen die Summe von Breitengrad und Deklination 90 – 
19 = 71 oder größer ist, so beginnt in den Sommermonaten, in denen die Dekli-
nation der Sonne größer als 5° ist, die Morgendämmerung (Fadschr), noch bevor 
die Abenddämmerung (Schafaq) endet. Daher beginnen beispielsweise in Paris, 
dessen Breitengrad 48° 50' beträgt, die Zeiten des Nacht- und Morgengebets im 
Zeitraum vom 12. bis 30. Juni nicht.] In der hanafītischen Rechtsschule ist der 
Eintritt einer Gebetszeit überhaupt der Grund, der Anlass zur Verrichtung des 
Gebets. Wenn der Grund nicht vorliegt, ist es nicht fard, das Gebet zu verrichten. 
Daher ist es nicht fard, in solchen Ländern diese zwei Gebete zu verrichten. 

– 266 –



Nach manchen Gelehrten dagegen ist es fard, diese Gebete in den Gebetszeiten 
zu verrichten, zu denen sie an Orten, deren Breitengrade nah sind, eintreten. 
[Zu Zeiten, in denen diese beiden Gebete nicht eintreten, wäre es gut, diese 
beiden Gebete in den Gebetszeiten des letzten Tages desselben Ortes zu verrichten, 
an dem sie letztmalig eintraten.] 

Wenn das erste Viertel des Scharʿī-Tages, d. h. der Fastenzeit endet, beginnt 
die „Duhā“-Zeit. Die Mitte des Scharʿī-Tages heißt „ad-Dahwa al-kubrā“-Zeit. 
Gemäß der Adhānī-Zeit gilt ad-Dahwa al-kubrā = Fadschr + (24 – Fadschr) ÷ 2 
= Fadschr + 12 – Fadschr ÷ 2 = 12 + Fadschr ÷ 2. D. h. die Hälfte der Zeit des 
Fadschr ergibt ab 12:00 Uhr morgens die Dahwa al-kubrā-Zeit. Da z. B. in Istanbul 
am 13. August die Fadschr-Zeit gemäß der Zonenzeit 03:09 Uhr und die Zeit 
des Sonnenuntergangs 19:13 Uhr beträgt, beträgt die Dauer des Scharʿī-Tages 
16 Stunden 4 Minuten und die Dahwa al-kubrā-Zeit gemäß der Zonenzeit 8 Stun-
den 2 Minuten + 3 Stunden 9 Minuten = 11:11 Uhr. Oder sie beträgt gemäß der 
Zonenzeit die Hälfte der Summe der Sonnenuntergangszeit (Ghurūb) und der 
Morgendämmerung (Fadschr). 

Da der Winkel der Lichtbrechung durch die atmosphärischen Schichten zu-
nimmt, je mehr sich die Sonne der Linie des scheinbaren Horizonts nähert, sieht 
es an ebenen Orten wie der Meeresoberfläche und dem Flachland so aus, als 
wäre die Sonne aufgegangen, wenn der obere Sonnenrand 0,56° unter der Linie 
des scheinbaren Horizonts liegt. Abends verschwindet sie am Horizont in derselben 
Zeitspanne nach dem Sonnenuntergang. 

Die unendlichen Ebenen, die senkrecht zum Lot eines Ortes, d. h. zum Er-
dradius durch diesen Ort, stehen, werden als „Horizonte“ (Ufq) des Ortes be-
zeichnet, wobei die Oberflächenhorizonte die einzige Ausnahme darstellen. Es 
gibt sechs Horizonte. Die Lage und Richtung dieser Horizonte sind nicht konstant. 
Sie variieren je nach Standort des Beobachters. Der „wahre Horizont“ (al-Ufq 
al-haqīqī) ist die unendliche Horizontebene EN, die durch den Erdmittelpunkt 
verläuft. Der „Tangentialhorizont“ (al-Ufq al-hissī) eines Beobachters ist eine 
unendliche Ebene, die durch den tiefsten Punkt B seines Ortes verläuft, d. h. die 
Oberfläche der Erdkugel berührt. Der Winkel, den die beiden Geraden, die vom 
Erdmittelpunkt und von der Erdoberfläche zum Sonnenmittelpunkt verlaufen, 
im Mittelpunkt der Sonne bilden, wird „Sonnenparallaxe“ (Ikhtilāf al-manzar) 
genannt. Ihr Jahresmittelwert beträgt 8,8 Winkelsekunden. Sie ist die Differenz 
zwischen der Höhe des Sonnenmittelpunkts gemäß dem wahren Horizont und 
seiner Höhe gemäß dem mathematischen oder tangentialen Horizont. Die Parallaxe 
führt zu einer Verzögerung bei der Sichtung des Mond- und Sonnenaufgangs. 
Die horizontale Ebene F, die durch den Punkt M einer beliebigen Höhe, in der 
sich der Beobachter [derjenige, der die Sonne beobachtet] befindet, ist sein „ma-
thematischer Horizont“ (al-Ufq ar-riyādī). Die „Linie des scheinbaren Horizonts“ 
(Khatt al-ufq az-zāhirī) ist der Kreis LK, der durch die Punkte K gebildet wird, 
an denen die Erdkugel den Kegel berührt, der durch die Umdrehung der Geraden 
MK um das Lot durch M gebildet wird, die vom Auge des Beobachters bei M 
ausgeht und die Erdkugel im Punkt K tangiert. Die Ebene, die durch diesen 
Kreis verläuft und senkrecht zum Lot des Punktes M steht, heißt „sichtbarer 
Horizont“ (al-Ufq al-marʾī) des Beobachters und die Oberfläche dieses Kegels 
ist der „Oberflächenhorizont“ (al-Ufq as-sathī) des Beobachters. Die „Linie des 
scheinbaren Horizonts“ ist ein Kreis, an dem es dem Beobachter, der sich in 
einer beliebigen Höhe befindet, so scheint, als würden sich dort der Himmel und 
die tiefsten Punkte des Ortes wie das Meer und Flachland vereinen. Dieser Kreis 
wird durch die Schnittpunkte des sichtbaren Horizonts und der Erdoberfläche 
gebildet. Durch einen jeden dieser Schnittpunkte verläuft eine Vertikalebene.  

– 267 –



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Die Ebene des Tangentialhorizonts, die durch den Punkt K verläuft, der die  
Vertikalebene schneidet, in der sich die Sonne befindet, schneidet die Vertikal-
ebene senkrecht entlang der Linie MS. Dieser tangentiale Horizont wird als 
„Oberflächenhorizont“ des Beobachters bezeichnet und ist gleichzeitig die Ebene 
MK. Für verschiedene Anhöhen eines Ortes gibt es verschiedene Oberflächen-
horizonte. Die Punkte K dieser Horizonte, die die Erdoberfläche berühren, bilden 
die Linie des scheinbaren Horizonts. Die Richtung des Sehstrahls des Beobachters, 
d. h. die Linie MS, wird als „Linie des Oberflächenhorizonts“ bezeichnet. Der 
Kreisbogen ZS der Vertikalebene ist die Höhe der Sonne gemäß dem Oberflä-
chenhorizont. Dieser Kreisbogen zeigt den Wert des Winkels, den die beiden 
Halbgeraden bilden, die sich vom Auge des Beobachters bis zu den beiden Eck-
punkten des Bogens erstrecken. Weil sich die Sonne bewegt, verschiebt sich der 
Punkt K, an dem der Oberflächenhorizont MS die Erdkugel berührt, auf der 
Linie des scheinbaren Horizonts und dadurch ändert sich in jedem Augenblick 
der Oberflächenhorizont. Wenn der Beobachter auf den Punkt H schaut, an dem 

– 268 –

�

�

�

�

�

�
�

	

�

�




�

�

�

�
�

�

�

�

�
�

�

�

Abbildung zu den Begriffen Horizont und Höhe:

K    : Der Punkt, an dem die Vertikalebene, 
die durch die Sonne verläuft, die  
Linie LK des scheinbaren Horizonts 
schneidet. 

MS : Die Ebene des Tangentialhorizonts, 
die die Erdkugel am Punkt K berührt, 
wird als „Oberflächenhorizont“ (al-Ufq 
as-sathī) des Beobachters bezeichnet.  

HK : Höhe des oberen Sonnenrandes gemäß 
dem Punkt K, der auf der Linie des 
scheinbaren Horizonts liegt. Sie ist 
gleich der Höhe ZS der Sonne gemäß 
dem Oberflächenhorizont. 

D=C=Ç : Senkungswinkel (Tiefenwinkel) 
des Horizonts. 

M   : Eine beliebige Höhe des Ortes.  
ZMF  : Mathematischer Höhenwinkel der 

Sonne. 
ZS  : Vertikalkreisbogen auf der Himmels-

kugel, der die Höhe der Sonne gemäß 
dem Oberflächenhorizont zeigt. Der 
Winkel dieses Bogens ist mit dem Win-
kel des Bogens HK identisch. 

O   : Einer der Schnittpunkte des wahren 
Horizonts mit dem Oberflächenhori-
zont. 

ZS : Vertikalkreisbogen auf der Himmels-
kugel, der die Höhe der Sonne gemäß 
dem Oberflächenhorizont zeigt. Der 
Winkel dieses Bogens ist mit dem 
Winkel des Bogens HK identisch. 

O   : Einer der Schnittpunkte des wahren 
Horizonts mit dem Oberflächenho-
rizont. 

1 : Mathematischer Horizont. 
2 : Tangentialhorizont. 
3 : Linie des scheinbaren Horizonts. 
4 : Wahrer Horizont. 
5 : Linie des Scharʿī-Horizonts. 
6 : Ebene des Oberflächenhorizonts. 
G : Sonne, beobachtet von der Erde 

aus.  
GN  : Wahre Höhe der Sonne. 
B : Tiefste Stelle des Ortes.



der Bogen HK, der von K aus parallel zum Höhenkreisbogen ZS am Himmel ge-
zeichnet wird, die Gerade MZ zwischen Beobachter und Sonne schneidet, sieht 
er die Sonne. Er nimmt diesen Bogen als die Höhe der Sonne gemäß der Linie 
des scheinbaren Horizonts wahr. Der Winkel des Bogens HK ist identisch mit 
dem des Bogens ZS des hinteren Sonnenrandes gemäß dem Oberflächenhorizont. 
Daher wird als Höhe gemäß dem Oberflächenhorizont die „scheinbare Höhe“ 
HK verwendet. Die Sonne geht am Punkt S am Himmel unter. Dem Beobachter 
scheint es so, als sei die Sonne am Punkt K auf der Erde untergegangen. Wenn 
die Sonne und die Sterne unter den Oberflächenhorizont eines Ortes sinken, 
d.h. ihre Höhe gemäß diesem Horizont null beträgt, sehen alle Beobachter, die 
sich an einem beliebigen Ort auf diesem Horizont befinden, die Sonne und die 
Sterne untergehen. Der Beobachter im Punkt M sieht die Sonne am Oberflä-
chenhorizont im Punkt K untergehen. Mit anderen Worten: Wenn die Höhe des 
oberen Sonnenrandes gemäß dem Oberflächenhorizont null wird, ist der Zeitpunkt 
des Sonnenuntergangs für den Beobachter im Punkt M erreicht. Genauso werden 
die anderen Gebetszeiten des Beobachters mit den Scharʿī-Höhen gemäß dem 
Oberflächenhorizont bestimmt. Weil der Beobachter, der sich am Punkt M be-
findet, die Scharʿī-Höhe ZS der Sonne gemäß dem Oberflächenhorizont als Höhe 
HK gemäß der Linie des scheinbaren Horizonts wahrnimmt, werden bei der Be-
stimmung der Gebetszeiten die „scheinbaren Höhen“ HK gemäß der Linie des 
scheinbaren Horizonts verwendet. Diese Höhen sind größer als die Höhen gemäß 
dem mathematischen, tangentialen, sichtbaren und wahren Horizont des Beob-
achters. Die Differenz zwischen der Höhe ZS gemäß dem Oberflächenhorizont 
und der Höhe ZN gemäß dem wahren Horizont wird „Senkungswinkel des Ho-
rizonts“ (Inhitāt al-ufq, Kimmtiefe) für die Höhe des Punktes M genannt. Der 
Vertikalkreisbogen, der gleich dem Senkungswinkel des Horizonts ist, d. h. der 
Bogen NS, ist die „Senkung des Horizonts“. An gebirgigen Orten, wo die Linie 
des scheinbaren Horizonts nicht beobachtet werden kann, werden die in Kalendern 
eingetragenen „Scharʿī-Zeiten“ verwendet. 

Während sich der Beobachter am tiefsten Punkt des Ortes befindet, sind der 
mathematische, tangentiale und sichtbare Horizont für ihn identisch, an diesem 
Punkt gibt es keinen Oberflächenhorizont. Die Linie des scheinbaren Horizonts 
ist ein kleiner Kreis um diesen tiefsten Punkt B und die Höhe gemäß dieser Linie 
und die Höhen gemäß allen anderen Horizonten sind identisch. So wie der Be-
obachter an Höhe gewinnt, verschiebt sich auch der mathematische Horizont 
des Beobachters in die Höhe. Dadurch geht sein Tangentialhorizont in seinen 
Oberflächenhorizont über, und die Linie des scheinbaren Horizonts sinkt in 
Richtung seines wahren Horizonts ab und wird größer. Die Radien der Kreise 
der sich vergrößernden Linie des scheinbaren Horizonts, d. h. die Winkel von 
D, sind so groß wie die Kreisbogen des Senkungswinkels des Horizonts. Die 
Bögen ZS, die die Höhen der Sonne gemäß dem Oberflächenhorizont darstellen, 
sind um den gleichen Winkelwert wie der der Senkung des Horizonts höher als 
die wahre Höhe. 

Dass die Sonne die Mittagszeit gemäß einem Horizont erreicht bedeutet, dass 
sie zu ihrem oberen Kulminationspunkt gemäß diesem Horizont gelangt. Wenn 
sich der Beobachter an der tiefsten Stelle eines Ortes befindet, konvergieren die 
Mittagsbereiche der Sonne gemäß allen Horizonten und der Linie des scheinbaren 
Horizonts in einem Punkt, und der Tagbogen der täglichen Bahn der Sonne 
schneidet, wie in der Abbildung auf Seite 275 zu sehen ist, den Meridian im Punkt 
A, der der Mittelpunkt des Tagbogens ist. Dieser Punkt wird der „wahre Mit-
tagsbereich“ genannt. Was die Beobachter betrifft, die sich an höheren Anhöhen 
befinden und die Sonne beobachten können, so sind ihre „scheinbaren Mittags-

– 269 –



bereiche“ „Kreise der Mittagsbereiche“, die um den wahren Mittagsbereich am 
Himmel durch die Kulminationspunkte in Bezug auf Kreise der Linien des schein-
baren Horizonts gebildet werden, die den Höhen, die sie einnehmen, eigen sind. 
Während sich die Sonne auf ihrer Bahn bewegt, trifft sie jeden dieser Kreise an 
zwei Punkten. Wenn sie den ersten Punkt erreicht, beginnt die „scheinbare Mit-
tagszeit“. Wenn die Sonne den zweiten Punkt erreicht, ist es das Ende der schein-
baren Mittagszeit. Wenn die Position des Beobachters höher wird, findet eine 
Senkung des Horizonts statt und die Kreise der Linie des scheinbaren Horizonts 
werden größer. Ebenso werden die „Kreise des Mittagsbereichs“ im Himmel 
größer. Ihre Radien entsprechen den Winkeln der Bogen, die von den Radien 
der Kreise des scheinbaren Horizonts auf der Erde gebildet werden. Wenn der 
Beobachter auf die höchste Anhöhe des Ortes, an dem er sich befindet, steigt, 
wird der „Kreis des Mittagsbereichs“ im Himmel der größte und äußerste. Dieser 
größte Kreis des Mittagsbereichs wird als „Scharʿī-Mittagsbereich“ des Beobachters 
bezeichnet. Der Oberflächenhorizont des Beobachters am höchsten Punkt eines 
Ortes ist sein „Scharʿī-Horizont“. Die Höhe des Sonnenrandes gemäß dem Scharʿī-
Horizont wird „Scharʿī-Höhe“ (al-Irtifāʿ asch-scharʿī) genannt. Wenn die Scharʿī-
Höhe so groß ist wie der obere Kulminationspunkt gemäß dem Scharʿī-Horizont 
am Ort des Sonnenaufgangs, tritt der vordere Sonnenrand in den Kreis des 
Scharʿī-Mittagsbereichs ein. Ein Hügel, der so weit entfernt ist, dass die beschat-
teten und die beleuchteten Bereiche auf ihm während der Isfirār-Zeit (d. h. wäh-
rend der Gelbfärbung der Sonne zur Zeit des Sonnenuntergangs) mit bloßem 
Auge nicht zu unterscheiden sind, gilt nicht als Hügel dieser Region. Der Radius 
des Kreises des Scharʿī-Mittagsbereichs weist einen Winkel auf, der genauso groß 
ist wie der Senkungswinkel des Horizonts für einen Beobachter, der sich auf dem 
höchsten Hügel befindet. Die Kreise, die die Mittagszeiten darstellen, sind dann 
nicht sichtbar. Das Ein- und Austreten der Sonne in diese Kreise bzw. aus diesen 
Kreisen wird ersichtlich aus dem Kürzer- bzw. Längerwerden des Schattens eines 
Stabes, der senkrecht in die Erde gesteckt wird.  

Ibn Ābidin schreibt im Kapitel über die Mustahabb-Handlungen des Fastenden 
und Tahtāwī in seinem Superkommentar zum Buch Marāqī al-falāh: „Wenn der 
Fastende, der sich an einer niedrigen Anhöhe des Ortes befindet, den scheinbaren 
Sonnenuntergang früher beobachtet, bricht er vor demjenigen sein Fasten, der 
sich an einer höheren Anhöhe befindet. [Im Islam sind nicht die wahren Zeiten, 
sondern für diejenigen, die die Sonne sehen können, die scheinbaren Zeiten aus-
schlaggebend.] Für diejenigen, die den Sonnenuntergang nicht sehen können, 
gilt als Sonnenuntergang (Ghurūb) die Zeit, zu der die Hügel im Osten dunkel 
werden.“ D. h. es handelt sich dabei um den scheinbaren Sonnenuntergang, der 
von denen beobachtet wird, die sich am höchsten Punkt befinden. Mit anderen 
Worten: Dies ist der auf den Scharʿī-Horizont bezogene Sonnenuntergang. Dass 
für diejenigen, die den Sonnenuntergang nicht sehen, die Zeit des „Scharʿī-Son-
nenuntergangs“ ausschlaggebend ist, steht ebenso im Buch Madschmaʿ al-anhur 
sowie in dem schāfiʿītischen Buch al-Anwār li-aʿmāl al-abrār, und diese Zeit wird 
mittels Berechnung ermittelt. 

Um die Anfangszeiten des Mittags- und Nachmittagsgebets leicht ermitteln 
zu können, beschreibt Abdulhaqq Sudschādil, der in der Gesellschaft von Mu-
hammad Maʿsūm al-Fārūqī as-Sirhindī herangereift ist, in seinem persischen Buch 
Masāʾil-i scharh-i wiqāya, gedruckt 1294/1877 in Indien, folgende Methode: 

„Auf einer ebenen Fläche, auf die die Sonne scheint, wird ein Kreis gezeichnet. 
Dieser Kreis wird ,ad-Dāʾira al-hindiyya‘ (indischer Kreis) genannt. Im Mittelpunkt 
dieses Kreises stellt man einen geraden Stab senkrecht auf, der so lang wie dessen 
Radius ist. Die Spitze des Stabes muss von drei verschiedenen Punkten des 

– 270 –



Kreises gleich weit entfernt sein, damit der Stab absolut senkrecht steht. Dieser 
senkrechte Stab wird ,Mikyās‘ (Gnomon) genannt. Am Vormittag ist der Schatten 
des Stabes länger als der Radius des Kreises, sodass er bis über den Kreisrand 
hinausreicht und in Richtung Westen zeigt. Je höher die Sonne steigt, d. h. je 
mehr ihre Höhe (Irtifāʿ) zunimmt, umso kürzer wird der Schatten des Stabes. 
Sobald dabei der Schatten den Kreisrand erreicht, markiert man diesen Schnitt-
punkt. Nach dem Mittag ragt der Schatten des Stabes im Osten vom Rand des 
Kreises hinaus; sobald der Schatten auf den Kreisrand trifft, wird auch dieser 
Schnittpunkt markiert. Zwischen dem Mittelpunkt des Kreisbogens, der von 
diesen zwei Punkten gebildet wird, und dem Mittelpunkt des Kreises zieht man 
eine gerade Linie. Diese Linie ist die ,Meridianlinie‘ von jenem Standort.“ Die 
Ausrichtung der Meridianlinie zeigt in die nördliche und südliche Richtung. 
Wenn der vordere Sonnenrand von der Linie des scheinbaren Horizonts dieses 
Ortes zum oberen Kulminationspunkt aufsteigt, beginnt die „scheinbare Mit-
tagszeit“ (az-Zawāl az-zāhirī). Ab diesem Zeitpunkt kann nicht mehr wahrge-
nommen werden, dass der Schatten kürzer wird. Hiernach gelangt der Sonnen-
mittelpunkt zum Meridian und befindet sich sodann in seiner maximalen Höhe 
gemäß dem wahren Horizont. Diese Zeit ist die „wahre Mittagszeit“ (az-Zawāl 
al-haqīqī). Zur wahren Mittagszeit ändern sich die Mittagszeiten gemäß der mitt-
leren Zeit nicht je nach Breitengrad. Wenn sich die Sonne von diesem Punkt 
wegbewegt, trennt sich auch der Schatten von der Meridianlinie, ohne dass dies 
wahrgenommen wird. Wenn der hintere Sonnenrand zum scheinbaren Kulmina-
tionspunkt gemäß dem Sonnenuntergangspunkt auf der Linie des scheinbaren 
Horizonts absinkt, endet die scheinbare Mittagszeit und die „scheinbare Zeit 
des Mittagsgebets“ (az-Zuhr az-zāhirī) tritt ein. Man kann nun beobachten, dass 
der Schatten länger zu werden beginnt. Die Mitte der Zeitspanne, in der sich die 
Länge des Schattens nicht ändert, ist die „wahre Mittagszeit“. In London wird 
mit Hilfe von Teleskopen die Zeit des Durchgangs des Sonnenmittelpunktes 
durch den Meridian beobachtet und die Zawālī-Uhren werden dementsprechend 
eingestellt. [Die Zawālī-Zeit ist ein Zeitsystem, das mit der Mittagszeit beginnt.] 
Zu dieser beobachteten wahren Mittagszeit beträgt die wahre Zeit 12 Uhr. Die 
algebraische Addition der Zeitgleichung mit dieser 12 ergibt den Beginn der 
„mittleren Zeit“ auf der Uhr, die die Ortzeit anzeigt, d. h. 12:00 Uhr. Die durch 
Berechnung ermittelten mathematischen Zeiten zeigen auch die beobachteten 
Zeiten auf den Uhren. Diese „beobachtete Mittagszeit“ (az-Zawāl al-marʾī), die 
auch der Beginn der Uhr ist, die die mittlere Zeit anzeigt, liegt 8 Minuten und 20 
Sekunden nach der „mathematischen Mittagszeit“ (az-Zawāl ar-riyādī), also dem 
Zeitpunkt, zu dem die Sonne an der Mittagszeit ankommt. Die kürzeste Länge 
des Schattens nennt man „Fayʾ az-zawāl“ (Mittagsschatten). Die Länge des Mit-
tagsschattens variiert in Abhängigkeit vom Längen- und Breitengrad. 

Man stellt die Zirkelspanne eines Zirkels so weit wie die Länge des Mittags-
schattens ein und fixiert den einen Schenkel an dem Punkt, an dem die Meri-
dianlinie den Kreis schneidet. Der Punkt, an dem der andere Schenkel den au-
ßerhalb des Kreises liegenden Abschnitt der Meridianlinie schneidet, wird 
markiert. Anschließend zeichnet man einen zweiten Kreis, dessen Radius dem 
Abstand zwischen diesem Punkt und dem Mittelpunkt des ersten Kreises entspricht. 
Der Zeitpunkt, an dem der Schatten des Gnomons (Mikyās) diesen zweiten Kreis 
schneidet, ist die „Zeit des scheinbaren ersten Nachmittags“. Den zweiten Kreis 
muss man jeden Tag aufs Neue zeichnen. Der Mittagsschatten wird lediglich bei 
der Ermittlung der Gebetszeiten des Mittags- und Nachmittagsgebets verwendet, 
nicht aber bei der Ermittlung der anderen Gebetszeiten. 

In den Büchern Madschmaʿ al-anhur und Riyād an-nāsihīn heißt es: „Die 

– 271 –



Zuhr-Zeit (Zeit des Mittagsgebets) beginnt mit dem ,Zawāl‘ der Sonne, d. h., 
wenn ihr hinterer Rand beginnt, vom oberen Kulminationspunkt aus, zu dem sie 
gemäß der Linie des scheinbaren Horizonts aufgestiegen ist, abzusinken. Um die 
Mittagszeit zu bestimmen, wird ein Stab senkrecht in den Boden gesteckt. Wenn 
sein Schatten aufhört kürzer zu werden, d. h., wenn er weder kürzer noch länger 
wird, handelt es sich um die ,Mittagszeit‘ (Zawāl-Zeit). Es ist nicht erlaubt, 
während dieser Zeit Gebete zu verrichten. Wenn der Schatten wieder beginnt, 
länger zu werden, ist die Mittagszeit zu Ende.“ Bei der in den erwähnten Büchern 
genannten maximalen Höhe (d. h. dem oberen Kulminationspunkt) handelt es 
sich nicht um die Höhen gemäß dem wahren Horizont. Es werden zwei Positionen 
genannt: Die eine ist, wenn der vordere Sonnenrand vom Oberflächenhorizont, 
d. h. von der östlichen Linie des scheinbaren Horizonts zum oberen Kulminati-
onspunkt aufsteigt; und die andere ist, wenn der hintere Rand vom Oberflächen-
horizont, d. h. gemäß der westlichen Linie des scheinbaren Horizonts zum oberen 
Kulminationspunkt absinkt. Denn wie im Superkommentar zum Buch al-Imdād 
steht, wird bei der Gebetszeitenbestimmung nicht der wahre Horizont, sondern 
die Linie des scheinbaren Horizonts verwendet. Wenn der vordere Sonnenrand 
vom Oberflächenhorizont, also von der Linie des scheinbaren Horizonts zum 
oberen Kulminationspunkt aufsteigt, beginnt die „scheinbare Mittagszeit“. Wenn 
der hintere Sonnenrand beginnt, vom Oberflächenhorizont, d. h. von der schein-
baren Kulmination gemäß der westlichen Linie des scheinbaren Horizonts ab-
zusinken, endet die scheinbare Mittagszeit und die scheinbare Zeit des Mittagsgebet 
tritt ein. In diesem Moment hat die Länge des Schatten des Gnomons so wenig 
zugenommen, dass dies nicht wahrgenommen werden kann. Die scheinbare Zeit 
des Nachmittagsgebets (Asr) beginnt, wenn die Länge dieses Schattens um die 
Länge des Gnomons zunimmt. Die wahre Mittagszeit ist nur ein Augenblick. 
Doch die scheinbaren Mittagszeiten, die auf dem vorderen und hinteren Son-
nenrand basieren, sind jene Zeiten, zu denen diese Ränder in diejenigen Kreise 
der „scheinbaren Mittagsbereiche“ auf der Himmelskugel ein- und austreten, 
deren Mittelpunkt mit dem wahren Mittagszeitspunkt übereinstimmen und deren 
Radien dem Winkelwert der Senkung des Horizonts (Inhitāt al-ufq), die der 
Höhe des Beobachterstandortes eigen ist, entsprechen. Der Bereich der schein-
baren Mittagszeit ist kein Punkt, sondern der Bogen zwischen den beiden Punkten, 
an denen diese Kreise die Tagesbahn der Sonne schneiden. Der größte dieser 
Kreise ist der „Kreis des Scharʿī-Mittagsbereichs“. Im Islam ist die Mittagszeit 
(Zawāl), d. h. die Mitte des Tages, die Zeitspanne zwischen dem Moment, in 
dem der vordere Sonnenrand in diesen Scharʿī-Kreis eintritt, und dem Moment, 
in dem ihr hinterer Rand den Kreis verlässt. Wenn der vordere Sonnenrand in 
den Kreis eintritt, beginnt die „Scharʿī-Mittagszeit“. Wenn der hintere Sonnenrand 
diesen Kreis verlässt, endet die Scharʿī-Mittagszeit (az-Zawāl asch-scharʿī) und 
die „Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets“ (az-Zuhr asch-scharʿī) beginnt. Diese Zeit 
wird durch Berechnung ermittelt und in die Kalender eingetragen.  

Die sechs Gebetseinheiten, die man nach den drei Pflichteinheiten des Abend-
gebets verrichtet, werden „Awwābīn“-Gebet genannt. 

Die Zeiten der gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) zu bestimmen und 
festzulegen, also sie zu verstehen und kundzutun, geschieht mithilfe religiöser 
Kenntnisse. Die Fiqh-Gelehrten haben die von den Mudschtahids vermittelten 
Kenntnisse in ihren „Fiqh“-Büchern festgehalten. Die mitgeteilten Zeiten zu er-
rechnen, ist gestattet (dschāʾiz). Doch es ist zwingend erforderlich, dass die durch 
Berechnung ermittelten Zeiten seitens der Islamgelehrten bestätigt werden. Dass 
es erlaubt ist, die Gebetszeiten sowie die Gebetsrichtung (Kibla) zu errechnen, 
steht im Buch von Ibn Ābidīn beim Thema „Hinwendung zur Kibla beim Gebet“ 

– 272 –



sowie im Buch Fatāwā Schamsuddīn ar-Ramlī. Im Buch Mawdūʿāt al-ulūm heißt 
es: „Es ist eine Kollektivpflicht (Fard kifāya), die Gebetszeiten zu berechnen. 
Für die Muslime ist es eine Pflicht, den Beginn sowie das Ende der Gebetszeit 
der Position der Sonne oder Kalendern, die von Gelehrten bestätigt wurden, zu 
entnehmen.“ 

Die Erde dreht sich um ihre eigene Achse von West nach Ost. Mit anderen 
Worten: Schaut man von oben auf einen Globus, der auf einem Tisch liegt, so 
zeigt sich, dass sie sich in nördlichen Ländern gegen den Uhrzeigersinn dreht. 
Dies wird als „rechtläufige (wahre, prograde) Rotation“ (al-Haraka al-haqīqiyya) 
bezeichnet. Die Sonne und die Fixsterne scheinen pro Tag von Ost nach West 
einmal eine Umdrehung um die Erde zu machen. Dies wird als „rückläufige (re-
trograde) Bewegung“ (al-Haraka ar-ridschʿiyya) bezeichnet. Die Zeitspanne zwi-
schen zwei aufeinanderfolgenden Meridiandurchgängen eines Sterns an einem 
bestimmten Ort ist als ein „Sterntag“ definiert. Ein Vierundzwanzigstel (1/24) 
dieses Zeitraums ist eine „Sternstunde“. Die Zeitspanne zwischen zwei aufei-
nanderfolgenden Meridiandurchgängen des Sonnenmittelpunktes, also die Zeit-
spanne zwischen zwei wahren Mittagszeiten, heißt „wahrer Sonnentag“. Die 
Erdkugel bewegt sich von West nach Ost auf der „Ekliptik“ genannten Ebene 
und vollendet einen Umlauf pro Jahr um die Sonne. Aufgrund dieser Bewegung 
der Erde scheint es so, als bewege sich die Sonne von West nach Ost auf der 
Ekliptik um die „Ekliptikachse“, die durch den Erdmittelpunkt verläuft und 
senkrecht zur Ekliptikebene steht. Die mittlere Geschwindigkeit dieser Trans-
lationsbewegung beträgt etwa 30 Kilometer pro Sekunde, sie ist jedoch nicht 
konstant. Da die Umlaufbahn der Erde auf der Ekliptikebene nicht kreisförmig, 
sondern „elliptisch“ ist, sind die Winkel, die die in gleichen Abständen durch-
laufenen Bögen einschließen, nicht identisch. Je mehr sich die Erde der Sonne 
nähert, desto größer wird die Geschwindigkeit. Aufgrund dieser Bewegung der 
Erde ist die Sonne pro Tag etwa 4 Minuten langsamer als die Sterne und vollendet 
ihren täglichen Umlauf somit etwa 4 Minuten später als die Sterne. Daher ist 
dieser „wahre Sonnentag“ etwa 4 Minuten länger als der Sterntag. Diese zusätzliche 
Zeit variiert jeden Tag leicht von den 4 Minuten. Der zweite Grund für die Va-
riation der Längen der wahren Sonnentage besteht darin, dass die Erdachse nicht 
senkrecht zur Ekliptikebene steht. Es besteht ein Winkel von 23° 27' zwischen 
der Erdachse und der Ekliptikachse. Dieser Winkel ändert sich nie. Der dritte 
Grund ist, dass sich die maximale Höhe der Sonne täglich ändert. Die Ekliptik 
und die Äquatorebene schneiden sich entlang eines Erddurchmessers in zwei 
Punkten (Frühlings- und Herbstpunkt). Es besteht ein Winkel von etwa 23,5° 
zwischen diesen beiden Ebenen. Die Verbindungslinie zwischen diesen beiden 
Schnittpunkten wird „Äquinoktiallinie“ genannt. Auch dieser Winkel ändert 
sich nie. Während sich die Erde um die Sonne dreht, ändert sich die Richtung 
der Erdachse nicht. Ihre Richtungen sind stets parallel zueinander. Am 22. Juni 
ist die Erdachse so geneigt, dass ihr nördlicher Teil gemäß der Ekliptikachse zur 
Sonne hin geneigt ist, sodass mehr als die Hälfte der nördlichen Hemisphäre 
Sonnenlicht abbekommt. Die Deklination der Sonne beträgt +23,5°. Wenn die 
Erde an einem Punkt ankommt, der etwa ein Viertel der Länge ihres jährlichen 
Umlaufs beträgt, weicht die Erdachse um etwa 90° von der Richtung der Sonne 
ab. Zu diesem Zeitpunkt verläuft die Äquinoktiallinie durch die Sonne, und die 
Deklination der Sonne beträgt null. Wenn die Erde die Hälfte ihres jährlichen 
Umlaufs zurückgelegt hat, nimmt die senkrechte Projektion der Erdachse auf 
die Ekliptik ihre frühere sonnenzugewandte Position wieder ein, nur mit dem 
Unterschied, dass die Achse selbst gemäß der Achse der Ekliptik nun proportional 
von der Sonne weg dekliniert ist, wodurch der äquatoriale Halbkreis, der der 

– 273 –



Sonne zugewandt ist, oberhalb der Ekliptikebene liegt und weniger als die Hälfte 
der Nordhalbkugel und mehr als die Hälfte der Südhalbkugel dem Sonnenlicht 
ausgesetzt sind. Die Sonne befindet sich 23,5° unterhalb des Äquators und daher 
beträgt ihre Deklination –23,5°. Wenn die Erde drei Viertel ihrer jährlichen Um-
laufbahn zurückgelegt hat, also am 21. März, geht die Äquinoktiallinie in Richtung 
der Sonne und die Deklination der Sonne ist wieder null. Hasib Beg schreibt in 
seinem Buch Kozmoğrafya: „Wenn die von der Sonne ausgehenden parallelen 
Lichtstrahlen die Erde tangieren, bilden die Berührungspunkte einen großen, 
beleuchteten Kreis. Dieser Großkreis wird ,Tag-Nacht-Grenze‘ bzw. ,Terminator‘ 
(Dāʾirat at-tanwīr) genannt. In den sechs Monaten, in denen sich die Sonne über 
dem Äquator befindet, liegt mehr als die Hälfte der Nordhalbkugel auf der be-
leuchteten Seite des Terminators, die der Sonne ausgesetzt ist. Die durch diesen 
Kreis definierte Terminatorebene verläuft durch den Erdmittelpunkt, halbiert 
dadurch den Globus und steht senkrecht zu den von der Sonne ausgehenden 
Lichtstrahlen. Da die Erdachse senkrecht zur Äquatorebene steht, ist der ,Strah-
lungswinkel‘ zwischen der Terminatorebene und der Erdachse gleich der Dekli-
nation der Sonne. Deshalb gibt es an Orten, deren Breitengrad größer ist als 
90°–23° 27'=66° 33', Tage ohne Nächte und Nächte ohne Tage. Nehmen wir einen 
weiteren Kreis an, der parallel zum Terminator und 19° davon entfernt auf der 
unbeleuchteten Seite skizziert ist. In den Gebieten, deren Breitengrad zwischen 
diesen beiden Kreisen liegt, finden die Phänomene Morgendämmerung (Fadschr) 
und Abenddämmerung (Schafaq) statt. An Orten, an denen das Komplement 
zum Breitengrad kleiner ist als Deklination +19°, also in Situationen, in denen 
die örtlichen und zeitlichen Bedingungen derart sind, dass die Summe aus Brei-
tengrad und Deklination 90°–19°=71° oder mehr beträgt, beginnt die Morgen-
dämmerung, noch bevor die Abenddämmerung endet.“ An Orten, in denen die 
Deklination der Sonne kleiner als der Wert des Breitengrades ist, befindet sich 
die Sonne während ihres Höchststandes im südlichen Teil des Himmels. Die Ta-
gesbahnen der Sonne und der Sterne sind Kreise, die parallel zum Äquator ver-
laufen. Die Deklination der Sonne beträgt null, wenn die Tagesbahn der Sonne 
am 21. März und 23. September nach gregorianischem Kalender mit der Äqua-
torebene zusammenfällt. An diesen beiden Tagen sind die Dauern der Nacht- 
und Tageszeit überall auf der Erde identisch. Da die Nisf fadla (die Zeitdifferenz 
zum halben Tagbogen im Äquinoktium [Tagundnachtgleiche]) null beträgt, sind 
die wahre Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit und die Zeiten des wahren Son-
nenauf- und -untergangs gemäß der wahren Zeit überall 06:00 Uhr. Die Scharʿī-
Zeiten des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit werden in allen authentischen 
Kalendern ebenfalls mit 6 angegeben, weil auch bei der Zeit des Mittagsgebets 
in etwa dieselbe Tamkīn-Zeit wie beim Sonnenuntergang existiert. In den da-
rauffolgenden Tagen entfernen sich die Tagesbahnen der Sonne immer weiter 
vom Äquator, sodass die Deklination der Sonne schließlich am 22. Juni den Win-
kelwert +23° 27' erreicht und umgekehrt am 22. Dezember den Winkelwert –23° 
27'. In den Tagen danach beginnt eine allmähliche Abnahme des absoluten Werts 
der Sonnendeklination. Während der Zeit, in der die Sonne unterhalb des Äquators 
steht, befindet sich der größte Teil der nördlichen Hemisphäre auf der unbe-
leuchteten Seite des Terminators. Während sich die Erde um ihre eigene Achse 
dreht, geht die Sonne dann auf, wenn der vordere Rand des „Linie des scheinbaren 
Horizonts“ genannten kleinen Kreises eines Ortes den beleuchteten Teil der 
beiden durch den Terminator geteilten Hemisphären berührt. Die Sonne geht 
genau im Osten auf, während ihre Deklination null beträgt. Mit zunehmender 
Deklination verschieben sich die Punkte des Sonnenauf- und -untergangs entlang 
der Linie des scheinbaren Horizonts in den Sommermonaten nach Norden und 
in den Wintermonaten nach Süden. Die Kreisbogen der scheinbaren Horizontlinie, 

– 274 –



deren Winkelwerte sich täglich ändern, werden als „Siʿa“, d. h. „Amplituden“ 
der Sonne bezeichnet. Nachdem in nördlichen Ländern die Sonne aufgeht, steigt 
sie immer in südlicher Richtung auf. 

Ein Vierundzwanzigstel (1/24) des wahren Sonnentages wird als „wahre Son-
nenstunde“ bezeichnet. Die Längen dieser Stundeneinheiten ändern sich ebenfalls 
täglich. Die Zeiteinheiten, die bei der Verwendung von Uhren angenommen und 
für die Zeitmessung verwendet werden sollen, d. h. die Länge von Tag und Stunde 
muss jeden Tag identisch sein. Aus diesem Grund wurde der „mittlere Sonnentag“ 
definiert. Ein Vierundzwanzigstel des mittleren Sonnentages wird als „mittlere 
Sonnenstunde“ bezeichnet. Ibn Ābidīn bezeichnet im Kapitel über die Mens-
truation die erste als „muʿawwadsch“ (krumm, nicht gerade oder gleichmäßig) 
und die zweite als „muʿtadil“ (gleichmäßig, gleichförmig) bzw. „falakī“ (himmlisch) 
Stunde. Die Länge eines mittleren Sonnentages ist der Durchschnitt der Längen 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

– 275 –

�

�

�

�

��

�

	�

��

��

��

�

��

	


�



�

��

�




�

�

���

�

�

��

�

�

��

��

�

	�

��

��

�

��

	


�

�
�

�



�

�

�

���

B : Sonnenaufgangspunkt am 22.  
  Dezember. 

T : Sonnenaufgangspunkt am 21. März  
  und 23. September. 

L : Sonnenaufgangspunkt am 22. Juni. 
B' : Sonnenuntergangspunkt am 22.  

  Dezember. 
R : Sonnenuntergangspunkt am 21. März  

  und 23. September. 
L' : Sonnenuntergangspunkt am 22. Juni. 
BI  : Halbtagsbogen am 22. Dezember. 
TV' : Halbtagsbogen am 21. März und  

  23. September. 
LA : Halbtagsbogen am 22. Juni  
AV'= CL= GD: Deklinationsbogen der 

                      Sonne am 22. Juni.� 
IV' : Deklinationsbogen der Sonne  

  am 22. Dezember.  
VTV'R : Äquatorkreis am Himmel. 
AF', V'F', IF' : Bogen der maximalen  

                    Sonnenhöhe. 
A : Mittagszeitpunkt am 22. Juni.  
KLCK' : Halber Deklinationskreis am 22.      

          Juni.  
GN : Bogen der wahren Sonnenhöhe. 

KZK'Z'  : Deklinationskreis am 21. März  
         und 23. September.  

TC : Kreisbogen des Äquators, der mit der  
  Nisf fadla des Sonnenauf- und -unter- 
  gangs am 22. Juni übereinstimmt. 

FK= F'K'   : Bogen der Polhöhe.  
FK= ŞV'     : Breitengradbogen. 
H : Stundenwinkel (Fadl ad-dāʾir). 
E : Standort des Beobachters. 
EŞ : Lot in Himmelsrichtung (Zenit). 
TR : Ost-West-Durchmesser des wahren   

  Horizontkreises am Himmel. 
FEF'           : Meridianlinie. 
VKV'K'       : Meridian. 
F              : Nördlicher Punkt des wahren        

               Horizonts. 
ZL              : Bogen der Nisf fadla bei  

               Sonnenaufgang am 22. Juni. 
ZA= Z'A      : Halbtagsbogen und  

               Halbnachtbogen am 22. Juni. 
Z'L'      : Bogen der Nisf fadla bei  

               Sonnenuntergang am 22. Juni. 
LT, BT         : Amplituden während des  

               Sonnenaufgangs.



der wahren Sonnentage innerhalb eines Jahres. Da es 365,242216 wahre Sonnentage 
in einem Wendekreisjahr gibt, legt die mittlere Sonne innerhalb dieser Anzahl 
von Tagen eine Winkeldistanz von 360° zurück und innerhalb eines Sonnentages 
59' 08,33''. Nehmen wir an, dass eine Sonne, die jeden Sonnentag diese Strecke 
zurücklegt, sich mit der wahren Sonne zu einer Zeit, zu der die Tageszeit am 
kürzesten ist, entlang der Äquatorebene in Bewegung setzt. Zuerst wird die 
wahre Sonne diese überholen. Der wahre Sonnentag wird also kürzer sein als 
der mittlere Sonnentag. Bis Mitte Februar wird der Abstand zwischen den beiden 
Sonnen täglich größer. Hiernach nimmt die Geschwindigkeit der wahren Sonne 
ab und sie werden sich gegen Mitte April treffen. Danach wird die wahre Sonne 
hinter der mittleren Sonne zurückbleiben. Mitte Mai nimmt ihre Geschwindigkeit 
zu, sodass sich die beiden Sonnen Mitte Juni wieder treffen. Dann wird sie die 
mittlere Sonne überholen. Gegen Mitte Juli wird sie langsamer und gegen Mitte 
August befinden sie sich wieder auf demselben Meridian. Danach wird sie hinter 
der mittleren Sonne zurückbleiben. Ende Oktober nimmt ihre Geschwindigkeit 
wieder zu und die Differenz zwischen ihnen wird allmählich geringer. Schließlich 
werden sie sich wieder am Startpunkt treffen. Die Zeit in Minuten, die die mittlere 
Sonne benötigt, um diese Differenz zwischen den beiden Sonnenpositionen zu-
rückzulegen, wird mithilfe der Keplerschen Gesetze berechnet. Der tägliche Zeit-
unterschied zwischen der wahren und der mittleren Sonnenzeit wird als „Zeit-
gleichung“ (Taʿdīl az-zamān) bezeichnet. Die Zeitgleichung ist positiv, wenn die 
mittlere Sonne voraus ist, und negativ, wenn sie zurückliegt. Sie schwankt im 
Laufe eines Jahres etwa zwischen +16 Minuten und –14 Minuten. Ihr Wert beträgt 
viermal im Jahr null, wenn sich die beiden Sonnen vereinen. Ein Zeitpunkt gemäß 
der mittleren Sonnenzeit kann in die wahre Sonnenzeit umgerechnet werden, 
indem man die Zeitgleichung des betroffenen Tages dazu addiert, wenn sie + 
(positiv) ist, und die Zeitgleichung davon subtrahiert, wenn sie – (negativ) ist. 
Die täglichen Schwankungen der Zeitgleichung liegen zwischen +22 Sekunden 
und –30 Sekunden. Diese täglichen Werte für ein Jahr können der Tabelle am 
Ende unseres Buches entnommen werden. 

Ahmad Diyā Beg sagt: „Der Wert des Senkungswinkels des Horizonts in Win-
kelsekunden ist gleich dem Produkt aus 106,92 und der Quadratwurzel aus der 
Höhe des Beobachters in Metern vom tangentialen Horizont des Ortes.“ Die 
höchste Anhöhe in der Nähe des Beobachters in Istanbul ist der Hügel Tscham-
lidscha (Çamlıca) mit einer Höhe von 267 Metern. Demnach beträgt der größte 
Senkungswinkel des Horizonts 29'. In der Tabelle, die Tāhir Efendi, Vorsitzender 
der Abteilung für Astronomie, vorbereitete, als er 1283/1866 zum Direktor des 
Kairoer Observatoriums wurde, indem er für jeden Tag den Tamkīn berechnete, 
im Buch al-Marāsid von Fādil Ismāʿīl Galanbawī, im türkischen Buch Miʿyār al-
awqāt, geschrieben von Ismāʿīl Fahīm ibn Ibrāhīm Haqqi aus Erzurum im Jahre 
1193, sowie am Ende des Kalenders für das Hidschrī-Sonnenjahr 1286 (das dem 
Hidschrī-Mondjahr 1326 entspricht), der von Sayyid Muhammad Ārif Beg, Vor-
sitzender der Astronomieabteilung, erstellt wurde, steht geschrieben: „Der größte 
Senkungswinkel des Horizonts in Istanbul beträgt 29', und auf dieser Höhe, die 
unter dem wahren Horizont, d. h. unter Null liegt, beträgt die Refraktion (Licht-
brechung) 44,5' und der ,scheinbare Radius‘ der Sonne mindestens 15'45''. Daher 
führen diese drei Höhen dazu, dass die Sonne vor dem wahren Sonnenaufgang 
gesichtet wird. Die Sonnenparallaxe verursacht jedoch eine Verzögerung bei der 
Sichtung. Die Subtraktion von 8,8'', dem Winkelwert der ,Sonnenparallaxe‘, von 
der Summe dieser drei Höhen ergibt 1° 29' 6,2''. Dieser Winkelwert wird als 
,Höhenwinkel‘ der Sonne bezeichnet. Die Zeitspanne von der Zeit des Untergangs 
des Sonnenmittelpunktes vom wahren Horizont bis zu dem Moment, in dem ihr 
hinterer Rand um diesen berechneten Winkelwert, also unter den Scharʿī-Horizont 

– 276 –



sinkt und das Licht auf dem höchsten Hügel verschwindet, wird ,Tamkīn‘ genannt. 
Mithilfe der Gleichung, die für die Bestimmung der Gebetszeiten an einem be-
stimmten Tag in Istanbul verwendet wird, werden [unter Verwendung eines wis-
senschaftlichen Rechners, wie z. B. Casio] für die beiden Sonnenhöhen gemäß 
dem wahren Horizont 0° und –1° 29' 6,2'', d. h. für den wahren Untergang des 
Sonnenmittelpunkts vom wahren Horizont und für den Scharʿī-Untergang des 
oberen Randes vom Scharʿī-Horizont, die Stundenwinkel (Fadl ad-dāʾir) dieser 
zwei Sonnenuntergänge berechnet. Da genau zur Mittagszeit die wahre Zawālī-
Uhr auf Null zeigt, sind die Zeiten der zwei Sonnenuntergänge gleich dem Wert 
des Stundenwinkels. Der Zeitunterschied zwischen diesen beiden Zeiten ist der 
,Tamkīn‘.“ Beispielsweise beträgt am 21. März und am 23. September der Hö-
henwinkel der Sonne 1° 29' 6,2'' und der Tamkīn, d. h. die Zeit, die der Sonnen-
mittelpunkt benötigt, um auf seiner Bahn um diesen Höhenbetrag unter den 
wahren Horizont zu sinken, beträgt 7 Minuten 52,29 Sekunden. Aufgrund der in 
der Gebetszeitenformel vorhandenen Variablen der Sonnendeklination und der 
geografischen Breite des Ortes variiert die Tamkīn-Zeit in einer bestimmten 
Stadt je nach Grad der geografischen Breite und Datum. Obwohl die Tamkīn-
Zeit einer Stadt nicht für jeden Tag oder jede Stunde gleich ist, gibt es eine 
mittlere Tamkīn-Zeit für jede Stadt. Diese Tamkīn-Zeiten sind in der Tabelle 
am Ende unseres Buches aufgelistet. Als Vorsichtsmaßnahme werden zu der 
rechnerisch ermittelten Tamkīn-Zeit 2 Minuten addiert, sodass der mittlere 
Tamkīn für Istanbul als 10 Minuten angenommen wird. An jedem Ort mit einem 
Breitengrad unter 44° beträgt der Unterschied zwischen maximalem und mini-
malem Tamkīn innerhalb eines Jahres etwa eine oder zwei Minuten. Eine jede 
Stadt hat nur einen Tamkīn, und dieser wird verwendet, um aus der wahren Zeit 
eines Gebets die Scharʿī-Zeit zu ermitteln. Die Tamkīn-Zeit ist für alle Gebete 
dieselbe und es gibt keine Tamkīn-Zeit, die auf scheinbare Zeiten angewendet 
wird. Wenn eine Person die Zeit der Morgendämmerung (Fadschr, also die Zeit 
für den Fastenbeginn) 3 bis 4 Minuten hinauszögert, weil sie denkt, dass die 
Tamkīn-Zeit etwas sei, das aus Vorsichtsgründen hinzugefügt wurde, d. h. die 
Tamkīn-Zeit eine Vorsichtszeit sei, wird ihr Fasten ungültig. Genauso wird ihr 
Fasten sowie ihr Abendgebet ungültig, wenn sie den Sonnenuntergang 3 bis 4 
Minuten vorzieht. So steht es in dem Buch Durr-i yektā geschrieben. Weil sich 
an einem Ort die Deklination der Sonne, die Tamkīn-Zeit und die Zeitgleichung 
jeden Moment ändern und sich die Einheiten der wahren Ghurūbī-Zeit von den 
Einheiten der wahren Zawālī-Zeit geringfügig unterscheiden, sind die berechneten 
Gebetszeiten nicht ganz genau. Um sicherzugehen, dass eine Gebetszeit eintritt, 
werden zu der berechneten Tamkīn-Zeit 2 Minuten Vorsichtszeit (Ihtiyāt) hin-
zugefügt. 

Es gibt drei Arten des Sonnenuntergangs: Die erste ist der Zeitpunkt, an dem 
die wahre Höhe des Sonnenmittelpunkts null beträgt; dieser Zeitpunkt wird 
„wahrer Sonnenuntergang“ genannt. Die zweite Art des Sonnenuntergangs ist 
der Zeitpunkt, an dem beobachtet wird, dass die scheinbare Höhe des hinteren 
Sonnenrandes gemäß dem scheinbaren Horizont des Beobachterstandorts null 
ist, d. h. an dem beobachtet wird, dass dieser obere Rand unter der Linie des 
scheinbaren Horizonts des Standorts verschwindet. Dieser Zeitpunkt wird „schein-
barer Sonnenuntergang“ genannt. Die dritte Art des Sonnenuntergangs ist der 
Zeitpunkt, zu dem nach Berechnung die Höhe des hinteren Sonnenrandes gemäß 
dem Scharʿī-Horizont null beträgt. Dieser Zeitpunkt wird „Scharʿī-Sonnenun-
tergang“ genannt. Eine Stadt hat nur einen einzigen Scharʿī-Horizont. In sämtlichen 
Fiqh-Büchern ist vermerkt, dass von diesen drei Arten des Sonnenuntergangs 
die Sichtung des scheinbaren Sonnenuntergangs ausschlaggebend ist. Es gibt 
jedoch für verschiedene Höhen verschiedene Linien des scheinbaren Horizonts. 

– 277 –



Obwohl der Sonnenuntergang gemäß dem Scharʿī-Horizont der scheinbare Son-
nenuntergang ist, der vom höchsten Hügel des Ortes aus beobachtet wird, sind 
die Zeiten dieses Sonnenuntergangs und des wahren Sonnenuntergangs mathe-
matische Sonnenuntergänge, d. h. sie werden stets durch Berechnung ermittelt. 
Zum Zeitpunkt des durch Berechnung ermittelten mathematischen, wahren Son-
nenuntergangs wird beobachtet, dass die Sonne noch nicht unter den Linien der 
scheinbaren Horizonte der hohen Anhöhen untergegangen ist. Dies zeigt, dass 
die Zeit für das Abendgebet und das Fastenbrechen nicht zu den Zeitpunkten 
der ersten und zweiten Art des Sonnenuntergangs beginnt, sondern zu einem 
etwas späteren Zeitpunkt, nämlich zum Zeitpunkt des Scharʿī-Sonnenuntergangs. 
Zuerst erfolgt der wahre Sonnenuntergang, dann die scheinbaren Sonnenunter-
gänge und schließlich der Scharʿī-Sonnenuntergang. In seinem Superkommentar 
zum Marāqī al-falāh schreibt Tahtāwī: „Das Untergehen der Sonne bedeutet, zu 
beobachten, dass ihr oberer Rand unterhalb der Linie des scheinbaren Horizonts 
verschwindet, und nicht unterhalb des wahren Horizonts.“ Das Untergehen der 
Sonne unter der Linie des scheinbaren Horizonts bedeutet ihr Untergehen unter 
dem Oberflächenhorizont. Wenn jemand, der das Nachmittagsgebet nicht ver-
richten konnte, nach dem Verrichten des Abendgebets und dem Fastenbrechen 
mit dem Flugzeug nach Westen fliegt und sieht, dass die Sonne noch nicht unter-
gegangen ist, so verrichtet er das Nachmittagsgebet und nach dem Sonnenuntergang 
wiederholt er das Abendgebet und holt nach dem Ramadanfest das Fasten dieses 
Tages nach. An Orten, an denen der scheinbare Sonnenuntergang aufgrund von 
Hügeln, hohen Gebäuden und Wolken nicht gesehen werden kann, wird der 
Zeitpunkt des Sonnenuntergangs, wie es in einem Hadith heißt, an der Verdun-
kelung der Hügel im Osten erkannt. Dieser Hadith zeigt, dass „bei der Berechnung 
der Zeiten des Sonnenauf- und -untergangs nicht die wahren oder scheinbaren 
Höhen der Sonne, sondern ihre Scharʿī-Höhen gemäß dem Scharʿī-Horizont zu 
verwenden sind“, mit anderen Worten, dass der Tamkīn berücksichtigt werden 
muss. Genauso muss man sich bei der Berechnung der Scharʿī-Zeiten aller Gebete 
an diesen Hadith richten und folglich die Tamkīn-Zeit mitberücksichtigen. Denn 
mittels Berechnung werden die wahren mathematischen Zeiten ermittelt. Doch 
zwischen der wahren Zeit eines Gebets und seiner Scharʿī-Zeit besteht ein Zeit-
unterschied von einem Tamkīn. Die Tamkīn-Zeit, die für die höchste Anhöhe 
einer Stadt spezifisch ist, darf nicht verändert werden. Wenn die Tamkīn-Zeit 
verkürzt wird, führt dies dazu, dass das Mittagsgebet sowie die darauffolgenden 
Gebete vor Eintritt ihrer jeweiligen Zeit verrichtet werden und das Fasten nach 
dem Ende der Sahūr-Zeit begonnen wird. Dann wären diese Gebete und das 
Fasten nicht gültig. Bis zum Jahre 1982 hat in der Türkei niemand die Tamkīn-
Zeit verändert, und seit Jahrhunderten haben alle Islamgelehrten, Gottesfreunde, 
Schaykhul-islāme, Muftis und sämtliche Muslime alle ihre Gebete zu ihren Scharʿī-
Zeiten verrichtet und genauso auch ihr Fasten zu seiner Scharʿī-Zeit begonnen. 
In dem von der Tageszeitung „Türkiye“ erstellten Kalender werden die Gebets- 
und Fastenzeiten richtig angegeben, ohne dass in der Tamkīn-Zeit eine Änderung 
vorgenommen wurde. 

Um die Anfangszeit eines Gebets gemäß dem Scharʿī-Horizont zu berechnen, 
ist die genaue Kenntnis der Sonnenhöhe, die für das betreffende Gebet gilt, er-
forderlich. Zunächst wird die wahre Sonnenzeit berechnet, die die Differenz zwi-
schen Mittag oder Mitternacht und der wahren Zeit angibt, in der die Sonne auf 
ihrer Bahn an einem Ort mit bestimmter geografischer Breite an einem Tag mit 
einer bestimmten Deklination [des Sonnenmittelpunkts] die Höhe für das Gebet 
gemäß dem wahren Horizont erreicht. Diese Zeitdifferenz wird als „Fadl ad-
dāʾir“ (Stundenwinkel) bezeichnet. Um die für ein Gebet spezifische wahre Höhe 
zu bestimmen, wird die Höhe des oberen Sonnenrandes gemäß dem mathemati-

– 278 –



schen Horizont mithilfe eines „Quadranten“ (Rubʿ ad-dāʾira) oder Astrolabs zu 
dem Zeitpunkt gemessen, an dem die in den Fiqh-Büchern erwähnte Gebetszeit 
beginnt. Daraus wird die wahre Höhe berechnet. [Mit dem Sextanten wird die 
scheinbare Höhe gemäß der scheinbaren Horizontlinie gemessen.] Die Bogenseite 
GK des auf der Himmelskugel gedachten sphärischen Dreiecks KŞG ist das Kom-
plement des Deklinationsbogens GD, die Bogenseite KŞ ist das Komplement 
der Polhöhe KF, also des Breitengrades des Ortes, und der Bogen ŞG ist das 
Komplement der wahren Höhe GN der Sonne. [Siehe Abbildung 1 auf Seite 
275.] Der Winkel H am Polpunkt K des Dreiecks sowie der Winkelwert des 
Bogens GA, der gegenüber von diesem Winkel liegt, ist der Stundenwinkel. 
Dieser Winkelwert wird berechnet und anschließend mit vier multipliziert, um 
ihn in die wahre Zeit in Minuten umzurechnen. Zum Zeitmaß des Stundenwinkels 
wird die wahre oder Ghurūbī-Mittagszeit oder die Mitternachtszeit addiert, wo-
durch man die „wahre Zeit“ des Gebets gemäß der wahren Zawālī- und Ghurūbī-
Zeit erhält. Dann wird die Ghurūbī-Zeit in die Adhānī-Zeit umgerechnet, indem 
eine Tamkīn-Einheit davon subtrahiert wird. Die Zawālī-Zeit wird in die mittlere 
Zeit umgerechnet, indem man die Zeitgleichung dazu addiert. Dann wird die 
„Scharʿī-Zeit“ des betreffenden Gebets aus diesen Adhānī- und mittleren Ghurūbī-
Zeiten erhalten. Dazu wird die „Tamkīn-Zeit“ mitberücksichtigt. Die Tamkīn-
Zeit ist die Zeitspanne zwischen dem Zeitpunkt, an dem der Sonnenrand die 
diesem Gebet spezifische Höhe über dem Scharʿī-Horizont erreicht hat, und dem 
Zeitpunkt, an dem der Mittelpunkt der Sonne diese Höhe über dem wahren Ho-
rizont erreicht hat. Denn die Zeitdifferenz zwischen der wahren Zeit eines Gebets 
und seiner Scharʿī-Zeit ist identisch mit der Zeitdifferenz zwischen dem wahren 
Horizont und dem Scharʿī-Horizont. Und dies ist die „Tamkīn-Zeit“. Wenn für 
die Zeiten vor dem Mittag, in denen die Sonne den Scharʿī-Horizont vor dem 
wahren Horizont passiert, von der durch Berechnung ermittelten wahren Zeit 
eine Tamkīn-Einheit subtrahiert wird, so erhält man die Scharʿī-Zeit. Derart sind 
die Zeiten der Morgendämmerung (Fadschr) und des Sonnenaufgangs (Tulūʿ). 
Ahmad Diyā Beg sowie Kadūsī in ihren Büchern über den Quadranten sagen: 
„Die Morgendämmerung beginnt, wenn sich der vordere Rand der Sonne dem 
Scharʿī-Horizont auf 19° genähert hat. Indem man von der berechneten wahren 
Zeit der Morgendämmerung eine Tamkīn-Einheit subtrahiert, erhält man die 
Scharʿī-Zeit der Morgendämmerung gemäß der wahren Zeit.“ Hasan Schawqi 
Efendi aus Hesargrad, ein Lehrender der ehemaligen islamischen Hochschule 
Fatih in Istanbul, der das Buch Risālat al-irtifāʿ von Kadūsī übersetzt hat, schreibt 
im neunten Kapitel: „Die von uns ermittelten wahren Zeiten der Morgendäm-
merung beinhalten die Tamkīn-Zeit nicht. Die Fastenden müssen unbedingt 15 
Minuten, also zwei Tamkīn-Einheiten vor dieser Zeit mit dem Fasten beginnen. 
Auf diese Weise stellt man sicher, dass das Fasten davon befreit wird, ungültig 
zu werden.“ Man sieht also, dass auch er von der wahren Ghurūbī-Zeit zwei 
Tamkīn-Einheiten subtrahiert, um die Scharʿī-Zeit der Morgendämmerung gemäß 
der Adhānī-Uhr zu ermitteln, und dass er mitteilt, dass, sollte man nicht zwei 
Tamkīn-Einheiten subtrahieren, das Fasten ungültig wird. [Eine Tamkīn-Einheit 
wird von der Ghurūbī-Zeit subtrahiert, um die Scharʿī-Zeit zu ermitteln, und 
eine zweite Tamkīn-Einheit wird von der Ghurūbī-Zeit subtrahiert, um sie in 
die Adhānī-Zeit umzurechnen.] Wir haben auch in den jährlichen Tabellen der 
Scharʿī-Zeiten, die der ehrwürdige Ibrāhīm Haqqi für die Stadt Erzurum zusam-
mengestellt hat, sowie im Buch Hayʾat-i falakiyya von Mustafā Hilmi Efendi aus 
dem Jahre 1307 gesehen, dass nach der Adhānī-Uhr die wahren Zeiten der Mor-
gendämmerung und des Sonnenaufgangs in die Scharʿī-Zeiten umgerechnet wer-
den, indem man zwei Tamkīn-Einheiten subtrahiert. Auch im Buch Hidāyat al-
mubtadī fī maʿrifat al-awqāt bi-rubʿ ad-dāʾira von Alī ibn Uthmān steht dasselbe 

– 279 –



geschrieben. Er verstarb im Jahre 801/1398. Für die Ermittlung der Scharʿī-
Gebetszeiten in den Zeiten nach dem Mittag (Zawāl), in denen die Sonne den 
Scharʿī-Horizont nach dem wahren Horizont passiert, wird zu der wahren Zeit 
eine Tamkīn-Einheit addiert. In diese Kategorie fallen die Zeiten des Zuhr (Mit-
tagsgebet), Asr (Nachmittag), Ghurūb (Sonnenuntergang), Ischtibāk (Anhäufung 
der Sterne) sowie Ischā (Nacht). A. Diyā Beg schreibt in dem oben erwähnten 
Buch im Kapitel über die Zeit des Mittagsgebets (Zuhr) Folgendes: „Wenn zur 
wahren Mittagszeit gemäß der mittleren Zeit eine Tamkīn-Einheit addiert wird, 
erhält man die Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets gemäß der mittleren Zeit.“ Um 
eine Zeit, die gemäß dem Ghurūbī-Zeitsystem bekannt ist, in die Adhānī-Zeit 
umzurechnen, wird stets eine Tamkīn-Einheit subtrahiert. Um eine Zeit, die 
gemäß der Ghurūbī-Horizonte bekannt ist, nämlich die Mittagszeit und die da-
rauffolgenden Zeiten, in die Scharʿī-Zeit gemäß dem Scharʿī-Horizont umzuwan-
deln, wird eine Tamkīn-Einheit addiert. Danach wird eine Tamkīn-Einheit sub-
trahiert, um sie in die Adhānī-Zeit umzuwandeln. Folglich stimmen die Adhānī-
Zeiten dieser Gebete mit ihren Ghurūbī-Zeiten überein. Die nach dem wahren 
oder Ghurūbī-Zeitsystem ermittelten Scharʿī-Zeiten werden in mittlere Orts- 
und Adhānī-Zeiten umgerechnet und in Kalendern erfasst. Die so ermittelten 
Zeiten sind mathematische Zeiten gemäß dem mathematischen Zeitsystem. Die 
mathematischen (riyādī) Zeiten, die gemäß dem mathematischen Zeitsystem be-
rechnet werden, zeigen auch die beobachteten (marʾī) Zeiten auf Uhren an. 

Anmerkung: Um aus der wahren Ghurūbī-Mittagszeit die Zeit des Mittags-
gebets im Sinne des wahren Adhānī-Zeitsystems zu ermitteln, haben die islami-
schen Gelehrten den Tamkīn bei der Sonnenuntergangszeit davon subtrahiert, 
und um die Scharʿī-Zeit bei der Mittagszeit zu ermitteln, haben sie den Tamkīn 
addiert, wodurch sie ebenfalls die Ghurūbī-Mittagszeit erhielten. Diese Tatsache 
zeigt, dass der Tamkīn zur Zeit des Mittagsgebets gleich der Zeitdifferenz zwischen 
dem wahren und dem Scharʿī-Horizont ist, d. h. gleich dem Tamkīn bei Sonnen-
untergang. Ebenso sind die Tamkīn-Zeiten für die Scharʿī-Zeiten sämtlicher 
Gebete identisch mit den Tamkīn-Zeiten bei Sonnenauf- und -untergang. Im 
Buch al-Hadāʾiq al-wardiyya heißt es: „Ibn Schātir Alī ibn Ibrāhīm (gest. 777/1375) 
beschreibt in seinem Buch an-Nafʿ al-āmm einen Quadranten (Rubʿ ad-dāʾira), 
der für alle Breitengrade verwendet werden kann. Er entwarf eine ,Basīta‘ 
genannte Sonnenuhr für die Umayyaden-Moschee in Damaskus. Muhammad 
ibn Muhammad al-Khānī, ein autorisierter Schüler des ehrwürdigen Khālid al-
Baghdādī, erneuerte sie im Jahre 1293/1876 und schrieb darüber hinaus ein Buch 
mit dem Titel Kaschf al-qināʿ an maʿrifat al-waqt min al-irtifāʿ.“ 

Wir sehen im Kalender namens Ilmiyye Sālnāmesi, der vom „Maschīkhat-i 
islāmiyya“, dem höchsten Amt der Gelehrten des Osmanischen Reiches, im Jahre 
1334/1916 vorbereitet wurde, sowie im Buch, das durch das Observatorium 
Kandilli der Universität Istanbul unter dem Titel Türkiyeye mahsūs Ewqāt-i 
scherʿiyye, mit dem Datum 1958 und der Nr. 14 gedruckt wurde, dass bei der Er-
mittlung der Scharʿī-Zeiten der Gebete der Tamkīn mitberücksichtigt wurde. 
Wir haben gesehen, dass die Scharʿī-Zeiten, die als Ergebnis der Beobachtungen 
und Berechnungen, die unter Verwendung modernster Instrumente seitens unseres 
Gremiums durchgeführt wurden, das aus wahrhaftigen Islamgelehrten und As-
tronomieexperten besteht, mit den Zeiten übereinstimmen, die die Islamgelehrten 
seit Jahrhunderten mittels Berechnung und dem Gerät namens „Quadrant“ er-
mittelt haben. Deshalb ist unter keinen Umständen gestattet, die Tamkīn-Zeiten 
und folglich die Gebetszeiten zu verändern. 

Ein mittlerer Sonnentag auf Uhren beträgt 24 Stunden. Ein Zeitintervall von 
24 Stunden, das beginnt, wenn ein Zeitmessinstrument, z. B. unsere Uhr, 12:00 

– 280 –



Uhr bei der wahren Mittagszeit anzeigt, und um 12:00 Uhr des nachfolgenden 
Tages endet, wird als „mittlerer Sonnentag“ bezeichnet. Die Längen der mittleren 
Sonnentage sind stets identisch. Dagegen wird das Zeitintervall, das beginnt, 
wenn unsere Uhr zur Mittagszeit 12:00 Uhr anzeigt, und zur Mittagszeit des nach-
folgenden Tages endet, als „wahrer Sonnentag“ bezeichnet. Die Länge eines 
wahren Sonnentages, die die Zeit zwischen zwei aufeinanderfolgenden Durch-
gängen des Sonnenmittelpunktes durch den Meridian darstellt, ist viermal im 
Jahr gleich der Länge eines mittleren Sonnentages. In den übrigen Tagen unter-
scheiden sich die beiden Tageslängen um den Betrag der täglichen Variation der 
Zeitgleichung (Taʿdīl az-zamān). Die Länge eines „Ghurūbī-Tages“ ist die Zeit 
zwischen zwei aufeinanderfolgenden Untergängen des Sonnenmittelpunktes 
unter dem wahren Horizont. Ein „Adhānī-Tag“ ist die Zeit zwischen zwei aufei-
nanderfolgenden Scharʿī-Untergängen des oberen Randes der Sonne unter dem 
Scharʿī-Horizont eines Ortes. Wenn dieser Sonnenuntergang beobachtet wird, 
wird die Adhānī-Uhr auf 12 gestellt. Obwohl ein Adhānī-Tag genauso lang ist 
wie ein Ghurūbī-Tag, beginnt er eine „Tamkīn-Einheit“ später als der Ghurūbī-
Tag. Da die Sonne an einem Ghurūbī-Tag nur einmal kulminiert, aber an einem 
wahren Zawālī-Tag auf zwei verschiedene Höhen auf- und absteigt, gibt es ein 
oder zwei Minuten Unterschied in der Länge zwischen diesen beiden Tagen. 
Auch wenn aufgrund dieser Unterschiede innerhalb eines einstündigen Zeitin-
tervalls des wahren und des Ghurūbī-Tages ein Unterschied von einigen wenigen 
Sekunden herrscht, werden diese Unterschiede durch die Vorsichtsmaßnahmen 
beim Tamkīn kompensiert. Die Uhren zeigen die Adhānī- oder die mittlere Zeit 
an, nicht die wahren und Ghurūbī-Zeiten. Stellen wir an einem beliebigen Tag 
unsere Uhr zum Zeitpunkt des Scharʿī-Sonnenuntergangs auf 12:00 Uhr. Dass 
am darauffolgenden Tag der hintere Sonnenrand erneut vom Scharʿī-Horizont 
untergeht, erfolgt mit einer Abweichung von weniger als einer Minute von der 
Länge des mittleren Sonnentages, also von 24 Stunden. Diese Unterschiede, die 
sich in den nachfolgenden Tagen ergeben, während die Längen des wahren und 
mittleren Sonnentages zu Beginn identisch waren, werden als „Taʿdīl az-zamān“ 
(Zeitgleichung) bezeichnet. Die Längen von Tag und Nacht haben nichts mit 
der Zeitgleichung zu tun, genauso wenig die Ghurūbī- und Adhānī-Zeiten. Die 
Längen der Tage und Stunden in Adhānī-Uhren sind identisch mit den Längen 
der wahren Sonnentage und -stunden. Aus diesem Grund zeigen die Uhren, wenn 
sie täglich zum Zeitpunkt des Sonnenuntergangs auf 12 gestellt werden, die Länge 
des wahren Sonnentages an, nicht die Länge des mittleren Sonnentages. 

Adhānī-Uhren werden jeden Abend zum Zeitpunkt des Scharʿī-Sonnenun-
tergangs, der gemäß der mittleren Zeit berechnet wird, auf 12:00 Uhr eingestellt. 
Jeden Tag müssen diese Uhren vorgestellt werden, wenn sich der Zeitpunkt des 
Sonnenuntergangs nach hinten verschiebt, und zurückgestellt werden, wenn er 
sich nach vorne verschiebt. Es gibt weder eine mittlere Länge für einen Adhānī-
Tag noch eine Zeitgleichung. In dem Kalender namens Miʿyār al-awqāt, der 
1193/1779 in Erzurum erstellt wurde, steht: „Zur wahren Mittagszeit, zu der der 
Schatten am kürzesten ist, wird die Adhānī-Uhr von der im Kalender eingetragenen 
Zeit des Mittagsgebets um den Betrag der Tamkīn-Zeit zurückgestellt.“ Um die 
Adhānī-Uhr einzustellen, wird, wenn die Uhr, welche gemäß der mittleren Zeit 
eingestellt ist, eine beliebige Gebetszeit anzeigt, die Adhānī-Uhr auf die Zeit 
dieses Gebets, die im Kalender eingetragen ist, gestellt. Um die mittlere und 
Adhānī-Uhr einzustellen, zeichnet man von einem Punkt aus zwei Geraden, die 
eine in Richtung des Meridians und die andere in Gebetsrichtung. Dann wird 
ein Stab in diesem Punkt aufgerichtet. Wenn der Schatten dieses Stabes die erste 
Linie erreicht, wird die Uhr auf die Mittagszeit eingestellt, und wenn er die zweite 
Linie erreicht, wird die Uhr auf die Kibla-Zeit eingestellt. An Tagen, an denen 

– 281 –



die Änderung der Sonnenuntergangszeit weniger als 1 Minute beträgt, wird die 
Adhānī-Uhr nicht umgestellt. In Istanbul werden die Uhren innerhalb eines Zeit-
raums von sechs Monaten um insgesamt 186 Minuten vorgestellt und danach 
erneut innerhalb von sechs Monaten um insgesamt 186 Minuten zurückgestellt. 
Diese Uhren messen die Zeit gemäß dem Beginn des Adhānī-Tages. Die Be-
rechnung der Gebetszeiten erfolgt hingegen gemäß dem Ghurūbī-Tag. Da der 
Adhānī-Tag eine Tamkīn-Einheit später beginnt als der Ghurūbī-Tag, werden 
die Gebetszeiten in die Adhānī-Zeit umgerechnet, indem von den durch Berech-
nung ermittelten Ghurūbī-Zeiten eine Tamkīn-Einheit subtrahiert wird. Die 
Zeitgleichung wird bei der Berechnung der Ghurūbī- und Adhānī-Zeiten gar 
nicht verwendet. 

Da sich die Erde um ihre eigene Achse von West nach Ost dreht, scheint die 
Sonne auf Orte im Osten vor jene im Westen. Demnach treten im Osten die Ge-
betszeiten früher ein. Es gibt 360 imaginäre Längenhalbkreise [Meridiane], die 
durch die beiden Erdpole verlaufen, und der Längenhalbkreis, der durch London 
(Greenwich) verläuft, wurde als Anfangs- oder Nullmeridian angenommen. Der 
Winkelabstand zwischen zwei aufeinanderfolgenden Längenhalbkreisen beträgt 
1°. Da sich die Erde dreht, bewegt sich eine Stadt in einer Stunde um 15° nach 
Osten. Daher treten von zwei Städten, die einen Längengrad voneinander entfernt 
sind, aber auf demselben Breitengrad liegen, die Gebetszeiten bei der östlich 
gelegenen Stadt vier Minuten früher ein. Orte auf demselben Meridian, d. h. mit 
demselben Längengrad, haben eine einzige gemeinsame wahre Mittagszeit. Die 
Mittagszeiten sowie Zeiten des Mittagsgebets auf der Basis des Ghurūbī-Zeit-
systems sowie die anderen Gebetszeiten unterscheiden sich hinsichtlich ihres 
Breitengrades. Je größer die geografische Breite eines Ortes ist, desto mehr ent-
fernen sich die Zeiten des Sonnenauf- und untergangs im Sommer von der Mit-
tagszeit und desto mehr nähern sie sich ihr im Winter. Die Menge/Größe einer 
beliebigen Sache wird in Bezug auf einen festgelegten Punkt gemessen, so z. B. 
von Null beginnend. Etwas, das vom Nullpunkt weiter entfernt ist, wird als 
„mehr/größer“ bezeichnet. Uhren von Null starten zu lassen geschieht dadurch, 
dass man sie entweder auf 0 oder auf 12 einstellt. Der Zeitpunkt, an dem ein be-
stimmter Vorgang beginnt, wird als „Zeit“ (Waqt) dieses Vorgangs bezeichnet. 
Derart ist beispielsweise die Zeit, zu der die Sadaqat al-fitr wādschib wird. D. h. 
sie wird am ersten Tag des Ramadanfestes zu Beginn der Morgendämmerung 
(Fadschr) wādschib. Wer eine Stunde vorher den Glauben annimmt oder auf die 
Welt kommt oder eine Stunde danach verstirbt, für den wird es wādschib, nicht 
aber für denjenigen, der eine Stunde danach den Glauben annimmt oder auf die 
Welt kommt. Die Zeit kann sowohl kurz wie ein einziger Augenblick als auch 
ein langes Zeitintervall sein. Bei Zeitintervallen hat diese Zeit entsprechend 
einen Anfang und ein Ende. Beispiele sind die „Scharʿī-Mittagszeit“, die „Ge-
betszeiten“ und die Zeit, in der es „wādschib ist, ein Opfertier (Qurbān) zu 
schlachten“. 

Die gemäß der Ortszeit eingestellten Uhren in den Städten im Osten sind den 
gemäß der Ortszeit eingestellten Uhren in den Städten im Westen voraus. Die 
Zuhr-Zeit, d. h. die Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets, beginnt an jedem Ort eine 
Tamkīn-Einheit später als die wahre Mittagszeit. Da die Ortszeiten in Abhängigkeit 
von den Längengraden variieren, ändern sich die Gebetszeiten von Städten auf 
demselben Breitengrad durch Änderung der Längengrade nicht. Die Adhānī-
Zeituhren sind heute genauso wie früher ortsgebunden. Da die höchsten Anhöhen 
eines jeden Ortes nicht gleich hoch sind, unterscheiden sich die jeweiligen Tamkīn-
Zeiten um etwa eine oder zwei Minuten voneinander, sodass auch die Scharʿī-
Zeiten der Gebete um eine oder zwei Minuten variieren; doch die bei den Tamkīn-

– 282 –



Zeiten vorgenommenen Vorsichtsmaßnahmen kompensieren solche Unterschiede. 
In der heutigen Zeit werden Uhren verwendet, die in allen Städten eines Landes 
gleichzeitig auf eine Zonenzeit eingestellt sind. In einem Land, in dem diese Zo-
nenzeit verwendet wird, variieren auch in Städten auf demselben Breitengrad 
die Zeiten eines bestimmten Gebets gemäß der Zonenzeit. Das Vierfache des 
Unterschiedes zwischen den Längengraden von zwei Städten auf demselben Brei-
tengrad zeigt den Minutenunterschied desselben Gebets in diesen beiden Städten 
gemäß der Zonenzeit an. Kurz gesagt, an Orten auf demselben Längengrad sind 
die einzigen beiden Dinge, die trotz Änderung des Breitengrads unverändert 
bleiben, die Einstellungen der auf die Zonenzeit gestellten Uhren und die von 
ihnen angezeigten Zeiten des Mittagsgebets. Mit zunehmendem absolutem Wert 
des Breitengrades verschiebt sich eine Gebetszeit vorwärts oder rückwärts, wobei 
die Richtung davon abhängt, ob die Zeit vor oder nach dem Mittag liegt, sowie 
davon, ob die Jahreszeit Sommer oder Winter ist. Die Richtungen verhalten sich 
gegenläufig. Wie aus den Gebetszeiten für den 41. Breitengrad die Gebetszeiten 
für die anderen Breitengrade berechnet werden, wird in unserer Gebrauchsan-
leitung für den „Quadranten“ (Rubʿ ad-dāʾira) erklärt. Wenn sich die Längengrade 
ändern, also an Orten auf demselben Breitengrad, ändern sich die Einstellungen 
der Uhren und somit alle Gebetszeiten gemäß der Zonenzeit. 

In allen Orten, die zwischen den beiden Längengraden liegen, die 7,5° östlich 
und westlich von London verlaufen, wird die Zonenzeit von London verwendet. 
Diese wird „westeuropäische Zeit“ (WEZ) genannt. Die Zonenzeit, die für die 
Orte zwischen 7,5° und 22,5° östlich von London verwendet wird, geht der Ortszeit 
von London eine Stunde voraus. Diese wird „mitteleuropäische Zeit“ (MEZ) 
genannt. In sämtlichen Orten, die zwischen 22,5° und 37,5° östlich von London 
liegen, wird die „osteuropäische Zeit“ (OEZ) verwendet, die der Ortszeit von 
London zwei Stunden vorausgeht. Die Zeiten des Nahen, Mittleren und Fernen 
Ostens, die noch weiter östlich liegen, gehen der Londoner Zeit drei, vier bzw. 
fünf Stunden voraus. Es gibt 24 solcher Zonenzeiten auf der Erde, die sich jeweils 
um eine Stunde voneinander unterscheiden. Die „Zonenzeit“ eines Landes ist 
diejenige, die auf die mittlere Ortszeit von den Orten zentriert ist, die sich auf 
einem der „stündlichen Längenhalbkreise“ befinden, die das Land in Abständen 
von fünfzehn Grad durchqueren. Die Zonenzeit der Türkei ist die mittlere Ortszeit 
der Orte, die auf dem Meridian 30° östlich von London liegen, also die osteuro-
päische Zeit. Die Städte Izmit, Kütahya, Bilecik und Elmalı liegen auf dem 30. 
Längengrad. Einige Länder folgen aus politischen oder wirtschaftlichen Gründen 
heraus nicht dieser geografischen Einteilung der Zonenzeiten. Zum Beispiel ver-
wenden Frankreich und Spanien die mitteleuropäische Zeit. In Uhren von 
Ländern, in denen unterschiedliche Zonenzeiten verwendet werden, unterscheiden 
sich zu einem beliebigen Zeitpunkt nur die Stundenzeiger voneinander. Die Zo-
nenzeit eines Landes im Osten geht der Zonenzeit eines Landes im Westen vo-
raus. 

Die Zeit eines Gebets in irgendeiner Stadt der Türkei, die sich nach der mitt-
leren Ortszeit richtet, unterscheidet sich von der Zonenzeit für diese Zone um 
das Vierfache der Differenz zwischen dem Längengrad der Stadt und dem 30. 
Längengrad in Minuten. Um die Zeit dieses Gebets gemäß der Zonenzeit zu er-
mitteln, wird diese Differenz von der mittleren Ortszeit subtrahiert, wenn der 
Längengrad des Ortes größer als 30° ist, bzw. zur mittleren Ortszeit addiert, 
wenn der Längengrad des Ortes kleiner als 30° ist. Nehmen wir zum Beispiel an, 
dass am 1. Mai in der türkischen Stadt Kars die Zeit eines Gebets um 07:00 Uhr 
gemäß der mittleren Ortszeit beginnt. Die Koordinaten von Kars lauten: 41° 
nördlicher Breite und 43° östlicher Länge. Da der Längengrad der Stadt größer 

– 283 –



ist als 30°, ist die mittlere Ortszeit von Kars der Zonenzeit voraus. Dann beginnt 
dieses Gebet gemäß der Zonenzeit in Kars 13 x 4 = 52 Minuten früher, also um 
06:08 Uhr. 

Die Summe der Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit und der wahren Son-
nenuntergangszeit dieses Ortes gemäß der wahren Sonnenzeit beträgt 12 Stunden, 
denn diese Summe ist ein Zeitraum von etwa 12 wahren Stunden, der von 12:00 
Uhr morgens gemäß der Ghurūbī-Zeit bis zur wahren Sonnenuntergangszeit an-
dauert. Für die Sommermonate siehe die Abbildung auf Seite 287. Die Einheiten 
der wahren Sonnenzeit und der Ghurūbī-Zeit sind in etwa identisch. 

(1) Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit + Sonnenuntergangszeit gemäß der 
wahren Zeit = 12 Stunden. Die Summe der Hälfte der wahren Tageslänge und 
der Hälfte der wahren Nachtlänge beträgt (etwa) 12 wahre Stunden. Demnach: 

(2) Hälfte der wahren Nachtlänge + Sonnenuntergangszeit gemäß der wahren 
Zeit = 12 Stunden. Durch Kombination der Gleichungen (1) und (2) erhalten 
wir: 

(3) Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit = Hälfte der wahren Nachtlänge. Die 
Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit geht von 12:00 Uhr morgens gemäß der 
Ghurūbī-Zeit bis zur wahren Mittagszeit. 12:00 Uhr morgens gemäß der Ghurūbī-
Zeit ist um die Hälfte der Tageszeit später als Mitternacht. Im Winter ist es vor 
Sonnenaufgang, im Sommer nach Sonnenaufgang. Die Zeit des Morgengebets 
und des Fastens beginnt mit Eintritt der Zeit der wahren Morgendämmerung 
(al-Fadschr as-sādiq). Diese Zeit wird dadurch erkenntlich, dass die Adhānī-
Uhr, die zur Sonnenuntergangszeit bei 12:00 Uhr beginnt, zur Fadschr-Zeit 
gelangt, oder dadurch, dass die Uhr, die die mittlere Zeit anzeigt und um 12:00 
Uhr bei Mitternacht beginnt, zur Fadschr-Zeit gelangt. Der Sonnenaufgang 
beginnt um die Hälfte der Nachtzeit nach 12:00 Uhr Mitternacht oder um die 
Zeitspanne der Nachtzeit nach 12:00 Uhr der Sonnenuntergangszeit, oder aber 
um die Hälfte der Tageszeit vor der Mittagszeit. 12:00 Uhr am Morgen gemäß 
der Ghurūbī-Zeit ist 12 Stunden nach 12:00 Uhr gemäß der Sonnenuntergangszeit 
bzw. um die Hälfte der Tageszeit nach 12:00 Uhr Mitternacht oder aber um die 
Hälfte der Nachtzeit vor der wahren Mittagszeit. Zwischen der Sonnenaufgangszeit 
und 12:00 Uhr am Morgen liegt eine Zeitdauer, die der Differenz zwischen den 
Hälften der Nacht- und Tageszeit entspricht. All diese Berechnungen werden 
gemäß der wahren Sonnenzeit durchgeführt. Nach der Berechnung wird die 
wahre Sonnenzeit in die mittlere Sonnenzeit und diese anschließend in die Zo-
nenzeit umgerechnet. Weiter unten werden wir sehen, dass die Mittagszeit gemäß 
der Ghurūbī-Zeit der Zeit des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit entspricht. 
Da demzufolge am 1. Mai die Zeit des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit 
05:06 Uhr beträgt, beträgt die Zeit des Scharʿī-Sonnenaufgangs gemäß Istanbuler 
Zonenzeit 16:57 Uhr. 

Wenn die Dauer von Tag und Nacht immer gleich wäre, würde die Sonne 
stets sechs Stunden vor der Mittagszeit aufgehen und sechs Stunden danach un-
tergehen. Da sie nicht gleich lang ist, ist die Zeitspanne zwischen Mittag und 
Sonnenuntergang in den Sommermonaten etwas länger als sechs Stunden. In den 
Wintermonaten hingegen wird dieser Zeitraum etwas kürzer. Diese Zeitdifferenz 
von den sechs Stunden wird als „Nisf fadla“ bezeichnet. In Sommermonaten 
beträgt der Unterschied zwischen der wahren Sonnenuntergangszeit und der 
Mittagszeit so viel wie die Summe aus 6 und der Nisf fadla, in Wintermonaten 
hingegen so viel wie die Differenz aus 6 und der Nisf fadla. Umgekehrt beträgt 
der Unterschied zwischen 12:00 Uhr morgens gemäß der Ghurūbī-Uhr und der 
Mittagszeit so viel wie dessen Gegenteil. 

– 284 –



Um mit der Adhānī-Uhr die Zeit des Mittagsgebets und mit der wahren und 
mittleren Zeit die Sonnenauf- und -untergangszeiten zu ermitteln, wird mit Hilfe 
der Gleichung des schottischen Mathematikers John Napier die Nisf fadla be-
rechnet. Nach dieser Gleichung ist bei einem sphärischen rechtwinkligen Dreieck 
[so das Dreieck TCL in Abbildung 2 auf Seite 275] der cos-Wert eines der fünf 
Bestandteile außer dem rechten Winkel [sin seines Komplements] gleich dem 
Produkt der cot-Werte der beiden an diesen Teil angrenzenden Teile [tan ihrer 
Komplemente] oder dem Produkt der sin-Werte der beiden anderen, nicht an-
grenzenden Teile. Doch anstelle der von den beiden rechtwinkligen Seiten ein-
geschlossenen Winkel selbst werden deren Komplemente in die Berechnung ein-
bezogen. Demnach gilt: 

sin (Nisf fadla) = tan (Deklination) x tan (Breitengrad)  
Unter Verwendung dieser Gleichung und mit Hilfe eines wissenschaftlichen Ta-
schenrechners oder einer Logarithmentabelle wird der Bogen der Nisf fadla in 
Grad und, multipliziert mit 4, sein Äquivalent als wahre Sonnenzeit in Minuten 
ermittelt. Wenn die Position einer Stadt auf der Erde und die Position der Sonne 
am Himmel auf derselben Hemisphäre liegen, erhält man die wahre Sonnenun-
tergangszeit gemäß der wahren Zeit, indem man den absoluten Wert der Nisf 
fadla zu 6 wahren Sonnenstunden, die ein Viertel eines wahren Tages ausmachen, 
addiert. Auch zwischen der Sonnenaufgangszeit und der Mittagszeit liegt derselbe 
Zeitunterschied vor. Wenn man den absoluten Zeitwert der Nisf fadla von 6 sub-
trahiert, ergibt die Differenz die wahre Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit und 
die wahre Sonnenaufgangszeit gemäß der wahren Zeit [also ab Mitternacht], d.h. 
12:00 Uhr morgens gemäß der Ghurūbī-Zeit ist um diese Differenz vor der wahren 
Mittagszeit. Die täglichen Deklinationswerte der Sonne sind am Ende dieses Bu-
ches aufgelistet. Wenn sich die Positionen der Stadt und der Sonne auf unter-
schiedlichen Hemisphären befinden, ergibt sich, wenn man den absoluten Wert 
der Nisf fadla zu 6 addiert, die wahre Mittagszeit dieses Ortes gemäß der Ghurūbī-
Zeit und die wahre Sonnenaufgangszeit gemäß der wahren Zeit. Wenn man den-
selben Wert von 6 subtrahiert, ergibt sich die wahre Sonnenuntergangszeit von 
jenem Ort gemäß der wahren Zeit. 

Wenn man z. B. für den 1. Mai in den Taschenrechner „Privileg“ Folgendes 
eingibt: 14,55 μ tan x 41 tan = arc sin x 4 = ¥, wird auf dem Taschenrechner 
53 Minuten 33 Sekunden angezeigt. Denn am 1. Mai beträgt die Sonnendeklination 
+14° 55', die Zeitgleichung +3 Minuten und Istanbuls geografische Breite +41°. 
Die Nisf fadla beträgt 54 Minuten, die wahre Sonnenuntergangszeit gemäß der 
wahren Zawālī-Zeit 06:54 Uhr und gemäß der mittleren Zawālī-Ortszeit 06:51 
Uhr, gemäß der Zonenzeit 18:55 Uhr und 19:55 Uhr gemäß der Sommerzeit. Die 
Scharʿī-Sonnenuntergangszeit beträgt gemäß der Sommerzeit für Istanbul durch 
Addition der Istanbuler Tamkīn-Zeit von 10 Minuten 20:05 Uhr. Die Dauer des 
wahren Tages beträgt 13 Stunden 48 Minuten und die Dauer der Nacht ist ihre 
Differenz von 24 Stunden, d. h. 10 Stunden 12 Minuten; die Differenz von 6 und 
der Nisf fadla ergibt 5 Stunden 6 Minuten und dies ist die wahre Sonnenaufgangszeit 
gemäß der wahren Zeit, also ab Mitternacht, und die Mittagszeit gemäß der 
Ghurūbī-Zeit. Die wahre Mittagszeit gemäß der Adhānī-Zeit ist um eine Tamkīn-
Einheit früher als die wahre Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit, sie beträgt 
also 04:56 Uhr. Die Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit ist 
um eine Tamkīn-Einheit später als die wahre Mittagszeit gemäß der Adhānī-
Zeit, d. h. sie beträgt 05:06 Uhr. Das Doppelte der Zeit des Mittagsgebets gemäß 
der Adhānī-Zeit, was 10 Stunden 12 Minuten beträgt, ist die Dauer der vorherigen 
wahren Nacht, und wenn man davon 20 Minuten [also das Doppelte des Tamkīn] 
subtrahiert, erhält man 09:52 Uhr als Zeit des Scharʿī-Sonnenaufgangs gemäß 

– 285 –



der Adhānī-Zeit. Wenn die Zeitgleichung und die Tamkīn-Zeit von den 5 Stunden 
und 6 Minuten subtrahiert werden und das Ergebnis in die Zonenzeit umgerechnet 
wird, erhält man als Zeit des Scharʿī-Sonnenaufgangs 16:57 Uhr. Die Differenz 
von 6 Stunden und der Adhānī-Zeit des Mittagsgebets ergibt die Nisf fadla-Zeit. 
Da der absolute Maximalwert der Sonnendeklination 23° 27' beträgt, ist die ma-
ximale Nisf fadla für Istanbul nach der Gleichung maximal 22°, was 1 Stunde 28 
Minuten ergibt, und somit gibt es eine Differenz von 176 Minuten zwischen der 
längsten und der kürzesten Zeit des Sonnenuntergangs. Und da der Unterschied 
zwischen den Zeiten des Sonnenaufgangs genauso groß ist, beträgt der Unterschied 
zwischen der längsten und der kürzesten Tageszeit 352 Minuten [5 Stunden und 
52 Minuten]. 

Weil die Deklination der Sonne, also tan (Sonnendeklination) an den Orten 
am Äquator zu jeder Zeit und am 21. März und am 23. September weltweit an 
jedem Ort null ist, beträgt die Nisf fadla auch null. Am 1. April beträgt die Son-
nendeklination 4° 20' und die Zeitgleichung –4 Minuten. Da die geografische 
Breite von Wien 48° 15' beträgt, erhält man, wenn man auf dem Taschenrechner 
die Tasten CE/C 4,20 μ tan æ 48,15 μ tan = arc sin æ 4 = drückt, für die 
Nisf fadla etwa 19,5 Minuten. Gemäß der mittleren Ortszeit von Wien beträgt 
die Zeit des Abendgebets [also des Scharʿī-Sonnenuntergangs] 18:33:30 Uhr. Da 
Wien eine geografische Länge von 16° 25' aufweist und 1° 25' östlich des stünd-
lichen Längenkreises liegt, beträgt der Eintritt der Abendgebetszeit gemäß der 
Zonenzeit, die der Zonenzeit von London eine Stunde vorausgeht, 18:27:30 Uhr. 
Da die geografische Breite von Paris 48° 50' beträgt, beläuft sich die Nisf fadla 
auf 20 Minuten und die Zeit des Abendgebets gemäß der mittleren Ortszeit auf 
18:34 Uhr. Auch wenn seine geografische Länge +2° 20' im Osten liegt und daher 
die Zeit gemäß der geografischen Zonenzeit 18:25 Uhr beträgt, ergibt sich gemäß 
der Zonenzeit in Frankreich, die der geografischen Zonenzeit um eine Stunde 
vorausgeht, 19:25 Uhr. Da die geografische Breite von New York 41° beträgt, 
beläuft sich die Nisf fadla auf 15 Minuten und die Zeit des Abendgebets gemäß 
der mittleren Ortszeit auf 18:29 Uhr . Da die geografische Länge –74° beträgt 
und die Stadt 1° östlich des stündlichen Längenkreises liegt, beginnt das Abend-
gebet gemäß der geografischen Zonenzeit, die 5 Stunden hinter der von London 
liegt, um 18:25 Uhr. Die geografische Breite von Delhi beträgt 28° 45' und 
demnach beläuft sich die Nisf fadla auf 9,5 Minuten und die Zeit des Abendgebets 
gemäß der mittleren Ortszeit auf 18:23:30 Uhr. Die geografische Länge beträgt 
77° und liegt 2° östlich des stündlichen Längenkreises. Dies ergibt 18:15:30 Uhr 
gemäß der Zonenzeit, die der von London 5 Stunden vorausgeht. 

Die geografische Breite von Trabzon beträgt genauso wie bei Istanbul 41°, 
die geografische Länge hingegen 39° 50'. Um die Nisf fadla am 1. Mai zu ermitteln, 
werden die folgenden Tasten auf dem Casio-Taschenrechner fx-3600P gedrückt: 
ON 14 ¬ 55 ¬ tan æ 41 tan = INV sin æ 4 = INV ¬, sodass 53 Minuten und 
33 Sekunden als Ergebnis angezeigt werden, was also ungefähr 54 Minuten ent-
spricht. Unterschiedliche Taschenrechner liefern auch unterschiedliche Ergebnisse. 
Die Zeit des Sonnenuntergangs ist, wie in Istanbul, 19:01 Uhr nach mittlerer 
Ortszeit und gemäß der Zonenzeit 39 Minuten früher als dies, d. h. 18:22 Uhr. 
Die geografische Breite der Stadt Mekka beträgt 21° 26' und ihre geografische 
Länge beträgt wie bei Trabzon 39° 50'. Für den 1. Mai beträgt die Nisf fadla 24 
Minuten. Die Zeit des Sonnenuntergangs ist 18:31 Uhr gemäß der mittleren 
Ortszeit und gemäß der Zonenzeit für den stündlichen Längenhalbkreis, der 
durch 30° verläuft, 39 Minuten vorher, also um 17:52 Uhr. Am 1. November 
beträgt die Sonnendeklination –14° 16' und die Zeitgleichung +16 Minuten. Die 
Nisf fadla für Istanbul beträgt 51 Minuten und für Mekka 23 Minuten; die Zeit 

– 286 –



des Sonnenuntergangs gemäß der Zonenzeit beträgt für Istanbul 17:07 Uhr und 
für Mekka 16:52 Uhr. Am 1. November kann der Gebetsruf (Adhan) für das 
Abendgebet in Mekka 15 Minuten vor dem Gebetsruf in Istanbul über das Radio 
gehört werden. In den obigen Berechnungen für die Sonnenuntergangszeit in 
verschiedenen Städten wurde der Tamkīn für Istanbul verwendet. Auf den Uhren, 
die auf die Adhānī- und mittlere Ortszeit eingestellt sind, beträgt der Unterschied 
der Gebetszeiten in verschiedenen Städten, die auf demselben Breitengrad liegen, 
nur so viel wie der Unterschied ihres jeweiligen Tamkīn. 

Die Mittagszeit gemäß der mittleren Sonnenortszeit unterscheidet sich überall 
von 12 um einen Betrag der Änderung der Zeitgleichung, d. h. sie ändert sich 
jeden Tag um weniger als eine halbe Minute; in Istanbul tritt sie im Laufe eines 
Jahres 16 Minuten vor oder 14 Minuten nach 12:00 Uhr ein. Gemäß der Zonenzeit 
ist sie jedoch für jeden Ort in der Türkei um das Vierfache des Unterschieds 
zwischen dem Längengrad des betreffenden Ortes und 30° in Minuten früher 
oder später als die Ortszeit. Die Mittagszeiten ändern sich auf Adhānī-Uhren 
jeden Tag um ein oder zwei Minuten. Zur Zeit des Osmanischen Reiches gab es 
in den großen Moscheen „Muwaqqit“ genannte Chronologen, die diese Einstel-
lungen vornahmen. 

Um den Wert der Zeitgleichung mit Leichtigkeit zu ermitteln, entnimmt man 
einem zuverlässigen Kalender die Zeit des Mittagsgebets für einen beliebigen 
Tag, z. B. in Istanbul, gemäß der Zonenzeit. Wenn wir von dieser Zeit 14 Minuten 
subtrahieren, erhalten wir die Mittagszeit gemäß der mittleren Sonnenortszeit. 
Da die Mittagszeit gemäß der wahren Sonnenzeit überall 12 beträgt, ist die Dif-
ferenz zwischen diesen beiden Mittagszeiten die Zeitgleichung. Wenn die Mit-
tagszeit gemäß mittlerer Zeit kleiner ist als 12, dann hat die Zeitgleichung ein 
positives (+) Vorzeichen, und wenn sie größer ist, ein negatives (–). 

– 287 –

  
 

                       Stundenwinkelbogen der Morgendämmerungszeit         Stundenwinkelbogen der Abenddäm
meru

ng
sz

eit

   
   

   
   

   
   

   
   

M
itt

ag
sg

eb

ets
zei

t g
emäß der Adhanı-Zeit

 S
tu

nd
en

w
in

ke
lb

og
en

 d
er 

Son
ne

na
ufgangsze

it    
 

 
                 Stundenwinkelbogen der Sonnenuntergangszeit

Mitter nacht

Mittagszeit

Morgen   gemäß der Ghurubı-Zeit

Sommerzeit

Sonnenaufgangszeit 

gemäß der wahren Zeit

Morgendämmerungsze
it

Abenddämmerungszeit

Sommerzeit

Sonnenuntergangszeit 

gemäß der wahren Zeit

wahre    Zawal-Zeit

G
hu

ru
bı

-Z
ei

t

w
ah

re

Za
w

al
-Z

ei
t

F.D = Fadl ad-da ir (Stundenwinkel) ʾ

NF   = Winkel der Nisf fadla (die Zeitdifferenz zum halben 
           Tagbogen im Äquinoktium [ Tagundnachtgleiche] )

Bemerkung: Bei den Berechnungen 
6 + (NF) wird NF mit algebraischen 
Zeichen eingesetzt. 
NF ist im Sommer (+) und im Winter (-)

der wahren Zawal-Zeit
Morgen gemäß



Da die Zeitgleichung am 1. März –13 Minuten beträgt, ist die Mittagszeit 
gemäß der mittleren Sonnenortszeit überall 12:13 Uhr. Die Zeit des Mittagsgebets 
beginnt um den Betrag des Tamkīn später als diese. In Istanbul zum Beispiel be-
ginnt sie um 12:23 Uhr. An einem beliebigen Ort beginnt die Zeit gemäß der 
Zonenzeit entweder früher oder später als die Zeit gemäß der mittleren Ortszeit, 
und zwar um einen Betrag in Minuten, der dem Vierfachen der Differenz zwischen 
dem stündlichen Längenhalbkreis und dem Längengrad des betreffenden Ortes 
entspricht. Ist der Längengrad eines Ortes in der Türkei größer als 30°, beginnt 
sie früher, im umkehrten Fall später. Somit beträgt der Zeitpunkt des Mittagsgebets 
gemäß der Zonenzeit in Ankara etwa 12:11 Uhr und in Istanbul 12:27 Uhr. Wenn 
die auf die Zonenzeit eingestellte Uhr diese Mittagsgebetszeit erreicht, wird die 
Einstellung der Adhānī-Uhr für diesen Tag vorgenommen, indem sie auf die mit 
Hilfe der Nisf fadla ermittelten Zeit des Mittagsgebets eingestellt wird. Wenn 
die Höhe der höchsten Anhöhe nicht bekannt ist, so ist die „Tamkīn-Zeit“ eines 
Ortes entweder der Zeitraum zwischen dem Moment, in dem das Sonnenlicht, 
das an der höchsten Anhöhe reflektiert wird, verschwindet, und dem Moment, 
in dem der Sonnenuntergang unterhalb des tangentialen Horizonts beobachtet 
wird, oder wenn die Adhānī-Uhr, die zum Zeitpunkt des Verschwindens des Son-
nenlichts von der höchsten Anhöhe auf 12 gestellt ist, die mit Hilfe der Nisf fadla 
ermittelte Mittagsgebetszeit erreicht, und schließlich die Zeit, die die Differenz 
von 12:00 und dem Ergebnis ist, das sich durch Addition der Zeitgleichung und 
der Zeit auf der Uhr, die auf die mittlere Ortszeit eingestellt ist, ergibt, oder die 
Differenz zwischen dem Zeitpunkt, an dem das Sonnenlicht am höchsten Punkt 
gemäß der mittleren Ortszeit verschwindet, und dem Zeitpunkt des Sonnenun-
tergangs, der mit Hilfe der Nisf fadla ermittelt wurde. Oder die „Tamkīn-Zeit“ 
wird durch die Addition der Zeitgleichung mit der Differenz von 12 Stunden mit 
der Zeit des Mittagsgebets, die in Gebetskalendern steht, gemäß mittlerer Ortszeit 
erhalten, wenn die Zeitgleichung + ist, oder durch Subtraktion von dieser Differenz, 
wenn sie – ist. 

Im Buch von Ibn Ābidīn, im schāfiʿītischen Buch al-Anwār, im Kommentar 
zum mālikītischen Buch al-Muqaddima al-izziyya sowie im Buch al-Mīzān al-
kubrā steht: „Damit das Gebet gültig (sahīh) ist, muss es nach Eintritt seiner 
Zeit verrichtet werden, und man muss wissen, dass man das Gebet zu seiner Zeit 
verrichtet. Wenn man das Gebet verrichtet, während man sich nicht sicher ist, 
also daran zweifelt, ob seine Zeit eingetreten ist, und später feststellt, dass man 
es zu seiner Zeit verrichtet hat, ist dieses Gebet nicht gültig. Dass die Gebetszeit 
eingetreten ist, erfährt man, indem man den Gebetsruf (Adhan) vernimmt, den 
ein rechtschaffener (ādil) Muslim, der die Gebetszeiten kennt, ausruft. Wenn 
der Gebetsrufer (Muezzin) nicht rechtschaffen ist [oder wenn man keinen von 
einem rechtschaffenen Muslim vorbereiteten Kalender zur Verfügung hat], soll 
man selbst nachforschen, ob die Gebetszeit eingetreten ist, und das Gebet dann 
verrichten, wenn man stark davon ausgeht, dass sie eingetreten ist. Auch die 
Mitteilungen von einem Sünder (Fāsiq) oder jemandem, an dessen Rechtschaf-
fenheit Zweifel besteht, in Bezug auf die Gebetsrichtung oder andere Angele-
genheiten, die die Religion betreffen, wie Reinheit und Unreinheit, Erlaubtes 
(Halāl) und Verbotenes (Harām), sind wie das Ausrufen des Adhans: Man soll 
sich nicht nach dessen Worten richten, sondern man befolgt das, was man selbst 
nachgeforscht und verstanden hat.“ 

Es ist mustahabb, das Morgengebet in allen Jahreszeiten erst dann zu verrichten, 
wenn es schon hell geworden ist; dies wird „Isfār“ genannt. Das gemeinschaftliche 
Mittagsgebet im Sommer bei Hitze spät, im Winter hingegen früh zu verrichten, 
ist mustahabb. Es ist mustahabb, das Abendgebet immer früh zu verrichten. Das 

– 288 –



Nachtgebet so weit zu verschieben, bis das erste Drittel der Scharʿī-Nacht, d. h. 
der Zeitspanne zwischen Sonnenuntergang und Morgendämmerung, erreicht ist, 
ist mustahabb. Es ist makrūh tahrīman, das Nachtgebet bis nach Mitternacht hi-
nauszuzögern. Diese genannten Verzögerungen sind nur für diejenigen vorgesehen, 
die sich zum Gemeinschaftsgebet begeben. Wer das Gebet zu Hause alleine ver-
richtet, sollte jedes Gebet gleich zu Beginn seiner Zeit verrichten. In einem 
Hadith, der im Buch Kunūz ad-daqāʾiq steht und von Hākim und Tirmidhī über-
liefert wurde, heißt es: „Die wertvollste der gottesdienstlichen Handlungen ist 
das Gebet, das zu Beginn seiner Zeit verrichtet wird.“ In einem weiteren Hadith, 
der auf Seite 537 des Buches Izālat al-khafā und im Sahīh Muslim steht, heißt es: 
„Es wird eine Zeit kommen, in der Vorgesetzte und Imame das Gebet töten, 
[d.h.] es über seine vorgeschriebene Zeit hinaus aufschieben werden. Verrichte 
du dein Gebet innerhalb seiner Zeit! Wenn die Menschen nach dir eine Gemein-
schaft bilden, dann verrichte das Gebet auch nochmal mit ihnen! Dein zweites 
Gebet ist dann ein Nāfila-Gebet.“ Vorsichtshalber sollten das Nachmittags- und 
Nachtgebet gemäß dem Idschtihād von Imām Abū Hanīfa verrichtet werden. 
Wer nicht aufwachen kann, sollte das Witr-Gebet gleich nach dem Nachtgebet 
verrichten. Wenn jemand das Witr-Gebet vor dem Nachtgebet verrichtet, muss 
er dieses danach wiederholen. Diejenigen, die aufwachen können, sollten das 
Witr-Gebet gegen Ende der Nacht verrichten. 

Ahmad Diyā Beg schreibt auf Seite 157: In einer Stadt ist die algebraische 
Summe aus der Scharʿī-Zeit eines bestimmten Gebets, die gemäß der mittleren 
Ortszeit bekannt ist, und der Zeitgleichung für den betreffenden Tag die Zeit 
gemäß der wahren Sonnenzeit. Addiert man zu dieser Zeit die Mittagsgebetszeit 
gemäß der Adhānī-Zeit und subtrahiert davon eine Tamkīn-Einheit, erhält man 
die Scharʿī-Zeit dieses Gebets gemäß der Adhānī-Zeit. Wenn die Summe größer 
als 12 ist, gibt der Überschuss die Adhānī-Zeit an. Zum Beispiel geht die Sonne 
in Istanbul am 1. März um 18:00 Uhr gemäß der Zonenzeit unter. Da die Zeit-
gleichung zum Zeitpunkt des Sonnenuntergangs –12 Minuten aufweist, beträgt 
die Zeit des Scharʿī-Sonnenuntergangs in Istanbul 17:44 Uhr gemäß der wahren 
Sonnenzeit. Und da die Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit 
06:26 Uhr beträgt, gilt für den Sonnenuntergang: 6 Stunden 26 Minuten + 5 
Stunden 44 Minuten – 10 Minuten = 12 Stunden. Allgemein gilt: 

(1) Zeit gemäß der Adhānī-Zeit = dieselbe Zeit gemäß der wahren Zeit + 
Zeit des Mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit – Tamkīn-Zeit des Ortes 

(2) Zeit gemäß der wahren Zeit = Zeit gemäß der Adhānī-Zeit + Scharʿī-Son-
nenuntergangszeit gemäß der wahren Zeit 
Wenn in Gleichung (2) die Zeit des Sonnenuntergangs gemäß der mittleren Zeit 
ist, ist die Zawālī-Zeit ebenfalls gemäß der mittleren Zeit. Die Gleichung (2) 
kann auch umgeformt werden zu: 

(3) Zeit gemäß der Adhānī-Zeit = Zeit gemäß der wahren Zeit – Scharʿī-Son-
nenuntergangszeit gemäß der wahren Zeit 
Wenn hier die Zeit des Sonnenuntergangs größer ist als die wahre Zeit, muss 
zur wahren Zeit 12 addiert und später wieder subtrahiert werden. 

Die Zawālī-Zeiten in den Gleichungen (2) und (3) sind zwar in wahrer Zeit 
angegeben, doch weil die gleichen Zahlen addiert und dann subtrahiert werden, 
während die Zonenzeit in die wahre Zeit umgerechnet wird und dann die ermittelte 
wahre Zeit wieder in die Zonenzeit, ergibt die Berechnung auch ohne Umrechnung 
der Zonenzeit in die wahre Zeit dieselben Ergebnisse, und zwar wie folgt: 

(4) Zeit gemäß der Zonenzeit = Zeit gemäß der Adhānī-Zeit + Scharʿī-Son-
nenuntergangszeit gemäß der Zonenzeit 

– 289 –



(5) Zeit gemäß der Adhānī-Zeit = Zeit gemäß der Zonenzeit – Scharʿī-Son-
nenuntergangszeit gemäß der Zonenzeit 

Die oben berechnete Zeit des Sonnenuntergangs am 1. März kann auch mit 
Hilfe der Gleichung (5) wie folgt bestimmt werden: 18:00 Uhr – 18:00 Uhr = 
00:00 Uhr, was gemäß der Adhānī-Zeit 12:00 Uhr entspricht. Weil am 1. März 
gemäß der Zonenzeit die Zeit des Nachmittagsgebets 03:34 (15:34) Uhr und die 
Zeit des Sonnenuntergangs 06:00 (18:00) Uhr beträgt, gilt für die Zeit des Nach-
mittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit: 

15:34 Uhr – 6 Stunden = 09:34 Uhr 
Weil die Fadschr-Zeit gemäß der Adhānī-Zeit am gleichen Tag 10:52 Uhr beträgt, 
lautet die Fadschr-Zeit gemäß der Zonenzeit nach der Gleichung (4): 10:52 Uhr 
+ 6 Stunden = 16:52 Uhr, also 04:52 Uhr. Wir wollen die Zeit des Sonnenuntergangs 
gemäß der wahren Zeit in Istanbul für Mittwoch, den 23. Juni 1982 bzw. 1. Ra-
madan 1402 ermitteln: An diesem Tag beträgt die Zuhr-Zeit, also die Zeit des 
Mittagsgebets in Istanbul 04:32 Uhr gemäß der Adhānī-Zeit und die Zeitgleichung 
–2 Minuten. Die Zeit des Sonnenuntergangs gemäß der wahren Zeit in Istanbul 
ist dessen Differenz mit 12, also 19:28 Uhr. Gemäß der wahren Zeit ist der Scharʿī-
Sonnenuntergang demnach um 19:38 Uhr, gemäß der mittleren Sonnenzeit 19:40 
Uhr und gemäß der Zeitzone der Türkei um 19:44 Uhr, also gemäß der Sommerzeit 
um 20:44 Uhr. Wenn die Zeit gemäß der Zonenzeit kleiner ist als die Zeit des 
Sonnenuntergangs, wird in den Gleichungen (3) und (5) 12 oder 24 dazu addiert. 
Ahmad Diyā Beg verwendet die Gleichungen: 

Zeit gemäß der Adhānī-Zeit = wahre Mittagszeit + wahre Zeit... (6) und 
wahre Zeit = Adhānī-Zeit – wahre Mittagszeit ... (7) 

Mustafā Efendi, Vorsitzender der osmanischen Astronomieabteilung, schrieb 
im Taschenkalender aus dem Jahre 1317/1899: „Um die Ghurūbī- und Zawālī-
Zeiten ineinander umzurechnen, wird die bekannte Zeit von der Zeit des Mit-
tagsgebets subtrahiert, wenn es vor dem Mittag ist. Dann wird diese Differenz 
von der Zeit des Mittagsgebets in der anderen Zeit abgezogen. Wenn es nach 
dem Mittag ist, wird die Zeit des Mittagsgebets von der bekannten Zeit subtrahiert. 
Anschließend wird die Differenz zur Zeit des Mittagsgebets in der anderen Zeit 
addiert. Beispielsweise beträgt die Fadschr-Zeit am 12. Juni 1989 06:22 Uhr und 
die Zuhr-Zeit 04:32 Uhr gemäß der Adhānī-Zeit. Die Differenz ist 16 Stunden 
32 Minuten – 6 Stunden 22 Minuten = 10 Stunden 10 Minuten. Subtrahiert man 
dies von 12:14 Uhr, was die Zeit des Mittagsgebets gemäß der Zonenzeit ist, 
ergibt sich die Fadschr-Zeit von 02:04 Uhr gemäß der Zonenzeit. 

Um den Zeitpunkt zu bestimmen, zu dem die Sonne die nötige Höhe für den 
Beginn einer Gebetszeit erreicht, wird zunächst der „Stundenwinkel“ (Fadl ad-
dāʾir) berechnet. Zur Tageszeit ist der Stundenwinkel das Zeitintervall zwischen 
dem Punkt der Sonnenmitte und der Mittagszeit, und zur Nachtzeit das Zeitin-
tervall zur Mitternachtszeit. Der Stundenwinkel H kann mithilfe der Formeln 
für das sphärische Dreieck aus der folgenden Gleichung errechnet werden: 

 
 
 

 
∞ = Deklination der Sonne, ª = geografische Breite des Standorts, M = Hälfte 
der Winkelsumme des sphärischen Dreiecks. Das sphärische Dreieck ist in Ab-
bildung 1 auf Seite 275 abgebildet. 

– 290 –

sin
H

2
=

sin (M – 90°+ ∞) æ sin (M – 90° + ª) 
sin (90° – ∞) æ sin (90° – ª)

…(1)



 
 
 
h = Höhe der Sonne. Wenn die Höhe der Sonne über dem wahren Horizont 

liegt, ist sie positiv (+), und wenn sie darunter liegt, ist sie negativ (–). Wenn die 
Vorzeichen von Deklination und Höhe gegensätzlich sind, wird anstelle des De-
klinationskomplements (d. h. anstelle der Differenz von 90°) die Addition mit 
90° genommen. 

Die Gleichung für den Stundenwinkel wird vereinfacht, indem man den Wert 
von M wie folgt ersetzt: 

 

 

 

Hier wird die Zeitspanne, die durch den Winkel H dargestellt wird, ab dem 
Meridian (Nisf an-nahār) gemessen. Es gilt hier Δ = Komplement der oberen 
Kulmination der Sonne zur Mittagszeit = Breitengrad des Standortes – Deklination 
der Sonne = ª – ∞. Z (Zenitwinkel, Zenitdistanz) = 90° – Höhenwinkel. Der 
Winkel des Mittagsschattens (Fayʾ az-zawāl) wird durch die beiden Halbgeraden 
gebildet, die von der Spitze des Stabes ausgehen und sich jeweils in Richtung 
eines der beiden Himmelspunkte erstrecken, nämlich des oberen Kulminations-
punktes (Mittagszeitpunktes) und des Zenitpunktes. Die Variablen werden mit 
ihren Vorzeichen in die Gleichung eingesetzt. 

Berechnen wir die Zeit des „ersten Nachmittags“ (al-Asr al-awwal) in Istanbul 
am 13. August. Angenommen, ein Stab mit einer Länge von 1 m wird senkrecht 
in den Boden gesteckt: [Die beiden spitzen Winkel eines rechtwinkligen Dreiecks 
sind komplementär zueinander. Wenn eine der Seiten, die einen Winkel ein-
schließen, 1 cm lang ist, zeigt sein Tangens die Länge der gegenüberliegenden 
Seite. Der spitze Winkel der Sonne auf dem Boden (d. h. der Winkel, der durch 
den Schatten des Stabes auf dem Boden gebildet wird und den der Stab einschließt), 
ist die Höhe der Sonne.] 

tan Z1 = tan (90° – h1) = 1 + Mittagsschatten = LS  

Mittagsschatten = tan CK = tan Δ 

Z1 = Winkel, der zur Höhe h1 für den ersten Nachmittag komplementär ist, LS = 
Länge des Schattens [des Stabes] während des ersten Nachmittags, CK = Winkel, 
der komplementär zur oberen Kulmination ist, K = obere Kulmination. Die 
„obere Kulmination“ (maximale Höhe) zur Mittagszeit wird ermittelt, indem 
das Komplement der geografischen Breite des Ortes und die Sonnendeklination 
addiert werden, wenn ihre Vorzeichen identisch sind, d. h. wenn sie sich auf der 
gleichen Hemisphäre befinden, und die Deklination wird von der geografischen 
Breite subtrahiert, wenn ihre Vorzeichen unterschiedlich sind, d. h. wenn sie sich 
auf unterschiedlichen Hemisphären befinden. Wenn die Summe des Komplements 
der geografischen Breite mit der Deklination mehr als 90 beträgt, dann ist die 
Differenz zwischen 90 und dem, was mehr als 90 ist, die maximale Höhe, wobei 
die Sonne auf der Nordseite des Himmels steht. Wenn der Breitengrad und die 
Deklination auf der gleichen Seite liegen, wird die Deklination vom Breitengrad 
subtrahiert, und wenn sie auf unterschiedlichen Seiten liegen, werden sie addiert 
und das Ergebnis ist das Komplement der maximalen Höhe (Δ). 

– 291 –

M = 
(90°– ∞) + (90°– ª) + (90°– h) 

       2 

sin
H

2
=

   2                 2
      cos ª æ  cos ∞

sin            æ sinZ + Δ            Z – Δ
…(2)



K = 49° + 14° 50' = 63° 50' 
log (Mittagsschatten) = log tan 26° 10' =  
Mittagsschatten = 0,4913 m  
tan Z1 = tan (90° – h1) = 1,4913 und log tan (90° – h1) = 0,17357 
Oder wenn auf einem Privileg-Taschenrechner die Tasten 1,4913 arc tan ¥ 

gedrückt werden, Z1 = Zenitwinkel = 90° – h1 = 56° 9'. 

 
 

 
und multipliziert man dies mit 4, so erhält man 231,2 Minuten, also 3 Stunden 51 
Minuten, was die Zeit des Stundenwinkels für den ersten Nachmittag am 13. 
August in Istanbul ist. Da die wahre Ortszeit zur Zeit der wahren Mittagszeit 
00:00 Uhr ist, beträgt die Zeit des wahren ersten Nachmittags gemäß wahrer Zeit 
15:51 Uhr, was der Zeit entspricht, in der sich der Schatten des Stabes nach der 
wahren Zeit des Mittagsgebets um seine eigene Länge verlängert. Für die Zeit, 
die ab der Scharʿī-Zeit des Mittagsgebets vergeht, ist die Scharʿī-Zeit des ersten 
Nachmittags um den Betrag des Tamkīn dieses Ortes später als diese Zeit. Da 
die Zeitgleichung –5 Minuten beträgt, ist es 16:10 Uhr gemäß Zonenzeit. Wenn 
die Zeit des Sonnenuntergangs gemäß Zonenzeit, also 19:12 Uhr, von dieser Zo-
nenzeit subtrahiert wird, erhält man unter Verwendung von Gleichung (5) auf 
Seite 290 die Zeit für das Nachmittagsgebet in Istanbul gemäß der Adhānī-Zeit 
als 08:58 Uhr. Wenn der Stundenwinkel zur Adhānī-Zeit des Mittagsgebets 
addiert wird, d. h. zur wahren Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit, die 05:07 
Uhr beträgt, ist das Ergebnis sowohl die wahre Zeit des Nachmittagsgebets gemäß 
der Ghurūbī-Zeit als auch die Scharʿī-Zeit des ersten Nachmittags gemäß der 
Adhānī-Zeit. Denn die Scharʿī-Zeit des ersten Nachmittags ist zwar eine Tamkīn-
Einheit später als diese Summe, d. h. als der wahren Ghurūbī-Zeit, doch seine 
Scharʿī-Zeit gemäß der Adhānī-Zeit ist eine Tamkīn-Einheit früher als diese 
Ghurūbī-Scharʿī-Zeit. In ähnlicher Weise sind die Scharʿī-Zeiten der Mittags-, 
Abend- und Nachtgebete gemäß der Adhānī-Zeit dieselben wie ihre wahren 
Zeiten, die durch die Berechnung gemäß der Ghurūbī-Zeit ermittelt wurden. 

Eine andere Methode zur Bestimmung der Höhe für den ersten Nachmittag 
lautet wie folgt: Die maximale Höhe der Sonne sowie die Zeit, in der die Sonne 
diese Höhe erreicht, werden täglich gemessen, indem die Länge des Schattens 
eines 1 m langen Stabes gemessen oder berechnet wird, und anschließend notiert. 
Auf diese Weise erhält man eine Höhe-Schattenlänge-Tabelle (Tabelle, die das 
Verhältnis von Höhe zu Schattenlänge angibt). Da die maximale Höhe der Sonne 
am 13. August in Istanbul 64° beträgt, ist die Länge des Schattens 0,49 m, wie 
aus der Tabelle abgelesen werden kann. Zur Zeit des ersten Nachmittags beträgt 
die Länge des Schattens 1,49 m und die Höhe 34°. Eine Höhe-Schattenlänge-Ta-
belle befindet sich im Anhang des Taqwīm-i sāl aus dem Jahre 1924 sowie am 
Ende unseres Buches. 

– 292 –

75° 10' + 49° + 56° 9'  
   2

M =   = 90° 10' 

=

sin 15° æ sin 41° 10' 
sin 75° 10' æ sin 49°

sin
H

2
=

log sin     =      [(1,41300 + 1,81839) – (1,98528 + 1,87778)]H     1
 2      2

=     (1,23139 – 1,86306) =     (1,36833) = 1,68417 1                1
 2                2

1 
2 

H =          28° 54'. Das Doppelte hiervon ergibt H = 57° 48' 

–
 1,69138



Die Zeit des „zweiten Nachmittags“ (al-Asr ath-thānī) kann zwar ebenfalls 
durch die Verwendung derselben Gleichung ermittelt werden, doch in diesem 
Fall gilt: 

tan Z2 = tan (Komplement zum Höhenwinkel (Sonnenhöhe)) = 2 + Mittags-
schatten = Länge des Schattens während des zweiten Nachmittags. 

Z2 = Komplement zum Höhenwinkel = Zenitwinkel = 68° 08'. Daraus folgt: 
M = 96° 09' und H = 73° 43'. 
Der Stundenwinkel beträgt 4 Stunden 55 Minuten. Wenn der Tamkīn dazu 

addiert wird, ergibt sich der zweite Nachmittag für Istanbul in wahrer Sonnenzeit 
als 17:05 Uhr. 

Bei der Zeit des Nachmittagsgebets kann für den ersten Nachmittag mit der 
Gleichung: 

Z1 = Komplement zum Höhenwinkel = Zenitwinkel = arc tan (1 + tan Δ) und 
für den zweiten Nachmittag mit der Gleichung: 

Z2 = Komplement zum Höhenwinkel = arc tan (2 + tan Δ) zuerst der Winkel 
Z (Komplement zum Höhenwinkel) und anschließend der Stundenwinkel be-
rechnet werden, wobei tan Δ der Mittagsschatten ist. Der Winkel, dessen Tangens 
gleich der Summe von tan Δ und 1 oder 2 ist, ist der Wert von Z1 bzw. Z2 für das 
Nachmittagsgebet. 

Zur Zeit der „ersten Nacht“ (al-Ischā al-awwal) beim Nachtgebet befindet 
sich der Mittelpunkt der Sonne 17° unter dem wahren Horizont, d. h. ihre wahre 
Höhe beträgt –17°. Da die Summe der Sonnendeklination und 90° anstelle des 
zur Deklination komplementären Winkels berücksichtigt wird, gilt:      

und da die Zeit des Stundenwinkels 3 Stunden 24 Minuten beträgt, ist dies die 
Zeitspanne von der Zeit des Nachtgebets gemäß der wahren Zeit bis Mitternacht. 
Zu der Differenz zwischen dieser Zeit und 12 Stunden werden für Istanbul 10 
Minuten Tamkīn addiert. Denn so, wie der Sonnenmittelpunkt den Scharʿī-Ho-
rizont später verlässt, so verlässt demnach auch ihr hinterer Rand die Horizonte 
später. Am 13. August ist die Zeit für das Nachtgebet 20:46 Uhr gemäß der 
wahren Zeit und 20:55 Uhr gemäß der Zonenzeit. Die Zeit des Stundenwinkels 
wird von der Adhānī-Zeit des Mittagsgebets, die gleich der Hälfte der wahren 
Nachtzeit ist, subtrahiert, anschließend wird eine Tamkīn-Einheit dazu addiert, 
um die Ghurūbī-Zeit zu ermitteln, die dann in die Adhānī-Zeit umgerechnet 
wird, indem man eine Tamkīn-Einheit davon subtrahiert. Oder, anstatt erst den 
Tamkīn zu addieren und dann zu subtrahieren, wird die Scharʿī-Zeit der „ersten 
Nacht“ gemäß den Ghurūbī- und Adhānī-Zeiten als 01:42 Uhr ermittelt, ohne 
den Tamkīn zu berücksichtigen. 

Am 13. August, wenn das weiße Licht, also die „wahre Morgendämmerung“ 
(al-Fadschr as-sādiq), beginnt sichtbar zu werden, liegt der Mittelpunkt der Sonne 
um die Summe von 19° und dem Winkel der Sonnenhöhe unter dem wahren Ho-
rizont, d. h. die wahre Höhe der Sonne beträgt nicht –19. 

 

– 293 –

104° 50' + 49° + 73° 
2

M =               = 113° 25' und H = 50° 53' 

104° 50' + 49° + 71° 
2

M =               = 112° 25' und H = 47° 26' 



und wenn man dies durch 15 teilt, erhalten wir für die Zeit des Stundenwinkels 3 
Stunden 10 Minuten, was der zeitlichen Entfernung zwischen dem Mittelpunkt 
der Sonne und Mitternacht entspricht. Dies ist die wahre Zeit der Morgendäm-
merung (Imsāk- bzw. Fadschr-Zeit), da die wahre Zeit um Mitternacht 00:00 Uhr 
ist. Hiervon wird der Tamkīn, also 10 Minuten subtrahiert, denn die Sonnenhöhe 
von –19° liegt näher am Scharʿī-Horizont als am wahren Horizont und der obere 
Rand der Sonne näher an den Horizonten als ihr Mittelpunkt. Demnach ist die 
Scharʿī-Fadschr-Zeit von Istanbul gemäß der wahren Zeit 03:00 Uhr und gemäß 
der Zonenzeit 03:09 Uhr. Wenn der Stundenwinkel (Fadl ad-dāʾir) zur Mittags-
gebetszeit [zu 05:07 Uhr] addiert wird, was der Hälfte der Nachtzeit entspricht, 
und dann 20 Minuten als Tamkīn abgezogen werden, ergibt sich die Imsāk-Zeit 
von 07:57 Uhr gemäß der Adhānī-Zeit. Der Stundenwinkel wird mit dem Casio-
Taschenrechner fx-3600P ermittelt und beträgt 8 Stunden 50 Minuten; das ist die 
Zeitspanne von der Morgendämmerung bis zur Mittagszeit. Um die Differenz 
zur Mitternacht zu ermitteln, wird dies von 12 Stunden abgezogen, was für den 
Stundenwinkel wiederum 3 Stunden und 10 Minuten ergibt. Siehe dazu auch die 
Gebrauchsanweisung des „Quadranten“ (Rubʿ ad-dāʾira). 

Die Zeit zwischen der Morgendämmerung und dem Sonnenaufgang wird 
„Dauer/Anteil der Morgendämmerung“ (Hissat al-fadschr) genannt, die Zeit 
zwischen der Abenddämmerung und dem Sonnenuntergang wird „Dauer/Anteil 
der Abenddämmerung“ (Hissat asch-schafaq) genannt. Wenn man die Stunden-
winkel der Morgendämmerung und der Abenddämmerung von der Adhānī-Zeit 
des Mittagsgebets (also von Mitternacht) subtrahiert, oder die Nisf fadla zu den 
Komplementen der Stundenwinkel im Winter addiert, im Sommer davon sub-
trahiert, dann ergeben ihre Umrechnungen in Zeit diese Dauern. Da die Vorzei-
chen der Höhen für die Morgen- und Abenddämmerung negativ (–) sind, beginnen 
ihre Stundenwinkel ab Mitternacht. 

Ahmad Diyā Beg schreibt: „Die Islamgelehrten berichten, dass die Zeit des 
Imsāk (Fadschr) nicht diejenige Zeit ist, zu der das weiße Licht sich an der Linie 
des scheinbaren Horizont ausbreitet, sondern die Zeit, zu der das Licht am 
Horizont zum ersten Mal gesehen wird.“ In einigen europäischen Büchern wird 
jedoch die Morgendämmerung als der Zeitpunkt beschrieben, zu dem die Aus-
breitung des roten Lichts, das nach dem weißen Licht beginnt, entlang des Hori-
zonts abgeschlossen ist, und nehmen somit die wahre Höhe der Sonne von –16° 
unter dem Horizont als Grundlage ihrer Berechnungen. Wir beobachten seit 
1983, dass auch einige derer, die Gebetskalender vorbereiten, sich nach diesen 
europäischen Büchern richten und ihre Berechnungen der Fadschr-Zeit auf            
–16° stützen. Die Muslime, die das Fasten nach solchen Kalendern beginnen, 
nehmen die Sahūr-Mahlzeit bis 15 bis 20 Minuten nach den von den islamischen 
Gelehrten dargelegten Zeiten zu sich. Daher ist ihr Fasten nicht gültig. Auf der 
ersten und letzten Seite des Taschenkalenders Taqwīm-i Diyā für das Jahr 1926 
n. Chr. (Mondjahr 1344 n. H. und Sonnenjahr 1305 n. H.) von Ahmad Diyā Beg 
steht: „Dieser Kalender wurde nach der Prüfung und Bestätigung durch das Be-
ratungsgremium des Präsidiums für Religionsangelegenheiten gedruckt.“ Die 
Gebetszeiten, deren Richtigkeit von Islamgelehrten und Astronomieexperten 
bestätigt wurde, dürfen nicht verändert werden. Zu diesem Thema wurden von 
Elmalılı Hamdi Yazır im 22. Band der Zeitschrift Sabīl ar-raschād ausführliche 
Informationen gegeben. 

Da sich die Deklination der Sonne jeden Moment ändert, wird ihre stündliche 
Änderung berücksichtigt, um genaue Ergebnisse zu erzielen. 

Lassen Sie uns zum Beispiel die Genauigkeit unserer Uhr am Nachmittag des 
4. Mai in Istanbul untersuchen. Die Deklination der Sonne beträgt +15° 49' um 

– 294 –



00:00 Uhr nach Londoner Zeit, d. h. zu Beginn des Tages (vorherige Mitternacht). 
In Istanbul wird mit Hilfe des „Rubʿ ad-dāʾira“ (Quadrant) genannten Instruments 
die scheinbare Höhe des oberen Sonnenrandes gemäß dem mathematischen Ho-
rizont gemessen, und durch Subtraktion von 16' für den Radius der Sonne und 
des Wertes der atmosphärischen Lichtbrechung für diese Höhe erhält man die 
wahre Position des Sonnenmittelpunkts am Himmel, d. h. die wahre Höhe gemäß 
dem wahren Horizont. Wenn diese wahre Höhe, z. B. +49° 10', gemessen und 
auf unserer Zawālī-Uhr gemäß der Zonenzeit 02:38 Uhr angezeigt wird, notieren 
wir dies sofort. Die Deklination der Sonne beträgt am 5. Mai +16° 06'. Der Un-
terschied in der Deklination beträgt 17' für 24 Stunden. Da unsere Uhr dem 
Zeitpunkt des Mittags um 2 Stunden 38 Minuten voraus ist, während die Zeit in 
London um 1 Stunde 56 Minuten hinter Istanbul liegt, beträgt die Zeitspanne 
von Mitternacht in London bis zu dem Zeitpunkt, an dem wir die Höhe in Istanbul 
messen, 12 Stunden + 2 Stunden 38 Minuten – 1 Stunde 56 Minuten = 12 Stunden 
42 Minuten = 12,7 Stunden. Der Unterschied in der Deklination für diese Zeit-
spanne beträgt (17/24) x 12,7 = 9'. Der Unterschied in der Deklination muss bei 
der Bestimmung der Gebetszeiten mitberücksichtigt werden. Demnach beträgt 
die Deklination +15° 58', da sie im Mai zunimmt. 

Zur Bestimmung des Stundenwinkels ist die folgende Gleichung für den Ta-
schenrechner besser geeignet: 

 
 
 

 
Und wenn wir dies durch 15 teilen, erhalten wir den Stundenwinkel als 2 Stunden 
30 Minuten, und zwar gemäß der wahren Sonnenzeit. Um dieses Ergebnis zu er-
halten, werden die folgenden Tasten auf einem Privileg-Taschenrechner gedrückt: 
CE/C 15,58 μ cos æ 41 cos = MS 49,10 μ sin – 15,58 μ sin æ 41 sin = ÷ 
MR = arc cos æ 4 = 149,7 Minuten, das ist das Ergebnis, das auf dem Bildschirm 
abgelesen wird. Da die Zeitgleichung am 4. Mai +3 Minuten beträgt, ist es 02:31 
Uhr in der Zonenzeit; daher sehen wir, dass unsere Uhr etwa 7 Minuten vor-
geht. 

In der Gleichung (3) oben werden die Zahlen absolut (ohne Vorzeichen) ein-
gesetzt. Wenn die Position einer Stadt auf der Erdkugel und die Position der 
Sonne am Himmel in derselben Hemisphäre liegen, d. h. der Breitengrad und 
die Sonnendeklination dasselbe Vorzeichen aufweisen, dann wird, während die 
Sonne über dem Horizont steht, also tagsüber, im Zähler der obigen Gleichung 
das Vorzeichen (–) und nachts (+) verwendet; andernfalls werden sie umgekehrt 
verwendet. Der auf diese Weise ermittelte Stundenwinkel ist die Zeit zwischen 
Mittag und dem Punkt, an dem sich der Mittelpunkt der Sonne befindet, wenn 
es Tag ist. Wenn es aber Nacht ist, ist es die Zeit zwischen Mitternacht. Wenn 
man möchte, kann dieselbe Gleichung auch immer nur mit dem negativen Vor-
zeichen verwendet werden. In diesem Fall werden alle Zahlen mit ihren Vorzeichen 
berücksichtigt und das erhaltene Ergebnis ist der Stundenwinkel H und er wird 
immer vom Meridian aus gemessen. 

– 295 –

sin 49° 10' – [sin (15° 58') æ sin (41°)]      0,7566 – (0,2750 æ 0,6561)   

               cos 15° 58' æ cos 41°                               0,9614 æ 0,7547   
 cos H =               =         

0,7566 – 0,1805     0,5762  
       0,7256             0,7256

cos H =           =                = 0,7940 und hieraus ergibt sich H = 37° 26'  

cos H =        .…(3)
sin h ± (sin ∞  æ sin ª)     
         cos ∞ æ  cos ª



Wollen wir den Stundenwinkel nach der zweiten Form der Gleichung (3)  
ermitteln: Wenn wir auf dem Privileg-Taschenrechner die Tasten CE/C 49,10 
μ sin – 15,58 μ MS sin æ 41 sin = ÷ MR cos ÷ 41 cos = arc cos ÷ 15 = 
¥ drücken, wird das Ergebnis 2 Stunden 29 Minuten 44,59 Sekunden angezeigt, 
wonach der Stundenwinkel etwa 2 Stunden 30 Minuten beträgt. 

Um die scheinbare Höhe des oberen Sonnenrandes gemäß dem mathematischen 
Horizont, gemessen mit einem astrolabischen Quadranten, zu modifizieren, 
werden die entsprechende atmosphärische Refraktion und der scheinbare Radius 
der Sonne von dieser Höhe abgezogen und die Sonnenparallaxe dazu addiert, 
und so erhält man die wahre Höhe des Sonnenmittelpunktes gemäß dem wahren 
Horizont. Im Buch Rubʿ-i dāʾira von Ahmad Diyā Beg steht geschrieben, dass 
die Ischrāq- und Isfirār-Zeiten auf die gleiche Art und Weise berechnet werden 
wie die Überprüfung der Genauigkeit der Uhr. 

Wollen wir nun für Istanbul am 11. Januar die Zeit des Festtagsgebets, d. h. 
die „Ischrāq“-Zeit ermitteln: Dies ist der Zeitpunkt, an dem sich der hintere 
Sonnenrand um eine Speerlänge von der Linie des scheinbaren Horizonts abhebt 
und die Höhe ihres Mittelpunkts vom wahren Horizont 5° beträgt. Die Deklination 
der Sonne beträgt –21° 53'. Die Deklination des darauffolgenden Tages beträgt 
–21° 44'. Demnach liegt eine Deklinationsdifferenz von 9' innerhalb eines Tages 
vor. Da das Festtagsgebet etwa 8 Stunden nach Mitternacht ist und Istanbul 
London 2 Stunden vorausgeht, beträgt der 6-stündige Deklinationsunterschied 
2 Minuten. Weil der absolute Wert der Deklination in diesem Monat abnimmt, 
beträgt die Deklination zur Ischrāq-Zeit –21° 51'. Durch Drücken der folgenden 
Tasten auf dem Casio-Taschenrechner: ON 5 sin – 21 ¬ 51 ¬ ∑ sin æ 41 sin 
= ÷ 21 ¬ 51 ¬ ∑ cos ÷ 41 cos = INV cos ÷ 15 = INV ¬, zeigt der Rechner 
4 Stunden 7 Minuten an. Die Differenz zwischen diesem Stundenwinkel und der 
Mittagszeit [also von 12:00 Uhr], d. h. 07:53 Uhr, ist die Ischrāq-Zeit des Son-
nenmittelpunkts gemäß der wahren Zeit. Da die Zeitgleichung –8' beträgt, ist es 
08:05 Uhr gemäß der Zonenzeit. Man addiert 10 Minuten Tamkīn dazu und 
schreibt in den Kalender folglich 08:15 Uhr. Wenn der Stundenwinkel von der 
Adhānī-Mittagsgebetszeit [von 07:22 Uhr] subtrahiert wird, ergibt sich die Ischrāq-
Zeit von 03:15 Uhr gemäß der Ghurūbī-Zeit. Als Vorsichtsmaßnahme für die 
Zeit des Festtagsgebets wurde die Duhā-Zeit um eine Tamkīn-Einheit vorverlegt, 
weshalb die Duhā-Zeit gemäß der Adhānī-Zeit in den Kalendern, ohne den 
Tamkīn zu subtrahieren, als 03:15 Uhr geschrieben wurde. Kadūsī schreibt am 
Ende seines Buches: „Im Winter werden vom Zweifachen der Nisf fadla zwei 
Tamkīn-Einheiten subtrahiert und in den Sommermonaten werden zwei Tamkīn-
Einheiten addiert, dann wird das Komplement des Ergebnisses in Stundeneinheit 
umgewandelt und zu 6 addiert, wodurch die Sonnenaufgangszeit gemäß der 
Adhānī-Zeit ermittelt wird. Wenn wir zwei Tamkīn-Einheiten addieren statt zu 
subtrahieren und subtrahieren statt zu addieren, und wenn wir zum Ergebnis 
vorsichtshalber eine Tamkīn-Einheit addieren, erhalten wir die ,Duhā‘-Zeit, d.h. 
die Zeit des Ischrāq-Gebets.“ Das Buch Risālat al-irtifāʿ von Kadūsī wurde im 
Jahre 1268/1851 verfasst und 1311 erneut gedruckt. 

Der Zeitpunkt der „Gelbwerdung der Sonne“ (Isfirār asch-schams) am selben 
Tag ist der Zeitpunkt, an dem sich der vordere Sonnenrand der Linie des schein-
baren Horizonts um eine Speerlänge nähert, d. h. der Zeitpunkt, an dem sich 
der Sonenmittelpunkt auf einer Höhe von 5° vom wahren Horizont befindet, 
und beträgt vorsichtshalber 40 Minuten. Da die Isfirār-Zeit ca. 16 Stunden später 
als Mitternacht ist und da der Unterschied zwischen den Zeiten von Istanbul 
und London 1 Stunde und 56 Minuten beträgt, ist die Sonnendeklination zu 
diesem Zeitpunkt 5' 16,5'' kleiner als diejenige um Mitternacht, d. h. sie beträgt 

– 296 –



–21° 47' 43,5''. Wenn auf einem Casio-Taschenrechner die Tasten P1 5 RUN 21 
¬ 47 ¬ 43,5 ¬ ∑ RUN 41 RUN gedrückt werden, erhält man für den 
Stundenwinkel 4 Stunden 7 Minuten 20,87 Sekunden. Da die wahre Zeit in der 
Mittagszeit 00:00 Uhr beträgt, ist die Isfirār-Zeit gemäß der wahren Zeit gleichzeitig 
der Stundenwinkel und gemäß der mittleren Zeit 16:15 Uhr und gemäß der Zo-
nenzeit 16:19 Uhr. Von der Summe der Mittagsgebetszeit gemäß der Adhānī-
Zeit und dem Stundenwinkel, also 11 Stunden 29 Minuten, die gleichzeitig die 
Isfirār-Zeit gemäß der Ghurūbī-Zeit ist, wird ein Tamkīn subtrahiert und das 
Ergebnis, also 11 Stunden 19 Minuten, ist die Isfirār-Zeit gemäß der Adhānī-
Zeit. Man erhält die Isfirār asch-schams-Zeit, indem man von der Summe der 
Zeit des Sonnenuntergangs und der Zeit des Sonnenaufgangs gemäß der Adhānī- 
oder Orts- oder Zonenzeit die um eine Tamkīn-Einheit verkürzte Ischrāq-Zeit, 
die in Kalendern notiert ist, subtrahiert. Die Differenz zwischen den Zeiten des 
Isfirār und des Sonnenuntergangs ist gleich der Differenz zwischen den Zeiten 
des Ischrāq und des Sonnenaufgangs; sie beträgt vorsichtshalber 40 Minuten. 

Um den Casio-Taschenrechner fx-3600P so einzustellen, dass er für die obige 
Berechnung verwendet werden kann, werden folgende Tasten gedrückt: MODE 
◊ P1 ENT sin – ENT Kin 1 sin æ ENT Kin 3 sin = ÷ Kout 1 cos ÷ Kout 3 cos = 
INV cos ÷ 15 = INV ¬ MODE ∫ 

Wollen wir die Zeiten des Nachmittagsgebets in Istanbul am 1. Februar er-
mitteln: Die Deklination der Sonne beträgt –17° 15' und die Zeitgleichung –13 
Minuten 31 Sekunden. 

Da Mittagsschatten = tan (Komplement der maximalen Sonnenhöhe) und 
Komplement der maximalen Sonnenhöhe = Breitengrad des Standorts – Son-
nendeklination ist, werden mithilfe der nachfolgenden Gleichungen die Höhen 
berechnet: 

tan Z1 = 1 + tan (ª – ∞) und 
tan Z2 = 2 + tan (ª – ∞), wobei ª die geografische Breite, ∞ die Sonnendekli-

nation, Z1 der komplementäre Winkel für die Höhe zur Zeit des „ersten Nach-
mittags“ (al-Asr al-awwal) und Z2 der komplementäre Winkel für die Höhe zur 
Zeit des „zweiten Nachmittags“ (al-Asr ath-thānī) ist. Wenn man auf einem Pri-
vileg-Taschenrechner die Tasten CE/C 41 – 17,15 μ ∑ = tan + 1 = arc tan 
MS 90 – MR = ¥ drückt, erhält man für die Höhe zur Zeit des ersten Nach-
mittags 20° 55'. Drückt man anschließend die Tasten 20,55 μ sin – 17,15 
μ ∑ MS sin æ 41 sin = ÷ MR cos ÷ 41 cos = arc cos ÷ 15 = ¥, erhält man 
für den Stundenwinkel 2 Stunden 40 Minuten. Wenn man 10 Minuten Tamkīn 
für Istanbul addiert, beträgt die Zeit des ersten Nachmittags gemäß der wahren 
Zeit 14:50 Uhr, gemäß der mittleren Zeit 15:04 Uhr und gemäß der Zonenzeit 
15:08 Uhr. Wenn der Stundenwinkel zur Adhānī-Zeit des Mittagsgebets [also zu 
07:03 Uhr] addiert wird, beträgt die Zeit des ersten Nachmittags gemäß der 
Ghurūbī- und Adhānī-Zeit 09:43 Uhr. 

Um die Höhe der Zeit des zweiten Nachmittags zu ermitteln, drückt man die 
Tasten CE/C 41 – 17,15 μ ∑ = tan + 2 = arc tan MS 90 – MR = ¥, was 
15° 28' ergibt. Für die Ermittlung des Stundenwinkels drückt man 15,28 μ 
sin – 17,15 μ ∑ MS sin æ 41 sin = ÷ MR cos ÷ 41 cos = arc cos ÷ 15 = ¥, 
sodass man 3 Stunden 21 Minuten erhält. Die Zeit des zweiten Nachmittags ist 
gemäß der wahren Ortszeit 15:31 Uhr, 15:45 Uhr gemäß der mittleren Ortszeit, 
15:49 Uhr gemäß der Zonenzeit und 10:24 Uhr gemäß der Adhānī- und Ghurūbī-
Zeit.  

Wollen wir nun für den 13. August unter Verwendung der ersten Form der 3. 
Gleichung die Zeit der Morgendämmerung (Fadschr/Imsāk) ermitteln: Drückt 

– 297 –



man auf einem Privileg-Taschenrechner die Tasten CE/C 19 sin + 14,50 μ 
MS sin æ 41 sin = ÷ MR cos ÷ 41 cos = arc cos ÷ 15 = ¥, ergibt sich für den 
Stundenwinkel 3 Stunden 10 Minuten. Subtrahiert man hiervon den Tamkīn, 
also 10 Minuten, und addiert das Ergebnis zur Mitternacht, erhalten wir 03:00 
Uhr als Fadschr-Zeit für Istanbul gemäß der wahren Zeit. Wenn wir den für die 
wahre Morgendämmerung berechneten Stundenwinkel von Mitternacht [also 
12] subtrahieren – er kann nämlich nicht von 0 subtrahiert werden – und 10 
Minuten Tamkīn addieren, erhalten wir für die Zeit der zweiten Nacht gemäß 
der wahren Zeit 21:00 Uhr. Addiert man den Stundenwinkel zur Adhānī-Zeit 
des Mittagsgebets, die der Mitternacht entspricht, also [05:07 Uhr], und subtrahiert 
20 Minuten, erhält man 07:57 Uhr, was die Adhānī-Fadschr-Zeit ist. 

Wollen wir nun die Zeit der „ersten Nacht“ (al-Ischā al-awwal) am 13. August 
ermitteln: Wenn man auf einem Casio-Taschenrechner die Tasten 

P1 17 ∑ RUN 14 ¬ 50 ¬ RUN 41 RUN 
drückt, erhält man für den Stundenwinkel 8 Stunden 36 Minuten. Da die wahre 
Zeit zum Zeitpunkt des Mittags 00:00 Uhr ist, ergibt sich für die Zeit der ersten 
Nacht durch Addition von 10 Minuten Tamkīn 20:46 Uhr gemäß der wahren Zeit 
und 20:55 Uhr gemäß der Zonenzeit. Da die Adhānī-Zeit des Mittagsgebets 05:07 
Uhr beträgt, beträgt die Adhānī-Zeit der ersten Nacht 13:43 Uhr, also 01:43 Uhr. 

Die Zeit des Nachmittagsgebets am 13. August, die wir aus der Quadratwur-
zelgleichung erhalten haben, wollen wir auch mit einem Casio-Taschenrechner 
berechnen: Drückt man für den Mittagsschatten die Tasten ON 26 ¬ 10 ¬ 
tan, erhält man als Ergebnis 0,4913. Wenn man für das Komplement der Höhe 
zur Zeit des ersten Nachmittags die Tasten ON 1,4913 INV tan INV ¬ drückt, 
erhält man 56° 9'. Für M werden die Tasten 75 ¬ 10 ¬ + 49 + 56 ¬ 9 ¬ = 
÷ 2 = INV ¬ gedrückt und somit erhält man 90° 09' 30''. Um H zu ermitteln, 
drückt man die Tasten ON 15 sin æ 41 ¬ 10 ¬ sin ÷ 75 ¬ 10 ¬ sin ÷ 49 
sin = √— INV sin æ 2 ÷ 15 = INV ¬ und erhält somit für den Stundenwinkel 3 
Stunden 51 Minuten. 

Weil die Sonnenhöhe zur Zeit des ersten Nachmittags 33° 51' beträgt, erhält 
man, indem man auf dem Casio-Taschenrechner fx-3600P die Tasten P1 33 ¬ 
51 ¬ RUN 14 ¬ 50 ¬ RUN 41 RUN drückt, für den ersten Nachmittag H 
= 3 Stunden 51 Minuten. 

DIE ZEITEN, IN DENEN ES MAKRŪH TAHRĪMAN, ALSO HARĀM 
IST, GEBETE ZU VERRICHTEN, SIND DREI: Diese drei Zeiten werden 
„Karāha-Zeiten“ genannt. Die in diesen drei Zeiten begonnenen Fard-Gebete 
sind nicht gültig. Nāfila-Gebete sind zwar gültig, doch sie zu verrichten ist makrūh 
tahrīman. Die in diesen drei Zeiten begonnenen Nāfila-Gebete soll man abbrechen 
und zu einer anderen Zeit nachholen. Diese drei Zeiten sind: 1. Während des 
Sonnenaufgangs, 2. während des Sonnenuntergangs und 3. während die Sonne 
am Meridian ist, d. h. [zur Mittagszeit] in der Mitte des Tages. In diesem Sinne 
beginnt die Zeit des Sonnenaufgangs, wenn der obere Rand der Sonne beginnt, 
an der Linie des scheinbaren Horizonts sichtbar zu sein, und endet, wenn die 
Sonne so hell scheint, dass man sie nicht mehr anschauen kann, d. h. sie dauert 
bis zur „Duhā-Zeit“ an. In der Duhā-Zeit beträgt die Höhe des Sonnenmittel-
punktes über dem wahren Horizont 5° und die Höhe des unteren Sonnenrandes 
über dem sichtbaren Horizont beträgt eine Speerlänge. Die Duhā-Zeit beginnt 
etwa 40 Minuten nach Sonnenaufgang. Der Zeitraum zwischen diesen zwei Zeiten, 
also zwischen dem Sonnenaufgangsbeginn und der Duhā-Zeit, ist die „Karāha-
Zeit“. Wenn die Duhā-Zeit eintritt, ist es eine Sunna, das „Ischrāq-Gebet“ mit 
zwei Gebetseinheiten zu verrichten. Dieses Gebet nennt man im Türkischen 
auch „Kuschluk-Gebet“. Auch das Festtagsgebet (Īd-Gebet) wird in dieser Zeit 

– 298 –



verrichtet. „Sonnenuntergang“ meint die Zeit, ab der bei staub- und nebelfreiem, 
klarem Himmel die Stellen, an denen das Sonnenlicht reflektiert wird, oder die 
Sonne selbst beginnt, gelblich zu werden, sodass man sie anschauen kann, bis zu 
der Zeit, wenn sie untergegangen ist. Diese Zeit wird als „Isfirār asch-schams“ 
(Gelbwerden der Sonne) bezeichnet. Bei der Berechnung der Ischrāq-Zeiten 
wurden diese vorsichtshalber um eine Tamkīn-Einheit nach vorne gesetzt, während 
die Isfirār-Zeiten nicht verändert wurden. „In der Mitte des Tages das Gebet zu 
verrichten“ bedeutet, dass die erste oder letzte Gebetseinheit in dieses Zeitfenster 
fällt. So steht es im Superkommentar von Tahtāwī zum Buch Marāqī al-falāh 
sowie bei Ibn Ābidīn. 

Wie weiter oben bereits erwähnt, müssen bei der Berechnung der Gebetszeiten 
die Scharʿī-Höhen gemäß dem feststehenden Scharʿī-Horizont des Ortes anstelle 
der verschiedenen scheinbaren Anhöhen gemäß der verschiedenen Linien des 
scheinbaren Horizont der verschiedenen Anhöhen eines Ortes berücksichtigt 
werden. Demnach ist die Scharʿī-Mittagszeit der Zeitraum zwischen den beiden 
Zeitpunkten, an denen sich der vordere und der hintere Rand der Sonne an der 
Position des Sonnenaufgangs und des Sonnenuntergangs auf der maximalen Höhe 
gemäß der Scharʿī-Horizonte befinden, und dies entspricht zwei Tamkīn-Beträgen 
der jeweiligen Stadt. Am 1. Mai beträgt in Istanbul die maximale Höhe des Son-
nenmittelpunkts gemäß dem wahren Horizont zur wahren Mittagszeit 49 + 14,92 
= 63,92°. Diese Höhe ist gemäß den wahren Horizonten, an denen sie auf- oder 
untergeht, gleich groß. Der Stundenwinkel für diese Höhe beträgt H = 0 Minuten. 
Die wahre Mittagszeit gemäß der wahren Zeit liegt immer und überall bei 12:00 
Uhr. Der Beginn der Scharʿī-Mittagszeit gemäß der maximalen Höhe über dem 
Scharʿī-Horizont an der Position des Sonnenaufgangs (östlich) liegt um eine 
Tamkīn-Einheit vor 12:00 Uhr. Und die Scharʿī-Mittagszeit gemäß der Maximal-
höhe am Scharʿī-Horizont der Position des Sonnenuntergangs (westlich) endet 
um eine Tamkīn-Einheit nach der wahren Mittagszeit. D. h. die Scharʿī-Mittagszeit 
für Istanbul beginnt 10 Minuten vor 12:00 Uhr gemäß der wahren Zeit. Gemäß 
der Zonenzeit beginnt die Scharʿī-Mittagszeit um 11:51 Uhr und endet um 12:11 
Uhr, weil die Zeitgleichung +3 Minuten beträgt. Für diejenigen, die die Sonne 
nicht sehen, beginnt die „Zuhr-Zeit“ (Zeit des Mittagsgebets), die in Kalendern 
vermerkt ist, zu dieser letztgenannten Zeit. Das Zeitintervall von 20 Minuten 
zwischen diesen beiden Zeiten ist die „Mittagszeit“, also die „Karāha-Zeit“ für 
Istanbul. [Siehe auch Seite 272 und die Übersetzung des Buches asch-Schamāʾil 
asch-scharīfa von Husāmuddīn Efendi.] 

Da die Höhe h der Sonne zu den Zeiten des wahren Sonnenuntergangs und 
Sonnenaufgangs null beträgt, wird die Gleichung (3) auf Seite 295 zu – tan ª æ 
tan ∞ = cos H. Daher gilt für den 1. Mai cos H = – 0,23, Stundenwinkel = 103,4° 
und H = 6 Stunden 54 Minuten. Die Zeit des wahren Sonnenuntergangs ist 18:54 
Uhr gemäß der wahren Zeit, 18:51 Uhr gemäß mittlerer Ortszeit und 18:55 Uhr 
in Zonenzeit und die Zeit des Scharʿī-Sonnenuntergangs 19:05 Uhr. Die Zeit des 
wahren Sonnenaufgangs gemäß der wahren Zeit ist gleich 12 Stunden – H = 5 
Stunden 6 Minuten (also 17:06 Uhr), was 17:03 Uhr gemäß mittlerer Zeit entspricht. 
Um die Zeit des Scharʿī-Sonnenaufgangs zu ermitteln, wird hiervon der Tamkīn 
für Istanbul, also 10 Minuten, subtrahiert. Dies ergibt 16:53 Uhr, was 16:57 Uhr 
gemäß der Zonenzeit entspricht. Weil die Zeit des Mittagsgebets gemäß der 
Adhānī-Zeit um 05:06 Uhr eintritt, erhält man, wenn hiervon [oder von ihrer 
Summe mit 12] der Stundenwinkel subtrahiert wird, die Zeit des wahren Son-
nenaufgangs gemäß der Ghurūbī-Zeit, und wenn man davon den doppelten 
Tamkīn subtahiert, erhält man die Zeit des Scharʿī-Sonnenaufgangs, die 09:52 
Uhr gemäß der Adhānī-Zeit beträgt. Die Zeit des wahren Sonnenuntergangs 

– 299 –



gemäß der Ghurūbī-Zeit und die Zeit des Scharʿī-Sonnenuntergangs gemäß der 
Adhānī-Zeit ist so viel wie die Summe der Mittagszeit gemäß der Ghurūbī-Zeit 
und dem Stundenwinkel, d. h. 05:06 Uhr + 6 Stunden 54 Minuten = 12:00 Uhr. 

Die Lichtgeschwindigkeit beträgt 300.000 Kilometer pro Sekunde. Da der 
mittlere Abstand zwischen der Sonne und der Erde etwa 150 Millionen Kilometer 
beträgt, dauert es 8 Minuten 20 Sekunden, bis das Licht der Sonne die Erde er-
reicht. Dass die Sonne aufgegangen ist, kann erst 8 Minuten und 20 Sekunden 
nach dem tatsächlichen Sonnenaufgang beobachtet werden. Es gibt zwei Arten 
von Sonnenständen, mit denen die Zeit berechnet wird: Die erste ist die „ma-
thematische“ (riyādī) Zeit und beginnt, wenn der Sonnenmittelpunkt die Mit-
tagszeit oder die wahre Sonnenuntergangszeit erreicht. Die zweite ist die „be-
obachtete“ (marʾī) Zeit und beginnt, wenn beobachtet werden kann, dass die 
Sonne eine dieser beiden zeitlichen Positionen erreicht. Die beobachtete Zeit 
beginnt 8 Minuten und 20 Sekunden nach der mathematischen Zeit. Wenn man 
zu der durch Berechnung ermittelten mathematischen Zeit eines Gebets 8 Minuten 
und 20 Sekunden addiert, erhält man seine beobachtete Zeit. Wenn man davon 
8 Minuten und 20 Sekunden subtrahiert, erhält man die auf Uhren abgelesene 
beobachtete Zeit. Die Zeit des Sonnenaufgangs sowie die Zeiten aller Gebete 
und auch die Zeitangaben, die als 12 auf Uhren abgelesen werden, stellen die 
beobachteten Zeiten dar. Mit anderen Worten, sie entsprechen den sichtbaren 
Positionen der Sonne am Himmel. Wie man sieht, stellen die Zeitangaben auf 
Uhren auch die rechnerisch ermittelten mathematischen Zeiten dar. 

Während des Sonnenuntergangs darf man nur das Nachmittagsgebet dieses 
Tages verrichten. Nach Imām Abū Yūsuf ist es freitags nicht makrūh, Nāfila-
Gebete zu verrichten, während sich die Sonne an der oberen Kulmination befindet. 
Doch dieser Standpunkt ist ein schwacher. Zu diesen drei Zeiten ist auch das 
Verrichten des Totengebets für einen Leichnam, der vorher vorbereitet wurde, 
das Verrichten der Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-tilāwa) und der Kor-
rekturniederwerfung (Sadschdat as-sahw) nicht erlaubt. Es ist aber erlaubt 
(dschāʾiz), das Totengebet eines Leichnams, dessen Vorbereitung zu diesen Zeiten 
abgeschlossen wurde, in diesen Zeiten zu verrichten. 

Es gibt zwei Zeiten, in denen nur das Verrichten von Nāfila-Gebeten makrūh 
ist. Von der Morgendämmerung bis zum Sonnenaufgang wird außer den Sunna-
Einheiten des Morgengebets kein anderes Nāfila-Gebet verrichtet. Es ist makrūh, 
nach dem Verrichten des Nachmittagsgebets und vor dem Abendgebet Nāfila-
Gebete zu verrichten. Darüber hinaus ist es makrūh, ein Nāfila-Gebet, also ein 
Sunna-Gebet zu beginnen, wenn freitags beim Freitagsgebet der Imam auf die 
Kanzel (Minbar) steigt und wenn der Muezzin die Iqāma ausruft, und bei allen 
anderen Gebeten, wenn der Imam gerade das Gebet verrichtet. Das Sunna-Gebet 
des Morgengebets zu beginnen, ist jedoch nicht makrūh. Doch dieses Sunna-
Gebet soll man von der Gebetsreihe entfernt oder hinter einer Säule verrichten. 
Es wurde gesagt, dass man das Sunna-Gebet, das begonnen wurde, bevor der 
Imam auf die Kanzel gestiegen ist, zu Ende verrichten soll. 

Wenn die Sonne beginnt aufzugehen, während man das Morgengebet verrichtet, 
ist dieses nicht gültig. Geht die Sonne unter, während man das Nachmittagsgebet 
verrichtet, ist dieses Gebet gültig. Wenn man nach dem Verrichten des Abend-
gebets mit dem Flugzeug in Richtung Westen fliegt und die Sonne sieht, muss 
man das Abendgebet nochmal verrichten, nachdem die Sonne untergegangen 
ist. 

In der hanafītischen Rechtsschule sollen die Pilger nur auf den Ebenen Arafāt 
und Muzdalifa zwei Gebete zusammenlegend verrichten. In der hanbalītischen 
Rechtsschule ist es gestattet, zwei Gebete zusammenzulegen, wenn man auf 

– 300 –



Reisen ist oder wenn man krank ist, wenn Frauen stillen oder Zwischenblutung 
(Istihāda) haben, bei Entschuldigungsgründen (Udhr), die die Gebetswaschung 
ungültig werden lassen, wenn man Schwierigkeiten dabei hat, die Gebetswaschung 
oder die Trockenreinigung zu vollziehen, und wenn man blind ist oder unterirdisch 
arbeitet und deshalb unfähig ist, die Gebetszeit wahrzunehmen, und wenn man 
sich um sein Leben, seinen Besitz oder seine Ehre fürchten muss und wenn der 
Erwerb des Lebensunterhalts Schaden nehmen würde. In der hanafītischen 
Rechtsschule ist es nicht gestattet, dass diejenigen, die ihre Arbeitsplätze nicht 
verlassen können, diese Gebete unterlassen, um sie später nachzuholen. Es ist 
gestattet, dass jene Personen nur an solchen Tagen die „hanbalītische Rechts-
schule“ befolgen und Gebete zusammenlegend verrichten. Beim Zusammenlegen 
(Dschamʿ) ist es nötig, dass man das Mittagsgebet vor dem Nachmittagsgebet 
und das Abendgebet vor dem Nachtgebet verrichtet; dass man bei dem ersteren 
Gebet die Absicht fasst, die Gebete zusammenlegend zu verrichten; dass man 
beide Gebete nacheinander verrichtet und dass man die Fard- und Mufsid-Hand-
lungen bei der Gebetswaschung, der Ganzkörperwaschung und beim Gebet 
gemäß der hanbalītischen Rechtsschule beachtet. Siehe auch Seite 404.  

Den Senkungswinkel D einer Anhöhe haben wir auf Seite 276 bestimmt. 
Dieser Winkel beträgt: 

 
 
 
 

Y = Höhe in Metern. 
Der Stundenwinkel H (in Stundenmaß) kann für jeden Ort ab dem Mittag 

mittels eines Privileg-Taschenrechners berechnet werden, indem in der unteren 
Gleichung anstelle der Variablen konkrete Zahlen eingesetzt werden. 

 
 

Die Höhe h erhält nachts und der Breitengrad ª sowie die Sonnendeklination 
∞ erhalten in der südlichen Hemisphäre das negative (–) Vorzeichen.  

Für die Adhānī-Fadschr-Zeit (in Stunden) gilt: 12 + Zuhr – H – (1 ÷ 3), und 
für die Ischā-Zeit (in Stunden): H + Zuhr – 12. Und die Gebetszeiten können 
überall gemäß der Zonenzeit mit dem Casio-Taschenrechner folgendermaßen 
errechnet werden: 

 

H = Stundenwinkel, S = Längengrade pro Stunde,  
T = Längengrad, E = Zeitgleichung, N = Tamkīn.  
Die Werte für H, S und T sind in Grad und die Werte für E und N in Stunden 

angegeben. 
Die Vorzeichen von H und N sind vor dem Mittag negativ (–) und nach dem 

Mittag positiv (+). 
Die Tamkīn-Dauer N kann auf die Weise, wie auf Seite 277 dargelegt wurde, 

berechnet werden oder aber für Orte, deren geografische Breite weniger als 44° 
und deren höchste Anhöhe weniger als 500 beträgt, nach Eingabe der folgenden 
Gleichung in Stunden ermittelt werden.  

 
 

– 301 –

Erdradius (in Metern)        6367654 
  Erdradius + Höhe           6367654 +Y

cos D =              =                            bzw:

D =~  0,03 x √—
Y          …(1)

h sin - ª sin æ ∞ sin = ÷ ª cos ÷ ∞ cos = arc cos ÷ 15 = ¬ …(2)

H + S – T = ÷ 15 + 12 - E + N = INV ¬   …(3)

 0,03 æ Y√—
  + 1,05 = sin ÷ ª cos ÷ ∞ cos æ 3,82 = INV ∂ …(4)



An einem beliebigen Tag können die Sonnendeklination sowie die Zeitglei-
chung und für Orte, deren geografische Breite 41° beträgt, die Nisf fadla, der 
Stundenwinkel und die Gebetszeiten, ohne dass Berechnungen, Gleichungen 
und Taschenrechner nötig sind, mithilfe des „Rubʿ ad-dāʾira“ (Quadrant) ge-
nannten Messgeräts leicht und schnell ermittelt werden. Dieses Messgerät und 
ihre Gebrauchsanweisung werden vom Verlag Hakikat hergestellt und verteilt. 
Ein Speichermedium wird an einen Computer angeschlossen und die Daten der 
Gebetszeiten abgespeichert. Das Speichermedium kann entnommen und jahrelang 
aufbewahrt werden. Wenn man es später an einen Computer anschließt und die 
Längen- und Breitengrade einer beliebigen Stadt eingibt, werden auf dem Bild-
schirm innerhalb einer Sekunde sämtliche Gebetszeiten eines Tages, eines Monats 
oder eines Jahres angezeigt. Man kann sie alternativ auch ausdrucken und an 
die betreffende Stadt faxen. 

[In der mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule dürfen aufgrund von 
Reisen, Krankheit und Alter das Mittagsgebet mit dem Nachmittagsgebet und 
das Abendgebet mit dem Nachtgebet zusammengelegt verrichtet werden. D. h. 
eines von beiden Gebeten kann jeweils in der Zeit des anderen verrichtet werden.] 

61 — ADHĀN UND IQĀMA 
Das Kapitel über den Adhān wurde aus dem Buch „ad-Durr al-mukhtār“ und 

dessen Kommentar, dem „Radd al-muhtār“, übersetzt und hier gekürzt wieder-
gegeben: 

„Adhān“ bedeutet wörtlich, jedem (etwas) zu verkünden. Der Adhān (Ge-
betsruf) besteht daraus, festgelegte arabische Worte in ihrer Reihenfolge zu spre-
chen. Eine Übersetzung dessen zu lesen, gilt nicht als Adhān. Auch wenn die 
Bedeutung verstanden wird, wird sie nicht auf Persisch oder in anderen Sprachen 
gerufen. Das Ausrufen des Adhāns begann vor der Hidschra in Mekka in der 
Miʿrādsch-Nacht. Im ersten Jahr der Hidschra wurde er anbefohlen, um die Ge-
betszeiten zu verkünden. In den Moscheen der Stadtviertel ist es eine Sunna, 
ihn an einer hohen Stelle zu rufen. Die Stimme soll dabei laut sein, doch man 
soll sich nicht überanstrengen, um sehr laut zu schreien. [Wie ersichtlich ist, ist 
es notwendig, nur so laut zu rufen, dass die Bewohner im eigenen Viertel ihn 
hören. Es ist nicht gestattet, noch lauter zu rufen. Daher besteht keine Notwen-
digkeit für Lautsprecher. Den Adhān und die Iqāma über Lautsprecher zu rufen 
oder gar aus dem Radio (aus Medien), ist eine Bidʿa, und eine gottesdienstliche 
Handlung (Ibāda), die mit Bidʿa verrichtet wird, wird nicht angenommen und ist 
eine Sünde.] Für jedes der täglichen fünf Gebete, für Nachholgebete und beim 
Freitagsgebet dem Khatīb (Freitagsprediger) gegenüberstehend den Adhān zu 
rufen, ist für Männer eine Sunna muʾakkada. Für Frauen ist es makrūh, dass sie 
den Adhān und die Iqāma ausrufen, denn es ist harām für sie, ihre Stimme zu er-
heben. Der Adhān wird von einer höheren Stelle aus gerufen, um die Gebetszeit 
für andere anzukündigen. Der Adhān für die anwesende/bereits versammelte 
Gemeinschaft oder für sich selbst und die Iqāma werden auf dem Boden gerufen. 
[Im Buch Tanwīr al-adhhān heißt es: „Den Adhān im Sitzen zu rufen, ist makrūh 
tahrīman. Es wurde durch Tawātur berichtet, dass er im Stehen zu rufen ist.“] 
Für das Witr-, Festtags-, Tarāwīh- und Totengebet werden kein Adhān und keine 
Iqāma gerufen. Es ist nicht gültig und eine große Sünde, den Adhān vor Eintritt 
der Gebetszeit zu rufen. Der Adhān und die Iqāma, die vor ihrer Zeit gerufen 
wurden, werden nach Eintritt der Gebetszeit wiederholt. Es ist nicht gestattet, 
den Adhān derart mit Taghannī (melodisch) zu rufen, dass dabei Vokale oder 

– 302 –



Buchstaben hinzugefügt oder Buchstaben verlängert werden, und es ist ebenfalls 
nicht gestattet, einem solchen Adhān oder einer solchen Koranrezitation zuzu-
hören. 

Im Buch Mirʾāt al-haramayn heißt es im Abschnitt „Medina“: „Das Rufen 
des Adhāns begann im ersten Jahr der Hidschra in Medina. Davor wurde bei 
den Gebetszeiten lediglich „As-salātu dschāmiʿa“ gesagt. Der Erste, der in Medina 
den Adhān rief, war Bilāl al-Habaschī. In Mekka war es Habīb ibn Abdurrahmān. 
Der erste Adhān beim Freitagsgebet ist die Sunna des ehrwürdigen Uthmān. 
Zuvor wurde auch dies in den Moscheen gerufen. Doch in der Zeit von Abdulmalik 
ließ der Gouverneur Medinas, der ehrwürdige Abbān ibn Uthmān, ihn vom Mi-
narett rufen. Im Jahre 700 ließ Malik Nāsir ibn al-Mansūr vor dem Adhān des 
Freitagsgebets von den Minaretten die Segenswünsche und Friedensgrüße auf 
den Propheten rufen. Die Propheten Israels pflegten vor Eintritt der Zeit des 
Morgengebets Tasbīhāt zu lesen. Im Jahre 58, als der Prophetengefährte Maslama 
ibn Makhlad Gouverneur von Ägypten war, ließ er auf Befehl des ehrwürdigen 
Muʿāwiya das erste Minarett errichten und den Gebetsrufer (Muʾadhdhin/Muezzin) 
Scharhabīl ibn Āmir vor dem Adhān des Morgengebets den Friedensgruß auf 
den Propheten rufen.“ Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Nach dem Adhān Se-
genswünsche und Friedensgrüße zu sprechen, begann das erste Mal im Jahre 781 
in Ägypten auf Befehl von Sultan Nāsir Salāhuddīn.“ [Von den Minaretten Frie-
densgrüße zu rufen, um einen Todesfall, eine Beerdigung anzukündigen, steht 
in keinem anerkannten Buch und ist eine üble Neuerung (Bidʿa). Dies sollte un-
bedingt vermieden werden.] Im al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es: „Im ersten 
Jahr der Hidschra fragte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, seine Gefährten. 
Einige sagten, es sollte wie die Christen eine Glocke geschlagen werden, um die 
Gebetszeiten kundzutun, und einige schlugen vor, wie die Juden in ein Horn zu 
blasen. Einige andere wiederum sagten, für die Gebetszeit sollte ein Feuer entfacht 
und hochgehalten werden. Der Gesandte Allahs akzeptierte diese Vorschläge 
nicht. Abdullāh ibn Zayd ibn Thaʿlaba und der ehrwürdige Umar sahen in ihren 
Träumen das Ausrufen des Adhāns und berichteten davon. Dies gefiel dem Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, und er ordnete an, bei den Gebetszeiten auf 
diese Weise den Adhān zu rufen.“ Dies steht auch im Madāridsch an-nubuwwa 
sowie bei at-Tahtāwī und sie schreiben, dass das Anzünden von Lichtern auf Mi-
naretten dem ähnelt, was die Feueranbeter praktizieren, und eine Bidʿa ist. 
[Hieraus verstehen wir, dass es eine große Sünde ist, für das Verkünden der Ge-
betszeiten auf den Minaretten Lichter anzuzünden.] Im Tabyīn al-haqāʾiq und 
bei at-Tahtāwī heißt es: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte zu Bilāl 
al-Habaschī: ,Lege zwei deiner Finger in die Ohren! Dadurch wird deine Stimme 
lauter.‘ Wenn die Hände an die Ohren gelegt werden, ist es gut. Dies ist zwar 
keine Sunna des Adhāns, ist aber die Sunna der Erhöhung der Stimme. Als der 
Engel im Traum den Adhān rief, verfuhr er nämlich nicht so. Daher ist es keine 
Sunna des Adhāns, sondern wurde zur Sunna, um die Stimme anzuheben. Indem 
gesagt wurde, dass dadurch die Stimme lauter wird, wurde auf den Grund und 
die Weisheit dahinter aufmerksam gemacht. Wenn die Finger nicht in die Ohren 
gelegt werden, wird der Adhān schön. Wenn sie in die Ohren gelegt werden, 
wird die Lautstärke der Stimme schön.“ Wie zu sehen ist, ist das Legen der Finger 
in die Ohren keine Sunna des Adhāns, obwohl es die Lautstärke der Stimme 
erhöht. Doch weil es befohlen wurde, ist es keine Bidʿa. Es wird ersichtlich, dass 
der Lautsprecher, der heute in einigen Moscheen verwendet wird, zwar die Laut-
stärke erhöht, jedoch keine Sunna des Adhāns ist, sondern eine Bidʿa und dazu 
führt, dass die Sunna des Hebens der Finger zu den Ohren dadurch unterbunden 
wird. Bei einigen Moscheen, in denen Lautsprecher verwendet werden, sehen 

– 303 –



wir, dass keine Minarette gebaut werden. [Im al-Fatāwā al-hindiyya, Band 5, 
Seite 322 heißt es: „Ein Minarett zu bauen, um die Stimme für das Viertel hörbar 
zu machen, ist gestattet. Wenn keine Erfordernis dafür besteht, ist es nicht ge-
stattet.“ Auch hieraus versteht sich, dass Lautsprecher nicht gestattet sind.] 

Im Radd al-muhtār sowie im al-Uqūd ad-durriyya heißt es: „Dass mehrere 
Gebetsrufer vom Minarett und vor der Freitagspredigt (Khutba) gemeinsam den 
Adhān rufen, wird ,Adhān al-dschawq‘ genannt. Weil es seit Jahrhunderten prak-
tiziert wird, den Adhān gemeinsam zu rufen, damit die Lautstärke zunimmt, ist 
es eine gute Sunna (Sunna hasana) und damit gestattet (dschāʾiz). Woran die 
Muslime Wohlgefallen haben, das gefällt auch Allah, dem Erhabenen.“ Im al-
Barīqa heißt es auf Seite 94: „Mit dem Ausdruck ,Was die Muslime als schön be-
zeichnen‘ (also ihnen gefällt) ist gemeint: ,Was die Mudschtahids als schön be-
zeichnen.‘ Dass den Muslimen, die keine Mudschtahids sind, etwas gefällt oder 
nicht gefällt, hat keinerlei Relevanz.“ Siehe auch Seite 451. Daraus verstehen 
wir sehr wohl, dass es keine Relevanz hat, dass heutzutage einige ignorante Men-
schen das Ausrufen des Adhāns über Lautsprecher loben. Veränderungen an 
den gottesdienstlichen Handlungen vorzunehmen, weil einige Personen, die keine 
Mudschtahids sind, etwas als gestattet bezeichnen und ausführen, wäre eine Bidʿa 
und eine große Sünde.] 

Die Iqāma ist vorzüglicher als der Adhān. Der Adhān und die Iqāma werden 
in Gebetsrichtung gewandt gerufen. Beim Rufen wird nicht gesprochen und der 
Gruß nicht erwidert. Wenn der Gebetsrufer währenddessen spricht, werden sie 
beide wiederholt. 

Bei welchen Gebeten werden der Adhān und die Iqāma gerufen? Wir wollen 
dies in drei Punkten erklären:  

1. Werden auf dem freien Feld und auf dem Acker alleine oder in Gemeinschaft 
(Dschamāʿa) Nachholgebete verrichtet, ist es für Männer eine Sunna, den Adhān 
und die Iqāma mit lauter Stimme zu rufen. Menschen, Dschinnen und Steine, 
die die Stimme vernehmen, werden am Tag des Jüngsten Gerichts Zeugen sein. 
Wer mehrere Nachholgebete auf einmal verrichtet, ruft für das erste Nachholgebet 
den Adhān und die Iqāma. Dann, vor Beginn jedes der folgenden Nachholgebete, 
ruft er die Iqāma und muss für diese nicht unbedingt den Adhān rufen. 

Frauen rufen keinen Adhān und keine Iqāma, weder beim Verrichten des 
Gebets zu seiner Zeit noch beim Nachholen von Gebeten. 

Wer in der Moschee Nachholgebete verrichtet, ruft den Adhān und die Iqāma 
so leise, dass nur er selbst es hört. Wenn in der Moschee ein paar Leute in Ge-
meinschaft ein Nachholgebet verrichten, wird kein Adhān und keine Iqāma ge-
rufen. Wenn alle Besucher der Moschee das Nachholgebet verrichten, werden 
der Adhān und die Iqāma gerufen. Doch in der Moschee das Nachholgebet in 
Gemeinschaft zu verrichten, ist makrūh, denn das Gebet zum Nachholen aufzu-
schieben, ist eine große Sünde und diese Sünde jedem mitzuteilen, ist nicht 
erlaubt. Damit das Nachholgebet in der Gemeinschaft verrichtet werden kann, 
müssen der Imam und die Gemeinschaft dasselbe Gebet desselben Tages nach-
holen. Beispielweise darf jemand, der das Mittagsgebet vom Sonntag nachholen 
will, nicht demjenigen folgen, der das Mittagsgebet vom Dienstag nachholen will, 
oder demjenigen, der gerade das Mittagsgebet des Sonntags verrichtet. 

Wer in seinem Haus Nachholgebete verrichtet, ruft den Adhān und die Iqāma 
so laut, dass sie im Zimmer vernommen werden können, um die Zeugen zu ver-
mehren. [Dies tut auch derjenige, der Sunna-Gebete mit der Absicht verrichtet, 
Fard-Gebete nachzuholen.] 

– 304 –



2. Wer zu Hause alleine oder in Gemeinschaft das Gebet der jeweiligen Zeit 
verrichtet, muss keinen Adhān und keine Iqāma rufen, denn der Adhān und die 
Iqāma, die in der Moschee gerufen werden, gelten auch als in den umliegenden 
Häusern gerufen. Es ist aber besser, auch in diesem Fall beide auszurufen. Es ist 
nicht notwendig, die Stimme des Gebetsrufers von zu Hause aus zu hören. Wenn 
in der Moschee kein Adhān gerufen wird oder seine Bedingungen nicht erfüllt 
sind, ruft derjenige, der zu Hause alleine betet, den Adhān und die Iqāma. 

In Moscheen von Stadtvierteln und in allen Moscheen mit fester Gemeinschaft 
ruft der dort Alleinbetende, nachdem das Gebet der Zeit dort bereits in Ge-
meinschaft verrichtet wurde, keinen Adhān und auch keine Iqāma. Nachdem in 
solchen Moscheen die Gebete der jeweiligen Zeiten in Gemeinschaft verrichtet 
wurden, während der Imam in der Gebetsnische (Mihrāb) stand, dürfen erneut 
Gemeinschaften für das Gebet gebildet werden. Im Kapitel über das Vorbeten 
heißt es, dass die späteren Gemeinschaften keinen Adhān und keine Iqāma rufen, 
wenn der Imam ebenfalls in der Gebetsnische steht. Wenn der Imam nicht dort 
steht, werden der Adhān und die Iqāma so laut gerufen, dass die Gemeinschaft 
sie vernehmen kann. 

In Moscheen, die auf Wegen außerhalb von Ortschaften liegen, oder in Mo-
scheen, in denen es keinen festen Imam und Gebetsrufer und keine feste Ge-
meinschaft gibt, verrichten Gruppen, die zu verschiedenen Zeiten beten, das 
Gebet jeweils in Gemeinschaft. Jede Gruppe ruft für ihr Gemeinschaftsgebet 
den Adhān und die Iqāma. Auch derjenige, der in einer solchen Moschee alleine 
das Gebet verrichtet, ruft den Adhān und die Iqāma, und zwar so laut, dass er 
selbst diese hört. 

3. Diejenigen, die Reisende (der Scharia nach) sind, rufen den Adhān und 
die Iqāma, gleich ob sie das Gebet in Gemeinschaft oder alleine verrichten. Wenn 
neben dem Alleinbetenden seine Freunde beten, darf er den Adhān unterlassen. 
Ein Reisender, der das Gebet in einem Haus alleine verrichtet, ruft den Adhān 
und die Iqāma, denn jene, die in der nächstgelegenen Moschee gerufen wurden, 
gelten nicht für sein Gebet. Wenn sich mehrere Reisende in einem Haus aufhalten 
und einer oder einige von ihnen den Adhān rufen, brauchen die danach betenden 
Reisenden nicht erneut den Adhān zu rufen. Eine Reise sollte mit mindestens 
drei Personen unternommen werden und einer von ihnen sollte der Anführer 
(Emir) sein. 

Der Adhān eines verstandesreifen Kindes, eines Blinden, eines unehelichen 
Kindes oder eines ungebildeten Dorfbewohners, der die Gebetszeiten kennt und 
weiß, wie der Adhān gerufen wird, ist dschāʾiz, ohne dass dies makrūh wäre. Es 
ist jedoch makrūh tahrīman, dass jemand im Zustand großer ritueller Unreinheit 
(Dschanāba) den Adhān und die Iqāma ruft. Ebenso ist es makrūh tahrīman, 
dass Personen ohne Gebetswaschung, Frauen, Sünder, Betrunkene oder nicht 
verstandesreife Kinder den Adhān ausrufen oder dass er im Sitzen ausgerufen 
wird. Deren Adhān wird wiederholt. Damit der Adhān gültig ist, muss der Ge-
betsrufer (Muezzin) ein Muslim und verstandesreif sein, die Gebetszeiten kennen 
und eine rechtschaffene (ādil) Person sein, deren Worten Vertrauen geschenkt 
wird. [Es muss auch gewusst werden, dass Gebetskalender von solchen Muslimen 
erstellt werden oder ein solcher Muslim muss für die Gültigkeit des Kalenders 
Zeugnis ablegen. Die Zeiten, die in den Kalendern stehen, welche von recht-
schaffenen Muslimen seit Jahrhunderten erstellt wurden und denen die gesamten 
Muslime seit damals gefolgt sind, dürfen nicht verändert werden.] Für die Gültigkeit 
des Gebets ist es zwingend erforderlich zu wissen, dass man es in seiner Zeit ver-
richtet. Der Grund, weshalb der Adhān eines Sünders [Fāsiq, also einer Person, 

– 305 –



die z. B. Alkohol trinkt, Glücksspiele spielt, fremde Frauen lüstern ansieht, seiner 
Frau und Tochter es erlaubt, unbedeckt in die Öffentlichkeit zu gehen] nicht 
gültig ist, besteht darin, dass seine Aussagen hinsichtlich gottesdienstlicher Hand-
lungen nicht akzeptiert werden. 

[Wie ersichtlich ist, ist das Rufen des Adhāns durch ein Radio [Midhyāʿ] und 
über Lautsprecher [Mukabbir as-sawt] am Minarett und das Rufen vor Eintritt 
der Zeit und das Anhören dieser als Adhān nicht gestattet. Diese werden nicht 
angenommen und sind sogar eine Sünde. Diese müssen ihren Bedingungen ent-
sprechend erneut ausgerufen werden. Elektromagnetische Töne, die unter Ein-
wirkung einer unbekannten und nicht sichtbaren Person erzeugt werden, sowie 
die Wiedergabe aufgenommener Stimmen sind in keinerlei Hinsicht der Adhān. 
Darüber hinaus sagte unser Prophet, Friede sei mit ihm: „Wer die gottesdienst-
lichen Handlungen nicht so verrichtet wie wir, gehört nicht zu uns.“ Der Adhān 
muss von einem rechtschaffenen (sālih) Muslim an einer erhöhten Stelle gerufen 
werden, so wie ihn unser Prophet ausriefen ließ. Insbesondere wenn der Adhān 
des Mittagsgebets vor Eintritt seiner Zeit gerufen wird, wird die erste Sunna des 
Mittagsgebets in der verpönten Zeit verrichtet. Das Beharren auf kleinen Sünden 
wird zu einer großen Sünde.] 

Für denjenigen, der einen gemäß der Sunna gerufenen Adhān vernimmt, ist 
es sunna, das Vernommene mit leiser Stimme zu wiederholen, selbst wenn er 
groß rituell unrein (dschunub) ist oder außerhalb der Moschee den edlen Koran 
rezitiert. Er sagt nichts anderes, erwidert keinen Gruß und führt keine Handlungen 
aus. Es ist wādschib für die Männer, die den Adhān vernehmen, ihre Beschäfti-
gungen ruhen zu lassen und zum Gemeinschaftsgebet zu gehen. Er kann das Ge-
meinschaftsgebet auch mit seiner Familie in seinem Haus verrichten. Doch in 
die Moschee zu gehen [wenn es dort einen rechtschaffenen Imam gibt] ist vor-
züglicher. 

[Im al-Dschawhara heißt es: „Im Kommentar zu al-Karkhī steht, dass der 
Adhān, der auf Persisch gerufen wird, nicht gültig ist. Dies ist die offenkundige 
und wahrste Aussage.“ Im Marāqī al-falāh heißt es: „Es ist nicht gestattet, in 
einer anderen Sprache als Arabisch den Adhān zu rufen, selbst wenn erkannt 
wird, dass es sich um den Adhān handelt.“] 

Beim Hören der Predigt (Khutba), wenn die Awra unbedeckt ist, beim Essen, 
während des Unterrichts religiöser Inhalte oder beim Rezitieren des edlen Korans 
innerhalb der Moschee wird der Adhān nicht nachgesprochen. Wenn jedoch der 
Adhān nicht gemäß der Sunna gerufen wird, also beispielsweise einige Worte 
verändert werden, wenn es sich um eine Übersetzung handelt oder einige Stellen 
melodisch gerufen werden [oder der Adhān aus Lautsprechern ertönt], spricht 
der Vernehmende keinen einzigen Teil des Adhāns nach. Doch dass diese dennoch 
mit Respekt angehört werden sollen, steht auf Seite 1047 geschrieben. 

[Auf den Seiten 1031 und 1062 des Buches al-Barīqa heißt es: „Derjenige, 
der die Gebetszeiten nicht kennt und den Adhān mit Taghannī/Alhān, also nach 
musikalischen Tonhöhen ruft, ist nicht dazu geeignet, den Adhān zu rufen. Es 
ist nicht gestattet, eine solche Person als Gebetsrufer einzuteilen. Dies ist eine 
große Sünde. Den edlen Koran, das Gottgedenken und Bittgebete melodisch zu 
lesen bzw. zu sprechen, ist gemäß Konsens harām, wie im al-Bazzāziyya geschrieben 
steht. Genauso verhält es sich mit dem Rufen des Adhāns und dem Ausrufen 
vor seiner Zeit. Während des Adhāns wurde nur bei den beiden „Hayya alā...“ 
Taghannī erlaubt. Dass bei der Rezitation des edlen Korans Taghannī erlaubt 
wurde bedeutet, dass man ihn mit Ehrfurcht vor Allah, dem Erhabenen, rezitieren 
soll. Dies wiederum geschieht dadurch, ihn in Übereinstimmung mit der Wis-

– 306 –



senschaft des Tadschwīd zu lesen. Ansonsten ist das Rezitieren mit Taghannī, 
bei dem durch Veränderung von Buchstaben und Wörtern die Bedeutung und 
Komposition (Nazm) entstellt werden, gemäß Konsens harām. Den edlen Koran 
und den Adhān mit Tardschīʿ zu rezitieren bzw. auszurufen, wurde im Hadith 
verboten. Tardschīʿ meint das Lesen durch Heben und Senken der Stimme. Eine 
solche Rezitation bzw. Adhān anzuhören, ist harām.] Wer einen Adhān vernimmt, 
der vor Eintritt der Zeit gerufen wird, der melodisch gerufen wird, der nicht auf 
Arabisch ist, der von einer groß rituell unreinen Person oder einer Frau gerufen 
wird, spricht ihn nicht nach. Jemand, der einen Adhān hört und ihn wiederholt, 
spricht anderswo gerufene Adhāne, die er vernimmt, nicht nach. Wenn er jeweils 
„Hayya alā...“ hört, spricht er sie nicht nach, sondern sagt: „Lā hawla wa-lā quw-
wata illā billāh.“ Nach dem Adhān wird der Segenswunsch (Salawāt) gesprochen 
und das Adhān-Bittgebet gelesen. Das Adhān-Bittgebet steht im Buch Islamische 
Ethik. Wenn „Aschhadu anna Muhammadan rasūlullāh“ zum zweiten Mal gerufen 
wird, ist es mustahabb, die Nägel beider Daumen zu küssen und dann mit ihnen 
über die Augen zu streichen. Der Hadith, in dem dies berichtet wird, steht zwar 
im Superkommentar von Tahtāwī zum Marāqī al-falāh, doch Ibn Ābidīn schreibt, 
dass dieser Hadith schwach (daʿīf) ist. Dies steht auch im Khazīnat al-maʿārif auf 
Seite 99. Bei der Iqāma jedoch wird dies nicht gemacht. Dass derjenige, der die 
Iqāma vernimmt, sie nachspricht, ist nicht sunna, sondern mustahabb. Wer beim 
Ruf der Iqāma die Moschee betritt, setzt sich hin und wartet nicht im Stehen. 
Wenn der Gebetsrufer „Hayya alal-falāh“ spricht, steht er gemeinsam mit allen 
anderen auf. 

Ibn Ābidīn schreibt unter den Sunna-Handlungen beim Gebet, dass es sunna 
ist für den Imam, zu Beginn des Gebets und beim Übergang von einer Pflichtpo-
sition (Rukn) zur anderen sowie beim Schlussgruß (Salām) die Stimme so sehr 
zu heben, dass die Gemeinschaft sie hören kann. Sie noch weiter zu heben, ist 
makrūh. Der Imam muss beim Sprechen des Takbīr die Absicht haben, das Gebet 
zu beginnen, und darf hierbei nicht beabsichtigen, ihn die Gemeinschaft hören 
zu lassen, ansonsten ist sein Gebet nicht gültig. Wenn nicht die gesamte Gemein-
schaft den Imam hört, ist es mustahabb, dass der Gebetsrufer seine Stimme so 
weit erhöht, dass alle Mitbetenden sie hören können. Wenn auch der Gebetsrufer 
nicht die Absicht hat, das Gebet zu beginnen, sondern den Takbīr lediglich ruft, 
damit die Gemeinschaft ihn hört, ist sein Gebet nicht gültig und folglich auch 
das Gebet derjenigen nicht gültig, die den Imam nicht gehört haben und das 
Gebet durch das Vernehmen der Stimme des Gebetsrufers begonnen haben. 
Denn sie hätten jemanden befolgt, der nicht betet. Lauter zu rufen als es für das 
Vernehmen seitens der Gemeinschaft notwendig ist, ist auch für den Gebetsrufer 
makrūh. Die Gelehrten der vier Rechtsschulen teilen einstimmig mit, dass es 
makrūh und eine üble Bidʿa ist, wenn der Gebetsrufer den Takbīr wiederholt, 
wo doch die gesamte Gemeinschaft die Stimme des Imams vernehmen kann. Im 
Bahr al-fatāwā, Fath al-qadīr sowie in der Risālat al-Ustuwānī, die als Randglosse 
zum Miftāh al-dschanna gedruckt wurde, steht: „Wenn in kleinen Moscheen, in 
denen die Stimme des Imams zu vernehmen ist, der Gebetsrufer den Takbīr laut 
ruft, ist sein Gebet ungültig.“ 

[Einerseits ist es eine Sünde, die Lautstärke der Stimme mehr als nötig zu er-
höhen, und andererseits ist die Stimme aus dem Lautsprecher nicht die Stimme 
des Imams und des Gebetsrufers. Deren Stimmen wandeln sich nämlich in elek-
tromagnetische Schwingungen um und es werden eben jene Töne vernommen, 
die durch diese elektromagnetischen Schwingungen verursacht werden. Es ist 
eine Bedingung, der Stimme dessen zu folgen, der dasselbe Gebet verrichtet. 
Das Gebet derjenigen, die der Stimme einer Person folgen, die nicht dasselbe 

– 307 –



Gebet verrichtet, oder einer Stimme folgen, die aus einem Gerät kommt, ist nicht 
gültig. Im Buch Radd al-muhtār heißt es im ersten Band auf Seite 517: „Wenn 
die Stimme des Koranrezitators (Hāfiz) in den Bergen, Wüsten, Wäldern und 
durch andere Mittel widerhallt, gilt dieser Widerhall nicht als Rezitation des 
edlen Korans. Für den Niederwerfungsvers, der vernommen wird durch diese 
zweite Stimme, die durch den Widerhall entstanden ist, muss keine Niederwerfung 
(Sadschda) ausgeführt werden.“ Dass diese Töne nicht die Rezitationen von 
Menschen sind, sondern nur denen der Menschen ähneln, steht im Halabī-i kabīr 
geschrieben. Diese offenkundigen Schriften der Experten der Religion legen 
klar dar, dass die Koranrezitation und der Adhān aus dem Radio und dem Laut-
sprecher sowie das Anhören dieser und das Beten mit diesen falsch ist. Im dritten 
Band auf Seite 2361 des Tafsirs von Elmalılı Muhammed Hamdi Efendi wird 
ausführlich erklärt, dass es nicht gestattet ist, mit Lautsprechern und Radios den 
Adhān zu rufen und den edlen Koran zu rezitieren. Insbesondere ein Gebet in 
einem getrennten Gebäude, in welchem der Imam einzig durch Lautsprecher 
gehört wird, ist nicht gültig, eine üble Neuerung und eine große Sünde. Siehe 
auch die vierte Seite des 70. Kapitels und das 52. Kapitel. 

Lautsprecher, die an Minarette angebracht werden, sind für manche Menschen 
zu einem Mittel der Faulheit geworden, das sie dazu veranlasst, den Adhān in 
dunklen Räumen sitzend und nicht der Sunna entsprechend zu rufen. Im al-
Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Es ist makrūh, den Adhān vor Eintritt seiner Zeit 
zu rufen, in der Moschee zu rufen, im Sitzen zu rufen, ihn über die Stimmkraft 
hinaus schreiend zu rufen, ihn nicht in Gebetsrichtung zu rufen und ihn melodisch 
zu rufen. Wer während der Iqāma kommt, setzt sich. Wenn der Gebetsrufer 
,Hayya alal-falāh‘ sagt, steht er zusammen mit allen anderen auf.“ Ibn Ābidīn 
schreibt zu Beginn seiner Ausführungen zum Gebet: „Der Adhān, der zur rechten 
Zeit gerufen wird, ist ein islamischer Adhān. Wenn er vor seiner Zeit ausgerufen 
wird, gilt er als bloßes Sprechen und als Geringschätzung der Religion.“ Die Mi-
narette, die seit Jahrhunderten in den Himmel ragen und spiritueller Schmuck 
unserer Stadtlandschaften sind, verkommen aufgrund dieser üblen Neuerung zu 
bloßen Lautsprechermasten. Die Gelehrten des Islams haben wissenschaftliche 
Erfindungen stets begrüßt. Über das Radio, im Fernsehen oder mit Lautsprechern 
nützliche Inhalte zu verbreiten, bringt Lohn (Thawāb) ein. Doch die gottes-
dienstlichen Handlungen mit den schrillen Tönen aus den Lautsprechern zu ver-
richten, ist nicht gestattet. Es ist eine unnötige Verschwendung, Lautsprecher in 
Moscheen aufzustellen. Als es noch kein solches Instrument gab, das anstelle 
der Stimmen von rechtschaffenen Gläubigen, die eine göttliche Wirkung auf 
gläubige Herzen haben, wie eine Kirchenglocke klingt, brachten die Gebetsrufe, 
die von den Minaretten ausgerufen wurden, und die Takbīr-Rufe in den Moscheen 
sogar nichtmuslimische Menschen in Verzückung. Die Gemeinschaft, die die 
Moscheen füllte, indem sie die Gebetsrufe, die in jedem Stadtviertel ausgerufen 
wurden, hörte, verrichtete ihre Gebete mit Demut (Khuschūʿ), wie es zur Zeit 
der edlen Gefährten der Fall war. Diese die Gläubigen verzückende göttliche 
Wirkung des Adhāns geht durch die metallischen Klänge und das Geplärre der 
Lautsprecher verloren.] [Die sechste Abhandlung (Risāla) in Muhammad Hayāt 
as-Sindīs Buch Ghāyat at-tahqīq heißt Hādī ad-dāllīn. In dieser Abhandlung 
schreibt er, dass Abū Nuʿaym al-Isfahānī im dritten Band seines Buches Hilyat 
al-awliyā von Abdullāh ibn Abbās überliefert, dass der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Als Iblīs auf die Erde hinabgesandt wurde, fragte er Allah, 
den Erhabenen: ,Als Ādam herabgesandt wurde, gabst Du ihm Bücher und Pro-
pheten, um Deinen Dienern den Weg zum Paradies, zur Glückseligkeit zu zeigen. 
Welche sind die Bücher und Propheten, die Du ihm geben wirst?‘ Allah, der Er-

– 308 –



habene, sagte: ,Die Engel, die bekannten Propheten und die vier bekannten Bü-
cher.‘ Iblīs fragte: ,Welche Bücher und Propheten wirst Du mir geben, damit ich 
Deine Diener in die Irre führen kann?‘ Darauf sagte Allah, der Erhabene: ,Deine 
Bücher sind Poesie und Musik, welche die Triebseele zu unmäßigem Verhalten 
verleiten. Deine Propheten sind Wahrsager, Hellseher und Zauberer. Deine 
Nahrung, die den Verstand raubt und die Herzen schwärzt, sind das, was ohne 
Basmala gegessen und getrunken wird, und berauschende Getränke. Deine Rat-
schläge sind die Lügen, deine Häuser sind die Sportplätze und öffentlichen Bäder 
(Hamams), deine Fallen die freizügigen Mädchen und deine Moscheen die Orte 
des Ungehorsams (Fisq). Deine Gebetsrufer sind Musikinstrumente.‘ “ Das heißt: 
„Deine Rufer, die auf den Weg zur Hölle weisen, sind Musikinstrumente.“ Daraus 
geht hervor, dass es eine große Sünde ist, Radios und Lautsprecher, die Allah, 
der Erhabene, und unser Prophet als „Muezzin und Adhān des Teufels“ bezeichnet 
haben, bei gottesdienstlichen Handlungen zu gebrauchen.] 

Wer sich über einen Gebetsruf, der gemäß der Sunna gerufen wird, lustig 
macht, Missfallen daran findet und ihn mit Worten oder Taten beleidigt, wird 
ein Kāfir [Feind Allahs]. Wer sich über den Gebetsrufer lustig macht, wird kein 
Kāfir.  

Imam zu sein ist vorzüglicher, als Gebetsrufer zu sein, und die Iqāma zu rufen 
ist vorzüglicher, als den Adhān zu rufen. 

62 — ERSTER BAND, 303. BRIEF  
Dieser Brief wurde an den Gebetsrufer Hādschi Yūsuf gesandt und teilt die 

Bedeutungen der Worte des Adhāns mit. 
Die Worte des Adhāns sind sieben an der Zahl. [Mit den Wiederholungen 

zusammen sind es 15 Worte. Adhān meint, diese 15 Worte zu rufen und zu ver-
nehmen. Bei einem Adhān, der über Lautsprecher melodisch gerufen wird, 
werden nicht diese Worte vernommen, sondern ein Geplärre und unverständliche 
Töne. Der Lautsprecher ist kein Hilfsmittel für den Adhān, sondern führt dazu, 
den Adhān zunichtezumachen.] 

1. ALLĀHU AKBAR: Allah, der Erhabene, ist groß. Er bedarf nichts und 
niemanden. Er ist darüber erhaben, auf die gottesdienstlichen Handlungen Seiner 
Diener angewiesen zu sein. Keine ihrer gottesdienstlichen Handlungen verschafft 
Ihm einen Nutzen. Um diese Bedeutung im Gedächtnis fest zu verankern, wird 
dies vier Mal gerufen. [Beim ersten und dritten Mal wird das „R“ am Ende 
vokallos gelesen (Dschazm) oder es wird mit dem nächsten Wort verbunden 
(Wasl) und mit einem Fatha gerufen.] 

2. ASCHHADU AN LĀ ILĀHA ILLALLĀH: Ich bezeuge und glaube fest 
daran, dass Er, während Er darüber erhaben ist, auf die Anbetung durch irgend-
jemanden angewiesen zu sein, mit Seiner Größe und Majestät der Einzige ist, 
der das Recht darauf hat, angebetet zu werden. Nichts ist Ihm gleich. 

3. ASCHHADU ANNA MUHAMMADAN RASŪLULLĀH: Ich bezeuge 
und glaube fest daran, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, der von Allah, dem 
Erhabenen, gesandte Prophet ist und der Verkünder der Art und Weise der got-
tesdienstlichen Handlungen, die Er wünscht, und dass nur die gottesdienstlichen 
Handlungen, die er verkündete, der Erhabenheit Allahs würdig sind. 

4. und 5. HAYYA ALAS-SALĀH, HAYYA ALAL-FALĀH: Dies sind zwei 
Worte, welche die Gläubigen zum Gebet, zum Mittel der Errettung und Glück-
seligkeit, rufen. 

– 309 –



6. ALLĀHU AKBAR: Niemand vermag Ihn gebührend anzubeten. Er ist da-
rüber erhaben und sehr fern davon, dass die Anbetung von irgendjemandem Ihm 
würdig wäre. 

7. LĀ ILĀHA ILLALLĀH: Er ist der Einzige, der der Anbetung würdig ist, 
der Einzige, der das Recht hat, dass man sich vor Ihm erniedrigt und niederwirft. 
Damit einhergehend, dass niemand dazu in der Lage ist, Ihn in würdiger Weise 
anzubeten, hat auch niemand anderes ein Recht darauf, angebetet zu werden. 

Die Größe der Ehre des Gebets sollte aus der Größe des Adhāns, der dazu 
ausgesucht wurde, die Zeit für das Gebet zu verkünden, verstanden werden. In 
einem persischen Gedichtsvers heißt es: 

Die Segnungen des Jahres sind an seinem Frühling zu erkennen. 

O mein Herr! Gewähre uns von jenen zu sein, die das Gebet so verrichten, 
wie Du es willst! Āmīn. 

[Im Tafsīr as-Sāwī heißt es bei der Sure al-Inschirāh: „Allah, der Erhabene, 
sagte: ,Ich werde deinen Namen im Osten und Westen, überall auf der Erde er-
höhen.‘ “ Bewegt man sich einen Längengrad in Richtung Westen, verschieben 
sich die Gebetszeiten um vier Minuten nach hinten. Alle 28 Kilometer wird dem-
nach der Adhān derselben Gebetszeit eine Minute später erneut gerufen. Somit 
wird überall auf der Welt in jedem Augenblick der Adhān gerufen und der Name 
unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, wird überall vernommen. Im 
Kommentar zum Schirʿat al-islām heißt es: „Als jemand zum ehrwürdigen Abdullāh 
ibn Umar sagte: ,Wahrlich, ich liebe dich sehr für Allah‘, antwortete Abdullāh 
ibn Umar: ,Wahrlich, und ich liebe dich für Allah überhaupt nicht. Denn du rufst 
den Adhān melodisch, wie als würdest du ein Lied singen.‘ “] 

 
Jener Muezzin sprach die Iqāma und rief uns auf zum Gebet,  
zur Kaaba wandte er sich, und richtete seine Absicht zum Gebet,  
die Gläubigen hörten ihm zu und erwiesen ihm Achtung,  
sodann verrichteten sie das Gebet und schenkten ihrem Herrn Achtung. 

63 — DIE WICHTIGKEIT DES GEBETS 
Im ad-Durr al-mukhtār zu Beginn des Kapitels über das Gebet sowie im Radd 

al-muhtār von Ibn Ābidīn steht auf Seite 234 bei der Erläuterung davon Folgen-
des: 

Seit Ādam, Friede sei mit ihm, gab es in jeder Religion nur ein einziges Gebet 
am Tag. Alle Gebete dieser vorangegangenen Religionen wurden gesammelt 
und uns zur Pflicht (Fard) gemacht. Die Verrichtung des Gebets selbst ist zwar 
keine Bedingung des Glaubens, aber daran zu glauben, dass das Gebet eine 
Pflicht ist, ist eine Bedingung des Glaubens. „Salāt“ (Persisch: Namāz) bedeutet 
wörtlich „Duʿā“ (Bittgebet). Das Gebet, das im Islam geboten wird und das die 
uns bekannte Form der Anbetung ist, wurde „Salāt“ genannt. Für einen Muslim, 
der rechtlich verantwortlich [mukallaf, d. h. verstandesreif (āqil) und geschlechtsreif 
(bāligh)] ist, ist es eine individuelle Pflicht (Fard ayn), jeden Tag fünfmal das 
Gebet zu verrichten. Diese Pflicht wurde eindeutig im edlen Koran und in den 
ehrwürdigen Hadithen kundgetan. In der Miʿrādsch-Nacht wurden die fünf Gebete 
geboten. Die Miʿrādsch (Himmelfahrt) erfolgte ein Jahr vor der Hidschra, in der 
27. Nacht des Monats Radschab. Vor der Miʿrādsch gab es nur das Morgengebet 
und das Nachmittagsgebet. 

– 310 –



Es ist notwendig, ein siebenjähriges Kind dazu aufzufordern, zu beten, und 
wenn es mit zehn Jahren das Gebet noch nicht verrichtet, es mit der Hand zu 
schlagen. Ein Lehrer in der Schule darf seine Schüler, um sie zum Lernen zu 
bringen, mit der Hand dreimal schlagen. Mehr als dies darf er nicht. Er darf sie 
nicht mit einem Stock schlagen. [In islamischen Schulen kann und darf es keine 
Bastonade geben. Der Schlagstock wird auf dem Polizeirevier und im Gefängnis 
eingesetzt. Um bei den Jugendlichen eine Abneigung gegenüber dem Islam her-
vorzurufen, stellen die Religionslosen im Theater und in Filmen dar, wie Lehrer 
(Hodschas) an ihren Schülern die Bastonade ausführen, und wollen damit sagen, 
dass die Jugendlichen durch die Abschaffung des Religionsunterrichts und die 
Schließung der islamischen Schulen von der Bastonade und Prügeln befreit 
wurden. Doch damit verleumden sie den Islam. Dass es im Islam untersagt ist, 
Schüler mit dem Stock zu schlagen, steht in den Büchern über den Islam offen-
kundig geschrieben. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, verbat sogar, mehr als 
dreimal mit der Hand zu schlagen.] Kindern müssen auch die anderen gottes-
dienstlichen Handlungen gelehrt werden. Sie müssen auch an diese gewöhnt und 
von Sünden ferngehalten werden. 

Über die Wichtigkeit der Fard-Gebete schreibt Muhammad Rabhāmī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, in seinem auf Persisch verfassten Buch Riyād an-
nāsihīn, das er aus 444 Büchern zusammenstellte und im Jahre 835 nach der Hid-
schra in Indien verfasste, unter dem 12. Punkt des 1. Kapitels im 2. Teil: 

In den zwei fundamentalen Büchern der islamischen Religion, die Sahīhayn 
genannt werden [also im Sahīh al-Bukhārī sowie im Sahīh Muslim], wird von 
Dschābir ibn Abdullāh ein Hadith überliefert, in welchem der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, fragte: „Wenn sich vor dem Haus einer Person ein Fluss 
befindet und sie sich jeden Tag fünfmal in diesem Fluss wäscht – würde an ihr ir-
gendein Schmutz bleiben?“ Als wir antworteten: „Nein, o Gesandter Allahs!“, 
sagte er: „So werden auch die kleinen Sünden derjenigen vergeben, die die täg-
lichen fünf Gebete verrichten.“ [Einige Ignorante, die diesen Hadith hören, 
sagen: „Wenn dem doch so ist, dann verrichte ich auf der einen Seite mein Gebet 
und auf der anderen Seite vergnüge ich mich nach Belieben. Meine Sünden 
werden ja ohnehin vergeben!“ So zu denken, ist jedoch nicht korrekt, denn nur 
ein Gebet, welches mit allen Bedingungen und Ādāb verrichtet wird, tilgt die 
Sünden. Darüber hinaus gilt: Auch wenn die kleinen Sünden vergeben werden, 
ist das wiederholte Begehen kleiner Sünden, d. h. das Beharren auf ihnen, eine 
große Sünde. Das Beharren auf der Verrichtung großer Sünden kann gar zum 
Unglauben (Kufr) führen.] Ibn al-Dschawzī schreibt in seinem Tafsir al-Mughnī, 
dass Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Wenn die 
fünf Gebetszeiten eintreten, sprechen die Engel: ‚O Kinder Ādams! Steht auf 
und löscht mit eurem Gebet das Feuer, das angefacht wurde, um die Menschen 
zu verbrennen.‘ “ In einem Hadith heißt es: „Das, was den Gläubigen vom Un-
gläubigen unterscheidet, ist das Gebet.“ D. h. der Gläubige (Muʾmin) verrichtet 
das Gebet, der Ungläubige (Kāfir) hingegen nicht. Was die Heuchler (Munāfiqūn) 
betrifft, so verrichten sie es manchmal und manchmal nicht. Die Heuchler werden 
in der Hölle eine schmerzhafte Strafe erleiden. Der Meister der Koranexegeten, 
Abdullāh ibn Abbās, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte, dass er den Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, Folgendes sagen hörte: „Jene, die das Gebet 
nicht verrichten, werden am Tag des Jüngsten Gerichts Allah, den Erhabenen, 
zornig vorfinden.“ 

Die Hadithimāme teilen übereinstimmend mit: „Jemand, der ein Gebet ab-
sichtlich nicht in seiner Zeit verrichtet, also während des Verstreichens der Ge-
betszeit nicht darüber betrübt ist, dass er das Gebet nicht verrichtet, der wird zu 

– 311 –



einem Ungläubigen bzw. geht im letzten Atemzug ohne Glauben in das Jenseits 
über. Wie steht es dann mit jenen, die nicht einmal an das Gebet denken oder 
das Gebet nicht als Pflicht anerkennen?“ Die Gelehrten der Ahlus-Sunna ver-
kündeten mit Übereinstimmung, dass die Verrichtung der gottesdienstlichen 
Handlungen nicht Teil des Glaubens ist. Nur was das Gebet betrifft, gibt es keine 
Übereinstimmung. Die Fiqh-Gelehrten Imām Ahmad ibn Hanbal, Ishāq ibn 
Rāhawayh, Abdullāh ibn al-Mubārak, Ibrāhīm an-Nakhaʿī, Hakam ibn Utayba, 
Ayyūb as-Sakhtiyānī, Dāwūd at-Tāʾī, Abū Bakr ibn Abī Schayba, Zubayr ibn 
Harb und viele andere Großgelehrte haben gesagt, dass derjenige, der ein Gebet 
absichtlich unterlässt, zum Kāfir wird. Sodann, o mein Glaubensbruder, versäume 
nicht ein einziges Gebet und verrichte deine Gebete nicht nachlässig! Verrichte 
sie mit Freude! Was würdest du tun, wenn Allah, der Erhabene, am Tag des 
Jüngsten Gerichts entsprechend dem Idschtihād dieser eben genannten Gelehrten 
straft? Im Tafsir al-Mughnī heißt es: „Einer der Großen sagte zum Teufel: ,Ich 
möchte so verflucht sein wie du. Was soll ich dafür tun?‘ Iblīs freute sich und 
sagte: ,Wenn du werden willst wie ich, messe dem Gebet keine Wichtigkeit bei 
und schwöre auf alles, wahr und falsch, d. h. schwöre sehr viel!‘ Diese Person 
sagte: ,Ich werde kein einziges Gebet unterlassen und von nun an nicht schwören!‘ “ 
In der hanbalītischen Rechtsschule wird jemand, der ohne Entschuldigungsgrund 
ein Gebet unterlässt, wie ein Abtrünniger (Murtadd) hingerichtet. Sein Leichnam 
wird nicht gewaschen, nicht in das Leichentuch gewickelt und es wird kein To-
tengebet für ihn verrichtet. Er wird nicht auf dem Friedhof der Muslime begraben 
und sein Grab wird nicht kenntlich gemacht. Er wird in eine Grube auf dem Berg 
geworfen. In der schāfiʿītischen Rechtsschule wird derjenige, der darauf besteht, 
das Gebet nicht zu verrichten, zwar kein Abtrünniger, doch seine Bestrafung ist 
die Hinrichtung. In der mālikītischen Rechtsschule verhält es sich genauso wie 
in der schāfiʿītischen, wie bei Ibn Ābidīn und in der Übersetzung des al-Milal 
wan-nihal auf Seite 63 geschrieben steht. In der hanafītischen Rechtsschule wie-
derum wird er eingesperrt, bis er das Gebet wieder aufnimmt, oder er bekommt 
eine Prügelstrafe, bis er blutet. [Doch derjenige, der dem Gebet keine Wichtigkeit 
beimisst und es nicht als Pflicht anerkennt, wird nach allen vier Rechtsschulen 
ein Kāfir. Derjenige, der das Gebet absichtlich unterlässt und nicht einmal an 
das Nachholen denkt und keine Furcht davor hat, deshalb der göttlichen Strafe 
anheimzufallen, wird auch nach der hanafītischen Rechtsschule ein Kāfir. Dies 
steht im al-Hadīqa unter den Übeln der Zunge.] Allah, der Erhabene, hat den 
Nichtmuslimen das rituelle Gebet und das Fasten nicht befohlen. Diese wurden 
nicht damit geehrt, Adressaten der Gebote Allahs, des Erhabenen, zu sein. Diese 
werden nicht dafür bestraft, das Gebet oder das Fasten unterlassen zu haben. 
Diese verdienen einzig die Hölle als Strafe ihres Unglaubens. Im Buch Zād al-
muqwīn heißt es: „Die früheren Gelehrten haben geschrieben, dass derjenige, 
der fünf Dinge nicht tut, von fünf Dingen beraubt bleibt: 

1. Wer die Zakat für seinen Besitz nicht entrichtet, der wird den Nutzen seines 
Besitzes nicht sehen. 

2. Wer den Zehnten (Uschr) nicht aushändigt, dessen Äcker und Gewinn 
haben keinen Segen (Baraka).  

3. Wer keine Almosen (Sadaqa) gibt, dessen Körper wird ungesund sein. 
4. Wer keine Bittgebete spricht, erlangt seine Wünsche nicht. 
5. Wer das Gebet nicht verrichten will, wenn seine Zeit eintritt, der wird beim 

letzten Atemzug das Glaubensbekenntnis (Schahada) nicht sprechen können. 
Derjenige, der daran glaubt, dass das Gebet die erste Pflicht ist, es aber aus 
Faulheit nicht verrichtet, ist ein Sünder (Fāsiq). Er ist einer rechtschaffenen Frau 
nicht ebenbürtig (kufw), d. h. nicht angemessen für die Heirat mir ihr.“ 

– 312 –



Wie ersichtlich ist, führt das Unterlassen der Fard-Gebete dazu, ohne Glauben 
ins Jenseits überzugehen. Das Gebet fortwährend zu verrichten, führt zur Er-
leuchtung des Herzens und lässt die ewige Glückseligkeit erlangen. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Das Gebet ist Licht (Nūr).“ Das bedeutet, es erhellt 
das Herz im Diesseits und erleuchtet die Sirāt-Brücke im Jenseits. Wisst ihr, was 
den Freunden Allahs im Gebet widerfährt und wie sie im Gebet ihre Wünsche 
erreichen? 

Geschichte: Der Gouverneur von Chorasan, Abdullāh ibn Tāhir, war ein sehr 
gerechter Mensch. Einst hatten seine Gendarmen einige Diebe festgenommen 
und dies dem Gouverneur gemeldet. Doch einer der Diebe entkam ihnen. Ein 
Schmied aus Herat, der nach Nischapur gereist war und sich nach einer Weile 
auf den Heimweg machte, wurde, als er in der Nacht unterwegs war, verdächtigt 
und gefangen genommen. Dann wurde er mit den Dieben zusammen vor den 
Gouverneur gebracht. Dieser sagte: „Sperrt sie alle ein!“ Im Gefängnis nahm 
der Schmied die Gebetswaschung vor und betete, hob dann seine Hände und 
sprach das folgende Bittgebet: „O mein Herr! Du allein weißt, dass ich unschuldig 
bin. Nur Du kannst mich aus diesem Verlies retten. O mein Herr! Errette mich!“ 
Der Gouverneur träumte in dieser Nacht davon, wie vier kräftige Personen 
kamen, und als diese im Begriff waren, seinen Thron umzustürzen, wachte er 
auf. Sofort nahm er die Gebetswaschung vor und verrichtete zwei Gebetseinheiten. 
Anschließend legte er sich wieder schlafen. Erneut sah er, wie dieselben vier 
Personen versuchten, seinen Thron auf den Kopf zu stellen, und wieder wachte 
er auf. Er legte den Traum so aus, dass jemand von ihm ungerecht behandelt 
worden war. In einem Gedicht heißt es diesbezüglich: 

Was tausende Kanonen und Gewehre nicht vermögen,  
machen zur Sahar-Zeit warme Tränen.  
Schwerter, die sonst Feinde in die Flucht schlagen mögen,  
werden zermürbt durch das Bittgebet eines Gläubigen. 

O unser Herr! Du allein bist groß! Du bist ein so Großer, dass alle Großen 
und Kleinen nur Dich anflehen, wenn sie in Not sind. Wer Dich anfleht, der 
erlangt gewiss seinen Wunsch. 

Noch in derselben Nacht rief er den Gefängnisdirektor zu sich und fragte ihn, 
ob er von jemandem wüsste, der möglicherweise zu Unrecht im Gefängnis saß. 
Der Direktor antwortete: „Das kann ich nicht wissen, doch es gibt jemanden, 
der viel betet, viele Bittgebete spricht und dabei viel weint.“ Daraufhin ließ der 
Gouverneur den Schmied bringen und informierte sich über seinen Zustand. Er 
erkannte, dass dieser zu Unrecht im Gefängnis saß, entschuldigte sich bei ihm 
und bat ihn um Vergebung, schenkte ihm 1000 Silbermünzen und sagte zu ihm, 
wenn er irgendeinen Wunsch habe, solle er zu ihm kommen. Der Schmied sagte: 
„Ich vergebe dir mein Anrecht und nehme das Geschenk an. Doch ich kann nicht 
bei dir vorsprechen, um irgendein Anliegen zu erledigen und die Erfüllung eines 
Wunsches zu erbitten.“ Als der Gouverneur ihn nach dem Grund fragte, sagte 
er: „Ist es denn mit der Dienerschaft vereinbar, mich von meinem Herrn abzu-
wenden und meine Wünsche anderen zu äußern, wo Er doch aufgrund eines 
Armen wie mir den Thron eines Herrschers wie dir mehrmals auf den Kopf 
stellte? Mit den Bittgebeten, die ich nach den Gebeten spreche, hat Er mich aus 
so mancher Bedrängnis befreit und mir viele meiner Wünsche erfüllt. Wie könnte 
ich sodann Zuflucht bei jemand anderem suchen? Wie könnte ich bei jemand 
anderem vorsprechen, wo doch mein Herr die Tür zu Seiner Schatzkammer der 
Barmherzigkeit, die kein Ende hat, geöffnet und die Tafel Seiner unendlichen 
Güte für jedermann ausgebreitet hat? Wer hat denn gebeten und nicht bekommen? 

– 313 –



Wenn man nicht weiß, wie man bittet, kann man auch nicht bekommen. Wenn 
man sich nicht mit Anstand in Seine Gegenwart begibt, kann man Seine Barm-
herzigkeit nicht erlangen.“ In einem Gedicht heißt es: 

Wer auch immer des Nachts sein Haupt legt auf den Boden,  
des Freundes Gnade wird ihm öffnen tausend Tore. 

Eine der Großen unter den Gottesfreunden (Awliyā), Rābiʿa al-Adawiyya, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, hörte, wie ein Mann das folgende Bittgebet 
sprach: „O mein Herr! Öffne mir das Tor der Barmherzigkeit!“ Darauf sagte sie: 
„O Unwissender! War denn Allahs Tor der Barmherzigkeit bisher verschlossen, 
dass du nun um Öffnung bittest?“ [Auch, wenn der Auslass des Tores der Barm-
herzigkeit immer geöffnet ist, sind die Herzen, die ihr Einlass sind, nicht bei 
jedem geöffnet. Für die Öffnung unseres Herzens sollten wir Bittgebete spre-
chen!] 

O Allah! Du allein bist es, der jeden aus aller Bedrängnis befreit. Lasse uns 
weder im Diesseits noch im Jenseits in Bedrängnis! Du allein bist es, der den 
Bedürftigen alles, was sie brauchen, zukommen lässt. Lasse uns das zukommen, 
was im Diesseits und im Jenseits gut und nützlich ist! Lasse uns im Diesseits und 
im Jenseits auf niemand anderen angewiesen sein! Āmīn. Die Übersetzung aus 
dem Riyād an-nāsihīn endet hier. 

Im Kitāb al-fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa steht am Anfang des Kapitels über 
das Gebet: Das Gebet ist die wichtigste Säule der islamischen Religion. Allah, 
der Erhabene, hat das Gebet zur Pflicht gemacht, damit Seine Diener nur Ihn 
allein anbeten. In Vers 103 der Sure an-Nisā heißt es, dass das Gebet für die 
Gläubigen eine Pflicht mit festgelegten Zeiten geworden ist. In einem Hadith 
heißt es: „Allah, der Erhabene, hat die täglichen fünf Gebete angeordnet. Er 
hat versprochen, dass Er denjenigen, der die täglichen fünf Gebete sie schätzend 
und ihre Bedingungen erfüllend verrichtet, in das Paradies einziehen lassen 
wird.“ Das Gebet ist die wertvollste aller gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt). 
In einem Hadith lautet es: „Wer das Gebet nicht verrichtet, hat keinen Anteil 
am Islam!“ In einem anderen Hadith, der im al-Mischkāt, Kunūz ad-daqāʾiq, in 
den Sahīhayn und im Halabī aufgezeichnet ist, heißt es: „Der Unterschied zwischen 
dem Menschen und dem Unglauben ist das Unterlassen des Gebets.“ Dieser 
Hadith bedeutet: „Der Mensch und der Unglaube (Kufr) sind zwei unterschiedliche 
Existenzen. Der Weg, beide zu vereinen, besteht aus dem Unterlassen des Gebets. 
Wenn zwischen ihnen das Nichtverrichten des Gebets verschwindet, d. h. der 
Mensch das Gebet verrichtet, dann bleibt keine Verbindung mehr zwischen dem 
Menschen und dem Unglauben. Beides kann sich nicht vereinen.“ Dies bedeutet: 
„Der Unglaube ist eine Eigenschaft und existiert nicht allein. Bei einigen Menschen 
befindet sich diese Eigenschaft. Bei einem Menschen, der ungläubig ist, liegt der 
Umstand vor, dass er nicht betet. Bei dem Menschen, bei dem der Unglaube 
nicht existiert, liegt der Umstand, das Gebet nicht zu verrichten, nicht vor. Der 
Unterschied zwischen einer Person, die diese Eigenschaft des Unglaubens innehat, 
und einer Person, die sie nicht innehat, ist das Verrichten bzw. Unterlassen des 
rituellen Gebets.“ Dieser Hadith ähnelt der Aussage: „Der Unterschied zwischen 
dem Menschen und dem Tod ist das Unterlassen des Atmens.“ Ein Mensch, der 
tot ist, atmet nicht. Doch bei einem Menschen, bei dem kein Tod vorliegt, liegt 
der Umstand, nicht zu atmen, nicht vor. Wenn der Mensch nicht mehr atmet, 
wird ersichtlich, dass er gestorben ist. Dieser Hadith schreckt jene gewaltig ab, 
die aus Faulheit nicht beten. Das Gebet zu verrichten bedeutet, dass man die 
Größe Allahs, des Erhabenen, bedenkt und seine eigene Niedrigkeit vor Ihm 
versteht. Wer dies begreift, der tut immer nur Gutes und kann niemals etwas 

– 314 –



Schlechtes tun. Auch wenn das Gebet dessen, der seiner Triebseele folgt, gültig 
ist, wird es solche Früchte nicht tragen. Das Herz desjenigen, der täglich fünfmal 
die Absicht fasst, in die Gegenwart seines Herrn zu treten, füllt sich mit Auf-
richtigkeit (Ikhlās). Jede Bewegung, deren Durchführung im Gebet angeordnet 
ist, hat Nutzen für das Herz und den Körper. In Moscheen das Gebet in Ge-
meinschaft zu verrichten, verbindet die Herzen der Muslime. Dadurch verstehen 
sie, dass sie Geschwister sind. Die Älteren sind sodann barmherzig mit den Jün-
geren und die Jüngeren sind respektvoll gegenüber den Älteren. Die Reichen 
helfen den Armen und die Kräftigen den Schwachen. Wenn die Gesunden die 
Kranken nicht in der Moschee antreffen, erkundigen sie sich nach ihnen und 
suchen sie in ihren Häusern auf. Sie wetteifern miteinander, damit ihnen die 
frohe Kunde in dem Hadith „Wer seinem Glaubensbruder zu Hilfe eilt, dessen 
Helfer ist Allah“ zuteilwird. 

Verrichte das Gebet, so du bei Verstande bist,  
da es die Krone der Glückseligkeit ist.  
Wisse, dass das Gebet die Miʿrādsch des Gläubigen ist. 

Im Buch Qurrat al-uyūn wird folgender Hadith überliefert: „Wer das Gebet 
ohne Entschuldigungsgrund unterlässt, dem wird Allah, der Erhabene, 15 Qualen 
geben. Sechs davon betreffen das Diesseits, drei den Augenblick des Todes, drei 
den Aufenthalt im Grab und drei die Auferstehung aus dem Grab. Die sechs 
Qualen im Diesseits sind: 

1. Wer das Gebet nicht verrichtet, hat keinen Segen in seinem Leben. 
2. Die Schönheit und der Liebreiz derer, die Allah, der Erhabene, liebt, bleiben 

nicht bei ihm.  
3. Keine seiner guten Taten wird belohnt. [Dieser Hadith zeigt, dass die Sun-

na-Gebete derer, die die Fard-Gebete nicht zur vorgesehenen Zeit verrichten, 
nicht angenommen werden. Mit anderen Worten: Für ihre Sunna-Gebete gibt es 
keinen Lohn (Thawāb).] 

4. Seine Bittgebete werden nicht erhört.  
5. Keiner liebt ihn. 
6. Die guten Bittgebete der Muslime nützen ihm nicht.  
Die Qualen während des Sterbens sind: 
1. Er stirbt auf elende, schlechte und grausame Weise.  
2. Er stirbt hungrig. 
3. Selbst, wenn er viel Wasser trinkt, stirbt er an den Schmerzen des Durstes.  
Die Qualen im Grab sind: 
1. Sein Grab wird ihn bedrücken und seine Gebeine werden ineinandergehen. 
2. Sein Grab wird mit Feuer gefüllt. Es verbrennt ihn Tag und Nacht. 
3. Allah, der Erhabene, schickt eine riesige Schlange in sein Grab, die nicht 

den diesseitigen Schlangen gleicht. Jeden Tag, zu jeder Gebetszeit wird er von 
ihr gebissen. Sie lässt ihn nicht einen Augenblick lang in Ruhe. 

Die Qualen am Tag der Auferstehung sind: 
1. Die Strafengel, die die Menschen in die Hölle zerren, weichen nicht von 

seiner Seite.  
2. Allah, der Erhabene, empfängt ihn zornig. 
3. Seine Abrechnung wird sehr heftig sein und er wird in die Hölle geworfen 

werden.“ 
 

– 315 –



Es gibt keinen wahren Freund auf dieser Welt, 
was sie sagen, es ist wahr. 
Es ist Allah, der Seine Geschöpfe bewahrt, 
was sie sagen, es ist wahr. 
 
Wolken steigen empor, 
es regnet Segen auf die Erde, 
Dass vieles Neue eintritt, bevor die Sonne aufgeht, 
all das ist wahr. 
 
Mein Flehen hört nicht auf, 
jedoch vergeht der Wunsch, 
Dass die Welt nicht loyal ist, 
was sie sagen, es ist wahr. 
 
Wer auf die Welt kommt, 
der geht auch wieder, 
Ins Grab kommt ein jeder, 
all das ist gewiss wahr. 
 
Es ist mein Job zu weinen; 
O meine Augen, weint nunmehr, 
Mögen Tränen eine Flut werden, 
weint meine Augen nunmehr. 
 
Allah gab uns Liebe, 
sie wurde schließlich unsere Nahrung, 
Es ist nicht zu erlangen auf dieser Welt, 
hört auf zu lachen nunmehr. 
 
Denke was noch kommen wird, 
dass dein Leben immer kürzer wird, 
Den klaren Tag und die Nacht, 
O meine Augen, erkennet nicht mehr. 
 
Falle nicht herein auf deine Triebseele, 
koste nicht ihren Honig, 
Mit leeren Phantasien, 
folge ihr nicht nunmehr. 
 
Spreche nur wahre Worte, 
Er weiß alles, was du sagst, 
Du bist nun mal hier, 
mache nicht kehrt nunmehr. 

– 316 –



64 — WIE DAS GEBET ZU VERRICHTEN IST 
Zu Beginn des Gebets heben die Männer beide Hände zu den Ohren, wobei 

die Daumen die Ohrläppchen berühren und die Innenflächen der Hände zur Ge-
betsrichtung gewandt sind. Wenn die Hände von den Ohren getrennt werden, 
wird damit begonnen, „Allāhu akbar“ zu sagen, und der Takbīr wird beendet, 
wenn die Hände unter dem Bauchnabel verbunden werden. 

DAS FASSEN DER ABSICHT (NIYYA): Die Absicht wird während des 
Eröffnungs-Takbīr (Takbīr al-iftitāh) gefasst. Es ist aber auch zulässig, sie vorher 
zu fassen. Es ist sogar gestattet, dass derjenige, der für das Gemeinschaftsgebet 
das Haus verlässt, ohne Fassen der Absicht dem Imam folgt. Doch auf dem Weg 
dorthin darf nichts geschehen, was das Gebet ungültig machen würde. Gehen 
und die Gebetswaschung zu vollziehen, tun dem keinen Abbruch. 

Die Absicht für das Gebet zu fassen bedeutet, den Namen, die Zeit, die Ge-
betsrichtung und das Befolgen des Imams zu beabsichtigen, dies im Herzen 
(Qalb) zu gedenken und sich für das Verrichten des Gebets zu entscheiden. Le-
diglich zu wissen, was man tun wird, gilt nicht als Absicht. In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule müssen auch die wesentlichen Bestandteile (Sg. Rukn) des Gebets 
in Erinnerung gerufen werden. Derjenige, der die Gemeinschaft während des 
Gebets erreicht und nicht weiß, ob gerade die Fard-Einheiten des Nachtgebets 
verrichtet werden oder das Tarāwīh-Gebet, folgt dem Imam mit der Absicht, das 
Fard-Gebet zu verrichten. Wenn es sich um das Tarāwīh-Gebet handeln sollte, 
gilt sein Gebet als ein Nāfila-Gebet (freiwilliges Gebet), da es vor dem Fard-
Gebet verrichtet wurde. Denn vor dem Fard-Gebet wird kein Tarāwīh-Gebet 
verrichtet. Er verrichtet sodann das Fard-Gebet allein und schließt sich dann für 
den restlichen Teil des Tarāwīh-Gebets der Gemeinschaft an. Die fehlenden Ein-
heiten holt er im Anschluss alleine nach und verrichtet danach das Witr-Gebet. 

Eine Absicht, die nach dem Eröffnungs-Takbīr gefasst wird, ist nicht gültig 
und damit ist auch das entsprechende Gebet nicht gültig. Wenn man bei Fard- 
und Wādschib-Gebeten die Absicht fasst, muss man wissen, um welches Fard- 
bzw. Wādschib-Gebet es sich handelt. Beispielsweise beabsichtigt man, „das 
heutige Mittagsgebet zu verrichten“, und drückt somit den Namen des Fard-
Gebets aus, oder man beabsichtigt, „das Fard-Gebet der aktuellen Zeit“ zu ver-
richten. Beim Verrichten der Festtags-, Witr- und Gelübdegebete muss daran 
gedacht werden, dass diese wādschib sind, und sie müssen mit ihren Namen in-
tendiert werden. Die Anzahl der Einheiten muss bei der Absicht nicht erwähnt 
werden. Bei der Verrichtung von Sunna- Gebeten reicht es aus, lediglich die Ab-
sicht zur Verrichtung „eines Gebets“ zu fassen. Für ein Totengebet wird die 
Absicht wie folgt gefasst: „Gebet für Allah, den Erhabenen, und Duʿā für den 
Verstorbenen.“ Wenn man beim Verrichten der ersten Sunna des Mittagsgebets 
die Fard-Einheiten intendiert, gilt, dass die Fard-Einheiten verrichtet wurden. 
Das Fard-Gebet, das man hiernach verrichtet, gilt als Nāfila-Gebet. Ein Imam 
muss in seiner Absicht nicht ausdrücken, das Gebet für eine Gruppe von Männern 
zu leiten. Wenn er aber nicht diese Absicht fasst, dann erhält er nicht die Belohnung 
des Gemeinschaftsgebets. Fasst er aber die Absicht, Imam zu sein, so erhält er 
diesen Lohn. Trifft jemand eine Person an, die alleine das Gebet verrichtet, kann 
er sich dieser Person anschließen. Die Gemeinschaft muss in der Absicht auch 
Folgendes ausdrücken: „Ich folge dem bereitstehenden Imam.“ Wenn auch Frauen 
in der Gemeinschaft anwesend sind, muss der Imam in seiner Absicht ausdrücken, 
sie im Gebet zu leiten. Es ist nicht erforderlich, dass die Gemeinschaft den Imam 
kennt. Wenn der Imam den Takbīr spricht, soll man die Absicht fassen, ihm zu 
folgen, und sofort das Gebet beginnen. Wenn der Imam bereitsteht, dann ist es 

– 317 –



besser, das Befolgen des Imams zu beabsichtigen und das Gebet mit ihm gemeinsam 
zu beginnen. 

Wenn eine Person weiß, dass sie in der Zeit ist, und dann das Fard-Gebet der 
Zeit intendiert und das Gebet anfängt, dann aber während des Gebets die Ge-
betszeit verstreicht und sie dies nicht weiß, so ist das Gebet nicht gültig. Hätte 
sie die Absicht als „das Fard-Gebet des heutigen Tages“ formuliert, wäre es 
gültig und ein Nachholgebet gewesen. Ein Fard-Gebet, das vor Eintritt der Ge-
betszeit verrichtet wird, ist ein Nāfila-Gebet. Falls es nach Ablauf der Gebetszeit 
verrichtet wird, ist es ein Nachholgebet (Qadā-Gebet). Das heißt, wenn jemand 
die folgende Absicht fasst: „Ich beabsichtige, das heutige Mittagsgebet zu ver-
richten“, und die Gebetszeit bereits verstrichen ist, hat er damit das Mittagsgebet 
nachgeholt. Wenn er annahm, dass die Zeit des Mittagsgebet verstrichen sei, und 
er die Absicht fasst: „Ich beabsichtige, das heutige Mittagsgebet nachzuholen“, 
und er anschließend erkennt, dass die Zeit nicht abgelaufen ist, hat er das Mit-
tagsgebet verrichtet. In beiden Fällen hat er die Absicht für das gleiche Gebet 
gehabt, doch er hat sich hinsichtlich des Verstreichens der Gebetszeit geirrt. 
Doch das Gebet, welches er mit der Absicht verrichtet hat, ein vergangenes Mit-
tagsgebet nachzuholen, nimmt nicht den Platz des Mittagsgebets dieses Tages 
ein. Denn er hat nicht die Absicht gefasst, das heutige Mittagsgebet nachzuholen. 
Ein mit der Absicht der „Verrichtung“ (Adā) verrichtetes Mittagsgebet tritt nicht 
anstelle eines in der Vergangenheit nicht verrichteten Mittagsgebets. Wenn glei-
chermaßen jemand die Absicht fasst, einem bereitstehenden Imam zu folgen, 
und annimmt, dass es sich um Zayd handelt, der Imam aber jemand anderes ist, 
so ist das Gebet dieser Person gültig. Formuliert sie aber in der Absicht aus-
drücklich, Zayd zu folgen, der Imam aber jemand anderes ist, so ist ihr Gebet 
hinter diesem Imam nicht gültig. Wenn jemand jahrelang das Mittagsgebet vor 
Eintritt seiner Zeit verrichtet haben sollte und bei ihnen allen die Absicht fasste: 
„Ich beabsichtige, das Mittagsgebet, welches fard für mich ist, zu verrichten“, 
aber nicht an das Mittagsgebet des jeweiligen Tages dachte, hat er somit jeden 
Tag das Mittagsgebet des vorherigen Tages nachgeholt. Doch das letzte Mittags-
gebet muss er separat nachholen. Wenn er die Absicht trug, das Mittagsgebet 
dieses Tages zu verrichten, gleich ob er in der Absicht explizit die „Verrichtung“ 
(Adā) formuliert hat oder nicht, hat er das Mittagsgebet dieses Tages verrichtet; 
da dies jedoch vor Eintritt der Zeit geschah, gilt keines von ihnen als Fard des 
Mittagsgebets, sondern sie sind alle Nāfila-Gebete, und sie alle müssen nachgeholt 
werden. Wie ersichtlich wird, ist es zwingend erforderlich, die Gebetszeiten zu 
kennen und zu wissen, dass man das Gebet tatsächlich innerhalb der vorgesehenen 
Zeit verrichtet. 

Bei der Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen gilt es nicht als Absicht 
(Niyya), wenn man sie nur mit dem Mund ausspricht. Wenn die Absicht nicht im 
Herzen gefasst wird, ist das Gebet nach allen vier Rechtsschulen nicht gültig. Es 
ist nicht bekannt, dass der Gesandte Allahs, die edlen Gefährten, die Gefähr-
tennachfolger sowie die vier Imāme ihre Absicht mit dem Mund formulierten. 
[Siehe auch im ersten Abschnitt die dritte Seite des 52. Kapitels.] Imām ar-
Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 186. Brief des ersten 
Bandes: „Die Absicht wird im Herzen gefasst. Sie mit dem Mund zu formulieren, 
ist eine Bidʿa. Einige sagten, dies sei eine gute Bidʿa. Doch diese Bidʿa vernichtet 
nicht nur eine Sunna, sondern macht sogar eine Fard zunichte. Denn viele Men-
schen formulieren die Absicht nämlich nur mit dem Mund und fassen ihre Absicht 
nicht im Herzen. Somit unterlassen sie eine der Pflichtteile des Gebets, sodass 
das Gebet nicht gültig wird. Dieser Bedürftige sieht keine einzige Bidʿa als ,gut‘ 
(hasana) an. Ich sehe in keiner Bidʿa etwas Schönes.“ Die Absicht mit Worten 

– 318 –



auszudrücken, ist in der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule eine 
Sunna. Ibn Ābidīn schreibt: „Es herrscht Konsens darüber, dass das Fassen der 
Absicht zu Beginn des Gebets fard ist. Doch die Absicht geschieht einzig mit 
dem Herzen. Die Absicht nur mit dem Mund zu formulieren, ist eine Bidʿa. Für 
denjenigen, der die Absicht zwar im Herzen fasst, sich aber befreien will von 
Zweifeln und den Einflüsterungen des Teufels, ist es gestattet, die Absicht auch 
mit Worten auszudrücken.“ 

DER ERÖFFNUNGS-TAKBĪR (TAHRĪMA): Damit ist gemeint, zu Beginn 
des Gebets „Allāhu akbar“ zu sagen, und dies ist eine Fard. Andere Worte als 
diese zu sprechen, ist nicht gültig. Siehe auch Kapitel 71. Dieser Eröffnungs-
Takbīr ist eine der Bedingungen (Sg. Schart) für das Gebet und gehört nicht zu 
den „wesentlichen Bestandteilen“ (Sg. Rukn) des Gebets. 

Frauen heben beide Hände auf Schulterhöhe und sprechen den Eröffnungs-
Takbīr. Danach platzieren sie die Hände auf die Brust, während die rechte Hand 
auf die linke Hand gelegt ist. Sie umgreifen das Handgelenk nicht. Wird beim 
Takbīr lang (gedehnt) gesprochen, so z. B. AAAllāhu oder akbaar, so ist das 
Gebet nicht gültig. Wenn man vor dem Imam „akbar“ sagt, so hat man das Gebet 
nicht angefangen. Im Stehen die rechte Hand über die linke zu legen, mit dem 
kleinen Finger und Daumen der rechten Hand das Handgelenk der linken Hand 
zu umgreifen, die Subhānaka zu lesen und danach, wenn das Gebet alleine ver-
richtet wird, die Aʿūdhu und Basmala zu sprechen, sind Sunna-Handlungen beim 
Gebet. Jemand, der zu spät zur Gemeinschaft kommt, liest die Subhānaka, falls 
der Imam leise rezitiert, und wenn diese Person aufsteht [um die verpassten Ge-
betseinheiten zu verrichten], nachdem der Imam den Schlussgruß gesprochen 
hat, liest sie die Subhānaka erneut. 

Wer das Gebet alleine verrichtet, rezitiert die Fātiha. Nach der Fātiha ist die 
Basmala nicht notwendig. Sie zu sprechen, wäre besser. Hanafīten, die die 
schāfiʿītische Rechtsschule befolgen, müssen diese Basmala sprechen. Danach 
liest er eine Sure oder drei Verse. Im Anschluss an die Fātiha sagen der Imam 
und die Gemeinschaft leise „Āmīn“. Wenn das Gebet mit dem Imam verrichtet 
wird, rezitiert die Gemeinschaft weder die Fātiha noch eine zusätzliche Sure. 
„Āmīn“ bedeutet „nehme es an!“ 

DAS STEHEN (QIYĀM): Der erste der fünf wesentlichen Bestandteile des 
Gebets ist der Qiyām. „Qiyām“ bedeutet „Stehen“. Ein Kranker, der nicht stehen 
kann, betet im Sitzen. Ein Kranker, der das Gebet auch im Sitzen nicht verrichten 
kann, betet auf dem Rücken liegend mit dem Kopf. Damit sein Gesicht nicht 
zum Himmel gerichtet ist, sondern in Gebetsrichtung, wird ein Kissen unter 
seinen Kopf gelegt. Die Beine werden dabei in Gebetsrichtung angewinkelt. Ibn 
Ābidīn sagt: „Nach Imām Abū Hanīfa ist es gestattet, dass eine gesunde Person 
auf einem Schiff oder einem Zug, während dieses/dieser in Bewegung ist, die 
Pflichtgebete im Sitzen verrichtet. Den Imāmayn zufolge jedoch ist dies ohne 
Entschuldigungsgrund nicht gestattet. So lautet auch die Fatwa in dieser Sache. 
[Siehe auch jeweils die fünfte Seite in Kapitel 65 und 74 im ersten Abschnitt 
dieses Buches.] Im Stehen sollte der Abstand zwischen den Füßen etwa vier Fin-
gerbreit betragen. Kranke, die nicht stehen können, Personen, denen im Stehen 
schwindelig wird oder die starke Kopf-, Zahn- oder Augenschmerzen oder andere 
starke Schmerzen haben, Personen, die Urininkontinenz haben oder denen Blä-
hungen entweichen oder bei denen Wundsekret austritt, Personen, die das Gebet 
aus Furcht vor Feinden oder, wenn die Gefahr besteht, dass ihr Eigentum gestohlen 
wird, nicht im Stehen verrichten können oder bei denen im Stehen das Fasten 
gebrochen oder die Rezitation beeinträchtigt oder die Awra sich entblößen 

– 319 –



würde, verrichten alle das Gebet im Sitzen. Auch der Kranke, der aus eigener 
Erfahrung heraus oder durch die Auskunft eines muslimischen, fachkundigen 
Arztes weiß, dass durch das Beten im Stehen seine Krankheit zunehmen oder 
die Genesung sich verzögern würde, verrichtet das Gebet im Sitzen auf dem 
Boden. Der Auskunft gebende Arzt darf kein offenkundiger Sünder (Fāsiq) sein. 
Diese nehmen eine Sitzposition ein, die ihnen bequem ist, und positionieren ihre 
Arme, wie sie mögen. Sie können im Schneidersitz sitzen oder mit angewinkelten 
Beinen und dabei mit den Armen die Knie umschlingen, oder auf irgendeine 
andere Weise auf dem Boden sitzen. Wer nicht auf diese Weise sitzen kann, setzt 
sich mit Hilfe einer anderen Person hin. Für die Rukūʿ beugt man sich ein wenig 
vor und für die Sadschda legt man den Kopf auf den Boden. Ein Kranker, der 
seinen Kopf nicht auf den Boden legen kann, legt seinen Kopf auf etwas, das 
hart ist und dessen Höhe weniger als 25 Zentimeter beträgt. Dadurch ist seine 
Niederwerfung gültig. Wenn es noch höher ist oder es sich um etwas Weiches 
handelt, ist es keine Niederwerfung, sondern nur eine Andeutung (Īmā). Ist er 
auch nicht in der Lage, seinen Kopf auf etwas Hartes zu legen, verrichtet er das 
Gebet im Sitzen mit angedeuteten Bewegungen, selbst wenn er stehen kann. 
D. h., er setzt sich zum Beten auf den Boden und beugt sich für die Rukūʿ leicht 
vor und für die Sadschda etwas mehr. Wenn sein Verbeugen für die Sadschda 
nicht stärker ist als das Verbeugen für die Rukūʿ, ist das Gebet nicht gültig. Wenn 
er selbst oder jemand anderes etwas hebt und er darauf die Sadschda vollzieht, 
ist sein Gebet zwar gültig, doch dies ist makrūh tahrīman. Wenn dieser Gegenstand 
nicht niedriger ist als sein Verbeugen für die Rukūʿ, ist sein Gebet nicht gültig.“ 
Siehe auch Seite 409. 

DIE REZITATION (QIRĀʾA): „Qirāʾa“ meint das Lesen/Rezitieren mit 
dem Mund. So laut zu rezitieren, dass man das Rezitierte mit den eigenen Ohren 
vernehmen kann, wird „leises (khafī) Rezitieren“ genannt. Derart laut zu rezi-
tieren, dass auch die Nebenstehenden es hören können, wird „lautes (dschahrī) 
Rezitieren“ genannt. [Elmalılı Hamdi schreibt in seinem Korankommentar: 
„Töne aus einem Mizmār, also einem Klanginstrument, aus einem Tonbandgerät 
oder Lautsprecher werden nicht Rezitation genannt, sondern Geplärre.“ Mit 
diesen Tönen gerufener Adhān und verrichtetes Gebet sind nicht gültig und gar 
eine Sünde.] In allen Gebetseinheiten (Sg. Rakʿa) der Sunna-Gebete und des 
Witr-Gebets sowie in zwei Einheiten von Fard-Gebeten, die allein verrichtet 
werden, ist es fard, im Stehen einen Vers aus dem edlen Koran zu rezitieren. 
Eine kurze Sure zu rezitieren, ist verdienstvoller. Es ist wādschib, an diesen 
Stellen als Qirāʾa die Fātiha zu rezitieren und in allen Einheiten von Sunna-
Gebeten und des Witr-Gebets sowie in zwei Einheiten der Fard-Gebete zusätzlich 
zur Fātiha eine Sure oder mindestens drei Verse zu rezitieren. In den Fard-
Gebeten ist es wādschib oder sunna, die Fātiha und die zusätzliche Sure in den 
ersten zwei Einheiten zu rezitieren. Ebenso ist es wādschib, die Fātiha vor der 
zusätzlichen Sure zu rezitieren. Die Fātiha in jeder Gebetseinheit einmal zu re-
zitieren, ist ebenfalls wādschib. Wenn eine dieser fünf Wādschib-Handlungen 
vergessen wird, muss die Korrekturniederwerfung (Sadschdat as-sahw) vollzogen 
werden. Dass es eine Sunna ist, dass der Imam und der Alleinbetende in der 
dritten und vierten Einheit von Fard-Gebeten die Fātiha rezitieren, ist ein stärkerer 
Standpunkt. Es ist auch zulässig, eine zusätzliche Sure (Damm as-sūra) oder 
nichts zu lesen (Ibn Ābidīn, S. 343). Siehe Kapitel 67 in Bezug auf denjenigen, 
der den Koran nicht richtig rezitiert! In den anderen drei Rechtsschulen ist es 
fard, in jedem Gebet und in jeder Einheit die Fātiha zu rezitieren. 

Wenn sich der Ansässige, der einem reisenden Imam folgt, nach dem Schluss-
gruß des Imams am Ende der zweiten Gebetseinheit erhebt und weitere zwei 

– 320 –



Einheiten verrichtet, tut er dies ohne Rezitation. Das heißt, er rezitiert keine 
Fātiha und keine Sure. Er liest nichts im Stehen, so als würde er hinter einem 
Imam beten. Auf Seite 73 des Dschāmiʿ ar-rumūz und auf Seite 106 des al-Fatāwā 
at-tātārkhāniyya steht: „Einige Gelehrte sagten, der Ansässige, der hinter einem 
Reisenden betet, brauche in der dritten und vierten Einheit nichts zu lesen. 
Schamsul-aʾimma Abdulʿazīz al-Halwānī und andere Gelehrte sagten, er habe 
zu rezitieren. Daher wäre es vorsichtshalber besser, zu rezitieren.“ Da das Stehen 
der Ort der Rezitation ist, schadet die Rezitation nicht. Am Ende des Halabī-i 
kabīr steht: „Wenn ein Medikament, das die Zahnschmerzen unterbindet, die 
Rezitation behindert und die Gebetszeit sich dem Ende zuneigt, folgt er einem 
Imam. Sollte er keinen Imam auffinden können, verrichtet er das Gebet ohne zu 
rezitieren.“ Dies, weil die Schmerzen eine Erschwernis darstellen und von selbst 
(darūrī, ohne menschliche Einwirkung) entstanden sind. 

Es ist nicht gestattet, bei der Rezitation eine Übersetzung des edlen Korans 
zu lesen. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf Seite 364: „Es ist 
für den Imam eine Sunna, dass in allen Gebeten außer den Freitags- und Fest-
tagsgebeten das, was er in der ersten Gebetseinheit rezitiert, doppelt so lang ist 
wie seine Rezitation in der zweiten Einheit. Wer alleine betet, darf in jeder Ge-
betseinheit gleich lang rezitieren. In jedem Gebet ist es makrūh, dass die Rezitation 
in der zweiten Einheit drei Verse mehr beträgt als die Rezitation in der ersten 
Einheit. Es ist makrūh für den Imam, dass er es sich zur Gewohnheit macht, in 
denselben Gebeten und jeweils in deren selben Einheiten dieselben Verse zu re-
zitieren. Es wurde gesagt, dass dies auch für Alleinbetende bei jedem Gebet gilt. 
Ab und an sollte auch ein anderer Vers rezitiert werden. Das in der ersten Einheit 
Rezitierte auch in der zweiten Einheit zu rezitieren, ist makrūh tanzīhan. Wenn 
man in der ersten Einheit die Sure an-Nās (die letzte Sure) rezitiert, rezitiert 
man sie in der zweiten Einheit nochmal, denn es ist noch verpönter, den Koran 
in der entgegengesetzten Reihenfolge zu rezitieren. Es ist vorzüglicher, in der 
zweiten Einheit die Fortsetzung der Koranverse von der ersten Einheit zu rezi-
tieren. Es ist makrūh, dass man in der zweiten Einheit die Sure, die nach derjenigen 
kommt, die man in der ersten Einheit rezitiert hat, auslässt und stattdessen die 
übernächste rezitiert. Auch wenn es nicht makrūh ist, in einer Einheit mehrere 
Suren aufeinanderfolgend zu rezitieren, ist es besser, nur eine Sure zu rezitieren. 
In der zweiten Einheit Verse oder Suren zu rezitieren, die dem in der ersten 
Einheit Rezitierten vorangehen, ist makrūh. Den edlen Koran nach der Reihen-
folge im Mushaf zu rezitieren, ist zu jeder Zeit wādschib. Nachdem man beim 
vollständigen Rezitieren des gesamten Korans (Khatm) die Verse al-Falaq und 
an-Nās rezietiert hat, umgehend die Fātiha und die ersten fünf Verse der Sure 
al-Baqara zu rezitieren, bringt sehr viel Lohn (Thawāb) ein. Drei Verse in der 
Länge einer kurzen Sure zu rezitieren ist vorzüglicher, als einen langen Vers zu 
rezitieren. 

DIE VERBEUGUNG (RUKŪʿ): Nach dem Rezitieren der zusätzlichen Sure 
spricht der Betende den Takbīr und begibt sich in die Verbeugungsposition 
(bringt also den Oberkörper in die waagerechte Position). In der Verbeugungs-
position öffnen die Männer ihre Finger und legen sie auf die Knie. Sie halten 
Rücken und Kopf gerade (in einer horizontalen Lage). In der Verbeugung spricht 
er mindestens dreimal „Subhāna rabbiyal-azīm“ („Ich spreche meinen Herrn, 
den Großartigen, frei von jeglichen Fehlern“). Wenn sich der Imam von der Ver-
beugung erhebt, bevor derjenige, der ihm folgt, dazu kommt, dies dreimal zu 
sprechen, erhebt auch er sich sogleich. In der Verbeugung werden die Beine und 
Arme gerade gehalten und nicht gekrümmt. Frauen öffnen die Finger nicht und 

– 321 –



halten den Rücken, Beine und Arme nicht gerade. Beim Erheben von der Ver-
beugung „Samiʿallāhu liman hamidah“ („Allah hört denjenigen, der Ihn lobpreist“) 
zu sagen, ist für den Imam und den Alleinbetenden sunna. Die Gemeinschaft 
spricht dies nicht. Gleich danach sagen der Alleinbetende und die Gemeinschaft 
„Rabbanā lakal-hamd“ („O unser Herr, Dir gebührt der Lobpreis“). Anschließend 
steht man einen Augenblick aufrecht, spricht dann „Allāhu akbar“ und geht 
währenddessen zur Niederwerfung über, wobei man erst das rechte Knie und 
dann das linke, danach die rechte Hand und dann die linke und schließlich die 
Nase und dann die Stirn auf den Boden legt. 

DIE NIEDERWERFUNG (SADSCHDA): In der Niederwerfung sollen die 
Finger geschlossen bleiben und in Gebetsrichtung zeigen, wobei die Hände auf 
Höhe der Ohren platziert werden, sodass der Kopf zwischen beiden Händen 
liegt. Die Stirn auf eine saubere Stelle wie Stein, Erde, Holz oder eine Auslage 
zu legen, ist fard, und es wurde gesagt, dass es wādschib ist, mit der Stirn auch 
die Nase auf den Boden zu legen. Ohne Entschuldigungsgrund nur mit der Nase 
den Boden zu berühren, ist nicht gestattet. Nur mit der Stirn den Boden zu be-
rühren, ist makrūh. In der Niederwerfung wird mindestens dreimal „Subhāna 
rabbiyal-aʿlā“ („Ich spreche meinen Herrn, den Allerhöchsten, frei von jeglichen 
Fehlern“) gesprochen. Die Schiiten behaupten, es sei vorzüglicher, auf ein Lehm-
ziegelchen aus der Erde von Karbala die Niederwerfung durchzuführen. Mit 
beiden Füßen oder mindestens einem Zeh jeden Fußes den Boden zu berühren, 
ist fard oder wādschib. Es wurde auch gesagt, dass dies eine Sunna ist. D. h., dass 
das Gebet ungültig oder makrūh wird, wenn nicht beide Füße auf den Boden 
gelegt werden. Wenn während der Niederwerfung Stirn, Nase und Füße für eine 
kurze Zeit vom Boden abgehoben sind, macht dies nichts aus. Es ist eine Sunna, 
in der Niederwerfung die Zehen gebeugt und ihre Spitzen in Gebetsrichtung aus-
gerichtet zu halten. Dass sich diejenigen irren, die sagen, es sei fard oder wādschib, 
steht im Radd al-muhtār geschrieben. Männer halten die Arme und Oberschenkel 
getrennt vom Bauch. Das Platzieren der Hände und Knie auf den Boden ist eine 
Sunna. Es ist eine Sunna, die Fersen im Stehen (Qiyām) vier Fingerbreit ausei-
nander zu halten und in der Verbeugung (Rukūʿ), beim Aufrichten nach der Ver-
beugung (Qawma) und in der Niederwerfung (Sadschda) beieinander zu halten. 
Im Halabī-i kabīr auf Seite 315 sowie im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Eine der 
Sunna-Handlungen in der Verbeugung ist es, die Fersenknochen zusammenzu-
führen.“ Dazu wird, während man sich zur Verbeugungsposition begibt, die Ferse 
des linken Fußes an die Ferse des rechten Fußes gebracht. Beim Erheben aus 
der Niederwerfung werden sie wieder getrennt. 

Es ist zwar gültig, die Stirn auf Stoffstreifen des Turbans, auf den Rand der 
Gebetsmütze, auf von der Stirn herabhängendes Haar, auf die Ärmel und den 
Saum der Kleidung oder auf die Hände zu legen, aber dies ist makrūh tanzīhan, 
wenn es ohne Entschuldigungsgrund geschieht. Auch Frauen müssen beim Gebet 
eine unbedeckte Stirn haben. Die Niederwerfung ist gültig, wenn die Härte des 
Bodens spürbar ist, d. h., die Stirn nicht mehr tiefer einsinken kann, wenn der 
Kopf nach unten gedrückt wird. Demnach ist es gültig, auf einem Teppich, einer 
Matte, Weizen, Gerste, einem Holzbett, Sofa und einem Wagen, der auf dem 
Boden steht, die Niederwerfung durchzuführen. Auf einem Tier, auf einer zwischen 
zwei Bäumen gespannten Schaukel, auf Reis und Hirse, welche sich nicht in 
einem Sack befinden, die Niederwerfung durchzuführen, ist nicht gültig. Da die 
Kleidung, die jemand trägt, als Teil des eigenen Körpers angesehen wird, müssen 
die darunterliegenden Stellen rein sein. Daher ist es für denjenigen, der keine 
Gebetswaschung hat, sowohl nicht gestattet, ein Koranexemplar zu berühren, 
als auch nicht gestattet, ihn mit dem Saum seiner Kleidung zu halten. Es ist 

– 322 –



erlaubt, ihn mit Dingen wie Handtüchern, Taschentüchern und Kleidern zu 
halten, die man nicht am Körper trägt. Wenn diese an einem unreinen Ort 
ausgelegt werden, darf auf ihnen das Gebet verrichtet werden. So verhält es sich 
auch damit, dass mit Schuhen, deren Sohlen unrein sind, oder durch das Stehen 
mit Schuhen auf einem unreinen Ort das Totengebet nicht verrichtet werden 
darf; wenn die Schuhe ausgezogen werden und der Betende sich auf die reine 
Oberseite der Schuhe stellt, ist das Gebet gültig. 

Im Halabī heißt es: „Beim Übergang in die Niederwerfung das lange Gewand 
(Entari) und die Hosenbeine hochzuziehen, ist makrūh. Diese vor dem Gebet 
hochzukrempeln und so das Gebet zu beginnen, ist ebenfalls makrūh. Mit hoch-
gerafften, hochgekrempelten [kurzen] Ärmeln oder Hosenbeinen oder Röcken 
langer Gewänder das Gebet zu verrichten, ist ebenso makrūh.“ Es ist makrūh, 
das Gebet barhäuptig zu verrichten aus Faulheit oder weil man nicht an die Wich-
tigkeit davon denkt, das Gebet mit bedecktem Haupt zu verrichten. Dem Gebet 
an sich keine Wichtigkeit beizumessen, ist Kufr. Den Kopf nicht zu bedecken, 
um die eigene Niedrigkeit und Bedürftigkeit darzustellen und weil man Allah, 
den Erhabenen, fürchtet, ist nicht makrūh. [D. h., wenn eine Person, die aus 
Furcht vor Allah, dem Erhabenen, erbleicht, erzittert, sich selbst und alles vergisst, 
den Kopf nicht bedeckt, ist dies nicht makrūh.] Doch es wäre auch für eine solche 
Person besser, eine Kopfbedeckung zu tragen. Denn das Haupt nicht zu bedecken 
würde bedeuten, dem Koranvers „Tragt beim Gebet eure verzierte Kleidung“ 
entgegenzuhandeln. Einen weißen Turban zu tragen, ist mustahabb. Wie im Buch 
Maʿrifetnāme steht, trugt der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, auch einen 
schwarzen Turban. Er ließ das Ende seines Turbans zwischen seinen beiden 
Schulterblättern zwei Handspannen herunterhängen. 

Ein Kranker, der sich für die Niederwerfung nicht nach vorne beugen kann, 
und ein Gesunder, der in der Moschee keinen anderen Platz findet, darf die Nie-
derwerfung nicht auf etwas durchführen, das vom Boden höher ist als 25 Zenti-
meter. Nur derjenige, der keinen Platz findet, darf auf dem Rücken der Person 
vor ihm, die dasselbe Gebet verrichtet und die Niederwerfung auf dem Boden 
vollzieht, die Niederwerfung durchführen. Doch seine Knie müssen auf dem 
Boden bleiben. Es ist mustahabb, dass dieser Gesunde das Gebet erst dann ver-
richtet, wenn die Menge sich aufgelöst hat, oder er sich in eine Moschee begibt, 
die nicht überfüllt ist, und dort betet. Es wurde zwar auch überliefert, dass es ge-
stattet ist, auf etwas die Niederwerfung durchzuführen, dessen Höhe weniger als 
25 Zentimeter beträgt, wenn in der Moschee keine Menschenmenge vorhanden 
ist, doch dies ist makrūh. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, vollzog die 
Niederwerfung nämlich nicht einmal auf etwas, das auch nur eine geringe Höhe 
aufwies [Ibn Ābidīn, Seite 338]. Im Dschāmiʿ ar-rumūz auf Seite 69 und im Su-
perkommentar von Schalbī, möge Allah sich seiner erbarmen, zum Buch at-
Tabyīn steht, dass die Niederwerfung nicht einmal auf etwas, das eine geringe 
Höhe aufweist, gestattet ist. [Daher sollten auch Personen mit einem Entschul-
digungsgrund die Niederwerfung nicht auf einem erhöhten Gegenstand vollziehen. 
Zu behaupten, die Niederwerfung dürfe nicht auf dem Boden, sondern müsse 
auf etwas Erhöhtem geschehen, wäre gleichbedeutend mit der Veränderung einer 
gottesdienstlichen Handlung (Ibāda). Wer eine gottesdienstliche Handlung ver-
ändern will, wird zu einem Ungläubigen (Kāfir). Die Ungläubigen, die Feinde 
des Gesandten Allahs wollen die Moscheen den Kirchen gleichen lassen. Dazu 
versuchen sie, ähnlich wie in Kirchen dafür zu sorgen, dass man an Tischen sitzt 
und die Niederwerfung auf den Tisch vollzieht, und bemühen sich darum, Klang-
instrumente und Musik in Moscheen einzuführen. Sie gewöhnen die Menschen 
zunächst daran, die Orte der Niederwerfung nach und nach anzuheben und Laut-

– 323 –



sprecher bei den gottesdienstlichen Handlungen zu verwenden.] Ibn Ābidīn sagt: 
„Beim Verrichten des Gebets ist die Hinwendung zur Gebetsrichtung (Istiqbāl 
al-qibla) fard. D. h. das Gebet wird in Gebetsrichtung gewandt verrichtet. Das 
Gebet wird für Allah verrichtet und die Niederwerfung wird ausschließlich für 
Allah durchgeführt. Sie werden in Richtung der Kaaba vollzogen, nicht aber für 
die Kaaba. Wer sich für die Kaaba niederwirft, wird zum Kāfir (Feind Allahs).“ 

DAS LETZTE SITZEN (AL-QAʿDA AL-AKHĪRA): In der letzten Gebets-
einheit so lange zu sitzen, wie es braucht, um die „Tahiyyāt“ zu lesen, ist fard. 
Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Während des Sitzens macht man keine Zeichen 
mit den Fingern. So lautet auch die Fatwa.“ Männer legen in dieser Position den 
linken Fuß flach auf den Boden, wobei die Zehen nach rechts zeigen, und setzen 
sich auf diesen Fuß. Der rechte Fuß wird aufrecht gehalten und die Zehen des 
rechten Fußes berühren den Boden. Somit sind die Zehenspitzen leicht in Ge-
betsrichtung gebogen. Auf diese Art zu sitzen, ist sunna. Frauen sitzen auf eine 
Weise, die „Tawarruk“ genannt wird, d. h. sie setzen sich auf das Gesäß. Die 
Oberschenkel sind nah beieinander und die Füße ragen rechts heraus. 

Im Buch Marāqī al-falāh und in dessen Superkommentar von Tahtāwī heißt 
es im Abschnitt über die Formen des Dhikr wie folgt: „In der hanafītischen 
Rechtsschule ist es eine Sunna, unmittelbar nach dem Fard-Gebet für das letzte 
Sunna-Gebet aufzustehen und währenddessen nichts zu rezitieren. Wenn unser 
Prophet das Fard-Gebet beendete, saß er so lange, dass er ,Allāhumma antas-
salām wa-minkas-salām tabārakta yā dhal-dschalāli wal-ikrām“ sagen konnte, 
und nicht länger. Er erhob sich anschließend sofort und verrichtete das Sunna-
Gebet. Er rezitierte die Āyat al-kursī und die Tasbīhāt nicht zwischen dem Fard- 
und Sunna-Gebet. Diese nach der letzten Sunna zu rezitieren und aufzusagen, 
bringt den Lohn ein, als würden sie nach der Fard gesprochen werden. Dies gilt 
ebenfalls für die Sunna vor dem Fard-Gebet. Wenn zwischen Fard- und Sunna-
Gebet etwas gelesen wird, verringert sich der Lohn des Gebets. Es ist für den 
Imam makrūh, dass er die letzte Sunna an dem Platz verrichtet, an dem er das 
Fard-Gebet verrichtet hat. Für die Gemeinschaft ist dies zwar nicht makrūh, aber 
es ist mustahabb, dass sie es an einer anderen Stelle verrichten. Wer ein Mustahabb 
unterlässt, dessen Gebet ist nicht unvollständig, aber er bleibt dem Lohn dieser 
Mustahabb-Handlung beraubt. Es ist mustahabb, dass der Imam nach dem Ver-
richten der Fard oder der letzten Sunna sich nach rechts, links oder zur Gemein-
schaft wendet. Es ist aber auch gestattet, dass er sich sofort erhebt und von dort 
wegbegibt, um seinen Angelegenheiten nachzugehen. In einem Hadith heißt es: 
,Wer nach jedem Gebet dreimal ,Astaghfirullāh al-azīm alladhī lā ilāha illā huw 
al-hayyal-qayyūma wa-atūbu ilayh‘ spricht, dem werden sämtliche Sünden ver-
geben.‘ Nach dieser Bitte um Vergebung (Istighfār) die Āyat al-kursī, 33 Mal 
,Subhānallāh‘, 33 Mal ,Alhamdulillāh‘ und 33 Mal ,Allāhu akbar‘ zu sprechen, 
einmal die Kalimat at-tahlīl, also ,Lā ilāha illallāhu wahdahū lā scharīka lah...‘ 
aufzusagen und anschließend die Hände auf Höhe der Brust zu heben und für 
sich selbst und alle Muslime Bittgebete zu sprechen, ist mustahabb. In einem 
Hadith lautet es: ,Die Duʿā nach den Pflichtgebeten der fünf Gebetszeiten wird 
angenommen.‘ Doch das Bittgebet muss mit wachem Herzen und still gesprochen 
werden. Es ist makrūh, das Bittgebet ausschließlich nach den Gebeten oder zu 
bestimmten Zeiten zu sprechen und bestimmte Sachen, die man auswendig gelernt 
hat, wie ein Gedicht vorzutragen. Wenn nach dem Gebet die Duʿā beendet wird, 
ist es sunna, mit den Händen über das Gesicht zu streichen. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, pflegte im Gebet, bei der Umrundung der Kaaba, nach dem 
Essen und beim Schlafengehen Bittgebete zu sprechen. Bei diesen Bittgebeten 
hob er seine Arme nicht und strich mit den Händen nicht über das Gesicht. Es 

– 324 –



ist vorzüglicher, dass ein jedes Bittgebet und Gottgedenken still erfolgt. Es ist in 
Übereinstimmung harām, zu tanzen, zu wirbeln, in die Hände zu klatschen, Tam-
burin, Kelchtrommel, Schilfflöte (Ney) oder Saiteninstrument (Saz) zu spielen, 
so wie es einige Pseudosufis tun.“ Wie man sieht, ist es vorzüglicher, dass die 
Gemeinschaft gemeinsam mit dem Imam im Stillen Bittgebete spricht. Es ist 
aber auch gestattet, dass jeder getrennt für sich Bittgebete spricht oder dass sie 
ohne Bittgebete zu sprechen aufstehen und gehen. Nach dem Bittgebet wird 11 
Mal die Sure al-Ikhlās und jeweils einmal die Suren al-Falaq und an-Nās rezitiert. 
Muhammad Maʿsūm, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 80. Brief des 
zweiten Bandes, dass er nach diesem Bittgebet 67 Mal lediglich Astaghfirullāh 
aufsagte. Ganz zum Schluss wird der Koranvers „Subhāna rabbika...“ gelesen. 

Im ad-Durr al-mukhtār steht nach der Erklärung des Tahiyyatul-masdschid-
Gebets: „Zwischen dem Sunna- und Fard-Gebet zu reden, lässt das Sunna-Gebet 
zwar nicht ungültig werden, verringert aber den Lohn dafür. Dies gilt auch für 
das Lesen von etwas. Einige Gelehrte sagen, dass die Sunna nicht angenommen 
werde und die vorherige Sunna erneut verrichtet werden müsse.“ Nachdem 
erklärt wurde, dass es gestattet ist, einem sitzenden Imam zu folgen, schreibt er: 
„Wenn die Stimme des Imams nicht ausreicht, ist es zwar gestattet, dass die Ge-
betsrufer für das Vernehmen der Gemeinschaft mit lauter Stimme rufen, doch 
wenn sie schreiend rufen, wird ihr Gebet ungültig. Denn schreiend zu lesen gleicht 
weltlichem Gerede. Wenn der Imam im Gebet lauter liest als erforderlich, wird 
das Gebet zwar nicht ungültig, doch dies ist harām.“ Wie man sieht, ist es harām 
für die Gebetsrufer, durch Schreien die Betenden zu verwirren. Im Madāridsch 
an-nubuwwa heißt es: „Awzāʿī wurde gefragt, wie nach dem Schlussgruß (Salām) 
die Bitte um Vergebung (Istighfār) gesprochen werden sollte. Er sagte, dass 
dreimal ,Astaghfirullāh‘ gesagt wird.“ [Dass es eine Bidʿa ist, diese mit lauter 
Stimme zu lesen, steht auf Seite 59 des im Jahre 1375/1956 gedruckten Buches 
al-Ibdāʿ von Schaykh Alī Mahfūz, der in Ägypten ein Mitglied des „Rates der 
Großgelehrten“ war.] Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Rezitiert die 
Āyat al-kursī auch beim Schlafengehen.“ Er ordnete auch an, nach den Gebeten 
Bittgebete zu sprechen. 

Bittgebet (Duʿā) nach dem Gebet: Beim Bittgebet heben die Männer ihre 
Hände auf Höhe der Brust. Die Ellbogen werden nicht zu sehr angewinkelt. 
Nach dem Bittgebet lesen sie den Vers „Subhāna rabbika..“ und streichen mit 
den Händen über das Gesicht. Derjenige, der wegen einer Krankheit, wegen 
Kälte oder dergleichen die Hände nicht heben kann, deutet es mit seinem Zei-
gefinger an. Die Finger werden in Gebetsrichtung gehalten. Die Arme werden 
nicht nach rechts und links geöffnet, sondern werden nah zueinander nach vorne 
geneigt. 

[Nachdem im Anschluss an die Fard-Gebete der Imam und die Gemeinschaft, 
jeder für sich, vollständig dreimal die Istighfār, einmal die Āyat al-kursī, 99 Mal 
Tasbīh und Bittgebete gesprochen haben, ist es mustahabb, jeweils mit der 
Basmala 11 Mal die Sure al-Ikhlās, einmal die Sure al-Falaq und einmal die Sure 
an-Nās zu rezitieren und 67 Mal Astaghfirullāh aufzusagen. Der Hadith, in 
welchem angeordnet wird, 11 Mal die Sure al-Ikhlās zu rezitieren, findet sich in 
dem Buch al-Barīqa auf der letzten Seite des ersten Bandes. Dass demjenigen, 
der nach dem Morgengebet zehnmal „Lā ilāha illallāhu wahdahū lā scharīka lah, 
lahul-mulku wa-lahul-hamdu yuhyī wa-yumīt wa-huwa alā kulli schayʾin qadīr“ 
aufsagt, viel Lohn zuteilwird, ist in einem Hadith überliefert worden (al-Imdād). 
Wenn es einen Todesfall gibt, sollten diese nicht unterlassen werden. Wenn der 
Leichnam aus verschiedenen Gründen heraus stundenlang warten musste, wieso 
kann er dann nach dem Gebet, um die erwähnten Sachen zu lesen, nicht 1-2 Mi-

– 325 –



nuten warten? Diejenigen, die verhindern, dass die Gemeinschaft diese lesen 
kann, sollten sich sehr davor fürchten, zu denjenigen zu gehören, über die in 
Vers 114 der Sure al-Baqara gesagt wird, dass sie Tyrannen sind und in der Hölle 
eine bittere Strafe erleiden werden. Frohe Botschaft den religiösen Imamen und 
Gebetsrufern, welche die Gemeinschaft nicht daran hindern! Diese erhalten bei 
jedem Gebet den Lohn von 100 Märtyrern, denn unser Prophet, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Wer eine vergessene Sunna von mir wiederbelebt, erhält den Lohn 
von 100 Märtyrern.“ Die Gebetsrufer sollen, um nicht den Neuerungen anheim-
zufallen, den Adhān mit lauter Stimme vom Minarett aus und die Iqāma in der 
Moschee rufen, die Takbīre des Gebets wiederum nur bei Bedarf mit lauter 
Stimme rufen und unter keinen Umständen Lautsprecher verwenden. Die Āyat 
al-kursī, die Tasbīhāt und die Kalimat at-tahlīl werden leise gesprochen. Die 
Hanafīten tun dies nach dem letzten Sunna-Gebet und die Schāfiʿīten und Mālikīten 
unmittelbar nach dem Fard-Gebet. Dass es mustahabb ist, beim Bittgebet Frie-
densgrüße und Segenswünsche auf den Gesandten Allahs zu sprechen, steht in 
Tahtāwīs Superkommentar zum al-Imdād im Kapitel über das Witr-Gebet. 

Nach dem Gebet eine Niederwerfung zu vollziehen, ist harām. So steht es im 
ad-Durr al-mukhtār im Kapitel über die Rezitationsniederwerfung. Sich nach 
dem Gebet mit dem Imam gegenseitig zu grüßen, indem die Hand auf die Brust 
gelegt wird, ist eine Bidʿa. Im Islam gibt es keine Begrüßung oder Verabschiedung 
mit Hand- oder Körperbewegungen. Ibn Nudschaym Zaynul-Ābidīn al-Misrī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, teilt mit, dass eine solche Begrüßung eine 
Sünde ist. Siehe das Ende des 57. Kapitels im dritten Abschnitt dieses Buches.] 

Im Kommentar zum Schirʿat al-islām steht: „In einem Hadith heißt es: ‚Das 
Bittgebet, das in der Nacht zur Sahar-Zeit und nach den Gebeten gesprochen 
wird, wird angenommen.‘ Das Bittgebet mit Hamd, Thanā und Salawāt zu beginnen 
und am Ende mit beiden Handflächen über das Gesicht zu streichen, ist eine 
Sunna.“ Im fünften Teil des al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Während des Bitt-
gebets sollen die Händflächen in Richtung Himmel geöffnet, voneinander getrennt 
und auf Brusthöhe sein.“ Im al-Bazzāziyya steht, dass das Verrichten des Sun-
na-Gebets vorzüglicher ist, als Bittgebete zu sprechen. [Die Schiiten und Wah-
habiten halten während des Bittgebets beide Handflächen geöffnet, legen die 
Hände aneinander, halten die Finger geschlossen, die Hände auf Brusthöhe und 
in Richtung des Gesichts.] 

Im Niʿmet-i islām steht: „Frauen heben beim Gebet beide Hände auf Höhe 
der Schulter. Im Stehen legen sie ihre rechte Hand auf die linke, umfassen dabei 
aber nicht mit den Fingern der rechten Hand das linke Handgelenk. Sie legen 
die Hände auf die Brust. In der Verbeugungsposition legen sie die Hände auf 
die Knie, umfassen aber ihre Knie nicht. Sie öffnen ihre Finger nicht und ihre 
Knie sind nicht gerade. Ihr Rücken ist ebenfalls nicht gerade. In der Niederwerfung 
gehen sie so weit wie möglich herunter und legen ihre Arme an ihre Körperseiten 
an und ihren Bauch an ihre Oberschenkel. Sie setzen sich auf ihr Gesäß und stre-
cken die Füße seitlich zur rechten Seite aus. Eine Frau darf Männer nicht im 
Gebet leiten und es ist makrūh, dass eine Frau andere Frauen im Gebet leitet. 
Wenn Frauen einem Mann im Gebet folgen, stellen sie sich in der allerletzten 
Reihe auf. Das Gebet einer Frau, die währenddessen geküsst wird, wird ungültig. 
Wenn eine Frau, die demselben Imam folgt, vor oder neben einem Mann betet, 
wird das Gebet des Mannes ungültig. Wenn der Mann der Frau ein Zeichen gibt, 
sich hinten hinzustellen, sie dies aber nicht tut, ist nur das Gebet der Frau ungültig. 
Es ist gestattet für die Frau, ihr Gebet abzubrechen, wenn das Essen auf dem 
Herd überkocht oder das Kind weint.“ Beim Bittgebet streckt sie ihre Hände 
nicht nach vorne aus und hält sie in Richtung ihres Gesichts gebeugt. 

– 326 –



65 — DAS GEBET WÄHREND EINER REISE (SAFAR) 

„Musāfir“ bzw. „Safarī“ zu sein bedeutet, ein Reisender zu sein. Jemand ist 
dann (islamrechtlich) ein Reisender, wenn er den Ort seines Aufenthaltes verlässt 
oder die Grenze der letzten Häuser, die an beiden Straßenseiten auf seinem Weg 
gereiht sind, hinter sich lässt und dabei die Absicht hat, an einen Ort zu reisen, 
dessen Entfernung in drei Tagen, gemessen an kurzen Tagen des Jahres, gemäß 
der Gehgeschwindigkeit eines Menschen oder eines Kamels zurückgelegt wird. 
Wenn er diese Absicht nicht hat, gilt er nicht als Reisender, selbst wenn er die 
gesamte Welt bereist. Dies ist der Fall bei Soldaten, die nach dem Feind suchen. 
Doch auf dem Rückweg ist er Reisender. Wenn derjenige, der die Absicht trägt, 
sich an einen Ort zu begeben, dessen Entfernung eine zweitägige Reisedauer be-
trägt, auf der Reise oder bei Ankunft an diesem Ort die Absicht fasst, einen wei-
teren, zwei Tage entfernten Ort aufzusuchen, ist er kein Reisender auf dieser 
viertägigen Reise. Wenn jemand, der sich mit der Absicht einer dreitägigen Reise 
auf den Weg gemacht hat, beim Verlassen des Ortes, an dem er Rast macht, die 
Absicht einer dreitägigen Reise fasst, ist er ab dem Zeitpunkt Reisender, an dem 
er die Grenze der letzten Häuser an beiden Seiten auf seinem Weg hinter sich 
lässt. Es ist nicht notwendig, dass er das letzte Haus nicht mehr sieht. Es ist auch 
nicht notwendig, dass er die Hausreihe auf nur einer Seite hinter sich lässt. No-
maden, die sich in der Nähe eines Meeres oder eines Waldes niedergelassen 
haben, gelten dann als Reisende, wenn sie ihre Zelte verlassen. Es ist notwendig, 
die Dörfer auf einer oder beiden Seiten des Weges zu durchqueren, wo die Häuser 
von der Stadt bis zu ihm aufgereiht sind. Es ist nicht notwendig, die leeren Felder, 
Weinberge, Äcker und Obstgärten neben der Stadt zu passieren. Auch wenn 
sich in den Obstgärten und Feldern Häuser von Bauern und Wächtern befinden, 
werden diese Orte und die darauffolgenden Dörfer nicht als Teil der Stadt ange-
sehen. Von den leeren Feldern werden die in der Nähe der Stadt liegenden und 
„Finā“ genannten großen Friedhöfe [Fabriken, Schulen, und Kasernen] und Orte, 
die von den Stadtbewohnern zum Dreschen, zum Ausführen von Tieren und zur 
Vergnügung fortlaufend verwendet werden, sowie die Teile eines Sees oder 
Meeres, wo sie jagen oder die sie anderweitig nutzen, zur Stadt gezählt und 
müssen demnach passiert werden. Wenn der Finā weiter als 200 Meter entfernt 
ist oder sich ein Acker dazwischen befindet, wird er nicht als Teil der Stadt an-
gesehen. Doch auch auf einem entfernten Finā ist es gültig, das Freitagsgebet 
sowie die Festtagsgebete zu verrichten. Städte und Dörfer, die durch ein Finā 
getrennt sind, werden nicht als Teil der Stadt angesehen. Solche Dörfer zu pas-
sieren, ist nicht notwendig. Durch das Passieren des Finā wird eine Person „Rei-
sender“. Auch wenn der Finā bei großen Städten weiter als 200 Meter entfernt 
ist, zählt er als Teil der Stadt. Gemäß der bevorzugten Ansicht ist es nicht not-
wendig, die Dörfer zu passieren, auch wenn sich dazwischen ein Finā oder Häuser 
befinden. Dies steht im Superkommentar von Tahtāwī zum al-Imdād. 

Es ist keine Bedingung, bis in den Abend ununterbrochen zu gehen. Es genügt, 
an einem kurzen Tag vom Morgengebet bis zum Mittag zu gehen. Dies ist die 
Strecke die „eine Etappe“ (Marhala bzw. Manzil) genannt wird. Sich zwischendurch 
auszuruhen, ist auch gestattet. Wenn eine dreitägige Strecke mit einem schnellen 
Transportmittel wie einem Zug in kürzerer Zeit zurückgelegt wird, gilt die Person 
ebenfalls als Reisender [Mecelle, Artikel 1664]. Kann ein Ort über zwei ver-
schiedene Wege erreicht werden und der eine Weg ist lang und der andere kurz, 
wird derjenige, der den kurzen Weg nimmt, kein Reisender. Wenn der lange 
Weg einen dreitägigen Fußmarsch beträgt, wird derjenige, der diesen Weg benutzt, 
unabhängig von dem Transportmittel ein Reisender. 

– 327 –



Ibn Ābidīn schreibt: „Alle Gelehrten haben die dreitägige Strecke mit der 
Längeneinheit ,Farsakh‘ (Maßeinheit für die Gehstrecke) definiert. Ein Farsakh 
ist die Strecke, die in einer Stunde zu Fuß zurückgelegt wird. Einige sagten, eine 
dreitägige Reise bestehe aus 21 Farsakh, andere sagten aus 18, andere aus 15. 
Die Fatwa wurde gemäß der zweiten Ansicht erteilt.“ Der Fatwa der Mehrheit 
zufolge beträgt eine Etappe/Tagesreise (Marhala), d. h. der Weg, der an einem 
Tag zu Fuß zurückgelegt wird, auf einer geraden Ebene ohne Hügel 6 Farsakh. 
Ein Farsakh sind 3 Meilen (Mīl). Demnach sind eine Marhala 18 Meilen und 
drei Marhala betragen 54 Meilen. Wie bei Ibn Ābidīn im Kapitel über die Tayam-
mum steht, besteht eine Meile aus 4000 Ellen, und die Ansicht, dass es 4000 
Khatwa (Schritte) sind, ist schwach. Eine Elle (Dhrāʿ) ist, gemäß der Anzahl der 
Buchstaben des Einheitsbekenntnisses im Arabischen, eine Breite von 24 Fingern. 
Die Breite eines Fingers beträgt durchschnittlich 2 Zentimeter. Eine Elle beträgt 
demnach 48 Zentimeter, eine Meile 1920 Meter und ein Farsakh 5760 Meter. 
Eine Tagesreise beträgt somit 34,56 Kilometer und eine dreitägige Reise etwa 
104 Kilometer [genau: 103,68 km]. [Eine geografische Meile ist die Länge des 
Äquatorbogens von einer Bogenminute und beträgt 1852 Meter.] Wer in Istanbul 
den Ortsteil Küçükçekmece verlässt und nach Tekirdağ reist, wird Reisender. 
Im al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt es: „In der schāfiʿītischen, mālikītischen 
und hanbalītischen Rechtsschule beträgt die Entfernung, um als Reisender zu 
gelten, zwei Tagesreisen. Dies sind 16 Farsakh, was wiederum 48 Meilen ausmacht, 
denn ein Farsakh beträgt 3 Meilen. Eine Meile sind 6000 Ellen. Demnach beträgt 
die Entfernung, um Reisender zu sein, 80,64 Kilometer.“ Damit es so viele Kilo-
meter sind, muss eine Meile 4000 Ellen betragen und eine Elle 42 Zentimeter. 
So heißt es auch in der 1404/1984 gedruckten zweiten Edition des Kommentars 
zu dem schāfi ʿītischen Fiqh-Buch al-Muqaddima al-hadramiyya: „In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule beträgt die Entfernung, um als Reisender zu gelten, 
4 Barīd, also 2 Tagesreisen. Ein Barīd sind 4 Farsakh und ein Farsakh sind 3 
Meilen. Eine Meile beträgt 1000 Bāʿ [Bāʿ=Armspanne]. Eine Armspanne sind 4 
Ellen und eine Elle (Unterarm) sind 2 Handspannen.“ Demgemäß sind 16 Farsakh 
die Entfernung, um als Reisender zu gelten, was 48 Meilen ausmacht, und eine 
Meile beträgt 4000 Ellen. Auf Seite 523 des Buches Mirʾāt-i Madīna heißt es: 
„Die als Elle bezeichnete Länge in unserem Buch ist die Länge eines Unterarmes 
eines Menschen und beträgt 7/8 der in Ägypten und im Hedschas verwendeten 
Eisen-Elle. Es sind ungefähr 2 Handspannen.“ Bei dieser Eisen-Elle handelt es 
sich um die Elle (Dhrāʿ), die in den hanafītischen Fiqh-Büchern steht, und beträgt 
24 Fingerbreit und somit 48 Zentimeter. 7/8 davon sind 42 Zentimeter. Wie nun 
ersichtlich wird, beträgt in der schāfiʿītischen Rechtsschule eine Meile 4000 Ellen 
und dies sind 1680 Meter. 48 Meilen sind demnach 80 Kilometer und 640 Meter. 
Es ist keine Bedingung, dass die Reiseentfernung genau diese Zahl trifft. Die 
bekannte oder durch überwiegende Wahrscheinlichkeit erkannte Entfernung ist 
ausreichend. 

Auf dem Meer ist die Geschwindigkeit eines Segelbootes, das bei mittlerem 
Wind fährt, ausschlaggebend. Wer sich damit von Istanbul nach Mudanya begibt, 
wird kein Reisender (Musāfir), wer sich nach Bursa begibt, wird ein Reisender. 
Wer mit dem Flugzeug reist, ist so, als wäre er auf der Straße oder dem Meer 
unter ihm unterwegs gewesen. Derjenige, der heute von Fatih in Istanbul mit 
dem Bus eine Reise antritt und den Friedhof bei Edirnekapı passiert, von Aksaray 
die Reise antritt und den Friedhof von Topkapı passiert, oder wenn er den Weg 
am Ufer wählt, das Tor von Yedikule passiert, von Üsküdar die Reise antritt 
und die Strecke zwischen der Selimiyye-Kaserne und dem Karaca Ahmed-Friedhof 
durchquert und alle, die von Istanbul nach Anatolien 104 Kilometer zu reisen 

– 328 –



die Absicht haben und die andere Seite des Ufers des Bosphorus erreichen, 
werden zu Reisenden. Dass der Reisende Pflichtgebete mit vier Einheiten auf 
zwei Einheiten verkürzt, ist in der hanafītischen Rechtsschule wādschib, in der 
mālikītischen eine Sunna muʾakkada und in der schāfiʿītischen vorzüglicher. Dass 
ein Reisender (Musāfir) einem ansässigen (muqīm) Imam folgt, ist in der 
hanafītischen Rechtsschule beim Verrichten des aktuellen Gebets (Adā) zulässig, 
in der schāfiʿītischen Rechtsschule sowohl beim Verrichten des aktuellen Gebets 
als auch beim Nachholen (Qadā) zulässig, in der mālikītischen Rechtsschule wie-
derum ist beides makrūh. Wie der Ansässige, der einem Reisenden im Gebet 
folgt, zu beten hat, steht im 64. Kapitel. Die Ledersocken (Khuff) darf der 
Reisende drei Tage und drei Nächte lang bestreichen. Er darf das Fasten vorzeitig 
abbrechen. Es ist für ihn nicht wādschib, während des Opferfestes ein Tier zu 
schlachten. Wenn die Reise gemütlich ist, sollte er das Fasten nicht unterbrechen. 
Derjenige, der sich für eine Sünde auf die Reise begibt, wird nur in der 
hanafītischen Rechtsschule ein Reisender. Siehe auch Kapitel 59. 

Ob Ansässiger oder Reisender, ob mit Entschuldigungsgrund oder ohne, jeder 
darf außerhalb eines Dorfes und einer Stadt auf einem Tier im Sitzen Nāfila-
Gebete verrichten, ganz gleich, ob das Tier geht oder steht. Die Sunna-Gebete, 
die den fünf Fard-Gebeten vorausgehen und folgen, sind ebenfalls Nāfila-Gebete. 
Nur die Sunna des Morgengebets ist kein Nāfila-Gebet. Beim Rezitieren der 
Fātiha und einer Sure ist es zwar gut, die rechte Hand auf die linke Hand unter 
dem Bauchnabel zu binden, doch es ist auch erlaubt, die Hände auf die Ober-
schenkel zu legen. Jede Sitzposition ist auf dem Tier gestattet. Das Gebet zu ver-
richten, während man selbst geht, ist niemandem gestattet, denn das Gehen macht 
das Gebet ungültig [al-Dschawhara]. Siehe auch Kapitel 69. Wenn er auf seinem 
Weg durch Städte geht, darf er das Gebet ebenfalls so verrichten. In der eigenen 
Stadt ist dies makrūh. Er deutet die Verbeugung und Niederwerfung an und 
beugt sich dazu nach vorne. Er legt seinen Kopf nicht auf irgendetwas. Es ist 
nicht notwendig, zu Beginn und während des Gebets in Gebetsrichtung gewandt 
zu sein. Es wird in die Richtung gebetet, in welche sich das Tier bewegt. Wenn 
sich auf dem Tier, dem Sattel oder dem Halfter zu viel Unreinheit befindet, ist 
das Gebet dennoch gültig. Wenn er jedoch auf der unreinen Fläche sitzt, ist das 
Gebet nicht gültig. Unreine Schuhe müssen ebenfalls ausgezogen werden. Die 
Kontrolle des Tieres durch leichte Bewegungen, wie das Anspornen mit den 
Füßen oder das Ziehen am Halfter, macht das Gebet nicht ungültig. Es ist gestattet, 
dass derjenige, der auf dem Tier mit einem Nāfila-Gebet beginnt, zügig vom Tier 
absteigt und sein Gebet auf dem Boden fortsetzt. Doch es ist nicht gestattet, das 
Gebet auf dem Boden zu beginnen und dann auf dem Tier zu Ende zu bringen. 

Fard- und Wādschib-Gebete ohne Notwendigkeit (Darūra) auf einem Tier 
zu verrichten, ist nicht gestattet. Im Halabī heißt es: „Mit dem Verrichten von 
Fard-Gebeten auf Tieren verhält es sich wie mit den Sunna-Gebeten und ist nur 
mit den Entschuldigungsgründen erlaubt, die wir für die Tayammum aufgelistet 
haben.“ Daraus ist zu verstehen, dass es gestattet ist, außerhalb der Stadt sowohl 
als Nichtreisender bzw. Ansässiger (Muqīm) als auch als Reisender (Musāfir) 
auf einem Tier die Pflichtgebete zu verrichten, wenn eine Notwendigkeit besteht. 
Dass Gefahr für Besitztümer, für das eigene Leben oder das Leben des Tieres 
besteht; wenn beim Absteigen vom Tier die Gefahr besteht, dass das Tier oder 
seine Ladung oder Güter, die man bei sich trägt, gestohlen werden; Gefahr durch 
wilde Tiere oder Feinde; dass der Boden verschlammt ist oder Regenfall; dass 
durch Absteigen und erneutes Aufsteigen eines Kranken seine Genesung sich 
verzögern oder seine Krankheit sich verschlimmern würde; dass die Weggefährten 
nicht auf den Betenden warten würden und er sich dadurch in einer Gefahrensi-

– 329 –



tuation wiederfinden würde; dass jemand nicht in der Lage ist, ohne Hilfe wieder 
auf sein Tier zu steigen, nachdem er abgestiegen ist, sind alles Entschuldigungs-
gründe, die eine Notwendigkeit darstellen. Wenig Schlamm ist hingegen kein 
Entschuldigungsgrund (Udhr). Es ist dann ein Entschuldigungsgrund, wenn das 
Gesicht gänzlich in den Schlamm eintaucht und verschwindet. Derjenige, der 
kein Tier hat, betet auf solchem Schlamm im Stehen und mit angedeuteten Be-
wegungen. Wenn eine Person, die nicht von selbst auf das Tier steigen kann, 
einen Helfer hat, liegt gemäß den Imāmayn kein Entschuldigungsgrund vor. 
Beim Verrichten von Fard- und Wādschib-Gebeten muss man das Tier in Ge-
betsrichtung wenden. Kann man dies nicht, so muss man es soweit es möglich ist 
machen. 

Wenn ein Reisender die Hoffnung trägt, dass seine Entschuldigung bis zum 
nahen Ende der Gebetszeit endet, ist es zwar gut, dass er wartet und dann auf 
dem Boden betet, aber es ist auch gestattet, dass er ohne zu warten auf dem Tier 
betet. Genauso ist es für denjenigen, der die Hoffnung hegt, Wasser zu finden, 
gestattet, zu Beginn der Gebetszeit mit der Tayammum das Gebet zu verrichten. 
In auf Tieren angebrachten Sänften (Mahmil) das Gebet zu verrichten, ist wie 
das Beten auf einem Tier. Wer absteigen kann, darf die Fard-Gebete nicht in 
der Sänfte verrichten. Wenn die Sänfte vom Tier abgenommen und auf den 
Boden gelegt wird, ist sie wie ein Diwan (niedriges Liegesofa), sodass es gestattet 
ist, hier die Fard-Gebete im Stehen zu verrichten. Im Sitzen dürfen sie nicht ver-
richtet werden. 

Da ein zweirädriger Wagen nicht gerade auf dem Boden stehen kann, wenn 
er nicht an ein Tier gebunden wird, gilt er wie ein Tier, sowohl wenn er sich fort-
bewegt als auch wenn er steht. Ein Wagen mit drei oder vier Rädern, der stehen 
kann, ohne an ein Tier angebunden zu werden [sowie ein Auto, Bus und Zug] ist 
bei Stillstand wie ein Diwan. Die Pflichtgebete dürfen darin im Stehen verrichtet 
werden. Fährt dieser Wagen jedoch, ist er wie ein Tier. Ohne Entschuldigungsgrund 
das Pflichtgebet darin zu verrichten, ist nicht gestattet. Er muss angehalten und 
das Gebet im Stehen in Gebetsrichtung verrichtet werden. [Wenn er es nicht 
aufhalten kann, sollte er aus dem bezahlten Transportmittel aussteigen und das 
Gebet verrichten, und wenn das Fahrzeug abfährt, sollte er mit einem anderen 
Fahrzeug fahren, das von hinten kommt oder von dieser Stadt abfährt. Wenn 
man in das erste Fahrzeug einsteigt, sollte man dies entsprechend absprechen. 
Ist aber auch das nicht möglich, setzt er sich auf den Boden, wie als würde er im 
Gebet sitzen, und dreht sich den Möglichkeiten entsprechend so gut er kann in 
Gebetsrichtung und verrichtet so das Gebet. Dies ist dann gestattet.] 

Es ist nicht gestattet, dass Kranke oder Reisende die Pflichtgebete mit An-
deutungen verrichten, indem sie auf einem Diwan oder Stuhl sitzen und dabei 
ihre Beine herunterhängen lassen. Der Kranke verrichtet das Gebet, indem er 
sich in Gebetsrichtung auf den Boden setzt oder auf einen Diwan, der der Länge 
nach in Gebetsrichtung aufgestellt ist. Siehe auch Kapitel 74 im ersten Abschnitt. 
Es ist besser für den Reisenden, eine der anderen drei Rechtsschulen zu befolgen 
und auf der Reise bei einer Rast des Transportmittels das Mittags- und Nach-
mittagsgebet sowie das Abend- und Nachtgebet zusammenzulegen und stehend 
in Gebetsrichtung gewandt zu verrichten. In der mālikītischen und schāfiʿītischen 
Rechtsschule ist es nämlich gestattet, auf einer Reise, die keine Sünde ist und 
die über 80 Kilometer geht, zwei Gebete zusammenzulegen (Dschamʿ), indem 
man beim Mittagsgebet das Nachmittagsgebet und beim Abendgebet das 
Nachtgebet vorzieht (Taqdīm) oder beim Nachmittagsgebet das Mittagsgebet 
und beim Nachtgebet das Abendgebet aufschiebt (Taʾkhīr). Vor Antritt der Reise 
dürfen die Gebete nicht verkürzt und zusammengelegt werden. Der Ort, an dem 

– 330 –



er sich weniger als vier Tage aufzuhalten beabsichtigt, wird zum „Reiseort“. An 
diesem Ort verkürzt er das Gebet, und wenn eine Erschwernis besteht, darf er 
die Gebete zusammenlegen. Aufgrund von Regen ist es zwar gestattet, in Moscheen 
mit der Gemeinschaft durch Vorziehen (Taqdīm) Gebete zusammenzulegen, 
doch gibt es hierfür sieben Bedingungen. Über das Zusammenlegen der Kranken 
gibt es Meinungsverschiedenheit. [Das Befolgen (Taqlīd) einer anderen Rechts-
schule (Madhhab) bedeutet nicht, die Rechtsschule zu wechseln. Ein Hanafīte, 
der Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, befolgt, verlässt seine 
eigene Rechtsschule nicht.] Dass es nicht gestattet ist, vor Antritt und nach Be-
endigung der Reise die Pflichtgebete mit vier Einheiten in Form von zwei Einheiten 
zu verrichten und zwei Gebete zusammenzulegen, steht in der Fatwasammlung 
des schāfiʿītischen Gelehrten Schamsuddīn Muhammad ar-Ramlī sowie im Buch 
Iʿānat at-tālibīn alā hall alfāz fath al-muʿīn. Diese Fatwa wurde als Randglosse 
im Buch al-Fatāwā al-kubrā abgedruckt. 

Auf unterschiedlichen Tieren sitzend, kann kein Gemeinschaftsgebet verrichtet 
werden. Wenn sie in einer Sänfte, in einem Wagen oder in einem Bus in Stillstand 
sind, können sie das Gemeinschaftsgebet verrichten, als würden sie in einem 
Raum beten. 

Im Halabī-i kabīr heißt es: „Schamsul-aʾimma al-Halwānī sagte, dass das 
Pflichtgebet dessen, der auf einem Tier in Gebetsrichtung betet, ungültig wird, 
wenn sich das Tier von der Gebetsrichtung abwendet. Für die Dauer eines Rukn 
des Gebets darf sich nicht von der Gebetsrichtung abgewendet werden. [Dies 
gilt auch bei Wagen und Zügen.] 

Auf Schiffen in Fahrt ist es gemäß den zwei Imāmen nicht gestattet, die Pflicht-
gebete ohne Entschuldigungsgrund sitzend zu verrichten. Schwindel ist ein Ent-
schuldigungsgrund. Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, 
dass das Beten im Stehen gut wäre. Wenn die Möglichkeit dazu besteht, ist es 
besser, nach dem Verlassen des Schiffes auf Land das Gebet zu verrichten. Wenn 
das Schiff, das in der Mitte des Meeres ankert, stark vom Wind geschaukelt wird, 
ist es wie ein fahrendes Schiff. Wenn es aber nur leicht schaukelt oder am Ufer 
ist, ist es nicht gestattet, die Pflichtgebete im Sitzen zu verrichten. Wenn ein an-
gedocktes Schiff auf Grund gelaufen (gestrandet) ist, ist es zu jeder Zeit erlaubt, 
darauf das Pflichtgebet im Stehen zu verrichten. Wenn es nicht auf Grund gelaufen 
ist, ist gemäß der Mehrheit der Gelehrten das Pflichtgebet darauf nicht gültig, 
wenn die Möglichkeit besteht, das Schiff zu verlassen. Ein solches Schiff ist wie 
ein Tier. Ein gestrandetes Schiff [und ein Steg oder eine Brücke, der/die mit 
Masten und Ketten auf dem Meeresgrund befestigt ist] ist wie ein Diwan oder 
ein Tisch auf dem Land. Auf einem Schiff in Fahrt ist es notwendig, zu Beginn 
des Gebetes in Gebetsrichtung zu stehen, und wenn das Schiff sich dreht, muss 
sich der Betende im Gebet in Gebetsrichtung wenden. Denn die Hinwendung 
zur Gebetsrichtung auf Schiffen ist wie in einem normalen Zimmer. Derjenige, 
der die Verbeugung und Niederwerfung vollziehen kann, darf auf dem Schiff 
auch die Nāfila-Gebete nicht mit angedeuteten Bewegungen verrichten.“  

Im Marāqī al-falāh heißt es: „Die Nāfila-Gebete ohne Entschuldigungsgrund 
im Sitzen zu verrichten, ist gestattet. Einzig die Sunna des Morgengebets wird 
im Stehen verrichtet. Wer die Nāfila-Gebete im Sitzen verrichtet, bekommt nur 
den halben Lohn. Für die Rukūʿ beugt er sich nach vorne und für die Sadschda 
legt er seine Stirn auf den Boden. Oder aber er steht für die Rukūʿ auf und 
verbeugt sich dann. Wer nicht im Stehen beten kann, verrichtet das Gebet im 
Sitzen. Für die Rukūʿ beugt er sich nach vorne und für die Sadschda legt er seine 
Stirn auf den Boden. Wer für die Niederwerfung seine Stirn nicht auf den Boden 
legen kann, deutet dies nur an.“ 

– 331 –



In den Büchern al-Hidāya und an-Nihāya heißt es: „Es ist gestattet, auf einem 
anlegenden Schiff das Pflichtgebet zu verrichten. Es wäre aber besser, das Schiff 
zu verlassen und an Land zu beten.“ Im al-Bahdscha heißt es: „Wenn während 
der Fahrt von Istanbul nach Üsküdar mit dem Boot das Mittagsgebet zu ver-
streichen droht, ist es gestattet, das Mittagsgebet auf dem Boot im Sitzen zu ver-
richten.“ Eine solche Person darf das Mittagsgebet und das Nachmittagsgebet 
nicht zusammenlegen, in dem sie die schāfiʿītische Rechtsschule befolgt, da sie 
kein Reisender ist. 

In der Miʿrādsch-Nacht wurde das Abendgebet als drei Einheiten und die 
restlichen Gebete als zwei Einheiten zur Pflicht (Fard) erklärt. Auf das zweite 
Gebot in Medina hin wurden alle Gebete außer dem Morgen- und Abendgebet 
auf vier Einheiten erhöht. Im vierten Jahr der Hidschra wurden diese für Reisende 
wieder auf zwei Einheiten reduziert. In der hanafītischen Rechtsschule ist es 
eine Sünde, dass der Reisende diese Gebete nicht verkürzt, sondern mit vier 
Einheiten verrichtet (ad-Durr al-mukhtār). 

Wenn ein Reisender die Pflichtgebete in Form von vier Einheiten verrichtet, 
gelten die letzten zwei Einheiten als Nāfila. Weil er jedoch nicht das Gebot 
einhielt und den Eröffnungs-Takbīr des Nāfila-Gebets sowie den Schlussgruß 
des Fard-Gebets unterließ und das Nāfila-Gebet mit einem Fard-Gebet vermischte, 
begeht er eine Sünde. Wenn er keine Reue empfindet, kann er in die Hölle ein-
gehen. Derjenige, der aus Vergesslichkeit vier Einheiten verrichtet, vollzieht die 
Korrekturniederwerfung. Wenn ein reisender Imam versehentlich vier Einheiten 
verrichtet, wird das Gebet des Ansässigen, der ihm folgte, ungültig. Bleibt er in 
der zweiten Einheit nicht sitzen, wird sein Fard-Gebet nicht angenommen. Wenn 
er vor der Niederwerfung der dritten Einheit die Absicht fasst, an diesem Ort 15 
Tage zu verweilen, muss er diese Fard in Form von vier Einheiten verrichten. 
Doch er muss das Stehen und die Verbeugung der dritten Einheit wiederholen, 
da er diese beiden nämlich als Teil eines Nāfila-Gebets vollzog. Eine gottes-
dienstliche Handlung, die als Nāfila verrichtet wurde, kann nicht den Platz eines 
Fard-Gebets einnehmen. [Auch hieraus ist zu entnehmen, dass Nāfila- und Sun-
na-Gebete nicht den Platz nachzuholender Fard-Gebete einnehmen können.] 
Siehe auch das Ende des 74. Kapitels. Der Reisende liest kurze Suren, liest aber 
nicht weniger als drei Lobpreisungen (Tasbīhāt) in den verschiedenen Positionen. 
Auf der Reise, also in schwierigen Zeiten, darf er alle Sunna-Gebete außer beim 
Morgengebet unterlassen. Die Sunna-Gebete mit einem Entschuldigungsgrund 
zu unterlassen, ist gestattet. [Auch hieraus ist zu verstehen, dass die Sunna-
Gebete mit der Absicht der Nachholgebete verrichtet werden müssen.] 

Wenn jemand, bevor er den Weg von drei Tagen gereist ist, die Absicht fasst, 
zurückzukehren, ist er ab dem Moment kein Reisender (Musāfir) mehr, sondern 
(Orts-)Ansässiger (Muqīm). Wenn jemand, der mit der Absicht einer dreitägigen 
Reise die Stadt verlässt, nach Zurücklegen einer Entfernung von weniger oder 
mehr als drei Tagen seine eigene Stadt betritt oder beabsichtigt, an einem anderen 
Ort 15 Tage zu verweilen, wird er ebenfalls ansässig. Wenn er aber beabsichtigt, 
weniger als 15 Tage zu bleiben, oder ohne irgendeine Absicht zu fassen jahrelang 
dort bleibt, gilt er als Reisender. Ein Soldat wird im Kriegsgebiet (Dār al-harb) 
kein Ansässiger, selbst wenn er die Absicht fasst, an einem Ort 15 Tage zu bleiben. 
Auf einem Schiff im Meer oder einer unbewohnten Insel wird ein Reisender, 
der einen 15-tägigen Aufenthalt beabsichtigt, nicht zum Ansässigen. Auch wenn 
sich der Besitz und die Familie des Schiffers auf seinem Schiff befinden, ist er 
kein Ansässiger, denn ein Schiff ist keine Heimat (Watan). Jemand, der die 
Absicht fasst, an mehreren, unterschiedlichen Orten wie Mekka, Minā oder 

– 332 –



Arafat insgesamt 15 Tage zu bleiben, wird ebenfalls kein Ansässiger. Diejenigen, 
die unter einem Befehl stehen, wie Frauen, Schüler, Soldaten, Beamte, Arbeit-
nehmer und Kinder, handeln nicht gemäß eigener Absicht, sondern gemäß der 
Anweisung ihres Ehemannes bzw. Mahram-Verwandten, ihres Lehrers, Kom-
mandanten oder Arbeitgebers. Wenn ihr Befehlsgeber die Absicht fasst, 15 Tage 
zu verweilen, sind diese so lange Reisende, bis sie den Befehl vernehmen. Wenn 
sie ihn vernehmen, sind sie sodann Ansässige. Soldaten, die in feindliche Gebiete 
eindringen oder eine Festung vom Land oder Meer aus belagern, gelten nicht 
als Ansässige, auch wenn sie beabsichtigen, 15 Tage zu bleiben. Eine Person, die 
sich nicht in das Land des Feindes begibt, um Krieg zu führen, gilt je nach Absicht 
entweder als reisend oder ansässig. Wenn in einem nichtislamischen Land (Dār 
al-harb) einem kürzlich zum Islam konvertierten Muslim kein Unrecht angetan 
und kein Leid zugefügt wird, gilt er dort als ansässig. Diejenigen, die in Zelten 
ein Nomadenleben führen, gelten als ansässig, wenn sie die Absicht fassen, in 
der Wüste 15 Tage zu verweilen. Andere werden nicht ansässig.  

Wenn jemand gegen Ende der Gebetszeit auf die Reise geht, verrichtet er 
dieses Gebet verkürzt mit zwei Einheiten, falls er es noch nicht verrichtet hat. 
Derjenige, der am Ende der Gebetszeit in seine Heimat zurückkehrt, verrichtet 
das Gebet in Form von vier Einheiten, falls er es noch nicht verrichtet hat. 

Der Ort, an dem eine Person ansässig (muqīm) ist, sich niederlässt und ihren 
Wohnsitz hat, wird als „Watan“ (Heimat, Wohnsitz) bezeichnet. In der 
hanafītischen Rechtsschule gibt es drei Arten des Watan: Der erste Watan ist 
der „Watan aslī“, also die „ursprüngliche Heimat“ bzw. der „ständige Wohnsitz 
(Hauptwohnsitz)“. So wird jener Ort bezeichnet, an dem ein Mensch geboren 
wird, an dem er heiratet oder an dem er sich mit der Absicht niederlässt, für 
immer dort zu bleiben und nicht woanders hinzuziehen. Wenn er jahrelang an 
einem Ort lebt, aber die Absicht hat, später diesen Ort zu verlassen, oder den 
Ort zu verlassen, wenn etwas eintritt, das er plant, dann gilt dies nicht als Haupt-
wohnsitz, auch wenn er dort jahrelang wohnt. Wenn jemand an einem Ort heiratet, 
sogar ohne die Absicht zu haben, 15 Tage dort zu verweilen, wird dieser Ort sein 
Watan aslī und er gilt dort als ansässig. Wenn jemand, der in zwei verschiedenen 
Städten eine Ehefrau hat, eine jede dieser Städte besucht, gilt die jeweilige Stadt 
als Watan aslī, sodass er in beiden als ansässig gilt. Verstirbt seine Ehefrau, ist 
dieser Ort fortan nicht mehr sein Hauptwohnsitz, selbst wenn er dort Haus und 
Grundstück besitzt. Wenn er an einen Ort zieht, an dem er nicht geheiratet hat, 
und beabsichtigt, sich dort niederzulassen, wird dies sein Hauptwohnsitz. Wenn 
ein geschlechtsreifes Kind den Wohnort der Eltern verlässt, auch wenn dies sein 
Geburtsort ist, und an einen anderen Ort zieht und sich dort mit der Absicht 
niederlässt, nie mehr von dort wegzuziehen, oder dort heiratet, wird dieser neue 
Ort sein „Hauptwohnsitz“. Wenn dieses Kind die Eltern besuchen geht, gilt 
dieser Ort nicht als sein Hauptwohnsitz, solange er nicht beabsichtigt, sich dort 
niederzulassen. Sein Hauptwohnsitz ist der Ort, an dem er geheiratet oder sich 
zuletzt niedergelassen hat. Wenn er sich an einem Ort niederlässt, verlieren die 
vorherigen Hauptwohnsitze, in denen er sich zuvor niedergelassen hatte und wo 
er geboren war, den Status des Hauptwohnsitzes, selbst wenn dieser neue Ort 
weniger als drei Tagesreisen entfernt liegt und er den vorherigen Ort nicht mit 
der Absicht zu reisen verlassen hatte. Jemand, der seinen Hauptwohnsitz mit 
der Absicht, sich an einem anderen Ort niederzulassen, verlässt, dann auf dem 
Weg entscheidet, sich woanders niederzulassen, und deshalb seine Route ändert, 
verkürzt die Gebete nicht, wenn er dabei durch seinen ersten Ort geht. Der 
Grund hierfür ist, dass er noch nicht über einen neuen Hauptwohnsitz verfügt. 
Wenn er seine Frau an einem Ort ansiedelt und er selbst sich dann an einem an-

– 333 –



deren Ort niederlässt, werden beide Orte sein Hauptwohnsitz. Wenn jemand 
seinen Hauptwohnsitz betritt, gilt er als ansässig (muqīm). Er muss nicht die 
Absicht tragen, 15 Tage dort zu verweilen. 

Der zweite Watan ist der „Watan al-iqāma“, der „temporäre Aufenthaltsort“. 
Dies ist der vorübergehende Aufenthaltsort, an dem jemand beabsichtigt, aus-
genommen die Tage der An- und Abreise kontinuierlich gemäß der hanafītischen 
Rechtsschule mindestens 15 Tage und gemäß der schāfiʿītischen und mālikītischen 
Rechtsschule mindestens 4 Tage zu verweilen und danach diesen Ort wieder zu 
verlassen. Wenn jemand die Absicht hat, an einem Ort für einen solchen Zeitraum 
zu bleiben, aber während dieses Zeitraums an einen anderen Ort zu gehen und 
dort zu übernachten und dann wieder an diesen Ort zurückzukehren, wird dies 
nicht zu seinem temporären Aufenthaltsort. Beabsichtigt er jedoch, die Nächte 
hier und die Tage an einem anderen Ort zu verbringen, wird dies zu seinem tem-
porären Aufenthaltsort. Wenn jemand zum Studieren oder Erfüllen seiner Dienst-
pflichten an einem Ort mehrere Jahre zu bleiben und danach diesen Ort wieder 
zu verlassen beabsichtigt, wird dieser Ort zu seinem temporären Aufenthaltsort. 
Hätte er sich an diesem Ort mit der Absicht niedergelassen, diesen Ort nie mehr 
zu verlassen, wäre dieser Ort sein Hauptwohnsitz geworden. Ein Ort verliert 
seinen Status als temporärer Aufenthaltsort (Watan al-iqāma) durch drei Gründe: 
Wenn man sich an einen anderen vorübergehenden Aufenthaltsort begibt, verliert 
der vorherige Ort seinen Status als temporärer Aufenthaltsort, auch wenn man 
nicht mit der Absicht einer Reise den ersten temporären Aufenthaltsort verlässt 
und auch wenn dieser neue Ort weniger als drei Tagesreisen entfernt liegt. Wenn 
man sich zum Hauptwohnsitz begibt, verliert der vorübergehende Aufenthaltsort 
ebenfalls seinen Status. Wenn ein Hanafīte in Mekka 15 Tage bleibt und sich an-
schließend nach Minā begibt und dort heiratet, wird Minā sein Hauptwohnsitz 
und Mekka verliert dadurch seinen Status als vorübergehender Aufenthaltsort. 
Der dritte Grund ist, mit der Reiseabsicht den Ort zu verlassen. Wenn jemand 
also den vorübergehenden Aufenthaltsort mit der Absicht verlässt, eine Reise 
von drei Tagen und drei Nächten aufzunehmen, gilt dieser Ort nicht mehr als 
Watan al-iqāma. Wäre er mit der Absicht gereist, eine kürzere Strecke zurück-
zulegen, hätte der temporäre Aufenthaltsort seinen Status nicht verloren. Verlässt 
jemand den vorübergehenden Aufenthaltsort ohne definierte Absicht und ent-
schließt sich an einem anderen Ort, eine dreitägige Reise zu unternehmen, gilt 
er, wenn er vor dem Zurücklegen der dreitägigen Strecke sein Watan al-iqāma 
betritt, nicht mehr als Reisender (Musāfir), sondern als Ansässiger (Muqīm). 
Wenn er nach dem Fassen der Absicht eine Strecke von drei Tagesreisen zurücklegt 
und dann diesen Ort betritt oder gar nicht diesen Ort passiert, wird er nicht 
ansässig. In der schāfiʿītischen Rechtsschule wird jemand, wenn er weiß, dass 
seine Angelegenheiten nicht vor vier Tagen beendet sein werden, ab dem Moment 
des Eintritts in den Ort ein Ansässiger, auch wenn er keine definierte Absicht 
hatte. Wenn er die Dauer seiner Angelegenheiten nicht genau kennt, gilt er nach 
18 Tagen als ansässig. 

Wenn zwei Hanafīten, von denen der eine von Istanbul nach Bagdad und der 
andere von Mekka nach Kufa reist mit der Absicht, 15 Tage am Zielort zu bleiben, 
danach diesen jeweils neuen, vorübergehenden Ort verlassen und sich nach Qasr 
begeben, gelten beide auf dem Weg nach Qasr nicht als Reisende, denn der Qasr 
genannte Ort liegt zwischen Bagdad und Kufa und ist zwei Tagesreisen von 
beiden Städten entfernt. Besuchen sie jedoch Qasr mit der Absicht, länger als 15 
Tage dort zu verweilen, verlieren Bagdad und Kufa den Status des temporären 
Aufenthaltsortes, denn Qasr ist nun ihr neuer temporärer Aufenthaltsort. Kommen 
sie nach 15 Tagen von Qasr nach Kufa, gelten beide dort nicht als Reisende. 

– 334 –



Verlassen sie einen Tag später Kufa und begeben sich nach Bagdad und reisen 
dabei durch Qasr, gelten sie während der gesamten Reise nicht als Reisende. 
Denn Qasr war für beide ein vorübergehender Aufenthaltsort, und wenn sie sich 
auf den Weg machen, ohne die Absicht einer dreitägigen Reise zu haben, gelten 
sie nicht als Reisende. Hätten beide beim ersten Aufbruch von Bagdad und Kufa 
eine Strecke von vier Tagesreisen beabsichtigt, sich in Qasr getroffen, sich dann 
nach Kufa begeben, wären dort ein Tag geblieben und dann nach Bagdad gereist, 
wären sie die gesamte Zeit über Reisende gewesen, denn sie hatten die Absicht, 
eine Strecke von mindestens drei Tagesreisen zurückzulegen. Der Istanbuler ist 
die gesamte Strecke zu Fuß gegangen. Als der Mekkaner wiederum die Reise 
antrat, war Kufa fortan nicht mehr sein temporärer Aufenthaltsort. Da die Stadt 
Qasr nicht ihr Hauptwohnsitz war, führte der Umstand, dass sie diese Stadt 
durchquerten, nicht dazu, dass sie ansässig werden. Hätte sich der Istanbuler 
nach 15-tägigem Aufenthalt in Kufa mit der Absicht, Mekka zu besuchen, auf 
die Reise gemacht, wäre aber vor Zurücklegen der Strecke von drei Tagesreisen 
wieder nach Kufa zurückgekehrt, weil er eine dortige Angelegenheit erledigen 
muss, so wäre er dort nicht ansässig. Denn in dem Moment, als er Kufa mit der 
Absicht verlässt, länger als drei Tage zu reisen, ist Kufa nicht mehr sein Watan 
al-iqāma. Kufa liegt südlich von Bagdad und Karbala. 

Der dritte Watan ist der „Watan as-suknā“, d. h. jener Ort, der besucht wird 
und an dem eine Person weniger als 15 Tage zu verbringen beabsichtigt, oder 
bei dem sie täglich die Absicht hat, vielleicht morgen abzureisen, und so aber 
Jahre dort bleibt. Der Reisende betet die Fard-Gebete im Watan as-suknā stets 
verkürzt. Wenn er in eine Stadt oder in ein Dorf geht und die Absicht hat, dort 
zehn Tage zu bleiben, und nach den zehn Tagen die Absicht fasst, eine weitere 
Woche zu bleiben, macht ihn dies nicht zu einem Ansässigen. 

Sich im Watan al-iqāma oder Watan as-suknā zu befinden, führt nicht dazu, 
dass der Hauptwohnsitz (al-Watan al-aslī) seinen Status als solchen verliert. Auf 
Reise zu gehen, führt ebenfalls nicht zum Verlust des Status als Hauptwohnsitz. 
Sich im Watan as-suknā aufzuhalten, führt nicht dazu, dass der Watan al-iqāma 
seinen Status verliert, bewirkt aber, dass der vorherige Watan as-suknā seinen 
Status verliert. 

Ein Reisender gilt im Watan as-suknā nicht als Ansässiger, und jemand, der 
kein Reisender ist, wird an einem Ort, den er als Watān as-suknā gewählt hat, 
als Ansässiger angesehen. Wenn jemand, der seine Stadt verlässt, um sich in ein 
Dorf zu begeben, das in einer geringeren Entfernung als die notwendige Entfernung 
für die Reise liegt, weniger als 15 Tage in diesem Dorf verbringt, wird dies sein 
Watan as-suknā. Doch er gilt hier nicht als Reisender und muss die Gebete somit 
unverkürzt verrichten. Verlässt er dieses Dorf dann ohne die Reiseabsicht und 
entschließt sich, bevor er seine Stadt oder einen anderen Watan as-suknā betritt, 
auf dem Weg zu einer Reise, verkürzt er auf dem Weg die Gebete. Betritt er 
jedoch dieses Dorf, wird er wieder ansässig. Denn aufgrund dessen, dass er nicht 
den Watan aslī oder Watān as-suknā betreten hat und nicht mit der Absicht der 
Reise den Ort verlassen hat, hat sein Watan as-suknā seinen Status als solchen 
nicht verloren. Wie ersichtlich ist, geht der Watān al-suknā genauso verloren, 
wie es beim Watan al-iqāma der Fall ist. Um im Watan as-suknā als ansässig zu 
gelten, muss zwischen dem Watan as-suknā und dem Watan aslī bzw. dem Watan 
al-iqāma eine Entfernung liegen, die weniger als diejenige beträgt, ab der man 
als Reisender gilt [also weniger als drei Tagesreisen]. Beispiel: 

Jemand reist von Kufa nach Qadisiyya. Die Entfernung zwischen beiden 
Städten beträgt weniger als drei Tagesreisen. Von Qadisiyya aus macht er sich 

– 335 –



auf den Weg nach Hira. Zwischen beiden Städten beträgt die Entfernung ebenfalls 
weniger als drei Tagesreisen. Vor der Ankunft bei Hira fasst er die Absicht nach 
Damaskus zu reisen, es fällt ihm jedoch ein, dass er etwas in Qadisiyya vergessen 
hat, und kehrt zurück. Er besucht Kufa nicht. In Qadisiyya verrichtet er sein 
Gebet unverkürzt. Denn, als er Qadisiyya verließ, beabsichtigte er nicht, auf eine 
Reise zu gehen, und da er Hira nicht betrat, ist Qadisiyya noch immer sein Watan. 
Hira liegt fünf Kilometer südöstlich von Kufa und Qadisiyya liegt etwas weiter 
südlich. 

Wer sich mit der Absicht von drei Tagesreisen auf den Weg macht und vor 
dem Zurücklegen von drei Tagesreisen in einem Dorf weniger als 15 Tage bleibt 
und dann dieses Dorf verlässt und wieder zu diesem Dorf zurückkehrt, gilt er 
hier nicht als ansässig, denn bereits bei seiner ersten Ankunft galt er als Reisender. 
Die Reiseabsicht einer menstruierenden Frau, die nicht von ihrem Ehemann 
oder einem Mahram-Verwandten begleitet wird, ist bedeutungslos. An dem Ort, 
an dem sie verweilt, bevor sie nach Erreichen der Reinheit weitere drei Tage 
reist, gilt sie nicht als Reisende. 

In den Büchern al-Barīqa und al-Hadīqa heißt es: „Es ist [nach drei Rechts-
schulen] harām für eine freie Frau, ohne Begleitung ihres Ehegatten oder eines 
ewigen Mahram-Verwandten alleine oder mit anderen Frauen oder mit einem 
Mahram-Verwandten, der nicht verstandesreif, nicht geschlechtsreif und nicht 
rechtschaffen ist, eine Reise von drei Tagen aufzunehmen. In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule darf sie mit einer Gruppe von Frauen ohne Mahram-Verwandten 
die Pilgerfahrt durchführen. Es ist makrūh, dass ein oder zwei Männer auf Reise 
gehen. Wenn es drei Männer sind, ist es nicht makrūh. Es ist eine Sunna, dass 
vier Männer zusammen auf Reise gehen und sie unter sich einen als ihren Anführer 
(Emir) wählen.“ Im al-Hindiyya im Kapitel über Unterhalt, bei Tahtāwī, im ad-
Durr al-mukhtār sowie im ad-Durr al-muntaqā im Kapitel zur Pilgerfahrt heißt 
es: „Eine Frau darf mit einem Mahram-Verwandten, der murāhiq ist, also bereits 
12 Jahre alt und nahe der Geschlechtsreife ist, auf Reise gehen.“ Bei Qādīkhān 
heißt es: „Eine Frau darf mit einer rechtschaffenen Gemeinschaft auf Reise 
gehen.“ [Es ist gestattet, bei Vorliegen einer Notwendigkeit (Darūra) diese zwei 
Idschtihāde zu befolgen.] In der Mecelle heißt es im 986. Artikel: „Der Beginn 
der Geschlechtsreife (Bulūgh) ist bei Jungen die Vollendung des 12. Lebensjahres 
und bei Mädchen die Vollendung des 9. Lebensjahres. Das Ende ist bei beiden 
das 15. Lebensjahr. Wenn sie das 15. Lebensjahr vollenden, gelten sie als 
geschlechtsreif (bāligh). 

Ein Kind, welches das 12. bzw. 9. Lebensjahr bereits vollendet, aber die Ge-
schlechtsreife noch nicht erlangt hat, wird ,Murāhiq‘ genannt.“ 

– 336 –

Mekka

Damaskus
Kufa

Qasr

BagdadQadisiyya

Hira



66 — DIE WĀDSCHIB-HANDLUNGEN BEIM  
GEBET UND DIE KORREKTURNIEDERWERFUNG 

(SADSCHDAT AS-SAHW) 

Die Fātiha zu rezitieren; nach der Fātiha eine Sure oder einen Vers zu rezitieren; 
die Fātiha und die zusätzliche Sure in der ersten und zweiten Einheit der Fard-
Gebete und in allen Einheiten der Wādschib- und Sunna-Gebete zu rezitieren; 
die Niederwerfungen unmittelbar aufeinanderfolgend zu vollziehen; am Ende 
der zweiten Einheit für die Dauer des Taschahhud zu sitzen; beim letzten Sitzen 
„at-Tahiyyātu“ zu lesen; bei der Verbeugung (Rukūʿ) und Niederwerfung 
(Sadschda) die Taʿdīl al-arkān zu wahren [d. h. für die Dauer still zu verharren, 
in der einmal „Subhānallāh“ gesagt werden kann; dies ist wādschib, und länger 
als dies zu verharren, ist sunna]; im Stehen nach der Verbeugung (Qawma) sowie 
beim Sitzen zwischen den beiden Niederwerfungen (Dschalsa) die Tumaʾnīna zu 
wahren [also dass die Glieder für die Dauer zur Ruhe kommen, in der einmal 
„Subhānallāh“ gesagt werden kann]; am Ende des Gebets „as-Salāmu alaykum 
wa-rahmatullāh“ zu sagen; das Qunūt-Bittgebet zu lesen; dass der Imam beim 
Morgengebet, beim Freitags-, Festtags-, Tarāwīh- und Witr-Gebet sowie in den 
ersten beiden Einheiten des Abend- und Nachtgebets laut rezitiert; dass der 
Imam und der Alleinbetende beim Mittags- und Nachmittagsgebet sowie in der 
dritten Einheit des Abendgebets und in der dritten und vierten Einheit des Nacht-
gebets leise rezitieren; all das ist wādschib. Im al-Bazzāziyya heißt es: „Wenn 
die Stimme einer Person, die leise rezitiert, von einer oder zwei Personen gehört 
wird, ist es nicht makrūh. Laut zu rezitieren bedeutet, dass viele Personen es 
vernehmen können.“ 

Ein Wādschib des Gebets absichtlich zu unterlassen, macht das Gebet nicht 
ungültig, ist jedoch eine Sünde. Wer ein Wādschib aus Vergesslichkeit (verse-
hentlich) unterlässt, vollzieht die „Sadschdat as-sahw“ (Korrektur- bzw. Ver-
gesslichkeitsniederwerfung). Wer in den ersten zwei Einheiten des Fard-Gebets 
eine weitere Sure zu lesen vergisst, rezitiert diese in der dritten und vierten 
Einheit und vollzieht am Ende des Gebets die Korrekturniederwerfung. Wenn 
ihm in der Verbeugung einfällt, dass er die Rezitation vergessen hat, kehrt er 
von der Verbeugung umgehend zurück in das Stehen, vollzieht die Rezitation 
und geht anschließend erneut in die Verbeugungsposition über. Wer eine Fard 
oder ein Wādschib vor oder nach seiner Zeit durchführt, muss ebenfalls die Kor-
rekturniederwerfung vollziehen. Wer beispielsweise einen Teil der zusätzlichen 
Sure in der Verbeugung rezitiert, nach der Attahiyyātu in der zweiten Einheit 
noch ein wenig mehr liest und somit die dritte Einheit verzögert, wenn der Imam 
an Stellen, die lautes Lesen erfordern, mit leiser Stimme rezitiert oder an Stellen, 
an denen er hätte leise lesen sollen, mit lauter Stimme rezitiert, so wird die Kor-
rekturniederwerfung erforderlich. An Stellen, an denen es für den Imam wādschib 
ist, laut zu rezitieren, kann der Alleinbetende laut oder leise rezitieren; beides 
ist gestattet (dschāʾiz). Wenn innerhalb des Gebets mehrere Gründe auftreten, 
die die Korrekturniederwerfung erfordern, genügt es, sie einmal zu vollziehen. 
Die Gemeinschaft vollzieht gemeinsam mit dem Imam die Korrekturniederwer-
fung. Wenn jemand aus der Gemeinschaft einen Fehler macht, vollzieht er dafür 
keine Korrekturniederwerfung. Jemand, der die Gemeinschaft nach der ersten 
Einheit erreicht, folgt dem Imam in der Korrekturniederwerfung und vollendet 
danach sein Gebet. Vergisst jemand sich am Ende der zweiten Einheit hinzusetzen 
und es fällt ihm beim Aufstehen ein, setzt er sich nicht mehr hin, wenn seine 
Knie den Boden bereits verlassen haben. Er vollzieht am Ende des Gebets die 

– 337 –



Korrekturniederwerfung. Setzt er sich in der letzten Einheit nicht hin, sondern 
steht auf, und dies fällt ihm auf, bevor er erneut eine Niederwerfung vollzogen 
hat, setzt er sich sofort hin und vollzieht dafür, dass er das Sitzen verzögert hat, 
die Korrekturniederwerfung. Fällt es ihm ein, nachdem er sich bereits in die Nie-
derwerfung begeben hat, wandelt sich sein Gebet von einem Fard-Gebet zu 
einem Nāfila-Gebet. Er verrichtet eine weitere Gebetseinheit und vollendet das 
Gebet durch das Sitzen in der sechsten Einheit. Wenn er in der vierten Einheit 
für die Dauer des Taschahhud sitzt und sich dann ohne Schlussgruß (Salām) zur 
fünften Einheit erhebt, setzt er sich, sofern er dies bemerkt, bevor er in die Nie-
derwerfung gegangen ist, hin, liest, was er im Taschahhud in der vierten Einheit 
nicht gelesen hatte, spricht den Schlussgruß und vollzieht dann die Korrektur-
niederwerfung. Hat er die Niederwerfung bereits vollzogen, vollendet er das 
Gebet auf sechs Einheiten und vollzieht am Ende die Korrekturniederwerfung. 
In diesem Fall ist sein Fard-Gebet gültig und vollständig. Die weiteren zwei Ein-
heiten gelten als Nāfila. Doch es wurde gesagt, dass diese zwei Einheiten nicht 
anstelle des letzten Sunna-Gebets beim Mittags-, Abend- und Nachtgebet treten, 
denn die Sunna-Gebete werden mit dem Eröffnungs-Takbīr begonnen. Wenn 
der Imam die Korrekturniederwerfung vollzieht, und jemand kommt gerade in 
die Moschee, ist es gestattet, dem Imam zu folgen. Wer die Korrekturniederwerfung 
wissentlich und absichtlich nicht vollzieht oder eine der Wādschib-Handlungen 
des Gebets, so z. B. das Rezitieren der Fātiha, absichtlich unterlässt, für den ist 
es wādschib, das entsprechende Gebet zu wiederholen. Verrichte er das Gebet 
nicht erneut, wird er ein Sünder (Fāsiq). Beim Freitags- und Festtagsgebet ist es 
besser, dass der Imam die Korrekturniederwerfung nicht vollzieht. 

Um die Korrekturniederwerfung (Sadschdat as-sahw) zu verrichten, werden, 
nachdem zur rechten Seite der Schlussgruß gesprochen wurde, zwei Niederwer-
fungen vollzogen, danach setzt man sich hin und vollendet das Gebet. Es ist auch 
gestattet, die Korrekturniederwerfung zu vollziehen, nachdem man den Schlussgruß 
zu beiden Seiten gesprochen hat, oder ihn zu vollziehen, ohne den Schlussgruß 
zu sprechen. 

Vergisst jemand, wie viele Einheiten er verrichtet hat, und dies geschieht das 
erste Mal, dann muss er den Schlussgruß sprechen und das Gebet erneut verrichten. 
Wenn dies bei ihm jedoch gewohnheitsmäßig erfolgt, denkt er darüber nach und 
fährt fort gemäß der Anzahl, die er mit überwiegender Wahrscheinlichkeit an-
nimmt. Kommt es bei ihm nicht zur starken Annahme, richtet er sich nach der 
geringeren Anzahl an Einheiten und vervollständigt so sein Gebet. Wenn jemand 
Zweifel darüber hat, ob er das Gebet verrichtet hat, verrichtet er es erneut, wenn 
die Zeit noch nicht vorbei ist. Ist die Zeit bereits abgelaufen, verrichtet er es 
nicht. 

Wenn jemand vergisst, wie viele Einheiten er verrichtet hat, und er im Gebet 
anfängt darüber nachzudenken und sich deswegen der nachfolgende Rukn oder 
Wādschib für die Dauer eines Rukn verzögert, muss er die Korrekturniederwerfung 
vollziehen, selbst wenn er während dieser Dauer Koranverse oder Tasbīhāt liest. 
Die Fard-Handlungen innerhalb des Gebets werden „Rukn“ (Pl. „Arkān“, also 
Grundelemente bzw. wesentliche Bestandteile des Gebets) genannt. Einen Ko-
ranvers zu rezitieren, die Verbeugung und zwei Niederwerfungen, das Sitzen in 
der letzten Einheit sind jeweils ein Rukn. Führt das Nachdenken zur Verzögerung 
eines Fard oder Wādschib, wird die Korrekturniederwerfung erforderlich. Wenn 
jemand beispielsweise in der letzten Einheit sitzt und nachdenkt und deshalb 
der Schlussgruß sich verzögert, muss die Korrekturniederwerfung vollzogen wer-
den. Wenn die Salawāt und Duʿās, die zusätzlich gelesen werden, nicht deshalb 

– 338 –



gelesen werden, weil sie sunna sind, sondern aufgrund des Nachdenkens, dann 
ist das Verzögern des Wādschib ein Vergehen. Wenn er in Gedanken gerät, ob 
er ein anderes Gebet schon verrichtet hatte, oder er über irgendeine weltliche 
Angelegenheit nachdenkt, muss er keine Korrekturniederwerfung vollziehen, 
selbst wenn dies dazu führt, dass ein Rukn verzögert wird. Gerät jemand nach 
Beendigung des Gebets darüber in Zweifel, wie viele Einheiten er verrichtet hat, 
so handelt es sich bei diesen um „Waswasa“ (Einflüsterungen des Teufels). Diesen 
wird keine Beachtung geschenkt. Wenn nach dem Gebet ein rechtschaffener 
(ādil) Muslim sagt, dass man das Gebet falsch verrichtet habe, ist es besser, das 
Gebet erneut zu verrichten. Wird dies von zwei rechtschaffenen Muslimen gesagt, 
so ist es wādschib, das Gebet erneut zu verrichten. Wenn es kein rechtschaffener 
Muslim ist, wird er ignoriert. Wenn der Imam sagt, sie hätten das Gebet richtig 
verrichtet, die Gemeinschaft aber sagt, dass sie falsch gebetet hätten, dann wird 
das Gebet nicht erneut verrichtet, sofern der Imam sich selbst vertraut oder er 
einen Zeugen hat. 

Wenn über eine Sache gezweifelt wird, ob sie wādschib oder eine Bidʿa ist, so 
ist es besser, diese Sache zu tun. Wird jedoch gezweifelt, ob eine Sache eine Bidʿa 
oder sunna ist, so ist es erforderlich, diese Tat zu unterlassen. [Siehe Kapitel 54.] 

Wenn jemand zweifelt, ob er den Eröffnungs-Takbīr gesprochen hat, die Ge-
betswaschung vorgenommen hat, reine Kleidung trägt oder seinen Kopf feucht 
bestrichen hat, bricht er das Gebet ab und wiederholt es, sofern dieses Zweifeln 
zum ersten Mal auftritt. Er vollzieht aber keine Gebetswaschung und reinigt 
nicht seine Kleidung. Tritt dieser Zweifel gewohnheitsmäßig auf, bricht er das 
Gebet nicht ab, sondern vollendet es. 

DAS WITR-GEBET (SALĀT AL-WITR): Im Mawqūfāt heißt es: „Imām 
Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass das Witr-Gebet wādschib 
ist. Die zwei Imāme sind jedoch der Ansicht, dass es eine Sunna ist. [Auch in der 
mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule ist das Verrichten des Witr-Gebets 
eine Sunna.] Für dieses Gebet werden der Adhān und die Iqāma nicht gerufen. 
Vor dem Verbeugen in der dritten Einheit ist es stets wādschib, ein arabisches 
Bittgebet (Duʿā) zu lesen. Wer das Witr-Gebet nicht in seiner Zeit verrichtet, 
muss es nachholen. Auch das Fassen der Absicht als Witr ist obligatorisch. Das 
Witr-Gebet besteht aus drei Gebetseinheiten (Sg. Rakʿa). Am Ende der dritten 
Einheit wird der Schlussgruß gesprochen. In allen drei Einheiten wird die Fātiha 
und eine weitere Sure rezitiert. In der dritten Einheit, nach dem Rezitieren der 
zusätzlichen Sure, werden beide Hände, ohne sie zur Seite hängen zu lassen, 
direkt zu den Ohren gehoben und es wird „Allāhu akbar“ gesagt. Danach werden 
die Hände, ohne sie zur Seite hängen zu lassen, wieder gebunden. Unmittelbar 
darauf die zwei Qunūt-Bittgebete zu lesen, ist wādschib. Wer diese „Qunūt-Bitt-
gebete“ nicht kennt, spricht dreimal die Istighfār, wie z. B. „Allāhummaghfirlī“, 
oder er rezitiert einmal den Koranvers „Rabbanā ātinā...“ bis zum Ende. Die 
Qunūt-Bittgebete werden ausschließlich beim Witr-Gebet gelesen, sonst in keinem 
anderen Gebet. Das Witr-Gebet wird einzig im Ramadan in der Gemeinschaft 
verrichtet. Für diejenigen, die im Ramadan das Fard-Gebet des Nachtgebets 
nicht in der Gemeinschaft verrichten, ist es nicht gestattet, zusammenzukommen 
und das Tarāwīh- sowie Witr-Gebet in Gemeinschaft zu verrichten, denn das 
Tarāwīh-Gebet wird mit der Gemeinschaft des Nachtgebets verrichtet. Im al-
Hindiyya heißt es: „Wer das Fard-Gebet alleine verrichtet, kann an der Gemein-
schaft des Tarāwīh-Gebets teilnehmen. Er holt im Anschluss die Einheiten, die 
er verpasst hat, nach. Derjenige, der das Tarāwīh-Gebet nicht mit der Gemeinschaft 
verrichten kann, darf mit dem Imam, hinter dem er das Fard-Gebet verrichtet 

– 339 –



hat, das Witr-Gebet verrichten. Wenn derjenige, der nach dem Verrichten des 
Witr-Gebets in der Gemeinschaft eine andere Moschee aufsucht und dem Imam 
dort folgt, indem er die Absicht für das Fard-Gebet fasst, falls er dieses vorbetet, 
oder für das Tarāwīh-Gebet, falls dieses verrichtet wird, dann ist dies nach einem 
Standpunkt gültig. Wenn er erkennt, dass das Tarāwīh-Gebet verrichtet wird, er 
aber das Fard-Gebet noch nicht verrichtet hat, dann verrichtet er in einer Ecke 
das Fard-Gebet und schließt sich dann dem Imam an. Geht der Imam zügig in 
die Verbeugung über, sollte er die Subhānaka schnell lesen oder unbeendet lassen 
und den Imam in der Verbeugung erreichen. Wer die Qunūt-Bittgebete vergessen 
hat, liest sie nach der Verbeugung nicht, sondern vollzieht am Ende des Gebets 
die Korrekturniederwerfung. Wenn der Imam die Qunūt-Bittgebete nicht liest, 
liest sie die Gemeinschaft ebenfalls nicht. Wenn ein schāfiʿītischer Imam beim 
Morgengebet nach dem Aufrichten im Anschluss an die Verbeugung mit dem 
Qunūt beginnt, liest der Hanafīte, der ihm folgt, das Bittgebet nicht, sondern 
wartet im Stehen. Auch wenn es großen Lohn mit sich bringt, das Witr-Gebet 
nach der Hälfte der Nacht zu verrichten, soll derjenige, der nicht aufwachen 
kann, dieses Gebet früh verrichten, nämlich direkt nach der letzten Sunna des 
Nachtgebets.“ Es ist nicht gültig, das Witr-Gebet vor der Fard des Nachtgebets 
zu verrichten. Denn die Einhaltung der Reihenfolge zwischen ihnen ist gemäß 
Imām Abū Hanīfa wādschib. Wer dies jedoch aus Vergesslichkeit tut, wiederholt 
das Witr-Gebet nicht. Gemäß den beiden Imāmen folgt das Witr-Gebet dem 
Nachtgebet. Wer es also vorher verrichtet, muss es wiederholen. 

DIE REZITATIONSNIEDERWERFUNG (SADSCHDAT AT-TILĀWA): 
An 14 Stellen im edlen Koran gibt es Verse der Niederwerfung. Für denjenigen, 
der einen dieser Verse rezitiert oder hört, ist es wādschib, eine einzelne Nieder-
werfung zu vollziehen, auch wenn er die Bedeutung des Verses nicht versteht. 
Derjenige, der sich an einem Ort befindet, an dem jemand anderes einen solchen 
Vers rezitiert, aber die Rezitation nicht vernimmt, muss diese Niederwerfung 
nicht vollziehen. Wer einen Vers der Niederwerfung niederschreibt oder Silbe 
für Silbe spricht, muss keine Niederwerfung vollziehen. Wenn jemand, der die 
Übersetzung liest oder hört, erkennt, dass es sich um einen Niederwerfungsvers 
handelt, vollzieht er die Niederwerfung. 

Es ist wādschib, dass diejenigen, für die das rituelle Gebet fard ist, beim Ver-
nehmen eines Niederwerfungsverses sich niederwerfen. Daher müssen auch die-
jenigen, die sich im Zustand großer ritueller Unreinheit befinden, und Betrunkene, 
die diesen Vers vernehmen, die Niederwerfung vollziehen, nachdem sie die 
rituelle Waschung vorgenommen haben. Für den Betrunkenen, der viel getrunken 
hat und nicht mehr bei Verstand ist, ist es nicht wādschib, sich niederzuwerfen, 
ob er den Vers nun selbst rezitiert oder hört. Wenn ein Schlafender, Bewusstloser 
oder Geisteskranker diesen Vers rezitiert, so wurde gesagt, dass es wādschib ist, 
dass sich die Vernehmenden niederwerfen. Doch es ist korrekter, sich nicht nie-
derzuwerfen, wenn diese Verse von solchen Personen oder von Papageien rezitiert 
werden. Denn deren Rezitation ist keine wahrhaftige Rezitation. „Wahrhaftige 
Rezitation“ bedeutet, während der Rezitation im Bewusstsein darüber zu sein, 
dass man den edlen Koran rezitiert. Wenn ein Kind alt genug ist, um zu verstehen, 
was es tut, ist es für diejenigen, die es hören, erforderlich, sich niederzuwerfen. 
Dies ist nicht erforderlich, wenn das Kind noch jung ist. Für das Entfallen des 
Gebets von einem Geisteskranken muss er sechs Gebetszeiten lang, in Bezug 
auf das Fasten einen gesamten Monat lang, und für das Entfallen der Zakāt ein 
gesamtes Jahr lang ununterbrochen geisteskrank sein. Doch gleich, wie lange er 
geisteskrank ist, muss man sich nicht niederwerfen, wenn er in diesem Zustand 
einen Niederwerfungsvers rezitiert. Wenn er ihn jedoch rezitiert, während er bei 

– 340 –



Verstand ist, muss die Niederwerfung vollzogen werden. Es ist nicht wādschib, 
sich niederzuwerfen, wenn man das Echo von Rezitationen, die in Berg- oder 
Wüstenlandschaften oder in anderen Umgebungen widerhallen, vernimmt oder 
sie von einem Vogel hört. Wenn der Niederwerfungsvers Silbe für Silbe gesprochen 
oder niedergeschrieben wird, ist die Niederwerfung nicht erforderlich. Für 
Muslime, die die Rezitation eines Ungläubigen vernehmen, ist es wādschib, sich 
niederzuwerfen. Im ad-Durr al-muntaqā steht: „Es muss die Stimme eines Men-
schen sein.“ Es wird im 52. Kapitel des zweiten Abschnitts erklärt, dass Laute, 
die aus dem Radio klingen, keine menschliche Stimme sind, sondern nur Klänge 
aus einem leblosen Gerät, die der Stimme des Koranrezitators ähneln. Daher 
heißt es im Buch al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa: „Es ist nicht wādschib, die Re-
zitationsniederwerfung zu vollziehen, wenn ein Niederwerfungsvers vernommen 
wird, der aus einem Phonographen [aus einem Grammofon, Tonbandgerät, Radio, 
d. h. aus Medien und Wiedergabegeräten] klingt.“ 

Um die Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-tilāwa) durchzuführen, stellt 
man sich im Zustand der Gebetswaschung in Gebetsrichtung hin, sagt „Allāhu 
akbar“, ohne die Hände zu den Ohren zu heben, und geht währenddessen in die 
Niederwerfung über. In der Niederwerfung spricht man dreimal „Subhāna rab-
biyal-aʿlā“. Danach sagt man „Allāhu akbar“ und steht dabei auf. Somit ist die 
Sadschdat at-tilāwa beendet. Man muss vor ihrer Verrichtung die Absicht fassen. 
Ohne Absicht ist diese Niederwerfung nicht gültig. Wenn man einen solchen 
Vers im Gebet rezitiert, vollzieht man sofort eine separate Verbeugung oder 
Niederwerfung, erhebt sich anschließend wieder in den Qiyām und setzt dann 
die Rezitation fort. Wenn man nach dem Niederwerfungsvers noch zwei, drei 
Verse rezitiert und dann in die Verbeugung übergeht und die Rezitationsnie-
derwerfung beabsichtigt, dann ersetzen die Verbeugung bzw. die Niederwerfungen 
des Gebets die Rezitationsniederwerfung. Jemand, der mit der Gemeinschaft 
betet, vollzieht gemeinsam mit dem Imam, wenn dieser einen Niederwerfungsvers 
rezitiert, eine zusätzliche Verbeugung und zwei Niederwerfungen, selbst wenn 
er die Rezitation des Imams nicht gehört hat. Die Gemeinschaft muss in der Ver-
beugung die Absicht dafür fassen. Die Rezitationsniederwerfung kann auch auf 
einen späteren Zeitpunkt nach dem Gebet aufgeschoben werden. Auch jemand, 
der groß rituell unrein ist, keine Gebetswaschung hat oder betrunken ist, muss 
die Niederwerfung vollziehen, wenn er zur Reinheit gelangt. Wenn eine mens-
truierende Frau einen Niederwerfungsvers vernimmt, ist die Niederwerfung für 
sie nicht wādschib. Wer in einer Sitzung einen Niederwerfungsvers mehrfach re-
zitiert oder vernimmt, vollzieht für sie alle nur eine einzige Niederwerfung. Derart 
verhält es sich auch mit dem Sprechen der Salawāt, wenn man den geehrten 
Names unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, spricht oder vernimmt. 
Wenn in einer Sitzung zwei Niederwerfungsverse rezitiert werden, sind zwei Nie-
derwerfungen erforderlich. Wer während des Gebets die Rezitation eines Nie-
derwerfungsverses von einer Person außerhalb des Gebets vernimmt, vollzieht 
nach dem Gebet die Niederwerfung. Es ist nicht gestattet, in den drei Zeiten, in 
denen es harām ist das Gebet zu verrichten, die Rezitationsniederwerfung zu 
vollziehen. 

Im ad-Durr al-mukhtār sowie im Nūr al-īdāh heißt es am Ende des Kapitels 
zur Rezitationsniederwerfung: „Imām an-Nasafī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seinem al-Kāfī: ,Wenn eine Person mit dem Ziel, von Trauer und Er-
schwernis loszukommen, Allah, den Erhabenen, von Herzen anfleht, die 14 Nie-
derwerfungsverse [auswendig im Stehen] rezitiert und sich unmittelbar nach 
jedem Vers niederwirft, dann wird Allah, der Erhabene, diese Person von dieser 
Sorge und Heimsuchung befreien.“ Wenn er sich von der letzten Niederwerfung 

– 341 –



erhebt, streckt er im Stehen die Hände nach vorne aus und betet dafür, dass er 
selbst und die gesamten Muslime von allen Heimsuchungen und Schwierigkeiten, 
die ihr Diesseits und ihre Religion betreffen, beschützt werden. 

DIE DANKBARKEITSNIEDERWERFUNG (SADSCHDAT ASCH-
SCHUKR): Sie wird genauso durchgeführt wie die Rezitationsniederwerfung. 
Es ist mustahabb, dass derjenige, der eine Wohlgabe (Niʿma) erhält oder von 
einer Sorge, einer Heimsuchung befreit wird, für Allah, den Erhabenen, eine 
Dankbarkeitsniederwerfung vollzieht. In der Niederwerfung sagt man zuerst 
„Alhamdulillāh“ und spricht danach die Tasbīhāt der Niederwerfung. Es ist 
jedoch makrūh, nach dem Gebet die Dankbarkeitsniederwerfung zu vollziehen. 
Dies steht auch im 124. Brief des ersten Bandes des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya. 
Mubāh-Handlungen zu vollziehen, von denen die Unwissenden annehmen könnten, 
dass sie sunna oder wādschib sind, ist makrūh tahrīman, da dies dazu führen 
kann, dass eine Bidʿa (üble Neuerung) entsteht. 

Im Radd al-muhtār heißt es bei den Ausführungen zum Witr-Gebet: „Die 
Gebote, an die eine Person glauben und die sie ausführen muss, werden ,Fard‘ 
(Pl. Farāʾid) genannt. Wer nicht daran glaubt, dass diese fard (verpflichtend) 
sind, wird ein Kāfir. Wer für das Unterlassen keine reumütige Umkehr (Tawba) 
unternimmt, wird in der Hölle dafür bestraft. Jene Gebote, an die der Glaube 
nicht fard, sondern wādschib, doch deren Ausführung fard ist, werden ,Wādschib‘ 
(Pl. Wādschibāt) genannt. Wer nicht daran glaubt, dass sie wādschib sind, wird 
kein Kāfir. Wenn jemand, der ein Wādschib unterlässt, keine Reue empfindet, 
wird er in der Hölle bestraft. Wer nicht daran glaubt, dass das Wādschib eine 
gottesdienstliche Handlung (Ibāda) ist und verrichtet werden muss, wird ein 
Kāfir, denn dass es sich um ein Wādschib handelt, wurde mit Konsens und unab-
dingbar bekannt gegeben. Die Gebote im edlen Koran, die mit einem ,definitiven 
Hinweis‘ (Dalīl qatʿī), also eindeutig und in Übereinstimmung verstanden wurden, 
werden ,Fard‘ genannt. Jene Gebote im edlen Koran, die auf einem ,nicht defi-
nitiven Hinweis‘ gründen, also nicht offensichtlich sind, oder durch den Bericht 
eines Prophetengefährten (Sahābī) verstanden werden, werden ,Wādschib‘ ge-
nannt. 

Die Hinweise, aus denen islamrechtliche Bestimmungen (Ahkām islāmiyya) 
abgeleitet werden, sind viererlei Art: Die erste Art sind jene, die sowohl dem 
Grunde nach (Thubūt, also mit Blick auf die Authentizität der Überlieferung) 
als auch dem Ausdruck (Dalāla) nach definitiv und eindeutig (qatʿī) sind. Eindeutig 
zu verstehende Koranverse und Hadithe, die durch Vielfachüberlieferung 
(Tawātur), also in Übereinstimmung tradiert wurden und offensichtlich zu ver-
stehen sind, gehören hierzu. Die zweite Art sind jene, die dem Grunde nach de-
finitiv, dem Ausdruck nach hingegen wahrscheinlich (zannī) sind. Derart sind 
die Koranverse, die nicht eindeutig und offensichtlich zu verstehen sind. Die 
dritte Art sind jene, die dem Grunde nach wahrscheinlich, doch dem Ausdruck 
nach definitiv sind. Hierzu zählen offenkundige Hadithe, die von einem einzigen 
Prophetengefährten überliefert wurden. Die vierte Art sind jene Hinweise, die 
sowohl dem Grunde nach als auch dem Ausdruck nach wahrscheinlich sind, so 
die Hadithe, die nur von einem einzigen Prophetengefährten überliefert wurden 
und nicht klar zu verstehen sind. Die erste Art begründet Fard und Harām, die 
zweite und dritte Art Wādschib und Makrūh tahrīman, die vierte Art wiederum 
Sunna, Mustahabb und Makrūh tanzīhan. Den Bericht eines Prophetengefährten 
oder den Qiyās ohne Interpretation (Taʾwīl) abzulehnen, ist eine ,Bidʿa‘.“ 

Allah, der Erhabene, bestraft durch Seine Geschöpfe, 
wer kein Grundlagenwissen hat, denkt es wären die Geschöpfe. 

– 342 –



67 — WAS DAS GEBET UNGÜLTIG MACHT 
Die unten angeführten Punkte sind eine Übersetzung aus dem Buch „ad-

Durr al-mukhtār“: 
Die Sachen, die das Gebet ungültig machen, werden „Mufsid“ (Pl. Mufsidāt) 

genannt. Dass eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) fāsid oder bātil ist, meint 
dasselbe und bedeutet, dass sie ungültig wurde. In den Muʿāmalāt haben diese 
beiden Begriffe jedoch unterschiedliche Bedeutungen. Von den Sachen, die das 
Gebet ungültig werden lassen, erwähnen wir nachfolgend 31 Punkte: 

1. Sprechen. Selbst das Sprechen eines einzigen Wortes macht das Gebet un-
gültig. Bewusst, unbewusst, durch Zwang oder aus Vergesslichkeit zu sprechen, 
macht das Gebet ungültig. Doch beim ersten Sitzen zu denken, dass es das zweite 
Sitzen sei, und daher den Schlussgruß (Salām) zu sprechen, macht das Gebet 
nicht ungültig. Weil man denkt, dass das Gebet aus zwei Einheiten bestehe, oder 
im Stehen „as-Salāmu“ zu sprechen, macht das Gebet ungültig. Auf den Gruß 
einer anderen Person in irgendeiner Art verbal zu antworten, macht das Gebet 
ungültig. 

2. Ohne triftigen Grund ein Geräusch im Hals zu machen, als ob man hustet, 
macht das Gebet ungültig. Wenn es von selbst geschieht, macht es das Gebet 
nicht ungültig. Wenn es getan wird, um das Rezitieren zu erleichtern, ist es in 
Ordnung. 

3. Bittgebete zu lesen, die nicht im edlen Koran oder in den Hadithen vor-
kommen, macht das Gebet ungültig. Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Das Bitt-
gebet, das vor dem Schlussgruß gelesen wird, muss auf Arabisch sein. Es ist 
harām, während des Gebets in irgendeiner anderen Sprache Bittgebete zu lesen.“ 
Ibn Ābidīn schreibt hierzu: „Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad sagten, 
dass das Gebet, das in einer anderen Sprache als Arabisch verrichtet wird, ungültig 
ist. Derart war auch der spätere Idschtihād von Imām Abū Hanīfa, möge Allah 
sich ihrer erbarmen.“ 

4. Stöhnend Laute wie „Ah!“ und „Uff!“ von sich zu geben, macht das Gebet 
ungültig. 

5. Bedrücktheit durch Laute wie „Uff!“ bekannt zu geben, macht das Gebet 
ungültig. 

6. Aufgrund von Schmerzen oder Trauer laut zu weinen, macht das Gebet 
ungültig. Lautlos Tränen zu vergießen oder beim Gedanken an Paradies und 
Hölle laut zu weinen, macht das Gebet nicht ungültig. Wenn ein Kranker unver-
meidlich stöhnt, indem er Laute wie „Ah“ und „Uff“ von sich gibt, und weint, 
macht es das Gebet nicht ungültig. 

7. Einem Niesenden, der „Alhamdulillāh“ sagt, mit „Yarhamukallāh“ zu ant-
worten, macht das Gebet ungültig. Außerhalb des Gebets auf das Niesen sofort 
zu antworten, ist bis zu drei Mal eine Fard kifāya und jedes weitere Mal mustahabb 
[Riyād an-nāsihīn]. 

8. Auf eine schlechte Nachricht hin „Innā lillāh wa...“ zu sagen, macht das 
Gebet ungültig. Dies zu sagen, während man nicht das Gebet verrichtet, ist sunna. 

9. Beim Vernehmen der Namen Allahs, des Erhabenen, oder des Propheten, 
Friede sei mit ihm, „dschalla dschalāluh“ bzw. „sallallāhu alayhi wa-sallam“ zu 
sagen, macht das Gebet ungültig. Wenn man ihre Namen außerhalb des Gebets 
spricht, hört oder schreibt, ist es bei der ersten Erwähnung wādschib, dies zu 
sagen oder zu schreiben. Bei Wiederholung ist es mustahabb. 

10. Zum Bittgebet einer anderen Person als dem Imam „Āmīn“ zu sagen, 
macht das Gebet ungültig. [Daher besteht die Gefahr, dass das Gebet jener, die 

– 343 –



hinter einem Imam beten, der das Gebet über Lautsprecher leitet, ungültig wird, 
wenn sie „Āmīn“ sagen, nachdem der Imam „wa-laddāllīn“ gesagt hat. Denn bei 
den Tönen aus dem Lautsprecher handelt es sich nicht um die Stimme des Imams. 
Es sind andere Töne, die von einer Eisenplatte erzeugt werden, die aufgrund 
der magnetischen Kraft, die durch den Einfluss von Elektrizität zustande kommt, 
in Schwingung versetzt wird. Solche Töne, die durch die Stimme des Menschen 
entstehen, sind zwar sehr ähnlich und nicht zu unterscheiden, doch es handelt 
sich nicht um die tatsächliche Stimme eines Menschen, wie wir im zweiten 
Abschnitt unseres Buches in Kapitel 52 ausführlich erklärt haben.] Es ist makrūh, 
dass die Gemeinschaft und der Imam mit lauter Stimme „Āmīn“ sagen, nachdem 
der Imam die Fātiha beendet hat. Sie müssen es mit leiser Stimme sagen. 

11. Auf Anweisung eines anderen den Platz zu wechseln oder für jemanden, 
der dazukommt, auf seine Worte hin Platz zu machen, lässt das Gebet ungültig 
werden. Wenn er sich jedoch eine kurze Zeit danach eigenwillig bewegt, wird 
sein Gebet nicht ungültig. 

12. Den Fehler eines anderen als dem Imam, dem man folgt, zu korrigieren, 
macht das Gebet ungültig. 

13. Von außerhalb Essen oder Trinken zu sich zu nehmen, sei es auch wenig 
und aus Vergesslichkeit, macht das Gebet ungültig. Wenn sich jedoch zwischen 
den Zähnen Speisereste befinden, die kleiner als Kichererbsen sind, wird durch 
das Schlucken davon das Gebet nicht ungültig. Auch das Fasten wird dadurch 
nicht ungültig. Etwas Kleines, das sich im Mund befindet, dreimal zu kauen oder 
schmelzen zu lassen und herunterzuschlucken, macht das Gebet ungültig. 

14. Vom edlen Koran oder einem Blatt Papier ablesend und lernend zu rezi-
tieren, macht das Gebet ungültig, denn dies wäre wie das Lernen von jemand 
anderem. Doch nach Imām Muhammad und Imām Abū Yūsuf macht es das 
Gebet nicht ungültig, sondern ist makrūh. Sie sagten, wenn er damit nicht beab-
sichtigt, wie die schriftbesitzenden Ungläubigen zu sein, ist es auch nicht makrūh. 

Einen Text [eine Sache oder ein Bild an der Wand] anzuschauen und nicht zu 
verstehen bzw. zu erkennen, macht das Gebet nicht ungültig. Wenn er es versteht 
bzw. erkennt, ist es makrūh. Wenn er nicht darauf schaut, sondern es nur in sein 
Blickfeld gerät, ist es nicht makrūh. 

[Wenn das Handeln nach den Bräuchen der Nichtmuslime nicht mit der 
Absicht geschieht, ihnen zu ähneln, und diese Bräuche kein Übel beinhalten und 
nicht harām sind, sondern etwas Nützliches, dann ist dies gestattet (dschāʾiz). Zu 
speisen und zu trinken wie sie, ist derart. Wenn dies jedoch mit der Absicht ge-
schieht, ihnen Folge zu leisten, oder es sich um Bräuche handelt, die harām sind 
und Übel beinhalten, so ist dies harām. 

Im Uyūn al-basāʾir heißt es: „Das Bild oder die Statue eines Menschen anzu-
fertigen und im Glauben, dass dieser Mensch eine der göttlichen Eigenschaften 
innehabe, oder im Bewusstsein, dass dies ein Ungläubiger ist, etwas zu sagen 
oder zu tun, das Respekt, Demut und Ergebung ihm gegenüber bekundet, so 
z. B. sich davor niederzuwerfen, ein Zingulum zu verwenden, das die Juden und 
Christen umbinden, oder etwas zu gebrauchen, das ihrer Religion eigen ist, macht 
die Person zum Ungläubigen (Kāfir). Wenn man die den Ungläubigen eigenen 
Gegenstände als Kriegslist verwendet, wird man nicht zum Ungläubigen.“ Diese 
Gegenstände in dem Maße zu verwenden, wie nötig ist, um das eigene Leben, 
den eigenen Besitz und die eigene Versorgung zu schützen, ist entschuldigt. Da-
rüber hinaus ist es Kufr. Die Eigenschaften, die Allah, dem Erhabenen, eigen 
sind, werden „göttliche Eigenschaften“ (Sifāt al-ulūhiyya) genannt. In vielen 
Aqāʾid- und Fiqh-Büchern, wie z. B. im ad-Durar im Abschnitt vor dem Kapitel 

– 344 –



über die Ehe, heißt es: „Wenn jemand, während sein Herz voller Īmān ist, ohne 
Notwendigkeit, d. h. willentlich etwas sagt, das zum Kufr führt, wird er zum Kāfir. 
Dann nützt der Glaube (Īmān) in seinem Herzen nichts mehr, denn ob jemand 
ein Kāfir ist, versteht sich anhand seiner Worte. Wenn etwas gesprochen wird, 
das zum Kufr führt, dann gilt diese Person sowohl vor den Menschen als auch 
vor Allah, dem Erhabenen, als Kāfir.“ Dass dies auch für den Kufr hukmī gilt, 
der durch Taten oder Bekleidung entsteht, wird im Scharh al-mawāqif unter dem 
dritten Marsad des sechsten Mawqif erwähnt.] 

Die Gottesdienste der Nichtmuslime als eine gottesdienstliche Handlung 
(Ibāda) zu verrichten, so z. B. Orgeln und Glocken, die in Kirchen zum Gebrauch 
kommen, in Moscheen zu verwenden, und die Sachen, die im Islam als Zeichen 
des Unglaubens gelten, ohne Notwendigkeit, ohne Zwang zu verwenden, ist Kufr, 
d. h. bringt den Menschen vom Glauben ab. [Siehe auch Kapitel 72 im zweiten 
Abschnitt.] 

15. Zusätzliche Bewegungen, die nicht Teil des Gebets sind, machen das Gebet 
ungültig. Die Verbeugungen und Niederwerfungen vermehrt auszuführen oder 
sich zum Vornehmen der Gebetswaschung zu begeben, macht das Gebet nicht 
ungültig. Zusätzliche Bewegungen mit einem triftigen Grund (Udhr), wie das 
Töten eines Skorpions oder einer Schlange, machen das Gebet nicht ungültig. 
[Siehe auch die Punkte 17 und 26 bei den Makrūh-Handlungen des Gebets.] 
Wenn die Anzahl der Bewegungen einer Hand weniger als drei beträgt, wird das 
Gebet nicht ungültig. Es wurde gesagt, dass das Gebet durch eine Bewegung 
beider Hände zusammen ungültig wird. Bei den Takbīren im Gebet die Hände 
zu den Ohren zu heben, macht das Gebet nicht ungültig, ist jedoch makrūh. 

16. Auf einer unreinen Stelle zu stehen und sich darauf niederzuwerfen, macht 
das Gebet ungültig. Wenn über die unreine Stelle etwas Reines ausgelegt wird, 
ist es nicht ungültig. Die getragenen Schuhe und Kleidungen gelten als Teil der 
menschlichen Haut. Demnach ist es nicht zulässig, den Saum des getragenen 
Mantels über die unreine Stelle zu legen und darauf die Niederwerfung zu voll-
ziehen. Es ist erforderlich, den Mantel auszuziehen und ihn auf die unreine Stelle 
zu legen. [Mit Schuhen, die mit Unreinheit befleckt sind, darf das Totengebet 
nicht verrichtet werden.] 

17. Wenn in einem Rukn des Gebets für die Dauer, in der dreimal Subhānallāh 
gesagt werden kann, die Schamstellen entblößt werden, oder sich auf der Haut 
oder Kleidung so viel Unreinheit befindet, dass sie das Gebet ungültig werden 
lässt, oder man vor den Imam tritt, oder aber sich in der gleichen Reihe befindet 
wie eine Frau [die demselben Imam folgt], ist das Gebet ungültig. Wenn er eines 
davon selbst tut, wird sein Gebet sofort ungültig. [Siehe auch unter dem Ge-
meinschaftsgebet in Kapitel 70.] 

18. Über eine unreine Stelle etwas auszulegen, was Farbe, Geruch oder Feuch-
tigkeit durchlässt, und darauf das Gebet zu verrichten, macht das Gebet ungültig. 
Wenn es diese nicht durchlässt, ist das Gebet nicht ungültig. Streut man viel Erde 
darüber und verrichtet so das Gebet, ist es nicht ungültig. 

19. Wenn die Brust ohne Entschuldigungsgrund von der Kibla abgewandt 
wird, wird das Gebet sofort ungültig. Das Gesicht oder einen anderen Körperteil 
wegzudrehen, macht das Gebet nicht ungültig und ist makrūh. Wenn er ohne 
Selbsteinwirkung weggedreht wird, dann ist das Gebet ungültig, falls er für die 
Dauer eines Rukn von der Gebetsrichtung abgewandt bleibt. Geht man eine Ge-
betsreihe (1,5 Meter) in Gebetsrichtung, wird das Gebet nicht ungültig. Wenn er 
nicht in Gebetsrichtung geht oder in Gebetsrichtung mehr als diese Strecke kon-
tinuierlich geht, wird sein Gebet ungültig. Daher ist es nicht gestattet, im Gehen 
das Gebet zu verrichten. 

– 345 –



20. Das Gebet einer Frau, die geküsst oder lüstern berührt wird, wird ungültig. 
21. Das Gebet von jemandem, der in seinem Herzen abtrünnig wird, wird un-

gültig. [Das heißt, wenn er in seinem Herzen sagt: „Wenn dieses und jenes ge-
schieht, dann stellen sich die Worte von Soundso als wahr heraus und somit kann 
der edle Koran nicht wahr sein (möge Allah vor einem solchen Gedanken be-
wahren), oder wenn sich eine Frau entschließt, einen Nichtmuslim zu heiraten, 
werden sie umgehend zu Ungläubigen.] Wer die Absicht fasst, später ein Kāfir 
zu werden, oder an etwas glaubt, das zum Kufr führt, wird in dem Moment zum 
Abtrünnigen (Murtadd). 

22. Im Gebet etwas zu tun, das die Gebets- oder Ganzkörperwaschung ungültig 
werden lässt, ist harām. Wenn man dies macht, bevor man in der letzten Gebets-
einheit für die Dauer des Taschahhud saß, wird das Gebet sofort ungültig. Ge-
schieht es, nachdem man für die Dauer des Taschahhud saß, ist das Gebet voll-
ständig. Wenn vor dem Sitzen für die Dauer des Taschahhud die Gebetswaschung 
von selbst ungültig wird, darf er zwar, nachdem er sofort seine Gebetswaschung 
erneuert hat, sein Gebet fortsetzen, doch es ist vorzüglicher, das Gebet von neu 
zu beginnen. [Wenn seine Gebetswaschung erneut ungültig wird oder das erneute 
Vollziehen der Gebetswaschung eine Erschwernis darstellt, beabsichtigt er vor 
Beginn des Gebets, die mālikītische Rechtsschule zu befolgen. In der mālikītischen 
Rechtsschule wird nämlich das Gebet von kranken und alten Menschen nicht 
ungültig.] Wenn die Gebetswaschung, nachdem man für die Dauer des Taschahhud 
saß, von selbst ungültig wird und man sofort die Gebetswaschung vornimmt und 
anschließend den Schlussgruß (Salām) spricht, der wādschib ist, oder aber nicht 
die Gebetswaschung vollzieht, sondern etwas tut, was das Gebet ungültig werden 
lässt, so z. B. den Schlussgruß spricht, ist das Gebet vollständig. 

23. Wenn jemand, der einen Rukn unterlassen hat, diesen nicht innerhalb des 
Gebets nachholt, dann wird das Gebet ungültig. 

24. Das Gebet desjenigen wird ungültig, der einen Rukn beginnt und beendet, 
noch bevor der Imam diesen Rukn begonnen hat. Doch wenn der Imam nach 
ihm den Rukn beginnt und sie gemeinsam den Rukn beenden, oder bevor der 
Imam den Rukn beginnt, er zurückkehrt zu dem Rukn und der Imam dann mit 
dem Rukn beginnt und er diesen Rukn gemeinsam mit dem Imam erneut ausführt, 
ist sein Gebet nicht ungültig, doch die Handlung ist makrūh. Wer einen Rukn 
beginnt, nachdem der Imam diesen bereits beendet hat, dessen Gebet ist gültig. 

25. Wer den Imam in der ersten Gebetseinheit nicht erreicht, wird „Masbūq“ 
(Nachzügler) genannt. Wenn der Masbūq für die Dauer des Taschahhud gesessen 
hat und sich anschließend erhebt, noch bevor der Imam den Schlussgruß gespro-
chen hat, danach die Niederwerfung der nachzuholenden Einheit vollzieht, dann 
aber sieht, dass der Imam die Korrekturniederwerfung (Sadschdat as-sahw) voll-
zieht, und sich dem Imam anschließt und mit ihm gemeinsam die Korrekturnie-
derwerfung vollzieht, wird sein Gebet ungültig. Er folgt dem Imam nicht, sondern 
vollendet sein Gebet und vollzieht am Ende des Gebets allein die Korrekturnie-
derwerfung. Ist er aufgestanden, hat aber die Niederwerfung noch nicht vollzogen, 
so ist es wādschib, dass er gemeinsam mit dem Imam die Korrekturniederwerfung 
vollzieht. 

26. Wenn jemand, der eine Niederwerfung vergisst, sich in der Verbeugung 
oder in der Niederwerfung daran erinnert, dann vollzieht er sie im Falle der Ver-
beugung sofort danach und im Falle der Niederwerfung, nachdem er sich hingesetzt 
hat, und wiederholt die Verbeugung und Niederwerfung. Am Ende vollzieht er 
auch die Korrekturniederwerfung. Oder diese Niederwerfung, an die er sich er-
innert, sowie die nicht vollzogene Niederwerfung, an die er sich beim letzten 

– 346 –



Sitzen erinnert, vollzieht er während oder nach seinem letzten Sitzen, setzt sich 
dann erneut hin und rezitiert die Tahiyyāt und vollzieht anschließend die Kor-
rekturniederwerfung. Wenn er sich nicht erneut hinsetzt, wird sein Gebet ungül-
tig. 

27. Wiederholt jemand den Rukn nicht, den er schlafend vollzog, wird sein 
Gebet ungültig. 

28. Wenn jemand während der Takbīre innerhalb des Gebets beim Sprechen 
von Allāhu das Hamza (also den Anfangsbuchstaben A) langzieht (dehnt), wird 
sein Gebet ungültig. Wenn er es beim Eröffnungs-Takbīr langzieht, gilt sein 
Gebet nicht als begonnen. 

29. Den edlen Koran mit Taghannī, also melodisch zu rezitieren, macht das 
Gebet ungültig, wenn dadurch die Bedeutung entstellt wird. Taghannī bedeutet, 
Vokale langzuziehen, um sich den Regeln der Musik folgend nach den Tonhöhen 
zu richten. Wenn z. B. langziehend gesagt wird: „Alhamdū līllahī rābbil...“, wird 
die Bedeutung entstellt. Genauso wird die Bedeutung entstellt, wenn der Ge-
betsrufer sagt: „Rābbanā lakal-hāmd.“ Denn „Rābb“ bedeutet „Stiefvater“ und 
anstelle von „Wir lobpreisen Allah, unseren Herrn“ wird demnach „Wir lobpreisen 
unseren Stiefvater“ gesagt. Wenn sich die Bedeutung nicht verändert, wird das 
Gebet nicht ungültig. Doch werden die Buchstaben Alif, Wāw und Yāʾ zu lang 
gezogen, wird das Gebet ungültig, auch wenn die Bedeutung sich nicht ändert. 
Wie nun zu sehen ist, macht die melodische Rezitation das Gebet nicht ungültig, 
wenn die Bedeutung nicht entstellt wird und die Buchstaben nicht bis zu zwei 
Buchstaben verlängert werden, sondern dies nur die Stimme und somit die Re-
zitation verschönert. Dies ist gar sowohl innerhalb als auch außerhalb des Gebets 
mustahabb. 

Im Fatāwā-yi Abus-Suʿūd heißt es: „Wenn der Imam so sehr mit Taghannī 
liest, bis diese Handlung als ,Amal kathīr‘ einzustufen ist, oder er drei Buchsta-
benlängen hinzufügt, wird das Gebet ungültig. Taghannī bedeutet, zu singen, die 
Laute im Kehlkopf zu wiederholen und somit allerlei Laute von sich zu geben.“ 

30. Ein Fehler in der Rezitation (Zallat al-qāriʾ) macht das Gebet ungültig. 
Der Fehler kann auf vier Arten geschehen:  

1) Ein Fehler bei den Flexionsendungen (Iʿrāb), also bei Vokalen (Haraka) 
und bei Vokallosigkeit (Sukūn). Dies ist beispielsweise der Fall, wenn die Ver-
dopplung eines Konsonanten (Schadda) nicht ausreichend betont oder eine Ver-
längerung (Madd) kurz gelesen wird oder andersherum. 

2) Ein Fehler bei den Buchstaben: Man ändert zum Beispiel die Stelle eines 
Buchstabens, fügt einen Buchstaben hinzu oder lässt ihn weg oder verschiebt 
einen Buchstaben vor oder zurück. 

3) Fehler bei Wörtern und Sätzen.  
4) Fehler beim Stoppen und Weiterlesen (Waqf und Wasl), d. h. an Stellen, 

an denen es zu stoppen gilt, wird weitergelesen, und wo es weiterzulesen gilt, 
wird gestoppt. Diese vierte Art des Fehlers macht das Gebet nicht ungültig, selbst 
wenn die Bedeutung dabei entstellt wird. 

Wenn aber bei den ersten drei Arten die Bedeutung entstellt wird und es da-
durch zu einer Bedeutung kommt, die zum Kufr führen kann, wird das Gebet 
ungültig. Lediglich das Vertauschen der Satzreihenfolge macht das Gebet nicht 
ungültig, falls man dazwischen eine Weile pausiert. Wenn die entstandene Be-
deutung nicht zum Kufr führt, es aber keine Entsprechung dafür im edlen Koran 
gibt, wird das Gebet ebenfalls ungültig. Ghubār anstelle von ghurāb zu sagen, 
Rabinās anstelle von Rabbinnās, zalalnā anstelle von zallalnā oder amāratun an-

– 347 –



stelle von ammāratun zu sagen, oder bei „amila sālihan wa-kafara fa-lahum adsch-
ruhum“ das „wa-kafara“ hinzuzufügen, oder masānīna anstelle von masānī zu 
sagen oder as-sirātalladhīna zu sagen und einem Idschtihād nach iyyā kanaʿbudu 
zu sagen [das bedeutet, ein Wort zu trennen und einen Teil davon mit dem da-
rauffolgenden Wort zu verbinden], beim Sprechen von „wa-mā khalaqadh-dha-
kara“ das „wa“ zu vergessen, macht alles das Gebet ungültig. Wenn die Bedeutung 
verloren geht und es keine Entsprechung im edlen Koran gibt, wird das Gebet 
ebenfalls ungültig, so z. B. sarāʾil anstelle von sarāʾir zu sagen, laqnā anstelle von 
khalaqnā oder alnā anstelle von dschaʿalnā. Wenn es eine Entsprechung gibt, 
doch die Bedeutung sich verändert, ist das Gebet nach Imām Abū Yūsuf nicht 
ungültig. Gemäß den Tarafayn [also nach Imām Abū Hanīfa und Imām Muham-
mad] wird es ungültig und so lautet auch die Fatwa in dieser Sache. Wenn es 
keine Entsprechung gibt, aber die Bedeutung sich nicht verändert, haben sie das 
Gegenteil gesagt. Die Fatwa ist gemäß dem Idschtihād der Tarafayn erteilt 
worden. Wenn beispielsweise ihdinal-sirāta, Rabil-ālamin und iyāka gesagt wird, 
oder „yā māli“ anstelle von „yā mālik“ gesagt wird, oder bei taʿālā dschaddu 
rabbinā „taʿāl“ gesagt wird, ist das Gebet nicht ungültig. [Ahat anstelle von ahad 
zu sagen, macht das Gebet ungültig (al-Bazzāziyya).] 

Spätere Gelehrte sagten, dass Fehler beim Iʿrāb das Gebet zu keiner Zeit un-
gültig machen. Die erste Ansicht ist die vorsichtigere Ansicht und die zweite ist 
der Weg der Erleichterung (Rukhsa). 

Einen Buchstaben als einen anderen Buchstaben auszusprechen, macht das 
Gebet dann ungültig, wenn die Buchstaben sehr unterschiedlich sind, so z. B. tāʾ 
anstelle von sād zu sprechen, wie im Beispiel tālihāt anstelle von sālihāt. Wenn 
der Unterschied gering ist, wird das Gebet gemäß den meisten Gelehrten bei 
Veränderung der Bedeutung ungültig, falls diese Rezitation absichtlich geschieht, 
und nicht ungültig, wenn es versehentlich aus dem Mund herausgerutscht ist. 
Beispiele: zāʾ anstelle von dād, sād anstelle von sīn und (emphatisches stimmloses) 
tāʾ anstelle von (stimmlosem) tāʾ auszusprechen. Doch auch wenn die Fatwa so 
lautet, sollte man vorsichtig sein. Dies gilt z. B. für das Rezitieren von zāllīn 
anstelle von dāllīn. [Siehe das Kapitel „Das Gebet in Gemeinschaft“ für mehr 
Informationen.] 

Wenn bei Hinzufügung eines Wortes die Bedeutung sich dadurch nicht ver-
ändert und dieses Wort im edlen Koran zu finden ist, wird das Gebet nicht 
ungültig, so beispielsweise „wa-bil-wālidayni ihsānan wa-barran“ zu rezitieren. 
Auch wenn dieses Wort im edlen Koran nicht vorhanden ist, wird das Gebet 
nicht ungültig, wie bei „wa-nahlun wa-tuffāhun wa-rummān“. Doch Abū Yūsuf, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass es ungültig wird. 

Wenn ein Wort versehentlich ausgelassen wird und die Bedeutung sich nicht 
verändert, wird das Gebet nicht ungültig. Beispielweise bei „wa-dschazāʾu sayyiʾatin 
sayyiʾatun mithluhā“ das sayyiʾatun auszulassen, macht das Gebet nicht ungültig. 
Ändert sich die Bedeutung, wird es ungültig. Wird z. B. bei „lā yuʾminūn“ das lā 
ausgelassen, wird das Gebet ungültig. 

Wenn bei Änderung des Buchstabens selbst oder seines Platzes die Bedeutung 
nicht entstellt wird und im edlen Koran eine Entsprechung vorhanden ist, wird 
das Gebet nicht ungültig. Wird z. B. innal-muslimūna anstelle von innal-muslimīna 
gesagt, wird das Gebet nicht ungültig. Gibt es keine Entsprechung, wird es gemäß 
den zwei Imāmen nicht ungültig, so z. B. qayyāmīna anstelle von qawwāmīna zu 
sagen. Ändert sich die Bedeutung, wird das Gebet gemäß den zwei Imāmen un-
gültig. Imām Abū Yūsuf jedoch sagte, dass dann, wenn keine Entsprechung vor-
handen ist, das Gebet ungültig wird. Ashāb asch-schaʿīr anstelle von Ashāb as-

– 348 –



saʿīr zu sagen, macht das Gebet ungültig. Infaradschat anstelle von infadscharat 
zu sagen oder anstelle von awwāb ayyāb zu sagen, macht nach ihm das Gebet 
nicht ungültig. 

Wenn bei Wiederholung eines Wortes die Bedeutung dadurch entstellt wird, 
wird das Gebet ungültig. Wenn beispielsweise „Rabbi Rabbil-ālamīn oder māliki 
māliki yawmid-dīn gesagt wird, wird das Gebet ungültig. Wenn eine Person 
jedoch nicht weiß, dass sich die Bedeutung geändert hat, oder dies versehentlich 
herausrutscht oder sie das Wort wiederholt, um einen Buchstaben korrekt aus-
zusprechen, wird das Gebet nicht ungültig. 

Wenn bei der Veränderung des Wortes die Bedeutung entstellt wird, wird 
das Gebet ungültig, selbst wenn es im edlen Koran eine Entsprechung gibt. Wenn 
die Bedeutung sich nicht verändert, wird es nicht ungültig. 

Ahmad ibn Kamāl Pascha, möge Allah sich seiner erbarmen, schrieb das fol-
gende Gedicht in Bezug auf die Stoppzeichen (Sadschāwand) im edlen Koran: 

Dschīm : Erlaubt (dschāʾiz) ist es weiterzulesen,  
      doch besser ist es für dich, anzuhalten! 

Zāy        : Es steht dir frei, anzuhalten, und das haben sie auch getan.  
      Aber sie haben es für besser gehalten, weiterzulesen. 

Tāʾ         : Es ist ein absolutes Zeichen des Anhaltens;  
      wo immer du es siehst, halte unbedingt an! 

Sād        : Sie sagten, es gibt eine Erlaubnis zum Anhalten,  
       sie gaben die Erlaubnis zum Atmen. 

Mīm     : Es ist absolut notwendig, hier anzuhalten;  
       Furcht vor Unglauben besteht dabei, weiterzulesen! 

Lā           : „Keine Pause!“ ist seine Bedeutung, überall;  
       Niemals anhalten! Und hole auch keine Luft! 

        So sollst du rezitieren, halte dich daran!  
        Und widme all deinen Lohn sämtlichen Menschen! 

[Der Buchstabe Ayn bedeutet Rukūʿ (Verbeugung). Er ist ein Indikator dafür, 
dass Umar al-Farūq, möge Allah mit ihm zufrieden sein, beim Vorbeten an dieser 
Stelle angehalten und sich in die Verbeugung begeben hat. Die Ayn-Buchstaben 
befinden sich alle am Ende von Koranversen. Wenn man an einer Stelle, an der 
sich ein Lā befindet, anhält, wird das vorherige Wort erneut aufgegriffen und 
dann weiter rezitiert. Wenn am Ende eines Verses angehalten wird, wird dieses 
nicht wiederholt. Siehe auch Kapitel 1 im zweiten Abschnitt.] 

31. Wenn jemand, der ein Sahīb at-tartīb ist (also bei den Gebeten die Aufei-
nanderfolge beachten muss), sich an ein Gebet erinnert, das er zuvor nicht ver-
richtet hat, wird sein Gebet ungültig. [Für mehr Informationen siehe den Beginn 
des 74. Kapitels.] 

Wenn im Freien und überall in großen und kleinen Moscheen vor dem Betenden 
eine Frau, ein Mann oder ein Hund vorbeiläuft, unabhängig von der Entfernung, 
wird das Gebet nicht ungültig. Wer im Freien und in einer großen Moschee an 
der Stelle zwischen den Füßen des Betenden und dem Ort seiner Niederwerfung, 
in einer kleinen Moschee und einem Raum an der Stelle zwischen seinen Füßen 
und der Kibla-Wand vorbeigeht, begeht eine Sünde. Eine Moschee, in der die 

– 349 –



Entfernung zwischen der Kibla-Wand und der hinteren Wand weniger als 20 
Meter beträgt, wird als „kleine Moschee“ bezeichnet. Vor jemandem, der auf 
hohen Dingen wie einer Barriere oder einem Diwan betet, oder unter ihr vor-
beizugehen, ist eine Sünde, wenn der Kopf höher ist als die Füße des Betenden. 

An Orten, an denen jemand vorne vorbeigehen könnte, ist es sunna, dass der 
Imam oder der Alleinbetende für das Gebet in einer Linie mit seiner linken Au-
genbraue einen Stock aufstellt, der länger ist als ein halber Meter. Wenn es nicht 
möglich ist, den Stock senkrecht in den Boden zu stecken, kann er ihn vom Platz 
der Niederwerfung in Gebetsrichtung hinlegen oder eine Linie ziehen. Auch 
wenn es gestattet ist, den Vorbeigehenden durch eine Geste oder laute Rezitation 
daran zu hindern, ist es besser, ihn nicht zu hindern.  

Im Halabī-i kabīr heißt es: „Wenn das Blut, das zwischen den Zähnen austritt, 
geschluckt wird, ist das Gebet nicht ungültig, solange es kein Mundvoll beträgt.“ 
Auch wenn er ein Mundvoll schluckt, wird seine Gebetswaschung nicht ungül-
tig. 

Die Anwesenheit von Frauen in der Gemeinschaft wird auf den Seiten 371 
und 372 behandelt. Ein ungültig gewordenes Fard-Gebet zu wiederholen, ist fard. 
Es ist wādschib, ein jedes Gebet, in welchem eine Handlung begangen wurde, 
die makrūh tahrīman ist, sowie ungültig gewordene Sunna- und Nāfila-Gebete 
zu wiederholen. Siehe auch Seite 406. 

 
Lange hast du gelebt, welche Taten hast du vollbracht? 
Dein Lebensende naht, reuig zu sein, wäre nun angebracht! 
„Mit welchem Gesicht bist du in Meine Gegenwart gekommen?“ 
Wenn Allah das sagen würde, wie würde deine Antwort hierauf lauten? 
             
Und wie würdest du antworten, wenn er sagt: „Gezeigt habe Ich dir den  

      wahren Weg, 
Einen Verstand gegeben und dir überlassen, ob du wählst den  

      wahren Weg.“ 
„Die Gebote des Islams hast du missachtet, deiner Triebseele warst du  

      verfallen.“ 
Wenn Allah dies sagt zu dir, welche Antwort wird dann von dir fallen?“ 
 
Wenn Allah dir wiederum sagt: „Weil es zu warm war oder kalt,  

      hast du nicht vollzogen die Waschung für das Gebet, 
Verfallen warst du dieser Welt, und hast nicht verrichtet das Gebet. 
Die Ganzkörperwaschung hast du nicht vorgenommen und warst somit  

      immer voller Unreinheit“, 
Wirst du beim Antworten auf diese Fragen doch sein voller Schamheit! 
 
Wenn du nun die Frage bekommen hast, 
Warum du die Gebetswaschung nicht vollzogen hast? 
Ihn nicht angebetet und angefleht hast, 
Hast du eine Antwort, die hierauf passt? 

 

– 350 –



68 — MAKRŪH-HANDLUNGEN BEIM GEBET 
Der Großteil des nachfolgend Angeführten wurde aus dem Buch „ad-Durr 

al-mukhtār“ und dessen Kommentar „Radd al-muhtār“ übersetzt: 
Die Makrūh-Handlungen beim Gebet sind zweierlei Art: Wenn nur von 

„Makrūh“ die Rede ist, meint dies ein „Makrūh tahrīman“. Hierbei handelt es 
sich um Verbote, die aus dem zugehörigen Hinweis (Dalīl) durch Vermutung 
(Zann) verstanden werden. Wenn es für das Verbot keinen Hinweis oder Beleg 
gibt, doch dessen Vermeidung als gut gilt, wird es „Makrūh tanzīhan“ genannt. 
Die Wādschib-Handlungen im Gebet [sowie die Sunan muʾakkada] zu unterlassen, 
ist makrūh tahrīman, und die Sunna-Handlungen [die nicht muʾakkada sind] zu 
unterlassen, ist makrūh tanzīhan. Makrūh tanzīhan ist dem Halāl nahe und 
Makrūh tahrīman ist dem Harām nahe. Auch wenn das Gebet, welches mit 
Makrūh verrichtet wird, gültig (sahīh) ist, wird es nicht angenommen (maqbūl), 
d. h. man erlangt nicht den versprochenen Lohn (Thawāb). Siehe auch Seite 350. 
Nachfolgend werden 45 der Makrūh-Handlungen beim Gebet angeführt: 

1. Ein Kleidungsstück nicht anzuziehen, sondern nur über die Schultern zu 
werfen und so das Gebet zu verrichten, ist makrūh. Es ist nicht makrūh, die Jacke 
und den Mantel vorne geschlossen oder offen zu haben. 

2. Beim Übergang in die Niederwerfung den Rock des Entaris oder die Ho-
senbeine hochzuziehen, ist makrūh. 

3. Das Gebet zu beginnen, während der Rock des Entaris oder die Ärmel 
hochgekrempelt sind, ist makrūh. Wenn bei einer Person, die die Gebetswaschung 
vorgenommen und sich anschließend beeilt hat, um den Imam zu erreichen, 
deshalb die Ärmel hochgekrempelt geblieben sind, krempelt sie diese während 
des Gebets langsam herunter. So ist es auch vorzüglicher, dass derjenige, dem 
im Gebet seine Kopfbedeckung herunterfällt, sie wieder auf den Kopf setzt. [Hie-
raus ist zu verstehen, dass es makrūh ist, in kurzärmeliger Kleidung, deren Ärmel 
nur bis zu den Ellbogen gehen, mit einem Unterhemd oder Hosen, die nur bis 
unterhalb der Knie gehen, das Gebet zu beginnen. Es ist nicht richtig zu sagen, 
dass dies mit hochgekrämpelten Langarmhemden makrūh ist, mit kurzärmeliger 
Kleidung aber nicht, denn in sämtlichen Büchern wird in diesem Zusammenhang 
davon gesprochen, dass die Ärmel und der Rock hochgezogen sind. Ein Rock 
wird aber nicht hochgekrempelt, sondern angehoben, sodass die Beine freigelegt 
werden. Im Niʿmet-i islām heißt es bei der 11. der Makrūh-Handlungen beim 
Gebet: „Es ist makrūh, dass ein Mann mit kurzen Ärmeln betet.“ Dass es makrūh 
ist, mit kurzen Ärmeln zu beten, steht auch im Buch Maʿrifetnāme auf Seite 268.] 
Geht der Ärmel nur bis oberhalb des Ellbogens, ist der Schaden noch größer. 
Wenn während des Gebets die Ärmel oder Hosenbeine hochgekrempelt werden, 
wird das Gebet ungültig. 

4. Überflüssige, d. h. unnütze Handlungen, so z. B. an der eigenen Kleidung 
zu spielen, ist makrūh. Nützliche Bewegungen während des Gebets, wie z. B. mit 
der Hand den Schweiß von der Stirn zu wischen, hat keinen Schaden. Wenn die 
Hose oder das Entari am Körper klebt, ist es nicht makrūh, diese Kleidung von 
der Haut zu lösen, damit die Form der Schamstellen nicht ersichtlich wird. Staub 
von sich abzuwischen, ist makrūh. Unnütze Bewegungen beim Gebet und das 
laute Lachen auf Friedhöfen, wurden im Hadith untersagt. Auch wenn das Kratzen 
nicht unnütz ist, wird das Gebet ungültig, wenn in einem Rukn die Hand dreimal 
gehoben wird. 

5. In Arbeitskleidung, in Kleidung, die nicht für die Gesellschaft von Älteren 
geeignet ist, in übel riechender Kleidung und übel riechenden Socken das Gebet 

– 351 –



zu verrichten, ist makrūh. Wenn jedoch keine andere Kleidung vorhanden ist, 
ist es nicht makrūh. [Hat die Person Geld, muss sie es kaufen.] Es ist nicht makrūh, 
in einem Pyjama oder einem Nachthemd wie einem Entari zu beten.  

6. Etwas im Mund zu haben, das die Rezitation nicht behindert, ist makrūh. 
Behindert es die Rezitation, wird das Gebet ungültig. 

7. Das Gebet barhäuptig zu verrichten, ist makrūh. Wenn er mit unbedecktem 
Haupt das Gebet verrichtet, weil er dem Bedecken des Hauptes im Gebet keine 
Wichtigkeit beimisst, ist es makrūh. Betet er barhäuptig, weil er dem Gebet an 
sich keine Wichtigkeit beimisst, wird er ein Kāfir. „Kasal“ bedeutet, eine Handlung 
nicht zu vollziehen, weil man sie nicht ausführen möchte. „Adschz“ bedeutet, 
eine Handlung vollziehen zu wollen, aber aufgrund von mangelnder Möglichkeit, 
von Unvermögen nicht verrichten zu können. Wenn die Kopfbedeckung herun-
terfällt, ist es besser, sie mit einer kleinen Bewegung wieder aufzuheben und an-
zuziehen. Es schadet zwar nicht, das Gebet barhäuptig zu verrichten, um seine 
Niedrigkeit kundzutun, doch es ist dennoch vorzüglicher, das Haupt zu bedecken. 
Ebenfalls ist es makrūh, wenn die Kopfbedeckung ausgezogen wird, um die Hitze 
zu lindern und sich wohlzufühlen. [Man sollte im Gebet den Kopf allerwenigstens 
mit einer Gebetsmütze in beliebiger Farbe bedecken. Dass die schwarze Gebets-
mütze ein Kleidungsstück der Juden sei, das sie in Synagogen tragen, steht in 
den Religionsbüchern nicht geschrieben. Eine schwarze Kopfbedeckung ist sunna. 
Siehe auch Kapitel 64 im ersten Abschnitt sowie Kapitel 38 im zweiten Ab-
schnitt.] 

[Der Gesandte Allahs und die edlen Gefährten verrichteten ihre Gebete in 
ihren Schuhen/Sandalen (Naʿl). Naʿl meint eine Sandale mit Ledersohle. Im 
Targhīb as-salāt steht: „Es heißt, dass ein Mann, der barfuß im Gebet sitzt, seine 
Fußsohle bedecken soll, indem er seine rechte Hand nach hinten streckt, denn 
es widerspricht jederzeit dem rechten Benehmen, den Muslimen die nackte Fuß-
sohle zu zeigen. Geschieht dies im Gebet, ist es noch hässlicher. Einige Gelehrte 
wiederum sagten: ,Er soll während des Gebets mit der Hand seine nackten Füße 
nicht bedecken, denn es ist sunna, in der Sitzposition die Hände auf die Ober-
schenkel gelegt zu haben, während es sunna ist für den Betenden hinter ihm, auf 
den eigenen Schoß zu schauen. Wenn beide gemäß der Sunna sitzen, wird keine 
Anstandslosigkeit geschehen.‘ “ Wie ersichtlich ist, ist es auch gemäß den Ge-
lehrten, die sagen, man solle beim Sitzen mit der Hand den Fuß nicht bedecken, 
anstandslos, barfuß zu beten. Doch da es makrūh ist, im Sitzen die Hände von 
den Oberschenkeln zu trennen, soll nicht ein zweites Makrūh verrichtet werden, 
um das Makrūh, dass der Fuß bar (unbedeckt) ist, zu verhindern. Ihnen zufolge 
geschieht keine Anstandslosigkeit, wenn der hinter ihm Sitzende auf seinen 
eigenen Schoß schaut. Im Halabī-i kabīr heißt es, dass es makrūh ist, im Stehen, 
in der Verbeugung, in der Niederwerfung und im Sitzen die Hände nicht gemäß 
der Sunna zu platzieren. Dies ist der Grund dafür, weshalb im Marāqī al-falāh 
zu Beginn des Kapitels über die Makrūh-Handlungen beim Gebet und bei Halabī 
am Ende desselben Kapitels steht: „Es ist makrūh, ein Wādschib oder eine Sunna 
zu unterlassen. Daher ist es makrūh, dass Männer in der Niederwerfung ihre 
nackten (unbedeckten) Füße [mit ihren Händen] bedecken.“ Obwohl im Bahdschat 
al-fatāwā für jede Fatwa ein Beleg aus den Fiqh-Büchern angeführt wird, konnte 
der Autor für die falsche Fatwa über dieses Thema keinen Beleg anführen und 
ließ die Stelle für die Quelle frei. Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über 
die Makrūh-Handlungen beim Gebet: „Das Gebet mit Schuhen (Naʿl) oder Le-
dersocken (Khuff) zu verrichten ist vorzüglicher, als barfuß zu beten. Somit wird 
den Juden nicht Folge geleistet. In einem Hadith heißt es: ,Verrichtet die Gebete 
mit Schuhen, um den Juden nicht zu gleichen!‘ Der Gesandte Allahs und die 

– 352 –



edlen Gefährten verrichteten ihre Gebete mit ihren Schuhen (Sandalen), mit 
denen sie auf der Straße liefen. Ihre Schuhe waren sauber und der Boden der 
Prophetenmoschee war aus Sand. Mit unreinen Schuhen durfte man die Moschee 
nicht betreten.“ Moscheen dürfen nicht betreten werden mit Schuhen, an denen 
Unreinheit haftet. Diese Sunna wird eingehalten, indem man Socken anzieht. 
Wer unreine Socken hat oder gar keine Socken, für den ist es besser, dass er sein 
Gebet mit einem langen Gewand (Entari), das bis zu den Fußknöcheln reicht, 
verrichtet. Dass es sehr verdienstvoll ist, das Gebet mit bedeckten Füßen zu ver-
richten, steht auch in den Büchern Halabī, al-Barīqa und al-Hadīqa. 

Zu sagen: „Die Nichtmuslime verrichten in den Kirchen mit unbedecktem 
Haupt und nackten Füßen ihre Gottesdienste, wir sollten genauso wie sie auf zi-
vilisierte Art unsere Gottesdienste verrichten“, und daher mit unbedecktem 
Haupt und barfuß zu beten, sich auf erhöhte Stellen niederzuwerfen und die ei-
genen Untergebenen dazu zu zwingen, ist auf keinen Fall gestattet. Es ist makrūh, 
in den gottesdienstlichen Handlungen den Ungläubigen zu ähneln. Wer jedoch 
Missfallen an der im Islam vorgeschriebenen Form der gottesdienstlichen Hand-
lungen hat, wird ein Kāfir.] 

8. Es ist makrūh, das Gebet zu beginnen, während das Bedürfnis besteht, die 
kleine oder große Notdurft zu verrichten, oder wenn Darmwind drückend ist. 
Wenn das Bedürfnis während des Gebets auftritt, muss man das Gebet abbrechen. 
Bricht der Betende es nicht ab, begeht er eine Sünde. Auch wenn er das Ge-
meinschaftsgebet dadurch verpassen wird, ist es vorzüglicher, das Gebet abzu-
brechen. Es ist vorzugswürdiger, die Sunna des Betens in Gemeinschaft zu ver-
passen, als das Gebet mit einem Makrūh zu verrichten. Wenn aber die Gefahr 
besteht, die Gebetszeit oder das Totengebet zu verpassen, ist es nicht makrūh. 

9. Es ist makrūh, dass Männer im Nacken einen Dutt tragen oder ihre Haare 
um den Kopf wickeln oder sie auf dem Kopf zu einem Dutt sammeln und es 
binden und so das Gebet beginnen. Wenn sie dies im Gebet tun, wird ihr Gebet 
ungültig. In Mekka wird im Weihezustand (Ihrām) das Gebet barhäuptig verrichtet.  

10. Innerhalb des Gebets Stein und Erde von der Stelle der Niederwerfung 
mit der Hand wegzufegen, ist makrūh. Wenn es die Niederwerfung erschwert, 
ist es zwar gestattet, sie mit einer einzigen Bewegung zu entfernen, doch dies 
sollte vor dem Gebet geschehen. 

11. In der Moschee, wenn man sich in die Reihe für das Gebet stellt, zum 
Gebet ansetzt oder im Gebet ist, die Finger beider Hände ineinander zu legen 
und sie zu knacken, ist makrūh. Wenn es vor der Vorbereitung zum Gebet aus 
einer Notwendigkeit heraus geschieht, ist es nicht makrūh. 

12. Im Gebet die Hand auf die Flanke zu platzieren, ist makrūh. Die Finger 
beider Hände ineinander zu verschränken, ist im Gebet, bei der Predigt, beim 
Mawlid und in der Moschee makrūh tahrīman und an anderen Orten makrūh 
tanzīhan. 

13. Den Kopf und das Gesicht im Gebet von der Gebetsrichtung abzuwenden, 
ist makrūh. Den Blick herumschweifen zu lassen, ist makrūh tanzīhan. Wenn 
man die Brust in eine andere Richtung als die Kibla wendet, wird das Gebet un-
gültig. 

14. Es ist makrūh, während des Taschahhud wie ein Hund zu sitzen, d. h. die 
Position einzunehmen, in der man auf dem Gesäß sitzt, die Beine angewinkelt 
hat, mit den Knien die Brust berührt und die Hände auf den Boden platziert. 

15. Es ist makrūh, dass Männer bei der Niederwerfung ihre Unterarme flach 
auf den Boden legen. Frauen hingegen legen ihre Unterarme flach auf den Bo-
den. 

– 353 –



16. Es ist makrūh, gegen das Gesicht einer Person zu beten. Auch wenn sich 
diese Person weiter entfernt befindet, ist dies makrūh. Wenn sich dazwischen 
eine Person befindet, die dem Betenden mit dem Rücken zugewandt ist, ist es 
nicht makrūh. 

17. Den Gruß (Salām) von jemandem mit Hand- oder Kopfbewegungen zu 
erwidern, ist makrūh. Es ist nicht makrūh, auf eine Frage mit dem Kopf oder der 
Hand zu antworten, so z. B. auf die Frage „In welcher Einheit seid ihr?“ mit den 
Fingern zu antworten. Das Gebet dessen, der auf die Anweisung eines anderen 
hin sofort seine Position wechselt oder sich in die vordere Reihe begibt, wird 
ungültig. [Siehe Punkt 11 bei den Handlungen, die das Gebet ungültig machen.] 

18. Im Targhīb as-salāt heißt es: „Im Gebet und außerhalb des Gebets mit of-
fenem Mund zu gähnen, ist makrūh. Es sollte dabei auf die Unterlippe gebissen 
werden.“ Wenn man es nicht unterdrücken kann, sollte man den Mund im Stehen 
mit der Außenseite der rechten Hand und in den anderen Positionen des Gebets 
sowie außerhalb des Gebets mit der Außenseite der linken Hand bedecken. Gäh-
nen ohne Notwendigkeit ist vom Teufel (Schaitan). Die Propheten gähnten nicht. 

19. Im Gebet die Augen zu verschließen, ist makrūh tanzīhan. Wenn es getan 
wird, um die Konzentration zu wahren, ist es nicht makrūh. 

20. Es ist makrūh, dass der Imam innerhalb des Mihrāb steht. Die Wölbung 
in der Kiblawand wird „Mihrāb“ (Gebetsnische) genannt. Wenn sich die Füße 
außerhalb der Gebetsnische befinden und der Imam die Niederwerfung in die 
Nische vollzieht, ist es nicht makrūh. Die Position einer Person wird an der Stelle 
angesehen, wo ihre Füße stehen. Die Priester leiten nämlich die Gottesdienste, 
während sie in einem anderen Raum sind. Wenn in den Moscheen der Imam der 
ersten Gemeinschaft nicht beim Mihrāb betet, ist es makrūh. 

21. Es ist makrūh tanzīhan, dass der Imam als einziger 1 Dhrāʿ (einen halben 
Meter) höher als die Gemeinschaft steht. Dies wurde untersagt, damit keine 
Ähnlichkeit zu den Priestern entsteht. 

22. Ebenso ist es makrūh tanzīhan, dass der Imam als einziger niedriger als 
die ihm Folgenden steht. 

23. Sich in die hintere Gebetsreihe zu stellen, während es noch freie Stellen 
in der vorderen Reihe gibt, und während es keine freien Stellen in der Reihe 
gibt, sich allein hinter die Reihe zu stellen, ist makrūh. Wenn in der Reihe kein 
Platz vorhanden ist, stellt er sich nicht alleine hin, sondern wartet bis zur Ver-
beugung darauf, dass sich jemand zu ihm stellt. Sollte niemand kommen, quetscht 
er sich in die vordere Reihe. Passt er dort nicht hinein, zieht er eine Person, der 
er vertraut, zu sich nach hinten. Gibt es niemandem, dem er vertraut, stellt er 
sich alleine hin. 

24. Das Gebet mit einer Kleidung zu verrichten, auf der sich Bilder von Le-
bewesen [Menschen oder Tieren] befinden, ist makrūh tahrīman. Wenn sich 
darauf leblose Bilder befinden, ist es nicht makrūh. Es ist harām, Bilder [und 
Skulpturen] von Lebewesen anzufertigen, sei es um diese zu ehren oder zu er-
niedrigen, seien sie klein oder groß. Siehe im Makātīb-i scharīfa den 60. und 85. 
Brief. Die Übersetzung des 85. Briefes findet sich in diesem Buch, im 72. Kapitel 
des zweiten Abschnitts. 

[Im al-Hadīqa steht unter den Übeln der Hand: „Es ist zu jeder Zeit makrūh, 
Kleidung zu tragen, auf der Lebewesen abgebildet sind, auch wenn diese nicht 
im Gebet getragen wird. Doch es ist gestattet, wenn das Bild verdeckt ist.“ Hieraus 
kann verstanden werden, dass es erlaubt ist, für Ausweispapiere, Dokumente, 
Urkunden und andere notwendige Dinge kleine Fotos schießen zu lassen und 
sie bedeckt zu bewahren. Dies geht auch hervor aus dem Hinweis auf Seite 238 

– 354 –



im fünften Band von Ibn Ābidīn. In einem Hadith, der auf Seite 26 im az-
Zawādschir aufgezeichnet ist, heißt es: „Zerreißt und vernichtet die Bilder, die 
in eure Hände gelangen!“ Wenn dies jedoch zu Feindschaft und Zwietracht führt, 
sollte dies nicht getan werden. Es gibt keine Bilder von Propheten, den edlen 
Gefährten und der großen Islamgelehrten. Die Bilder, die man in Zeitungen und 
Filmen als ihre Bilder sieht, sind alle erfunden. Sie tun dies, um Geld zu verdienen 
und die Muslime zu täuschen. So wie es harām ist, auch die Bilder gesegneter 
(respektabler) Persönlichkeiten hoch aufzuhängen, ist es auch harām, diese auf 
niedrige Plätze zu legen. Es ist harām, Bilder von Lebewesen anzufertigen, seien 
diese groß oder klein, seien ihre Schamstellen bedeckt oder nicht. Das Geld, 
welches dafür genommen wird, ist ebenfalls harām. Dies wurde verboten, um 
der Götzendienerei vorzubeugen. Es steht in Tahtāwīs Superkommentar zum al-
Imdād, dass es makrūh ist, auch außerhalb des Gebets Kleidung zu tragen, auf 
der Lebewesen abgebildet sind. 

Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in einem 
seiner Briefe: „Sachen wie Taschentücher und Geld, auf denen Lebewesen ab-
gebildet sind, zu verwenden, ist gestattet. Denn solche Sachen sind nicht respek-
tabel, sondern verächtlich.“ Im dritten Band des Buches al-Fiqh alal-madhāhib 
al-arbaʿa steht dies ebenfalls geschrieben. Ibn Hadschar al-Haytamī al-Makkī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Fatwa: 

„Es liegt kein Schaden darin, dass sich auf Dingen wie Taschentüchern oder 
Geld das Bild eines Lebewesens befindet. Denn es ist nicht erlaubt, das Bild 
eines Lebewesens an geehrten Stellen zu verwenden, doch auf Dingen, die nicht 
geehrt werden, ist es gestattet.“ Demnach ist es erlaubt, es auf dem Boden zu 
haben und auf Dingen, die auf den Boden gestellt und ausgelegt werden, auf 
Kissen, Matten, Taschentüchern, Geld, Briefmarken und an verschlossenen Orten 
wie Taschen, Handtaschen und Schränken sowie an unter dem Bauchnabel lie-
genden Stellen auf der Kleidung, aber es ist harām, dass es sich über dem Bauch-
nabel befindet oder aufgehängt wird. Für irgendeinen Zweck Bilder, auf denen 
Frauen oder Menschen mit entblößter Awra abgebildet sind, zu verwenden, selbst 
unlüstern, und auf diese lüstern zu schauen, ist harām. 

Im al-Hadīqa heißt es in Band 2 auf Seite 633: „Es ist makrūh tahrīman, ein 
Blatt Papier, eine Decke oder einen Gebetsteppich, auf denen etwas geschrieben 
steht, sei es auch nur ein einziger Buchstabe, auf den Boden zu stellen und aus-
zulegen. Diese, gleich für welchen Zweck, zu verwenden und auf dem Boden 
auszulegen, kommt einer Verachtung dieser gleich. Sie mit der Absicht der Ver-
achtung auszulegen oder zu verwenden, ist Kufr. Es wurde gesagt, dass es gestattet 
ist, sie auf die Wand zu schreiben oder Schriftstücke an die Wand zu hängen.“ 
Hieraus ist zu verstehen, dass es nicht gestattet ist, Gebetsteppiche, auf denen 
die Kaaba oder Moscheen abgebildet sind oder auf denen etwas geschrieben 
steht, zum Beten auf dem Boden auszulegen. Diese jedoch als Dekoration an 
die Wand zu hängen, ist gestattet. 

Wie man sieht, hat die islamische Religion menschliche Bilder und Skulpturen 
verboten, die dazu dienen, Menschen zu verhöhnen und Lebewesen zu verehren, 
junge Menschen zur Unzucht zu verleiten und Verheiratete zu verführen, und 
sie hat Zeichnungen von anatomischen Teilen von Lebewesen und Pflanzen sowie 
alle Arten von Zeichnungen zu Physik, Chemie, Astronomie und Bauwesen 
erlaubt. Der Islam gebietet, Bilder (Zeichnungen), die für Wissenschaft und 
Technik notwendig sind, anzufertigen und daraus Nutzen zu ziehen. Der Islam 
hat wie in allen Angelegenheiten auch die Bilder in zwei Kategorien eingeteilt, 
nämlich in nützliche und schädliche, und das Nützliche erlaubt und das Schädliche 
verboten. Daher sind die Aussagen der Ungläubigen, wonach im Islam das An-

– 355 –



fertigen von Bildern eine Sünde sei und es somit ein Bilderverbot gäbe, was wie-
derum Rückständigkeit sei, eine blinde und fanatische Behauptung und 
Verleumdung.] 

25. Es ist makrūh, wenn ein Bild eines Lebewesens an die Wand gemalt oder 
auf ein Stoff- oder Papierstück angefertigt wird und über dem Haupt des Betenden 
oder vor, rechts oder links von ihm gehängt oder gelegt wird. Das Bild eines 
Kreuzes ist ebenfalls wie das Bild eines Lebewesens, auch wenn es nicht in Form 
von etwas Lebhaftem ist, da hier eine Ähnlichkeit zu den Christen entsteht. Ihre 
üblen Taten zu begehen auch ohne die Absicht, ihnen zu ähneln, und ihre Taten, 
die nicht übel sind, mit der Absicht zu verrichten, ihnen zu ähneln, ist makrūh. 
[Doch dass es makrūh ist, an solchen Orten und an Orten, an denen Alkohol, 
Glücksspiel und Musikinstrumente vorhanden sind, das Gebet zu verrichten, 
dass die Engel der Barmherzigkeit solche Orte nicht betreten und dass Bittgebete, 
die an einem solchen Ort gesprochen werden, nicht angenommen werden, steht 
im Targhīb as-salāt sowie im Nisāb al-akhbār. Geräte, bei denen auch Musik 
gehört wird und bei denen auch die Bilder, deren Anschauen harām ist, angesehen 
werden, sind wie Musikinstrumente.] Das Gebet ist nicht makrūh, wenn sich das 
Bild eines Lebewesens auf etwas befindet, auf das man tritt, auf das man sich 
setzt oder an das man sich anlehnt. Wenn sich das Bild an den Wänden hinter 
dem Betenden oder an der Decke befindet, ist es leicht makrūh. 

Auf einem Gebetsteppich zu beten, auf dem sich an Stellen, auf die nicht die 
Niederwerfung vollzogen wird, Bilder von Lebewesen befinden, ist nicht makrūh, 
denn auf den Boden auszulegen, wird als eine Verachtung und Erniedrigung ge-
wertet (ad-Durar). [Demnach ist es nicht gestattet, für das Gebet Gebetsteppiche 
zu verwenden, auf denen sich Abbildungen der Kaaba oder von Moscheen und 
geehrten Schriften sowie Bilder und Stickereien, die den Betenden ablenken 
könnten, befinden.] 

Befindet sich das Bild unter den Füßen des Betenden, an der Stelle, an der er 
sitzt, auf seinem Körper oder seiner Hand, ist es makrūh. [Hieraus ist zu verstehen, 
dass die Bilder in der Tasche das Gebet nicht makrūh machen.] Die Stelle, auf 
die man tritt bzw. auf die man sich setzt, ist nämlich wie die Kleidung am Körper. 
Ein an das Handgelenk gebundenes Bild ist makrūh, da es verhindert, die Hände 
entsprechend der Sunna zu platzieren. 

Wenn das Bild eines Lebewesens, das sich auf Geld, dem Ring oder an einer 
anderen beliebigen Stelle befindet, klein ist, d. h., für den Fall, dass man es auf 
den Boden legt, jemand, der steht, seine Körperteile nicht voneinander unter-
scheiden kann, so ist das Gebet nicht makrūh. Wenn das Bild groß und verdeckt 
ist, so ist es ebenfalls nicht makrūh. Ist der Kopf des Lebewesens abgetrennt, 
das Gesicht oder die Brust, der Bauch und der Kopf verwischt, wegradiert oder 
verputzt, dann ist das Gebet nicht makrūh. 

Bilder von leblosen Objekten, so z. B. von Bäumen und Landschaften, machen 
das Gebet nicht makrūh, unabhängig davon, wo sich diese Bilder befinden. Denn 
kleine, kopflose und leblose Bilder wurden nicht angebetet. Auch wenn es Men-
schen gab, die die Sonne, den Mond, die Sterne und grüne Bäume angebetet 
haben, beteten sie diese Dinge selbst an und nicht ihre Abbildungen. Gegen 
diese Sachen selbst zu beten, ist makrūh. 

Die Engel der Barmherzigkeit betreten ein Haus nicht, in welchem große 
Bilder von Lebewesen an respektablen Plätzen aufgehängt sind, in welchem sich 
ein Hund oder ein Mensch im Zustand großer ritueller Unreinheit befindet. Die 
Schutzengel trennen sich vom Menschen nur beim Geschlechtsverkehr und auf 
der Toilette. Die zwei Schreibengel (al-Kirām al-kātibūn), die sich auf den Schul-
tern der Menschen befinden und ihre guten sowie schlechten Taten festhalten, 

– 356 –



sowie die Engel, die vor den Dschinnen schützen, werden „Schutzengel“ (Hafaza) 
genannt. Was der Mensch auf der Toilette macht, teilt Allah, der Erhabene, den 
Engeln mit. Wenn er die Toilette verlässt, schreiben sie auf, was er tat. Die Engel 
schreiben nicht auf irgendetwas mit Buchstaben. So wie wir Informationen in 
unserem Verstand und Gedächtnis sammeln, so sammeln sie die Handlungen 
eines Menschen an einem Ort. Es gibt verschiedene Aufzeichnungsmöglichkeiten 
in unserer Zeit wie Video- oder Audiokasseten. In den Himmeln gibt es Engel, 
welche mit unbekannten Stiften [Werkzeugen] schreiben. Bei den Ungläubigen 
werden nur die Übeltaten festgehalten. Bei jedem Menschen gibt es Dschinnen, 
die ihn befallen, und es gibt Engel, welche die Menschen vor ihnen schützen. 

Für Kinder Puppen zu kaufen, damit sie mit ihnen spielen, ist nach Imām 
Abū Yūsuf gestattet. 

26. Im Gebet die rezitierten Koranverse oder Tasbīhāt mit den Fingern abzu-
zählen, ist makrūh tanzīhan. Mit dem Herzen oder die Finger nur leicht bewegend 
abzuzählen, ist gestattet. Außerhalb des Gebets mit den Fingern zu zählen oder 
eine Gebetskette zu verwenden, ist gestattet. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, sah, dass eine Frau ihre Tasbīhāt mit Kernen zählte, und er verbat es 
ihr nicht. Es ist makrūh, zwecks Prahlerei oder Zurschaustellung eine Gebetskette 
zu gebrauchen. 

Eine Schlange oder einen Skorpion, bei der/dem die Gefahr herrscht, gebissen 
zu werden, d. h. die sich nähern, zu töten, macht das Gebet nicht ungültig und ist 
auch nicht makrūh. Sie mit dem linken Schuh zu töten, ist mustahabb. Eine weiße 
Schlange, die sich geradlinig bewegt, ohne sich zu winden, ist ein Dschinn. Wenn 
sie keinen Schaden verursacht, sollte man sie nicht töten. Doch es ist gestattet, 
sie zu töten, denn die Dschinnen haben unserem geliebten Propheten, Friede sei 
mit ihm, versprochen, die Häuser der Muslime nicht zu betreten. Durch das Be-
treten des Hauses brechen sie also ihr Wort. Daher sollten sie erst gewarnt 
werden, indem man „Irdschiʿ bi-iznillāh“ sagt, und wenn sie sich daraufhin nicht 
fortbegeben, sollten sie getötet werden. Im Gebet jedoch wird diese Warnung 
nicht ausgesprochen. Der Grund, warum Dschinnen in Gestalt von Schlangen 
nicht sofort getötet werden, ist nicht, ihnen Respekt zu zollen, sondern zu ver-
hindern, dass sie Schaden anrichten. 

27. Es ist nicht makrūh, das Gebet in Richtung des Rückens sitzender und 
stehender Personen zu verrichten, auch wenn sie sprechen. Doch in Richtung 
des Gesichtes einer Person zu beten und in Richtung des Rückens von Personen, 
die mit lauter Stimme sprechen, ist makrūh. 

28. In Richtung des Mushaf, eines Schwertes, einer Kerze, einer Laterne, 
einer Lampe, einer Flamme, von Kriegsgeräten wie Pistolen oder einer liegenden, 
schlafenden Person zu beten, ist nicht makrūh. Denn diese wurden nicht angebetet. 
Die Feueranbeter beten Feuer an und nicht die Flamme. In Richtung eines flam-
menden Feuers zu beten, ist makrūh. 

29. Sich von Kopf bis Fuß in ein einziges Tuch zu wickeln und so das Gebet 
zu verrichten, ist makrūh tahrīman.  

30. Einen Turban um den unbedeckten Kopf zu wickeln und daher mit offenem 
Oberkopf das Gebet zu verrichten, ist makrūh tahrīman.  

31. Das Gebet zu verrichten, während Mund und Nase bedeckt sind, ist makrūh 
tahrīman. Die Feueranbeter beten auf diese Weise. [Es sollte nicht mit einer 
Maske, mit Handschuhen oder einer Brille, die verhindert, dass die Stirn den 
Boden berührt, das Gebet verrichtet werden. Mit Sachen, die verhindern, dass 
Stirn, Nase oder Hände den Boden berühren, also die das Erfüllen einer Fard 
oder Sunna verhindern, darf nicht gebetet werden, es sei denn, es besteht dafür 

– 357 –



eine Notwendigkeit. Auch für Frauen gibt es keine Notwendigkeit, diese im 
Gebet zu tragen.] 

32. Ohne Entschuldigung den Schleim aus dem Rachen auszuhusten, ist 
makrūh. Wenn das Blut, das sich im Mund gebildet hat, nicht ein Mundvoll ist, 
macht weder seine Bildung noch sein Schlucken die Gebetswaschung oder das 
Gebet ungültig. Dies gilt auch für Erbrochenes [Halabī-i kabīr und al-Hindiyya]. 

33. Eine „geringe“ Handlung (Amal qalīl), d. h. eine Hand ein- oder zweimal 
zu bewegen, ist makrūh. [Siehe Punkt 15 der Handlungen, die das Gebet ungültig 
machen.] Beißende Läuse oder Flöhe mit einer geringen Handlung zu töten, ist 
gestattet. Nicht beißende Läuse oder Flöhe zu fangen und zu töten, ist makrūh. 
Es ist harām, diese in der Moschee zurückzulassen, gleich ob lebendig oder tot. 

34. Eine der Sunna-Handlungen des Gebets zu unterlassen, ist makrūh. 
Es gibt zwei Arten der Sunna: Die erste Art ist die „Sunnat al-hudā“, diese 

werden auch „Sunna muʾakkada“ (starke Sunna) genannt. Die zweite Art ist die 
„Sunnat az-zawāʾid“. Diese sind jene Sunna-Handlungen, die nicht muʾakkada 
sind. Es wurde auch gesagt, dass es sich mit „mustahabb“ und „mandūb“ genauso 
verhält. 

Eine Sunna muʾakkada des Gebets zu unterlassen, ist makrūh tahrīman. Eine 
Sunna, die nicht muʾakkada ist, zu unterlassen, ist makrūh tanzīhan. Ein Mustahabb 
zu unterlassen, ist nicht makrūh, sondern das Unterlassen des Bevorzugten (Khilāf 
al-awlā), d. h. das Einhalten der Mustahabb-Handlungen bringt Lohn, doch sie 
zu unterlassen, bringt keineswegs Schuld mit sich. Man verpasst aber den Lohn 
für sie. 

35. Mit dem Kind in den Armen das Gebet zu beginnen, ohne dass dafür eine 
Notwendigkeit vorliegt, ist makrūh. Wenn eine Notwendigkeit besteht und die 
Kleidung des Kindes rein ist, ist es nicht makrūh. 

36. Es ist makrūh, ohne triftigen Grund das Gebet in Anwesenheit von Dingen 
zu verrichten, die das Herz beschäftigen und die Demut (Khuschūʿ) verhindern, 
so z. B. gegenüber von Ziergegenständen, in Anwesenheit von Spielen und Mu-
sikinstrumenten oder gegenüber von Essen, das man begehrt. [Der Gebetsteppich 
sollte einfarbig sein und es sollten sich keine Abbildungen, Formen oder farbigen 
Muster darauf befinden.] Die Schuhe hinten zu lassen und dann zu beten, ist 
makrūh. Dass dies makrūh ist, steht im ad-Durr al-mukhtār im Kapitel zur Pil-
gerfahrt auf Seite 186, am Ende des Halabī-i kabīr sowie im al-Bazzāziyya. Am 
Ende der Bücher al-Barīqa und al-Hadīqa im Kapitel über die Einflüsterungen 
bei der Intimreinigung wird dies ebenfalls ausführlich behandelt. 

37. Sich beim Verrichten eines Fard-Gebets unentschuldigt an eine Wand 
oder eine Säule zu lehnen, ist makrūh. Bei Nāfila-Gebeten ist dies nicht makrūh. 

38. Beim Übergang zur Verbeugung und beim Wiederaufrichten aus der Ver-
beugung die Hände zu den Ohren zu heben, ist makrūh.  

39. Die Rezitation in der Verbeugung zu vervollständigen, ist makrūh. 
40. Für die Verbeugung und Niederwerfung den Kopf vor dem Imam zu ver-

beugen bzw. auf den Boden zu legen oder zu erheben, ist makrūh. 
41. An Orten, an denen der Verdacht besteht, dass sich dort Unreinheit 

befindet, wie beispielsweise auf dem Friedhof, im Hamam oder in der Kirche, ist 
das Beten makrūh. Nach dem Reinigen bzw. Waschen zu beten oder im Umklei-
debereich des Hamam das Gebet zu verrichten oder in der Moschee des Friedhofes 
zu beten, ist nicht makrūh. Wenn aufgrund von Kälte oder anderen Gründen 
nicht im Freien gebetet werden kann und es keinen anderen Ort gibt, dann ist es 
gestattet, in einer Kirche in Gemeinschaft oder alleine zu beten. Doch nach dem 

– 358 –



Gebet sollte die Kirche umgehend verlassen werden, denn in den Kirchen sammeln 
sich die Teufel. Wenn die Anzeichen des Kufr aus einer Kirche entfernt werden, 
ist das Gebet dort nicht im Geringsten makrūh. In Richtung einer unverdeckten 
Unreinheit zu beten, ist makrūh. 

42. Das Gebet direkt auf ein Grab gewandt zu verrichten, ist makrūh. Die 
Wahhabiten sagen, dies sei Götzendienerei (Schirk).  

[In Band 2 des al-Hadīqa heißt es auf Seite 630: „In einem Hadith wurde 
gesagt: ,Verflucht seien jene, die auf dem Grab das Gebet verrichten.‘ Auf 
Gräbern zu beten bedeutet nämlich, den Juden zu gleichen. Deswegen wurde 
dies als makrūh bezeichnet.“ Doch an einem Ort des Friedhofes, an dem es kein 
Grab gibt, zu beten, ist nicht makrūh, wie in den Büchern al-Khāniyya und al-
Hāwī steht. Befindet sich das Grab hinter dem Betenden oder in einer solchen 
Entfernung vor ihm, dass das Vorbeigehen vor ihm gestattet wäre, ist das Beten 
nicht makrūh. Die Mausoleen von Propheten und Rechtschaffenen in Moscheen 
umzuwandeln, würde bedeuten, den Juden zu gleichen, und weil dies dem Umstand 
gleicht, in den gottesdienstlichen Handlungen jemand anderen Allah, dem Er-
habenen, beizugesellen, verbat unser ehrwürdiger Prophet dies. Er sagte: „O 
mein Herr! Verwandle mein Grab nicht in einen Götzen, der angebetet wird!“ 
Doch wenn in der Nähe eines Rechtschaffenen eine Moschee errichtet wird oder 
daran denkend, dass man durch ihn die Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, 
erreicht oder dass durch den Gottesdienst auch dem Rechtschaffenen ein Nutzen 
zukommt, neben dem Grab gebetet wird und man nicht daran denkt, ihm gegen-
über zu beten, um ihn zu verehren, ist dies in keinster Weise schädlich. Schließlich 
befindet sich das Grab Ismāʿīls, Friede sei mit ihm, neben der Kaaba, an dem 
„al-Hatīm“ genannten Ort. Weil das Gebet, das an diesem Ort verrichtet wird, 
das wertvollste unter den in der al-Harām-Moschee verrichteten Gebeten ist, 
bemühen sich die Pilger darum, hier zu beten. Dass dem so ist, steht auch im 
Kommentar zum Buch al-Masābīh. Auf Seite 268 des Maʿrifetnāme heißt es: „Es 
ist makrūh, das Gebet auf ein Grab zugewandt, das nicht mit einem Schleier ab-
gegrenzt ist, zu verrichten.“ In Band 5 des al-Fatāwā al-hindiyya steht auf Seite 
320: „Wenn sich zwischen der Kibla der Moschee und dem Grab ein Schleier be-
findet oder das Grab neben oder hinter dem Betenden liegt, ist es nicht makrūh.“ 

Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Es gibt drei Arten von Stiftungen (Sg. 
Waqf): Solche, die nur für die Armen vorgesehen sind; solche, die zuerst den 
Reichen und dann den Armen gelten; und solche, die sowohl für die Reichen als 
auch für die Armen sind. Schulen, Gasthäuser, Krankenhäuser, Friedhöfe, Mo-
scheen und Brunnen wurden sowohl für die Armen als auch die Reichen gestiftet.“ 
Dass es nicht gestattet ist, auf gestifteten Friedhöfen Mausoleen zu errichten, 
dient dem Zweck, die Plätze der Armen nicht zu besetzen. Es kann aber nicht 
gesagt werden, dass dies damit begründet sei, dass das Errichten von Mausoleen 
harām sei.] 

43. Während des Taschahhud nicht gemäß der Sunna zu sitzen, ist makrūh 
tanzīhan. Wenn jemand einen Entschuldigungsgrund hat, ist es nicht makrūh. 

44. In der zweiten Gebetseinheit den Koranvers, den man in der ersten Einheit 
rezitiert hat, zu wiederholen, ist makrūh tanzīhan. Einen Koranvers zu lesen, 
der vor dem Koranvers in der ersten Einheit liegt, ist makrūh tahrīman. Wird 
dies aus Vergesslichkeit gelesen, ist es nicht makrūh. Es ist auch makrūh, in der 
zweiten Einheit drei Verse mehr zu rezitieren als in der ersten Einheit. [Siehe 
Kapitel 64.] 

45. Nach dem Fard-Gebet sich nicht direkt für das Sunna-Gebet zu erheben, 
ist makrūh (Targhīb as-salāt).  

– 359 –



GRÜNDE, DIE ES MUBĀH MACHEN, JEDE ART VON GEBET AB-
ZUBRECHEN: 

1. Um eine Schlange zu töten. 
2. Um ein entlaufenes Tier zu fangen.  
3. Um eine Herde vor einem Wolf zu retten. 
4. Um einen überlaufenden Topf vom Herd (Feuer) zu nehmen. 
5. Um ein Gut, das ihm selbst oder jemand anderem gehört und dessen Wert 

nicht weniger als ein Dirham beträgt, vor dem Untergang zu bewahren. [Siehe 
auch unter dem Begriff „Dirham scharʿī“.] 

6. Um sich vom Zustand drückender Notdurft oder Blähungen zu befreien. 
7. Um sich von einer Sache zu befreien, die in einer anderen Rechtsschule 

das Gebet ungültig macht, sofern nicht die Gefahr besteht, dass die Gebetszeit 
abläuft oder man die Gemeinschaft verpasst. Beispielsweise ist es gestattet, das 
Gebet abzubrechen, um die Gebetswaschung zu erneuern, weil man Unreinheiten, 
die weniger als ein Dirham sind, beseitigen möchte oder weil man sich daran er-
innert, dass man eine fremde Frau berührt hat. 

DIE GRÜNDE, DIE ES VERPFLICHTEND (FARD) MACHEN, JEDE 
ART VON GEBET ABZUBRECHEN, SIND 2 AN DER ZAHL: 

1. Um jemandem, der um Hilfe ruft, zur Hilfe zu eilen; um einen Blinden 
davor zu bewahren, in einen Brunnen zu fallen; um Menschen vor dem Verbrennen 
oder Ertrinken zu retten; um einen Brand zu löschen. 

2. Wenn Eltern oder Großeltern jemanden, der im Gebet steht, zu sich rufen, 
ist es nicht wādschib, das Fard-Gebet abzubrechen, sondern gestattet (dschāʾiz), 
doch wenn nicht wirklich eine Dringlichkeit vorliegt, sollte man es nicht abbrechen. 
Nāfila-Gebete [einschließlich Sunna-Gebete] werden jedoch abgebrochen. Wenn 
diese Personen aber um Hilfe rufen, muss man auch das Fard-Gebet abbrechen. 
Wenn sie ihn rufen, wissend, dass er betet, muss er das Nāfila-Gebet nicht ab-
brechen, aber wenn sie ihn unwissentlich rufen, ist es Pflicht, das Gebet abzu-
brechen. 

SACHEN, DIE AUSSERHALB DES GEBETS MAKRŪH SIND, SIND 5 
AN DER ZAHL: 

1. Während der Verrichtung der Notdurft auf der Toilette oder an einem an-
deren Ort die Vorder- oder Rückseite des Körpers in Richtung Kibla zu wenden, 
ist makrūh tahrīman. Wenn es vergessen wird oder die Gefahr herrscht, dass die 
eigene Kleidung verunreinigt wird, oder eine andere mögliche Gefahr herrscht, 
ist es nicht makrūh. 

2. Während der Intimreinigung (Istindschā) die Vorder- oder Rückseite des 
Körpers in Richtung Kibla zu wenden, die Notdurft zur Sonne oder zum Mond 
gewandt zu verrichten, ist makrūh tanzīhan. 

3. Kleine Kinder die Notdurft verrichten zu lassen, indem man sie in eine 
dieser Richtungen hält, ist für den Erwachsenen, der so handelt, makrūh. Kinder 
etwas tun zu lassen, dessen Verrichtung für Erwachsene harām ist, ist für denje-
nigen, der sie dies tun lässt, harām. Wer z. B. einen Jungen mit Seide kleidet 
oder ihn Schmuck tragen lässt oder den Kindern Alkohol zu trinken gibt, begeht 
Harām. 

4. Ohne Entschuldigung die Füße oder einen Fuß in Richtung Kibla auszu-
strecken, ist makrūh tahrīman. Dies mit einem Entschuldigungsgrund oder ver-
sehentlich zu tun, ist nicht makrūh. 

– 360 –



5. Die Füße in Richtung eines Mushaf oder islamischer Bücher auszustrecken, 
ist ebenfalls makrūh. Wenn diese aber hoch oben liegen, ist es nicht makrūh. [In 
Band 5 des al-Hindiyya heißt es: „Den Mushaf gar nicht zu lesen, aber für Segen 
und Gnade im Haus aufzubewahren, ist gestattet und bringt Lohn. Den Namen 
eines Ungläubigen (in islamischen Buchstaben) zu schreiben und zu beleidigen, 
ist makrūh, denn die islamischen Buchstaben müssen respektiert werden.“] 

Im al-Barīqa heißt es auf Seite 1368: „Im at-Tātārkhāniyya heißt es, dass ein 
zerrissener, alter und nicht mehr verwendbarer Mushaf nicht verbrannt wird, 
sondern in ein sauberes Tuch gewickelt und vergraben werden oder an einem 
reinen Ort aufbewahrt werden soll, an den kein Staub gelangt. Im as-Sirādschiyya 
wiederum heißt es, dass er begraben oder verbrannt wird. Dies steht auch im 
Munyat al-muftī. Im al-Mudschtabā hingegen heißt es, dass es besser ist, ihn zu 
vergraben, anstatt ihn in ein fließendes Gewässer zu werfen. Im Buch Minhādsch 
ad-dīn des schāfiʿītischen Gelehrten Husayn al-Dschurdschānī, der unter dem 
Namen al-Halīmī bekannt ist, heißt es: ,Das Verbrennen ist nicht verboten, denn 
der ehrwürdige Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verbrannte ein Ko-
ranexemplar, in welchem abrogierte (mansūkh) Verse enthalten waren. Keiner 
der edlen Prophetengefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, wi-
dersprach ihm.‘ Verbrennen ist besser, als die Schrift durch Waschen zu entfernen. 
Es wurde nämlich gesagt, dass das Wasser, das zum Waschen verwendet wurde, 
unter den Füßen zurückbleiben würde. Qādī Husayn sagte, dass das Verbrennen 
harām sei, da es sich um ein Sakrileg handele. Nawawī jedoch sagte, es sei makrūh. 
Hieraus verstehen wir, dass man den Mushaf nicht verbrennen sollte, sondern es 
besser ist, die Schrift durch Waschen zu entfernen oder ihn zu vergraben.“ Hier 
endet die Übersetzung aus dem Buch al-Barīqa. Aus all dem ist zu verstehen, 
dass alte Koranexemplare, die nicht mehr verwendet werden können, nicht auf 
dem Boden liegen gelassen werden dürfen und nicht als Einwickelpapier, Umschlag 
oder zur Herstellung von Papiertüten und dergleichen verwendet werden dürfen. 
All dies ist harām, da es eine Erniedrigung und Verachtung wäre. Es ist erfor-
derlich, sie an einem Ort zu begraben, an dem sichergestellt ist, dass sie nicht ge-
öffnet werden, bis sie sich zersetzen und zu Erde werden; und ist dies nicht 
möglich, ist es erforderlich, sie zu verbrennen und ihre Asche zu vergraben oder 
ihre Asche ins Meer oder in den Fluss zu werfen. Es ist gestattet, gar notwendig, 
es zu verbrennen, wenn es nötig ist, um es vor Erniedrigung zu schützen. Dies ist 
zu entnehmen aus der Fatwa im as-Sirādschiyya, Munyat al-muftī und al-Halīmī. 

69 — DAS TARĀWĪH-GEBET UND DIE  
EHRERBIETUNG VON MOSCHEEN 

Das Tarāwīh-Gebet – Im Kommentar sowie Superkommentar zum Nūr al-
īdāh heißt es: „Es ist eine Sunna muʾakkada, dass Männer und Frauen das Tarāwīh-
Gebet mit 20 Einheiten verrichten. Wer nicht daran glaubt, ist irregeleitet und 
seine Zeugenschaft wird nicht anerkannt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, verrichtete einige Nächte das Tarāwīh-Gebet in Gemeinschaft mit 8 Einheiten. 
[Doch als sie nach Hause gingen, vollendeten sie es auf 20 Einheiten.] Es wurde 
auch überliefert, dass er alleine 20 Einheiten verrichtet hat. [In allen vier Rechts-
schulen besteht das Tarāwīh-Gebet aus 20 Einheiten.] Hieraus wurde verstanden, 
dass dies eine Sunna ist. Die drei Kalifen und alle Prophetengefährten in ihrer 
Zeit verrichteten das Tarāwīh-Gebet als 20 Einheiten in Gemeinschaft. Das Be-
folgen dieser Kalifen und des Konsenses der edlen Gefährten wurde uns durch 
einen Hadith befohlen.“ 

– 361 –



Das Tarāwīh-Gebet wird nach der letzten Sunna des Nachtgebets und vor 
dem Witr-Gebet verrichtet. [Das Tarāwīh-Gebet kann nicht verrichtet werden, 
bevor nicht das Nachtgebet verrichtet wurde (Ibn Ābidīn, S. 295). Es kann auch 
nach dem Witr-Gebet verrichtet werden. Das Tarāwīh-Gebet kann bis zum Mor-
gengebet verrichtet werden. Nachdem die Morgendämmerung (Fadschr) einge-
brochen ist, darf es nicht mehr verrichtet werden. Es wird auch nicht nachgeholt. 
Denn, auch wenn das Tarāwīh-Gebet eine starke Sunna ist, ist sie nicht so stark 
wie die letzten Sunnas des Abend- und Nachtgebets. Und diese Sunna-Gebete 
werden nicht nachgeholt. Nur die Fard- und Witr-Gebete müssen nachgeholt 
werden. In der schāfiʿītischen Rechtsschule wiederum wird das Tarāwīh-Gebet 
nachgeholt. Es ist eine Sunna kifāya (gemeinschaftliche Sunna), das Tarāwīh-
Gebet in Gemeinschaft zu verrichten, d. h., wenn es in der Moschee in Gemein-
schaft verrichtet wird, können andere es auch zu Hause verrichten und darin 
liegt keine Sünde. Sie verpassen jedoch den Lohn der Gemeinschaft in der Mo-
schee.] Wenn man es zu Hause mit einer oder mehreren Personen in Gemeinschaft 
verrichtet, erhält man den 27-fachen Lohn gegenüber dem Lohn der individuellen 
Verrichtung. Es wird nach allen zwei Gebetseinheiten der Schlussgruß (Salām) 
gesprochen und direkt zum nächsten Gebet aufgestanden. Oder es wird nach 
jeweils vier Einheiten der Schlussgruß gesprochen. Nach allen vier Einheiten 
wird für die Dauer von vier Einheiten gesessen und Salawāt, Tasbīhāt oder der 
edle Koran gelesen. Oder es wird ruhig dagesessen. Es ist besser, nach allen zwei 
Einheiten den Schlussgruß zu sprechen und bei jedem neuen Eröffnungs-Takbīr 
die Absicht zu erneuern. Diejenigen, die das Nachtgebet nicht in Gemeinschaft 
verrichten, können sich nicht zum Tarāwīh-Gebet versammeln und es gemeinsam 
verrichten. Denn die Gemeinschaft des Tarāwīh-Gebets muss die Gemeinschaft 
des Fard-Gebets sein. Wer das Nachtgebet nicht in Gemeinschaft verrichtet hat, 
kann das Fard-Gebet alleine verrichten und sich danach der Gemeinschaft an-
schließen, die das Tarāwīh-Gebet verrichtet. [Siehe Kapitel 74.] 

Das Bittgebet (Duʿā), das rezitiert wird, bevor man zum Tarāwīh-Gebet auf-
steht: 

Subhāna dhil-mulki wal-malakūt. Subhāna dhil-izzati wal-azamati wal-dschalāli 
wal-dschamāli wal-dschabarūt. Subhānal-malikil-mawdschūd. Subhānal-malikil-
maʿbūd. Subhānal-malikil-hayyilladhī lā yanāmu wa-lā yamūt. Subbūhun quddūsun 
Rabbunā wa-Rabbul-malāʾikati war-rūh. Marhaban, marhaban, marhabā yā 
schahra Ramadān. Marhaban, marhaban, marhabā yā schahral-barakati wal-
ghufrān. Marhaban, marhaban, marhaban yā schahrat-tasbīhi wat-tahlīli wadh-
dhikri wa-tilāwatil-Qurʾān. Awwaluhū, ākhiruhū, zāhiruhū, bātinuhū, yā man lā 
ilāha illā hū. 

Das Bittgebet, das rezitiert wird, wenn das Tarāwīh-Gebet beendet wird: 
Allāhumma salli alā sayyidinā Muhammadin wa-alā āli sayyidinā Muhammad. 

Bi-adadi kulli dāʾin wa-dawāʾin wa-bārik wa-sallim alayhi wa-alayhim kathīrā. 
Dies wird dreimal rezitiert und beim dritten Mal wird am Ende gesagt: wa-salli 
wa-sallim wa-bārik alayhi wa-alayhim kathīran kathīrā. Anschließend wir dreimal 
Folgendes rezitiert: Yā Hannān, yā Mannān, yā Dayyān, yā Burhān. Yā Dhal-
fadli wal-ihsān nardschul-afwa wal-ghufrān. Wadschʿalnā min utaqāʾi schahri 
Ramadān bi-hurmatil-Qurʾān. 

 

 

 

– 362 –



DIE DINGE, DIE IN DER MOSCHEE NICHT GETAN WERDEN  
DÜRFEN, SIND 22 AN DER ZAHL: 

Ein Ort, an dem sich die Menschen zum Gottesdienst (Ibāda) versammeln, 
wird „Maʿbad“, also „Gotteshaus“ genannt. Die Gotteshäuser der Juden werden 
„Synagoge“ genannt, die der Christen „Kirche“, „Kapelle“ oder „Kathedrale 
/Dom“. Die Gotteshäuser der Muslime werden „Masdschid“ oder „Dschāmiʿ“, 
also „Moschee“ genannt. In den Gotteshäusern werden die Verrichtung der Got-
tesdienste sowie die Gebote und Verbote der Religion gelehrt. Die heutigen 
Redner in den Gotteshäusern betonen zumeist zweierlei Aspekte: 

1. Mit glanzvollen, schillernden Worten, mit rührenden Geschichten, mit me-
lancholischer Lesung, mit Melodien und sogar Instrumenten und Lautsprechern 
die Zuhörer begeistern, erregen und, indem ihre Herzen erobert werden, sie 
dazu bringen, dass sie sich hingeben und zu einem Ziel geführt werden. 

2. Die Gebote und Verbote der Religion lehren und ihre Einhaltung gewähr-
leisten.  

Heute wird in den Kirchen der Christen und den Synagogen der Juden nicht 
versucht, die Herzen und Seelen zu vereinen, sondern nur die Triebseelen und 
Gedanken. Als religiöse Pflichten werden die von den früheren Geistlichen ge-
setzten Regeln gelehrt, die zu jeder Zeit und an jedem Ort anders sind. Daher 
sind Kirchen und Synagogen in Wirklichkeit keine Gotteshäuser, sondern Orte, 
in denen Politik betrieben und Konferenzen abgehalten werden, wo die Menschen 
betäubt und zu den Wünschen und Zielen ihrer Führer und Oberhäupter hinge-
zogen werden. 

Auch in den Moscheen wurde und wird immer wieder beobachtet, dass sich 
Personen unter die Gelehrten mischen und derart mit politischen und finanziellen 
Zielen sprechen. Diese sind religionsignorante „Pseudogelehrte“, die die Bücher 
der Islamgelehrten nicht gelesen haben und von den schädlichen, irreführenden 
Büchern madhhabloser, irregegangener Personen getäuscht wurden. Sie sind 
armselige Gestalten, die die Gebote und Verbote des Islams selbst nicht kennen, 
geschweige denn, fähig zu sein, diese zu lehren und dafür zu sorgen, dass sie ein-
gehalten werden. Sie sind ignorante und irregeleitete Menschen, die nicht einmal 
korrekt die Gebets- und Ganzkörperwaschung vornehmen können und nicht wis-
sen, wie man den Bedingungen entsprechend und mit Aufrichtigkeit (Ikhlās) das 
Gebet verrichtet. Diese haben in jedem Jahrhundert die Muslime getäuscht und 
dem Islam und der Nation geschadet. Mit langen Gewändern und großen Turbanen 
wurden sie zu Predigern (Khatīb) und Konferenzsprechern, die die Zuhörer mit 
einer wurzellosen und vorübergehenden Wirkung in ihren Bann ziehen, indem 
sie von der Kanzel und dem Predigtstuhl aus melodisch rezitieren, mit schön 
klingenden Worten sprechen und emotionale Geschichten erzählen. Wie die 
Sprecher von politischen Parteien, Diktatoren, faschistischen Regierungen und 
Kirchen täuschen sie mit schnell vergehender Spannung und Erregung die Gläu-
bigen. Unsere Gelehrten nannten diese nicht „Religionsgelehrte“, sondern „Glau-
bensräuber“ und „Pseudogelehrte“. Die wahrhaftigen Religionsgelehrten, die 
aus den Büchern der islamischen Gelehrten sprechen und deren Worte, Zustände 
und Taten im Einklang mit diesen Büchern stehen, haben den Islam stets vor 
deren Schaden bewahrt. 

Abus-Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Fatwa: 
„Wenn sich in einem Dorf oder Viertel keine Moschee befindet und die Bewohner 
das Gebet nicht in Gemeinschaft (Dschamāʿa) verrichten, muss die Regierung 
diese zum Bau einer Moschee zwingen. Diejenigen, welche das Gemeinschaftsgebet 
vernachlässigen, müssen bestraft werden. Im Jahre 940/1533 wurde diesbezüglich 

– 363 –



eine Anordnung in jede Provinz gesandt.“ Im Madschmūʿa-i dschadīda heißt es: 
„Wenn eine alte Moschee nicht ausreichend Platz für die Gemeinschaft bietet 
und somit nicht die gesamte Gemeinschaft aufnehmen kann, ist es den Bewohnern 
des Viertels gestattet, diese mit ihrem eigenen Geld abzureißen und eine größere 
Moschee zu bauen.“ 

Im Halabī-i kabīr heißt es auf Seite 613: „Auch wenn in der Moschee des ei-
genen Viertels die Gemeinschaft klein ist, ist es vorzüglicher, in dieser Moschee 
zu beten als in einer größeren Moschee, deren Gemeinschaft groß ist. Wenn das 
Gemeinschaftsgebet in der Moschee des eigenen Viertels verpasst wurde, ist es 
vorzüglicher, sich zur Moschee eines anderen Viertels zu begeben. Wenn man es 
nicht zum Gemeinschaftsgebet in einer anderen Moschee schafft, ist es vorzüglicher, 
für das alleinige Verrichten des Gebets die Moschee des eigenen Viertels zu be-
vorzugen. Wenn sich in der Moschee des eigenen Viertels kein Imam oder Muezzin 
befindet, übernimmt jemand aus der Gemeinschaft diese Aufgabe. Die Gemein-
schaft sucht nicht eine andere Moschee auf. Wenn der Imam des Viertels das 
Nachtgebet früher verrichtet, also nicht darauf wartet, dass das weiße Licht ver-
schwindet, sondern bereits betet, wenn das rote Licht an dem Ort des Sonnen-
untergangs verschwunden ist, dann ist es vorzüglicher, nicht mit ihm gemeinsam 
zu beten, sondern zu warten, bis das weiße Licht verschwindet, und dann alleine 
zu beten. [Das heißt, es ist besser. In Großstädten wird der Adhan für das Nacht-
gebet früh gerufen. Hierbei wird zwar nicht dem Idschtihād von Imām Abū 
Hanīfa Folge geleistet, doch da der Adhan entsprechend dem Idschtihād der 
zwei Imāme gerufen wird, ist es gestattet, mit dieser Gemeinschaft das Gebet zu 
verrichten.] Wenn der Imam des Viertels für seine Sündhaftigkeit (Fisq) bekannt 
ist, d. h. er große Sünden begeht [z. B. den Gebetsruf nicht entsprechend den is-
lamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) ruft] soll die Gemeinschaft 
einer anderen Moschee aufgesucht werden. Denn sich vor einem Makrūh zu 
hüten, ist dem Befolgen der Sunna vorzuziehen.“ 

Ibn Ābidīn schreibt: 
1. Die Moscheetür zu verschließen, ist makrūh, es sei denn, es besteht die 

Gefahr des Diebstahls. Dann ist es nicht makrūh. 
2. Auf der Moschee ist der Geschlechtsverkehr makrūh tahrīman. Es ist auch 

makrūh, auf die Kaaba oder die Moschee zu treten. Auf die Moschee im Zustand 
großer ritueller Unreinheit zu steigen, ist harām. 

3. Auf die Moschee die Notdurft zu verrichten, ist makrūh tahrīman. [Im 
Targhīb as-salāt steht geschrieben, dass es makrūh ist, unter der Moschee oder 
hinter der Mihrābwand Toiletten zu errichten.] Der Grund hierfür ist, dass der 
Bereich oberhalb der Moschee bis zum Himmel als Moschee gilt. Dies gilt auch 
für den Bereich unterhalb der Moschee. Im unteren Bereich einen Moschee-
brunnen oder einen Hamam zu errichten, ist gestattet. 

4. Hin und wieder durch die Moschee zu gehen, ist gestattet. Die Moschee 
aber zu einem Weg zu machen, ist makrūh. Wenn es einen Entschuldigungsgrund 
gibt, ist es nicht makrūh. Jeden Tag wird beim ersten Betreten der Moschee das 
„Tahiyyatul-masdschid“-Gebet verrichtet. Bei weiterem Betreten wird es nicht 
mehr verrichtet. Hamawī schreibt in seinem Kommentar zum al-Aschbāh: „Es 
ist in Übereinstimmung eine Sunna, dass derjenige, der die Moschee betritt, als 
,Tahiyyatul-masdschid‘-Gebet zwei Gebetseinheiten verrichtet. Wenn von ,Mus-
tahabb‘ die Rede ist, wird darunter manchmal ,Sunna‘ verstanden. Doch wenn 
der edle Koran rezitiert wird, wird dieses Gebet nicht verrichtet, denn es ist fard, 
der Koranrezitation zuzuhören. Auch für eine Fard kifāya ist das Unterlassen 
der Sunna zu bevorzugen. Den edlen Koran mit Taghannī (also melodisch) zu 

– 364 –



rezitieren und dem zuzuhören, ist harām.“ [Auch hieraus versteht sich, dass die 
Sunna-Gebete von täglich vier Gebetszeiten mit der Absicht des Nachholens 
von Pflichtgebeten verrichtet werden müssen.] Bei Qādīkhān steht: „Wenn der 
Imam melodisch rezitiert, ist es besser, in eine andere Moschee zu gehen. Wenn 
er Unzucht treibt oder Zinsen nimmt [oder andere Verbote begeht, wie z. B. 
zulässt, dass seine Ehefrau und Töchter unverschleiert in die Öffentlichkeit 
gehen], soll man eine andere Moschee aufsuchen.“ Wer grundlos das Durchqueren 
der Moschee zur Gewohnheit macht, wird ein Sünder (Fāsiq). Mit welchem Fuß 
die Moschee betreten und verlassen wird, steht zu Beginn von Kapitel 70 ge-
schrieben. 

5. Unreinheiten in die Moschee zu bringen, ist makrūh. Wer Unreinheiten 
auf sich hat, darf die Moschee nicht betreten. Eine Laterne mit unreinem Öl an-
zuzünden, ist gestattet. Im al-Fatāwā al-fiqhiyya heißt es: „Derjenige, der Un-
reinheit in einer Moschee sieht, muss sie sofort beseitigen. Wenn er ohne triftigen 
Grund die Reinigung verzögert, sündigt er. Wer auf einem Betenden oder an 
dem Ort seiner Niederwerfung eine Unreinheit sieht, muss dies dem Betenden 
mitteilen. Dies ihm mitzuteilen oder den Schlafenden, der das Gebet zu verpassen 
droht, zu wecken, ist nicht wādschib, sondern sunna.“ 

6. Es ist makrūh, die Moschee mit Lehm oder Mörtel, die mit unreinem Wasser 
gemischt wurden, zu verputzen. Doch eine Moschee mit Lehm zu verputzen, der 
mit Rinderdung vermischt und mit sauberem Wasser hergestellt wurde, ist nicht 
makrūh, denn hierbei liegt eine Notwendigkeit vor [al-Hindiyya]. Siehe auch 
Kapitel 56. 

7. In der Moschee in einen Behälter die Notdurft zu verrichten, ist makrūh. 
Dasselbe gilt für die Blutabnahme. Dass ungewollt Darmwind entweicht, ist nicht 
makrūh. 

8. Geisteskranke und Kleinkinder, die die Moschee mit Unreinheit beflecken 
können, in die Moschee zu lassen, ist harām. Sollte diese Gefahr nicht bestehen, 
ist es makrūh. 

9. In der Moschee einen Basar zu errichten, mit lauter Stimme zu reden, eine 
Rede zu halten, zu streiten, die Waffe zu ziehen oder eine Strafe zu erteilen, ist 
makrūh tahrīman. [Bei der Predigt (Khutba) für das Freitags- und Festtagsgebet 
so zu lesen oder zu sprechen, als würde man eine Rede halten, ist harām.] 

10. Es ist makrūh, mit Straßenschuhen die Moschee zu betreten. Mit sauberen 
Ledersocken oder Schuhen (Naʿl) zu beten ist vorzüglicher, als barfuß zu beten. 
Damit handelt man nämlich den Juden zuwider. Siehe Kapitel 68 im ersten Ab-
schnitt. [„Naʿl“ ist ein Schuhwerk (eine Sandale), dessen Sohle aus Leder besteht, 
das oben offen ist und einen Riemen hat. In Sandalen mit Holzsohlen herumzu-
laufen, ist makrūh.] 

Auf einem Haus, in dem ein Zimmer zum Gebetsraum (Masdschid) gemacht 
wurde, oder über einem Raum, in dem ein Mushaf liegt, die Notdurft zu verrichten 
oder Geschlechtsverkehr zu haben, ist nicht makrūh. Dasselbe gilt zwar auch für 
Orte, an denen das Totengebet oder das Festtagsgebet verrichtet wird, doch die 
Gemeinschaft in der Moschee kann dem hier befindlichen Imam folgen. Diese 
Orte oder den Hof der Moschee, die Medressen und die Ordenshäuser (Tekken) 
dürfen menstruierende Frauen und jene im Zustand großer ritueller Unreinheit 
betreten. 

11. Es ist gestattet, andere Wände als die Kiblawand der Moschee zu verzieren. 
Doch es ist besser, dieses Geld für die Armen auszugeben. Es ist makrūh, die 
Kiblawand mit Farben oder Ornamenten zu verzieren. Übermäßige Verzierung 
auf den restlichen Wänden ist ebenfalls makrūh. 

– 365 –



Im Buch ad-Durr al-mukhtār heißt es am Ende des Kapitels über die Makrūh-
Handlungen beim Gebet: „Die vorzüglichste aller Moscheen ist die prächtige 
Kaaba und danach die al-Harām-Moschee, die sie umgibt, danach die 
Prophetenmoschee (Masdschid an-nabī) in Medina, danach die al-Aqsā-Moschee 
in Jerusalem und danach die Qubā-Moschee in der Nähe von Medina. Die Pro-
phetenmoschee hatte eine Länge und Breite von jeweils 100 Ellen. Eine Elle 
(Dhrāʿ) beträgt etwa einen halben Meter. Später wurde die Moschee ausgeweitet. 
Auch in ihrem jetzigen Zustand ist sie sehr vorzüglich.“ 

[Die wertvollste Erde ist jene, die im glückseligen Grab den Körper unseres 
ehrenvollen Propheten, Friede sei mit ihm, berührt. Sie ist wertvoller als der 
göttliche Thron (al-Arschul-aʿlā) und die Paradiese. Alles, was ihm nah ist an 
Zeit, Ort, Nachfahren und sämtlichen Dingen, ist wertvoller und vorzüglicher 
als das, was ihm fern ist. Moscheen und Propheten sind hiervon ausgenommen.] 

12. In den Moscheen [aufdringlich/belästigend] zu betteln, ist harām. 
13. Einem Bettler, der die Menschen in der Moschee belästigt, Almosen zu 

geben, ist harām.  
14. Verloren gegangenen Gegenständen in der Moschee nachzuforschen, ist 

makrūh. 
15. Es ist makrūh tahrīman, ein Gedicht zu lesen, das verbotene (harām) 

Dinge enthält wie Satire über einen Gläubigen, Liebe und Unmoral. Gedichte 
[also religiöse Gedichte (Naschīd) und Mawlid-Gedichte], die Predigten, Rat-
schläge, Weisheiten, Erwähnungen der Gaben Allahs, des Erhabenen, Lob der 
Gläubigen beinhalten, nicht melodisch vorzutragen, ist Lohn bringend. Das ge-
legentliche Lesen von historischen Gedichten ist zwar mubāh, doch die ständige 
Beschäftigung mit Gedichten wird nicht als gut angesehen. In Moscheen [unter 
der Bedingung, die Betenden nicht zu verhindern,] ab und an religiöse Gedichte 
oder Mawlid-Gedichte vorzutragen, ist gestattet. Sie jederzeit zu lesen und dies 
somit zu einer Gewohnheit werden zu lassen, ist nicht gestattet. 

16. Es ist eine Fard kifāya für jene, die keine Entschuldigung haben, der Ko-
ranrezitation zuzuhören. Neben denen, die beschäftigt sind, die schlafen, das 
Gebet in der Moschee verrichten oder eine Predigt halten, damit zu beginnen, 
mit lauter Stimme den edlen Koran zu rezitieren, ist eine Sünde. [Ein Hāfiz, der 
die Aufzeichnung seiner Rezitation für das Radio oder das Tonbandgerät zur 
Verfügung stellt, begeht genauso wie derjenige, der diese wiedergibt bzw. abspielt, 
aufgrund seiner Respektlosigkeit dem edlen Koran gegenüber eine Sünde.] 

17. Es ist makrūh, Moscheen mit bei der Gebetswaschung verwendetem Wasser 
zu verspritzen und mit Schleim zu beflecken. In Moscheen an solchen Stellen 
die Gebetswaschung vorzunehmen, die explizit dafür vorgesehen sind, ist er-
laubt. 

Um den Zamzam-Brunnen herum die Gebets- oder Ganzkörperwaschung zu 
vollziehen, ist nicht gestattet, denn dieser befindet sich innerhalb der Moschee. 
Es ist ebenso nicht gestattet, diesen Ort im Zustand großer ritueller Unreinheit 
zu betreten. 

18. In der Moschee unnötig Bäume zu pflanzen, ist makrūh. Wenn es einen 
Nutzen für die Allgemeinheit hat, so z. B., um die Feuchtigkeit in der Moschee 
zu absorbieren oder um Schatten zu spenden, dann ist es gestattet. Das Pflanzen 
für persönlichen Nutzen ist makrūh. 

19. In der Moschee etwas zu essen und zu schlafen, ist makrūh. Gäste/Reisende 
sind hiervon ausgenommen. Der Gast muss beim Betreten der Moschee den 
Iʿtikāf beabsichtigen und soll zuerst das Tahiyyatul-masdschid-Gebet verrichten. 

– 366 –



Danach kann er essen und auch Weltliches reden. Wer im Iʿtikāf ist, darf essen 
und schlafen. Iʿtikāf ist eine Sunna muʾakkada. Es steht im al-Barīqa, dass das 
Unterlassen des Iʿtikāf dem unentschuldigten Unterlassen der Sunna-Gebete der 
fünf Gebetszeiten gleichkommt. 

Demjenigen, der in der Moschee übel riechende Dinge wie Zwiebel und Knob-
lauch konsumiert [oder Zigaretten raucht], muss Einhalt geboten werden. Metzger, 
Fischer, Innereienverkäufer und Ölverkäufer, deren Kleidung schmutzig ist und 
übel riecht, sowie jene, die einen üblen Geruch haben, müssen der Moschee ver-
wiesen werden, genauso wie diejenigen, die die Gemeinschaft mit ihrer Zunge 
kränken. Wer mit einem Entschuldigungsgrund oder aus Vergesslichkeit etwas 
übel riechendes als Medizin isst, kommt nicht zum Gemeinschaftsgebet. Er ist 
entschuldigt. Ein Gestank fügt den Menschen und Engeln Leid zu. 

20. Jeder Kaufvertrag in der Moschee ist makrūh. Die Ehe in der Moschee zu 
schließen, ist dagegen mustahabb. 

21. Anstatt in der Moschee gottesdienstliche Handlungen zu verrichten sich 
mit weltlichem Gerede aufzuhalten, ist makrūh tahrīman. So wie Feuer Holz 
verzehrt, macht weltliches Gerede in der Moschee den Lohn des Menschen zu-
nichte. Nach dem Gottesdienst ist das Besprechen von Sachen, die mubāh sind, 
mit leiser Stimme gestattet. Das Sprechen über Dinge, die im Islam Missfallen 
finden, ist zu keiner Zeit gestattet. 

22. Sich einen gesonderten Platz in der Moschee zu resevieren, ist makrūh. 
Doch wenn man beim Hinausgehen die Jacke auf seinen Platz legt, damit sich 
niemand anderes dorthin setzt, darf man sich nach dem Betreten wieder auf den 
ursprünglichen Platz setzen. An öffentlichen Plätzen wie bei Minā, Arafat, [in 
Fähren und Bussen] ist dies auch so. D. h., wenn sich jemand anderes auf den 
Platz gesetzt hat, auf dem er gewöhnlich sitzt, kann er diese Person nicht dazu 
auffordern, sich woanders hinzusetzen. Beansprucht er für sich mehr Platz, als 
er benötigt, kann sich jemand anderes an diesen zusätzlichen Platz setzen. Wenn 
zwei Leute nach diesem Platz fragen, kann er es einem von beiden gewähren. 
Wenn sich einer von ihnen auf diesen zusätzlichen Platz setzt, ohne dass einer 
von ihnen darum bittet, kann er ihm diesen Platz nicht nehmen und dem Zweiten 
geben. Schwört er jedoch darauf, dass er diesen Platz auf seine Anweisung und 
seinen Wunsch hin reserviert hatte und nicht für sich selbst, darf er ihn auffordern, 
aufzustehen. Dies gilt auch für die Marktstände auf dem Markt: Wer später 
kommt, kann die Früheren nicht zwingen, den Platz zu verlassen. Wenn auf all 
diesen öffentlichen Plätzen derjenige, der als Erster sitzt, für alle schädlich ist, 
kann er von seinem Platz entfernt werden. 

Wenn die Betenden keinen Platz finden, können sie die Nichtbetenden weg-
schicken.  

Wenn die Moschee des Viertels zu eng ist, können sie diejenigen, die nicht 
aus diesem Viertel stammen, nach draußen schicken.  

Es ist gestattet [und gar notwendig], dass die Bewohner eines Viertels einen 
Verantwortlichen/Verwalter (Mutawallī) wählen und ernennen, damit dieser 
Geld für die Moschee einsammelt und die Instandhaltung und Ausgaben ver-
waltet. 

Wenn auf der einen Seite der Moschee ein Hāfiz den edlen Koran rezitiert 
und auf der anderen Seite eine rechtschaffene, sunnitische Person eine Predigt 
hält, ist es besser, der Predigt zuzuhören. [Wenn der Hāfiz gar ein Fāsiq ist, den 
edlen Koran melodisch rezitiert, dann ist es nicht gestattet, ihm zuzuhören. Als 
„Moschee“ wird nicht ein Gebäude bezeichnet, das ein Minarett und eine Kuppel 
hat, sondern ein Gebäude, in welchem fünfmal am Tag mit der Gemeinschaft 

– 367 –



das Gebet verrichtet wird. Es ist erlaubt, vor oder nach dem Gebet zu dieser Ge-
meinschaft zu predigen. Unter einer „Predigt“ (Waʿz) wird verstanden, dass je-
mand, der dem Glauben der Ahlus-Sunna angehört, eine Aussage eines sunniti-
schen Gelehrten erläutert, die er entweder aus einem seiner Bücher lesend oder 
auswendig wiedergibt. Die Ansprachen von Madhhablosen, britischen Spionen 
und Missionaren werden nicht „Predigt“ genannt, sondern eher „Rede“ oder 
„Konferenz“. In der Moschee Reden oder Konferenzen zu halten und diesen zu-
zuhören, ist nicht gestattet. Ein jedes Wort der sunnitischen Gelehrten ist eine 
Erläuterung (Tafsir) des edlen Korans und der ehrwürdigen Hadithe.] 

Fledermäuse und Tauben aus der Moschee zu verscheuchen und ihre Nester 
zu entfernen, ist gestattet, da diese die Moscheen verunreinigen. Diese werden 
verscheucht, damit die Moschee rein bleibt. Im Fatāwā qāriʾ al-hidāya sowie im 
Dschawāhir al-fatāwā heißt es: „Wenn es nicht möglich ist, die Vögel, welche 
die Moschee verunreingen, aus der Moschee zu entfernen, ist es gestattet, sie zu 
töten. Tiere, die Schaden zufügen, dürfen überall getötet werden.“ Die Vogelnester 
außerhalb der Moschee zu zerstören, ist nicht erlaubt. 

In der Fatwa von Qādīkhān, möge Allah sich seiner erbarmen, heißt es: „Wenn 
in einer Stadt, einem Dorf oder einem Viertel der Adhan nicht gerufen wird, 
muss er von der Regierung erzwungen werden.“ Im al-Fatāwā al-hindiyya steht: 
„Der Gebetsruf wird außerhalb der Moschee oder auf dem Minarett gerufen. Es 
ist sunna, den Adhan von einer erhöhten Stelle zu rufen und sich nicht zu über-
anstrengen, um die eigene Stimme lauter zu machen.“ Wie zu sehen ist, besteht 
keine Notwendigkeit, den Adhan und die Iqāma über Lautsprecher zu rufen, 
denn in jedem Viertel wird der Adhan gerufen. Die gottesdienstlichen Handlungen 
mit Tonbandgerät, Radio, Lautsprecher und Fernseher zu verrichten, ist eine 
Bidʿa und somit eine große Sünde. [Der Muezzin ruft den Adhan und der Imam 
rezitiert den edlen Koran mit natürlicher Stimme so laut, dass sie von den in der 
Umgebung der Moschee befindlichen Menschen und von der Gemeinschaft in 
der Moschee gehört werden können. Es ist makrūh, dass sie sich überanstrengen, 
damit sie aus noch weiterer Ferne gehört werden. Auch hieraus versteht sich, 
dass die Verwendung von Lautsprechern (Mizmār) nicht nötig ist.] Im al-
Mundschid steht, dass jede Art von Blasinstrument als „Mizmār“ bezeichnet 
wird. Trommel, Tamburin, Schilfflöte (Ney), Doppelblattinstrumente (Oboe), 
Geige, Lautsprecher, Tonbandgerät und Fernseher sind alle eine Art „Mizmār“. 
Ibn Hadschar al-Makkī überliefert in seinem Buch Kaff ar-raʿāʿ an muharramāt 
al-lahw was-simāʿ die Hadithe „Mir wurde befohlen, die Trommel und den Mizmār 
zu zerstören“ und „Es wird eine Zeit kommen, in der der edle Koran aus Mizmār 
rezitiert werden wird. Der Fluch Allahs, des Erhabenen, wird auf jenen lasten, 
die ihn so rezitieren und anhören.“ Dies gilt auch für das Rufen des Adhans und 
das Lesen des Mawlid. Siehe Kapitel 52 im zweiten Abschnitt. 
 

 

 

O niederträchtige Welt, jede deiner Gaben ist so treulos und vergänglich!  
Die Stürme des Todes zerstören alle Erhabenheit auf dir unumgänglich! 
 

 

– 368 –



70 — DAS GEBET IN GEMEINSCHAFT 
(DSCHAMĀʿA) 

Die Moschee wird mit dem rechten Fuß betreten und zuerst mit dem linken 
Fuß verlassen. Im Uyūn al-basāʾir heißt es: „Beim Betreten der Moschee wird, 
bevor man sich hineinbegibt, erst der linke und dann der rechte Schuh ausgezogen. 
Danach wird die Moschee mit dem rechten Fuß betreten. Nachdem [oder bereits 
bevor] die Moschee mit dem linken Fuß verlassen wurde, wird erst der rechte 
Schuh angezogen.“ Im al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die Übel der Hand 
und des Fußes: „Imām an-Nawawī schreibt im Kommentar zum Sahīh Muslim: 
,Es ist mustahabb, bei gesegneten, geehrten und reinen Angelegenheiten von 
rechts zu beginnen. Bei dem Anziehen von Schuhen, Hosen und Hemden, dem 
Schneiden oder Kämmen der Haare, dem Kürzen des Schnurrbartes, dem Ver-
wenden des Miswāk, dem Schneiden der Nägel, dem Waschen der Hände und 
Füße, dem Betreten der Moschee oder des Hauses bzw. Zimmers eines Muslims, 
dem Verlassen der Toilette, dem Geben von Almosen (Sadaqa), dem Essen und 
Trinken wird von rechts angefangen. Wenn das Gegenteil der erwähnten Dinge 
getan wird, ist es mustahabb, von links zu beginnen, so z. B. bei dem Ausziehen 
von Schuhen, Socken und Kleidern, dem Verlassen der Moschee und des Hauses 
bzw. Zimmers eines Muslims, dem Betreten der Toilette, dem Schnäuzen und 
der Intimreinigung nach dem Verrichten der Notdurft. Das Gegenteil dessen zu 
tun, ist makrūh tanzīhan, denn es wäre das Unterlassen der Sunna in der Form.“ 
[Dies gilt auch für das Rasieren des Bartes, um dem Brauch des Ortes, an dem 
man sich befindet, zu folgen. Siehe auch Seite 371.] 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „Es gibt zwei Arten des 
Imāmseins (Imāma). Wir werden zunächst die „große Imāma“ (al-Imāma al-
kubrā) erläutern.“ Dies erklärt er auch auf Seite 313 des dritten Bandes, wo er 
die Rebellen (Bāghī) behandelt. Abdulghanī an-Nablusī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt dies auch in seinem Buch al-Hadīqa an-nadiyya auf den Seiten 
Seite 143, 294 und 351. Die zweite Art wird „kleine Imāma“ (al-Imāma as-sughra) 
genannt und bezeichnet das Vorbeten bei den Fard-Gebeten. Die täglichen fünf 
Gebete mit der Gemeinschaft zu verrichten, ist für die Männer gemäß der 
hanafītischen, schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule eine Sunna. Für 
das Freitagsgebet und das Festtagsgebet ist es jedoch eine Bedingung (Schart). 
Die Nāfila-Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, ist makrūh. Bei den täglichen 
fünf Gebeten genügt eine Gemeinschaft von einer einzigen Person. Derjenige, 
dessen Rezitation schön ist, wird Imam, also jemand, der die Buchstaben des 
edlen Korans kennt und die Regeln der korrekten Rezitation (Tadschwīd) be-
herrscht, und nicht jemand, der eine schöne Stimme hat und mit Taghannī (me-
lodisch) rezitiert. Es ist makrūh, dass ein Sünder (Fāsiq) vorbetet. Auch wenn er 
sehr gelehrt sein sollte, ist es makrūh tahrīman, ihm zu folgen. In einem Hadith 
heißt es: „Wer mit einem gottesfürchtigen Gelehrten ein Gebet verrichtet, ist 
so, als hätte er es mit einem Propheten verrichtet.“ 

Im Uyūn al-basāʾir heißt es auf Seite 135: „Wer [unentschuldigt] die Moschee 
nicht aufsucht, sondern das Gebet mit seiner Familie in Gemeinschaft verrichtet, 
erreicht nicht den Lohn der Gemeinschaft in der Moschee, d. h. er erlangt nicht 
den zusätzlichen Lohn, den man speziell für das Gebet in der Moschee erhält. 
Ansonsten bekommt er auch zuhause den Lohn für die Gemeinschaft, also den 
27-fachen Lohn, wenn er das Gebet in Gemeinschaft verrichtet. Es sei aber er-
wähnt, dass dies nur für den Fall gilt, dass beide Gemeinschaften den Bedingungen 
und der Sunna Folge leisten. Wenn die Gemeinschaft zuhause geeigneter ist, so 

– 369 –



ist es erforderlich, das Gebet zuhause zu verrichten.“ Dies steht auch im Buch 
Halabī-i kabīr auf den Seiten 402, 613 und 619 geschrieben. 

[So ist nun ersichtlich, dass das Gebet hinter Imamen, die die Bedingungen 
zur Gültigkeit des Gebets nicht ernst nehmen, nicht verrichtet werden darf. 
Deren Gebet ist nämlich nicht gültig. Auch wenn hinter einem Imam, der zwar 
sündigt, so z. B. Alkohol trinkt, Zinsen nimmt, Frauen und Mädchen anschaut 
oder Glücksspiele spielt, aber die Pflichthandlungen der Gebetswaschung und 
des Gebets kennt und auf ihre Einhaltung achtet, das Gebet gestattet ist, ist es 
makrūh. Abus-Suʿūd Efendi schreibt in seiner Fatwasammlung: „Der Hadith 
,Betet hinter jedem, sei er rechtschaffen oder ein Sünder!‘ gilt nicht für Imame 
in Moscheen, sondern bezieht sich auf die Emire und Gouverneure, die das Frei-
tagsgebet leiten. Er dient dazu, dass man ihnen gehorcht und Folge leistet.“ Doch 
hinter Imamen, bei denen bekannt ist, dass sie sündigen, sollte nicht gebetet wer-
den. Einem Imam, der die Voraussetzungen des Vorbetens nicht erfüllt, der den 
edlen Koran melodisch rezitiert, sollte nicht gefolgt werden. Stattdessen sollte 
die Moschee eines Imams aufgesucht werden, der seiner Religion verbunden ist. 
Man sollte sich für jedes Gebet in die Moschee begeben, und wenn man einem 
Imam begegnet, von dem bekannt ist, dass er sündig, ignorant, madhhablos oder 
reformerisch ist, soll man ihm nicht folgen. Allein aufgrund der Vermutung, dass 
es einen solchen Imam in der Moschee gebe, sollte der Besuch der Moschee nicht 
unterlassen werden. Im Fatāwā-yi Abus-Suʿūd, das in der Murad Molla-Bibliothek 
unter der Nummer 1114 zu finden ist, steht: „Es ist wādschib, einen Imam zu 
entlassen, der Verbotenes verzehrt und Zinsen nimmt. Es ist fard, den edlen 
Koran mit Tadschwīd rezitieren zu können. Wer die Regeln der korrekten Rezi-
tation (Tadschwīd) nicht kennt, kann die korrekte Aussprache der Buchstaben 
nicht beachten. Die Koranrezitation und das Gebet einer solchen Person sind 
nicht gültig.“ Siehe auch Kapitel 1 im zweiten Abschnitt. Es ist die Aufgabe aller 
Muslime, sich darum zu bemühen, dass ein Imam eingesetzt wird, der die Vo-
raussetzungen des Vorbetens erfüllt.] 

Im Superkommentar zum Nūr al-īdāh heißt es: „Es müssen sechs Vorausset-
zungen erfüllt werden, um ein Imam sein zu können.“ Das Gebet, das hinter 
einem Imam verrichtet wird, von dem man weiß, dass er eine dieser Vorausset-
zungen nicht erfüllt, ist nicht gültig. 

1. Muslim sein. Wer nicht daran glaubt, dass Abū Bakr as-Siddīq und Umar 
al-Fārūq rechtmäßige Kalifen waren, oder die Himmelsreise (Miʿrādsch) oder 
die Grabesstrafe verleugnet, ohne eine Interpretation (Taʾwīl) dafür zu kennen, 
darf kein Imam sein. 

2. Die Geschlechtsreife erlangt haben. 
3. Klaren Verstandes sein. Betrunkene oder senile Personen dürfen kein 

Gebet leiten.  
4. Ein Mann sein. Eine Frau darf nicht das Gebet für Männer leiten. 
5. Zuallermindest die Fātiha und zusätzlich einen Koranvers korrekt rezitieren 

können. Jemand, der nicht mindestens einen zusätzlichen Vers auswendig kann, 
oder selbst wenn er ihn auswendig kann, ihn nicht mit Tadschwīd lesen kann, 
sondern lediglich in Form von melodischem Lesen rezitiert, darf kein Imam sein. 

6. Von Entschuldigungen frei sein. Ein Entschuldigter darf kein Imam für 
Personen ohne Entschuldigungsgrund sein. Entschuldigungsgrund (Udhr) meint, 
dass von einer Stelle unaufhörlich Blut fließt, Stuhlinkontinenz, Urininkontinenz, 
dass man [aufgrund einer Redeflussstörung (Stottern)] die Buchstaben Tāʾ und 
Fāʾ wiederholend liest, [aufgrund einer Artikulationsstörung] Sīn als Thāʾ, Rāʾ 
als Ghayn liest, keine Gebetswaschung hat, mehr als einen Dirham Unreinheit 

– 370 –



auf der Kleidung hat oder dass die Awra unbedeckt ist. Wenn bei jemandem, 
der Augenschmerzen hat, die Tränen nicht versiegen, gilt er als Entschuldigter 
(Sāhib al-udhr). Wenn eine jede Flüssigkeit, die aus dem Ohr, dem Bauchnabel, 
der Nase oder der Brustwarze mit Schmerzen verbunden austritt, fortlaufend 
fließt, gilt der Betroffene als Entschuldigter. Dies ist auch dann der Fall, wenn 
aus den erwähnten Stellen oder aus Wunden und Geschwüren Blut, Eiter oder 
gelbe Flüssigkeit (Wundsekret) ohne Schmerzen austritt. Die Entschuldigten, 
die eine ähnliche Entschuldigung aufweisen, dürfen untereinander und jemand, 
der eine Entschuldigung aufweist, für Personen, die zwei Entschuldigungen haben, 
Imam sein. In der mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule dürfen die Ent-
schuldigten den Unentschuldigten als Imam fungieren. [Wer die Salbe oder den 
Verband auf der Wunde bestreicht [z. B. bei der rituellen Waschung] oder 
aufgrund von Zahnkronen und -füllungen die mālikītische oder schāfiʿītische 
Rechtsschule befolgt, gilt nicht als Entschuldigter.] 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es auf Seite 376: „Es ist makrūh, dass ein Reli-
gionsignoranter [und möge er Professor sein], ein Fāsiq, also jemand, der große 
Sünden begeht, so z. B. Alkohol trinkt, Unzucht treibt, Zinsen nimmt, zulässt, 
dass seine Ehefrau und Töchter unverschleiert außer Haus gehen, sowie ein 
Blinder das Vorbeten übernehmen. [In der mālikītischen Rechtsschule ist es 
nicht gültig, dass ein Sünder (Fāsiq) Imam ist (Halabī).] Die Fatwa von Abus-
Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, haben wir weiter oben bereits 
zitiert. Wenn der Blinde ein Gelehrter ist, darf er Imam sein. Es ist auch makrūh, 
dass ein uneheliches Kind (Walad az-zinā) Imam ist. Dass jemand, der kürzlich 
die Geschlechtsreife erlangt hat und dessen Bart noch nicht wächst, vorbetet, ist 
makrūh, selbst wenn er ein Gelehrter ist. Denn dies kann zur Fitna führen. Doch 
hinter jemandem, der kaum bis gar keinen Bartwuchs hat, zu beten, ist nicht 
makrūh.“ [Hieraus ist ersichtlich, dass der Bart keine Bedingung ist, um ein Imam 
zu sein. Es darf hinter einer Person gebetet werden, die mit einem Entschuldi-
gungsgrund den Bart rasiert. Wessen Bart nicht gemäß der Sunna ist [d. h. dessen 
Bart ab der Unterlippe nicht eine Faustlänge beträgt], ist ein Neurerungsträger 
(Sāhib al-bidʿa). Wer es nicht wichtig nimmt, dass der Bart der Sunna entspricht, 
wird zum Kāfir. Siehe auch Kapitel 71.] 

Es gibt zehn Bedingungen, damit das Befolgen des Imams korrekt ist: 
1. Zu Beginn des Gebets, vor dem Sprechen des Eröffnungs-Takbīr, muss die 

Absicht gefasst werden, dem Imam zu folgen. Es ist nicht erforderlich, zu inten-
dieren, wer der Imam ist. 

2. Der Imam muss die Absicht fassen, die anwesenden Frauen im Gebet zu 
leiten. [Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Makrūh-Handlungen beim Gebet: 
„Es ist nicht gestattet, dass sich Mädchen, Frauen und alte Damen für die täglichen 
fünf Gebete, das Freitagsgebet und das Festtagsgebet sowie für die Predigt in 
die Moschee begeben. Auch wenn früher erlaubt wurde, dass die älteren Frauen 
für das Abend- und Nachtgebet die Moschee besuchen können, ist es auch für 
diese jetzt nicht mehr gestattet.“ Insbesondere der Umstand, dass Frauen bar-
häuptig sowie mit unbedeckten Armen und Beinen in die Moschee kommen und 
Mawlid-Gedichten, Predigten oder dem Hāfiz zuhören, ist harām und eine große 
Sünde. Nicht einmal Christinnen sind derart unverschleiert, wenn sie in die Kirche 
gehen. Orte, an denen sich unverschleierte Frauen unter Männer mischen, nennt 
man nicht Moschee. Solche Orte dürfen nicht einmal für das Gebet aufgesucht 
werden. Der Imam muss nicht die Absicht tragen, für die Männer das Gebet zu 
leiten. Wenn er jedoch eine solche Absicht fasst, erlangt er auch den Lohn der 
Gemeinschaft. Im Buch al-Hadīqa heißt es auf Seite 148: „Die Fiqh-Gelehrten 
sagen: Wenn der Imam nicht die Absicht fasst, die Gemeinschaft, die ihm folgt, 

– 371 –



im Gebet zu leiten, ist es zwar gültig, ihm zu folgen, doch der Imam selbst erhält 
nicht den Lohn für das Vorbeten. Weil er in seiner Absicht nicht ausdrücklich 
formuliert hat, Imam zu sein, erhält er lediglich den Lohn für sein eigenes Gebet, 
so als hätte er es alleine verrichtet. Wenn er jedoch in seiner Absicht formuliert, 
dass andere ihm folgen, bekommt er gemäß der Anzahl der Gemeinschaft den 
Lohn für das Vorbeten.“ 

3. Die Fersen der Mitbetenden müssen hinter den Fersen des Imams sein. 
4. Der Imam und die Gemeinschaft müssen dasselbe Fard-Gebet verrichten. 

Wenn jemand, der das Fard-Gebet bereits verrichtet hat, dem Imam folgt, ist 
dieses Gebet, das er mit dem Imam verrichtet, ein Nāfila-Gebet. 

5. Es darf zwischen dem Imam und der männlichen Gemeinschaft keine Reihe 
von Frauen geben. Wenn die Frauen weniger als eine Reihe sind und sich zwischen 
den Männern und Frauen ein Vorhang befindet, oder sie an einer niedrigen oder 
hohen Stelle stehen, ist es gestattet. [Im Targhīb as-salāt steht: „Wenn vier Frauen 
nebeneinanderstehen, gilt dies als eine ,Reihe‘. Das Gebet aller Männer, die 
hinter der Frauenreihe stehen, ist ungültig. Wenn drei Frauen nebeneinander-
stehen, dann ist nur das Gebet der drei Männer direkt hinter ihnen ungültig 
sowie das Gebet jeweils eines Mannes, der neben einer der beiden außen stehenden 
Frauen steht. Wenn sich zwischen den Frauen und den neben ihnen stehenden 
Männern eine Säule, ein Vorhang oder eine Mauer befindet, wird das Gebet der 
Männer nicht ungültig. Dies ist auch dann der Fall, wenn Mann und Frau Mahram-
Verwandte sind. Es ist makrūh, dass Frauen zuhause ohne einen Mann eine Ge-
meinschaft bilden.] 

6. Wenn der Imam selbst gesehen oder seine Stimme gehört wird, stellt eine 
Wand dazwischen kein Hindernis für die Gültigkeit des Gebets dar. Ein Fluss, 
den ein Boot überqueren kann, oder ein Weg, den ein Auto passieren kann, ist 
ein Hindernis. Wenn auf dem Weg oder der Brücke über dem Fluss zwei Reihen 
dem Imam folgen, ist das Gebet derer, die hinter ihnen sind, ebenfalls gültig. 
Siehe auch Kapitel 52 im zweiten Abschnitt.  

7. Damit das Befolgen des Imams gültig ist, ist es erforderlich, die Stimme 
des Imams oder Muezzins zu hören oder diese zu sehen oder die Bewegungen 
der Gemeinschaft zu sehen. Es dürfen sich zwischen Mitbetenden und dem Imam 
keine Wände befinden, die das Hören oder Sehen verhindern, da in ihnen keine 
Fenster oder dergleichen Öffnungen vorhanden sind. 

[Dass es sich bei dem Ton, der aus dem Radio, Fernseher oder Lautsprecher 
kommt, nicht um die menschliche Stimme handelt, haben wir bereits im Kapitel 
über den Gebetsruf erklärt. Der Imam, der auf der Leinwand oder auf dem Bild-
schirm beim Beten gesehen wird, ist nicht der Imam selbst, sondern nur ein 
Abbild des Imams. So wie es nicht gestattet ist, diesem zu folgen, ist es auch 
nicht gestattet, diesen Tönen bei der Ibāda zu folgen. Dies wäre nämlich eine 
üble Neuerung (Bidʿa) und eine große Sünde.] 

In den Büchern al-Muqaddima al-hadramiyya, al-Anwār, al-Fiqh alal-madhāhib 
al-arbaʿa und Misbāh an-nadschāt heißt es: „Damit gemäß der schāfiʿītischen 
Rechtsschule das Befolgen eines Imams, der in der Moschee ist, für jemanden, 
der sich außerhalb der Moschee befindet, gültig ist, muss er die Bewegungen des 
Imams, den Imam selbst oder jemanden aus der Gemeinschaft sehen oder den 
Imam bzw. den Muezzin hören und darüber hinaus darf er von der letzten Reihe 
nicht mehr als ungefähr 300 Ellen (Dhrāʿ) [300 x 0,42 = 126 Meter] entfernt sein.“ 
Im Targhīb as-salāt steht: „Damit es gültig ist, dass eine Person außerhalb der 
Moschee dem Imam folgt, muss die Moschee voll sein. Wenn sie nicht voll ist, 
oder sie voll ist und zwischen der letzten Reihe und dem draußen Betenden eine 

– 372 –



Entfernung von einer Wagenbreite ist, ist sein Befolgen des Imams nicht gültig.“ 
Dass das Gebet derer, die es verrichten, indem sie den Tönen aus dem Lautsprecher 
oder dem Imam im Fernseher folgen, nicht gültig ist, steht ausführlich in der 
Ausgabe vom Rabīʿul-awwal 1406 (Dezember 1985) der Zeitschrift namens al-
Muʿallim, die in Kerala von indischen Gelehrten herausgegeben wurde. Auf Seite 
5 des 1401/1981 in Pakistan veröffentlichten Buches Suyūfullāh al-adschilla steht 
offenkundig geschrieben, dass es nicht gestattet ist, einem Imam zu folgen, der 
das Gebet über Lautsprecher leitet. Dieses Buch wurde seitens des Hakikat-
Verlags am Ende des Buches Fitnat al-wahhābiyya gedruckt. Siehe die Fatwa 
von Yahyā Efendi! 

8. Es darf nicht sein, dass der Imam das Gebet auf einem Tier verrichtet und 
die Gemeinschaft auf dem Boden oder umgekehrt.  

9. Der Imam und die Gemeinschaft dürfen sich nicht auf zwei unterschiedlichen 
Schiffen befinden, die nicht miteinander gekoppelt sind. 

10. Wenn der Imam eine andere Rechtsschule als die Gemeinschaft befolgt, 
darf die Gemeinschaft nicht wissen, dass beim Imam etwas vorhanden ist, was 
nach ihrer eigenen Rechtsschule das Gebet ungültig machen würde. Da nach der 
hanafītischen Rechtsschule das Gebet nicht gültig ist, wenn beim Imam Blut ge-
flossen ist oder er weniger als ein Viertel des Kopfes bestrichen hat, ist es nach 
der Mehrheit der Gelehrten nicht zulässig, einem schāfiʿītschen Imam zu folgen, 
bei dem man weiß, dass dies aufgetreten ist. Dieser Standpunkt ist gültig. Wenn 
beim schāfiʿītischen Imam gesehen wird, dass bei ihm Blut fließt, und er daraufhin 
für eine Weile verschwindet und anschließend wieder zurückkommt, dann folgt 
man ihm, denn es ist wahrscheinlich, dass er in der Zwischenzeit die Gebetswa-
schung vollzogen hat. Es ist etwas Gutes, gute Mutmaßung (Husn az-zann) über 
Muslime zu hegen. [Gemäß diesen Gelehrten dürfen Hanafīten einem 
schāfiʿītischen Imam, der Zahnkronen oder -füllungen hat, nicht folgen.] Bei Ibn 
Ābidīn, im Superkommentar von Tahtāwī zum al-Imdād sowie in Ahmad al-
Hamawīs Superkommentar zum al-Aschbāh, Band 2, Seite 217 heißt es: „Mu-
hammad al-Hinduwānī und einige andere Gelehrte sagten, dass es gestattet ist, 
einem schāfiʿītschen Imam zu folgen, dessen Gebet nach seiner eigenen Rechts-
schule gültig ist.“ Im Buch an-Nihāya heißt es, dass diese Ansicht dem Qiyās 
mehr entspricht und dass es dieser Ansicht nach einem Hanafīten erlaubt ist, 
einem schāfiʿītischen Imam zu folgen, bei dem etwas gesehen wird, das in der 
hanafītischen Rechtsschule nicht zulässig ist.“ Es steht im Halabī-i kabīr, dass 
auch diese Ansicht korrekt ist. Nach der mālikītischen Rechtsschule ist dies eben-
falls zulässig. Gemäß diesen Gelehrten ist es gestattet, einem mālikītischen oder 
schāfiʿītischen Imam zu folgen, der Kronen oder Füllungen hat. Hieraus versteht 
sich, dass ein Hanafīte, der aufgrund des Vorhandenseins von Zahnkronen und 
-füllungen die Rechtsschule von Imām Mālik oder Imām asch-Schāfiʿī, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, befolgt, anderen Hanafīten, die keine Kronen und 
Füllungen haben, als Imam fungieren darf, denn er ist wie ein Imam in der 
mālikītischen oder schāfiʿītischen Rechtsschule. Darüber hinaus hält er auch die 
anderen Bedingungen seiner eigenen Rechtsschule ein und erachtet das Witr-
Gebet als wādschib. Jemanden auszufragen, ob er Kronen oder Füllungen hat 
oder nicht, und wenn ja, ob er die mālikītische oder schāfiʿītische Rechtsschule 
befolgt, ist nicht erlaubt. Wenn der Imam aus einer anderen Rechtsschule die 
Bedingungen der hanafītischen Rechtsschule beachtet, ist das Befolgen seiner 
besser, als alleine zu beten, und das Befolgen eines hanafītischen Imams ist 
besser, als diesem Imam zu folgen. [Wer Füllungen oder Kronen hat, sollte nicht 
die Aufgabe des Vorbetens übernehmen.] 

Wenn die Gemeinschaft aus einer einzigen Person besteht, stellt sie sich rechts 

– 373 –



vom Imam hin. Dass sie sich zu seiner Linken stellt, ist makrūh. Ebenso ist es 
makrūh, dass sie sich alleine hinter ihn stellt. Befinden sich die Fersen dieser 
Person nicht vor den Fersen des Imams, ist ihr Gebet gültig. Wenn die Mitbetenden 
zwei oder mehr Personen sind, stellen sie sich hinter dem Imam auf. Einer stellt 
sich direkt hinter den Imam, der Zweite rechts vom Ersten und der Dritte links 
vom Ersten. Der Vierte stellt sich rechts vom Zweiten, der Fünfte links neben 
den Dritten und so weiter. Wenn der Zweite später dazustößt, stellt er sich hinter 
den Imam und der Erste, der neben dem Imam steht, begibt sich nach hinten, 
ohne sein Gebet ungültig zu machen. Der Imam geht nicht nach vorne. Siehe 
auch Punkt 23 im 68. Kapitel. 

Wenn sich zwischen dem Imam und der Gemeinschaft eine derart große leere 
Fläche befindet, dass sie mehr als zwei Reihen fassen kann, oder ein großes 
Becken, ist es zwar der Gemeinschaft gestattet, ihm zu folgen, doch für den Imam 
ist es makrūh, alleine zu beten. Es ist keine Bedingung, dass an den beiden Seiten 
des Beckens oder der leeren Fläche Mitbetende stehen. Dies gilt auch für an der 
Moschee anliegende offene und geschlossene Bereiche oder Räume. [Tahtāwī, 
Hāschiyat al-imdād]. Siehe auch Kapitel 52 im zweiten Abschnitt dieses Buches. 

Wer die Gebetswaschung vorgenommen hat, darf demjenigen folgen, der die 
Trockenreinigung vollzog, der stehend Betende darf dem sitzend Betenden folgen 
und derjenige, der ein Nāfila-Gebet verrichtet, darf dem, der ein Fard-Gebet 
verrichtet, folgen. Es sollte ein Imam gesucht und befolgt werden, der seine Re-
ligion gut kennt. 

In der Moschee des Viertels werden der Adhan und die Iqāma gerufen und 
ein einziges Mal das Gebet in Gemeinschaft verrichtet. In Moscheen, die auf 
Wegen liegen oder die keinen Imam und Muezzin haben, werden für jede Ge-
meinschaft separat der Adhan und die Iqāma gerufen. Ein Dschinn kann ein 
Imam sein, doch ein Engel kann kein Imam sein, denn der Engel ist nicht islam-
rechtlich verantwortlich (mukallaf). Engel, Dschinnen und Kinder können eine 
Gemeinschaft darstellen, auch wenn es nur einer ist. Dadurch, dass derjenige, 
der ein Nāfila-Gebet verrichtet, einem Fard-Gebet Verrichtenden folgt, wird der 
Lohn für das Beten in Gemeinschaft erlangt. 

Es gibt auch viele Gelehrte, die sagen, dass das Beten in Gemeinschaft wādschib 
sei. Gemäß den Gelehrten Iraks, möge Allah sich ihrer erbarmen, ist selbst das 
einmalige unentschuldigte Unterlassen eines Wādschib eine Sünde. Wenn das 
Unterlassen zur Gewohnheit wird, ist es nach Konsens eine Sünde. Das Unterlassen 
der Sunna ist jedoch keine Sünde. Es ist mustahabb, dass derjenige, der das Ge-
meinschaftsgebet in einer Moschee verpasst hat, eine andere Moschee für das 
Gemeinschaftsgebet aufsucht. 

Kranke, Gelähmte, Personen, denen ein Bein amputiert wurde, Greise, die 
nicht gehen können, sowie Blinde müssen sich nicht zum Gemeinschaftsgebet 
begeben. Auch wenn ihnen Helfer oder Transportmittel zur Verfügung stehen, 
brauchen sie nicht kommen. Regen, Schlamm, extreme Kälte oder Finsternis 
gelten auch als Entschuldigungsgrund. Starker Wind ist nur nachts ein Entschul-
digungsgrund. Die Angst vor dem Verlust von Besitz durch Diebstahl oder an-
derweitig, die Angst des Armen vor Gläubigern, die Angst eines Unterdrückten 
vor einem Tyrannen hinsichtlich Leben und Besitz, drückende Notdurft, die 
Angst des Reisenden, das Transportmittel zu verpassen, die Verpflegung eines 
Kranken, die Angst eine begehrte Speise zu verpassen, die Angst einen Fiqh-
Unterricht zu verpassen, sind alles Entschuldigungen, um nicht zum Gemein-
schaftsgebet zu gehen. Auch die Kenntnis darüber, dass der Imam ein Irrgänger 
(Sāhib al-bidʿa) ist oder dass er die Bedingungen für die Gebetswaschung, die 
Ganzkörperwaschung und das Gebet nicht einhält, ist eine Entschuldigung. Der-

– 374 –



jenige, der diese Bedingungen am besten kennt und einhält, sollte vor den anderen 
als Imam ausgewählt werden. Danach wird derjenige ausgewählt, der gemäß den 
Regeln des Tadschwīd rezitiert. Es ist keine Bedingung, den edlen Koran me-
morisiert zu haben (also ein Hāfiz zu sein). Wenn darin mehrere Personen gleich 
sind, wird jener ausgewählt, dessen Achtsamkeit (Waraʿ) stärker ist. Waraʿ be-
deutet, sich vom Zweifelhaften fernzuhalten. Danach wird derjenige ausgewählt, 
der älter ist. Wenn auch hierin Gleichheit herrscht, wird der Reihe nach derjenige 
gewählt, der am schönsten mit Blick auf Charakter, Aussehen, Abstammung, 
Stimme und Kleidung ist. Treffen auch hier die Kriterien auf mehrere zu, wird 
derjenige unter ihnen auserwählt, der am meisten Besitz und die höchste Stellung 
hat. Herrscht auch hier Gleichheit, wird der Ansässige dem Reisenden vorgezogen. 
Wenn sie sich bei der Auswahl nicht einigen können, wird derjenige zum Imam, 
den die Mehrheit wählt. Einen anderen als Imam zu wählen, während es einen 
geeigneteren gibt, ist verwerflich, jedoch keine Sünde. Dies gilt auch bei der 
Wahl eines Befehlshabers (Emir) oder Gouverneurs. Was die Wahl eines Kalifen 
angeht, so ist es eine Sünde, nicht den Besten zu wählen. In einem Haus oder bei 
einem Festessen wird nicht ausgewählt, sondern der Hausbesitzer oder Gastgeber 
betet vor. Oder aber er wählt den Imam aus. Ein Mieter wird als Hausbesitzer 
angesehen. Es ist makrūh, dass jemand Imam wird, der nicht gewünscht ist. 

Es ist makrūh tahrīman, dass ein Irrgänger (Sāhib al-bidʿa) Imam wird. Eine 
Person, deren Glaube nicht dem Glauben der Ahlus-Sunna entspricht, wird 
„Madhhablos“ genannt. Falls ein Madhhabloser an etwas, das im edlen Koran 
und in den ehrwürdigen Hadithen offenkundig verkündet wird, nicht glaubt oder 
daran zweifelt, ist dies „Kufr“ (Unglaube). Wenn er aber die mehrdeutigen, 
nicht offenkundig vermittelten Hinweise falsch interpretiert, ist dies eine „Bidʿa“ 
(Neuerung). Nicht an die Erschaffung der Welt zu glauben, sondern zu denken, 
dass sie seit jeher existiere und auf ewig bestehen werde, ist Kufr. Nicht daran 
zu glauben, dass die Gläubigen im Paradies Allah, den Erhabenen, sehen werden, 
ist Bidʿa. Doch nur, wenn er aufgrund einer falschen Deutung nicht an die Quel-
lentexte (Nusūs) glaubt, ist es Bidʿa. Wenn er aber sagt: „Mein Verstand akzeptiert 
das nicht, so etwas kann nicht sein“, und somit eine Verachtung zum Ausdruck 
bringt, wird er ein Kāfir. Die Hadithe über Bidʿa sind zu Beginn der Bücher al-
Hadīqa und al-Barīqa sowie auf Seite 125 des persischen Buches Aschiʿat al-
lamaʿāt aufgeführt. Die im Aschiʿat al-lamaʿāt aufgezeichneten Hadithe wurden 
in unser Buch Mazhariyya übernommen. Solange sie nicht etwas tun oder sagen, 
das zum Kufr führt, wird niemand von den „Leuten der Kibla“ (Ahl al-qibla), 
d. h. der Personen, die das Gebet verrichten, als Kāfir bezeichnet. Wenn aber je-
mand etwas sagt oder tut, das den klaren Inhalten des edlen Korans und der ehr-
würdigen Hadithe widerspricht und woran die Muslime seit Jahrhunderten 
glauben, gilt er als „Kāfir“ (Ungläubiger), auch wenn er sein gesamtes Leben 
das Gebet und jede gottesdienstliche Handlung verrichtet. Wenn jemand bei-
spielsweise sagt, dass Allah, der Erhabene, die Atome, die Anzahl der Blätter 
und die verborgenen Dinge nicht kenne, dann ist er ein Kāfir. Wer einen anderen 
Prophetengefährten als Abū Bakr und Umar, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, aus religiösen Gründen heraus diffamiert, ist ein Irrgänger. Wenn jemand, 
der ein Harām als mubāh bezeichnet, sich dabei auf einen Koranvers oder Hadith 
stützt und aufrichtig in seinen Worten ist, wird er kein Kāfir. Wenn er sich aber 
nicht auf einen Quellentext bezieht, sondern es aus seiner Laune heraus sagt, 
wird er ein Kāfir. Zu sagen, dass die Wahl von Abū Bakr und Umar zum Kalifen 
nicht rechtmäßig gewesen sei, ist eine Bidʿa. Doch zu sagen, dass sie kein Anrecht 
auf das Kalifat gehabt hätten, ist Kufr. 

Wenn jemand, der die Bedingungen des Vorbetens erfüllt, diesen Posten 

– 375 –



gegen Entgelt oder für einen monatlichen Lohn ausübt, ist es gemäß der Fatwa 
erlaubt, hinter ihm zu beten. Am Ende des Halabī-i kabīr steht, dass das Gebet 
hinter einem Imam, der auf die musikalischen Tonhöhen achtend rezitiert oder 
das Gebet vor Eintritt der Gebetszeit verrichtet, nachgeholt werden muss. [Es 
sollte die Anstrengung unternommen werden, einen Imam, der die Bedingungen 
des Vorbetens nicht erfüllt und von dem man weiß, dass er madhhablos und ein 
Reformist ist, durch einen Imam zu ersetzen, der dem Glauben der Ahlus-Sunna 
angehört.] 

Selbst wenn die Gemeinschaft es will, ist es makrūh tahrīman, dass der Imam 
beim Leiten des Fard-Gebets die Rezitation und die Tasbīhāt länger macht als 
es sunna ist. Es ist makrūh tahrīman, dass eine Frau als Imamin andere Frauen 
im Gebet leitet. Wenn es keine Männer gibt, ist es nicht makrūh, dass Frauen 
unter sich das Totengebet in Gemeinschaft verrichten. Denn wenn sie alleine 
beten würden, hätte nur die erste Frau die Fard verrichtet. Das Gebet der anderen 
Frauen würde ein Nāfila-Gebet sein, doch das Totengebet als Nāfila zu verrichten, 
ist makrūh. Das Totengebet ein einziges Mal zu verrichten, ist fard. Wenn beim 
Totengebet eine Frau die Männer im Gebet leitet, verrichten die Männer das 
Gebet nicht erneut, denn nur das Gebet der Frau ist gültig und die Fard ist durch 
eine einzige Person somit erfüllt. Wenn eine Frau für die anderen Frauen als 
Imamin fungiert, steht sie in der Mitte der ersten Reihe. Dass sie sich weiter 
vorne hinstellt, wäre eine Sünde. 

Im Haus darf ein Mann für Frauen, die zu seinen Mahram-Verwandten gehören, 
das Gebet leiten. Er darf nur für fremde Frauen kein Imam sein, denn dies wäre 
Alleinsein (Khalwa). Wenn sich in der Gemeinschaft ein Mann oder eine Mah-
ram-Verwandte des Imams befindet, dürfen sich auch fremde Frauen der Ge-
meinschaft anschließen. Auch hier ist es wie bei der Khalwa makrūh, dass die 
Frauen, die aufgrund des Stillens oder der Ehe zu den Mahram-Verwandten 
zählen, jung sind. In der Moschee entsteht keine Khalwa. Wenn die Gemeinschaft 
aus einer einzigen Frau besteht, stellt sie sich hinter den Imam, nicht neben ihn. 
Wenn es auch einen Mann in der Gemeinschaft gibt, stellt sich die Frau hinter 
den Mann und folgt dem Imam. 

In der al-Harām-Moschee ist es vorzüglicher, dass der Imam im Maqām 
Ibrāhīm steht. Es ist vorzüglicher, dass sich derjenige, der in die Moschee kommt, 
nicht in die vorderen Reihen begibt, um der Gemeinschaft kein Leid zuzufügen. 
Vor Beginn des Fard-Gebets begibt man sich auf den freien Platz in der vorderen 
Reihe. Beim Totengebet bringen die hinteren Reihen mehr Lohn ein als die vor-
deren Reihen. Wer den Imam in der Verbeugung vorfindet, stellt sich in die 
letzte Reihe, um die Gebetseinheit nicht zu verpassen; er begibt sich nicht in die 
weiter vorne liegenden Reihen. Wenn es in der letzten Reihe keinen Platz gibt, 
stellt er sich nicht alleine hin, selbst wenn er diese Einheit verpassen sollte. Wenn 
es in der ersten Reihe einen freien Platz gibt, aber in der zweiten Reihe nicht, 
wird die zweite durchbrochen und in die erste gegangen. Es ist keine Sünde, vor 
der Gemeinschaft vorbeizugehen, um in die vordere Reihe zu gelangen. 

Wenn ein Mann in der Gemeinschaft betet und mit einer Frau, die demselben 
Imam folgt, für die Dauer eines Rukn in der gleichen Reihe steht und zwischen 
ihnen ein dicker Vorhang oder eine Stange, die dicker ist als ein Finger, oder 
aber eine Lücke, in die ein Mensch passen würde, nicht vorhanden ist, wird das 
Gebet des Mannes ungültig. Wenn in einer Reihe eine Frau betet, ist nur das 
Gebet der beiden Männer, die neben ihr beten, und des Mannes direkt hinter 
ihr ungültig. Wenn der hinter ihr Stehende weiter als neun Fuß entfernt ist, wird 
sein Gebet nicht ungültig. Es ist makrūh, dass eine Frau, die nicht demselben 
Imam folgt, und der Mann in derselben Reihe beten. Wenn ein Mann neben sich 

– 376 –



eine Frau sieht, die dem Imam folgen will, soll er ihr mit der Hand signalisieren, 
dass sie weiter hinten stehen soll. Wenn sie daraufhin nicht zurückgeht, wird das 
Gebet der Frau nicht gültig. Das Gebet des Mannes wird nicht ungültig. Wenn 
eine Frau, die sich in derselben Reihe befindet, um eine Menschenlänge höher 
oder niedriger steht, dann schadet es dem Gebet nicht. 

Wer keine Verbeugung oder Niederwerfung vollziehen kann, darf für dieje-
nigen, die es können, kein Imam sein. Wer ein Nāfila-Gebet verrichtet, darf für 
diejenigen, die ein Fard-Gebet verrichten, kein Imam sein. 

Wer „alsagh“ ist, also lispelt, darf kein Imam sein für jene, die nicht lispeln. 
„Alsagh“ bedeutet, den Buchstaben Sīn wie Thāʾ auszusprechen. Genauso darf 
jemand, der andere Buchstaben nicht korrekt aussprechen kann, nicht für dieje-
nigen Imam sein, die sie korrekt aussprechen können. Es ist fard für solche Per-
sonen, sich Tag und Nacht anzustrengen, um die Buchstaben korrekt auszuspre-
chen. Wenn sie sich bemühen, es ihnen aber nicht gelingt, wird ihr eigenes Gebet 
gültig. Wenn sie sich nicht anstrengen, wird ihr Gebet ungültig. Alleine zu beten, 
obwohl es möglich ist, einem Imam zu folgen, der die Buchstaben korrekt aus-
spricht, macht das Gebet ungültig, weil er selbst die Buchstaben nicht korrekt 
aussprechen kann. Wenn es einen Koranvers gibt, in welchem kein Buchstabe 
vorkommt, den er nicht korrekt aussprechen kann, muss er diesen oder mehrere 
solcher Verse auswendig lernen und nur mit diesen das Gebet verrichten. Wenn 
es Verse gibt, die er korrekt lesen kann, er diese aber nicht auswendig lernt, 
sondern jene rezitiert, die er nicht korrekt aussprechen kann, ist sein Gebet nicht 
gültig. Da es notwendig ist, die Fātiha in jedem Gebet zu rezitieren, muss jeder 
versuchen, die Fātiha gut zu rezitieren. [Wie ersichtlich wird, ist die Rezitation 
des edlen Korans nicht richtig und das Gebet nicht gültig, wenn ein Buchstabe 
falsch gelesen wird. Da die Buchstaben in den von Radios und Lautsprechern 
übertragenen Tönen nicht korrekt wiedergegeben werden, ist es nicht gültig, mit 
diesen den edlen Koran zu rezitieren, zu hören und das Gebet zu verrichten. 
Dies ist ein Vergehen, eine Sünde.] 

Derjenige, der Ledersocken (Khuff) oder einen Verband bestreicht, darf für 
jemanden, der die betroffenen Glieder wäscht, das Gebet leiten. Jemand, der 
ein Fard-Gebet verrichtet, darf für eine Person, die ein Nāfila-Gebet verrichtet, 
Imam sein. Dies gilt auch für sämtliche Sunna-Gebete und das Tarāwīh-Gebet, 
wie bei Ibn Ābidīn geschrieben steht. Beim Verrichten von vier Einheiten Sunna 
betet derjenige, der dem Imam folgt, als würde er ein Fard-Gebet verrichten. 
Während das Rezitieren einer weiteren Sure in der dritten und vierten Einheit 
wādschib war, ist es jetzt nāfila. Wer ein Nāfila-Gebet verrichtet, darf einem an-
deren, der ebenfalls ein Nāfila-Gebet verrichtet, als Imam fungieren. 

Wer das Fard-Gebet in Gemeinschaft verrichtet, muss beim Fassen der Absicht 
im Herzen intendieren, „dem bereitstehenden Imam zu folgen“. Mit dem Imam 
betet er genauso, wie wenn er alleine betet, außer dass er im Stehen selbst nichts 
rezitiert, gleich ob der Imam laut oder leise rezitiert. Man liest lediglich in der 
ersten Einheit die „Subhānaka“. Hinter dem Imam die Fātiha zu rezitieren, ist 
nach der hanafītischen Rechtsschule makrūh tahrīman. In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule ist es fard. In der mālikītischen Rechtsschule ist es makrūh tahrīman, 
wenn der Imam laut rezitiert, und mustahabb, wenn er leise rezitiert. Wenn der 
Imam beim lauten Rezitieren die Fātiha beendet, sagt der Mitbetende leise 
„Āmīn“. Dies soll man nicht mit lauter Stimme sagen. Beim Erheben von der 
Verbeugung sagt der Imam „Samiʿallāhu liman hamidah“ und der Mitbetende 
sagt nur „Rabbanā lakal-hamd“. Dann spricht er beim Übergang in die Nieder-
werfung „Allāhu akbar“ und begibt sich gemeinsam mit dem Imam in die Nie-
derwerfung. In der Verbeugung, in den Niederwerfungen und im Sitzen liest er 

– 377 –



alles genauso, wie wenn er alleine betet. 
Jemand, der bemerkt, dass der Imam etwas hat (oder tut), das das Gebet un-

gültig werden lässt, muss das Gebet wiederholen. Wenn dies dem Imam im Gebet 
einfällt oder im Gebet etwas geschieht, was das Gebet ungültig macht, muss er 
dies sofort der Gemeinschaft mitteilen. Bemerkt er dies erst nach dem Gebet, 
teilt er dies jenen, die er von der Gemeinschaft in Erinnerung hat, mündlich, 
schriftlich oder über Dritte mit. Wer diese Information erhält, wiederholt das 
Gebet. Wer sie nicht erhält, ist entschuldigt. Einem anderen Idschtihād nach und 
gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es nicht erforderlich, dass der Imam 
der Gemeinschaft Bescheid gibt. Wenn während des Gebets die Gebetswaschung 
des Imams ungültig wird, ist es gestattet, dass er jemanden an seiner Kleidung 
nach vorne zieht und ihn an seiner Stelle weiter vorbeten lässt. Dann geht er 
hinaus, vollzieht die Gebetswaschung und verrichtet anschließend sein Gebet, 
indem er dem Stellvertreter folgt. Sollte er die Gebetswaschung in der Moschee 
vollziehen, benötigt er keinen Stellvertreter. Wählt er keinen Stellvertreter und 
verlässt die Moschee, wird, falls die Gemeinschaft aus mehr als einer Person be-
steht, das Gebet von ihnen allen ungültig. 

Das Witr-Gebet wird im Ramadan in Gemeinschaft verrichtet. Zu anderen 
Zeiten wird es alleine verrichtet.  

Es ist makrūh, die Raghāʾib-, Barāʾa- und Qadr-Gebete in Gemeinschaft zu 
verrichten. Das Raghāʾib-Gebet wird in der ersten Dschuma-Nacht (Nacht von 
Donnerstag auf Freitag) des Monats Radschab verrichtet. Es kam im Jahre 480 
nach der Hidschra auf und viele Gelehrte schreiben, dass dies eine üble Neuerung 
(Bidʿa) ist. Man sollte sich nicht davon täuschen lassen, dass viele dieses Gebet 
verrichten, und nicht denken, es sei eine Sunna. 

Wenn neben jemandem, der das Fard-Gebet alleine verrichtet, eine Gemein-
schaft beginnt, dasselbe Fard-Gebet zu verrichten, spricht er, falls er noch nicht 
die Niederwerfung in der ersten Gebetseinheit vollzogen hat, im Stehen zu einer 
Seite den Schlussgruß (Salām) und bricht sein Gebet ab und folgt anschließend 
dem Imam. Wenn er die Niederwerfung der ersten Einheit bereits vollzogen hat, 
vollendet er bei Fard-Gebeten mit vier Einheiten auf zwei Einheiten und spricht 
den Schlussgruß. Hat er die Niederwerfung der dritten Einheit noch nicht vollzogen, 
spricht er im Stehen zu einer Seite den Schlussgruß, bricht somit sein Gebet ab 
und schließt sich dann der Gemeinschaft an. Hat er die Niederwerfung der dritten 
Einheit bereits vollzogen, vollendet er das Gebet auf vier Einheiten. Es wäre 
gut, wenn er danach dem Imam folgt und vier Einheiten als Nāfila verrichtet. 
Doch das Nachmittagsgebet kann er nicht auf diese Weise mit der Gemeinschaft 
verrichten. Beim Morgen- und Abendgebet unterbricht er das Gebet, auch wenn 
er die Niederwerfung der ersten Einheit bereits vollzogen hat. Wenn er jedoch 
die Niederwerfung der zweiten Einheit schon vollzogen hat, vollendet er das 
Gebet. Doch er verrichtet danach kein Nāfila-Gebet mit dem Imam. Wenn er 
ein Sunna-Gebet mit der Absicht eines Nachholgebets verrichtet und während-
dessen das Fard-Gebet oder die Freitagspredigt (Khutba) begonnen wird, bricht 
er das Gebet nicht ab. Er vollendet das Gebet auf zwei oder vier Einheiten. Wer 
bei der ersten Sunna des Mittags- oder Freitagsgebet nach zwei Einheiten den 
Schlussgruß spricht, verrichtet nach dem Fard-Gebet zwei weitere Einheiten und 
vollendet diese Sunna auf vier Einheiten. Doch es ist besser, aufs Neue vier Ein-
heiten zu verrichten. Wer ein Nachholgebet verrichtet und derweil das Gemein-
schaftsgebet beginnt, bricht sein Gebet nicht ab, wenn er ein Sāhib at-tartīb ist. 
Dies ist auch in der mālikītischen Rechtsschule der Fall. 

Wenn der Adhan gerufen wird, während sich jemand in der Moschee befindet, 
und er unentschuldigt die Moschee verlässt, ohne das Gebet in Gemeinschaft zu 

– 378 –



verrichten, so ist dies makrūh tahrīman. Wenn es jedoch seine Gewohnheit ist, 
in einer bestimmten Moscheegemeinschaft zu beten, dann ist es in Ordnung, 
wenn er dorthin bzw. zu seinem Viertel geht. Um den Unterricht oder die Predigt 
seines Lehrers oder eines anderen nicht zu verpassen, gilt es als Entschuldigungs-
grund, sich zur Gemeinschaft ihrer Moscheen oder zum Gebetsraum an ihrem 
Arbeitsplatz zu begeben. Wer das Fard-Gebet vor der Gemeinschaft alleine ver-
richtete, darf die Moschee ebenfalls verlassen, doch es ist makrūh, dass er alleine 
betet. Diese Entschuldigten dürfen jedoch die Moschee nicht mehr verlassen, 
wenn die Iqāma gerufen wird. Wer das Fard-Gebet alleine verrichtet hat, verrichtet 
beim Mittags- und Nachtgebet mit der Gemeinschaft ein Nāfila-Gebet. Für den-
jenigen jedoch, der die anderen drei Gebete alleine verrichtet hat, ist es wādschib, 
die Moschee zu verlassen, selbst während das Gemeinschaftsgebet verrichtet 
wird. Denn es ist eine große Sünde, in der Moschee zu sein und nicht in der Ge-
meinschaft zu beten, wenn das Gebet gerade verrichtet wird. Wenn derjenige, 
der die Sunna des Morgengebets nicht verrichtet hat, erkennt, dass er sich der 
Gemeinschaft auch beim letzten Sitzen nicht anschließen können wird, falls er 
das Sunna-Gebet verrichtet, der verrichtet es nicht, sondern schließt sich direkt 
dem Imam an. Wenn er erkennt, dass er es schaffen wird, den Imam beim Sitzen 
in der zweiten Einheit zu erreichen, verrichtet er das Sunna-Gebet zügig außerhalb 
der Moschee im Vorraum. Gibt es einen solchen Vorraum nicht, betet er innerhalb 
der Moschee hinter einer Säule. Wenn es auch einen solchen freien Platz nicht 
gibt, verrichtet er das Sunna-Gebet nicht, denn während das Gemeinschaftsgebet 
verrichtet wird, ist es makrūh, ein Nāfila-Gebet zu beginnen. Um kein Makrūh 
zu begehen, ist es erforderlich, die Sunna zu unterlassen. [Wenn das Unterlassen 
selbst der Sunna des Morgengebets erforderlich ist, um ein Makrūh zu vermeiden, 
dann versteht sich hieraus, dass es erst recht zwingend erforderlich ist, anstelle 
der Sunna-Gebete Nachholgebete zu verrichten.] Wenn jemand die Moschee be-
tritt, während das Mittags- oder Freitagsgebet in Gemeinschaft verrichtet wird, 
und er Sorge hat, die erste Einheit zu verpassen, verrichtet er das Sunna-Gebet 
nicht. Er folgt direkt dem Imam. Die Sunna des Mittagsgebets verrichtet er nach 
dem Fard-Gebet. Um die Gemeinschaft des Morgen- und Mittagsgebets nicht 
zu verpassen, mit dem Sunna-Gebet zu beginnen und dann direkt den Schlussgruß 
zu sprechen und die Sunna nach dem Fard-Gebet nachzuholen, ist nicht richtig. 
Es ist nämlich harām, ein Gebet ohne Entschuldigungsgrund (ohne triftigen 
Grund) abzubrechen. Darüber hinaus wird nach der Fard des Morgengebets kein 
Gelübdegebet verrichtet. Ein abgebrochenes Sunna-Gebet erneut zu verrichten, 
ist nicht so wichtig wie das Verrichten des Gelübdegebets. Ein abgebrochenes 
Nāfila-Gebet erneut zu verrichten, ist wādschib. Ein abgebrochenes Fard-Gebet 
nachzuholen, ist fard [Uyūn al-basāʾir]. Denn es ist wādschib, eine begonnene 
Nāfila-Handlung zu vollenden. Wer das Morgengebet nicht verrichten konnte, 
holt es an diesem Tag vor Eintritt der Mittagszeit gemeinsam mit dem Sunna-
Gebet nach. Nach Eintritt der Mittagszeit holt er nur das Fard-Gebet nach. Wer 
das Fard-Gebet des Freitags- oder Mittagsgebets erreicht, verrichtet das erste 
Sunna-Gebet nach dem Fard-Gebet. Wer sich dem Imam nicht spätestens in der 
Verbeugung anschließt, für den gilt, dass er die entsprechende Einheit nicht mit 
dem Imam verrichtet hat. Wer dazustößt, während sich der Imam in der Ver-
beugungsposition befindet, fasst die Absicht für das Gebet, spricht den Eröff-
nungs-Takbīr im Stehen und tritt somit in das Gebet ein. Anschließend begibt er 
sich umgehend in die Verbeugung und folgt dem Imam. Wenn sich der Imam 
aus der Verbeugung erhebt, bevor man sich ihm in der Verbeugung anschließen 
konnte, gilt die Verbeugung als verpasst. Auch wenn dadurch diese Einheit als 
verpasst gilt, muss er die Niederwerfungen mit dem Imam machen. Tut er es 
nicht, wird sein Gebet nicht ungültig, doch er hätte somit ein Wādschib unterlassen. 

– 379 –



Wenn man sich dem Imam anschließt, während dieser steht, man sich aber nicht 
mit ihm gemeinsam verbeugt, sondern die Verbeugung alleine vollzieht, nachdem 
der Imam diese bereits beendet hat, und den Imam in der Niederwerfung erreicht, 
ist sein Gebet gültig. Doch er begeht eine Sünde, weil er sich verspätete. Sich 
vor dem Imam in die Verbeugung zu begeben, in die Niederwerfung zu gehen 
oder sich vor ihm aus diesen Positionen zu erheben, ist makrūh tahrīman. Siehe 
auch Punkt 24 in Kapitel 67. 

[Es ist erforderlich, den Bewegungen des Imams zu folgen, und keine Bedin-
gung, seiner Stimme Folge zu leisten. Wenn jemand, der den Imam nicht sieht, 
den Bewegungen derer, die ihn sehen, folgt, so folgt er den Bewegungen des 
Imams. Da die Takbīre des Imams und die Bewegungen der Mitbetenden, die 
den Iman sehen, auf die Bewegungen des Imams verweisen, ist es gestattet, diesen 
zu folgen. Es besteht kein Bedürfnis dafür, an verschiedenen Stellen der Moschee 
Fernseher aufzustellen, damit diejenigen, die den Imam nicht sehen, seine Be-
wegungen verfolgen können. Diejenigen, die die Stimme des Imams nicht hören 
können, folgen den Bewegungen derer, die den Imam sehen, sowie der Stimme 
des Muezzins. Wo es doch diese Erleichterungen gibt, ist das Platzieren von Fern-
sehern und Lautsprechern in den Moscheen gleichbedeutend damit, Missfallen 
an dem zu finden, was im Islam verkündet ist, und gemäß dem eigenen Verstand 
gottesdienstliche Handlungen zu verrichten. Dies wiederum ist nichts, was ein 
Muslim tun würde. Dies gilt auch für das Anbringen von Lautsprechern an Mi-
naretten.] Es ist makrūh für den Imam, die letzte Sunna an der Stelle zu verrichten, 
an der er das Fard-Gebet verrichtet hat. Er verrichtet es ein Stück weiter links 
oder rechts. Es ist auch makrūh, dass er nach dem Gebet in Gebetsrichtung 
gewandt sitzen bleibt. Wenn es niemanden in der ersten Reihe gibt, der dem 
Imam gegenüber betet, soll er sich in Richtung der Gemeinschaft setzen. Gibt es 
welche, die das Gebet verrichten, sollte er sich nach rechts oder links wenden. 
Für die Gemeinschaft oder den Alleinbetenden sind diese Dinge nicht makrūh. 
Es ist besser, die letzte Sunna an einem anderen Ort, ja gar zuhause zu verrichten, 
wie im al-Imdād vor dem Kapitel über den Gebetsruf geschrieben steht. Es ist 
mustahabb, nach dem Verrichten des Fard-Gebets die Gebetsreihen aufzulösen. 

Im Mawqūfāt steht bei der Erläuterung des Witr-Gebets Folgendes: 
„Wenn der Imam fünf Handlungen unterlässt, werden diese auch von der Ge-

meinschaft unterlassen: 
1. Wenn der Imam die ,Qunūt‘-Bittgebete nicht liest, dann tut das auch die 

Gemeinschaft nicht. 
2. Wenn der Imam bei den Festtagsgebeten die Takbīre nicht ruft, dann tut 

das auch die Gemeinschaft nicht.  
3. Wenn der Imam bei Gebeten mit vier Einheiten in der zweiten Einheit 

nicht sitzt, tut das auch die Gemeinschaft nicht.  
4. Wenn der Imam einen Niederwerfungsvers rezitiert, aber keine Nieder-

werfung vollzieht, dann tut das auch die Gemeinschaft nicht. 
5. Wenn der Imam die Korrekturniederwerfung nicht vollzieht, dann tut das 

auch die Gemeinschaft nicht. 
Wenn der Imam vier Handlungen ausführt, werden diese nicht von der Ge-

meinschaft befolgt: 
1. Wenn der Imam mehr als zwei Niederwerfungen in einer Gebetseinheit 

vollzieht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht. 
2. Wenn der Imam den Takbīr beim Festtagsgebet in einer Gebetseinheit 

mehr als dreimal spricht, folgt ihm die Gemeinschaft darin nicht.  

– 380 –



3. Wenn der Imam beim Totengebet mehr als vier Takbīre spricht, folgt ihm 
die Gemeinschaft darin nicht.  

4. Wenn sich der Imam zu einer fünften Gebetseinheit erhebt, folgt ihm die 
Gemeinschaft darin nicht. Sie warten auf den Imam und sprechen mit ihm ge-
meinsam den Schlussgruß. 

Wenn der Imam zehn Handlungen unterlässt, werden diese von der Gemein-
schaft dennoch durchgeführt. Diese sind: 

1. Das Heben der Hände beim Eröffnungs-Takbīr. 
2. Das Lesen der ,Subhānaka‘. Die zwei Imāme wiederum sagten, dass dann 

auch die Gemeinschaft sie nicht liest. 
3. Das Sprechen des Takbīr beim Übergang zur Verbeugung. 
4. Das Sprechen der Tasbīhāt in der Verbeugung. 
5. Das Sprechen des Takbīr, wenn man sich in die Niederwerfungen begibt 

und sich von diesen aufrichtet.  
6. Das Sprechen der Tasbīhāt in den Niederwerfungen. 
7. Wenn der Imam es unterlässt, ,Samiʿallāhu liman hamidah‘ zu sagen, sagen 

die Mitbetenden dennoch ,Rabbanā lakal-hamd‘.  
8. Das Lesen von ,at-Tahiyyātu‘ bis zum Ende. 
9. Das Sprechen des Schlussgrußes am Ende des Gebets. 
10. Das Sprechen des Takbīr während der Tage des Opferfestes nach den 23 

Fard-Gebeten, und zwar unmittelbar nach dem Schlussgruß.“ 
Der Masbūq, d. h. eine Person, die es nicht geschafft hat, sich dem Imam in 

der ersten Gebetseinheit anzuschließen, erhebt sich, nachdem der Imam zu beiden 
Seiten den Schlussgruß gesprochen hat, und holt die Einheiten, die er verpasst 
hat, nach. Dabei rezitiert er so, als würde er nacheinander die erste, zweite und 
dritte Einheit verrichten. Beim Sitzen verhält er sich jedoch, als würde er der 
Reihe nach die vierte, dritte und zweite Einheit verrichten, also von hinten be-
ginnend. So verrichtet z. B. jemand, der sich der letzten Einheit des Nachtgebets 
anschließt, sein Gebet folgendermaßen: Nachdem der Imam den Schlussgruß ge-
sprochen hat, steht er auf und rezitiert in der ersten und zweiten Einheit die 
Fātiha und eine weitere Sure. In der ersten Einheit sitzt er, in der zweiten jedoch 
nicht. Im Umdat al-islām heißt es, aus dem al-Fatāwā al-attābiyya zitierend: 
„Wenn der Nachzügler (Masbūq), also derjenige, der es nicht schafft, sich dem 
Imam in der ersten Einheit anzuschließen, beim Sitzen in der letzten Einheit das 
Bittgebet ,at-Tahiyyātu‘ frühzeitig beendet, wiederholt er die Schahada, bis der 
Imam den Schlussgruß spricht. Er schweigt nicht. Es ist nämlich harām, im Gebet 
an den Stellen zu schweigen, an denen etwas gelesen werden muss. Er liest auch 
keine Salawāt, denn nur, wer sich in der letzten Gebetseinheit befindet, liest die 
Salawāt. Wenn beim ersten Sitzen die Salawāt gelesen werden, ist die Korrek-
turniederwerfung erforderlich. Wenn jemand im ersten Sitzen Allāhumma salli 
sagt [also anstelle von Sād den Buchstaben Sīn ausspricht], wird sein Gebet un-
gültig. Ein Ansässiger (Muqīm) darf sowohl beim Verrichten (Adā) eines Fard-
Gebets als auch beim Nachholen (Qadā) einem Reisenden (Musāfir) folgen. 
[Siehe auch Kapitel 66.] Der Reisende darf einem Ansässigen folgen, der ein 
Fard-Gebet mit vier Einheiten verrichtet. Wenn er eine oder mehrere Einheiten 
verpasst haben sollte, dann vollendet er sein Gebet nach dem Schlussgruß des 
Imams auf vier Einheiten. Denn das Gebet eines Reisenden, der innerhalb der 
Gebetszeit einem ansässigen Imam folgt, ändert sich und besteht folglich wie 
dasjenige des Imams aus vier Einheiten. Da er beim Nachholen zwei Gebetsein-

– 381 –



heiten verrichten muss, darf er hierbei einem ansässigen Imam nicht folgen, denn 
sonst wäre jemand, dessen Sitzen und Rezitieren fard sind, demjenigen gefolgt, 
für den sie nāfila sind. Wie ein Ansässiger zu beten hat, wenn er einem Reisenden 
folgt, wurde in Kapitel 64 erklärt. Wenn jemand eine Gebetseinheit verpasst, so 
gilt, dass er dieses Gebet nicht mit der Gemeinschaft verrichtet hat. Doch er 
erlangt den Lohn (Thawāb) für die Gemeinschaft. Auch wenn jemand die letzte 
Einheit verpasst und sich dem Imam beim Taschahhud anschließt, bekommt er 
den Lohn der Gemeinschaft. Den Eröffnungs-Takbīr gemeinsam mit dem Imam 
zu sprechen, bringt zusätzlich großen Lohn. 

Im Umdat al-islām heißt es: „Wenn jemand, der zur Gemeinschaft stößt, den 
Imam in der Verbeugung sieht, spricht er im Stehen den Takbīr und begibt sich 
in die Verbeugungsposition. Spricht er den Takbīr, während er sich verbeugt, ist 
sein Gebet nicht gültig. Wenn sich der Imam von der Verbeugung aufrichtet, 
noch bevor er sich verbeugen konnte, gilt, dass er diese Einheit nicht erreicht 
hat.“ 

 
O du Geschöpf namens Mensch, diese Worte gehen an dich, 
Zu dir sollst du kommen, und des Herrn gedenken endlich! 
 
Wie ein Narr siehst du ihn nicht, den Weg der Glückseligkeit, 
Daher frag ich mich: Woher kommt sie, diese Ahnungslosigkeit? 
 
Warum kamst du auf diese vergängliche Welt, 
Nur um tun und machen zu können, was dir gefällt? 
 
Eine Seele besitzen wir Menschen gewiss, 
Auf die Psyche hat es eine Wirkung gewiss. 
 
Gewiss wird jedes Geschöpf auf dieser Welt sterben, 
Die Frage, die sich stellt: Was wird aus der Seele werden? 
 
Vorausschauend zu sein, gehört zur Menschlichkeit, 
Dies wird nicht ermöglicht, von der Christlichkeit. 
 
Ständig kritisieren sie den Islam und die Muslime, die Christen, 
Kritisiert wird er jedoch nicht von der Bibel, der heiligen Schrift der Christen. 
 
Den Islam kennst du nicht, die Quelle der Weisheit, 
Woher kommt dann die Behauptung, zu sein voller Reinheit. 
 
Ach wie ein kurzer Traum ist sie vergangen, die Jugend, 
Genauso schnell wird vergehen, das restliche Leben nach der Jugend. 
 
Ich nehme an, den Islam wirst du nicht hergeben, 
Sei demütig, eine Sicherheit ist nicht gewiss gegeben. 
 
Islamunterricht sei an der Schule keine Notwendigkeit, 
Wird dies behauptet von der Kirche? Welch Merkwürdigkeit. 
 
Dass du den Islam nicht kennst, ist eine Gewissheit, 
Dies zu leugnen wäre eine reine Seltsamkeit. 
 
Ein islamisches Buch zu lesen, das ist eine Notwendigkeit, 
Nur so kannst du lernen, was gehört zur Menschlichkeit. 

– 382 –



71 — DAS FREITAGSGEBET 

Das Freitagsgebet besteht aus 16 Gebetseinheiten. Davon sind 2 Einheiten 
für jeden Mann eine individuelle Pflicht (Fard ayn). Wer nicht daran glaubt oder 
diesem keine Wichtigkeit beimisst, wird ein Kāfir. Es ist eine stärkere Fard als 
das Mittagsgebet. Es gibt zwei Arten von Bedingungen (Schurūt, Sg. Schart), 
damit das Freitagsgebet verpflichtend wird: 1. Die Bedingungen der Verpflichtung 
(Wudschūb) und 2. Die Bedingungen der Durchführung (Adā). Wenn eine der 
„Bedingungen der Durchführung“ fehlt, ist das Freitagsgebet nicht gültig. Fehlen 
die Bedingungen der Verpflichtung, ist es dennoch gültig. Die Bedingungen der 
Durchführung [d. h. für die Gültigkeit des Freitagsgebets] sind 7: 

1. Das Gebet in einer Stadt zu verrichten. „Stadt“ meint in diesem Kontext 
einen Ort, dessen gesamte Gemeinschaft nicht in die größte Moschee des Ortes 
passt. Die Mehrheit der hanafītischen Rechtsgelehrten, möge Allah sich ihrer 
erbarmen, hat dies gesagt. Im al-Walwāldschiyya steht, dass dieser Standpunkt 
korrekt ist. Oder aber mit Stadt ist jener Ort gemeint, in welchem sich ein musli-
mischer Gouverneur (Wālī) oder Richter (Hākim) befindet, der die Macht dazu 
hat, die Gebote des Islams durchzusetzen. Auch wenn er nicht alle islamischen 
Gebote durchsetzt, genügt es, dass er die Rechte und Freiheiten der Menschen 
wahrt, Zwietracht und Aufruhr Einhalt gebietet und die Rechte der Unterdrückten 
von den Unterdrückern einfordert. Wenn auf Druck der Regierung der Richter 
nicht die Möglichkeit hat, für die Einhaltung einiger Gebote zu sorgen, gilt dies 
als Entschuldigung. 

[Nach den obigen zwei Definitionen werden jene Dörfer und auch die Ort-
schaften in den großen Städten unserer Zeit, in denen heutzutage von der Re-
gierung ein Gemeindevorsteher oder Gendarme (Polizisten) offiziell eingesetzt 
sind, als einzelne Städte für das Freitagsgebet gezählt. In solchen Dörfern und 
Ortschaften ist es dschāʾiz, die Freitags- und Festtagsgebete zu verrichten. Darüber 
hinaus können in der schāfiʿītischen Rechtsschule vierzig Männer das Freitagsgebet 
überall verrichten. Wenn die Regierung etwas erlaubt, das in einer anderen 
Rechtsschule zulässig (dschāʾiz) ist, dann ist dies auch in der anderen Rechtsschule 
zulässig. Wenn die Regierung ein Mubāh befiehlt, ist das Verrichten dessen 
wādschib, und wenn die Regierung es verbietet, ist das Verrichten dessen harām. 
Diejenigen, die bei Erwähnung des Begriffes „Stadt“ an die Großstädte unserer 
Zeit denken, schreiben Dinge wie: „Es bedarf keiner weiteren Erklärung, dass 
die gesamten Einwohner einer Stadt nicht in eine einzige Moschee passen. Wir 
weisen darauf hin, dass die Ansichten hinsichtlich des Freitagsgebets nicht der 
Religion entsprechen und es einige Fehler in Bezug auf die Bedingungen dafür 
gibt“, und maßen sich somit an, die Fiqh-Bücher zu beflecken. Schande über 
jene, die ihre eigene Unwissenheit nicht erkennen und die islamischen Gelehrten 
verleumden! Noch armseliger als diese sind jene, die sich von den schillernden 
und begeisternden Schriften dieser Personen täuschen lassen und sie als Religi-
onsgelehrte erachten.] 

Auch Orte, an die sich die Bewohner einer Stadt aufgrund von Feldern, Fried-
höfen oder Freizeitaktivitäten außerhalb der Siedlung begeben haben, werden 
als Teile einer Stadt gezählt. 

2. Das Gebet mit Erlaubnis des Staatsoberhauptes bzw. Regierungschefs oder 
des Gouverneurs zu verrichten. Ein Khatīb, der von diesen ernannt wurde, kann 
wiederum an seiner Stelle jemanden als Stellvertreter ernennen. Keiner außer 
jenen, die im Laufe der Zeit füreinander stellvertretend eingetreten sind, darf 
das Freitagsgebet leiten. Wenn jemand ohne entsprechende Erlaubnis das Frei-
tagsgebet leitet und derjenige, der das Recht auf das Vorbeten hat, diesem folgend 

– 383 –



das Gebet verrichtet, ist das Gebet gültig. Dass für den Fall, dass der Gouverneur 
der Stadt stirbt oder aufgrund von Zwietracht und Unruhen nicht in die Moschee 
kommen kann, sein Stellvertreter oder Assistent oder der Richter des Gerichts 
das Freitagsgebet leitet, ist zulässig. Denn der Gouverneur und diese genannten 
Personen haben von der Regierung die Erlaubnis, die religiösen und weltlichen 
Angelegenheiten der Menschen zu leiten. Wenn es diese gibt, darf ein von der 
Gemeinschaft gewählter Imam das Freitagsgebet nicht leiten. Wenn diese jedoch 
nicht in die Moschee kommen oder nicht die Erlaubnis und das Recht dazu haben, 
die religiösen Anliegen zu verwalten, darf der von der Gemeinschaft gewählte 
Imam das Gebet leiten. Wenn der Sultan grundlos und tyrannisch verhindert, 
dass die Gemeinschaft sich versammelt, dürfen diese sich an einem Ort versammeln 
und ihr Imam darf ihr Gebet leiten. Beabsichtigt der Sultan, der Stadt den Status 
einer Stadt zu nehmen, können sie dort nicht beten. Richten in den islamischen 
Städten, die von Ungläubigen eingenommen wurden, der Gouverneur und die 
Richter im Einklang mit den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya), 
so gelten diese Städte nicht als „Dār al-harb“, sondern als „Dār al-islām“. In 
solchen Städten leitet der von den Muslimen gewählte Gouverneur oder Richter 
oder aber der Imam, den diese oder die Gemeinschaft wählt, das Freitagsgebet. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf Seite 308 des vierten 
Bandes bei den Ausführungen zum Richter (Kadi): „Die islamischen Länder, 
die von den Ungläubigen beherrscht werden, gelten nicht als Dār al-harb, sondern 
als Dār al-islām. Der Grund dafür ist, dass sich dort die Gesetzgebung des Kufr 
nicht verbreitet hat. An solchen Orten sind die Richter und Regierungspräsidenten 
Muslime. Sie gehorchen den Ungläubigen widerwillig. Wenn muslimische Re-
gierende den Ungläubigen willig gehorchen, werden sie zu Sündern (Fāsiq). Mus-
limischen Gouverneuren, die von Ungläubigen eingesetzt werden, ist es in solchen 
Ländern gestattet, das Freitags- und Festtagsgebet zu leiten, die Landsteuer 
(Kharādsch) einzunehmen, Richter zu ernennen und Waisen zu verheiraten. 
Denn die Bevölkerung ist muslimisch. Der Gehorsam des Gouverneurs gegenüber 
den Ungläubigen geschieht aus einer Notwendigkeit und List heraus. Wenn in 
einem solchen Land der Gouverneur, der die Muslime regiert, ebenfalls ein Un-
gläubiger ist, sind das Freitags- und Festtagsgebet, die ein von der muslimischen 
Gemeinschaft gewählter Imam leitet, und die religiösen Urteile eines von ihnen 
gewählten Richters gültig. Oder die Muslime wählen unter sich einen Gouverneur, 
der dann den Richter und Khatīb ernennt. Wenn die Muslime Gefallen an dem 
muslimischen Richter finden, den ein ungläubiger Gouverneur ernannt hat, dann 
darf dieser Urteile fällen und das Gebet leiten. Es ist gestattet, dass ein Muslim, 
der sich dem Sultan widersetzt, einige Länder erobert und eine eigene Regierung 
bildet, Richter und Imame ernennt.“ 

In dem mekkanischen Dorf Minā wird zur Pilgerzeit das Freitagsgebet ver-
richtet. Denn dieser Ort nimmt zu dieser Zeit den Status einer Stadt ein und der 
Gouverneur oder Emir Mekkas befindet sich dort. Damit es eine Erleichterung 
für die Pilger ist, wurde das Festtagsgebet in Minā entschuldigt. Wenn ein Beamter, 
der die Pilgerpflichten beaufsichtigt, keine separate Genehmigung dafür hat, 
darf er das Freitagsgebet nicht leiten. Bei Arafat darf es nicht verrichtet werden, 
da es eine leere Ebene ist und nicht als Stadt gelten kann. 

In allen Arten von Städten kann in verschiedenen Moscheen das Freitagsgebet 
verrichtet werden. Doch einige Gelehrte der hanafītischen Rechtsschule sowie 
die Mehrheit der anderen drei Rechtsschulen haben gesagt, dass das Freitagsgebet 
nicht in mehr als einer Moschee (in der Stadt) verrichtet werden dürfe. Weil an 
einem Ort, an dem es zweifelhaft ist, ob er als Stadt gilt, Zweifel darüber besteht, 
ob das Freitagsgebet dort gültig ist, sollten zwischen der letzten Sunna des Frei-

– 384 –



tagsgebets und der Sunna der Zeit unbedingt vier Gebetseinheiten verrichtet 
werden, und zwar mit der Absicht, das „Zuhr ākhir“, also das „letzte Mittagsgebet“ 
zu verrichten. Beim Verrichten dieser vier Einheiten sollte bei der Absicht „was 
mir als Pflicht (Fard) auferlegt ist“ ergänzt werden, nicht aber „dessen Verrichtung 
für mich Pflicht ist“. Denn auch, wenn das Mittagsgebet zur Mittagszeit fard ist, 
ist es nicht fard, das Gebet gleich zu verrichten. Erst, wenn bis zum Eintritt der 
Zeit des Nachmittagsgebet nur so viel Zeit bleibt, wie es braucht, um vier Ge-
betseinheiten zu verrichten, wird seine Verrichtung (Adā) fard. Die Verrichtung 
ist vorher nicht fard. Sofern das Freitagsgebet nicht angenommen ist, dann gelten 
diese vier Einheiten, wenn gesagt wird: „deren Verrichtung fard ist“, nicht als 
das Mittagsgebet des Freitags, sondern es wäre das Mittagsgebet des vorherigen 
Tages. Da er dieses aber bereits am Donnerstag verrichtete, ist es folglich ein 
Nāfila-Gebet. Sagt er: „Das Zuhr ākhir-Gebet, welches mir als Pflicht auferlegt 
ist“, tritt es an die Stelle des Fard-Gebets des Mittagsgebets vom Freitag. Da für 
den Fall, dass das Freitagsgebet angenommen wurde, dementsprechend auch die 
Fard des Mittagsgebets als verrichtet gilt, sind folglich diese vier Gebetseinheiten 
nāfila. Denn mit der Absicht einer Fard können Sunna-Gebete verrichtet werden. 
Wenn er Nachholgebete hat, tritt das verrichtete Gebet nicht an dessen Stelle. 
Wenn gesagt wird: „Sofern das Freitagsgebet angenommen ist, entfällt das Mit-
tagsgebet“, so gilt, dass man mit der oben genannten Absicht das Mittagsgebet 
von Donnerstag intendiert hat und somit ist es erneut ein Nāfila-Gebet. Gibt es 
ein vorheriges Mittagsgebet, das er nicht verrichten konnte, so hat er mit diesem 
Gebet dieses nicht nachgeholt. Wenn die Absicht wie folgt gefasst wird: „Ich be-
absichtige, das letzte Mittagsgebet zu verrichten, das für mich fard ist, ich aber 
noch nicht verrichtet habe“, dann gilt dieses Gebet als ein Nachholgebet, falls 
das Freitagsgebet angenommen ist. Eine solche Absicht ist angemessen. Wer 
keine Nachholgebete hat, sollte in allen vier Einheiten des Zuhr ākhir eine weitere 
Sure rezitieren. Wenn das Freitagsgebet nicht angenommen wurde und es somit 
den Platz der Fard des Mittagsgebets einnimmt, schadet es nicht, dass bei einem 
Fard-Gebet [in der dritten und vierten Einheit] eine weitere Sure rezitiert wurde. 
Wer ein Mittagsgebet nachzuholen hat, liest [in der dritten und vierten Einheit] 
keine Sure. Wenn nämlich das Freitagsgebet nicht angenommen wurde, gilt dies 
als Ersatz für die Fard des Mittagsgebets. Wurde es jedoch angenommen, gilt 
dieses Gebet als Nachholgebet. 

3. Das Freitagsgebet in der Zeit des Mittagsgebets zu verrichten. Nach dem 
Adhan für das Mittagsgebet wird direkt „die erste Sunna des Freitagsgebets“ 
mit vier Einheiten verrichtet. Danach wird innerhalb der Moschee der zweite 
Adhan gerufen und anschließend die Khutba (Freitagspredigt) verlesen. Daraufhin 
wird mit der Gemeinschaft „die Fard des Freitagsgebets“ mit zwei Einheiten 
verrichtet. Danach wird „die letzte Sunna des Freitagsgebets“ mit vier Einheiten 
verrichtet. Anschließend wird das Zuhr ākhir-Gebet verrichtet und dabei die 
Absicht wie folgt gefasst: „Ich beabsichtige, das letzte Mittagsgebet, das fard für 
mich ist und ich nicht verrichtet habe, zu verrichten.“ Hiernach wird „die Sunna 
der Zeit“ mit zwei Einheiten verrichtet. Wenn das Freitagsgebet nicht gültig war, 
gelten diese letzten zehn Einheiten als das Mittagsgebet. Nach diesen wird die 
Āyat al-kursī rezitiert und die Tasbīhāt sowie Bittgebete gesprochen. Unser ehr-
würdiger Prophet verrichtete nach dem aus zwei Einheiten bestehenden Fard-
Gebet des Freitags sechs Einheiten als Sunna. 

Im Aschiʿat al-lamaʿāt heißt es auf Seite 505: „Der Befehlshaber der Gläubigen, 
Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: ,Verrichtet nach der Fard des 
Freitagsgebets weitere sechs Einheiten!‘ Abdullāh ibn Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, verrichtete nach der Fard des Freitagsgebets sechs weitere 

– 385 –



Einheiten.“ Der Allāma asch-Schāmī Sayyid Muhammad Amīn ibn Ābidīn, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem zweiten Band im Kapitel über 
Iʿtikāf: „Im al-Badāʾiʿ heißt es, dass nach der Fard des Freitagsgebets gemäß 
Imām Abū Hanīfa vier Einheiten und gemäß den beiden Imāmen sechs Einheiten 
als Sunna verrichtet werden. Gemäß den Gelehrten, nach denen das Freitagsgebet 
nur in einer Moschee verrichtet werden darf, müssen weitere vier Einheiten, also 
das ,Zuhr ākhir‘-Gebet, verrichtet werden. Gemäß denjenigen hingegen, die 
sagen, dass das Freitagsgebet in jeder Moschee erlaubt sei, gelten diese vier Ein-
heiten als Nāfila-Gebet. Sie zu verrichten, wäre mustahabb. Auch wenn das Ver-
richten davon demnach nicht absolut notwendig ist, gab es niemanden, der davon 
abriet. Daher ist es gut, dies zu beten.“ 

Im al-Fatāwā al-hindiyya steht: „Es ist nicht fard, dass Sklaven, Frauen, Rei-
sende und Kranke das Freitagsgebet verrichten. Es muss mindestens ein Mann 
anwesend sein, der der Khutba zuhört. Gibt es überhaupt keinen Zuhörer oder 
nur Frauen, die zuhören, ist die Khutba nicht gültig. Es ist zwingend erforderlich, 
dass die Gemeinschaft aus mindestens drei Männern besteht und diese die Be-
dingungen für das Vorbeten erfüllen. Sind nur Frauen und Kinder anwesend, ist 
das Freitagsgebet nicht gültig.“ 

4. Innerhalb seiner Zeit die Khutba zu verlesen. Der Khatīb darf einen der 
Zuhörenden als Stellvertreter ernennen, damit dieser nach der Khutba das Gebet 
leitet. Wer der Khutba nicht zugehört hat, darf das Gebet nicht leiten. 

Unsere Gelehrten sagten, dass das Verlesen der Freitagspredigt wie der 
Eröffnungs-Takbīr für das Gebet ist. D. h. beides muss ausschließlich auf Arabisch 
gesprochen werden. Auch wenn es einige gab, die sagten, dass es gestattet sei, 
sie auf Persisch oder in einer beliebigen anderen Sprache zu sprechen, ist es für 
diese Gelehrten dennoch makrūh tahrīman, dies zu tun. Es ist sogar makrūh, 
dass der Khatīb bei der Khutba etwas anderes als das Gebieten des Guten (Amr 
bil-maʿrūf) auf Arabisch spricht. Der Khatīb spricht für sich leise die Taʿawwudh 
(Aʿūdhu) und dann mit lauter Stimme Hamd, die Schahada und Salawāt. Dann 
hält er eine Predigt, d. h. er erinnert an die Dinge, die zu Lohn bzw. Strafe führen, 
und rezitiert einen oder mehrere Verse aus dem edlen Koran. Anschließend setzt 
er sich hin und steht dann auf. Bei der zweiten Khutba predigt er nicht, sondern 
spricht Bittgebete für die Gläubigen. Dass er die Namen der vier Kalifen erwähnt, 
ist notwendig und es ist mustahabb. Es ist nicht gestattet, dass er den Namen des 
Sultans oder der Regierenden erwähnt. Dass er diese mit Eigenschaften lobt, 
die sie nicht innehaben, ist harām. Auch wenn gesagt wurde, dass es gestattet ist, 
für diese zu beten, damit sie gerecht und gütig sind und gegen ihre Feinde siegen, 
darf während des Bittgebets nichts gesagt werden, das zu Kufr oder Harām führt. 
Es ist harām, weltliche Rede in die Khutba zu mischen. Die Khutba darf nicht 
wie ein Vortrag oder eine Konferenzansprache gehalten werden. Wer die Tyrannen 
lobt, indem er sie als gerechte Herrscher bezeichnet, oder Bittgebete spricht für 
die lebenden und verstorbenen Islamfeinde, wird ein Kāfir. Einen Muslim mit 
gelogenen Worten zu loben, ist harām. Bei der Khutba eine Predigt (Waʿz) zu 
sprechen bedeutet, Amr bil-maʿrūf (Aufruf zum Guten) und Nahy anil-munkar 
(Abhalten vom Schlechten) mitzuteilen. Es bedeutet nicht, über Geschichten, 
Politik, Handel und andere weltliche Angelegenheiten zu sprechen. [Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, sagte: „Es wird eine Zeit kommen, in der Personen mit 
affenartigen Eigenschaften und menschlicher Gestalt auf die Kanzel steigen und 
euch gegenüber Worte, die gegen die Religion gerichtet sind, sowie Religionslo-
sigkeit als Religion äußern.“] Die Prediger (Khatīb) müssen sehr darauf achten, 
nicht zu diesen im Hadith erwähnten Personen zu gehören und nicht Werkzeug 
für Religionslosigkeit zu werden. Muslime sollten die Khutbas und Predigten 

– 386 –



solcher Menschen nicht anhören. Auf Seite 281 des Superkommentars von Tahtāwī 
zum Nūr al-īdāh heißt es: „Die Khutba kurz zu halten, ist eine Sunna, und sie 
lang zu halten, ist makrūh.“ 

Ibn Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen zu der Khutba, dem Eröffnungs-
Takbīr und dem Bittgebet beim Gebet: „Die Khutba in einer anderen Sprache 
als Arabisch zu verlesen, gleicht dem Sprechen des Eröffnungs-Takbīr in einer 
anderen Sprache. Dieser Takbīr jedoch ist wie alle anderen Lobpreisungen im 
Gebet. Im Gebet die Bittgebete und Lobpreisungen in einer anderen Sprache 
als auf Arabisch zu sprechen, ist jedoch makrūh tahrīman. Der ehrwürdige Umar 
untersagte dies.“ Bei der Beschreibung der Wādschib-Handlungen beim Gebet 
schreibt er: „Ein Makrūh tahrīman zu begehen, ist eine kleine Sünde. Wer dies 
fortlaufend tut, verliert seine Rechtschaffenheit (Adāla).“ Tahtāwī schreibt: 
„Auch derjenige, der fortlaufend eine kleine Sünde begeht, wird ein Sünder 
(Fāsiq). Hinter Imamen, die Sünder sind oder Bidʿa begehen, sollte keinesfalls 
gebetet werden, und es sollte stattdessen eine andere Moschee aufgesucht werden.“ 
Die Prophetengefährten sowie die Gefährtennachfolger haben in Asien und 
Afrika die Khutba ausnahmslos auf Arabisch verlesen. Denn sie in einer anderen 
Sprache zu lesen, ist eine Bidʿa und makrūh. Dabei konnten die Zuhörer kein 
Arabisch und verstanden somit auch die Khutba nicht. Sie hatten zu Beginn auch 
kein religiöses Wissen und mussten darin unterwiesen werden. Dennoch wurde 
sie auf Arabisch gesprochen. Im dem im Jahre 1395/1975 erschienen Buch al-
Adilla al-qawātiʿ des indischen Gelehrten Abū Muhammad al-Wiltorī steht: „Die 
Khutba bei den Freitags- und Festtagsgebeten vollständig oder teilweise in einer 
anderen Sprache als Arabisch zu verlesen, ist eine Bidʿa und makrūh tahrīman. 
Hinter einem Imam, der dies immer tut, sollte nicht gebetet werden.“ Diese 
Fatwa ist auf Arabisch und wurde 1396/1976 in Istanbul gedruckt. Daher haben 
die Gelehrten der Türkei (des Osmanischen Reiches) dies nicht gestatten können, 
auch wenn sie seit 600 Jahren den Wunsch hatten, die Khutba auf Türkisch 
verlesen zu lassen, damit das Volk sie versteht, und zwar mit der Begründung, 
dass die Khutbas dadurch nicht gültig sein würden. Dafür setzten sie außerhalb 
der Khutba Freitagsprediger ein. Diese Prediger (Redner) erklärten vor oder 
nach dem Gebet die Bedeutung der Khutba. So lernte die Gemeinschaft den 
Inhalt der Khutba. 

Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Ibāda 
bedeutet, die Gebote einzuhalten. Den edlen Koran zu rezitieren und die Khutba 
zu verlesen, ist eine Ibāda. Es wurde nicht befohlen, deren Bedeutungen zu ver-
stehen. Daher ist das Verstehen davon keine Ibāda. Um den edlen Koran zu ver-
stehen, müssen 72 Hilfswissenschaften und 8 Hauptwissenschaften studiert werden. 
Erst danach kann die Fähigkeit und das Vermögen entstehen, den edlen Koran 
zu begreifen, und wenn Allah, der Erhabene, dies gewährt, kann er ihn verstehen. 
Zu behaupten, den edlen Koran müsse jeder verstehen, ist eine Erschwerung 
der Religion. Um den edlen Koran zu begreifen, muss ein begabter Mensch zehn 
Jahre studieren und ein durchschnittlicher Mensch fünfzig Jahre. Doch Menschen 
wie wir, denen es an Begabung mangelt, würden ihn nicht einmal nach 100 Jahren 
Anstrengung verstehen. Im Islam wird jenes als ,Ilm‘ bezeichnet, was nützliches 
Wissen ist. Nützliches Wissen ist dasjenige, das dazu verhilft, die ewige Glückse-
ligkeit zu erlangen, d. h. das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, erlangen lässt. 
Dies wird ,islamisches Wissen‘ genannt.“ 

5. Die Khutba vor dem Gebet zu verlesen. Es ist erforderlich, die Khutba in 
Anwesenheit von verstandesreifen (āqil) und geschlechtsreifen (bāligh) Männern 
zu verlesen. Doch es ist keine Bedingung, dass die Gemeinschaft die Khutba 
hört und versteht. 

– 387 –



[In den Büchern al-Fatāwā al-hindiyya, ad-Durr al-mukhtār und al-Imdād 
steht: „Wenn die Khutba verlesen wird, genügt es, dass ein einziger Mann als 
Gemeinschaft anwesend ist. Wenn sie alle taub sind oder schlafen, ist die Khutba 
gültig. Ist kein einziger Mann bei der Khutba zugegen und nur Frauen hören zu, 
ist die Khutba nicht gültig.“ Wie ersichtlich ist, ist es nicht notwendig, dass die 
Gemeinschaft die Khutba versteht, denn sie müssen ja die Khutba nicht einmal 
vernehmen. Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Die Khutba in einer anderen 
Sprache zu verlesen, gleicht dem Sprechen von ,Allāhu akbar‘ zu Beginn des Ge-
bets. Dies gilt auch für die Bittgebete und Tasbīhāt im Gebet.“ Ibn Ābidīn 
schreibt: „Gemäß Imām Abū Hanīfa ist es selbst für einen Imam, der Arabisch 
kann, gestattet, diese in einer anderen Sprache zu sprechen. Aber dies wäre 
makrūh. Doch nach den anderen beiden Imāmen ist es nicht gestattet für einen 
Imam, der Arabisch kann, diese in einer anderen Sprache zu sprechen. [Im 
Madschmaʿ al-anhur heißt es, dass Imām Abū Hanīfa später diese Ansicht widerrief 
und mit dem Idschtihād der beiden Imāme übereinstimmte.] Im al-Walwāldschiyya 
heißt es: ,Den Takbīr des Gebets zu sprechen, ist eine Ibāda, und Allah, der Er-
habene, hat Missfallen daran, dass er in einer anderen Sprache gesprochen wird.‘ 
Daher ist es, auch wenn es erlaubt ist, diese gänzlich oder teilweise in einer 
anderen Sprache zu sprechen, innerhalb einer Ibāda makrūh tahrīman und au-
ßerhalb der Ibāda makrūh tanzīhan. Dass das Rezitieren der Koranverse im 
Stehen beim Gebet in einer anderen Sprache nicht gestattet ist, wurde wiederum 
einstimmig überliefert. So lautet auch die Fatwa in dieser Sache.“ Der Idschtihād 
der Imāme der anderen drei Rechtsschulen fiel genauso aus wie der unserer 
beiden Imāme, nämlich, dass die Khutba, die jemand, der Arabisch kann, in einer 
anderen Sprache liest, nicht gültig ist. Im al-Badāʾiʿ heißt es: „Einen Teil der 
Khutba auf Arabisch und einen Teil in einer anderen Sprache zu verlesen, stört 
die arabische Komposition (Nazm). Dies wiederum ist makrūh.“ Wer sie in einer 
anderen Sprache verliest, trennt sich dadurch vom Weg der rechtschaffenen Alt-
vorderen (as-Salaf as-sālihūn) und begeht eine Bidʿa. Wer vom rechten Weg 
abirrt, wird in die Hölle eingehen, wie in Vers 114 der Sure an-Nisā steht. Auch 
jene, die bei der Ibāda Fernseher und Lautsprecher benutzen, müssen diesen 
[114.] Vers bedenken.] 

Gemäß Imām Abū Hanīfa gilt die Khutba als erfüllt, wenn man einzig 
„Alhamdulillāh“, „Subhānallāh“ oder „Lā ilāha illallāh“ sagt, doch dies wäre 
makrūh tanzīhan. Gemäß den zwei Imāmen muss die Khutba mindestens so lang 
anhalten, wie es braucht, um „at-Tahiyyātu“ zu lesen. Zwei kurze Khutbas zu 
verlesen, ist sunna. Zwischen den zwei Khutbas nicht zu sitzen, ist eine Sünde. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, rezitierte bei der Khutba des Freitags einen 
Vers oder eine Sure. Bei der Khutba und überall dort, wo eine Sure rezitiert 
wird, spricht man die Taʿawwudh und die Basmala. Wenn nur ein oder mehrere 
Koranverse [also keine ganze Sure] rezitiert werden, so liest man der Mehrheit 
der Gelehrten zufolge nur die Taʿawwudh und keine Basmala. Es ist sunna, dass 
der Khatīb eine schwarze Robe (Dschubba) trägt und er vor der Khutba rechts 
neben der Kanzel das Sunna-Gebet verrichtet. Die Khutba im Stehen zu verlesen, 
ist sunna. 

6. Das Freitagsgebet in Gemeinschaft zu verrichten. Außer dem Imam müssen 
mindestens nach der hanafītischen Rechtsschulen 3, nach der schāfiʿītischen 40 
und nach der mālikītischen 12 Männer anwesend sein. Es ist gestattet, dass die 
gesamte Gemeinschaft, die der Khutba zugehört hat, die Moschee verlässt und 
eine komplett neue Gemeinschaft das Gebet verrichtet. Nach der hanafītischen 
Rechtsschule entsteht die Gemeinschaft auch durch Reisende und Kranke. 

7. Dass die Moschee für jedermann offen steht. Wenn die Tür verschlossen 

– 388 –



und drinnen gebetet wird, ist es nicht gültig. Den Frauen den Zutritt zur Moschee 
zu verwehren, damit es nicht zur Fitna kommt, schadet dem Gebet nicht. 

Die Bedingungen der Verpflichtung zum Freitagsgebet sind 9 an der Zahl. 
D. h., damit das Freitagsgebet für jemanden zur Pflicht (Fard) wird, müssen die 
folgenden neun Bedingungen erfüllt sein: 1) In einer Stadt oder Kleinstadt zu 
wohnen. Es ist für Reisende und Dorfbewohner nicht fard, das Freitagsgebet zu 
verrichten. Für den Dorfbewohner, der sich in der Stadt befindet und den Gebetsruf 
vernimmt, ist es fard. Wessen Haus vom Stadtrand ein Farsakh, also eine Stunde 
[6 Kilometer] entfernt ist, für den ist das Gebet fard. 2) Gesund zu sein. Für den 
Kranken, den Krankenpfleger, der einen Kranken nicht allein lassen kann, und 
den Greisen ist es nicht fard. 3) Frei zu sein. Für Arbeitnehmer, Beamte und 
Soldaten ist das Freitagsgebet fard. Ihre Chefs und Vorgesetzten dürfen ihnen 
das Gebet nicht verbieten. Wenn der Weg lang ist und sie mehrere Stunden von 
der Arbeit abwesend sind, können sie diese Dauer von ihrem Lohn abziehen. 4) 
Ein Mann zu sein. Für Frauen ist das Freitagsgebet nicht fard. 5) Verstandesreif 
(āqil) und geschlechtsreif (bāligh) zu sein. 6) Nicht blind zu sein. Selbst, wenn 
ein Blinder jemanden hat, der ihn zum Gebet begleiten kann, ist das Freitagsgebet 
nicht fard für ihn. Für einen Blinden, Kranken oder Schielenden, der sich ohne 
Hilfe in die Moschee begeben kann, ist es fard. 7) Zum Gehen fähig zu sein. Das 
Freitagsgebet ist für Gelähmte oder Personen, denen Füße fehlen, nicht fard, 
selbst wenn ihnen ein Transportmittel zur Verfügung steht. 8) Nicht in Gefan-
genschaft zu sein und sich nicht vor Feinden, vor der Regierung oder vor Unter-
drückern zu fürchten. 9) Dass die Witterungsverhältnisse nicht extrem sind, wie 
starker, anhaltender Regen- oder Schneefall, Stürme, verschlammte Wege oder 
extreme Kälte. 

Ein Mann, der eine dieser Entschuldigungen aufweist, kann bei Wunsch das 
Freitagsgebet verrichten. Die Hadithe darüber, dass das Freitagsgebet für Frauen 
keine Pflicht ist, stehen im Tafsīr al-Mazharī sowie im Mischkāt al-masābīh. 

Ein Reisender oder Kranker darf das Freitagsgebet leiten. Für denjenigen, 
der ohne Entschuldigungsgrund das Freitagsgebet nicht verrichtet, ist es harām, 
dass er in der Stadt das Mittagsgebet verrichtet, noch bevor das Freitagsgebet 
verrichtet wurde. Danach jedoch ist es fard für ihn. Für diejenigen, die entschuldigt 
nicht am Gebet teilnehmen, ist es makrūh, in der Stadt das Mittagsgebet in Ge-
meinschaft zu verrichten. 

Wer den Imam beim Sitzen oder in der Korrekturniederwerfung erreicht, 
schließt sich ihm an. Nach dem Schlussgruß des Imams erhebt er sich und betet 
die zwei Einheiten des Freitagsgebets. Genauso verfährt derjenige, der sich beim 
Festtagsgebet später anschließt. 

Wenn der Imam auf die Kanzel steigt, ist es für die Gemeinschaft harām, zu 
beten oder zu reden. Wenn der Khatīb ein Bittgebet spricht, sagt die Gemeinschaft 
nicht laut „Āmīn“. Sie sagen es innerlich, lautlos. Auch die Salawāt werden mit 
dem Herzen gesprochen, nicht mit dem Mund. Kurzgefasst ist all das, was während 
des Gebets harām ist, auch beim Zuhören der Khutba harām. Dies ist auch harām 
für jene, die weiter entfernt sitzen und die Khutba nicht vernehmen. Es ist 
gestattet, denjenigen, der Gefahr läuft, von schädlichen Dingen wie einem Skor-
pion, Dieb oder Brunnen einen Schaden zu erleiden, davon in Kenntnis zu setzen 
und ihn davor zu retten. Doch dies durch Zeichen mit der Hand oder dem Kopf 
mitzuteilen, ist besser. Es ist makrūh, dass der Muezzin während der Khutba 
schreiend etwas rezitiert. 

Es ist fard, dass ein jeder Mann, der den ersten Gebetsruf für das Freitagsgebet 
vernimmt, all seine Beschäftigungen (seinen Einkauf) unterbricht und sich zum 
Gebet begibt. In der Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, gab es den 

– 389 –



ersten Gebetsruf nicht. Damals wurde der Adhan nur vor der Kanzel gerufen. 
Als Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, Kalif war, ordnete er auch den 
ersten Gebetsruf an. Die Kanzel (Minbar) des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, war auf der linken Seite der Gebetsnische (Mihrāb) und bestand aus drei 
Stufen. [Bei einer Person, die vor der Gebetsnische in Gebetsrichtung steht, liegt 
zu ihrer Rechten die Kanzel und zu ihrer Linken die „Kammer unseres Propheten“ 
(Hudschrat as-saʿāda).] Für den zweiten Teil der Khutba eine Stufe herabzusteigen 
und sie dort zu verlesen, dann wieder heraufzusteigen, ist eine abscheuliche Bidʿa. 

Es ist makrūh tahrīman, dass der Khatīb zwischen der Khutba und dem Gebet 
etwas Weltliches spricht. Über das Einhalten der Gebote und das Vermeiden 
der Verbote darf er sprechen. Wenn er etwas spricht, das nicht zur Khutba gehört, 
und dadurch das Gebet verspätet, wird seine Khutba nicht akzeptiert. Er muss 
die Khutba erneut verlesen. Es ist gestattet, dass ein Kind die Khutba liest; in 
diesem Falle leitet der Imam das Gebet. Am Freitag vor dem Mittagsgebet auf 
Reise zu gehen, ist gestattet. Nach Eintritt der Mittagszeit, ohne das Freitagsgebet 
verrichtet zu haben, ist dies makrūh. 

In Städten wie Mekka oder Bursa, die kriegerisch eingenommen wurden, wird 
bei Besteigen der Kanzel in die linke Hand ein Schwert genommen. Der Khatīb 
stützt sich beim Verlesen der Khutba auf das Schwert ab. 

Wenn beim Essen der Gebetsruf ertönt und es wahrscheinlich ist, dass die 
Gebetszeit verstreichen wird, unterbricht man das Essen. Wenn er jedoch die 
Gemeinschaft verpassen würde, unterbricht er das Essen nicht. Er verrichtet das 
Gebet alleine. Doch die Gemeinschaft für das Freitagsgebet wird nicht verpasst. 

Wenn der Dorfbewohner für das Freitagsgebet sowie für Handel in die Stadt 
kommt und seine Absicht für das Gebet überwiegt, bekommt er den Lohn für 
den Gang zum Freitagsgebet. Der Lohn für das Gebet ist separat davon. Diesen 
Lohn bekommt er unter allen Umständen. Dasselbe gilt für jede Ibāda, während 
derer Verrichtung auch an weltliche Anliegen gedacht wird. [Siehe auch den 
Beginn des Kapitels über die Pilgerfahrt.] 

Vor dem Beginn der Khutba ist es, um der Kanzel oder der Gebetsnische nah 
zu sein, gestattet, durch die Reihen durchzulaufen, vorausgesetzt, dass man nicht 
auf die Schultern oder die Kleidung anderer tritt. Während der Khutba den Platz 
zu wechseln oder den Nebenmann zu belästigen, ist harām. Zwischen der Ge-
meinschaft umherlaufend zu betteln, ist harām. Einem solchen Bettler Almosen 
zu geben, ist ebenfalls harām. Solche Bettler müssen von der Moschee verwiesen 
werden. 

Am Freitag gibt es eine Zeit, in der die Bittgebete erhört werden. Es gibt 
viele, die sagen, dass dieser Zeitpunkt innerhalb der Khutba und des Freitagsgebets 
liege. Beim Anhören der Khutba wird das Bittgebet (Duʿā) mit dem Herzen ge-
sprochen. Laute von sich zu geben, ist nicht gestattet. Dieser Zeitpunkt variiert 
von Stadt zu Stadt. Der Tag des Freitags ist besser als seine Nacht [d. h. als die 
Nacht von Donnerstag auf Freitag]. Am Tag oder in der Nacht die Sure al-Kahf 
zu rezitieren, bringt viel Lohn (Tafsīr al-Mazharī).  

Für das Freitagsgebet die Ganzkörperwaschung zu vollziehen, einen schönen 
Duft anzulegen, sich neu und sauber einzukleiden, die Haare und Nägel zu schnei-
den, in der Moschee zu räuchern und sich früh zur Moschee zu begeben (Tabkīr), 
ist sunna. In Band 5 des ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Es ist sunna, dass ein 
jeder Muslim am Freitag, vor oder nach dem Freitagsgebet, seine Haare rasiert 
und seine Nägel schneidet. Es ist vorzüglicher, dies nach dem Gebet zu tun. 
Schließlich wird dies bei der Pilgerfahrt auch im Anschluss getan. Wer es am 
Freitag nicht tun kann, tut es an einem anderen Tag. Es sollte dann nicht erst 
der nächste Freitag abgewartet werden. Es ist mustahabb, beim Krieg die Nägel 

– 390 –



und den Schnurrbart lang zu lassen. Es ist mustahabb, sich jeden Freitag zu 
waschen und die Achsel- und Schamhaare durch Rasieren zu reinigen. Es ist er-
laubt, die Haare mit einem Enthaarungsmittel [mit Haarentfernungpulver, einer 
Rasierklinge] oder durch Zupfen zu entfernen. Es ist auch gestattet, sie alle 15 
Tage zu rasieren. Sie länger als vierzig Tage unrasiert zu lassen, ist makrūh 
tahrīman.“ Dass die Entfernung der Haare um den Anus ebenfalls mustahabb 
ist, steht im Superkommentar von Tahtāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
zum al-Imdād. 

Wessen Nägel lang sind, dessen Versorgung kommt mit Anstrengung. In einem 
Hadith heißt es: „Wer am Freitag seine Nägel schneidet, bleibt für eine Woche 
sicher von Unheil.“  

Den Schnurrbart abzurasieren, ist eine Bidʿa. Den Schnurrbart durch Schneiden 
auf Länge der Augenbrauen zu kürzen, ist sunna. Den Bart [einschließlich der 
Haare auf dem Kinn] eine Faustlänge wachsen zu lassen, und alles, was darüber 
hinausgeht, zu entfernen, ist sunna. Die weißen Haare im Bart sowie im Schnurrbart 
zu zupfen, ist gestattet. Den Bart länger als eine Faustlänge zu tragen, ist ein 
Zeichen für einen Mangel an Vernunft, heißt es. 

Im at-Tabyīn und im Superkommentar von Schalbī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, steht unter den Pflichthandlungen bei der Ganzkörperwaschung: „In 
einem Hadith, der bei Muslim aufgezeichnet ist, heißt es: ,Zehn Dinge sind Sunna: 
Das Kürzen des Schnurrbartes, das Wachsenlassen des Bartes, das Verwenden 
des Miswāk, das Ausspülen des Mundes, das Spülen der Nase, das Schneiden 
der Nägel, das Waschen der Zehen, das Entfernen der Achselhaare sowie Scham-
haare und die Intimreinigung (Istindschā) mit Wasser.‘ “ In diesem Hadith wird 
eindeutig erwähnt, dass das Wachsenlassen des Bartes eine Sunna ist. Den Bart 
bis auf eine Faustlänge wachsen zu lassen und alles darüber hinaus abzuschneiden, 
ist sunna. Einige jedoch rasieren den Bart an den Wangen und tragen ihn nur 
am Kinn; dies ist eine Veränderung der Sunna. Den Bart kürzer als eine Faustlänge 
zu halten, widerspricht ebenfalls der Sunna. Mit der Absicht der Befolgung der 
Sunna den Bart kurz zu halten, ist eine Bidʿa und harām. Einen derart kurzen 
Bart bis auf eine Faustlänge wachsen zu lassen, ist wādschib. Es ist makrūh, den 
Bart zu rasieren, weil es üblich ist und um sich der Masse anzupassen. Wenn 
man jedoch unter Unrechttuenden lebt und verhindern will, verspottet oder un-
terdrückt zu werden, Harām oder Kufr zu begehen, oder um die religiösen 
Pflichten einhalten zu können, den Lebensunterhalt zu verdienen, den Jugendlichen 
das Gute gebieten und das Schlechte verbieten zu können, dem Islam dienen zu 
können, den Unterdrückten zur Seite stehen zu können und dem Aufkommen 
von Fitna Einhalt zu gebieten, so ist es gestattet, den Bart komplett zu rasieren 
und gar notwendig. All diese erwähnten Punkte sind ein Entschuldigungsgrund 
dafür, die Sunna zu unterlassen, jedoch keine Entschuldigung dafür, eine Bidʿa 
auszuüben. 

Im Buch al-Halāl wal-harām steht: „In einem Hadith heißt es: ,Handelt den 
Polytheisten zuwider und lasst euch den Bart wachsen!‘ [Der Autor dieses Buches, 
Yūsuf al-Qaradāwī, gibt im Vorwort lautstark bekannt, dass er ein Rechtsschulloser 
ist, weshalb seine Schriften keine Beweise darstellen können, doch diesen Hadith 
hat er im Einklang mit der Ahlus-Sunna erläutert.] Ibn Taymiyya sagte, dieser 
Hadith weise darauf hin, dass das Rasieren des Bartes harām sei. Im Buch al-
Fath heißt es, von Iyād zitierend, dass es makrūh sei. Es gab auch welche, die 
sagten, es sei mubāh. Die richtige Ansicht ist, dass dieser Hadith nicht darlegt, 
dass das Wachsenlassen des Bartes wādschib sei. In einem Hadith heißt es: ,Die 
Juden und Christen färben ihren Bart nicht. Handelt ihnen zuwider und färbt 
euren Bart!‘ Es gab keinen Gelehrten, der von diesem Hadith ausgehend be-

– 391 –



hauptete, das Färben des Bartes sei wādschib. Diese Hadithe zeigen, dass es mus-
tahabb ist. Die rechtschaffenen Altvorderen rasierten ihre Bärte nicht, denn zu 
ihrer Zeit war es üblich, sich einen Bart wachsen zu lassen.“ Wer dem Bart keinen 
Wert beimisst, wird ein Kāfir. Sich den Bart abzurasieren, um das eigene Gesicht 
wie das Gesicht der Frauen zum Strahlen zu bringen oder um den Frauen ähnlich 
zu sein, oder aber den Bart am Kinn zu rasieren und an den Wangen wachsen zu 
lassen, ist harām. Es ist nämlich harām, dass Männer Frauen und Frauen Männern 
gleichen. Im Kimyā-i saʿādat steht am Ende des Kapitels über die Gebetswaschung, 
dass es makrūh ist, den Bart zu rasieren, um jung und schön auszusehen, ohne 
dabei die Absicht zu haben, Frauen zu gleichen. Es ist makrūh, dass Frauen un-
entschuldigt ihre Haare rasieren. Dass sie ihre Haare rasieren oder schneiden, 
indem sie Männern gleichen, ist harām. Es wurde in einem Hadith untersagt, 
dass Frauen ihre Haare auf dem Kopf oder im Nacken wie ein Kamelhöcker zu 
einem Haarknoten (Dutt) sammeln. Dieser Hadith steht im al-Barīqa, im al-
Hadīqa sowie in Yūsuf al-Qaradāwīs Buch al-Halāl wal-harām fil-islām geschrieben. 
Wenn das Verschleiern der langen Haare für eine Frau Grund für Erschwernis 
oder Fitna ist, dann ist es gestattet, dass sie ihre Haare bis zu den Ohrläppchen 
kürzt. 

Im al-Hadīqa an-nadiyya heißt es auf Seite 141: „Die Sunna ist zweierlei: 
,Sunnat al-hudā‘ und ,Sunnat az-zawāʾid‘. Sunnat al-hudā ist beispielsweise der 
Iʿtikāf in der Moschee, das Ausrufen des Adhāns und der Iqāma sowie das Ver-
richten des Gebets in Gemeinschaft. Diese sind die Charakteristika des Islams 
(Schiʿār al-islām) und eine Besonderheit dieser Gemeinde (Umma). [Genauso 
verhält es sich auch mit dem Beschneiden von Jungen, wie es am Ende des letzten 
Bandes von Ibn Ābidīn heißt.] Wenn die Bevölkerung einer Stadt eine dieser 
Sunna-Handlungen gänzlich unterlässt, wird gegen sie vorgegangen. Dies gilt 
auch für die Sunna rawātib (d. h. mu ʾakkada)-Gebete bei drei der fünf 
Gebetszeiten. Sunnat az-zawāʾid sind die Bräuche und Gewohnheiten des Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, mit Blick auf Bekleidung, Essen und Trinken, 
Sitzen, Unterkunft, Schlafen und Gehen sowie Dinge wie das Beginnen guter 
Taten von rechts und das Essen und Trinken mit der rechten Hand.“ Auf der 
588. Seite des zweiten Bandes heißt es: „In einigen Hadithen wurde das Färben 
des Bartes befohlen und in einigen verboten. Es heißt: ,Die Christen färben ihn, 
so färbt ihr ihn nicht! Gleicht ihnen nicht!‘ Daher färbten einige der rechtschaffenen 
Altvorderen den Bart und einige nicht. Denn das Befolgen dieses Befehls bzw. 
Verbots ist nicht wādschib. Daher sollte man in dieser Sache dem Brauch der 
Stadt, in der man lebt, folgen. Den Gebräuchen nicht zu folgen, ist ein Akt der 
Auffälligkeit und dies ist makrūh.“ Der indische Gelehrte Schāh Waliyyullāh 
ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch at-Tafhīmāt 
auf Seite 324 des zweiten Bandes, dass der große Gelehrte Muhammad Thanāʾullāh 
Pānīputī sagte: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, bedeckte sein Haupt 
mit einer Kopfbedeckung und trug Entaris (lange Gewänder), Sandalen u. Ä. 
Der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, schrieb seinen Soldaten in 
Aserbaidschan einen Brief und ordnete darin an, dass sie sich so kleiden sollen. 
Doch heute ist es nicht mehr üblich, sich so zu kleiden. Wenn die in dem Land 
übliche Kleidung nicht getragen wird, führt dies zu Auffälligkeit, dazu, dass mit 
dem Finger auf einen gezeigt wird, und letztendlich zu Fitna. In einem Hadith 
heißt es: ,Es genügt dem Menschen als Übel, dass mit dem Finger auf ihn gezeigt 
wird.‘ Daher ist es notwendig, bei der Bekleidung den Bräuchen der Muslime zu 
folgen. In der Zeit des ehrwürdigen Umar war es Brauch der Muslime, Entaris, 
Kopfbedeckungen und Sandalen zu tragen. Das Tragen dieser Kleidung führte 
nicht zu Auffälligkeit und dazu, dass die Personen mit dem Finger auf einen zei-
gen.“ Heute jedoch ist es anders. Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner er-

– 392 –



barmen, schreibt in seinem 313. Brief: „Aus wertvollen hanafītischen Büchern 
geht hervor, dass sich die muslimischen Frauen früher mit Entaris kleideten, die 
vorne offen sind. An Orten, an denen Frauen vorne offene Entaris tragen, ist es 
notwendig, dass Männer geschlossene Entaris tragen, und an Orten, an denen 
Frauen geschlossene Entaris tragen, ist es notwendig, dass Männer vorne offene 
Entaris tragen. Auffälligkeit ist ein Übel und kann zum Unheil führen.“ Im 288. 
Brief schreibt er: „Die Aussage ,Möge Allah denjenigen verfluchen, der die Fitna 
weckt!‘ ist ein Hadith.“ 

Im Aschiʿat al-lamaʿāt heißt es auf Seite 212 des ersten Bandes bei der Erläu-
terung des Hadith „Zehn schöne Sachen sind die Sunna der Propheten“, dass es 
keinen Konsens darüber gibt, ob das Wachsenlassen des Bartes dazugehört. Der 
Autor des Targhīb as-salāt erwähnt im 42. Kapitel diese zehn Sachen und schreibt, 
dass sie Sunnat al-hudā sind. Darunter findet das Wachsenlassen des Bartes 
jedoch keine Erwähnung. Im Aschiʿat al-lamaʿāt heißt es, dass das Wachsenlassen 
des Bartes bis auf eine Faustlänge keine Sunna ist, sondern wādschib. Im Hadith 
werden diese zehn Sachen zwar ausdrücklich als Sunna bezeichnet, aber die Tat-
sache, dass er das Wachsenlassen des Bartes von ihnen trennt und es als wādschib 
bezeichnet, rührt daher, dass es an Orten, an denen es üblich ist, den Bart gemäß 
der Sunna wachsen zu lassen, zu Fitna führen kann, den Bart abzurasieren oder 
kürzer zu halten als eine Faustlänge. Denn derjenige, der Grund für Auffälligkeit 
oder Fitna ist, wurde im Hadith verflucht. So wie das Abrasieren des Bartes an 
Orten, an denen das Wachsenlassen des Bartes ein Brauch ist, zu Fitna führt, so 
kann an Orten, an denen das Rasieren des Bartes Brauch ist, das Wachsenlassen 
des Bartes zu Fitna führen. Den Bart jedoch kürzer als eine Faustlänge zu tragen, 
ist eine Bidʿa. Um dieser Fitna nicht anheimzufallen und keine Bidʿa zu verrichten, 
wird es wādschib, dem Brauch des jeweiligen Ortes folgend den Bart zu rasieren. 
Auf der 148. Seite des al-Hadīqa heißt es: „Eine Bidʿa zu verrichten, ist schädlicher 
als das Unterlassen einer Sunna. Die Bidʿa muss unbedingt vermieden werden, 
doch das Einhalten der Sunna ist nicht unbedingt erforderlich.“ Denn in Ange-
legenheiten, die mubāh und dschāʾiz sind, sowie bei der Sunnat az-zawāʾid muss 
man den Bräuchen des Ortes folgen und darf keine Fitna verursachen. Doch 
beim Verrichten von Taten, die fard, wādschib oder sunnat al-hudā sind, und 
beim Meiden von Handlungen, die harām, makrūh oder eine Bidʿa sind, wird 
nicht den Bräuchen gefolgt. Diese dürfen nur mit den in den Fiqh Büchern er-
wähnten Entschuldigungen und in dem Maße, wie erlaubt, verändert werden. 
Der obige Hadith zeigt ganz klar, dass das Wachsenlassen des Bartes nicht zu 
den Charakteristika des Islams gehört und der islamischen Religion nicht eigen 
ist und es sich dabei demnach nicht um eine Sunnat al-hudā handelt. Wie man 
sieht, ist das Wachsenlassen des Bartes eine Sunnat az-zawāʾid. Doch für Religi-
onsbeauftragte ist es zu keiner Zeit gestattet, dass sie den Bräuchen folgend die 
Sunan az-zawāʾid und Mustahabb-Handlungen unterlassen. Diese müssen stets 
einen faustlangen Bart tragen. Das Kürzen des Bartes unter eine Faustlänge 
wäre das Verändern der Sunna. Einen kurzen Bart als Sunna zu bezeichnen, ist 
eine Bidʿa und große Sünde. Es steht in den Fiqh-Büchern geschrieben, dass kein 
einziger Gelehrter es als mubāh bezeichnete, dass der Bart [einschließlich am 
Kinn] kürzer als eine Faustlänge ist. Eine „Faustlänge“ meint „vier Fingerbreit“. 
Diese wird gemessen, indem das Kinn ab dem Rand der Unterlippe umschlossen 
wird. Wer einen Bart hat, muss bei der Ganzkörperwaschung die Haut unter 
seinem Bart nässen. Tut er dies nicht, sind seine Ganzkörperwaschung und seine 
Gebetswaschung und somit auch sein Gebet nicht gültig. 

Es ist erlaubt, dass Männer ihre Haare und ihren Bart in einer anderen Farbe 
als Schwarz färben. Es gibt Gelehrte, die gesagt haben, dass es auch erlaubt ist, 

– 393 –



sie schwarz zu färben. Es ist nicht gestattet, dass sie ihre Hände und Füße bemalen 
und ihre Nägel färben, denn dies würde bedeuten, den Frauen zu ähneln. Die 
Frauen dürfen diese bemalen und färben, und zwar unter der Bedingung, dies 
nicht fremden Männern zu zeigen und einen Farbstoff zu verwenden, der bei der 
Gebets- und Ganzkörperwaschung kein Hindernis für das Waschen darstellt. 

Der ehrwürdige Muhammad al-Khādimī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seinem 1284 in Istanbul gedruckten Buch al-Barīqa auf Seite 1229 
des zweiten Bandes: „Es ist Frauen nicht gestattet, ihre Haare zu rasieren, und 
Männern nicht gestattet, ihren Bart zu rasieren. Wenn die Frau einen Bartwuchs 
hat, ist es ihr gestattet, sich zu rasieren. In einem Hadith heißt es: ,Kürzt eure 
Schnurrbärte und lasst eure Bärte wachsen!‘ Gemäß diesem Befehl widerspricht 
die Bartrasur der Sunna. Würde dieser Hadith jedoch ein Gebot, eine Pflicht 
zum Ausdruck bringen, dann wäre das Rasieren des Bartes harām. Im at-
Tātārkhāniyya steht, aus dem at-Tadschnīs zitierend, dass dieser Hadith bedeutet, 
der Bart solle nicht rasiert und nicht kürzer als eine Faustlänge getragen werden. 
Die angeblich von Tahāwī zitierte Aussage ,Wer seinen Bart abrasiert oder ihn 
kürzer als eine Faustlänge hält, darf nicht als Imam das Gebet leiten. Das Gebet, 
das er alleine verrichtet, ist makrūh. Er ist im Diesseits und Jenseits verflucht 
und verstoßen‘ und andere Aussagen, die vom Tafsīr al-Qurtubī stammen sollen, 
haben keine Grundlage und sind auch nicht als wahr erwiesen.“ Auf Seite 1336 
schreibt er: „Es ist harām, dass Frauen ihre Augenbrauen zupfen und auf diese 
Weise dünner machen. Doch es ist gestattet, dass sie die Haare an ihrer Stirn, 
ihren Wangen und ihrem Kinn zupfen oder wegrasieren.“ Haare, die vom Kopf, 
Bart und anderen Stellen entfernt wurden, sowie Nägel müssen entweder ver-
graben, auf ein Grab oder einen Ort, auf den nicht getreten wird, gelegt oder 
aber in das Meer geworfen werden. Sie durch die Toilette oder durch das Spül- 
bzw. Waschbecken zu spülen, ist makrūh. Die Fingernägel abzubeißen, ist makrūh. 
Es kann zur Weißfleckenkrankheit (Vitiligo) führen. Es ist harām, dass Frauen 
ihre entfernten Haare Männern zeigen. 

Es ist sunna, dass Männer ihre Haare rasieren oder sie lang wachsen lassen 
und in der Mitte scheiteln. Dass sie ihre Haare locken und flechten, ist makrūh. 
Im al-Bahr ar-rāʾiq heißt es im Kapitel „al-Karāhiyya“: „Es ist gestattet, dass ein 
Mann seine Haare in der Mitte rasiert und die Haare drumherum wachsen lässt. 
Doch es ist makrūh, dass er aus den herabhängenden Haaren einen gedrehten 
Zopf macht. Denn dies würde bedeuten, einigen Ungläubigen zu gleichen.“ Auch 
hieraus ist zu verstehen, dass das Begehen einer Sache, die untersagt wurde, weil 
sie den Bräuchen der Ungläubigen ähnelt, nicht harām, sondern makrūh ist. 
Daher verweisen die Hadithe „Gleicht nicht den Polytheisten. Lasst euren Bart 
wachsen“ und „Verrichtet eure Gebete mit Schuhen (Naʿl). Gleicht nicht den 
Juden“ darauf, dass das Rasieren des Bartes und das Beten mit unbedeckten 
Füßen makrūh ist. Siehe auch auf Seite 356 bei den Makrūh-Handlungen des 
Gebets den 25. Punkt. 

Nur an den Freitagen zu fasten und nur in den Nächten von Donnerstag auf 
Freitag das Tahaddschud-Gebet zu verrichten, ist makrūh. Wenn die Sonne im 
Zenit steht [d. h. innerhalb des Zeitraums einer Tamkīn-Spanne vor Eintritt der 
Zeit des Mittagsgebets], ist es harām, jede Art von Gebet zu verrichten. Der 
Idschtihād, wonach es auch an Freitagen harām ist, innerhalb dieser Zeitspanne 
jede Art von Gebet zu verrichten, ist stärker. 

Am Freitag versammeln sich die Seelen und lernen einander kennen. Gräber 
werden besucht. An diesem Tag wird die Bestrafung im Grab unterbrochen. 
Gemäß einigen Gelehrten beginnt die Strafe für einen Gläubigen nicht erneut. 
Bei den Ungläubigen dauert sie bis zum Anbruch des Jüngsten Tages an und 

– 394 –



wird an Freitagen und im Ramadan unterbrochen. Gläubige, die am Tag oder in 
der Nacht des Freitags (Nacht von Donnerstag auf Freitag) sterben, erleiden kei-
neswegs die Grabesstrafe. Am Freitag ist das Höllenfeuer nicht so heiß wie sonst. 
Ādam, Friede sei mit ihm, wurde an einem Freitag erschaffen. Es war an einem 
Freitag, als er aus dem Paradies herausgeschickt wurde. Die Bewohner des Pa-
radieses werden Allah, den Erhabenen, an den Freitagen sehen. 

Die folgenden Zeilen sind aus dem Riyād an-nāsihīn übersetzt: 
Allah, der Erhabene, hat den Freitag zu einer Besonderheit für die Muslime 

gemacht. In den Versen Vers 9 und 10 der Sure al-Dschumuʿa heißt es sinngemäß: 
„O Meine Diener, denen die Ehre des Glaubens zuteilwurde! Wenn am Freitag 
der Adhan [zur Mittagszeit] gerufen wird, dann eilt in die Moschee, um der 
Predigt (Khutba) zuzuhören und das Freitagsgebet zu verrichten! Unterbrecht 
den Handel! Das Freitagsgebet und die Predigt sind für euch nützlicher [als alles 
andere, was ihr zu dieser Zeit tun könntet]. Nach dem Freitagsgebet könnt ihr 
die Moschee verlassen und euch trennen, um euren weltlichen Anliegen nachzu-
gehen und nach der Versorgung durch Allah, den Erhabenen, zu trachten. Gedenkt 
Allahs, des Erhabenen, viel, damit ihr errettet werdet!“ Nach dem Gebet kann 
jeder, der möchte, seine Arbeit und Beschäftigungen wieder aufnehmen und 
jeder, der möchte, kann in der Moschee bleiben, um z. B. Gebete zu verrichten, 
den edlen Koran zu rezitieren und Bittgebete zu sprechen. Nach Eintritt der Zeit 
des Freitagsgebets Käufe und Verkäufe zu tätigen, ist zwar rechtswirksam (sahīh), 
aber eine Sünde. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn ein 
Muslim am Freitag die Ganzkörperwaschung vornimmt und zum Freitagsgebet 
geht, dann werden seine Sünden einer Woche vergeben und er bekommt für 
jeden Schritt Lohn zugeschrieben.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Der 
wertvollste Tag ist der Freitag. Er ist wertvoller als die Festtage und als der 
Āschūrā-Tag. Der Freitag ist das Fest der Gläubigen im Diesseits und im Paradies.“ 
In einem weiteren Hadith heißt es: „Allah, der Erhabene, versiegelt die Herzen 
derer, die das Freitagsgebet nicht verrichten. Sie werden dann zu Achtlosen.“ In 
einem anderen Hadith heißt es: „Wenn jemand, ohne dass ein Hindernis vorliegt, 
drei Freitagsgebete nicht verrichtet, dann versiegelt Allah, der Erhabene, sein 
Herz, d. h. ihm gelingt nichts Gutes mehr.“ Wer unentschuldigt drei Freitagsgebete 
hintereinander unterlässt, wird zu einem Heuchler (Munāfiq). Abū Alī ad-Daqqāq 
gab im Sterbebett folgende drei Ratschläge: „Vollzieht am Freitag die Ganzkör-
perwaschung! Legt euch jede Nacht mit Gebetswaschung schlafen! Gedenkt 
Allahs, des Erhabenen, in jedem Zustand!“ In einem Hadith heißt es: „Es gibt 
am Freitag einen Moment, in welchem das Bittgebet, das ein Gläubiger spricht, 
nicht abgelehnt wird.“ Einige sagten, dass dieser Moment zwischen den Adhanen 
des Nachmittagsgebets und des Abendgebets liege. In dem persischen Buch 
Targhīb as-salāt wird folgender Hadith überliefert: „Wer am Freitag vor dem 
Morgengebet dreimal ,Astaghfirullāh al-azīm alladhi lā ilāha illā huwal-hayyal-
qayyūma wa-atūbu ilayh‘ spricht, dessen gesamten Sünden und die Sünden seiner 
Eltern werden vergeben.“ [Dies unter der Bedingung, dass man die Rechte der 
Menschen, die auf einem lasten, begleicht, die Fard-Gebete nachholt und von 
Sachen, die harām sind, ablässt.] In einem Hadith heißt es: „Wer nach dem Frei-
tagsgebet jeweils siebenmal die Sure al-Ikhlās und die beiden Schutzsuren [Suren 
al-Falaq und an-Nās] rezitiert, den beschützt Allah, der Erhabene, eine Woche 
lang vor Unfällen, Heimsuchungen und schlechten Taten.“ Gottesdienstliche 
Handlungen, die am Freitag verrichtet werden, werden mindestens zweifach be-
lohnt. Die Sünden, die am Freitag verrichtet werden, werden zweifach aufge-
schrieben. In einem Hadith heißt es: „So wie der Samstag den Juden und der 
Sonntag den Christen gegeben wurde, so wurde der Freitag den Muslimen gegeben. 

– 395 –



In diesem Tag liegen Nützliches, Segen und Gutes für die Muslime.“ 
Am Freitag und an jedem anderen Tag sollte folgendes Vergebungsbittgebet 

(Duʿā al-istighfār) oft gelesen werden: „Allāhummaghfir lī wa-li-ābāʾī wa-ummahātī 
wa-li-abnāʾī wa-banātī wa-li-ikhwatī wa-akhawātī wa-li-aʿmāmī wa-ammātī wa-
li-akhwālī wa-khālātī wa-li-zawdschatī wa-abawayhā wa-li-asātidhatī wa-lil-
muʾminīna wal-muʾmināt wal-hamdu lillāhi rabbil-ālamīn.“ 

 

 

Die Zufriedenheit Allahs willst du erlangen, deine Triebseele steht da im Weg, 

Die Zufriedenheit der Menschen willst du erlangen, dein tierisches Ego steht auch im Weg. 

Du sehnst dich danach, den Geliebten zu sehn? 

Jedoch stehst du dir selber im Weg, wann wirst du dies sehn?  

 

Dieses Feuer willst du entfachen, jedoch in deinem Herzen, die Weltlichkeit, 

Dein Herz gehört nicht Allah, vergebens sehnst du dich nach Seiner Barmherzigkeit. 

Umhüllt hat sie dich, dein bester Freund, diese Trägheit, 

Die Gnade Allahs willst du, also bereu deine Sünden, nutz sie, die Gelegenheit. 

 

Weder hast du ein Haus, noch irgendwas in der Art, 

In diesem einsamen Ort, sehnst du dich nach seiner Anfahrt. 

In meinem großem Feld, suchte ich vergebens die Frucht, 

In deinem mickrigen Weidefeld, wird nicht zu finden sein diese Frucht. 

 

O Reuiger, in deinen Worten, da fehlt die Klarheit, 

Wie willst du also verstehen, das Wissen der Weisheit?      

Ein blanker Spiegel ohne zu putzen, das ist gegen die Natur, 

Nach dem Iman sehnst du dich, doch fern bleibst du nicht vom Kufr. 

 

Wie ein kleines Kind bist du, ohne Erfahrung aber voller Eifer, 

Vieles willst du schon tun, was ich sagen kann: Werd erstmal reifer! 

Wie eine Ameise bist du, laufen tust du in ganz kleinen Schritten, 

Der Weg ist lang; wie willst du die Engel überholen? 

 

Deine Füße ganz frisch im Wasser, schon denkst du, du seist im Meer. 

Ohne den Bach zu überqueren, willst du gelangen zu deinem Herr.      

O Reuiger, auf dem Boden der Tatsachen sollst du bleiben, 

Den Herrn willst du erlangen? Dafür musst du aber auch leiden.  

 

– 396 –



72 — DAS FESTTAGSGEBET 
Der erste Tag des Monats Schawwāl ist der erste Tag des Ramadanfestes (Īd 

al-fitr) und der zehnte Tag des Monats Dhul-hiddscha ist der erste Tag des Op-
ferfestes (Īd al-adhā). An diesen zwei Tagen ist es wādschib für Männer, zur 
Ischrāq-Zeit, also nach Sonnenaufgang und nach Verstreichen der Zeit, in der 
es makrūh ist zu beten, das Festtagsgebet (Īd-Gebet) mit zwei Gebetseinheiten 
zu verrichten. Die Bedingungen für die Festtagsgebete sind dieselben wie für 
das Freitagsgebet. Doch die Khutba ist hierbei eine Sunna und wird nach dem 
Gebet gehalten. Es ist beim Ramadanfest mustahabb, vor dem Festtagsgebet 
etwas Süßes zu essen [z. B. Datteln oder Süßigkeiten], die Ganzkörperwaschung 
vorzunehmen, das Miswāk zu benutzen, die neuste Kleidung zu tragen, die Sadaqat 
al-fitr vor dem Festtagsgebet zu entrichten und auf dem Weg zum Gebet leise 
den Takbīr zu sprechen. 

Beim Opferfest ist es mustahabb, vor dem Festtagsgebet nichts zu essen, nach 
dem Gebet als erstes Fleisch vom Opfertier zu essen und auf dem Weg zum 
Gebet laut den Taschrīq-Takbīr zu sprechen, es sei denn, man hat einen Ent-
schuldigungsgrund, dann spricht man ihn leise. Im Halabī-i kabīr heißt es: 

„Die Festtagsgebete bestehen aus zwei Einheiten und werden in Gemeinschaft 
verrichtet, nicht allein. In der ersten Einheit wird nach der ,Subhānaka‘ dreimal 
der zusätzliche Takbīr (Takbīr az-zawāʾid) gesprochen. D. h. die Hände werden 
dreimal zu den Ohren gehoben, wobei sie nach dem ersten und zweiten Mal zu 
den Seiten heruntergelassen und nach dem dritten Mal unter dem Bauchnabel 
verbunden werden. Nachdem der Imam mit lauter Stimme die Fātiha und eine 
weitere Sure rezitiert hat, begibt man sich direkt in die Verbeugung. In der 
zweiten Gebetseinheit werden erst die Fātiha und eine zusätzliche Sure rezitiert 
und anschließend werden beide Hände erneut dreimal zu den Ohren gehoben. 
Auch nach dem dritten Mal werden die Hände zu den Seiten heruntergelassen. 
Beim vierten Takbīr werden die Hände nicht gehoben, sondern man geht in die 
Verbeugung über. Somit werden in der ersten Einheit insgesamt fünf Takbīre 
und in der zweiten Einheit vier Takbīre gesprochen.“ Damit nicht vergessen 
wird, wohin die Hände bei diesen neun Takbīren gesenkt werden, wird folgende 
Formel auswendig gelernt: „Zwei Mal hängen lassen, ein Mal verbinden. Drei 
Mal hängen lassen, ein Mal beugen.“ Im Buch Mā lā budda heißt es: „Wer die 
Gemeinschaft verpasst, holt das Festtagsgebet nicht nach. Wenn sie es entschuldigt 
nicht verrichten können, können sie es beim Ramadanfest noch am zweiten Tag 
und beim Opferfest gar noch am dritten Tag verrichten.“ 

„Īd“ bedeutet Fest (türk. bayram). Da jedes Jahr im Ramadan und am Ara-
fa-Tag die Sünden der Muslime vergeben werden und sie sich daher freuen, ihre 
Freude wiederkehrt, wird dieser Tag „Īd“ (wörtlich: Wiederkehr) genannt. Wenn 
der erste Tag des Festes auf einen Freitag fällt, ist es nach der hanafītischen 
Rechtsschule erforderlich, sowohl das Festtagsgebet als auch das Freitagsgebet 
zu verrichten. Sie werden in ihrer eigenen Zeit verrichtet. Wenn am Morgen des 
Festes ein Totengebet ansteht, wird erst das Festtagsgebet verrichtet und danach 
das Totengebet. Denn das Festtagsgebet ist wādschib für alle. Das Totengebet 
wird vor der Khutba des Festtages verrichtet. 

Für Personen, die sich nicht auf Arafāt befinden, ist es makrūh, dass sie sich 
am Arafa-Tag an einem Ort versammeln und es den Pilgern gleichtun. Doch sich 
für das Anhören einer Predigt (Waʿz) oder für eine andere gottesdienstliche 
Handlung zu versammeln, ist gestattet. [Siehe auch Kapitel 84.] 

– 397 –



Gemäß den beiden Imāmen ist es für alle Männer und Frauen, Pilger (Hadschi) 
oder Nichtpilger, ob in Gemeinschaft oder alleine, wādschib, dass sie vom Mor-
gengebet des Arafa-Tages (also des Vortages des Opferfestes) bis zum Nach-
mittagsgebet am vierten Tag des Opferfestes (also bei 23 Gebetszeiten) unmittelbar 
nach den Fard-Gebeten, also gleich nach Beenden eines Fard-Gebets mit dem 
Schlussgruß, und ebenso unmittelbar nach einem Nachholgebet, das innerhalb 
dieser Tage für ein nicht verrichtetes Gebet wieder dieser Tage verrichtet wird, 
einmal den „Taschrīq-Takbīr“ sprechen, noch bevor sie „Allāhumma antas-
salām...“ sagen. Dieser Takbīr lautet: „Allāhu akbar, Allāhu akbar. Lā ilāha 
illallāhu wallāhu akbar. Allāhu akbar wa-lillāhil-hamd.“ Dies wird auch nach 
dem Freitagsgebet gesprochen. Es ist mustahabb, dies nach dem Festtagsgebet 
zu sprechen. Es wird aber nicht nach dem Totengebet gesprochen. Nach dem 
Verlassen der Moschee oder nach dem Reden ist es nicht mehr erforderlich, ihn 
zu sprechen. Wenn der Imam nach dem Gebet diesen Takbīr vergisst, unterlassen 
ihn die Mitbetenden nicht. Die Männer können ihn mit lauter Stimme lesen. Der 
zweite, dritte und vierte Tag des Opferfestes werden „Ayyām at-taschrīq“ (Tage 
des Taschrīq) genannt. 

Im Buch Niʿmet-i islām heißt es: „Folgendes ist an den Festtagen eine Sunna: 
Früh aufzuwachen, die Ganzkörperwaschung vorzunehmen, mit dem Miswāk die 
Zähne zu putzen, einen schönen Duft aufzutragen, neue und saubere Kleidung 
zu tragen, zu erkennen zu geben, dass man sich freut, beim Ramadanfest vor 
dem Gebet etwas Süßes, Datteln zu sich zu nehmen und dies in einer ungeraden 
Zahl, am ersten Tag des Opferfestes als Erstes vom Fleisch des Opfertieres zu 
essen (dies gilt für jene, die ein Opfertier schlachten), das Morgengebet in der 
Moschee des eigenen Viertels zu verrichten und sich für das Festtagsgebet in die 
große Moschee zu begeben, an diesem Tag einen Ring zu tragen, früh und zu 
Fuß in die Moschee zu gehen, die Fest-Takbīre beim Ramadanfest leise und beim 
Opferfest laut zu sprechen, auf dem Rückweg einen anderen Weg einzuschlagen 
(da die Orte, an denen man gottesdienstliche Handlungen verrichtet, sowie die 
Hin- und Rückwege für die Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen am Tage 
des Jüngsten Gerichts als Zeugen aussagen werden), den Gläubigen mit einem 
Lächeln und dem Gruß (also Salāmun alaykum) entgegenzutreten, den Armen 
viel Almosen zu geben [und jenen zu helfen, die sich darum bemühen, den Islam 
auf richtige Weise zu verbreiten] und die Sadaqat al-fitr vor dem Festtagsgebet 
zu entrichten.“ Die Verstrittenen zu versöhnen, die Verwandten sowie die Glau-
bensgeschwister zu besuchen und ihnen Geschenke zu überbringen, ist ebenfalls 
sunna. Es ist auch eine Sunna, dass die Männer Gräber besuchen. 

[In Hadithen heißt es: „Die Menschen lieben jene, die ihnen Gutes tun!“, 
und: „Beschenkt euch gegenseitig, dann werdet ihr einander lieben.“ Das wert-
vollste und nützlichste Geschenk sind ein lächelndes Gesicht und angenehme 
Worte. Man soll gegenüber allen, Freund oder Feind, Muslim oder Nichtmuslim, 
außer den Irrgängern (Ahl al-bidʿa), ein lächelndes Gesicht zeigen und angenehm 
sprechen. Man soll mit niemandem streiten. Sich zu streiten führt nämlich dazu, 
dass die Freundschaft auseinanderbricht, und vermehrt die Feindschaft. Man soll 
mit niemandem zürnen. In einem Hadith heißt es: „Zürne nicht!“, d. h. „werde 
nicht zornig“. Wenn man in Zeiten von Fitna und Aufruhr Menschen sieht, die 
Kühe anbeten, so soll man den Kühen Stroh ins Maul geben und die Anbeter 
nicht erzürnen.] 

 

 

– 398 –



73 — ERSTER BAND, 312. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhammad Nuʿmān, möge seine Seele gesegnet 

sein, als Antwort auf seine Fragen geschrieben und teilt auch mit, dass das Heben 
des Fingers im Gebet nicht korrekt ist. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, der Herr aller Welten, aller Geschöpfe, 
der diese erschafft, in der Existenz hält und ihnen ihre Bedürfnisse zukommen 
lässt. Der Friede, Segen und Bittgebete seien auf dem höchsten aller Propheten, 
Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, und auf seinen Brüdern in der Prophe-
tenschaft, Friede sei mit ihnen allen, und den Engeln und all jenen, die damit 
beehrt wurden, auf seinem Weg zu schreiten! Der wertvolle Brief, den Ihr mit 
Mulla Mahmūd gesandt habt, hat uns erreicht und erfreut. Ihr fragt: 

Frage 1: Die Gelehrten sagen, dass der „ar-Rawda al-mubāraka“ genannte 
Bereich in Medina wertvoller ist als die Stadt Mekka. Dabei werfen sich die ma-
terielle Form (Sūra) und die Wirklichkeit (Haqīqa) von Muhammad, Friede sei 
mit ihm, vor der materiellen Form und Wirklichkeit der Kaaba nieder. Wie kann 
demnach die Rawda mubāraka höher sein? 

[Der 26 Meter lange Bereich in der Prophetenmoschee zwischen dem geseg-
neten Grab des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und der zur damaligen 
Zeit bestehenden Kanzel (Minbar) wird „ar-Rawda al-mutahhara“ genannt. 
„Rawda“ bedeutet Garten. Die damalige Kanzel bestand aus drei Stufen und 
war ein Meter hoch. Beim Brand im Jahre 654 brannte sie komplett nieder. In 
verschiedenen Jahren wurden unterschiedliche Kanzeln errichtet. Die heutige, 
zwölfstufige Kanzel aus Marmor wurde von Sultan Murad III. im Jahre 998 aus 
Istanbul geschickt.] 

Antwort 1: Verehrter Herr! Der Ansicht dieses Bedürftigen nach, möge Allah 
sich seiner erbarmen, ist der wertvollste Ort dieser Welt [das Grab des Gesandten 
Allahs, hiernach] die Kaaba [und die sie umgebende al-Harām-Moschee], danach 
der „ar-Rawda al-muqaddasa“ genannte Bereich in Medina [innerhalb der Pro-
phetenmoschee] und danach die Stadt Mekka. Wie man sieht, ist es korrekt zu 
sagen, dass die Rawda mutahhara Mekka überlegen ist. 

Frage 2: Zeigt ein Muslim, der der hanafītischen Rechtsschule folgt, während 
des Sitzens im Gebet mit dem Finger? Diesbezüglich verfasste Mawlānā Alīmullāh 
eine Abhandlung, die ich mitsende. Was sagt Ihr zu diesem Thema? 

Antwort 2: Verehrter Herr! Es gibt viele Hadithe, die besagen, dass das 
Deuten mit dem Zeigefinger gestattet ist. Auch ein Teil der hanafītischen Gelehrten 
hat sich derart geäußert. In der von Euch gesandten Abhandlung teilt Mawlānā 
Alīmullāh dies ebenfalls mit. Wenn die hanafītischen Bücher aufmerksam gelesen 
werden, dann stellt man fest, dass die Berichte, die das Heben des Fingers für 
zulässig erklären, nicht zum „Usūl-Wissen“ gehören, d. h. nicht Teil der „Zāhir-
Berichte“ der Rechtsschule sind. Imām Muhammad asch-Schaybānī sagt zwar: 
„Unser Prophet, Friede sei mit ihm, hob seinen gesegneten Finger. Genauso wie 
er heben und senken auch wir unseren Finger. Dies ist auch, was Imām Abū 
Hanīfa sagte“, doch diese Überlieferung von ihm ist von den „Nawādir“-Berichten, 
gehört also nicht zu den „Usūl“-Berichten. 

[Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im ersten Band auf 
der 47. Seite: „Das Wissen zur hanafītischen Rechtsschule erreichte die späteren 
Gelehrten auf drei Wegen:  

1. Die ,Usūl‘-Berichte (also die fundamentalen Überlieferungen). Diese werden 
auch als ,Zāhir ar-riwāya‘ bezeichnet. Dies sind die Berichte, die von dem Be-
gründer der hanafītischen Rechtsschule, Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, und seinen 

– 399 –



Schülern, möge Allah sich ihrer erbarmen, überliefert wurden. Diese werden in 
den sechs Büchern von Imām Muhammad tradiert. Diese sind: al-Mabsūt, az-
Ziyādāt, al-Dschāmiʿ as-saghīr, as-Siyar as-saghīr, al-Dschāmiʿ al-kabīr und as-
Siyar al-kabīr. Da diese Bücher vertrauenswürdige Personen von Imām Muhammad 
überliefert haben, wurden sie ,Zāhir ar-riwāya‘ [offenkundige Berichte] genannt. 
Der Erste, der diese Usūl-Berichte sammelte, war Hākim asch-Schahīd [Muham-
mad]. Sein Buch al-Kāfī ist bekannt und es gibt viele Kommentare zu diesem 
Buch. 

2. Die ,Nawādir‘-Berichte. Dies sind Berichte, die ebenfalls von diesen Imāmen 
kommen, doch diese befinden sich nicht in jenen sechs Büchern, sondern entweder 
in anderen Büchern Imām Muhammads namens al-Kīsāniyyāt, al-Hārūniyyāt, 
al-Dschurdschāniyyāt und ar-Ruqiyyāt. Da diese vier Bücher nicht wie die vorher 
erwähnten sechs Bücher offenkundig und authentisch überliefert wurden, werden 
sie auch als ,Berichte, die nicht zāhir sind‘, bezeichnet. Oder diese Berichte 
wurden in Büchern anderer Personen erwähnt, beispielsweise im Buch al-Muharrar 
von Hasan ibn Ziyād sowie im Buch al-Amālī von Imām Abū Yūsuf, die beide 
Schüler von Imām Abū Hanīfa waren. 

3. Die ,Wāqiʿāt‘-Berichte. Diese wurden nicht von den drei Imāmen überliefert, 
sondern beinhalten die Angelegenheiten, über die ihre Schüler und die Schüler 
ihrer Schüler den Idschtihād vollzogen haben. Der Erste, der Berichte dieser 
Art sammelte, war Abul-layth as-Samarqandī. Er verfasste das Buch an-Nawāzil.“ 

Ibn Ābidīn schreibt auf Seite 35 des ersten Bandes: „Das Fiqh-Wissen ist wie 
das tägliche Brot für jedermann notwendig. Derjenige, der dieses Wissen aussäte, 
war Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Er gehört zu den 
höchsten und gelehrtesten der edlen Gefährten. Sein Schüler Alqama war es, 
der diese Aussaat wässerte und wachsen ließ. Sein Schüler Ibrāhīm an-Nakhaʿī 
erntete sie, d. h. er sammelte dieses Wissen. Hammād al-Kūfī dreschte es und 
dessen Schüler Imām Abū Hanīfa zermahlte es, d. h. er gliederte dieses Wissen 
in Abschnitte. Abū Yūsuf wiederum verarbeitete es zu Teig und Imām Muhammad 
backte ihn. Die derart zubereiteten Häppchen werden von den Menschen gegessen. 
D. h., sie eignen sich dieses Wissen an und erlangen somit die diesseitige und 
jenseitige Glückseligkeit. Imām Muhammad hat diese Happen, die er zubereitet 
hat, in 999 Kategorien aufgeteilt und seinen Schülern gelehrt. Wenn er eines 
seiner sechs Bücher mit ,saghīr‘ (klein) bezeichnet, dann ist damit gemeint, dass 
er darin das von Imām Abū Yūsuf Gelernte vermittelt hat. In den Büchern wie-
derum, die er als ,kabīr‘ (groß) bezeichnete, hat er nur das von Imām Abū Hanīfa 
Vernommene mitgeteilt.“ Daher taucht in Imām Muhammads Buch as-Siyar al-
kabīr der Name von Imām Abū Yūsuf nicht auf. Nun denken einige Unwissende, 
weil sie diese Feinheit nicht kennen, dass er dies aufgrund seiner Ablehnung ge-
genüber Imām Abū Yūsuf getan habe. Dabei waren diese beiden Imāme derart 
ranghoch, dass sie sich auf der höchsten Stufe des „Hubb fillāh“ (Liebe um Allahs 
willen) befanden. Selbst diejenigen, die ihnen folgen, werden dank ihnen von 
den Wünschen ihrer Triebseele erlöst.] 

Im Fatāwā-i gharāʾib steht, dass es im al-Muhīt heißt: „Imām Muhammad, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schrieb in den Usūl-Büchern nichts darüber, 
dass der Zeigefinger der rechten Hand gehoben werden solle. Die späteren Ge-
lehrten äußerten sich unterschiedlich zu diesem Sachverhalt. Es gab welche, die 
sagten, er dürfe nicht gehoben werden, und welche, die sagten, er dürfe gehoben 
werden. Imām Muhammad schreibt in seinen anderen Werken als den Usūl-Bü-
chern, dass der Prophet, Friede sei mit ihm, seinen Finger hob, und sagt: ,Dies 
ist meine Aussage, und auch Imām Abū Hanīfa teilte dies mit.‘ So wie gesagt 
wurde, dass dies eine Sunna sei, wurde auch gesagt, dass es mustahabb sei.“ Im 

– 400 –



Anschluss hieran heißt es im Fatāwā-i gharāʾib: „Der korrekte Standpunkt lautet, 
dass das Heben des Fingers harām ist.“ 

Im al-Fatāwā as-Sirādschiyya heißt es: „Den Zeigefinger zu heben, während 
man im Gebet ,aschhadu an lā…‘ spricht, ist makrūh. Dies steht auch im al-
Kubrā. Die Gelehrten finden hieran Gefallen und auch die Fatwa lautet demgemäß. 
Denn im Gebet ist Stillstand und Ruhe gefordert.“ 

Im Fatwabuch al-Ghiyāthiyya [sowie im al-Bazzāziyya] heißt es: „Im Sitzen 
wird der Zeigefinger nicht gehoben. So lautet die Fatwa und dies ist auch der 
bevorzugte (mukhtār) Standpunkt.“ 

Im Buch Dschāmiʿ ar-rumūz heißt es: „Der Finger wird nicht gehoben und 
auch nicht gekrümmt. Gemäß dem Usūl-Wissen der Rechtsschule verhält es sich 
so. Dies steht auch im Buch von Zāhidī, möge Allah sich seiner erbarmen. Die 
Fatwa wurde auch dementsprechend erteilt. Die Bücher al-Mudmarāt, al-
Walwāldschiyya und al-Khulāsa sowie andere Bücher besagen dasselbe. Unsere 
Großen teilen auch mit, dass das Heben des Fingers eine Sunna ist.“ 

[Das Buch Dschāmiʿ ar-rumūz ist ein Kommentar zum an-Niqāya. Das Buch 
an-Niqāya wiederum ist eine Kurzfassung (Mukhtasar) des al-Wiqāya. Das Buch 
al-Mudmarāt ist ein Kommentar zum al-Qudūrī.] 

Im Khazānat ar-riwāyāt wird von at-Tātārkhāniyya zitiert: „Wird im Gebet 
beim Sitzen während der Rezitation von ,lā ilāha illallāh‘ der Zeigefinger gehoben? 
Imām Muhammad, möge Allah sich seiner erbarmen, teilte darüber nichts in 
seinen Usūl-Berichten mit. Die späteren Gelehrten äußerten sich unterschiedlich 
hierzu. Einige waren der Ansicht, dass dies nicht getan werden darf. Dies steht 
im al-Kubrā. So lautet auch die Fatwa in dieser Sache. Doch einige waren der 
Ansicht, dass er gehoben werden dürfe.“ 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Wenn im Gebet das Glaubensbekenntnis 
gesprochen wird, wird nicht der Zeigefinger gehoben. So lautet die Fatwa. Im 
al-Walwādschiyya, at-Tadschnīs, Umdat al-muftī und sämtlichen Fatwabüchern 
steht dies so geschrieben. Doch Kommentatoren dieser Bücher wie Kamāl, Halabī 
und Bāqānī schreiben: ,Der Zeigefinger wird gehoben. Denn Imām Muhammad 
überlieferte, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, den Finger gehoben 
hat. Im Buch al-Muhīt heißt es, dass das Heben eine Sunna ist.‘ “ Ibn Ābidīn 
sagt: „Aus dem al-Muhīt ist zu verstehen, dass dies eine Sunna ghayr muʾakkada 
ist, denn al-Aynī und at-Tuhfa geben bekannt, dass es mustahabb ist.“ Scharnblālī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Nūr al-īdāh: „Die korrekte 
(sahīh) Ansicht ist, dass der Zeigefinger gehoben wird.“ Dem widerspricht Tahtāwī 
jedoch. 

Wie man sieht, gibt es Gelehrte, die das Heben des Fingers als harām ansahen. 
Es gibt auch Fatwas, die aussagen, dass dies makrūh ist. Es gibt viele, die sagen, 
dass der Finger nicht gehoben und gekrümmt wird und dies den Usūl-Berichten 
entspricht. Daher wäre es nicht richtig, dass Muqallids (Befolger einer Rechts-
schule) wie wir denken, es gäbe einen Hadith hierzu, und dann anfangen, den 
Finger zu heben und somit eine Handlung ausführen, die gemäß den Fatwas zahl-
reicher Mudschtahids als harām, makrūh und untersagt eingestuft ist. Hebt ein 
Hanafīte trotz Vorhandenseins dieser Fatwas, die diese Handlung verwehren, 
den Finger, dann ist dies ein Ausdruck von zwei Gedanken: 1. Entweder wird 
damit ausgedrückt, dass diese großen Gelehrten, die auf der Stufe des Idschtihād 
waren, diese bekannten Hadithe über das Heben des Fingers nicht kannten, oder 
2. diesen Hadith zwar gehört haben, aber diesem nicht folgten, sondern stattdessen 
gemäß ihrem eigenen Verstand und ihren eigenen Ansichten handelten. Beide 
dieser zwei Gedanken sind jedoch sehr verdorben. Um so zu denken, muss man 

– 401 –



entweder sehr niederträchtig oder äußerst stur sein. Im Buch Targhīb as-salāt 
heißt es: „Die früheren Gelehrten hoben im Gebet den Zeigefinger. Da später 
die Schiiten in dieser Sache übertrieben, haben die späteren Gelehrten der 
hanafītischen Rechtsschule der Ahlus-Sunna das Heben der Finger untersagt. 
Dadurch unterschieden sich die Sunniten von den Schiiten.“ Doch auch diese 
Aussage steht nicht im Einklang mit den Berichten in authentischen Büchern. 
Denn der Usūl des Zāhir unserer Gelehrten besagt, dass der Finger nicht gehoben 
oder gekrümmt werden darf, d. h. die früheren Gelehrten haben gesagt, dass der 
Finger nicht gehoben wird. Daher hat dies nichts mit dem Schiitentum zu tun. 
Aus Respekt und Hochachtung gegenüber den Gelehrten, die mitteilen, dass der 
Finger nicht gehoben werden darf, fällt uns zu, Folgendes zu sagen: „Wenn diese 
Großgelehrten keinen Beweis oder Hinweis dafür gehabt hätten, dass das Heben 
des Fingers harām oder makrūh ist, dann hätten sie dies nicht als harām oder 
makrūh eingestuft. Sie hätten nach der Erwähnung der Berichte, die besagen, 
dass dies sunna oder mustahabb ist, nicht gesagt: „Auch wenn dies gesagt wurde, 
lautet der korrekte Standpunkt, dass es harām ist.“ Dies bedeutet, dass diese 
großen Gelehrten nicht diejenigen Berichte, wonach das Heben des Fingers sunna 
oder mustahabb ist, als richtig erachteten, sondern jene Hinweise, die besagen, 
dass es verboten ist.“ Das heißt kurzgefasst: Dass Unwissende wie wir einige Ha-
dithe vernehmen, kann keinen Beweis oder Hinweis darstellen. Dies kann kein 
Grund dafür sein, die Aussagen der Großgelehrten zu verwerfen. Wenn gesagt 
wird: „Wir haben mittlerweile Kenntnisse erlangt, die darlegen, dass das, was 
sie verstanden haben, falsch ist“, dann gilt, dass das Wissen von Muqallids, wie 
wir es sind, kein Beweis dafür sein kann, dass etwas halāl oder harām ist. Damit 
etwas als halāl oder harām bezeichnet werden kann, muss der Mudschtahid zu 
einer Annahme gelangen. Zu denken, die Worte und Belege der Mudschtahids 
seien fadenscheiniger als ein Spinnennetz, ist eine große Anmaßung. Das eigene 
Wissen über das der Großgelehrten zu stellen und die Usūl-Berichte der 
hanafītischen Rechtsschule als verdorben und schwach zu bezeichnen, bedeutet, 
die wertvollen Berichte, auf die sich die Gelehrten bei der Formulierung ihrer 
Fatwa stützten, zu missachten, und diese Berichten als falsch zu bezeichnen be-
deutet, dem Islam eine tiefe Wunde zuzufügen und einen Bruch aufzureißen. Da 
die großen Gelehrten des Islams der glanzvollen Zeit des Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, nahe waren, um ein Vielfaches mehr Wissen besaßen als die 
Späteren und ihre Enthaltsamkeit von verbotenen, sündhaften Handlungen sowie 
ihre Gottesfurcht aufs Äußerste stark waren, kannten und verstanden sie die 
Hadithe gewiss besser als wir Unwissende, die wir keine Ahnung vom religiösem 
Wissen haben und einige gehörte Worte für Wissen halten. Das Richtige vom 
Falschen und das Veränderte vom Unveränderten konnten sie besser als wir un-
terscheiden. Dass sie sagten, diesen Hadithen solle nicht gefolgt werden, hat 
gewiss einen Grund und fußt auf einem starken Beweis. Wir, deren Wissen und 
Verständnis geringer ist als ihres, verstehen zumindest so viel, dass es unter-
schiedliche Hadithe darüber gibt, wie der Finger zu heben und zu krümmen sei, 
und diese nicht im Einklang miteinander stehen. Dass diese unterschiedlichen 
Überlieferungen nicht im Einklang stehen, erschwert es, eine eindeutige Aussage 
bezüglich des Fingerhebens zu treffen. Einige Überlieferungen besagen, dass der 
Finger gehoben werden solle, ohne die Faust zu ballen, andere wiederum besagen, 
dass die Hand zur Faust geballt werden solle. Einige derer, die sagen, dass die 
Faust geballt werden solle, teilten mit, dass die Finger so gekrümmt werden, dass 
es wie die Zahl 53 aussieht. Andere teilen mit, es müsse sein, als würde die Zahl 
23 gezeigt werden. [Halabī erklärt bei seinen Ausführungen zu diesem Thema 
ausführlich, wie die Zahlen mit Fingern gezeigt werden.] Einige Berichte besagen, 
dass der kleine Finger und der Ringfinger der rechten Hand geschlossen werden, 

– 402 –



mit dem Daumen und dem Mittelfinger ein Kreis gebildet und der Zeigefinger 
gehoben wird. Einem anderen Bericht zufolge wird gedeutet, indem lediglich 
der Daumen auf den Mittelfinger gelegt wird. Einem anderen Bericht nach wird 
die rechte Hand auf den linken Oberschenkel und die linke Hand auf den rechten 
Fuß gelegt und so gedeutet. Gemäß einem anderen Bericht wird gedeutet, indem 
man die rechte Hand zusammen mit dem Handgelenk und dem Arm auf die linke 
Hand, das Handgelenk und den Arm legt. In einigen Überlieferungen heißt es, 
dass alle Finger geschlossen werden, und in anderen, dass das Deuten ohne Be-
wegen des Zeigefingers erfolgt. Darüber hinaus wird gesagt, dass bei der Tahiyyāt 
das Zeichen gemacht wird, während die Stelle nicht genau definiert ist. Einigen 
Berichten zufolge erfolgt dies bei der Schahada, anderen zufolge hingegen wird 
beim Sitzen, während man Bittgebete liest, Folgendes gesagt: „O Allah, der Du 
die Herzen wendest, wie Dir beliebt! Lasse mein Herz an Deiner Religion fest-
halten!“, und währenddessen mit dem Finger gedeutet. 

Da die Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule, möge Allah sich ihrer er-
barmen, sahen, dass es eine Vielzahl an Hadithen bezüglich des Fingerhebens 
gibt, die voneinander verschieden sind, haben sie gesagt, dass es nicht angemessen 
ist, im Gebet zusätzliche Bewegungen zu machen, die nicht den klaren und ein-
deutigen Anordnungen entsprechen. Denn für das Gebet ist grundlegend, über-
mäßige Bewegungen zu meiden und eine ruhige Position einzunehmen. Darüber 
hinaus sagten alle Gelehrten einstimmig, dass es eine Sunna ist, die Finger soweit 
wie möglich gen Kibla auszurichten. Der Hadith „Richte im Gebet alle deine 
Glieder soweit wie möglich gen Kibla aus!“ gebietet dies klar und deutlich. 

Wenn nun gefragt wird: „Dass die Hadithe unterschiedlich überliefert wurden, 
erschwert die Angelegenheit nur dann, wenn sie nicht in Einklang gebracht 
werden können. Dabei kann aus den gesamten Hadithen über das Deuten mit 
dem Finger eine gemeinsame Anordnung entnommen werden. Denn es ist durch-
aus möglich, dass die unterschiedlichen Hadithe zu verschiedenen Zeiten ver-
nommen und überliefert wurden“, so antworten wir darauf wie folgt: In den 
meisten dieser Überlieferungen taucht das Wort ‚kāna‘ (es war) auf. Dieses Wort 
trägt in den anderen Wissenschaftsdisziplinen als der Logik (Mantiq) die Bedeutung 
von ‚kull‘ (alles). Daher ist es nicht möglich, diese verschiedenen Berichte mit-
einander in Einklang zu bringen. 

Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte zwar: „Wenn ihr 
einen Hadith erfahrt, der meinen Worten widerspricht, dann lasst von meinen 
Worten ab und folgt dem Hadith“, doch diese Aussage betrifft nur solche Hadithe, 
die er nicht vernommen hat. Er meinte also: „Lasst von meinen Worten ab, die 
einem Hadith widersprechen, den ich nicht vernommen habe.“ Dies gilt jedoch 
nicht für die Hadithe bezüglich des Fingerhebens, denn diese sind wohlbekannt 
und weit verbreitet. Es kann nicht gesagt werden, dass der Imām sie nicht ver-
nommen habe. [Hinzukommt, dass der Imām diese Worte an seine eigenen 
Schüler, die ebenfalls Mudschtahids waren, richtete und nicht an Unwissende 
wie uns.] 

Wenn gesagt wird: „Unter den hanafītischen Gelehrten gibt es auch solche, 
die die Fatwa erteilten, dass mit dem Finger gedeutet werden soll. Ist es denn 
nicht gestattet, bei sich widersprechenden Fatwas einer beliebigen zu folgen?“, 
so antworten wir:  

Wenn sich die Unstimmigkeit zwischen den Fatwas in Form von „dschāʾiz/nicht 
dschāʾiz oder halāl/harām“ zeigt, so ist es grundlegend, denjenigen Fatwas zu 
folgen, nach denen die Sache „nicht dschāʾiz bzw. harām“ ist.  

Ibn al-Humām sagt: „Aufgrund der schieren Menge an sich widersprechenden 

– 403 –



Überlieferungen hinsichtlich des Fingerhebens müssen wir denjenigen Hadithen 
folgen, die besagen, dass der Finger nicht bewegt werden soll. Denn es ist erfor-
derlich, im Gebet bewegungslos zu sein.“ Man kann nicht genug verwundert sein 
über Ibn al-Humām. In seinem Buch schreibt er nämlich: „Viele Gelehrte sagen, 
mit dem Finger werde nicht gedeutet. Dies widerspricht aber den Hadithen und 
der Vernunft!“ Damit behauptet er, dass die zum Analogieschluss (Qiyās) befugten 
großen Islamgelehrten auf der Stufe des Idschtihād unwissend seien. Dabei gehört 
der Analogieschluss zu den Usūl- und Zāhir-Berichten der hanafītischen Rechts-
schule und ist von den Rechtsquellen (al-Adilla asch-scharʿiyya) die vierte. Wie 
kann ein Idschtihād nur schlechtgeredet werden. Angesichts der großen Anzahl 
von Berichten, die nicht miteinander übereinstimmen, sagt dieselbe Person, dass 
auch der „Qullatayn“-Hadith im Kapitel über die Arten von reinem Wasser 
schwach sei. 

Mein Sohn Muhammad Saʿīd, möge Allah mit ihm barmherzig sein, schreibt 
derzeit eine Abhandlung über das Deuten mit dem Finger. Wenn sie abgeschlossen 
ist, werde ich Euch inschāʾallāh ein Exemplar zukommen lassen. 

[Im Kommentar zum Schirʿat al-islām heißt es zu Beginn der Seite 126, dass 
im al-Hidāya steht, dass mit dem Daumen gedeutet werde. Auch Imām al-Halwānī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagt dies. Es wurde auch gesagt, dass nicht mit 
dem Finger gedeutet wird. So lautet auch die Fatwa in dieser Sache. Denn es ist 
erforderlich, im Gebet bewegungslos zu sein. Dies wird auch in den Wāqiʿāt-Be-
richten so überliefert. In der Fatwasammlung von Abus-Suʿūd Efendi, die sich 
in der Murad Molla-Bibliothek findet, heißt es: 

Frage: Ist es besser, während des Sitzens im Gebet den Zeigefinger zu heben 
oder nicht? 

Antwort: Beides ist gut, heißt es. Doch es ist offensichtlich, dass es besser ist, 
den Finger nicht zu heben. 

Im al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt es: „In der mālikītischen Rechtsschule 
dürfen auf Reisen, bei starkem Regen, in der Finsternis, in einer schlammigen 
Nacht und bei Arafāt und Muzdalifa das Mittags- und Nachmittagsgebet sowie 
das Abend- und Nachtgebet zusammengelegt verrichtet werden. Es ist auch ge-
stattet, dass die Reise kürzer als drei Tage [weniger als 80 km] beträgt. Während 
einer Schiffsfahrt ist das Zusammenlegen (Dschamʿ) der Gebete jedoch nicht er-
laubt. Bei Regen und Schlamm ist es erlaubt, in der Moschee das Nachtgebet 
unmittelbar nach dem Abendgebet in Gemeinschaft zu verrichten. Das Witr-
Gebet wird zu seiner Zeit verrichtet. Gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule 
muss für das Zusammenlegen die Reise mindestens 80 km betragen. 

In der hanbalītischen Rechtsschule ist das Zusammenlegen der Gebete bei 
einer Reise von mindestens 80 km und unter den Umständen, die wir auf den 
Seiten 300 und 301 genannt haben, gestattet; ebenso ist es gestattet, bei Kälte, 
Winter, Regen, Schlamm und Sturm zuhause das Nachtgebet mit dem Abendgebet 
zusammengelegt zu verrichten. Beim Zusammenlegen von Gebeten werden die 
Sunna-Gebete nicht verrichtet. Vor Beginn des ersten Gebets wird die Absicht 
für das Zusammenlegen gefasst. Wer auf der Arbeit ist oder Dienst hat und das 
Mittags-, Nachmittags- und Abendgebet nicht zur rechten Zeit verrichten kann, 
sollte die hanbalītische Rechtsschule befolgen und somit das Mittagsgebet mit 
dem Nachmittagsgebet und das Abendgebet mit dem Nachtgebet zusammen ver-
richten. Er sollte seine Arbeit nicht aufgeben. Kündigt er seine Stelle, wird er 
Anlass für die Gräueltaten und den Unglauben seines Nachfolgers. Die Pflichtteile 
der Gebetswaschung sind in der hanbalītischen Rechtsschule sechs: Das Waschen 
des Gesichtes zusammen mit dem Inneren von Mund und Nase, das Fassen der 

– 404 –



Absicht, das Waschen der Unterarme, das Bestreichen des gesamten Kopfes, der 
Ohren und der Haut oberhalb der Ohren, [langes Haar, das herabhängt, wird 
nicht bestrichen. In der mālikītischen Rechtsschule muss auch herabhängendes 
Haar bestrichen werden], das Waschen der Füße bis einschließlich der Knöchel, 
das Beachten der Reihenfolge (Tartīb) und die ununterbrochene Abfolge 
(Muwālāt). Berührt er die Haut irgendeiner Frau lüstern oder berührt er sein ei-
genes Geschlechtsteil, so wird die Gebetswaschung ungültig. Berührt ihn eine 
Frau, wird seine Gebetswaschung nicht ungültig, selbst wenn er dabei Lust 
verspürt. Alles, was den Körper durch die Haut verlässt, macht die Gebetswaschung 
ungültig, wenn es in großer Menge austritt. Der Verzehr von Kamelfleisch lässt 
die Gebetswaschung ungültig werden. Damit, als Entschuldigter zu gelten, verhält 
es sich genauso wie in der hanafītischen Rechtsschule. Bei der Ganzkörperwa-
schung ist es fard, Mund, Nasengänge und Haare zu waschen und dass Männer 
geflochtenes Haar lösen. Es ist für Frauen eine Sunna, dass sie ihr geflochtenes 
Haar für die Ganzkörperwaschung aufgrund großer ritueller Unreinheit lösen, 
und fard, wenn sie nach der Menstruation die Ganzkörperwaschung vornehmen. 
Beim Gebet für die Dauer des Taschahhud zu sitzen und in beide Richtungen 
den Schlussgruß (Salām) zu sprechen, ist ebenfalls fard.“ 

74 — NACHHOLGEBETE 

Da das rituelle Gebet eine „Ibāda badaniyya“ (also eine mit dem Körper zu 
verrichtende gottesdienstliche Handlung) ist, kann es nicht anstelle anderer ver-
richtet werden. Jeder muss das Gebet selbstständig verrichten. Schwerkranke 
und sehr alte Menschen können den Armen anstatt des Gebets keine Fidya [Geld 
als Kompensation] zahlen. Doch anstelle des Fastens ist die Fidya erforderlich. 

Im Halabī-i kabīr heißt es: „Wer mit oder ohne Entschuldigungsgrund (Udhr) 
ein Gebet unterlässt, muss dessen Fard-Einheiten nachholen. Da in der 
hanbalītischen Rechtsschule jemand, der das Gebet unentschuldigt unterlässt, 
zum Murtadd wird, muss er das Gebet nicht nachholen. Er muss sich zuerst reu-
mütig von seinem Kufr abwenden.“ Auf Seite 6 heißt es: „Weil das Verrichten 
des Gebets eine Pflicht ist, wird derjenige, der nicht daran glaubt, zum Kāfir. 
Wer daran glaubt, es aber unterlässt, also unentschuldigt nicht verrichtet, ist ein 
Sünder (Fāsiq). Dies gilt für alle klaren und offenkundigen Pflichten, die durch 
das Buch (den Koran), die Sunna und den Konsens (Idschmāʿ) vermittelt wurden. 
Die Pflichten, welche durch Idschtihād festgesetzt sind, werden ,muqayyad‘ ge-
nannt. Wer nicht an diese glaubt, wird kein Kāfir.“ [Wer jedoch diesen keine 
Wichtigkeit beimisst und seinem eigenen Verstand folgt und daher Missfallen 
an dem Urteil des Mudschtahids findet, wird zum Kāfir.] 

Der Vertreter der Dschāmiʿ al-Azhar in Kamerun, Ustādh Ibrāhīm Muhammad 
Naschāt, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem sechsten Buch der 
Reihe „Kultur des Islams“ auf Seite 25: „Die Mehrheit der Gelehrten teilte mit, 
dass das bewusste Unterlassen des Gebets eine große Sünde ist und dass es fard 
ist, die Fard-Gebete nachzuholen. Ibn Taymiyya behauptete, dass derjenige, der 
das Gebet bewusst unterlässt, es nicht nachzuholen brauche, sein Nachholgebet 
nicht gültig sei und es eher notwendig sei, viele Nāfila-Gebete zu verrichten, viel 
Wohltätigkeit, gute Taten zu verrichten und viel um Vergebung zu bitten 
(Istighfār). Zuvor gab auch Ibn Hazm mit seinen langen Schriften derartige un-
angebrachte Ansichten von sich.“ Ibn Taymiyya und Ibn Hazm interpretierten 
Koranverse und Hadithe, deren Bestimmungen mehrdeutig sind, falsch und trenn-
ten sich somit von der Ahlus-Sunna. Dadurch leisteten sie der falschen Ansicht 

– 405 –



Vorschub, dass gute Taten das Gebet ersetzen könnten. Dies ist eine der schäd-
lichsten Wunden, die sie dem Islam zugefügt haben. 

Im Buch ad-Durr al-mukhtār heißt es auf Seite 256: „Das Fard-Gebet ohne 
Entschuldigungsgrund (Udhr) nach Ablauf seiner Zeit zu verrichten, d. h. es 
zum Nachholen (Qadā) aufzuschieben, ist harām.“ Auf Seite 485 heißt es: „Das 
Fard-Gebet ohne Entschuldigungsgrund [das heißt ohne einen im Islam aner-
kannten triftigen Grund] nach Verstreichen seiner Zeit zu verrichten, ist eine 
große Sünde. Diese Sünde wird nicht lediglich mit dem Nachholen vergeben. 
Nach dem Nachholgebet muss zusätzlich Reue (Tawba) empfunden oder eine 
Pilgerfahrt durchgeführt werden. Durch das Nachholen wird einzig die Sünde 
des Nichtverrichtens des Gebets vergeben. Wenn ohne das Verrichten des Nach-
holgebets Reue empfunden wird, wird die Sünde des Unterlassens nicht vergeben 
und ebenso die Sünde des Aufschiebens. Denn damit die Tawba angenommen 
wird, ist das Unterlassen der Sünde eine Bedingung.“ 

[In einigen Predigtbüchern steht, dass nach dem letzten Freitagsgebet im Ra-
madan als Sühneleistung für das Gebet (Kaffārat as-salāt) vier Gebetseinheiten 
verrichtet werden. Dort wird auch angeführt, was in jeder Einheit und nach dem 
Schlussgruß gelesen werden soll. Es wird gesagt, dass dieses Gebet eine Sühne 
für die Gebete, die jemand während seiner gesamten Lebenszeit nicht verrichtet 
hat, sei und sie alle dadurch vergeben würden. Diese Aussage ist wahr. Jedoch 
dienen dieses Gebet und die anderen gottesdienstlichen Handlungen, die zu ge-
segneten Zeiten verrichtet werden, dazu, dass die Tawba, die für die Vergebung 
der großen Sünden für das Nichtverrichten der bereits nachgeholten Fard-Gebete 
in der für sie festgelegten Zeit vollzogen wurde, angenommen wird. Ansonsten 
werden die nicht verrichteten Gebete, solange sie nicht nachgeholt werden, in 
keiner Weise vergeben. Entsprechend hebt die Sühneleistung für das Fasten die 
Schuld des Fastens nicht auf. Die Anzahl der Tage, die nicht gefastet wurden, 
müssen zusätzlich nachgeholt werden.] 

Der nachfolgende Abschnitt ist eine Übersetzung aus dem Buch ad-Durr al-
mukhtār: 

Bei der Verrichtung der fünf Fard-Gebete eines Tages und des Witr-Gebets 
sowie beim Nachholen dieser ist es fard, dass man „Sāhib at-tartīb“ ist. Das be-
deutet, dass man beim Verrichten der Gebete ihre Aufeinanderfolge (Tartīb) 
beachten muss. Die Fard-Einheiten des Freitagsgebets müssen in der Zeit des 
Mittagsgebets jenes Tages verrichtet werden. Jemand, der das Morgengebet ver-
schlafen hat, muss es umgehend nachholen, sobald er sich daran erinnert, und 
sei es während der Freitagspredigt (Khutba). Solange ein Gebet aussteht und es 
nicht nachgeholt wurde, ist es nicht dschāʾiz, die darauffolgenden fünf Gebete 
zu verrichten. In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand ein Gebet verschläft 
oder es vergisst und sich dann während der Verrichtung des nächsten Gebets in 
Gemeinschaft daran erinnert, soll er sein Gebet mit dem Imam zu Ende bringen 
und anschließend das vorherige Gebet nachholen! Danach soll er das Gebet, das 
er mit dem Imam verrichtet hat, wiederholen!“ 

Das Verrichten jeder Art von Gebet zur rechten Zeit wird „Adā“ (Durch-
führung/Verrichtung) genannt. Wenn ein Nāfila-Gebet begonnen wird, ist dies 
die Zeit dieses Nāfila-Gebets und seine Vollendung wird wādschib. Wenn das 
Gebet ungültig wird, ist das Nachholen wādschib. Ein Gebet innerhalb seiner 
Zeit erneut zu verrichten, wird „Iʿāda“ (Wiederholen) genannt. Wenn es nicht 
zur vorgeschriebenen Zeit verrichtet wird, wird das Verrichten nach Ablauf 
seiner Zeit „Qadā“ (Nachholen) genannt. Siehe auch Seite 350. Fard-Gebete 
nachzuholen ist fard. Wādschib-Gebete sowie ungültig gewordene Sunna- und 

– 406 –



Nāfila-Gebete nachzuholen ist wādschib. Es wurde nicht angeordnet, ein Sun-
na-Gebet, das nicht zur rechten Zeit verrichtet wurde, nachzuholen. Wenn diese 
Sunna nachgeholt wird, zählt sie als Nāfila-Gebet und bringt nicht den Lohn 
einer Sunna ein. 

[In den Büchern der Schiiten heißt es: „Wenn jemand, der seine Gebete mit 
einem Entschuldigungsgrund nicht verrichtet hat, stirbt, holt sein nahestehender 
Verwandter (Walī) die Gebete für ihn nach. Oder er lässt sie jemand anderen 
gegen Entgelt verrichten. Es ist gestattet, auch andere gottesdienstliche Hand-
lungen des Verstorbenen gegen Entgelt andere verrichten zu lassen, damit er 
von seinen Schulden befreit wird.“ Diese Worte der Schiiten sind nicht richtig.] 

Außer in den drei Zeiten, die am Ende des 60. Kapitels stehen, können 
jederzeit Nachholgebete (Qadā-Gebete) verrichtet werden. Das Morgengebet 
einer Person, die sich vor Beginn des Morgengebets oder während des Gebets 
daran erinnert, dass sie das Witr-Gebet nicht verrichtet hat, ist nicht gültig. Le-
diglich dann, wenn bis zum Sonnenaufgang nur noch so viel Zeit geblieben ist, 
wie es für das Nachholen des Witr-Gebets braucht, ist das Morgengebet gültig. 
Das bedeutet: Wenn am Ende einer Gebetszeit nicht mehr so viel Zeit bleibt, 
dass man auch das Nachholgebet verrichten könnte, dann entfällt die Pflicht, 
zuerst das Nachholgebet zu verrichten. Wer denkt, die Zeit sei dem Ende nah, 
und daher die Fard der Gebetszeit verrichtet, danach aber erkennt, dass noch 
ausreichend Zeit ist, verrichtet das Nachholgebet und wiederholt anschließend 
die Fard der Gebetszeit. Vergisst jemand zu Beginn des Gebets oder im Gebet, 
dass er ein Nachholgebet zu verrichten hat, und erinnert sich dann nach dem 
Gebet daran, ist sein Gebet gültig. Denn das Vergessen ist eine Entschuldigung. 

Auch der Umstand, dass die Anzahl der nachzuholenden Gebete sechs oder 
mehr beträgt, ist ein Entschuldigungsgrund, durch den es nicht mehr nötig ist, 
diese ihrer Reihenfolge nach beten zu müssen. Eine Person, deren Anzahl nicht 
verrichteter oder verrichteter, aber nicht gültig gewordener Fard-Gebete sechs 
beträgt, ist kein Sāhib at-tartīb. Daher ist es für diese Person nicht notwendig, 
innerhalb der Nachholgebete und zwischen diesen und den Gebeten, die in ihrer 
Zeit verrichtet werden, die Aufeinanderfolge zu beachten. Wenn beispielsweise 
eine Person, die ein Fard-Gebet nicht verrichtet, dann fünf Gebete in ihrer Zeit 
verrichtet, obwohl er sich an das nicht verrichtete Fard-Gebet erinnert, sind diese 
fünf Gebete nicht gültig, weshalb sich die Zahl der nicht verrichteten Gebete 
auf sechs erhöht. Das Witr-Gebet wird hierbei nicht hinzugerechnet, sondern 
nur die zuvor nicht verrichteten Fard-Gebete. 

Der vierte Grund, wodurch das Einhalten der Reihenfolge entfällt, ist die 
Unkenntnis darüber, dass die Beachtung der Aufeinanderfolge eine Notwendigkeit 
ist. Unkenntnis in Bezug auf Angelegenheiten, zu denen es keinen Quellentext 
(Nass) oder Konsens (Idschmāʿ) gibt, ist entschuldigt. Wenn beispielsweise 
jemand, der das Morgengebet nicht verrichtet hat, das Mittagsgebet verrichtet, 
obwohl er sich an das nicht verrichtete Morgengebet erinnert, ist das Mittagsgebet 
nicht gültig. Wenn er später das Morgengebet nachholt und dann das Nachmit-
tagsgebet verrichtet, ist das Nachmittagsgebet gültig. Denn er nimmt an, dass 
sein Mittagsgebet gültig war. Wenn bei jemandem, der mehr als fünf nachzuholende 
Gebete hat, während des Nachholens die Anzahl nicht verrichteter Gebet unter 
sechs fällt, tritt die Erfordernis, die Reihenfolge einzuhalten, nicht wieder ein, 
d. h. er kann auch diese ohne Beachtung der Aufeinanderfolge verrichten. 

Dass bei jemandem, der die Reihenfolge bricht, obwohl er weniger als sechs 
Gebete zum Nachholen hat, die Gebete nicht gültig sind, ist nach Imām Abū 
Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, an eine Bedingung geknüpft. Wenn 

– 407 –



die Anzahl späterer, zu ihren Zeiten verrichteter Gebete gemeinsam mit dem 
nachzuholenden Gebet sechs erreicht, werden die verrichteten Gebete wieder 
gültig. Wenn jemand z. B. ein Fard- oder Witr-Gebet nicht verrichtet und dann 
die nachfolgenden Gebete verrichtet, sind diese Gebete nicht gültig. Wenn er, 
bevor er das fünfte Gebet verrichtet, das zuvor nicht verrichtete Gebet nachholt, 
gelten die verrichteten Gebete als Nāfila. Endet die Gebetszeit des fünften 
Gebets, das er vor dem Nachholgebet verrichtete, werden die Gebete, die nicht 
verrichtet und nicht gültig wurden, insgesamt sechs Stück. Dadurch werden die 
verrichteten fünf Gebete wieder gültig. Bei jedem der fünf Gebete muss er sich 
daran erinnern, dass er ein Nachholgebet zu verrichten hat. Wenn er sich bei 
einigen nicht daran erinnert, werden diese bei der Berechnung nicht berücksichtigt. 
Wenn eine Person, die das Morgengebet nicht verrichtete, die nachfolgenden 
Gebete verrichtet, werden am nächsten Tag bei Sonnenaufgang all ihre verrichteten 
fünf Gebete gültig. 

Die Ungültigkeit der Gebete, bei denen die Reihenfolge nicht eingehalten 
wurde, ist gemäß den zwei Imāmen nicht an eine Bedingung gebunden, sondern 
definitiv (absolut). 

Wer nicht stehen kann oder durch das Stehen Schaden nimmt oder dem 
dadurch schwindelig wird, verrichtet auch die Fard-Gebete im Sitzen an der 
Stelle, an der er sich niederwirft. Für die Rukūʿ beugt er sich nach vorne und für 
die Sadschda legt er seinen Kopf auf den Boden. Wer eine kurze Weile stehen 
kann, indem er sich an einer Wand, einem Stock oder einem Menschen stützt, 
für den ist es fard, im Stehen den Takbīr zu sprechen und für diese kurze Weile 
im Stehen zu rezitieren. Ein Kranker, der nicht in die Niederwerfung gehen kann, 
soll sich auf etwas Hartes niederwerfen, das vorher auf den Boden gelegt wird 
und weniger als 25 cm hoch ist. Wer auf seiner Stirn eine Wunde hat, legt für die 
Niederwerfung nur seine Nase auf den Boden, und wer auf der Nase eine Wunde 
hat, legt nur die Stirn auf den Boden. Wer auf beiden eine Wunde hat und sein 
Gesicht nicht auf den Boden oder auf einen harten Gegenstand legen kann, betet 
im Sitzen mit angedeuteten Bewegungen, selbst wenn er stehen kann. D. h. er 
verbeugt sich für die Rukūʿ ein wenig vor und für die Sadschda beugt er sich 
mehr als für die Rukūʿ. Dass man selbst oder ein anderer für die Niederwerfung 
etwas vom Boden hochhebt und darauf das Gesicht legt, ist makrūh tahrīman. 
Denn in den Büchern Fath al-qadīr, Marāqī al-falāh, Halabī und Madschmaʿ al-
anhur heißt es, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, einmal einen 
Kranken besuchte. Als er sah, dass dieser mit seiner Hand ein Kissen hob und 
darauf die Niederwerfung machte, nahm er ihm das Kissen weg. Dann nahm der 
Kranke ein Stück Holz und machte die Niederwerfung darauf. Er nahm auch 
das Holz weg und sagte: „Wenn du dazu in der Lage bist, dann verrichte die 
Sadschda auf den Boden! Wenn du dich nicht bis zum Boden verbeugen kannst, 
dann hebe nichts hoch zu deinem Gesicht, um darauf die Sadschda zu machen! 
Bete mit angedeuteten Bewegungen, wobei du dich für die Sadschda etwas mehr 
verbeugst als für die Rukūʿ!“ Wenn bei der Sadschda auf dem hochgehobenen 
Gegenstand die Person sich mehr verbeugt als für die Rukūʿ, gilt, dass er mit an-
gedeuteten Bewegungen (Īmā) gebetet hat, sodass das Gebet gültig ist. Demnach 
ist es unnötig, irgendetwas mit der Hand hochzuheben, um darauf die Nieder-
werfung zu vollziehen. 

Ibrāhīm al-Halabī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch 
Halabī-i kabīr auf Seite 618: „Wenn eine Medizin, die auf den Zahn gelegt wird, 
um schwere Schmerzen zu lindern, die Rezitation verhindert, folgt er einem 
Imam, wenn die Zeit knapp ist. Wenn es keinen Imam gibt, verrichtet er das 
Gebet ohne Rezitation.“ 

– 408 –



Wer sich aufgrund von Schmerzen an einem Körperteil nicht richtig hinsetzen 
kann, setzt sich so hin, wie er will. Um sitzen zu können, kann er auch seine Füße 
in Gebetsrichtung ausstrecken. Er lehnt einen Teil seines Körpers an ein Kissen 
oder etwas anderes an. Oder aber jemand hält ihn fest und hindert ihn am Fallen. 
Sich auf etwas Erhöhtes zu setzen und mit Andeutungen zu beten, ist nicht 
gestattet. [Das Gebet zu verrichten, während man auf einem Stuhl sitzt, ist nicht 
gültig. Denn für das Sitzen auf dem Stuhl besteht keine Notwendigkeit (Darūra). 
Wer auf dem Stuhl sitzen kann, kann auch auf dem Boden sitzen, und muss dem-
entsprechend das Gebet auf dem Boden sitzend verrichten. Einem Kranken, der 
nach dem Gebet vom Boden nicht selbständig aufstehen kann, aber vom Stuhl 
mit Leichtigkeit aufstehen kann, hilft jemand anderes beim Aufstehen. Oder er 
sitzt auf einem Liegesofa, das in Gebetsrichtung ausgerichtet ist, und betet darauf, 
ohne die Beine hängen zu lassen. Nach dem Gebet lässt er die Beine an einer 
Seite des Liegesofas herunterhängen und steht auf, als würde er auf einem Stuhl 
sitzen.] Ein Kranker, der nicht auf dem Boden sitzen kann, indem er sich an 
etwas abstützt oder von jemand gehalten wird, verrichtet das Gebet auf dem Rü-
cken liegend. Dabei streckt er seine Füße in Gebetsrichtung und legt unter seinen 
Kopf ein Kissen, sodass sein Gesicht in Gebetsrichtung schaut. Oder er legt sich 
auf seine rechte oder linke Seite in Gebetsrichtung hin. Die Verbeugung und 
Niederwerfungen deutet er mit seinem Kopf an. Wenn eine kranke Person, die 
selbst auf diese Weise nicht andeuten kann und bei Verstand ist, länger als einen 
Tag nicht das Gebet verrichten kann, holt sie keines von diesen nach. Genauso 
verhält es sich mit jemanden, der aus einem durch „höhere Gewalt“ bedingten 
Grund heraus, also aufgrund von etwas, das nicht in seiner Hand liegt, mehr als 
fünf Gebete nicht verrichten kann, so z. B. aufgrund einer Krankheit oder Be-
wusstlosigkeit oder eines Zustandes, in welchem er derart verwirrt ist, dass er 
die Anzahl der Niederwerfungen und Gebetseinheiten vergisst. Wer aber aufgrund 
des Konsums alkoholischer Getränke oder von Rauschmitteln oder durch die 
Einnahme von Medikamenten bewusstlos oder geistesabwesend wird, muss alle 
Gebete nachholen, selbst wenn die Anzahl nicht verrichteter Gebete mehrere 
Tage umfasst. 

Wer ins Sterbebett kommt, bevor er seine Gebete verrichtet hat, obwohl er 
sie zumindest mit Andeutungen hätte verrichten können, muss die Sühneleistung 
für seine Gebete vermachen. Die Sühne für das Gebet besteht darin, pro Gebet 
ein halbes Sāʿ [also 1750 g] Weizen an einen armen Muslim zu geben. Entweder 
der Erbe oder derjenige, den er testamentarisch damit beauftragt wird, verteilt 
dies. Dies muss vom 1/3 des Vermögens, das der Vermachende hinterlässt, gegeben 
werden. Wenn er es im Sterbebett nicht vermachte, muss niemand es geben. 

Auch wenn die Anzahl nachzuholender Gebete mehr als fünf beträgt, müssen 
sie umgehend nachgeholt werden. Das Nachholen der Rezitationsniederwerfung 
und des Fastens hat keine Eile. Es ist keine Sünde, wenn dies verzögert wird. 

Wer im Dār al-harb den Glauben annimmt und nicht vernimmt, dass das Ver-
richten des Gebets fard ist, muss die bis zum Vernehmen verpassten Gebete 
nicht nachholen. Wenn der Abtrünnige (Murtadd) wieder zum Glauben zurück-
kehrt, holt er die Gebete und das Fasten, die er vor seiner Abtrünnigkeit verrichtet 
hatte und die er während seiner Abtrünnigkeit nicht verrichtete, nicht nach. 
Doch er muss erneut die Pilgerfahrt durchführen. Die Fard-Handlungen, die er 
vor der Abtrünnigkeit nicht verrichtete, muss er nachholen. Es ist nämlich eine 
große Sünde, wenn ein Muslim die Fard-Handlungen nicht verrichtet. Durch die 
Abtrünnigkeit werden diese Sünden nicht vergeben. 

Die Gebete, die während der Gesundheit nicht verrichtet wurden, während 
einer Krankheit mit der Trockenreinigung (Tayammum) und angedeuteten Be-

– 409 –



wegungen nachzuholen, ist gestattet. Wenn er wieder gesund wird, braucht er 
diese nicht erneut verrichten. Man darf anderen nicht mitteilen, dass man ein 
Nachholgebet verrichtet, denn das Nichtverrichten eines Gebets ist eine Sünde 
und Sünden müssen geheim gehalten werden. 

Um ein Fard- oder Wādschib-Gebet absichtlich zum Nachholen aufschieben 
zu dürfen, gibt es zwei Entschuldigungsgründe: Der erste ist, dass man sich in di-
rekter Konfrontation mit dem Feind befindet. Der zweite ist, dass jemand, der 
sich auf einer Reise befindet [d. h. unterwegs ist, selbst wenn er nicht die Absicht 
hat, eine Reise von drei Tagen zu unternehmen], sich auf dem Weg vor Räubern, 
Wildtieren, Fluten oder Stürmen fürchtet. Wenn jemand in diesen Situationen 
nicht in der Lage ist, das Gebet sitzend oder sich in irgendeine Richtung wendend 
oder auf dem Tier mit angedeuteten Bewegungen zu verrichten, darf er es zum 
Nachholen aufschieben. Aus diesen zwei Gründen oder durch Verschlafen oder 
Vergessen das Gebet zu versäumen, ist keine Sünde. Nachdem es heißt, dass es 
in den Wintermonaten mustahabb ist, das Nachtgebet so lange aufzuschieben, 
bis ein Drittel seiner Zeit vergangen ist, wird gesagt: „Nach dem Eintreten der 
Gebetszeit zu schlafen und deshalb das Gebet zu verpassen, ist zwar nicht harām, 
aber makrūh tahrīman. Nachdem man das Aufwachen sichergestellt hat, indem 
man jemanden darum gebeten oder einen Wecker gestellt hat, ist es nicht makrūh, 
nach Eintritt der Zeit zu schlafen, und ebenso nicht makrūh, vor Eintritt der 
Zeit zu schlafen.“ Im Kommentar von Kara Tschalabīzāda zum al-Aschbāh heißt 
es: „Um jemanden, der am Ertrinken ist oder sich in ähnlicher Gefahr befindet, 
zu retten, das Gebet nach Ablauf seiner Zeit zu verrichten, ist gestattet.“ Doch 
es wird fard, ein solches Gebet [sobald der Entschuldigungsgrund nicht mehr 
vorliegt] umgehend nachzuholen. Unter der Bedingung, sie außer in den drei 
verbotenen Zeiten zu jeder freien Zeit zu verrichten, ist es gestattet, die Nach-
holgebete so lange aufzuschieben, wie es braucht, um den Lebensunterhalt der 
Familie zu sichern [also für die Dauer der Arbeitszeiten]. Wenn man mehr als 
diese Dauer aufschiebt, beginnt man zu sündigen. Schließlich hat der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, die vier Gebete, die sie wegen der Heftigkeit der 
Kämpfe während der Grabenschlacht nicht verrichten konnten, noch in derselben 
Nacht in Gemeinschaft nachgeholt, obwohl die edlen Gefährten, möge Allah mit 
ihnen zufrieden sein, Verletzungen hatten und äußerst erschöpft waren. 

Die Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule sagen einstimmig: „Die Sun-
na-Gebete wurden nur zu ihren vorgegebenen Zeiten angeordnet. Sunna-Gebete, 
die nicht zu ihrer Zeit verrichtet werden, werden nicht eine zu entrichtende 
Schuld. Daher wurde auch nicht angeordnet, dass man sie nach Ablauf ihrer Zeit 
nachholt. Da jedoch die Sunna des Morgengebets dem Wādschib nahe ist, wird 
sie am selben Tag vor Eintritt der Zeit des Mittagsgebets gemeinsam mit der 
Fard des Morgengebets nachgeholt. Die Sunna des Morgengebets wird aber nach 
Eintritt der Zeit des Mittagsgebets nicht mehr und die anderen Sunna-Gebete 
zu keiner Zeit nachgeholt. Sollte jemand sie aber nachholen, entsteht dennoch 
nicht die Belohnung einer Sunna, sondern sie gelten als Nāfila-Gebete.“ 

Im ad-Durr al-mukhtār, im Ibn Ābidīn, in Tahtāwīs Superkommentar zum 
Marāqī al-falāh, im ad-Durr al-muntaqā sowie im al-Dschawhara heißt es: „Dass 
ein Muslim ein beliebiges Gebet nicht innerhalb seiner Zeit verrichtet, geschieht 
auf zwei Weisen: 

1. Dass er es mit einem Entschuldigungsgrund (Udhr) verpasst. Das Gebet 
mit einer Entschuldigung zu verpassen, wird „Fawt“ genannt. Um ein Harām, 
ein Makrūh oder eine Bidʿa nicht zu verrichten und eine Fard oder ein Wādschib 
nicht zu verpassen, ja gar diese nicht einmal zu verspäten, werden Sunna-Taten 
unterlassen. Die Sunna-Handlungen aus diesen Gründen heraus zu unterlassen, 

– 410 –



ist dschāʾiz und sogar erforderlich. Sie nicht zu unterlassen, wäre eine Sünde. 
Fard-Gebete mit einem Entschuldigungsgrund zu verpassen, ist zwar keine Sünde, 
doch sie müssen umgehend nachgeholt werden. 

2. Dass er das Gebet aus Faulheit unterlässt, während er es als Pflicht anerkennt 
und sich seiner Wichtigkeit bewusst ist.“ Auch wenn es keine Sünde ist, die Sun-
na-Gebete ohne Entschuldigungsgrund und beharrend dauerhaft zu unterlassen, 
wird man am Tag des Jüngsten Gerichts dafür zur Rechenschaft gezogen und 
getadelt. Kamāluddīn ibn al-Humām sagte: „Fard- und Wādschib-Gebete nicht 
zu verrichten, ist eine Sünde. Die Sunna-Gebete nicht zu verrichten führt dazu, 
den Lohn für sie und hohe Stufen nicht zu erreichen.“ Im Halabī-i saghīr heißt 
es: „Es ist keine Sünde, die Sunna des Morgengebets und andere Sunna muʾakkada-
Gebete zu unterlassen. Doch dadurch wird man ihres Lohnes und der hohen 
Stufen beraubt und man wird getadelt.“ Die Fard-Gebete ohne Entschuldigungs-
grund zu unterlassen, ist eine sehr große Sünde. Daher heißt es in den Büchern 
zu Beginn der Ausführungen zum Nachholgebet: „Ein Muslim versäumt sein 
Gebet nur mit einem Entschuldigungsgrund. Deswegen wird in allen Büchern 
über das Nachholen von ,Fāʾita‘-Gebeten, also von verpassten Gebeten gespro-
chen.“ Denn bei den früheren Muslimen war es denkbar, dass sie ihre Gebete 
verpassen (Fawt), doch niemand unterließ sie ohne triftigen Grund. Im Umdat 
al-islām sowie im Dschāmiʿ al-fatāwā heißt es: „Ein Fard-Gebet, das man im An-
gesicht des Feindes verrichten könnte, zu unterlassen, ist eine derartige Sünde, 
wie wenn man 700 große Sünden begeht.“ „Fāʾita“-Gebet meint ein Gebet, das 
[ohne Eigenverschulden, unabsichtlich] verpasst wurde, wohingegen ein unter-
lassenes Gebet ein Gebet ist, das [absichtlich] zum Nachholen aufgeschoben 
wurde. Nachzuholendes Gebet wird sowohl mit dem Wort verpasst (fāʾita) als 
auch mit dem Wort unterlassen (matrūk) ausgedrückt. Für diesen Zweck diese 
beiden Bezeichnungen so zu verwenden, dass sie gegeneinander ausgetauscht 
werden können, zeigt nicht, dass die Bestimmungen in Bezug auf verpasste und 
unterlassene Gebete dieselben sind. Das Fāʾita-Gebet ist ein Gebet, welches 
keine Sünde darstellt, wohingegen das unterlassene Gebet eines ist, das eine 
große Sünde darstellt. Dies ist beispielsweise wie der folgende Fall: Ein Veteran 
ist ein Mensch, ein Mörder ist auch ein Mensch. Dass beide Menschen sind, hebt 
die Sünde des Mörders nicht auf und tilgt auch nicht den Lohn des Veteranen. 

Dass eine Person, die mit einem im Islam akzeptierten Entschuldigungsgrund 
einige Gebete verpasst hat, diese wenigen Gebete nicht anstelle der Sunna-
Gebete der täglichen fünf Gebete verrichtet und somit diese Sunna-Gebete nicht 
unterlässt, wurde als gestattet angesehen. Doch zu Zeiten, als die Bücher über 
den Islam verfasst wurden, gab es in der islamischen Welt keine Menschen, die 
das Gebet nicht verrichteten. Es gab niemanden, der diese unentschuldigt zum 
Nachholen aufschob, und auch die Anzahl der mit einem Entschuldigungsgrund 
verpassten Gebete war gering. Heute jedoch sind die Muslime einer großen 
Sünde verfallen, da sie das Gebet unentschuldigt unterlassen. Angesichts dieser 
Tatsache und Realität sollten jene, die ihre Gebete unentschuldigt unterlassen 
haben, zumindest beim Verrichten der Sunna-Gebete von vier der täglichen fünf 
Gebete auch die Absicht fassen, Nachholgebete zu verrichten, um nicht mit dieser 
Gebetsschuld zu sterben und von der Höllenpein verschont zu bleiben. Auf diese 
Weise hätte man sowohl ein Nachholgebet als auch ein Sunna-Gebet verrichtet. 
Da die Sunna des Morgengebets eine sehr starke Sunna ist, sollte dieses lediglich 
mit der Absicht der Sunna verrichtet werden. 

Sayyid Abdulhakīm Efendi, ein Experte im Fiqh-Wissen der vier Rechtsschulen, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Wenn diejenigen, die aus Faulheit nicht 
gebetet haben und die Schuld jahrelanger Gebete auf sich lasten haben, beginnen 

– 411 –



das Gebet zu verrichten, sollten sie beim Verrichten der Sunna-Gebete auch die 
Absicht fassen, das erste nachzuholende Gebet dieser Zeit nachzuholen. Es ist 
nach allen vier Rechtsschulen notwendig, dass solche Personen bei den Sunna-
Gebeten auch die Nachholgebete beabsichtigen. In der hanafītischen Rechtsschule 
ist das unentschuldigte Unterlassen eines Fard-Gebets die größte Sünde (Akbar 
al-kabāʾir). Diese sehr große Sünde verdoppelt sich mit jeder freien Zeitspanne, 
die vergeht, in der man das Gebet verrichten könnte. Denn das sofortige Nachholen 
von versäumten Gebeten ist ebenfalls fard. Um sich vor diesen immensen Sünden 
jenseits aller Berechnung zu retten, soll man mit Ausnahme des Morgengebets 
beim Verrichten der Sunna-Gebete der vier Gebetszeiten und der ersten und 
letzten Sunna des Freitagsgebets sowie der Sunna der Zeit auch ein nicht ver-
richtetes Fard-Gebet beabsichtigen und die letzte Sunna des Nachtgebets mit 
der Absicht verrichten, auch ein Witr-Gebet mit drei Einheiten nachzuholen. 
Die Beweise, die das Gesagte darlegen, sind in den Büchern der hanafītischen 
Gelehrten zahlreich vorhanden. 

Ein Fard-Gebet zu unterlassen, stellt eine große Sünde dar. Es muss dafür 
sofort die Tawba vollzogen werden. Die Tawba [also das Nachholgebet] aufzu-
schieben, ist eine noch größere Sünde. Diese Sünde verdoppelt sich mit jeder 
verstreichenden Zeitspanne, die es braucht, um ein Gebet nachzuholen, also alle 
6 Minuten. Auch beim Aufschieben des Nachholens wird die Tawba fard. Wenn 
von einem nachzuholenden Gebet das erste Nachholgebet verrichtet wird, werden 
die Sünden des Hinauszögerns vom Nachholen dieses Gebets allesamt vergeben. 
Daher ist es erforderlich, die Nachholgebete so umgehend wie möglich zu ver-
richten und sich somit von den Gebetsschulden zu befreien. 

FARD- UND SUNNA-HANDLUNGEN: [Die Sache einer anderen Person 
im Geheimen zu entwenden, wird „Diebstahl“ (Sariqa) genannt. Mit Gewalt, 
Betrug und offenkundig zu entwenden, wird „Usurpation“ (Ghasb) genannt. 
Beides ist harām und verhindert, dass die Eigentümer der beiden Sachen sie be-
nutzen können. Diese Sünde hält so lange an, bis der Eigentümer entschädigt 
wird. Es ist auch notwendig, diese Sünde täglich zu bereuen. Von einer Person, 
die eine Fard nicht zur rechten Zeit vollbringt und stattdessen Nāfila-Gottesdienste 
verrichtet, werden diese Nāfila-Handlungen nicht angenommen. Diese Person 
hält dann nämlich nicht das Gebot Allahs, des Erhabenen, ein, sondern die Wün-
sche ihrer eigenen Triebseele. Wenn keine Zakat entrichtet wird, dann wird da-
durch den Armen ihr Recht entrissen. Weil der Reiche, der keine Zakat gibt, 
dadurch das Recht von Tausenden von Armen an sich reißt und sich dem Gebot 
Allahs, des Erhabenen, widersetzt, werden all seine Wohltaten und guten Werke 
nicht angenommen. Ebenso ist derjenige, der seine Schulden nicht bezahlt, mit 
der Verantwortung solcher Rechte belastet. 

Das Gebet zu verrichten ist die Schuld des Menschen gegenüber Allah, dem 
Erhabenen. Ein Fard-Gebet nicht zu seiner rechten Zeit zu verrichten bedeutet, 
diese Schuld und das Recht der Muslime auf ein Bittgebet im Gebet nicht zu be-
gleichen bzw. einzuhalten. Bis dieses nachgeholt ist, werden seine Nāfila- und 
Sunna-Gebete nicht akzeptiert. Das Gebet zum Nachholen aufzuschieben, ist 
eine große Sünde. Wer ein Gebet nicht nachholt, wird dafür 80 Huqb brennen. 
Alle 6 Minuten verdoppelt sich diese Sünde. In einer Stunde vermehrt sich diese 
Strafe um das Zehnfache und in 24 Stunden um das 240-fache. Während die 
Strafe der nachzuholenden Gebete am ersten Tag 80 Huqb beträgt, verdoppelt 
sie sich in den darauffolgenden Tagen alle 6 Minuten. Jeder Mann und jede Frau, 
die später mit dem Beten begonnen haben, sollen anstelle der Sunna-Gebete 
Nachholgebete verrichten, und zwar so viele Jahre lang, die der Mann ab 12 
Jahren und die Frau ab 9 Jahren nicht gebetet hat. Das Gebet nicht zu verrichten, 

– 412 –



ist eine große Sünde, und das Nachholgebet nicht zu verrichten, ist eine noch 
größere Sünde und diese Sünde setzt sich jeden Tag fort. So wie jemand, der das 
Gebet zum Nachholen aufschob, die Tawba vollziehen muss, so muss er auch in 
jeder Zeitspanne, in der er das Gebet hätte verrichten können [also alle 6 Minuten] 
zusätzlich die Tawba vollziehen. Um die Tawba für das Nichtverrichten des Nach-
holgebets zu vollziehen, muss er auch das Nachholgebet verrichten. Daher muss 
jemand, der viele Nachholgebete hat, bei jedem Gebet anstelle der Sunna-Gebete 
das erste nachzuholende Gebet verrichten. Denn vor dem Verrichten der Nach-
holgebete werden seine Sunna-Gebete nicht angenommen. Wenn anstelle des 
Sunna-Gebets ein Nachholgebet verrichtet wird, hat man damit auch diese Sunna 
verrichtet. 

Wer das Nachholgebet eines Gebets nicht verrichtet, bei dem verdoppelt sich 
in jeder Zeitspanne, die es braucht, um das Gebet zu verrichten [d. h. alle 6 Mi-
nuten] diese Sünde, sodass die Schuld von Millionen von Nachholgebeten entsteht. 
Wenn eine solche Person dann das erste Nachholgebet verrichtet, werden diese 
Sünden allesamt vergeben. Man muss die Wichtigkeit des Verrichtens von Nach-
holgebeten gut begreifen. Wer ohne Glauben stirbt, dem wird im Jenseits nicht 
die geringste Barmherzigkeit zuteil und er wird auf ewig im Höllenfeuer brennen. 
Der Muslim, der große Sünden begeht und ohne Tawba stirbt, wird durch die 
Fürsprache oder durch seine Bemühungen, den Islam zu verbreiten, Vergebung 
erlangen. Denn in einem Hadith heißt es: „Die Tat, die Allah, der Erhabene, am 
meisten liebt, ist das Lieben um Allahs willen (Hubb fillāh) und das Verabscheuen 
um Allahs willen (Bughd fillāh).“ Dem Gläubigen, der die Gelehrten der Ahlus-
Sunna und die Gottesfreunde (Awliyā) liebt, wird die frohe Botschaft in diesem 
Hadith zuteil. Damit die frohe Kunde im Hadith „Wer eine vergessene Sunna 
von mir wiederbelebt, bekommt den Lohn von 100 Märtyrern“ zuteilwird, ist es 
erforderlich, die Bücher der Ahlus-Sunna zu verkaufen und sich auf diese Weise 
darum zu bemühen, den Islam, den Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündete, 
zu verbreiten. Sämtliche Bücher, die der Hakikat-Verlag in Istanbul verlegt, sind 
von Gelehrten der Ahlus-Sunna verfasst worden.]  

Um die Sunna-Gebete mit der Absicht der Nachholgebete zu verrichten, soll 
man beim Verrichten der ersten Sunna des Mittagsgebets mit vier Gebetseinheiten 
auch die Absicht für das erste nachzuholende Fard-Gebet des Mittagsgebets 
fassen und somit auch ein Nachholgebet verrichten; bei der letzten Sunna des 
Mittagsgebets mit zwei Einheiten soll man auch die Absicht für die erste nach-
zuholende Fard des Morgengebets fassen; bei der Sunna des Nachmittagsgebets 
auch die erste nachzuholende Fard des Nachmittagsgebets beabsichtigen; bei der 
Sunna des Abendgebets auch die erste nachzuholende Fard des Abendgebets 
mit drei Einheiten beabsichtigen; bei der ersten Sunna des Nachtgebets auch die 
Absicht für die erste nachzuholende Fard des Nachtgebets und bei der letzten 
Sunna für das erste nachzuholende Witr-Gebet mit drei Einheiten fassen und 
somit auch Nachholgebete verrichten. Auf diese Weise wird jeden Tag die Ver-
säumnis eines ganzen Tages nachgeholt. Auch beim Verrichten der Tarāwīh-Ge-
bete soll man die Absicht fassen, versäumte Gebete nachzuholen. Je nachdem, 
wie viele Jahre man nachzuholen hat, wird dies so viele Jahre lang fortgesetzt. 
Wenn alle versäumten Gebete nachgeholt sind, sollte man damit beginnen, bei 
den Sunna-Gebeten nur die Absicht für die Sunna zu fassen.“ [Siehe auch Kapitel 
63.] 

[Anstelle der Tarāwīh-Gebete sollte man zuhause Nachholgebete verrichten. 
Denn dass Personen, die die Fard-Gebete unentschuldigt unterlassen, für ihre 
Sunna-Gebete keinen Lohn (Thawāb) erhalten, steht in den Büchern geschrieben. 
Wenn in der Moschee des Viertels oder zuhause das Tarāwīh-Gebet in Gemein-

– 413 –



schaft verrichtet wird, dann verrichtet derjenige, der noch Nachholgebete hat 
oder der Zweifel an der Gültigkeit des Gebets des Imams hat, mit der Gemeinschaft 
das Tarāwīh-Gebet, um den Jugendlichen, die neu mit dem Beten beginnen, ein 
Vorbild zu sein und sie an das Gebet zu gewöhnen, und um zu vermeiden, dass 
Fitna entsteht. Doch er fasst nicht die Absicht, diesem Imam zu folgen, sondern 
tut nur so, als würde er mitbeten, und verrichtet dabei auch ein Nachholgebet. 
Wenn der Imam nach jeweils zwei Einheiten den Schlussgruß spricht, holt er 
jeweils die Fard des Morgengebets nach, und wenn der Imam nach jeweils vier 
Einheiten den Schlussgruß spricht, fasst er die Absicht für das Nachholen der 
anderen Fard-Gebete. Sollte er, falls er auch die Absicht für ein Nachholgebet 
fasst, seine Handlungen nicht mit den Handlungen des Imams synchronisieren 
können, so beabsichtigt er lediglich das Tarāwīh-Gebet und folgt auch einem 
solchen Imam.] 

Mit den zwei erwähnten Entschuldigungsgründen oder aufgrund von Schlaf 
oder Vergesslichkeit verpasste Gebete sind oft wenige und können an einem Tag 
nachgeholt werden. Daher ist es nicht notwendig, bei den Sunna-Gebeten auch 
Nachholgebete zu beabsichtigen. Da es keine Sünde ist, das Gebet mit einem 
Entschuldigungsgrund zu verpassen, führt die Verzögerung des Nachholens dieses 
Gebets für eine Dauer, in der die Sunna-Gebete verrichtet werden, nicht dazu, 
dass die Sünde beginnt. 

Unentschuldigt aus Faulheit ein Fard-Gebet nicht zu seiner Zeit zu verrichten, 
ist eine große Sünde. Für die Vergebung einer großen Sünde ist die Tawba not-
wendig. Damit die Tawba gültig ist, gibt es vier Bedingungen. Diese sind das Be-
reuen, das Ablassen von der Sünde, der Entschluss die Sünde nicht erneut zu 
begehen und das Bitten und Flehen um Vergebung sowie das Wiedergutmachen 
der Verletzung der Rechte Allahs und der Menschen. Wenn eine dieser vier Be-
dingungen nicht erfüllt wird, wird die Sünde nicht vergeben. Solche Personen 
müssen auch die Sunna-Gebete der vier täglichen Gebete mit der Absicht des 
Nachholgebets verrichten und auf diese Weise das Recht Allahs, des Erhabenen, 
so schnell wie möglich begleichen. In der dritten und vierten Einheit dieser 
Gebete rezitieren sie keine zusätzliche Sure. 

Im al-Imdād sowie im Ibn Ābidīn auf Seite 450 steht: „Um ein Wādschib nicht 
zu verzögern, wird eine Sunna unterlassen.“ Nachdem er dasselbe auf der 316. 
Seite gesagt hat, fährt er wie folgt fort: „Beim Verrichten des Gemeinschaftsgebets 
ist es fard, dem Imam in den Bewegungen zu folgen, die fard sind. Bei Wādschib-
Handlungen ist das Folgen wādschib und bei Sunna-Handlungen sunna. Zu folgen 
bedeutet, gemeinsam mit dem Imam oder nach ihm zu verrichten oder wenn man 
vor dem Imam etwas tut, auf den Imam zu warten. Beispielsweise gemeinsam 
mit dem Imam in die Verbeugung zu gehen oder sich nach ihm zu verbeugen 
und ihn in der Verbeugung einzuholen oder sich nach dem Aufrichten des Imams 
in die Verbeugung zu begeben oder vor dem Imam in die Verbeugung zu gehen 
und sich dann wieder zu erheben und anschließend erneut gemeinsam mit dem 
Imam oder nach ihm in die Verbeugung zu gehen, wird als Befolgen des Imams 
bezeichnet. Wenn er sich nicht erneut verbeugt, dann gilt, dass er dem Imam 
nicht gefolgt ist und die Fard unterlassen hat, wodurch sein Gebet ungültig wird. 
Sich bei Fard- und Wādschib-Handlungen gemeinsam mit dem Imam zu bewegen, 
ist ein weiteres Wādschib. Wenn der Imam sich von der Verbeugung erhebt, 
bevor der Mitbetende selbst den Tasbīh dreimal gesprochen hat, vollendet er 
sein Tasbīh nicht, sondern es ist wādschib, dass er sich gemeinsam mit dem Imam 
aufrichtet. Um ein Wādschib nicht zu verspäten, wird eine Sunna unterlassen.“ 
Um ein Wādschib nicht zu verzögern, wird es erforderlich, den Tasbīh nicht zu 
vollenden und somit diese Sunna zu unterlassen. Die Sunna-Handlungen im 

– 414 –



Gebet sind weitaus stärker als jede Sunna außerhalb des Gebets. Beispielsweise 
ist das Rezitieren des edlen Korans eine Sunna und bringt viel Lohn (Thawāb) 
ein. Doch in einem Hadith wird mitgeteilt, dass der Koran, der im Gebet rezitiert 
wird, einen viel höheren Lohn mit sich bringt. Dieser Hadith steht zusammen 
mit seinen Überlieferungsketten im Buch Khazīnat al-asrār auf Seite 22 geschrie-
ben. Folglich wird aus diesen Ausführungen ersichtlich, dass es, um sich von 
einer großen Sünde zu retten, indem man unentschuldigt unterlassene Gebete 
nachholt, erforderlich ist, die Sunna-Gebete zu unterlassen. Doch damit einher-
gehend gilt, dass derjenige, der die Sunna-Gebete mit der Absicht der Nachhol-
gebete verrichtet, die Sunna-Gebete nicht unterlassen hat. 

Wie wir bei unseren Ausführungen zum Gemeinschaftsgebet in Kapitel 70 
erwähnt haben, verrichtet jemand, der die Moschee betritt, während der Imam 
gerade mit dem Morgengebet beginnt, das Sunna-Gebet außerhalb der Moschee 
oder hinter einer Säule in der Moschee. Danach folgt er dem Imam. Wenn er 
einen solchen von der Gemeinschaft getrennten Platz nicht finden kann, verrichtet 
er die Sunna nicht hinter der Gemeinschaft, sondern schließt sich direkt dem 
Imam an. Denn während der Verrichtung eines Gemeinschaftsgebets ist es 
makrūh, ein eigenständiges Gebet zu beginnen. Um kein Makrūh zu begehen, 
wird die Sunna des Morgengebets unterlassen. Auch gemäß diesem Auszug aus 
dem ad-Durr al-mukhtār ist es notwendig, anstelle der Sunna-Gebete Nachhol-
gebete zu verrichten. Wenn, um sich vor einem Makrūh zu schützen, sogar die 
stärkste Sunna, nämlich die Sunna des Morgengebets, unterlassen wird, dann 
wird die Sunna, um ein Harām zu vermeiden, erst recht unterlassen. Denn das 
Nachholgebet, das anstelle des Sunna-Gebets verrichtet wird, bewahrt den Men-
schen vor großer Sünde. 

Einige Leute und insbesondere jene, die sich als Religionsgelehrte präsentieren 
lassen, aber in Wirklichkeit nur religionsignorant sind, maßen sich an, die Worte 
der großen Islamgelehrten zu verändern. Doch weil sie nichts wissen, führen sie 
als Einwand lediglich das an, was ihnen in den Sinn kommt, ohne sich auf irgendein 
Buch zu stützen. Weil sie selbstgefällig sind, bringen sie in aller Öffentlichkeit 
persönliche Ansichten vor. Beispielsweise gibt es Leute, die sagen: „Anstelle 
eines Sunna-Gebets kann kein Fard-Gebet nachgeholt werden. Ich kann das 
nicht akzeptieren. Anstelle stundenlang im Café zu sitzen und die Zeit sinnlos 
zu verbringen, sollen sie doch lieber ihre Nachholgebete verrichten und nicht 
die Sunna-Gebete unterlassen!“ Die Aussage „Sie sollen nicht stundenlang im 
Café sitzen, sondern Nachholgebete verrichten“ ist korrekt. Doch die Aussage 
„Sie sollen für die Nachholgebete nicht die Sunna-Gebete unterlassen!“ ist nicht 
korrekt. Keine Nachholgebete zu verrichten und seine Zeit sinnlos zu vergeuden, 
ist eine große Sünde. Doch darauf zu beharren, dass eine Person, die auf diese 
Weise Sünden begeht, anstelle der Sunna-Gebete keine Nachholgebete verrichten 
soll, bedeutet, diese Person in eine dritte Sünde zerren zu wollen. Dies ähnelt 
dem, als würde man von einer Person, die Nachholgebete hat, diese aber nicht 
verrichtet und ihre Zeit unnütz vergeudet, wollen, dass sie auch Glücksspiele 
spielt und Alkohol trinkt, weil sie ja diese Sünden begeht. Die folgende Aussage 
unserer Großen ist bekannt: „Wenn eine gute Tat nicht in ihrer Gesamtheit voll-
bracht werden kann, darf sie nicht gänzlich unterlassen werden.“ Daher sollte 
sich jemand, der seine Gebete unentschuldigt nicht verrichtet hat, die Möglichkeit 
nicht entgehen lassen, anstelle der Sunna-Gebete Nachholgebete zu verrichten, 
um sich damit von dieser großen Sünde zu befreien. Genauso darf derjenige, der 
nicht betet, das Fasten nicht unterlassen. 

Tahtāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf der gleichen Seite: 
„Die Sunna des Morgengebets ist sehr vorzüglich. Ihre Verrichtung wurde in 

– 415 –



Hadithen viel gelobt und bringt viel Lohn mit sich. Doch selbst für denjenigen, 
der die Sunna des Morgengebets nicht verrichtet, wurde keine Strafe berichtet. 
Dabei wurde verkündet, dass derjenige, der die Fard des Morgengebets nicht in 
Gemeinschaft verrichtet, sondern alleine betet, in die Hölle eingehen wird. Das 
heißt also, dass die Gemeinschaft um ein Vielfaches wertvoller ist als die Sunna 
des Morgengebets.“ 

Ibn Ābidīn sagt: „Wenn jemand den Imam in der zweiten Einheit des Mor-
gengebets erreicht, unterlässt er das Sunna-Gebet und folgt dem Imam. Denn 
die Sunna kann nicht einmal einen des 27-fachen Lohnes, den es für das Gebet 
mit der Gemeinschaft gibt, erreichen.“ Wenn die stärkste Sunna, also die Sunna 
des Morgengebets, unterlassen wird, um das Fard-Gebet mit der Gemeinschaft 
verrichten zu können, dann wird sie für ein Fard-Gebet erst recht unterlassen. 
Auch hieraus versteht sich, dass es erforderlich ist, die Sunna-Gebete auch mit 
der Absicht der Nachholgebete zu verrichten, um nicht mit einer Fard-Schuld zu 
sterben. 

Der ehrwürdige Abdulqādir al-Gīlānī schreibt in seinem 1313/1896 in Indien 
gedruckten Buch Futūh al-ghayb im 48. Kapitel: „Der Muʾmin muss zuallererst 
die Fard-Handlungen verrichten. Nachdem diese vollbracht sind, führt er die 
Sunna-Taten aus. Danach beschäftigt er sich mit den anderen Nāfila-Taten. Sich 
mit der Sunna zu beschäftigen, während noch Fard-Schulden auf jemandem 
lasten, ist töricht. Wer eine Fard-Schuld hat, dessen Sunna-Taten werden nicht 
angenommen. Alī ibn Abī Tālib, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete, 
dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ‚Wenn jemand, der die 
Schuld eines Fard-Gebets auf sich hat, vor dem Verrichten des Nachholgebets 
Nāfila-Gebete verrichtet, so müht er sich umsonst ab. Solange dieser sein Nach-
holgebet nicht verrichtet, nimmt Allah, der Erhabene, seine Nāfila-Gebete nicht 
an.‘ “ Der hanafītische Gelehrte Abdulhaqq ad-Dahlawī, der diesen von 
Abdulqādir al-Gīlānī angeführten Hadith erläuterte, sagte: „Dieser Bericht zeigt, 
dass die Sunna- und Nāfila-Gebete von Leuten, die noch eine Fard-Schuld haben, 
nicht angenommen werden. Wir wissen, dass Sunna-Gebete die Fard-Gebete 
vervollständigen. Dies bedeutet, dass wenn bei den Fard-Gebeten etwas zu ihrer 
Vollständigkeit fehlt, solcher Mangel durch die Sunna-Gebete ausgeglichen wird. 
Bei jemandem mit einer Fard-Schuld bewirken die nicht angenommenen Sun-
na-Gebete allerdings nichts.“ Dieser Kommentar zum Futūh al-ghayb ist auf Per-
sisch und befindet sich in Istanbul in der Beyazıt-Staatsbibliothek unter der Num-
mer 3866. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel der freiwilligen Gebete: „In einem 
Hadith heißt es: ,Das Gebet, die Zakat und andere Fard-Handlungen, die nicht 
vollständig verrichtet wurden, werden mit Nāfila-Taten vervollständigt.‘ Imām 
al-Bayhaqī sagte: ,Dieser Hadith zeigt, dass, wenn die Sunna-Handlungen innerhalb 
von verrichteten Fard-Taten mangelhaft waren, diese Mängel durch Nāfila-Taten 
ausgeglichen werden. Damit ist aber nicht gemeint, dass diese Nāfila-Taten die 
Fard-Handlungen ersetzen würden. Denn in einem anderen Hadith heißt es: 
,Wenn jemand sein Gebet nicht vervollständigt hat, werden an dieses Gebet 
Nāfila-Gebete angereiht, bis es die Vollkommenheit erreicht.‘ Dieser Hadith 
legt dar, dass die Nāfila-Gebete nicht die Fard-Gebete ersetzen, sondern die 
mangelhaft verrichteten Fard-Gebete vervollkommnen. Im Superkommentar 
von Tahtāwī zum Buch al-Imdād wird auf Seite 247 ebenfalls dieser Hadith 
erwähnt und gesagt, dass die Sunna-Gebete die Mängel in den verrichteten Fard-
Gebeten ausgleichen. Gelehrte wie Imām al-Ghazālī und Ibn al-Arabī, die nicht 
der hanafītischen Rechtsschule angehören, sagten wiederum, dass die Nāfila-
Gebete die Fard-Gebete, die mit einem Entschuldigungsgrund verpasst wurden, 
ersetzen.“ 

– 416 –



Im Uyūn al-basāʾir heißt es, dass Imām al-Bayhaqī sagte: „Die Sunna-Gebete 
gleichen die Mängel der Sunna-Handlungen in den verrichteten Fard-Gebeten 
aus.“ Denn keine Sunna kann jemals einem Wādschib gleichkommen. In einem 
Hadith qudsī heißt es: „Jemand kommt Mir mit nichts näher als mit einer got-
tesdienstlichen Handlung, die Ich ihm als Pflicht auferlegt habe!“ Siehe auch 
das Ende des Schlusswortes im dritten Abschnitt. 

Man sieht also, dass nach einigen Islamgelehrten die Nāfila-Gebete die Mängel 
in den verrichteten Fard-Gebeten ausgleichen werden. Einige andere wiederum 
sagen, dass diese auch die Gebete ersetzen werden, die mit einem Entschuldi-
gungsgrund verpasst wurden. Doch auch diese letztgenannten Gelehrten teilten 
nicht mit, dass Personen, die aus Faulheit ihre Gebete unterlassen und somit 
eine große Sünde begangen haben, von diesen Hadithen profitieren würden. 
Denn die Nāfila-Gebete desjenigen, der das Gebet nicht verrichtet, werden ja 
nicht angenommen. Wie sollten sie dann die Fard-Gebete vervollkommnen? 
Diese zwei verschiedenen Idschtihāde unserer Gelehrten beiseitezulassen und 
stattdessen einen dritten Idschtihād anzuführen, ist uns Laien nicht gestattet. 
Ibn Malak schreibt in seinem Kommentar zum al-Manār: „Es gibt Übereinkunft 
darüber, dass wenn sich die Worte der Mudschtahids in einer religiösen Angele-
genheit nicht decken, es den späteren Gelehrten nicht gestattet ist, dieses Wissen 
auf eine andere Weise zu vermitteln, als es die Mudschtahids mitgeteilt haben.“ 
Gemäß diesem Konsens (Idschmāʿ) ist es leeres Gerede, zu behaupten, dass 
Nāfila-Gebete die Fard-Gebete ersetzen würden. Ein Rechtsschulloser (Madhhab-
loser), der die Worte der Mudschtahids nicht versteht, oder selbst wenn er sie 
versteht, ihnen keine Beachtung schenkt, mag alles, was ihm gerade in den Sinn 
kommt, aussprechen. 

Im Marāqī al-falāh und Imdād al-fattāh unter dem Kapitel darüber, was nach 
den Fard-Gebeten zu rezitieren ist, heißt es: „Der Imam wendet sich nach dem 
Fard-Gebet, wenn es danach kein Nāfila-Gebet gibt, oder nach dem Verrichten 
des Tatawwuʿ-Gebets im Anschluss an das Fard-Gebet der Gemeinschaft zu.“ 
Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Es ist makrūh, dass der Imam das Nāfila-Gebet 
an der Stelle verrichtet, an der er das Fard-Gebet verrichtet hat. Er sollte etwas 
links von der Stelle beten.“ Diese Aussagen und die Erklärungen im Buch 
Khazīnat al-asrār zeigen klar und deutlich, dass die Gebete, die zu den fünf Ge-
betszeiten als Sunna verrichtet werden, Nāfila-Gebete sind. 

In diesem Buch und dem Kommentar von Tahtāwī heißt es: „Alle Sunna-
Taten werden als ,Nāfila‘ bezeichnet. Nāfila ist die Bezeichnung für gottesdienst-
liche Handlungen (Ibādāt), die nicht fard oder wādschib sind. ,Nāfila‘ ist entweder 
eine Sunna oder eine gottesdienstliche Handlung, die man von sich aus (freiwillig) 
verrichtet. In einem Hadith heißt es: ,Am Tag des Jüngsten Gerichts wird man 
zuerst über das Gebet befragt werden. Wenn das Gebet korrekt verrichtet wurde, 
ist die Person gerettet. Wenn das Gebet verdorben ist, wird sie es schwer haben. 
Wenn im Fard-Gebet ein Mangel vorhanden ist, wird es mit dem, was nāfila ist, 
vervollständigt.‘ Gleich, wie hoch die Stufe einer Person auch sein mag, kann sie 
keine Tat ohne Mangel ausführen. Die Nāfila-Gebete gleichen eben diese Mängel 
in den Fard-Gebeten aus.“ 

Scharnblālī schreibt in seinem Superkommentar zum ad-Durar: „Wenn von 
,Nāfila-Gebet‘ die Rede ist, werden darunter auch die Sunna-Gebete verstanden. 
Qādī Imām Abū Zayd sagte, dass das Verrichten von Nāfila-Gebeten angeordnet 
wurde, damit die Mängel in den Fard-Gebeten ausgeglichen werden. Wenn 
jemand die Fard-Gebete makellos verrichten kann, kann er nicht dafür getadelt 
werden, dass er die Sunna nicht verrichtet.“ Ibn Ābidīn schreibt, als er das Witr-
Gebet und das Verrichten von Nāfila-Gebeten auf einem Tier behandelt, dass 

– 417 –



jede Sunna, ob muʾakkada oder ghayr muʾakkada, eine Nāfila ist. 
Im al-Dschawhara heißt es, aus dem al-Hidāya zitierend: „Die Sunna-Gebete 

zu den fünf Gebetszeiten unentschuldigt im Sitzen zu verrichten, ist gestattet. 
Denn diese Sunna-Gebete sind Nāfila-Gebete.“ Ibn Malak schreibt in seinem 
Kommentar zum Madschmaʿ al-bahrayn: „Wenn jemand, der zur Moschee kommt, 
sieht, dass ein anderes Gebet als das Morgengebet in Gemeinschaft verrichtet 
wird, schließt er sich unmittelbar der Gemeinschaft an, ohne die erste Sunna zu 
verrichten. Denn nach dem Rufen der Iqāma für das Fard-Gebet ist es makrūh, 
ein Nāfila-Gebet zu verrichten. Wenn während des Verrichtens der Sunna die 
Iqāma gerufen wird, wird die Sunna auf zwei oder vier Einheiten vervollständigt, 
der Schlussgruß gesprochen und anschließend dem Imam Folge geleistet. Wenn 
sie während des Verrichtens der Fard des Morgen- oder Abendgebets gerufen 
wird, unterbricht man das Fard-Gebet und folgt dem Imam. Denn die Fard wird 
unterbrochen, um sie auf eine bessere Weise zu verrichten. Dies gleicht dem Ab-
reißen einer Moschee, um eine bessere Moschee zu bauen. Damit, die Sunna zu 
unterbrechen, um die Gemeinschaft zu erreichen, verhält es sich aber nicht so.“ 

Im al-Hikam al-Atāʾiyya heißt es: „Von zwei Taten tue jene, die deiner Trieb-
seele schwerer fällt! Denn eine wahre Tat fällt der Triebseele schwer. Bei der 
Verrichtung von Wādschib-Handlungen nachlässig zu sein und zu versuchen, 
Nāfila-Wohltaten zu verrichten, ist ein Zeichen für das Befolgen der Wünsche 
der Triebseele.“ Diese Worte sind eine Antwort auf Ibn Taymiyyas Aussage „Es 
ist nicht notwendig, Nachholgebete zu verrichten“. 

Wie in Kapitel 46 erwähnt, schreibt Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, im 29. Brief: „Neben den gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt), 
die fard sind, haben die Nāfila-Gottesdienste keinen Wert. Sie sind nicht einmal 
wie ein Tropfen im Vergleich zum Meer. Der verfluchte Teufel täuscht die Gläu-
bigen und lässt Fard-Handlungen klein erscheinen. [Er verhindert das Verrichten 
der Nachholgebete.] Er verleitet zu den Nāfila-Taten. Er verhindert das Entrichten 
der Zakāt und stellt die Nāfila-Sadaqa als schön dar. Eine Goldmünze an einen 
Armen mit der Absicht der Zakāt zu geben, bringt jedoch mehr Lohn als 100.000 
Goldmünzen als Sadaqa zu geben. Denn die Zakāt zu entrichten ist die Erfüllung 
einer Pflicht (Fard). Die Sachen, die ohne die Absicht der Zakāt gegeben werden, 
sind hingegen freiwillige (nāfila) gottesdienstliche Handlungen.“ In seinem 260. 
Brief schreibt er: „Der Wert der Nāfila-Gottesdienste neben den Fard-Handlungen 
gleicht nicht einmal einem Tropfen Wasser neben dem Ozean. Genauso verhält 
es sich mit dem Wert der Nāfila-Gottesdienste im Vergleich zu den Sunna-Taten! 
Und der Wert der Sunna-Taten neben den Fard-Handlungen gleicht wiederum 
nicht einmal einem Topfen neben dem Meer.“ Aus all diesen Schriften der isla-
mischen Gelehrten verstehen wir, dass jene, die das Gebet unentschuldigt un-
terlassen haben, umgehend ihre Nachholgebete verrichten und so nach den Lö-
sungen suchen müssen, um sich von der Höllenpein zu retten. Die Absicht zu 
haben, die Nachholgebete allesamt zu verrichten, sie aber nur ab und an zu ver-
richten, rettet den Menschen nicht vor der Hölle. Die islamischen Gelehrten 
teilten den Islam mit. Man soll nicht die spalterischen und schädlichen Worte 
der Ungläubigen und Irrgänger, sondern die Gelehrten der Ahlus-Sunna befol-
gen. 

Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in demselben 
Kapitel: „Dass jemand, der Gebetsschulden hat, Sunna-Gebete verrichtet, gleicht 
dem Umstand, dass der Schuldner seinem Gläubiger ein Geschenk bringt, was 
selbstverständlich nicht angenommen wird. Wer Sunna-Gebete verrichtet, obwohl 
er noch Fard-Gebete nachzuholen hat, gleicht einer Person, die der Einladung 
des Sultans nicht folgt und seine Zeit stattdessen mit dem Diener des Sultans 

– 418 –



verbringt. Der Muʾmin gleicht einem Kaufmann. Die Fard-Handlungen sind sein 
Kapital und die Nāfila-Taten sein Gewinn. Wenn das Kapital nicht gerettet wird, 
gibt es keinen Gewinn.“ 

Wenn nun auf den Hadith und die Schriften der Gelehrten genau geachtet 
wird, heißt es, dass die Sunna- und Nāfila-Gebete derer, auf denen die Schuld 
von Fard-Gebeten lastet, nicht angenommen werden. „Nicht angenommen 
(maqbūl)“ meint nicht, dass diese Gebete nicht gültig (sahīh) seien. Sie sind 
gültig, aber sie bringen keinen Lohn und Nutzen. Im Radd al-muhtār wird dies 
im Kapitel über die Opferschlachtung sehr schön erklärt. Bei der Erläuterung 
des Hadith „Das Fasten, die Pilgerfahrt und der Dschihad desjenigen, der Bidʿa 
begeht, werden nicht angenommen“ in den Büchern al-Hadīqa und al-Barīqa 
heißt es: „Ihre gottesdienstlichen Handlungen sind gültig. Doch sie bekommen 
keinen Lohn (Thawāb) für sie.“ [Siehe auch den Hadith auf der letzten Seite 
von Kapitel 63!] 

Einige sagen: „Die Sunna-Gebete mit der Absicht der Nachholgebete zu ver-
richten, erfolgt in der schāfiʿītischen Rechtsschule. Wir sind aber keine Schāfiʿīten, 
sondern Hanafīten.“ Es wäre wohl angebracht, diese Leute daran zu erinnern, 
dass der Autor dieses Buches Die ewige Glückseligkeit ebenfalls ein Hanafīte 
ist. Schāfiʿīten, die ein Fard-Gebet mit einem Entschuldigungsgrund verpassen, 
holen dieses gemeinsam mit dem Sunna-Gebet nach. Die Hanafīten hingegen 
holen nur das verpasste Fard-Gebet nach. Mit dem unterlassenen, aus Faulheit 
nicht verrichteten Gebet jedoch verhält es sich nicht so. Ein Schāfiʿīte oder 
Hanafīte, der ein Gebet auf diese Art unterlässt, muss es umgehend nachbeten. 
Wird das Gebet nicht umgehend nachgeholt, wird diese Person in der schāfiʿītischen 
Rechtsschule als Hadd-Strafe hingerichtet. In der hanafītischen Rechtsschule 
wird sie eingesperrt und so lange im Gefängnis belassen, bis sie das Nachholgebet 
verrichtet oder stirbt. Der schāfiʿītische Gelehrte Ibn Hadschar al-Makkī schreibt 
auf Seite 189 seines Werkes al-Fatāwā al-fiqhiyya: „Wer ein Fard-Gebet mit 
einem Entschuldigungsgrund nicht verrichtet, holt dieses gemeinsam mit dessen 
Nāfila-, d. h. Sunna-Gebeten nach. Denn in der schāfiʿītischen Rechtsschule ist 
es eine Sunna, die Nāfila-, also Sunna-Gebete, die gemeinsam mit den fünf 
täglichen Fard-Gebeten verrichtet werden, nachzuholen. Wurde das Fard-Gebet 
jedoch unentschuldigt unterlassen, darf kein einziges Nāfila-Gebet verrichtet 
werden, bis nicht dieses Fard-Gebet nachgeholt wurde. Denn es ist notwendig, 
das Fard-Gebet umgehend nachzuholen. Ansonsten würde er für die Dauer, die 
er für das Verrichten der Sunna-Gebete benötigen würde, das Nachholen des 
Fard-Gebets verzögern. ,Umgehend nachholen‘ bedeutet, jede Zeit mit Nach-
holgebeten zu verbringen. Das heißt, er darf dies nur für die Zeit, die nötig ist, 
um für seinen eigenen Lebensunterhalt und für den Lebensunterhalt derer, denen 
gegenüber man verpflichtet ist, aufschieben und darf mit keinem anderem Grund 
das Nachholen verzögern. Das Verzögern selbst stellt nämlich eine Sünde dar.“ 
Wie nun ersichtlich ist, müssen die unentschuldigt unterlassenen Gebete wie in 
der hanafītischen Rechtsschule auch in der schāfiʿītischen Rechtsschule umgehend 
nachgeholt werden. Es gibt diesbezüglich keinen Unterschied zwischen beiden 
Schulen. Die Rechtsschulen unterscheiden sich in den Angelegenheiten, die in 
Koranversen und Hadithen klar und deutlich verkündet wurden, nicht voneinander. 
Nur in den Angelegenheiten, die nicht offenkundig und eindeutig mitgeteilt wur-
den, sondern mittels Idschtihād zum Vorschein gebracht werden, kann es Diffe-
renzen geben. Dass die Nāfila-Taten derer, die noch Fard-Handlungen nachzuholen 
haben, nicht angenommen werden, wurde in einem vom ehrwürdigen Alī über-
lieferten Hadith offenkundig verkündet. Wird das Wort „Nāfila“ gemeinsam mit 
dem Begriff „Fard“ verwendet, dann schließt es auch die Sunna muʾakkada ein. 

– 419 –



So wie die Worte des ehrwürdigen Abdulqādir al-Gīlānī dies zeigen, steht dies 
auch in den Büchern der hanafītischen Gelehrten eindeutig geschrieben, so bei-
spielsweise im Buch Halabī-i kabīr. 

Einige sagen: „Nachholgebete können nicht anstelle der Sunna-Gebete ver-
richtet werden. Denn es ist möglich, die Nachholgebete zu jeder Zeit zu verrichten. 
Doch die Sunna-Gebete können nicht kompensiert werden. Zu sagen, anstelle 
der Sunna-Gebete sollten Nachholgebete verrichtet werden, sind die Worte derer, 
die die Wichtigkeit der Sunna nicht begriffen haben.“ Zu sagen, dass Nachholgebete 
zu jeder Zeit verrichtet werden können, und somit das Nachholen unterlassener 
Gebete aufzuschieben, ist falsch. Denn das Aufschieben der Nachholgebete ist 
eine große Sünde. Unterlassene Sunna-Gebete zu kompensieren, wurde ohnehin 
nicht befohlen, weswegen es auch nicht zur Debatte steht, ob es möglich ist oder 
nicht. Ibn Ābidīn schreibt auf Seite 433: „Ein Wādschib kann mit den Entschul-
digungsgründen, die im Islam erwähnt sind, unterlassen werden. Dann kann eine 
Sunna mit einem im Islam anerkannten Entschuldigungsgrund erst recht unter-
lassen werden.“ 

Im Marāqī al-falāh und dessen Superkommentar von Tahtāwī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, heißt es: „Es ist makrūh tahrīman, nach der Fard des Mor-
gengebets bis zum Sonnenaufgang Nāfila-Gebete zu verrichten. Wenn die Sunna 
des Morgengebets nicht vorher verrichtet wurde, so fällt auch das Verrichten 
dieses Sunna-Gebets unter dieses Verbot. Denn diese Zeit ist einzig für das Ver-
richten des Fard-Gebets vorgesehen. Das heißt, jemand, der nach der Fard nicht 
betet, bis die Sonne aufgegangen ist, gilt, als hätte er die gesamte Zeit Fard-
Gebete verrichtet. Dies wiederum ist vorzüglicher als das Verrichten von Nāfila-
Gebeten, selbst wenn es sich um die Sunna des Morgengebets handelt. Doch in 
dieser Zeit Nachholgebete zu verrichten, ist nicht makrūh. Denn theoretisch als 
Fard-Gebete verrichtet zu gelten, ist vorzüglicher als die Sunna. Doch das Ver-
richten von Nachholgebeten ist das tatsächliche Verrichten einer Fard und somit 
viel vorzüglicher als dies.“ Auch hieraus ist zu verstehen, dass die Sunna unter 
den Begriff Nāfila fällt. Dass die Sunna-Gebete Nāfila-Gebete sind und daher 
ohne Entschuldigungsgrund auf einem Tier verrichtet werden können, steht im 
al-Dschawhara offenkundig geschrieben. 

Auf der gleichen Seite heißt es: „Wenn die Gebetszeit kurz vor dem Verstrei-
chen ist, so ist es makrūh tahrīman, ein Nāfila-Gebet zu verrichten. Dies würde 
nämlich dazu führen, das Fard-Gebet der Zeit zu verpassen. Somit hätte man 
durch das Verrichten eines nicht notwendigen Gebets ein notwendiges Gebet 
verpasst und dies ist nichts, was ein vernünftiger Mensch tun würde. Genauso 
verhält es sich mit dem Verrichten von Nāfila-Gebeten, während die Sonne 
aufgeht, wenn sie am höchsten Punkt steht (obere Kulmination) und während 
sie untergeht. Dies ist auch dann der Fall, wenn diese Nāfila-Gebete die Sunna-
Gebete der fünf Gebetszeiten sind.“ Im al-Hadīqa auf Seite 149 heißt es: „Wenn 
die Gebetszeit zu verstreichen droht und das Verrichten der Sunna vor der Fard 
dazu führen wird, dass die Fard verpasst wird, ist das Verrichten dieser Sunna 
harām.“ Im Kapitel über die Übel der Zunge heißt es: „Eine Fard zu unterlassen, 
um etwas zu tun, was nicht fard ist, ist nicht erlaubt.“ 

In vielen hanafītischen Büchern, beispielsweise ad-Durr al-mukhtār, Ibn 
Ābidīn, ad-Durr al-muntaqā, das ein Kommentar zum al-Multaqā ist, und im 
Niʿmet-i islām heißt es: „Ein Richter darf, um seiner Aufgabe nachzugehen, und 
ein Schüler, um den Religionsunterricht nicht zu verpassen, die Sunan der Gebete 
unterlassen, außer die Sunna des Morgengebets.“ Wenn die Aufgabe des Richters, 
die keine Fard ayn ist, als Entschuldigungsgrund erachtet wird für das Unterlassen 
der Sunna-Gebete, wie steht es dann um die angesammelten Nachholgebete, 

– 420 –



deren Verrichtung fard ayn ist? Ist das Nachholen dieser demnach etwa keine 
Entschuldigung, wo doch ihre Verzögerung eine schwere Strafe nach sich zieht? 

Es gibt viel Lohn für jene, die die Sunna- und einige Nāfila-Gebete verrichten. 
Doch dieser Lohn ist nur jenen vorbehalten, die keine Nachholgebete zu verrichten 
haben. Die Nāfila-Gebete weiterhin zu verrichten, da sie viel Lohn einbringen, 
und die Nachholgebete nur dann zu verrichten, wenn man Zeit findet, ist nicht 
richtig. Im Tafsirbuch Rūh al-bayān heißt es unter dem 165. Vers in der Sure al-
Anʿām: „Allah, der Erhabene, versprach Seinen Dienern viel Lohn, um sie zu 
guten Taten zu ermutigen. Dass für sie großer Lohn verkündet wurde, bedeutet 
jedoch nicht, dass sie vorzüglicher wären als gottesdienstliche Handlungen, die 
geboten wurden, aber über die nicht gesagt wurde, dass ihr Lohn groß ist. Die 
Gelehrten haben in Übereinstimmung mitgeteilt, dass die Fard-Taten vorzüglicher 
sind als Wādschib- und Sunna-Handlungen und mehr Lohn einbringen. Nāfila-
Gottesdienste können nicht als Ersatz für nicht verrichtete Fard-Handlungen 
dienen, und durch die Verrichtung von Nāfila-Taten können Fard-Schulden nicht 
ausgeglichen werden. Die Unwissenden vernachlässigen die Fard-Taten und ver-
richten stattdessen gottesdienstliche Handlungen, die nāfila sind. Da der Lohn 
für die Nāfila-Taten groß ist, denken sie, dass sie sich somit von der Fard-Schuld 
retten könnten. Diese Worte stehen aber nicht im Einklang mit dem Islam.“ 
Zarqānī schreibt in seinem Kommentar zum al-Mawāhib: „Wer anstelle einer 
Sunna eine Fard verrichtet, gewinnt. Wer anstelle einer Fard eine Sunna verrichtet, 
ist getäuscht.“ In dem Superkommentar von Tahtāwī zum Nūr al-īdāh heißt es 
auf Seite 212: „Qādīkhān sagt, dass die Verrichtung der Sunna vor der Fard 
geboten wurde, um dem Teufel die Hoffnungen zu nehmen und ihn zu betrüben. 
Der Teufel ist verärgert und denkt sich: Ich kann den Menschen nicht einmal 
bei den Sunna-Taten täuschen, die Allah, der Erhabene, nicht geboten hat; wie 
soll ich ihn dann bei den Fard-Handlungen, die Allah geboten hat, täuschen?“ 
Dies steht auch im ad-Durr al-mukhtār sowie im Radd al-muhtār. 

In dem Buch mit dem Titel an-Nawādir al-fiqhiyya fī madhhab al-aʾimma al-
hanafiyya, dessen Exemplare in Istanbul, in der Süleymaniye-Staatsbibliothek, 
in der Abteilung „Esad Efendi“ unter der Nummer 1037 und in der Abteilung 
„Yahya Tevfik Efendi“ unter der Nummer 1463 zu finden sind und das vom Kadi 
Jerusalems, Muhammad Sādiq Efendi, verfasst wurde, steht im Abschnitt über 
das Nachholen von Fāʾita-Gebeten: „Der große Gelehrte Ibn Nudschaym wurde 
gefragt: ‚Wenn jemand Nachholgebete hat und die Sunna-Gebete des Morgen-, 
Mittags-, Nachmittags-, Abend- und Nachtgebets mit der Absicht des Nachholens 
dieser Gebete verrichtet – hat er dann die Sunna-Gebete unterlassen?‘ 

Er antwortete: ‚Nein, er unterlässt die Sunna-Gebete dadurch nicht. Denn 
der Sinn hinter den Sunna-Gebeten der fünf Gebetszeiten ist, zu dem Fard-Gebet 
innerhalb der jeweiligen Gebetszeit ein zusätzliches Gebet zu verrichten. Der 
Teufel möchte, dass man gar nicht betet. Indem man überhaupt zusätzliche 
Gebete zu den Fard-Gebeten verrichtet, handelt man dem Teufel zuwider und 
erniedrigt ihn. Im an-Nawādir heißt es: ,Dadurch, dass man anstelle der Sunna-
Gebete Nachholgebete verrichtet, wird der Sinn der Sunna erfüllt. Wer Nach-
holgebete hat, muss in jeder Gebetszeit zusätzlich zur Fard dieser Gebetszeit 
versäumte Gebete nachholen, um diese Sunna erfüllen zu können. Viele Menschen 
verrichten Sunna-Gebete, statt ihre versäumten Gebete nachzuholen. Diese 
werden in die Hölle eingehen. Wer aber statt der Sunna-Gebete Nachholgebete 
verrichtet, wird vor der Hölle errettet.‘ “ 

Ibn Nudschaym, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem al-
Aschbāh: „Sich von Verboten und Schäden zu schützen, hat Vorrang vor dem 
Verrichten von guten und nützlichen Taten. In einem Hadith heißt es: ,Befolgt 

– 421 –



meine Gebote, soweit ihr dies vermögt, und haltet euch fern von dem, was ich 
euch verbiete!‘ In einem anderen Hadith heißt es: ,Nur ein Fünkchen des Ver-
botenen zu meiden, ist verdienstvoller als sämtliche gottesdienstliche Handlungen 
aller Menschen und Dschinnen.‘ Daher kann bei einer Erschwernis ein Wādschib 
unterlassen werden. Doch es gibt keine Erlaubnis dafür, die Verbote oder gar 
große Sünden zu begehen.“ Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel zur Intimreinigung 
(Istindschā): „Wenn es nicht möglich ist, die Unreinheit zu entfernen, ohne die 
Awra vor anderen zu entblößen, wird das Gebet ohne die Reinigung verrichtet. 
Denn die Reinigung ist ein Gebot und die Entblößung ein Verbot. Das Meiden 
der Sünde hat Vorrang. Die Sunna wiederum kommt erst nach dem Gebot. Die 
Sunna wird erfüllt, um Lohn zu erlangen. Eine Sunna wird nicht erfüllt, indem 
man dabei etwas tut, das makrūh ist. Doch eine Fard kann auf diese Weise ver-
richtet werden und die Schuld der Fard wäre damit abgeleistet. Auch wenn es 
beispielsweise makrūh ist, mit dem Wasser einer anderen Person die Gebetswa-
schung zu vollziehen, befindet sich die Person dennoch danach im Zustand der 
rituellen Reinheit, die fard ist. Wenn jemand nicht im Zustand der Gebetswaschung 
ist und mit dem Wasser einer anderen Person die Gebetswaschung vollzieht, 
erhält er nicht den Lohn der Sunna.“ Auch aus diesen Worten verstehen wir, 
dass das Verrichten von Nachholgebeten und somit die Errettung vor einer 
großen Sünde Vorrang hat vor dem Verrichten der Sunna. 

Imām ar-Rabbānī, möge sich Allah seiner erbarmen, schreibt in seinem 123. 
Brief: „In einem Hadith heißt es: ,Dass ein Mensch seine Zeit mit Mā-lā-yaʿnī 
verbringt, ist ein Zeichen dafür, dass Allah, der Erhabene, ihn nicht liebt.‘ Mit 
,Mā-lā-yaʿnī‘ sind nutzlose Tätigkeiten gemeint. Eine Fard nicht zu vollbringen 
und stattdessen Nāfila- [Sunna-]Taten zu verrichten bedeutet, sich mit Mā-lā-
yaʿnī zu beschäftigen.“ In seinem 260. Brief schreibt er: „Der Wert der Nāfila-
Taten neben den Fard-Handlungen ist nicht einmal gleich einem Tropfen im 
Vergleich zu einem Meer. Dies gilt auch für den Wert der Sunna im Vergleich 
zur Fard.“ Siehe auch Punkt 1 im ersten Abschnitt dieses Buches. 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es auf Seite 458: „Wer ein Nāfila-Gebet verrichten 
möchte, sollte zuerst das Verrichten dieses Gebets geloben und danach anstelle 
des Nāfila-Gebets dieses gelobte Gebet verrichten. Einige sagten auch, dass die 
Nāfila-Gebete ohne zu geloben verrichtet werden müssen. Wer die Sunna-Gebete 
nach einem Gelübde (Nadhr) verrichtet, hat somit diese Sunna Gebete verrichtet.“ 
Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Erklärung dieser 
Zeilen: „Diejenigen, die sagen, dass das Gebet ohne Gelübde verrichtet werden 
soll, meinen damit, dass man kein an eine Bedingung geknüpftes Gelübde ablegen 
soll. Denn das, was als Bedingung erwähnt wird, wäre somit als Gegenleistung 
für die gottesdienstliche Handlung gemacht worden. Im Hadith wird verboten, 
ein an eine Bedingung geknüpftes Gelübde abzulegen, so z. B. zu sagen: „Wenn 
Allah, der Erhabene, meinen Kranken heilt, werde ich für Allah diese und jene 
Ibāda verrichten!“ Doch damit, gottesdienstliche Handlungen zu geloben, ohne 
sie an eine Bedingung zu knüpfen, verhält es sich anders. Da das Verrichten des 
gelobten Gebets wādschib ist, entsteht dadurch der Lohn eines Wādschib. Wenn 
anstelle der Sunna ein gelobtes Gebet verrichtet wird, gilt das Sunna-Gebet eben-
falls als verrichtet.“ Die Sunna-Gebete vor dem Verrichten zu geloben und diese 
somit als gelobte Gebete zu verrichten, ist besser. Dies steht bei Halabī sowie in 
Tahtāwīs Superkommentar zum Marāqī al-falāh am Ende des Kapitels über die 
Nāfila-Gebete. Wenn man vor dem Verrichten der Sunna des Mittagsgebets sagt: 
„Ich gelobe, ein Gebet mit vier Einheiten zu verrichten“, und danach die Sunna 
verrichtet und dabei die Absicht für das Gelübdegebet fasst, so erhält man den 
Lohn eines Wādschib-Gebets und hätte auch die Sunna des Mittagsgebets ver-

– 422 –



richtet. Wenn ein Gebet, welches der Diener sich selbst als wādschib erklärt, 
nicht dazu führt, dass das Sunna-Gebet unterlassen wird, dann führt das vom er-
habenen Allah gebotene Nachholgebet gewiss auch nicht dazu, dass die Sunna 
unterlassen wird. Somit wird sowohl ein Nachholgebet als auch die Sunna ver-
richtet. Die Fard-Gebete aus Faulheit zu unterlassen, ist nämlich eine große 
Sünde. Für jede Sünde unmittelbar die Tawba zu vollziehen, ist fard. Siehe auch 
die fünftletzte Seite des 31. Kapitels. 

Diejenigen, die sagen, beim Verrichten einer Sunna dürfe die Absicht des 
Nachholgebets nicht gefasst werden, können auf kein einziges anerkanntes Buch 
verweisen, wenn sie nach dem Grund gefragt werden. Sie sagen lediglich, dass 
bei Ibn Ābidīn, im Halabī sowie in Tahtāwīs Superkommentar zum al-Imdād 
steht: „Die Gebete, die mit einem Entschuldigungsgrund verpasst wurden (Fawt), 
müssen so schnell wie möglich nachgeholt werden. Auch wenn das Nachholen 
dieser mit einem Entschuldigungsgrund verpassten Gebete besser und wichtiger 
ist als das Verrichten von Nāfila-Gebeten, gilt dies nicht für die Sunna-Gebete 
der täglichen fünf Gebetszeiten und für bestimmte Gebete wie das in Hadithen 
gelobte Duhā-, Tasbīh- und Tahiyyatul-masdschid-Gebet sowie für die vier Ge-
betseinheiten vor dem Nachmittagsgebet und die sechs Einheiten nach dem 
Abendgebet. Diese sollten mit der Absicht der Nāfila verrichtet werden.“ Diese 
Zeilen beziehen sich jedoch auf jene, die das Gebet mit einem Entschuldigungs-
grund, also ohne Eigenverschulden verpasst haben (Fawt). Hier wird gesagt, dass 
man solche Gebete nicht anstelle der Sunna-Gebete, sondern separat verrichten 
sollte. Auch wir sagen dies so. Wir sagen, dass es nicht nötig ist, die wenigen 
Gebete, die mit legitimen Gründen verpasst wurden, anstelle der Sunna-Gebete 
zu verrichten. Denn das Verpassen dieser Gebete mit einem Entschuldigungsgrund 
war ja kein Vergehen, keine Sünde und daher ist es auch kein Vergehen, diese 
Gebete für eine Dauer zu verzögern, wie es braucht, um die Sunna-Gebete zu 
verrichten. Das Gebet entschuldigt nicht verrichten zu können ist jedoch etwas 
anderes, als es absichtlich, aus Faulheit nicht zu verrichten [es zu unterlassen]. 
Das entschuldigte Verpassen ist keineswegs eine Sünde, doch das unentschuldigte 
Unterlassen ist eine große Sünde. Beides miteinander zu verwechseln ist ein 
großer Fehler. Es geziemt einer Person des Wissens nicht, in den Büchern zu 
lesen, dass die mit legitimen Entschuldigungen verpassten Fard-Gebete nicht 
anstelle der Sunna-Gebete verrichtet werden sollten, und dann zu denken, dass 
auch die aus Faulheit unterlassenen Fard-Gebete nicht anstelle der Sunna-Gebete 
verrichtet werden sollten, und dies dann auch noch als Beweis für diesen Sach-
verhalt anzuführen. Diese Stellen in den hanafītischen Büchern sagen nicht aus: 
„Wer die Fard-Gebete aus Faulheit nicht verrichtet und somit eine große Sünde 
begangen hat, darf die Sunna-Gebete nicht mit der Absicht von Nachholgebeten 
verrichten.“ Sie besagen, dass die Sunna-Gebete Nāfila-Gebete sind und mit der 
Absicht der Nāfila zu verrichten sind. Im al-Dschawhara heißt es, dass in 
hanafītischen Büchern vom „Nachholen der mit einem Entschuldigungsgrund 
verpassten Gebete“ die Rede ist, nicht aber vom „Nachholen der unterlassenen 
Gebete“. Denn ein Muslim unterlässt sein Gebet nicht absichtlich, sondern 
verpasst es mit einem Entschuldigungsgrund wie Unachtsamkeit (Ghafla), Schlaf 
und Vergessen. Diese zwei Dinge dürfen nicht miteinander verwechselt werden. 

Die Wichtigkeit der Fard-Handlungen wurde im edlen Koran und in den ehr-
würdigen Hadithen eindeutig verkündet. So schreibt beispielsweise der Autor 
des auf Persisch verfassten Buches Targhīb as-salāt auf Seite 6: „Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: ,Zwei Fard-Gebete zusammenzuführen, ist eine der 
großen Sünden.‘ Das bedeutet, ein Gebet nicht zur rechten Zeit, sondern nach 
Ablauf seiner Zeit zu verrichten, ist die größte Sünde (Akbar al-kabāʾir). In 

– 423 –



einem Hadith heißt es: ,Wer ein Gebet verrichtet, nachdem seine Zeit verstrichen 
ist, den wird Allah, der Erhabene, dafür 80 Huqb lang in der Hölle belassen.‘ 
Wenn das die Strafe für jemanden ist, der ein einziges Gebet nicht zu seiner Zeit 
verrichtet, dann stelle man sich die Strafe für jene vor, die das Gebet gänzlich 
unterlassen.“ 

Das Buch Umdat al-islām befindet sich in der Süleymaniye-Bibliothek in der 
Abteilung „Muhammed Esad Efendi“. Es wurde im Jahre 1989 vom Hakikat-
Verlag zusammen mit dem Buch Manāhidsch al-ibād veröffentlicht. In diesem 
Buch heißt es, dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Gebet ist der 
Grundpfeiler der Religion. Wer das Gebet verrichtet, hat seine Religion errichtet. 
Wer das Gebet nicht verrichtet, hat seine Religion zum Einsturz gebracht.“ In 
einem anderen Hadith heißt es: „Am Tag des Jüngsten Gerichts wird das Gebet 
nach dem Glauben die erste Sache sein, über die man befragt wird.“ Allah, der 
Erhabene, wird sinngemäß sagen: „O Mein Diener! Wenn du die Prüfung der 
Abrechnung über das Gebet bestehst, wirst du erlöst sein. Ich erleichtere dir 
hierauf die restliche Abrechnung.“ In einem weiteren Hadith heißt es: „Wer ein 
Gebet bewusst und ohne Entschuldigungsgrund nicht verrichtet, wird 80 Huqb 
lang in der Hölle verweilen!“ Eine Huqb sind 80 Jahre des Jenseits und einem 
jenseitigen Tag entsprechen tausend Jahre im Diesseits. Wer ein Fard-Gebet un-
entschuldigt nicht verrichtet, wird 80 x 360.000 Jahre in der Hölle brennen. [Auf 
Seite 510 des Madāridsch an-nubuwwa und auf Seite 118 des Maʿrifetnāme heißt 
es: „Das Anführen solcher bekannten Beispiele dient nicht dazu, genaue Zahlen 
zu nennen, sondern um die Größe und Wichtigkeit der Angelegenheit zu betonen.“] 
Wehe demnach um jene, die ihre Gebete unentschuldigt aus Faulheit nicht ver-
richten! Unsere Gelehrten sagen in Übereinstimmung: „Die Zeugenschaft einer 
Person, die nicht betet, wird nicht angenommen. Denn wer das Gebet nicht ver-
richtet, ist ein offenkundiger Sünder. Die Fard-Gebete sind die Schulden, die 
der Mensch gegenüber Allah, dem Erhabenen, hat. Wenn sie nicht zur rechten 
Zeit verrichtet werden, kann sich die Person nicht von diesen Schulden befreien.“ 
Im Aqīdat an-nadschāh heißt es: „Wenn jemand eine aufrichtige Reue empfindet 
(die Tawba nasūh vollzieht), werden seine Sünden vergeben. Solange die Gebete 
nicht nachgeholt werden, genügt jedoch die Tawba allein nicht. Wenn jemand 
die Tawba nach dem Nachholen vollzieht, besteht Hoffnung auf Vergebung.“ 

Ibn Nudschaym Zaynul-Ābidīn schreibt in seinem Buch as-Saghāʾir wal-
kabāʾir: „Die Fard-Gebete vor Eintritt und nach Ablauf ihrer Zeit zu verrichten 
[weil man falschen Kalendern folgt], ist eine große Sünde. Eine große Sünde 
wird nur mittels Tawba vergeben. Es gibt vieles, das dazu führt, dass die kleinen 
Sünden vergeben werden. Wenn man die Tawba vollzieht, muss man auch die 
nicht verrichteten Gebete nachholen. Die Gelehrten, die sagen, dass eine ange-
nomme Pilgerfahrt die Sünden tilgt, sagten nicht, dass keine Notwendigkeit mehr 
bestehe, Nachholgebete zu verrichten. Sie sagten, dass dadurch die Sünde, das 
Gebet unentschuldigt bis nach Ablauf seiner Zeit aufzuschieben, vergeben wird. 
Jedoch muss hiervon gesondert das Nachholgebet verrichtet werden. Wer die 
Kraft hat, das Nachholgebet zu verrichten, es aber unterlässt, begeht dadurch 
eine weitere große Sünde.“ In der hanafītischen Rechtsschule gilt das Gebet als 
rechtzeitig verrichtet, wenn man vor Ablauf der Gebetszeit den Eröffnungs-
Takbīr spricht, und in der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule, wenn 
eine Gebetseinheit vor dem Verstreichen der Zeit verrichtet wurde. Wenn das 
gesamte Gebet nicht innerhalb seiner Zeit beendet werden kann, stellt dies eine 
kleine Sünde dar. 

Im ad-Durr al-muntaqā heißt es: „Wer das Gebet nicht als Aufgabe anerkennt 
und nicht an dessen Pflichtsein glaubt, wird zum Ungläubigen (Kāfir). Der Ab-

– 424 –



trünnige sowie derjenige, der in einem nichtmuslimischen Land den Glauben an-
nimmt, holt die Gebete, die er versäumt hat, bis er erfahren hat, dass das Gebet 
eine Pflicht ist, nicht nach.“ 

Im Ibn Ābidīn bei den Ausführungen zur Absicht beim Gebet und auf Seite 
26 des al-Fatāwā al-kubrā heißt es: „Wenn jemand jahrelang das Gebet verrichtet 
und nicht weiß, welches nun die erste oder letzte Sunna war, sondern alle mit 
der Absicht der Fard verrichtet hat, sind all seine Gebete gültig. Denn wenn die 
Sunna als Fard beabsichtigt werden, wird die Sunna angenommen.“ Das erste 
Gebet, was er in jeder Gebetszeit verrichtet, ist das Fard-Gebet und alles danach 
sind Sunna-Gebete. Im Halabī-i saghīr heißt es: „Wenn jemand erkennt, dass er 
in seinen jahrelang verrichteten Gebeten einen Mangel aufwies [nämlich in den 
zwölf Pflichtteilen des Gebets], dann wäre es gut, dass er diese Gebete nachholt. 
Stellt er jedoch keine Mängel fest, dann wurde diesbezüglich gesagt, es sei makrūh 
diese nachzuholen, und andere sagten, dass es nicht makrūh sei. Doch auch jene, 
die sagten, dass dies nicht makrūh sei, teilten mit, dass diese Nachholgebete nicht 
nach dem Morgengebet und nach dem Nachmittagsgebet verrichtet werden sollen. 
Denn [wenn er keine Nachholgebete zu verrichten hat] wären sie Nāfila-Gebete.“ 

Im al-Aschbāh heißt es: „Wenn die erste und letzte Sunna der fünf Gebetszeiten, 
d. h. die Sunna muʾakkada-Gebete verrichtet werden, so ist es gemäß der au-
thentischen, vertrauenswürdigen Fatwa keine Bedingung, die explizite Absicht 
zu fassen, dass es sich um eine Sunna handelt. Die Rawātib-Sunna-Gebete sind 
gültig, wenn die Absicht für ein Nāfila-Gebet oder lediglich für ein Gebet gefasst 
wird. D. h. somit wären sie die Sunna jener Gebetszeit. Es ist nicht erforderlich, 
dass beim Fassen der Absicht zusätzlich formuliert wird, dass es sich um eine 
Sunna handelt. Auch Imām az-Zaylaʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte 
dies. Wenn vor Anbruch der Morgendämmerung (Fadschr) mit der Absicht des 
Tahaddschud zwei Gebetseinheiten verrichtet werden und sich hiernach heraus-
stellt, dass die Morgendämmerung bereits angebrochen war, nimmt dieses Gebet 
den Platz der Sunna des Morgengebets ein. Die Sunna des Morgengebets erneut 
zu verrichten, ist somit nicht erforderlich. Wenn jemand in der vierten Einheit 
der Fard des Mittagsgebets nach dem Sitzen aus Vergesslichkeit sich zur fünften 
Einheit erhebt, verrichtet er auch die sechste Einheit und spricht anschließend 
den Schlussgruß. Diese zwei zusätzlichen Einheiten gelten als Nāfila. Dass diese 
zwei Einheiten nicht als die letzte Sunna des Mittagsgebets zählen, liegt nicht 
daran, dass keine Absicht für die Sunna gefasst wurde, sondern daran, dass die 
Sunna nicht mit einem gesonderten Takbīr begonnen wurde. Auch beim Tarāwīh-
Gebet ist die Überlieferung, wonach keine gesonderte Absicht dafür notwendig 
ist, die zuverlässige. Genauso verhält es sich mit Folgendem: Wenn jemand, der 
kein nachzuholendes Mittagsgebet hat, beim Verrichten der vier Gebetseinheiten 
nach dem Freitagsgebet die Absicht fasst: „Das letzte Mittagsgebet zu verrichten, 
dessen Zeit ich erreicht, das ich aber noch nicht verrichtet habe“, und sich danach 
herausstellt, dass sein Freitagsgebet gültig war, so gelten nach der zuverlässigen 
und authentischen Überlieferung diese vier Einheiten als Sunna des Freitagsge-
bets.“ Auf Seite 59 heißt es: „Dass die Nāfila- und Rātiba-Sunna-Gebete gültig 
sind, wenn man bei ihnen lediglich ein Gebet beabsichtigt oder die Absicht für 
ein anderes Gebet als die Sunna fasst, haben wir zuvor bereits erwähnt.“ Wie er-
sichtlich wurde, ist jedes Gebet, das innerhalb der Gebetszeit zusätzlich zur Fard 
dieser Zeit verrichtet wird, auch die Sunna jener Gebetszeit. 

Im Ibn Ābidīn bei den Ausführungen zur Absicht beim Gebet und im Uyūn 
al-basāʾir auf Seite 54 heißt es: „Gemäß den Gelehrten mit profundem Wissen 
ist die Sunna, die verrichtet wird, indem man lediglich ein Gebet beabsichtigt, 
gültig. Denn die Sunna-Gebete der täglichen fünf Gebetszeiten meinen Gebete, 

– 425 –



die unser Prophet, Friede sei mit ihm, verrichtete. Der Name ,Sunna‘ wurde 
diesen Gebeten erst später gegeben. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, die Sunna-Gebete der fünf Gebetszeiten verrichtete, fasste er nur die Absicht, 
,für das Wohlgefallen Allahs das Gebet zu verrichten‘. Er formulierte nicht die 
Absicht, ,die Sunna‘ zu verrichten. Jedes Gebet, das innerhalb einer jeden Ge-
betszeit auf diese Weise verrichtet wird, gilt somit als ,Sunna‘ bezeichnetes 
Gebet.“ Dies steht auch im Halabī-i kabīr. Auf Seite 52 steht: „Wie im Buch at-
Tadschnīs erwähnt wird, handelt es sich bei den Sunna-Gebeten der fünf 
Gebetszeiten um Nāfila-Gebete. Sie können auch mit der Absicht der Nāfila ver-
richtet werden.“ Im ad-Durr al-mukhtār sowie in Mulla Khusraws Buch ad-Durar 
heißt es: „Die Sunna-Gebete der fünf Gebetszeiten und das Tarāwīh-Gebet sind 
dem Ursprung nach Nāfila-Gebete. Beim Verrichten dieser genügt die alleinige 
Absicht, ein Gebet zu verrichten.“ 

Im Ibn Ābidīn und im Superkommentar zum Nūr al-īdāh steht: „Beim Betreten 
der Moschee zwei Gebetseinheiten zu verrichten, ist sunna. Dies wird ,Tahiyya-
tul-masdschid‘-Gebet (das Gebet zur Begrüßung der Moschee) genannt. Wenn 
nach dem Betreten der Moschee irgendein Gebet verrichtet wird, ob fard, sunna 
oder etwas anderes, so gilt das Tahiyyatul-masdschid-Gebet ebenfalls als verrichtet. 
Es ist nicht notwendig, bei den verrichteten Gebeten separat die Absicht für die 
Tahiyyatul-masdschid zu fassen. Denn der Sinn hinter dem Verrichten dieses 
Gebets besteht darin, damit dem Eigentümer der Moschee, also Allah, dem Er-
habenen, Respekt zu erweisen. Dieser Zweck wird durch diese Gebete erfüllt.“ 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei seinen Ausführungen 
zum Tahiyyatul-masdschid-Gebet Folgendes: „Wenn eine Person zu Beginn der 
Fard des Mittagsgebets die Absicht sowohl für die Fard als auch die Sunna fasst, 
so hat sie nach zwei Imāmen nur das Fard-Gebet verrichtet. Gemäß Imām Mu-
hammad jedoch ist ihr Gebet nicht gültig. Denn die Fard und die Sunna sind 
zwei Gebete unterschiedlicher Art. [Gebete, die innerhalb einer Gebetszeit ver-
richtet werden, sind entweder fard oder irgendein anderes Gebet. Die Sunna-
Gebete der jeweiligen Gebetszeit und die Nachholgebete gehören zu dieser 
zweiten Art. Weil aber das Nachholgebet und die Sunna von der gleichen Art 
sind, kann ein einziges Gebet mit zwei verschiedenen Absichten verrichtet 
werden.] Gemäß den zwei Imāmen wäre dann jenes Gebet verrichtet, welches 
vom Rang her höher ist. Folglich gilt ein beliebiges Gebet, das man nach dem 
Betreten der Moschee verrichtet, auch als Tahiyyatul-masdschid-Gebet. Dass 
man beim Verrichten der Fard zusätzlich das Tahiyyatul-masdschid-Gebet be-
absichtigt, ist auch nach Imām Muhammad gestattet. Wenn nur die Absicht für 
die Fard gefasst wird, wären diese beiden Gebete ebenfalls gemeinsam verrichtet.“ 
Die Fard und die Sunna der Gebetszeit sind zwar voneinander verschiedene Ge-
bete, doch weil es sich bei der Sunna um ein Gebet handelt, das zusätzlich zum 
Fard-Gebet verrichtet wird, ist die Ähnlichkeit des Sunna-Gebets mit dem Nach-
holgebet wie die Ähnlichkeit des Tahiyyatul-masdschid-Gebets mit dem Fard-
Gebet. 

Im al-Aschbāh auf Seite 30 heißt es: „Damit eine gottesdienstliche Handlung 
(Ibāda) Lohn (Thawāb) mit sich bringt, ist das Gültigsein dieser gottesdienstlichen 
Handlung nicht die einzige Bedingung. Die reine Absicht ist ebenfalls eine Be-
dingung dafür. Wenn eine gottesdienstliche Handlung, die mit reiner Absicht 
verrichtet wird, unbewusst ungültig wird, ist sie zwar nicht gültig, doch aufgrund 
der Absicht, die gefasst wurde, bringt sie viel Lohn mit sich. Wenn beispielsweise 
eine Person annimmt, sie wäre im Zustand der Gebetswaschung, aber in Wirk-
lichkeit keine hat, ist das ohne Gebetswaschung verrichtete Gebet nicht gültig, 
doch sie erhält viel Lohn für ihre Absicht. Wenn jemand ein Wasser, dessen Un-

– 426 –



reinheit ihm nicht bekannt ist, als rein erachtet und damit seine Gebetswaschung 
vollzieht, ist das damit verrichtete Gebet aufgrund dessen, dass eine Bedingung 
des Gebets nicht erfüllt wurde, zwar nicht gültig, aber er bekommt Lohn, weil 
die Absicht vorhanden ist. Wenn ein Gebet, das gültig ist, weil alle seine Bedin-
gungen erfüllt wurden, mit Riyā (Zurschaustellung/Augendienerei) verrichtet 
wird, entsteht kein Lohn.“ Wer anstelle der Sunna ein Nachholgebet verrichtet, 
unterlässt somit das Sunna-Gebet zwar nicht, aber damit er auch den Lohn der 
Sunna erhält, muss er auch das Verrichten der Sunna beabsichtigen, d. h. die 
Absicht dafür im Herzen fassen. Da das Fard- und Sunna-Gebet voneinander 
verschieden sind, ist es nicht dschāʾiz, beim Verrichten der Fard auch die Absicht 
für die Sunna zu fassen. D. h. die Sunna wird nicht gültig. Da aber das Nachholgebet 
und das Sunna-Gebet in ihrer Art gleich sind, ist es gültig, beim Verrichten eines 
Nachholgebets auch die Absicht für das Sunna-Gebet zu fassen. 

Dass ein Muslim, der jahrelang unentschuldigt nicht gebetet hat, seine Gebete 
nachholt, kann auf drei Arten geschehen: 

1. Anstelle der Sunna-Gebete der fünf Gebetszeiten sowie zu jeder freien 
Zeit verrichtet er ständig Nachholgebete.  

2. Er verrichtet nur anstelle der Sunna-Gebete seine Nachholgebete. 
3. Er verrichtet anstelle der Sunna-Gebete keine Nachholgebete, stattdessen 

aber zu jeder freien Zeit.  
Die beste dieser drei Arten ist die erste. Auf diese Weise werden die Nach-

holgebete so schnell wie möglich beendet. 
Bei der zweiten Art enden die Nachholgebete nicht schnell und darüber hinaus 

erhält jemand, der noch Fard-Schulden auf sich hat, für seine Sunna-Gebete 
keinen Lohn. Doch anstatt sie gar nicht zu beten, soll er sie anstelle der Sunna-
Gebete verrichten. Denn es heißt: „Wer etwas nicht gänzlich vollbringen kann, 
sollte es sich auch nicht gänzlich aus den Händen gleiten lassen.“ Was die dritte 
Art anbelangt, so gilt sie für jene, die aufgrund von Entschuldigungen nicht beten 
konnten. Denn deren Aufschieben der Nachholgebete für die Dauer des Ver-
richtens der Sunna-Gebete stellt keine Sünde dar. Einige behaupten, dass die 
zweite Art nicht vollführt werden solle, sondern die dritte Art. Dabei kann der-
jenige, der die dritte Art vollführen kann, die erste Art ebenfalls vollführen. 
Daher müssen diejenigen, die ohne Entschuldigungsgrund monatelang das Gebet 
unterlassen haben, die Anzahl ihrer nicht verrichteten Gebete ausrechnen und 
diese Gebete für die nötige Dauer gemäß der ersten Art nachholen, und wenn 
dies nicht möglich ist, nach der zweiten Art, und somit innerhalb kürzester Zeit 
die Nachholgebete zu Ende bringen und sich vor der Hölle retten. 

Wenn jemand, der keine Nachholgebete hat, anstelle der Sunna-Gebete Nach-
holgebete verrichtet, gelten diese als Nāfila. Wir hatten bereits erwähnt, dass 
der Lohn für Nāfila-Taten viel geringer ist als der für Sunna-Taten. 

Schaykhul-islām Ahmad ibn Sulaymān ibn Kamāl Pascha, möge Allah sich 
seiner erbarmen, erläutert in seinem Buch Scharh-i hadīth-i arbaʿīn den Hadith 
„Wer meine Sunna unterlässt, für den ist meine Fürsprache harām geworden“ 
wie folgt: 

Mit der „Sunna“ in diesem Hadith ist der „Weg des Islams“ gemeint. Denn 
der Gläubige (Muʾmin) wird der Fürsprache nicht beraubt, auch wenn er eine 
große Sünde begeht. In einem Hadith heißt es: „Ich werde für jene, die große 
Sünden begehen, Fürsprache einlegen.“ Es ist eine Pflicht, der Religion zu folgen, 
die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabenen, brachte. 
Wer dies unterlässt, wird keine Fürsprache erlangen. Im Buch Schirʿat al-islām 

– 427 –



heißt es: „Die Sunna in diesem Hadith meint jene Sachen, deren Ausführung 
eine Pflicht (wādschib) ist. Dies wiederum sind der Glaube und die gottesdienst-
lichen Handlungen der edlen Gefährten, der Gefährtennachfolger und der Nach-
folger der Gefährtennachfolger, möge Allah sich ihrer erbarmen. Jene, die sich 
an diese Sunna klammern, werden ,Ahlus-Sunna‘ (Anhänger der Sunna) genannt. 
Demnach lautet die Bedeutung dieses Hadith: Jene, die sich in den Glaubens-
grundlagen sowie in den Handlungen, die es auszuführen bzw. zu unterlassen 
gilt, von der Ahlus-Sunna trennen, werden die Fürsprache nicht erlangen können.“ 
Siehe auch Kapitel 34 im ersten Abschnitt dieses Buches. 

[Der Hadith „Wer sich zu Zeiten, in denen unter meiner Gemeinde Aufruhr 
und Zwiespalt aufkommen, an meine Sunna klammert, erhält den Lohn von 100 
Märtyrern“ wiederum bedeutet: „Wer an dem Wissen über den Glauben und 
die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya), die in der Zeit der recht-
schaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) herrschend waren, festhält, bekommt 
den Lohn von 100 Märtyrern.“ Im Riyād an-nāsihīn heißt es bei den Ausführungen 
zur Wichtigkeit des Gebets: „Imām Nāsiruddīn Sayyid Abul-Qāsim as-Samarqandī 
schreibt, dass dieser Hadith bedeutet: Wenn es unter meiner Gemeinde zu Zwie-
tracht kommt, erhalten jene, die dem Glauben der Ahlus-Sunna folgen und die 
täglichen fünf Gebete in Gemeinschaft verrichten, den Lohn von 100 Märtyrern.“ 
Daher ist es erforderlich, zuallererst im Einklang mit der Ahlus-Sunna zu glauben, 
danach die Verbote zu meiden, anschließend die Gebote zu erfüllen, dann sich 
von den Makrūh-Handlungen fernzuhalten, danach die Sunna muʾakkada-Hand-
lungen und anschließend die Mustahabb-Handlungen zu verrichten. Wer etwas, 
das in dieser Reihenfolge vorangehend erwähnt wird, nicht einhält, wird keinen 
Nutzen vom Verrichten eines Späteren haben. Und das Unterlassen des Späteren, 
um das Vorangehende einhalten zu können, ist dschāʾiz, ja gar wādschib. Siehe 
in Kapitel 56 den Abschnitt über Istindschā. Wenn beispielsweise jemand, der 
keinen Glauben hat, sich von Sünden fernhält, oder jemand, der fortlaufend 
Harām begeht, die Fard-Handlungen einhält, wird ihm dies im Jenseits nicht 
nützen. Dass jemand, der von diesen genannten Aspekten einen nicht beachtet, 
seinen Bart wachsen lässt, hat keinen Nutzen. Denn das Wachsenlassen des 
Bartes kommt in der obigen Reihenfolger nach diesen. Es kann auch nicht gesagt 
werden, dass das Rasieren des Bartes eine Bidʿa sei. „Bidʿa“ bedeutet nämlich, 
eine Angelegenheit, die im Islam nicht geboten ist, als Ibāda zu verrichten, d. h. 
um Lohn zu erlangen. Kein Muslim rasiert sich den Bart und denkt, dass dies 
Lohn einbringt. Er weiß, dass das Rasieren des Bartes makrūh ist. Er weiß, dass 
es gestattet ist, den Bart zu rasieren, um auf der Prioritätenfolge die vorangehende 
religiöse Pflicht zu erfüllen. Dadurch folgt er den islamischen Bestimmungen, 
also der Sunna. 

Im al-Bahr ar-rāʾiq sowie in Tahtāwīs Superkommentar zum ad-Durr al-
mukhtār bei den Ausführungen über die Dinge, die das Fasten nicht ungültig 
machen, steht: „Öl auf den Schurrbart oder den Bart als Zierde aufzutragen, ist 
makrūh. Das Auftragen von Öl zwecks Dschamāl, d. h. um Hässlichkeit zu be-
seitigen, und um die eigene Würde und Ehre zu bewahren, ist nicht makrūh. 
Wenn etwas, das zwecks Dschamāl durchgeführt wurde, zu einer Zierde führt, 
aber keine Absicht zur Zierde herrschte, ist dies nicht schädlich. Wenn auch das 
Tragen neuer und schöner Anziehsachen zwecks Dschamāl geschieht, ist dies 
mubāh und etwas Gutes. Geschieht es aus Hochmut (Kibr), ist es harām. Wenn 
beim Tragen kein Unterschied in seinem Zustand im Vergleich zu vorher besteht, 
so versteht sich, dass es nicht aus Hochmut ist. Wenn die Länge des Bartes der 
Sunna entspricht, so ist das Einölen, um die Haare länger wachsen zu lassen, 
makrūh tahrīman. Die Sunna-Länge des Bartes beträgt eine Faustlänge. Alles, 

– 428 –



was vom Bart, gemessen ab dem Unterrand der Lippen, über eine Faustlänge hi-
nausgeht, zu kürzen, ist wādschib. Der Hadith „Lasst eure Bärte wachsen!“ be-
deutet nicht: „Lasst ihn über eine Faustlänge wachsen“, sondern damit ist gemeint: 
„Haltet den Bart nicht kürzer als eine Faustlänge und rasiert ihn nicht gänzlich 
ab.“ Denn der ehrwürdige Abdullāh ibn Umar, der Überlieferer dieses Hadith, 
schnitt alles, was eine Faustlänge überschritt, ab. Kein einziger Gelehrter be-
zeichnete es als mubāh, den Bart kürzer als eine Faustlänge zu halten. Das 
Rasieren des Bartes ist der Brauch der Feueranbeter und indischen Juden. Den 
Ungläubigen zu ähneln, ist harām.“ Wie ersichtlich ist, geben die Gelehrten be-
kannt, dass das Wachsenlassen des Bartes eine Sunna ist. Wer behauptet, es sei 
wādschib, widerspricht der Mehrheit (Dschumhūr) der Gelehrten. Den Bart 
kürzer als eine Faust zu schneiden oder abzurasieren mit der Absicht, Frauen 
oder Ungläubigen zu ähneln, ist harām. Wenn es nicht mit der Absicht geschieht, 
ihnen zu gleichen, sondern um dem Brauch des Landes zu folgen, ist es makrūh. 
Es wäre eine Bidʿa, den kurzen Bart als eine Sunna zu betrachten. Wer der Sunna 
keine Wichtigkeit beimisst, wird ein Kāfir. Die Sunna mit einer legitimen Ent-
schuldigung zu unterlassen ist gestattet, ja sogar notwendig, wie es in den Büchern 
steht.] 

Ibn Ābidīn schreibt auf den Seiten 71, 319, 433 und 453: „Wer den Sunna-
Gebeten zwar Wichtigkeit beimisst, sie aber unentschuldigt, aus Faulheit zumeist 
unterlässt, wird getadelt. Doch er wird der Fürsprache nicht beraubt sein.“ Mit 
dem Hadith „Wer die Sunna vor dem Mittagsgebet unterlässt, wird meine Für-
sprache nicht erlangen können“ ist gemeint: „Wer es unentschuldigt und beständig 
unterlässt, dem wird meine Fürsprache, die für dieses Gebet spezifisch ist und 
dazu führt, dass jemand höhere Ränge erlangt, nicht zuteilwerden.“ Dass das 
Unterlassen mit einem Entschuldigungsgrund dem nicht im Wege steht, wird im 
Ibn Ābidīn, im al-Imdād sowie in Tahtāwīs Superkommentar auf Seite 213 
erwähnt. Wer die Sunna-Gebete mit der Absicht der Nachholgebete verrichtet, 
hat die Sunna ohnehin nicht unterlassen. Dass mit Sunna-Gebet ein Gebet gemeint 
ist, das zusätzlich zum Fard-Gebet verrichtet wird, steht auf Seite 421 geschrie-
ben. 

Im Ibn Ābidīn auf Seite 396 und im Madschmaʿ al-anhur auf Seite 112 steht: 
„Wenn jemand ein Nāfila-Gebet verrichtet und dabei einem Imam folgt, der eine 
Fard verrichtet, ist es für ihn nicht fard, in der dritten und vierten Einheit eine 
zusätzliche Sure zu rezitieren, sondern eine Nāfila. Denn dieses Gebet hat nun 
die Form der Fard angenommen.“ Hieraus versteht sich, dass es nicht fard ist, in 
der dritten und vierten Einheit eine weitere Sure zu rezitieren, wenn man anstelle 
von Sunna-Gebeten Nachholgebete verrichtet. Im Uyūn al-basāʾir heißt es auf 
Seite 103: „Im at-Tātārkhāniyya steht: ,Wer nicht weiß, ob er Nachholgebete hat 
oder nicht, für den ist es besser, bei den Sunna-Gebeten des Mittags-, Nachmit-
tags- und Nachtgebets eine weitere Sure zu rezitieren.‘ Damit ist gemeint, dass 
es besser ist, dass er bei den Sunna-Gebeten auch die Absicht für Nachholgebete 
fasst und eine zusätzliche Sure rezitiert.“ 

Dass der Vorsitzende des Fatwa-Rates in Tripolis, der geehrte Rāmiz al-Mulk, 
eine Fatwa erließ, wonach es gestattet ist, beim Verrichten der Fard-Gebete 
anstelle der Sunna-Gebete Nachholgebete zu verrichten, steht in der in Beirut 
veröffentlichten Zeitschrift namens asch-Schihāb, in der Ausgabe vom 14. Dhul-
qaʿda 1388/1969, ausführlich geschrieben. 

 

Dünke dich nicht besser zu sein, stütze dich nicht auf Reichtümer, die vergehen,  
denn ein einziger rauher Wind schon, könnte alles was du hast, wie Heu verwehen. 

– 429 –



75 — ZWEITER BAND, 20. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Tāhir al-Badakhschī geschrieben. Er behandelt 

die Vorzüge des rituellen Gebets und seine Grundelemente, Bedingungen, Adab-
Handlungen sowie das Einhalten der Taʿdīl al-arkān. 

Lob und Preis gebühren Allah, dem Erhabenen! Der Friede sei mit den guten 
Menschen, die Er liebt! Der Brief, den Ihr aus Dschunpur gesandt habt, ist an-
gekommen. Wir wurden traurig, als wir lasen, dass es Euch nicht gut geht. Wir 
erwarten die Nachricht Eurer Genesung. So sendet einen Brief mit jenen, die 
hierherkommen, in welchem Ihr uns von Eurer Genesung schreibt! Berichtet 
uns auch über die spirituellen Zustände, die sich bei Euch ereignet haben! O 
mein geliebter Bruder! Diese Welt ist der Ort der Arbeit. Der Ort des Lohnes 
ist das Jenseits. Bemüht Euch darum, rechtschaffene Taten zu verrichten! Die 
nützlichste dieser Taten und die höchste der gottesdienstlichen Handlung ist das 
Verrichten des Gebets. Das Gebet ist der Grundpfeiler der Religion und die 
Miʿrādsch des Gläubigen. Daher muss man sich darum bemühen, das Gebet gut 
zu verrichten. Die Grundelemente (Arkān, also Farāʾid), die Bedingungen, die 
Sunna- und Adab-Handlungen des Gebets muss man so einhalten und ausführen, 
wie es gewünscht und angemessen ist. Man muss auf die Tumaʾnīna [also darauf, 
dass alle Körperglieder in der Verbeugung (Rukūʿ), in der Niederwerfung 
(Sadschda), nach dem Aufrichten aus der Verbeugung (Qawma) und beim Sitzen 
zwischen beiden Niederwerfungen (Dschalsa) bewegungslos bleiben] und auf 
die Taʿdīl al-arkān [also darauf, für eine kurze Weile still zu verharren, nachdem 
man in diesen vier Positionen zur Ruhe gekommen ist] achten. Viele beachten 
dies nicht und dadurch kommt ihnen ihr Gebet abhanden. Sie führen die Tumaʾnīna 
sowie die Taʿdīl al-arkān nicht aus. Über solche Personen wurden Warnungen 
und Strafen verkündet. Wenn das Gebet korrekt verrichtet wird, vermehrt sich 
die Hoffnung auf Erlösung, denn dadurch hat man den Grundpfeiler der Religion 
errichtet und somit die Möglichkeit erlangt, um zur ewigen Glückseligkeit zu 
fliegen. 

 
O mein Bruder verbringe dein Leben nicht mit Lästerei, 
Hör mir zu, warum folgst du der Weltlichkeit, sie ist nur eine Einbilderei! 

 
O Uneinsichtiger, lass dich nicht täuschen von der geschmückten Weltlichkeit,  
Wer sich ihr verfallen lässt, wird später sein, voller Niedergeschlagenheit! 

 
Wenn du mit Achtung schaust, auf die Menschen, die verfallen sind dieser Welt, 
Kampf und Streit sind ihr tägliches Brot, denn bei ihnen dreht sich alles nur um Geld. 

 
Jeder wird sterben, auch die, die sagen: „Die Welt dreht sich um meine Wenigkeit“, 
Bewusst soll dir sein, Allah erschuf diese Welt, beruhend auf Vergänglichkeit.  

 
Rennst du weg von ihr, rennt sie dir nach; rennst du ihr nach, rennt sie weg von dir,  
Folgendes Zitat trifft es genau: „Die Welt ist wie dein Schatten, eine Reflexion von dir.“ 

 
Ein besonnener Mensch wird keinen Wert schenken, dieser Welt, 
Seine Reife schützt ihn davor, verfallen zu sein, dieser Welt. 

 
Wer dieser Welt verfallen ist, wird fern bleiben vom Genuss des Gebets, 
Dieses Gedicht soll dazu dienen, dich zu erinnern an den Genuss des Gebets. 

– 430 –



76 — ZWEITER BAND, 87. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Fath Khān aus Afghanistan geschrieben. Er behandelt 

die Taʿdīl al-arkān, das Festhalten an den islamischen Bestimmungen und das 
Meiden der üblen Neuerungen. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen! Wohlergehen und Frieden seien 
mit seinen erwählten und geliebten guten Menschen! Euer Brief, in dem von 
Eurer wertvollen Liebe und aufrichtigen Bindung zu diesem Bedürftigen die 
Rede ist, erreichte uns. Möge Allah, der Erhabene, die Liebe zu den Großen in 
unseren Herzen verankern! Der erste Ratschlag an die glückseligen und ehren-
werten Freunde ist das Festhalten an der reinen Sunna von Muhammad Mustafā, 
Friede sei mit ihm. D. h. die erste Pflicht eines jeden Muslims besteht darin, den 
Islam zu befolgen und sich von dem, was im Islam Missfallen findet, und den 
üblen Neuerungen (Bidʿa) fernzuhalten. 

Wenn jemand eine verlassene oder vergessene Sunna wiederbelebt, bekommt 
er den Lohn von 100 Märtyrern. Wie hoch ist dann wohl der Lohn für die Wie-
derbelebung einer Fard oder eines Wādschib! Daher muss man im Gebet sehr 
auf die Taʿdīl al-arkān achten, d. h. in der Verbeugung, der Niederwerfung, der 
Qawma und der Dschalsa soll man nach der Tumaʾnīna, also nachdem alle Glieder 
bewegungslos geworden sind, ein wenig still verharren. Die meisten hanafītischen 
Gelehrten sagten, dies sei wādschib. Imām Abū Yūsuf, Imām asch-Schāfiʿī [und 
Imām Mālik] wiederum sagten, dies sei fard. Einige der hanafītischen Gelehrten 
hingegen sagten, es sei sunna. Die meisten Muslime halten sich nicht daran. Wer 
diese eine Handlung wiederbelebt, bekommt mehr Lohn als 100 Märtyrer, die 
auf dem Wege Allahs kämpften und ihr Leben opferten. Dies gilt für sämtliche 
Bestimmungen der Scharia (al-Ahkām asch-scharʿiyya). D. h. jeder, der etwas, 
das halāl, harām, makrūh, fard, wādschib oder sunna ist, lehrt und die Menschen 
zum Einhalten veranlasst, bekommt einen solchen Lohn. 

Einen [Cent], den jemand ohne legitimen Grund durch Gewalt einer anderen 
Person entrissen hat, dieser Person zurückzugeben, ist um ein Vielfaches ver-
dienstvoller, als hunderte [Euro] Almosen zu geben. Es wurde berichtet: Wenn 
jemand die gottesdienstlichen Handlungen der Propheten, Friede sei mit ihnen, 
verrichtet, jedoch die Schuld des Rechtes einer anderen Person von einem [Cent] 
auf sich trägt, er nicht in das Paradies einziehen kann, solange er diesen einen 
[Cent] nicht zurückzahlt. Es gehört zu den Rechten der Menschen, dass ein Mann, 
der sich von seiner Ehefrau scheiden lässt, ihr das Brautgeld (Mahr) zahlt. [Ibn 
Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band auf Seite 
276: „Das Kind einer anderen Person zu schlagen, ist nicht erlaubt, selbst wenn 
es der Vater befohlen haben sollte. Der Lehrer darf seinen Schüler dreimal mit 
der Hand schlagen, um ihn zum Lernen zu bewegen. Es ist nicht erlaubt, dass er 
ihn mit einem Stock schlägt.“] 

Kurzgefasst: Nachdem man das Äußere (Zāhir), also alle Glieder, mit der 
Einhaltung der Bestimmungen der Scharia geschmückt hat, soll man sich dem 
Inneren (Bātin) zuwenden und somit die zu verrichtende Handlung von der Got-
tesvergessenheit (Ghafla) fernhalten. Ohne die Hilfeleistung des Herzens ist es 
äußerst schwierig, dass die Glieder mit dem Festhalten an den islamischen Be-
stimmungen geschmückt werden. Die Gelehrten erteilen Fatwas in der Form, 
dass dieses und jenes erlaubt ist oder nicht. Diese in die Tat umzusetzen, ist 
jedoch Sache der Gottesfreunde. Sich um die Reinigung und Erleuchtung des 
Herzens zu bemühen führt dazu, dass sich jedes Glied an die islamischen Be-
stimmungen hält. Wer sich jedoch nur mit dem Herzen beschäftigt und die isla-
mischen Bestimmungen missachtet, ist ein Mulhid, jemand, der vom rechten Weg 

– 431 –



abgewichen ist. Dass in den Herzen und Seelen solcher Menschen etwas aufkommt, 
ist einzig und allein Istidrādsch, d. h. sie werden Stufe um Stufe, allmählich in 
die Tiefen der Hölle hinabgeführt. Ein Zeichen dafür, dass das, was im Herzen 
und in der Seele entsteht, richtig und gut ist, besteht darin, dass sämtliche Glieder 
mit dem Festhalten an den islamischen Bestimmungen geschmückt werden. Genau 
dies ist der rechte Weg, der Weg der Erlösung! Möge Allah, der Erhabene, uns 
alle auf diesem rechten Weg halten! Āmīn. 

[In Artikel 33 der Mecelle heißt es: „Der Notzustand hebt die Rechte anderer 
nicht auf.“ Ist eine Person kurz vor dem Hungertod, darf sie zwar von dem Ei-
gentum eines anderen so viel verzehren, wie zum Überleben notwendig ist, doch 
sie muss den Wert oder ein gleichwertiges Gut zurückzahlen. Das Eigentum eines 
anderen zu verzehren, ist eine größere Sünde als der Konsum von Wein.] 

 
Wie schön sind doch die Augen, die das Schöne betrachten. 

Wie erhoben sind doch die Herzen, die für ihn brennen! 

77 — ZWEITER BAND, 69. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Murād al-Badakhschī geschrieben. Er be-

handelt die Tumaʾnīna und Taʿdīl al-arkān im Gebet, das Ausrichten der Ge-
betsreihen in der Moschee, die Korrektur der Absicht beim Feldzug gegen die 
Ungläubigen, das Tahaddschud-Gebet und das Achten darauf, die Nahrungsmittel 
von dem auszuwählen, was halāl ist. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen! Mögen das Wohlergehen und der 
Friede mit Seinen auserwählten Dienern sein, mit denen Er zufrieden ist. Euer 
Brief ist angekommen. Da daraus zu entnehmen ist, dass unsere Freunde nicht 
vom rechten Weg abgewichen sind, hat uns dies sehr erfreut. Möge Allah, der 
Erhabene, Eure Aufrichtigkeit und Eure Standhaftigkeit auf dem rechten Weg 
vermehren. Ihr schreibt: „Wir setzen gemeinsam mit unseren Freunden die von 
Euch gegebene Aufgabe fort. Die fünf täglichen Gebete verrichten wir in Ge-
meinschaft mit 50 bis 60 Personen.“ Dafür sei Allah, der Erhabene, gepriesen 
und Ihm sei gedankt! Welch große Gabe ist es doch, dass das Herz mit Allah, 
dem Erhabenen, ist und dass der Körper und die Glieder damit geschmückt 
werden, die islamischen Bestimmungen auszuführen. Zu dieser Zeit sind die 
meisten Menschen, was die Verrichtung des Gebets betrifft, nachlässig. Sie achten 
nicht auf die Tumaʾnīna sowie auf die Taʿdīl al-arkān. Daher sah ich mich dazu 
veranlasst, Euch, die ich liebe, auf diesen Punkt aufmerksam zu machen. Hört 
also gut zu! Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Der größte Dieb ist der-
jenige, der von seinem eigenen Gebet stiehlt.“ Man fragte ihn: „O Gesandter 
Allahs! Wie stiehlt jemand von seinem Gebet?“ Er antwortete: „Indem er die 
Verbeugung und Niederwerfungen des Gebets nicht korrekt verrichtet.“ Einmal 
sagte er: „Wer in der Verbeugung und in den Niederwerfungen den Rücken ord-
nungsgemäß platzierend nicht etwas verharrt, dessen Gebet akzeptiert Allah, 
der Erhabene, nicht.“ Eines Tages sah unser Prophet, Friede sei mit ihm, jemanden, 
der während des Gebets die Verbeugung und Niederwerfungen nicht korrekt 
verrichtete, und sprach zu ihm: „Fürchtest du nicht, in einer anderer Religion 
als der von Muhammad zu sterben, da du deine Gebete auf diese Weise verrich-
test?“ Er sagte auch: „Wenn jemand von euch beim Verrichten des Gebets sich 
nicht ganz aus der Verbeugung erhebt und aufrecht zum Stehen kommt, sodass 
alle seine Glieder im Stehen an ihren Plätzen zur Ruhe kommen, so ist sein 

– 432 –



Gebet nicht vollständig.“ Ein anderes Mal sagte er: „Solange man zwischen den 
beiden Niederwerfungen nicht aufrecht sitzt, ist das Gebet nicht vollständig.“ 
Eines Tages sah unser Prophet, Friede sei mit ihm, dass jemand beim Verrichten 
des Gebets nicht die Regeln und Grundlagen des Gebets befolgte, beim Aufrichten 
aus der Verbeugung nicht aufrecht im Stehen verharrte und zwischen den beiden 
Niederwerfungen nicht die Sitzposition einnahm. Daraufhin sprach er zu diesem 
Mann und sagte: „Wenn du deine Gebete auf diese Weise verrichtend stirbst, 
wird man dich am Tag des Jüngsten Gerichts nicht zu meiner Umma zählen.“ 
Bei einer anderen Gelegenheit sagte er: „Wenn du in diesem Zustand stirbst, 
dann stirbst du nicht in der Religion Muhammads.“ Abū Hurayra, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, sagte: „Derjenige, der 60 Jahre lang alle seine Gebete 
verrichtet und von dem dennoch kein einziges angenommen wird, ist jener, der 
seine Verbeugung und Niederwerfungen nicht korrekt macht.“ Zayd ibn Wahb, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sah, dass jemand bei der Verrichtung des 
Gebets die Verbeugung und Niederwerfungen nicht korrekt durchführte. Er rief 
ihn zu sich und fragte, wie lange er schon so bete. Als der Mann antwortete, dass 
er seit 40 Jahren so bete, sagte er ihm: „Du hast 40 Jahre lang kein Gebet 
verrichtet. Wenn du in diesem Zustand stirbst, wirst du nicht in der Sunna [also 
in der Religion] von Muhammad, Friede sei mit ihm, sterben.“ 

Im al-Awsat von Tabarānī, möge Allah sich seiner erbarmen, ist aufgezeichnet: 
„Wenn ein Muslim sein Gebet schön verrichtet, die Verbeugung und Nieder-
werfungen korrekt macht, dann freut sich jenes Gebet und wird lichtvoll. Die 
Engel tragen jenes Gebet zum Himmel empor. Jenes Gebet spricht gute Bittgebete 
für den, der es verrichtet hat, und sagt: ‚So wie du mich davor bewahrt hast, man-
gelhaft zu sein, so möge Allah, der Erhabene, dich beschützen.‘ Wenn das Gebet 
nicht schön verrichtet wird, dann wird es dunkel. Die Engel sind angewidert von 
diesem Gebet und heben es nicht zum Himmel empor. Jenes Gebet spricht 
schlechte Bittgebete für den, der es verrichtete. Es sagt: ‚Du hast mich verschwen-
det, mich in einen schlechten Zustand versetzt, und so möge Allah, der Erhabene, 
dich Verlust erleiden lassen.‘ “ Daher muss man sich bemühen, das Gebet korrekt 
zu verrichten, die Taʿdīl al-arkān korrekt durchzuführen und ebenso die Rukūʿ, 
die Sadschda, die Qawma [das Stehen nach dem Aufrichten aus der Rukūʿ] und 
die Dschalsa [das Sitzen zwischen den beiden Niederwerfungen] korrekt zu ver-
richten. Wenn man andere sieht, die diese Sachen nicht korrekt verrichten, sollte 
man sie darauf aufmerksam machen. Man sollte seinen muslimischen Geschwistern 
helfen, ihre Gebete korrekt zu verrichten. Man sollte dafür Sorge tragen, dass 
die Tumaʾnīna [also, dass die Glieder in einer jeweiligen Position zur Ruhe kom-
men] und die Taʿdīl al-arkān [also das stille Verharren in einer jeweiligen Position 
für die Dauer, in der einmal „Subhānallāh“ gesagt werden kann] zur Gewohnheit 
werden. Leider berauben sich die meisten Muslime der Ehre der Verrichtung 
dieser Handlungen, sodass diese Gabe abhandengekommen ist. Es ist äußerst 
wichtig, diese Handlungen ans Licht zu bringen. Unser Prophet, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Wer eine meiner vergessenen Sunan wiederbelebt, bekommt den 
Lohn von 100 Märtyrern.“  

Man sollte auch darauf achten, dass die Gebetsreihen gerade sind, wenn man 
das Gebet in Gemeinschaft verrichtet. Man sollte sich nicht etwas vor oder etwas 
hinter die Gebetsreihe stellen. Jeder sollte versuchen, in einer Reihe zu stehen. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, pflegte zuerst die Gebetsreihen auszurichten 
und erst dann das Gebet zu verrichten, und er sagte: „Die Gebetsreihen gerade 
zu machen, ist ein Teil des Gebets.“ O mein Herr! Beschere uns von Deiner 
Schatzkammer der unendlichen Barmherzigkeit! Bewahre uns alle auf dem 
rechten Weg! 

– 433 –



Mein glückseliger und verehrter Bruder! Taten und gottesdienstliche Hand-
lungen werden durch die Absicht aufrichtig. Wenn man sich auf einen Feldzug 
gegen die Ungläubigen begibt, muss man zuerst die Absicht korrigieren. Erst 
dann kann man Lohn erlangen. Die Absicht hinter dem Feldzug muss sein, den 
Namen Allahs, des Erhabenen, sowie Seine Religion zu verbreiten und zu erheben 
und die Feinde der Religion zu schwächen und ihnen eine Niederlage zuzufügen. 
[Die Absicht muss sein, die Religion Allahs, des Erhabenen, Seinen Dienern be-
kannt zu machen, die Menschen vom Unglauben und der Unwissenheit zu befreien 
und sie zum Glauben und zur ewigen Glückseligkeit zu führen. Man soll sich 
nicht mit der Absicht, Menschen zu töten oder zu verletzen, zum Dschihad 
begeben. „Dschihad“ bedeutet, die Ungläubigen (Kuffār) mit Gewalt vom Un-
glauben zu befreien.] Denn uns Muslimen wurde dies so geboten und dies ist, 
was Dschihad bedeutet. Andere Absichten dürfen nicht gehegt werden, ansonsten 
erlangt man den Lohn des Dschihad nicht. Dass die Veteranen von der Reichskasse 
eine Besoldung erhalten, tut dem Dschihad keinen Abbruch und mindert nicht 
den Lohn des Dschihad. [Damit alle gottesdienstlichen Handlungen angenommen 
werden, müssen sie ausschließlich für das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, 
verrichtet werden und man muss bei ihnen auf die genannte Weise eine Absicht 
fassen.] Schlechte Absichten verderben die gottesdienstliche Handlung. Die Ab-
sicht muss korrigiert und die Besoldung genommen werden und die Person muss 
in den Dschihad ziehen. Man soll den Lohn dafür erwarten, Veteran und Märtyrer 
zu werden. Ich beneide Euren Zustand und gönne ihn Euch. Ihr werdet damit 
beehrt, dass Eure Herzen im Gedenken Allahs, des Erhabenen, sind, Eure Glieder 
das Gemeinschaftsgebet verrichten und Ihr darüber hinaus Dschihad gegen die 
Islamfeinde, die Ungläubigen führt [und die Religion Allahs, des Erhabenen, 
auch unter den Ungläubigen verbreitet]. Wer vom Schlachtfeld heil zurückkehrt, 
wird ein Veteran (Ghāzī), ein Glaubenskämpfer (Mudschāhid). Wer stirbt, wird 
ein Märtyrer (Schahīd) und erlangt die größten Belohnungen und unvorstellbare 
Gaben. Doch ich will erneut wiederholen, dass dies nur dann der Fall ist, wenn 
die Absicht korrigiert ist. Wenn diese reine Absicht nicht im Herzen aufkommt, 
muss die Person sich dazu zwingen und Allah, den Erhabenen, anflehen, dass 
diese Absicht Eingang in sein Herz findet. 

Damit eine Person, die im Krieg seitens der Ungläubigen umgebracht oder in 
Friedenszeiten von Unterdrückern durch Folter getötet wird, als Märtyrer gilt, 
muss sie mit Glauben im Herzen sterben. 

[Anmerkung: Seit Ādam, Friede sei mit ihm, haben immer und überall schlechte 
Menschen gute Menschen angegriffen – bis heute. Allah, der Erhabene, erschafft 
alles mit Mitteln und Anlässen. Die Strafe der Schlechten lässt Er ihnen wiederum 
durch andere schlechte Menschen zukommen. Die Grausamen, die Unterdrücker 
bestraft Er auch in dieser Welt. Zusammen mit den Schlechten ereilt die Strafe 
auch die Guten. All solche Muslime sowie Muslime, die in Kriegen fallen oder 
bei Unfällen ums Leben kommen, sind „Märtyrer“ (Schahīd). Gute, unschuldige 
Muslime, die im Diesseits von Leid getroffen werden, werden im Jenseits dafür 
reichliche Gaben erlangen. In den Büchern über den Islam steht geschrieben, 
dass man Glauben (Iman) haben muss, um die jenseitigen Segen und Gaben er-
langen zu können. Diese Bücher sind heutzutage überall auf der Welt erhältlich. 
Wer diese Bücher liest, aber die darin vermittelten Inhalte leugnet, wird „Kāfir“ 
(Ungläubiger) genannt. Wer aber keine Kunde vom Islam erhält, der ist kein 
Kāfir. Wer vom Islam Kunde erhält und das Einheitsbekenntnis, also „Lā ilāha 
illallāh Muhammadun rasūlullāh“ ausspricht und daran glaubt, wird zu einem 
Muslim. Die Bedeutung des Einheitsbekenntnisses lautet: „Es gibt keinen Gott 
außer Allah und Muhammad, Friede sei mit ihm, ist der Gesandte Allahs.“ Wer 

– 434 –



Muslim wird, folgt dem letzten Propheten Allahs. An vielen Orten haben Un-
gläubige und Despoten unschuldige Muslime, Frauen und Kinder ermordet. Mus-
lime, die derart getötet werden, sind Märtyrer. Qualen, die ihnen während des 
Todes zugefügt werden, spüren sie nicht. Während des Sterbens sehen sie eine 
Vorschau auf die paradiesischen Gaben und Segen, die ihnen im Grab zuteil-
werden, und erfreuen sich daran. Die Märtyrer spüren während ihres Todes 
keinen Schmerz. Sie sind erfreut und erheitert, denn sie beginnen bereits die 
Segen und Gaben des Paradieses zu erlangen. In einem Hadith heißt es: „Das 
Grab eines Muslims ist von den Paradiesgärten.“] 

Ein weiterer Ratschlag an meine Freunde dort ist, dass Ihr das Tahaddschud-
Gebet verrichtet [d. h. gegen Ende der Nacht ein Gebet verrichtet]. Unsere 
Großen verrichteten dieses Gebet immer. Ich sagte Euch auch damals, als Ihr 
hier wart, dass wenn Ihr zu dieser Zeit nicht aufwachen könnt, Ihr jenen in Eurem 
Hause sagen sollt, dass sie Euch in jedem Fall wecken. Sie sollen Euch nicht im 
Schlaf der Unachtsamkeit schlummern lassen. Wenn Ihr auf diese Art einige 
Nächte aufwacht, werdet Ihr Euch daran gewöhnen und folglich mit Leichtigkeit 
aufwachen und diese Glückseligkeit erreichen. 

Ein anderer Ratschlag meinerseits ist, dass man beim Essen vorsichtig sein 
soll. Es ist nicht richtig, dass ein Muslim alles verzehrt, was er an jedem beliebigen 
Ort vorfindet. Er muss sich darüber im Klaren sein, ob der Ursprung seiner 
Speisen halāl oder harām ist. Der Mensch ist ja nicht auf sich allein gestellt, auf 
dass er tun und lassen könne, was er weiß und denkt. Wir haben einen erhabenen 
Schöpfer und Eigentümer. Dieser gab Befehle und Verbote. Er gab uns mittels 
Seiner Propheten, Friede sei mit ihnen, die eine Barmherzigkeit für die Welten 
sind, bekannt, was Ihm gefällt oder missfällt. Wie schandhaft und armselig ist 
doch derjenige, der sich wünscht, was seinem Eigentümer und Schöpfer missfällt. 
Er möchte alles benutzen, ohne die Erlaubnis des Eigentümers einzuholen. Solche 
Menschen sollen sich schämen, denn sie benutzen in dieser Welt diese Sachen 
nicht, ohne deren vorübergehenden Eigentümer zu fragen. Sie achten auf die 
Rechte derer, die nicht deren wahrhaftigen Eigentümer sind, doch im Gegenzug 
schenken sie den Worten des wahrhaftigen Eigentümers keine Beachtung, obwohl 
Er die Sachen, die Ihm missfallen, ausdrücklich, mit Nachdruck verbietet und 
jene, die diese Sachen begehen, mit schweren Strafen warnt. Zeigt dieser Zustand 
das Muslimseins oder den Unglauben? Dies sollte man gut bedenken! Der To-
deszeitpunkt ist noch nicht gekommen, die Möglichkeiten sind noch gegeben 
und es ist möglich, die alten Fehler zu korrigieren. Denn es heißt in einem Hadith: 
„Wer seine Sünden bereut, gleicht jemanden, der keine Sünden begangen hat.“ 
Dieser Hadith ist eine frohe Botschaft an jene, die Fehler begangen haben. Wenn 
jemand jedoch bewusst und absichtlich eine Sünde begeht und diese jedem mitteilt 
und keinerlei Scham in sich wegen der Sünde trägt, ist er ein Heuchler (Munāfiq). 
Die Tatsache, dass er sich als Muslim ausgibt, wird ihn nicht vor der Bestrafung 
retten. Wozu bedarf es noch mehr und schwerwiegender zu sprechen als dies? 
Dem, der bei Verstand ist, genügt ein einziges Zeichen. 

Und lasst mich Euch auch sagen, dass man an furchterregenden Orten und 
gegenüber dem Feind die Sure „Li-īlāfi“ rezitieren soll, um sich sicher und 
beruhigt zu fühlen. Dies ist ein erprobtes Mittel. Man sollte sie täglich in der 
Nacht und am Tag jeweils wenigstens 11 Mal rezitieren. In einem Hadith heißt 
es: „Wenn jemand an einen Ort kommt und ,Aʿūdhu bi-kalimātillāhit-tāmmāti 
min scharri mā khalaqa‘ liest, wird ihm nichts Schaden und Übel zufügen, bis er 
sich von diesem Ort erhebt.“ [Um sich vor etwas Furchterregendem zu schützen 
und einen Wunsch erfüllt zu bekommen, sollte von Vers 37 der Sure Tāhā ab 
„wa-la-qad“ bis „alā aynī“ am Ende des 39. Verses mit Tinte auf ein Blatt Papier 

– 435 –



geschrieben und siebenmal um etwas gewickelt und bei sich getragen werden. 
Der Nutzen hiervon wurde oftmals bezeugt.] Möge Allah, der Erhabene, jenen, 
die sich auf dem rechten Pfad befinden, Wohlbefinden bescheren! Āmīn. 
 

78 — DAS ENTRICHTEN DER ZAKĀT 
Das Entrichten der Zakāt wurde im zweiten Jahr nach der Hidschra im Monat 

Ramadan zur Pflicht (Fard). Die Zakāt (soziale Pflichtabgabe, Almosensteuer) 
hat nur eine einzige Fard, nämlich, dass jeder Muslim die zakātpflichtigen Güter, 
die sein vollgültiges Eigentum sind und die Mindestmenge für die Pflicht zur 
Zakāt (Nisāb) erreicht haben, zu einer bestimmten Zeit, in einer bestimmte 
Menge mit der Absicht der Zakāt trennt und den zustehenden Muslimen verteilt. 
Mit „vollgültiges Eigentum“ (Milk tāmm) sind eigene Güter gemeint, die auf 
rechtmäßige (halāl) Weise erworben wurden und deren Verwendung möglich 
und halāl ist [also Güter, die selbst (ayn) und deren Nutzen sich in der Verfü-
gungsgewalt und der Macht des Eigentümers befinden]. Stiftungsgüter sind nie-
mandes Eigentum. Wenn jemand auf verbotene (harām) Weise, beispielsweise 
durch Usurpation, Diebstahl, Bestechung, Glücksspiel, Alkoholverkauf und 
durch unwirksame Käufe angeeignete Güter nicht mit den eigenen auf recht-
mäßige Weise erworbenen Gütern vermischt hat oder die von verschiedenen 
Personen genommenen verbotenen Güter nicht miteinander vermischt hat, sind 
diese verbotenen Güter nicht sein Eigentum. Es ist nicht halāl, diese zu gebrauchen 
oder für den Lebensunterhalt zu verwenden. Mit ihnen dürfen auch keine Mo-
scheen gebaut und andere Wohltaten verrichtet werden. Die Zakāt von ihnen 
zu entrichten ist nicht fard. D. h. sie werden nicht in die Berechnung des Nisāb 
einbezogen. Wenn die Eigentümer oder deren Erben bekannt sind, ist es fard, 
dass er sie ihnen zurückgibt. Wenn diese unbekannt sind, verteilt er alles als 
Almosen an die Armen. Taucht später der Eigentümer auf und verlangt eine 
Wiedergutmachung, gibt er ihm diese. Güter, die verderben, wenn der Eigentümer 
nicht rechtzeitig aufgefunden wird, dürfen verwendet werden und eine Entschä-
digung wird anstelle dieser Güter geleistet, entweder indem entsprechende 
Güter bezahlt werden oder der Wert. Siehe Kapitel 42 im ersten Abschnitt sowie 
Seite 452. Der Gesellschafter einer Handelsgesellschaft ist verpflichtet, die Zakāt 
für seinen eigenen Anteil zu berechnen und zu entrichten, wenn sein Anteil die 
Nisāb-Menge erreicht. Ibn Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen zum Kauf 
und Verkauf: „Es ist nicht gestattet, dass die Religionsgelehrten die Lebensmittel, 
die sie von den Stiftungen erhalten, verkaufen, bevor sie diese entgegengenommen 
haben. Denn auch wenn dies ein verdienter Lohn ist, gilt ein Gut, das nicht in 
Besitz genommen wurde, auch wenn sie jemandem zusteht, nicht als Eigentum. 
Wenn die Beute von einem Feldzug gegen den Feind ins islamische Herrschafts-
gebiet (Dār al-islām) gebracht wird, gewinnen die Soldaten ein Recht auf diese 
Beute. Doch vor ihrer Verteilung gilt sie nicht als ihr Eigentum.“ Daher werden 
Gehälter und Löhne von Beamten und Arbeitnehmern nicht zu ihrem Eigentum, 
bevor sie diese erhalten haben. Bevor dieses Entgelt nicht in ihren Besitz 
übergeht, wird es nicht in den Nisāb einkalkuliert, d. h. die Zakāt für sie wird 
nicht entrichtet. Das Geld, das ihnen von Gewerkschaften oder Versicherungen 
abgezogen wird, oder die Abzüge für Anleihen, werden nicht in die Berechnung 
der Zakāt einbezogen. Wenn es nach Jahren gesammelt in Besitz genommen 
wird, wird lediglich das erhaltene Geld in die Berechnung des Nisāb jenes Jahres 
einkalkuliert. Mit Wertpapieren jedoch, die als Gegenleistung für einen Verkauf 
entgegengenommen werden, verhält es sich anders. Diese sowie Aktien und 
Anleihen werden jedes Jahr in die Berechnung der Zakāt einkalkuliert. 

– 436 –



Die Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule sagten, dass jeder Mukallaf, 
d. h. jeder freie Muslim, der verstandesreif (āqil) ist und geschlechtsreif (bāligh) 
[also das Alter erreicht hat, in welchem er groß rituell unrein (dschunub) wurde, 
und begonnen hat, die Ganzkörperwaschung zu vollziehen], ob Mann oder Frau, 
die Zakāt entrichten muss, falls die Bedingungen dafür erfüllt sind. Das Entrichten 
der Zakāt geschieht durch die Übergabe von Eigentum an arme Muslime. D. h. 
das Gut muss in die Hände der Armen gegeben werden. Wenn ein armes und 
verstandesreifes Waisenkind von seinem Vormund gespeist wird, gilt dies nicht 
als Zakāt. Wenn er die Speise in die Hände des Waisenkindes gibt oder es 
kleidet, gilt es als Zakāt. Speist man gemeinsam mit einem armen, nicht ver-
standesreifen Waisenkind, gilt dies als Zakāt. Vormund (Walī) wird man dadurch, 
dass man vom Vater des Waisenkindes oder durch richterlichen Beschluss dafür 
bestimmt wird. Da diese Person das Recht hat, die Geschenke, die dem Wai-
senkind gegeben werden, entgegenzunehmen und diesem zu übergeben, kann 
er selbst mit seiner eigenen Zakāt Kleidung, Nahrungsmittel und andere not-
wendige Sachen kaufen und diese dem Waisenkind geben. Dass es sich mit Un-
terhalt, der durch richterlichen Beschluss an arme Verwandte gezahlt wird, 
ebenfalls so verhält, steht im al-Bazzāziyya geschrieben. Anderen Armen muss 
er das Zakāt-Gut ohne Änderung geben. Imām an-Nasafī schreibt im az-Zahīra: 
„Wenn ein Reicher Nahrung einkauft und damit die Armen speist, hat er die 
Zakāt nicht entrichtet, wie im az-Ziyādāt geschrieben steht.“ In den Büchern 
al-Bazzāziyya und al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wenn das Fleisch eines Op-
fertieres mit der Absicht der Zakāt für die Schafe an einen Armen gegeben 
wird, zählt dies nicht als Zakāt.“ Im al-Īdāh steht: „Die Zakāt für ein Kind oder 
einen Geisteskranken wird dessen Vater oder sorgeberechtigten Verwandten 
oder Vormund ausgehändigt.“ 

In allen vier Rechtsschulen gibt es vier Arten von zakātpflichtigen Gütern: 
1. Vierbeinige Tiere, die ohne Entgelt die meiste Zeit des Jahres grasend 

auf Weiden verbringen.  
2. Gold und Silber. 
Der Autor des Buches ad-Durr al-muntaqā, möge Allah sich seiner erbarmen, 

schreibt: „Gold und Silber mit mehr als 12 Karat werden in die Nisāb-Berechnung 
einbezogen. Es spielt hierbei keine Rolle, ob diese als Zahlungsmittel verwendet 
werden, auf legitime Weise Verwendung finden wie bei Frauenschmuck, auf 
verbotene Weise verwendet werden wie beim Goldring für Männer, aufbewahrt 
werden für den Kauf eines Hauses, von Speisen oder eines Leichentuches, und 
gleich, ob es ein Bedarfsgegenstand ist wie ein Schwert [oder ein Goldzahn].“ 
Wie zu sehen ist, ist es für Männer harām, Goldringe zu tragen. Siehe auch die 
viertletzte Seite des 41. Kapitels im zweiten Abschnitt dieses Buches. 

3. Zwecks Handel gekaufte und aufbewahrte „Handelswaren“. 
Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei seinen Ausfüh-

rungen zu den Gründen und Bedingungen der Zakāt: „Die Waren müssen mit 
Handelsabsicht eingekauft werden. Dinge, die von den Feldern hervorkommen, 
von denen der Zehnt (Uschr) entrichtet werden muss, oder als Erbe erhalten 
werden, oder Dinge, die durch Annahme zum Eigentum werden, wie z. B. das 
Geschenk oder Vermächtnis, gelten nicht als Handelswaren, selbst wenn bei 
diesen der Handel beabsichtigt wird. Denn die Handelsabsicht befindet sich nur 
beim Kauf und Verkauf. Wenn beispielsweise jemand, der den Weizen von 
seinen Feldern nimmt und den Zehnten für sie entrichtet oder dem vom Erbe 
Güter zukommen, diese mit der Absicht, sie zu verkaufen, aufbewahrt, sie die 
Nisāb-Menge überschreiten und ein Jahr stehen, ist kein Zakāt für sie erforder-

– 437 –



lich.“ Wenn er aber Weizen, das er mit Handelsabsicht [also mit der Absicht, 
ihn zu verkaufen] eingekauft hat, auf seine Felder sät, oder er beabsichtigt, ein 
Tier oder Stoff, das er mit Handelsabsicht gekauft hat, für sich selbst zu gebrau-
chen, werden diese nicht mehr als Handelsware gezählt. Fasst er danach die 
Absicht, diese zu verkaufen, gelten sie nicht als Handelsware. Wenn er sie 
verkauft oder vermietet, gilt die Ware, die er durch den Verkauf erhält, als Han-
delsware. Wenn er bei Gütern, die er für den Eigengebrauch gekauft hat, nach 
dem Kauf oder bei Gütern, die er geerbt hat, oder bei Gütern, die durch Annahme 
sein Eigentum wurden, so im Falle von Geschenken, Vermächtnissen und Al-
mosen, beim Entgegennehmen oder bei Weizen, das er von seinen Feldern 
nimmt, den Verkauf beabsichtigt, gelten sie nicht als Handelswaren. Wenn er 
diese verkauft und beim Verkauf beabsichtigt, den Erwerb dessen beim Handel 
zu verwenden, dann wird der Gegenwert dieser Waren als Handelsware gewertet. 
Denn der Handel ist eine Handlung und geschieht nicht nur mit einer Absicht. 
Es muss auch damit begonnen werden. Das Unterlassen des Handels jedoch ge-
schieht nur mit einer Absicht. Tatsächlich erfolgt die Unterlassung einer jeden 
Handlung nur mit einer Absicht. So wird ein Mensch mit der alleinigen Absicht 
kein Reisender oder sein Fasten wird nicht gebrochen. Der Kāfir wird mit allei-
niger Absicht kein Muslim und ein Tier nicht zum Sāʾima-Tier (Weidetier). Das 
Gegenteil dieser geschieht jedoch durch die alleinige Absicht. Gold- und Sil-
berwaren sowie Papiergeld, unabhängig davon, wie sie in den Besitz gelangt 
sind, gelten als zakātpflichtige Güter. 

4. Die Erträge aller Ländereien, die mit Regenwasser oder Fluss- und Bach-
wasser bewässert werden und auf die keine Landsteuer (Kharādsch) anfällt 
[auch wenn es keine Uschr-pflichtigen Ländereien sind] sowie die Erträge von 
Stiftungsländereien. Der Zakāt dieser Art wird „Uschr“ (Zehnt) genannt. Das 
Entrichten des Uschr wurde im edlen Koran in Vers 141 der Sure al-Anʿām ge-
boten und die Abgabemenge von 1/10 wurde im Hadith vermittelt. Der Uschr 
ist ein Zehntel des Ertrages. Der Anteil der Kharādsch hingegen kann 1/5, 1/4, 
1/3 oder gar bis 1/2 betragen. Von Feldern muss entweder der Uschr oder die 
Kharādsch gegeben werden. Wer Schulden hat, zieht sie nicht ab, sondern ent-
richtet den Uschr vollständig. 

Die Fard der Zakāt ist eine einzige, nämlich das Fassen der Absicht. Die 
Absicht wird im Herzen gefasst. Wenn beim Trennen der Zakāt des Besitzes 
oder beim Geben an einen armen Muslim die Absicht gefasst wird: „Ich werde 
für das Wohlgefallen Allahs die Zakāt geben“, so ist es gestattet, dass man beim 
Geben an den Armen oder den Stellvertreter (Wakīl), den er ernannt hat, damit 
dieser die Zakāt an Arme verteilt, sagt, dass es sich um ein Darlehen oder ein 
Geschenk handele. Hierbei sind nicht die Worte ausschlaggebend. Wenn jemand 
die Zakāt und die Sadaqa gemeinsam beabsichtigt, so gilt dies nach Imām Abū 
Yūsuf als Zakāt. Imām Muhammad zufolge wäre es Sadaqa und er hätte seine 
Zakāt nicht entrichtet. Vom Nachlass eines Verstorbenen, der die Zakāt nicht 
vermacht hat, werden keine Zakātschulden beglichen. Denn er hätte die Absicht 
dafür fassen müssen. Die Erben können dies von ihrem eigenen Besitz bezahlen. 
[Somit wäre der Isqāt der Zakāt vollzogen worden.] Wenn beim Trennen der 
Zakāt oder beim Verteilen an einen Armen keine Absicht vorhanden war und 
diese erst sehr viel später gefasst wird, ist dies dschāʾiz, solange sich diese Güter 
noch bei dem Armen befinden. Es genügt, wenn er bei der Übergabe an seinen 
Stellvertreter die Absicht trägt. Wenn der Stellvertreter dies an die Armen 
verteilt, muss dieser nicht noch separat eine Absicht fassen. Man darf auch einen 
nichtmuslimischen Bürger [Dhimmī] als Stellvertreter ernennen, damit dieser 
die Zakāt an einen armen Muslim gibt. Doch bei der Pilgerfahrt ist es nicht ge-

– 438 –



stattet, einen Dhimmī stellvertretend zu entsenden. Denn für die Zakāt muss 
nur der Reiche die Absicht fassen. Bei der Haddsch hingegen muss auch der 
Stellvertreter die Absicht fassen. Wenn der Reiche bei der Übergabe der Güter 
seinem Stellvertreter sagt, es handele sich dabei um Sadaqa, eine Sühneleistung 
oder ein Geschenk, und er dann in seinem Herzen die Absicht für die Zakāt 
fasst, noch bevor der Stellvertreter die Güter gemäß der ausgesprochenen Absicht 
übergibt, ist dies dschāʾiz. 

Wenn jemand, der der Stellvertreter von zwei Reichen ist, deren Zakāt ohne 
ihre Kenntnis vermischt und anschließend einem Armen gibt, gilt deren Zakāt 
nicht als entrichtet. Der Stellvertreter hätte dadurch nur Sadaqa gegeben und 
muss die Zakāt bezahlen. Ibn Ābidīn schreibt auf Seite 11 bei der Erläuterung 
dieses Sachverhaltes: „Wenn er deren Zakāt vermischt, wird es sein Eigentum. 
Somit hätte er dem Armen von seinem Eigentum gegeben.“ Wenn er dies mit 
der Erlaubnis der Reichen gemischt hat oder nach dem Vermischen und vor 
dem Übergeben an die Armen deren Erlaubnis eingeholt hat, ist dies gestattet. 
Es ist gestattet, dass der Stellvertreter der Armen die entgegengenommene 
Zakāt ohne dies mitzuteilen mischt und dann den Armen verteilt. Es wurde 
auch gesagt, dass es für den Stellvertreter der Reichen erlaubt sei, ohne deren 
Erlaubnis zu mischen und anschließend zu verteilen. Wenn ein Reicher zu je-
mandem sagt: „Gib für mich jene Menge in Gold als Zakāt“ [oder er dies in 
einem Brief an jemanden in einem anderen Land schreibt] und diese Person 
dann dieses Gold mit ihrem eigenen Papiergeld einkauft und dann den Armen 
verteilt, ist dies gestattet. Gemäß Imām Abū Yūsuf, möge Allah sich seiner er-
barmen, darf diese Person ihr Geld später von dem Reichen verlangen. Imām 
Muhammad, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Wenn der Reiche sagte: 
,Ich werde es dir später zurückzahlen‘, kann er dies wiederverlangen. Sagte er 
dies nicht, kann er es nicht verlangen.“ Es wurde gesagt: Wenn der Stellvertreter 
die Zakāt, die sich bei ihm befindet, den Armen verteilt, die der Reiche bei 
seiner Anordnung nicht beabsichtigte, und der Reiche dies später akzeptiert, 
ist dies gestattet. Wenn jemand, der sagt: ,Gib für mich den Armen Almosen‘, 
nicht gesagt hat, dass er dies zurückzahlen werde, zahlt er es nicht zurück. Der 
Reiche kann seinem Stellvertreter so viel Zakāt geben, wie er will, damit dieser 
es den Armen verteilt. Der Stellvertreter der Armen kann für jeden einzelnen 
Armen nicht mehr Zakāt nehmen als die Nisāb-Menge. Dass die Zakāt in die 
Hände des Stellvertreters des Armen übergeht bedeutet, dass sie in die Hände 
des Armen übergeht. Der Arme ist sodann der Eigentümer davon. Die Zakāt 
von Tieren und Handelswaren, die im Besitz der Stiftung sind, wird nicht ent-
richtet. 

ZAKĀT AUF GOLD, SILBER UND HANDELSWAREN: Jedes Gut, ob 
lebendig oder leblos, wie zum Beispiel aus der Erde oder dem Meer gewonnene 
Salze, Oxide, Erdöl oder dergleichen, wird eine „Handelsware“ ab dem Moment, 
ab dem es mit der Absicht des Handels, d. h. des Verkaufes eingekauft wird. 
Gold und Silber sind unabhängig von der Absicht stets Handelswaren. 

Schulden aufgrund von Darlehen oder Schulden aus Ratenzahlungen, die 
vor dem Tag datiert sind, an dem das Entrichten der Zakāt fard wurde, werden 
nicht in den Nisāb einkalkuliert. D. h. wenn der Rest von dem, was vom Wert 
des verfügbaren Goldes, Silbers und der Handelswaren und vom Wert der For-
derungen abgezogen wurde, die Nisāb-Menge erreicht, wird es fard, ein Jahr 
später die Zakāt zu entrichten. Schulden, die nach dem Pflichtwerden der Zakāt 
gemacht werden, sind keine Entschuldigung mehr, sodass die Zakāt für sie ent-
richtet werden muss. Die Zakāt der vergangenen Jahre, die nicht entrichtet 
wurde, gilt als Schuld an den Menschen. Alte Schulden, die muʾaddschal sind, 

– 439 –



also zu einem bestimmten Zeitpunkt zurückgezahlt werden müssen, nachdem 
die Zakāt fard wurde, so z. B. eine Brautgabe, die auf den Moment der Scheidung 
hinausgezögert wurde, werden zwar nach einigen Büchern, die im Ibn Ābidīn 
aufgelistet sind, in den Nisāb einberechnet, doch die Bücher ad-Durr al-mukhtār, 
al-Fatāwā al-hindiyya, ad-Durr al-muntaqā, Madschmaʿ al-anhur und al-
Dschawhara besagen, dass es sahīh ist, diese nicht in die Nisāb-Berechnung ein-
zubeziehen. Für das Geld, welches für die Pilgerfahrt, ein Gelübde oder eine 
Sühneleistung beiseitegelegt wurde, wird die Zakāt entrichtet. Denn diese drei 
sind keine Schuld den Menschen gegenüber. Wer Gold oder Silber im Wert des 
Nisāb besitzt und sich kurz vor Ende des Jahres einige Kanister voll Gerstenkorn 
leiht, muss, falls er die Gerste auch am Ende des Jahres (am Stichtag) noch 
besitzt, die Zakāt nicht entrichten. Denn die Schulden werden erst von den 
Zakātgütern beglichen. Es ist undenkbar, sie mit Gerste zu bezahlen, die nicht 
in die Berechnung der Zakāt einbezogen wird. 

Was die Forderungen anbelangt, so gibt es nach Imām Abū Hanīfa drei Arten 
von Forderungen: 

1. „Dayn qawī“ (starke Forderungen) meint als Darlehen gegebene Zakātgüter 
sowie den Preis (Thaman, also das Geld), den man als Gegenleistung für den 
Verkauf von Zakātgütern erhalten wird. Sie werden bei der Nisāb-Berechnung 
mitberücksichtigt. Wenn die Forderung in Geld bzw. die Summe dieses Geldes 
und der vorhandenen Güter die Nisāb-Menge erreicht und ein Jahr ab dem Mo-
ment des Erreichens vergangen ist, muss 1/40 von jedem Betrag abgegeben wer-
den, der in den Besitz gelangt. Von den Forderungen, die er zwei Jahre später 
bekommt, gibt er die Zakāt für zwei Jahre, und von dem, was er drei Jahre 
später erhält, gibt er die Zakāt für drei Jahre. Wer beispielsweise eine Forderung 
über 300 Dirham Silber hat und drei Jahre später 200 Dirham bekommt, muss 
für jedes der drei Jahre jeweils 5 Dirham einkalkulieren und somit 15 Dirham 
als Zakāt abgeben. Es ist nicht erforderlich, dass er die Zakāt vor dem Erhalt 
gibt. Wenn der Mieter mit der Erlaubnis des Vermieters als Gegenleistung der 
Miete eine Renovation vornimmt, gilt, dass er diese Kosten dem Vermieter ge-
liehen hat (Ibn Ābidīn). 

2. „Dayn mutawassit“ (mittlere Forderungen) meint Forderungen vom Ver-
kauf zakātpflichtiger Tiere, die keine Handelswaren sind, und von Bedarfsmitteln 
wie Sklaven, Häuser und Nahrungsmittel, sowie Mietforderungen. Sie werden 
bei der Nisāb-Berechnung mitberücksichtigt. Wenn ein Jahr nach dem Erreichen 
des Nisāb die Menge des Nisāb oder mehr in den Besitz übergeht, muss er für 
jedes Jahr 1/40 dessen, was er erhalten hat, abgeben. 

3. „Dayn daʿīf“ (schwache Forderungen) meint Güter vom Erbe oder der 
Brautgabe. Auch sie werden bei der Nisāb-Berechnung mitberücksichtigt. Wenn 
die Menge des Nisāb in den Besitz übergeht, wird nach einem Jahr nur die Zakāt 
dieses einen Jahres gegeben. Wenn auch Güter in der Nisāb-Menge im Besitz 
sind, wird das, was er von den Forderungen erhalten hat, diesen Gütern hinzu-
gefügt, und wenn ein Jahr über das, was sich im Besitz befindet, verstrichen ist, 
gibt er damit zusammen auch die Zakāt der erhaltenen Forderungen. Er wartet 
für diese erhaltenen Forderungen kein weiteres Jahr. Wenn mittlere und schwache 
Forderungen erhalten werden, bevor ein Jahr vergangen ist, werden sie zum 
Nisāb-Betrag addiert und die Zakāt von all dem gemeinsam gegeben. Gemäß 
den zwei Imāmen, möge Allah sich ihrer erbarmen, wird für alles, was noch ein-
genommen wird und die Nisāb-Menge erreicht, auch wenn das Erhaltene wenig 
ist, nach Ablauf eines Jahres die Zakāt entrichtet. 

Güter, die verloren gegangen sind, ins Meer gefallen sind, usurpiert wurden, 

– 440 –



bei denen vergessen wurde, wo sie begraben sind, und Forderungen, die abge-
stritten werden, werden nicht in den Nisāb einbezogen, da sie kein vollgültiges 
Eigentum sind. Wenn sie wiedererlangt werden, wird die Zakāt der vergangenen 
Jahre nicht entrichtet. 

Forderungen, die durch einen Schuldschein oder zwei Zeugen belegt sind 
oder von den Schuldnern zugegeben werden, werden in die Nisāb-Berechnung 
einbezogen, selbst wenn sie sich bei dem, der bankrott ist, oder beim Armen be-
finden. Wenn sie in den Besitz übergehen, wird auch die Zakāt für die vergangenen 
Jahre entrichtet. 

BEDARFSGÜTER: Hierbei handelt es sich um die Dinge, die den Menschen 
vor dem Tod schützen. Das erste ist der Lebensunterhalt (Nafaqa). Der Unterhalt 
wiederum ist dreierlei: Nahrung, Kleidung und Unterkunft. Wenn von Nahrung 
gesprochen wird, fallen auch Küchenutensilien darunter. Unterkunft schließt 
Haushaltsgegenstände ein. Reittiere oder Autos, Waffen, Bedienstete, Hand-
werksutensilien und notwendige Bücher zählen ebenfalls als Bedarfsgüter. 

Damit die Pilgerfahrt durchgeführt werden kann, müssen mehr Geld und 
Güter vorhanden sein als diese Bedarfsgüter. Der Unterhalt bezieht sich auf den 
eigenen Unterhalt und den Unterhalt derer, für die er aufzukommen verpflichtet 
ist. Alles, was deren Grundbedürfnis übersteigt, sowie jegliche Bücher mit Aus-
nahme der Religionsbücher und Bücher, die für den Beruf von Bedeutung sind, 
werden für das Geld der Pilgerfahrt verkauft und in den Nisāb der Opferschlach-
tung und der Fitra einkalkuliert. Doch sie werden nicht in den Nisāb der Zakāt 
einberechnet, solange man bei ihnen keine Handelsabsicht hegt. Zwecks Pilgerfahrt 
wird ein Haus, das er nicht bewohnt, verkauft. Doch überschüssige Zimmer eines 
Hauses werden nicht verkauft. Es ist dafür nicht erforderlich, das eigene Haus 
zu verkaufen und stattdessen zur Miete zu wohnen. Vor dem Eintreten der Zeit 
der Pilgerfahrt ist es erlaubt, Bedarfsgüter einzukaufen. Nachdem die Pilgerfahrt 
fard geworden ist, ist es nicht gestattet, das für die Pilgerfahrt vorgesehene Geld 
auszugeben, indem man damit Bedarfsgüter kauft. Es muss zuerst die Pilgerfahrt 
durchgeführt werden. Ibn Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen zur Pilgerfahrt: 
„Nahrung für ein gesamtes Jahr bzw. das Geld dafür gilt als Unterhalt (Nafaqa). 
Was darüber hinausgeht, wird verkauft und die Pilgerfahrt vollzogen. Das Kapital 
der Händler, Handwerker und Bauern, das in ihren Ländern üblich ist, gilt bei 
der Festlegung der Pflicht zur Pilgerfahrt als Bedarfsgüter. Der eigene Unterhalt 
sowie der Unterhalt derer, für die er aufzukommen verpflichtet ist, richtet sich 
nach den Gepflogenheiten der Stadt, in der man lebt, und nach den Gepflogen-
heiten der Freunde. Gutes, sauberes und schönes Essen sowie Kleidung sind er-
forderlich. Doch es darf keine Verschwendung geben. Die Rechte der Menschen 
werden vor den Rechten Allahs, des Erhabenen, beglichen. Man soll für die Pil-
gerfahrt kein Darlehen nehmen, es sei denn, man kann es definitiv zurückzah-
len.“ 

Geld, das für den Kauf der Bedarfsgüter oder zwecks Bestattungskosten zur 
Seite gelegt wurde, wird in die Nisāb-Berechnung einbezogen. Jemand, der nur 
dieses Geld besitzt, muss ein Jahr nach dem Tag, an dem die Nisāb-Menge erreicht 
wurde, die Zakāt für dieses Geld geben, wenn dann der Nisāb weiterhin über-
schritten ist. Denn für die Zakāt, die Sadaqat al-fitr und die Opferschlachtung 
ist es keine Bedingung, Bedarfsgüter zu besitzen. Das, was sich von diesen Gütern 
im Besitz befindet, wird nicht in den Nisāb einkalkuliert. 

Wenn das Gewicht von Gold und Silber sowie der Einkaufswert der Han-
delswaren ab dem Zeitpunkt, an dem die Nisāb-Menge erreicht wird, ein Hidschrī-
Jahr [354 Tage] im Besitz bleibt, so ist es fard, am Ende dieses Jahres 1/40 des 

– 441 –



vorhandenen Besitzes mit der Absicht der Zakāt zu trennen und an muslimische 
Arme zu geben. Es ist wādschib, sich hierin zu beeilen und sie zügig auszuhändigen. 
Das unentschuldigte Aufschieben ist makrūh. Beim Geben ist es nach allen vier 
Rechtsschulen nicht erforderlich, die Absicht zu fassen und verbal auszudrücken, 
dass es sich um die Zakāt handelt. 

Der Nisāb (die Mindestmenge für das Pflichtwerden der Zakāt) beträgt beim 
Gold 20 Mithqāl. Mithqāl ist eine Gewichtseinheit. Maßeinheiten für Gewicht, 
Länge, Volumen, Zeit und Wert [Geld] sind zweierlei: Die eine Art ist die nach 
der Scharia definierte Maßeinheit (scharʿī) und die andere ist die an einem Ort 
gängige Einheit (urfī). Die Scharʿī-Maßeinheiten sind jene, die in der Zeit unseres 
Propheten, Friede sei mit ihm, benutzt wurden und in den Hadithen erwähnt 
sind. Die Imāme der vier Rechtsschulen haben die Menge einiger dieser Einheiten 
unterschiedlich angegeben. Die Urfī-Maßeinheiten wiederum sind jene, deren 
Verwendung unter den Menschen üblich ist oder die von der Regierung festgelegt 
werden. Beispielsweise ist der Mithqāl nach der hanafītischen Rechtsschule vom 
Mithqāl nach der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule unterschiedlich. 
Es gibt auch verschiedene Urfī-Mithqāl-Maße. In der hanafītischen Rechtsschule 
beträgt ein Mithqāl 20 Qirāt. Ein Qirāt scharʿī sind 5 trockene Gerstenkörner 
ohne Spelzen und mit abgeschnittenen Enden. [Gemäß den Messungen, die ich 
mit einer Feinwaage in der Apotheke durchführte] wiegen derartige 5 Gersten-
körner 24 Zentigramm [0,24 g]. Demnach sind ein Mithqāl scharʿī 100 Gersten-
körner. Wie im Buch adh-Dhakhīra steht, betragen in der mālikītischen Rechts-
schule ein Mithqāl 72 Gerstenkörner. Ein Mithqāl hat nach der mālikītischen 
Rechtsschule ein Gewicht von 3,456 g und nach der hanafītischen Rechtsschule 
4,8 g. Demnach beträgt der Nisāb von Gold 96 g. Im Osmanischen Reich betrug 
der zuletzt akzeptierte gebräuchliche Mithqāl 24 Qirāt und ein Qirāt waren 0,2 g. 
Demgemäß betrug der Urfī-Mithqāl 4,80 g. Das bedeutet, der Scharʿī-Mithqāl 
und der Urfī-Mithqāl wiesen dasselbe Gewicht auf. Da eine osmanische Goldmünze 
sowie eine republikanische Goldmünze ein Gewicht von 1,5 Mithqāl haben, 
beträgt die Nisāb-Menge 20÷1,5=13,3 Goldmünzen. Eine Goldmünze sind 7,20 g 
und 13,3 Goldmünzen betragen somit 96 g. Das heißt also, dass es für eine Person, 
die im Besitz ist von 13,3 Goldmünzen oder dessen Gegenwert in Papiergeld, 
fard ist, die Zakāt zu entrichten. Wenn gesagt wird, dass ein Mithqāl 20 Qirāt 
betragen, ist damit der Mithqāl scharʿī gemeint. Um zu ermitteln, wie viel Gramm 
dieser Mithqāl beträgt, muss die Zahl 20 mit dem Gewicht eines Qirāt scharʿī, 
also 0,24 g multipliziert werden. Wenn sie mit dem Gewicht eines Qirāt urfī, also 
0,2 g multipliziert wird, wäre das Ergebnis von 4 g aber nicht das Gewicht eines 
Mithqāl scharʿī und auch nicht eines Mithqāl urfī. Die Nisāb-Menge für Gold 
gemäß diesem falschen Mithqāl zu bestimmen und zu behaupten, dass sie 4 x 20 
= 80 g betrage, wäre nicht richtig. 

Der Nisāb für Silber beträgt 200 Dirham scharʿī. Ein Dirham scharʿī wiegt 14 
Qirāt scharʿī, dies sind 70 Gerstenkörner. Nach der mālikītischen Rechtsschule 
sind es 55 Gerstenkörner [also 2,64 g]. In der hanafītischen Rechtsschule wiegen 
10 Dirham genauso viel wie 7 Mithqāl. Wenn von einem Mithqāl 3/10 subtrahiert 
werden, erhält man ein Dirham. Wenn zu einem Dirham 3/7 addiert werden, 
erhält man ein Mithqāl. So sind ein Dirham scharʿī 0,24 x 14 = 3,36 g. Demnach 
beträgt in der hanafītischen Rechtsschule der Nisāb für Silber 2800 Qirāt bzw. 
672 g. Eine Mecidiyye-Goldmünze sind 5 Mithqāl. Weil dies 100 Qirāt scharʿī 
bzw. 24 g sind, wird es für jemanden, der 28 Mecidiyye-Münzen hat, fard, die 
Zakāt zu entrichten. Da 20 Mithqāl Gold und 200 Dirham Silber denselben Nisāb 
aufweisen, müssen sie auch den gleichen Wert haben. Demgemäß ist im Islam 
der Wert von einem Mithqāl Gold identisch mit dem Wert von 10 Dirham Silber. 

– 442 –



Dies wiederum ist Silber im Gewicht von 7 Mithqāl. Ein Gramm Gold ist dann 
so viel wert wie 7 Gramm Silber. Demnach ist im Islam der Wert einer als Geld 
verwendeten Goldmünze das Siebenfache des Wertes einer gleichwiegenden Sil-
bermünze. Heute wird Silber nicht mehr als Geld verwendet. Der Wert von Sil-
bergegenständen ist sehr niedrig. Daher darf für die Berechnung des Nisāb für 
Papiergeld und Handelswaren nicht der Wert des Silbers verwendet werden. Ibn 
Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel über die Zakāt 
der Waren: „Ein Qirāt urfī sind 4 Gerstenkörner. Weil ein Dirham scharʿī 70 
Gerstenkörner und ein Dirham urfī 16 Qirāt, also 64 Gerstenkörner sind, wiegt 
der Dirham urfī weniger.“ [Demnach beträgt dieser Dirham urfī, der damals in 
Gebrauch war, ungefähr 3 Gramm. Ein Qirāt, das am Ende des Osmanisches 
Reiches verwendet wurde, betrug 4 Gerstenkörner und somit 0,2 g und ein Dirham 
betrug demnach 16 Qirāt = 3,2 g.] 

In Buch al-Muqaddima al-hadramiyya heißt es: „Ein Mithqāl wiegt in der 
schāfiʿītischen Rechtsschule 24 Qirāt. Demnach wiegt ein Dirham scharʿī 16,8 
Qirāt.“ Im Misbāh an-nadschāt sowie im al-Anwār heißt es: „In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule beträgt ein Mithqāl 72 Gerstenkörner. Ein Mithqāl ist um 3/7 eines 
Dirhams mehr als ein Dirham. Der Wert der Handelswaren wird gemäß deren 
Einkaufswert berechnet.“ Weil ein Mithqāl 24 Qirāt sind und dies 72 Gersten-
körnern entspricht, hat in der schāfiʿītischen Rechtsschule ein Qirāt ein Gewicht 
von 3 Gerstenkörnern, was wiederum 0,144 g wiegt. Ein Mithqāl sind folglich 
ungefähr 3,45 g und 20 Mithqāl in etwa 69 g, was wiederum ungefähr 9,5 Gold-
münzen entspricht. Da in der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule 
ein Dirham um 3/10 weniger ist als ein Mithqāl, beträgt ein Dirham 16,8 Qirāt, 
also 2,42 g. Der Nisāb von Silber beträgt demnach 484 g. In der mālikītischen 
Rechtsschule sind 72 Gerstenkörner ein Mithqāl und ein Dirham sind 55 Gers-
tenkörner, wie im Buch al-Dschawāhir az-zakiyya geschrieben steht. In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule darf die Zakāt einer Ware nicht mit einer Ware einer 
anderen Gattung entrichtet werden. Beispielsweise darf anstelle von Gold kein 
Silber und anstelle von Weizen keine Gerste gegeben werden. Dass es gestattet 
ist, dass die Schāfiʿīten die hanafītische Rechtsschule befolgend anstelle von 
Gütern Gold oder Silber geben und die Zakāt nicht allen sieben Gruppen aus-
händigen, sondern nach Belieben einer oder mehreren von ihnen, steht im Kim-
yā-i saʿādat sowie im al-Fatāwā al-fiqhiyya von Ibn Hadschar al-Makkī, möge 
Allah sich seiner erbarmen. 

In Band 2 auf Seite 30 des ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Wenn der Nisāb der 
Zakāt mit Silber berechnet wird, wird der Dirham scharʿī verwendet. Es gab auch 
einige, die sagten, dass auch der in einer jeden Stadt gebrauchte Dirham urfī 
verwendet werden dürfe.“ Ibn Ābidīn schreibt bei seiner Erläuterung dieser 
Worte: „Die Gelehrten, die sagen, dass die Berechnung auch mit dem in einer 
jeden Stadt gebrauchten Dirham erfolgen dürfe, sagen, dass das Gewicht der 
verwendeten Dirhams nicht leichter sein darf als das der leichtesten der drei 
Arten von Dirham, die zur Zeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in 
Gebrauch waren. Der leichteste Dirham wies ein Gewicht von einem halben 
Mithqāl, also 10 Qirāt auf. Wenn dies nicht der Fall ist, muss der Nisāb mit dem 
Dirham scharʿī, dessen Gewicht 14 Qirāt beträgt, berechnet werden. Die Mehrheit 
der hanafītischen Gelehrten erwähnt diesen Dirham scharʿī. Aus den Büchern 
sowohl der früheren als auch der späteren Gelehrten versteht sich dieser Dirham.“ 
Wie zu sehen ist, dürfen mit alten Dirhams, die in einem Land nicht mehr ver-
wendet werden, oder neuen Dirhams, die zwar verwendet werden, aber weniger 
wiegen als ein Dirham scharʿī, keine Zakāt-Berechnungen durchgeführt werden. 
Daher ist es nicht gestattet, den Nisāb von Silber mit alten Dirhams von Istanbul 

– 443 –



und Ägypten zu berechnen. Die Berechnungen müssen mit dem Dirham scharʿī, 
der 3,36 g wiegt, erfolgen. 

Gemäß der Mehrheit der Gelehrten muss man für Gold und Silber, ganz gleich 
in welcher Form, in welchem Zustand sie sich befinden und mit welcher Absicht 
sie aufbewahrt werden, die Zakāt entrichten. Nach dem korrekten Standpunkt 
der schāfiʿītischen Rechtsschule und gemäß der hanbalītischen Rechtsschule wird 
keine Zakāt für den Gold- und Silberschmuck der Frauen entrichtet. 

Da Gold und Silber in ihrem reinen Zustand weich sind, können sie nicht als 
Geld oder Schmuck verwendet werden. Sie werden vermischt mit Kupfer oder 
anderem Metall [als Metallegierung] verwendet. Gold- und Silbermünzen, deren 
Gold- bzw. Silberanteil mehr als die Hälfte [also 50 %], das heißt mehr als 12 
Karat beträgt, werden als reines Gold bzw. Silber angesehen. Die verschiedenen 
Karatwerte werden nicht beachtet. Legierungen hingegen, deren Gold- oder Sil-
beranteil 50 % oder weniger als die Hälfte beträgt, sind wie Handelswaren. [In 
der Zeit von Sultan Süleyman dem Prächtigen, möge Allah sich seiner erbarmen, 
betrug der Nisāb des Silbers 840 Akça, wie in der Fatwasammlung von Abūs-
Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, steht. Das heißt, eine Akça 
betrug 0,24 Dirham, also 0,8 g Silber. Im Buch von Abdurrahmān Scheref Beg 
namens Tārīkh-i devlet-i Osmāniyye, das im Jahre 1309/1892 gedruckt wurde, 
heißt es: „In der Zeit von Sultan Süleyman wurden aus einem Dirham Silber drei 
Akça geprägt. Ab dem Jahr 1100/1688 verringerte sich die Menge des Silbers um 
das Sechsfache.“ Im Osmānlı takvīmi aus dem Jahre 1308/1891 heißt es: „Ein 
Stück sind drei Akça und ein Akça sind drei Fulūs.“] 

Der Wert der Handelsware, d. h. der Einkaufswert in dem Moment, wenn 
der Nisāb berechnet wird, wird mit demjenigen im Handel verwendeten Gold- 
oder Silbergeld berechnet, mit dem sie die Nisāb-Menge erreicht. Wenn mit 
beiden die Nisāb-Menge erreicht wird, so wird gemäß dem berechnet, was für 
die Armen vorteilhafter ist. Es wird nicht mit Gold und Silber berechnet, die 
nicht als Geld verwendet werden. Berechnet wird mit denjenigen von der Re-
gierung geprägten Gold- und Silbermünzen, die den niedrigsten Wert haben. Je 
nach dem, womit die Berechnung durchgeführt wurde, wird auch an dem Tag, 
an dem die Zakāt fard wird, also ein Jahr, nachdem die Nisāb-Menge erreicht 
wurde, 1/40 des gemäß dem Markt neu berechneten Wertes davon oder 1/40 der 
Waren selbst als Zakāt gegeben. An Orten, an denen Gold und Silber nicht als 
Währung verwendet werden, gelten heute Metall- und Papiergeld als Ersatz für 
Gold. Der Nisāb von Handelswaren, die mit solchen Geldern eingekauft wurden, 
von Papiergeld, der Sadaqat al-fitr sowie der Opferschlachtung wird nach den 
Schaykhayn, möge Allah sich ihrer erbarmen, mit den geprägten Goldmünzen 
berechnet, deren Wert am niedrigsten ist. Mit Silber wird nicht gerechnet. Im 
Kaschf ar-rumūz heißt es: „Der Wert von Waren wird anhand von Gold und 
Silber ermittelt.“ 

Häuser, Wohnungen, Handwerksutensilien, mechanische Geräte, Theken, 
Lastwagen oder Schiffe, die nicht für den Handel bestimmt sind, d. h. nicht zum 
Verkauf stehen, sowie Gegenstände, die zu Hause verwendet werden, so zahlreich 
sie auch sein mögen, sind nicht zakātpflichtig. Handwerker, Fabrikanten und 
Hersteller geben die Zakāt für bearbeitete und unbearbeitete Waren. Für Anla-
gegüter wird keine Zakāt gegeben. Es wird auch keine Zakāt gegeben für Han-
delswaren, die für die Verwendung im eigenen Haushalt getrennt wurden, sowie 
für Nahrungsmittel, die zwar Handelswaren sind, aber für die Versorgung des 
eigenen Haushaltes für ein gesamtes Jahr aufbewahrt werden. D. h. all diese und 
die zu bezahlenden Schulden werden nicht in die Nisāb-Berechnung einbezogen. 
All das Gold, Silber und Papiergeld, welches gespart wird, damit diese Waren 

– 444 –



sowie Essen, Trinken, Kleidung und Wohnraum und ähnliche für den Unterhalt 
notwendige Sachen gekauft werden können, wird in den Nisāb einkalkuliert, 
d. h. die Zakāt wird für sie entrichtet. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Wenn der Gold- 
oder Silberwert von Handelswaren nicht die Nisāb-Menge erreicht und er daneben 
noch Gold und Silber besitzt, wird der Wert der Handelswaren zu dem vorhan-
denen Gold- und Silberwert addiert, sodass die Nisāb-Menge erreicht wird. Wenn 
jemand beispielsweise Weizen im Wert von 100 Dirham Silber zum Verkauf hat 
und 5 Mithqāl Gold im Wert von 100 Dirham besitzt, muss er die Zakāt geben. 
Denn der Wert von Gold und Weizen, gemessen am Silber, beträgt 200 Dirham, 
womit die Nisāb-Menge erreicht wurde.“ 

Wer nur Gold besitzt, gibt die Zakāt in Form von Gold. Es wird nicht dessen 
Silberwert entrichtet. Entsprechend kann auch die Zakāt des Silbers nicht in 
Form von Gold gegeben werden. Wer nur Gold, Silber oder Papiergeld besitzt 
und keine Handelswaren hat, darf als Zakāt für diese keine anderen Güter geben. 
Im Buch Marāqī al-falāh von Scharnblālī steht zwar: „Es ist gültig, anstelle von 
Gold und Silber in Höhe ihres Wertes Urūd [jede Art von Gütern, lebendig oder 
nicht lebendig, außer Gold und Silber] als Zakāt zu geben“, doch wenn diese 
Seite bis zum Ende gelesen wird, versteht sich, dass anstelle von Gold und Silber 
Güter, mit denen die Person handelt, abgegeben werden können. So sagte Tahtāwī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Superkommentar zu diesem Buch: 
„Das verwendete Wort ,Urūd‘ meint Handelswaren.“ Wie in allen Fiqh-Büchern 
klar erwähnt wird, darf ein Händler, der neben Gold und Silber auch Handelswaren 
hat, anstelle der Zakāt für das Gold und Silber auch Handelswaren geben, selbst 
wenn alle drei jeweils die Nisāb-Menge erreichen. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei seinen Ausführungen 
zur Zakāt für Schafe: Anstelle von Gütern, die als Zakāt, Zehnt, Landsteuer, 
Sadaqat al-fitr, Gelübde und Sühne gegeben werden müssen, ist es auch gestattet, 
deren Gegenwert zu entrichten. D. h., obwohl diese Güter selbst vorhanden sind, 
dürfen Zakātgüter von der eigenen oder einer anderen Gattung oder auch Gold- 
und Silbermünzen gegeben werden. [Dass es nicht gestattet ist, die Zakāt in Form 
von Papiergeld zu entrichten, wird weiter unten erklärt.] Der Wert eines Tieres 
wird nach dem Marktwert am Tag des Entrichtens berechnet. Anstelle von vier 
durchschnittlichen Schafen dürfen drei gemästete Schafe gegeben werden. Doch 
anstelle von Gütern, die nach Gewicht und Volumen gemessen werden, darf 
nicht deren Wert ihrer eigenen Art gegeben werden. Doch der Wert einer anderen 
Art darf gegeben werden. Die Zakāt von Gold und Silber wird nach Gewicht ge-
messen und entrichtet. Die Zakāt für Getreide wiederum, das zum Handel steht, 
wird nach Volumen gemessen und entrichtet. Güter, die auf diese Weise Zins 
enthalten können [d. h. die nach Gewicht oder Volumen gemessen werden], 
dürfen nicht mit dem Gegenwert ihrer eigenen Art entrichtet werden. Beispiels-
weise dürfen anstelle von fünf Dirham eines Silber-Kupfer-Gemisches nicht drei 
Dirham reines Silber mit demselben Wert gegeben werden. Anstelle von fünf 
Dirham reinem Silber dürfen fünf Dirham geringerer Qualität gegeben werden. 
Doch bewusst auf diese Weise zu geben, wäre makrūh. Anstelle von fünf Scheffel 
Weizen geringerer Qualität dürfen nicht vier Scheffel Weizen von höherer Qualität 
mit demselben Wert gegeben werden. Es müsste ein weiterer Scheffel hinzugefügt 
werden. Wenn aber als Zakāt von irgendeinem von ihnen Handelswaren einer 
anderen Gattung gegeben werden, muss der Einkaufswert in diesem Land be-
rechnet und demgemäß die Zakāt entrichtet werden. Wenn beispielsweise ein 
silberner Krug im Gewicht von 200 Dirham aufgrund von Kunst und Verarbeitung 
300 Dirham wert ist, werden 5 Dirham Silber als Zakāt entrichtet. Man darf aber 

– 445 –



kein Gold im Wert von 5 Dirham Silber geben, sondern es muss Gold im Wert 
von 7,5 Dirham Silber gegeben werden. Wenn jemand sowohl Gold als auch 
Silber besitzt und beides jeweils für sich die Nisāb-Menge erreicht, wird die Zakāt 
von beiden zwar getrennt nach Gewicht gegeben, aber ausnahmsweise darf 
lediglich in diesem Fall, d. h. wenn jemand sowohl Gold als auch Silber hat, nach 
dem Erreichen der Nisāb-Menge deren Wert berechnet und eines von beiden 
gegeben werden, vorausgesetzt, dass es den Armen zugutekommt, d. h. es sich 
um eine gültige Währung handelt. Besitzt jemand Gold und Silber und eines 
oder beide sind weniger als die Nisāb-Menge, werden beide zusammengerechnet; 
und wenn so die Nisāb-Menge von einem von ihnen erreicht wird, kann anstelle 
des anderen dieses gegeben werden. Auch hier wird zum Vorteil der Armen ge-
rechnet und abgegeben. [Siehe auch Kapitel 83 im ersten Abschnitt dieses Buches.] 
Wenn ein 100 Dirham schwerer Silberkrug aufgrund der Verarbeitung 200 Dirham 
Silber wert ist, ist das Entrichten der Zakāt nicht erforderlich. Denn die Zakāt 
wird gemäß dem Gewicht berechnet. Wer 150 Dirham Silber und 5 Mithqāl Gold 
im Wert von 40 Dirham besitzt, muss die Zakāt entrichten. Denn auch wenn bei 
der Addition des Goldwertes zum Silber die Nisāb-Menge nicht erreicht wird, 
wird bei der Addition des Silbers zum Gold die Nisāb-Menge erreicht. Wer 95 
Dirham Silber besitzt sowie einen Mithqāl Gold, der einen Wert von 5 Dirham 
Silber aufweist, entrichtet die Zakāt, da der Nisāb des Goldes erreicht ist. 

Wenn jemand an Arme Millionen von Euro verteilt, ohne davon 1/40 mit der 
Absicht der Zakāt zu trennen oder ohne beim Geben die Zakāt zu beabsichtigen, 
so gilt, dass er keine Zakāt entrichtet hat. Denn bei der Trennung oder bei der 
Aushändigung an den eigenen Stellvertreter oder den Armen oder dessen Stell-
vertreter ist es fard, die Absicht zu fassen. 

Wenn Geld und Handelswaren im Eigenbesitz nach dem Erreichen der Nisāb-
Menge vor Ablauf eines Jahres sich verringern und somit der Nisāb unterschritten 
wird bzw. sich vermehren, wirkt sich dies nicht auf die Zakāt aus. Das heißt, 
wenn am Ende des Jahres der Nisāb weiterhin erreicht ist, wird von dem Vor-
handenen die Zakāt entrichtet. Sodann wird von dem Geld, das er am Ende des 
Jahres in seinem Besitz hat, das Geld für Essen, Kleidung, Miete oder den Kauf 
eines Hauses nicht abgezogen. Er gibt die Zakāt für das gesamte Geld und gibt 
danach das, was übrig bleibt, für diese Dinge aus. Wenn gemäß der hanafītischen 
und schāfiʿītischen Rechtsschule vor dem Ende des Jahres der Nisāb auf natürli-
chem Wege unterschritten wird oder man selbst für das Unterschreiten sorgt, 
wird das vorherige Erreichen der Nisāb-Menge nicht beachtet. Wenn er erneut 
die Nisāb-Menge erreicht, wartet er erneut ein Jahr, und wenn auch am Ende 
dieses Jahres die Nisāb-Menge erreicht ist, trennt er 1/40 seines verfügbaren Be-
sitzes mit der Absicht der Zakāt und händigt sie aus. In der mālikītischen und 
hanbalītischen Rechtsschule gilt dies für den Fall, dass der Nisāb auf natürlichem 
Wege unterschritten wird, ebenso. Hat er jedoch selbst dafür Sorge getragen, 
dass die Nisāb-Menge unterschritten wird, um die Zakāt zu umgehen, verändert 
sich sein Nisāb nicht. Wenn er nach dem Verstreichen eines Jahres einige Tage 
später viel Geld und Güter erlangt, wird die Zakāt dafür nicht sofort entrichtet. 
Erst, wenn diese ein Jahr später noch in seinem Besitz sind, wird die Zakāt 
gegeben. Forderungen sind etwas anderes als das, was in den Besitz gelangt ist. 
Im Buch Dschāmiʿ ar-rumūz heißt es auf Seite 86: „Nach dem Erreichen des 
Nisāb und vor dem Ende des Jahres werden eingekaufte Handelswaren, durch 
Geburt, Geschenk, Erbschaft oder ein Vermächtnis erlangte Sāʾima-Tiere sowie 
Gold und Silber, selbst wenn sie kurz vor Ende des Jahres in den Besitz übergehen, 
zum Nisāb der jeweils selben Gattung hinzugefügt und von ihnen allen zusammen 
die Zakāt gegeben. Daraus ist zu verstehen, dass alles, was nach dem Ende des 

– 446 –



Jahres in den Besitz übergeht, nicht mehr in den Nisāb miteinbezogen wird. Das 
heißt, es wird nicht für den Zakāt dieses Jahres, sondern des darauffolgenden 
Jahres berücksichtigt. Auch ist daraus zu verstehen, dass wenn es in den Besitz 
derer übergeht, die nicht die Nisāb-Menge erreicht haben, die Zakāt von diesen 
in jenem Jahr nicht entrichtet wird.“ 

ZAKĀT AUF PAPIERGELD: Die Zakāt für Papiergeld muss ebenfalls ent-
richtet werden. Die Schiiten sagen, die Zakāt werde nur für Geld aus Gold und 
Silber entrichtet. Im Buch at-Tātārkhāniyya, das in der Bibliothek Nuruosmaniye 
unter der Nummer 1968 auffindbar ist, schreibt der Autor auf Seite 95: „Wenn 
der Wert von wie Silbermünzen verwendeten Fulūs, also Kupfermünzen, den 
Wert von 200 Dirham Silber oder 20 Mithqāl Gold beträgt, muss die Zakāt dieses 
Geldes entrichtet werden. Es ist keine Bedingung, dass es mit der Absicht des 
Handels verwendet wird, und es wird entsprechend des Wertes Gold gegeben.“ 

[Der Autor des Buches Miftāh as-saʿāda schreibt auf Arabisch: „Wenn die 
,Fulūs‘ genannten Kupfermünzen den nach Silber berechneten Wert von 200 
Dirham Silber erreichen, muss 1/40 vom Wert dieser Fulūs in Silbermünzen ent-
richtet werden.“ Hieraus ist zu verstehen, dass in unserer heutigen Zeit die Zakāt 
des Papiergeldes in Gold gegeben werden muss. Man darf sie nicht in Form von 
Papiergeld entrichten. 

Der Autor des Buches ad-Durr al-muntaqā, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt am Ende des Kapitels über Geldwechsel (Sarf): „Wenn Fulūs eine gängige 
Währung sind, gleichen sie Silbermünzen. Wenn sie nicht als Währung gelten, 
werden sie wie andere Güter behandelt. Es ist gestattet, Güter einzukaufen mit 
Fulūs in einer bestimmten Anzahl oder einem bestimmten Gewicht, so z. B. mit 
Fulūs im Gewicht eines Dirham. Sodann muss er Fulūs im Gewicht eines Dirham 
bezahlen. Bei Fulūs handelt es sich eigentlich nicht um Geld. Es sind Metallstücke, 
die geprägt wurden, damit sie die Stelle von Silber-Dirhamstücken einnehmen, 
und werden verwendet, um billige Sachen einzukaufen.“] 

Der Nisāb des Papiergeldes wird anhand des billigsten Goldgeldes auf dem 
Markt berechnet. Denn Papiergelder sind Anleihen als Gegenwert von Gold und 
ihr Eigenwert ist gering. Ihr nomineller Wert, der dem Gegenwert von Gold ent-
spricht, wurde von den Regierungen festgesetzt und verändert sich ständig. 1/40 
der Goldmünzen gemäß dem Wert des Papiergeldes oder jegliche Art von Gold 
im selben Gewicht muss entrichtet werden. Nach der Übergabe des Goldes an 
den Armen kann dieses Gold von ihm für den aktuellen Marktwert gekauft 
werden, damit es für den Armen eine Erleichterung ist. Ihm wird dann Papiergeld 
ausgehändigt. Dass es makrūh ist, Handelswaren außer den Naqdayn, also außer 
Gold und Silber, auf diese Weise zu kaufen und selbst zu verwenden, steht bei 
Bukhārī. Die Zakāt, die in Form von Papiergeld gegeben wird, ist nicht gültig. 
Sie muss sodann erneut entrichtet werden. Wer später arm wird, holt die Zakāt 
nach, indem er mit ein wenig Gold die Dawr durchführt. Die Muslime haben 
jahrhundertelang ihre Zakāt in Form von Gold und Silber gegeben. Kein einziger 
Islamgelehrter teilte mit, dass Fulūs genannte Gelder sowie Schuldscheine als 
Zakāt gegeben werden dürften. Die Schrift vom 5. Mai 1922 (1338), die als Fatwa 
ausgegeben wird, ist nicht richtig. Dass dies auch nach der schāfiʿītischen Rechts-
schule nicht gültig ist, steht im Iqd al-dschayyid. [Siehe auch das Ende von Kapitel 
54 im ersten Abschnitt dieses Buches.] 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel über den 
Geldwechsel Folgendes: „Wenn Fulūs, also Kupfermünzen, eine gültige Währung 
sind, sind sie Geld gemäß ihrem Nennwert. Wenn ihr Nennwert nicht gültig ist, 
handelt es sich um wertlose Ware.“ Auf Seite 13 schreibt er: „Für Schuldscheine 

– 447 –



gibt es zwei Arten von Wert: 1. Der Wert, der darauf geschrieben steht. Dieser 
verweist auf das Eigentum des Inhabers des Schuldscheins, das aber momentan 
nicht in seinem Besitz ist. 2. Der Wert des Papiers selbst. Dieser ist sehr gering.“ 
Wenn sich das Eigentum des Menschen in seinem Besitz befindet, wird dies 
„Ayn“ genannt. Befindet es sich nicht im eigenen Besitz, wird dies „Dayn“ ge-
nannt. Der Wert, der auf dem Papiergeld steht, verweist auf Eigentum an Zakāt, 
das dayn ist. Im Buch ad-Durr al-mukhtār heißt es auf Seite 12: „Die Zakāt von 
Vermögen, das ayn ist oder dayn, das zurückgenommen wird, von einem Gut zu 
geben, das dayn ist, ist nicht gestattet. Sie muss vom Ayn-Gut gegeben werden.“ 
Es wäre zum Beispiel nicht zulässig, wenn er von den 200 Dirham, die seine For-
derung gegenüber einem Armen sind, 5 Dirham mit der Absicht der Zakāt erlässt 
und den Rest nimmt. Dadurch hätte man lediglich die Zakāt der 5 Dirham gege-
ben. 

Es ist nicht richtig zu sagen: „Papiergeld kann nicht mit üblichen Schuldscheinen 
zwischen einigen Personen verglichen werden. Papiergeld ist überall gültig und 
ist wie Gold.“ Denn Ibn Ābidīn erwähnt im Kapitel über Schwüre, dass Imām 
Abū Yūsuf in seinem Kitāb al-kharādsch, das er für Hārūn ar-Raschīd verfasste, 
schreibt: „Es ist harām, dass der Kalif von den Landbesitzern als Kharādsch und 
Uschr anstelle von Gold und Silber eine andere gültige Währung nimmt, so z. B. 
das Geld, das Sutūqa genannt wird. Denn auch wenn es sich dabei um von jeder-
mann anerkannte geprägte Münzen handelt, sind sie kein Gold, sondern Kup-
fermünzen. Es ist harām für ihn, Geld, das kein Gold oder Silber ist, als Zakāt 
oder Kharādsch entgegenzunehmen.“ 

Die Zakāt von Papiergeld in Form von Gold zu geben, ist keine Taqwā. 
„Taqwā in den gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt)“ bedeutet, sich darum 
zu bemühen, sie im Einklang mit allen Imāmen einer Rechtsschule und sogar 
mit allen vier Rechtsschulen zu verrichten. Wenn man sagen sollte, der Arme sei 
mit dem Papiergeld zufrieden und es helfe ja ihm, seine Bedürfnisse zu befriedigen, 
so ist nicht die Zufriedenheit des Armen von Bedeutung, sondern die Zufriedenheit 
und das Akzeptieren Allahs, des Erhabenen. Beispielsweise schreibt Ibn Ābidīn 
auf Seite 12: „Wenn ein Reicher eine Forderung gegen einen Armen hat und er 
dem Armen einen Schuldschein aushändigt und sagt: ,Ich habe die Absicht, dir 
Zakāt in Höhe meiner Forderung zu geben. Nimm es an, rechne es gegen deine 
Schulden auf und wir sind quitt‘, und der Arme sagt, dass er es annehme, so ak-
zeptiert der Islam dies nicht und der Reiche hätte seine Zakāt nicht entrichtet. 
Denn die Zakāt gilt nicht als entrichtet durch Worte, durch das Aushändigen 
eines Schuldscheines oder durch Zustimmung. Es geschieht durch die Übergabe 
von Gütern. Dieser Reiche muss seine Zakāt dem Armen aushändigen und der 
Arme muss dies nach der Entgegennahme dem Reichen zurückgeben und somit 
seine Schulden begleichen. Dies ist auch nach der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule so. Wenn er sich nicht darauf verlassen kann, dass der Arme dieses 
Geld zurückgeben wird, zeigt er dem Armen eine Person seines Vertrauens und 
sagt zu dem Armen: ,Bevollmächtige ihn, damit er deine Zakāt entgegennimmt 
und deine Schulden begleicht!‘ Sodann überreicht er die Zakāt diesem Stellver-
treter. Der Stellvertreter wiederum gibt sie dem Reichen wieder zurück und be-
gleicht somit die Schulden des Armen.“ Dass es sich derart verhält, steht auch in 
den Büchern Durr-i yektā und al-Mīzān al-kubrā. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf derselben Seite: 
„Wenn eine reiche Person, um die Zakāt ihrer Güter, die ayn sind, d. h. die sie 
im Besitz hat [oder das Gold, das der Gegenwert des Papiergeldes in ihrem Besitz 
und dayn ist] an einen Armen zu geben, diesem Armen die Schuldscheine für 
Forderungen gegen eine Person [oder Papiergeld in der Menge, mit der er von 

– 448 –



der Bank oder dem Geldwechsler Gold einkaufen kann] gibt und ihm anordnet, 
die auf den Schuldscheinen festgehaltenen Güter von den Schuldnern einzuholen 
[oder mit dem Papiergeld von der Bank oder dem Geldwechsler Gold zu kaufen], 
und der Arme dies auch tut, so hat die reiche Person ihre Zakāt als Ayn gegeben. 
Solange der Arme das Gut [Gold] nicht entgegennimmt, gilt, dass mit der alleinigen 
Übergabe des Schuldscheins [des Papiergeldes] die Zakāt nicht entrichtet ist. 
Denn sobald der Arme diese Güter [das Gold] entgegennimmt, werden die 
Schuldscheine [also das Papiergeld] zu Gütern [Gold] und somit wäre die Zakāt 
des Ayn [sowie des Dayn] als Ayn gegeben worden. Wie zu sehen ist, ist es un-
abdingbar, die Zakāt von Papiergeld in Gold zu entrichten, oder aber, dass der 
Arme, wenn sie in Papiergeld ausgehändigt wird, dieses bei der Bank oder einem 
Geldwechsler gegen Gold eintauscht, und man ihn beim Geben des Papiergeldes 
anweist, dass er dieses gegen Gold eintauscht. Wenn der Arme das gegebene Pa-
piergeld nicht gegen Gold eintauscht, so gilt, dass der Reiche seine Zakāt nicht 
entrichtet hat. Denn das Umwechseln in Gold, d. h. das Entrichten der Zakāt 
von Dayn-Gütern als Ayn, ist Aufgabe des Reichen. 

Zusammenfassung: Wer keine Handelswaren besitzt, muss die Zakāt des Pa-
piergeldes in Form von Gold geben. Das Papiergeld gegen Gold einzutauschen 
und Gold zu finden, ist jederzeit leicht. Denn es ist keine Bedingung, dass das 
Gold in Münzenform vorliegt. Gold kann mittels Wiegen in jeder Form gegeben 
werden, so z. B. als Armreif oder Ring. Diese wiederum sind überall bei Juwelieren 
zu finden. Ein Reicher, der in seiner Umgebung gar kein Gold findet und auch 
keine Handelsware besitzt, bevollmächtigt einen Muslim in einer Stadt, in der 
Gold verfügbar ist, und schickt ihm das Papiergeld. Dieser Bevollmächtigte 
(Wakīl) tauscht das Geld gegen Gold ein und gibt den Armen somit Gold. Er 
kann auch direkt den Armen bevollmächtigen. Wenn sich der Arme an einem 
fernen Ort weit weg vom Reichen oder dem Stellvertreter befindet und es an 
dem Ort des Armen kein Gold gibt, so kann auch dem Stellvertreter des Armen, 
den er selbst bestimmt, Gold übergeben werden. Es ist gar möglich, den Armen 
von seinen Schulden zu befreien, indem der Reiche das Gold, das seine Zakāt 
ist, auf Anordnung des Armen an den Gläubiger des Armen übergibt. Hier muss 
der Gläubiger bei der Annahme der Zakāt der Stellvertreter des Armen sein. 
Doch die Zustimmung des Armen, also die vorherige Bevollmächtigung seinerseits, 
ist erforderlich. 

Die Aussage, die Zakāt dürfe nicht in Form von Papiergeld entrichtet werden, 
bedeutet nicht, dass die Zakāt gar nicht als Papiergeld gegeben werden solle. Es 
bedeutet, dass Papiergeld im Einklang mit den islamischen Bestimmungen gegeben 
werden muss. Um die Zakāt irgendeines zakātpflichtigen Gutes mit Papiergeld 
entsprechend den islamischen Bestimmungen zu entrichten, muss man so verfahren 
wie im Falle des Reichen, der mit dem Armen derart abrechnen will, dass er ihm 
die Menge seiner Schulden mit der Absicht der Zakāt erlässt. Dieses Vorgehen 
wird im al-Aschbāh, im Radd al-muhtār sowie am Ende von Band 6 des al-
Hindiyya wie folgt beschrieben: „Im Wert des Papiergeldes, das er verteilen will 
und das unter der Nisāb-Menge liegt, borgt er sich Gold von seiner Ehefrau oder 
jemand anderem. Er findet sodann einen rechtschaffenen Armen. Wenn er sich 
dessen nicht sicher ist, sagt er: ,Ich werde dir und einigen meiner Bekannten 
Papiergeld als Zakāt geben. Doch unsere Religion gebietet, die Zakāt in Form 
von Gold zu geben. Damit es beim Eintauschen von Gold gegen Papiergeld eine 
Erleichterung darstellt, möchte ich, dass du die Person Soundso bevollmächtigst, 
damit sie deine Zakāt empfängt und über sie nach Belieben verfügt. Auf diese 
Weise hättest du gewährleistet, dass ich im Einklang mit den islamischen Be-
stimmungen handle. Und hierfür wirst du auch Lohn erlangen!“ Sodann wird je-

– 449 –



mand, dem der Reiche vertraut, als Stellvertreter ernannt. Auch ein Reicher 
kann bevollmächtigt werden. Das Gold wird in der Abwesenheit des Armen 
diesem Stellvertreter mit der Absicht der Zakāt gegeben. Dadurch wäre die 
Zakāt dem Armen gegeben worden. Der Stellvertreter nimmt das Gold entgegen 
und verkauft es einige Minuten später dem Reichen gegen Papiergeld. Das Pa-
piergeld schenkt er danach dem Reichen. Der Reiche wiederum verteilt das Pa-
piergeld diesem Armen sowie anderen Armen [oder Koranschulen und Muslimen, 
die der Religion dienen und Dschihad führen].“ Verteilt er es den Reichen, wird 
sein Lohn gering sein. Wenn er es niemandem gibt oder Personen, denen es nicht 
erlaubt ist zu geben, oder jenen, die das Gebet nicht verrichten, wird er zwar 
von der Strafe des Nichtentrichtens der Zakāt befreit sein, aber er wird keinen 
Lohn bekommen. Wenn er einen Armen findet, von dem er sich sicher ist, dass 
er das Gold nach der Entgegennahme nicht mitnimmt, gibt er die Zakāt direkt 
diesem Armen. Einige Minuten nach der Annahme verkauft der Arme dieses 
Gold dem Reichen, der die Zakāt gegeben hat. Das Papiergeld, das er dadurch 
erhält, schenkt er dem Reichen. Oder aber er verkauft das Gold nicht, sondern 
schenkt es direkt. Der Reiche wiederum verteilt dann das Papiergeld in dieser 
Höhe an die oben genannten Personen bzw. Orte. Das Gold gibt er der Person 
zurück, von der er es geliehen hat. Wenn er mehr Zakāt geben muss als die Nisāb-
Menge, wiederholt er diesen Vorgang. Die Zakāt in Form von Gold zu verteilen, 
bringt mehr Lohn ein. Dadurch wird jedem beigebracht und gezeigt, dass die 
Zakāt mit Gold gegeben werden muss. Die Zakāt dem Armen oder dessen Stell-
vertreter zuerst in Form von Gold zu geben und dieses anschließend gegen 
Papiergeld einzutauschen, wird „Hīla scharʿiyya“ (erlaubter Trick) genannt. Um 
die Zakāt im Einklang mit den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) 
zu entrichten, muss dies so getan werden und ist sehr verdienstvoll. Dass es 
gestattet ist, von erlaubten Tricks Gebrauch zu machen, und dass es zulässig ist, 
dass der Arme die entgegengenommene Zakāt bzw. Sadaqa wieder dem Reichen 
schenkt, wird am Ende der Kapitel 15 und 63 im dritten Abschnitt behandelt. 
Eine „Hīla bātila“, also einen unerlaubten Rechtskniff anzuwenden, um der 
Zakāt zu entkommen, nachdem sie fard wurde, ist harām. Das Anwenden eines 
Rechtskniffes vor dem Fardwerden ist gemäß Imām Muhammad makrūh und 
nach Imām Abū Yūsuf gestattet. Die Fatwa wurde gemäß Imām Muhammads 
Idschtihād erteilt. Siehe auch die vorletzte Seite von Kapitel 15 im dritten Ab-
schnitt. 

In Vers 276 der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Allah vernichtet, was 
mit Zins erworben wurde, und lässt nicht einmal ihre Spuren. Er vermehrt die 
Güter, deren Zakāt gegeben wurde.“ Wer dieses Versprechen Allahs, des Erha-
benen, nicht kennt oder nicht daran glaubt, hält sich fern von der Zakāt. Um 
diesem Recht gegenüber den Armen und dem Staat nicht nachzukommen, gibt 
es solche, die unerlaubte Rechtskniffe anwenden. Einer dieser Rechtskniffe 
besteht darin, dass sie, um nicht im Besitz der Nisāb-Menge zu sein, Häuser, 
Läden, Grundstücke und Felder kaufen und somit das Geld aus ihren Händen 
geben. Dann vermieten sie das Gekaufte. Auch wenn es sodann nicht fard ist, 
dass sie die Zakāt entrichten, ist es dennoch fard, dass sie für den Unterhalt ihrer 
armen Verwandten aufkommen. Dies wissen sie aber ohnehin nicht. Einerseits 
kommen sie ihrer Pflicht der Unterhaltszahlung nicht nach und andererseits 
bleiben sie dem Lohn der Pflege der Verwandtschaftsbande (Silat ar-rahm) be-
raubt. Und außerdem binden sie das Geld, das für den Handel, die Industrie und 
die Entwicklung der gesamten Nation verwendet werden könnte, an Stein und 
Erde. Darüber hinaus bleiben sie beraubt von dem Segen und dem Reichtum, 
den Allah, der Erhabene, denen versprochen hat, die die Zakāt entrichten. 

– 450 –



Viele Autoren von Büchern wie Ibn Ābidīn und Mawqūfāt, möge Allah sich 
ihrer erbarmen, schreiben im Kapitel über die Arten von Schwüren: „Wenn 
jemand schwört, er werde die Silberschulden, die er an die Person Soundso hat, 
heute zahlen, und er anstelle von Silber ,Zuyūf‘ genannte schwache Münzen oder 
Silbermünzen, deren Kupfergehalt mehr als die Hälfte beträgt, gibt, so hat er 
seinen Schwur eingehalten. Wenn er jedoch ,Fulūs‘ genannte, gültige Bronze-, 
Zinn- oder Kupfermünzen [bzw. Papiergeld] gibt oder der Gläubiger ihm die 
Schulden erlässt, so hat er seinen Schwur nicht eingehalten. Denn Kupfergeld 
ist nicht Silber. Der Schuldner muss das Geld übergeben und dies geschieht nicht 
durch die Worte des Gläubigers.“ Auch wenn „Zuyūf“ Geld meint, dessen Sil-
bergehalt gering ist, beträgt der Kupfergehalt nicht mehr als die Hälfte. Mit 
„Fulūs“ ist Metallgeld, ausgenommen Gold und Silber, gemeint. Wie wir sehen, 
werden im Kapitel über Schwüre Zuyūf als Silber akzeptiert, doch Fulūs, das 
heißt, eine gültige Währung aus Kupfer [Papiergeld], wird nicht akzeptiert und 
ist nicht gestattet. 

Madhhablose und ignorante Personen sagen: „Papiergeld kann nicht verglichen 
werden mit Schuldscheinen zwischen zwei Personen. Es handelt sich dabei um 
die gegenwärtige gültige Währung und hat den Zustand einer allgemeinen Notlage 
(Umūm al-balwā) erreicht. Daher ist es notwendig, dies als Zakāt zu geben.“ 
Man darf sich nicht von diesen Leuten täuschen lassen. Dass etwas eine allgemeine 
Notlage und Notwendigkeit (Darūra) ist, oder eine Erlaubnis zu erteilen, geschieht 
nicht mit Worten von Laien, wie wir es sind. Hier liegt das Sprachrecht und die 
Befähigung bei den Mudschtahids. Doch es gibt heute auf der ganzen Welt keinen 
absoluten (mutlaq) Mudschtahid. Daher ist es keinem Muslim gestattet, außerhalb 
der vier Rechtsschulen zu agieren. Die Fatwas der Mudschtahids, die sogar die 
heutigen Umstände in Betracht zogen, wurden oben erwähnt. Ibn Ābidīn schreibt 
bei seinen Ausführungen zum Zuhören der Kanzelpredigt (Khutba): „Gewohn-
heiten und Bräuche, die zu Zeiten der edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen 
allen zufrieden sein, und der Mudschtahids begannen und fortdauerten, stellen 
rechtliche Beweise für Sachen, die halāl sind, dar. Was später jedoch zum Brauch 
wurde, kann kein schariarechtlicher Beweis sein.“ [Auch hieraus versteht sich, 
dass es nicht gestattet ist, den Adhān über Lautsprecher zu rufen.] 

Im Osmanischen Reich, dem größten islamischen Reich der Welt, wurde Pa-
piergeld zum ersten Mal im Jahre 1256/1840 verwendet. Daraufhin wurde es 
wieder aufgehoben. Das zweite Mal wurde es im Jahre 1268/1851 eingeführt und 
das dritte Mal 1279/1862 und danach wurde es wieder aufgehoben. Die vierte 
Monetarisierung fand 1294/1877 unter der Berechtigung der Osmanischen Bank 
statt. Diese wurden von Zeit zu Zeit geändert und sind bis heute in Gebrauch. 
In keinem der innerhalb dieser langen Zeitspanne geschriebenen Bücher bzw. 
erteilten Fatwas steht etwas darüber geschrieben, dass die Zakāt in Form von 
Papiergeld entrichtet werden dürfte. Jeder gab seine Zakāt als Gold oder Silber. 
Dass es auch in der schāfiʿītischen Rechtsschule nicht gestattet ist, die Zakāt in 
Form von Fulūs zu geben, steht im Iqd al-dschayyid auf Seite 44. 

Jeder Muslim muss die in seinem Besitz befindlichen zakātpflichtigen Güter 
jederzeit im Auge behalten und den Tag, an dem sie die Nisāb-Menge erreichen, 
notieren. Wenn nach diesem Tag vor dem Verstreichen eines gesamten Jahres 
der Nisāb zugrunde geht, d. h. in seinen Händen nicht mehr übrig bleibt als die 
Bedarfsgüter, verfällt der als Anfang notierte Tag. Kommt er vor dem Verstreichen 
des Jahres erneut in den Besitz der Nisāb-Menge, muss er auch diesen neuen 
Tag festhalten. Wenn hieraufhin nach einem gesamten Jahr der Nisāb ohne zu-
grunde zu gehen in seinem Besitz bleibt, wird das Entrichten der Zakāt fard. 
Dies gilt auch dann, wenn der Nisāb am Jahresende zugrunde geht, also nachdem 

– 451 –



ihre Entrichtung fard wurde. Die Zakāt wird sodann vergeben und wenn er später 
erneut Güter in der Nisāb-Menge erwirbt, muss er erneut ein Jahr warten. Denn 
ab dem Moment, ab dem die Zakāt fard wird, muss er sie nach der hanafītischen 
Rechtsschule nicht sofort geben. Wenn er stirbt, bevor er die Zakāt entrichtet 
hat, wird sie nicht von seinem Nachlass gegeben. In der schāfiʿītischen und 
mālikītischen Rechtsschule ist es fard, die Zakāt sofort, nachdem sie fard wurde, 
zu trennen und zu entrichten [al-Mīzān asch-Schaʿrānī]. Wenn der Nisāb in der 
Mitte des Jahres nicht zugrunde geht, aber geringer wird und am Jahresende 
erneut die Nisāb-Menge erreicht wird, ist die Zakāt fard und am Jahresende 
muss er 1/40 der in seinem Besitz befindlichen Menge geben. Wenn der Nisāb, 
der im Laufe des Jahres geringer wird, am Jahresende nicht die Nisāb-Menge 
erreicht, ist die Zakāt nicht fard. Erreicht sein Besitz danach die Nisāb-Menge, 
muss er ab dem Tag an erneut ein Jahr warten. Wenn nach dem Pflichtwerden 
der Zakāt der Nisāb nicht von selbst zugrunde geht, sondern man ihn ausgibt 
oder eigenhändig zugrunde gehen lässt oder sich verschuldet, entfällt die Zakāt 
nicht. Wenn er die Güter als Darlehen oder Leihe gegeben hat, diese aber nicht 
zurückerhält, gilt, dass sie zugrunde gegangen sind, und nicht, dass er sie zugrunde 
gehen ließ. Den Besitz zugrunde gehen zu lassen, um sich der Zakāt zu entledigen, 
nachdem sie fard wurde, ist übereinstimmend makrūh. Gemäß Imām Muhammad 
ist es auch makrūh, vor dem Pflichtwerden nach einem Mittel zu suchen, damit 
sie nicht fard wird. [Siehe auch Kapitel 15 im dritten Abschnitt dieses Buches.] 

Wenn er den zakātpflichtigen Besitz, der auf illegitimem (harām) Weg kommt, 
nicht mit seinem legitimen (halāl) zakātpflichtigen Besitz vermischt hat, wird 
dies nicht in den Nisāb einkalkuliert. Denn es handelt sich dabei nicht um sein 
Eigentum. Diese den Eigentümern oder den Erben der Eigentümer zurückzugeben, 
oder wenn diese nicht bekannt sind, den Armen als Almosen (Sadaqa) zu geben, 
ist fard. Wenn er diese vermischt hat und sie voneinander trennen kann, gilt das-
selbe. Kann er sie jedoch nicht mehr voneinander unterscheiden, er aber die Ei-
gentümer kennt, bezahlt er es von seinem legitimen Besitz. Bis er die Eigentümer 
findet, bewahrt er diese Zakātgüter auf. Hiervon sowie von der Mischung, die 
nicht sein vollgültiges Eigentum ist, gibt er keine Zakāt. Wenn er andere zakāt-
pflichtige Güter hat, die die Nisāb-Menge erreicht haben, gibt er gemeinsam mit 
diesem Nisāb auch die Zakāt der vermischten Güter. Nach der Bezahlung wird 
die Zakāt für den gesamten unreinen Besitz fard und das Verwenden dessen ist 
fortan gestattet und er wird zu seinem vollgültigen Eigentum und wird dem Nisāb 
zugerechnet. Wenn er jemandem etwas davon gibt, ist es erlaubt, es anzunehmen. 
Doch es wird zum „unreinen Eigentum“ (Milk khabīth). Die ursprünglichen Ei-
gentümer haben sodann keinen Anspruch mehr auf diesen Besitz. Wenn man 
von dem unreinen Gemisch jemandem etwas gibt, ist es gestattet, dass dieser es 
nimmt. Doch solange die unreinen Güter nicht entschädigt werden, darf die 
Person selbst sie nicht verwenden und niemandem geben, auch nicht als Almosen 
für die Armen. Er darf sie nicht dem Nisāb der Zakāt zurechnen. Entschädigung 
meint, den Eigentümern gleichwertige Güter zu geben, oder wenn es keine gleich-
wertigen Güter gibt, den Preis von dem Tag, an dem er sie an sich nahm, zu be-
zahlen. Er muss die Entschädigung von seinem eigenen legitimen Eigentum 
leisten, nicht von der Mischung. Sich eine unreine Vermischung anzueignen, um 
keine Zakāt zu entrichten, ist eine größere Sünde als das Nichtentrichten der 
Zakāt. Wenn die Eigentümer nicht bekannt sind, wird der unvermischte Anteil, 
und wenn alles vermischt ist, dieser gesamte Besitz den Armen als Almosen ge-
geben. Denn in allen Teilen ist illegitimer Besitz vorhanden. Wenn illegitime 
Güter, die von unterschiedlichen Personen genommen wurden, miteinander ver-
mischt werden, wird alles ebenfalls zu seinem unreinen Eigentum. Doch es wird 

– 452 –



wādschib, alles den eigentlichen Eigentümern und wenn diese unbekannt sind, 
den Armen zu geben. Es wird keine Zakāt entrichtet von Gütern, für die es 
wādschib ist, dass sie als Almosen gegeben werden. Ein durch unwirksamen Kauf 
(Bayʿ fāsid) erworbenes Gut oder Geld wird, selbst wenn es nicht mit dem eigenen 
Geld vermischt wurde, zu unreinem Eigentum. Im al-Bazzāziyya heißt es: „Wenn 
jemand, während er eine unreine Vermischung, die als Almosen gegeben werden 
muss, als Almosen gibt, die Absicht für die Zakāt des legitimen Besitzes fasst, so 
hat er sowohl die Zakāt als auch Sadaqa gegeben.“ Wie zu sehen ist, ist es 
gestattet, die Zakāt des legitimen Besitzes von illegitimem Besitz zu geben. 

ZAKĀT AUF LANDWIRTSCHAFTLICHE ERZEUGNISSE: Den Uschr 
zu entrichten, ist ebenfalls fard. Zakāt auf landwirtschaftliche Erzeugnisse (Ernte) 
wird „Uschr“ (Zehnt) genannt. Eine Person mit Schulden muss ebenfalls den 
Uschr entrichten. 

Imām Abū Hanīfa sagte: „Es ist fard, von jeder Art von Obst und Gemüse, 
ob wenig oder viel, nachdem die Ernte von der Erde eingefahren ist, 1/10 oder 
den Gegenwert in Gold oder Silber an arme Muslime zu verteilen.“ Wenn der 
Ertrag von Land stammt, das durch Tierkraft, ein Wasserrad oder Maschinen 
bewässert wird, wird 1/20 davon abgegeben. Ob nun 1/10 oder 1/20, dies muss 
gegeben werden, noch bevor die Kosten für Tiere, Saat, Werkzeuge, Dünger, 
Pestizide und Arbeiterlohn abgezogen werden. Von einer Ernte, die geringer als 
ein Sāʿ ist, wird kein Uschr gegeben. Auch wenn der Besitzer der Ländereien ein 
Kind, ein Geisteskranker oder ein Sklave ist, muss der Uschr entrichtet werden. 
Von demjenigen, der den Uschr nicht entrichtet, zieht ihn die Regierung mit 
Gewalt ein. Für Obst und Gemüse, die im Hausgarten wachsen, sowie für Brenn-
holz, Gras und Heu wird kein Uschr gegeben, egal wie reichlich sie vorhanden 
sind. Bei Honig [auch wenn technische Ausrüstung verwendet wird und Kosten 
anfallen], Baumwolle, Tee, Tabak und den Früchten der Bäume auf den Bergen 
[z. B. Oliven, Trauben] wird 1/10 als Uschr gegeben. Für Pech, Erdöl oder Salz 
wird kein Uschr gegeben. [Siehe auf den späteren Seiten die zweite der vier 
Schatzkammern der Staatskasse (Bayt al-māl).] Ernte, deren Uschr nicht abgegeben 
wurde, zu verzehren, ist harām. Auch nach dem Verzehr muss der ausstehende 
Uschr entrichtet werden. 

Ibn Ābidīn sagt: „Der Uschr von Obst und Getreide ist gemäß Imām Abū 
Hanīfa und Imām Zufar dann fard, wenn sie sich am Stängel gebildet haben und 
sicher vor dem Verrotten sind. Auch wenn sie nicht reif für die Ernte sind, ist es 
ab dem Moment, wo Nutzen aus ihnen gezogen werden kann und sie essbar sind, 
fard, den Uschr für sie zu entrichten. Imām Abū Yūsuf zufolge ist es nach dem 
Reifen und vor dem Einsammeln fard. Imām Muhammad zufolge jedoch wird es 
erst nach dem Ernten, d. h. nach dem Einsammeln aller, fard. Es ist erlaubt, vor 
dem Ernten einige zu pflücken und sie zu essen oder sie vor der Ernte jemand 
anderem zum Essen zu geben. Doch nach Imām Abū Hanīfa wird auch der Uschr 
hiervon im Nachhinein gegeben. Gemäß den zwei Imāmen wiederum ist es nicht 
nötig, den Uschr hierfür zu geben. Doch damit die Ernte fünf Wasq beträgt, wird 
dies in die Berechnung mit einbezogen. Wenn sie nach dem Reifen gepflückt 
wurde, muss nach Imām Muhammad der Uschr ebenfalls nicht gegeben werden. 
Der Uschr für das Verdorbene und Gestohlene, nachdem es geerntet wurde, ist 
nicht notwendig.“ Die Armen entrichten den Uschr, indem sie ihn gemäß den 
zwei Imāmen berechnen. Die Reichen berechnen ihn gemäß Imām Abū Hanīfa. 

Im Buch Imād al-islām heißt es auf Seite 225: „Ob von einem bestellten Feld, 
einem Obstgarten oder einem Weinberg, solange nicht 1/10 des Ertrages armen 
Muslimen verteilt wurde, ist der Verzehr harām. Wenn man die Menge, die man 
entnommen und gegessen hat, misst und dann den Uschr von dem, was man ge-

– 453 –



gessen hat, berechnet und bezahlt, dann wird das, was man gegessen hat, halāl. 
Wenn jemand, der zehn Scheffel Weizen geerntet hat, nicht einen Scheffel 

davon armen Muslimen gibt, dann ist nicht nur dieser eine Scheffel harām, sondern 
die gesamten zehn Scheffel. Wenn man ohne Einverständnis des Besitzers dessen 
Land bewirtschaftet und später die Ernte einfährt, so ist für diese Person von 
der Ernte nur diejenige Menge halāl, die ihre Ausgaben und ihr Kapital abdecken, 
und der Rest ist harām. Den Rest muss sie den Armen als Almosen geben.“ 

Imām Abū Yūsuf und Imām Muhammad zufolge muss für das Entrichten des 
Uschr die aus der Erde hervorkommende Ernte mindestens ein Jahr haltbar sein 
und ihre Menge mehr als fünf Wasq betragen. Ein Wasq meint eine Kamelladung 
und ist ein Volumenmaß, das 60 Sāʿ fasst. 60 Sāʿ sind 250 Liter. Demgemäß sagen 
die zwei Imāme, dass der Nisāb für den Uschr 1250 Liter beträgt. Doch die Fatwa 
wurde gemäß Imām Abū Hanīfas Idschtihād gegeben. 

Ibn Ābidīn schreibt im dritten Band auf Seite 254: „Wenn die Bewohner einer 
Stadt freiwillig Muslime werden oder wenn Muslime die Stadt gewaltsam ein-
nehmen und ein Fünftel des Landes reserviert wird und der Rest an die Soldaten 
oder an andere Muslime verteilt wird, dann werden diese Grundstücke Eigentum 
derjenigen, die sie einnehmen, und es ist fard, dass sie den Uschr von den Erträgen 
dieses Landes entrichten. Von Ländereien, die erobert wurden und den Nicht-
muslimen überlassen wurden oder die durch ein Friedensabkommen gewonnen 
wurden und den Nichtmuslimen gehören, wird kein Zehnt (Uschr) eingezogen, 
sondern die Landsteuer (Kharādsch). [Die Verwendungszwecke der Landsteuer 
und des Zehnten sind unterschiedlich.] Von den Ländereien des Irak, Syriens 
und Ägyptens, mit Ausnahme von Basra, wird die Landsteuer eingezogen.“ Im 
zweiten Band auf Seite 52 heißt es: „Selbst, wenn Ländereien, auf die die Land-
steuer anfällt, von ihrem Eigentümer an einen Gläubigen gespendet oder verkauft 
werden, muss von der Ernte die Landsteuer entrichtet werden.“ In dem Buch 
Madschmūʿa-i dschadīda heißt es: „Es ist gestattet, dass ein Schutzbefohlener 
(Dhimmī) sein Land stiftet und dabei die Bedingung setzt, dass die Pachtein-
kommen an muslimische Arme verteilt werden.“ Im dritten Band des Kommentars 
hierzu steht auf Seite 255: „Wenn der Nichtmuslim stirbt, entrichten seine Erben 
trotzdem weiterhin die Landsteuer. Wenn es keine Erben gibt, geht es in die 
Staatskasse über und die Landsteuer entfällt. Wenn die Regierung dieses ,Mīrī‘ 
genannte Land verkauft oder stiftet, wird keine Landsteuer entrichtet, sondern 
der Zehnt von der Ernte.“ Die meisten Ländereien Anatoliens sind auf diesem 
Wege zu Ländereien geworden, auf die der Uschr anfällt. Auch auf Seite 50 im 
zweiten Band steht dies so geschrieben. Auf Seite 49 im zweiten Band heißt es: 
„Wenn jemand seine Ländereien, auf die der Uschr anfällt, stiftet, muss derjenige, 
der dieses Land bewirtschaftet, den Uschr zahlen.“ Auf Seite 55 heißt es: „Wenn 
die Regierung Ländereien, die der Staatskasse gehören, verpachtet, wird die 
jährliche Pacht als Landsteuer gezählt. Es wird nicht zusätzlich der Zehnt einge-
zogen. Denn wo die Landsteuer eingenommen wird, wird kein Zehnt eingezogen.“ 
Wenn jemand seine Ländereien, auf die der Uschr anfällt, verpachtet, gibt nach 
Imām Abū Hanīfa der Eigentümer den Uschr der Ernte. An Orten, wo die Pacht-
kosten hoch sind, wird die Fatwa so gegeben. Den beiden Imāmen zufolge gibt 
der Pächter den Uschr. An Orten, wo die Pacht gering ist, wird die Fatwa dem-
gemäß erteilt. Niemand außer dem Staatsoberhaupt darf Ländereien der 
Staatskasse (Bayt al-māl) verkaufen. Wenn der Eigentümer eines Landes, auf 
das die Landsteuer anfällt, ein Muslim ist, oder diese Ländereien stiftet, wird 
davon dennoch die Landsteuer entrichtet. Wenn ein Schutzbefohlener (Dhimmī), 
also ein Nichtmuslim, Ländereien kauft, auf die der Zehnt anfällt, wird fortan 
davon die Landsteuer eingezogen. Auf Seite 265 des dritten Bandes heißt es: 

– 454 –



„Wenn das Staatsoberhaupt den muslimischen Eigentümern der Ländereien die 
Landsteuer erlässt, benutzen sie es selbst, falls sie ein Anrecht auf der Staatskasse 
haben. Ansonsten gibt er es dem, der ein Recht darauf hat. Sollte er den Zehnten 
erlassen, so ist dies nicht zulässig. Dadurch, dass die Regierung den Zehnten 
aufhebt, wird er nicht vergeben. Der Eigentümer dieser Länder muss den Uschr 
weiterhin jenen geben, die von der Staatskasse ein Anrecht darauf haben.“ 

 Im zweiten Band heißt es: „Ernten von Landflächen, die nicht der Landsteuer 
oder dem Zehnten unterliegen, wie Berge und Wälder, werden als Uschr-pflichtig 
gewertet.“ Bei Geschenken von Landbesitzern, bei denen bekannt ist, dass sie 
den Uschr nicht entrichtet haben, wäre es besser, zunächst 1/10 den Armen zu 
geben und danach hiervon zu speisen.  

Unter den verschiedenen Kommentaren zu dem alten Gesetz „Erāzī kanūnu“, 
welches die Verwendung von „Mīrī“ genannten Ländereien, die der Staatskasse 
gehören, erklärt, heißt es zu Beginn des 1319 n. H. gedruckten Buches von Ātif 
Beg, der ein Lehrer der Mecelle in der Mülkiyye-Schule war: 

Wenn ein Land durch Krieg erobert wird, wird ein Fünftel der Ländereien 
zum Besitz der Staatskasse. Was die restlichen Ländereien anbelangt, so sind 
drei Möglichkeiten gegeben: 

1. Sie werden den Soldaten oder anderen Muslimen zugeteilt. Sodann sind 
sie ihr Eigentum und von solchen Ländereien wird jedes Jahr der Uschr einge-
zogen. 

2. Die Ländereien werden in den Händen der Nichtmuslime gelassen. Von 
solchen Ländereien wird die Landsteuer erhoben. 

3. Das Staatsoberhaupt gibt die Ländereien niemandem, sondern überlässt 
sie der Staatskasse. Solche Ländereien werden „Staatsländer“ (türk. mîrî toprak) 
genannt. Wenn der Eigentümer eines Landes, auf das der Zehnt oder die Land-
steuer anfällt, stirbt und er keinen Erben hat, geht dieses Land in den Besitz der 
Staatskasse über und wird folglich zu Staatsland. Mit einem vom Sultan bestimmten 
Gegenwert wird es entweder verkauft oder verpachtet. Der Kaufbetrag oder die 
Pacht wird als Landsteuer gewertet. D. h. sie fließen in die dritte Kammer der 
Staatskasse. Oder es wird gemeinsam mit dem Pachtvertrag (Rechtsurkunde) 
den muslimischen und nichtmuslimischen Bürgern verpachtet, wobei jedes Jahr 
ein bestimmter Prozentsatz der Ernte als Pacht genommen wird. Die Pacht 
gehörte den Soldaten und Offizieren. Die Soldaten, die das Recht darauf hatten, 
die Pacht einzunehmen, wurden „Timarcı“ genannt und Offiziere mit diesem 
Recht wurden „Za’îm“ genannt. Die Ländereien der Soldaten wurden „Timar“ 
genannt, die Ländereien der Offiziere „Ze’âmet“ und die der Generäle „Hâs“. 
Abus-Suʿūd Efendi schreibt in seiner Fatwasammlung, die in der Bibliothek Nu-
ruosmaniye zu finden ist: „Die Sultane haben angeordnet, dass diejenigen, welche 
der Staatskasse gehörige Staatsländer gemeinsam mit dem Pachtvertrag pachten, 
jedes Jahr den Timarcıs 1/10 der Ernte abgeben. Auch wenn diese Abgaben als 
Uschr bezeichnet werden, handelt es sich nicht um Uschr, sondern um Pacht-
kosten.“ In letzter Zeit wurde die Mehrheit der Staatsländer seitens des Staates 
gestiftet oder an das Volk verkauft und auf beiden Wegen wurden sie zu Lände-
reien, auf die der Uschr anfällt. Auf diese Weise wurden nahezu alle Ländereien 
in Anatolien und Rumelien zum Eigentum des Volkes und zu Uschr-Ländern. 
Wie zu sehen ist, muss von Feldern und Äckern entweder der Zehnt oder die 
Landsteuer entrichtet werden. Einige behaupten, dass auf die Ländereien Ana-
toliens kein Uschr anfallen würde. Dabei gibt es heute in der Türkei keine Staats-
länder mehr. Die Felder und Obstgärten eines jeden sind sein Eigentum oder er 
hat sie gepachtet. Daher ist es fard, dass sie den Uschr entrichten. 

– 455 –



Zur Zeit der Osmanen gab es fünf Länderarten: 
1. Länder, die das Eigentum des Volkes waren: Auf einen geringen Anteil 

fiel die Landsteuer an und auf den Großteil der Zehnt. Es gibt vier Kategorien 
von Ländern, die Eigentum sind: 1) Grundstücke, die sich innerhalb von Dörfern 
und Städten befinden oder an Dörfer angrenzen und deren Fläche nicht mehr 
als ein halbes Dönüm beträgt. Während diese zuvor Staatsländer waren, wurden 
sie mit der Erlaubnis des Kalifen dem Volk verkauft. Oder es sind Orte, auf die 
der Zehnt oder die Landsteuer anfällt. 2) Staatsfelder und -weiden, die mit der 
Erlaubnis des Kalifen dem Volk verkauft wurden. Von den Ernten dieser wird 
der Zehnt entrichtet. 3) Länder, auf die der Zehnt anfällt, und 4) Länder, auf 
die die Landsteuer anfällt. 

Diese vier Arten kann der Eigentümer verkaufen und testamentarisch ver-
machen. Sie werden unter den Erben im Einklang mit dem Erbrecht aufgeteilt. 
Dabei ist es jedoch so, dass wenn diejenigen, die Staatsländer pachten und mit 
dem Pachtvertrag benutzen, sterben, die Erben diese Länder nicht unter sich 
aufteilen und nicht verkaufen dürfen. Er darf nicht in seinem Testament verlangen, 
dass diese verkauft und hiervon seine Schulden bezahlt werden. Sie gehen nicht 
in den Besitz seiner Erben über. Diese Länder werden nicht dem Nisāb für die 
Opferschlachtung (Qurbān) hinzugefügt und dürfen nicht verkauft werden. Es 
ist lediglich möglich, sie mit der Erlaubnis des Timar-Inhabers gegen Entgelt an 
eine andere Person zu übertragen. Wer Staatsländer pachtet, darf alles Mögliche 
anpflanzen oder diese Länder weiterverpachten, damit jemand anderes sie be-
wirtschaftet. Ländereien, die drei Jahre nicht bewirtschaftet werden, werden je-
mand anderem übergeben. Der Pächter darf auf Staatsland nicht ohne Erlaubnis 
Bäume oder Weinstöcke pflanzen und ebenso darf er ohne Erlaubnis kein Gebäude 
errichten. Es werden keine Toten begraben. Staatsland wird nicht zum Eigentum 
dessen, der es mit dem Pachtvertrag gepachtet hat. Diese sind lediglich Pächter. 
Wenn eine solche Person verstirbt, ist es Brauch geworden, dass das Land dem 
Erben verpachtet wird. Dass es ihm verpachtet wird, war kein in der Scharia vor-
geschriebenes Recht des Erben, sondern eine Gnade seitens des Staates. [Siehe 
auch Kapitel 64 im dritten Abschnitt.] 

2. Die Ländereien der Staatskasse (Bayt al-māl), also Staatsländer. Die meisten 
Ländereien waren derart und wurden verpachtet. Später wurde das meiste an 
das Volk verkauft, sodass auf sie der Uschr anfiel. 

3. Ländereien von Stiftungen, auf deren Ernte der Uschr anfiel. 
4. Flächen, Wiesen und dergleichen, die der Öffentlichkeit überlassen wurden. 
5. Berge, Wälder und dergleichen, die weder der Staatskasse noch sonst wem 

gehörten: Muslime, die diese bewirtschafteten, mussten den Uschr für die Erträge 
entrichten. 

ZAKĀT AUF TIERE: Im Buch Mawqūfāt heißt es: „Wenn Tiere, die über 
die Hälfte des Jahres unentgeltlich auf Weiden grasen, zu Zuchtzwecken [oder 
für die Milchproduktion] gehalten werden, so werden sie ,Sāʾima‘ (Weidetiere) 
genannt. Erreicht die Anzahl der Weidetiere die Nisāb-Menge, wird ein Jahr 
später die Zakāt für sie entrichtet. Werden die Tiere für ihre Wolle gehalten 
oder sind sie Last- oder Reittiere, werden diese nicht als Sāʾima-Tiere bezeichnet 
und die Zakāt für sie zu entrichten ist nicht notwendig.“ Weidetiere wie Rinder 
und Kamele, deren Gattungen verschieden sind, werden nicht in die Berechnungen 
des jeweils anderen und auch nicht der Handelsgüter einbezogen. 

ZAKĀT AUF KAMELE: Es wird keine Zakāt für vier Kamele gegeben. Der 
Nisāb für Kamele beträgt fünf. Fünf Kamele haben einen Gegenwert von 200 

– 456 –



Dirham Silber. Wer fünf Kamele besitzt, gibt ein Schaf. Ein Schaf entspricht 
demnach 5 Dirham [17 Gramm] Silber. Bis neun Kamele wird ein Schaf gegeben. 
Wer zwischen zehn und 14 Kamelen hat, gibt zwei Schafe, zwischen 15 und 19 
drei Schafe und zwischen 20 und 24 vier Schafe. Für 25 bis 35 Kamele wird ein 
weibliches Kamelfohlen im Alter von zwei Jahren gegeben. Zwischen 36 und 45 
wird ein weibliches Kamelfohlen im Alter von drei Jahren gegeben. Für 46 bis 
60 Kamele wird ein weibliches Kamel gegeben, welches vier Jahre alt ist und 
Last tragen kann. Zwischen 61 und 75 wird ein fünf Jahre altes Kamel, zwischen 
76 und 90 zwei drei Jahre alte Kamelfohlen und zwischen 91 und 120 zwei vier 
Jahre alte Kamele gegeben. Für alle fünf Kamele, die 120 überschreiten, wird 
zusätzlich ein Schaf gegeben. Wenn es jedoch 145 sind, wird anstelle der Schafe 
ein weibliches Kamelfohlen im Alter von zwei Jahren gegeben. Für 150 Kamele 
werden drei Kamele im Alter von vier Jahren gegeben. Danach wird für alle wei-
teren fünf Kamele zusätzlich ein Schaf gegeben. Doch wer zwischen 175 und 185 
Kamele besitzt, gibt anstelle der Schafe ein weibliches Kamelfohlen im Alter 
von zwei Jahren. Von 186 bis 195 werden drei vier Jahre alte Kamele und ein 
Kamelfohlen im Alter von drei Jahren gegeben. Von 196 bis 200 werden vier 
vier Jahre alte Kamele gegeben. Als Zakāt werden keine männlichen Kamele 
gegeben. Wer keine weiblichen Kamele zum Abgeben hat, gibt den Wert eines 
männlichen Kamels in Gold oder Silber. Für ein Fohlen, das noch kein Jahr alt 
ist, wird keine Zakāt entrichtet. Wer mehr als 200 Kamele besitzt, wendet für 
alle 50 Kamele die Berechnung zwischen 150 und 200 erneut an. 

ZAKĀT AUF RINDER: Der Nisāb für Rinder beträgt 30. Wer weniger als 
30 Rinder besitzt, gibt keine Zakāt für sie. Für 30 Rinder wird ein über einjähriges 
männliches oder weibliches Milchkalb gegeben. Dies gilt bis 39 Rinder. Wer zwi-
schen 40 und 59 Rinder besitzt, gibt ein zwei Jahre altes männliches oder weibliches 
Kalb. Von 60 bis 69 werden zwei Milchkälber gegeben. Für 70 Rinder werden 
ein Kalb und ein Milchkalb gegeben. Ab 70 wird für alle zehn Rinder dies so be-
rechnet. Für alle 30 Rinder wird ein Milchkalb, für alle 40 ein Kalb hinzugefügt. 
Wenn es 80 werden, kommen zwei Kälber hinzu. Mit der Zakāt für Büffel verhält 
es sich genauso wie die Zakāt für Rinder. 

ZAKĀT AUF SCHAFE: Der Nisāb für Schafe beträgt 40. Wer weniger als 
40 Schafe hat, gibt keine Zakāt für sie. Wer zwischen 40 und 120 Schafe hat, gibt 
lediglich ein einziges Schaf. Von 121 bis 200 werden zwei Schafe gegeben. Zwischen 
201 bis 400 werden drei Schafe gegeben. Für 400 Schafe werden vier Schafe 
gegeben und danach für alle 100 Schafe ein weiteres Schaf. Dies gilt für die Zakāt 
von Schafen und Ziegen, sowohl männliche als auch weibliche. Für Lämmer, die 
noch kein Jahr alt sind, wird keine Zakāt entrichtet. Besitzt er jedoch auch Schafe, 
werden die Lämmer in die Berechnung einbezogen. Dies gilt auch für Kamelfohlen 
und Kälber von Rindern. Ein Lamm wird niemals als Zakāt gegeben. 

ZAKĀT AUF PFERDE: Wenn männliche und weibliche Pferde gemeinsam 
und auf einer Weide zu Zuchtzwecken gehalten werden, muss für sie die Zakāt 
entrichtet werden. Wenn sie jedoch als Reit- und Lasttiere gehalten werden, wird 
keine Zakāt gezahlt. Wer nur männliche Pferde [Hengste] besitzt, gibt keine 
Zakāt, denn es pflanzt sich nicht fort. Wenn es mit der Handelsabsicht gehalten 
wird, wird die Zakāt für Handelsgüter gegeben. Für Esel oder Maultiere, die 
nicht zwecks Handel gehalten werden, wird keine Zakāt entrichtet, so zahlreich 
sie auch sein mögen. 

Es gibt keinen Nisāb für Pferde. Für jedes Pferd wird ein Mithqāl Gold 
gegeben. Oder er berechnet den Wert seiner Pferde, und wenn der Wert den 
Nisāb des Goldes erreicht, gibt er 1/40 davon in Gold ab. Als Zakāt für Kamele, 

– 457 –



Rinder und Schafe darf auch der Gegenwert in Gold gegeben werden. 

WEM WIRD DIE ZAKĀT GEGEBEN?: Die Zakāt darf einzig und allein 
den sieben Gruppen von Muslimen gegeben werden, die unten angeführt sind. 
Die achte Gruppe waren die „Muʾallafat al-qulūb“. Diese waren erbitterte Un-
gläubige, denen die Zakāt gegeben wurde, um ihren Schaden abzuwehren. In 
der Zeit von Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, bestand keine Not-
wendigkeit mehr dafür. 

1. Arme (Faqīr): Wessen Vermögen seinen Lebensunterhalt (Nafaqa) über-
steigt, aber weniger ist als der Nisāb, wird „faqīr“ (arm) genannt. Unabhängig 
davon, wie hoch sein monatliches Gehalt ist, kann ein jeder arme Beamte, der 
Schwierigkeiten in der Führung seines Haushaltes hat, die Zakāt entgegennneh-
men, sofern er Muslim ist. Er muss kein Opfertier schlachten und auch keine Sa-
daqat al-fitr geben. [Siehe auch Kapitel 81 im ersten Abschnitt.] 

2. Bedürftige (Miskīn): Ein Muslim, der nicht mehr besitzt als die Versorgung 
eines einzigen Tages, wird „miskīn“ (bedürftig) genannt. Hamīdullah, der als 
Religionsgelehrter präsentiert wird, schreibt in seinem Buch „Einführung in den 
Islam“, dass damit nichtmuslimische Bürger gemeint seien. Diese Ansicht ist 
jedoch falsch und gleichbedeutend mit einer Reform in der Religion. Es ist nicht 
gestattet, Nichtmuslimen die Zakāt zu geben. 

3. Zakāt-Eintreiber (Āmil): Dem „Sāʿī“, der die Zakāt für die Weidetiere 
und die Ernte einsammelt, sowie dem „Āschir“, der von den durchreisenden 
Händlern außerhalb der Stadt die Zakāt für die Handelswaren einsammelt, wird 
als Gegenleistung für ihre Tätigkeit die Zakāt gegeben, selbst wenn diese reich 
sind. 

4. „Mukātab“-Sklaven: Also Sklaven, die mit ihren Herren einen preislichen 
Vertrag haben und bei Bezahlung ihrer Schulden die Freiheit erlangen. 

5. Munqatiʿ: Diejenigen, die sich auf dem Weg zum Dschihad oder zur Haddsch 
befinden und notbedürftig auf Hilfe angewiesen sind. Im ad-Durr al-mukhtār 
heißt es: „Diejenigen, die das islamische Wissen studieren und lehren, dürfen, 
selbst wenn sie reich sind, die Zakāt empfangen, da sie keine Zeit zum Arbeiten 
und Geldverdienen haben.“ Ibn Ābidīn schreibt bei seiner Erläuterung dieser 
Stelle, dass es in einem Hadith, der im Dschāmiʿ al-fatāwā erwähnt wird, heißt: 
„Selbst wenn ein Schüler des Wissens vierzig Jahre Lebensunterhalt hat, ist es 
gestattet, ihm die Zakāt zu geben.“ 

6. Zahlungsunfähige Schuldner (Madyūn): Muslime, die Schulden haben und 
diese nicht bezahlen können. 

7. Außerhalb der Heimat in Not Befindliche (Ibn as-sabīl): Jene, die in ihrer 
Heimat zwar reich sind, aber an dem Ort, wo sich sich momentan aufhalten, 
keinen Besitz mehr haben (also mittellos geworden sind), bzw. diejenigen, denen 
von Schuldnern zwar viel zusteht, dieses aber nicht erhalten und daher in Not 
sind. 

Die Zakāt wird all diesen oder nur einer dieser Gruppen gegeben. Mit dem 
Geld der Zakāt wird für einen Verstorbenen kein Leichentuch gekauft, die Schul-
den eines Verstorbenen werden nicht bezahlt, es werden keine Moscheen damit 
gebaut, kein Dschihad geführt und keine Pilgerfahrt unternommen. Dem Dhimmī, 
also dem nichtmuslimischen Bürger, wird keine Zakāt gegeben. Ihm dürfen die 
Sadaqat al-fitr, Gelübde, Almosen und Geschenke gegeben werden. Dem Sklaven 
eines Reichen oder dem kleinen Kind eines Reichen wird ebenfalls keine Zakāt 
gegeben. Wenn von einem Reichen ein großes Kind oder die Ehefrau oder der 
Vater oder das kleine Weisenkind arm sind, dürfen andere diesen die Zakāt 

– 458 –



geben. Wenn das Kind verstandesreif (āqil) ist, also das Geld von anderen Dingen 
trennen kann und man es ihm durch Täuschung nicht aus den Händen nehmen 
kann, wird die Zakāt dem Kind gegeben. Ist es nicht derart verstandesreif, wird 
sie dessen Vater oder Vormund gegeben oder aber einem Verwandten oder 
Fremden, der sich um das Kind kümmert. Den Nachfahren unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, und seiner vaterseitigen Onkel bis zum Jüngsten Tag wird 
keine Zakāt gegeben. Denn bei jeder Schlacht haben diese ein Anrecht auf 1/5 
der vom Feind eingenommenen Kriegsbeute. Ahmad at-Tahāwī schreibt in seinem 
Kommentar zum Buch al-Amālī: „Imām Abū Hanīfa sagte, dass es gestattet ist, 
diesen die Zakāt sowie Sadaqa zu geben, da ihnen ihr Recht auf die Kriegsbeute 
verwehrt wird.“ Dass dies gestattet ist, steht auch im Durr-i yektā geschrieben. 

Eltern, Großeltern und den eigenen Kindern sowie Enkeln darf keine Zakāt 
gegeben werden. Diesen wird auch keine Sadaqa, die wādschib ist, gegeben, so 
die Sadaqat al-fitr, Gelübde und Sühnen. Wenn sie arm sind, dürfen ihnen frei-
willige Almosen gegeben werden. Auch der Ehefrau wird keine Zakāt gegeben. 
Imām Abū Hanīfa sagte, dass eine Frau ihrem armen Ehemann ebenfalls keine 
Zakāt geben darf. Die beiden Imāme hingegen sagten, dass sie ihrem armen Ehe-
mann die Zakāt geben darf. Armen Schwiegertöchtern, Schwiegersöhnen, Schwie-
gereltern und Stiefkindern darf die Zakāt gegeben werden. Dem Dhimmī dürfen 
Almosen und Geschenke gegeben werden. 

Wenn man infolge des Nachforschens die Zakāt entrichtet und im Nachhinein 
feststellt, dass es sich um eine reiche Person oder einen Dhimmī oder aber um 
die Mutter, den Vater, das Kind oder die Ehefrau handelte, stellt dies kein 
Problem dar, d. h. die Zakāt ist dennoch akzeptiert. Im Buch an-Nahr al-fāʾiq 
heißt es: „Wenn derjenige, dem die Zakāt gegeben werden soll, sich unter den 
Armen befindet und wie diese ist oder behauptet, arm zu sein, und um die Zakāt 
bittet, besteht keine Notwendigkeit nachzuforschen, ob dieser einen Anspruch 
auf die Zakāt hat oder nicht. Wenn diesem die Zakāt gegeben wird, gilt, als hätte 
man sich erkundigt und nachgeforscht und infolgedessen gegeben.“ 

Abdulqādir al-Ghazzī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Superkommentar zum al-Aschbāh: „Wie Dabbūsī in seinem al-Multaqit sagte, 
ist es gestattet, dem Waisenkind, das einen Vormund hat, als Zakāt Kleidung 
und Nahrung zu geben. Denn das Waisenkind gilt wie dessen Familienmitglieder.“ 
Der Vormund hat das Recht, mit der Zakāt für das Waisenkind notwendige 
Dinge einzukaufen und ihm zu geben. Wenn das Waisenkind derart verstandesreif 
ist, dass es den Einkauf verstehen kann, müssen Kleidung und Nahrung in die 
Hände des Waisenkindes gegeben werden. 

Es ist mustahabb, zumindest so viel zu geben, dass der Arme damit den Bedarf 
eines einzigen Tages decken kann. Einem Armen, der keine Schulden und keine 
Frau und Kinder hat, so viel Zakāt zu geben, dass sie der Nisāb-Menge entspricht 
oder er damit, wenn er sie zu seinem Vermögen hinzufügt, den Nisāb erreicht, 
ist makrūh. Einem Armen, der Frau und Kinder hat, ist es gestattet, so viel Zakāt 
zu geben, dass bei ihrer Division durch die Familienmitglieder jedem einzelnen 
weniger als die Nisāb-Menge zufällt. Es ist verdienstvoller, die Zakāt nahen Ver-
wandten, die arm sind, wie Geschwistern, Tanten und Onkeln, zu geben. Wenn 
er sie anderen gibt, während die nahen Verwandten darauf angewiesen sind, 
erhält er keinen Lohn [al-Imdād]. Wer durch einen Gerichtsbeschluss verpflichtet 
ist, Verwandten, die aufgrund der Abstammung mahram sind, Unterhalt zu 
zahlen, darf von seinen Zakātgütern mit der Zakātabsicht den Unterhalt zahlen. 
Es ist zwar makrūh, die Zakāt in eine andere Stadt zu schicken, doch dies ist 
dschāʾiz, wenn es geschieht, um sie Verwandten zu schicken oder weil man in 
der eigenen Stadt keine armen Muslime finden kann. Dass es besser ist, die Zakāt 

– 459 –



denen zu geben, die Schulden haben, als denjenigen, die arm sind, steht in einer 
Fatwa des al-Bazzāziyya. Dass es nicht angebracht ist, jemandem, der sein Geld 
verschwendet und für Harām verwendet, die Zakāt zu geben, steht im Durr-i 
yektā geschrieben. 

Der Stellvertreter des Reichen gibt die Zakāt demjenigen, den der Reiche 
bestimmt hat. Er darf sie keinem anderen geben. Wenn er sie einem anderen 
gibt oder verliert, muss er dafür aufkommen und dies bezahlen. Dasselbe gilt für 
das Testament. Sie wird den Armen gegeben, die erwähnt werden. Wenn der 
Reiche seinem Stellvertreter sagt, er könne die Zakāt geben wem er will, so kann 
der Stellvertreter dies auch seinen eigenen armen Kindern oder seiner armen 
Ehefrau geben. Wenn er selber arm ist, kann er es auch selbst nehmen. Dies gilt 
jedoch nicht bei einem Gelübde (Nadhr). Der Stellvertreter kann bei einem Ge-
lübde auch anderen geben als jenen, die der Reiche erwähnte. Ibn Ābidīn schreibt 
bei seiner Erläuterung dieser Zeilen zu Beginn von Seite 12: „Es ist gestattet, 
dass der Stellvertreter anstelle des Goldes und Silbers, die er von dem Reichen 
erhalten hat, sein eigenes Gold und Silber an Arme gibt und anschließend das, 
was der Reiche ihm gegeben hat, selbst verwendet. Wenn er jedoch erst das Geld 
des Reichen ausgibt und dann von seinem eigenen Vermögen die Zakāt entrichtet, 
so ist dies nicht zulässig. Dadurch hätte er für sich Almosen gegeben. Er muss 
dem Reichen die Zakāt zurückzahlen. Genauso verhält es sich mit dem Stellver-
treter, der dasjenige Geld verwendet, das er für Unterhaltszahlungen, Einkäufe 
und das Begleichen von Schulden erhalten hat. Wie man sieht, ist es keine Be-
dingung, die Zakāt zu geben, indem man sie vom eigenen Besitz trennt. Der 
Stellvertreter des Reichen kann für das Entrichten der Zakāt auch jemand anderes 
zum Stellvertreter ernennen, ohne die Zustimmung des Reichen einzuholen.“ 

Die Zakāt zählt nicht durch die alleinige Trennung als entrichtet. Wenn die 
getrennte Zakāt verloren geht, während sie in seinem Besitz oder in den Händen 
des Stellvertreters war, muss die Zakāt erneut getrennt und entrichtet werden. 
Wenn der Stellvertreter sie verliert, muss er dafür aufkommen. Die Zakāt, die 
der „Āmil“ genannte Zakāteinsammler oder der Stellvertreter des Armen verliert, 
muss nicht erneut gegeben werden. Der Stellvertreter bezahlt sie dem Armen. 
Unter „Āmil“ fallen sowohl der „Sāʿī“ als auch der „Āschir“. 

Um einen Toten in ein Leichentuch zu hüllen, eine Moschee zu bauen oder 
denjenigen zu helfen, die Dschihad führen, können arme Leute, wie wir im Ab-
schnitt über die Zakāt auf Papiergeld erklärt haben, eine vertrauenswürdige 
Person zum Stellvertreter ernennen, damit sie ihre Zakāt in ihrem Namen nimmt 
und sie an die von ihnen bestimmten Stellen abgibt. Dieser Stellvertreter nimmt 
die Zakāt für die Armen entgegen und gibt sie dann für die Zwecke aus, die die 
Armen bestimmt haben. Um gemeinnützigen und wohltätigen Organisationen 
die Zakāt zu geben, wird genauso verfahren. Es ist nicht erforderlich, dass der 
Stellvertreter beim Nehmen und Geben der Zakāt etwas sagt. Die Armen jedoch, 
die einen Stellvertreter einsetzen, müssen Muslime sein, die die Zakāt empfangen 
dürfen. Dass man auch so vorgehen muss, um die Zakāt in Papiergeld geben zu 
können, haben wir weiter oben bereits beschrieben. 

Eine reiche Person, die ihre Forderungen und ihr Eigentum nicht erhalten 
kann oder die Anleihen besitzt, deren Zahlungsfrist noch nicht gekommen ist, 
darf im Maße ihres Bedarfs Zakāt annehmen, wenn sie niemanden finden kann, 
der ihr ein zinsloses Darlehen gibt. Wenn sie ihr Eigentum erlangt, verteilt sie 
die Zakāt, die sie entgegennahm, nicht an die Armen. Arme wiederum dürfen 
Zakāt entgegennehmen, die unter dem Nisāb liegt und mehr als ihre Bedürfnisse 
ist. Es ist notwendig, dass die Zakāt von Gold, Silber und Handelswaren dem 
Armen oder dessen Stellvertreter übergeben wird. Wenn Zakāt, welche an andere 

– 460 –



Stellen oder Institutionen gegeben wird, nicht in die Hände eines muslimischen 
Armen gelangt, dann gilt die Zakāt nicht als entrichtet. 

Es ist harām für eine Person, die für einen Tag genug zu essen hat, und für 
eine Person, die nichts zu essen hat, aber gesund, arbeits- und handelsfähig ist, 
um Essen, Trinken oder Geld zu bitten, um sie zu kaufen, oder zu betteln. Diesen 
das Gewünschte zu geben, obwohl man weiß, dass diese in der oben genannten 
Lage sind, ist ebenfalls harām. Es ist erlaubt, unaufgefordert zu geben oder zu 
nehmen, was gegeben wird. Es ist erlaubt, dass diese Person um andere Bedürfnisse 
als Nahrung bittet, wie Kleidung, Hausrat und Geld für die Miete. Kranke und 
Hungrige dürfen um Essen bitten, selbst wenn sie ein Dach über dem Kopf haben. 
Wer ausreichend Nahrung für einen Tag hat oder, falls nicht vorhanden, in der 
Lage ist zu arbeiten, darf, wenn er mit dem Aneignen [oder Lehren] von Wissen 
beschäftigt ist, um Essen bitten. [Siehe auch Kapitel 38 im zweiten Abschnitt.] 
Denjenigen, die ihr Geld für Verbotenes (Harām) ausgeben oder verschwenden, 
werden keine Almosen gegeben. 

STAATSKASSE/FISKUS (BAYT AL-MĀL): So wie der Zehnt (Uschr) und 
die Zakāt der Tiere, die auf Feldern weiden, den Armen gegeben werden dürfen, 
so ist es auch gestattet, sie der Staatskasse zu übergeben. Wer in den Besitz einer 
Sache gelangt, die eigentlich der Staatskasse zu übergeben ist, darf sie benutzen, 
falls er einen Anspruch auf etwas von der Staatskasse hat. Falls ihm selbst nichts 
zusteht, gibt er sie einem Muslim, der einen Anspruch darauf hätte. Er übergibt 
die Sache somit nicht der Staatskasse. Ibn Ābidīn schreibt im zweiten Band auf 
Seite 56: „Arme, die einen Anspruch auf etwas von der Staatskasse haben, mit 
dem Eintreiben der Zakāt Beauftragte, Gelehrte, die Lehrer, Prediger, Schüler, 
die religiöses Wissen studieren, Schuldner, die Familie unseres ehrwürdigen Pro-
pheten (Ahl al-bayt), also die Sayyids und Scharīfen, sowie Soldaten, dürfen, 
wenn ihnen Geld von der Staatskasse in die Hände gelangt, davon so viel nehmen, 
wie ihnen zusteht.“ 

Der Autor der Fatwasammlung al-Bazzāziyya, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt Halwānī zitierend: „Jemand, der anvertrautes Gut in seinen Händen 
hat, gibt es, wenn der Eigentümer stirbt, den Erben. Gibt es keine Erben, übergibt 
er es der Staatskasse. Wenn es im Falle der Übergabe an die Staatskasse nicht 
vorschriftsmäßig verwendet wird, benutzt er es selbst oder händigt es jenen aus, 
denen ein Anteil an der Staatskasse zusteht.“ 

„Zakāt“ (soziale Pflichtabgabe) bedeutet, dass das Leben der Armen und 
ihre Bedürfnisse seitens der Gesellschaft garantiert werden. Wenn ein Muslim 
in einer Ecke einer Stadt an Hunger stirbt und einer der reichen Leute in der 
Stadt einen kleinen Betrag an Zakāt schuldet, dann gilt er als dessen Mörder. 
Die Zakāt ist ein Versicherungsinstitut unter den Muslimen. Der Islam gab die 
„Bayt al-māl“ (Staatskasse/Fiskus) genannte Versicherung nicht in die Hände 
von Personen, Opportunisten und denjenigen, die nur an ihre eigenen Interessen 
denken, sondern in die Hände des Staates. Diese Versicherung gleicht keiner 
anderen. Sie verlangt kein Geld von den Armen, sondern nimmt es von den Rei-
chen. Das Vermögen der Reichen, die ihre Zakāt entrichten, vermehrt sich im 
Diesseits. Und im Jenseits werden sie viel Lohn bekommen. Die islamische Ver-
sicherung hilft jedem Armen. Wenn ein Familienoberhaupt stirbt, weist sie der 
Familie ein monatliches Gehalt zu und macht jeden glücklich. Der Islam gründete 
mit der Zakāt auf diese Art eine soziale Versicherung. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Von den vier Arten 
zakātpflichtiger Güter werden zwei, nämlich die Zakāttiere und die Erzeugnisse 
des Feldes, ,al-Amwāl az-zāhira‘ (äußere, sichtbare Güter) genannt. Diese Zakāt 

– 461 –



wird von den Beamten des Kalifen eingesammelt; diese Beamten werden ,Sāʿī‘ 
genannt. Der Staat behält diese eingesammelten Güter [sowie die Zakāt der ,in-
neren, verborgenen Güter‘ (al-Amwāl al-bātina), die die ,Āschir‘ genannten Be-
amten von den durchreisenden Händlern einsammeln] in der Staatskasse und 
gibt sie für alle sieben Gruppen von Zakātempfängern aus. Von den 
zakātpflichtigen Gütern werden Gold, Silber und Handelswaren „al-Amwāl al-
bātina“ genannt. Den Eigentümer nach der Menge dieser Güter zu fragen, ist 
nicht erlaubt. Der Eigentümer gibt die Zakāt für diese Güter persönlich an eine 
der sieben Gruppen, die er wünscht. Derart entrichtete Zakāt darf der Staat 
nicht gesondert einfordern. Wenn ersichtlich ist, dass in einer Stadt die Reichen 
keine Zakāt geben, darf der Staat auch die Zakāt für die verborgenen Güter ein-
sammeln. In den Büchern ad-Diyā al-maʿnawī und al-Īdāh heißt es: „Der Staat 
darf fünf Güter nicht einfordern: Die Zakāt für verborgene Güter, die Sadaqat 
al-fitr, das Opfertier, die Leistung für ein Gelübde sowie die Sühneleistung.“ 

[In letzter Zeit häufen sich Personen, welche die Größe der Gelehrten der 
Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, nicht begreifen. Denn Gelehrte 
verstehen Gelehrte, Unwissende hingegen verstehen sie nicht. Unwissende, die 
sich als religiöse Autoritäten aufspielen, denken von sich, Gelehrte zu sein. Sie 
stellen sich gegenseitig dem Volk als Islamgelehrte vor. Indem sie behaupten, 
dass sie nur an den Koran und die Hadithe glauben, finden sie Missfallen an den 
Idschtihāden der rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn). Aus dem 
edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen leiten sie entsprechend ihrer be-
schränkten Sichtweise und ihres unzulänglichen Verstandes neue (falsche) Be-
deutungen ab. Sie diffamieren die Großgelehrten, unsere Religionsimāme des 
zweiten Jahrhunderts, das im Hadith gelobt wurde. Sie bemühen sich darum, 
ihre wertvollen Bücher zu beflecken. Die Bücher von Madhhablosen wie Ibn 
Taymiyya, Mawdūdī, Raschīd Ridā, Sayyid Qutb, Hamīdullah, der Physiker 
Abdus Salam und Ahmad Deedat verbreiten Informationen, die dem widerspre-
chen, was die Islamgelehrten übereinstimmend mitgeteilt haben. Beispielsweise 
steht in den Büchern „Weltfrieden und Islam“ und „Einführung in den Islam“: 
„Die Zakāt ist eine Steuer, die an den Staat gezahlt wird. Das Geld, das die 
Reichen Armen nach Wahl selbstständig geben, wird nicht Zakāt genannt. Die 
Zakāt kann ausschließlich dem Staat gegeben werden. Der Staat kann dies auch 
den nichtmuslimischen Armen aushändigen. Denn mit ,Miskīn‘ sind die nicht-
muslimischen Armen gemeint.“ Dass sich die Madhhablosen auf einem Irrweg 
befinden, wird im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna in den Abschnitten „Ein Ge-
lehrter säht keine Zwietracht“ und „Nimm die Wahrheit an, vertraue nicht dem 
Zwieträchtigen“ ausführlich behandelt und dargelegt.] 

Wenn ungerechte Sultane von den sichtbaren Gütern Steuern einnehmen, 
wird es, falls man dies mit der Absicht der Zakāt gibt, nach manchen Gelehrten 
angenommen. Wenn sie es von den verborgenen Gütern einnehmen oder man 
jegliche Art von Steuern entrichtet, die seitens der Ungläubigen und Abtrünnigen 
eingenommen werden, dann gilt dies nicht als Zakāt, selbst wenn dabei die Absicht 
für die Zakāt gefasst wurde. Es muss zusätzlich die Zakāt gegeben werden. 

Es gibt vier unterschiedliche Arten von Gütern in der Staatskasse: 
1. Die Zakāt, die von Tieren und Ernten sowie seitens des Āschir von den 

muslimischen Händlern, die auf der Durchreise sind, eingenommen werden. Dies 
wird den oben angeführten sieben Gruppen gegeben.  

2. 1/5 der Kriegsbeute und der aus der Erde gewonnenen Rohstoffe wird den 
Waisen (Yatīm), den Bedürftigen (Miskīn) und den mittellos gewordenen Rei-
senden gegeben. In jeder dieser drei Kategorien haben jene Vorrang, die zu den 

– 462 –



Banū Hāschim und den Banū Muttalib gehören. Von Flüssigkeiten wie Erdöl 
und von Mineralien, die im Feuer nicht schmelzen, wie Oxide und Salze, und 
von dem, was aus dem Meer gewonnen wird, wird nichts eingenommen. 

3. Die Land- und Schutzsteuer, die von Nichtmuslimen eingetrieben wird, 
sowie die Güter (der Wegzoll), die der Āschir von diesen einnimmt. Diese werden 
für öffentliche Bedürfnisse wie Straßen, Brücken, Gasthäuser, Schulen und Ge-
richte und für die Landesverteidigung verwendet. Sie werden den Muslimen ge-
geben, die die Grenzen des Landes bewachen und auf Straßen innerhalb des 
Landes für Ordnung sorgen, für den Bau und die Instandhaltung von Brücken, 
Moscheen, Teichen und Flüssen, dem Imam, dem Muezzin, den Bediensteten in 
islamischen Einrichtungen, denjenigen, die die islamischen Wissenschaften, d. h. 
Religions- und Naturwissenschaften lehren bzw. studieren, den Richtern (Kadis), 
den Muftis, den Predigern und all jenen, die sich darum bemühen, Religion, Volk 
und Staat zu wahren, zu schützen und aufzubauen. Selbst wenn diese reich sind, 
wird ihnen entsprechend ihrer Arbeit und ihres Dienstes gemäß dem Brauch 
und dem Wert der Bedarfsgegenstände ein angemessener Anteil gewährt. [Im 
Buch al-Hadīqa werden im Kapitel über die Übel der Hände jene, die ein Anrecht 
auf die Staatskasse haben, ausführlich behandelt.“] Nach ihrem Tod wird ihren 
Kindern der Vorrang gegeben, falls diese die entsprechenden Voraussetzungen 
erfüllen. Wenn die Kinder jedoch unwissend und sündhaft sind, nehmen sie den 
Platz des Vaters nicht ein. Der Autor des Buches al-Aschbāh, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt: „Wenn der Sultan einen Unwissenden als Lehrer, 
Kanzelprediger oder Prediger einteilt, ist dies nicht gültig. Er hätte somit Unrecht 
getan.“ 

4. Besitztümer, die von Reichen hinterlassen wurden, die keine Erben hatten, 
sowie Fundsachen (Luqata), d. h. Dinge, die auf dem Boden gefunden werden 
und deren Eigentümer nicht ausfindig gemacht werden, werden für Krankenhäuser 
und Bestattungen von Armen verwendet und den Armen gegeben, die niemanden 
haben und arbeitsunfähig sind. Diese vier Arten von Gütern denjenigen zukommen 
zu lassen, die ein Anrecht darauf haben, ist Aufgabe des Staates. 

Der Staat setzt Āschir genannte Beamte außerhalb der Städte ein. Diese 
schützen die Händler vor Räubern und anderen Gefahren jeglicher Art. Sie 
fragen die Händler, die sich auf der Durchreise befinden, nach der Menge der 
Güter, die sie bei sich haben. Wenn sie die Nisāb-Menge erreichen, sich bereits 
seit einem Jahr im Besitz befinden und es sich um Handelswaren handelt, werden 
für alle Arten von Waren vom Muslim 1/40 eingezogen, vom Dhimmī [Schutz-
befohlenen, also vom nichtmuslimischen Bürger eines islamischen Staates] werden 
(als Wegzoll) 1/20 und vom Harbī [d. h. vom Bürger eines nichtislamischen 
Staates] 1/10 eingenommen. Die Güter, die vom Muslim eingenommen werden, 
werden als seine Zakāt gezählt. Von der Person, die sagt, sie habe ihre Zakāt in 
der Stadt bereits entrichtet oder es sei noch kein Jahr vergangen, wird nichts ge-
nommen. Von Händlern nichtmuslimischer Länder, die von den muslimischen 
Händlern nichts einnehmen, wird nichts eingezogen. Wenn bekannt ist, wie viel 
sie von den muslimischen Händlern einziehen, wird von ihnen dieselbe Menge 
eingenommen. [Hieraus ist auch zu verstehen, dass die Muslime, die in den 
Ländern der Nichtmuslime arbeiten, ihre Steuern bezahlen müssen.] 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im zweiten Band auf 
Seite 57: „Wenn die Güter einer der vier Schatzkammern der Staatskasse ausgehen, 
werden Güter von den anderen drei Kammern leihweise hierhin übertragen und 
an jene verteilt, denen von dieser Kammer etwas zusteht.“ Befinden sich demnach 
in der dritten Schatzkammer keine Einnahmen aus der Land- und Schutzsteuer, 
wird den Religionsbeauftragten und jenen, die Dschihad führen, von den Zakāt- 

– 463 –



und Uschr-Gütern aus der ersten Kammer gegeben. Wenn die Islamfeinde mit 
ihren Schriften und allen Formen der Propaganda angreifen, um den Islam zu 
vernichten und die muslimischen Kinder von der Religion abzubringen, sind all 
jene Autoren, Vereine, Korankurse, Druckereien, Bücher und Zeitungen, die 
diesen Antworten geben und die Muslime davor schützen, getäuscht zu werden, 
allesamt Mudschāhids und Helden des Islams. In einem solchen kalten Krieg ist 
es fard, diesen Mudschāhids, die den Islam und die Muslime schützen, von den 
Uschr- und Zakāt-Gütern, die sich in der Staatskasse befinden, zu geben. Wenn 
der Sultan den Uschr abschafft, entfällt die Pflicht, ihn zu entrichten, von den 
Muslimen nicht. Sodann wird es fard, dass sie ihn selbstständig entrichten. Sie 
sollten ihn diesen Mudschāhids geben. Dadurch wird sowohl die Fard erfüllt als 
auch der Lohn des Dschihad erlangt. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band auf 
Seite 249: „Wenn die Güter der Staatskasse nicht auf legitime Weise (nicht recht-
mäßig) eingesammelt wurden, sondern durch Unrecht, so wird es fard, derart 
unrechtmäßig erworbene Güter deren Eigentümern zurückzugeben. Sie werden 
nicht jenen gegeben, denen etwas von der Staatskasse zusteht. Es ist nämlich 
harām, dass sie diese Güter annehmen. Wenn die Eigentümer unbekannt sind, 
werden sie in die vierte Kammer der Staatskasse übertragen. Von hier werden 
sie jenen gegeben, die ein Anrecht haben.“ 

JENE, DIE DIE ZAKĀT NICHT ENTRICHTEN: Der Autor des Buches 
Riyād an-nāsihīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Der Befehlshaber 
der Gläubigen, Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert, dass der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, bei seiner Abschiedswallfahrt Folgendes sagte: 
,Entrichtet die Zakāt eures Besitzes! Wisset, dass jene, die ihre Zakāt nicht ent-
richten, kein Gebet, kein Fasten, keine Pilgerfahrt, keinen Dschihad und keinen 
Iman haben!‘ D. h. derjenige, der das Entrichten der Zakāt nicht als Aufgabe 
ansieht, nicht an dessen Pflichtsein glaubt, keine Trauer darüber empfindet, die 
Zakāt nicht gegeben zu haben, und sich nicht in Sünde sieht, wird ein Kāfir. Die 
Zakātschulden derjenigen, die sie jahrelang nicht entrichtet haben, häufen sich 
an und umfassen ihr gesamtes Vermögen. Eine solche Person denkt, dieses Ver-
mögen sei ihr eigenes, und denkt nicht einmal daran, dass die Muslime ein Anrecht 
darauf haben. Ihr Herz schmerzt nicht im Geringsten. Sie klammert sich felsenfest 
an dieses Vermögen. Solche Menschen sind als Muslime bekannt, doch es ist 
sehr selten, dass solche Menschen ihren Glauben bewahren. Das Entrichten der 
Zakāt wird im edlen Koran an 32 Stellen gemeinsam mit dem Gebet geboten. 
Vers 34 der Sure at-Tawba ist für solche Personen bestimmt. Dort heißt es sinn-
gemäß: ,Wer Geld und Vermögen hortet und die Zakāt nicht an muslimische 
Arme gibt, denen verkünde eine sehr schmerzliche Strafe!‘ Diese Strafe beschreibt 
der darauffolgende Vers, in welchem es sinngemäß heißt: ,Vermögen und Gelder, 
deren Zakāt nicht entrichtet wurde, werden im Höllenfeuer heiß gemacht und 
auf ihre Stirn, ihre Flanken und ihren Rücken wie Siegel aufgedrückt.‘ 

O hochmütiger Reicher! Das schnell vergängliche Vermögen und Geld dieser 
Welt soll dich nicht täuschen! Diese gehörten vor dir anderen. Nach dir werden 
sie ebenfalls anderen gehören! Denke an die schmerzliche Strafe der Hölle! Das 
Vermögen, dessen Zakāt du nicht trennst und gibst, sowie das Getreide, dessen 
Uschr du nicht gibst, sind in Wirklichkeit Gift. Der wahre Eigentümer der Güter 
ist Allah, der Erhabene. Die Reichen sind wie Seine Stellvertreter und Beamten 
und die Armen wie Seine Familie und Verwandten. Die Stellvertreter müssen 
die Schulden Allahs, des Erhabenen, an die Armen geben. Wer nur einen Deut 
Gutes tut, dem wird als Gegenleistung Gutes zuteil. In einem Hadith heißt es: 
,Allah, der Erhabene, wird denen, die Gutes tun, den Lohn gewiss bescheren.‘ 

– 464 –



In Vers 9 der Sure al-Haschr heißt es sinngemäß: ,Wer seine Zakāt entrichtet, 
wird gewiss erlöst sein!‘ In der Sure Āl Imrān heißt es im 180. Vers sinngemäß: 
,Diejenigen, die die Zakāt für die Güter, die Allah, der Erhabene, in Seiner 
Gnade gab, nicht entrichten, denken, dass sie damit etwas Gutes tun und reich 
bleiben würden. Dabei tun sie sich selbst Schlechtes. Diese Güter werden in der 
Hölle Instrumente der Pein sein und sich wie eine Schlange um ihren Hals wickeln 
und sie von Kopf bis Fuß beißen.‘ Dies steht in den Tafsiren al-Basīt und al-
Wasīt. Die Reichen, die an den Jüngsten Tag und die Höllenpein glauben, müssen 
die Zakāt für ihre Güter und den Uschr für die Ernten und Früchte aus Äckern 
und Feldern geben und sich so vor diesen Strafen schützen. In einem Hadith 
heißt es: ,Schützt euer Vermögen vor Schaden, indem ihr die Zakāt entrichtet!‘ 
Der Autor des Tafsirwerkes al-Mughnī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
,Im edlen Koran wurden drei Sachen gemeinsam mit drei Sachen erwähnt. Wenn 
eines hiervon nicht getan wird, wird das zweite nicht akzeptiert. Wird dem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, nicht gehorcht, so gilt, dass man Allah, dem Erhabenen, 
nicht gehorcht hat. Wird den Eltern nicht gedankt, so gilt, dass Allah, dem Er-
habenen, nicht gedankt wurde. Wird die Zakāt für den Besitz nicht gegeben, so 
wird das Gebet nicht akzeptiert.‘ O du vom Wein der Unachtsamkeit Benebelter! 
Wie lange noch willst du den Vergnügungen und Freuden dieser Welt hinterher-
laufen? Wie lange willst du dein kostbares Leben mit dem Anhäufen von verbo-
tenen und erlaubten Gütern verschwenden? Du missachtest die Gebote und Ver-
bote des Islams. Denke an den Moment, wenn Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, kommt 
und deine Seele dir unter Zwang nimmt, der Löwe des Todes sich mit seiner 
Kralle an dich klammert, du von den Schmerzen des Sterbens heimgesucht wirst, 
der Teufel sich darum bemühen wird, dich deines Glaubens zu berauben, und 
deine Freunde um dich trauern und deine Kinder trösten werden. Fürchtest du 
dich denn nicht vor dem Augenblick, in welchem zu dir gesagt wird: ,Du hast 
nichts Nützliches für uns getan, sondern stets nur das getan, woran wir Missfallen 
haben. Nun werden wir mit dir so verfahren, wie du uns behandelt hast!‘ 

Sinne darüber nach, welche Antworten du für die Fragen im Grab und am 
Jüngsten Tag vorbereitet hast. Was wirst du dann als Vorwand gegen den Tadel 
Allahs, des Erhabenen, anführen? Habe Mitleid mit dir selbst! Du wirst der Be-
fragung ausgesetzt werden. Dabei hast du keine Antworten auf die Fragen. Wenn 
du die Hölle betrittst, wirst du ihr Feuer nicht aushalten können. Tue dir selbst 
und allen anderen derart Gutes, dass wenn jemand anderes Gutes etwas tut, die 
Leute denken, dass du es warst. Tue dir selbst und niemandem etwas Schlechtes, 
damit die Leute nicht von dir annehmen, dass wenn jemand etwas Schlechtes 
getan hat, du es gewesen seist. 

In einem Hadith, der im Sahīh Muslim aufgezeichnet ist, heißt es: ,O Sohn 
Adams! Du pflegst zu sagen: ,Mein Besitz, mein Besitz‘, doch was dir wirklich 
von diesem Besitz gehört, ist das, was du essend verbrauchst, was du auf dir 
tragend abnutzen lässt und was du für Allah gebend auf ewig leben lässt.‘ Wenn 
du deinen Besitz liebst, warum hinterlässt du ihn dann deinen Feinden? Trenne 
dich nicht von deinem Geliebten und nehme ihn mit dir mit! Wenn du schon 
nicht alles geben kannst, dann siehe dich selbst zumindest als einen Erben und 
schicke deinen Anteil auf dem Weg ins Jenseits. Wenn du dies nicht vermagst, 
entrichte wenigstens die Zakāt und befreie dich somit von der Strafe! Aphorismus 
[Spruch mit schöner Bedeutung]: Der Meister aus Herat, Khādscha Abdullāh 
al-Ansārī, sagt: ,Wenn du deinen Besitz liebst, verbrauche ihn für die vorgesehenen 
Zwecke, damit er dein ewiger Freund werde! Wenn du ihn nicht liebst, verbrauche 
ihn, damit er vernichtet ist!‘ 

– 465 –



Geschichte: Farīduddīn al-Attār schreibt in seinem Buch Tadhkirat al-awliyā: 
Dschunayd al-Baghdādī war sieben Jahre alt. Als er eines Tages von der Schule 
zurückkam, sah er seinen Vater weinen und fragte ihn nach dem Grund dafür. 
Sein Vater antwortete: ,Heute sandte ich als Zakāt deinem mutterseitigen Onkel 
Sirrī as-Saqatī einige Silbermünzen, doch er nahm sie nicht an. So weine ich nun, 
weil ich mein Leben für Silbermünzen verschwendet habe, an denen die Gottes-
freunde keinen Gefallen finden und die sie nicht annehmen.‘ Dschunayd ent-
gegnete: ,Mein lieber Vater, gib mir bitte das Geld, auf dass ich es zu ihm bringe‘, 
und ging zu seinem Onkel. Er klopfte an die Tür, und als Sirrī fragte, wer da sei, 
nannte Dschunayd seinen Namen und sagte: ,Mein lieber Onkel! Öffne die Tür 
und nimm diese Silbermünzen, die die Zakāt meines Vaters sind.‘ Sein Onkel 
lehnte ab, woraufhin Dschunayd sagte: ,Nimm sie um Allahs willen, der Gerech-
tigkeit walten ließ, indem Er meinem Vater befahl, und so gütig war, dir die 
Freiheit zu geben!‘ Sirrī fragte: „Was gebot Er deinem Vater und welche Gnade 
bescherte Er mir?“ Dschunayd antwortete: ,Er ließ meinen Vater reich sein und 
war gerecht, indem Er ihm gebot, die Zakāt zu entrichten. Dich wiederum ließ 
er arm sein und gab dir die Gnade frei zu sein in der Wahl, die Zakāt anzunehmen 
oder abzulehnen.‘ Diese Antwort gefiel Sirrī sehr und er sagte: ,Mein Kind! Vor 
der Akzeptanz der Silbermünzen habe ich dich akzeptiert!‘ Er öffnete die Tür 
und nahm die Silbermünzen.“ Hier endet der Auszug aus dem Buch Riyād an-
nāsihīn. 

 
Ein Gedicht über das Buch Die ewige Glückseligkeit: 

 
O liebe Jugendliche, deren Herz erfüllt ist durch die Liebe zum Islam! 
Dies ist eine Zusammenfassung für euch vom wahren Islam! 
Darin sind Wissen und Gotteserkenntnis enthalten, ein einzigartiger Schatz ist es! 
Nicht alle sind so glücklich, damit beschert worden zu sein, halte das vor Augen. 

 
Es ist zwar nur ein Tropfen, aber entsprungen, 
aus dem Herzen der größten Gottesfreunde und Gelehrten, 
aus den Händen jener, die der ganzen Welt Licht abwerfen, 
und sie beleuchten für schwache Augen. 

 
Der reine Weg des erhabenen Propheten, der wahre Islam und Licht für die Seelen, 
für diejenigen, die danach suchen, ist dies die echte Herrschaft, im Jenseits aber auch   

   auf Erden. 
Es ist deren Erbe an uns, von denen, 
die zu Friedenszeiten immer tätig waren und in Kriegszeiten die Helden. 

 
Jedes Wort davon ist ein Beweis, jeder Satz ist pures Wissen, 
höre genau zu was es sagt, denn es ist der Verkünder des wahren Islam, 
es reinigt die Herzen, erhöht die Begeisterung zu noch mehr Taten und Lernen, 
lese es und achte darauf was du fühlst, denn das was du liest ist der wahre Islam. 

 
– 466 –



 79 — DAS FASTEN IM MONAT RAMADAN 

Die vierte der fünf Säulen des Islams ist das Fasten (Sawm) im gesegneten 
Monat Ramadan. Das Fasten wurde 18 Monate nach der Hidschra, am 10. Tag 
des Schaʿbān, einen Monat vor der Schlacht von Badr zur Pflicht (Fard). Ramadān 
bedeutet wörtlich „brennen“. Die Sünden derer, die in diesem Monat fasten und 
Reue empfinden, verbrennen und vergehen nämlich. 

Im Buch Riyād an-nāsihīn heißt es, dass im Buch Sahīh al-Bukhārī von Abū 
Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert wird, dass der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn der Monat Ramadan kommt, werden 
die Tore des Paradieses geöffnet, die Tore der Hölle geschlossen und die Teufel 
gefesselt.“ Der Imām der Imāme, Muhammad ibn Ishāq ibn Khuzayma, schreibt, 
dass Salmān al-Fārisī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überlieferte, dass der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, am letzten Tag des Monats Schaʿbān bei 
der Khutba sagte: „O Muslime! Ein solch großer Monat ist im Begriff, seinen 
Schatten auf euch zu werfen, dass eine Nacht in diesem Monat [die Qadr-Nacht] 
nützlicher ist als tausend Monate. Allah, der Erhabene, befahl, in diesem Monat 
jeden Tag zu fasten. In diesem Monat ist es eine Sunna, in den Nächten das 
Tarāwīh-Gebet zu verrichten. In diesem Monat eine kleine gute Tat für Allah zu 
verrichten, gleicht dem Verrichten einer Pflichttat (Fard) in anderen Monaten. 
In diesem Monat eine Pflichttat zu verrichten, gleicht dem Verrichten von 70 
Pflichttaten in anderen Monaten. Dieser Monat ist der Monat der Geduld. Der 
Ort der Einkehr wird für den Geduldigen das Paradies sein. Dieser Monat ist 
der Monat des guten Auskommens. In diesem Monat vermehrt sich die Versorgung 
der Gläubigen. Wenn jemand in diesem Monat einen Fastenden beim Fasten-
brechen speist, werden seine Sünden vergeben. Allah, der Erhabene, wird ihn 
vom Höllenfeuer erlösen. Ihm wird ein Lohn zuteil, der genauso hoch ist wie der 
Lohn des Fastenden.“ Als die edlen Gefährten sagten: „O Gesandter Allahs! 
Nicht jeder von uns ist reich genug, um einen Fastenden das Fasten brechen zu 
lassen und ihn zu sättigen“, entgegnete der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: 
„Auch demjenigen, der zum Fastenbrechen eine Dattel gibt oder nur Wasser zu 
trinken gibt oder ein wenig Milch anbietet, wird dieser Lohn gegeben. Dieser 
Monat ist ein solcher Monat, dass die ersten Tage Barmherzigkeit, die mittleren 
Tage Vergebung und Verzeihung und die letzten Tage Erlösung von der Hölle 
sind. Allah, der Erhabene, vergibt denjenigen [Chefs, Vorgesetzten, Komman-
danten und Direktoren], die in diesem Monat die Aufgaben ihrer Untergebenen 
[Arbeiter, Beamten, Soldaten und Schüler] erleichtern, und befreit sie von dem 
Höllenfeuer. Tut in diesem Monat vier Dinge sehr oft! Zwei davon liebt Allah, 
der Erhabene, sehr. Diese sind das Sprechen des Glaubensbekenntnisses und 
das Bitten um Vergebung (Istighfār). Die anderen zwei sollt ihr ohnehin zu jeder 
Zeit tun. Diese sind, von Allah, dem Erhabenen, das Paradies zu erbitten und 
bei Ihm Zuflucht vor dem Höllenfeuer zu suchen. Wer in diesem Monat einem 
Fastenden Wasser gibt, wird am Tag des Jüngsten Gerichts nicht durstig bleiben.“ 

In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī aufgezeichnet ist, heißt es: „Wenn 
eine Person das Fasten im Monat Ramadan als Pflicht anerkennt und den Lohn 
für das Fasten von Allah, dem Erhabenen, erwartet, werden ihre vergangenen 
Sünden vergeben.“ Das heißt, man muss daran glauben, dass das Fasten ein 
Gebot Allahs ist, und dessen Belohnung von Ihm erwarten. Es ist eine Bedingung, 
sich über die Länge der Fastentage und die Beschwerlichkeit des Fastens nicht 
zu beschweren. Dass die Tage lang sind und unter Menschen, die nicht fasten, 
unter Erschwernis zu fasten, sollte als Chance und Gelegenheit gesehen werden. 

Der Hāfiz [Hadithgelehrte] Abdulʿazīm al-Mundhirī überliefert in seinem 

– 467 –



Buch at-Targhīb wat-tarhīb und Hāfiz Ahmad al-Bayhaqī in seinem as-Sunan 
von Dschābir ibn Abdullāh, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einen Hadith, in 
welchem es heißt: „Allah, der Erhabene, gewährt meiner Gemeinde im Ramadan 
fünf Dinge, die Er keinem anderen Propheten beschert hat: 

1. In der ersten Nacht des Ramadans ist Allah, der Erhabene, barmherzig mit 
den Gläubigen. Er wird einen Diener, den Er mit Barmherzigkeit anblickt, kei-
neswegs bestrafen. 

2. Der Mundgeruch des Fastenden im Moment des Fastenbrechens (Iftar) ist 
für Allah, den Erhabenen, wohlriechender als jeder andere Duft. 

3. Die Engel beten während des Ramadans Tag und Nacht dafür, dass den 
Fastenden vergeben wird. 

4. Allah, der Erhabene, weist im Ramadan für die Fastenden einen Platz im 
Paradies zu, um ihnen diesen im Jenseits zu geben. 

5. Am letzten Tag des Ramadans vergibt Er allen Gläubigen, die gefastet ha-
ben.“ 

Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt im 45. Brief des 
ersten Bandes seines Maktūbāt: „Der Lohn (Thawāb), den es für freiwillige 
Gebete, Gottgedenken, Almosen und alle anderen freiwilligen gottesdienstlichen 
Handlungen im Monat Ramadan gibt, ist so hoch wie der Lohn für in anderen 
Monaten verrichtete Pflichthandlungen. Eine Pflichthandlung (Fard), die in 
diesem Monat ausgeführt wird, wird wie siebzig Pflichthandlungen in anderen 
Monaten belohnt. Wer in diesem Monat einen Fastenden beim Fastenbrechen 
speist, dessen Sünden werden vergeben und er wird von der Hölle befreit. Ihm 
wird so viel Lohn zugeschrieben, wie der Fastende Lohn aufweist, ohne dass sich 
der Lohn dieses Fastenden verringert. Es wird auch den Vorgesetzten vergeben, 
die ihren Untergebenen in diesem Monat die Arbeit erleichtern und ihnen darin 
entgegenkommen, dass diese ihre gottesdienstlichen Handlungen verrichten kön-
nen, und sie werden von der Hölle befreit. In diesem Monat setzte der Gesandte 
Allahs die Gefangenen frei und erfüllte alle Wünsche. Wer in diesem Monat 
seine gottesdienstlichen Handlungen und Wohltaten verrichten kann, dem wird 
es zuteil, diese auch das ganze Jahr über zu verrichten. Wer diesem Monat ge-
genüber respektlos ist und Sünden begeht, verbringt das ganze Jahr mit Sünden. 
Dieser Monat muss als Chance betrachtet werden. Es sollte so viel Ibāda wie 
nur irgendwie möglich verrichtet werden. Es sollten Taten verrichtet werden, 
mit denen Allah, der Erhabene, zufrieden ist. Diesen Monat sollte man als Ge-
legenheit sehen, um das Jenseits zu verdienen. Der edle Koran wurde im Monat 
Ramadan herabgesandt. Die Nacht der Bestimmung (Qadr-Nacht) befindet sich 
in diesem Monat. Es ist eine Sunna, im Ramadan das Fasten mit Datteln zu bre-
chen. Beim Fastenbrechen das Bittgebet ,Dhahabaz-zamaʾ wabtallatil-urūq wa-
thabatal-adschr inschāʾallāhu taʿālā‘ zu sprechen [dass dies eine Sunna ist, steht 
im Superkommentar von Schalbī zum at-Tabyīn], das Tarāwīh-Gebet zu verrichten 
und den Koran von Anfang bis Ende ganz durchzulesen (Khatm), sind wichtige 
Sunna-Taten.“ 

DIE FARD-HANDLUNGEN BEIM FASTEN SIND DREI: 1. Die Absicht 
(Niyya) fassen, 2. Die Absicht zwischen Beginn und Ende der dafür vorgesehenen 
Zeit fassen, und 3. In der Zeit zwischen der „wahren Morgendämmerung“ (al-
Fadschr as-sādiq) und dem Sonnenuntergang [d. h. innerhalb der nach der Scharia 
definierten Tageszeit] sich von allen Sachen, die das Fasten ungültig machen, 
fernhalten. 

– 468 –



ES GIBT ACHT ARTEN DES FASTENS: 1. Fard-Fasten: Das Fard-Fasten 
wiederum ist zweierlei: Das Fasten, das zu einer bestimmten (muʿayyan) Zeit 
vollzogen wird, ist das Fasten im Monat Ramadan. 2. Fard-Fasten, das nicht zu 
einer bestimmten Zeit erfolgt: Nachholfasten sowie Sühnefasten sind derart. Das 
Sühnefasten ist jedoch eine praktische Pflicht (Fard amalī), d. h., wer es leugnet, 
wird nicht zum Kāfir. 3. Wādschib-Fasten: Auch diese werden zu bestimmten 
Zeiten vollzogen, so z. B. zu geloben, einen oder mehrere bestimmte Tage zu 
fasten. 4. Zeitlich unbestimmtes Fasten: Beispielsweise zu geloben, an einem 
oder mehreren beliebigen Tagen zu fasten. 5. Sunna-Fasten: So z. B. das Fasten 
am 9. und 10. Tag des Monats Muharram. 6. Mustahabb-Fasten: Das Fasten am 
13., 14. und 15. Tag eines jeden Monats nach dem Mondkalender, das alleinige 
Fasten am Freitag und das Fasten am Arafa-Tag. Es wurde auch gesagt, nur am 
Freitag zu fasten sei makrūh. Dass derjenige, der am Freitag fasten will, zusätzlich 
auch am Donnerstag oder Samstag fastet, wäre gut. Denn es ist erforderlich, eine 
Sache, über die gesagt wurde, sie sei sunna oder makrūh, nicht zu tun. 7. Harām-
Fasten: Das Fasten am 1. Tag des Ramadanfestes und das Fasten an allen vier 
Tagen des Opferfestes ist harām. 8. Makrūh-Fasten: Nur den 10. Tag des Muharram 
zu fasten, nur Samstag zu fasten, am Tag des Nouruz- oder Mihridschan-Festes 
zu fasten, das gesamte Jahr über jeden Tag zu fasten oder das Schweigefasten 
abzuhalten (also unter der Bedingung, nicht zu sprechen, zu fasten), ist makrūh. 

In einem Hadith, der im Marāqī al-falāh aufgezeichnet ist, heißt es: „Fastet, 
wenn ihr den Mond seht! Unterlasst das Fasten, wenn ihr den Mond erneut seht!“ 
Gemäß diesem Gebot beginnt der Monat Ramadan mit der Sichtung der neuen 
Mondsichel. Es ist nicht erlaubt, den Monat Ramadan mit Berechnungen zu be-
ginnen, die vor der Sichtung der Mondsichel gemacht wurden, und mit dem Ka-
lender, wie es Ibn Ābidīn im Kapitel über die Gebetsrichtung sowie die Autoren 
der Bücher Aschiʿat al-lamaʿāt und Niʿmet-i islām schreiben. Am 30. Abend des 
Monats Schaʿbān nach Sonnenuntergang nach der Mondsichel Ausschau zu halten 
und im Falle der Sichtung dies dem Richter (Kadi) zu melden, ist ein Wādschib 
kifāya. Taqiyyuddīn Muhammad ibn Daqīq sagt: „Wenn nach der ,Konjunktion‘ 
(Idschtimāʿ an-nayyirayn) noch keine 1-2 Tage vergangen sind, ist die Sichtung 
der Mondsichel nicht möglich.“ [Siehe auch das 89. Kapitel.] 

Die Gelehrten der vier Rechtsschulen teilen übereinstimmend mit, dass man 
mit dem Fasten dann beginnt, wenn das „wahre Morgendämmerung“ (al-Fadschr 
as-sādiq) genannte weiße Licht an einem Punkt auf der Linie des scheinbaren 
Horizonts zu sehen ist. In dem Buch al-Multaqā heißt es: „Fasten meint das Un-
terlassen von Essen, Trinken und Geschlechtsverkehr zwischen Morgendämmerung 
und Sonnenuntergang. Es ist auch fard, einen Tag vorher ab Sonnenuntergang 
bis zur ad-Dahwa al-kubrā-Zeit am Fastentag die Absicht für das Ramadanfasten 
im Herzen zu fassen. Genauso verhält es sich mit der Zeit für das Fassen der 
Absicht für Gelübdefasten zu bestimmten Tagen und für freiwilliges (nāfila) 
Fasten. Es muss für jeden Tag erneut die Absicht gefasst werden. Es ist gestattet, 
bei der Absicht für das Fasten im Ramadan, ohne Erwähnung des Ramadans le-
diglich das Fasten zu formulieren oder gar für freiwilliges Fasten. Die „ad-Dahwa 
al-kubrā“-Zeit ist die Hälfte der Zeitspanne des Fastens, also die Mitte der nach 
der Scharia definierten Tageszeit, und tritt vor der Mittagszeit (Zawāl) ein. Der 
Zeitunterschied zwischen diesen beiden ist die Hälfte der Differenz zwischen 
Morgendämmerung und Sonnenaufgang, also die Hälfte der „Dauer/Anteil der 
Morgendämmerung“ (Hissat al-fadschr). [Gemäß der Adhānī-Zeit gilt für die 
ad-Dahwa al-kubrā-Zeit: Fadschr + (24 – Fadschr) ÷ 2 = Fadschr + 12 – Fadschr 
÷ 2 = 12 + Fadschr ÷ 2. Das heißt, die Hälfte der Fadschr-Zeit ab Mittag 12 Uhr 
ist die ad-Dahwa al-kubrā-Zeit.] Wenn vor der Morgendämmerung (Fadschr/ 

– 469 –



Imsāk) die Absicht gefasst wird, wird gesagt: „Ich beabsichtige, morgen zu fasten.“ 
Wenn nach der Morgendämmerung die Absicht gefasst wird, wird gesagt: „Ich 
beabsichtige, heute zu fasten.“ So wie das Fasten im Monat Ramadan für jeden 
Muslim fard ist, so ist es auch fard, dass diejenigen, die nicht fasten konnten, es 
nachholen. Für Nachholfasten, Sühnefasten und zeitlich unbestimmtes Geblü-
defasten darf die Absicht nicht nach der Morgendämmerung gefasst werden. 

Damit der Ramadan eintritt, muss am 29. Schaʿbān bei Sonnenuntergang nach 
der Mondsichel Ausschau gehalten und sie gesehen werden. Wird diese nicht 
gesehen, so wird der Schaʿbān auf 30 Tage vervollständigt. Am 30. Tag des 
Schaʿbān wird bis zur Zeit des Mittagsgebets gefastet: Wenn nicht kundgetan 
wird, dass dieser Tag der erste Ramadantag ist, muss das Fasten abgebrochen 
werden. Das Fasten fortzuführen und nicht abzubrechen, ist makrūh tahrīman. 
Wenn der Ramadan ohne Sichtung der Mondsichel begonnen wurde und in der 
29. Nacht die Sichel für das Fest gesehen wird, dann wird, falls der Schaʿbān mit 
Sichtung begonnen hatte, nach dem Fest ein Tag nachgefastet. Hatte der Schaʿbān 
aber nicht mit Sichtung angefangen, werden zwei Tage nachgeholt, wie in den 
Büchern al-Hindiyya und Qādīkhān geschrieben steht. Dadurch, dass bei be-
wölktem Wetter eine rechtschaffene (ādil) muslimische Frau oder ein Mann die 
Sichtung der Mondsichel bezeugt, bei unbewölktem (klarem) Wetter hingegen 
eine Vielzahl an Personen dies bezeugen, verkündet der Kadi, also der Richter, 
der die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) ausführt, den Beginn 
des Ramadans. An Orten, an denen es keine Kadis gibt, tritt der Ramadan ein, 
wenn eine rechtschaffene Person sagt, sie habe die Mondsichel gesehen, und 
durch die Aussage von zwei rechtschaffenen Personen beginnt das Fest. Mit 
„Ādil“ (rechtschaffen) ist eine Person gemeint, die keine großen Sünden begeht 
und nicht an das Begehen kleiner Sünden gewöhnt ist. [Das Unterlassen des 
Gebets ist eine große Sünde. Siehe Kapitel 74.] Auch die Worte desjenigen, an 
dessen Rechtschaffenheit gezweifelt wird, werden akzeptiert. Dass es nicht 
gestattet ist, den Ramadan und das Fest in Anlehnung an Kalender und Berech-
nungen zu beginnen, steht u. a. im al-Fatāwā al-hindiyya. 

[Auf Seite 139 des al-Hadīqa heißt es: „Die Irrgänger (Ahl al-bidʿa), d. h. all 
jene, die sich im Glauben von der Ahlus-Sunna getrennt haben und zu den 72 
Gruppen gehören, gelten nicht als ādil, obwohl sie Leute der Kibla (Ahl al-qibla) 
sind und jegliche Arten gottesdienstlicher Handlungen verrichten. Denn entweder 
sind sie Mulhids, wodurch ihr Glaube ungültig wurde, oder aber sie sind Irrgänger 
und beschimpfen die Ahlus-Sunna, was eine große Sünde ist.“ Im ad-Durr al-
mukhtār heißt es im Kapitel über die Zeugenaussage: „Einen Muslim zu be-
schimpfen und schlechtzumachen, ist eine Sünde und tilgt die Rechtschaffenheit. 
Die Zeugenaussage einer solchen Person wird nicht akzeptiert.“ Deshalb ist es 
nicht gestattet, hinsichtlich des Eintritts der Zeit des Ramadans, des Festes und 
der Pilgerfahrt sowie bei den Iftar- und Gebetszeiten und in allen religiösen An-
gelegenheiten den Aussagen von Madhhablosen zu folgen.] 

Wenn in der 30. Nacht des Monats Schaʿbān in irgendeiner Stadt die Mondsichel 
gesehen wird, muss man weltweit das Fasten beginnen. Eine Sichel, die man zur 
Tageszeit sieht, gilt als die Sichel der folgenden Nacht. 

[Auch Muslime, die sich in Polarzonen und auf dem Mond aufhalten, müssen 
in diesem Monat während der Tage fasten, sofern sie nicht als Reisender (Musāfir) 
gelten. An Tagen, die länger als 24 Stunden dauern, wird das Fasten nach der 
Uhr begonnen und nach der Uhr beendet. Man folgt den Zeiten von Muslimen, 
die in einer Stadt leben, in der die Tageszeit nicht derart lange anhält. Falls man 
nicht fastet, holt man das Fasten nach, sobald man wieder an Orten ist, an denen 
die Tageszeit nicht lang ist.] 

– 470 –



Es ist möglich, dass der tatsächliche Beginn des Ramadans durch Sichtung 
einen Tag später erfolgt als der durch Berechnungen ermittelte Beginn. Doch es 
ist ausgeschlossen, dass dies einen Tag vorher der Fall ist. Dasselbe gilt auch für 
den Arafa-Tag, an dem man auf der Ebene Arafat steht. Auf Seite 283 des Buches 
al-Bahr heißt es: „Ein im nichtmuslimischen Land Gefangener, der die Zeit des 
Ramadans nicht kennt, versucht sie herauszufinden und fastet in der Zeit, die er 
als Ramadan annimmt, einen Monat lang. Wenn er später die richtige Zeit erfährt 
und sich herausstellt, dass er vor Eintritt des Ramadans gefastet hat, dann holt 
er alles nach. Hat er jedoch später als der eigentliche Ramadān gefastet und 
dabei die Absicht vor der Morgendämmerung (Fadschr) gefasst, dann ist dies 
dschāʾiz und alle seine gefasteten Tage gelten als Nachholfasten. Fastete er jedoch 
am ersten Tag des Festes, dann muss er diesen einen Tag nachholen.“ 

An Orten, an denen der Ramadan und das Fest nicht gemäß der Sichtung der 
Mondsichel am Himmel, sondern gemäß dem Kalender begonnen wird, kann es 
sein, dass ein Tag vorher oder nachher als die tatsächliche Zeit des Ramadans 
und des Festes mit dem Fasten begonnen wurde. Selbst wenn der erste und letzte 
gefastete Tag genau auf die tatsächlichen Fastentage getroffen haben, besteht 
Zweifel darüber, ob es Tage des Ramadans waren oder nicht. Ibn Ābidīn, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel über den Ramadan: „An Tagen, 
an denen es Zweifel darüber gibt, ob sie Ramadantage sind oder nicht, ist das 
Ramadanfasten makrūh tahrīman. Sich in einem muslimischen Land zu befinden 
und die gottesdienstlichen Handlungen nicht zu kennen, ist keine Entschuldigung.“ 
Daher müssen an den Orten, an denen der Ramadan in Anlehnung an Kalender 
oder durch Befolgen madhhabloser Länder begonnen wird, nach dem Fest zwei 
Tage nachgeholt werden. [Die Ungläubigen und die Islamfeinde tauchen die 
Länder des Islams einerseits in ein Blutbad, vernichten Moscheen und islamische 
Werke, und andererseits finden sie in islamischen Ländern ignorante Menschen, 
deren Glaube und Charakter verdorben ist, und machen durch sie die islamischen 
Wissenschaften zunichte. Sie schreiben ihre verdorbenen Gedanken und Lügen 
auf und nennen sie islamisches Wissen. Sie greifen die Bücher der sunnitischen 
Gelehrten an. Es sind stets die Briten, die diese Angriffe gegen den Islam planen. 
So sagen sie beispielsweise: „Woher kommt denn das Nachholen von zwei Tagen 
nach dem Ramadan her? So etwas steht in keinem einzigen Buch geschrieben.“ 
Die Behauptung, dass dies in keinem Buch stehe, ist falsch, denn in jedem Jahr-
hundert wurde überall auf der Welt der Ramadan mit der Sichtung der Mondsichel 
angefangen. Daher gab es keine Notwendigkeit für das Nachholen von zwei 
Tagen. Heute jedoch wird der Ramadan mittels Berechnung der Erscheinungszeit 
der Mondsichel begonnen und somit steht der Beginn des Ramadans nicht im 
Einklang mit den islamischen Bestimmungen. Um diesen Fehler zu korrigieren, 
muss nach dem Fest ein zweitägiges Nachholfasten vollzogen werden, wie in 
Tahtāwīs Superkommentar zum Marāqī al-falāh steht.] Im Madschmūʿa-i zuhdiyya 
heißt es: „Wer die Sichel des Mondes für den Schawwāl [das Fest] sieht, darf 
sein Fasten nicht brechen, denn an einem bewölkten Tag muss die Sichtung der 
Mondsichel des Schawwāl von zwei Männern oder einem Mann und zwei Frauen 
bezeugt werden. Bei klarem Wetter muss eine Vielzahl von Personen bezeugen, 
die Mondsichel des Ramadans und des Schawwāl gesichtet zu haben.“ Im Qādīkhān 
heißt es: „Wenn die Mondsichel nach der Abenddämmerung untergeht, ist es 
die Sichel der zweiten Nacht, und wenn sie vor der Abenddämmerung untergeht, 
handelt es sich um die Sichel der ersten Nacht.“ 

Um sich auf das Ramadanfasten vorzubereiten, sollte man ab dem 15. Schaʿbān 
nicht fasten, sondern den Körper durch den Verzehr von nahrhaften und köstlichen 
Speisen stärken. Auf diese Weise sollte man sich auf die Erfüllung der Pflicht 

– 471 –



vorbereiten. Arbeitnehmer, Soldaten und Schüler, die die Gewohnheit haben, 
ab dem 15. Schaʿbān Sunnafasten zu vollführen, sollten dies in ihrer freien Zeit 
nach dem Ramadan tun. Die Sunna aufzuschieben, um eine Fard einhalten zu 
können, ist ebenfalls eine Sunna. 

Es ist sunna, sich beim Fastenbrechen zu beeilen und das Sahūr-Essen unter 
der Voraussetzung, dass dies noch vor Anbruch der Morgendämmerung geschieht, 
aufzuschieben. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, achtete sehr auf das 
Ausführen dieser beiden Sunna-Handlungen. Im ad-Durar heißt es: „Das Essen, 
das man zur Sahar-Zeit verzehrt, wird ,Sahūr‘ genannt. Die Sahar-Zeit ist das 
letzte Sechstel der Nacht [d. h. der nach der Scharia definierten Zeitspanne zwi-
schen Sonnenuntergang und Morgendämmerung].“ Das Sahūr-Essen aufzuschieben 
und sich beim Fastenbrechen zu beeilen, ist vielleicht deshalb Sunna geworden, 
weil es die Schwäche des Menschen zeigt. Ibāda meint, die eigene Schwäche und 
Bedürftigkeit zu bekunden. Das Tarāwīh-Bittgebet findet sich auf Seite 361. 

Im Buch Riyād an-nāsihīn steht: „In einem Vers [Vers 187] der Sure al-Baqara 
heißt es sinngemäß: ,Esst und trinkt, bis ihr den weißen Faden vom schwarzen 
Faden unterscheiden könnt!‘ Um klarzustellen, dass mit diesen Fäden die Helle 
des Tages und die Finsternis der Nacht gemeint sind, wurde das Wort „Fadschrin“ 
offenbart. Es wurde verstanden, dass mit dem Fasten dann begonnen wird, wenn 
die Helle des Tages und die Dunkelheit der Nacht wie Fäden voneinander getrennt 
sind.“ Im Madschmaʿ al-anhur sowie im al-Hindiyya heißt es: „Nach der Mehrheit 
der Gelehrten der hanafītischen Rechtsschule tritt dann, wenn an einer Stelle 
auf dem Horizont das weiße Licht [sichtbar zu werden] beginnt, die Zeit der 
„Morgendämmerung“ (Imsāk/Fadschr) ein und es wird mit dem Fasten begonnen. 
15 Minuten später, wenn sich das weiße Licht am Horziont wie ein Faden aus-
breitet, beginnt die Zeit des Morgengebets. So zu handeln, wäre umsichtiger 
[also vorsichtiger und besser].“ Sowohl das Gebet als auch das Fasten wären 
dann gemäß allen Gelehrten gültig. Wenn er mit dem Fasten nach der zweiten 
Zeit angefangen hat, ist es zweifelhaft. Durch astronomische Berechnungen wird 
die erste Zeit gefunden und im Kalender festgehalten. Es ist festzustellen, dass 
heutzutage einige Kalender den zweiten Zeitpunkt festhalten und einige sogar 
den Zeitpunkt, zu dem sich die Rötung, die nach diesem Zeitpunkt beginnt, aus-
breitet. Das Fasten jener, welche diesen neuen Kalendern folgen, ist nicht gültig. 
Die Zeitspanne zwischen den zwei Zweiten der Morgendämmerung wird „Zeit 
der Vorsicht (Ihtiyāt)“ genannt [und beträgt etwa zehn Minuten]. Es ist nicht 
richtig, diese Zeit als „Tamkīn“ (notwendige Korrektur) zu bezeichnen. Der 
Autor des Buches al-Bahr ar-rāʾiq sagt, dass es makrūh ist, die Morgendämmerung 
auf die zweifelhafte Zeit zu verschieben. Vor allem das Fasten, das am Ende der 
Rötung begonnen wird, ist keineswegs gültig. Siehe auch Kapitel 60. Bei den Os-
manen wurde der erste Kalender im Jahre 987/1578 vorbereitet. 

Scharnblālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Nūr 
al-īdāh: „Bei unbewölkten Nächten ist es mustahabb, sich beim Fastenbrechen 
zu beeilen.“ In seinem eigenen Kommentar zu seinem Buch schreibt er: „Um 
sich bei bewölkten Nächten vor dem Ungültigwerden des Fastens zu schützen, 
sollte umsichtig gehandelt werden [d. h. man sollte das Fastenbrechen ein wenig 
hinauszögern.] Es gilt, dass man sich beeilt hat, wenn man das Fasten gebrochen 
hat, bevor die Sterne zu sehen sind.“ Im Superkommentar zu diesem Buch schreibt 
Tahtāwī: „Es ist mustahabb, das Fasten vor dem Gebet zu brechen. Im Buch al-
Bahr [und bei Ibn Ābidīn] heißt es, dass das ,Beeilen beim Fastenbrechen‘ das 
Fastenbrechen vor dem Sichtbarwerden der Sterne meint.“ Es ist auch mustahabb, 
das Abendgebet zu dieser Zeit, also früh zu verrichten. Wenn sicher ist, dass die 
Sonne untergegangen ist, spricht man zuerst die Taʿawwudh und die Basmala 

– 472 –



und anschließend die Duʿā „Allāhumma yā wāsiʿal-maghfirah ighfir lī wa-li-
wālidayya wa-li-ustādhiyya wa-lil-muʾminīna wal-muʾmināt yawma yaqūmul-
hisāb“. Nach dem Verzehr von 1-2 Bissen sagt man „Dhahabaz-zamaʾ wabtalla-
til-urūq wa-thabatal-adschr inschāʾallāhu taʿālā“[1] und beginnt zu essen. Man 
bricht das Fasten mit Datteln oder Wasser, Oliven oder Salz. Dann wird in der 
Moschee oder zuhause in Gemeinschaft das Abendgebet verrichtet. Anschließend 
wird das Abendessen gegessen. Da die Mahlzeiten insbesondere im Ramadan 
lange dauern, sollte man, damit das Abendgebet früh verrichtet und das Essen 
nicht in Eile, sondern in Ruhe verzehrt wird, das Fasten zunächst mit einer Klei-
nigkeit brechen und die Mahlzeit nach dem Bittgebet und dem Gebet zu sich 
nehmen. Somit hätte man das Fasten früh gebrochen und das Gebet ebenfalls 
früh verrichtet. 

In flachen Gebieten wie am Meer oder einer Ebene ist die Sonnenuntergangszeit 
für eine Person, für die der Blick auf den scheinbaren Horizont nicht versperrt 
wird durch Hügel, Gebäude o. Ä., diejenige Zeit, zu der die Sonne unter die 
sichtbare [nicht die wahre] Horizontlinie gelangt, sodass ihr oberer Rand ver-
schwindet. Zu dieser Zeit erhellt die Sonne die Hügel im Osten. Für jemanden, 
der nicht sehen kann, dass die Sonne an dieser scheinbaren Horizontlinie untergeht, 
ist die Sonnenuntergangszeit die Zeit des Scharʿī-Sonnenuntergangs, also jene 
Zeit, zu der die Sonne unter den Scharʿī-Horizont gelangt. Zu dieser Zeit erhellt 
die Sonne die im Osten liegenden Berge und Wolken nicht mehr. Ihr Licht zieht 
sich zurück und der Osten wird dunkel. In einer Fläche, in der die Sicht verhindert 
ist, genügt es nicht, dass die Sonne hinter dem Hügel oder den Gebäuden ver-
schwindet, sondern das Sonnenlicht muss sich überall zurückziehen und der Him-
mel muss beginnen, sich im Osten zu verdunkeln. Da in den Kalendern die Zeit 
des Scharʿī-Sonnenuntergangs vermerkt ist, müssen diejenigen, die den Sonnen-
untergang an der scheinbaren Horizontlinie nicht sehen können, ihr Fasten gemäß 
dem Kalender brechen. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Mustahabb-
Handlungen beim Fasten: „Jene, die sich an einer niedrigen Stelle befinden, bre-
chen dann ihr Fasten, wenn sie sehen, dass die Sonne untergegangen ist. Wer 
sich an einem höheren Standort befindet, darf, solange er den Sonnenuntergang 
nicht gesehen hat, nicht mit diesen gemeinsam das Fasten brechen.“ Bezüglich 
des Hadith „Das Fasten wird gebrochen, wenn von dort die Nacht beginnt“, den 
er im Abschnitt über die Beschreibung des Fastens erwähnt, schreibt er, dass er 
bedeutet: „Das Fasten wird dann gebrochen, wenn im Osten die Dunkelheit he-
reinbricht.“ [Mit dem Hereinbrechen der Dunkelheit im Osten ist gemeint, dass 
an der höchsten Stelle kein Licht mehr verbleibt.] 

Es ist zwar mustahabb, das Fasten vor dem Abendgebet zu brechen, doch um 
eine gottesdienstliche Handlung vor dem Zweifel des Ungültigwerdens zu be-
wahren, sollte ein Mustahabb unterlassen werden. Daher soll erst das Abendgebet 
verrichtet und danach das Fasten gebrochen werden. Dadurch bricht man das 
Fasten immer noch, bevor die Sterne sichtbar werden. Das heißt, die Eile wäre 
somit eingehalten und das Fasten vor der Gefahr des Ungültigwerdens bewahrt. 
Es ist möglich, das Abendgebet erneut zu verrichten, bevor die Zeit verstreicht. 
Doch ein Fehler des Kalenders, der Uhr, der Laterne [die dazu benutzt wird, 
den Beginn des Fastenbrechens zu verkünden], der Kanone oder des Gebetsrufes 
bewahrt nicht davor, dass das Fasten ungültig wird. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel 
über die Gebetszeiten: „Es ist notwendig, dass zwei rechtschaffene (ādil) Muslime 
berichten, dass die Sonne untergegangen ist. Es schadet jedoch auch nicht, wenn 

[1] Die Bedeutung dieses Iftar-Bittgebets lautet: „Die Zeit des Hungerns hat ein Ende. 
Es ist Zeit, dass unsere Adern Wasser finden. Inschāʾallāh wurde uns Lohn zuteil.“

– 473 –



es nur einer ist.“ [Wie also ersichtlich ist, müssen jene, die Gebetskalender 
erstellen, und diejenigen, die Kanonen schießen, sowie die Gebetsrufer recht-
schaffen sein.] 

SACHEN, DIE DAS FASTEN UNGÜLTIG MACHEN: Wenn man im Monat 
Ramadan, im Bewusstsein darüber, dass man fastet, und während man die Absicht 
vor Anbruch der Morgendämmerung gefasst hat, etwas Nützliches isst oder trinkt, 
also etwas, das üblicherweise als Nahrung oder Heilmittel eingenommen wird, 
oder etwas, das Vergnügen und Genuss bereitet, durch den Mund in den Magen 
führt, oder Geschlechtsverkehr hat bzw. begattet wird, dann wird das Fasten un-
gültig und sowohl das Nachholen (Qadā) als auch die Sühneleistung (Kaffāra) 
werden erforderlich. Gemäß dieser Definition macht Rauchen das Fasten ungültig 
und das Nachholen sowie die Sühneleistung werden notwendig. Denn die festen 
und flüssigen Partikel des Rauches gelangen gemeinsam mit dem Speichel in den 
Magen. Wenn jemand nach Handlungen wie dem Blutschröpfen (Hidschāma) 
oder der üblen Nachrede, von denen wohlbekannt ist, dass sie das Fasten nicht 
ungültig werden lassen, bewusst etwas isst, weil er denkt, dass das Fasten gebrochen 
sei, wird sein Fasten ungültig und der Tag muss nachgefastet und die Sühneleistung 
erbracht werden. Wer im Ramadan vor der Morgendämmerung keine Absicht 
fasst und vor der Dahwa-Zeit etwas tut, was das Fasten ungültig macht, muss 
nach den zwei Imāmen das Fasten nachholen und auch die Sühne leisten. Denn 
während die Möglichkeit bestand, die Absicht zu fassen und das Fasten zu voll-
führen, hat er diese Möglichkeit nicht genutzt. Gemäß Imām Abū Hanīfa hingegen 
ist nur das Nachholen erforderlich. Wenn er nach der Dahwa-Zeit isst und trinkt, 
muss er nach allen drei Imāmen keine Sühne leisten. Die Sühneleistung (Kaffāra) 
ist die Strafe für die Entweihung der Ehre und Würde des Monats Ramadan. 
Imām Abū Hanīfa zufolge handelt es sich dabei um die Strafe für das absichtliche 
Brechen des Ramadanfastens, das nach allen vier Rechtsschulen gültig ist. Weil 
in der schāfiʿītischen Rechtsschule das Fassen der Absicht vor der Morgendäm-
merung eine Bedingung ist, müssen diejenigen Hanafīten, die die Absicht nicht 
vor der Morgendämmerung gefasst haben oder das Fasten durch Zwang oder 
einen legitimen Entschuldigungsgrund gebrochen haben, nach Imām Abū Hanīfa 
keine Sühneleistung erbringen. Wenn ein Nachholfasten, ein Gelübdefasten oder 
ein freiwilliges Fasten gebrochen wird, ist eine Sühneleistung nicht erforderlich. 
Wenn jemand, der an einem Ramadantag sein Fasten vorzeitig bricht, indem er 
etwas tut, was das Nachholen erfordert, dieselbe Tat an einem anderen Tag 
erneut absichtlich tut, muss er sodann auch die Sühne leisten. 

Wenn das Fasten versehentlich gebrochen wird, z. B. während der rituellen 
Gebetswaschung Wasser die Kehle hinunterläuft oder man zum Brechen des 
Fastens gezwungen wird, man eine Darmspülung durchführen lässt, ein flüssiges 
Medikament, Kölnischwasser oder den Rauch [einer Zigarette, die ein anderer 
raucht, oder] von Räucherwerk durch die Nase einatmet, Medizin ins Ohr tröpfelt, 
Medizin, die man auf eine Wunde auf der Haut aufgetragen hat, eindringt [oder 
man mit der Spritze Medizin injiziert], Papier, Steine, Mineralien, Baumwolle, 
Gras, ungekochten Reis, Hirse, Linsen und ähnliches, was keine Medizin oder 
Nahrung ist, schluckt, oder man Erbrechen im Maße eines Mundvoll erzwingt, 
man Zahnbluten hat und nur Blut oder Blut mit derselben Menge Speichel ge-
meinsam schluckt, oder man isst ohne zu wissen, dass die Morgendämmerung 
bereits angebrochen ist, man das Fasten bricht, weil man denkt, dass die Sonne 
bereits untergegangen sei, man vergisst, dass man fastet, und in diesem Zustand 
isst, und dann denkt, das Fasten sei gebrochen, und deshalb bewusst weiter isst, 
oder während des Schlafens Wasser in den Mund gegossen oder Geschlechts-
verkehr mit der Person ausgeübt wird, man ohne Absicht fastet oder man im 

– 474 –



Ramadan bis zum Morgen keine Absicht fasst und, selbst wenn man im Nachhinein 
die Absicht fasst, nach der Zeit des Ischrāq-Gebets, also nach der Dahwa-Zeit 
das Fasten abbricht – in all diesen Fällen wird das Fasten ungültig und nach dem 
Fest muss für diesen Tag nur ein einziger Tag nachgeholt werden. Eine Sühne-
leistung ist nicht erforderlich. Wenn Regen oder Schnee in den Hals gelangt, 
werden das Fasten und das Gebet ungültig und sie müssen nachgeholt werden. 
Wenn es durch Umarmen, Kuscheln oder Küssen zu einem Samenerguss kam 
(man dadurch groß rituell unrein wird), wird das Fasten ungültig und das Nachholen 
wird erforderlich. Wenn er nicht groß rituell unrein (dschunub) wurde, ist das 
Fasten nicht ungültig. Wenn man aufgrund von Masturbation groß rituell unrein 
wird, ist lediglich das Nachholen erforderlich, wie die Autoren der Bücher al-
Hindiyya, al-Bahr und ad-Durr al-mukhtār, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
mitteilen. Wenn jemand, der vom Vorabend noch Essensreste in seinem Mund 
hat, diese absichtlich schluckt, wird, falls der Rest in der Größe einer Kichererbse 
ist, das Fasten ungültig und er muss den Tag nachholen. Wenn er kleiner als eine 
Kichererbse ist, wird das Fasten nicht ungültig. Wenn jemand etwas isst, weil er 
vergessen hat, dass er fastet, und danach, obwohl er weiß, dass sein Fasten nicht 
ungültig wurde, dennoch weiterhin isst und trinkt, so muss er die Sühneleistung 
erbringen und den Tag nachholen. 

Im al-Multaqā sowie in allen anderen Büchern steht: „Wenn Medizin, die auf 
Wunden am Kopf oder Körper aufgetragen wurde, in das Gehirn oder den Ver-
dauungstrakt gelangt, wird das Fasten ungültig. Doch dadurch wird nur das Nach-
holen notwendig.“ Im Kommentar zum al-Multaqā heißt es: „Wenn Nahrung 
durch die Wunde eindringt, wird gemäß Imām Abū Hanīfa das Fasten ungültig. 
Die beiden Imāme jedoch sagten, dass dies das Fasten nicht ungültig macht. 
Denn nach ihnen wird es nur dann ungültig, wenn die Nahrung durch die natür-
lichen Körperöffnungen eindringt.“ Tahtāwī erklärt diesen Sachverhalt in seinem 
Superkommentar zum Marāqī al-falāh sehr schön. Er schreibt: „Wenn bei einer 
Medizin, die auf eine Wunde am Kopf oder Körper aufgetragen wird, gleich ob 
sie flüssig ist oder fest, bekannt ist, dass sie in das Gehirn oder den Verdauungstrakt 
gelangt, wird das Fasten ungültig. Wenn man nicht eindeutig weiß, ob sie ins 
Innere gelangt, so wird, falls die Medizin flüssig ist, nach Imām Abū Hanīfa das 
Fasten ungültig. Gemäß den beiden Imāmen wird es jedoch bei mangelnder 
Kenntnis nicht ungültig. Wenn die Medizin, bei der unklar ist, ob sie eindringt, 
fest ist, wird das Fasten nach allen drei Imāmen nicht ungültig.“ Daraus ist zu 
verstehen, dass eine Medizin, von der sicher gewusst wird, dass sie eindringt, 
gleich ob fest oder flüssig, das Fasten ungültig macht. Demnach machen Impfungen 
und Medikamenteninjektionen, die an Armen, Beinen und sonst überall unter 
die Haut oder in die Muskeln durchgeführt werden, das Fasten ungültig. 

SACHEN, DIE DAS FASTEN NICHT UNGÜLTIG MACHEN: Keine der 
folgenden Handlungen macht das Fasten ungültig: Im Ramadan oder bei einem 
Nachholfasten, einem Sühnefasten, einem Gelübdefasten oder freiwilligen Fasten 
zu essen und zu trinken oder Geschlechtsverkehr zu haben, weil man vergessen 
hat, dass man fastet, während des Fastens im Schlaf groß rituell unrein (dschunub) 
zu werden oder im Wachzustand durch Anschauen groß rituell unrein zu werden, 
eine Jodtinktur, Öl oder Kajal aufzutragen [selbst wenn man deren Farbe oder 
Geruch im Speichel oder Urin bemerkt], lüstern zu küssen, üble Nachrede zu 
betreiben, Blutschröpfen, ungewollt mundvoll zu erbrechen, erzwungen ein wenig 
zu erbrechen, dass Wasser ins Ohr eindringt, dass Staub, Rauch oder eine Fliege 
vom Mund oder der Nase in den Hals gelangt, [dass durch eine Sauerstoffflasche 
künstlich beatmet wird, oder der Rauch einer Zigarette, die eine andere Person 
raucht, kommt und es nicht möglich ist zu vermeiden, dass dieser in die Nase 

– 475 –



oder den Mund gelangt], die verbleibende Feuchtigkeit nach dem Waschen des 
Mundes zusammen mit dem Speichel zu schlucken, Medizin ins Auge oder in 
die Zahnhöhlung aufzutragen, selbst wenn der Geschmack im Hals wahrgenommen 
wird. 

[Der Autor des Buches al-Bahr ar-rāʾiq, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Der Mund wird manchmal zum Inneren des Körpers gezählt. Daher 
wird das Fasten nicht ungültig, wenn der Fastende seinen eigenen Speichel 
schluckt. Dies ist so, wie wenn Unreinheit, die sich im Körperinneren des Menschen 
befindet, vom Magen in den Darm übergeht. Dass aus einer Wunde im Mundraum 
oder durch das Ziehen eines Zahnes oder aus einer Stelle, in die injiziert wurde, 
Blut austritt oder vom Magen in den Mund Blut aufsteigt, macht die Gebetswa-
schung und das Fasten nicht ungültig. Wenn das Blut ausgespuckt oder geschluckt 
wird und der Speichel mehr ist als das Blut, d. h. der Speichel gelblich ist, dann 
wird auch in diesem Fall beides nicht ungültig. Auch, wenn andere Sachen vom 
Magen in den Mund aufsteigen, wird beides nicht ungültig. Wenn Erbrochenes 
im Maße eines Mundvoll aus dem Mund heraustritt, wird die Gebetswaschung 
ungültig, und wenn dies gewollt herbeigeführt wird, wird auch das Fasten ungültig. 
Und manchmal ist der Mund wie das Äußere des Körpers. Wenn man Wasser in 
den Mund nimmt, wird das Fasten nicht ungültig.“ Dies steht auch im al-
Dschawhara geschrieben. Wie man sieht, wird das Fasten nicht ungültig, wenn 
durch das Ziehen eines Zahnes viel Blut austritt und man es ausspuckt. Wenn 
man nicht fastet, wird, wenn man es schluckt, die Gebetswaschung nicht ungültig. 
Wenn das Blut weniger als der Speichel ist, dann wird beides nicht ungültig. 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Eine Darmspülung durchzuführen oder 
Öl ins Ohr zu tropfen, macht das Fasten zwar ungültig, doch es ist keine Sühne-
leistung erforderlich. Das Einführen von Wasser oder Öl in das Geschlechtsglied 
macht das Fasten nicht ungültig, selbst wenn die Flüssigkeit in die Blase gelangt. 
Wenn die Frau es in ihre Vagina einführt, wird ihr Fasten ungültig. Wenn man 
einen nassen oder öligen Finger in das Rektum oder eine Frau ihn in die Vagina 
einführt, wird das Fasten ungültig. Ist der Finger trocken, wird es nicht ungültig. 
Wenn bei der Intimreinigung nach dem Stuhlgang Wasser in das Rektum gelangt, 
wird das Fasten ungültig.“] 

Eine Speise abzuschmecken, ohne zu schlucken, natürliches Kaugummi [z. B. 
Mastix] zu kauen, zu küssen, während die Gefahr besteht, groß rituell unrein 
(dschunub) zu werden, oder zu duschen, um sich abzukühlen, macht das Fasten 
zwar nicht ungültig, doch all dies ist makrūh tanzīhan. Die Verwendung von 
Kajal und Schnurrbartöl sowie das Riechen an Blumen, Moschus oder Kölnisch-
wasser macht das Fasten nicht ungültig und ist auch nicht makrūh. Doch der Ge-
brauch von Kajal und Schnurrbartöl als Zier ist makrūh und genauso ist es auch 
makrūh, in der Hand oder am Kragen eine Blume zu tragen. An etwas Staubigem 
oder Rauchigem zu riechen oder aromatisches Kaugummi zu kauen, macht das 
Fasten ungültig. Die Verwendung des Miswāk und Blutschröpfen sind nicht 
makrūh. 

Es ist mustahabb, das Sahūr-Essen zu verspäten und sich beim Fastenbrechen 
zu beeilen. Ibn Ābidīn schreibt: „Damit ist gemeint, das Fastenbrechen nicht so 
lange aufzuschieben, bis die Sterne zu sehen sind. Bei bewölktem Wetter sollte 
das Fasten nicht gebrochen werden, bis man vom Sonnenuntergang selbst überzeugt 
ist, selbst wenn der Gebetsruf ertönt und die Kanone geschossen wurde.“ Dass 
das Fasten mit dem Anbruch der „wahren Morgendämmerung“ (al-Fadschr as-
sādiq) zu beginnen ist, wurde in Vers 187 der Sure al-Baqara angeordnet. Dieses 
Gebot Allahs, des Erhabenen, kann nicht verändert werden. [Kapitel 60.] 

– 476 –



Falls sich bei einem Kranken die Krankheit verschlimmern sollte, falls eine 
schwangere Frau, eine stillende Frau und ein Soldat im Krieg schwach werden 
sollten, fasten sie nicht. Sie holen das Fasten nach, wenn es ihnen wieder besser 
geht. Ein Arbeiter, der weiß, dass er krank werden wird, während er arbeitet, 
um seinen Lebensunterhalt zu verdienen, darf das Fasten brechen, bevor er tat-
sächlich krank wird. Wer mit der Absicht aufbricht, eine dreitägige Reise [104 
Kilometer] zu unternehmen, gilt als Reisender (Musāfir). Ein solcher Reisender 
darf am Folgetag sein Fasten zwar vorzeitig brechen und es nach dem Ramadan 
nachholen, doch es ist besser, wenn er fastet, falls das Fasten ihm keinen Schaden 
zufügt. Wenn er sein Fasten auf der Reise oder an dem Ort, an dem er weniger 
als 15 Tage bleiben wird, vorzeitig bricht, muss er keine Sühne leisten. Wenn 
seine Reise endet und er nach Hause kommt oder er an dem Ort, zu dem er sich 
begeben hat, die Absicht fasst, länger als 15 Tage zu bleiben, holt er die Tage 
nach, die er nicht gefastet hat. Alle, die nicht krank oder reisend sind, müssen 
fasten, selbst wenn sie Arbeiter, Soldaten und Schüler/Studenten sind. Fasten 
sie nicht, ist ihre Sünde groß. Sie müssen das Fasten nachholen. Wenn sie das 
Fasten vorzeitig brechen, während sie die Absicht für das Fasten gefasst hatten, 
müssen sie auch die Sühne leisten. Der Autor des Buches Bahdschat al-fatāwā, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Wenn der Ramadan auf einen Som-
mermonat fällt und eine Person, die sich als Gelehrter ausgibt, sagt: ,Wenn ihr 
nicht die Absicht für das Fasten fasst und folglich nicht fastet und dieses nicht 
eingehaltene Fasten an den kurzen Tagen im Winter nachholt, ist dies gestattet. 
Wenn ihr im Ramadan esst und trinkt, ohne die Absicht für das Fasten zu fassen, 
müsst ihr keine Sühne leisten‘, und somit junge Leute, Schüler und Arbeiter vom 
Fasten abhält, dann wird sie schwer bestraft und davon abgehalten, so etwas zu 
sagen.“ 

Ibn Ābidīn schreibt: „Wenn ein Kranker befürchtet, dass sich seine Krankheit 
verschlimmert oder die Genesung verzögert oder er schwere Schmerzen erleidet, 
oder ein Krankenpfleger befürchtet, zu erkranken und die Kranken nicht mehr 
pflegen zu können, wodurch sie zugrunde gehen, dann fasten sie nicht und holen 
das Fasten nach. Einer gesunden Person, die stark vermutet, dass sie erkranken 
wird, oder jemandem, der eine [harte] Arbeit wie das Reinigen von Flüssen hat 
oder unter dem Befehl des Staates arbeitet und stark vermutet, durch zu viel 
Hitze oder Kälte zugrunde zu gehen, oder einer Frau, [die allein lebt und von 
niemandem finanzielle Unterstützung erhält und] die [für den Erwerb ihres Un-
terhalts] Wäsche wäscht und Essen kocht und stark vermutet, dadurch zugrunde 
zu gehen, ist es erlaubt, nicht zu fasten und ein bereits begonnenes Fasten vorzeitig 
zu brechen und dieses später nachzuholen. Eine starke Vermutung tritt auf, wenn 
Anzeichen des Todes sichtbar werden, oder durch eigene Erfahrung oder durch 
das Mitteilen eines fachkundigen (khādhiq) muslimischen Arztes. ,Khādhiq‘ be-
deutet, ein Experte, ein Spezialist zu sein. Sich von einem nichtmuslimischen 
Arzt bzw. von einem sündigen (fāsiq), muslimischen Arzt, von dem bekannt ist, 
dass er große Sünden begeht, behandeln zu lassen, ist gestattet. Doch mit deren 
Worten wird eine gottesdienstliche Handlung nicht abgebrochen. Wenn man das 
Fasten dennoch vorzeitig bricht, muss man die Sühne leisten.“ Im Kapitel über 
die Nötigung heißt es: „Der Verlust eines Körperteils oder des gesamten Besitzes, 
schwere und quälende Gefangenschaft und Schläge führen zum Zugrundegehen.“ 
Im Imād al-islām heißt es: „Wenn man keinen muslimischen, fachkundigen Arzt 
finden kann und auch keine Eigenerfahrung hat, sollte man zuerst ein gefaltetes 
Stück Papier oder ein rohes Reiskorn ohne Wasser schlucken und erst danach 
essen bzw. ein Medikament einehmen und sich somit von der Sühneleistung 
retten.“ Im al-Bahr ar-rāʾiq heißt es: „Wenn jemand von einem giftigen Tier ge-

– 477 –



bissen bzw. gestochen wird, kann er sein Fasten für die Einnahme eines Medika-
ments vorzeitig brechen; er braucht nach dem Ramadan diesen Tag nur nachzu-
fasten.“ Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über die Handlungen, die das 
Fasten ungültig machen: „Wenn eine unterhaltsbedürftige Person erkennt, dass 
sie durch das Arbeiten krank wird, bricht sie das Fasten vorzeitig. Wenn sie einen 
Arbeitsvertrag einging, wonach sie für einen Lohn arbeitet, und der Arbeitgeber 
ihr im Ramadan keine Erlaubnis gibt, sie aber ausreichend Versorgung für sich 
und ihre Familie hat, bricht sich das Fasten nicht. Denn es ist harām, dass eine 
solche Person bettelt. Wenn sie nicht über die Mittel zum Lebensunterhalt für 
sich und ihre Familie verfügt, muss sie eine andere leichtere Arbeit finden, bei 
der das Fasten nicht schadet. Wenn sie keine leichtere Arbeit finden kann, bleibt 
sie bei ihrer ursprünglichen Tätigkeit und darf das Fasten vorzeitig brechen. 
Gleiches gilt für jemanden, der die Ernte auf dem Acker einholt: Wenn ihm das 
Fasten im Ramadan schadet, d. h. er aufgrund des Fastens seine Ernte nicht ein-
holen kann und die Ernte dadurch verdirbt oder gestohlen wird [oder er ein Ge-
bäude nicht instandsetzen kann und dadurch aufgrund von Regen höchstwahr-
scheinlich Einsturzgefahr besteht] und er niemanden findet, den er gegen Entgelt 
diese Arbeiten erledigen lassen kann, dann ist es gestattet, dass er nicht fastet 
und diese Aufgaben erfüllt. Nachdem er seine Tätigkeit beendet hat, fastet er 
und holt nach dem Ramadan die nicht gefasteten Tage nach. Dies ist keine Sünde. 
Jeder, der aufgrund von Verdursten sicher krank oder sterben wird, darf sein 
Fasten vorzeitig brechen und später nachholen. Eine Sühneleistung ist nicht er-
forderlich.“ 

Das Nachholen des Fastens: Für jeden nicht eingehaltenen Tag wird ein Tag 
nachgefastet. Dies kann sowohl an aufeinanderfolgenden als auch an unterschied-
lichen Tagen geschehen. Wenn in Abständen nachgefastet wird und ein anderer 
Ramadan dazwischenkommt, wird erst der Ramadan gefastet. Wenn jemand alt 
ist und bis zum Lebensende das Ramadanfasten oder das Nachholfasten nicht 
vollbringen kann, sowie ein Kranker, bei dem keine Hoffnung auf Genesung be-
steht, sollen heimlich essen. Wenn diese reich sind, verteilen sie für jeden Tag 
eine Fitra, also 520 Dirham [1750 g] Weizen oder Mehl oder deren Gegenwert in 
Gold oder Silber an einen oder mehrere Arme. Es ist auch möglich, zu Beginn 
oder am Ende des Ramadans alles auf einmal einem einzigen Armen zu geben. 
Wenn er nach dieser Kompensation (Fidya) wieder zu Kräften kommt, vollzieht 
er das Ramadanfasten und auch das Nachholfasten. Wenn er stirbt, bevor er die 
Fidya geleistet hat, vermacht er im Testament, dass der Isqāt durchgeführt wird. 
Wenn er arm ist, leistet er keine Fidya, sondern spricht Bittgebete (Duʿā). Eine 
solche alte und kranke Person, die in heißer oder kalter Jahreszeit nicht fasten 
kann, fastet in der ihr gelegenen Jahreszeit. Falls jemand nicht im Stehen beten 
kann, wenn er fastet, fastet er und verrichtet das Gebet im Sitzen. Wenn jemand 
an einem Ramadantag das Fasten vorzeitig bricht, ein Kind die Geschlechtsreife 
erreicht, ein Nichtmuslim zum Islam konvertiert, ein Reisender in seine Stadt 
kommt und eine Frau die Reinheit erlangt, dann müssen sich diese Personen ge-
nauso wie Fastende enthalten. Der Reisende und die Frau holen diesen Tag 
später nach. 

Für die Sühne des Fastens wird ein Sklave freigelassen. Wer dazu nicht 
imstande ist, fastet ununterbrochen 60 Tage lang, und im Anschluss an diese 60 
Tage fastet er für jeden Tag, den er nicht eingehalten hat, jeweils einen weiteren 
Tag. 

Wer die Sühne für mehrere Ramadane leisten muss oder in einem Ramadan 
zwei Sühneleistungen erforderlich sind, erbringt, falls er die erste Sühne noch 
nicht geleistet hat, für beide lediglich eine Sühneleistung. Hat er jedoch die erste 

– 478 –



Sühne bereits geleistet, dann muss er auch die zweite Sühneleistung erbringen. 
Wenn das Sühnefasten unterbrochen wird aus einem Entschuldigungsgrund 

wie Krankheit, Reise oder weil es auf die Festtage trifft, oder wenn es mit dem 
Ramadan zusammenfällt, müssen die 60 Tage von Neuem begonnen werden. 
Auch, wenn man an den Festtagen das Sühnefasten fortsetzt, muss man erneut 
von vorne beginnen. Wenn eine Frau ihre Menstruation hat oder sich im Wo-
chenbett befindet und deshalb das Sühnefasten unterbricht, beginnt sie nicht von 
neu. Sie fastet bei Erreichen der Reinheit den verbliebenen Rest weiter und voll-
endet die 60 Tage. Doch eine Frau, die das ununterbrochene, dreitägige Fasten 
aufgrund der Sühne eines Schwures aus demselben Grund unterbricht, muss 
diese drei Tage im Anschluss von Neuem fasten. Das Sühnefasten sollte so be-
gonnen werden, dass es nicht mit dem Ramadan und den Festen zusammenfällt. 
Wer am 1. Tag des Monats Radschab das Sühnefasten beginnt und am Ende von 
Schaʿbān der 60. Tag nicht vollendet wird, fasst die Absicht, eine dreitägige Reise 
zu unternehmen, und verlässt seinen Aufenthaltsort. Am ersten Tag des Ramadans 
fasst er dann die Absicht für das Sühnefasten (al-Aschbāh). Denn für den Rei-
senden ist das Einhalten des Ramadanfastens nicht fard. Es ist gestattet, dass er 
es zum Nachholen aufschiebt. 

Wenn jemand beständig krank oder sehr alt ist und das 60-tätige Sühnefasten 
nicht vollbringen kann, gibt er 60 Armen die Ration für einen Tag. Das heißt, er 
sättigt sie. Es müssen 60 hungrige Arme an einem Tag zweimal gesättigt werden. 
Es ist keine Bedingung, dass sie alle am gleichen Tag essen. Es ist auch möglich, 
dass jemand einen Armen 60 Tage lang speist, indem er ihn täglich zweimal 
sättigt, oder 120 Tage lang einmal am Tag. Oder er übergibt jedem der 60 Armen 
ein halbes Sāʿ [1750 g] Weizen oder Mehl oder aber ein Sāʿ Gerste, Rosinen oder 
Datteln. Es ist auch gestattet, Brot im Wert dieser oder andere Güter oder Gold 
und Silber zu geben oder aber diese einem einzigen Armen 60 Tage lang fortlaufend 
zu geben. Es ist auch gestattet, einem Armen Fulūs (Papiergeld) zu geben, damit 
er sich ernährt, wie im al-Badāʾiʿ geschrieben steht. Gibt er die vollständige 
Menge von 60 Tagen auf einaml an einem einzigen Tag einem Armen, dann hätte 
er diesem nur eine Tagesration gegeben. Wenn er 60 Arme am Morgen und 60 
andere Arme am Abend speist, sollte er diejenigen, die er am Morgen gespeist 
hat, am Abend speisen oder jene, die er am Abend gespeist hat, am Morgen. 
Oder er gibt einem jeden von den 60 die Menge einer Sadaqat al-fitr. Wenn er 
für zwei Sühneleistungen jedem der 60 Armen die doppelte Menge [also ein Sāʿ] 
Weizen gibt, hätte er nur eine Sühne geleistet. Wer einen Sklaven kaufen kann, 
darf nicht fasten, und wer fasten kann, darf keine Armen speisen. Kranke und 
Alte, die arm sind, speisen die Armen, wenn sie reich werden. Bei der Sühneleistung 
ist es erforderlich, die Absicht zu fassen. 

Wer einen Entschuldigungsgrund (Udhr) hat, soll an den Tagen, die er nicht 
fasten kann, heimlich essen. Diejenigen, die im Ramadan an öffentlichen Plätzen 
in der Gegenwart von Muslimen essen und trinken, sowie jene, die die Fastenden 
täuschen und sie somit vom Fasten abhalten, verlieren ihren Glauben. Im Ramadan 
tagsüber ein Restaurant, eine Suppenküche, ein Kasino oder einen Kiosk o. Ä. 
zu betreiben, ist eine Sünde. Auch wenn der Gewinn, den diese Personen von 
jenen, die ihr Fasten nicht einhalten, erwirtschaften, halāl ist, ist er unrein und 
schädlich. Diese Orte sollten nach dem Fastenbrechen geöffnet werden. [Um 
das Fard-Fasten vorzeitig brechen zu dürfen, gibt es acht legitime Entschuldi-
gungen. Siehe dazu Seite 860.] 

 
 

– 479 –



80 — DIE SADAQAT AL-FITR 
Der gesamte nachfolgende Auszug ist eine Übersetzung aus dem „ad-Durr 

al-mukhtār“ sowie dessen Superkommentar „Radd al-muhtār“ von Ibn Ābidīn: 
Es ist für jeden freien Muslim, der über seine Grundbedürfnisse und Schulden 

hinaus im Besitz von Gütern und Geld ist, die die Nisāb-Menge für die Zakāt er-
reichen, wādschib, am Morgen des ersten Tages des Ramadanfestes, wenn die 
Morgendämmerung anbricht, die Fitra (Sadaqat al-fitr) zu entrichten. Vorher 
und nachher wird es nicht wādschib. So wie die Güter, die bei der Nisāb-Berech-
nung für die Fitra und die Opferschlachtung (Qurbān) berücksichtigt werden, 
nicht zwingend für den Handel bestimmt sein müssen, so ist es auch keine Be-
dingung, dass sie ein Jahr im Besitz geblieben sind. Die Bedingung ist, in dem 
Moment, in welchem am ersten Festtag das Morgengebet eintritt, über Vermögen 
in der Nisāb-Menge zu verfügen. Wer danach den Nisāb erreicht oder geboren 
wird oder den Glauben annimmt, muss keine Fitra entrichten. Auch der Reisende 
(Musāfir) muss die Fitra entrichten. Es ist auch gestattet, sie im Ramadan oder 
vor dem Ramadan oder nach dem Fest zu entrichten. Wenn jemand stirbt, bevor 
er die Fitra, die Zakāt, die Sühne oder das Gelübde entrichtet hat, und dies auch 
nicht testamentarisch verfügte, ist es gar gestattet, dass einer der Erben von 
seinem eigenen Vermögen [nicht vom Vermögen des Verstorbenen] diese den 
Armen gibt. Doch der Erbe ist nicht dazu verpflichtet, diese zu geben. Wenn er 
dies vermachte, müssen sie vom Drittel des Nachlasses entrichtet werden. Hat 
er kein Vermögen hinterlassen, wird sein Vermächtnis nicht erfüllt. Wenn die 
Fitra vor dem Festtagsgebet gegeben wird, bringt es mehr Lohn ein. In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule darf sie nicht vor dem Ramadan und in der 
mālikītischen und hanbalītischen Rechtsschule nicht vor dem Fest gegeben 
werden. So wie die Fitra einer Person an einen oder mehrere Arme gegeben 
werden darf, so darf einem einzigen Armen auch die Fitra mehrerer Personen 
gegeben werden. Wenn ein kleines Kind und ein Geisteskranker über Eigentum 
verfügen, so wird auch ihre Fitra von ihrem Eigentum gegeben. Wenn ihr Vormund 
sie nicht entrichtet, geben das Kind, wenn es erwachsen wird, und der Geistes-
kranke, wenn er wieder gesund geworden ist, auch die Fitra aus der Vergangenheit. 
Wenn Kinder, die nicht geschlechtsreif sind, kein Eigentum haben, dann geben 
ihre Väter deren Fitra gemeinsam mit ihrer eigenen Fitra. Das heißt, wenn er 
selbst reich ist, entrichtet er sie. Für seine Frau und seine großen Kinder entrichtet 
er sie nicht. Doch wenn er sie entrichtet, ist dies verdienstvoll. 

Im ad-Durr al-mukhtār sowie im Radd al-muhtār heißt es: „Wenn jemand 
von seinem eigenen Vermögen die Fitra für jemand anderen gibt, dann ist dies 
gestattet, wenn ihm dies vorher angeordnet wurde. Wenn ihm dies nicht angeordnet 
wurde, aber die Person später zustimmt, ist es nicht gestattet. Wurde sie aber 
mit dessen Vermögen gegeben, dann ist es gestattet, wenn er später damit ein-
verstanden ist. Ein Mann kann die Fitra der Personen in seinem Haushalt, für 
deren Lebensunterhalt er aufkommt, auch ohne ihre Anordnung geben. Wenn 
er seiner Ehefrau [oder einem Fremden] anordnet, seine Fitra ebenfalls zu geben, 
und diese Person ihr eigenes Weizen mit dessen Weizen ohne dessen Zustimmung 
vermischt und einem Armen gibt, dann hat sie damit nur ihre eigene Fitra gegeben. 
Denn gemäß Imām Abū Hanīfa gilt Weizen, das von zwei Personen ohne Erlaubnis 
vermischt wird, als benutzt und geht in das Eigentum dessen über, der es vermischt 
hat. Den beiden Imāmen zufolge wird es nicht sein Eigentum. Vermischte er es 
mit dessen Erlaubnis, dann gilt auch nach Imām Abū Hanīfa, dass seine Fitra 
ebenfalls entrichtet wurde – möge Allah mit ihnen allen barmherzig sein. Im um-
gekehrten Fall wäre auch die Fitra der Ehefrau entrichtet gewesen. Denn es ist 

– 480 –



gemäß Istihsān gestattet, dass der Ehemann für seine Ehefrau die Fitra ohne 
ihre Zustimmung von seinem eigenen Vermögen entrichtet. So wie er die Fitra 
seiner Ehefrau und der in seinem Haushalt Lebenden ohne ihre Zustimmung 
vermischen und entrichten darf, so darf er in der Summe dessen als Weizen oder 
dessen Gegenwert in Gold mit einem Mal messen/wiegen und einem oder mehreren 
Armen geben. Wenn er es jedoch getrennt vorbereitet und danach vermischt 
oder getrennt gibt, ist es umsichtiger.“ 

Wenn nach dem Erreichen der Nisāb-Menge, also nachdem die Fitra und die 
Opferschlachtung wādschib und die Pilgerfahrt fard wurden, das Vermögen un-
tergeht, wird man nicht von ihnen entbunden, wobei man von der Zakāt und 
dem Uschr entbunden wird, wenn das Vermögen untergeht. Doch wenn man 
selbst dafür sorgt, dass es untergeht, wird man auch von ihnen nicht entbunden.  

Wer im Besitz des Nisāb für die Fitra und die Opferschlachtung ist, wird als 
„reich“ bezeichnet. Es ist wādschib für diese Person, die Fitra zu entrichten. 
Wenn er rechtlich verantwortlich (mukallaf), also verstandesreif (āqil) und 
geschlechtsreif (bāligh) und zudem ansässig (muqīm) ist, so ist es wādschib, dass 
er für sich selbst ein Opfertier schlachtet. Es ist harām für ihn, die Zakāt anzu-
nehmen, und es ist wādschib, dass er seine armen, weiblichen Mahram-Verwandten 
und jene seiner armen, männlichen Verwandten, die zum Arbeiten nicht in der 
Lage sind, unterstützt. 

Mit „Grundbedürfnissen“ sind gemeint ein Haus, Nahrung für einen gesamten 
Monat, drei Kleidungssätze für jedes Jahr, Unterwäsche, Haushaltswaren, Werk-
zeuge, Bedienstete, Transportmittel, Fachbücher für den eigenen Beruf, ungeachtet 
ihres Wertes, und zu zahlende Schulden. Es ist nicht erforderlich, dass diese vor-
handen sind. Wenn sie vorhanden sind, werden sie nicht in den Nisāb für die 
Zakāt, die Fitra und die Opferschlachtung einkalkuliert. Sachen, die nicht für 
den Handel bestimmt sind und über den eigenen Bedarf hinausgehen, vermietete 
Häuser, Ziergegenstände im Haus, Teppiche, die nicht auf dem Boden ausgelegt 
sind, überschüssige Haushaltsgüter, die nicht verwendet werden, und Kunst- und 
Handwerksgeräte gelten hier nicht als Grundbedürfnisse. Diese werden für die 
Fitra und die Opferschlachtung in den Nisāb einkalkuliert. Es ist gültig, die un-
benutzten Räume, die über den Bedarf hinausgehen, nicht in den Nisāb einzu-
beziehen, wenn das Haus, in welchem man lebt, groß ist. Siehe auch den Anfang 
des Kapitels über die Opferschlachtung.  

Als Fitra wird ein halbes Sāʿ Weizen oder Weizenmehl gegeben. Oder man 
gibt ein Sāʿ Gerste oder Datteln oder Rosinen. In der hanafītischen Rechtsschule 
ist es in Zeiten, in denen Weizen, Gerste und Mehl im Überfluss vorhanden sind, 
besser, deren Gegenwert in Gold oder Silber zu geben. In Zeiten, in denen diese 
knapp sind, ist es verdienstvoller, sie selbst zu geben. Ein „Sāʿ“ sind nach der 
hanafītischen Rechtsschule acht Ritl, was einem Behälter entspricht, der 1040 
Dirham Hirse oder Linsen fasst. Ein Sāʿ sind vier Mudd, also vier Mann. Ein 
Mudd sowie ein Mann sind identisch und entsprechen zwei Ritl. Ein Ritl sind 
130 Dirham scharʿī oder 91 Mithqāl und ein Sāʿ entspricht demnach 728 Mithqāl 
bzw. 1040 Dirham Linsen. Ein Dirham scharʿī sind 3,36 Gramm, wie in Kapitel 
78 bereits erwähnt wurde. Ein Sāʿ entspricht also 3500 Gramm. Weil Gerste 
leichter ist als Weizen und Weizen leichter als Linsen, ist ein Behälter, der 1040 
Dirham Gerste aufnehmen kann, größer als ein Sāʿ. Dies anstelle des einen Sāʿ 
zu geben ist behutsamer. Statt ein halbes Sāʿ zu geben ist es behutsamer, 364 
Mithqāl oder 520 Dirham, d. h. 1750 Gramm Weizen zu geben. Denn somit hätte 
man ein wenig mehr gegeben, da ein halbes Sāʿ Weizen leichter ist als 364 Mithqāl 
oder 520 Dirham. Dieser Bedürftige hat Messungen mit einer Waage und einem 
Messzylinder durchgeführt und festgestellt, dass 100 Gramm Linsen 120 Kubik-

– 481 –



zentimeter entspricht. Demnach sind ein Sāʿ 4,2 Liter. 
Gemäß der schāfiʿītischen, mālikītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist 

es fard, dass derjenige, der über eine Tagesration Nahrung verfügt, die Fitra ent-
richtet, und es muss sowohl vom Weizen als auch von der Gerste ein Sāʿ gegeben 
werden. In der schāfiʿītischen Rechtsschule sind ein Sāʿ 2 2/3 Mann und ein Mann 
sind zwei Ritl irāqī und dies entspricht 260 Dirham. Demnach sind ein Sāʿ 694 
Dirham, wie im al-Anwār geschrieben steht. Dies sind 1680 Gramm. Denn in 
der schāfiʿītischen Rechtsschule sind ein Dirham 2,42 Gramm. Ein Mudd sind 
2/3 eines Mann und somit 173 und ein Drittel Dirham. Ein Sāʿ sind vier Mudd. In 
der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es nicht gestattet, den Gegenwert von Weizen 
und Gerste in Gold oder Silber zu geben. Dass es gestattet ist, die hanafītische 
Rechtsschule zu befolgen und anstelle des Weizens den Gegenwert in Silber zu 
geben, steht in der Fatwa von Schamsuddīn ar-Ramlī. In der mālikītischen und 
hanbalītischen Rechtsschule beträgt ein Sāʿ wie bei der schāfiʿītischen Rechtsschule 
5 1/3 Ritl, also 694 Dirham scharʿī bzw. 1680 Gramm. Diese Werte sind in den 
Büchern Kimyā-i saʿādat und Manāhidsch al-ibād ilal-maʿād klar zu finden. In 
der Übersetzung des arabischen Wörterbuches al-Qāmūs al-muhīt (Okyanus) 
heißt es beim Wort Sāʿ: „Sāʿ ist ein Volumenmaß und fasst vier Mudd Linsen. 
Ein Mudd sind zwei Handvoll und gemäß der hanafītischen Rechtsschule zwei 
Ritl. Demnach sind ein Sāʿ acht Ritl. Ein Mudd ist nach der schāfiʿītischen Rechts-
schule 1 1/3 Ritl und somit sind nach dieser Schule ein Sāʿ 5 1/3 Ritl.“ Bei dem 
Wort Mann heißt es: „Mann meint ‚Batman‘ und beträgt in jeder Rechtsschule 
zwei Ritl.“ 

Wer aufgrund einer legitimen Entschuldigung nicht fasten kann, muss ebenfalls 
die Sadaqat al-fitr entrichten. 

Da die Sadaqat al-fitr wenig ist, wird sie in Silber gegeben. Im al-Dschawhara 
heißt es: „Beim Geben der Sadaqat al-fitr kann anstelle von Weizen und Gerste 
auch Gold, Silber oder Fulūs, also Kupfer- und Bronzegeld [Papiergeld] und jede 
andere Art von Gütern gegeben werden.“ Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Es 
wird der Gegenwert in Gold und Silber gegeben.“ Ibn Ābidīn schreibt in seiner 
Erklärung zu diesem Satz: „Im Buch al-Dschawhara steht zwar, dass auch Fulūs 
und Urūd, also Güter gegeben werden dürfen, doch wenn von Gegenwert die 
Rede ist, wird damit in der Regel auf Gold und Silber verwiesen. Dass es besser 
ist, als Gegenwert Gold und Silber zu geben, teilt auch Zaylaʿī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, mit.“ Daher sollte unter Befolgung des Standpunktes der Mehr-
heit Gold oder Silber gegeben werden. Heutzutage wird kein Silbergeld verwendet. 
Der Wert des Papiergeldes ist an den Goldwert gebunden. Daher ist der Wert 
des Silbers im Vergleich zum Wert des Papiergeldes geringer als der Wert, den 
das Silber in der Scharia hat. Damit es den Armen zugutekommt, wird es zu 
seinem Marktwert gegeben. Wenn es schwierig ist, dies zu geben, werden keine 
anderen Güter oder Papiergeld gegeben, sondern ein halbes Sāʿ, also 1750 Gramm 
Weizen oder Mehl. Es kann von der im 78. Kapitel erwähnten Erleichterung Ge-
brauch gemacht und anstelle von Gold auch Papiergeld gegeben werden. In der 
mālikītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist es vorzüglicher, Datteln zu 
geben, in der schāfiʿītischen Rechtsschule Weizen und in der hanafītischen Rechts-
schule das, was mehr Wert hat. 

 Sollte auch das Geben von Weizen und Mehl eine Erschwernis darstellen, 
kann in deren Wert Brot oder Mais gegeben werden. Wenn Brot und Mais 
gegeben werden, wird nicht auf das Gewicht, sondern auf den Marktwert ge-
schaut. 

– 482 –



81 — DIE OPFERSCHLACHTUNG (QURBĀN) 
Wenn ein Muslim oder eine Muslimin, der/die im Dorf, in der Wüste oder in 

der Stadt ansässig ist und verstandesreif, geschlechtsreif und frei ist, Güter oder 
Geld besitzt, die über den Grundbedarf hinaus die Nisāb-Menge erreichen, dann 
ist es für ihn/sie wādschib, für das Opferfest beabsichtigend an bestimmten Tagen 
ein bestimmtes Tier zu opfern/schlachten. Grundbedarf meint ein Haus samt 
Hausrat sowie drei Kleidungssätze. Gemäß den Schaykhayn muss der Vater für 
sein reiches Kind ein Opfertier schächten, indem er es von dem Vermögen des 
Kindes bezahlt. Niemand außer diesem Kind darf von dessen Fleisch essen. Das 
vom Kind übrig gebliebene Fleisch wird verkauft und von dem Geld werden für 
das Kind Dinge wie Kleidungsstücke gekauft, die permanent benutzt werden 
können. Doch die Fatwa lautet gemäß dem Idschtihād von Imām Muhammad. 
Demnach ist es für den Vater nicht wādschib, dass er von seinem eigenen Ver-
mögen oder vom Vermögen des Kindes für sein Kind ein Opfertier schlachtet. 
Wir haben den Nisāb der Opferschlachtung im vorangehenden Kapitel über die 
Sadaqat al-fitr bereits erläutert. Ibn Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen 
über jene, denen die Zakāt gegeben werden darf, Folgendes: „Eine Person, deren 
Erträge von den Ernten ihrer Felder oder jährliche Mieteinnahmen von ihrem 
Feld, Haus, Laden, [Atelier und Lastwagen] nicht den jährlichen Bedarf des 
Haushaltes decken, gleich wie groß er sein mag, oder deren monatliches Ein-
kommen, Gehalt und Lohn nicht den monatlichen Bedarf und die Schulden 
deckt, gilt nach Imām Muhammad als arm. So lautet auch die Fatwa. Gemäß 
den Schaykhayn, also nach Imām Abū Hanīfa und Imām Abū Yūsuf, zählt diese 
Person als reich. Denn der Wert ihres Feldes und des Inventars, die sich in ihrem 
Eigentum befinden, deckt ihren Bedarf und das, was übrig bleibt, übersteigt 
auch den Nisāb. Diese Person muss bei jeder Einnahme der Miete eine bestimmte 
Menge zur Seite legen und die Fitra entrichten und ein Opfertier schlachten, 
also dadurch großen Lohn erlangen. Gibt er die Fitra nicht und schlachtet kein 
Opfertier, befreit er sich gemäß Imām Muhammad von der Sünde.“ Wie zu sehen 
ist, sind beide Idschtihāde treffend und eine Gnade für die Muslime. Wenn also 
jemand, der sich in dieser Lage befindet, die Fitra nicht entrichtet und kein 
Opfertier schlachtet, befreit ihn Imām Muhammads Idschtihād von der Strafe. 
Gleich ob Mann oder Frau, jemand, der von seinem Feld keine Ernte einnimmt 
und es auch nicht verpachten kann, sowie jemand, der mehr Vermögen hat als 
er notwendigerweise bedarf, aber dem kein Geld zur Verfügung steht, folgt dem 
Idschtihād Imām Muhammads und entrichtet folglich keine Fitra und schlachtet 
kein Opfertier. Wenn er beides dennoch tut, erlangt er gemäß dem zweiten 
Idschtihād den Lohn für die Fitra und die Opferschlachtung. Wer eine gottes-
dienstliche Handlung (Ibāda) verrichtet, die nicht wādschib ist für ihn, erlangt 
dadurch lediglich den Lohn einer freiwilligen (nāfila) Ibāda, nicht aber den Lohn 
eines Wādschib. Wenn er das Fleisch des Tieres an die Armen verteilt, erhält er 
zusätzlich den Lohn der Sadaqa. Der Lohn einer Fitra und Opferschlachtung, 
die wādschib sind, ist um ein Vielfaches höher als der Lohn einer Nāfila oder 
Sunna. Dies gilt für jede Ibāda. Dass die Fitra und die Opferschlachtung in den 
anderen drei Rechtsschulen eine Sunna muʾakkada sind, steht in den Büchern 
al-Mīzān al-kubrā und al-Manāhidsch. Wer sagt, im Islam gäbe es das Schächten 
von Opfertieren nicht, wird ein Kāfir. 

[In den Büchern Khazānat al-muftīn und al-Aschbāh heißt es: „Wenn die 
Mieteinnahmen einer Person, die im Besitz von Häusern und Läden ist, oder 
die Ernte oder Pachteinnahmen einer Person, die ein Feld besitzt, nicht ausreichen, 
um die eigene Familie zu versorgen, gilt diese Person als arm. Es ist folglich ge-

– 483 –



stattet, dass sie die Zakāt nimmt.“ Wie zu sehen ist, wurde die Fatwa gemäß 
Imām Muhammads Idschtihād gegeben.] Ibn Ābidīn schreibt: „Wer in einem 
Unternehmen als Gesellschafter oder stiller Gesellschafter zwar viele Güter hat, 
aber nicht auf diese zurückgreifen kann, schlachtet dann ein Opfertier, wenn er 
genug Geld bzw. Güter hat, um die Opferschlachtung bezahlen zu können.“ 

Wenn eine Person, die mit den Mieteinnahmen nur schwer über die Runden 
kommt, im Besitz der Nisāb-Menge ist, so muss sie Geld sparen und die Fitra 
entrichten sowie ein Opfertier schächten. Indem sie das gesamte Fleisch kocht 
und konserviert, sollte sie das Geld für den Fleischkauf einige Monate sparen 
und es für die Fitra und Opferschlachtung des nächsten Jahres aufbewahren und 
somit nicht vom Lohn der Fitra und Opferschlachtung beraubt bleiben. Wer ein 
Opfertier schächtet, rettet sich vor dem Höllenfeuer. In einem Hadith heißt es: 
„Der schlimmste Geizige ist derjenige, der kein Opfertier schächtet [obwohl es 
wādschib für ihn ist].“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte zwei 
Opfertiere zu schlachten; eines für sich und eines für seine Gemeinde (Umma). 
Auch für den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ein Opfertier zu schächten, 
ist mustahabb und bringt viel Lohn. 

„Opferschlachtung“ (Qurbān) meint, ein Schaf, eine Ziege, ein Rind oder 
ein Kamel in den ersten drei Tagen des Opferfestes mit der Absicht des Opferns 
zu schächten. Ein Rind oder Kamel können bis zu sieben Muslime, die bereits 
das Alter der Pubertät erreicht haben, gemeinsam kaufen und schächten. An 
diesen können sich auch jene beteiligen, die ein Gelübdeopfer oder Aqīqa-Opfer 
darbringen wollen. An einem Tier, das ein Reicher kaufte, im Nachhinein An-
teilhaber zu werden, ist zwar gestattet, aber makrūh. Der Anteil keiner der Per-
sonen darf weniger als ein Siebtel betragen. Es ist nicht gestattet, dass acht Per-
sonen sieben Rinder und zwei Personen zwei Schafe gemeinsam als Teilhaber 
kaufen. Denn jeder hat einen Anteil an jedem einzelnen Tier. Um Zinsen zu 
vermeiden, muss das Fleisch abgewogen und im selben Gewicht aufgeteilt werden. 
Es ohne Abwiegen untereinander aufzuteilen, ist nicht gestattet, selbst wenn 
die Teilhaber untereinander vereinbaren, gegenseitig auf ihre Rechte zu verzichten. 
Denn der Rechtsverzicht in dieser Art geschieht beim Schenken. Es ist nicht ge-
stattet, dass Teilhaber von Sachen, deren Aufteilung möglich ist, ihren Anteil 
irgendjemandem schenken, bevor die Aufteilung erfolgt ist. Wenn sechs Personen 
neben Fleisch auch Haut oder Beine gegeben werden, so ist es gestattet, ohne 
Wiegen die Aufteilung vorzunehmen. Dass der Kopf wie die Haut gilt, steht in 
den Büchern al-Hindiyya und Madschmūʿa-i zuhdiyya. Siehe auch Seite 1240, 
Punkt 9. 

Im al-Hindiyya heißt es: „Für eine reiche oder arme Person, die vor dem 
Festtag sagt: ,Für das Wohlgefallen Allahs werde ich ein Schaf oder ‚dieses Schaf‘ 
schächten‘, ist es wādschib, beim Opferfest ein Schaf zu schlachten, da es ein 
Gelübde (Nadhr) ist. Wenn sie, als sie vor den Festtagen das Gelübde ablegte, 
arm war und während des Festes reich wird, muss sie zusätzlich noch für das 
Opferfest ein Tier schächten. Wenn der Reiche dies an den Tagen des Festes 
sagt und die Absicht hat, ein Opfertier zu schächten, dann schächtet er nur ein 
Schaf. Sagte er dies vor dem Fest, muss er definitiv zwei Schafe schächten. Der 
Arme schächtet in beiden Fällen nur ein Tier. Ein Geblübdeopfer darf nicht 
verkauft werden. Ein Schaf, das ein Reisender schlachtet oder ein Armer, der 
kein Gelübde hatte und es nicht mit der Absicht des Opferns kaufte, ist ein 
Nāfila-Opfer. Wenn ein Reicher oder Armer ein vorhandenes Schaf oder ein 
Schaf, das er nicht mit der Absicht des Opferns gekauft hat, zu schlachten beab-
sichtigt, dann ist die Schächtung nicht wādschib, und wenn er es schächtet, ist es 
nāfila. Es ist wādschib, dass ein Reicher ein Tier schächtet, bei dessen Kauf er 

– 484 –



nicht ein Opfertier für das Fest beabsichtigte, sondern als Dank für die Gabe 
seines Lebens.“ Für weitere Informationen siehe das nächste Kapitel. 

Weiter unten wird über das Opfertier gesprochen, dessen Schächtung für den 
Reichen wādschib ist. Diese Tiere als Sadaqa den Armen oder Hilfsorganisationen 
lebendig zu überreichen, gilt nicht als Qurbān. Es ist wādschib, das Tier zu 
schlachten. Im al-Dschawhara heißt es: „Der Lohn des Geldes, das für das Op-
fertier ausgegeben wird, ist größer als der Lohn dafür, das Hundertfache dessen 
[also sehr viel] an Geld als Sadaqa zu geben.“ Jemanden zu bevollmächtigen, 
damit dieser das Opfertier kauft, schächtet, das Fleisch verteilt und diese genannten 
Sachen einer anderen Person nach Wahl ausführen lässt, und das Geld bzw. das 
lebendige Tier diesem Stellvertreter zu überreichen, ist gestattet. Doch es ist 
mustahabb, sich dort zu befinden, wenn der Stellvertreter das Tier schächtet. 
Ein Hahn, ein Huhn oder Wildtiere, so z. B. ein Reh, als Opfertier zu schächten, 
ist harām. Dies käme dem Ähneln der Feueranbeter gleich. 

Für jemanden, der weiß, dass er am dritten Tag des Opferfestes arm werden 
oder sich auf die Reise begeben wird, ist es nicht wādschib, am ersten Tag ein 
Tier zu opfern. Für eine Person wiederum, die weiß, dass sie am dritten des Op-
ferfestes reich sein wird, ist es wādschib, zur Zeit der Morgendämmerung (Fadschr) 
am 10. Tag des Monats Dhul-hiddscha, also am ersten Festtag, ein Tier zu opfern. 
Es wird nicht darauf geschaut, ob jemand am ersten Festtag arm oder reich und 
ansässig oder reisend ist. Für die Pilger, die von anderen Orten nach Mekka 
kamen, ist das Schächten eines Opfertieres nicht wādschib, denn sie sind Rei-
sende. 

Für jene, die das Schächten in der Stadt durchführen, ist es wādschib, dies 
nach dem Festtagsgebet zu tun. Es ist ihnen nicht gestattet, vor dem Gebet das 
Tier zu schächten. Sie dürfen es bis zum Sonnenuntergang des dritten Tages 
schlachten. In Dörfern darf das Tier auch nach Morgendämmerung vor dem Fest-
tagsgebet geschächtet werden. Für jene, die sich am ersten Festtag in Mekka und 
Minā befinden, ist es nicht wādschib, das Festtagsgebet zu verrichten. 

Es wurde am Ende des Kapitels über das Freitagsgebet erwähnt, dass es sunna 
ist, jede Woche Haare, Bart, Schnurrbart, Fingernägel, Schamhaare und Achsel-
haare zu schneiden. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am 
Ende des Kapitels über das Festtagsgebet: „Diese Sunna-Handlungen sollen in 
den ersten zehn Tagen des Monats Dhul-hiddscha nicht verzögert werden. Dass 
es in einem Hadith heißt: ,Derjenige, der ein Opfertier schächten wird, soll seine 
Haare und Fingernägel nicht schneiden, wenn der Monat Dhul-hiddscha eintritt!‘, 
ist kein Befehl. Es zeigt vielmehr, dass das Aufschieben dieser Taten bis zum 
Opfern des Tieres mustahabb ist. Doch dies länger aufzuschieben und gar auf 
vierzig Tage auszudehnen, ist eine Sünde.“ 

Wie ersichtlich, ist es mustahabb für eine Person, die ein Opfertier schächten 
wird, vom ersten Tag des Monats Dhul-hiddscha bis zum Tag der Schächtung 
des Tieres Haare, Bart, Schnurrbart und Fingernägel nicht zu schneiden. Doch 
dies ist nicht wādschib. Diese zu schneiden ist keine Sünde und der Lohn der 
Opferschlachtung wird dadurch nicht vermindert. Wenn jemand, der aufgrund 
einer legitimen Entschuldigung seinen Bart rasiert, in diesen Tagen den Bart 
langwachsen lässt, kann dies zu Fitna führen. 

Ein lebendiges Opfertier oder dessen Geldwert als Almosen zu geben, ist 
nicht gestattet. Wenn er sie als Almosen gibt, schächtet er bis zum Abend des 
dritten Tages ein zweites Tier. Wenn jemand, der das Festopfer bis zum Abend 
des dritten Festtages nicht darbringt, das Opfertier bereits gekauft hat, dann gibt 
er dieses Tier lebendig oder den Wert [in Gold oder Silber] den Armen. Schächtet 

– 485 –



er das Tier nach dem Fest, darf er selbst von dem Fleisch nicht essen. Er muss 
alles den Armen verteilen. Wenn der Wert des gesamten Fleisches geringer ist 
als der Wert des lebendigen Tieres, gibt er auch die Differenz als Almosen. Hat 
er es nicht gekauft, gibt er den Wert eines durchschnittlichen Opfertieres den 
Armen. Dadurch befreit er sich zwar von der Strafe, bekommt aber keinen Lohn 
für das Schächten eines Opfertieres. 

Wenn beim Kauf das Tier einen Mangel hat oder es beim Kauf für das Schlach-
ten zwar geeignet war, dann aber im Nachhinein ein Mangel entstanden ist, der 
es zum Schächten untauglich macht, kauft der Reiche ein weiteres Tier und 
schlachtet dieses. Wenn das Tier für ein Gelübde einen Mangel aufweist, dann 
dürfen sowohl der Reiche als auch der Arme dieses Tier schächten. Wenn das 
Gelübdetier stirbt, ist es nicht erforderlich, dass sie ein weiteres Tier kaufen. Es 
ist nicht gestattet, vor dem Schächten des Opfertieres von seiner Milch oder 
seiner Wolle Gebrauch zu machen. Es ist auch nicht halāl, das Tier vor seiner 
Zeit zu schächten und vom Fleisch zu essen oder Reiche damit zu speisen. Diese 
werden den Armen verteilt. Aus diesem Grund wird das Opfertier nicht am Ara-
fa-Tag geschächtet. Es ist nicht halāl, dass er selbst von diesem Fleisch isst und 
Reiche damit speist. Wenn ein Tag durch Zeugenaussagen schariakonform als 
Festtag eingestuft wurde, sich aber nach dem Verrichten des Festtagsgebets und 
dem Schlachten des Opfertieres herausstellt, dass es sich um den Tag von Arafa 
handelt, sind das Gebet und die Opferschlachtung angenommen. An Orten, an 
denen nicht durch Zeugenaussagen schariakonform erkannt wird, ob der Ramadan 
oder die Festmonate eingetreten sind, wird gemäß der „Işık-Methode“, die im 
89. Kapitel unseres Buches beschrieben wird, der erste Tag des Monats Dhul-
hiddscha und hiermit der zehnte Tag, also der erste Tag des Festes, berechnet. 
Der erste Tag des Festes ist dann der Tag, der mit dieser Berechnung festgestellt 
wird, oder ein Tag nachher. Es ist aber nicht möglich, dass er einen Tag vorher 
eintritt. Denn es ist unmöglich, dass die Mondsichel am Himmel vor seinem Auf-
gehen gesehen wird. Um behutsam zu handeln, sollten die Opfertiere vorsichts-
halber am zweiten Tag des gemäß Berechnung ermittelten Festes geschächtet 
werden. Diejenigen Tiere hingegen, bei denen vorgesehen ist, den Lohn (Thawāb) 
den Verstorbenen zu widmen, sollten am durch Berechnung ermittelten ersten 
Tag geschlachtet werden. Denn diese Opfertiere können auch am Tag von Arafa 
geschächtet werden. Ein Muslim, der die Opferschlachtung unterlassen hat, muss 
vor seinem Tod seinem Erben testamentarisch vermachen, dass von seinem Nach-
lass für ihn das Opferschlachten durchgeführt wird. Dieses im Vermächtnis fest-
gehaltene Opfertier wird an den Festtagen geschächtet. Von diesem Fleisch darf 
derjenige, der es schlachtet, nicht essen, selbst wenn er arm ist. Er muss das 
gesamte Fleisch den Armen verteilen. Für einen Verstorbenen, der dies nicht 
testamentarisch verfügte, können die Erben oder andere Personen zu jeder Zeit 
von ihrem eigenen Vermögen ein Tier schlachten und den Lohn dieser Person 
schenken. Der Lohn gebührt dem, der es geschächtet hat. Dieser Lohn wird auch 
dem Verstorbenen gewidmet. Vom Fleisch dieses Tieres darf auch die Person, 
die es geschächtet hat, essen. 

Wenn die Opfertiere von zwei Personen durcheinandergebracht werden, dann 
ist das Tier, welches ein jeder von ihnen für sein eigenes Tier hält und schächtet, 
sein eigenes Opfertier. Wenn jemand, der das Schaf einer anderen Person usurpiert 
oder stiehlt, den Wert dieses Tieres im lebendigen Zustand sogar im Nachhinein 
bezahlt, dann ist es gestattet, dieses Tier zu schächten oder zu verkaufen. Denn 
wenn er den Gegenwert zahlt, wird das Usurpierte sein Eigentum. Die Sünde 
der Usurpation erfordert außerdem Reue. 

Ein Tier, das auf einem Auge blind ist, verkrüppelt ist und daher nicht laufen 

– 486 –



kann, die Hälfte der Zähne nicht besitzt, dessen Auge, Ohr oder Schwanz zum 
größten Teil abgeschnitten ist, bei dem eines seiner Vorder- oder Hinterbeine 
amputiert wurde oder welches sehr schwach ist, kann nicht als Opfertier verwendet 
werden. Ein Opfertier, dessen Hörner gebrochen sind oder das keine Hörner 
hat, das Krätze hat oder kastriert wurde, darf als Opfertier verwendet werden. 
Es darf sowohl ein weibliches als auch ein männliches Tier geopfert werden. Bei 
Schafen bringt das männliche Schaf und jenes, dessen Fell mehr weiß als schwarz 
ist, mehr Lohn ein, und bei Ziegen die weibliche (also die Zicke). Wenn beide 
denselben Wert haben, ist es verdienstvoller, ein Schaf zu schächten als ein Rind. 
Ein Schaf und eine Ziege müssen mindestens ein Jahr alt sein, ein Rind mindestens 
zwei und ein Kamel mindestens fünf Jahre alt sein. Wenn ein Schaf jedoch, das 
bereits sechs Monate alt ist, kräftig und gemästet ist, ist es auch gestattet. Wenn 
aus dem geschächteten Tier ein lebendiger Nachwuchs kommt, muss dieser eben-
falls geschächtet werden, damit er gegessen werden kann. Ist das Tier aber tot, 
so ist der Verzehr nicht gestattet. 

Es ist makrūh, das Opfertier zum Schlachtplatz zu schleifen, die Messer zu 
schärfen, nachdem das Tier hingelegt wurde, und das Tier vor anderen Tieren 
zu schächten. 

Zuerst wird ein knietiefes Loch gegraben. Die Augen des Opfertieres werden 
mit einem Tuch verbunden. Das Tier wird in Gebetsrichtung gewandt auf seine 
linke Seite gelegt. Die Kehle des Tieres wird an den Rand der Grube gebracht. 
Die beiden vorderen und ein hinteres Bein werden an den Enden zusammenge-
bunden. Anschließend wird dreimal der Takbīr des Festtages gesprochen. Danach 
wird „Bismillāhi Allāhu akbar“ gesagt und an irgendeiner Stelle der Kehle ge-
schnitten, außer beim Kamel. Beim Aussprechen von „Bismillāhi“ muss das (h) 
deutlich artikuliert werden. Es ist dann nicht notwendig, zu bedenken, dass es 
sich um den Namen Allahs, des Erhabenen, handelt. Wenn das H nicht deutlich 
ausgesprochen wird, muss man bedenken, dass man den Namen Allahs, des Er-
habenen, spricht. Wenn man dies nicht bedenkt, wird das Tier zu Aas (d. h. es 
gilt nicht als islamkonfom geschlachtet) und der Verzehr ist nicht halāl. Daher 
soll man stets „Allāhu taʿālā“ sagen und sich daran gewöhnen, den Buchstaben 
(h) dabei deutlich zu artikulieren, und nicht „Allāh taʿālā“ sagen. Im Hals des 
Tieres befindet sich die „Marī“ genannte Speiseröhre, die „Hulqūm“ genannte 
Luftröhre und die „Awdādsch“ genannten zwei Halsschlagadern, je eine auf 
jeder Seite. Drei von diesen vier müssen gemeinsam durchtrennt werden. Es ist 
sunna, dass der Schächter in Gebetsrichtung gewandt ist. Auch den Nacken des 
Tieres zu durchtrennen, bevor das Tier abzukühlen beginnt, das heißt, bevor es 
aufhört zu zappeln, ist makrūh. Nur den Nacken des Tieres zu schneiden, ist 
harām. Es ist auch makrūh, vor dem gänzlichen Tod des Tieres, bevor es aufhört 
zu zappeln, den Kopf abzutrennen oder es zu häuten. Es ist mustahabb, dass der-
jenige es selber schächtet, der weiß, wie es geht. Es ist auch gestattet, dass eine 
Frau das Tier schächtet. Für denjenigen, der nicht schächten kann, ist es mustahabb, 
dass er einen Stellvertreter schächten lässt, bei der Schächtung anwesend ist und 
den Vers „Inna salātī“ (Vers 162) der Sure al-Anʿām bis „lā scharīka lah“ liest. 

Im Buch al-Hindiyya heißt es im Kapitel über Opfertiere wie folgt: „Was ein 
Muslim oder ein Nichtmuslim, der zu den Schriftbesitzern (Ahl al-kitāb) gehört, 
gleich ob Schutzbefohlener (Dhimmī) oder nicht (Harbī), schlachtet, während 
er dabei den Namen oder ein Attribut Allahs, des Erhabenen, in irgendeiner be-
liebigen Sprache spricht, darf verzehrt werden. [In nichtislamischen Ländern 
müssen muslimische Metzger gesucht werden. Dort kauft er das Fleisch mit der 
Absicht, dass es sich um solches handelt, was von einem Muslim geschlachtet 
wurde. Damit der Verzehr des Fleisches von Tieren, die verzehrt werden dürfen, 

– 487 –



wie Rind, Schaf oder Huhn, halāl ist, muss es islamkonform geschlachtet worden 
sein. D. h. ein Muslim oder ein Schriftbesitzer muss es schlachten und beim 
Schlachten den Namen Allahs erwähnen. Ein Tier, das nicht im Einklang mit 
dem Islam geschächtet wurde, gilt als Aas und der Verzehr sowie der Verkauf 
dieses Fleisches ist harām. Jene, die das Tier schlachten, und muslimische Fleisch-
verkäufer müssen dies sehr gut wissen. Beim Kauf von Fleisch ist es nicht nötig, 
nachzufragen, wie das Tier geschlachtet wurde, denn einem Muslim gegenüber 
wird gute Mutmaßung (Husn az-zann) gehegt.] Die von Götzendienern und Ab-
trünnigen geschlachteten Tiere dürfen nicht gegessen werden. Wenn beim Schlach-
ten jemand ,Īsā (Jesus)‘ oder ,einer der drei Götter‘ sagt, darf es nicht verzehrt 
werden. Wenn er so glaubt, es aber nicht ausspricht, darf es gegessen werden. 
Der Verzehr ist dann verboten, wenn er es beim Schlachten ausspricht. Sagt er 
dies als Bittgebet und als Danksagung oder hat er die Absicht, jemand anderem 
als Allah Respekt zu zollen, indem er ,für Allah und Muhammad‘ sagt, darf das 
Fleisch nicht verzehrt werden.“ Ein Ungläubiger/Nichtmuslim (Kāfir), der an 
einen Propheten und dessen später entstelltes „heiliges Buch“ glaubt, wird 
„Schriftbesitzer“ (Ahl al-kitāb) genannt, selbst wenn er sagt, dass dieser Prophet 
ein Gott oder dessen Sohn sei, oder Götzen anfleht. Denn Begriffe wie „Gottheit, 
Herr, Gott, Vater“ werden auch in der Bedeutung „jemand, der Hilfe leistet; 
der Anlass für das Erschaffenwerden ist; der sehr geliebt wird“ verwendet. Wer 
diese Namen für Īsā, Friede sei mit ihm, mit diesen Bedeutungen verwendet, 
wird kein Polytheist. Die Bezeichnung „einer der drei Götter“ oder „Gott“ ist 
dann metaphorisch und nicht wörtlich. Glaubt eine Person jedoch daran, dass er 
„göttliche Eigenschaften“ besitze, also z. B. behauptet, er erschaffe was er will, 
so ist sie ein „Polytheist“ (Muschrik). So sind heute ein Teil der Christen Schrift-
besitzer. Sie flehen die Götzen und Statuen an, weil sie Jesus, Friede sei mit ihm, 
lieben und damit diese zum Anlass dafür werden, dass das, was sie sich erhoffen, 
erschaffen wird. Auch wenn es gestattet ist, dasjenige Fleisch, das von Christen 
geschlachtet wird, die Jesus, Friede sei mit ihm, als Gott bezeichnen, zu verzehren, 
sollte man, solange keine Notwendigkeit besteht, Tiere nicht von ihnen schlachten 
lassen und ihr Geschlachtetes nicht essen. Das Geschlachtete von Nichtmuslimen, 
die keiner Buchreligion angehören, wie die Nusairier und die Drusen, darf nicht 
verzehrt werden. Es ist nicht notwendig, nachzuforschen und herauszufinden, 
was für eine Person derjenige ist, der das Tier schlachtet. Wenn die Basmala ab-
sichtlich unterlassen wird, ist der Verzehr des Fleisches nach der hanafītischen 
Rechtsschule harām und nach der schāfiʿītischen Rechtsschule halāl.  

Im al-Dschawhara heißt es: „Der Gesandte Allahs nahm auf seine Pilgerfahrt 
100 Kamele als Opfertiere mit. 63 hiervon schächtete er selbst. Danach überreichte 
er das Messer dem ehrwürdigen Alī, der den Rest schächtete.“ 

Von dem Fleisch des Opfertieres darf auch der Schächter essen. Das Fleisch 
darf allen Menschen verteilt werden, gleich ob reich oder arm, und ebenso auch 
Schutzbefohlenen (Dhimmīs). Es ist mustahabb, ein Drittel des Fleisches für das 
eigene Haus beiseitezulegen, ein Drittel den Nachbarn und den Rest den Armen 
zu geben. Es ist auch möglich, das gesamte Fleisch den Armen als Almosen zu 
geben oder für das eigene Haus zu behalten. Dass es auch gestattet ist, es Nicht-
muslimen, die Schutzbefohlene sind, zu geben, steht in den Büchern al-Hindiyya 
und Bahdschat al-fatāwā. Die Haut wird einem betenden Armen gegeben. Sie 
wird nicht jenen gegeben werden, deren Zustand nicht bekannt ist. Oder sie wird 
zuhause verwendet. Oder aber sie wird im Austausch für etwas gegeben, das 
dauerhaft genutzt wird. Sie wird nicht für etwas verkauft, das verbraucht wird, 
oder für Geld. Wenn die Haut und das Fleisch verkauft werden, wird das Geld 
den Armen als Almosen gegeben. Dem Schächter darf als Lohn auch keine Haut 

– 488 –



oder Fleisch gegeben werden. Sieben Stellen eines Opfertieres und eines jeden 
Tieres zu essen, ist harām: Das fließende Blut, das Geschlechtsglied [den Penis], 
die Hoden, die Drüsen, die Gallenblase, die Vagina und die Harnblase. 

Im al-Hindiyya heißt es: „Die Zakāt scharʿī wird in zwei Kategorien unterteilt: 
Freiwillig (ikhtiyārī) und notwendig (darūrī). Die freiwillige Zakāt meint ,Nahr‘ 
des Kamels und ,Dhabh‘ der anderen gezähmten Tiere. [Nahr meint, die Kehle 
des Kamels oberhalb der Brust an den beiden Halsschlagadern abzuschneiden. 
Dhabh ist das Schlachten des Tieres durch Kehlschnitt.] Die notwendige Zakāt 
ist ,Dscharh‘ der Jagdtiere, also das Töten durch Verwunden an irgendeiner 
Stelle. Es ist notwendig, den Namen Allahs, des Erhabenen, auszusprechen, wäh-
rend man das Schächten ausführt, auf das Wild den Pfeil wirft, die Kugel abschießt 
oder den Windhund losschickt. Es ist gestattet, den Namen Allahs in einer anderen 
Sprache als Arabisch zu sagen, selbst wenn die Person Arabisch kann. Mit dem 
Takbīr, der für ein Tier gesprochen wird, darf kein anderes Tier geschächtet wer-
den. Das Tier, das gemäß der Zakāt scharʿī geschächtet wurde, ist rein. Wenn es 
sich um ein Tier handelt, dessen Verzehr halāl ist, darf es verzehrt werden. Wenn 
nicht, kann es auf andere Weise verwendet werden. 

Wenn jemand sein eigenes Schaf für jemand anderes als Opfertier schächtet, 
so ist dies nicht erlaubt, gleich ob diese Person ihm das angeordnet hat oder 
nicht. Denn für eine andere Person darf nur ein Tier geschächtet werden, das 
sich in ihrem Eigentum befindet. Es ist erforderlich, dass man das eigene Tier 
einer anderen Person oder deren Stellvertreter schenkt, dieser das Tier anschlie-
ßend entgegennimmt und dem Schenkenden wieder zurückgibt und ihn dabei 
zum Stellvertreter ernennt, damit er das Tier schächtet. Das Tier einer anderen 
Person ohne ihr Wissen als Opfertier für diese Person zu schächten ist erlaubt. 
Wenn jemand, der das Tier einer anderen Person ohne ihre Erlaubnis für sich 
selbst als Opfertier schächtet, danach den Preis bezahlt, so ist dies erlaubt. Wenn 
der Eigentümer jedoch den Wert nicht akzeptiert und stattdessen das geschlachtete 
Tier nimmt, dann gilt, dass es für den Eigentümer geschächtet wurde. Ein Tier 
zu opfern, das sich als Anvertrautes, Leihe oder Miete im Besitz befindet, ist in 
keinster Weise erlaubt.“ Wenn eine Kugel ein Jagdtier trifft und tötet oder das 
Tier mit einem Stein oder Stock erschlagen wird, darf es nicht verzehrt werden. 
Der Grund ist, dass Blut fließen muss. 

Beim Kauf eines Opfertieres muss die Absicht gefasst werden, „ein Opfertier 
zu kaufen, dessen Schächtung zum Festtag wādschib ist“. Beim Schächten dieses 
Tieres ist es nicht unbedingt erforderlich, eine erneute Absicht zu formulieren. 
Es ist keine Bedingung, dass er genau dieses gekaufte Tier schächtet. Doch der 
Wert des Tieres, das er schlachten wird, darf nicht weniger als dessen Wert be-
tragen. Es ist auch möglich, dass er beim Kauf keinerlei Absicht fasst. Doch in 
diesem Fall muss er beim Schächten oder bei der Beauftragung eines Stellvertreters 
die Absicht fassen. Wer sein Opfertier einer Hilfsorganisation schenken will, 
muss beim Übergeben des Opfertieres oder des Geldes dafür an die mit dieser 
Tätigkeit beauftragen Person sagen: „Ich bevollmächtige dich, für das Wohlgefallen 
Allahs Fest- oder Gelübdeopfer zu schächten und eine dir beliebige Person 
schächten zu lassen sowie das Fleisch und die Haut wem du willst zu verteilen.“ 
Der Beauftragte kennzeichnet das gebrachte Tier oder jenes, das er kaufen wird, 
mit einer Nummer. Die Nummer und den Namen des Eigentümers notiert er 
sich in einem Heft. Während des Schächtens bevollmächtigt er die Fleischer, 
indem er die Namen der Eigentümer erwähnt. Das Fleisch gibt er, wem er will, 
und die Haut gibt er einem Armen, der dafür zuständig ist. Dieser Arme schenkt, 
wem er will, alles, was sich in seinen Händen befindet, bevor er mit dem Wert 
der Haut die Nisāb-Menge erreicht. Dieser Beschenkte verkauft die Haut an-

– 489 –



schließend und gibt das so erhaltene Geld, wem immer er will. Es ist gestattet, 
dass der Arme die ihm gegebene Haut verkauft oder verschenkt. 

Wenn jemand mehrere Schafe schächtet, gelten sie alle als Opfertiere. Oder, 
und dies ist korrekter, das Tier mit mehr Fleisch an den Knochen gilt als Opfertier 
und die anderen als Nāfila. 

Wenn ein Armer, der nicht im Besitz des Nisāb für die Opferschlachtung ist, 
die Absicht fasst, ein Tier, das sich in seinem Eigentum befindet, als Opfertier 
zu schächten, oder ohne die Absicht des Schächtens als Opfertier ein Tier beim 
Fest kauft und danach erst die Absicht des Opferns fasst, oder vor dem Fest das 
Tier mit der Absicht des Opferns kauft, ist es nicht wādschib für ihn, diese Tiere 
zu schächten. Schächtet er sie, ist es eine Nāfila-Handlung für ihn und er kann 
von dem Fleisch essen. Das Fleisch, welches er den Armen verteilt, gilt als Sadaqa. 
Wenn ein Armer mit der Absicht des Opferns ein Tier innerhalb der drei defi-
nierten Tage kauft, dann ist gemäß diesem Idschtihād dieses Tier ein Gelübde 
und es wird wādschib, dieses Tier innerhalb der ersten drei Festtage zu schlachten. 
Einem anderen Idschtihād zufolge handelt es sich nicht um ein Gelübde, sondern 
um eine Nāfila-Handlung. Arme und Reiche dürfen von dem Fleisch ihres Ge-
lübdeopfers nicht essen und auch jene dürfen davon nicht essen, denen keine 
Zakāt gegeben werden darf, und genauso dürfen sie Reiche damit nicht speisen. 
Wenn sie es in diesen Tagen nicht schächten, dann geben sie das Tier selbst im 
lebendigen Zustand nach dem Fest als Sadaqa oder, wenn sie es nicht gekauft 
haben, den Wert des Tieres als Sadaqa. Es ist auch gestattet, das Tier zu schächten 
und das Fleisch als Sadaqa zu geben. Wenn das Fleisch der beim Fest als Gelübde 
geschächteten Tiere weniger wert ist als das lebendige Tier, müssen sie die Dif-
ferenz zusätzlich als Sadaqa geben. 

DAS SCHÄCHTEN VON AQĪQA-TIEREN: Aqīqa bedeutet, für die Gabe 
eines Kindes mit der Absicht des Dankes gegenüber Allah, dem Erhabenen, ein 
Tier zu schächten. In der hanafītischen Rechtsschule ist es mustahabb, dass der-
jenige, für den das Aufkommen für den Lebensunterhalt des Kindes wādschib 
ist, ihm am siebten Tag einen Namen gibt, dessen Haar rasiert und im Gewicht 
der Haare als Sadaqa Gold oder Silber gibt, wenn es ein Junge ist, und Silber, 
wenn es ein Mädchen ist, und vom eigenen Vermögen für einen Jungen zwei und 
für ein Mädchen ein Aqīqa-Tier schächtet. Das Aqīqa-Tier muss dieselben Ei-
genschaften aufweisen wie das Tier, das während des Opferfestes geschächtet 
wird. Es kann aber auch später geschächtet werden. [Es kann jederzeit geschächtet 
werden, auch während des Opferfestes. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
hat nach der Verkündung seiner Prophetenschaft für sich selbst die Aqīqa-Schäch-
tung durchgeführt, wie im asch-Schirʿa geschrieben steht. Einem Kind, das tot 
geboren wird, wird kein Name gegeben und kein Aqīqa-Tier geschächtet.] Vom 
Fleisch kann der Schächter selbst essen und es kann einem jeden, gleich ob reich 
oder arm, gebraten oder roh gegeben werden. Das Schächten von Aqīqa-Tieren 
ist in der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule eine Sunna muʾakkada. 
In der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule werden die Knochen nicht 
gebrochen und nicht weggeworfen. Sie werden an den Gelenken geteilt und ge-
sammelt und in einem sauberen weißen Tuch begraben. Nach der hanafītischen 
und mālikītischen Rechtsschule dürfen die Knochen gebrochen werden. Aqīqa 
bewahrt die Kinder vor Krankheiten und Heimsuchungen. Am Tage des Jüngsten 
Gerichts werden sie für Vater und Mutter eine separate Fürsprache einlegen. 
Im ersten Band des al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es: „Als Ibrāhīm im achten 
Jahr nach der Hidschra auf die Welt kam, ließ der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, am siebten Tag Ibrāhīms Kopf abrasieren, gab Silber im Gewicht seiner Haare 
als Sadaqa und schächtete zwei Schafböcke als Aqīqa. Die Haare begrub er.“ 

– 490 –



82 — GELÜBDE (NADHR) 
Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Kommentar 

zum ad-Durr al-mukhtār, in Band 3 im Kapitel über den Schwur sowie in Band 2 
am Ende des Kapitels über das Fasten Folgendes: 

Das Gelübde/Gelöbnis (Nadhr) ist eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda). 
Ein Gelübde wird nur für Allah abgelegt und nicht für einen Menschen. Es gibt 
zwei Arten des Gelobens: Ein absolutes (mutlaq) Gelübde und ein an eine Be-
dingung geknüpftes Gelübde. 

1. Ein absolutes Gelübde ist beispielsweise zu sagen: „Ich werde ein Jahr lang 
für Allah, den Erhabenen, fasten.“ Es ist nicht an eine Bedingung geknüpft. 
Auch wenn er dies beim Aussprechen nicht so meinte oder es ihm während des 
Sprechens herausgerutscht ist, ist es wādschib, dass er es erfüllt. Denn bei der 
Scheidung und beim Gelübde gilt das unbeabsichtigte, ohne nachzudenken 
erfolgte Aussprechen wie das ernste, gewollte Sprechen. Sogar wenn jemand 
sagen wollte: „Für Allah, den Erhabenen, einen Tag zu fasten, soll meine Schuld 
sein“, aber versehentlich sagt: „einen Monat zu fasten“, muss er einen Monat 
fasten. 

Das Geloben ist eine gottesdienstliche Handlung. Denn das Gebet, das Fasten, 
die Pilgerfahrt, das Freilassen eines Sklaven und andere gottesdienstliche Hand-
lungen können gelobt werden. Im Islam wird geboten, die Gelübde zu erfüllen. 
Wenn sie nicht erfüllt werden, ist es eine Sünde. Ein Gelübde gleicht einem 
Schwur. Wenn jemand sagt: „Dies soll mein Gelübde sein“, und dabei nicht sagt, 
was genau er gelobt, und keine Absicht fasst, muss er die Sühne (Kaffāra) für 
einen Schwur leisten. Wenn jemand sagt: „Ich werde für das Wohlgefallen Allahs, 
des Erhabenen, fasten“, er aber keine Dauer nennt und auch keine Absicht fasst 
oder lediglich ein Gelübde beabsichtigt, aber keineswegs daran denkt, dass dies 
ein Schwur ist oder kein Schwur ist, oder aber er beabsichtigt, dass es ein Gelübde 
ist und kein Schwur, dann handelt es sich bei diesem Fasten um ein Gelübde und 
er muss drei Tage fasten. Wenn er beim Aussprechen dieser Worte kein Gelübde 
beabsichtigte, sondern einen Schwur, so handelt es sich um einen Schwur. Bricht 
er sein Fasten ab, muss er folglich die Sühne für einen Schwur leisten. Wenn er 
sowohl das Gelübde als auch den Schwur beabsichtigt oder er einen Schwur be-
absichtigt, ohne das Gelübde abzulehnen, dann gilt dieses Fasten sowohl als 
Schwur als auch als Gelübde. Bricht er dieses Fasten ab, muss er es sowohl nach-
holen als auch die Sühneleistung für einen Schwur erbringen. 

Das, was gelobt wird, muss einer gottesdienstlichen Handlung ähneln, die 
fard oder wādschib ist, und es muss eine eigenständige gottesdienstliche Handlung 
sein. Beispielsweise sind die Gebetswaschung und das Einwickeln eines Toten 
in ein Leichentuch keine eigenständige gottesdienstliche Handlung und können 
daher nicht gelobt werden. Der Krankenbesuch, das Tragen eines Toten, die 
Ganzkörperwaschung, das Betreten der Moschee, das Halten des edlen Korans, 
das Rufen des Adhāns und das Bauen einer Schule oder einer Moschee stellen 
zwar auch jeweils eine gottesdienstliche Handlung dar, sind aber keine eigen-
ständigen gottesdienstlichen Handlungen an. Sie können daher nicht gelobt 
werden. Die Fard- oder Wādschib-Handlung, der das Gelobte gleichen muss, 
muss keine eigenständige gottesdienstliche Handlung sein. Beispielsweise ist es 
gestattet zu geloben, etwas zu stiften [finanzielle Mittel zur Gründung und För-
derung von etwas zur Verfügung stellen]. Eine Stiftung (Waqf) gleicht nämlich 
dem Bau einer Moschee für die Muslime. Der Bau einer Moschee ist zwar keine 
eigenständige gottesdienstliche Handlung, doch die Stiftung ist eine eigenständige 
gottesdienstliche Handlung. So ist die Gebetswaschung beispielsweise keine ei-

– 491 –



genständige gottesdienstliche Handlung, sondern eine Bedingung für das Gebet, 
das eine eigenständige gottesdienstliche Handlung ist. Genauso ist das Einwickeln 
des Toten in ein Leichentuch eine Bedingung, damit das Totengebet akzeptiert 
wird. Die Bedeckung der Awra des Toten ist eine Bedingung des Totengebets. 

Das Gelübde, das nicht an eine Bedingung geknüpft ist, muss sofort erfüllt 
werden, auch wenn die betroffene Person arm ist. Ereilt eine Person die Todes-
phase, noch bevor sie das Gelübde einhalten kann, muss sie testamentarisch ver-
machen, dass die Sühne geleistet wird. Ohne Entschuldigungsgrund das Gelübde 
aufzuschieben ist gestattet. Beim Erfüllen ist es nicht notwendig, die Dinge zu 
tun, die man sich selbst vorgenommen hat. Wenn man sich zum Beispiel vorge-
nommen hat, einen Geldbetrag an einem bestimmten Ort zu einer bestimmten 
Zeit an einen bestimmten Armen als Almosen zu geben oder an einem bestimmten 
Ort das Gebet zu verrichten, müssen diese Aspekte nicht eingehalten werden. 
Doch der Betrag, der beim Geloben genannt wurde, kann nicht verändert werden. 
Wenn man jedoch gelobt, einem bestimmten Armen für das Wohlgefallen Allahs, 
des Erhabenen, Gold zu geben, muss man es auch diesem Armen geben. Denn 
der Umstand, dass man die Menge des zu gebenden Goldes oder der Güter nicht 
näher bestimmt hat, deutet darauf hin, dass man den Armen festlegen wollte. 

2. Ein bedingtes (an eine Bedingung geknüpftes) Gelübde. Wenn die erwünschte 
Bedingung eintritt, muss das Gelübde erfüllt werden. [Dass es auch gestattet ist, 
das Gelübde nicht zu erfüllen und stattdessen die Sühneleistung für den Schwur 
zu erbringen, steht im al-Fatāwā al-khayriyya. Im Superkommentar von Tahtāwī 
zum al-Imdād heißt es am Ende des Kapitels über das Fasten: „Dass das Geloben 
gestattet ist, geht aus Koranversen und Hadithen hervor. Wird ein Gelübde an 
das Eintreten einer gewünschten Sache geknüpft, muss das Gelobte, wenn die 
zur Bedingung gemachte Sache eintritt, erfüllt werden. Wenn man etwas als Be-
dingung setzt, dessen Eintreten man nicht wünscht, dann gilt, dass man, wenn 
die nicht gewünschte Sache eintritt, Gelübde wie die Pilgerfahrt, das Fasten, Al-
mosen und freiwillige Gebete erfüllt, wenn man will, oder aber, wenn man nicht 
will, die Sühne für einen Schwur leistet. Wenn jemand beispielsweise sagt: ,Falls 
ich mit Alī spreche, so gelobe ich, für Allah 100 [Euro] Almosen zu geben!‘, und 
tatsächlich mit Alī spricht, gibt er die Almosen, wenn er möchte, oder aber er 
erbringt die Sühneleistung für den Schwur. Wenn er jedoch sagte, ,so soll meine 
Frau geschieden sein‘, dann ist seine Frau geschieden, wenn er mit Alī redet. Es 
ist in diesem Fall nicht möglich, stattdessen die Sühne zu leisten. Ein bedingtes 
Gelübde vor dem Eintritt der Bedingung zu erfüllen, ist nicht gestattet. Wenn 
jemand beispielsweise sagt: ,Falls mein Kranker genest, so gelobe ich, für Allah 
soundso viel [Euro] als Almosen geben und den Lohn dem ehrwürdigen Sayyid 
Ahmad al-Badawī zu schenken‘, dann ist es nicht gestattet, das Gelübde zu 
erfüllen, bevor die Bedingung auch eingetreten ist. Er muss das Gelübde erfüllen, 
nachdem der Kranke gesund geworden ist. Auch bei einem bedingten Gelübde 
müssen die festgelegten Details wie der Ort, die Person des Armen, die Anzahl 
der Armen, die Art des Geldes und dergleichen nicht eingehalten werden. Ein 
an eine Bedingung geknüpftes Gelübde soll nicht als Gegenleistung für die 
bedingte Sache vollbracht werden, sondern als Dankbarkeit gegenüber Allah, 
dem Erhabenen. Dies ist wie das Vollziehen der Dankbarkeitsniederwerfung 
(Sadschdat asch-schukr).“] 

Dass das Gelübde erfüllt werden muss, wurde im edlen Koran und in den 
ehrwürdigen Hadithen kundgetan und es entstand ein Konsens (Idschmāʿ) hierzu. 
In Vers 29 der Sure al-Haddsch heißt es sinngemäß: „Sie sollen ihre Gelübde er-
füllen!“ Daher ist das Erfüllen des Gelübdes wādschib, nach einigen wiederum 
fard. 

– 492 –



Das Fasten, das Gebet, das Geben von Almosen, das Stiften, der Rückzug in 
der Moschee (Iʿtikāf), das Freilassen eines Sklaven und die Pilgerreise, auch zu 
Fuß, dürfen gelobt werden. Denn all diese sind eigenständige gottesdienstliche 
Handlungen und ein jedes gleicht einer Fard- oder Wādschib-Handlung. Bei-
spielsweise ist es fard, als Sühne für das Fasten einen Sklaven freizulassen. Für 
die Bewohner Mekkas, die dazu in der Lage sind, ist es fard, zu Fuß die Haddsch 
durchführen. Die gottesdienstliche Handlung ist in diesem Fall nicht das Gehen, 
sondern die Haddsch. Der Iʿtikāf gleicht dem Sitzen in der letzten Einheit des 
Gebets. Was die Stiftung anbelangt, so ist die Regierung dazu verpflichtet, in 
jeder Stadt für die Muslime von der Staatskasse eine Moschee bauen zu lassen. 
Wenn die Regierung dies nicht tut, ist es eine Pflicht für die Muslime. 

Wenn Gelübde wie der Rückzug in der Moschee, die Pilgerfahrt, das Gebet, 
das Fasten und die Almosengabe nicht an eine Bedingung geknüpft sind, so ist 
es gestattet, sie ohne Einhaltung von Zeit, Ort, Person des Armen und Art des 
Geldes zu erfüllen. Gelobt jemand beispielsweise: „Diese Silbermünzen werde 
ich am Freitag in Mekka an den Armen Soundso geben“, so ist es gestattet, dass 
er andere Silbermünzen an einem anderen Tag und an einem anderen Ort jemand 
anderem gibt. Es ist gestattet, dass man die Pilgerfahrt, das Gebet und den 
Rückzug in der Moschee bzw. das Fasten vor der gelobten Zeit vollführt. Doch 
es ist nicht erlaubt, dass die Anzahl der Tage auch nur um einen Tag weniger ist. 
Ein bedingtes Gelübde kann vor Eintritt der Bedingung nicht erfüllt werden. Er 
kann den Armen, den Ort und die Art des Geldes immer noch verändern. 

Wer im Monat Radschab jeden Tag zu fasten gelobt, dann krank wird und 
daher nicht fasten kann, muss später einen Monat wie im Ramadan nachfasten. 

Wenn etwas gelobt wird, das nicht einer Fard- oder Wādschib-Handlung 
gleicht, dann muss dies auch nicht erfüllt werden. Diese Fard muss eine Fard 
ayn sein. Ein Gelübde, das einem Fard kifāya ähnelt, muss nicht erfüllt werden, 
so z. B. ein Krankenbesuch. Obwohl es fard ist, für die Tawāf die al-Harām-
Moschee zu betreten und, nachdem der Imam die Moschee betreten hat, sie für 
das Freitagsgebet zu betreten, kann das Betreten der Moschee nicht gelobt 
werden. Denn das Betreten der Moschee ist keine eigenständige gottesdienstliche 
Handlung, sondern Teil einer gottesdienstlichen Handlung. Obwohl es fard ist, 
bedürftigen Eltern zu helfen, kann der Elternbesuch nicht gelobt werden, da er 
keine eigenständige gottesdienstliche Handlung ist. 

Aus alledem geht also hervor, dass das Gelobte, damit es erfüllt werden muss, 
fünf Bedingungen zu entsprechen hat: 

I. Es muss von der Art einer Fard ayn oder eines Wādschib sein.  
II. Es muss eine eigenständige gottesdienstliche Handlung sein. 
III. Es darf sich dabei nicht um eine Sündentat handeln. Am Opferfest das 

Fasten zu geloben, ist erlaubt, denn das Fasten an sich ist nicht harām. Er muss 
es dann an einem anderen Tag erfüllen. Etwas, das harām ist, zu geloben, ist ein 
Schwur und dies zu tun, ist eine Sünde. Wenn jemand beispielsweise sagt: „Ich 
gelobe für Allah, die Person Soundso zu töten“, dann tötet er diese Person nicht 
und leistet die Sühne für den Schwur. 

IV. Etwas zu geloben, dessen Verrichtung für ihn ohnehin fard ist, ist nicht 
gültig. So ist es für eine reiche Person, die gelobt Pilger (Hadschi) zu werden, 
ohnehin fard, einmal die Pilgerfahrt durchzuführen. Zu geloben, ein Pilger zu 
werden, bedeutet mitzuteilen, dass man die Pilgerfahrt, die fard ist, durchführen 
wird. Denn eine Person wird durch eine freiwillige (nāfila) Pilgerfahrt nicht zum 
Hadschi. Da es nicht gültig ist, die Fard-Pilgerfahrt zu geloben, ist es für diese 
Person fard, einmal die Pilgerfahrt durchzuführen, und er muss für sein Gelübde 

– 493 –



nicht erneut die Pilgerreise unternehmen. 
Wenn eine reiche Person an einem der Opfertage gelobt, ein Schaf zu schächten, 

muss sie zwei Schafe opfern: Eines für das Gelübde und eines für das Opferfest. 
Wenn diese Person beim Geloben das Tier für das Opferfest meint, schächtet 
sie ein einziges Tier. Gelobt sie dies vor den Tagen des Festes, muss sie zwei 
Tiere schächten, ganz gleich was ihre Absicht war. Denn etwas zu beabsichtigen, 
was noch nicht wādschib für einen ist, kann nicht als „Mitteilen“ gelten. Auch 
jemand, der an den Tagen des Festes reich wird, muss, wenn er am Festtag, als 
er noch arm war, etwas gelobt hat, aus demselben Grund zwei Tiere schächten. 
Das Geloben der Pilgerfahrt seitens eines Reichen, der kein Pilger ist, gleicht 
dem Geloben des Opfern eines Tieres an den Opfertagen seitens eines Reichen. 
Denn es gibt zwei Arten der Pilgerfahrt, wie es zwei Arten des Opferns gibt: Die 
Pilgerfahrt, die fard ist, und jene, die freiwillig (nāfila) ist. Gelobt jemand, die 
Pilgerfahrt durchzuführen, und beabsichtigt damit nicht, Pilger (Hadschi) zu wer-
den, d. h. die Pflichtpilgerfahrt zu unternehmen, muss er zweimal die Pilgerfahrt 
durchführen. Denn wenn derjenige, für den das Opfern eines Tieres wādschib 
ist, beim Geloben kein Wādschib beabsichtigt, so wird daraus ein freiwilliges 
Opfertier verstanden und das Gelübde ist gültig. Gelobt man die Pilgerfahrt und 
beabsichtigt dabei nicht die Pflichtpilgerfahrt, wird daraus eine freiwillige Pil-
gerfahrt verstanden und das Gelübde ist gültig. Er vollzieht sodann zwei Pilger-
fahrten, von denen die eine fard ist und die andere das Gelübde. Damit hingegen, 
das Ramadanfasten und beispielsweise das Mittagsgebet sowie die Pflichtpilgerfahrt 
(Haddschat al-islām) zu geloben, verhält es sich anders. Wenn diese gesprochen 
werden, wird damit ausschließlich die Fard verstanden. Diese haben nämlich 
keine Nāfila. Weil jemand, der diese gelobt, folglich nur die Fard beabsichtigt, 
ist sein Gelübde nicht gültig. Aus alledem versteht sich, dass etwas, was sowohl 
fard als auch nāfila ist, gelobt werden kann und man beim Geloben nicht das, 
was fard ist, beabsichtigen darf. Derart verhält es sich mit dem Geloben des 
Gebets, des Fastens, der Pilgerfahrt und der Opferschlachtung. Wer das Fasten 
im Ramadan gelobt, muss nichts Zusätzliches leisten. Er hält lediglich das Ra-
madanfasten ein, welches fard ist. 

Es ist gestattet, dass ein Armer und Reicher ein Opfertier geloben. „Opfertier“ 
(Qurbān) meint ein Schaf, eine Ziege, ein Rind oder ein Kamel, deren Schächtung 
in den ersten drei Tagen des Opferfestes für einen Reichen wādschib und für 
einen Armen nāfila ist. Wer das Opfern von zehn Schafen gelobt, schächtet in 
den ersten drei Tagen des Festes zehn Schafe. Wenn es über diese Tage hinaus 
verzögert wird, gibt er sie lebendig als Almosen, falls er sie noch besitzt. Denn 
es wurde befohlen, ein Schaf zu schächten. Die Anzahl des Gelübdes von zehn 
zeigt, dass er damit nicht mitgeteilt hat, das Opfertier, das wādschib ist, zu schäch-
ten. Das gelobte Opfertier muss in den ersten drei Tagen des Festes geschächtet 
werden. Wenn es vor diesen Tagen geschächtet wird, gilt es nicht als Opfertier 
und somit wurde das Gelübde nicht erfüllt. Konnte das gelobte Tier in diesen 
drei Tagen nicht geschächtet werden, wird dessen Wert in Gold oder Silber oder 
das lebendige Tier als Almosen an Arme gegeben. Wenn nach den drei Tagen 
das Tier geschächtet und das Fleisch unter den Armen verteilt wird, darf der 
Gesamtwert des Fleisches nicht weniger sein als der Wert des lebendigen Tieres. 
Liegt er darunter, wird auch Geld in Höhe der Differenz verteilt. Wenn aber je-
mand gelobt, ein Schaf zu schächten, dabei jedoch nicht als „Opfertier“ formuliert, 
kann er, die Opferfesttage eingeschlossen, das Tier zu jeder Zeit an jedem Ort 
schächten, selbst wenn er Tag und Ort festgelegt hatte. 

V. Bei der gelobten Sadaqa muss es sich um Güter handeln, diese dürfen nicht 
das Eigentum übersteigen und nicht die Güter eines anderen sein. Wenn bei-

– 494 –



spielsweise jemand, der im Besitz von 100 Euro ist, 1000 Euro als Almosen zu 
geben gelobt, muss er 100 Euro geben. Wenn er eine bestimmte Menge Gold 
gelobt, aber das Gold untergeht, wird das Gelübde hinfällig. 

Das Rezitieren des edlen Korans und die Umrundung der Kaaba (Tawāf) zu 
geloben, ist gestattet. Eine täglich bestimmte Menge an Segenswünschen (Salawāt) 
für unseren Propheten, Friede sei mit ihm, zu geloben [so z. B. das Lesen der 
Bücher Dalāʾil al-khayrāt oder Dschāliyat al-akdār] ist gestattet. 

[Es ist nicht gestattet, einen Hahn zu geloben, indem man sagt: „Ich werde 
für das Wohlgefallen Allahs einen Hahn opfern bzw. schlachten.“ Denn der Hahn 
ist kein Opfertier. Wer einen Hahn geloben will, sollte sagen: „Ich werde für das 
Wohlgefallen Allahs einen Hahn schlachten und dessen Fleisch den Armen ver-
teilen“, und dann entweder den Hahn lebendig oder sein Fleisch nach dem 
Schlachten den Armen geben. Somit wäre nicht ein Opfertier gelobt, sondern 
Almosen.] Nennt derjenige, der Almosen gelobt, auch einen bestimmten Betrag, 
so gibt er diesen Betrag. Legt er keinen Betrag fest, gibt er die Sühne für den 
Schwur, d. h. je ein halbes Sāʿ Weizen oder dessen Wert an zehn Arme. 

Wenn ein Verwandter oder Freund von einer Reise zurückkehrt oder wenn 
man von einer Person besucht wird, die man liebt und respektiert, ist es nicht er-
laubt, aus Freude oder Ehrfurcht vor dem Besucher oder zum Dank ein Tier zu 
opfern. Es muss vor oder nach der Ankunft des Reisenden gelobt und als Gelübde, 
also für Allah, den Erhabenen, geschlachtet werden, und mit dem Fleisch werden 
Arme gespeist. Reiche dürfen hiervon nicht essen. [Wenn beim Geloben des 
Schlachtens eines Tieres das Wort „Opfertier“ (Qurbān) verwendet wird, muss 
es während des Opferfestes geschächtet werden.] Es ist auch gestattet, das Tier 
als Festmahl für den ankommenden Gast zu schächten. 

Das Gelübde, das nicht an eine Bedingung geknüpft ist, vor der festgelegten 
Zeit zu erfüllen, ist gestattet. Doch es ist nicht gültig, ein bedingtes Gelübde ein-
zuhalten, bevor die gewünschte Bedingung eingetreten ist. Wer gelobt, etwas als 
Almosen zu geben, darf etwas anderes im gleichen Wert oder lediglich den Wert 
geben. Wer das Fasten in einem bestimmten Monat gelobt, fastet in diesem be-
sagten Monat jeden Tag. Die Tage, in denen er sein Fasten abbricht, holt er nach. 
Hat er den Namen des Monats nicht erwähnt, fastet er in verschiedenen Monaten 
insgesamt einen Monat [30 Tage]. Wenn der Kranke gelobt, für Allah einen 
Monat zu fasten, dann ist nichts notwendig für ihn, wenn er stirbt, bevor er 
genesen ist. Wenn er jedoch genest, und sei es für einen einzigen Tag, er aber 
nicht fastet, muss er in seinem Testament festhalten, dass für sie alle der Isqāt 
durchgeführt wird. 

Ob arm oder reich, vom Fleisch des Tieres, das als Gelübde geschächtet wurde, 
darf der Gelobende selbst nicht essen und nicht jene damit speisen, denen keine 
Zakāt gegeben werden darf. Er darf folglich seine Eltern, seine Kinder, seinen 
Ehepartner nicht damit speisen, selbst wenn diese arm sind. Wenn er davon isst 
oder diese genannten Personen damit speist, muss er den Wert des verzehrten 
Fleisches den Armen als Almosen geben. Jeder von seinen Verwandten und in 
seinem Haus Ansässigen, die die Zakāt empfangen dürfen, darf davon essen, 
gleich ob erwachsen oder nicht. Die Reichen unter diesen dürfen davon nicht 
essen. Wenn sie davon essen, muss der Gelobende den Wert davon den Armen 
geben. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am Ende des Kapitels 
über die Zakāt der Schafe: Bei der Zakāt, dem Uschr, der Kharādsch, der Fitra, 
dem Gelübde und bei Sühneleistungen, ausgenommen die Freilassung eines Skla-
ven, ist es gestattet, von einer Sache, die nicht vertretbar (mithlī) ist, den Wert 

– 495 –



zu geben, selbst wenn sie selbst vorhanden ist. [Als Wert der Zakātgüter werden 
wiederum Zakātgüter gegeben, andere Güter dürfen nicht gegeben werden. Bei 
allen anderen darf jedes beliebige Gut gegeben werden.] Anstelle von vier 
mageren Schafen ist es gestattet, drei wohlgenährte Schafe zu geben. Bei Sachen, 
die vertretbar (mithlī) sind, also durch Volumen oder Gewicht gemessen werden, 
darf anstelle ihrer nicht der Gegenwert von derselben Gattung gegeben werden. 
Beispielsweise dürfen anstelle von fünf Goldmünzen mit geringer Karatzahl nicht 
vier Goldmünzen mit höherer Karatzahl gegeben werden. Anstelle von fünf 
Scheffel Weizen geringer Qualität dürfen nicht vier Scheffel guter Qualität 
gegeben werden. Es ist gestattet, von den guten fünf Scheffel zu geben. Gibt er 
jedoch eine andere Gattung, so kann er bei diesen den entsprechenden Wert 
geben. Denn wenn Sachen, bei deren Vergleich es Zinsen gibt, von unterschied-
licher Gattung sind, so ist es gestattet, unter der Voraussetzung, dass dies sofort 
(Zug um Zug) geschieht, vom Guten wenig und vom Schlechten mehr zu geben. 
Bei Opfertieren sowie bei Freilassung eines Sklaven darf nicht der Gegenwert 
gegeben werden. Denn bei diesen ist das Blutvergießen bzw. das Entlassen aus 
der Sklaverei notwendig. Güter abzugeben ist dabei nicht notwendig. Erst wenn 
die Festtage abgelaufen sind, kann der Wert des Opfertieres den Armen gegeben 
werden. Wer gelobt, zwei durchschnittliche Schafe zu opfern, darf nicht einen 
großen Schafbock im Wert der beiden Schafe schächten. Er muss zwei Tiere 
schächten. [Anstelle des Schafes darf eine gleiche Zahl an Ziegen und anstelle 
des Kamels Rinder in derselben Anzahl geschächtet werden. In Bezug auf Ge-
mästetsein und Wert müssen sie nicht identisch sein.] Wer jedoch gelobt, zwei 
durchschnittliche Schafe als Almosen zu geben, darf einen gemästeten Schafbock 
mit demselben Wert wie die beiden Schafe als Almosen geben. Wer einen Kanister 
Datteln von minderwertiger Qualität gelobt, darf nicht einen halben Kanister 
Datteln von besserer Qualität im gleichen Wert geben. Denn weil es sich um 
dieselbe Gattung handelt, liegt, falls bei ihrem Austausch ihr Volumen nicht 
identisch ist, Zins vor. Hätte er im gleichen Wert einen halben Kanister gute 
Gerste gegeben, wäre es gestattet. 

Das Schächten des Tieres muss bedingungslos für Allah, den Erhabenen, 
gelobt werden. Das Fleisch an die Armen zu verteilen und den daraus resultie-
renden Lohn einem Gottesfreund (Walī), einer großen Persönlichkeit zu schenken, 
ist gestattet. Anschließend sollte dafür gebetet werden, dass zu Ehren dieses Ge-
lübdes und Almosens und dieses Gottesfreundes das Gewünschte eintritt. Oder 
es sollte Folgendes gelobt werden: „Wenn dieses und jenes geschieht, werde ich 
für Allah z. B. in Eyüp (Istanbul) ein Schaf schächten und das Fleisch den armen 
Nachbarn des ehrwürdigen Khālid, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verteilen 
und den Lohn seiner Seele schenken.“ Ein solch bedingtes Gelübdetier darf nicht 
geschächtet werden, bevor das Gewünschte eintritt. Das Tier soll nicht neben 
dem Grab geschächtet werden. Stoffstücke oder Fäden an die Mausoleen zu 
binden und an den Gräbern Kerzen anzuzünden, gibt es in unserer Religion 
nicht. Dies tun die Christen. An Gräbern werden keine Kerzen angezündet. 
Wenn Kerzen für die Armen, die am Mausoleum Dienste erweisen und gottes-
dienstliche Handlungen verrichten, gebracht werden, bringt dies den Lohn der 
Sadaqa ein. Dieser Lohn wird dem Verstorbenen gewidmet. Der Verstorbene 
benötigt keine Kerzen. Das Grab des Gläubigen ist ein Paradiesgarten und er 
liegt im Licht (Nūr). Das Grab des Ungläubigen ist eine Grube der Hölle und 
voller Strafe. Die Kerze wird ihn nicht vor der Bestrafung retten. 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es am Ende des Kapitels über das Fasten: „Die 
Unwissenden geloben für die Verstorbenen Geld, Kerzen und Ähnliches. Dadurch 
wünschen sie sich, den Gottesfreunden nahezukommen und von ihnen Nutzen 

– 496 –



zu erlangen. Solche Gelübde sind harām und nutzlos. Diese müssen für Allah, 
den Erhabenen, gelobt und den armen Muslimen an den Mausoleen gegeben 
werden.“ Ibn Ābidīn schreibt bei seiner Erläuterung dieser Worte: „An das Grab 
eines der edlen Gottesfreunde zu gehen und zu sagen: ,Wenn du meinen verlorenen 
Gegenstand findest oder meinen Kranken heilst oder diese und jene Angelegenheit 
für mich erledigst, werde ich dieses und jenes Geld oder dieses Essen für dich 
spenden oder eine Kerze für dich anzünden‘, ist harām. Denn das Geloben ge-
schieht einzig und allein für Allah. Von den Toten etwas zu erwarten im Glauben, 
sie seien darin unabhängig von Allah, dem Erhabenen, ist Kufr, d. h. bringt den 
Menschen vom Glauben ab. [Wer in die Kirche, zu einer „heiligen Quelle“, zu 
einem Grab oder Mausoleum geht und vom ehrwürdigen Īsā, von der ehrwürdigen 
Maryam (Maria) oder den Gottesfreunden etwas erbittet und Bittgebete zu ihnen 
spricht, wird zum Ungläubigen. Man soll ihnen zu Ehren von Allah, dem Erha-
benen, das Gewünschte erbitten. Abdulhakīm Efendi, möge seine Seele gesegnet 
sein, sagte, dass das Verwenden des Ausdrucks „Tezveren Dede“ [schnellgebender 
Opa] äußerst abscheulich sei und zum Kufr führe.] Man sollte sagen: „O mein 
Herr! Wenn Du meinen Kranken heilst, gelobe ich für Dich, den Armen am 
Mausoleum des Gottesfreundes Soundso dieses Geld zu geben. Den Lohn dieser 
Sadaqa widme ich der Seele dieses Gottesfreundes.“ Es ist harām, dass reiche 
Personen Gelübde dieser Art annehmen. Güter, die den Armen nicht als Almosen 
gegeben werden, werden nicht als Gelübde akzeptiert. Beispielsweise werden 
Gelübde wie das Anzünden einer Kerze über einem Grab, das Anzünden einer 
Laterne am Minarett, das Lesenlassen von Mawlid-Gedichten in der Moschee in 
Form von Liedern und Tanzmusik nicht angenommen. Für diese Geld zu geben 
und zu nehmen, ist harām und nutzlos.“ Dass es eine Bidʿa ist, in den gesegneten 
Nächten in den Moscheen zu viele Lichter anzuzünden, steht am Ende des Buches 
al-Uqūd ad-durriyya. Im Abschnitt über die Bestimmungen zur Moschee im Buch 
al-Aschbāh steht dies ebenfalls. Siehe auch Seite 1531.  

Manche Leute vollbringen ein Gelübde namens „Mahl des Zakariyyā“ (türk. 
Zekeriya sofrası) und servieren dabei vierzig verschiedene Früchte. Sie laden 
auch weibliche Nachbarn und Freunde zu diesem Mahl ein. Sie glauben daran, 
dass die Wünsche, die während des Verzehrs hiervon beabsichtigt werden, in 
Erfüllung gehen. Ein solches Gelübde ist eine Bidʿa und ein jüdischer Brauch. 
Es ist harām, dass jemand anderes als ein Armer von dem Gelobten isst. Anlass 
für eine Bidʿa und ein Harām zu sein, ist eine große Sünde. 

Beim Legen des Fundaments für ein Gebäude oder beim Genesen eines Kran-
ken das Schlachten eines Tieres für Allah zu geloben und das Fleisch den Armen 
als Almosen zu geben, ist gestattet und bringt den Lohn der Sadaqa ein. 

83 — DER SCHWUR (YAMĪN) UND DIE  
SÜHNELEISTUNG FÜR DEN SCHWUR 

„Yamīn“ bedeutet wörtlich „Kraft/Stärke“ und verweist darauf, dass das Wort, 
die Absicht und das Verlangen, eine Sache zu tun oder zu unterlassen, stark sind. 
Anstelle des Wortes „Yamīn“ werden auch die Begriffe „Half, Hilf und Qasam“ 
benutzt. Es gibt drei Arten des Schwures: 

1. Ghamūs: Schwur [der eine Sünde ist und in die Hölle führt]. Dies ist, über 
etwas Vergangenes bewusst lügend zu schwören, und eine große Sünde. Wenn 
man es bereut, kehrt man aufrichtig von der Sünde um und bittet Allah, den Er-
habenen, um Vergebung. Man leistet keine Sühne. 

– 497 –



2. Munʿaqida: Schwur, bei dem gesagt wird, dass man etwas in der Zukunft 
tun oder nicht tun wird. Diese Art teilt sich wiederum in drei Unterarten auf. In 
allen drei Fällen ist es notwendig, beim Bruch des Schwures die Sühne zu leisten. 
Vor dem Schwurbruch wird keine Sühne geleistet: 

A) Ohne Zeitangabe. Wenn jemand schwört, dass er Ahmad schlagen werde, 
und er ihn nicht schlägt, solange beide am Leben sind, ist es kein Schwurbruch. 
Stirbt einer von beiden, ist der Schwur gebrochen. Denn wenn man schwört, man 
werde eine Tat ausführen, so ist das Begehen dieser Tat bis zum Tod nicht 
wādschib. Wenn jemand schwört, dass er jemanden nicht schlagen werde, und er 
bis zu seinem Tod nicht schlägt, wird sein Schwur auf ewig nicht gebrochen, denn 
das Nichtausführen dieser Tat wird umgehend wādschib. Wenn er einmal schlägt, 
ist der Schwur gebrochen. Sodann leistet er die Sühne, woraufhin der Schwur 
beendet ist. Schlägt er erneut, leistet er nicht ein weiteres Mal die Sühne. 

B) Mit Zeitangabe. Bricht er den Schwur, bevor die Zeit eintritt, muss die 
Sühne geleistet werden. Stirbt er vor der Zeit, wird sein Schwur nicht gebrochen. 

C) Bedingter Schwur: Das Ausführen bzw. Nichtausführen der geschworenen 
Sache daran knüpfen, dass man selbst oder jemand anderes eine Tat ausführt 
oder nicht ausführt. Dies ist, auf etwas anderes zu schwören, nachdem jemand, 
während er selbst oder das Gegenüber sich gerade in Vorbereitung für die Ver-
richtung einer Tat befindet, sagt: „Wenn du dies tust...“, um diese Tat zu unter-
binden, oder zu einer zweiten Person, die sitzt, sagt: „Wenn du dies nicht tust...“, 
um sie zum Ausführen einer Tat zu bewegen. Damit dieser Schwur wirksam 
(sahīh) ist, muss die Person im ersten Fall diese Tat umgehend verrichten, wenn 
keine Zeit genannt wurde, und wenn eine Zeit genannt wurde, muss sie sie bis 
zum Ende der Zeit ausführen; im zweiten Fall ist es erforderlich, dass sie die Tat 
nicht verrichtet oder unfähig ist, sie zu begehen. Wenn die erste Person unfähig 
ist, das Gesagte zu tun, ist der Schwur unwirksam. Wurde keine Zeit genannt 
und sie verzichtet darauf, verrichtet aber später die Tat, so ist der Schwur im 
zweiten Fall wirksam, im ersten Fall hingegen unwirksam. Wenn jemand sagt: 
„Falls du nicht aufstehst und nach Hause kommst, werde ich dich bei Allah schla-
gen“, und diese Person unverzüglich aufsteht, in das Badezimmer geht, sich an-
schließend kleidet und auf den Heimweg macht, dann jedoch zurückkehrt, um 
den Schlüssel zu holen, und danach sich ein zweites Mal auf den Heimweg macht, 
ist der Schwur unwirksam. Denn diese Handlungen gelten nicht als Verzögerung 
der Ankunft im Hause. Daher ist das Schlagen nicht erforderlich. Wenn einer 
Frau, die sich gerade bereit macht das Haus zu verlassen, gesagt wird: „Falls du 
auf die Straße gehst, sollst du geschieden sein!“, dann die Frau sich hinsetzt und 
nach einer Weile aufsteht und das Haus verlässt, ist sie nicht geschieden. Wenn 
einem Mann, der gerade ein Kind schlagen will, schwörend gesagt wird: „Falls 
du das Kind schlägst, werde ich nicht mehr mit dir reden!“, und der Mann sich 
für eine Weile hinsetzt und anschließend das Kind schlägt, so ist es nicht erfor-
derlich, dass man nicht mit ihm spricht. Wenn jemand sagt: „Lass uns gemeinsam 
essen“, und eine Person zu ihm schwörend sagt: „Wenn ich mit dir gemeinsam 
esse...“, und diese Person anschließend geht, später zurückkommt und sie ge-
meinsam essen, ist der Schwur unwirksam. 

3. Laghw: Leerer Schwur. Über eine vergangene Angelegenheit durch Ver-
mutung einen falschen Schwur leisten. Darin liegt keine Sünde und es ist auch 
keine Sühneleistung notwendig. 

Bei allen drei Arten des Schwures in Vergesslichkeit oder aus Zwang zu 
schwören oder den Schwur zu brechen, ist genauso wie als wäre dies bewusst 
und willentlich geschehen. 

– 498 –



Damit der Munʿaqida-Schwur wirksam ist, muss das Einhalten des Schwures 
rational und praktisch möglich sein. Wenn er eine Zeit angegeben hat, muss dies 
bis zum Ende der Zeit möglich sein. Denn das Einhalten des Schwures wird am 
Ende der Zeit wādschib. Etwas zu schwören, was nicht möglich ist, ist eine Sünde. 
Wenn jemand sagt: „Bei Allah, ich werde dein Recht morgen zurückzahlen“, 
und einer von beiden stirbt, bevor der Morgen eingetreten ist, so ist der Schwur 
nicht wirksam. Denn am Ende der Zeit ist es nicht möglich, den Schwur einzu-
halten. Wenn jemand schwört: „Ich werde das Wasser in diesem Krug heute trin-
ken“, doch im Krug kein Wasser vorhanden ist oder darin zwar Wasser enthalten 
war, es jedoch vor Tagesende ausgeschüttet wurde, ist der Schwur nicht wirksam. 
Hat er keine Zeit angegeben und es gab kein Wasser im Krug, ist zwar der Schwur 
ebenfalls nicht wirksam, aber wenn Wasser darin war und es nach dem Schwur 
ausgeschüttet wurde, ist der Schwur wirksam und weil er es nicht getrunken hat, 
ist der Schwur gebrochen und er muss dafür die Sühne leisten. Denn das Einhalten 
des Schwures, wofür keine Zeitangabe gemacht wurde, ist zwar zum Todeszeit-
punkt wādschib, doch weil es schwierig ist, es kurz vor dem Sterben einzuhalten 
oder aber bei Bruch die Sühne zu leisten oder die Sühneleistung im Testament 
zu formulieren, ist es wādschib, den Schwur einzuhalten, wenn die Möglichkeit 
dazu gegeben ist. 

Schwört jemand, in den Himmel aufzusteigen oder einen bestimmten Stein 
in Gold zu verwandeln, so hat er, da er dies nicht getan hat, seinen Schwur ge-
brochen und muss die Sühne leisten. Denn auch wenn die Wissenschaft hierzu 
nicht in der Lage ist, ist es rational nicht unmöglich. So wie Engel und einige 
Propheten, Friede sei mit ihnen, in den Himmel aufgestiegen sind, so können 
sich die Atome, aus denen der Stein besteht, in Goldatome verwandeln. 

Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Scheidung: „Wenn jemand sagt: ,Sollte 
ich diese Tat verrichten, soll alles, was für mich halāl ist, harām werden‘, und er 
dies für zwei verschiedene Angelegenheiten zweimal formuliert, dann ist, wenn 
er die erste Sache tut, seine Frau einmal unwiderruflich (bāʾin) geschieden. Führt 
er die zweite Handlung aus, ist sie ein zweites Mal geschieden. Denn beim Ver-
richten der zweiten Tat hat der Umstand, dass sie aktuell nicht verheiratet sind, 
keine Auswirkung auf die Wirksamkeit des zweiten Schwures. Da er beim Sprechen 
des zweiten Schwures verheiratet war, ist auch dieser Schwur wirksam.“ 

In den Büchern al-Multaqā und ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Das Schwören 
geschieht auf drei Weisen: Das Schwören mit den Namen Allahs, durch das Knüp-
fen einer Kufr-Angelegenheit an eine Bedingung und dadurch, die Scheidung 
zur Bedingung zu machen. Das Schwören mit den Namen Allahs, des Erhabenen, 
geschieht entweder durch Buchstaben oder durch Worte. Wenn am Anfang des 
Namens eines der Buchstaben ,bi, tā, wa‘ ausgesprochen wird und das Ende des 
Namens mit einem Kasra versehen wird, ist es ein Schwur. Ein Schwur darf nur 
mit den Namen Allahs, des Erhabenen, geleistet werden. Mit anderen Sachen 
kann kein muslimischer Schwur erfolgen. Wenn mit einem Namen Allahs, des 
Erhabenen, wie al-Halīm, al-Alīm und al-Dschawād, die auch für Menschen ver-
wendet werden, geschworen wird, muss beabsichtigt werden, dass es sich um den 
Namen Allahs, des Erhabenen, handelt. Das Schwören mit einigen der Attribute 
Allahs, mit denen der Schwur ein Brauch geworden ist, ist ebenfalls gestattet, so 
z. B. das Schwören auf die Allmacht oder Größe Allahs, des Erhabenen, auf 
Seine Barmherzigkeit und dergleichen. Das Schwören auf den edlen Koran, einen 
Propheten, Friede sei mit ihnen, oder die Kaaba gilt nicht als Schwur. Wenn 
jemand sagt: ,Ich verspreche bei meiner Ehre, ich sage bei meiner Ehre die Wahr-
heit‘, ist dies kein Schwur. Zu schwören, indem man Dinge wie ,auf dein Leben‘ 
oder ,auf dein Haupt‘ sagt, ist harām. ,Ich schwöre bei Allah‘ zu sagen, ist ein 

– 499 –



Schwur. Ebenso ist es ein Schwur zu sagen: ,Ich verspreche bei Allah.‘ Den 
Namen Allahs, des Erhabenen, nicht zu erwähnen, aber ,ich schwöre‘ oder ,asch-
hadu‘ zu sagen, ist ebenfalls ein Schwur. Zu sagen: ,Dies soll mein Versprechen/Ge-
lübde/Schwur sein‘, ist auch ein Schwur. 

Sachen zu sagen, die Grund zum Kufr sind, wie: ,Wenn du das tust, bist du 
ein Kāfir, ein Jude, ein Christ oder ein Gottloser‘ bzw. dies in der Form ,wirst du 
... sein‘ oder ,sei ...!‘ zu äußern, ist alles ein Schwur. Wenn das Gegenüber jene 
Tat begeht, ist der Schwur gebrochen. Tätigte er diese Worte mit der Absicht 
des Schwures, muss der Schwörende die Sühne leisten. Sagte er dies mit dem 
Wunsch, dass dieser ein Kāfir werde, wird der Schwörende selbst zum Kāfir, 
denn Wohlgefallen am Kufr ist selbst Kufr. Wenn jemand einen Muslim als Kāfir 
bezeichnet, wird diese Person selbst ein Kāfir, selbst wenn sie dies nicht meinte. 
Wer zu der Person, die ihn als Kāfir bezeichnet, sagt: ,Ja bitte, mein Herr!‘, ,Sie 
wünschen, der Herr‘, oder dergleichen, wird ein Kāfir. Er darf dieser Person 
nicht antworten oder muss diese Behauptung ablehnen. 

Zu sagen: ,Wenn ich diesen Raum betrete, soll mir das Nehmen von Zinsen 
halāl sein‘ oder ,soll mir der Verzehr von allem harām sein‘, ist ein Schwur der 
zweiten Art. Denn Zinsen sind in jeder Religion harām. Zu sagen, es soll halāl 
sein, ist Kufr. Zu sagen: ,alles soll harām sein‘ bedeutet zu sagen: ,Dinge wie 
Brot und Wasser, deren Konsum in allen Religionen halāl ist, sollen harām sein‘, 
und ist Kufr. Wenn Sachen, die zum Kufr führen, mit der Absicht des Schwures 
gesprochen werden, wird die Person kein Kāfir, sondern sie hätte damit einen 
Schwur geleistet. 

Zu sagen: ,Falls du das tust, soll Allahs Zorn oder Fluch auf dir lasten‘, oder: 
,Dann sollst du Unzucht begangen haben, ein Dieb sein, Alkohol getrunken, 
Zinsen genommen haben‘, ist kein Schwur. Mit diesen Worten zu schwören, ist 
nämlich kein Brauch unter Muslimen. Zu sagen: ,Dann soll dies als Recht auf 
mir lasten‘, ist kein Schwur. Aber zu sagen: ,Für das Recht Allahs‘, ist ein Schwur. 
Dies bedeutet nämlich ,Bi-haqqillāh‘ zu sagen. ,Ich schwöre bei Allah‘ zu sagen 
ist ein Schwur.“ Ibn Ābidīn schreibt, dass wenn jemand an einer Person vorbeigeht, 
die gerade aufstehen will, und der Vorbeigehende sagt: „Steh für Allahs Liebe 
nicht auf!“, oder: „Bleib für Allah sitzen!“, und diese Person nicht darauf hört, 
sondern aufsteht, dann muss derjenige, der dies gesagt hat, nichts leisten. Doch 
der Sitzende sollte gegenüber dem Namen Allahs, des Erhabenen, Respekt zeigen 
und die Tat, auf die geschworen wurde, nicht ausführen. Es ist also ersichtlich, 
dass derjenige, der dafür schwört, dass das Tun oder Unterlassen einer Sache 
nicht fortgeführt werden soll, keinen Schwur geleistet hat. Wenn jemand schwört, 
eine Sache anzufangen, ist dies ein Schwur. Tut das Gegenüber dies nicht, muss 
der Schwörende die Sühne leisten. Wenn jemand sagt: „Ich schwöre auf die Schei-
dung von meiner Frau“, so ist dies kein Schwur. Wenn er sein Eigentum für 
harām erklärend schwört, wird es nicht harām für ihn. Sagt jemand beispielsweise: 
„Diese meine Kleidung soll mir harām sein...“, und dann sein Wort bricht, wird 
seine Kleidung dadurch nicht harām. Doch er muss die Sühne leisten, wenn er 
diese Kleidung benutzt. Wenn jemand sagt: „Alles, was halāl ist, soll für mich 
harām sein“, und er dann den Schwur bricht, so hat er das Verzehrte und Ge-
trunkene als harām erklärt und genauso ist seine Frau, auch wenn er dies nicht 
beabsichtigte, mit einer unwiderruflichen Scheidung einmalig von ihm geschieden. 
Er muss aber nicht zusätzlich die Sühne leisten. Beabsichtigte er damit, sich 
dreimal scheiden zu lassen, hat er dadurch seine Frau dreimal geschieden. Genauso 
verhält es sich damit zu sagen: „Wenn ich diese Tat begehe, soll meine Frau ge-
schieden sein, soll meine Frau mir harām sein.“ Wenn jemand, der sagt: „Alles 
soll harām sein“, nicht verheiratet ist, so hat er einen Schwur geleistet. Isst und 

– 500 –



trinkt er nach dem Schwur von seinem Eigentum, muss er die Sühne leisten. 
Wenn jemand etwas, das die Bedingungen für ein Gelübde erfüllt, gelobt und 

die Sache auch wirklich ausführen möchte, so handelt es sich um ein Gelübde 
und dessen Erfüllung ist wādschib. Wenn jemand beispielsweise sagt: „Ich gelobe, 
für Allah einen Monat zu fasten“, oder: „Ich gelobe, einen Monat zu fasten, 
wenn ich diesen verloren gegangenen Gegenstand finde“, und dann diesen Ge-
genstand findet, so ist es für ihn wādschib, das Fasten einzuhalten. Er kann nicht 
einfach die Sühne leisten. 

Wenn er das Gelübde an eine Bedingung knüpft, deren Eintreten/Ausführen 
er nicht wünscht, wie z. B. zu sagen: „Wenn ich die Tasche von Soundso stehlen 
sollte, so gelobe ich, einen Monat zu fasten“, so fastet er, ohne sie gestohlen zu 
haben, oder leistet die Sühne für den Schwur. 

Wenn jemand beim Schwören „inschāʾallāh“ sagt, ist es kein Schwur. 
„Für das Recht des Mushaf“ zu sagen oder die Hand auf einen Mushaf zu 

legen oder aber auf einen Mushaf zu zeigen und „für dessen Recht“ zu sagen, ist 
ein Schwur. Denn derartige Schwüre sind Brauch geworden. 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Bei den Worten, die für die Tat verwendet 
werden, auf die der Schwur bezogen ist, schaut man in der schāfiʿītischen Rechts-
schule auf die lexikalische Bedeutung. In der mālikītischen Rechtsschule wird 
auf die im edlen Koran verwendete Bedeutung und in der hanbalītischen Rechts-
schule auf die Absicht des Schwörenden geachtet. In der hanafītischen Rechtsschule 
wiederum wird diejenige Bedeutung des Wortes angenommen, deren Gebrauch 
zu der Zeit, in dem betroffenen Land üblich ist. Wenn jemand z. B. schwört, 
nicht auf ein Tier (Hayawān) zu steigen, und dann auf den Rücken eines Menschen 
steigt, ist sein Schwur nicht gebrochen. Lexikalisch lautet die Definition des Men-
schen zwar „al-Hayawān an-nātiq“ (vernunfbegabtes und sprechendes Lebewe-
sen/Tier), doch es ist nicht üblich, den Menschen als Tier zu bezeichnen. Wenn 
jemand schwört, er werde sich nicht auf einen Pfahl setzen, und setzt sich dann 
auf einen Berg, ist sein Schwur nicht gebrochen. Im edlen Koran wird der Berg 
zwar als Pfahl bezeichnet, doch eine derartige Bezeichnung ist nicht gebräuchlich 
geworden. Wenn jemand schwört, er werde kein Haus zerstören, und zerstört 
dann ein Spinnennest, so ist sein Schwur nicht gebrochen. Im edlen Koran wird 
das Spinnennest zwar auch als Haus bezeichnet, doch es wird gebräuchlich Spin-
nennest genannt. Wenn der Schwörende sagt, er habe beim Schwur die im edlen 
Koran vorkommende oder die lexikalische Bedeutung des Wortes gemeint, dann 
wird ihm geglaubt. Wird das Wort aber im übertragenen (madschāzī) Sinn ge-
braucht, also nicht in der tatsächlichen Bedeutung, dann wird nicht akzeptiert, 
dass er sagt, er habe die übliche übertragene Bedeutung gemeint. Wenn jemand, 
der schwört, er werde mit Fulūs nichts kaufen, dann mit Gold etwas kauft, ist 
sein Schwur nicht gebrochen. Denn Fulūs ist der Name für geprägtes Kupfergeld. 
Er kann nicht sagen: „Ich meinte damit: Ich will nichts kaufen!“ Denn auch, 
wenn es Brauch sein sollte, dies so auszudrücken, ist die Bedeutung von Fulūs 
offenkundig. Bräuche können diese Bedeutung nicht ändern. Wenn jemand, der 
sagt: „Ich werde nicht aus der Tür herausgehen“, durch ein Fenster hinausgeht, 
oder jemand, der sagt: „Ich werde nicht mit der Peitsche schlagen“, mit dem 
Stock schlägt, ist sein Schwur nicht gebrochen. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel 
über die Frauen, deren Heirat verboten ist: „Wenn jemand schwört, er werde 
nicht in das Gesicht von einer bestimmten Person schauen, darf er auf ihr Abbild 
im Spiegel schauen. Denn dieses Abbild ist nicht die Person selbst, sondern nur 
ein Ähnliches. [Genauso sind auch die Laute aus Lautsprechern und Medien 
keine Menschenstimme, sondern nur ein Ähnliches.] 

– 501 –



Wer schwört, dass er ein Harām begehen oder keine Ibāda verrichten werde, 
bricht seinen Schwur und erbringt die Sühneleistung.  

Als Sühne für einen Schwur lässt er einen Sklaven frei oder gibt zehn armen 
Menschen, gleich ob Mann oder Frau, die die Zakāt empfangen dürfen, einen 
Satz Kleidung in dem Maße, dass sie deren gesamten Körper bedecken kann, 
oder speist zehn hungrige Arme einen Tag zweimal. Es ist nicht gestattet, dass 
er für die zweite Mahlzeit am selben Tag andere speist. Wenn er demnach zwanzig 
Arme am Morgen speist, muss er zehn von ihnen auch am Abend speisen oder 
zehn von ihnen Güter in der Menge der Sadaqat al-fitr übergeben. Es ist keine 
Bedingung, alle Armen am gleichen Tag zu speisen. Am nächsten Tag kann er 
dieselben Armen wie am Vortag oder andere Arme speisen. Einem Armen zehn 
Tage lang je einen Kleidungssatz zu geben oder jeden Tag zweimal oder zwanzig 
Tage lang je einmal zu speisen, ist ebenfalls möglich. Zehn Armen einmal oder 
einem Armen zehn Tage jeweils ein halbes Sāʿ Weizen, Mehl oder Brot oder im 
Wert dessen andere Besitztümer [wie Stoff, Handtücher, Taschentücher, Socken, 
Fleisch, Reis, Kleidung, Hausschuhe, Medikamente, Bücher über Religion, Wis-
senschaft oder Ethik], oder Gold- und Silbergeld zu geben, ist auch gestattet. 
Wenn er einem Armen an einem einzigen Tag die gesamten zehn Tagesrationen 
gibt, hat er ihm nur eine einzige Tagesration gegeben. Wenn er zehn Armen 
täglich hunderte Sāʿ gibt, ist es immer noch nur die Sühne für einen Schwur. Ge-
nauso verhält es sich mit der Sühne für den Schwur eines Toten. Für das 
Speisen/Sättigen oder Übergeben von Gütern ist es gestattet, andere als Stell-
vertreter einzusetzen und diese dann später zu bezahlen. Eine arme Person, die 
eines von diesen dreien nicht machen kann, fastet drei Tage hintereinander. Für 
dieses Fasten muss in der Nacht die Absicht gefasst werden. Wenn bei der Frau 
vor Ende der drei Tage die Menstruation beginnt, setzt sie das Fasten nicht fort. 
Nach Ende der Menstruation fastet sie von Neuem drei Tage. Dies gilt nicht für 
die Sühne des Ramadanfastens. Vor dem Bruch des Schwures ist die Sühneleistung 
nicht gültig. Die Sühneleistung des Schwures zu verspäten, ist eine Sünde. Im 
Buch Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Die Sühne für unterschiedliche Schwüre 
werden separat geleistet. Sagt jemand: ,Wallāhi war-rahmāni war-rahīmi, ich 
werde diese Tat nicht verrichten‘, so sind dies drei Schwüre. Wenn er diese Tat 
dann begeht, muss er drei Sühneleistungen erbringen.“ Dass es gestattet ist, den 
Armen Fulūs [Papiergeld] zu geben, damit sie sich damit Essen kaufen, mit dem 
sie satt werden, steht in den Büchern al-Hindiyya und al-Badāʾiʿ. Bei der Sühne-
leistung (Kaffāra) ist es erforderlich, die Absicht zu fassen. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Die meisten Kaufleute und 
Markthändler sind Sünder!“ Als er nach dem Grund gefragt wurde, sagte er: 
„Ihr Handel ist nicht halāl, denn viel schwörend sündigen sie und lügen.“ In 
einem Hadith heißt es: „Wer jemanden durch einen falschen Schwur (Meineid) 
um sein Eigentum betrügt, wird am Jüngsten Tag Allah, den Erhabenen, zornig 
sehen.“ [Siehe im 15. Kapitel des dritten Abschnitts die zweite Seite.] In einem 
anderen Hadith heißt es: „Der Gläubige mag jeden Fehler begehen, doch er 
kann keinen Verrat begehen und nicht lügen.“ In einem weiteren Hadith heißt 
es: „Die Lüge ist in drei Situationen erlaubt: Im Krieg [und zu jeder Zeit, um 
sich vor dem Schaden der Religionsfeinde zu schützen oder die Muslime zu be-
wahren], zweitens, um zwei Muslime zu versöhnen, dem einen ein gutes Wort 
vom anderen zu überbringen, und drittens, um mit Ehefrauen gut auszukommen.“ 
Vor einem Tyrannen den Aufenthaltsort eines Muslims, dessen Güter und die 
Sünde zu verbergen, ist gestattet. Zu lügen, um zu verhindern, dass sich zwei 
Muslime spalten, Mann und Frau auseinandergehen, um sein Eigentum zu be-
wahren, damit das Geheimnis und die Schande eines Muslims nicht offenkundig 

– 502 –



werden, und um andere verbotene Dinge wie diese zu verhindern, ist erlaubt. Es 
gleicht dem Verzehr von Aas, um nicht zu sterben. 

Im Buch at-Tarīqa al-Muhammadiyya heißt es: „Unser Prophet, Friede sei 
mit ihm, sagte: ,Einen Meineid zu schwören, ist eine große Sünde.‘ In einem an-
deren Hadith heißt es: ,Der Ort der Einkehr desjenigen, der einen Meineid 
leistend das Recht eines Muslims an sich nimmt, ist die Hölle.‘ Oftmals die Wahr-
heit sagend zu schwören bedeutet, dem Namen Allahs, des Erhabenen, und dem 
Schwur keinen Wert beizumessen. Diesen keinen Wert beizumessend zu schwören, 
ist etwas äußerst Verachtenswertes. Derart verhält es sich mit dem Schwören 
bei Liedern, Vorstellungen und Vergnügungen/Unterhaltung.“ 

Wenn einige Schwüre gebrochen werden, muss für jeden Schwur einzeln die 
Sühne geleistet werden. Die Sühne ist wie die Zakāt eine Ibāda māliyya, also 
eine gottesdienstliche Handlung, die mit dem Eigentum verrichtet wird. Es ist 
gestattet, dass man seine Besitztümer den Armen mittels eines Stellvertreters 
gibt. Doch man muss, wenn man die Besitztümer für diesen Zweck trennt oder 
spätestens bis sie dem Armen übergeben werden, die Absicht fassen.“ 

Im Buch al-Ibdāʿ auf Seite 407 heißt es: „Ein Hadith besagt: ,Schwört nicht, 
indem ihr sagt: ,Für das Recht meines Vaters.‘ Das Schwören geschieht mit dem 
Namen Allahs.‘ In einem Hadith bei Abū Dāwūd heißt es: ,Wer auf die Ehre 
schwört, ist nicht von uns.‘ Tirmidhī, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert 
den Hadith: ,Wer auf einen anderen Namen als Allah schwört, wird zum Kāfir.‘ 
Schwüre wie ,auf das Haupt deines Vaters, auf dein Leben, auf dein Haupt, auf 
die Kaaba, die Ehre, die Erde des Gottesfreundes Soundso‘ sind geläufig gewor-
den.“ 

Im Uyūn al-basāʾir heißt es: „Dass der Ungläubige schwört oder die Sühne 
leistet, ist nicht wirksam.“ Daraus ist zu verstehen, dass die Schwüre der Un-
gläubigen und Abtrünnigen nicht wirksam sind. Was sie schwören, muss nicht 
eingehalten werden. 

Im al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die Übel der Zunge wie folgt: „Es ist 
nicht gestattet, von jemanden etwas Weltliches zu erbitten, indem man schwört, 
so z. B. sagt: ,Für Allahs Liebe.‘ In einem Hadith wurde mitgeteilt, dass solche 
Menschen verflucht sind.“ Im ad-Durar wal-ghurar und dem fünften Band des 
Ibn Ābidīn sowie im al-Hadīqa heißt es: „Wenn ein Muslim ,Mache dies für das 
Recht Allahs‘ sagt, so muss dies zwar nicht getan werden, d. h. dies nicht zu tun 
ist zwar keine Sünde, doch es wäre gut solche Sachen zu tun, die eine Gehorsamstat, 
ja gar mubāh sind. Bittgebete zu sprechen für das Recht des Propheten oder 
eines verstorbenen oder lebenden Gottesfreundes ist harām, denn keiner hat ir-
gendein Recht auf Allah, dem Erhabenen. Der Idschtihād von einigen Gelehrten 
war zwar derart, doch derart Bittgebete zu sprechen ist mit folgender Absicht 
gestattet: ,O Herr! Für das Recht, das Du ihnen gegeben hast.‘ In Vers 47 der 
Sure ar-Rūm heißt es nämlich sinngemäß: ,Es war für Uns ein Recht (eine Pflicht), 
den Gläubigen zu helfen.‘ Die sinngemäße Bedeutung von Vers 12 der Sure al-
Anʿām lautet: ,Allah, der Erhabene, hat sich selbst die Barmherzigkeit (gegenüber 
Seinen Dienern) vorgeschrieben‘, und dieser Vers verweist darauf, dass Er aus 
Seiner Barmherzigkeit und Gnade heraus Seinen geliebten Dienern Rechte ein-
räumte.“ In der Fatwasammlung al-Bazzāziyya heißt es, dass es gestattet ist, zu 
Ehren der Propheten und Gottesfreunde, gleich ob verstorben oder lebendig, 
Bittgebete zu sprechen. Diese Belege zeigen offenkundig, dass der Widerspruch 
der Wahhabiten gegenüber der Ahlus-Sunna auch aus diesem Grund zu Unrecht 
geschieht. 

 

– 503 –



84 — DIE PILGERFAHRT[1] 
Die fünfte Säule des Islams ist die Pilgerfahrt (Haddsch). D. h. einmal im 

Leben zur Kaaba zu reisen, ist fard. Jede weitere Pilgerfahrt/Wallfahrt gilt als 
nāfila. Haddsch bedeutet lexikalisch, etwas zu beabsichtigen, zu vollziehen und 
zu wünschen. Im Islam bedeutet es, einen bestimmten Ort zu einer bestimmten 
Zeit zu besuchen und dort bestimmte Riten/Praktiken zu vollziehen. Diese defi-
nierten Riten werden als „Manāsik“ bezeichnet. Jede einzelne der Manāsik wird 
„Nusuk“ genannt. Nusuk bedeutet Ibāda. Die Haddsch und die Umra werden 
auch Nusuk genannt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, stieg im zehnten 
Jahr nach der Hidschra auf sein Kamel namens Quswā und vollzog die Pilgerreise. 
Im ad-Durr al-mukhtār heißt es am Ende des Kapitels über das Freitagsgebet: 
„Wenn bei jemandem, der die Pilgerfahrt durchführt, dies sowohl zwecks Handel 
als auch zwecks Pilgerfahrt geschieht und die Absicht für die Pilgerfahrt überwiegt, 
bekommt er Lohn. [Die Menge des Lohns (Thawāb) variiert je nach Stärke der 
Absicht für die Pilgerfahrt.] Wenn die Absicht des Handels stark oder gleich ist 
mit der der Pilgerfahrt, bekommt diese Person keinen Lohn für die Pilgerfahrt. 
Hält sie jedoch die Bedingungen ein, hat sie somit lediglich die Fard erfüllt und 
befreit sich von der Bestrafung, die sich aus der Unterlassung der Fard ergibt. 
Genauso verhält es sich mit dem Lohn für jede gottesdienstliche Handlung und 
Wohltat, die mit Zurschaustellung verrichtet wird.“ 

Derjenige, der die Haddsch vollzieht, wird Hāddschī (Pilger) genannt. Es gibt 
drei Arten des Pilgers: 

1. Mufrid-Pilger: Hierbei handelt es sich um jene Person, die beim Eintritt in 
den Weihezustand (Ihrām) lediglich die Pilgerfahrt beabsichtigt. 

Die Bewohner Mekkas werden lediglich Mufrid-Pilger. 
2. Qārin-Pilger: Dies ist derjenige, der die Haddsch und die Umra gemeinsam 

beabsichtigt. Er vollzieht erst die Umrundung der Kaaba (Tawāf) und das Laufen 
(Saʿy) für die Umra und vollzieht danach, bevor er den Weihezustand verlässt 
und die Haare schneidet, an den Pilgertagen für die Haddsch erneut die Tawāf 
und das Saʿy. Der Lohn dieser Pilgerfahrt ist höher als der Lohn der anderen 
beiden. 

3. Mutamattiʿ-Pilger: Diese Person tritt in den Pilgermonaten für das Durch-
führen der Umra in den Weihezustand ein, vollzieht die Tawāf und das Saʿy für 
die Umra und verlässt anschließend durch das Schneiden der Haare den Weihe-
zustand. Sie kehrt nicht in ihre Heimat zurück und tritt in jenem Jahr am Tar-
wiya-Tag oder bereits vorher für die Haddsch in den Weihezustand ein und voll-
zieht die Haddsch wie der Mufrid-Pilger. Sie vollzieht jedoch nach der Besuchs-
Tawāf das Saʿy. Der Lohn dieser Tamattuʿ-Pilgerfahrt ist höher als der Lohn der 
Ifrād-Pilgerfahrt. Bei den Pilgermonaten handelt es sich um die Monate Schawwāl 
und Dhul-qaʿda und die ersten zehn Tage des Dhul-hiddscha. Es ist wādschib, 
dass die Qārin- und Mutamattiʿ-Pilger als Dank (Schukr) ein Opfertier schächten. 
Kann er kein Opfertier schächten, muss er am siebten, achten und neunten Tag 
des Dhul-hiddscha und nach dem Fest weitere sieben Tage fasten, also insgesamt 
zehn Tage. Die Mekkaner können keine Qārin- und Mutamattiʿ-Pilger werden. 

„Umra“ bedeutet, außerhalb der fünf Pilgertage zu einer beliebigen Zeit des 
Jahres im Weihezustand die Umrundung der Kaaba (Tawāf) und das Laufen 

[1] Die erforderlichen Informationen rund um die Pilgerfahrt sind im auf Türkisch verfassten 
Buch Niʿmet-i islām ausführlich beschrieben.

– 504 –



(Saʿy) zu vollziehen und die Haare zu rasieren oder zu schneiden. Einmal im 
Leben die Umra zu vollziehen, ist in der hanafītischen und mālikītischen Rechts-
schule eine Sunna muʾakkada und in der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechts-
schule eine Fard. Die Pilgerfahrt, die fard ist, wird „al-Haddsch al-akbar“ (große 
Pilgerfahrt) bzw. „Haddschat al-islām“ genannt und die Umra wird als „al-
Haddsch al-asghar“ (kleine Pilgerfahrt) bezeichnet. 

Die Pilgerfahrt hat ihre Bedingungen, Fard-, Wādschib- und Sunna-Hand-
lungen. Ihre Bedingungen wiederum sind zweierlei Art:  

A. Die Wudschūb-Bedingungen (Bedingungen der Verpflichtung, also die 
Bedingungen, damit die Pilgerfahrt verpflichtend wird), sind nach Imām Abū 
Hanīfa acht: 

1. Muslim sein. 
2. Dass jemand, der sich in einem nichtislamischen Land aufhält, vernommen 

hat, dass die Pilgerfahrt fard ist.  
3. Verstandesreif (āqil) sein. 
4. Geschlechtsreif (bāligh) sein. 
5. Frei sein, also kein Sklave sein, 
6. In dem Maße legitim (halāl) erworbenes Geld über den Bedarf an notwen-

digem Lebensunterhalt hinaus besitzen, dass man damit die Pilgerreise hin und 
zurück beschreiten und die zurückbleibende Familie davon ausreichend versorgt 
werden kann. Der Bedarf ist hier genauso wie jener bei der Zakāt. [Siehe Kapitel 
80.] Für denjenigen, der illegitim erworbenen Besitz hat, ist nicht die Pilgerfahrt 
Pflicht, sondern das Zurückzahlen/Zurückgeben an die Eigentümer. Wer mit il-
legitim erworbenem Besitz die Pilgerfahrt durchführt, befreit sich zwar von der 
Strafe des Nichtvollziehens der Pilgerfahrt, bekommt aber keinen Lohn für die 
Pilgerfahrt. Dies gleicht dem Umstand, an einem Ort das Gebet zu verrichten, 
der usurpiert worden ist. Solche Personen sollen nicht vom Verrichten gottes-
dienstlicher Handlungen abgehalten werden. Ihre Sünden sind nämlich kein Hin-
dernis für die gottesdienstlichen Handlungen. Wer Zweifel daran hat, dass sein 
Geld halāl ist, sollte, um den Lohn zu erlangen, gemäß der Fatwa in der 
Fatwasammlung Yahyā Efendis von jemandem ein Darlehen nehmen und die 
Pilgerreise durchführen. Seine Schulden sollte er anschließend mit dem zweifel-
haften Geld bezahlen. [Die Gottesfürchtigen pflegten beim Erwerb all ihrer Be-
dürfnisse derart zu verfahren.] 

7. Dass die Zeit für die Pilgerfahrt eingetroffen ist. Die Pilgerzeit sind fünf 
Tage: der Tag von Arafa und die Festtage. Die Zeit, die auf dem Weg vergeht, 
mitberücksichtigend ist es für eine Person, welche zu Beginn dieser Zeit die Be-
dingungen der Verpflichtung erfüllt, eine Fard, einmal im Leben die Pilgerfahrt 
durchzuführen. Für eine Person, die sich in einem islamischen Land befindet 
und über ausreichend Vermögen verfügt, wird, wenn die Pilgerzeit kommt, das 
Vollziehen der Pilgerfahrt fard, selbst wenn sie nicht wissen sollte, ob die Pilgerfahrt 
für sie verpflichtend ist oder nicht. 

8. Nicht zu blind, zu krank, zu alt oder zu behindert zu sein, dass man nicht in 
der Lage wäre, die Pilgerfahrt durchzuführen.  

B. Die Adā-Bedingungen (Bedingung der Durchführung, also die Bedingungen 
für die Gültigkeit der Pilgerfahrt) sind vier: 

1. Kein Gefangener und nicht verbannt zu sein. 
2. Sicherheit und Schutz auf dem Weg und am Ort der Pilgerfahrt. Wenn es 

erforderlich ist, unter Schiffen, Zügen, Bussen oder Flugzeugen mit dem gefähr-

– 505 –



licheren Transportmittel zu reisen, so ist die Pilgerfahrt nicht fard. In den Jahren, 
in denen Räuber die Pilger angreifen und deren Leben und Besitz gefährden, ist 
die Pilgerfahrt nicht fard. Dass nur einige wenige Pilger umgebracht werden, gilt 
nicht als Entschuldigungsgrund. Bei der Pilgerfahrt für die Einreise eine An-
kunftsgebühr oder Bestechungsgeld zu geben, ist gestattet. Um den Besitz, das 
Leben und das eigene Recht zu schützen, ist es jederzeit gestattet, Bestechungsgeld 
zu geben. Doch Bestechungsgeld zu fordern, ist eine Sünde. 

3. Damit eine freie Frau, die sich weiter entfernt von Mekka befindet als die 
Strecke von drei Tagen und drei Nächten, die Pilgerfahrt vollziehen darf, muss 
sie nach drei Rechtsschulen begleitet werden von ihrem Ehemann oder einem 
männlichen Mahram-Verwandten, der kein Sünder und kein Abtrünniger ist, 
der aber verstandes- und geschlechtsreif oder murāhiq (also bereits das 12. Le-
bensjahr vollendet hat, aber noch nicht geschlechtsreif) ist. Die Frau muss zudem 
derart reich sein, dass sie ihm die Reise finanzieren kann. In einem Hadith, der 
im Kunūz ad-daqāʾiq aufgezeichnet ist und von Bazzār überliefert wurde, heißt 
es: „Eine Frau darf ohne Begleitung eines Mahram-Verwandten nicht die Pil-
gerfahrt durchführen.“ Da die Verderbnis in unserer Zeit zugenommen hat, 
sollte mit einem Verwandten, der aufgrund von Ehe oder Stillen mahram ist, 
nicht gereist werden. Der Ehemann einer reichen Frau darf sie nicht daran 
hindern, mit einem Mahram-Verwandten einmal die Pilgerfahrt durchzuführen. 
Der Mann hat nämlich kein Recht darauf, eine Fard zu verbieten. Im al-Hadīqa 
heißt es im Kapitel über die Übel der Zunge: „Der Ehemann darf seine Ehefrau 
daran hindern, dass sie mit ihrem Mahram-Verwandten eine freiwillige Pilgerfahrt 
durchführt. Der Lebensunterhalt der Ehefrau in der Zeit ihrer Abwesenheit 
obliegt dem Ehemann, falls sie mit seiner Erlaubnis geht. Geht sie nicht mit 
seiner Erlaubnis, muss er nicht für ihren Lebensunterhalt aufkommen.“ Siehe 
die bedingte Ehe in Kapitel 34 des zweiten Abschnitts. In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule darf sie ohne Mahram-Verwandten in Begleitung von zwei Frauen 
die Pilgerfahrt, die fard für sie ist, durchführen. Dass der Mahram-Verwandte 
auf dem Weg zur Haddsch verstirbt, ist eine Entschuldigung dafür, dass die Frau 
die schāfiʿītische Rechtsschule befolgt. 

4. Dass sich die Frau nicht in der Wartezeit (Idda) befindet, d. h. sie darf nicht 
erst neu geschieden sein von ihrem Ehemann. 

Für jemanden, der neben den Wudschūb-Bedingungen auch die Adā-Bedin-
gungen erfüllt, ist es fard, in jenem Jahr die Pilgerfahrt durchzuführen. Stirbt er 
in diesem Jahr auf dem Weg zur Haddsch, entfällt von ihm die Pflicht zur Pilger-
fahrt. In diesem Fall muss er nicht die Entsendung eines Stellvertreters in seinem 
Vermächtnis formulieren. Geht er in diesem Jahr nicht, wird er sündig. Schiebt 
er die Pilgerfahrt auf die nachfolgenden Jahre auf, wird er ein schwerer Sünder 
(Fāsiq). Denn das fortlaufende Verrichten einer kleinen Sünde ist eine große 
Sünde. Wenn er in den späteren Jahren auf dem Weg zur Haddsch oder in seinem 
Haus krank wird, gefangen genommen wird oder invalide wird, muss er einen 
Stellvertreter von seiner Heimat schicken oder dies in seinem Testament formu-
lieren. Wenn er nach der Entsendung des Stellvertreters wieder gesund wird, 
muss er selbst auch nochmal gehen. Geht er in den nachfolgenden Jahren zur 
Haddsch, wird die Sünde des Aufschiebens vergeben. Nach Imām Muhammad 
und Imām asch-Schāfiʿī ist es gestattet, die Pilgerfahrt auf spätere Jahre zu ver-
schieben. 

Für eine Person, die eine der Wudschūb-Bedingungen nicht erfüllt, ist das 
Vollziehen der Pilgerfahrt nicht fard. Es ist nicht zwingend erforderlich, für das 
Eintreten der Wudschūb-Bedingungen zu sorgen. Beispielsweise ist es nicht er-

– 506 –



forderlich, das Geld oder die Güter, die einem geschenkt werden, anzunehmen, 
um zur Haddsch zu gehen. Für denjenigen, der die Wudschūb-Bedingungen 
erfüllt, aber nicht eine der Adā-Bedingungen, ist die Pilgerfahrt zwar nicht fard, 
er muss aber für den Fall, dass diese Unfähigkeit lebenslänglich andauert, an 
seiner Stelle einen muslimischen Stellvertreter entsenden oder in seinem Testament 
formulieren, dass nach seinem Tod jemand gesandt wird. Die gottesdienstlichen 
Handlungen (Ibādāt) sind dreierlei Art: 

1. Gottesdienstliche Handlung, die ausschließlich mit dem Körper verrichtet 
wird. Das Verrichten des Gebets, das Fasten, das Rezitieren des edlen Korans 
und das Gottgedenken sind derart. Niemand darf für jemand anderen einen kör-
perlichen Gottesdienst verrichten. Jeder muss ihn selbstständig vollziehen. Man 
darf hierzu auch niemanden als Stellvertreter einsetzen. 

2. Gottesdienstliche Handlung, die ausschließlich mit dem Vermögen verrichtet 
wird. Die Zakāt auf Besitz, die Zakāt des Körpers, also die Sadaqat al-fitr, die 
Zakāt auf Ernte, also der Uschr, und die Sühneleistungen wie die Freilassung 
eines Sklaven, das Speisen und Kleiden von Armen, sind solche gottesdienstlichen 
Handlungen. Gleich ob jemand eine legitime Entschuldigung besitzt oder nicht, 
die mit dem Vermögen zu verrichtenden gottesdienstlichen Handlungen dieser 
Person dürfen von jemand anderem, sogar von einem Schutzbefohlenen (Dhimmī), 
mit ihrer Erlaubnis und ihrem Vermögen verrichten werden. 

3. Gottesdienstliche Handlung, die sowohl mit dem Körper als auch mit dem 
Vermögen verrichtet wird. Dazu gehört beispielsweise die Pilgerfahrt, die fard 
ist. Solange eine Person am Leben ist, darf auf ihren Befehl hin und mit ihrem 
Vermögen nur dann jemand anderes die Pilgerfahrt durchführen, wenn sie einen 
andauernden Entschuldigungsgrund aufweist. Derjenige, für den die Pilgerfahrt 
nicht fard ist, darf für eine freiwillige Haddsch auch ohne Entschuldigungsgrund 
jemand anderen als Stellvertreter schicken. 

Man darf während oder nach der Verrichtung einer beliebigen gottesdienst-
lichen Handlung, gleich ob sie fard ist oder nāfila, so z. B. das Gebet, das Fasten, 
die Sadaqa, Khatm at-tahlīl, die Rezitation des edlen Korans, das Gottgedenken, 
die Umrundung der Kaaba, die Haddsch, die Umra, den Besuch der Gräber von 
Gottesfreunden und das Verschenken von Leichentüchern an Verstorbene, den 
Lohn hierfür anderen Personen, gleich ob lebendig oder verstorben, schenken. 
Gemäß der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule darf der Lohn für got-
tesdienstliche Handlungen, die ausschließlich mit dem Körper verrichtet werden, 
nicht geschenkt werden. Imām as-Subkī und spätere schāfiʿītische Gelehrte, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, sagten, dass auch diese geschenkt werden können. 
Gegen Entgelt gottesdienstliche Handlungen verrichten zu lassen oder den Lohn 
der gottesdienstlichen Handlung zu verkaufen, ist nicht gültig. Wenn vor dem 
Verrichten der gottesdienstlichen Handlung über den Preis verhandelt wird, han-
delt es sich um Entgelt. Wird nach dem Verrichten der Preis verhandelt, ist es 
der Verkauf der gottesdienstlichen Handlung. 

Der Stellvertreter muss beim Eintritt in den Weihezustand in seinem Herzen 
die Absicht haben, dies für denjenigen zu machen, den er vertritt. Wer eine 
Haddsch-Schuld hat, muss den Namen seines Stellvertreters, der nach seinem 
Tod an seiner Stelle die Pilgerfahrt durchführen wird, mitteilen und dem Testa-
mentsvollstrecker dementsprechend einen Befehl erteilen. Der Verstorbene oder 
ein Fremder, den der Verstorbene als Testamentsvollstrecker ernannt hat, darf 
einen der Erben ohne Erlaubnis der übrigen Erben nicht als Stellvertreter er-
nennen. Es ist nicht gestattet, dass anstelle einer Person ohne ihre Erlaubnis 
jemand anderes zur Haddsch geschickt wird. Nur ein Erbe darf für seinen ver-

– 507 –



storbenen Verwandten, falls dieser es nicht vermacht hat, also kein Geld für die 
Pilgerfahrt bereitgestellt hat, mit dem Geld, das er geerbt hat, anstelle dieser 
Person die Pilgerfahrt durchführen oder jemand anderen schicken. Somit hätte 
er seine Eltern von der Haddsch-Schuld befreit. Wenn die Pilgerfahrt auch für 
ihn selbst fard geworden ist, muss er für sich separat die Pilgerfahrt durchführen. 
Doch das Befreien der Eltern von der Haddsch-Schuld bringt ihm den Lohn von 
zehn Pilgerreisen ein. Nach der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule 
muss er die Pilgerreise von der Stadt aus antreten, in der sie wohnen. Wenn 
jemand z. B. in Istanbul lebt und sein Vater verstarb, als dieser in Erzurum wohn-
haft war, dann muss er, wenn sein Vater nichts vermacht hat und er jemanden 
als Stellvertreter für seinen Vater schicken will, diese Person von Erzurum aus 
schicken. Nach der hanafītischen Rechtsschule ist es nicht gestattet, diese Person 
von einem anderen Ort zu schicken. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es er-
laubt, diese Person außerhalb des Mīqāt von allen Orten aus zu entsenden. Nach 
der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es sogar erlaubt, einer Person, die die Pilgerfahrt 
durchführen wird, Geld zu geben, damit sie in Mekka einen Stellvertreter findet, 
und diesem dann für den Vater vom Mīqāt aus die Haddsch vollziehen zu lassen. 
Die Hanafīten, die wenig Geld besitzen, dürfen hierin der schāfiʿītischen Rechts-
schule folgen und somit für die Eltern und Verwandten, die nichts Entsprechendes 
vermacht haben, in Mekka einen Stellvertreter bestimmen. Doch beim Geben 
des Geldes müssen sie die Absicht fassen, Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, zu folgen. 

Derjenige, der ohne Erlaubnis stellvertretend für jemanden die Pilgerfahrt 
durchführt, hat sie nur für sich vollzogen. D. h. wenn er selbst zur Pilgerfahrt 
verpflichtet war, hat er seine Schuld beglichen. Er kann seinen Lohn demjenigen 
schenken, den er vertreten hat. Jeder Muslim kann den Lohn einer jeden gottes-
dienstlichen Handlung jedem Muslim, sowohl tot als auch lebend, schenken. 
Doch derjenige, dem er den Lohn widmet, wird dadurch nicht von der Haddsch-
Schuld befreit. Der Testamentsvollstrecker (Wasī) schickt den ernannten Stell-
vertreter. Wenn dem Stellvertreter nicht „Tue, was du willst“ gesagt wurde, darf 
er nicht jemand anderen schicken. Wenn der Testamentsinhaber in seinem Tes-
tament den Zusatz „mein Stellvertreter oder jemand anderes“ hinzufügte oder 
keinen Stellvertreter festlegte, kann der Testamentsvollstrecker entweder selbst 
gehen oder jemand anderen schicken. Es ist jemandem, für den die Pilgerfahrt 
nicht fard ist, nicht gestattet, jemanden als Stellvertreter zur Haddsch zu schicken. 
Ein verstandesreifes Kind, das die Geschlechtsreife noch nicht erreicht hat, kann 
Stellvertreter werden. Es ist nicht zulässig, einen Stellvertreter mit einem be-
stimmten Geldbetrag als Lohn zu ernennen. Für den Stellvertreter werden die 
gewöhnlichen Kosten für Reise und Lebensunterhalt berechnet und „mit soundso 
viel Geld“ gesagt. Dieses Geld ist sodann kein Entgelt, sondern eine Schenkung. 
Der Autor des Buches al-Aschbāh schreibt: „Das Geld, das übrig bleibt, wird 
den Erben zurückgegeben. Wenn die Erben ihm sagen: ,Wir bevollmächtigen 
dich, den Rest des Geldes dir selbst zu schenken und für dich selbst anzunehmen‘, 
dann tut er dies. In der hanafītischen Rechtsschule ist es zwar gestattet, nicht ge-
schlechtsreife Personen, die die Pilgerfahrt nicht durchgeführt haben, und Frauen 
als Stellvertreter zu ernennen, doch in der schāfiʿītischen Rechtsschule ist dies 
nicht gestattet. Ein Stellvertreter, der selbst ein Pilger ist, darf in Mekka bleiben, 
nachdem er die Pilgerfahrt für jemand anderen durchgeführt hat, und nicht zu-
rückkehren. Doch seine Rückkehr zu befehlen, ist vorzüglicher. Im al-Uqūd ad-
durriyya heißt es: „Auch wenn es gestattet ist, dass ein Armer, der noch keine 
Pilgerfahrt durchgeführt hat, die Pilgerfahrt für jemand anderen vollzieht, wird 
es, sobald er zum Bereich ,Hill‘ gelangt, für ihn selbst fard, die Pilgerfahrt durch-

– 508 –



zuführen. Er muss sodann in Mekka bleiben und im darauffolgenden Jahr für 
sich die Haddsch vollziehen. Doch da er bei der vorherigen Haddsch nicht in die 
Heimat zurückreiste, ist die Pilgerfahrt des Verstorbenen nicht vollständig. Wenn 
dem Stellvertreter Geld gegeben und ihm dabei „Tue, was du willst“ gesagt wird, 
kann er jemand anderen für den Verstorbenen bevollmächtigen [und seine eigene 
Pilgerfahrt in diesem Jahr selbst durchführen]. Dass der Pilger als Stellvertreter 
geht, ist vorzüglicher als dass er erneut für sich selbst geht. 

Wenn eine arme Person als Nāfila zur Haddsch geht, ist sie, sobald sie den 
Mīqāt erreicht, wie ein Mekkaner und wenn sie gehen kann, ist es für sie fard, 
die Haddsch zu vollziehen, und sie fasst die Absicht, die Fard zu verrichten. 
Wenn sie die Absicht fasst, eine freiwillige Haddsch zu vollziehen, muss sie erneut 
die Haddsch vollziehen. Dies gilt nicht für einen armen Stellvertreter, denn dieser 
ist durch die [finanzielle] Kraft einer anderen Person dorthin gekommen und 
wird zurückkehren. Der Lohn der Pilgerfahrt eines Reichen ist mehr als der 
Lohn der Pilgerfahrt eines Armen. Stirbt eine arme Person aufgrund von Hunger 
und Erschöpfung auf dem Weg zur Haddsch, begeht sie eine Sünde. Es ist makrūh, 
dass ein Armer, der unterwegs darauf angewiesen ist, andere um Hilfe zu bitten, 
die Pilgerfahrt durchführt. Ein Stellvertreter, dem die Wahl gelassen wurde, darf 
das Geld einem anderen geben und ihn schicken, unabhängig davon, ob er un-
terwegs erkrankt oder nicht. Wenn ihm diese Erlaubnis nicht gegeben wurde, 
darf er niemanden schicken. Falls ein Pilger, der stirbt, bevor er auf dem Arafat 
stand, in jenem Jahr gegangen und gestorben ist, in welchem die Pilgerfahrt für 
ihn fard wurde, muss er nicht testamentarisch verfügen, dass jemand für ihn die 
Pilgerfahrt vollzieht. Wenn er jedoch einige Jahre später gegangen ist, ist es 
wādschib, dass er vermacht, dass aus seiner Stadt ein Stellvertreter geschickt 
wird. Er kann auch von dem Ort, den er bestimmt hat, oder von einem Ort, von 
dem aus es mit dem genannten Geldbetrag möglich ist, entsandt werden. Man 
soll auf die im Testament verwendeten Worte achten. 

Obwohl 1/3 des Nachlasses ausreichen würde, ist es eine Sünde einen Geld-
betrag zu vermachen, der nicht ausreicht, um den Stellvertreter von der eigenen 
Heimat zu schicken, oder zu vermachen, dass er von einem anderen Ort geschickt 
wird. Hat er keinen Ort oder Geldbetrag bestimmt, wird der Stellvertreter vom 
Heimatort aus geschickt, auch wenn er auf dem Weg zur Haddsch gestorben ist. 
Für jemanden, der beim Sterben die Pilgerfahrt vermacht, kann niemand mit 
seinem eigenen Geld an dessen Stelle zur Haddsch gehen. Tut er es doch, so 
hätte er die Pilgerfahrt für sich selbst vollzogen und die Haddsch-Schuld des 
Verstorbenen wäre dadurch nicht beglichen. Nach der Pilgerfahrt kann er den 
Lohn dem Verstorbenen schenken. Mit 1/3 des Nachlasses des Verstorbenen 
oder mit dem Geld, das er von dem Drittel für die Haddsch beiseitegelegt hat, 
wird von seiner Stadt aus die Haddsch aufgenommen. Der Stellvertreter kann 
dem auch von seinem eigenen Geld etwas dazugeben. Wenn das getrennte Geld 
zu wenig ist, kann die Haddsch von einem anderen möglichen Ort aufgenommen 
werden. Ist dies nicht möglich, so ist das Testament ungültig. Jemand, der lebt 
aber unfähig ist, muss demjenigen, den er bevollmächtigt hat, so viel Geld geben, 
dass er von der Stadt, in der der Unfähige lebt, die Haddsch aufnehmen kann. 
Wenn der Verstorbene nicht die Bedingung nannte, sie von dem beiseitegelegten 
Vermögen aufzunehmen, kann der Erbe mit seinem eigenen Vermögen einen 
Stellvertreter entsenden, unabhängig davon, ob er nun die Absicht hat, im Nach-
hinein das Geld vom Drittel des Erbes zu nehmen oder nicht. Wenn er die Absicht 
hat, das Vermögen des Verstorbenen zu verwenden, kann er selbst die Pilgerfahrt 
nicht vollziehen. Bei der Tamattuʿ- und Qirān-Pilgerfahrt ist der Stellvertreter 

– 509 –



für das Bezahlen des Opfertieres zuständig. Wenn der Stellvertreter schwört, die 
Pilgerfahrt vollzogen zu haben, wird ihm Glauben geschenkt. Niemand kann das 
Geld zurückverlangen. Ein untreuer Stellvertreter kann vor dem Eintritt in den 
Weihezustand entlassen werden. 

Derjenige, für den die Haddsch und die Zakāt fard werden, vollzieht zuerst 
die Haddsch. Von dem, was nach der Haddsch übrig bleibt, gibt er die Zakāt. 
Wenn er nicht zur Haddsch gehen kann, gibt er vom gesamten Vermögen die 
Zakāt. Nachdem die Pilgerzeit gekommen, d. h. die Pilgerfahrt fard geworden 
ist, ist es nicht erlaubt, mit dem für die Pilgerfahrt vorgesehenen Geld Dinge zu 
kaufen, die man braucht, wie z. B. ein Haus und Nahrung für ein Jahr. Man muss 
die Pilgerfahrt durchführen. Es ist gestattet, vor der Pilgerzeit diese Sachen ein-
zukaufen. Denn die Pilgerfahrt wird vor Eintritt der Zeit nicht fard. 

[Die Zakāt wird ein Hidschra-Jahr nach Erreichen der Nisāb-Menge fard. 
Diese Zeit, in der das Entrichten der Zakāt fard wird, ist für jeden unterschiedlich. 
Wenn diese Zeit vor der Pilgerzeit liegt, wird die Zakāt für das gesamte Vermögen 
gegeben und mit dem Restgeld die Pilgerfahrt durchgeführt. Wenn die Zeit der 
Zakāt auf die Zeit der Pilgerzeit trifft oder nach der Pilgerzeit liegt, wird zuerst 
die Pilgerfahrt vollzogen. Nach der Pilgerfahrt wird die Zakāt für das vorhandene 
Geld gegeben.] 

Es ist notwendig, die Adā-Bedingungen sicherzustellen, doch für eine Frau 
ist es nicht notwendig, für die Pilgerfahrt zu heiraten oder die schāfiʿītische 
Rechtsschule zu befolgen. Denn ein Ehemann ist nicht verpflichtet, seine Ehefrau 
zur Haddsch zu bringen. Dass es auch nicht nötig ist, mit einem Mann, der zur 
Haddsch geht, eine temporäre Ehe einzugehen, steht im Buch ad-Durr al-muntaqā 
geschrieben. 

Vollzieht jemand, der die Wudschūb-Bedingungen nicht erfüllt, die Pilgerfahrt, 
hätte er eine Nāfila-Pilgerfahrt durchgeführt. Im Falle einer armen Person wäre 
es eine Fard-Pilgerfahrt. Wenn die Bedingungen vollständig erfüllt sind, muss er 
erneut die Pilgerfahrt vollziehen. Vollzieht jemand die Pilgerfahrt, bei der eine 
Adā-Bedingung fehlt, hat er die Fard vollzogen. 

Eine Frau darf nicht ohne einen Mann, der sie begleitet, zur Haddsch gehen. 
Falls sie dies doch tut, ist ihre Pilgerfahrt zwar gültig, aber harām. Und wenn sie 
mit ihrem Ehemann geht, ist es für die Frau harām, dass sie sich im Hotel, bei 
der Umrundung, dem Laufen (Saʿy) und der Steinigung unter Männer mischt; 
dies tilgt den Lohn der Pilgerfahrt und ist eine große Sünde. Eine Frau, die 
keinen ewigen Mahram-Verwandten hat, schickt einen Stellvertreter an ihrer 
Stelle, wenn sie alt ist, wenn sie nicht mehr sehen kann oder wenn sie sich eine 
unheilbare Krankheit zuzieht. Vorher schickt sie keinen Stellvertreter. 

Wir hören, dass irregegangene, ignorante Pseudogelehrte zur Pilgerzeit Dinge 
tun, die den Büchern nicht entsprechen, und spaltende Worte von sich geben. 
Man darf nicht auf die Pilgerfahrt verzichten, weil man solche Sachen hört, und 
soll somit nicht vom Erfüllen dieser wichtigen Pflicht beraubt bleiben. Und wenn 
man dann zur Haddsch geht, soll man diesen Madhhablosen nicht folgen und 
sich nicht von ihren schädlichen Worten täuschen lassen. 

DIE FARD-HANDLUNGEN BEI DER PILGERFAHRT SIND DREI: 
Wenn eine dieser drei Pflichthandlungen nicht ausgeführt wird, ist die Pil-

gerfahrt nicht gültig: 
1. Der Weihezustand (Ihrām). Der „Ihrām“ besteht aus der Absicht und dem 

Dhikr [Talbiya] und bedeutet, sich selbst einige bestimmte Sache zu verbieten. 
Er gleicht dem Eröffnungs-Takbīr beim Gebet. Das Anzeichen des Weihezustandes 

– 510 –



sind zwei weiße Tücher, wie ein Hamam-Tuch, von denen das eine unterhalb 
der Taille und das andere um die Schultern gewickelt wird. Diese werden nicht 
mit einer Schnur gebunden oder verknotet. Daher werden diese zwei Tücher 
auch „Ihrām“ genannt. Zu Beginn der Tawāf die Mitte des Ihrām unter die rechte 
Achsel zu führen und seine beiden Enden auf die linke Schulter zu legen, ist sun-
na. 

Es ist harām, dass diejenigen, die zur Haddsch, zur Umra, zum Handel oder 
für irgendeinen anderen Zweck aus der Ferne kommen, den Mīqāt überschreiten, 
ohne im Ihrām zu sein, und so den Haram von Mekka betreten. Wer ihn dennoch 
so überquert, kehrt zum Mīqāt zurück und legt sich den Ihrām an. Tut er dies 
nicht, muss er ein Opfertier schächten. Der Bereich zwischen den „Mīqāt“ ge-
nannten Orten und dem Haram von Mekka wird „Hill“ genannt. Wer den Mīqāt 
überschreitet und aufgrund einer Angelegenheit im Hill zu bleiben beabsichtigt, 
sowie jene, die im Hill wohnen, dürfen mit einer anderen Absicht als die Pilgerfahrt 
ohne Ihrām den Haram betreten. Beispielsweise liegt die Stadt Dschidda im Hill. 
Der „Haram“ ist etwas größer als Mekka und die Grenzen sind die Steine, die 
vom Propheten Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, aufgestellt wurden. Diese Steine 
wurden oftmals erneuert. Die al-Harām-Moschee wird auch „Haram al-Kaʿba“ 
oder „al-Haram asch-scharīf“ genannt. Für die Pilgerfahrt treten jene, die im 
Hill wohnen, im Hill und jene, die im Haram von Mekka wohnen, im Haram in 
den Weihezustand ein. Wenn die Mīqāt-Orte überschritten werden, wird, die 
Absicht fassend und die Talbiya, also den bestimmten, angeordneten Spruch re-
zitierend, vorschriftsmäßig der Weihezustand betreten. Es ist auch gestattet und 
gar besser, vor dem Mīqāt und sogar bereits in der Heimat die Ihrām-Kleidung 
anzulegen. Auch wenn es erlaubt ist, den Ihrām vor den Pilgermonaten anzuziehen, 
ist dies makrūh. Die Städte Mekka und Medina werden „al-Haramayn asch-
scharīfayn“ genannt. 

Für denjenigen, der die Ihrām-Kleidung anzieht, werden einige Sachen ver-
boten. So z. B. das Töten von an Land lebenden Wildtieren, das Tragen von ge-
nähter Kleidung, das Rasieren irgendeines Körperteils, der Geschlechtsverkehr, 
Streit und Diskussion, das Anlegen von Duft, das Schneiden der Fingernägel, 
das Tragen von Ledersocken und Schuhen sowie das Bedecken des Hauptes 
seitens Männern, das Waschen des Kopfes mit Eibisch (Khatmī), das Tragen von 
Handschuhen und Socken, das Betreten eines Hamams, das Rupfen oder Aus-
reißen von Gras oder Bäumen, die von selbst wachsen, das Töten von Läusen, 
die sich auf einem selbst befinden, oder das Deuten auf sie, damit sie getötet 
werden – all dies ist nicht gestattet. Diejenigen, die diese Dinge absichtlich oder 
unabsichtlich oder aus Vergesslichkeit tun, sind den Strafen des Opfertieres und 
der Sadaqa unterworfen. Von dem Opfertier für die Mutʿa-, also Tamattuʿ-Pil-
gerfahrt und für die Qirān-Pilgerfahrt dürfen deren Eigentümer essen. Doch von 
dem Fleisch der Tiere, die als Strafe geschächtet wurden, dürfen sie nicht essen. 
Wenn das Vergehen, das bei der Mufrid-Pilgerfahrt ein Opfertier erfordert, von 
einem Qārin-Pilger begangen wird, muss er zwei Opfertiere schächten, von denen 
eines für die Umra ist. 

Im Ihrām ist es erlaubt, Flöhe, alle Arten von Fliegen, Läuse auf anderen 
Menschen, Tiere, die schädlich sind und Menschen angreifen, wie Mäuse, Schlan-
gen, Skorpione, Wölfe und Milane, zu töten, den Kopf mit Seife zu waschen, 
Schuhe mit Ledersohlen und andere offene Schuhe zu tragen, Zähne herauszu-
ziehen, sich leicht zu kratzen, sodass Läuse nicht sterben und keine Haare 
ausfallen, einen farbigen Ihrām zu tragen, die Ganzkörperwaschung zu vollziehen, 
sich unter einem Dach, einem Zelt oder einem Schirm zu beschatten unter der 
Bedingung, dass mit dem Kopf keine Berührung stattfindet, den Kopf mit unüb-

– 511 –



lichen Sachen zu bedecken [mit einer Schale, einem Tablett], ein Paket oder ähn-
liches auf den Kopf zu legen, eine Schärpe, einen Gürtel, einen Geldbeutel, ein 
Schwert oder eine Waffe an der Taille zu tragen, einen Ring zu tragen, das 
Gemüse oder die Bäume, die von Menschen gesät oder gepflanzt wurden, zu 
pflücken oder auszureißen, und gegen den Feind zu kämpfen. 

Es ist notwendig, dass Frauen ihr Haupt bedecken, und es ist gestattet, dass 
sie ihr Gesicht so bedecken, dass der Schleier ihr Gesicht nicht berührt, und dass 
sie genähte Kleider, Ledersocken, gewöhnliche Socken und unter der Bedeckung 
Schmuck tragen.  

2. Am Tag von Arafa auf dem Arafat an einer beliebigen Stelle außer dem 
„Wādī al-Urana“ genannten Bereich zu stehen. (Dieses Stehen wird „Waqfa“ 
genannt.) Jeder befindet sich dem kompetenten Imam gegenüber im Stehen und 
wenn jemand nicht stehen kann, setzt er sich und hört dem Bittgebet des Imams 
zu. Danach kann er sich setzen oder hinlegen. 

Wer spät zur Haddsch kommt, geht direkt zum Arafat. Dieser muss nunmehr 
keine „Tawāf al-qudūm“ (Ankunftsumrundung) vollziehen. Wenn ein Pilger in-
nerhalb des Zeitraums zwischen dem Gebetsruf für das Mittagsgebet am Arafa-
Tag und dem Morgengebet des ersten Festtages eine kurze Zeitspanne auf Arafat 
stand oder im Ihrām den Arafat durchlief oder nach dem Anlegen des Ihrām er-
krankte und dann im Schlaf oder bei Bewusstlosigkeit in einer Trage oder mit 
etwas anderem dorthin getragen wurde und man ihn die Riten machen ließ, oder 
vor dem Eintritt in den Ihrām anstelle dessen, der erkrankt oder bewusstlos wird, 
jemand anderes in den Ihrām geht, und derjenige vor dem Erwachen dieser 
Person diese Riten vollzieht oder, ohne zu wissen, dass es sich um den Arafa-
Tag handelt, auf dem Arafat steht, dann ist die Pilgerfahrt gültig und seine An-
kunftsumrundung verfällt. Es ist nicht notwendig, dass jemand weiß, dass es sich 
bei dem Ort um den Arafat handelt, und eine Absicht ist ebenfalls nicht notwendig. 
Wer an diesem Tag oder in dieser Nacht sich nicht bei Arafat befindet oder ihn 
nicht durchquert oder aber in einem Flugzeug darüber fliegt, wird kein Pilger. 
In den Jahren, in denen die Wahhabiten die Haddsch einen Tag vorher beginnen, 
ist die Haddsch nicht gültig. Die Mondsichel geht in der Nähe der Stelle des Son-
nenuntergangs und nach der Sonne unter. Sie ist auf ihrer westlichen Seite gefüllt. 
In der siebten Nacht geht der Mond sechs Stunden nach der Sonne unter. Bei 
Vollmond, also in der 14. Nacht, ist der Mond eine volle Scheibe und geht beim 
Untergang der Sonne auf und zur Morgenzeit unter. In der Zeitung Türkiye vom 
28. Juli 1987, einem Dienstag, steht: „In Kayseri konnte am Sonntag die Mondsichel 
des Monats Dhul-hiddscha nicht gesichtet werden. Am Montag ging die Sonne 
um 19:50 Uhr unter und um 20:20 Uhr wurde die Mondsichel gesichtet, die wie-
derum um 20:55 Uhr unterging.“ Demnach war Dienstag der erste Tag vom Dhul-
hiddscha und beim neunten Tag, dem Mittwoch, handelte es sich um den Arafa-
Tag. Die wahhabitische Regierung brachte die Pilger bereits am Montag zum 
Arafat und hinderte jene, die am Mittwoch erneut zum Arafat gehen wollten, 
daran. 

3. Die Besuchsumrundung (Tawāf az-ziyāra) der Kaaba durchzuführen. 
„Tawāf“ (Umrundung) bedeutet, sich in der al-Haram-Moschee um die Kaaba 
zu drehen. Es werden insgesamt sieben Umrundungen vollzogen, von denen vier 
fard und drei wādschib sind. Es ist auch gestattet, die Umrundung außerhalb des 
Zamzam-Brunnens und des Maqām Ibrāhīm zu vollziehen. Dass es vorzüglicher 
ist, dass sich Frauen bei der Umrundung der Kaaba nicht nähern, steht im al-
Aschbāh geschrieben. Wenn die Wahrscheinlichkeit hoch ist, Frauen zu berühren, 
müssen die Schāfiʿīten der hanafītischen oder mālikītischen Rechtsschule folgen. 
Es ist nicht erlaubt, die Tawāf außerhalb der Moschee zu vollziehen. Für die 

– 512 –



Tawāf die Absicht zu fassen, ist eine separate Fard. Die Besuchs-Tawāf nach 
dem Stehen auf Arafat zu vollbringen, ist ebenfalls fard. Wenn während der Um-
rundung oder des Laufens (Saʿy) der Adhān gerufen wird, werden diese unter-
brochen und nach dem Gebet vervollständigt. Im Superkommentar von Tahtāwī 
zum Marāqī al-falāh heißt es im Kapitel über das Festtagsgebet: „Es wird be-
fürchtet, dass derjenige, der eine andere Moschee als die Kaaba mit dem Zweck 
des Gottesdienstes umrundet, zum Kāfir wird.“ 

DIE WĀDSCHIB-HANDLUNGEN BEI DER PILGERFAHRT SIND 22: 
1. Unter der Bedingung, dass dies nach der Ankunfts-Tawāf und innerhalb 

der Pilgermonate geschieht, zwischen den Hügeln Safā und Marwa zu laufen 
(Saʿy), also nach der üblichen Prozedur siebenmal zu gehen. Ein Laufen ohne 
Tawāf ist nicht gültig. 

2. Auf dem Rückweg vom Arafat in Muzdalifa das Stehen (Waqfa) durchzu-
führen. Muzdalifa ist der Ort, an dem der Prophet Ādam, Friede sei mit ihm, 
zum ersten Mal die ehrwürdige Hawwā traf. 

3. Den Teufel (Schaitan) zu steinigen, d. h. in Minā an drei Tagen an drei un-
terschiedlichen Stellen saubere Steine oder etwas, das für die Tayammum geeignet 
ist, zu werfen. 

4. Vor dem Verlassen des Ihrām mindestens 1/4 des Kopfhaares mit dem Ra-
siermesser rasieren zu lassen oder es mindestens drei Zentimeter selbst zu kürzen 
oder kürzen zu lassen. Keinen Friseur oder kein Rasiermesser zu finden, gilt 
nicht als Entschuldigung. Wer keine Haare oder eine Wunde auf dem Kopf hat, 
führt das Rasiermesser über den Kopf, ohne dabei mit der Klinge den Kopf zu 
berühren. Frauen rasieren ihre Haare nicht. Sie schneiden nur ein wenig von 
ihren Haaren mit einer Schere ab. 

5. Dass Pilger, die „āfāqī“ sind, also aus entfernteren Ländern als die „Mīqāt“ 
genannten Orte kommen, am Tag vor der Abreise aus Mekka die „Tawāf as-
sadar“ bzw. „Tawāf al-wadāʿ“ genannte Abschiedsumrundung vollziehen. Für 
menstruierende Frauen ist diese Tawāf nicht wādschib. Nach dieser Tawāf gibt 
es kein „Ramal“ und anschließend auch kein Saʿy.  

6. Auf dem Arafat noch ein wenig zu bleiben, nachdem die Sonne unterge-
gangen ist. In den Büchern al-Dschawhara und Madschmūʿa-i zuhdiyya heißt es: 
„Derjenige, der die Ebene Arafat verlässt, bevor die Sonne untergegangen ist, 
muss ein Opfertier schächten. Es ist erlaubt, im Zustand großer ritueller Unreinheit 
auf dem Arafat zu stehen.“  

7. Bei der Besuchs-Tawāf nach den vier Malen die Kaaba weitere drei Male 
zu umrunden. Nach der Besuchs-Tawāf in Minā zu übernachten, ist in der 
hanafītischen Rechtsschule eine Sunna. 

8. Während der Tawāf nicht ohne Gebetswaschung oder groß rituell unrein 
zu sein.  

9. Saubere Kleidung zu tragen. 
10. Bei der Tawāf von außerhalb des Khatīm genannten Platzes zu umkreisen.  
11. Die Kaaba bei der Tawāf auf der linken Seite zu haben. 
12. Die Besuchs-Tawāf bis zum Sonnenuntergang des dritten Festtages zu 

vollziehen. 
13. Die Awra während der Tawāf bedeckt zu halten. Dies ist für Frauen be-

sonders wichtig.  
14. Während des Laufens (Saʿy) zwischen den Hügeln Safā und Marwa bei 

Safā zu beginnen. Wenn man auf den Hügel Safā gestiegen ist, wendet man sich 

– 513 –



zur Kaaba und spricht den Takbīr, Tahlīl und Salawāt. Anschließend hebt man 
beide Arme in Höhe der Schultern nach vorne und öffnet die Handflächen gen 
Himmel und spricht eine Duʿā. Danach läuft man in Richtung Marwa. Von Safā 
nach Marwa läuft man viermal und von Marwa nach Safā dreimal.  

15. Nach jeder Tawāf in der al-Harām-Moschee zwei Gebetseinheiten zu ver-
richten. 

16. Das Steinigen des Teufels an den Festtagen durchzuführen. 
17. Das Rasieren am ersten Festtag und innerhalb der Grenzen des Haram zu 

machen. 
18. Das Saʿy gehend zu vollziehen. Zwischen den zwei grünen Säulen gehen 

Männer zügig.  
19. Dass diejenigen, die die Qirān- und Tamattuʿ-Pilgerfahrt durchführen, als 

Dank ein Opfertier schächten. 
20. Das Opfertier am ersten Tag des Festes zu schächten. 
21. Wenn Verbotenes wie der Geschlechtsverkehr vor dem Stehen auf der 

Ebene Arafat vollzogen wird, ist die Pilgerfahrt ungültig. Diese vor dem Arafat 
zu unterlassen, ist fard. Alles andere außer dem Geschlechtsverkehr zu unterlassen, 
bis der Ihrām ausgezogen wird, und den Geschlechtsverkehr zu unterlassen, bis 
man die Besuchs-Tawāf vollzogen hat, ist wādschib. 

22. In Muzdalifa zu stehen und dieses Stehen zur Zeit des Morgengebets zu 
vollziehen, ist wādschib. Wenn jemand wissentlich oder unwissentlich ein Wādschib 
nicht zur rechten Zeit oder am rechten Ort einhalten kann, muss er eine Strafe 
leisten. Diese Strafe ist das Schächten eines Tieres oder das Entrichten einer Sa-
daqat al-fitr. Wenn es aufgrund einer Entschuldigung wie Krankheit, Alter oder 
Menschenmasse nicht vollbracht werden konnte, muss nichts geleistet werden. 
[Er muss dies keinem Stellvertreter machen lassen.] Eine Frau während ihrer 
Menstruation oder in ihrem Wochenbett darf die al-Harām-Moschee nicht 
betreten. Sie vollzieht sämtliche Riten außer der Tawāf. Die Besuchs-Tawāf voll-
zieht sie, wenn sie wieder rein ist. Der Ritus eines jeden Tages kann auch noch 
in der darauffolgenden Nacht vollzogen werden. 

In der Kaaba ein Fard- oder Nāfila-Gebet zu verrichten oder in Gemeinschaft 
zu beten, ist gestattet. Es kann auch gebetet werden, während der eigene Rücken 
dem Rücken des Imams zugewandt ist. Doch den Rücken in Richtung des Gesichts 
des Imams zu wenden oder auf der Kaaba zu beten, ist makrūh. Wenn im Kreis 
um die Kaaba gebetet wird, dürfen alle der Kaaba näher als der Imam sein, außer 
die zwei Personen neben dem Imam. 

DIE SUNNA-HANDLUNGEN BEI DER PILGERFAHRT SIND 11: 
1. Jene, die außerhalb des Mīqāt kommen (also āfāqī sind) und keine Absicht 

für die Tamattuʿ-Pilgerfahrt gefasst haben, begeben sich unmittelbar in die al-
Harām-Moschee und vollziehen die Ankunfts-Tawāf. Wenn man die Kaaba sieht, 
spricht man Takbīr, Tahlīl und Bittgebete. Männer streichen Hand und Gesicht 
auf den Schwarzen Stein (al-Hadschar al-aswad). Wenn sie dies nicht tun können, 
grüßen sie ihn von der Ferne (Istilām), d. h. sie heben ihre Hände, sagen „Bismillāhi 
Allāhu akbar“ und streichen ihre Hände über ihr Gesicht. Nach der Ankunfts-
Tawāf und einem Gebet mit zwei Einheiten führt man zwischen Safā und Marwa 
das Saʿy aus. Dann werden, ohne den Ihrām auszuziehen, in der Stadt Mekka 
bleibend bis zum Tarwiya-Tag so viele Nāfila-Umrundungen vollzogen, wie man 
wünscht. Weil die Mufrid- und Qārin-Pilger den Ihrām nicht ausziehen, bis sie 
Steine geworfen und sich rasiert haben, müssen sie sich jeden Tag von allem 
fernhalten, was im Ihrām verboten ist. Es ist angemessener, dass diejenigen, die 

– 514 –



sich vor diesen Dingen nicht hüten können, die Mutamattiʿ-Pilgerfahrt durchführen. 
Es ist keine Sünde, in der al-Harām-Moschee vor den Betenden vorbeizulaufen. 

2. Die Tawāf beim Schwarzen Stein zu beginnen und zu beenden. 
3. Dass der Imam an drei Stellen eine Khutba liest. Die erste Khutba wird am 

siebten Tag des Monats Dhul-hiddscha in Mekka gelesen, die zweite Khutba am 
neunten Tag nach Eintritt der Zeit des Mittagsgebet vor dem Verrichten des 
Mittags- und Nachmittagsgebets bei Arafat und die dritte Khutba am elften Tag 
in Minā. Wenn bei Arafat die Khutba endet, werden das Mittagsgebet und un-
mittelbar danach das Nachmittagsgebet in Gemeinschaft verrichtet. Wer es nicht 
schafft, sich dem Imam anzuschließen, verrichtet das Nachmittagsgebet zur 
rechten Zeit (also zur Zeit des Nachmittagsgebets). Nach dem Gebet gehen der 
Imam und die Gemeinschaft von der Namra-Moschee zum Mawqif (Platz, wo 
man steht). Sodann führen der Imam auf einem Tier und die Pilger auf dem 
Boden in Gebetsrichtung gewandt entweder im Stehen oder sitzend die Waqfa 
aus. Es ist vorzüglicher, dass die Pilger ebenfalls auf einem Tier sind. Es ist nicht 
notwendig, auf die „Dschabal ar-rahma“ genannten Felsen zu steigen und die 
Absicht für die Waqfa zu fassen. [Ein Gebet, das hinter einem Imam, der einer 
Bidʿa-Gruppe angehört, verrichtet wurde, muss wiederholt werden, denn die got-
tesdienstlichen Handlungen von Irrgängern werden nicht angenommen, wie in 
Hadithen erwähnt wird.] 

4. Um zum Arafat zu gehen, von Mekka am Tarwiya-Tag, also am achten Tag 
des Monats Dhul-hiddscha nach dem Morgengebet loszugehen. Man geht von 
Mekka nach Minā. 

5. Am Vortag von Arafa sowie in den Nächten des ersten, zweiten und dritten 
Festtages in Minā zu schlafen. Es ist nicht zwingend erforderlich, am dritten Tag 
und in der dritten Nacht in Minā zu bleiben. Siehe Punkt 1 von Kapitel 85. 

6. Um nach Arafat zu gehen, sich bei Minā nach Sonnenaufgang auf den Weg 
zu machen.  

7. In der Arafa-Nacht in Muzdalifa zu übernachten. Man geht von Arafat 
nach Muzdalifa und verrichtet dort zur Zeit des Nachtgebets unmittelbar hinter-
einander die Fard-Gebete des Abend- und Nachtgebets in Gemeinschaft. Dieje-
nigen, die das Abendgebet bei Arafat oder auf dem Weg verrichtet haben, müssen 
es in Muzdalifa zusammen mit dem Nachtgebet erneut verrichten, und zwar ent-
weder in Gemeinschaft oder alleine. 

8. Bei Muzdalifa nach Anbruch der Morgendämmerung die Waqfa durchzu-
führen. 

Man schläft in der Nacht in Muzdalifa und verrichtet bei Anbruch der Mor-
gendämmerung sofort das Morgengebet und vollzieht anschließend an dem 
Maschʿar al-harām genannten Ort die Waqfa (das Stehen), bis es hell wird. Vor 
dem Aufgehen der Sonne bricht man in Richtung Minā auf. Unterwegs soll man 
nicht an dem Tal anhalten, das „Muhassar“ genannt wird. Dies ist nämlich der 
Rastplatz der „Ashāb al-fīl“ („Leute des Elefanten“). Wenn man Minā erreicht, 
wirft man an dem „Dschamrat al-aqaba“ genannten Ort, der von der al-Khīf-
Moschee am weitesten entfernt liegt, mit dem Daumen und Zeigefinger der 
rechten Hand aus einer Entfernung von 2,5 m oder mehr auf den Boden der 
Mauer, die auf die Dschamra-Stelle verweist, sieben Steine in der Größe von Ki-
chererbsen. Wenn der Stein auf die Mauer fällt oder auf den Boden der Mauer 
fällt, nachdem er einen Menschen oder ein Tier getroffen hat, ist dies dschāʾiz. 
Auch wenn es erlaubt ist, dies bis zur Morgendämmerung des Folgetages zu ma-
chen, ist es sunna, dies vor dem Mittag dieses Tages zu tun. Dann kehrt man 
direkt ohne Rast von dort zurück und schächtet, falls man möchte, ein Tier. Denn 

– 515 –



es ist für einen Reisenden nicht wādschib, ein Tier zu opfern. Für die Pilger, die 
Reisende sind, ist es dann, wenn sie die Mufrid-Pilgerfahrt vollziehen, nicht 
wādschib, ein Opfertier darzubringen. Nach dem Opfern rasiert er seine Haare 
und verlässt den Ihrām. Diejenigen, die sich am ersten Festtag in Minā befinden, 
und alle anderen Pilger verrichten nicht das Festtagsgebet. Dann an diesem Tag 
oder dem folgenden Tag oder einen Tag danach kehrt man zurück nach Mekka 
und vollzieht in der Moschee die Absicht fassend die „Tawāf az-ziyāra“ (Be-
suchsumrundung). Sie wird auch „Tawāf al-ifāda“ genannt. Die Besuchs-Tawāf 
und das Rasieren bis nach Sonnenuntergang am dritten Festtag aufzuschieben 
ist makrūh und erfordert, ein Opfertier zu schächten. Lediglich anstelle des Be-
wusstlosen darf jemand anderes die Tawāf vollziehen. Bei der Besuchs-Tawāf 
macht man, falls man hierfür zuvor bereits das Saʿy vollzogen hat, nicht erneut 
den „Ramal“ und das „Saʿy“. Machte er dies nicht, ist es wādschib, das Saʿy zu 
vollziehen. Bei dieser Tawāf gibt es kein „Idtibā“, d. h. das Oberteil des Ihrām 
wird nicht von unterhalb der rechten Achsel über die linke Schulter geführt. 
Nach dem Tawāf-Gebet geht man nach Minā. Das Mittagsgebet wird in Mekka 
oder Minā verrichtet. Am zweiten Festtag wird nach dem Mittagsgebet in Minā 
eine Khutba verlesen. Nach der Khutba werden an drei unterschiedlichen Stellen 
jeweils sieben Steine geworfen. Es wird an derjenigen Stelle begonnen, die der 
al-Khīf-Moschee am nächsten ist. Am dritten Tag werden auf dieselbe Art jeweils 
sieben Steine geworfen, sodass es insgesamt 49 Steine sind. Es ist nicht dschāʾiz 
oder aber makrūh, diese vor dem Mittag zu werfen. Am dritten Tag verlässt man 
Minā, bevor die Sonne untergeht. Auch am vierten Tag in Minā zu bleiben und 
von der Morgendämmerung bis zum Sonnenuntergang zu einer beliebigen Zeit 
weitere 21 Steine zu werfen, ist mustahabb. Wenn man am vierten Tag bis zur 
Morgendämmerung in Minā bleibt, aber von dort aufbricht, ohne Steine geworfen 
zu haben, muss man ein Opfertier schächten. Nach dem Steinigen am ersten und 
zweiten Platz werden die Arme auf Schulterhöhe gehoben und die Handflächen 
gen Himmel oder in Gebetsrichtung gewendet und es werden Bittgebete gespro-
chen. Die siebzig Steine, die geworfen werden, werden in Muzdalifa oder auf 
dem Weg dorthin gesammelt. Es ist gestattet, auf einem Tier Steine zu werfen. 
Nach der „Tawāf as-sadar“ (Abschiedsumrundung) wird Zamzam-Wasser ge-
trunken. Die Schwelle der Kaabatür wird geküsst und die Brust sowie rechte 
Wange werden an die „Multazam“ genannte Stelle gestrichen. Dann hält man 
sich am Vorhang der Kaaba fest und rezitiert, was man kennt, und spricht Bitt-
gebete. Weinend verlässt man anschließend die Tür der Moschee. 

Minā liegt im Osten von Mekka, Muzdalifa im Osten von Minā und Arafat 
im Osten von Muzdalifa. Nach den zuletzt gebauten Asphaltstraßen beträgt nun 
die Entfernung zwischen Minā und Mekka 4,5 Kilometer, zwischen Minā und 
Muzdalifa 3,3 Kilometer, zwischen Muzdalifa und Arafat 5,4 Kilometer, zwischen 
Safā und Marwa 330 Meter und zwischen dem Bogen auf dem Safā-Hügel und 
der Kaaba 70 Meter. 

9. Bei Arafat vor der Waqfa die Ganzkörperwaschung vorzunehmen. 
10. Bei der letzten Rückkehr von Minā nach Mekka zuerst zum Abtah ge-

nannten Tal zu kommen und hier eine Weile zu bleiben. Danach geht man nach 
Mekka und bleibt dort, solange man will. 

11. Bei der Pilgerfahrt von Eltern, die nicht pflegebedürftig sind, sowie von 
Gläubigern und Bürgen Erlaubnis einzuholen, ist sunna. Wenn die Eltern bedürftig 
sind, ist es harām, ohne ihre Erlaubnis zu gehen. Hat er keine Mittel für den Le-
bensunterhalt hinterlassen, ist es auch harām, dass er ohne Erlaubnis seiner 
Ehefrau geht. Es ist mustahabb, die Stadt Mekka von der Tür „Muʿallā“ zu 
betreten und die Moschee vom Tor „Bab as-salām“ und tagsüber zu betreten. 

– 516 –



Wer eine Sunna-Handlung der Pilgerfahrt unterlässt, muss keine Strafe leisten, 
doch dies ist makrūh. Der Lohn der Pilgerfahrt verringert sich. Wenn der Arafa-
Tag auf einen Freitag fällt, erlangt man den Lohn von 70 Pilgerreisen. Dies wird 
unter dem Volk zwar als „al-Haddsch al-akbar“ bezeichnet, doch dies ist nicht 
richtig. 

Die Stadt Mekka befindet sich zwischen zwei gegenüberliegenden Bergen, 
die sich von Norden nach Süden erstrecken, und die Länge der Stadt betrug einst 
drei Kilometer und die Breite einen Kilometer. Die Häuser waren aus Mauerwerk 
und hatten drei oder vier Stockwerke. Im Zentrum der Stadt befindet sich die 
große Moschee, die „Haram al-Kaʿba“ oder „al-Masdschid al-Harām“ (al-Harām-
Moschee) genannt wird. Das Dach der al-Harām-Moschee ist offen. Wie in den 
Innenhöfen der Istanbuler Moscheen gibt es um den Hof herum drei Reihen von 
Kuppeln. Die Anzahl der Kuppeln beträgt insgesamt 500. Unter den Kuppeln 
befinden sich 462 Säulen, von denen 218 aus Marmor und rund sind und 224 aus 
dem „al-Hadschar asch-schamis“ genannten Stein gemeißelt und entweder sechs- 
oder achteckig und gelb sind. Die al-Harām-Moschee war wie ein Rechteck 
(mustatīl) und die Länge der Nordmauer betrug 164 Meter, der Südmauer 146 
Meter, der Ostmauer 106 Meter und der Westmauer 124 Meter. Die Wahhabiten 
haben im Jahre 1375/1955 alle vier Mauern verlängert. Sie haben auch Safā und 
Marwa in die Moschee integriert. Nunmehr sind es 160.000 m2. Die Länge der 
Moschee Hagia Sophia (Ayasofya) in Istanbul beträgt 77 Meter und die Breite 
72 Meter. Die Sultanahmet-Moschee (Blaue Moschee) weist eine Länge von 72 
Metern und eine Breite von 64 Metern auf. Die al-Harām-Moschee hat 19 Tore: 
in der Ostmauer vier, in der Westmauer 3, in der Nordmauer 5 und in der 
Südmauer 7. Sie hat sieben Minarette. Zur Zeit der Osmanen betrug die Entfer-
nung zwischen Mekka und dem Hafen von Dschidda 75 km, zwischen Medina 
und Dschidda 424 km und zwischen Medina und Badr 150 km. Der kürzeste Weg 
zwischen Mekka und Medina betrug 335 km. Der an der Küste verlaufende Weg, 
den unser Prophet für die Auswanderung (Hidschra) nahm, betrug 400 km. 
Mekka liegt 360 m über dem Meeresspiegel. Medina ist 160 km vom Meer entfernt. 
Dem Mörder, der in der al-Harām-Moschee Zuflucht sucht, wird nach der 
hanafītischen Rechtsschule keine Strafe gegeben, bis er die Moschee verlässt. 

Vor der Zeit von Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, waren die Mauern 
der al-Harām-Moschee nicht vorhanden. Um die Kaaba herum befand sich ein 
kleiner Platz, der von Häusern umgeben war. Der Kalif Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, ließ einen Teil der Häuser niederreißen und eine etwa einen 
Meter hohe Mauer um die Kaaba errichten, wodurch die al-Harām-Moschee ent-
stand. Die al-Harām-Moschee wurde zu unterschiedlichen Zeiten erneuert. Die 
letzte Form zusammen mit der elften Restaurierung der Kaaba wurde vom 17. 
osmanischen Sultan, Murad IV., möge Allah sich seiner erbarmen, im Jahre 
1045/1635 unternommen. Unter dem Vorwand der Vergrößerung reißen die Wah-
habiten jetzt diese historischen islamischen Werke nieder und zerstören sie und 
errichten an ihrer Stelle Dinge, die nur einen materiellen Wert haben. Sie sind 
gegenüber der Kaaba respektlos und bauen Gebäude und Hotels, die höher sind 
als die Kaaba. 

Die Kaaba ist ein würfelförmiger, aus Stein gebauter Raum in der Mitte der 
al-Harām-Moschee und 11,4 m hoch. Die nördliche Mauer ist 9,25 m, die südliche 
8,5, die östliche 13,5 und die westliche 13,3 m lang. In der Ecke zwischen der 
Ost- und Südmauer befindet sich in einer Höhe von mehr als einem Meter über 
dem Boden der Schwarze Stein (al-Hadschar al-aswad). Da Propheten und Pilger 
ihn küss(t)en, ist seine Oberfläche jetzt ziemlich konkav. Die Kaaba hat in ihrer 
Ostmauer eine Tür. Die Tür ist 1,88 m über dem Boden und besitzt eine Breite 

– 517 –



von 1,7 m und eine Höhe von 2,6 m. Die Innenseite ihrer Wände und der Boden 
sind mit farbigem Marmor bedeckt. Die minarettartige Wendeltreppe auf Höhe 
der Irak-Ecke (ar-Rukn al-irāqī) mit 27 Stufen, von denen sieben Stufen aus 
Marmor und die restlichen aus Holz sind, wurde von Sultan Mustafā II. erneuert. 
Rechts von der Tür gibt es eine Höhlung und drei Säulen, die sich bis zur Decke 
erstrecken. Die Außenwand der Kaaba ist mit einem schwarzen Seidenvorhang 
bedeckt. Der Vorhang der Tür besteht aus grünem Atlas. 

Der Zamzam-Brunnen befindet sich innerhalb der al-Harām-Moschee in 
einem Raum, der gegenüber von der Ecke des Schwarzen Steins liegt, 14,5 Meter 
von der Ecke entfernt ist und einen 1,9 Meter hohen Steinring hat. Der Durch-
messer beträgt 2,5 m und die Tiefe 30 m. Dieser Raum wurde auf Anordnung 
von Sultan Abdulhamid I., der in Istanbul die Beylerbey-Moschee bauen ließ, 
errichtet. Der Boden ist mit Marmor ausgelegt und fällt zu den Wänden hin ab. 
Am unteren Ende der Wände befinden sich Rinnen. Sie wurden derart meisterhaft 
konstruiert, dass kein Wasser in den Brunnen hineingelangt. Die Mündung des 
Brunnens liegt etwa eineinhalb Meter höher als dieses Niveau. Dieses schöne 
Kunstwerk, das ein wertvolles Relikt der Geschichte ist, wurde 1383/1963 abge-
rissen. Man senkte die Mündung des Brunnens und einige Meter um ihn herum 
einige Meter unter die Erde. 

Die vier Ecken der Kaaba werden jeweils „Rukn“ genannt. Die Ecke in Rich-
tung Syrien wird „ar-Rukn asch-schāmī“ genannt, die Ecke in Richtung Bagdad 
„ar-Rukn al-irāqī“, jene in Richtung Jemen „ar-Rukn al-yamānī“ und die vierte 
Ecke als „Rukn al-Hadschar al-aswad“ bezeichnet. 

Es ist mustahabb, nach jeder Tawāf Zamzam-Wasser zu trinken. Obwohl hun-
derttausende Pilger von diesem Wasser trinken, sich damit waschen und es in 
ihre Länder mitnehmen, wird das Wasser nicht aufgebraucht. Obwohl es heutzutage 
mit Motoren und großen Schläuchen Tag und Nacht abgepumpt wird, nimmt es 
kein Ende. 

Auf der Nordmauer der Kaaba gibt es eine goldene Wasserrinne. Die Fläche 
zwischen der kleinen, bogenförmigen Mauer gegenüber dieser Rinne und der 
Kaabawand wird „Khatīm“ genannt. Es ist notwendig, dass man bei der Tawāf 
außerhalb dieser Khatīm-Mauer läuft. 

Auf der Welt gibt es nur eine einzige Kaaba und diese befindet sich in der ge-
ehrten Stadt Mekka. Die Gläubigen besuchen die Stadt Mekka, um die Haddsch 
durchzuführen, und werden zu Pilgern (Hadschis), indem sie die von Allah, dem 
Erhabenen, gebotenen Riten vollziehen. Die Ungläubigen besuchen andere 
Länder und reisen an andere Orte. Diese werden nicht „Hadschis“ genannt. Die 
gottesdienstlichen Handlungen der Muslime und die irreligiösen Handlungen 
der Ungläubigen sind etwas anderes. 

Für diejenigen, die im Hill wohnen und Mekka ohne Ihrām betreten, wird es 
wādschib, die Haddsch oder die Umra zu vollziehen.  

Dass es erforderlich ist, im Anschluss an die Haddsch nach Medina zu gehen 
und das gesegnete Grab des Gesandten Allahs zu besuchen, steht im Buch Die 
edlen Gefährten auf der letzten Seite des Abschnitts „Die zwei Lieblinge der 
Muslime“. Die gesegnete Kammer unseres Propheten (Hudschrat as-saʿāda) be-
findet sich innerhalb der Moschee in der Nähe der Ostecke der Kiblamauer und 
verbleibt auf der linken Seite dessen, der in der Gebetsnische (Mihrāb) in Ge-
betsrichtung gewandt ist. Die Kanzel (Minbar) jedoch befindet sich auf der 
rechten Seite dieser Person. Der Bereich zwischen der Kammer und der Kanzel 
wird „ar-Rawda al-mutahhara“ genannt. Die gesegnete Kammer ist von zwei 
Mauern umgeben, die ineinander übergehen. In der Mitte der Decke der inneren 

– 518 –



Wand befindet sich ein Loch. Die Außenwand ist so hoch wie die Decke der 
Moschee und die grüne Kuppel darauf ist von Weitem sichtbar. Die Außenwände 
und das hohe Gitter draußen sind jeweils mit einem „Sitāra“ genannten Vorhang 
bedeckt. Niemand kann diese Mauern betreten, denn sie haben keine Türen. 
Auf Seite 384 des Buches Mir ʾāt-i Madīna heißt es, dass beim Bau der 
Prophetenmoschee diese 60 Ellen (Dhrāʿ) [25 m] breit und 70 Ellen [29 m] lang 
war. Als zwei Monate vor der Schlacht von Badr, das heißt, im Monat Radschab 
des zweiten Jahres nach der Hidschra, geboten wurde, die Gebetsrichtung in 
Richtung der Kaaba zu ändern, und infolgedessen die Tür von der Südmauer 
zur Nordmauer verlegt wurde, wurden die Länge und die Breite der Moschee 
auf jeweils 100 Ellen [42 m] ausgedehnt. Diese Tür wird „Bāb at-tawassul“ 
genannt. Während der Restauration unter Walīd ibn Abdulmalik und dem dritten 
abbasidischen Kalif Mahdī, möge Allah sich ihrer erbarmen, im Jahre 165/781 
wurde die Länge der Moschee auf 126 Meter und die Breite auf 76 Meter erweitert. 
Die Wahhabiten haben im Jahre 1375/1955 diese Moschee vergrößert, sodass 
ihre Länge nun 128 m und ihre Breite 91 m betrug. Sie haben die historischen 
Namen, die in der Prophetenmoschee verwendet wurden, entfernt und sie durch 
wahhabitische Bezeichnungen ausgetauscht. 

Die Prophetenmoschee besaß fünf Türen. Zwei davon waren in der Westmauer. 
Jene, die näher zur Kibla war, wird „Bāb as-salām“ genannt und jene näher zur 
Nordmauer wird „Bāb ar-rahma“ genannt. Auf der Kibla-Seite der Ostwand 
befand sich keine Tür. In der Ostwand befindet sich die Tür „Bāb al-Dschibrīl“, 
die dem Bāb ar-rahma gegenüberliegt. Siehe das Bild auf Seite 116 im Buch Der 
Weg der Ahlus-Sunna. 

Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Erst soll die Haddsch, die fard ist, vollzogen 
und danach Medina besucht werden. Es ist aber auch gestattet, Medina vorher 
zu besuchen. Wenn die freiwillige Haddsch vollzogen wird, begibt man sich zuerst 
in die Stadt, die auf dem Weg liegt. Wenn Medina betreten wird, sollte die einzige 
Absicht der Besuch des geehrten Grabes des Propheten, Friede sei mit ihm, sein. 
Ein Gebet in der Prophetenmoschee ist höher als tausend Gebete an anderen 
Orten. Dies gilt auch für gottesdienstliche Handlungen wie Fasten, Almosen, 
Gottgedenken und das Rezitieren des edlen Korans. Wenn Medina betreten 
wird, wird kein Ihrām angezogen. Was in Mekka im Ihrām verboten ist, ist in 
Medina nicht verboten. Ibn Taymiyya hat geäußert, dass Medina mit der Absicht 
des Grabbesuches nicht besucht werden dürfe, doch die Gelehrten der Ahlus-
Sunna haben darauf geantwortet. Imām Abul-Hasan Alī al-Subkī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, widerlegt [in seinen Büchern ar-Radd li-Ibn Taymiyya und 
Schifā as-siqām fī ziyārat khayr al-anām] die abwegigen Ansichten von Ibn Tay-
miyya mit starken Beweisen. Es ist auch Frauen gestattet, das Grab zu besuchen, 
wenn die Moschee nicht überfüllt ist und sie bedeckt sind.“ Die Schriften, in 
denen Imām as-Subkī und andere Gelehrte Ibn Taymiyya widerlegen, wurden 
in dem Buch Ulamā al-muslimīn auf Arabisch veröffentlicht. 

Im Marāqī al-falāh und seinem Superkommentar steht: „Wenn die Stadt 
Medina von Weitem gesehen wird, werden Segenswünsche und Friedensgrüße 
(Salāt und Salām) gesprochen. Dann wird gesprochen: ,Allāhumma hādhā haramu 
nabiyyika wa-mahbitu wahyika famnun alayya bid-dukhūli fīhi wadschʿalhu 
wiqāyatan lī minan-nār wa-amānan minal-adhāb wadschʿalnī minal-fāʾizīna bi-
schafāʿatil-Mustafā yawmal-maʾāb.‘ Bevor man die Stadt oder die Moschee betritt, 
wird die Ganzkörperwaschung vollzogen. Es wird schöner und alkoholfreier Duft 
aufgetragen. Dann wird neue, saubere Kleidung angezogen. Es wäre gut, die 
Stadt zu Fuß zu betreten. Nachdem das Gepäck abgestellt wurde, bedenkt man 
den hohen Wert und die Bedeutung dieser Orte und spricht mit gebeugtem Haupt 

– 519 –



und gebrochenem Herzen: ,Bismillāh wa-alā millati rasūlillāh‘, rezitiert den 80. 
Vers der Sure al-Isrā, der in der Nacht der Hidschra offenbart wurde, und die 
Salawāt, die im Gebet gelesen werden, sagt anschließend: ,Waghfir lī dhunūbī 
waftah lī abwāba rahmatika wa-fadlika‘ und betritt die Moschee. Entweder wird 
die Moschee vom Bāb as-salām oder vom Bāb al-Dschibrīl betreten und neben 
der Kanzel werden zwei Einheiten Tahiyyatul-masdschid-Gebet verrichtet. Die 
Säule der Kanzel soll sich in einer Linie mit der rechten Schulter der Person be-
finden. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte hier zu beten. Anschlie-
ßend verrichtet er ein Dankgebet mit zwei Einheiten. Nach dem Bittgebet steht 
er auf und begibt sich mit Anstand und in Demut zur Prophetenkammer. In Rich-
tung der Wand ,Muwādschahat as-saʿāda‘ und den Rücken in Gebetsrichtung 
gewandt steht er mit Anstand und in Demut in einer Entfernung von zwei Metern 
gegenüber dem Angesicht des Gesandten Allahs. Er macht sich bewusst, dass 
der Gesandte Allahs ihn sieht, seinen Gruß und seine Bittgebete vernimmt und 
antwortet und Āmīn dazu sagt. Er spricht das im Buch erwähnte lange Bittgebet, 
das mit ,As-salāmu alayka yā Sayyidī yā Rasūlallāh...‘ beginnt. Dann richtet er 
die Grüße derer aus, die ihn darum baten, den Gruß weiterzuleiten. Anschließend 
spricht er Salawāt und die Bittgebete, die er will. Danach geht er einen halben 
Meter nach rechts und grüßt den ehrwürdigen Abū Bakr, indem er das im Buch 
erwähnte lange Bittgebet spricht, das mit ,As-salāmu alayka yā khalīfata rasūlil-
lāh...‘ beginnt. Daraufhin geht er einen weiteren halben Meter nach rechts und 
grüßt den ehrwürdigen Umar, indem er das im Buch erwähnte lange Bittgebet 
spricht. Dann spricht er für sich, seine Eltern und all jene, die um eine Duʿā 
baten, und für sämtliche Muslime Bittgebete. Dann kommt er wieder zurück, 
gegenüber vom gesegneten Gesicht des Gesandten Allahs, und liest die im Buch 
erwähnte Duʿā und spricht die Bittgebete, die er möchte. Danach kommt er zur 
Säule, an die sich der ehrwürdige Abū Lubāba festgebunden hatte und Reue 
empfand. Hier und in der Rawda mutahhara verrichtet er Nāfila- und Nachhol-
gebete. Er vollzieht die Tawba und spricht Bittgebete. Er sollte auch, wann er 
möchte, die Qubā-Moschee und die Qiblatayn-Moschee, die Märtyrer von Uhud, 
die Gräber auf dem Friedhof al-Baqīʿ und viele andere bekannte, gesegnete Orte 
besuchen.“ 

Ibn Qayyim sagt: „Bittgebete werden gesprochen, indem man dem Grab des 
Gesandten Allahs den Rücken zuwendet. Dies ist auch Abū Hanīfas Ansicht.“ 
Dass auch Ālūsī dies in seinem Tafsir schreibt, steht im Buch ad-Durar as-sa-
niyya geschrieben. Dabei haben alle Gelehrten der Ahlus-Sunna geschrieben, 
dass Bittgebete dem gesegneten Grab zugewandt, mit dem Rücken zur Kibla-
Wand, gesprochen werden. Selbst der Sohn Ālūsīs, Nuʿmān, war, obwohl er sich 
auf dem Weg von Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim befand, in dieser Frage einsichtig 
und konnte diese Wahrheit nicht bedecken und schrieb in seinem al-Ghāliyya: 
„Nachdem in der Moschee zwei Gebetseinheiten verrichtet wurden, kommt man 
zur Grabkammer und wendet sich seinem gesegneten Gesicht zu. Er steht in der 
Gegenwart des Propheten mit Anstand und in Demut, wie es zu seinen Lebzeiten 
der Fall war. Dann spricht er Segenswünsche und Friedensgrüße und Bittgebete, 
die im Islam überliefert sind. Denn der Gesandte Allahs ist auch in seinem Grab 
lebendig. Die Mehrheit der Gelehrten sagten, dass es sunna ist, einzig für den 
Besuch des Prophetengrabes aus der Ferne zu kommen. In einem Hadith heißt 
es: ,Wer kommt, um mich zu besuchen, und nichts anderes tut als diesen Besuch, 
der hat am Jüngsten Tag an mir das Anrecht, dass ich für ihn Fürsprache einlege‘, 
und: ,Wer mich grüßt, den grüße ich zurück‘.“ 

Abdulhaqq ad-Dahlawī schreibt in seinem Buch Dschadhb al-qulūb auf Per-
sisch: „Beim Bau der Prophetenmoschee wurden für Āʾischa und Sawda, möge 

– 520 –



Allah mit ihnen zufrieden sein, jeweils ein Zimmer errichtet. Dann wurde jedes 
weitere Mal, wenn er heiratete, ein weiteres Zimmer errichtet, sodass die Anzahl 
der Zimmer insgesamt neun betrug. Die Zimmer waren gemäß dem arabischen 
Brauch aus Dattelzweigen und ihre Decken waren mit Haarfilz bedeckt. An den 
Türen waren nur Vorhänge angebracht. Die Zimmer lagen im Südosten und Nor-
den der Moschee. Es gab auch solche, die aus Lehmziegel (Adobe) gebaut waren. 
Die Türen der meisten Zimmer öffneten sich in Richtung Moschee. Die Decke 
war eine Handspanne höher als die Größe einer mittelgroßen Person. Zwischen 
den Räumen der ehrwürdigen Fātima und der ehrwürdigen Āʾischa gab es eine 
Tür. Einige Tage vor seinem Ableben ließ der Gesandte von den Zimmern der 
Prophetengefährten mit Ausnahme von Abū Bakr diejenigen Türen schließen, 
die sich in die Moschee öffneten. 

Der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, vergrößerte die 
Moschee im 17. Jahr nach der Hidschra im Norden und Westen. Da sich die 
Räume der reinen Frauen des Gesandten Allahs dort befanden, ließ er die östliche 
Seite nicht erweitern. Infolge der Vergrößerung betrug die Entfernung zwischen 
Nord und Süd 140 Ellen [70 m] und zwischen Ost und West 120 Ellen. Er sagte: 
,Hätte ich nicht den Befehl vernommen: ,Meine Moschee muss vergrößert werden‘, 
hätte ich die Moschee nicht vergrößert.‘ Er ließ die neuen Wände wie die alten 
aus Lehmziegel und Dattelpalmen errichten. Der ehrwürdige Abbās schenkte 
sein eigenes Zimmer, das an der Westmauer lag. Dieses Zimmer und die Hälfte 
des angrenzenden Hauses, die von Dschaʿfar at-Tayyār gekauft wurde, wurden 
der Moschee hinzugefügt. Währenddessen restaurierte der ehrwürdige Umar die 
Prophetenkammer mit Lehmziegel. Der ehrwürdige Uthmān, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, ließ diese sowie die Nordmauer im Jahre 30 nach der Hidschra 
niederreißen und erweitern. Die neuen Mauern und Säulen wurden aus Stein 
gemacht und die Decke aus Teakholz. In einem von Abū Hurayra überlieferten 
Hadith heißt es: ,Wenn sie meine Moschee bis zu der jemenitischen Stadt Sanʿa 
ausweiten würden, so würde all dies meine Moschee sein.‘ 

Der Kalif Walīd befahl im Jahre 88 nach der Hidschra dem Gouverneur von 
Medina, Umar ibn Abdulʿazīz, die vier Mauern niederzureißen und die Räume 
der reinen Gemahlinnen an der Ostseite in die Moschee zu integrieren. Die vier 
Mauern der gesegneten Grabkammer unseres Propheten wurden abgerissen und 
mit gemeißelten Steinen aus dem Fundament wieder aufgebaut. Als das Fundament 
ausgehoben wurde, sah man den einen Fuß des ehrwürdigen Umar. Er war in 
keinster Weise verwest. Es wurde eine zweite Mauer um die Grabkammer gezogen. 
Sie hatte keine einzige Tür. Die Decke der Grabkammer war infolgedessen einen 
halben Meter höher als die Moschee. Die Länge der Moschee betrug nunmehr 
200 Ellen und die Breite 160 Ellen. Vierzig Handwerker wurden aus dem oströ-
mischen Reich geholt und die Wände, die Säulen und die Decke wurden mit 
Gold verziert. Er ließ das erste Mal eine Gebetsnische und vier Minarette errichten. 
Die Arbeiten hielten drei Jahre an. Der abbasidische Kalif Mahdī erweiterte im 
Jahre 161 die Moschee, indem er zehn Säulen nur auf der Nordseite errichtete. 
Der Kalif Maʾmūn erweiterte die Moschee im Jahre 202/807 erneut ein wenig. 
Im Jahre 550 ließ Dschamāluddīn al-Isfahānī um die zweite Mauer herum ein 
Gitter aus Sandelholz errichten. Dieses gesegnete Gitter wird ,Schabakat as-
saʿāda‘ (,Gitter der Glückseligkeit‘) genannt. Im selben Jahr wurde ein weißer 
Seidenvorhang, der aus Ägypten geschickt wurde und auf dem die Sure Yasīn 
mit roter Seidenstickerei geschrieben war, um dieses Gitter herum aufgehängt. 
Dieser Vorhang wird ,Sitāra‘ genannt. Der turkmenische Sultan von Ägypten, 
Sayfuddīn Sālih Qlawūn, möge Allah sich seiner erbarmen, ließ im Jahre 678/1279 
zum ersten Mal die heutige ,Grüne Kuppel‘ (al-Qubba al-khadrā) über der ge-

– 521 –



segneten Grabkammer errichten und sie mit Blei überziehen. Das heutige Gebäude 
der Moschee wurde vom tscherkessischen Sultan in Ägypten namens Aschraf 
Qaytbay, möge Allah sich seiner erbarmen, im Jahre 888/1483 erbaut und von 
den Osmanen restauriert und verziert.“ Hier endet die Übersetzung aus dem 
Dschadhb al-qulūb. 

In einer Verkündigung des in der pakistanischen Stadt Mirpur befindlichen 
Zentrums ad-Daʿwa al-islāmiyya al-ālamiyya, die im Jahre 1398/1978 an die ge-
samten muslimischen Länder gesandt wurde, heißt es: Der Aufsatz eines 
Wahhabiten namens Saʿd al-Haramayn in der Schaʿbān-Ausgabe der in Saudi-
Arabien veröffentlichten Zeitschrift ad-Daʿwa vom Jahre 1397/1977, in welchem 
er fordert, dass die Grüne Kuppel niedergerissen werden soll, wurde von unserem 
Zentrum ad-Daʿwa al-islāmiyya al-ālamiyya mit Abscheu empfangen. Unsere 
Mitglieder versammelten sich in der pakistanischen Stadt Mirpur, um gegen diese 
Schrift zu protestieren. Allāma Muhammad Baschīr, möge Allah sich seiner er-
barmen, war der Vorsitzende. Die Worte der Redner, die unter vielen Zuhörern 
sprachen, lassen sich wie folgt zusammenfassen: 

Die Grüne Kuppel ist der Augapfel aller Muslime. Die Muslime erachten den 
Besuch dieser gesegneten Kammer als ein Grund für ihre Erlösung, denn unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer mein Grab besucht, für den wird meine 
Fürsprache wādschib.“ Diese äußerst widerwärtige Schrift Saʿd al-Haramayns 
ist nichts anderes als große Zwietracht und eine geheime Falle des Islamfeindes. 
Kann ein Muslim solche Gedanken hegen? Kann er Vorreiter in der Vernichtung 
eines der Zeichen des Islams sein? Bei Allah, niemals! Wir glauben, dass hinter 
dieser hässlichen Schrift heimliche Hände und jüdische Kräfte stecken. Es besteht 
keinerlei Zweifel daran, dass das Entfernen der gesegneten Leichname der edlen 
Gefährten aus ihren Gräbern sowie das Entfernen des Leichnams von Abdullāh, 
dem Vaters des Gesandten Allahs, aus seinem Grabe dazu ermutigt hat, den wi-
derwärtigen Wunsch zu hegen, die Grüne Kuppel zu zerstören. Diese widerwärtige 
Schrift ebnet den Weg für eine große Zwietracht und in ihr liegt nicht der geringste 
Nutzen. Die saudische Regierung muss Stellung nehmen, wie es möglich sein 
konnte, dass eine solche Schrift veröffentlicht wird, welche die Muslime, deren 
Herzen mit der Liebe zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und zur Grünen 
Kuppel erfüllt sind, verletzt. Zweifellos lieben die Muslime die Araber, weil sie 
den geehrten Haramayn [also Mekka und Medina] und der Grünen Kuppel 
dienen. Wenn die Araber diese gesegneten Stätten nicht respektieren, wird dann 
die Liebe zu ihnen in den Herzen der Muslime bleiben? Wir appellieren an sämt-
liche Muslime auf der ganzen Welt, die Regierung Saudi-Arabiens über die Ve-
hemenz des Leids, das durch dieses hässliche Spiel verursacht wurde, zu informieren 
und sich dafür einzusetzen, dass diese schlimme List ein Ende findet. 

Das arabische Original des obigen Aufrufs ist an das Ende des Buches al-
Madāridsch as-saniyya, Auflage von 1978, angefügt. 

Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über die Pilgerfahrt: „Der Arme, 
der zur Haddsch geht, verrichtet freiwillige gottesdienstliche Handlungen, bis er 
nach Mekka geht. Er bekommt den Lohn der Nāfila. Wenn er die Stadt Mekka 
betritt, wird es fard für ihn, die Haddsch zu vollziehen. Wenn er reich ist, erhält 
er den Lohn der Fard, sobald er sein Heimatland für die Haddsch verlässt. Der 
Lohn der Fard ist viel höher als der Lohn der Nāfila. Wenn der Arme sich von 
seiner Heimat nach dem Anlegen des Ihrām aufmacht, erlangt er unterwegs den 
Lohn der Fard und erreicht somit den Lohn des Reichen. Jemand, dessen Eltern 
nicht auf ihn angewiesen sind, darf ohne ihre Erlaubnis die Pilgerfahrt, die fard 
ist, vollziehen. [Doch er darf ohne Erlaubnis keine freiwillige Pilgerfahrt durch-
führen. Moscheen zu errichten, Korankurse zu organisieren und alles andere, 

– 522 –



was dem Islam nützt, bringt mehr Lohn als eine freiwillige Haddsch oder Umra. 
Wenn beim Verrichten einer freiwilligen Haddsch oder Umra das ausgegebene 
Geld den bedürftigen Muslimen zukommt, ist das Vollziehen einer freiwilligen 
Haddsch oder Umra besser als im eigenen Land Almosen zu geben. Denn auf 
diese Weise wird die gottesdienstliche Handlung sowohl mit Vermögen als auch 
mit dem Körper verrichtet. Im 26. Brief des Buches Maqāmāt-i Mazhariyya heißt 
es: „Es ist erforderlich, bei der Haddsch eine Fard oder ein Wādschib nicht ohne 
legitime Entschuldigung zu unterlassen und kein Harām oder Makrūh zu begehen. 
Ansonsten bringt die freiwillige Haddsch oder Umra keinen Lohn ein, sondern 
ist eine Sünde.“ Siehe im ersten Abschnitt das Ende von Kapitel 74, den Teil 
über die Zakāt im 46. Kapitel sowie die Briefe 29, 123 und 124 im Maktūbāt.] 
Als Soldat oder mit Schriften und Propaganda dem Islam zu dienen, ist ver-
dienstvoller als die freiwillige Haddsch und Umra. Für jemanden, der nicht auf 
diese Weise Dschihad führt, ist es verdienstvoller, in der Heimat arme, bedürftige 
und rechtschaffene Menschen oder Sayyids und jene, die das Wissen der Ahlus-
Sunna verbreiten, finanziell zu unterstützen, statt freiwillige Pilgerreisen durch-
zuführen, Moscheen zu errichten, Korankurse zu eröffnen und ähnliche Dienste 
zu leisten.“ 

 
Der erhabene Allah lobt an vielen Stellen im Koran, das Wissen, 
In vielen Hadithen wird befohlen, das Erlernen von Wissen. 
Der größte Feind des Islams, ist gewiss die Unwissenheit, 
Denn die Unwissenheit führt, zu elender Verdorbenheit. 

 
Der Prophet sagte: „An wissenslosen Orten verschwindet der Islam“, 
Lieb sie also, die Naturwissenschaften und das Wissen, wenn du aufrichtig liebst den Islam.     
Im Hadith wird gesagt, dass das Paradies unter dem Schatten der Schwerter ist, 
Für die Atomkraft und das Strahlflugzeug ist dies ein klarer Befehl, dass dir das bewusst ist.  

 
Eine Schande ist sie für den Islam, die Unwissenheit, 
Schaden tut sie den Menschen, die Unwissenheit.     
Weder ist geblieben das Wissen, noch die Tugendhaftigkeit, 
Wie ein Albtraum stürzt er den Islam ein, diese Bösartigkeit. 

 
O mein größter Feind, dich gilt es als Erstes hinzurichten, 
Denn deinetwegen würden uns, die Ungläubigen sonst vernichten.  
O Menschen, wacht auf! Eure Unwissenheit bringt euch um,  
Wer dem Islam folgt, wird schon abgestempelt als dumm.   

 
Vor dem Erhabenen solltest du, zumindest Scham haben, 
Den Islam loslassen und dich selbst in die Erde eingraben.   
Jedoch werden auch diese Worte, keine Wirkung haben, 
Wissen ist notwendig, um Scham vor dem Erhabenen zu haben. 

 

 

– 523 –



85 — DIE GESEGNETEN NÄCHTE 
Die gesegneten (mubārak) Nächte sind jene Nächte, die vom Islam einen 

Wert beigemessen bekommen. Da Allah, der Erhabene, sehr barmherzig mit 
Seinen Dienern ist, hat Er einigen Nächten einen besonderen Wert beigemessen 
und mitgeteilt, dass Er die Reue und Bittgebete in diesen Nächten akzeptieren 
wird. Er machte diese Nächte zu Anlässen, damit Seine Diener viele gottesdienst-
liche Handlungen verrichten, viele Bittgebete sprechen und Reue empfinden. 
Der besonderen Nacht wird der Name des Folgetages gegeben. Es handelt sich 
um die Zeitspanne zwischen der Zeit des Mittagsgebetes am Vortag bis zur Mor-
gendämmerung dieser Nacht. Doch mit der Arafa-Nacht und den Nächten der 
drei Opferfesttage verhält es sich anders. Diese vier Nächte sind die Nächte, die 
auf diese Tage folgen. Diese Nächte sollen belebt [also auf eine Weise, mit der 
Allah, der Erhabene, zufrieden ist, verbracht] werden (Ihyā), d. h. in ihnen sollen 
Nachholgebete verrichtet, der edle Koran rezitiert, Bittgebete gesprochen, Reue 
empfunden, Almosen gegeben und Muslime erfreut werden und der Lohn dieser 
Taten soll auch den Verstorbenen gewidmet werden. Diesen Nächten muss 
Respekt entgegengebracht werden. Respekt zu erweisen geschieht dadurch, keine 
Sünden zu begehen. 

Im Buch Riyād an-nāsihīn heißt es auf Seite 172: „Imām an-Nawawī schreibt 
in seinem Buch al-Adhkār: ,Von den zwölf Teilen der Nacht einen Teil [etwa 
eine Stunde] zu beleben bedeutet, die gesamte Nacht zu beleben. Dies gilt für 
Sommer- und Winternächte gleichermaßen.‘ [Ibn Ābidīn schreibt darüber im 
ersten Band auf Seite 461 und im dritten Band auf Seite 289.] Im Haqāʾiq al-
manzūma heißt es: ,In den Fiqh-Büchern meint ,Stunde‘ eine gewisse Zeitspanne.‘ 
Imām an-Nawawī ist ein Mudschtahid der schāfiʿītischen Rechtsschule. Es ist 
auch für die Hanafīten angemessen, die Nächte auf diese Art zu beleben.“ 

DIE MUSLIME HABEN ZEHN GESEGNETE NÄCHTE: 
1. DIE QADR-NACHT: Diese Nacht befindet sich im Monat Ramadan. Imām 

asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass es sich sehr häufig 
um die 17. Nacht handelt, und Imām Abū Hanīfa, dass es sehr häufig die 27. 
Nacht ist. Es wurde gesagt, dass sie zwischen der 20. und 30. Nacht gesucht werden 
solle. Sie ist die wertvollste Nacht, die im edlen Koran gelobt wird. Der edle 
Koran begann in dieser Nacht dem Gesandten Allahs offenbart zu werden. 

2. DIE ARAFA-NACHT: Dies ist die Nacht zwischen dem Arafa-Tag und 
dem ersten Tag des Opferfestes, also die Nacht zwischen dem neunten und 
zehnten Tag des Monats Dhul-hiddscha. Auf Seite 531 steht, dass es sehr ver-
dienstvoll ist, am Arafa-Tag 1000 Mal die Sure al-Ikhlās zu lesen. 

3. DIE NACHT DES RAMADANFESTES: Sie ist die Nacht zwischen dem 
letzten Tag des Ramadans und dem ersten Tag des Ramadanfestes (Īd al-fitr). 

4. DIE NÄCHTE DES OPFERFESTES: Diese sind die Nächte, die auf den 
ersten, zweiten und dritten Tag des Opferfestes (Īd al-adhā) folgen. Diese drei 
Tage werden „Ayyām an-nahr“ genannt. 

5. DIE MAWLID-NACHT: Sie ist die Nacht zwischen dem elften und zwölften 
Tag des Monats Rabīʿul-awwal. Es handelt sich um die Nacht, in der der letzte 
und höchste Prophet Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, der für die gesamte 
Menschheit auf der Welt als Prophet gesandt wurde, geboren ist. Es heißt, dass 
er im Jahre 571 n. Chr. geboren wurde. Diese Nacht ist nach der Nacht von Qadr 
die wertvollste Nacht. In dieser Nacht wird jenen, die sich über seine Geburt 
freuen, vergeben. In dieser Nacht die Zustände und Wunder, die sich zur Zeit 
der Geburt des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ereigneten, zu lesen, an-

– 524 –



zuhören und zu lernen, ist sehr verdienstvoll. Er selbst berichtete auch von diesen. 
Die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, pflegten sich in dieser 
Nacht an einem Ort zu versammeln, darüber zu lesen und zu erzählen. [Siehe 
Kapitel 95 im ersten Abschnitt sowie die Mitte von Kapitel 17 im zweiten Ab-
schnitt.] 

6. DIE BARĀʾA-NACHT: Dies ist die 15. Nacht des Monats Schaʿbān, also 
die Nacht zwischen dem 14. und 15. Tag. Allah, der Erhabene, hat in der Ure-
wigkeit, bevor Er irgendetwas erschaffen hat, alles vorherbestimmt und gewollt. 
Alles davon, was im Laufe eines Jahres geschehen wird, teilt Er in dieser Nacht 
den Engeln mit. Der edle Koran wurde in dieser Nacht zur wohlbewahrten Tafel 
(al-Lawh al-mahfūz) niedergesandt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
verrichtete in dieser Nacht viele gottesdienstliche Handlungen und sprach viele 
Bittgebete. 

7. DIE MIʿRĀDSCH-NACHT: Dies ist die 27. Nacht des Monats Radschab. 
„Miʿrādsch“ bedeutet wörtlich Leiter. Sie ist die Nacht, in welcher der Gesandte 
Allahs in die Himmel emporgehoben und an unbekannte Orte gebracht wurde.  

Die Bevölkerung von Mekka nahm den Glauben nicht an und bereitete den 
Muslimen große Schwierigkeiten. Sie hatten damit begonnen, die Muslime zu 
foltern, und gingen in dieser Sache sehr weit. Der Gesandte Allahs war sehr be-
kümmert. Ein Jahr vor der Hidschra war er 52 Jahre alt. Er nahm Zayd ibn 
Hāritha mit und ging nach Ta’if. Einen Monat lang predigte er zur Bevölkerung 
von Ta’if, doch niemand nahm den Glauben an. Sie verspotteten ihn, fügten ihm 
Leid zu und buhten ihn aus. Die Kinder warfen mit Steinen nach ihm. Als er 
hoffnungslos, traurig und erschöpft zurückkehrte, erlitt er an seinen gesegneten 
Beinen Verletzungen. Zayds Kopf wiederum war mit Blut bedeckt. Zu einer 
Stunde, in der es sehr heiß war, setzten sie sich völlig erschöpft am Straßenrand 
hin. Die Eigentümer des dortigen Weinbergs, die zwei reichen Brüder Utba ibn 
Rabīʿa und Schayba ibn Rabīʿa, sandten mit ihrem Sklaven Addās jeweils eine 
Weintraubenrebe. 

Der Gesandte Allahs sprach vor dem Verzehr der Trauben die Basmala. 
Addās, möge Allah mit ihm zufrieden sein, war zu der Zeit Christ. Als er dies 
vernahm, war er verwundert und sagte: „Seit Jahren bin ich nun hier und habe 
von niemanden ein solches Wort vernommen. Was sind das für Worte?“ 

Der Gesandte Allahs fragte: „Woher stammst du?“  
Addās sagte: „Ich bin aus Ninive.“ 
Der Gesandte Allahs entgegnete: „Dann bist du aus dem Heimatort von 

Yūnus, Friede sei mit ihm.“ 
Addās sagte: „Woher kennst du Yūnus? Niemand kennt ihn hier.“  
Der Gesandte Allahs erwiderte: „Er ist mein Bruder. Er war wie ich ein Pro-

phet.“  
Addās sagte: „Der Besitzer dieses schönen Antlitzes und dieser süßen Worte 

kann kein Lügner sein. Ich glaube daran, dass du der Gesandte Allahs bist!“ 
Somit nahm er den Islam an. Er sagte: „O Gesandter Allahs! Seit Jahren diene 
ich diesen Tyrannen und Lügnern. Sie rauben jedem ihr Recht und betrügen 
jeden, sie haben nichts Gutes an sich. Sie nehmen jede Schandtat in Kauf, um 
Weltliches anzusammeln und ihre Begierden zu erfüllen. Ich verabscheue sie. 
Ich wünsche, mit Euch gemeinsam zu gehen, damit beehrt zu werden, Euch zu 
dienen, zur Zielscheibe der Respektlosigkeiten von ignoranten und törichten 
Personen zu sein, und mich aufzuopfern, um Euren gesegneten Körper zu be-
schützen.“ 

– 525 –



Der Gesandte Allahs lächelte und sagte: „Bleib jetzt erst einmal bei deinen 
Herren! Nach kurzer Zeit wirst du meinen Namen überall hören. Komme dann 
zu mir.“ Sie ruhten sich eine Weile aus und wuschen ihre Wunden und wischten 
sich das Blut ab. Sie machten sich auf den Weg nach Mekka. In der Dunkelheit 
betraten sie die Stadt, doch überall befanden sich Feinde und es gab keinen Ort, 
an den sie gehen konnten. [Einige Monate in Mekka vergingen äußerst in Be-
drängnis.] In jener Nacht [also in der 27. Nacht des Monats Radschab] kam er 
zum Haus von Umm Hānī, der Tochter seines Onkels Abū Tālib, im Abū Tālib-
Viertel. Umm Hānī hatte zu der Zeit den Glauben noch nicht angenommen. 
„Wer ist da?“, fragte sie. 

Der Gesandte Allahs antwortete: „Ich bin Muhammad, der Sohn deines 
Onkels. Wenn du akzeptierst, will ich dein Gast sein.“ 

Umm Hānī, möge Allah mit ihr zufrieden sein, entgegnete: „Geopfert soll je-
mand einem solchen Gast wie dir sein, der die Wahrheit spricht, vertrauenswürdig, 
edel und ehrenhaft ist. Doch hättest Du mir vorher mitgeteilt, dass Du zu Besuch 
kommen wirst, hätte ich etwas zubereitet. Jetzt habe ich nichts zu Essen.“ 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Ich will weder essen noch 
trinken. Nichts davon begehre ich. Es genügt mir ein Platz, damit ich meinen 
Herrn anbeten und Ihn anflehen kann.“ 

Umm Hānī nahm den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, mit ins Haus 
und gab ihm eine Matte, eine Schüssel und einen Krug. Für die Araber galt es 
als die ehrenvollste Aufgabe, den Gast zu bewirten und ihn vor Feinden zu schüt-
zen. Kam ein Gast in einem Haus zu Schaden, war dies eine große Schande für 
den Hausbesitzer. Umm Hānī überlegte. Sie dachte sich: „Er hat viele Feinde in 
Mekka und es gibt sogar welche, die ihn umbringen möchten. Am besten wache 
ich bis zum Morgen über ihn, um meine Ehre zu wahren.“ Sie nahm das Schwert 
ihres Vaters und begann, um das Haus herumzugehen. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wurde an diesem Tag sehr verletzt. 
Er nahm die Gebetswaschung vor und begann, zu seinem Herrn zu flehen und 
um Vergebung zu bitten, und betete dafür, dass die Diener den Glauben annehmen 
und die ewige Glückseligkeit erlangen. Er war sehr erschöpft, hungrig und traurig. 
Er legte sich auf die Matte und schlief ein. 

In dem Moment sprach Allah, der Erhabene, zu Dschibrīl, Friede sei mit ihm: 
„Ich habe Meinen geliebten Propheten sehr traurig werden lassen. Ich habe 

seinen gesegneten Körper und sein zartes Herz sehr verletzt. In diesem Zustand 
fleht er wieder Mich an. Er denkt an nichts anderes als an Mich. So gehe und 
bringe Meinen Geliebten! Zeige ihm Mein Paradies und Meine Hölle. Lass ihn 
die Gaben sehen, die Ich für ihn und jene, die ihn lieben, vorbereitet habe, sowie 
die Strafen, die Ich für jene bereithalte, die nicht an ihn glauben und ihn mit 
ihren Worten, Schriften und Taten kränken. Ich werde ihn trösten. Die Wunden 
seines zarten Herzens werde Ich heilen.“ Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kam in 
einem Moment zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Er sah den Gesandten 
Allahs friedlich schlafen und konnte es nicht übers Herz bringen, ihn zu wecken. 
Dschibrīl, Friede sei mit ihm, war in Menschengestalt. Er küsste die Unterseite 
des gesegneten Fußes des Propheten. Auf diese Weise weckte er den Gesandten 
Allahs, der Dschibrīl, Friede sei mit ihm, sofort erkannte. Er sagte: „O mein 
Bruder Dschibrīl! Warum bist du so unzeitig gekommen? Habe ich etwa einen 
Fehler begangen und meinen Herrn erzürnt? Bringst du mir eine bittere Nach-
richt?“, und war sehr besorgt darüber, dass sein Herr zornig sein könnte. 

Dschibrīl, Friede sei mit ihm, sprach: „O Höchstes aller Geschöpfe! O Geliebter 
des Schöpfers! O ehrwürdiger Prophet, Meister der Propheten, Quelle des Guten 

– 526 –



und der Überlegenheit! Dein Herr grüßt dich und beschert dir eine Gabe, die Er 
keinem Propheten, keinem Seiner Geschöpfe zuvor zuteilwerden ließ. Er lädt 
dich zu sich ein. Steh bitte auf und lass uns gehen.“ Sie kamen sodann neben die 
Kaaba. Da kam jemand und öffnete die Brust des Gesandten Allahs. Er entnahm 
sein Herz, wusch es mit Zamzam-Wasser und platzierte es anschließend wieder 
an seine Stelle. Dann stiegen sie auf das „Burāq“ genannte weiße Tier, das aus 
dem Paradies kam, und sie reisten in einem Moment zur al-Aqsā-Moschee in 
Quds (Jerusalem). Dschibrīl, Friede sei mit ihm, durchstach den Felsen mit seinem 
Finger und band dort Burāq an. Die Seelen einiger der vergangenen Propheten 
befanden sich in Menschengestalt dort. Es wurde den Propheten Ādam, Nūh 
und Ibrāhīm der Reihe nach angeboten, für das Gemeinschaftsgebet Imam zu 
sein. Doch keiner von ihnen akzeptierte es. Sie brachten ihre Entschuldigung 
vor und sagten, sie seien unvollkommen dafür. Dschibrīl, Friede sei mit ihm, 
führte anschließend den Geliebten Allahs nach vorne und sagte: „Niemand kann 
in deiner Anwesenheit Imam sein.“ Nach dem Gebet verließen sie die Moschee 
und durchschritten mit einer unbekannten Leiter in einem einzigen Moment die 
sieben Himmelsstufen. In jedem Himmel sah er einen großen Propheten. Dschibrīl, 
Friede sei mit ihm, blieb beim Sidra-Baum stehen und sagte: „Wenn ich auch 
nur eine Haaresbreite voranschreite, werde ich verbrennen und zunichte gehen. 
Der „Sidrat al-muntahā“ (Baum der äußersten Grenze) ist ein großer Baum, der 
sich im sechsten Himmel befindet. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sah 
unzählige Dinge wie das Paradies und die Hölle, durchschritt auf der „Rafraf“ 
genannten dünnen Paradiesmatte den Fußstuhl (Kursī), den Thron (al-Arschul-
aʿlā) und die Welten der Seelen und gelangte auf unbekannte, unverständliche 
und unbeschreibliche Weise zu jenen Höhen, die Allah, der Erhabene, für ihn 
wünschte. Dann, unabhängig von Ort, Zeit, Richtung und Modalitäten sah er 
Allah, den Erhabenen. Ohne Augen, Ohren, Mittel und Umfeld sprach er mit 
seinem Herrn. Er erlangte Gaben, die kein Geschöpf verstehen und kennen kann, 
und kehrte in einem Moment zurück nach Quds und von dort nach Mekka zum 
Haus von Umm Hānī. Der Platz, auf dem er lag, war noch nicht abgekühlt und 
das Wasser der Gebetswaschung in der Schale hatte noch nicht aufgehört, sich 
zu bewegen. Umm Hānī, möge Allah mit ihr zufrieden sein, die draußen umherging, 
war eingeschlummert und hatte nichts mitbekommen. Auf dem Weg von Quds 
nach Mekka begegnete er einer Karawane der Quraisch. Ein Kamel aus der Ka-
rawane erschrak und fiel hin. 

Als der Morgen anbrach, kam der Gesandte Allahs zur Kaaba und berichtete 
von seiner Himmelfahrt (Miʿrādsch). Die Ungläubigen machten sich über ihn 
lustig und sagten, er habe den Verstand verloren und sei völlig verrückt geworden. 
Diejenigen, die die Absicht hatten, den Islam anzunehmen, änderten ihre Meinung. 
Einige von ihnen kamen voller Freude zum Haus von Abū Bakr, denn sie wussten, 
dass er ein vernünftiger, erfahrener und scharfsinniger Geschäftsmann war. Als 
er vor die Tür kam, fragten sie ihn sofort: 

„O Abū Bakr! Du bist oftmals nach Quds gereist und weißt sehr wohl, wie 
viel Zeit es in Anspruch nimmt, von Mekka nach Quds hin- und zurückzureisen.“ 

Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Ja, das weiß ich sehr 
wohl. Es dauert mehr als einen Monat.  

Die Ungläubigen freuten sich über seine Antwort sehr und sagten: „Das sind 
die Worte eines vernünftigen und erfahrenen Mannes.“ Lachend, höhnend und 
sich darüber freuend, dass Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dieselbe 
Meinung vertrat wie sie, sagten sie: 

„Dein Meister behauptet, er sei in einer Nacht nach Quds hin- und wieder 

– 527 –



zurückgereist. Nun ist er gänzlich durchgedreht!“, und brachten somit Abū Bakr 
Zuneigung, Respekt und Vertrauen entgegen. 

Als Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, den gesegneten Namen 
des Gesandten Allahs hörte, sagte er: „Wenn er das gesagt hat, glaube ich daran. 
Dann ist er sicherlich in einem Moment gegangen und wieder zurückgekommen“, 
und ging wieder zurück in sein Haus. Die Ungläubigen waren alle fassungslos. 
Ihre Blicke auf den Boden gerichtet gingen sie und sagten: „Wie erstaunlich! 
Was für ein starker Zauberer ist Muhammad doch! Er hat Abū Bakr verzaubert!“ 

Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, zog sich sofort um und begab 
sich zum Gesandten Allahs. Inmitten der großen Menschenmenge sagte er mit 
lauter Stimme: „O Gesandter Allahs! Gesegnet sei deine Himmelsreise! Ich 
danke Allah, dem Erhabenen, unendlich dafür, dass Er uns damit beehrte, einem 
solch großen Propheten wie dir zu dienen. Er bescherte uns die Wohlgabe, dein 
strahlendes Antlitz zu sehen und deine wunderbaren Worte, die die Herzen ein-
nehmen und die Seelen anziehen, zu hören! O Gesandter Allahs! Jedes deiner 
Worte ist wahr und ich glaube daran. Mein Leben sei dir geopfert!“ Die Worte 
Abū Bakrs versetzten die Ungläubigen in Erstaunen. Sie wussten nicht, was sie 
sagen sollten, und zerstreuten sich. Er gab auch Stärke in die Herzen einiger, die 
am Zweifeln waren und deren Glaubensüberzeugung schwach war. An diesem 
Tag bezeichnete der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, den ehrwürdigen Abū 
Bakr als „Siddīq“. Mit dieser Benennung stieg er eine weitere Stufe auf. 

Dies erzürnte die Ungläubigen sehr. Sie ertrugen es nicht, dass die Gläubigen 
einen solch starken Glauben besaßen und jedem Wort des Propheten, Friede sei 
mit ihm, sofort glaubten und sich um ihn scharten. Sodann maßten sie sich an, 
den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, auf die Probe zu stellen, um ihn bloß-
zustellen. Sie stellten ihm Fragen wie: 

„O Muhammad! Du behauptest, nach Quds gegangen zu sein! Erzähl uns 
doch dann, wie viele Türen und Fenster die Moschee dort hat?“ Bei jeder einzelnen 
Antwort bestätigte der ehrwürdige Abū Bakr es immer mit den Worten: „So ist 
es, o Gesandter Allahs.“ Dabei schaute der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
aus Anstand und Scham nicht einmal in das Gesicht seines Gegenüber. Er sagte: 
„Ich hatte mich bei der al-Aqsā-Moschee nicht umgesehen. Ich hatte nicht gesehen, 
wonach sie mich fragten. In dem Moment brachte Dschibrīl, Friede sei mit ihm, 
die al-Aqsā-Moschee vor meine Augen. [Wie ein Fernseher] sah ich und zählte 
und beantwortete ihre Fragen umgehend.“ Er berichtete, dass er auf dem Weg 
Reisende sah, die auf Kamelen unterwegs waren, und sagte, dass sie – so Allah 
will – am Mittwoch ankommen würden. Während am Mittwoch die Sonne un-
terging, erreichte die Karawane Mekka. Sie sagten, es sei so gewesen, als habe 
ein Sturm geweht, und dass ein Kamel hingefallen sei. Dies stärkte den Glauben 
der Gläubigen und verstärkte die Feindschaft der Ungläubigen. Im Rūh al-bayān, 
aus dem Tafsīr-i Husaynī entnehmend, sowie im al-Bahr im Kapitel über das 
Vorbeten heißt es: „Wer nicht daran glaubt, dass der Gesandte Allahs von Mekka 
zur al-Aqsā-Moschee gebracht wurde, wird zu einem Kāfir. Wer nicht daran 
glaubt, dass er in die Himmel und zu unbekannten Orten gebracht wurde, ist ein 
Irrgänger (Dāll) und Neuerungsträger (Mubtadiʿ).“ 

8. DER MONAT RADSCHAB UND DIE RAGHĀʾIB-NACHT: Die erste 
Dschuma-Nacht (Nacht von Donnerstag auf Freitag) des Monats Radschab wird 
„Raghāʾib-Nacht“ genannt. Jede Nacht des Monats Radschab ist wertvoll und 
auch jede Dschuma-Nacht ist wertvoll. Wenn diese zwei Nächte zusammentreffen, 
wird es noch wertvoller. Der besondere Wert der Raghāʾib-Nacht wurde in zahl-
reichen Hadithen mitgeteilt. Siehe dazu Seite 658 im Buch Islamische Ethik. 

– 528 –



Der Monat Radschab ist seit Ādam, Friede sei mit ihm, wertvoll. Es war eine 
Sünde, in diesem Monat Krieg zu führen. Jede Gemeinde zollte diesem Monat 
Respekt. „Radschab“ bedeutet muraddschab (gesegnet), muʿazzam (geehrt), ge-
schätzt und wertvoll. In dem persischen Buch namens Anīs al-wāʿizīn heißt es: 
„Zur Zeit von Īsā, Friede sei mit ihm, war ein Junge in ein schönes Mädchen 
verliebt. Er war verrückt vor Verlangen, sie zu haben. Eine lange Zeit später 
gelang es ihm, eine Verabredung zu bekommen. Eines Abends trafen sie sich in 
einem Zimmer und zogen sich aus. Der Junge war sehr glücklich. Da sah er 
plötzlich durch das Fenster die Sichel des Neumondes. Er fragte, um welchen 
Monat es sich handele. Als das Mädchen mit ,Radschab‘ antwortete, nahm sich 
der Junge zusammen und zog sich an. Das Mädchen war verwundert und fragte, 
was denn los sei. Der Junge sprach: ,Ich hörte von meinen Vorfahren, dass im 
Monat Radschab nicht gesündigt wird und man diesem Monat gegenüber Respekt 
zollt.‘ Er entschuldigte sich und kehrte nach Hause zurück. Allah, der Erhabene, 
offenbarte Īsā, Friede sei mit ihm, was geschehen war, und befahl ihm: ,Besuche 
diesen jungen Mann und richte ihm Meinen Gruß aus.‘ Der Jugendliche freute 
sich, dass aufgrund seines Respekts für den Monat Radschab ein großer Prophet, 
Friede sei mit ihm, zu ihm gesandt wurde, und nahm den Glauben an. Er wurde 
ein guter Gläubiger. Durch den Respekt dem Monat Radschab gegenüber wurde 
ihm die Ehre des Glaubens zuteil.“ 

9. DIE MUHARRAM-NACHT: Die erste Nacht des Monats Muharram ist 
die Neujahrsnacht nach dem Mondkalender der Muslime. Die Neujahrsnacht 
der Muslime gemäß dem Sonnenkalender jedoch ist die 20. Nacht des Septembers 
nach gregorianischem Kalender. Muharram ist der erste Monat des islamischen 
Mondkalenders. Der erste Tag des Monats Muharram ist folglich der erste Tag 
des Mondjahres der Muslime. Die Christen begehen ihr Neujahr in der Nacht 
auf den ersten Januar und Weihnachten kurz davor. Sie verrichten Taten des 
Unglaubens, die angeblich Gebote des Christentums seien. Sie treiben in diesen 
Nächten Kult. Die Muslime hingegen gratulieren und beglückwünschen sich in 
ihrer eigenen Neujahrsnacht und am Neujahrstag, indem sie sich die Hände schüt-
teln (Musāfaha) und Briefe austauschen. Sie besuchen und beschenken sich ge-
genseitig. Sie feiern das Neujahr in ihren Zeitschriften und Zeitungen. Sie beten 
dafür, dass das neue Jahr für sie und für alle Muslime segensreich wird. Sie be-
suchen die Großen, die Verwandten und die Gelehrten in ihren Häusern und er-
langen ihre Bittgebete. Sie ziehen an diesem Tag genauso wie am Festtag saubere 
Kleidung an und geben den Armen Almosen. 

10. DIE ĀSCHŪRĀ-NACHT: Sie ist die zehnte Nacht des Monats Muharram. 
Der Monat Muharram ist einer der vier Monate, denen im edlen Koran Wert 
beigemessen wird. Āschūrā ist die wertvollste Nacht dieses Monats. Allah, der 
Erhabene, hat viele Bittgebete am Āschūrā-Tag akzeptiert. Dass die Reue Ādams, 
Friede sei mit ihm, angenommen wurde; das Schiff Nūhs, Friede sei mit ihm, von 
der Sintflut befreit wurde; Yūnus, Friede sei mit ihm, aus dem Bauch des Fisches 
freikam; Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, im Feuer des Nimrod nicht brannte; Idrīs, 
Friede sei mit ihm, lebendig in den Himmel gehoben wurde; Yaʿqūb, Friede sei 
mit ihm, seinen Sohn Yūsuf, Friede sei mit ihm, erreichte und von der Blindheit 
befreit wurde; Yūsuf, Friede sei mit ihm, aus dem Brunnen herauskam; Ayyūb, 
Friede sei mit ihm, von der Krankheit geheilt wurde; Mūsā, Friede sei mit ihm, 
das Rote Meer überquerte und der Pharao darin ertrank; Īsā, Friede sei mit ihm, 
geboren wurde, vor der Tötung seitens der Juden bewahrt und in den Himmel 
emporgehoben wurde – all dies geschah am Āschūrā-Tag. Es ist keine gottes-
dienstliche Handlung (Ibāda) für die Muslime, am zehnten Tag des Muharram 
die Süßspeise Āschūrā zu kochen, weil Nūh, Friede sei mit ihm, sie auf dem Schiff 

– 529 –



gekocht hat. Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen zufrieden sein, haben dies nicht getan. Zu denken, das Kochen 
der Āschūrā an diesem Tag sei eine gottesdienstliche Handlung, ist eine Bidʿa 
und Sünde. Nur jene Taten, die Muhammad, Friede sei mit ihm, verrichtete oder 
anordnete, können gottesdienstliche Handlungen sein. Dinge zu tun, die nicht 
in den Büchern über den Islam stehen und nicht von den Gelehrten der Ahlus-
Sunna überliefert sind, ist nicht verdienstvoll, sondern sündhaft. An diesem Tag 
irgendeine Süßspeise zu kochen, Freunden und Familie Essen zu geben und den 
Armen Almosen zu geben, ist eine Sunna und eine gottesdienstliche Handlung. 
Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 276: „Auf die Wimpern Kajal auf-
zutragen, ist sunna. Doch dies ausschließlich am Āschūrā-Tag zu machen, ist 
harām.“ 

Wehzuklagen und sich selbst zu züchtigen, weil der ehrwürdige Husayn, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, an diesem Tag getötet wurde, ist eine Bidʿa und 
Sünde. Die Schiiten wehklagen für den ehrwürdigen Husayn. Weil er der Sohn 
des ehrwürdigen Alī ist, loben sie ihn schon fast abgöttisch. Wir Sunniten hingegen 
lieben ihn, weil er der Enkel des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ist. Im 
Islam gibt es kein Wehklagen. Die Muslime trauern nicht nur am Āschūrā-Tag. 
Immer, wenn sie an das schreckliche Ereignis von Karbala denken, sind sie 
traurig, ihr Herz schmerzt und sie weinen bitterlich. Gäbe es im Islam Wehklagen, 
dann würde man nicht am Āschūrā-Tag wehklagen, sondern an dem Tag, an dem 
die gesegneten Füße des Gesandten Allahs in Ta’if mit Blut bedeckt wurden, an 
dem Tag, an dem sein gesegneter Zahn in Uhud abgebrochen wurde und sein 
gesegnetes Gesicht blutete, und an dem Tag, an dem er diese Welt verließ. 

Die fünfte, sechste, siebte und achte Nacht der oben erwähnten zehn Nächte 
werden auf Türkisch „Kandil“-Nächte genannt. 

Neben den oben genannten zehn Nächten sind noch die restlichen Nächte 
des Ramadanfestes, die ersten zehn Nächte des Monats Dhul-hiddscha, die ersten 
zehn Nächte des Monats Muharram sowie jede Nacht von Donnerstag auf Freitag 
und von Sonntag auf Montag gesegnet. Scharnblālī, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt in seinem Buch Imdād al-fattāh lang und ausführlich über die 
Vorzüge dieser Nächte. 

Die unten angeführten Hadithe stehen in verschiedenen Büchern: 
1. Die Tore der Barmherzigkeit öffnen sich in vier Nächten. Die Bittgebete 

und Reue in diesen Nächten werden nicht abgelehnt. Diese sind: Die jeweils 
erste Nacht des Ramadan- und Opferfestes, die fünfzehnte [Barāʾa-]Nacht des 
Schaʿbān und die Arafa-Nacht. [Da die Qadr-Nacht in vielen anderen Hadithen 
Erwähnung findet, wurde sie hier nicht zusätzlich erwähnt.] 

2. Allah, der Erhabene, liebt unter den gottesdienstlichen Handlungen jene 
noch mehr, die in den ersten zehn Tagen des Dhul-hiddscha verrichtet werden. 
Für das Fasten an einem dieser Tage wird der Lohn von einem Jahr [freiwilligem] 
Fasten gegeben. Das Gebet, das in deren Nacht verrichtet wird, ist wie das in 
der Qadr-Nacht verrichtete Gebet. Sprecht in diesen Tagen oft den Tasbīh, Tahlīl 
und Takbīr! 

3. Wenn ein Muslim am Tarwiya-Tag fastet und nichts Sündhaftes spricht, 
wird Allah, der Erhabene, ihm gewiss Einlass in das Paradies gewähren. 

4. Zollt dem Arafa-Tag Respekt! Denn Arafa ist ein Tag, dem Allah, der Er-
habene, Wert beimisst. 

5. Jene, die in der Arafa-Nacht gottesdienstliche Handlungen verrichten, 
werden von der Hölle befreit. 

– 530 –



6. Von denjenigen, die am Arafa-Tag fasten, werden die Sünden für zwei 
Jahre vergeben: Einmal des vorherigen Jahres und einmal des kommenden 
Jahres. [Arafa ist der neunte Tag des Dhul-hiddscha. Andere Tage werden nicht 
Arafa genannt!] 

7. Wer am Arafa-Tag 1000 Mal die Sure al-Ikhlās liest, dessen sämtliche 
Sünden werden vergeben und jedes seiner Bittgebete wird angenommen. Jedes 
einzelne soll mit der Basmala gelesen werden. 

8. Radschab ist der Monat Allahs, des Erhabenen. Wer den Monat Radschab 
ehrt und respektiert, den wird Allah, der Erhabene, im Diesseits und Jenseits 
großzügig beschenken. 

Im arabischen Buch Futūh al-ghayb von Abdulqādir al-Gīlānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, und in dessen persischen Kommentar von Abdulhaqq ad-
Dahlawī auf Seite 274 der indischen Ausgabe von 1313 wird folgender vom ehr-
würdigen Alī überlieferter Hadith erwähnt:  

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Dass jemand, der ein Fard-
Gebet nicht verrichtet hat, Nāfila-Gebete verrichtet, gleicht einer schwangeren 
Frau, deren Zeit gekommen ist: In den Tagen, in denen sie das Kind bekommen 
soll, erleidet sie eine Fehlgeburt oder lässt es abtreiben. Da diese Frau kein Kind 
mehr hat, wird sie nicht als Schwangere bezeichnet. Sie wird aber auch nicht 
Mutter genannt. Diese Person ist genau so. Solange sie die Schuld der Fard-
Gebete nicht ableistet, nimmt Allah, der Erhabene, ihre Nāfila-Gebete nicht 
an.“ Der große Gelehrte und Hadithexperte Abdulhaqq ad-Dahlawī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, schreibt in seiner persischen Erläuterung dieses Buches: 
„Dieser Hadith teilt mit, dass diejenigen, die ihre Fard-Gebetsschulden nicht be-
gleichen, sondern die Sunna- und Nāfila-Gebete verrichten, sich umsonst abmühen. 
Denn Gebete, die nicht fard oder wādschib sind, werden ,Nāfila‘-Gebete genannt. 
Nāfila-Gebete, die gemeinsam mit den Fard-Gebeten verrichtet werden, nennt 
man ,Sunna muʾakkada‘-Gebete. Jene, von denen nicht überliefert wurde, dass 
sie gemeinsam mit den Fard-Gebeten verrichtet werden, werden ,Sunnat az-
zawāʾid‘-Gebete genannt.“ 

9. Wer die erste Dschuma-Nacht des Monats Radschab belebt [ihr Respekt 
zollt], dem wird Allah, der Erhabene, keine Grabesstrafe auferlegen und seine 
Bittgebete akzeptieren. Doch sieben Leuten vergibt Er nicht und nimmt ihre 
Bittgebete nicht an: Wer Zinsen nimmt oder gibt, wer auf Muslime herabschaut, 
das Kind, das seinen Eltern Unrecht tut und sich ihnen widersetzt, die Frau, die 
nicht auf ihren muslimischen und den Islam befolgenden Ehemann hört, jene, 
die das Singen und Musizieren zu ihrem Beruf machen, diejenigen, die Unzucht 
und Analverkehr begehen, und jene, die das täglich fünfmalige Gebet nicht ver-
richten. Die Bittgebete dieser Leute werden nicht akzeptiert, bis sie sich von 
diesen Sünden abwenden und Reue empfinden. Die Anordnungen von Eltern 
und Ehemännern und sonst jemandem, die nicht im Einklang mit dem Islam 
sind, werden nicht befolgt. Dennoch muss mit den Eltern auf angenehme Weise 
gesprochen werden und sie dürfen nicht verletzt werden. Wenn die Eltern Nicht-
muslime sind, ist es Pflicht, diese aus Kirchen und Kneipen zurückzubringen, 
selbst wenn man sie dafür auf dem Rücken tragen müsste. Doch diese dorthin zu 
bringen, ist nicht notwendig. 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 269: „Es ist makrūh tahrīman 
und eine kleine Sünde, dass Kinder ihre Eltern und Frauen ihre Ehemänner mit 
dem Namen ansprechen. Sie müssen diese mit Ehrfurcht und Bezeichnungen, 
die Respekt ausdrücken, rufen, indem sie zu ihnen gehen. Es darf nicht aus der 
Ferne und mit lauter Stimme gerufen werden.“ 

– 531 –



10. Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kam zu mir. Er befahl mir: „Erhebe dich, 
verrichte das Gebet und sprich Bittgebete. Diese Nacht ist die 15. Nacht des 
Schaʿbān.“ Wer diese Nacht belebt, dem wird Allah, der Erhabene, vergeben. 
Doch Er wird den Götzendienern, Zauberern, Wahrsagern, Geizigen, jenen, die 
Alkohol trinken, Zinsen nehmen und Unzucht treiben, nicht vergeben. 

11. Erkennt die Barāʾa-Nacht als Segen und Gelegenheit! Denn sie ist eine 
bestimmte Nacht, nämlich die 15. Nacht des Schaʿbān. Die Qadr-Nacht ist zwar 
sehr bedeutend, doch es ist nicht sicher, welche Nacht sie ist. Verrichtet in dieser 
Nacht viele gottesdienstliche Handlungen. Ansonsten werdet ihr es am Tage des 
Jüngsten Gerichts bereuen! 

Wenn jemand hört, dass zu einer bestimmten Zeit oder an einem bestimmten 
Ort oder durch das Lesen oder Verrichten einer Sache viel Lohn gegeben wird, 
und er diese Tat verrichtet, indem er beabsichtigt und daran denkt, diesen Lohn 
zu erhalten, dann wird Allah, der Erhabene, ihm diesen Lohn geben, auch wenn 
dieser Bericht vielleicht nicht korrekt ist. Doch es muss sich hierbei um etwas 
handeln, was im Islam nicht verboten wurde. Um den Lohn der freiwilligen Got-
tesdienste zu erlangen, darf es im Glauben und den Pflichten keine Mängel geben 
und man muss die Sünden bereuen und beabsichtigen, diese Taten als Ibāda zu 
verrichten. 

 

Diejenigen, die Dich lieben,  
schauen auf nichts anderes mehr,  
jene, die Dich wollen,  
erinnern sich an die Welt und das Jenseits nicht mehr. 
 
Jene, deren Herzen gefüllt sind mit Deiner Liebe, 
deren Erkenntnis Dich erlangen,  
deren Augen Dich betrachten,  
jene, die Dich sehen, deren Glück erlischt nie mehr. 
 
Die Seele der Liebenden stirbt nicht,  
auch zerfällt ihr irdischer Körper nicht,  
dem, den die Liebe zunichtemacht,  
den erlangt das Verblassen nicht mehr. 
 
Jene, die Dir gehorchen,  
diejenigen, die Dich erlangen,  
wie eine Nachtigall zwitschern, ihre Sprache ist die Liebe,  
um sie zu verstehen gibt es keinen anderen Weg mehr. 
 
Jene, die ihresgleichen kennen,  
Deine unbeschreibliche Liebe erlangen, 
die Angst vor dem Tod erlischt für sie, 
das gibt es für sie nicht mehr. 
 
Wenn du Verstand hast und denken kannst, o Bruder,  
nimm dir als Ziel die Liebe des Schöpfers,  
wer den Schöpfer nicht liebt, bleibt dunklen Herzens, 
was anderes gibt es für ihn nicht mehr. 

– 532 –



86 — UMRECHNUNG DER SONNENJAHRE IN 
MONDJAHRE 

Es wurde bereits im 60. Kapitel erwähnt, dass eines der Zeitmaße, die für die 
Zeitmessung verwendet werden, das „Jahr“ ist. Es gibt zwei verschiedene Jahre 
hinsichtlich der Länge: Das Sonnenjahr (Sana schamsiyya) und das Mondjahr 
(Sana qamariyya). Das Sonnenjahr ist die Dauer, welche die Erde benötigt, um 
die Sonne einmal zu umkreisen. Dies sind 365,242 mittlere Sonnentage. Ein 
Mondjahr ist die Zeitspanne, in welcher sich der Mond zwölfmal um die Erde 
dreht. Dies sind 354,367 mittlere Sonnentage. Somit ist ein Sonnenjahr 10,875 
Tage länger als ein Mondjahr. Es werden zwei unterschiedliche Jahre hinsichtlich 
der Anfangszeit benutzt: Das Jahr nach Christus und das Jahr nach der Hidschra. 
Das Jahr nach Christus (der gregorianische Kalender) beginnt zwar ab dem 
Datum, von dem angenommen wird, dass es sich um das Geburtsdatum von Īsā, 
Friede sei mit ihm, handele, doch wie in Hasib Begs Buch Kozmoğrafya steht, 
ordnete der französische König Karl IX. im Jahre 970/1563 an, dass das neue 
Jahr am 1. Januar beginnen soll. Das Jahr nach der Hidschra beginnt ab dem 
Jahr, in welchem unser Prophet, Friede sei mit ihm, nach Medina auswanderte. 
Der Beginn des Hidschrī-Sonnenjahres ist Montag, der 20. September nach gre-
gorianischem Kalender und der 7. September nach dem römischen Kalender 
(Rumi-Kalender), an dem er Medina betrat, wie im Taqwīm-i Abud-Diyā aus 
dem Jahre 1310/1893 ausführlich geschrieben steht. Das persische Sonnenjahr 
beginnt sechs Monate davor, also am 20. März, dem Fest der Feueranbeter (Nou-
ruz). Der Beginn des Mondjahres nach der Hidschra ist der erste Freitag des 
Monats Muharram desselben Jahres und dies ist der 16. Juli nach gregorianischem 
Kalender. Die Auswanderung (Hidschra) unseres Propheten, Friede sei mit ihm, 
erfolgte im Jahre 622 n. Chr. Das Hidschrī-Neujahr gemäß Mondkalender liegt 
196 Tage [0,54 Jahre] nach Vollendung des Jahres 621 n. Chr. 262 Tage [0,72 
Jahre] nach Vollendung des 621. Jahres ist es der Beginn des Hidschrī-Sonnen-
jahres. Der Beginn des Hidschrī-Sonnenjahres ist 66 Tage [0,18 Jahre] nach dem 
Hidschrī-Mondjahresbeginn. Wenn 0,18 zum Hidschrī-Sonnenjahr addiert wird, 
beginnt das Hidschrī-Sonnenjahr ebenfalls am 16. Juli. Aufgrund der Differenz 
von 10,875 Tagen im Jahr sind 33,58 [33,5798] Mondjahre verstrichen, wenn das 
Sonnenjahr 32,58 beträgt. Wird die Anzahl der Mondjahre mit 32,58/33,58=0,97023 
multipliziert, ergibt sich das Sonnenjahr. Wenn das Hidschrī-Sonnenjahr mit 
33,58/32,58=1,0307 multipliziert wird, erhält man das Mondjahr. 

Wollen wir nun das Hidschrī-Sonnenjahr berechnen, das auf den Beginn des 
Hidschrī-Mondjahres 1404 trifft. Da der Beginn des einen Jahres das Ende des 
vorherigen Jahres darstellt und wenn das Sonnenjahr am 16. Juli begonnen hätte, 
würde die Zahl des Sonnenjahres 1403x0,97023=1361,23 betragen. Weil das Son-
nenjahr 0,18 Jahre nach dem 16. Juli beginnt, werden 0,18 hiervon subtrahiert 
und somit handelt es sich im 0,05x12=0,6 ersten Monat des Jahres 1362 um den 
0,6x30=18. Tag. 

Wollen wir jetzt berechnen, welches Mondjahr auf den Beginn des Sonnenjahres 
1362 trifft. Hätte das Mondjahr am 20. September begonnen, wäre es 
1361x1,0307=1402,78. Addiert man hierzu 0,18, ergibt sich 0,96x12=11,52 die 
Mitte des 12. Monats des Jahres 1403. 

Berechnen wir nun die Zahl der beiden Hidschrī-Jahre zu Beginn des Jahres 
1984 n. Chr.: Das Hidschrī-Sonnenjahr zu Beginn des Jahres 1984 n. Chr. beträgt 
1984-622=1362. Zwischen dem 20. September und dem 1. Januar liegen 103 Tage 
[0,28 Jahre]. Wir haben oben bereits berechnet, dass zu Beginn des Sonnenjahres 

– 533 –



1362 das Mondjahr 1402,96 beträgt. Demnach ergibt sich für das Mondjahr 
1402,96+0,28=1403,24, und somit wäre es das Mondjahr 1404 und 0,24x12=2,88 
der dritte Monat und 0,88x30=26,4 der 27. Tag. 

87 — UMRECHNUNG DES MONDJAHRES IN DAS 
JAHR NACH GREGORIANISCHEM KALENDER 

(NACH CHRISTUS) 

Wollen wir nun das Jahr nach Christus zu Beginn des Hidschrī-Mondjahres 
1404 finden: 1403x0,97023=1361,23 ist das Hidschrī-Sonnenjahr, das am 16. Juli 
beginnt. Es ergibt sich 1361,23+621,54=1982,77 und somit handelt es sich im 
0,77x12=9,24 10. Monat des Jahres 1983 um den 0,24x30=7,2 8. Tag. 

88 – DIE BERECHNUNG DES TAGES DES  
NEUJAHRES NACH DER HIDSCHRA 

Um den ersten Tag des Monats Muharram zu berechnen, wird die Anzahl 
der Jahre mit 5 multipliziert. Das Ergebnis wird durch 8 dividiert. Der Rest zeigt 
die Anzahl der Tage ab Donnerstag. Beispielweise ist der Beginn des Muharram 
im Jahre 1357: 1357x5=6785; bei der Division durch 8 bleibt als Rest 1 übrig. 
Somit ist der Beginn des Muharram ein Donnerstag. Siehe Seite 538. 

 
Mein lieber Bruder, widersprich nicht, zeig Einsichtigkeit, 
Verschwende dein wertvolles Leben, nicht mit Bequemlichkeit!       
Bewahre dein Herz vor der Triebseele, so bleibt es voller Reinheit, 
Ferner sollte dein Inneres, wie deine Zähne strahlen vor Reinheit! 
 
Wenn Gold und Kupfer sich vermischen, zu einer Legierung, 
Wird der Juwelier sagen: „Dafür schenk ich keine Begierung!“ 
Rühm dich nicht selbst, dass du das Abitur hast, 
Sei dir sicher, dass du nicht redest, bevor du es überdacht hast! 
 
Such dir einen Weisen und schenk ihm Anerkennung, 
So wird dich Allah bewahren, vor einer Verbitterung! 
Tauch nun ein, in das Meer der Wahrheit, 
Pack dir einen Schatz, so wirst du sein voller Reinheit. 
 
Lass dich nicht täuschen, von diesen Narren,  
Nur weil sie einen, Abschluss haben. 
Den wahren Weg hast du, gelernt von deinen Vorfahren, 
Also lass dir bloß nichts sagen, von diesen dummen Narren! 

 
 

– 534 –



89 — DIE BERECHNUNG DES ERSTEN TAGES 
EINES BELIEBIGEN ARABISCHEN MONATS 

(IŞIK-METHODE) 

Vom zu berechnendem Jahr wird 1 subtrahiert und diese Zahl mit 4,367 mul-
tipliziert. Zur ganzen Zahl des Ergebnisses wird die Zahl addiert, die spezifisch 
für den gesuchten Monat ist. Wenn die Summe durch 7 dividiert wird, ist der 
Rest ab Freitag die Anzahl der Tage. 

Die für einen jeden der zwölf arabischen Monate spezifischen Zahlen sind 
die Anfangsbuchstaben der zwölf Verse im nachfolgenden Gedicht. Jeder An-
fangsbuchstabe verweist gemäß der „Abdschad-Berechnung“ auf eine Zahl:  

Hilmi, gebe keinen Wert auf diese untreue Welt, 
Beschenke alle, zeige ihnen Barmherzigkeit, 
Denn diese Welt ist wie ein großes Zelt, 
Hier ist das Tal der Vergänglichkeit. 

Zare, Könige, alle Herrscher werden auch verarmen, 
Alle sind verurteilt, nicht nur die Armen,  
Dschinns auch, trotz ihrer Langlebigkeit, 
Denn hier ist das Tal der Vergänglichkeit. 

Wer ist imstande hier auf ewig zu bleiben, 
Ziehe Lehren daraus, um später nicht zu leiden, 
Beachtung verdient sie nur, damit wir sie vermeiden, 
Dschunayds Rat folgend, denn hier ist das Tal der Vergänglichkeit.  

Die Reihenfolge der 12 Großbuchstaben in dem Gedicht entspricht der Rei-
henfolge der 12 arabischen Monate ab dem Monat Muharram. Jeder Buchstabe 
ist die spezifische Zahl des entsprechenden Monats in der gleichen Zeile. 

Die Buchstaben in den Wörtern „Abdschad hawwaz huttī“ werden „Hurūf 
al-dschummal“ genannt. Diese Wörter sind: 

A=1, b=2, dsch=3, d=4, ha=5, w=6, z=7, hu=8, t=9, ī=10. Demgemäß verweisen 
die ersten Buchstaben des obigen Doppelverses auf die spezifischen Zahlen der 
Monate: 

Hilmi=8=Muharram  
Beschenke=2=Safar  
Denn=4=Rabīʿul-awwal  
Hier=5=Rabīʿul-ākhir  
Zare=7=Dschumādal-awwal  
Alle=1=Dschumādal-ākhir  
Dschinns=3=Radschab  
Denn=4=Schaʿbān 
Wer=6=Ramadān  
Ziehe=7=Schawwāl  
Beachtung=2=Dhul-qaʿda  
Dschunayds=3=Dhul-hiddscha 

  

– 535 –



Wollen wir nun beispielsweise den 29. Tag des Monats Dhul-qaʿda des Jahres 
1362 berechnen: 

1361 mit 4,367 multipliziert ergibt 5943. Hierzu addieren wir 2, denn zwei ist 
die spezifische Zahl für den Monat Dhul-qaʿda. Das Ergebnis ist 5945. Nach der 
Division durch 7 bleibt als Rest 2 übrig. Somit ist der erste Tag des Dhul-qaʿda, 
begonnen von Freitag, der zweite Tag, also ein Samstag. Und somit ist der 29. 
Tag ebenfalls ein Samstag. Diese Methode, die von Hüseyn Hilmi Işık, möge 
Allah sich seiner erbarmen, gefunden wurde, ist sehr präzise und genau. 

So wie sich der Mond an dem täglichen Lauf der Sonne und Sterne von Osten 
nach Westen beteiligt, bewegt er sich auch um die Erde von Westen nach Osten. 
Diese Bewegung ist schneller als die jährliche Bewegung der Sonne von West 
nach Ost. Somit vollendet der Mond bei dieser Bewegung eine Umdrehung in 
27 Tagen und 8 Stunden. Aus diesem Grund beendet er seine tägliche Umdrehung 
50 Minuten und 30 Sekunden nach den Sternen. Die Sonne wiederum vollendet 
ihre tägliche Bewegung 4 Minuten später. Daher gelangt der Mond im Vergleich 
zum vorherigen Tag nach der Sonne zum Meridian und geht in der ersten Nacht 
45 Minuten nach der Sonne unter. Während sich der Mond um die Erde dreht, 
besteht zwischen der Ebene der Mondumlaufbahn und der Ekliptikebene ein 
Winkel von etwa fünf Grad. Einmal in jeder Umdrehung befinden sich der Mond 
und die Sonne auf der gleichen Seite der Erde und alle drei sind in einer Linie. 
Dieser Zustand der Kollinearität wird „Idschtimāʿ an-nayyirayn“, also „Kon-
junktion“ genannt. Die uns zugewandte Seite des Mondes wird in diesem Zustand 
dunkel und wir können den Mond nicht sehen. Diese Zeit wird „Muhāq“ (Dun-
kelmond, Neumond) genannt und ist nicht konstant. Ihre Länge variiert zwischen 
28 und 72 Stunden. Wir sehen, dass in den Kalendern der osmanischen Gelehrten 
die Berechnungen mit der Höchstdauer von 72 Stunden erfolgten. Die Zeit der 
Konjunktion ist genau die Mitte der Zeit des Dunkelmondes und wird in wissen-
schaftlichen Kalendern für jeden Monat angegeben. Da sich auch die Erde um 
die Sonne dreht, beträgt die Zeitspanne zwischen den zwei Konjunktionszeiten 
29 Tage und 13 Stunden. Zum Zeitpunkt der Konjunktion passieren Sonne und 
Mond gleichzeitig den Meridian. Die Mondsichel kann nirgendwo zu keiner Zeit 
gesehen werden, bevor der Winkel der „Elongation“ (Baynūna) zwischen den 
zwei Halbgeraden, die Erde und Mond bzw. Erde und Sonne verbinden, 8 Grad 
erreicht hat [also etwa 14 Stunden nach dem Konjunktionszeitpunkt]. Wenn der 
Winkel maximal 18 Grad beträgt, kommt der Mond aus dem Zustand der Un-
sichtbarkeit heraus und die Neumondsichel erscheint während des Sonnenun-
tergangs innerhalb von 45 Minuten im Westen auf der Horizontlinie. Doch auf-
grund der Parallaxe (Ikhtilāf al-manzar) von 57 Minuten kann er nicht gesehen 
werden, wenn er eine Position fünf Grad über dem Horizont erreicht. Nachdem 
der Mond aus dem Zustand der Unsichtbarkeit herausgekommen ist, kann die 
Mondsichel an Orten beobachtet werden, die auf demselben Längengrad liegen 
wie der Ort, an dem der Sonnenuntergang stattfindet. In späteren Stunden oder 
in der Nacht kann sie auch in den westlich davon liegenden Ländern nach Son-
nenuntergang gesehen werden. Zum Beispiel war der Zeitpunkt der Konjunktion 
zu Beginn des Monats Radschab am Mittwoch, 14. Mai 1980 nach türkischer Zeit 
[Ortszeit von Izmit] 15 Uhr. Die Sichel des Neumondes kann nicht vor 5 Uhr 
morgens am Donnerstag gesichtet werden. Wenn dieser Winkel, wie von den os-
manischen Gelehrten angenommen, 18 Grad beträgt, was eine Dauer von ein-
einhalb Tagen bedeutet, wird das erste Erscheinen der Mondsichel am Freitag, 
den 16. Mai, um 3 Uhr morgens sein. Da am Freitag die Sonne in Istanbul um 
19:20 Uhr untergeht, wird die Mondsichel am Freitag [in der Nacht auf Samstag] 
bei Sonnenuntergang in der US-amerikanischen Stadt Chicago, die 240 Grad 

– 536 –



östlich von Istanbul bzw. 270 Grad östlich von London liegt, sowie den westlich 
davon gelegenen Orten zu sehen sein, wo die Sonne 16 Stunden früher untergeht. 
Somit wäre Samstag, der 17. Mai, der erste Tag des Monats Radschab. In Ländern, 
die östlich des 270. Längengrades liegen, kann er in dieser Nacht nicht gesichtet 
werden. Die Nächte beginnen ab Sonnenuntergang und die Tage dieser Nächte 
beginnen bei Mitternacht. Diese Berechnungen dienen nicht dazu, den Zeitpunkt 
des Beginns des Mondmonats zu ermitteln, sondern um diejenige Nacht heraus-
zufinden, in der die Mondsichel gesichtet werden kann. Imām as-Subkī sagte 
dies ebenfalls. Man darf sich nicht von denjenigen täuschen lassen, die die Worte 
des Imāms umkehren (Superkommentar von Tahtāwī und Scharnblālī). Ibn 
Ābidīn schreibt im ersten Band auf Seite 289 bei der Bestimmung der Gebets-
richtung: „Man sagte, dass man bei der Feststellung des ersten Tages des Ramadans 
nicht den Kalendern vertrauen soll. Denn das Fasten wird durch die Sichtung 
der Sichel des Neumondes am Himmel fard. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: ,Beginnt mit dem Fasten, wenn ihr die Neumondsichel seht!‘ Dabei richtet 
sich das Erscheinen der Neumondsichel nicht nach der Sichtung, sondern nach 
der Berechnung; die Berechnung ist gültig und die Sichel erscheint in der durch 
Berechnung ermittelten Nacht. Doch es ist möglich, dass die Sichel nicht in jener 
Nacht, sondern erst in der darauffolgenden Nacht gesichtet wird. Das Fasten 
aber wird nicht in jener Nacht begonnen, in der die Sichel erscheint, sondern 
muss in der Nacht begonnen werden, in welcher sie gesichtet wird. Denn so wurde 
es im Islam geboten.“ Nach der Sichel des Ramadans am Himmel Ausschau zu 
halten, ist eine gottesdienstliche Handlung. Man sieht also, dass der Umstand, 
den Beginn des Ramadans im Voraus bekannt zu geben, ein Zeichen dafür ist, 
den Islam nicht zu kennen. Auch der erste Tag des Opferfestes wird erkannt 
durch Sichtung der Sichel des Monats Dhul-hiddscha. Der neunte Tag des Dhul-
hiddscha, also der Arafa-Tag, ist entweder der durch Berechnung im Kalender 
festgehaltene Tag oder aber der darauffolgende Tag. Die Pilgerfahrt derer, die 
einen Tag vorher auf Arafat gehen, ist nicht gültig und somit wird kein einziger 
von ihnen ein „Pilger“ (Hadschi). 

In den Büchern Maʿrifetnāme und Adschāʾib al-makhlūqāt sind verschiedene 
Methoden und Tabellen für die Bestimmung des ersten Tages eines arabischen 
Monats aufgeführt. Im zweiten Buch heißt es, dass Imām Dschaʿfar as-Sādiq, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Der erste Tag des Ramadans eines 
jeden Jahres ist, vom ersten Tag des Ramadans des Vorjahres abzählend, der 
fünfte Tag der Woche.“ 

 
Für die Berechnung des ersten 
Tages eines beliebigen arabi-
schen Monats heißt es im 
Taqwīm-i Abud-Diyā vom Jah-
re 1310/1893: „Die Zahl des 
Hidschrī-Mondjahres wird 
durch 8 dividiert. Wenn der 
Rest in der nebenstehenden Ta-
belle von Ibn Ishāq Yaʿqūb al-
Kindī in der ersten Zeile gefun-
den wurde, ist dann, wenn man 
die Spalte heruntergeht, die 
Zahl in der Zeile des zutreffen-
den Monats, begonnen ab Frei-
tag, die Zahl der Tage. 

– 537 –



Unten ist die Tabelle Ulugh Begs, die in Ahmad Diyā Begs Buch zu finden 
ist, aufgeführt sowie deren Verwendungsweise erklärt. 

Es gibt verschiedene Methoden, um herauszufinden, welcher Tag der erste 
Tag eines beliebigen arabischen Monats ist. Die zuverlässigste ist die von Ulugh 
Beg vermittelte Methode. Gemäß dieser Methode wird zuerst der erste Tag des 
Monats Muharram, welcher der erste Monat des Hidschrī-Jahres ist, ermittelt. 
Um den ersten Tag des Muharram zu ermitteln, wird die bekannte Zahl des 
Hidschrī-Jahres stets durch 210 dividiert. Der Rest dieser Division, also die Ei-
ner-Zahl (ganz rechts) wird vom Rest subtrahiert. Das Ergebnis wird in der 
ersten Tabelle, in der ersten Spalte gesucht, also in derjenigen Spalte, in der die 
Zahlen ohne Einer-Rest aufgeführt sind. Von hier aus geht man nach rechts. 
Und von der Einer-Zahl in der ersten Zeile der Tabelle geht man nach unten. 
Die Zahl, bei der sich beide kreuzen, ist, begonnen ab Sonntag, der erste Tag 
des Muharram. Um beispielsweise den ersten Tag des Muharram im Jahre 1316 
zu ermitteln,  

Wenn vom Rest, also von 56 die Einer-Zahl, also 6 subtrahiert wird, erhält man 
50. Geht man von der Zahl 50 in der ersten Spalte nach rechts, wird in der zur 6 
zugehörigen Spalte die Zahl 1 gefunden. Demnach ist der Jahresbeginn ein Sonn-
tag. Um den ersten Tag eines beliebigen Monats zu finden, wird zuerst der erste 
Tag dieses Jahres gefunden. In der zweiten Tabelle ist die Zahl, die gefunden 
wird, wenn man in der Zeile des Muharram von der Zahl, die dem Jahresbeginn 
zugehörig ist, nach unten zu der Zahl in der Zeile des gesuchten Monats geht, 
der erste Tag des Monats ab Sonntag. Wollen wir z. B. den ersten Tag des Ra-
madans 1316 herausfinden: Weil dieses Jahr am Sonntag begonnen hat, geht man 
zuerst bei der zweiten Tabelle in der ersten Zeile zur Zahl 1 und dann in dieser 
Spalte nach unten bis zur Zahl in der Zeile des Ramadans, also zur 6. Demnach 
ist der erste Tag des Ramadans der 6. Tag ab Sonntag, also der Freitag. 

 
Lasst uns das Gebet verrichten und somit das Herz polieren,  
denn Nähe zu Allah ist nicht möglich, ohne das Gebet. 
 
Wo das Gebet verrichtet wird, da fallen die Sünden herab,  
der Mensch kann nicht vollkommen werden, ohne das Gebet. 
 
Allah lobte das Gebet im edlen Koran sehr,  
sagte, Er liebe nicht eine Person, ohne das Gebet. 
 
In einem ehrwürdigen Hadith heißt es,  
man bemerke das Merkmal des Glaubens einer Person nicht, ohne das Gebet. 
 
Ein Gebet nicht zu verrichten, ist die größte Sünde,  
wird mit Reue nicht vergeben, solange es nicht nachgeholt wird, das Gebet. 
 
Wer das Gebet auf die leichte Schulter nimmt,  
der verlässt zugleich den Kreis des Glaubens,  
kann nicht als Muslim gezählt werden, ohne das Gebet. 
 
Das Gebet reinigt das Herz, bewahrt vor schlechter Tat,  
erleuchtet wirst du nicht, ohne das Gebet. 

– 538 –

gilt:  1316  = 6  56   .    
           

210           210 
    



 
 

 
 
 
 

 
Das Ermitteln des Jahres n. Chr., auf das der Hidschrī-Jahresbeginn trifft: 
Jeder Hidschrī-Jahresanfang beginnt ein Jahr gemäß christlicher Zeitrechnung 

nach dem Jahr n. Chr., auf den der vorherige Hidschrī-Jahresbeginn trifft, und 
etwa 11 Tage vorher. Alle 33,58 Jahre n. H. und 32,58 Jahre n. Chr. fallen die 
Hidschrī-Jahresanfänge mit den ersten zehn Tagen des Januars zusammen. In 
der oberen Tabelle sind die Hidschrī-Jahre aufgeführt, die im Dezember beginnen. 

– 539 –

ERSTE TABELLE 
Einer-Zahl des Restes 

R
E

S
T

 O
H

N
E

 E
IN

E
R

-Z
A

H
L

 

! 0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 

0 2 6 3 1 5 2 7 4 2 6 

!10 3 1 5 2 7 4 2 6 3 1 

20 4 2 7 4 1 6 3 1 5 2 

30 7 4 1 6 3 7 5 2 7 4 

!40 1 6 3 7 5 2 7 4 1 6 

50 3 7 5 2 6 4 1 6 3 7 

60 5 2 6 4 1 5 3 7 5 2 

70 6 4 1 5 3 7 5 2 6 4 

80 1 5 3 7 4 2 6 4 1 5 

!90!! 3! 7! 4! 2! 6! 3! 1! 5! 3! 7 

100 4 2 6 3 1 5 3 7 4 2 

110! 6! 3! 1! 5! 2! 7! 4! 2! 6! 3 

120! 1! 5! 2! 7! 4! 1! 6! 3! 1! 5 

130 2 7 4 1 6 3 1 5 2 7 

140 4 1 6 3 7 5 2 7 4 1 

150! 6! 3! 7! 5! 2! 6! 4! 1! 6! 3 

160! 7! 5! 2! 6! 4! 1! 6! 3! 7! 5 

170! 2! 6! 4! 1! 5! 3! 7! 5! 2! 6 

180! 4! 1! 5! 3! 7! 4! 2! 6! 4! 1 

190! 5! 3! 7! 4! 2! 6! 4! 1! 5! 3 

200 7 4 2 6 3 1 5 3 7 4 

ULUGH BEGS TABELLEN 
DER MONDMONATE 

Jahr n. 
Chr. 
 

Mond
jahr n. 
H. 
 

Jahr n. 
Chr. 
 

Mond
jahr 
n. H. 
 

1323 724 607 -14 

1356 758 640 20 

1388 791 672 53 

1421 825 705 87 

1454 859 737 120 

1486 892 770 154 

1519 926 802 187 

1551 959 835 221 

1585 994 868 255 
1617 1027 900 288 

1650 1061 933 322 

1682 1094 965 355 

1715 1128 998 389 

1748 1162 1030 422 

1780 1195 1063 456 
1813 1229 1095 489 

1845 1262 1128 523 

1878 1296 1160 556 

1911 1330 1193 590 

1943 1363 1226 624 
1976 1397 1258 657 

2008 1430 1291 691 



Die darauffolgenden Hidschrī-Jahresanfänge gehen jedes Jahr von diesem 12. 
Monat in Richtung des 1. Monats und durchlaufen somit alle Monate nach christ-
licher Zeitrechnung. Um herauszufinden, auf welches Jahr n. Chr. der Beginn 
eines Hidschrī-Jahres, das nicht in der Tabelle aufgeführt ist, trifft, wird das eine 
vorherige Hidschrī-Jahr und das Jahr n. Chr. daneben gefunden. Die Differenz 
zwischen diesen zwei Hidschrī-Jahren wird dem Jahr n. Chr. in der Tabelle 
addiert. Um beispielsweise das Jahr n. Chr. zu ermitteln, das auf den Beginn des 
Hidschrī-Jahres 1344 trifft, wird 1344–1330=14 gerechnet und danach 1911+14 
=1925. Im Monatskalender trifft man unter der Nummer 14 auf Juli. Dasjenige 
Jahr n. Chr., das mit einem Sonnenmonat in einem Hidschrī-Jahr zusammenfällt, 
ist um ein Jahr größer als das ermittelte Jahr, sofern dieser Monat vor dem Monat 
liegt, der mit dem Hidschrī-Jahresbeginn zusammenfällt. 

90 — DAS BEGRÜSSEN 
Wenn sich zwei Muslime begegnen, ist es sunna, dass sie zueinander „Salāmun 

alaykum“ (Friede sei mit dir) sagen und sich anschließend die Hand geben. Beim 
Händedruck (Musāfaha) verfallen ihre Sünden. 

Den folgenden acht Personen den Gruß (Salām) zu geben, ist zu jeder Zeit 
harām und eine Sünde:  

1. Fremden (nicht-mahram) Mädchen und jungen Frauen, 
2. Jenen, die Schach oder irgendein anderes Spiel spielen,  
3. Jenen, die Glücksspiele spielen, 
4. Jenen, die Alkohol trinken,  
5. Jenen, die üble Nachrede betreiben,  
6. Sängern, 
7. Offenkundigen Sündern,  
8. Jenen, die fremde Frauen und Mädchen betrachten. 
Diejenigen, die sich in den nachfolgend aufgeführten Zuständen befinden, 

werden lediglich in diesem Zustand nicht gegrüßt:  
1. Wer das Gebet verrichtet, 
2. Der Khatīb, während er die Khutba liest,  
3. Wer den edlen Koran rezitiert, 
4. Wer den Dhikr vollzieht oder eine Predigt hält,  
5. Wer einen Hadith liest, 
6. Wer denen zuhört, die oben erwähnt wurden,  
7. Wer Fiqh lernt, 
8. Die Richter in einem Gericht, 
9. Jene, die den Inhalt eines religiösen Unterrichts besprechen,  
10. Der Muezzin, während er den Adhan ruft, 
11. Der Muezzin, während er die Iqāma ruft,  
12. Der Lehrer, der einen Religionsunterricht hält,  
13. Wer mit seiner Ehefrau beschäftigt ist, 
14. Der, dessen Awra unbedeckt ist,  
15. Wer seine Notdurft verrichtet,  
16. Wer am Essen ist. 

– 540 –



Eine alte Dame, die nicht zu den Mahram-Verwandten gehört, darf gegrüßt 
werden. Wenn eine Notwendigkeit (Darūra) vorliegt und man sicher ist, keine 
Lust zu verspüren, kann auch ihre Hand geschüttelt werden (Musāfaha). Wenn 
Sünder Reue zeigen, werden auch sie gegrüßt. Mit der Absicht, jemanden, der 
gerade eine Sünde begeht, davon abzuhalten, darf er gegrüßt werden. 

Der Kāfir darf nur dann mit dem Salām gegrüßt werden, wenn unbedingt eine 
Notwendigkeit dafür besteht. Wer den Kāfir grüßt, um ihm Respekt zu zollen, 
indem er ihn verherrlicht, wird ein Kāfir. Wer den Kāfir ehrt, ihn z. B. mit Worten 
wie „Meister“ Respekt entgegenbringt, wird ein Kāfir [Ibn Ābidīn, Band 5]. 
Wenn eine hungrige Person weiß, dass sie zum Tisch eingeladen wird, darf sie 
den Essenden grüßen. Ein Schüler darf seinen Lehrer grüßen. 

Es ist eine Fard kifāya, dem Grüßenden sowie demjenigen, der bis zu dreimal 
niest und „Alhamdulillāh“ sagt, umgehend zu antworten. Dass die Hörenden die 
Antwort verspäten, ist harām und es wird sodann erforderlich, dass sie Reue 
empfinden. Beim Lesen des Grußes, der durch einen Brief erhalten wird, ist es 
fard, sofort „wa-alaykum salām“ zu sagen. Dies zu schreiben und zu schicken, ist 
mustahabb. Hat jemand akzeptiert, von jemandem einer anderen Person den 
Gruß zu überbringen, dann ist es fard, dass er ihr den Gruß ausrichtet. Denn 
dies ist etwas ihm Anvertrautes. Wenn er es nicht akzeptiert hat, ist es eine 
„Wadīʿa“ und muss nicht weitergetragen werden. 

Die ersten zwei, die in der zweiten Liste erwähnt werden, antworten nicht 
auf den Gruß. Es wäre gut, wenn diejenigen bis Nummer 12 den Gruß erwidern. 
Der Gruß eines Bettlers muss nicht erwidert werden. Es ist nicht fard, den Gruß 
während des Essens und Trinkens oder auf der Toilette sowie den Gruß von Kin-
dern, Betrunkenen und Sündern zu erwidern (Ibn Ābidīn, Band 5, Seite 267).  

Der Gruß wird gegeben, indem man „Salāmun alaykum“ oder „as-Salāmu 
alaykum“ sagt. Es ist nicht fard, jenen zu antworten, die „Salām alaykum“ sagen 
oder andere Grußformeln benutzen. 

Im Buch Riyād an-nāsihīn heißt es: „Im al-Fatāwā as-Sirādschiyya steht: ,Wenn 
man jemanden grüßt, sollte der Plural benutzt werden, denn der Gläubige ist 
nicht allein. Die Schutzengel und die ,al-Kirām al-kātibūn‘ genannten zwei Schrei-
bengel befinden sich immer mit ihm.‘ Im Riyād as-sālihīn stehen Hadithe, die 
von der Notwendigkeit der Verwendung des Plurals beim Gruß handeln. 

,Salāmun alaykum‘ zu sagen bedeutet: ,Ich bin Muslim. Es wird dir kein 
Schaden von mir kommen, du bist in Sicherheit.‘ In einem Hadith heißt es: ,Grüßt 
Muslime, die ihr kennt und nicht kennt!‘ Die Nichtmuslime werden nicht mit 
dem Salām gegrüßt. Wenn diese mit dem Salām grüßen, dann wird einzig ,wa-
alaykum‘ gesagt. Es ist dschāʾiz, die 18 Frauen, die zu heiraten auf ewig harām 
ist, zu grüßen. Auf deren Gruß zu antworten, ist eine Fard kifāya. Die sieben 
Frauen, mit denen die Ehe mit einem Grund temporär harām ist, also mit denen 
die Ehe nach dem Enden des Grundes halāl ist, zu grüßen, ist nicht gestattet und 
es ist nicht fard, deren Gruß zu erwidern. 

Es ist nicht gestattet, eine reiche Person aufgrund ihres Reichtums zu grüßen. 
Wenn der Reiche als Erstes grüßt, ist es fard, ihm zu antworten. Es ist gestattet, 
dass die Älteren die Jüngeren grüßen. 

Beim Grüßen ist die Sunna so, dass erst der Ältere den Jüngeren, der Stadt-
bewohner den Dorfbewohner, der Kamelreiter den Pferdereiter, der Pferdereiter 
den Eselreiter, der Eselreiter den Fußgänger, der Stehende den Sitzenden, die 
kleine Gruppe die große Gruppe, der Herr den Diener, der Vater den Sohn und 
die Mutter die Tochter grüßt. Wessen Stellung und Wohltaten höher sind, grüßt 
zuerst. In der Tat grüßte Allah, der Erhabene, in der Miʿrādsch-Nacht zuerst. 

– 541 –



Wenn sich zwei Muslime gleichzeitig grüßen, ist es fard, dass ein jeder von ihnen 
dem anderen antwortet. Grüßen sie sich nacheinander, dann zählt der Gruß des 
Zweiten als Antwort. Wenn vielen der Gruß gegeben wird und eine einzige 
Person antwortet, und sei es ein Kind, brauchen die anderen den Gruß nicht er-
widern. 

Von Ādam bis Ibrāhīm, Friede sei mit ihnen, erfolgte das Grüßen, indem sich 
die Personen voreinander niederwarfen. Danach geschah es durch Umarmung. 
In der Zeit unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, wurde der Hän-
dedruck zur Sunna. 

[Die Schiiten erwidern den Gruß so, wie er gegeben wird. Das heißt, sie sagen 
als Antwort ,Salāmun alaykum‘ und nicht ,wa-alaykum salām‘.] 

Abdullāh ibn Salām, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagt: Der erste Hadith, 
den ich aus dem gesegneten Munde des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
nach seiner Auswanderung nach Medina vernahm, war: ,Grüßt euch gegenseitig 
mit dem Salām! Spendiert euch gegenseitig Speisen! Achtet die Rechte eurer 
Verwandten! Verrichtet in der Nacht Gebete, während alle anderen schlafen! 
Tut dies und geht glückselig in das Paradies ein!‘ “ Hier endet das Zitat aus dem 
Riyād an-nāsihīn. 

Tahtāwī schreibt in seinem Superkommentar zum Marāqī al-falāh auf Seite 
174: „Es ist sunna, dass sich Muslime gegenseitig die Hand geben (Musāfaha), 
wenn sie sich begegnen. So überliefert Abū Dāwud as-Sidschstānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, einen Hadith, in welchem Abū Dharr al-Ghifārī, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert: ,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, gab mir immer, wenn wir uns begegneten, die Hand.‘ ,Musāfaha‘ (Hände-
druck/Handgeben) meint, dass zwei Personen die Handinnenflächen ihrer rechten 
Hand aufeinanderlegen und die Seiten der Daumen sich berühren. Die in unserer 
Zeit geläufige Form, wonach die Finger mit den Handflächen umschlossen werden, 
ist die Art der Schiiten. Sunna ist es jedoch, bei der Begegnung und dem Sprechen 
des Grußes die Innenseiten der vier Finger der rechten Hand nackt [also ohne 
Handschuhe, ohne Bedeckung auf der Außenseite der Hand des anderen an der 
Seite des Daumens] anzulegen. Von der Ader, die sich im Daumen befindet, 
breitet sich Liebe/Zuneigung (Mahabba) aus. Beim Händedruck geht von beiden 
zum jeweils anderen Liebe über.“ Auch hieraus verstehen wir, dass die Muslime 
sich lieben müssen und sich nicht spalten dürfen. 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band im Kapitel über „Istibrā“: „Es ist eine 
Bidʿa, in der Moschee sich nach jedem Gebet die Hand zu geben. Dies ist Brauch 
der Schiiten. [An den Festtagen sich in den Moscheen gegenseitig die Hand 
gebend zu gratulieren oder dies ab und zu nach den Gebeten zu tun, ohne es zur 
Gewohnheit werden zu lassen, ist erlaubt.] Bei Bedarf ist es erlaubt, dem Schutz-
befohlenen (Dhimmī) den Gruß zu geben und ihm die Hand zu reichen. Dies ist 
aber nicht gestattet, wenn es aus Respekt geschieht. Dem Kāfir Respekt zu zollen, 
ist Kufr. 

Die Schlafzimmer von Töchtern und Söhnen, die das zehnte Lebensjahr voll-
endet haben, sollen voneinander und von ihren Eltern getrennt werden. Die 
Hand des Gelehrten und der Eltern wird geküsst, von anderen Personen hingegen 
nicht. Bei Begegnung die Hand des Freundes zu küssen, ist harām. 

Es ist mustahabb, die Älteren zu empfangen, indem man aufsteht. Es zu lieben, 
dass andere für einen aufstehen, wenn man einen Ort betritt, ist makrūh. Den 
edlen Koran und Brot zu küssen, ist gestattet.“ 

Im Buch al-Barīqa heißt es auf Seite 1334: „Sich beim Geben und Erwidern 
des Grußes zu verbeugen, ist eine Sünde. In einem Hadith heißt es: ,Verbeugt 

– 542 –



und umarmt einander nicht, wenn ihr euch begegnet!‘ Es ist harām, sich für 
andere als Allah, den Erhabenen, zu verbeugen und niederzuwerfen.“ Ibn Nud-
schaym Zaynuddīn al-Misrī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Buch as-Saghāʾir wal-kabāʾir, dass das Grüßen mit der Hand [mit Handzeichen 
ohne Händedruck] eine Sünde ist. Ismāʿīl as-Siwāsī schreibt bei seiner Erläuterung 
dieser Stelle: „Denn das Grüßen mit der Hand ist Brauch der Nichtmuslime.“ 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 265. Brief: 
„Man muss die Rechte der Muslime wahren. In einem Hadith heißt es: ,Der 
Muslim hat fünf Rechte über dem Muslim: Seinen Gruß zu erwidern, ihn bei 
Krankheit zu besuchen, bei seiner Beerdigung anwesend zu sein, an seiner Ein-
ladung teilzunehmen und ihm, wenn er nach dem Niesen Alhamdulillāh sagt, 
mit Yarhamukallāh zu antworten.‘ Doch es gibt Bedingungen für das Befolgen 
einer Einladung. Im Buch al-Ihyā heißt es: ,Wenn das Essen zweifelhaft ist, sich 
auf dem Tisch Seidentücher, Gold und Silber befinden, es an der Decke und an 
den Wänden Bilder von Lebewesen gibt, Musikinstrumente und Spiele gespielt 
werden, dann dürfen solche Orte nicht aufgesucht werden. Auch der Einladung 
eines Tyrannen, eines Irrgängers, eines Sünders, einer schlimmen Person und 
desjenigen, der viel Geld ausgegeben hat, um zu prahlen, wird nicht gefolgt.‘ Im 
Schirʿat al-islām heißt es: ,Einer Einladung, die zwecks Angeberei und Prahlerei 
erfolgt, wird nicht gefolgt.‘ Im al-Muhīt heißt es: ,Einer Einladung, bei der Spiele 
und Musikinstrumente gespielt werden, über andere Muslime hergezogen und 
Alkohol getrunken wird, wird nicht gefolgt.‘ Im Matālib al-muʾminīn steht dies 
ebenfalls geschrieben. Es ist erforderlich, zu Einladungen, bei denen solche Hin-
dernisse nicht vorhanden sind, hinzugehen. Heute sind solche Einladungen selten 
zu finden. Den Kranken zu besuchen, der einen Pfleger hat, ist sunna. Wenn er 
keinen Pfleger hat, ist es wādschib, nach ihm zu sehen, wie es im Superkommentar 
zum al-Mischkāt heißt. Man muss sich am Totengebet eines Muslims beteiligen 
und den Leichnam zumindest einige Schritte begleiten.“ Hier endet die Über-
setzung aus dem 265. Brief. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel „al-Hazar wal-ibāha“: 
„Wenn sich die Dinge, die harām sind, im Zimmer befinden, begibt man sich 
dorthin. Befinden sie sich jedoch auf dem Esstisch, geht man nicht dorthin. Wenn 
in Unkenntnis davon der Einladung gefolgt wurde, setzt man sich, im Herzen 
daran Missfallen findend, hin oder führt eine Ausrede an und kehrt zurück. Denn 
um ein Harām nicht zu verrichten, wird eine Sunna unterlassen. Üble Nachrede 
zu betreiben oder dieser zuzuhören, ist eine größere Sünde als Musik und Spiel. 
Wenn man eine einflussreiche Person oder ein Amtsträger ist, soll man am 
Esstisch der Sünde Einhalt gebieten oder zurückkehren.“ 

Im Buch Mā lā budda heißt es am Ende des Kapitels über die Zakāt: „Es ist 
eine Sunna muʾakkada, dem Gast drei Tage lang Essen zu geben. In den darauf-
folgenden Tagen ist es mustahabb.“ 

Im al-Hadīqa heißt es am Ende des Kapitels über die Übel der Zunge: „Es ist 
wādschib, Erlaubnis einzuholen, wenn man das Haus, das Zimmer oder den 
Garten einer Person betreten will. Man soll nicht eintreten, bevor man um Er-
laubnis gebeten hat, indem man an der Tür geklopft oder geklingelt oder z. B. 
durch Grüßen gerufen hat. Eltern müssen auch ihre Kinder und Kinder ihre 
Eltern um Erlaubnis fragen, wenn sie in deren Zimmer gehen wollen. Es wird 
dreimal um Erlaubnis gefragt. Wenn beim ersten Mal keine Erlaubnis gegeben 
wird, dann wird etwa eine Minute später ein zweites Mal um Erlaubnis gefragt. 
Wird danach wieder keine Erlaubnis gegeben, wird ein drittes Mal gefragt. Wenn 
erneut keine Erlaubnis gegeben wurde [und man so lange gewartet hat, wie das 
Verrichten von vier Gebetseinheiten in Anspruch nimmt], tritt man nicht ein, 
sondern entfernt sich von dort. Wenn die Tür einen Spalt geöffnet wird, soll man 

– 543 –



sich erst vorstellen, bevor man nach der Person fragt, die man aufsucht. [Auch 
beim telefonischen Anruf soll man sich zuerst selbst vorstellen.] Wenn jemand 
weiß, dass die Person damit einverstanden ist, dass man zu ihr hinein kann, dann 
darf man den Raum auch ohne Erlaubnis betreten.“ 

Im Buch mit der Nummer 3653, das sich in der Süleymaniye-Bibliothek in 
der Abteilung Laleli befindet, heißt es zu Beginn, dass Ahmad ibn Kamāl Efendi, 
möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Kitāb al-farāʾid schreibt: „In einem 
Hadith, den Abū Umāma überliefert heißt es: ,Jene, die anderen ähneln, sind 
nicht von uns. Ähnelt den Juden und Christen nicht! Die Juden grüßen mit Fin-
gerzeichen, die Christen mit Handzeichen und die Feueranbeter durch Verbeu-
gung.‘ Im Kitāb as-sunna wal-dschamāʿa heißt es: ,Antwortet auf den Gruß! Als 
Gruß Zeichen mit dem Finger oder der Hand zu machen, ist Brauch der Juden 
und Christen. Bei der Begegnung mit einer Person die eigene Hand oder die 
Hand des Gegenübers zu küssen, die Hand auf die Brust zu legen, sich zu verbeugen 
und sich auf den Boden zu werfen, ist der Brauch der Feueranbeter.‘ “[1] Im Fa-
tāwā-i qāriʿ al-hidāya sowie im Schirʿat al-islām heißt es: „Grüßen durch das 
Zeigen mit dem Finger ist jüdischer Brauch. Mit der Hand zu grüßen, ist wiederum 
christlicher Brauch. Ein Muslim soll nicht auf diese Weise grüßen.“ Mazhar 
Dschān-i Dschānān gebot dem Grüßen, indem man die Hand zum Kopf führt 
und sich verbeugt, Einhalt. 

Schaykh Alī Mahfūz, möge Allah sich seiner erbarmen, der zu den großen 
Gelehrten der Dschāmiʿ al-Azhar gehörte und im Jahre 1361/1942 verstarb, 
schreibt in seinem Buch al-Ibdāʿ auf Seite 362: „Der Gruß gemäß dem Islam ist 
in Vergessenheit geraten. Dies ist ein sehr schlimmer Brauch. ,Guten Morgen‘ 
zu sagen, durch Handzeichen oder Nicken zu grüßen, bei der Begegnung mit 
Muslimen, die man nicht kennt, sie nicht zu grüßen und beim Betreten des Hauses 
jene, die man sieht, nicht zu grüßen, ist sehr schlimm. Es ist das Unterlassen der 
Sunna.“ Schaykh Abdullāh ad-Dassūqī und Schaykh Yūsuf ad-Didschwī, Pro-
fessoren an der al-Azhar-Universität, schrieben ein Begleitwort an das Ende des 
Buches al-Ibdāʿ und lobten es. 

 
Der Ramadan ist vor der Tür, hierdurch die Moscheen erleuchtet, 
In diesem gesegneten Monat, werden wir alle erleuchtet. 
Die ersten zehn Tage sind voller Barmherzigkeit, 
Sünden werden vergeben, durch des Herrn Gnädigkeit. 

 
In der Nacht des Zuckerfests, werden die Sünden vergeben, 
Mein Bruder, verbringe jeden Moment mit Fasten und Beten, 
Halte dich fern von Sünden, um nicht in der Hölle anzutreten.               
„Fasten schwächt dich!“, sagen sie, und wollen dich täuschen deine Feinde, 
Den Naturwissenschaften widersprechen sie hierbei, diese hinterlistigen Feinde! 

 
Wach auf! Ein Großteil ist vergangen, von deinem Leben, 
Faste! So wirst du fühlen, wie es ist, ohne Essen zu leben. 
Mein Bruder, islamische Bücher, solltest du lesen, 
Um einen Hauch von Menschlichkeit, aufzunehmen in dein Wesen. 

[1] Der Autor des Buches Kitāb as-sunna wal-dschamāʿa ist Ruknul-islām Ibrāhīm. Der 
Autor des Buches Kitāb as-sunna ist Zāhid as-Saffār.

– 544 –



91 — DER EDLE KORAN IST DAS WORT ALLAHS 
Der Gouverneur von Bagdad, Sirrī Pascha, schreibt in seinem Buch „Sirr-i 

Furqān“, welches 1312 in Istanbul gedruckt wurde, im ersten Band, dritte Ausgabe, 
Seite 75: 

Ein Jahr bevor ich dieses Buch verfasste, saß ich in der Stadt Diyarbakır an 
einem Freitag mit den Hochstehenden der Stadt zusammen. Der chaldäische 
Priester Abd-i Yasūʿ, der für seine tiefen Kenntnisse in der arabischen Sprache 
und in der Religion bekannt war, befand sich auch unter uns. Als ich meinen 
Gast Muhammad Raschīd Pascha, Gouverneur von Mossul, den Anwesenden 
vorstellte, benutzte ich für Abd-i Yasūʿ die Worte „sehr vertieft in arabischer 
Literatur“. Daher wurde viel über das Thema Redegewandtheit gesprochen. 
Später ging man von Sprache zum Thema Nationalismus über. Bei dieser Gele-
genheit erzählte ich von einem Gespräch, das ich einmal mit einem Christen aus 
Beirut geführt hatte. Ich sagte: „Jeder rühmt sich mit den großen Persönlichkeiten 
seiner Nation. Auch ihr seid die Kinder der Araber. Wenn ihr gefragt werdet, 
wer euer größter Mann in Bezug auf Gründung eines großen Staates, Wissenschaft, 
Kunst und Redegewandtheit war, was würdet ihr dann antworten?“ Der Christ 
aus Beirut antwortete sofort: „Wir sind gezwungen, Muhammad, Friede sei mit 
ihm, zu sagen.“ Da drehte ich mich zu Abd-i Yasūʿ und fragte: „Wenn ich euch 
fragen würde, was würdet ihr dann darauf antworten?“ 

Abd-i Yasūʿ — Ja, ich stimme zu, dass er in der Gründung eines großen Staates 
und im Dienste an die Zivilisation unter den Arabern der größte und bekannteste 
Mann ist. Doch ich akzeptiere nicht, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, der 
eloquenteste Araber war. Denn es gibt kein einziges Werk von ihm, das dies be-
zeugen würde. Wenn ihr dafür den Koran anführt, dann sage ich, dass ihr doch 
sagt, dass der Koran nicht sein Wort ist. Die sprachliche Klarheit und Eloquenz 
des Korans sind kein Zeichen dafür, dass er redegewandt und eloquent war. Ja, 
er war redegewandt und eloquent, doch es gab auch andere wie er. Beispielsweise 
zeigen die Worte Alīs, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass dieser genauso 
redegewandt und eloquent war wie Muhammad, Friede sei mit ihm. Wir alle 
wissen von dem Ruhm und der Bekanntheit des Imruʾ al-Qays und des Qus ibn 
Sāʿida vor dem Islam Bescheid. Muhammad, Friede sei mit ihm, fand sogar 
Gefallen an der Ansprache des Qus ibn Sāʿida. 

Die Zuhörenden fingen an, miteinander zu reden, und es wurde immer lauter. 
Daher erhob ich mich und sagte: „Ich möchte jetzt erst einmal von niemandem 
Unterstützung. Seid bitte entspannt.“ Jeder schwieg. Ich antwortete folgender-
maßen: 

„Mögen wir unsere religiösen Gefühle und Fanatismus für einen Moment bei-
seitelassen und ein ernstes und wissenschaftliches Gespräch führen! 

Was sagt Ihr über den edlen Koran? Wessen Wort ist er?“ 
A. Y. — Den Koran hat Muhammad, Friede sei mit ihm, gemeinsam mit 

seinen Freunden verfasst. 
S. Pascha — Letztens, als meine Befehle als Gouverneur verkündet wurden, 

spracht Ihr ein arabisches Bittgebet. Würdet Ihr es akzeptieren, wenn behauptet 
werden würde, jemand anderes hätte dieses Bittgebet geschrieben und Euch ge-
geben? 

A. Y. — Nein, ich würde nicht schweigen, sondern sagen, dass es meine Worte 
waren. 

S. P. — Weshalb? 

– 545 –



A. Y. — Weil ich dieses Bittgebet vorbereitet habe. 
S. P. — Das ist Ihr Recht. Sogar jemand, der ein Ghasel mit fünf Doppelversen 

schreibt und sieht, dass ein Doppelvers davon geklaut wurde, wünscht sich die 
Bestrafung des Diebes. Jeder prahlt doch mit seinem Werk, nicht wahr? 

A. Y. — Gewiss. 
S. P. — Denkt Ihr, es wäre möglich, ein schöneres Bittgebet als Ihres zu spre-

chen? 
A. Y. — Ja, selbstverständlich. 
S. P. — Besteht zwischen Eurem Bittgebet und dem edlen Koran in Bezug 

auf Eloquenz und sprachliche Klarheit ein Unterschied? 
A. Y. — Zweifellos, sogar einen sehr großen. 
S. P. — Wäre es nicht eine große Ehre für die Autoren des edlen Korans, 

wenn Literaten des Arabischen, Wissenschaftler, sowohl Freunde als auch Feinde, 
trotz Bemühung es nicht zustande bringen, so zu sprechen wie der edle Koran? 

A. Y. — Ja, gewiss ist es das. 
S. P. — Würde der Urheber eines solch immensen Werkes es jemand anderem 

zusprechen? Muhammad, Friede sei mit ihm, pflegte nämlich zu sagen: „Dieser 
Koran ist das Wort Allahs. Wenn ihr nicht daran glaubt, dann sprecht doch einen 
Vers wie seine Verse! Doch ihr vermögt es nicht!“ Trotz ihrer großen Feindschaft 
und ihrer gemeinsamen Bemühungen waren sie nicht in der Lage, dies zu tun. 
Einige nahmen, als sie die Eloquenz und Unnachahmlichkeit des edlen Korans 
sahen, sofort den Glauben an. Einige fühlten sich gezwungen, den Koran zu be-
stätigen, da sie sich sicher waren, dass ein Mensch dies nicht hätte sagen können. 
Wenn Muhammad, Friede sei mit ihm, dies mit einer Gruppe gemeinsam verfasst 
hätte, hätten die Feinde zusammenkommen und etwas Ähnliches zustande bringen 
können. Denn genauso wie unter den Muslimen gab es auch unter den Ungläubigen 
starke Literaten und eloquente Personen. Außerdem, wie könnte man sagen, 
dass er, während er sie damit später herausforderte, seine Helfer mit Reichtum, 
Eigentum, Amt und Herrschaft zum Schweigen gebracht hätte, wo er doch nichts 
davon besaß? Der edle Koran wurde ja nicht wie die Thora, der Psalter und das 
Evangelium auf einen Schlag (als Ganzes) vorgelegt, sodass gesagt werden könnte, 
dass die Helfer vorher nicht wussten, dass ihr Werk so wertvoll sein würde, und 
später dies zwar bereuten, es jedoch schon zu spät war. Der edle Koran wurde 
allmählich im Laufe von 23 Jahren offenbart. Bei der Offenbarung eines jeden 
Verses waren alle Menschen entzückt und fasziniert. Wenn er Helfer gehabt 
hätte, so geduldig und aufopferungsbereit sie auch waren, hätten sie jemals 23 
Jahre lang schweigen können, nachdem sie sahen, welch Ruhm und Ehre ihr 
Werk hatte? 

A. Y. — In Wahrheit war es Muhammad, Friede sei mit ihm, ganz alleine, der 
den Koran verfasste. 

S. P. — Wie findet Ihr den edlen Koran? 
A. Y. — Sehr eloquent, sprachlich klar und voller Weisheit. 
S. P. — Das heißt also, dass dessen Urheber weise sein muss. 
A. Y. — Ja. 
S. P. — Demnach war Muhammad, Friede sei mit ihm, also weise. 
A. Y. — Es besteht kein Zweifel, dass er weise war. 
S. P. — Kann ein Lügner weise sein? 
A. Y. — Nein. 

– 546 –



S. P. — Ihr sagt, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, weise war und eine 
weise Person stets die Wahrheit spricht. Ohnehin müssen ja alle Christen eigentlich 
wissen, dass er die Wahrheit spricht. Denn ich hatte in einem der Dörfer Mardins 
in einer großen Kirche namens „Deyr-i Zaʿferān“ in einer historischen Heiligen 
Schrift der Christen, die auf Arabisch verfasst war, gelesen: „Vor dem Prophe-
tentum Muhammads, Friede sei mit ihm, wurde er als ,Muhammad, der Vertrau-
enswürdige‘ betitelt, denn er war für seine Aufrichtigkeit bekannt.“ Eben dieser 
für seine Wahrhaftigkeit bekannte Muhammad, Friede sei mit ihm, berichtete 
uns: „Der edle Koran ist kein Menschenwort, sondern das Wort Allahs.“ Was 
sagt Ihr dazu? Falls Ihr nicht daran glaubt, so hättet Ihr auch abgelehnt, dass er 
weise ist. Wenn Ihr hinter Eurem Wort steht, wonach er weise ist, dann müsst 
Ihr auch an seine Worte glauben. 

A. Y. — Falls Ihr die Wahrheit wollt, so war Muhammad, Friede sei mit ihm, 
ein Prophet. Doch er war lediglich der Prophet der Araber. 

S. P. — Ich danke Ihnen. Die Wolken des Zweifels sind aufgelöst und die 
Lichter der Wahrheit haben zu strahlen begonnen. Ihr sagtet, dass eine weise 
Person niemals lügt. Lügt ein Prophet denn jemals? Gewiss nicht. Daher müssen 
wir auch daran glauben, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, für die gesamte 
Menschheit, für alle Völker als Prophet gesandt wurde, denn er berichtet uns: 
„Ich bin der Prophet aller Menschen und Dschinnen.“ Was sagt Ihr dazu? 

Nachdem er einige Sekunden schwieg, erhob er sich und ging fort. Danach 
kam er nie wieder zu mir. 

Im Buch Glaube und Islam in den Kapiteln „Der Islam und das Christentum“, 
„Der edle Koran und die heutigen Fassungen der Thora und des Evangeliums“ 
und „Der Islam und andere Religionen“ sowie im Buch Islam und Christentum 
gibt es ausführliche Informationen zum Christentum. 

_________________________ 

Auf die Welt bin ich gekommen zum Zeitpunkt, wenn der Herr es wollte, 
Wenn ich sterbe, wird sie vermodern meine Haut, so wie es sein sollte. 
Aus Erde, Wasser und Gasen, ist mein Körper entstanden, 
Im Grab wird er verwesen und zusammen sein mit der Erde, hast du das verstanden? 

 
Dieser Körper wird verrotten, bleiben wird ein Haufen Erde, 
Jedes einzelne Atom wird zerbrechen, und sich verbreiten auf der Erde. 
Anaerobe Bakterien werden meinen Körper in Angriff nehmen, 
Mein Dasein gehört nun ihnen, meine Existenz ist nun nicht mehr wahrzunehmen. 

 
Sodann ist beobachtbar, wie sich meine Sinnesorgane zusammentreffen, 
Aus dem Grab werden sie austreten, grüne Bäume und Sträucher werden eintreffen. 
An diesem Tag wird alles Bedenkliche, eine Gestalt einnehmen, 
Als Pflanze, Tier oder Mensch wird man sich dann hinnehmen. 

 
– 547 –



92 — ĪSĀ, FRIEDE SEI MIT IHM, WAR EIN MENSCH 
UND DARF NICHT ANGEBETET WERDEN 

Zu unserem Propheten, Friede sei mit ihm, war eine christliche Delegation 
aus Nadschran gekommen. Nadschran ist eine Stadt zwischen dem Hedschas und 
Jemen. Es waren 60 Reiter und 24 von ihnen waren die Ältesten. Drei von ihnen 
waren ihre Allerältesten. Ihr Anführer hieß Abdulmasīh. Abul-Hārith ibn Alqama 
war der Gelehrteste unter ihnen. Er hatte die Zeichen des Propheten der Endzeit 
im Evangelium gelesen. Doch weil er die weltliche Stellung und den Ruhm liebte, 
wurde er kein Muslim, denn er war für sein Wissen bekannt, wurde vom Kaiser 
geehrt und gab vielen Kirchen Anordnungen. Sie kamen also nach Medina und 
betraten nach dem Nachmittagsgebet die Moschee. Sie trugen verzierte päpstliche 
Gewänder. Weil zwischenzeitlich ihre Gebetszeit eingetreten war, begannen sie 
in der Moschee zu beten, und der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Lasst sie beten.“ Sie beteten in Richtung Osten. Die drei Ältesten von ihnen 
begannen zu sprechen. Während des Gesprächs nannten sie Īsā (Jesus), Friede 
sei mit ihm, mal Gott, mal Sohn Gottes und manchmal einer von drei Göttern. 
Der Grund dafür, wieso sie ihn als Gott bezeichnen, war der, dass er Tote wie-
derbelebte und Kranke heilte. Sie sagten, dass er Kunde vom Verborgenen gab 
und dann, wenn er einen Vogel aus Ton machte und ihn anhauchte, dieser zu 
Leben kam und davonflog. Der Grund, weshalb sie ihn als Sohn Gottes bezeich-
neten, war, dass er keinen bestimmten Vater hat. Der Grund, wieso sie ihn als 
einer von drei Göttern bezeichneten, war der, dass Gott in der Form „Wir haben 
gemacht/geschaffen“ sprach; wenn Er nur einer wäre, hätte Er in der Form „Ich 
habe gemacht/geschaffen“ gesprochen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
lud diese zum Glauben ein und verlas einige Koranverse, doch sie nahmen den 
Glauben nicht an. Sie sagten: „Wir hatten vor dir schon den Glauben angenom-
men.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Ihr lügt, denn wer be-
hauptet, Allah habe einen Sohn, der kann keinen Iman haben.“ Sie fragten: 
„Wenn er nicht der Sohn Gottes ist, wer ist dann sein Vater?“ 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, antwortete: „Wisst ihr denn nicht? 
Allah, der Erhabene, ist es, der niemals stirbt und alles in der Existenz hält. Īsā, 
Friede sei mit ihm, war zuvor nicht existent und wird wieder vernichtet.“ 

Sie sagten: „Ja, wir wissen das.“ 
Der Gesandte Allahs fragte: „Wisst ihr denn nicht, dass es kein Kind gibt, 

das seinem Vater nicht ähnelt?“  
Sie antworteten: „Jedes Kind ähnelt seinem Vater.“ [Das Kalb eines Schafes 

ähnelt einem Schaf.]  
Der Gesandte Allahs sagte: „Wisst ihr denn nicht, dass unser Herr alles er-

schafft, wachsen lässt und nährt? Doch Īsā, Friede sei mit ihm, machte nichts 
hiervon.“ 

Sie sagten: „Ja, das stimmt. Er machte nichts davon.“ 
Der Gesandte Allahs sagte: „Unser Herr erschuf Īsā, Friede sei mit ihm, wie 

Er wollte, nicht wahr?“  
Sie bejahten dies. 
Daraufhin sagte der Gesandte Allahs: „Unser Herr isst und trinkt nicht. Er 

unterliegt keinem Wandel. Wisst ihr auch das?“ 
Sie antworteten mit „Ja“. 
Anschließend sagte der Gesandte Allahs: „Īsā, Friede sei mit ihm, hatte eine 

– 548 –



Mutter. Er kam auf die Welt wie jedes andere Kind. Er wurde wie sie ernährt. 
Er aß, trank und schied schädliche Substanzen von seinem Körper aus. Das wisst 
ihr auch, nicht wahr?“ 

Sie bejahten auch dies. 
Dann fragte der Gesandte Allahs: „Wie kann dann Īsā, Friede sei mit ihm, 

das sein, wofür ihr ihn haltet?“  
Sie sagten nichts und schwiegen. Nach einer kurzen Weile sagten sie dann: 
„O Muhammad! Sagst du denn nicht, dass er das Wort Allahs und ein Geist 

von Ihm ist?“ 
Der Gesandte Allahs bejahte dies. 
Dann sagten sie: „Das genügt uns schon“, und beharrten auf ihrem Stand-

punkt. 
Daraufhin befahl Allah, der Erhabene, Seinem Gesandten, dass er sie zur 

„Mubāhala“ (zum gegenseitigen Verfluchen) rufen soll. Folglich sagte der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm: „Wenn ihr mir nicht glaubt, dann lasst uns die Mubāhala 
vollziehen.“ D. h. er sagte zu ihnen: „Lasst uns sagen: Wer von uns ein Lügner 
oder im Unrecht ist, den soll Allah, der Erhabene, verfluchen!“ Dieser Befehl 
Allahs, des Erhabenen, findet sich im 61. Vers der Sure Āl Imrān. Scharhabīl, 
den sie ihren Meister (Sayyid) nannten, versammelte diese und sagte: „Aus jeder 
seiner Verhaltensweisen ist ersichtlich, dass er ein Prophet ist. Wenn wir gegen 
ihn die Mubāhala vollziehen, dann können weder wir uns retten noch jene nach 
uns. Wir werden dann gewiss von einem Unheil heimgesucht!“ So hielten sie 
sich von der Mubāhala zurück und sagten: „O Muhammad! Wir sind zufrieden 
mit dir. Wir geben dir was du willst! Sende einen deiner Gefährten, dem du ver-
traust, mit uns, damit wir ihm die Abgaben entrichten!“ 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte schwörend: „Ich werde einen 
äußerst Vertrauenswürdigen mit euch schicken.“ Die edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen zufrieden sein, fragten sich, wer nun wohl damit beehrt werde, 
als „Vertrauenswürdiger“ bezeichnet zu werden. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, befahl: „Steh auf, o Abū Ubayda!“ Er sagte: „Dieser ist der Ver-
trauenswürdige meiner Gemeinde“, und schickte ihn mit der Delegation. 

Die Friedensbedingungen lauteten: Jedes Jahr werden 2000 Kleidungssets ge-
geben, davon 1000 im Monat Radschab und 1000 im Monat Safar. Mit jedem 
Kleidungsset werden 40 Dirham [135 g] Silber gegeben. Ihr Oberhaupt Abdulmasīh 
und ihr Meister Scharhabīl wurden später Muslime und damit beehrt, dem Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu dienen. 

93 — ĪSĀ, FRIEDE SEI MIT IHM, IST EIN  
PROPHET UND DARF NICHT ANGEBETET WERDEN 

Der große Islamgelehrte und Autor des „at-Tafsīr al-kabīr“ und anderer wert-
voller Bücher, Imām Fakhruddīn ar-Rāzī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seiner Auslegung von Vers 61 der Sure Āl Imrān Folgendes: 

Ich befand mich in der Stadt Choresm. Dort hörte ich, dass ein Priester ge-
kommen war und sich darum bemühte, das Christentum zu verbreiten. Ich ging 
zu ihm und wir fingen an, miteinander zu reden. Er fragte mich: „Was ist der 
Beweis dafür, dass Muhammad ein Prophet ist?“ Ich antwortete ihm:  

Fakhruddīn ar-Rāzī — So wie berichtet wurde, dass Mūsā, Īsā und die anderen 

– 549 –



Propheten, Friede sei mit ihnen, Wunder vollbrachten, wurde dies auch in Bezug 
auf Muhammad, Friede sei mit ihm, berichtet. Bei diesen Berichten handelt es 
sich um Tawātur-Berichte [d. h. sie sind vielfach bezeugt]. Entweder du akzeptierst 
die Tawātur-Berichte oder nicht. Wenn du sie ablehnst und sagst, Wunder würden 
nicht beweisen, dass eine Person ein Prophet ist, dann erfordert dies, dass du ge-
nauso auch an die anderen Propheten, deren Wunder uns per Tawātur überliefert 
wurden, nicht glaubst. Wenn du aber die Tawātur-Berichte anerkennst und sagst, 
dass derjenige, der ein Wunder gewirkt hat, ein Prophet ist, dann musst du ak-
zeptieren, dass auch Muhammad, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist. Denn Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, hat ebenfalls Wunder vollbracht und diese Wunder 
wurden uns durch „Tawātur“ genannte authentische Berichte überliefert. Da du 
an das Prophetentum der anderen Propheten aufgrund ihrer Wunder glaubst, 
die per Tawātur überliefert wurden, musst du auch daran glauben, dass Muham-
mad, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist! 

Priester — Ich glaube aber nicht daran, dass Īsā, Friede sei mit ihm, ein 
Prophet ist, sondern dass er ein Gott ist. [Mit „Gott“ (Ilāh) ist „etwas Anbe-
tungswürdiges (Maʿbūd)“ gemeint. Alles, was angebetet wird, wird Gott genannt. 
Der Name Allahs, des Erhabenen, ist „Allah“ und nicht Gott. Es gibt keinen 
Gott außer Allah. Anstelle von „Allah“ Gott zu sagen, ist falsch und widerwärtig.] 

Fakhruddīn ar-Rāzī — Wir reden gerade über das Prophetentum. Bevor wir 
nun über Göttlichkeit sprechen, müssen wir vorher das Thema „Prophetentum“ 
abschließen. Deine Behauptung aber, dass Īsā, Friede sei mit ihm, Gott wäre, ist 
falsch, denn ein Gott muss zu jeder Zeit existent sein. Daher können Materie, 
Körper und Dinge, die einen Raum einnehmen, keine Götter sein. Dabei war 
Īsā, Friede sei mit ihm, ein Körper, ein Mensch. Er war zuvor nicht existent und 
kam später ins Sein, dann wurde er eurer Ansicht nach getötet. Erst war er ein 
Kind, dann wuchs er heran. Er aß und trank, sprach wie wir, legte sich hin, schlief, 
wachte auf und ging. Er benötigte wie alle anderen Menschen auch viele Dinge, 
um zu leben. Kann jemand Abhängiges jemals ein Wesen sein, das nichts und 
niemanden braucht? Wie kann etwas, das aus dem Nichts in die Existenz gebracht 
wurde, ewig sein? Kann etwas, das sich verändert, fortbestehend und endlos 
sein? 

Ihr behauptet, dass Īsā, Friede sei mit ihm, obwohl er floh und sich versteckte, 
von den Juden gefunden und aufgehängt wurde. Ihr sagt, dies habe Īsā, Friede 
sei mit ihm, sehr bekümmert und er habe alle möglichen Lösungswege gesucht, 
um sich aus dieser Lage zu befreien. Wenn sich Gott oder ein Teil Gottes in ihn 
inkarniert hätte, hätte er sich dann nicht vor den Juden geschützt und sie ver-
nichtet? Warum ist er traurig geworden und hat einen Ort gesucht, um sich zu 
verstecken? Bei Allah, ich kann darüber nur staunen! Wie kann ein vernünftiger 
Mensch so etwas sagen und an so etwas glauben? Die Vernunft ist ein Zeuge für 
die Verderbtheit dieser Worte. 

Ihr sagt drei Dinge: 
1. Ihr sagt: „Er ist ein körperlicher Gott, der mit den Augen gesehen werden 

kann.“ Zu sagen, dass der Gott der Welt Īsā, Friede sei mit ihm, sei, der körperlich 
und ein Mensch ist, hieße zu sagen, dass die Juden bei seiner Ermordung den 
Gott der Welt töteten. Demnach müsste die Welt ohne Gott sein. Doch es ist 
unmöglich, dass die Welt keinen Gott hat. Und kann ein schwacher, machtloser 
Mensch, den die Juden zu Unrecht gefangen genommen und getötet haben, der 
Gott der Welten sein? 

Dass Īsā, Friede sei mit ihm, Allah, den Erhabenen, viel anbetete und im Ge-
horsam gegenüber Allah sehr bedacht war, ist auch durch Tawātur erwiesen. 

– 550 –



Wäre Īsā, Friede sei mit ihm, ein Gott, dann würde er niemanden anbeten und 
niemandem gehorchen. Denn Gott betet sich niemals selbst an [sondern wird 
von anderen angebetet]. 

Auch hieraus verstehen wir, dass die Worte des Priesters falsch sind. 
2. Ihr sagt: „Gott hat sich vollkommen in ihn inkarniert. Er ist der Sohn 

Gottes.“ Dieser Glaube ist falsch. Denn ein Gott kann kein Körper und Akzidens 
sein. Es ist unmöglich, dass Gott sich in einen Körper inkarniert. Wäre Gott ein 
Körper, dann könnte Er sich auch in einen anderen Körper inkarnieren. Was 
sich in einen Körper inkarniert, ist selbst ein Körper und durch diese Inkarnation 
(Hulūl) vereint sich die Materie von zwei Körpern. Dies würde jedoch die Teil-
barkeit von Gott erfordern. Wäre Gott ein Akzidens, dann würde Er einen Ort 
benötigen. Das aber würde wiederum bedeuten, dass Er von etwas anderem ab-
hängig ist. Doch ein Wesen, das von etwas anderem abhängig ist, kann niemals 
ein Gott sein. [Was war der Grund dafür, dass Gott sich in Īsā, Friede sei mit 
ihm, inkarniert haben soll? Sich grundlos in Īsā, Friede sei mit ihm, zu inkarnieren, 
wäre eine Bevorzugung, obwohl es keinen Grund für diese Bevorzugung gibt 
(Tardschīh bilā muraddschih). Dass dies wiederum ungültig ist, haben wir in un-
serem Buch Islam und Christentum klargestellt, als wir die Einheit Allahs, des 
Erhabenen, bewiesen haben.] 

3. Ihr sagt: „Er ist kein Gott, doch ein Teil Gottes hat sich in ihn inkarniert 
und sich in ihm niedergelassen.“ Wenn der Teil, der sich in ihn inkarniert habe, 
einen Einfluss darauf hat, dass die Gottheit ein Gott ist, dann wird durch die 
Trennung dieses Teils von Gott die Göttlichkeit Gottes aufgehoben. Wenn er 
jedoch keinen Einfluss auf die Göttlichkeit hat, dann ist er folglich auch kein 
Teil Gottes. 

Was ist dein Beweis dafür, dass Īsā, Friede sei mit ihm, ein Gott sei? 
Priester — Er ist ein Gott, weil er die Toten wiederbelebt, die von Geburt an 

Blinden heilt und die sehr juckenden, weißen Flecken auf der Haut, die Vitiligo 
genannt werden, heilt. Nur Gott kann solche Taten vollbringen. 

Fakhruddīn ar-Rāzī — Kann bei Nichtvorhandensein eines Zeichens (Dalīl) 
behauptet werden, dass das, worauf das Zeichen deutet (Madlūl), ebenfalls nicht 
vorhanden sei? Wenn du sagst, dass bei Nichtvorhandensein eines Zeichens auch 
das, worauf das Zeichen deutet, nicht vorhanden sei, dann behauptest du damit, 
dass vor der Erschaffung aller Geschöpfe, d. h. in der Urewigkeit, der Schöpfer 
dieser Geschöpfe nicht existiert habe, was jedoch nicht sein kann. Denn alle Ge-
schöpfe sind ein Beweis für die Existenz des Schöpfers. 

Wenn du sagst, dass auch ohne Zeichen das, worauf das Zeichen deutet, exis-
tieren kann, dann akzeptierst du, dass es in der Urewigkeit, als die Geschöpfe 
noch nicht existierten, einen Schöpfer gab. Doch wenn du nun behauptest, dass 
sich Gott in der Urewigkeit in Īsā, Friede sei mit ihm, inkarniert habe, als dieser 
noch nicht existierte, dann hättest du dies ohne Zeichen akzeptiert. Denn Īsā, 
Friede sei mit ihm, wurde später erschaffen. Dass er in der Urewigkeit nicht 
existent war, bedeutet auch das Nichtvorhandensein des Zeichens. Du akzeptierst 
also ohne ein Zeichen, dass sich Gott in Īsā, Friede sei mit ihm, inkarniert habe, 
doch woher weißt du, dass Er sich nicht auch in dich, mich, die Tiere, die Pflanzen 
und die Steine inkarniert hat? Warum akzeptierst du nicht, dass Er sich auch in 
diese inkarniert habe, ebenfalls ohne ein Zeichen? 

Priester — Der Grund dafür, dass sich Gott in Īsā, Friede sei mit ihm, inkarniert 
hat, nicht aber in dich, mich oder sonstige Geschöpfe, ist offenkundig. Īsā, Friede 
sei mit ihm, vollbrachte nämlich Wunder. Doch bei dir, mir und anderen Ge-
schöpfen wurden keine derartigen außergewöhnlichen Zustände gesehen. Daraus 

– 551 –



verstehen wir, dass sich Gott in ihn inkarniert hat und nicht in uns oder andere 
Geschöpfe. 

Fakhruddīn ar-Rāzī — Du sagst, seine Wunder seien der Beweis dafür, dass 
sich Gott in ihn inkarniert habe. Wenn es aber keine Zeichen gibt, d. h. keine 
Wunder gesehen werden, weshalb behauptest du dann, dass Er sich nicht inkar-
nieren könne? Du kannst nicht sagen, dass sich Gott nicht in uns und andere 
Geschöpfe inkarniert habe, nur weil wir keine außergewöhnlichen Zustände 
haben und keine Wunder vollbringen. Denn wir sagten ja, dass wenn es kein 
Zeichen gibt, es dennoch sein kann, dass das, worauf gedeutet wird, existiert. 
Daher ist die Inkarnation Gottes nicht abhängig davon, dass sich Zeichen bei 
einer Person befinden, d. h. diese Person außergewöhnliche Zustände aufweist 
und Wunder wirkt. Daher musst du daran glauben, dass sich Gott auch in dich, 
mich, Katzen, Hunde und Mäuse inkarnieren kann. Kann eine Religion, die zu 
dem Glauben verleitet, dass sich Gott in diese niederen Wesen inkarnieren könne, 
eine wahre Religion sein? 

Dann kommt hinzu, dass das Verwandeln eines Stabes in eine Schlange schwie-
riger ist als das Wiedererwecken eines Toten. Denn zwischen einem Stab und 
einer Schlange gibt es nicht die geringste Ähnlichkeit. Ihr glaubt daran, dass 
Mūsā, Friede sei mit ihm, den Stab in eine Schlange verwandelt hat, aber bezeichnet 
ihn dennoch nicht als Gott oder Sohn Gottes. Wieso nennt ihr dann Īsā, Friede 
sei mit ihm, Gott oder dieses und jenes? 

Auf diese Worte von mir konnte der Priester nichts erwidern und war ge-
zwungen, zu schweigen. [Die islamischen Gelehrten haben viele Bücher zur Wi-
derlegung des Christentums geschrieben. Zu den berühmtesten Werken dieser 
Art, die in verschiedenen Sprachen wie Arabisch, Türkisch, Persisch, Englisch, 
Deutsch und Französisch verfasst und übersetzt wurden, gehören: Tuhfat al-arīb, 
Diyā al-qulūb, Izhār al-haqq, Ibrāz al-haqq, Īdāh al-haqq, as-Sirāt al-mustaqīm, 
Īdāh al-marām, Islam und Christentum, Mīzān al-mawāzīn, Irschād al-hiyārā und 
ar-Radd al-dschamīl. Einige Seiten vom Anfang des Buches Īdāh al-marām 
wurden am Ende der Bücher Islam und Christentum sowie Geständnisse eines 
britischen Spions veröffentlicht. Das Buch Geständnisse eines britischen Spions 
wurde auf Arabisch, Englisch, Türkisch und Deutsch veröffentlicht. Die meisten 
Christen heutzutage glauben daran, dass die vier Bücher, die von den Geistlichen 
beim Konzil von Nicäa akzeptiert wurden, das vom Himmel herabgesandte Evan-
gelium wären. Die „Trinität“ (Dreieinigkeit, arab. Tathlīth), die im Johannes-
evangelium erwähnt wird, ist die Grundlage ihrer Religion. Īsā (Jesus) ist kein 
Gott, sondern der Prophet Gottes. Sie sagen: „Der ewige und einzige Gott liebt 
ihn sehr und tut und erschafft alles, was dieser möchte. Aus diesem Grund erbitten 
wir alles von ihm und mit dieser Absicht werfen wir uns vor ihm und unseren 
Götzen, die ihn repräsentieren, nieder und flehen sie an. Vater und Sohn bedeutet 
,eine sehr geliebte Person‘. Zu sagen, dass er der Sohn Gottes sei, bedeutet, dass 
Gott ihn sehr liebt.“ Jene, die derart glauben, werden als „Ahl al-kitāb“ (Schrift-
besitzer) bezeichnet. Jene Christen jedoch, die daran glauben, dass Jesus, Friede 
sei mit ihm, oder irgendein Geschöpf ein göttliches Attribut besitze, so z. B. 
sagen: „Auch er ist ewig und erschafft alles aus dem Nichts“, sind Polytheisten 
(Muschrikūn). Da sie nicht an Muhammad, Friede sei mit ihm, glauben und keine 
Muslime sind, sind sie allesamt Ungläubige (Kuffār).] 

 
Wenn Allah es wünscht, siehe wie alles für dich einfach werden kann,  
Er erschafft die Mittel und Wege, und beschenkt dich in einem einzigen Moment sodann. 

– 552 –



94 — ZWEITER BAND, 9. BRIEF  
Imām ar-Rabbānī Mudschaddid-i alf-i thānī (der Erneuerer des zweiten Jahr-

tausends), möge seine Seele gesegnet sein, schrieb diesen Brief an Mulla Ārif 
Khutanī al-Badakhschī. Er behandelt die Vorzüge des Wortes „Lā ilāha illallāh“, 
die Stufe der Freisprechung (Tanzīh) und den Glauben an das Verborgene (Īmān 
al-ghayb). 

Lobpreis gebührt Allah, dem Erhabenen, und der Friede sei mit Seinen aus-
erwählten und geliebten Dienern! O Mawlānā Muhammad Ārif Khutanī! Zuerst 
müssen die falschen und erfundenen Gottheiten vernichtet und daraufhin der 
einzig wahrhaftige Anbetungswürdige erkannt werden. Alles, wovon die Be-
schaffenheit bekannt und das messbar ist, muss verneint werden und man muss 
an den einen Allah glauben, über dessen Beschaffenheit keine Kenntnis existiert. 
Der beste Satz, der diese Verneinung und diesen Glauben zum Ausdruck bringt, 
ist das schöne Wort „Lā ilāha illallāh“. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Die wertvollste Andachtsformel (Dhikr) ist das Aussprechen von ,Lā ilāha 
illallāh‘.“ In einem Hadith berichtete er von seinem Herrn Folgendes: „Würden 
die sieben Himmelsstufen und alles, was sich in ihnen befindet, sowie die sieben 
Erdstufen gegen das Wort ,Lā ilāha illallāh‘ aufgewogen werden, so würde der 
Lohn dieses Wortes überwiegen.“ Wie sollte dies auch nicht überwiegen, wo 
doch ein Teil dieses Wortes alles außer Allah, dem Erhabenen – die Erdstufen 
und Himmel, den Thron (al-Arschul-aʿlā), den Fußstuhl (Kursī), die wohlbewahrte 
Tafel (Lawh), das Schreibrohr (Qalam), das gesamte Universum und alle Men-
schen – vernichtet und der andere Teil die Existenz des einzigen Schöpfers von 
Himmel und Erde und des wahren Angebeteten bestätigt. Alles außer Allah, 
dem Erhabenen, sei es nun außerhalb des Menschen (āfāq) oder im Inneren des 
Menschen (anfus), kann begriffen und gemessen werden. Auch alles, was in den 
Spiegeln des Inneren und Äußeren des Menschen gesehen wird, ist derart. All 
dies muss verneint werden. Dies gilt für alles, was wir wissen, gelernt haben, was 
uns in Erinnerung kommt, was wir uns vorstellen und alles, was unsere Sinnes-
organe beeinflusst. Sie alle sind in der Zeit erschaffene Geschöpfe. Denn alles, 
was der Mensch weiß und fühlt, ist sein eigenes Werk und sein eigenes Handeln. 
Dass wir Allah, den Erhabenen, von allem anderen freisprechen, also sagen, dass 
Er nichts und niemandem gleicht, ist schon ein Vergleich. Die Größe, die wir 
begreifen, ist Kleinheit. Alle Enthüllungen, Manifestationen und jegliche Schau, 
welche die Tasawwuf-Anhänger erleben, sind alle etwas anderes als Allah, der 
Erhabene. Allah, der Erhabene, ist „warāʾul-warā“, d. h. jenseits von allem, was 
jenseits ist. Er gleicht nichts von dem. Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sagte zu den 
Ungläubigen: „Warum betet ihr die Götzen an, die ihr selbst gemacht habt? 
Allah, der Erhabene, ist es, der euch und eure Taten erschuf!“ Dies berichtet 
der edle Koran. Ob wir sie nun mit unseren Händen machten oder mit unserem 
Verstand und unserer Vorstellungskraft zustande brachten, alle Dinge, die wir 
tun, sind Geschöpfe Allahs, des Erhabenen. Keines von ihnen hat irgendeinen 
Wert, um angebetet zu werden. Es ist einzig und allein Allah, der Erhabene, der 
das Recht darauf hat, angebetet zu werden. Er gleicht nichts von dem, was wir 
kennen und durch unser Denken entdecken, und wie Er ist, kann nicht verstanden 
werden. Der Verstand (Aql) und die Einbildung (Wahm) können Ihm nicht na-
hekommen. Die Enthüllung (Kaschf) und Schau (Schuhūd) zerbrechen vor Seiner 
Größe. So bleibt nichts anderes übrig als an diesen erhabenen Schöpfer, der 
nichts und niemandem gleicht und mit dem Verstand nicht begriffen werden 
kann, auf dem Weg des Verborgenen (Ghayb) zu glauben [d. h. ohne Ihn gesehen 
zu haben]. Denn das Glauben davon abhängig zu machen, Ihn sehend und denkend 

– 553 –



zu begreifen, wäre kein Glaube an Ihn, sondern an etwas, was wir selbst errichtet 
haben, und auch dies wäre Sein Geschöpf. Wir hätten Ihm dies beigesellt und 
vielleicht sogar an etwas anderes als Ihn geglaubt. Wir suchen Zuflucht bei Allah, 
dem Erhabenen, davor, in ein solches Unglück zu stürzen. Um an das Verborgene 
glauben zu können, muss man an einen Schöpfer glauben, den die Einbildung 
und Vorstellungskraft (Khayāl) nicht erreichen können. Nichts darf in der Vor-
stellungskraft über Ihn existieren. Dies entsteht erst auf der Stufe der Nähe, die 
jenseits von Einbildung und Vorstellungskraft ist. Denn je weiter man sich 
entfernt, desto leichter wird das Begreifen mit der Einbildung und desto leichter 
kann es einen Platz in der Vorstellungskraft finden. Diese Wohlgabe ist einzig 
den Propheten vorbehalten. Der Glaube auf dem Weg des Verborgenen ist nur 
diesen Großen, Friede sei mit ihnen, zuteilgeworden. Und von denjenigen, die 
diesen folgen und in ihre Fußstapfen treten, bescheren sie diese Gabe, wem sie 
wollen. Der Glaube aller Gläubigen an das Verborgene kann nicht frei sein von 
der Einmischung der Einbildung. Nach dem Verständnis der Unwissenden 
bedeutet „warāʾul-warāʾ“ nämlich Ferne. Bei einem solchen Verständnis mischt 
sich auch die Einbildung ein. Für diese Großen, Friede sei mit ihnen, jedoch be-
deutet „warāʾul-warā“ Nähe. Bei einem solchen Verständnis mischt sich die Ein-
bildung nicht ein. Solange die Welt besteht und wir das weltliche Leben leben, 
gibt es keine andere Möglichkeit als an das Verborgene zu glauben. Denn der 
Glaube, der durch die Schau (das Sehen) entsteht, ist verdorben. Erst wenn das 
jenseitige Leben beginnt und die Kraft der Einbildung und Vorstellung schwindet, 
wird der „Īmān schuhūdī“, der durch die Schau entsteht, wertvoll. Dieser Glaube 
kann nicht befleckt werden von Dingen, die seitens der Einbildung und Vorstel-
lungskraft kommen. Ich denke, dass es schön ist, den Glauben von Muhammad, 
dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, als Īmān schuhūdī zu bezeichnen, 
weil er damit beehrt wurde, im Diesseits Allah, den Erhabenen, zu sehen. Ver-
dorbene Dinge, die aus der Einbildung und Vorstellungskraft entstanden, konnten 
sich nicht mit diesem Glauben vermischen. Denn die Wohlgabe, die den anderen 
Gläubigen im Paradies beschert werden wird, wurde diesem erhabenen Propheten, 
Friede sei mit ihm, im Diesseits zuteil. Dies ist eine äußerst große Wohlgabe 
Allahs, des Erhabenen, und Er gewährt Seine Gaben, wem Er will. Allah, der 
Erhabene, gewährt äußerst viele Wohlgaben. 

Man muss gut begreifen, dass Khalīlullāh (der innige Freund Allahs), Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, auf wunderschöne Art zum Ausdruck brachte, dass das 
Anbeten anderer Sachen als Allah falsch ist. Somit schloss er sämtliche Tore, 
die zur Beigesellung führen könnten, fest zu und wurde daher der Führer (Imām) 
der Propheten. Er war ihnen allen voraus, Friede sei mit ihnen. Der höchste 
Punkt des Voranschreitens im diesseitigen Leben ist nämlich gut zu verstehen, 
dass es außer Allah nichts gibt, was angebetet werden kann. Denn die gänzliche 
Bedeutung des Spruchs „Es ist einzig und allein Allah, der Erhabene, der das 
Recht darauf hat, angebetet zu werden“, der im zweiten Teil des schönen Wortes 
„Lā ilāha illallāh“ bekanntgegeben wird, wird erst im Jenseits begriffen werden. 
Da damit einhergehend der letzte der Propheten, Friede sei mit ihnen, im Diesseits 
mit der Schau Allahs, des Erhabenen, beehrt wurde, wurde ihm von der gänzlichen 
Bedeutung dieses Ausspruchs vieles bereits im Diesseits zuteil. Es kann gar 
gesagt werden, dass von dieser Bedeutung das, was im Diesseits möglich ist, 
durch die Entsendung dieses erhabenen Propheten mitgeteilt wurde, und wir 
können auch sagen, dass die Manifestation des göttlichen Wesens im Diesseits 
einzig und allein diesem erhabenen Propheten zuteilwurde. Es wurde mitgeteilt, 
dass dies den anderen im Jenseits zuteilwerden wird. Der Friede sei mit jenen, 
die sich auf dem rechten Weg befinden und den Spuren von Muhammad Mustafā, 
möge Allah ihn segnen und ihm Frieden schenken, folgen. 

– 554 –



95 — DIE SEGENSVOLLE ERSCHEINUNG  
UNSERES PROPHETEN (HILYAT AS-SAʿĀDA) 

[Also das Aussehen und die Beschreibung des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm.] 

Die Form aller sichtbaren Körperteile des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, seine Eigenschaften, seine schönen Charakterzüge und sein gesamtes Leben 
mit all seinen Feinheiten wurden sehr ausführlich und klar verständlich von den 
Gelehrten samt Überlieferungsketten und Beweisen niedergeschrieben. Diese 
Bücher werden „Sīra“ (Pl. Siyar, also Bücher zur Prophetenbiografie) genannt. 
Von den tausenden Sīra-Büchern ist das erste verfasste Buch das „Sīrat Rasūlillāh“ 
von Ibn Ishāq, möge Allah sich seiner erbarmen, das seitens Ibn Hischām al-
Humayrī unter demselben Titel erweitert und vom deutschen Orientalisten Wes-
tenfeld erneut herausgegeben wurde. Allah, der Erhabene, bescherte sämtliche 
Wunder, die Er allen Seinen Propheten gewährte, auch unserem Propheten Mu-
hammad, Friede sei mit ihm. Der Großteil davon steht in dem arabischen „al-
Mawāhib al-ladunniyya“, dem persischen „Madāridsch an-nubuwwa“, dem „al-
Anwār al-muhammadiyya“, das eine Kurzfassung des al-Mawāhib ist, und dem 
arabischen „Huddschatullāh alal-ālamīn fī muʿdschizāt sayyid al-mursalīn“. 

Wir haben dieses Kapitel dem zweibändigen Buch „al-Mawāhib al-ladunniyya“ 
von Imām Ahmad al-Qastalānī, einem großen Islamgelehrten in Ägypten, ent-
nommen. Der muslimische Dichter Abdulbāqī Efendi übersetzte dieses Buch 
aus dem Arabischen ins Türkische. Die Passagen aus dem gesamten Buch, die 
für die Jugendlichen als erforderlich erachtet wurden, sind unten festgehalten: 

Das gesegnete Gesicht des Stolzes des Universums (Fakhr al-kāʾināt), Friede 
sei mit ihm, und all seine geehrten Körperglieder sowie seine gesegnete Stimme 
waren schöner als die der anderen Menschen. Sein gesegnetes Gesicht war etwas 
rund und wenn er fröhlich war, strahlte sein gesegnetes Gesicht wie der Mond. 
Seine Freude war an seiner gesegneten Stirn zu erkennen. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sah nachts genauso wie er tagsüber sah. Er sah sowohl das, 
was vor ihm war, als auch das, was hinter ihm war. Hunderte Begebenheiten, 
die dies beweisen, sind in Büchern festgehalten. Allah, der Erhabene, der im 
Auge das Sehen erschafft, ist auch fähig, es in anderen Körperteilen zu erschaffen. 
Wenn er zur Seite oder nach hinten schauen wollte, drehte er sich stets mit dem 
gesamten Körper. Er blickte öfter auf die Erde als in den Himmel. Seine geseg-
neten Augen waren groß. Seine gesegneten Wimpern waren lang. Er hatte eine 
geringe Röte in seinen gesegneten Augen und die Schwärze seiner Augen war 
tiefschwarz. Der Stolz des Universums (Fakhr al-kāʾināt), Friede sei mit ihm, 
hatte eine breite Stirn und dünne Augenbrauen. Seine Augenbrauen waren nicht 
zusammengewachsen. Wenn er zornig wurde, schwoll die Ader zwischen seinen 
beiden Augenbrauen an. Seine gesegnete Nase war wunderschön und in der 
Mitte leicht angehoben. Sein gesegneter Kopf war groß. Sein gesegneter Mund 
war nicht zu klein und seine gesegneten Zähne waren weiß. Seine gesegneten 
Vorderzähne waren spärlich und wenn er sprach, erschien es, als würde Licht 
zwischen seinen Zähnen hervorkommen. Unter den Dienern Allahs, des Erha-
benen, wurde niemand gesehen, der so eloquent und freundlich sprach wie er. 
Seine gesegneten Worte waren leicht zu verstehen, erfreuten die Herzen und 
zogen die Seelen an. Beim Sprechen reihten sich seine Worte wie Perlen anei-
nander. Hätte jemand seine Worte zählen wollen, so war es möglich sie zu zählen. 
Manchmal wiederholte er etwas dreimal, damit es gut verstanden werden konnte. 
Im Paradies wird jeder wie unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, spre-

– 555 –



chen. Seine gesegnete Stimme konnte eine Entfernung erreichen, die die Stimme 
von niemanden sonst erreichen konnte. 

Der Stolz des Universums, Friede sei mit ihm, hatte ein lächelndes Gesicht. 
Er lachte stets mit einem Lächeln und wenn er lachte, konnte man seine gesegneten 
Zähne sehen. Wenn er lächelte, erleuchtete sein Licht die Wände. Sein Weinen 
war wie sein Lachen leicht. So wie er nicht schallend lachte, weinte er auch nicht 
mit lauter Stimme, doch Tränen flossen aus seinen gesegneten Augen und das 
Geräusch seiner gesegneten Brust war zu hören. Er weinte, indem er an die 
Sünden seiner Gemeinde dachte, aus Gottesfurcht, wenn er den edlen Koran 
hörte und manchmal wenn er das Gebet verrichtete. 

Der Stolz des Universums, Friede sei mit ihm, besaß große Finger. Seine ge-
segneten Arme waren fleischig und seine gesegneten Handflächen waren breit. 
Der Geruch seines gesamten Körpers war schöner als Moschus. Sein gesegneter 
Körper war sowohl weich als auch stark. Anas ibn Mālik sagt, dass er dem Ge-
sandten zehn Jahre gedient hat und seine Hände weicher als Seide waren. Sein 
gesegneter Schweiß roch besser als Moschus und Blumen. Seine gesegneten 
Arme, Beine und Finger waren lang. Seine gesegneten Zehen waren groß. Das 
Gewölbe seines Fußes war nicht zu hoch und war weich. Seine gesegnete Taille 
war breit und seine Brust und seine Taille überragten einander nicht. Die Knochen 
seines Schulterkopfes waren groß und seine gesegnete Brust war breit. Das edle 
Herz des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, war der Ort, an den Allah, der 
Erhabene, schaute. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, war nicht sehr groß und auch nicht 
klein. Wenn eine große Person in seine Nähe kam, erschien der Prophet größer 
als sie. Wenn er sich hinsetzte, war seine gesegnete Schulter höher als die aller 
anderen Sitzenden. 

Die gesegneten Haare seines Hauptes und seines Bartes waren weder zu lockig 
noch zu glatt, sondern von Natur aus gewellt. Er hatte lange Haare. Zuvor hatte 
er eine Ponyfrisur, danach scheitelte er die Haare. Manchmal ließ er sein gesegnetes 
Haar lang wachsen, manchmal schnitt er es kurz. Er färbte sein Haar und seinen 
Bart nicht. Als er verstarb, befanden sich in seinem Haar und Bart weniger als 
zwanzig weiße Haare. Er kürzte seinen gesegneten Schnurrbart. Die Länge und 
Form seines Schnurrbartes glich seinen Augenbrauen. Er hatte seinen persönlichen 
Friseur. [Es ist sunna für die Muslime, ihren Bart eine Faustlänge wachsen zu 
lassen und das, was darüber hinaus geht, abzuschneiden sowie den Schnurrbart 
zu kürzen.] 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, trug sein Miswāk und seinen Kamm 
stets bei sich. Wenn er seine Haare oder seinen Bart kämmte, sah er in den 
Spiegel. Nachts trug er Kajal auf seine Augen auf. 

Der Stolz des Universums, Friede sei mit ihm, pflegte nach vorne schauend 
schnell zu gehen. Dass er eine Straße passierte, war an seinem Wohlduft zu er-
kennen. 

Der Stolz des Universums, Friede sei mit ihm, hatte einen weißen Teint, der 
mit Rot gemischt war, und er war äußerst schön, strahlend und lieblich. Wenn 
jemand sagt, dass der Prophet, Friede sei mit ihm, schwarz gewesen sei, wird er 
ein Kāfir. 

[Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, war ein Araber. Arab bedeutet le-
xikalisch „schön“. Beispielsweise bedeutet „al-Lisān al-arab“ „schöne Sprache“. 
Als Terminus technicus in der Geografie ist damit jemand gemeint, der auf der 
Arabischen Halbinsel geboren wurde und mit dem dortigen Klima, der Luft und 
der Nahrung aufgewachsen ist und von deren Blut ist. Wer vom Blut der Anatolier 

– 556 –



ist, wird „Türke“ genannt und wer in Bulgarien geboren und aufgewachsen ist, 
wird „Bulgare“ genannt und die in Deutschland Geborenen werden „Deutsche“ 
genannt. Entsprechend war der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ein Araber, 
da er auf der Arabischen Halbinsel geboren wurde. Araber sind weiß und hell-
häutig. Insbesondere die Familie unseres Propheten, Friede sei mit ihm, war 
weiß und wunderschön. So war auch sein Stammvater Ibrāhīm, Friede sei mit 
ihm, weiß und der Sohn eines weißen Muslims namens Tāruh aus der Bevölkerung 
der Stadt Basra. Āzar, der ein Kāfir war, war nicht der Vater des ehrwürdigen 
Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sondern sein Onkel väterlicherseits und Stiefvater. 

Die Schönheit von Abdullāh, dem Vater des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm, hatte bis nach Ägypten Bekanntheit erlangt und aufgrund des Lichtes 
auf seiner Stirn waren etwa 200 Frauen nach Mekka gekommen, um ihn zu 
heiraten. Doch das Licht Muhammads, Friede sei mit ihm, wurde der ehrwürdigen 
Āmina zuteil. 

In der Türkei und in anderen muslimischen Ländern wird seit einem Jahr-
hundert die Nacht, in der Abdullāh heiratete, als Raghāʾib-Nacht bezeichnet. 
Der Raghāʾib-Nacht eine solche Bedeutung zu geben, ist nicht richtig. Das wäre 
so, als ob man sagen würde, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, vor 
neun Monaten auf die Welt gekommen wäre, was wiederum eine Unvollkom-
menheit und ein Mangel ist. So wie unser Prophet, Friede sei mit ihm, in jeglicher 
Hinsicht allen anderen Menschen überlegen und ohne Mängel ist, so war er auch 
nicht unvollkommen und mangelhaft, als er unsere Mutter Āmina, möge Allah 
sich ihrer erbarmen, erleuchtete. Eine unvollständige Dauer wird in der Wissen-
schaft der Medizin als Mangel und Fehler betrachtet. 

Die erste Dschuma-Nacht (Nacht von Donnerstag auf Freitag) des Monats 
Radschab wird als Raghāʾib-Nacht bezeichnet, denn Allah, der Erhabene, beschert 
in dieser Nacht Seinen gläubigen Dienern Wohlgaben (Raghāʾib). Die Bittgebete 
in dieser Nacht werden nicht abgelehnt und gottesdienstliche Handlungen wie 
das Gebet, Fasten und Almosen werden vielfach belohnt. Er vergibt jenen, die 
dieser Nacht Respekt zollen. 

In der Anfangszeit des Islams und vor dem Islam war es verboten, in den Mo-
naten Radschab, Dhul-qaʿda, Dhul-hiddscha und Muharram Krieg zu führen. Im 
Buch Riyād an-nāsihīn heißt es in Abschnitt 8 des zweiten Kapitels: „In den Taf-
siren von Zāhidī und Alī al-Dschurdschānī sowie in vielen weiteren Tafsiren 
steht, dass vor dem Islam die Araber die Reihenfolge der Monate Radschab und 
Muharram veränderten, also nach vorne oder hinten verlegten, um Krieg führen 
zu können. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, im zehnten Jahr nach 
der Hidschra mit 90.000 Muslimen die Abschiedswallfahrt vollzog, sagte er: ,O 
meine Gefährten! Wir vollziehen die Wallfahrt zur rechten Zeit! Die Reihenfolge 
der Monate ist dieselbe, wie sie war, als Allah, der Erhabene, sie erschuf!‘ In 
dem Jahr, in welchem Abdullāh geheiratet hat, war die Reihenfolge der Monate 
vertauscht. Radschab war an der Stelle des Dschumādal-ākhir, d. h. er war einen 
Monat voraus. Demnach erfolgte der Übergang des Lichtes des Prophetentums 
auf Āmina, möge Allah sich ihrer erbarmen, im Monat Dschumādal-ākhir und 
nicht in der Raghāʾib-Nacht. 

Sein Onkel Abbās und dessen Sohn Abdullāh, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, waren beide weiß. Die Nachfahren unseres Propheten, Friede sei mit ihm, 
werden bis zum Letzten Tag ebenfalls schön und weiß sein. Beispiele: Der Emir 
Jordaniens, Abdullāh, war nach Istanbul gekommen und er war auch weiß. Der 
tugendhafte Ahmed Mekki Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, der verstarb, 
als er Mufti von Kadıköy (Istanbul) war, war ein Sayyid. Er war genauso wie 

– 557 –



seine Vorfahren weiß, hatte schwarze Augenbrauen und großen schwarze Augen, 
war äußerst sympathisch und hatte ein schönes Gesicht. Die Gefährten des Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, waren ebenfalls weiß und schön. Uthmān, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, war weiß und hatte blonde Haare. Dihya al-
Kalbī, der Bote des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, den er zum römischen 
Imperator Herakleios sandte, war sehr schön. Als er in den Straßen Konstanti-
nopels lief, gingen die römischen Frauen auf die Straße, um ihn zu sehen. Dschibrīl, 
Friede sei mit ihm, kam oft in der Gestalt von Dihya, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein. 

Die eingeborenen Bewohner von Ägypten, Syrien, Afrika, Sizilien und Spanien 
sind keine Araber. Weil die Araber die Arabische Halbinsel verließen und an 
diese Orte kamen, um den Islam in der ganzen Welt zu verbreiten, sind sie auch 
heute noch an diesen Orten ansässig. So gibt es sie auch in Anatolien, Indien 
und anderen Orten dieser Welt. Jedoch wäre es nicht richtig, irgendeinen der 
Bewohner dieser Länder als „Araber“ zu bezeichnen. 

Die arabische Sprache, die im Mittelalter die einzige Sprache der Zivilisation 
und Wissenschaft war und hinsichtlich der Grammatik, Eloquenz und literarischen 
Kraft unter den heute weltweit vorhandenen 770 Sprachen die perfekteste ist, 
fand mit der islamischen Zivilisation Eingang in alle Länder und schlug dort 
Wurzeln. Die Franzosen und anderen Europäer, die damals in den islamischen 
Universitäten und muslimischen Schulen Spaniens studierten, um sich zu spe-
zialisieren, trugen zahlreiche arabische Wörter, insbesondere in der Wissenschaft 
gebräuchliche Begriffe, in ihre Heimatländer und integrierten sie in ihre Mut-
tersprachen. Auch heute noch werden in den westlichen Sprachen viele arabische 
Begriffe verwendet. 

In dem Buch namens The Gospel in Many Tongues, das im Jahre 1947 in 
London von der The British and Foreign Bible Society veröffentlicht wurde, sind 
einige Zeilen als Beispiele für jede der 770 verschiedenen Sprachen aufgeführt. 

Die Menschen in Ägypten haben braune Hautfarbe. Die Bewohner von Abes-
sinien (Äthiopien) sind schwarz und werden „Habasch“ genannt. Die Bewohner 
Sansibars (Zandschibār) werden „Zandschī“ genannt und auch sie haben schwarze 
Hautfarbe. Die Verwandten unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und die 
Araber zu lieben und zu respektieren, ist eine gottesdienstliche Handlung. Jeder 
Muslim liebt sie. Die schwarzen Fellachen, Äthiopier und Sansibaren, die nach 
Anatolien kamen, gaben sich als Araber aus, damit sie respektiert und bewirtet 
werden, und die reinen Muslime Anatoliens glaubten ihnen und liebten sie. Denn 
in dieser Liebe gibt es keine Unterscheidung zwischen Schwarz und Weiß. Ein 
schwarzer Muslim ist um das Vielfache höher, wertvoller und lieblicher als ein 
weißer Nichtmuslim. Dass ein Mensch schwarz ist, mindert nicht die Ehre des 
Glaubens dieser Person. Der ehrwürdige Bilāl al-Habaschī sowie Usāma, den 
der Gesandte Allahs besonders stark liebte, waren beide schwarzer Hautfarbe. 
Die Ungläubigen Abū Lahab und Abū Dschahl waren weiß. Die Niedrigkeit und 
das Übel dieser beiden ist allen bekannt. Allah, der Erhabene, misst nicht der 
Hautfarbe des Menschen, sondern seiner Glaubensstärke und seiner Gottesfurcht 
Wert bei. Doch es war zum Vorteil der Islamfeinde und Juden, dass schwarze 
Menschen sich als Araber ausgaben. Auf der einen Seite stellten sie schwarze 
Menschen als niederträchtig und abstoßend dar und ließen diese als Sklaven ar-
beiten, und auf der anderen Seite bemühten sie sich darum, der Jugend die Araber 
als schwarz zu präsentieren, indem sie nach schwarzen Katzen und Hunden mit 
„arabische Katzen und Hunde“ riefen und die schwarzen Bilder und Karikaturen 
in ihren Zeitungen und Zeitschriften als „Araber“ betitelten, und versuchten auf 
diese Weise, bei den muslimischen Kindern eine Abneigung gegenüber unserem 

– 558 –



Propheten, Friede sei mit ihm, hervorzurufen. Die heute in Arabien, Mekka und 
Medina lebenden Menschen sind die Nachfahren der Einwanderer, die über Jahr-
hunderte hinweg aus Afrika, Asien und anderen Gegenden kamen und sich dort 
niederließen. Diese Fremden waren schwarz und in Allah und Seinen Gesandten 
verliebt. Ayyūb Sabri Pascha, einer der Admirale von Sultan Abdülhamid II., 
möge Allah sich ihrer erbarmen, schreibt in seinem fünfbändigen, auf Türkisch 
verfassten Werk Mirʾāt al-haramayn, dass in der gesamten Stadt Mekka nur noch 
zwei arabische Häuser geblieben sind. Heute jedoch gibt es keines mehr. Nach 
dem Ableben unseres Propheten, Friede sei mit ihm, verließen sämtliche edlen 
Gefährten und anschließend auch ihre Kinder Arabien, um Dschihad zu führen 
und den Islam auf der gesamten Welt zu verbreiten. Die islamischen Armeen 
drangen vor bis jenseits von Asien, bis Afrika, Zypern, Konstantinopel, mit 
anderen Worten, sie haben sich überall verstreut. Sie kämpften und opferten ihr 
Leben, um die Religion Allahs den Menschen bekannt zu machen. Dieses weite 
Land ist voll von diesen gesegneten Märtyrern. Ihre Kinder und ihren Nachwuchs 
sandten sie zum Wissenserwerb zu der besten Universität der damaligen Zeit, 
nämlich zum Dār al-funūn und dessen Fakultäten in Bagdad, die bekannt waren 
für ihre Entdeckungen und Erfindungen in Physik, Chemie, Astronomie, Geografie 
und Geometrie, wie aus ihren bis heute erhalten gebliebenen Werken erkennbar 
ist. Als Hülägü, der Enkel des bekannten Tyrannen und Ungläubigen Dschingis 
Khan [sein ursprünglicher Name war Temüdschin], im Jahre 656/1258 die Be-
völkerung Bagdads, ungeachtet ob es Frauen und Kinder waren, und zwar mehr 
als 800.000 Muslime unter schlimmer Folter tötete und Bagdad bis auf den Grund 
niederbrannte, konnten nur jene überleben, die sich in Brunnen versteckten, und 
diejenigen, die insbesondere nach Anatolien flohen. Eben zu jener Zeit haben 
sich die Nachfahren unseres ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit ihm, und der 
edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, in ganz Anatolien nie-
dergelassen, vor allem in den östlichen Gebieten. Einige der intelligenten, ge-
duldigen und fleißigen Personen, die heute in den östlichen Regionen leben, sind 
Nachfahren dieser gesegneten Menschen. Ein Teil der Menschen in diesen Re-
gionen sind Nachfahren von Yāfath, dem Sohn des Propheten Nūh, Friede sei 
mit ihm, sie sind grobe und unwissende Menschen, die vor sehr langer Zeit von 
Zentralasien nach Anatolien gekommen sind und als Nomaden auf den Bergen 
leben. Der Historiker Xenophon, ein Schüler von Sokrates, schreibt, dass er im 
Osten Anatoliens einige von diesen gesehen habe. Der zweite Teil dieser Menschen 
sind jene zivilisierten und höflichen Menschen, die in Städten wohnen. Nahezu 
alle sind Nachfahren unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und der edlen Ge-
fährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Die Nachfahren von Imām Hasan 
werden „Scharīf“ und die von Imām Husayn „Sayyid“ genannt. Die Sayyids sind 
höher als die Scharīfen. Zur Zeit der Osmanen gab es in Aleppo ein Gericht, das 
für die Sayyids und Scharīfen zuständig war. Alle Prophetennachkommen waren 
dort registriert und so konnten Lügner nicht behaupten, Sayyids zu sein. [Der 
Freimaurer Mustafā Raschīd Pascha löste mit der Tanzimat-Reform dieses Gericht 
auf.] Die Irisan-Begs in der Region zwischen Van und Hakkari sind Nachfahren 
der abbasidischen Kalifen und haben sich von einem Jungen vermehrt, der dem 
Massaker Hülägüs entkam. Heute gibt es an allen Ecken der Türkei Nachfahren 
der edlen Gefährten und Sayyids. Wir müssen deren Wert erkennen und dürfen 
im Respekt und dem Dienst an ihnen nicht fehlen.] 

Alle schönen Charaktereigenschaften waren beim Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, vereint. Seine schönen Charakterzüge wurden ihm von Allah, dem 
Erhabenen, beschert und sind nicht durch Eigenbemühung im Nachhinein er-
worben. Niemals verfluchte er einen Muslim, indem er seinen Namen sagte, und 

– 559 –



niemals schlug er jemanden mit seiner gesegneten Hand. Kein einziges Mal nahm 
er für sich selbst Rache. Er rächte sich für Allah. Seinen Verwandten, Gefährten 
und Dienern gegenüber war er immer demütig und behandelte sie gut. In seinem 
Haus war er immer warmherzig und lächelnd. Er besuchte die Kranken und nahm 
an Beerdigungen teil. Seinen Gefährten half er in ihren Angelegenheiten und 
ihre Kinder nahm er auf seinen Schoß. Doch sein Herz war nicht mit diesen 
Dingen beschäftigt. Seine gesegnete Seele befand sich in der Welt der Engel. 

Wer den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, unerwartet sah, wurde von 
Furcht erfasst. Wäre er nicht weichherzig mit ihnen umgegangen, dann hätte auf-
grund der Zustände seines Prophetentums niemand neben ihm sitzen können 
und niemand es ertragen können, seine Worte zu hören. Dabei schaute er aus 
seiner Scham heraus mit seinen gesegneten Augen niemandem ins Gesicht. 

Der Stolz des Universums, Friede sei mit ihm, war der großzügigste unter 
allen Menschen. Nie wurde gesehen, dass er ablehnte, wenn er um etwas gefragt 
wurde. Wenn das Gewünschte vorhanden war, gab er es, und wenn nicht, schwieg 
er. Er verrichete so viel Gutes und so viele Wohltaten, dass die römischen Impe-
ratoren und die persischen Schahs nicht mithalten konnten. Er selbst jedoch 
liebte das Leben in Drangsal. Er führte ein derartiges Leben, dass das Essen und 
Trinken ihm nicht einmal in den Sinn kam. Er sagte nie: „Bringt Essen und lasst 
uns essen“, oder: „Kocht diese und jene Speise“. Wenn Essen gebracht wurde, 
aß er davon, und er nahm jede Frucht an, die man ihm gab. Manchmal aß er mo-
natelang wenig und bevorzugte den Hunger. Manchmal wiederum aß er viel. Er 
aß mit drei Fingern. Am Ende der Mahlzeit trank er kein Wasser. Das Wasser 
trank er im Sitzen. Wenn er mit anderen speiste, hörte er als Letzter mit dem 
Essen auf. Er nahm das Geschenk einer jeden Person an und als Gegenleistung 
für das Geschenk gab er der anderen Person um ein Vielfaches mehr zurück. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, brach im achten Jahr nach der Hid-
schra am 10. Ramadan, einem Montag, mit 12.000 Soldaten von Medina auf und 
eroberte am Donnerstag, den 20. Ramadan, Mekka. Am nächsten Tag, dem 
Freitag, als er die Khutba hielt, trug er einen schwarzen Turban um seinen ge-
segneten Kopf. Er blieb 18 Tage in Mekka und zog anschließend nach Hunayn. 
Er pflegte das Ende des Turbans herunterhängen zu lassen und zu sagen: „Der 
Turban trennt die Muslime von den Ungläubigen.“ Es war sein Brauch, unter-
schiedliche Kleidungen zu tragen. Wenn Botschafter fremder Länder kamen, 
schmückte er sich, d. h. er trug kostbare und exquisite Gewänder und zeigte sein 
schönes Gesicht. Früher trug er einen goldenen Ring, aber später trug er einen 
Ring mit einem Achat. Er benutzte seinen Ring als Siegel. Auf ihm stand „Mu-
hammadun rasūlullāh“ geschrieben. Es ist nach allen vier Rechtsschulen nicht 
erlaubt, dass Männer einen Goldring tragen. Sein Bett war aus Leder und es war 
gefüllt mit Dattelpalmenfasern. Manchmal lag er auf diesem Bett, manchmal auf 
Leder, das auf dem Boden auslag, und manchmal auf einer Matte aus Schilfrohr 
oder direkt auf trockener Erde. Er legte die Innenseite seiner gesegneten Hand-
fläche unter seine rechte Wange und legte sich auf seine rechte Seite. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nahm keine Zakātgüter entgegen, 
aß keine Dinge wie rohe Zwiebeln und Knoblauch und trug keine Gedichte vor. 

Der edle Gesandte, Friede sei mit ihm, wurde am 12. Rabīʿul-awwal, der dem 
20. April 571 n. Chr. entspricht, in der Nacht von Sonntag auf Montag gegen 
Morgen in der Stadt Mekka geboren. Die Muslime auf der ganzen Welt begehen 
jedes Jahr diese Nacht als Mawlid. Überall werden Mawlid-Kassiden rezitiert 
und auf diese Weise des Gesandten Allahs gedacht. Der Sultan von Erbil, Abū 
Saʿīd Muzaffaruddīn Kukbūrī ibn Zaynuddīn Alī, ließ in den Mawlid-Nächten 

– 560 –



große Festlichkeiten veranstalten und beschenkte die Menschen. Der schöne 
Charakter, die Wohltätigkeit und die guten Taten des Sultans werden in der Ge-
schichte von Ibn Khallikān, im Huddschatullāh alal-ālamīn auf Seite 234 und in 
Sayyid Abdulhakīm Efendis Abhandlung Mawlid-i scharīf lang und ausführlich 
beschrieben. „Mawlid“ bedeutet „Zeit der Geburt“. Rabīʿul-awwal bedeutet 
Frühling. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, pflegte dieser Nacht jedes Jahr nach 
seinem Prophetentum Bedeutung beizumessen. Die Gemeinde eines jeden Pro-
pheten hat den Geburtstag ihres Propheten zum Festtag gemacht. Dieser Tag ist 
auch ein Festtag für die Muslime und ein Tag der Freude und des Glücks. Als 
Ādam, Friede sei mit ihm, zwischen Körper und Seele war, da war Muhammad, 
Friede sei mit ihm, schon ein Prophet. Ādam, Friede sei mit ihm, und alles andere 
wurden ihm zu Ehren erschaffen. Auf den Thron, die Himmel und das Paradies 
wurde mit islamischen Buchstaben sein gesegneter Name geschrieben. Es war 
sein Großvater Abdulmuttalib, der ihm den Namen „Muhammad“ gab. Er sah 
nämlich im Traum, dass sein Name sich auf der ganzen Welt verbreiten und ein 
jeder ihn loben und bewundern würde. Muhammad bedeutet „derjenige, der 
hochgelobt wird“. Dass Dschibrīl, Friede sei mit ihm, zum ersten Mal kam und 
ihm seine Prophetenschaft verkündete, er während seiner Auswanderung die 
Höhle in Mekka verließ, er das Dorf Qubā bei Medina betrat, er für die Eroberung 
Mekkas Medina verließ und er verstarb, ereignete sich alles an einem Montag. 
Als er geboren wurde, sah man, dass seine Nabelschnur bereits abgetrennt und 
er schon beschnitten war. Als er die Welt beehrte, hob er seinen Zeigefinger und 
warf sich nieder. Engel schaukelten seine Wiege. Er begann bereits in der Wiege 
zu sprechen. Zarqānī schreibt in seinem Kommentar zum al-Mawāhib: „Als der 
ehrwürdige Abdullāh heiratete, war er 18 Jahre alt und die ehrwürdige Āmina 
war 14 Jahre alt. Die ehrwürdige Āmina verstarb im Alter von 20 Jahren. Erst 
stillte seine gesegnete Mutter ihn für die Dauer von neun Tagen und danach 
einige Tage Thuwayba, die Sklavin von Abū Lahab. Anschließend stillte Halīma 
as-Saʿdiyya ihn für zwei Jahre. Er blieb weitere zwei Jahre im Dorf „Banū Saʿd 
ibn Bakr“ und wurde im Alter von vier Jahren nach Mekka gebracht. Als er 
laufen konnte, beobachtete er die Kinder beim Spiel, aber nahm nicht an ihrem 
Spiel teil. Als er sechs Jahre alt war, verstarb seine Mutter Āmina, möge Allah 
mit ihr zufrieden sein, und als er acht Jahre alt war, verstarb sein Großvater Ab-
dulmuttalib. Im Alter von 25 Jahren heiratete er Khadīdscha, möge Allah mit 
ihr zufrieden sein. Als er vierzig Jahre alt war, kam der Engel das erste Mal zu 
ihm im Monat Ramadan, an einem Montag, in der Höhle auf dem „Dschabal 
Hirā“ oder „Dschabal Nūr“ genannten Berg, der eine Stunde nördlich von Mekka 
liegt. Dort wurde ihm verkündet, dass er der Prophet aller Menschen und Dschin-
nen ist. Erst kam Dschibrīl, Friede sei mit ihm. Danach kam drei Jahre lang 
Isrāfīl, Friede sei mit ihm, und lehrte ihm einiges. Doch dieser brachte ihm nicht 
den edlen Koran. Danach begann Dschibrīl, Friede sei mit ihm, zu kommen 
brachte ihm den edlen Koran innerhalb von 20 Jahren herab. Dschibrīl, Friede 
sei mit ihm, war insgesamt 24.000 Mal zu ihm gekommen. [Dabei war er zu Ādam 
12, zu Nūh 50, zu Ibrāhīm 40, zu Mūsā 400 und zu Īsā, Friede sei mit ihnen, 10 
Mal gekommen.] Er tat seine Prophetenschaft 3 Jahre lang nicht kund und ver-
kündete sie dann auf Befehl Allahs, des Erhabenen. 

Als er 52 Jahre alt war, kam in der 27. Nacht des Monats Radschab in Mekka 
Dschibrīl, Friede sei mit ihm, und führte den Gesandten Allahs von der al-Harām-
Moschee zur al-Aqsā-Moschee in Jerusalem und von dort in die Himmel. Während 
dieser Himmelfahrt (Miʿrādsch) sah er Allah, den Erhabenen, mit seinen leiblichen 
Augen. In dieser Nacht wurde das täglich fünfmalige Gebet zur Pflicht. [Siehe 
auch im zweiten Abschnitt die vorletzte Seite von Kapitel 5.] Als er 53 Jahre alt 

– 561 –



war, wanderte er mit der Erlaubnis Allahs nach Medina aus. Am Donnerstag, 
den 27. Safar, verließ er morgens früh sein Haus und kam nach dem Mittag zum 
Haus von Abū Bakr as-Siddīq. In dieser Nacht machten sie sich gemeinsam auf 
den Weg und kamen zur Höhle auf dem Berg „Thawr“, der 5,5 km südöstlich 
von Mekka liegt. Der Weg zu diesem Berg, der 759 m über dem Meeresspiegel 
liegt, war sehr schlecht, weshalb seine gesegneten Füße bluteten. Sie verbrachten 
drei Nächte in der Höhle und verließen sie in der Nacht auf Montag. Nach einer 
Reise von einer Woche erreichten sie am 20. September nach gregorianischem 
Kalender und am 8. Rabīʿul-awwal, einem Montag, das medinensische Dorf Qubā. 
Sie verbrachten auch den 23. September, an dem die Länge von Tag und Nacht 
gleich ist, in Qubā und brachen am Freitag, den 12. Rabīʿul-awwal, in Richtung 
Medina auf und kamen am gleichen Tag an, wie es im Tafsīr al-Baydāwī steht. 
Als Umar al-Fārūq Kalif war, setzte er den ersten Muharram dieses Jahres, also 
70 Tage vor der Hidschra, als Beginn des Hidschrī-Mondjahres der Muslime fest. 
Dieser Anfangstag lag gemäß den Historikern im Jahre 622 n. Chr. Und dass es 
sich um Freitag, den 16. Juli, handelte, steht in Ahmad Diyā Begs Buch Ilm-i 
hayʾat, das 1316/1898 gedruckt wurde. Der 20. September, an dem er Qubā betrat, 
ist der Beginn des Hidschrī-Sonnenkalenders der Muslime. Der Beginn des Jahres 
623 n. Chr. liegt im ersten Jahr des Hidschrī-Sonnen- und Mondkalenders. 

Ein Sonnenjahr hat 365,242 Tage, d. h. 365 Tage, 5 Stunden, 48 Minuten und 
47 Sekunden. Ein Mondjahr hat 354,367 Tage, also 354 Tage, 8 Stunden und 48,5 
Minuten. 

Der Gesandte Allahs kämpfte in 27 Schlachten und in neun von diesen griff 
er als Soldat an und in den restlichen nahm er die Position des Oberbefehlshabers 
ein. Er benutzte zwei verschiedene Fahnen in seinen Schlachten. Das Banner 
(Rāya) war schwarz und die Flagge (Liwā) war kleiner und weiß. Wie wir bereits 
im 29. Punkt des ersten Abschnitts erwähnt haben, war es Timurtasch Pascha, 
der die Form des Osmanischen Banners festlegte. 

Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nach dem Mondkalender 63 und 
nach dem Sonnenkalender 61 Jahre alt war, verstarb er im Jahre 11/632 am 12. 
Rabīʿul-awwal, einem Montag, vor dem Mittag. Er wurde dreimal gewaschen, 
ohne dass sein gesegnetes Hemd ausgezogen wurde, und anschließend in ein 
dreilagiges, neues, weißes Leichentuch gehüllt und dort begraben, wo seine Seele 
ergriffen wurde. 

Die gesegneten Augen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, schliefen, 
doch sein Herz schlief nicht. Er ging hungrig zu Bett und wachte satt auf. Er 
gähnte niemals. Sein gesegneter Körper war leuchtend und er warf nie einen 
Schatten auf den Boden. Es landeten keine Fliegen auf seiner Kleidung und Mos-
kitos sowie andere Insekten saugten sein gesegnetes Blut nicht. Nachdem von 
Allah, dem Erhabenen, bekannt gegeben wurde, dass er Sein Gesandter ist, konn-
ten die Teufel nicht mehr in die Himmel aufsteigen und Nachrichten einholen 
und die Wahrsager konnten keine Vorhersagen mehr treffen. 

Wenn jemand den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, im Traum sieht, 
dann hat er auch wahrlich den Propheten gesehen, denn der Teufel kann nicht 
seine Gestalt annehmen. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, lebt jetzt in einem Leben, das wir 
nicht verstehen können. Sein gesegneter Körper verwest keineswegs. An seinem 
Grab befindet sich ein Engel und informiert ihn über die Segenswünsche (Salawāt), 
die seine Gemeinde für ihn spricht. Der Bereich zwischen seiner Kanzel und 
seinem Grab wird „ar-Rawda al-mutahhara“ genannt. Dieser Ort ist von den Pa-
radiesgärten. 

– 562 –



Sein edles Grab zu besuchen, ist eine der höchsten Gehorsamstaten (Tāʿa) 
und die wertvollste gottesdienstliche Handlung (Ibāda). So sagte er: „Wer mich 
besucht, für den wird meine Fürsprache wādschib.“ 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hatte drei [anderen Überlieferungen 
zufolge vier oder fünf] Söhne, vier Töchter, elf Ehefrauen, zwölf Onkel väterli-
cherseits und sechs Tanten väterlicherseits. 

[Um die Jugendlichen zu täuschen, verleumden die Feinde des Islams den 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, auf äußerst unverschämte Weise, indem 
sie behaupten, er sei Frauen und Mädchen verfallen gewesen, und sehr hässliche 
Dinge sagen und schreiben, die ihren schmutzigen Seelen entsprechen. Dabei 
hatte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, das erste Mal mit 25 geheiratet, 
und zwar mit Khadīdscha, möge Allah mit ihr zufrieden sein, die damals 40 Jahre 
alt und verwitwet war. Doch sie war äußerst wohlhabend, schön, vernunftbegabt, 
intelligent, ehrenvoll, von hoher Abstammung, tugendhaft und sittsam. Sie lebten 
25 Jahre zusammen und drei Jahre vor der Hidschra verstarb sie in Mekka im 
Monat Ramadan. Als sie lebte, hatte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
keine andere Frau geheiratet. 

Im Alter von 55 heiratete er Āʾischa, die Tochter von Abū Bakr, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein. Er hatte ein Jahr nach dem Tod von Khadīdscha al-
kubrā, möge Allah mit ihr zufrieden sein, auf Befehl Allahs mit ihr die Ehe 
(Nikāh) geschlossen. Bis zu seinem Ableben lebte er acht Jahre mit ihr. 

Alle anderen Frauen heiratete er nach Āʾischa, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, aus religiösen oder politischen Gründen oder aus Barmherzigkeit und Güte 
heraus. Sie alle waren Witwen und die meisten waren alt. Beispielsweise war ein 
Teil der edlen Gefährten nach Abessinien ausgewandert, nachdem die Folter 
und Verfolgung der mekkanischen Ungläubigen den Muslimen gegenüber uner-
trägliche Ausmaße annahmen. Der König (Negus) von Abessinien war ein Christ. 
Er fragte die Muslime unterschiedliche Sachen und von den zufriedenstellenden 
Antworten begeistert nahm er den Glauben an. Er erwies den Muslimen viele 
Gefallen. Ubaydullāh ibn Dschahsch, dessen Glaube schwach war, ließ sich für 
Geld und Reichtum von seiner Triebseele täuschen und fiel vom Glauben ab, 
d. h. er tauschte seine Religion gegen Weltliches aus. Dieser Verfluchte, der der 
Vetter (der Sohn der vaterseitigen Tante) des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, war, drängte und ermutigte zwar auch seine Frau Umm Habība, möge Allah 
mit ihr zufrieden sein, vom Glauben abzukehren und reich zu werden, doch als 
sie sagte, dass sie die Armut und den Tod in Kauf nehme und die Religion Mu-
hammads, Friede sei mit ihm, nicht verlassen werde, verstieß er sie und erwartete, 
dass sie schon bald in Armut und Elend sterben würde. Doch er selbst starb nach 
kurzer Zeit. Umm Habība war die Tochter von Abū Sufyān, dem Oberhaupt der 
quraischitischen Ungläubigen in Mekka. Zu dieser Zeit führte der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, heftige Kämpfe gegen die quraischitischen Armeen 
und Abū Sufyān bemühte sich mit aller Kraft, den Islam zu vernichten. Als der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, die Glaubensstärke von Umm Habība ver-
nahm und von der sehr schmerzhaften Situation, in der sie sich befand, hörte, 
schrieb er dem Negus einen Brief und forderte darin Folgendes: „Ich will mit 
der dort befindlichen Umm Habība heiraten. Schließe du meine Ehe! Danach 
schicke sie zu mir.“ Der Negus hatte zuvor den Islam angenommen. Er brachte 
dem Brief großen Respekt entgegen und lud die dortigen Muslime in seinen 
Palast ein und gab ein Festmahl. Im siebten Jahr nach der Hidschra wurde die 
Ehe geschlossen und er verteilte Geschenke und erwies Gefälligkeiten. Auf diese 
Weise erlangte Umm Habība die Belohnung für ihren Glauben und wurde dort 
reich und hatte ein angenehmes Leben. Dank ihr hatten auch die anderen Muslime 

– 563 –



dort ein angenehmes Leben. Da die Frauen sich im Paradies neben ihren Ehe-
männern befinden werden, wurde ihr damit die frohe Kunde der höchsten Stufe 
des Paradieses gegeben und sämtliche diesseitige Freuden und Gaben sind im 
Vergleich zu dieser frohen Nachricht sehr klein. Diese Ehe war einer der Gründe, 
die dazu beitrugen, dass Abū Sufyān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, die 
Ehre zuteilwerden würde, später den Glauben anzunehmen. Wie zu sehen ist, 
zeigt diese Ehe nicht nur, wie falsch und verkommen die Verleumdungen der 
Ungläubigen sind, sondern verweist auch auf den Grad des Verstandes, der In-
telligenz, Genialität, Güte und Barmherzigkeit des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm. 

Zweites Beispiel: Hafsa, die Tochter des ehrwürdigen Umar, möge Allah mit 
beiden zufrieden sein, war verwitwet und im dritten Jahr nach der Hidschra bat 
Umar Abū Bakr und Uthmān, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, seine 
Tochter zu heiraten. Beide sagten, sie würden darüber nachdenken. Als sich 
eines Tages alle drei und noch weitere beim Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, befanden, fragte er ihn: „O Umar! Ich sehe dich bekümmert! Was ist der 
Grund dafür?“ So wie die Farbe der Tinte in einer Flasche leicht erkennbar ist, 
so verstand der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, die Gedanken der Menschen 
auf einen Blick. Wenn er es als notwendig erachtete, fragte er nach. Da es fard 
ist, dem Propheten und auch allen anderen die Wahrheit zu sagen, antwortete 
der ehrwürdige Umar in etwa: „O Gesandter Allahs! Ich habe meine Tochter 
Abū Bakr und Uthmān vorgeschlagen, doch sie haben abgelehnt.“ Da der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, keineswegs wollte, dass seine drei geliebtesten Gefährten 
traurig und bekümmert sind, sagte er umgehend, um ihnen eine Freude zu bereiten: 
„O Umar! Würdest du es wollen, wenn ich deine Tochter mit jemandem verheirate, 
der besser ist als Abū Bakr und Uthmān?“ Umar war erstaunt und verwirrt, 
denn er wusste, dass es niemanden gab, der höher und besser wäre als Abū Bakr 
und Uthmān. Er antwortete: „Gewiss, o Gesandter Allahs!“ Daraufhin sagte der 
Gesandte Allahs: „O Umar! Verheirate deine Tochter mit mir!“ Dadurch wurde 
Hafsa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, die Mutter von Abū Bakr und Uthmān 
und aller Muslime und sie wurden zu ihren Dienern. Abū Bakr, Umar und 
Uthmān, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, kamen sich dadurch noch näher 
und liebten einander noch mehr. 

Als drittes Beispiel wollen wir kurz erwähnen, dass sich im fünften oder 
sechsten Jahr nach der Hidschra unter den hunderten Gefangenen vom Stamm 
Banū Mustalaq auch Dschuwayriyya, möge Allah mit ihr zufrieden sein, befand, 
welche die Tochter des Stammesoberhauptes Hārith war. Als der Gesandte Allahs 
sie kaufte, freiließ und ehelichte, sagten die edlen Gefährten, möge Allah mit 
ihnen zufrieden sein, allesamt: „Wir schämen uns davor, die Verwandten der 
Ehefrau des Gesandten Allahs, unserer Mutter, als Sklaven und Diener zu halten.“ 
Folglich ließen alle die Gefangenen frei. Diese Heirat war der Grund für die 
Freilassung von hunderten Gefangenen. Dschuwayriyya, möge Allah mit ihr zu-
frieden sein, rühmte sich, indem sie diese Tatsache jederzeit zum Ausdruck 
brachte. [Auch Hārith wurde Muslim.] Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden 
sein, pflegte zu sagen: „Ich habe keine bessere und gesegnetere Frau als Dschu-
wayriyya gesehen.“ 

Das vierte Beispiel wäre Zaynab bint Khuzayma, möge Allah mit ihr zufrieden 
sein. 

Da es den Rahmen unseres Buches sprengen würde, haben wir die anderen 
Beispiele nicht erwähnen können. Doch vernunftbegabten, intelligenten und ein-
sichtigen Menschen werden diese drei Beispiele genügen, um ihnen die Wahrheit 
kundzutun. Wir wollen auch erwähnen, dass der Gesandte Allahs, obwohl er in 

– 564 –



jeglicher Hinsicht der Stärkste unter allen Menschen war, lediglich mit seinen 
neun Frauen lebte und dies nur für einige wenige Jahre. Zu dieser Zeit war er 
ohnehin ständig mit Kriegen beschäftigt und es gab selten Tage, an denen er zu-
hause blieb. Wäre es so, wie es die Priester schreiben und die morallosen Menschen 
sagen, die meinen, er sei wie sie, dann hätte der Gesandte Allahs in jungen Jahren 
mit jungen Frauen geheiratet und diese nach kurzer Zeit geschieden und auf 
diese Weise beliebig viele Frauen wechseln können. So tat es ja auch sein Enkel 
Hasan, möge Allah mit ihm zufrieden sein, der knapp 100 hübsche junge Frauen 
ehelichte, indem er diese zunächst heiratete und später schied. Es ist bekannt, 
dass sein Vater Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, während einer 
Khutba sagte: „O Muslime! Verheiratet eure Töchter nicht mit meinem Sohn 
Hasan! Er scheidet die Frauen nämlich sehr schnell!“, und die Muslime erwiderten: 
„Geopfert sollen ihm unsere Töchter sein! Es genügt ihnen, dass sie durch die 
Ehe mit ihm geehrt werden! Wir werden weiterhin unsere Töchter mit ihm ver-
heiraten!“ Hätten die tapferen Menschen, die in Badr, Uhud, der Grabenschlacht, 
in Chaibar auf ein Zeichen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, hin den 
überlegenen Feind attackierten und für ihn ihr Leben opferten, ihm nicht ihre 
Töchter gegeben? Doch er wollte es nicht. Als er in der Nacht der Himmelfahrt 
das Paradies betrat, sah er sich die Huris des Paradieses kein einziges Mal an. 
Im Buch Qāmūs al-aʿlām steht unter dem Namen Zaynab, dass der Islamfeind 
Voltaire ein Theaterstück schrieb über die Heirat des Gesandten Allahs mit der 
ehrwürdigen Zaynab und darin auf niederträchtige Art Verleumdungen von sich 
gab, wofür er vom Papst einen Gratulationsbrief erhielt, obwohl der Papst sein 
Feind war! Auf Seite 459 der Übersetzung des Buches al-Mawāhib al-ladunniyya 
heißt es: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, verheiratete Zaynab, die 
Tochter seiner Tante väterlicherseits, mit seinem Adoptivsohn Zayd. Nach langer 
Zeit gab Zayd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, bekannt, dass er sich von 
seiner Ehefrau scheiden möchte. Als der Gesandte Allahs nach dem Grund 
fragte, sagte er: „Ich habe von ihr nichts Schlechtes gesehen. Ganz im Gegenteil 
habe ich nur Gutes von ihr gesehen. Doch sie rühmt sich mit der Ehre ihrer Ab-
stammung und hält sie mir ständig vor.“ Der Gesandte Allahs sagte zwar: „Schenke 
dem keine Beachtung. Scheide deine Frau nicht aus diesem Grund“, doch Allah, 
der Erhabene, untersagte, dass Sein Gesandter ihn daran hindert. Also schied 
sich Zayd von Zaynab. Allah, der Erhabene, verheiratete Zaynab mit Seinem 
Gesandten und befahl ihm, sie um die Ehe zu bitten.“ Dāwud, Friede sei mit 
ihm, hatte 100 Ehefrauen und 300 Sklavinnen. Sulaymān, Friede sei mit ihm, 
hatte 300 Ehefrauen und 700 Sklavinnen. Voltaire spricht nicht über diese Pro-
pheten, stürzt sich aber auf die Tatsache los, dass der Gesandte Allahs auf gött-
lichen Befehl hin eine Frau ehelichte. 

Einer der wichtigen Gründe für die Vielehe des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm, war das Vermitteln der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya). Vor der Offenbarung des Verschleierungsverses, also bevor den 
Frauen geboten wurde sich zu bedecken, kamen auch die Frauen zum Propheten 
und fragten ihn, was sie nicht wussten, und lernten von ihm. Wenn der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, jemanden in seinem Haus besuchte, dann kamen auch 
die Frauen, setzten sich dazu, hörten zu und lernten dazu. Als der Bedeckungsvers 
offenbart und den Frauen verboten wurde, mit fremden Männern zu sitzen und 
zu reden, ließ er keine fremden Frauen mehr zu sich. Er befahl ihnen, das, was 
sie nicht wissen, von seiner gesegneten Frau Āʾischa zu erfragen. Aufgrund der 
großen Menge derer, die kamen und Fragen stellten, fand die ehrwürdige Āʾischa 
nicht ausreichend Zeit, allen zu antworten. Um diese Aufgabe zu vereinfachen 
und die Last der ehrwürdigen Āʾischa zu vermindern, heiratete er so viele Frauen 

– 565 –



wie hierfür nötig. Durch seine gesegneten Ehefrauen hat er den muslimischen 
Frauen Hunderte von heiklen Kenntnissen über Frauen vermittelt. Hätte er nur 
eine einzige Frau gehabt, dann wäre es schwierig und sogar unmöglich gewesen, 
dass sämtliche Frauen alles von ihr erfragen.] 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, war „ummī“ (des Lesens und Schrei-
bens unkundig), d. h. er hatte nie ein Buch gelesen, nie etwas geschrieben und 
von niemandem Unterricht erhalten. Obwohl er in Mekka geboren wurde, dort 
groß wurde und unter bestimmten Leuten aufwuchs und nicht auf Reisen ging, 
berichtete er über Kenntnisse und Ereignisse, die sich in der Thora, im Evangelium 
und in zur Zeit der Griechen und Römer verfassten Büchern befinden. Er sandte 
den Muslimen Briefe, um sie über den Islam zu informieren. Im sechsten Jahr 
nach der Hidschra sandte er Briefe an die Könige von Byzans, Persien und Ab-
bessinien und an die anderen arabischen Herrscher. Der persische Schah Chosrau 
Parwez zerriss den Brief. Kurze Zeit später wurde er von seinem Sohn Siroe 
getötet. Zum Dienste des Propheten waren mehr als 60 ausländische Botschafter 
gekommen. Es ist wādschib für jeden, der die Prophetenschaft des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, vernimmt, an ihn zu glauben. Wer nach dem Vernehmen 
verstirbt, ohne den Glauben angenommen zu haben, wird in die Hölle eingehen 
und auf ewig dort Strafe erleiden. 

Die Namen und Eigenschaften des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
standen in der Thora und im Evangelium geschrieben. Die Juden und Christen 
warteten auf seine Ankunft, doch weil er nicht von ihnen, sondern von den 
Arabern stammte, wurden einige neidisch und lehnten ihn ab. Jedoch waren viele 
ihrer Gelehrten und Intellektuellen einsichtig und wurden Muslime. Nicht daran 
zu glauben, dass er ein Prophet ist, seine Hoheit und Majestät nicht zu verstehen, 
mindert seinen Wert und seine Ehre nicht. Allah, der Erhabene, sagt in der Sure 
al-Inschirāh: „Ich habe deine Erwähnung erhoben“, und sagte damit: „Dein 
Name wird neben Meinem Namen überall ausgesprochen.“ Weil mit jedem Län-
gengrad in Richtung Westen die Gebetszeiten jeweils vier Minuten später eintreten, 
rufen die Muslime auf der gesamten Welt zu jeder Minute eines jeden Tages den 
Adhān, sodass sein gesegneter Name überall in jedem Augenblick mit Liebe und 
Respekt erwähnt wird. 

Wenn jemand nicht in allen Angelegenheiten die Religion des Gesandten Al-
lahs, Friede sei mit ihm, akzeptiert, wird er nicht als Muʾmin gesehen. Wenn er 
ihn nicht mehr liebt als sein eigenes Leben, ist sein Glaube nicht vollkommen. 

Er ist der Prophet aller Menschen und Dschinnen. Allen Völkern in jedem 
Jahrhundert ist es wādschib, ihm zu folgen. Jeder Muslim muss seine Religion 
unterstützen, sich seinen Charakter aneignen, seinen gesegneten Namen oftmals 
erwähnen, beim Erwähnen und Vernehmen seines Namens mit Liebe und Respekt 
Segenswünsche über ihn sprechen, darin verliebt sein, sein gesegnetes, schönes 
Gesicht zu sehen und den edlen Koran, der ihm offenbart wurde, sowie den Islam 
lieben und respektieren. Im Mirʾāt-i kāʾināt heißt es: „Die Unwissenden und 
Faulen schreiben anstelle von ,sallallāhu alayhi wa-sallam‘ einige Buchstaben. 
Dies zu tun, ist nicht richtig und muss tunlichst vermieden werden.“ 

Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über das Gebet: „Es ist fard, einmal im Leben 
den Segenswunsch (Salawāt) zu sprechen. Bei jeder Erwähnung, bei jedem Hören, 
Lesen und Schreiben ihn einmal zu sprechen, ist wādschib und bei Wiederholung 
mustahabb.“ 

Wegen des Verlustes meiner Liebsten, weint mein Herz mit Tränen aus Blut, 
ihre Sehnsucht und der Gedanke an sie ist in mir wie eine heiße Glut. 

– 566 –



96 — DER CHARAKTER UNSERES PROPHETEN 
MUHAMMAD, FRIEDE SEI MIT IHM 

Der nachfolgende Auszug ist eine Übersetzung aus dem „Riyād an-nāsihīn“, 
drittes Oberkapitel, zweites Unterkapitel, zehnter Punkt: 

Seine Wohlgaben und die Güte, die Er Seinem geliebten Propheten bescherte, 
aufzählend tut Allah, der Erhabene, im sinngemäßen Vers „Ich erschuf dich 
mit schönem Charakter“ kund, dass Er ihm schöne Charaktereigenschaften ge-
geben hat, und liebkost damit das gesegnete Herz des Propheten. Ikrima sagt, 
dass er von Abdullāh ibn Abbās gehört hat: „Mit ,Khuluq azīm‘ in diesem Vers, 
also den großartigen Charakterzügen, ist der Charakter gemeint, der im edlen 
Koran vermittelt wird.“ Im Buch Hadāʾiq al-haqāʾiq steht: „Im edlen Vers heißt 
es: ,Du besitzt wahrlich Khuluq azīm.‘ Khuluq azīm bedeutet, geheime und ver-
borgene Dinge mit Allah, dem Erhabenen, zu haben und gute Umgangsmoral 
mit den Menschen zu pflegen. Der Grund dafür, dass viele Leute den Islam an-
nahmen, war der schöne Charakter des Gesandten Allahs.“ 

Bei Muhammad, Friede sei mit ihm, wurden tausend Wunder bezeugt, und 
Freund und Feind berichteten diese. Doch das wertvollste unter diesen Wundern 
war sein Anstand und sein wunderschöner Charakter.  

Im Kimyā-i saʿādat heißt es: „Abū Saʿīd al-Khudrī, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, berichtete vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm: ,Er gab 
Tieren Gras, band Kamele an, fegte sein Haus, melkte Schafe, nähte die Risse 
in seinen Schuhen, flickte seine Kleidung, speiste mit seinem Diener, half seinem 
Diener, wenn dieser vom Ziehen der Handmühle müde wurde, kaufte auf dem 
Basar ein und brachte in Taschen nach Hause. Wenn er einen Armen, Reichen, 
Großen und Kleinen traf, grüßte er zuerst und streckte für den Händedruck 
seine Hand zuerst aus. Er behandelte Sklaven, Herren, Höhergestellte, Schwarze 
und Weiße gleichermaßen. Er ging dorthin, wohin er gerufen wurde, wer dies 
auch sein mag. Das, was ihm vorgesetzt wurde, betrachtete er nicht als minder-
wertig, auch wenn es nur wenig war. Vom Abend bis zum Morgen und vom 
Morgen bis zum Abend ließ er kein Essen übrig. Er war gutmütig. Er liebte es, 
Gutes zu tun, kam mit jedem gut aus, hatte ein lächelndes Gesicht und sprach 
freundlich. Er lachte beim Sprechen nicht, sondern sah vielmehr bekümmert 
aus. Doch er hatte keine gerunzelte Stirn (keine finstere Miene). Er war be-
scheiden, aber nicht von niederer Natur. Er hatte eine Respekt und Ehrfurcht 
einflößende Präsenz, war aber nicht grob, sondern feinfühlig. Er war großzügig, 
aber nicht verschwenderisch, er gab nichts für unnütze Zwecke her. Er war 
jedem gegenüber barmherzig. Sein gesegnetes Haupt war stets nach vorne 
gebeugt und er erwartete von niemanden etwas. Wer Frieden und Glückseligkeit 
wünscht, muss wie er sein.“ 

Im Buch al-Masābīh wird von Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, überliefert: „Ich diente dem Gesandten Allahs, insgesamt zehn Jahre und 
er hat nicht ein einziges Mal wegen mir geseufzt und mich nie gerügt, warum 
ich etwas auf eine bestimmte Art getan oder gar nicht getan habe.“ Erneut im 
al-Masābīh wird von Anas ibn Mālik überliefert: „Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, war unter allen Menschen derjenige mit dem schönsten Charakter. 
Er sandte mich eines Tages an einen Ort und ich sagte: ,Bei Allah, ich werde 
nicht hingehen.‘ Doch ich hatte vor, hinzugehen. So verließ ich das Haus, um 
seiner Aufforderung nachzukommen. Auf der Straße spielten Kinder. Als ich 
an ihnen vorbeilief, schaute ich nach hinten und sah, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, mir folgte und sich ein Lächeln auf seinem gesegneten Gesicht 

– 567 –



zeigte. Er sagte: ,O Anas! Bist du an den Ort gegangen, den ich dir genannt 
habe‘, und ich erwiderte: ,Ich bin gerade dabei, o Gesandter Allahs.‘ “ 

Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, erzählt: „In einer Schlacht 
baten wir den Gesandten Allahs, dafür zu beten, dass die Ungläubigen vernichtet 
werden. Er sagte: ,Ich wurde nicht gesandt, um zu verfluchen und damit die Men-
schen Strafe erleiden, sondern ich wurde gesandt, um jedem Gutes zu tun und 
damit die Menschen Frieden erlangen.‘ “ In Vers 107 der Sure al-Anbiyā heißt 
es sinngemäß: „Wir sandten dich als Barmherzigkeit, als eine Gunst für die Wel-
ten.“ 

Abū Saʿīd al-Khudrī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Die Scham 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, war mehr als die Scham von jungfräu-
lichen, muslimischen Mädchen.“ 

Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Wenn der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, jemandem die Hand schüttelte, zog er seine Hand 
nicht zurück, bis dieser seine Hand zurückzog. Solange diese Person ihr Gesicht 
nicht von ihm abwandte, wandte er sein gesegnetes Gesicht nicht von ihr ab. 
Wenn er neben jemanden saß, dann saß er auf seinen beiden Knien und aus Res-
pekt vor ihm saß er nicht mit angewinkelten Knien.“ 

Dschābir ibn Sumra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagt: „Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sprach wenig. Er sprach nur, wenn es nötig war oder 
wenn er etwas gefragt wurde.“ Hieraus verstehen wir, dass jeder Muslim nicht 
unnütz reden, sondern schweigen soll. Er pflegte sehr klar und methodisch zu 
sprechen und war leicht zu verstehen. 

Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtet: „Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, besuchte die Kranken, begleitete die Leichenzüge 
und ging an den Ort, an den er gerufen wurde. Er ritt auch auf einem Esel. Ich 
sah den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in der Schlacht von Chaibar. Er 
ritt auf einem Esel mit einem Seilhalfter. Wenn der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, nach dem Morgengebet hinausging, brachten die medinensischen Kinder 
und Arbeiter ihre gefüllten Wasserbehälter vor ihn und wünschten sich, dass er 
seinen gesegneten Finger darin tauche. Er steckte seinen gesegneten Finger in 
jeden von ihnen und erfreute ihre Herzen, auch wenn es Winter und das Wasser 
kalt war.“ Wieder berichtet Anas, möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Wenn 
ein kleines Mädchen den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, bei der Hand 
nahm und ihn bat, etwas zu erledigen, ging er mit ihm und löste sein Problem.“ 

Dschābir, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtet: „Es wurde nie gehört, 
dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, um etwas gefragt wurde und er es 
verneinte.“ 

Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagt: „Ich lief mit dem 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Er trug einen Mantel aus jemenitischem 
Stoff. Ein Dorfbewohner kam von hinten und zog derart am Kragen, dass der 
Kragen des Mantels seinen gesegneten Hals zerkratzte und eine Spur hinterließ. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, drehte sich um und der Dorfbewohner 
bat um etwas von den Zakātgütern. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
lachte über dessen Verhalten und befahl, dass ihm etwas gegeben werden soll.“ 
Im Buch Tatimmat al-mazhar heißt es: „Wie hieraus zu verstehen ist, muss eine 
Person, welche die Menschen leitet, dem Gesandten Allahs folgend deren Leid 
und Erschwernisse ertragen. Das Ertragen von Erschwernissen ist ohnehin für 
jeden ein guter Charakterzug, doch noch viel besser ist es, wenn Vorgesetzte sie 
ertragen.“ 

Im Buch Zād al-muqwīn heißt es: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 

– 568 –



hatte eine alte Dame als Nachbarin. Sie sandte ihre Tochter zum Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, und ließ ihm ausrichten, dass sie keine Kleidung 
besitze, um sich für das Gebet zu bedecken, und er eine Kleidung schicken solle, 
womit sie sich für das Gebet bedecken könne. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, hatte in diesem Augenblick keine andere Kleidung. Er nahm das Entari 
hinter sich ab und schickte es der Frau. Als die Gebetszeit kam, konnte der 
Prophet nicht ohne Gewand in die Moschee gehen. Als die edlen Gefährten, 
möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, davon erfuhren, sagte sie sich: ,Der 
Gesandte Allahs ist derart großzügig, dass er ohne Gewand verbleibt und nicht 
zur Gemeinschaft in die Moschee kommen kann. So mögen auch wir alles, was 
wir besitzen, unter den Armen verteilen.‘ Daraufhin offenbarte Allah, der Er-
habene, den 29. Vers der Sure al-Isrā. Zuerst befahl Er Seinem Propheten, nicht 
geizig zu sein und nicht nichts zu geben, und anschließend, dass er auch nicht so 
viel verteilen soll, dass er selbst in Bedrängnis gerät und betrübt wird, da er das 
Gebet dadurch verpasst. Er solle ein Maß halten beim Geben von Sadaqa. An 
diesem Tag kam nach dem Gebet der ehrwürdige Alī, möge Allah sein Antlitz 
segnen, zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und sagte: ,O Gesandter 
Allahs! Heute habe ich mir acht Dirham Silber zwecks Lebensunterhalt meiner 
Familie geborgt. Ich möchte Euch die Hälfte geben, damit Ihr Euch damit ein 
neues Entari kaufen könnt.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ging auf 
den Basar und kaufte sich für zwei Dirham ein Entari. Als er sich auf dem Weg 
befand, um mit den restlichen zwei Dirham Essen zu kaufen, begegnete er einem 
sitzenden Blinden, der sagte: ,Wer gibt mir für das Wohlgefallen Allahs und für 
das Erlangen von Paradiesgewändern ein Hemd.‘ Er gab diesem Blinden das En-
tari, welches er gekauft hatte. Als der Blinde das Entari in die Hand nahm, nahm 
er den unvergleichbaren Duft nach Moschus wahr und erkannte, dass es aus der 
gesegneten Hand des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, stammte. Denn 
selbst, wenn alles, was der Gesandte, Friede sei mit ihm, einmal trug, abgenutzt 
und zerfallen war, dufteten die Stücke immer noch so schön wie Moschus. Der 
Blinde sprach das Bittgebet: ,O mein Herr! Öffne zu Ehren dieses Gewandes 
meine Augen!‘ Sofort erlangte er sein Augenlicht wieder und fiel dem Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, zu Füßen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
entfernte sich von dort. Er kaufte mit einem Dirham ein Entari und als er 
unterwegs war, um mit dem anderen Dirham etwas zu essen zu kaufen, sah er 
ein Dienstmädchen weinen und fragte sie: ,Mein Kind, warum weinst du so?‘ Sie 
antwortete: ,Ich bin die Dienerin eines Juden. Er gab mir einen Dirham und 
sagte mir, ich solle mit einem halben Dirham eine Flasche und mit der anderen 
Hälfte Öl kaufen. Ich hatte diese gekauft und befand mich auf dem Weg zurück, 
als mir die Flasche aus der Hand fiel. Sowohl die Flasche als auch das Öl sind 
weg. Jetzt weiß ich nicht, was ich tun soll.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, gab seinen letzten Dirham dem Mädchen und sagte: ,Kauf damit eine Flasche 
und Öl und bringe es nach Hause.‘ Das Mädchen sagte: ,Ich habe Angst, dass 
der Jude mich schlagen wird, weil ich zu spät nach Hause kam.‘ Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Habe keine Angst! Ich werde mit dir kommen 
und ihm sagen, dass er dir nichts antun soll.‘ Also kamen sie zum Haus und 
klopften an der Tür. Als der Jude die Tür öffnete und den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, sah, war er äußerst verwundert. Der Gesandte Allahs berichtete 
ihm, was vorgefallen war, und bat ihn darum, dem Mädchen nichts anzutun. Da-
raufhin fiel der Jude dem Gesandten Allahs zu Füßen und sagte: ,O großer 
Prophet, der du von tausenden Menschen geliebt und hochgeschätzt wirst! Tau-
sende von Löwen warten darauf, deine Befehle auszuführen. Für ein Dienstmäd-
chen hast du die Tür eines Bedürftigen wie mir beehrt! O Gesandter Allahs! Dir 
zu Ehren schenke ich diesem Mädchen die Freiheit. Bringe mir den Glauben 

– 569 –



und den Islam bei, damit ich in deiner Gegenwart den Islam annehme.‘ Der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, vermittelte ihm den Islam, woraufhin der Jude 
Muslim wurde. Er ging in sein Haus und erzählte seiner Familie, was geschehen 
war. Sie alle nahmen den Islam an. All diese Dinge geschahen mit dem Segen 
des guten Charakters des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm.“ 

Daher, o Muslim! Auch du musst dir den wunderschönen Charakter des Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, aneignen! Es ist gar notwendig, dass jeder 
Muslim sich die Attribute Allahs, des Erhabenen, als Charaktereigenschaften 
aneignet, denn der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Eignet euch die 
Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, als Charaktereigenschaften an!“ So ist 
eines der Attribute Allahs, des Erhabenen, „as-Sattār“ (der Bedeckende), d. h. 
„derjenige, der die Sünden verdeckt“. Ein Muslim wiederum soll die Fehler und 
Mängel seines Glaubensbruders bedecken. Allah, der Erhabene, vergibt die 
Sünden Seiner Diener. Die Muslime wiederum sollen die Fehler und Vergehen 
der anderen Muslime vergeben. Allah, der Erhabene, ist gnädig und barmherzig, 
d. h. Seine Gunst, Gnade und Barmherzigkeit sind reich. Der Muslim soll auch 
großzügig und barmherzig sein. Dies gilt für sämtliche guten Charaktereigen-
schaften. 

Die schönen Charakterzüge des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, sind 
zahlreich. Jeder Muslim muss diese lernen und sie sich aneignen. Auf diese Art 
und Weise wird es möglich sein, sich von Unglück und Schwierigkeiten im Diesseits 
und Jenseits zu befreien und die Fürsprache des „Meisters beider Welten“, Friede 
sei mit ihm, zu erlangen. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sprach oft folgendes Bittgebet: 
„Allāhumma innī asʾalukas-sihhata wal-āfiyata wal-amānata wa-husnal-khulqi 
war-ridāʾa bil-qadari bi-rahmatika yā arhamar-rāhimīn.“ Dies bedeutet: „O mein 
Herr! Ich wünsche mir von Dir Gesundheit, Wohlbefinden, das Achten des An-
vertrauten, guten Charakter und Zufriedenheit mit dem Schicksal. O Barmher-
zigster aller Barmherzigen! Beschere mir diese zu Ehren Deiner Barmherzigkeit!“ 
Auch wir armseligen Diener müssen wie unser erhabener und ehrenvoller Prophet 
beten! 

 
Wach auf, kostbare Jugend, du trägst sämtliche Hoffnungen,  
Wach auf, oh Anatolien, Land der Heiligen, 
Soll die Gerechtigkeit zur Zeit des Propheten, noch einmal sich verbreiten, 
Soll der islamische Frühling noch einmal die Herzen bereinigen. 
 
Du bist Sohn deiner Väter, ihr Blut fließt in deinen Adern,  
Wenn du willst, ereignen sich unglaubliche Dinge, ihre Seelen sind mit dir zusammen,  
Du musst nur dein Herz mit ihren Herzen vereinigen, 
Die Liebe des Propheten ist in deinem Herzen und deinem Blut,  
Er wendet sich nicht ab von dir, suche den wahren Geliebten. 
 
Klammere dich am Islam, im Verbreiten des Glaubens entwickle dich zu einer Flut,  
Soll die Dunkelheit vernichtet werden durch das Licht der Sunna, 
Auf dass die Sonne des Islams aufgeht und wahres Glück erblüht,  
Das ist der Weg des Islams, der Reinheit in die Herzen sprüht. 
 

– 570 –



97 — DIE ELTERN UND GROßVÄTER DES  
GESANDTEN ALLAHS, FRIEDE SEI MIT IHM, 

WAREN ALLE GLÄUBIG 

Dies ist ein Brief von Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge Allah sich seiner er-
barmen. 

Imām al-Busayrī, der Größte der Gottesfreunde, die von Abul-Abbās al-
Mursī aufgezogen wurden, der wiederum ein Schüler von Schaykh Abul-Hasan 
asch-Schādhilī, einem der Großen der Sūfiyya aliyya, möge Allah sich ihrer er-
barmen, war, schreibt in seiner Kasside al-Hamziyya als Lob unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, Folgendes: „Die Mütter und Väter dieses besten Menschen 
waren ebenfalls alle sehr gute Menschen. Allah, der Erhabene, erwählte zwischen 
Seinen Geschöpfen für ihn die besten Mütter und Väter!“ 

In allen Mawlid-Gedichten, die in verschiedensten Sprachen der Muslime 
verfasst wurden, steht geschrieben, dass die Eltern unseres Propheten vollkommen 
rein waren. Beispielsweise steht im Mawlid von Sulaymān Tschalabī, das in allen 
Ecken unseres Landes [der Türkei] zu jeder Zeit liebend gern gelesen wird, Fol-
gendes: 

 
Das Licht Mustafās (Friede sei mit ihm) brachte Er auf seine Stirn, der erhabene Allah, 
„Wisse, dieses Licht ist das Licht Meines Geliebten“, sagte Er, der erhabene Allah. 
Sehr lange blieb dieses Licht auf seiner Stirn, ganz gewiss, 
Sodann wurde das Licht übertragen auf Hawwās Stirn und blieb dort, für Jahre gewiss. 

 
Geboren wurde nun Schīt (Friede sei mit ihm), zu ihm ging über das Licht,  
Auf seiner Stirn konnte gesehen werden dieses Licht. 
Es wurde auch zu Ibrāhīm und Ismāʿīl (Friede sei mit ihnen) gebracht, 
Die Anderen zähle ich nicht auf, sonst wird hier noch viel Zeit verbracht. 

 
Auf diese Art, verbunden und nacheinander,  
Ging das Licht schließlich zu Mustafā über, 
Als er kam, die Barmherzigkeit für die Welten, 
Gelangte das Licht zu ihm, möge mit ihm sein der Frieden. 

 
Niemand von den Vätern und Müttern unseres Propheten und der anderen 

Propheten, Friede sei mit ihnen, waren ungläubige und niederträchtige Menschen. 
Einige der Koranverse und Hadithe, die dies beweisen, sind folgende: 

1. In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī, das nach dem edlen Koran das 
wertvollste und authentischste Buch ist, aufgezeichnet ist, heißt es: „Ich wurde 
von den besten und auserwählten Menschen, die in jedem Jahrhundert und jeder 
Zeit lebten, auf die Welt gebracht.“ 

2. In einem Hadith, der im Sahīh Muslim aufgezeichnet ist, welches unter den 
tausenden Hadithbüchern den zweiten Platz einnimmt, heißt es: „Allah, der Er-
habene, liebte und erwählte von den Nachfahren Ismāʿīls, Friede sei mit ihm, die 
Person namens Kināna und von seinen Nachkommen die Quraisch genannte 
Person. Von den Nachfahren des Quraisch liebte Er die Söhne Hāschims. Von 
ihnen wiederum erwählte Er mich.“ 

3. In einem Hadith, der von Tirmidhī überliefert wird, heißt es: „Allah, der 
Erhabene, erschuf die Menschen. Er brachte mich aus dem besten Teil der Men-

– 571 –



schen hervor. Dann ließ Er die besten von diesen in Arabien aufwachsen. Mich 
brachte Er aus diesen hervor. Dann wählte Er die besten der Häuser, die besten 
der Familien und brachte mich aus ihnen hervor. Daher sind meine Seele und 
mein Körper die besten aller Geschöpfe. Meine Abstammung, meine Vorfahren 
sind die besten Menschen.“ 

4. In einem Hadith, der im Buch des wertvollen Hadithgelehrten Tabarānī 
überliefert wird, heißt es: „Allah, der Erhabene, erschuf alles aus dem Nichts. 
Unter allen Dingen liebte und schätzte Er die Menschen. Diejenigen, die Er 
unter den Menschen erwählte, siedelte Er in Arabien an. Und unter den Erwählten 
Arabiens erwählte Er mich. Er ließ mich unter den Erwählten und Besten der 
Menschen jeder Zeit sein. Daher lieben jene, die meine Anhänger in Arabien 
lieben, sie um meinetwillen. Jene, die ihnen gegenüber feindlich gesinnt sind, 
feinden mich an.“ Dieser Hadith steht auch am Anfang des Buches al-Mawāhib 
al-ladunniyya. 

5. Im al-Mawāhib al-ladunniyya sowie dessen Kommentar von Zarqānī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, steht: „In einem Hadith, den Abdullāh ibn Abbās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert, heißt es: ,Keiner meiner Großväter 
beging Unzucht. Allah, der Erhabene, brachte mich über reine, gute Väter und 
reine, gute Mütter. Wenn einer meiner Großväter zwei Söhne hatte, so befand 
ich mich in dem Besseren von beiden.‘ Vor dem Islam war die Unzucht in Arabien 
stark verbreitet. Eine Frau lebte lange Zeit als Geliebte eines Mannes und 
heiratete ihn dann. [Das ist es, was die Nichtmuslime auch heute tun.] Ādam, 
Friede sei mit ihm, sagte kurz vor seinem Ableben zu seinem Sohn Schīt, Friede 
sei mit ihm: ,O mein Kind! Dieses Licht (Nūr), das auf deiner Stirn leuchtet, ist 
das Licht des letzten Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm. So übergebe 
dieses Licht gläubigen, reinen und tugendhaften Frauen und vermache dies auch 
deinem Sohn!‘ Bis Muhammad, Friede sei mit ihm, pflegten die Väter ihren 
Söhnen dies zu vermachen. Alle hielten sich an dieses Vermächtnis und heirateten 
die edelsten und vornehmsten Mädchen. Das Licht, das durch reine Stirnen und 
reine Frauen ging, erreichte seinen Besitzer.“ Allah, der Erhabene, teilt in der 
Sure at-Tawba mit, dass die Ungläubigen (Kuffār) unrein sind. Da der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, uns berichtet, dass all seine Großväter rein waren, 
erfordert dies, dass der ungläubige und unreine Āzar dieses Licht nicht erlangt 
hat und er somit nicht der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sein kann. Zu 
behaupten, Āzar wäre der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, bedeutet, nicht 
an die obigen Hadithe zu glauben. Mulla al-Dschāmī, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt in seinem persischen Buch Schawāhid an-nubuwwa: „Da Ādam, 
Friede sei mit ihm, einen Partikel von Muhammad, Friede sei mit ihm, trug, 
leuchtete auf seiner Stirn ein Licht. Dieser Partikel ging über zur ehrwürdigen 
Hawwā und von ihr zu Schīt, Friede sei mit ihm, und auf diese Weise weiter von 
reinen Männern zu reinen Frauen und von reinen Frauen zu reinen Männern. 
Und dieses Licht, zusammen mit dem Partikel, ging von Stirn zu Stirn.“ 

Im Qisas-i anbiyā heißt es auf Seite 48: „Wenn einer der Großväter des Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, zwei Söhne hatte oder ein Stamm sich in zwei 
Zweige aufteilte, dann befand sich die Linie des Siegels der Propheten, Friede 
sei mit ihm, auf der ehrenvollsten und besten Seite. In jeder Generation erkannte 
man die Person, die sein Großvater war, an dem Licht in seinem Gesicht. Auf 
der Stirn Ismāʿīls, Friede sei mit ihm, befand sich ebenfalls dieses Licht und es 
leuchtete wie der Morgenstern. Dieses Licht blieb ihm von seinem Vater und es 
ging von ihm zu seinen Nachfahren über und gelangte schließlich zu Maʿadd und 
Nizār. 

,Nizār‘ bedeutet ,eine Kleinigkeit‘. Der Grund für diese Namensgebung war 

– 572 –



folgende Begebenheit: Als er auf die Welt kam, freute sich sein Vater Maʿadd, 
da er das Licht auf der Stirn seines Sohnes sah. Er gab ein großes Festmahl und 
sagte: ,Für einen solchen Sohn ist ein derartiges Festmahl eine Kleinigkeit‘, sodass 
der Name seines Sohnes ,Nizār‘ blieb. Dieses Licht war das Licht unseres Propheten 
Muhammad, Friede sei mit ihm. Seit Ādam, Friede sei mit ihm, wurde es von 
Sohn zu Sohn weitergegeben und gelangte letztendlich zum allerletzten Propheten, 
der der eigentliche Besitzer davon ist. 

So gab es unter den Söhnen Ādams ein auserwähltes Volk, das das Licht Mu-
hammads, Friede sei mit ihm, trug, und in jeder Generation hatte die Person aus 
diesem Volk ein wunderschönes und strahlendes Gesicht. Sie zeichnete sich unter 
ihren Geschwistern durch dieses Licht aus und der Stamm, dem sie angehörte, 
war höher und ehrenvoller als die anderen Stämme.“ 

6. In Vers 219 der Sure asch-Schuʿarā heißt es sinngemäß: „Du, also dein 
Licht, ist stets unter denen, die sich niederwerfen, gewandert und hat dich 
erreicht.“ Die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
haben bei der Auslegung dieses Verses verstanden, dass „alle seine Mütter und 
Väter gläubig und sündenlos“ waren. Wie in dem Buch Die edlen Gefährten er-
wähnt wird, dachten einige, die Großen der Ahlus-Sunna seien Schiiten, und 
sagten: „Das sind Worte der Schiiten.“ 

Die großen Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
sagen: Sein Vater Abdullāh und seine Mutter Āmina waren Angehörige der Re-
ligion von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, d. h. sie waren gläubig. Dass Allah, der 
Erhabene, diese beiden wiederbelebte und sie von unserem Propheten, Friede 
sei mit ihm, das Glaubensbekenntnis vernahmen und aussprachen, diente nicht 
dazu, den Glauben anzunehmen, sondern um die Ehre zu erlangen, dieser Ge-
meinde (Umma) anzugehören. Der Koranvers „Sprich kein Bittgebet für deine 
Verwandten!“ galt für Abū Tālib und nicht für seine Eltern. Auch wenn in den 
vorhandenen Übersetzungen des Buches al-Fiqh al-akbar von Imām Abū Hanīfa 
steht, dass diese zwei ohne Glauben gestorben seien, so steht aber im hand-
schriftlichen Original geschrieben, dass sie mit Glauben starben. Es wurde ver-
standen, dass die Feinde im Nachhinein ein „mā“ [das eine Verneinung ausdrückt] 
löschten und diesen Fehler absichtlich herbeiführten. 

Imām Abū Hanīfas Handschrift des al-Fiqh al-akbar wurde gemeinsam mit 
einem Teil des Korans, den der Kalif Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, mit seinen gesegneten Händen geschrieben hat und der mit dem Blut des 
Märtyrertums befleckt wurde, im Jahre 606, als Hülägü die Stadt Bagdad nie-
derbrannte und über 800.000 Muslime tötete, neben weiteren wertvollen Büchern 
nach Samarkand gebracht und von dort, als im Jahre 1284/1868 die Stadt unter 
russische Herrschaft kam, wurden diese Bücher nach Petersburg transportiert 
und in der dortigen berühmten Bibliothek untergebracht und mit großer Sorgfalt 
aufbewahrt. Dies schreibt der Autor des Qāmūs al-aʿlām, Schamsuddīn Sāmī 
Beg, möge Allah sich seiner erbarmen, unter dem Eintrag Samarkand. Im Jahre 
1335/1917 wurde es in die Stadt Ufa und von dort 1341/1923 zu der Ubaydullāh 
Ahrār-Moschee in Taschkent gebracht. 

Einige Seiten der Koranexemplare, die von den Kalifen Umar al-Fārūq, 
Uthmān Dhun-nūrayn und Alī al-Murtadā handschriftlich niedergeschrieben 
wurden, befinden sich in Istanbul im Museum für türkische und islamische Kunst 
in der Nähe der Süleymaniye-Moschee. Wer sie sehen möchte, kann sie dort be-
suchen. 

Jene, die nicht an die islamische Religion glauben, haben, genauso wie sie 
seinerzeit die Thora und das Evangelium entstellten, ab und an auch die Bücher 

– 573 –



der großen Islamgelehrten angetastet. Beispielsweise schrieben sie Dinge in die 
Bücher al-Fusūs und al-Futūhāt von Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, doch dies wurde kurze Zeit später aufgedeckt. Der große 
Gelehrte Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī, möge Allah sich seiner erbarmen, erklärt 
dies in seinen Büchern al-Kibrīt al-ahmar und al-Yawāqīt. Heute wird von allen 
Seiten die Politik betrieben, den Islam den Jugendlichen falsch darzustellen, und 
es scheint auf der ganzen Welt keinen wahrhaftigen Gelehrten mehr zu geben, 
die diese zum Schweigen bringen kann. 

Aus genau diesem Grund verfasste Mawlānā Dschalāluddīn ar-Rūmī, möge 
seine Seele gesegnet sein, sein Mathnawī in Gedichtsform und ließ den Widersa-
chern keine Möglichkeit, es zu verändern. 

Ibn Ābidīn schreibt in seinem Kommentar zum ad-Durr al-mukhtār, zu Beginn 
des Kapitels über die Ehe des Nichtmuslims, und Hamawī in seinem Kommentar 
zum al-Aschbāh unter dem Kapitel „al-Hazar wal-ibāha“ und der Autor des 
Mirʾāt-i kāʾināt bei der Erwähnung verschiedener Aussagen der Islamgelehrten: 
„Gemäß den Großgelehrten, welche die Wahrheit verstanden haben, soll nicht 
darüber gesprochen werden, ob die Eltern unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, Glauben hatten oder nicht, und wenn darüber gesprochen wird, soll der 
Anstand gewahrt werden. In einem Hadith heißt es: ,Verletzt nicht die Lebenden, 
indem ihr die Verstorbenen verleumdet!‘ Darüber nicht zu sprechen und dies 
nicht zu lernen, schadet dem Menschen nicht und dies ist nichts, worüber sie im 
Grab und am Jüngsten Tag befragt werden.“ Es wird auch gesagt: „Allah, der 
Erhabene, beschenkte unseren Propheten damit, seine Eltern bei der Abschieds-
wallfahrt wiederzubeleben. Sie haben an Seinen Gesandten geglaubt. Dies geht 
hervor aus einem authentischen Hadith, der von Qurtubī und Muhammad ibn 
Abī Bakr ibn Nāsiruddīn überliefert ist. Derartige Beschenkungen waren auch, 
dass Er die Person, die von den Israeliten umgebracht wurde, wiederbelebte und 
diese ihren Mörder mitteilte, und dass Er mit den Bittgebeten von Īsā und Mu-
hammad, Friede sei mit ihnen, zahlreiche Verstorbene wieder zum Leben erweckte. 
Die Aussage, dass der sinngemäße Koranvers ,Bitte Mich nicht um Vergebung 
für jene, die für die Hölle vorgesehen sind!‘ in Bezug auf die Eltern des Gesandten 
Allahs sei, ist nicht korrekt. Der im Sahīh Muslim erwähnte Hadith ,Mein Vater 
und dein Vater sind im Feuer‘ wurde in Anlehnung an den Idschtihād ausge-
sprochen. Später wurde der Gesandte Allahs per Offenbarung darüber informiert, 
dass sie Glauben haben.“ Im Buch Ahwāl atfāl al-muslimīn steht: „Er hatte dies 
auch über die zwei Kinder von Khadīdscha, möge Allah mit ihr zufrieden sein, 
gesagt. Später wurde bekannt gegeben, dass diese nicht in der Hölle sind.“ 

Wie aus den Koranversen und Hadithen hervorgeht und in tausenden Islam-
büchern geschrieben steht, waren alle glückseligen Personen, die damit beehrt 
wurden, zu den Müttern und Vätern unseres Propheten, Friede sei mit ihm, zu 
gehören, die edelsten, ehrenvollsten, schönsten und reinsten Menschen zu ihrer 
Zeit und in ihren Ländern. Sie alle waren geschätzt, ehrwürdig und ehrenvoll. 
So war auch der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, ein Gläubiger (Muʾmin) 
und fern von schlechtem Charakter und niederträchtigen Eigenschaften. Der 
Kāfir Āzar war nicht sein Vater, sondern sein Onkel väterlicherseits. 

Wie es zu Beginn der Sure Āl Imrān heißt, sind die Verse des edlen Korans 
zweierlei Art: 1) Die „Muhkamāt“, also die Verse, deren Bedeutungen offenkundig 
und nicht interpretationsbedürftig sind. 2) Die „Mutaschābihāt“, also jene Verse, 
deren Bedeutungen nicht offenkundig und daher interpretationsbedürftig sind. 
Diesen wird nicht die offenkundige, klare und bekannte Bedeutung, sondern 
eine nicht so geläufige Bedeutung gegeben. Wenn es der Vernunft und dem Islam 
widerspricht, ihnen die offenkundigen und geläufigen Bedeutungen zu geben, 

– 574 –



dann ist es erforderlich, ihnen eine ungeläufige Bedeutung zu geben, d. h. den 
„Taʾwīl“ (Interpretation) zu vollziehen. Ihnen die offenkundige Bedeutung zu 
geben, wäre eine Sünde. Beispielsweise haben die Tafsirgelehrten dem Wort 
„Yad“ („Hand“) die Bedeutung „Vermögen/Macht“ gegeben. Genauso darf auch 
dem 74. Vers der Sure al-Anʿām, in welchem es sinngemäß heißt: „Als Ibrāhīm 
(Friede sei mit ihm) zu seinem Vater Āzar sagte...“ nicht die offenkundige Be-
deutung gegeben werden. Denn das Wort Āzar ist eine erläuternde Apposition 
(Atf al-bayān) zum Wort „Vater“, wie im Tafsir von Baydāwī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, geschrieben steht. Wenn jemand zwei Namen hat und der zweite 
Name gemeinsam mit dem ersten erwähnt wird, versteht sich daraus, dass der 
eine Name nicht so bekannt, dafür jedoch der zweite Name bekannter ist. Um 
die Unklarheit des ersten, nicht geläufigen Namens aufzuheben, wird der zweite 
Name erwähnt. Dieser zweite Name wird „Atf al-bayān“ genannt. Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, nannte zwei Personen Vater. Der eine war sein leiblicher 
Vater und der andere war jemand, den er Vater nannte. Nach den Regeln der 
Rhetorik, Redegewandtheit und Eloquenz bedeutet dieser Koranvers: „Als 
Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, zu seinem Vater, der Āzar war, sagte...“ Wäre dies 
nicht der Fall, dann würde es im edlen Koran nicht heißen: „Als er zu seinem 
Vater Āzar sagte“, sondern es hätte genügt zu sagen: „Als er zu Āzar sagte“, 
oder: „Als er zu seinem Vater sagte“. Wäre Āzar nämlich sein leiblicher Vater, 
dann wäre das Wort „Vater“ unnötig. 

In den 1800 Jahren, in denen die Religion Mūsās, Friede sei mit ihm, anhielt, 
sagten die Gelehrten der Thora allesamt und die Jünger von Īsā, Friede sei mit 
ihm, sowie die Priester, die diesen folgten, dass Āzar nicht der wahre Vater von 
Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, war, sondern sein Onkel. Gemäß den unveränderten, 
alten Exemplaren der Thora und des Evangeliums hieß der eigentliche Vater 
von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, Tāruh (Terach). Einige Unwissende sagten, der 
Name Tāruh sei die hebräische Entsprechung des Namens Āzar, was jedoch 
falsch ist. D. h. beide sind nicht die Namen einer einzigen Person. Es gibt viele 
Koranverse, die im Einklang mit der Thora und dem Evangelium stehen. Einer 
der islamischen Gelehrten Indiens, Rahmatullāh Efendi, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt in der türkischen Übersetzung des Buches Bayān al-haqq auf 
Seite 30: „Abrogation (Naskh), d. h. eine Änderung/Aufhebung seitens Allahs, 
des Erhabenen, geschieht ausschließlich in den Geboten und Verboten. Imām 
al-Baghawī schreibt in seinem Tafsīr Maʿālim at-tanzīl: ,Abrogation erfolgt nicht 
bei Geschichten und Berichten. [Auch in wissenschaftlichen und durch Berechnung 
gewonnenen Erkenntnissen ist dies nicht der Fall.] Sie erfolgt lediglich bei 
Geboten und Verboten.‘ Naskh bedeutet nicht, die Befehle und Verbote zu ver-
ändern, sondern es bedeutet, mitzuteilen, dass die Zeit ihrer Gültigkeit vorbei 
ist. Der edle Koran hat nicht die gesamte Thora und das gesamte Evangelium 
aufgehoben, sondern nur einige Teile außer Kraft gesetzt.“ [Am Ende des 22. 
Briefes in Kapitel 35 des ersten Abschnitts gibt es ebenfalls Informationen über 
die Abrogation.] Daher muss der besagte Koranvers auch aus dieser Perspektive 
interpretiert werden. 

In Vers 133 der Sure al-Baqara heißt es, dass zu Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, 
dessen Söhne sagten: „Und auch dem Herrn deiner Väter Ibrāhīm, Ismāʿīl und 
Ishāq...“, aus dessen äußeren Wortlaut zu verstehen ist, dass Ismāʿīl, Friede sei 
mit ihm, der Vater von Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, sei. Dabei war Yaʿqūb der 
Sohn von Ishāq und dieser der Sohn von Ibrāhīm, Friede sei mit ihnen. Ishāq 
wiederum war der Bruder Ismāʿīls, Friede sei mit ihnen. Demnach ist Ismāʿīl 
nicht der Vater, sondern der Onkel von Yaʿqūb, Friede sei mit ihnen. Das heißt 
also, dass im edlen Koran der Onkel als Vater bezeichnet wird. In verschiedenen 

– 575 –



arabischen Lexika werden Onkel als Väter bezeichnet, wie in den Tafsirbüchern 
bei der Auslegung dieses Verses geschrieben steht. Es steht in den Büchern, dass 
unser Prophet, Friede sei mit ihm, einen arabischen Dorfbewohner und seine 
Onkel Abū Tālib, Abū Lahab und Abbās oftmals Vater nannte. Es ist Brauch, 
dass in unterschiedlichen Sprachen zu verschiedenen Epochen die Onkel, die 
Stiefväter, die Schwiegerväter und allgemein jegliche Beschützer und Helfer 
„Vater“ genannt werden. Darüber hinaus war Āzar sowohl der vaterseitige Onkel 
als auch der Stiefvater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm. Fīrūzʾābādī schreibt dies 
auch in seinem al-Qāmūs, wo es heißt: „Āzar ist der Name des Onkels von 
Ibrāhīm, Friede sei mit ihm. Der Name seines Vaters lautet Tāruh.“ Obwohl die 
Religionsbücher so klar sind, dennoch zu sagen: „Die Aussage, Āzar sei der 
Onkel, ist eine schwache Aussage und die starke Meinung ist, dass er der Vater 
ist“, ist schwach und verdorben. Es verweist darauf, dass die Feinheit der Worte 
der Gelehrten nicht begriffen wurde. 

Dass im Tafsīr al-Baydāwī Vers 74 der Sure al-Anʿām wörtlich ausgelegt und 
keine Interpretation (Taʾwīl) vorgenommen wird [und im Rūh al-bayān dieser 
Vers sowie Vers 115 der Sure at-Tawba falsch interpretiert werden], kann kein 
Beweis sein und den Konsens der Tafsir-, Hadith- und Kalām-Gelehrten sowie 
der Sūfiyya aliyya nicht aufheben. Denn der einzige, der die wahrhaftige Auslegung 
(Tafsīr) des edlen Korans vornimmt, also ihm die zutreffende Bedeutung gibt, 
sind unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, und seine Hadithe. Keinem 
der edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, und der Ge-
fährtennachfolger kam es in den Sinn, als sie diesen Vers vernahmen, dass Āzar 
der leibliche Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, gewesen sei, und keiner von 
ihnen äußerte sich derart. Sie verstanden, dass er dessen Onkel war. Derart ist 
der Glaube der Ahlus-Sunna. 

Am Ende des al-Fatāwā al-khayriyya steht: [Im al-Qāmūs heißt es, dass Āzar 
der Name des Onkels von Ibrāhīm war. Der Name seines Vaters lautet Tāruh. 
Im at-Tārīkh al-hanbalī heißt es Ibrāhīm ibn Tāruh (Ibrāhīm, Sohn des Tāruh) 
und es wird gesagt, dass Āzar der Name von Tāruh sei. Im Tafsīr al-Dschalālayn 
heißt es über den im Koranvers erwähnten Namen Āzar, dass er der Beiname, 
also Nachname von Tāruh sei. Ibn Hadschar schreibt in seinem Kommentar zur 
al-Hamziyya: „Āzar war ein Ungläubiger. Dass dieser der ,Vater‘ von Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, war, wird im edlen Koran erwähnt. Die Schriftbesitzer sagen, 
dass Āzar nicht der leibliche Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, war, sondern 
sein Onkel. Denn die Araber nannten ja ihre Onkel Vater. Auch im edlen Koran 
wurde der Onkel als Vater bezeichnet. In Bezug auf Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, 
heißt es nämlich: ,Der Herr deiner Väter Ibrāhīm und Ismāʿīl.‘ Dabei war Ismāʿīl 
nicht der Vater, sondern der Onkel von Yaʿqūb, Friede sei mit ihnen. Wenn die 
Worte der Gelehrten nicht miteinander übereinstimmen, ist es wādschib, den 
Koranvers so zu interpretieren, dass er mit den Hadithen übereinstimmt. Baydāwī 
und andere haben den einfacheren Weg gewählt und diesen Vers nicht interpre-
tiert.“] 

Abdulʾahad Nūrī Efendi hat eine separate Abhandlung verfasst, um zu be-
weisen, dass die Eltern des Gesandten Allahs Muslime waren. Dieses Werk ist 
auf Türkisch, besteht aus 18 Seiten und befindet sich in der Süleymaniye-Bi-
bliothek im Bereich Esad Efendi unter der Nummer 3612. 

Imām as-Suyūtī, möge Allah sich seiner erbarmen, legt in seinem Buch Kitāb 
ad-dardsch al-munīfa mit Beweisen dar, dass Āzar nicht der Vater von Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, ist, sondern sein Onkel. Dieses Buch befindet sich in der 
Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung „Reis-ül-küttab Mustafa Efendi“ 
unter der Nummer 1150. 

– 576 –



Im Buch al-Anwār al-muhammadiyya wird ein vom ehrwürdigen Alī überlie-
ferter Hadith erwähnt, in welchem es heißt: „Von Ādam, Friede sei mit ihm, bis 
zu meinem Vater Abdullāh kam ich stets über verheiratete Mütter und Väter. 
Keiner meiner Väter hatte Kinder ohne Ehe, d. h. durch Unzucht.“ Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, berichtete uns von den Namen seiner 21 Väter bis zu 
Adnān: 

Der Vater des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ist Abdullāh, und dessen 
Väter der Reihe nach Abdulmuttalib, Hāschim, Abd Manāf, Qusayy, Kilāb, 
Murra, Kaʿb, Luwayy, Ghālib, Fihr, Mālik, Nadr, Kināna, Khuzayma, Mudrika, 
Ilyās, Mudar, Nizār, Maʿadd und Adnān. Zu all diesen wurden dem Alphabet 
nach am Ende unseres Buches kurze Informationen gegeben. 

Die Passagen, die die Reinheit der Nachkommen unseres Propheten im Buch 
Matāliʿ an-nūr von Abdullāh ar-Rūmī, dem Kommentator des al-Fusūs, verkünden, 
wurden in unserem Buch an-Niʿma al-kubrā veröffentlicht. 

Thanāullāh ad-Dahlawī [Pānīputī], der ein Großgelehrter in den islamischen 
Wissenschaften Tafsir, Hadith, Fiqh und Tasawwuf war und viele wertvolle 
Bücher verfasste und somit den Menschen einen großen Dienst erwies und sie 
auf den Weg zur Glückseligkeit führte, schreibt im ersten und dritten Band seines 
Tafsīr al-Mazharī Folgendes: „Das Wort ,Āzar‘ in der Sure al-Anʿām ist eine er-
klärende Apposition (Atf al-bayān) des Wortes ,Abīhi‘. Die Berichte, wonach 
Āzar nicht der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sondern sein Onkel ist, 
sind korrekter. In Arabien wird der Onkel als Vater bezeichnet. So wurde auch 
im edlen Koran Ismāʿīl als Vater von Yaʿqūb, Friede sei mit ihnen, bezeichnet. 
Dabei ist er dessen Onkel. Der eigentliche Name von Āzar war ,Nākhūr‘. Nākhūr 
befand sich zuvor in der wahren Religion seiner Großväter. Doch als er zum 
Wesir des Nimrod ernannt wurde, tauschte er das Weltliche gegen seine Religion 
ein und wurde zum Kāfir. Fakhruddīn ar-Rāzī und viele der rechtschaffenen Alt-
vorderen sagen, dass Āzar der Onkel war. In seinem Kommentar zum al-Mawāhib 
al-ladunniyya führt Zarqānī die folgende Aussage Ibn Hadschar al-Haytamīs, 
möge Allah sich seiner erbarmen, als Beleg an: ,Dass Āzar der Onkel ist, haben 
die Schriftbesitzer und Historiker übereinstimmend erwähnt.‘ Imām as-Suyūtī 
teilt mit, dass Ibn Abbās, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte, dass Āzar 
nicht der Vater war, sondern Tāruh der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, 
gewesen ist. Diese Aussage des Ibn Abbās wurde von Mudschāhid, Ibn Dscharīr 
und Suddī samt Überliefererketten tradiert. Dass Ibn al-Mundhirī in seinem 
Tafsīr schreibt, dass Āzar der Onkel war, erwähnt ebenfalls Imām as-Suyūtī. 
Imām as-Suyūtī verfasste eine Abhandlung, worin er erklärt, dass die gesamten 
Großväter des Gesandten Allahs bis Ādam, Friede sei mit ihm, Muslime waren. 
Doch Muhammad ibn Ishāq, Dahhāk und Kalbī sagten, dass Āzar der Vater des 
Propheten Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sei und sein Zweitname Tāruh sei. Sie 
sagen, dass auch Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, zwei Namen habe und der zweite 
Isrāʾīl (Israel) laute. Muqātil und Ibn Hibbān wiederum sagten, dass Āzar der 
Beiname von Tāruh, dem Vater Ibrāhīms, Friede sei mit ihm, sei. Gemäß Baghawī 
berichtet Atā von Ibn Abbās, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, neu-
gierig nach dem Zustand seiner Eltern war. Daraufhin wurde Vers 119 der Sure 
al-Baqara offenbart, wo es sinngemäß heißt: ,Frage nicht nach dem Zustand der 
Höllenbewohner!‘ Doch Ibn Dscharīr sagt, dass dieser Bericht nicht stark ist. 
Wenn wir annehmen, er sei stark, dann hätte Ibn Abbās, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, dennoch nur das mitgeteilt, was er vermutet. Selbst wenn er in 
seiner Vermutung richtigliegen würde, wurde nicht offenkundig mitgeteilt, dass 
seine Eltern in der Hölle sind. Und selbst wenn sie in der Hölle sein sollten, be-
deutet es nicht, dass sie ungläubig sind, denn es wird auch unter den Gläubigen 

– 577 –



welche geben, die in die Hölle eingehen werden. In einem Hadith heißt es: ,So 
wie ich der Beste von euch bin, so ist mein Vater besser als eure Väter.‘ “ Hier 
endet die Übersetzung aus dem Tafsīr al-Mazharī. 

Im Uyūn al-basāʾir heißt es im Kapitel al-Hazar: „Der mālikītische Gelehrte 
Qādī Abū Bakr ibn al-Arabī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass die-
jenigen, die behaupten, dass die Eltern des Gesandten Allahs in der Hölle seien, 
verflucht sind. Jeder Muslim muss sich davor hüten, etwas zu sagen, was den Ge-
sandten Allahs verletzen könnte, und Allah, der Erhabene, hat jene verflucht, 
die ihn verletzen. Es kann nichts geben, was mehr verletzend ist als seine Großväter 
als ungläubig zu bezeichnen.“ 

Auf Seite 33 des al-Mustanad heißt es: „Imām as-Suyūtī beweist, dass Āzar 
nicht der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, ist, sondern der Onkel. Der 
Hadith ,Mein Vater und dein Vater sind in der Hölle‘ besagt, dass Abū Lahab in 
der Hölle ist.“ Und auf Seite 175 antwortet er mit Belegen auf Alī al-Qārī, der 
Suyūtī verleumdet. Die Übersetzung dieser Seiten stehen im Buch Der Weg der 
Ahlus-Sunna im Kapitel „Ein Gelehrter säht keine Zwietracht“. 

 

Wenn nach dem Winter der Frühling anbricht, 

Öffnen sich die Augen der erhabenen Berge, 

Geschmückt mit Rosen, zeigen ihre Schönheit,  

Die Nachtigall interessiert nicht die Schönheit der Berge. 

 

Tag und Nacht preisen sie Allah,  

Ununterbrochen sagen sie Allah, Allah, 

Des Bittgebets Kibla der Himmel ist,  

So sind gen Himmel, die Gipfel der Berge. 

 

Sie sind alle verschieden gekleidet,  

Allahs Gaben werden ihnen zuteil, 

Viele viele Blumen blühen auf,  

Wie das Paradies sind die Sommer der Berge. 

 

Man bekommt nicht genug, von den grünen Wiesen,  

Allahs Gaben sind offensichtlich auf ihnen, 

Die Winde sind ein Hauch der Freude für Herzen,   

Schönste Düfte streuen sich auf die Berge. 

 

Die vielen schönen Lilien und Tulpen,  

Ihre Flüsse sind kühle und süße Quellen, 

Der Gedanke an Allah kommt in das Herz,  

Allah sei Dank, sind die ständigen Worte der Berge. 
 

– 578 –



98 — DER KORANVERS „SUBHĀNA RABBIKA“ 
Es ist eine in islamischen Ländern seit jeher praktizierte Sunna, nach dem 

Rezitieren des edlen Korans, dem Sprechen von Bittgebeten und nach Unterrichten 
und Predigten den Koranvers „Subhāna rabbika“ zu lesen. Es gibt einige, die 
sagen, dass es besser sei, den Vers verändert und in der Form „Subhāna rabbinā“ 
zu lesen. So sagt zum Beispiel der Mufti von Çarşamba, Hasan Khulūsī Efendi, 
in seinem Madschmaʿ al-ādāb dies auf der letzten Seite. Genauso schreibt Yaʿqūb 
ibn Sayyid Alī, der das bekannte Buch Schirʿat al-islām des Ruknul-islām Mu-
hammad ibn Abī Bakr, möge Allah sich ihrer erbarmen, kommentiert hat, in 
seinen Ergänzungen zum Kapitel über die Duʿā sowie der Autor des Madschmaʿ 
al-fatāwā: „Nach dem Bittgebet ist es angemessener, anstelle von ,Subhāna 
rabbika‘ ,Subhāna rabbinā‘ zu sagen, denn der Zweck ist nicht die Rezitation 
eines Koranverses, sondern ein Bittgebet und Lobpreis.“ Wie es im Durr-i yektā 
von Muhammad Asʿad Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, auf Seite 93 in 
der letzten Zeile heißt, sagt der Schaykhul-islām Abdullāh ar-Rūmī aus Yenişehir, 
möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Buch Bahdschat al-fatāwā dasselbe 
und teilt mit, dass er dies aus dem Fatwabuch at-Tadschnīs vom Autor des al-
Hidāya, Burhānuddīn, übersetzt hat. Andererseits: 

1. Der unter den Tafsirgelehrten hochgeschätzte Baydāwī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt in seinem Korankommentar, dass Alī, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, sagte: „Wer am Tag des Jüngsten Gerichts reichlich Lohn 
erlangen möchte, soll im Anschluss an jede Versammlung den Koranvers ,Subhāna 
rabbika‘ bis zum Ende lesen!“ Dieser Bericht ist in vielen Tafsirbüchern vorhanden, 
beispielsweise in dem persischen Tafsir Mawāhib-i aliyya des Husayn Wāʿiz al-
Kāschifī und dessen türkischer Übersetzung Mawākib. 

2. In einem Hadith, den Saʿīd ibn Mansūr, Ibn Abī Schayba und der Hāfiz 
[Hadithgelehrte] Abū Yaʿlā, möge Allah sich ihrer erbarmen, überliefern, berichtet 
Abū Saʿīd al-Khudrī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, im Gebet vor dem Sprechen des Schlussgrußes (Salām) 
den Vers „Subhāna rabbika“ las. 

3. Der bekannte Hadithexperte Tabarānī berichtet, dass Abdullāh ibn Abbās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, las den Vers ,Subhāna rabbika‘, bevor er den Schlussgruß im Gebet sprach.“ 

4. Imām at-Tabarānī, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert von 
Abdullāh ibn Zayd ibn Arqam, dass dieser von seinem Vater vernahm, dass der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn jemand am Ende des Gebets 
dreimal den Vers ,Subhāna rabbika‘ liest, bekommt er Lohn in ausreichender 
Menge.“ 

5. Khatīb al-Baghdādī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Buch, dass Abū Saʿīd al-Khudrī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, las nach dem Schlussgruß beim Gebet den 
Vers ,Subhāna rabbika‘.“ 

6. Einer der Großgelehrten des Hadith, Hāfiz Abū Yaʿlā, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch al-Musnad: „Abū Saʿīd al-Khudrī, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, berichtete, dass der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, nach dem Schlussgruß beim Gebet dreimal den Vers ,Subhāna rabbika‘ 
las.“ 

7. Ibn Hibbān berichtet von Schaʿbī: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, sagte: ,Wer am Tag des Jüngsten Gerichts in hohem Maße, reichlich belohnt 

– 579 –



werden will, soll den Vers ,Subhāna rabbika‘ rezitieren, wenn er von einer Ver-
sammlung aufsteht.‘ “ 

Diese verschiedenen Hadithe zeigen, dass der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, die ursprüngliche Form dieses Verses, wie sie im edlen Koran vorzufinden 
ist, nicht änderte, als er ihn selbst las und seiner Gemeinde anriet, sondern stets 
„Subhāna rabbika“ sagte. Es wurde nie vernommen, dass er „Subhāna rabbinā“ 
gesagt hätte. Demnach wäre es ein Antasten des edlen Korans, diesen Vers in 
die Form „Subhāna rabbinā“ zu bringen, und auch eine Missachtung der Sunna 
und somit eine widerwärtige Handlung. Unter Betrachtung der Hadithe haben 
die islamischen Gelehrten es als ein Brauch etabliert, nach den gottesdienstlichen 
Handlungen und Versammlungen den Vers „Subhāna rabbika“ zu lesen, und 
dies auch in ihren Büchern mitgeteilt. So sagte zum Beispiel Allāma Muhammad 
Alāʾuddīn al-Haskafī in seinem Buch ad-Durr al-mukhtār: „Nach dem Gebet 
sollte das Bittgebet mit dem Lesen des Verses ‚Subhāna rabbika‘ beendet werden.“ 
Der ehrwürdige Scharnblālī schreibt in seinem Kommentar zu Mulla Khusraws 
ad-Durar: „Nach dem Gebet und dem Bittgebet sollte, wie der ehrwürdige Alī, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte, der Vers Subhāna rabbika gelesen 
werden.“ Dies steht auch im Marāqī al-falāh. Die Fatwas von Schaykhul-islām 
Khayruddīn ar-Ramlī, den der Autor des ad-Durr al-mukhtār am Anfang seines 
Werkes als „Ozean des Wissens, der Einzigartige seiner Zeit und die Zier seines 
Jahrhunderts“ lobt und den auch der ehrwürdige Ibn Ābidīn in seinem Kommentar 
in höchsten Tönen lobt, befinden sich in der Abteilung „Yeni Cami“ der Süley-
maniye-Bibliothek in Istanbul. In diesem Buch, genannt al-Fatāwā al-khayriyya, 
heißt es auf Seite 5: „Es ist eine Sunna, im Gebet und in sämtlichen Bittgebeten 
im Singular [also in der Form „rabbika“] zu lesen und lediglich beim Qunūt-Bitt-
gebet im Plural [also in der Form „rabbinā“] zu lesen.“ Der Gotteskenner Sayyid 
Abdulhakīm Efendi, der die Feinheiten der vier Rechtsschulen gut kannte, legte 
in vielen Unterrichten offenkundig dar, dass der Koranvers „Subhāna rabbika“ 
unverändert gelesen werden muss. 

Wie zu sehen ist, sehen die Hadithe, die Fiqh-Bücher und die Fatwas vor, 
dass dieser Koranvers unverändert gelesen werden soll. Einzig im Buch at-
Tadschnīs sowie in einigen Büchern, die daraus zitieren, wird die Form dieses 
Verses verändert. Dabei wird in den Büchern der vier Rechtsschulen zum Ausdruck 
gebracht, dass es in Angelegenheiten, die in Koranversen und Hadithen offen-
kundig erwähnt werden, keinen Idschtihād geben kann und sie nicht verändert 
werden dürfen. Es heißt: „Wo es einen Text (Nass) gibt, ist der Idschtihād nicht 
erlaubt.“ Im Buch at-Tadschnīs steht am Anfang: „Dieses Buch behandelt Fra-
gestellungen, welche die vorherigen Großgelehrten nicht besprachen und erst 
von den Späteren aufgeworfen wurden.“ Damit gibt das Buch schon bekannt, 
dass die Vorherigen es nicht gewagt haben, den Wortlaut des Verses zu verändern. 
Das Oberhaupt unserer Rechtsschule, Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner 
erbarmen, sagte: „Meine Rechtsschule besteht darin, sich an die Hadithe zu klam-
mern“; wie kann dann einer Fatwa gefolgt werden, die dem Hadith zuwiderläuft? 
Ja, der Autor des Buches at-Tadschnīs ist eine sehr ranghohe Person und gehört 
zu den Leuten des Tardschīh. Doch diese Angelegenheit ist keine des Abwägens 
(Tardschīh), also des Auswählens zwischen den Ansichten der Imāme. Die 
folgende Aussage des Buches at-Tadschnīs: „Da dieser Vers im Gebet vor dem 
Schlussgruß nicht als Koran, sondern als Duʿā gelesen wird, ist es angebrachter, 
,Subhāna rabbinā‘ zu sagen“, entspricht nicht den Hadithen und darüber hinaus 
befiehlt die Fatwa von Schaykhul-islām Khayruddīn ar-Ramlī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, das Gegenteil. Diese Fatwa wurde unter Kenntnis der Aussage 
im at-Tadschnīs als Antwort darauf im Nachhinein gegeben. Die Gelehrten, die 

– 580 –



den etwa eine Seite umfassenden Abschnitt im at-Tadschnīs gelesen haben, der 
von den Bittgebeten beim letzten Sitzen im Gebet handelt, haben gesehen, dass 
dieser Abschnitt nicht den Regeln des Adab und der Wissenschaften Balāgha, 
Maʿānī, Mantiq und Fiqh entsprach, weshalb auch der Gedanke aufkam, dass 
diese Zeilen nicht aus der Feder des großen Gelehrten Burhānuddīn al-Marghinānī 
stammen, sondern im Nachhinein seitens Unwissender hinzugefügt wurden. Der 
Autor des Buches al-Bahdscha, der diese Zeilen übersetzte und akzeptierte, sah 
diese Fehler, weshalb er Änderungen bei der Übersetzung vornahm, was ersichtlich 
ist für jeden, der beide Bücher vergleicht. Doch bedauerlicherweise hat der Autor 
des al-Bahdscha hier auch die Bedeutung verändert und anstelle von „lediglich 
im Gebet vor dem Schlussgruß“ in der Weise „bei jedem Bittgebet“ übersetzt 
und somit das Buch at-Tadschnīs verleumdet. Auch Bücher wie der Kommentar 
zum Durr-i yektā und Madschmaʿ al-ādāb, die Zusammenstellungen sind, folgten 
der Übersetzung dieser Fatwa und führten die Menschen somit auf einen falschen 
Weg, trennten sie von der Sunna und fachten das Feuer der Bidʿa an. 

Indem der Autor des at-Tadschnīs sagte, dass dieser Vers im Gebet am Ende 
der Duʿā gelesen wird, erlangte er die Ehre und den Lohn, Anlass dafür zu sein, 
dass eine wichtige Sunna verrichtet wird, doch leider verfiel er dem Fehler, den 
Vers zu ändern. Dieser Fehler tut jedoch seinem hohen Rang keinen Abbruch. 
Denn selbst unsere Imāme der Rechtsschulen, die großen Mudschtahids und gar 
die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, fehlten in ihrem 
Idschtihād und diese Fehler wurden nicht als Mängel gesehen. Daher muss gesagt 
werden, dass die Worte des Autors des at-Tadschnīs, die nicht im Einklang mit 
den Hadithen stehen, falsch sind, und diesen darf nicht gefolgt werden. Dies zum 
Ausdruck zu bringen ist keine Geringschätzung seiner Person. 

Es sei auch gesagt, dass „Rabbika“ „dein Herr“ bedeutet, also „der Herr der 
Welten, der Herr von Muhammad, Friede sei mit ihm, dem Höchsten von allem“. 
Das bedeutet: „O Mein wertvoller und geehrter Prophet! Dein Herr, der dir 
diese Vollkommenheit, Ehre und diese Größe zuteilwerden ließ!“ Doch „Rabbinā“ 
bedeutet „unser Herr“, und dies würde bedeuten, dass wir uns an seine Stelle 
setzen, was wiederum damit gleichbedeutend ist, die Sterne an die Stelle der 
Sonne zu setzen. Allah, der Erhabene, erhob Seinen geliebten Propheten über 
alle anderen Menschen und erwähnte ihn anstelle von allen Menschen. Er teilte 
seine Ehre auch durch diesen Vers mit. Dieses Wort zu verändern hieße, seine 
Ehre anzutasten und diese Ehre von ihm zu nehmen und sie uns selbst zu geben. 

„Rabbil-izzati“, also „der Herr des Besitzers von Größe und Ehre“, ist eine 
ersetzende Apposition (Badal) zu „Rabbika“. Allah, der Erhabene, hat die Größe 
und Ehre zur Apposition Seines geliebten Propheten gemacht. Diese Ehre Seinem 
Propheten zu nehmen und sich selbst zuzuschreiben und somit eine Veränderung 
vorzunehmen, gleicht dem, als würde man einen Brillanten auf einen Stein werfen 
und ihn in Stücke zerbrechen. Auf diese Weise wird die Eloquenz des edlen 
Korans durcheinander gebracht! 

„Subhāna rabbika“ bedeutet: „Erhaben über alle Unzulänglichkeiten ist dein 
Herr, der einen Propheten wie dich erschaffen und erzogen hat, der über allen 
Menschen steht und Besitzer von Vollkommenheiten und Vorzügen ist, die kein 
Verstand begreifen kann.“ Doch „Subhāna rabbinā“ zu sagen bedeutet: „Erhaben 
über alle Unzulänglichkeiten ist unser Herr, der uns rebellische Diener, deren 
Sünden gar viele sind, erschaffen und erzogen hat.“ Für eine kenntnisreiche und 
vernunftbegabte Person ist es offenkundig, wie unangemessen es ist, bei der Frei-
sprechung Allahs von allen Unzulänglichkeiten und Mängeln und beim Lobpreis 
die sündigen Diener mitzuerwähnen. Daher ist der Rang von „Subhāna rabbika“ 
in Bezug auf Anstand und Eloquenz um ein Vielfaches höher als der Rang von 

– 581 –



„Subhāna rabbinā“. D. h. „Subhāna rabbika“ zu sagen ist der Freisprechung 
Allahs von allen Unzulänglichkeiten und dem Lobpreis angemessener als „Subhāna 
rabbinā“ zu sagen. Im besagten Koranvers lobt Allah, der Erhabene, sich selbst. 
Kann ein Mensch etwa ein besseres Lob aussprechen als dieses? 

Wenn wir „Subhāna rabbika“ sagen, kommt uns unserer ehrwürdiger Prophet 
in den Sinn und somit denken wir an unseren erhabenen Propheten, der Grund 
für unsere ewige Glückseligkeit ist, und Lobpreisungen sowie Bittgebete, die er-
folgen, indem man Zuflucht in seiner Mittlerschaft und Fürsprache sucht, sind 
gewiss gebührender als jene, die vollbracht werden, indem wir unserer selbst ge-
denken. Daher wurde uns geboten, in jedem Gebet „as-Salāmu alayka ayyuhan-
nabiyyu“ zu sagen und auf diese Weise seiner zu gedenken und unser Herz an 
ihn zu binden. 

Kurzgefasst: Wenn es gestattet gewesen wäre, zwecks Lobpreisung, Lob und 
Bittgebet den Wortlaut dieses Verses zu verändern, dann hätte unser Prophet 
„Subhāna rabbinā“ gesagt, doch er hat ihn nie derart gelesen. 

Bücher wie das Bahdschat al-fatāwā sind keine Fatwabücher, sondern Samm-
lungen, die Fatwas überliefern und weitergeben. Die Autoren sind keine Muftis, 
sondern Überlieferer und Sammler. Eine Person, die Fatwas erteilt, d. h. als 
„Mufti“ bezeichnet wird, muss ein Mudschtahid sein, und die Worte, die Fatwas 
sind, müssen aus dem Munde und der Feder von Mudschtahids stammen. 

Jene, die keinen Schimmer von den Büchern der Gelehrten und von der Wis-
senschaft haben und lediglich vom Hörensagen und aus Zeitungen etwas auf-
nehmen, behaupten: „Indem wir ,Subhāna rabbinā‘ sagen, schließen wir uns 
selbst in das Bittgebet ein.“ Doch mit diesen Worten geben sie preis, dass sie 
keinen Anteil am Wissen haben. Denn das Wort „Subhāna“ ist kein Verb, sondern 
ein inneres (absolutes) Objekt (Mafʿūl mutlaq). Das zugehörige Verb wäre je 
nach Sprecher „usabbihu“ oder „nusabbihu“ und im Falle von mehreren Zuhörern 
stünde das Verb von selbst im Plural und somit wären sie alle im Bittgebet ein-
geschlossen. Sowohl „Rabbika“ als auch „Rabbinā“ haben darauf keinen Einfluss. 
Der Unterschied zwischen beiden hat einen Einfluss auf die Stärke der Freispre-
chung und Lobpreisung Allahs. 

Darf mit der Absicht des Bittgebet je der edle Koran verändert werden?! 
Unsere Gelehrten sagen, dass die Worte der Bittgebete tawqīfī sind, d. h. es ist 
nicht gestattet, sie zu verändern. Eines Tages lehrte der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, seinem Gefährten Barā ibn Āzib, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, ein Bittgebet. Als Barā, möge Allah mit ihm zufrieden sein, das Bittgebet 
wiederholte und anstelle von „Nabiyyika“ „Rasūlika“ las, sagte der Gesandte 
Allahs: „Nein, sag nicht Rasūlika, sondern Nabiyyika!“ Der Gesandte Allahs 
lehnte diese Veränderung somit ab. Wenn die Veränderung eines beliebigen 
Bittgebets nicht erlaubt ist, kann es dann je erlaubt sein, den edlen Koran zu än-
dern? 

Im al-Hadīqa heißt es unter den Übeln der Zunge: „Beim Lesen der im edlen 
Koran vorkommenden Bittgebete diese zu verändern bedeutet, den edlen Koran 
vorsätzlich zu verändern.“ Im Kitāb at-tibyān fī ādāb hamalat al-qurʾān heißt es: 
„Unsere Gelehrten teilen übereinstimmend mit, dass derjenige, der dem edlen 
Koran einen Buchstaben, der nicht darin vorkommt, hinzufügt oder einen Buch-
staben verändert, ein Kāfir wird.“ Dies steht auch im Khazīnat al-asrār. 

Ein Koranvers wird auch dann nicht verändert, wenn er mit der Absicht der 
Duʿā gelesen wird. 

Die Muslime sollen in dieser Angelegenheit nicht den Büchern at-Tadschnīs, 
Bahdschat al-fatāwā und Madschmaʿ al-ādāb und den ihnen entnommenen Schrif-

– 582 –



ten und Aussagen folgen, sondern den Hadithen, den Fiqh-Büchern, der Fatwa 
von Schaykhul-islām ar-Ramlī und den Worten der gottesfürchtigen Großen der 
Sūfiyya aliyya. Die Fiqh-Bücher den Fatwas vorzuziehen, ist eine Usūl-Regel. 
Es besteht auch keine islamrechtliche Notwendigkeit, die es erfordern würde, 
dem Buch at-Tadschnīs zu folgen. 

Im al-Bazzāziyya und im fünften Band des al-Hindiyya heißt es: „Man sollte 
das Bittgebet nicht unterlassen mit dem Gedanken, das eigene Herz sei unachtsam. 
Es ist besser, gemäß dem, was in das Herz kommt, zu beten, als das Bittgebet, 
das auswendig gelernt wurde, zu lesen. Doch die Bittgebete, die im Gebet gelesen 
werden, müssen auswendig gelernt werden. Die gottesdienstlichen Handlungen, 
die sunna sind, zu verrichten ist besser als Bittgebete zu sprechen. Der Prediger 
und der Imam lesen die Bittgebete, die aus der Sunna überliefert sind, laut, um 
sie der Gemeinschaft beizubringen. Die Gemeinschaft wiederholt diese leise für 
sich. Wenn die Gemeinschaft sie gelernt hat, muss auch der Imam sie fortan leise 
sprechen. Dass er sie weiterhin laut liest, wäre eine Bidʿa. Im Ramadan und zu 
anderen Zeiten die Duʿā der vollständigen Koranrezitierung (das Khatm-Bittgebet) 
in der Gemeinschaft zu machen, ist makrūh, doch diejenigen, die dies tun, sollten 
davon nicht abgehalten werden.“ Siehe auch Kapitel 59 im dritten Abschnitt. 

Qādīzāda schreibt in seinem Buch Farāʾid al-fawāʾid im Abschnitt „al-Asmā 
al-husnā“: Duʿā (Bittgebet) bedeutet Ibāda (gottesdienstliche Handlung). Daher 
wird das rituelle Gebet auch Duʿā genannt. Im Islam meint Duʿā, von Allah, dem 
Erhabenen, seinen Wunsch zu erbitten, indem man Ihn anfleht. Allah, der Erha-
bene, liebt Muslime, die zu Ihm beten, und ist zornig mit jenen, die keine Bittgebete 
sprechen. Das Bittgebet ist die Waffe des Gläubigen. Es ist eine der Hauptsäulen 
der Religion und ein Licht, das die Erde und die Himmel erleuchtet. Das Bittgebet 
vertreibt Sorgen und Unheil, die bereits eingetroffen sind, und verhindert jene, 
die nicht eingetroffen sind. Aus dem sinngemäßen Koranvers „Betet mit auf-
richtigem Herzen zu Mir! Solche Bittgebete nehme Ich an“ versteht sich, dass 
das Sprechen von Bittgebeten eine gottesdienstliche Handlung wie das Gebet 
und das Fasten ist. Der sinngemäße Koranvers „Wer Mich nicht anbeten möchte, 
den werde Ich erniedrigt und gedemütigt in die Hölle werfen“ ist sehr bekannt. 
Allah, der Erhabene, erschafft alles durch Mittel und Anlässe und schickt Seine 
Wohlgaben hinter den Mitteln. Und um Schäden und Sorgen zu beseitigen und 
nützliche Dinge zu bescheren, machte Er das Bittgebet zum Mittel. Die Propheten, 
Friede sei mit ihnen, sprachen stets Bittgebete. Und ihren Gemeinden befahlen 
sie ebenfalls Bittgebete zu sprechen. Es gibt auch Bedingungen für das Bittgebet: 
Zuerst muss der Betende seine Sünden bereuen und die Tawba vollziehen, um 
Vergebung bitten, Almosen geben, seinen Glauben gemäß dem, was die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna mitteilten, korrigieren, daran glauben und darauf vertrauen, 
dass seine Bittgebete erhört werden, auf beiden Knien in Gebetsrichtung sitzen 
und vorher Lobpreis (Hamd) und den Segenswunsch (Salawāt) sprechen. Das 
Bittgebet soll mehr als dreimal gesprochen werden und er darf nichts Verbotenes 
wünschen und auch nichts, was bereits eingetreten ist. Er darf nicht die Hoffnung 
aufgeben, weil er denkt, seine Bittgebete würden nicht erhört werden, sondern 
soll sie für lange Zeit wiederholen, bis sie angenommen werden. Er darf kein 
Harām essen, trinken oder sprechen. Im Maqāmāt-i Mazhariyya heißt es auf 
Seite 98: „Die Bedingung für die Akzeptanz des Bittgebets ist, Halāl zu verzehren, 
seinem Wort treu zu sein und es mit Aufrichtigkeit (Ikhlās) zu tun.“ Im Tadhkirat 
al-awliyā heißt es: „Einige der Schüler von Abul-Hasan al-Kharqānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, kamen zu ihm, als sie sich auf eine Reise aufmachten, und 
sagten: ,Der Weg ist lang und gefährlich. Bringt uns ein Bittgebet bei, auf dass 
wir es lesen und uns befreien, wenn Wegelagerer unseren Weg kreuzen.‘ Er sagte: 

– 583 –



,Wenn euch ein Unheil widerfährt, dann ruft: Yā Abal-Hasan.‘ Den meisten 
missfiel diese Antwort ihres Lehrers. Auf dem Weg begegneten ihnen Räuber. 
Einer unter ihnen rief: ,Yā Abal-Hasan!‘ Sodann wurden er, seine Gegenstände 
und sein Tier unsichtbar. Die Besitztümer der anderen wurden von den Räubern 
mitgenommen. Als die Räuber sich entfernten, fragten sie ihn: ,Wie bist du ent-
kommen?‘ Er sagte: ,Ich habe ,Yā Abal-Hasan‘ gerufen und sie kamen nicht zu 
mir.‘ Sie kehrten zurück und sagten zu Abul-Hasan: ,Wir haben ,Yā Allāh‘ gerufen 
und unseren Herrn angefleht, wurden aber ausgeraubt. Er wiederum hat ,Yā 
Abal-Hasan‘ gerufen und wurde gerettet.‘ Sie flehten ihren Lehrer an, damit er 
ihnen den Grund hierfür mitteilt. Da sagte ihr Lehrer: ,Ihr habt Allah, den Er-
habenen, mit einem Mund angerufen, in das Verbotenes ein- und ausgeht. Er je-
doch hat Abul-Hasan als Mittler benutzt. Allah, der Erhabene, ließ Abul-Hasan 
seinen Ruf hören und Abul-Hasan sprach ein Bittgebet, damit er errettet wird, 
und das Bittgebet wurde erhört.‘ “ [In Vers 27 der Sure al-Māʾida heißt es sinn-
gemäß: „Allah, der Erhabene, nimmt nur [die gottesdienstlichen Handlungen 
und Bittgebete] von den Gottesfürchtigen an.“ Und in einem Hadith qudsī heißt 
es: „Wenn einer Meiner Diener sich Mir nähert, lasse Ich ihn Stimmen hören 
und zeige ihm verborgene Dinge.“ Siehe auch das Ende von Kapitel 41 im ersten 
Abschnitt und Kapitel 54 im zweiten Abschnitt. Dinge, deren Bedeutung nicht 
bekannt ist, sollten nicht gesprochen werden. Die Bittgebete von gerechten Re-
gierungsbeamten, Unterdrückten, in Drangsal Befindlichen, Rechtschaffenen, 
Gästen, Fastenden zur Zeit des Fastenbrechens, derer, die den Eltern gehorchen 
und dienen, die Bittgebete für die Eltern, für die Lehrer und die Muslime in 
ihrer Abwesenheit, die Bittgebete des geduldigen Kranken, die Bittgebete zu 
gesegneten Zeiten und an gesegneten Orten, nach den Gebeten, und Bittgebete 
am Grab unseres Propheten und der Gottesfreunde, während man sie als Mittler 
nimmt, werden zügig angenommen. 

 

Angereist vom „Baqā-Frühling“, erlangten wir den Winter in diesem „Fanā“, 
von Atomen bis zum Thron; fanden wir das Erstaunliche, durch Seinen Segen. 
 

Angekommen in der Fremde und ganz allein, beim Umschauen hier und da, 
fanden wir den wirksamen Blick, der eine Heilungsquelle ist für kranke Seelen. 
 

Ein Leitfaden für Verliebte, so ist jedes einzelne seiner Worte sogar,  
Dank sei Ihm, für die Ankunft im Reich des Erstaunlichen, durch Seinen Segen. 
 

Was für Worte, was für Blicke, er ist jemand, jenseits von Vorstellungen, 
sogar der Staub seiner Füße, bringt kranken Herzen Heilung und Segen. 
 

Jedes Element, jede Materie haben wir gründlich untersucht und haben gesehen,  
sie sind perfekte Werke eines einzigen Architekten und zeugen von großem Segen. 
 

Wir entfernten alles, was uns trennte, bereinigten uns Seiner Liebe wegen, 
über Seine Werke und Zeichen, haben wir Ihn gefunden und erlangten Seinen Segen. 

 
 

– 584 –



 
 

 

 

 

 

DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT 

ZWEITER ABSCHNITT 

1 — DRITTER BAND, 105. BRIEF  
Dieser Brief wurde als Antwort auf den Brief von Schaykh Hasan al-Barkī 

verfasst. Er ermutigt dazu, die vergessenen Sunna-Handlungen ans Licht zu 
bringen und sich von Neuerungen (Bidʿa) fernzuhalten. 

[Ich beginne das Verfassen dieses Briefes mit der Basmala.] Ich preise Allah, 
den Erhabenen, und grüße und bete für die von Ihm erwählten, guten Menschen. 
Ich habe mich sehr gefreut, als ich den Brief meines Bruders Schaykh Hasan 
gelesen habe. Darin standen wichtige Informationen und Erkenntnisse geschrie-
ben. Als ich sie verstand, gefiel es mir sehr. Allah, dem Erhabenen, sei dafür 
gedankt, dass alle Erkenntnisse und Enthüllungen, die Ihr niedergeschrieben 
habt, wahr und richtig sind. Sie alle stehen im Einklang mit dem edlen Koran 
und den ehrwürdigen Hadithen. Derart ist der wahrhafte Glaube der Gelehrten 
der Ahlus-Sunna. Möge Allah, der Erhabene, Euch auf dem rechten Pfad 
schreiten lassen und Euch zu hohen Stufen führen. Ihr schreibt, dass Ihr Euch 
darum bemüht, dass die üblen Neuerungen, die sich ausgebreitet haben, aufge-
hoben werden. In einer solchen Zeit, in der die Finsternis der üblen Neuerungen 
die ganze Welt bedeckt, ist es eine äußerst große Gabe, Anlass dafür zu sein, 
dass eine der üblen Neuerungen aufgehoben und eine der vergessenen Sunna-
Handlungen wieder zum Vorschein gebracht wird. In einem authentischen (sahīh) 
Hadith sagt unser Prophet, Friede sei mit ihm: „Wer eine meiner vergessenen 
Sunna-Taten wiederbelebt, bekommt den Lohn von 100 Märtyrern.“ Die große 
Bedeutung dieser Angelegenheit sollte anhand dieses Hadith verstanden werden. 
Doch bei der Ausführung dieser Tat gibt es eine bedeutende Feinheit, die es zu 
beachten gilt, nämlich: Während man versucht, eine Sunna wiederzubeleben, 
darf man nicht Anlass zu Fitna geben und eine gute Tat soll nicht zu verschiedenen 
Übeln und Schäden führen. Wir befinden uns nämlich in der Endzeit, in einer 
Zeit, in der die Muslime schwach und einsam sind. 

[Im al-Hadīqa heißt es im Abschnitt über die Fitna: „Fitna (Zwietracht, Ver-
suchung) bedeutet, unter den Muslimen Zwietracht zu stiften, die Muslime in 
Schwierigkeiten zu bringen, ihnen Schaden zuzufügen, sie zur Sünde zu verleiten 
sowie die Menschen gegen die Regierung aufzuhetzen. Es ist auch wādschib, 

– 585 –



einer Regierung, die Unrecht begeht, zu gehorchen.“ Auf Seite 91 des al-Barīqa 
heißt es: „Auch wenn der Befehlshaber (Āmir), der für euch zuständig ist, ein 
elender, niedriger und minderwertiger Mensch wie ein abessinischer Sklave ist, 
ist es wādschib, ihm in seinen Befehlen, die dem Islam entsprechen, Folge zu 
leisten. Den Befehlen wiederum, die dem Islam widersprechen, darf man sich 
nicht widersetzten und nicht rebellieren, um Aufruhr und Zwietracht zu ver-
meiden.“ Es ist ebenfalls eine Fitna, dass die Gelehrten den Menschen Fatwas 
mitteilen, die sie nicht umsetzen können. Dazu gehört, den Dorfbewohnern und 
den Älteren die Fatwa mitzuteilen, dass man das Gebet nicht ohne Tadschwīd 
verrichten kann, denn diese können es nicht mehr erlernen und würden somit 
das Gebet vollständig unterlassen. Dabei gibt es welche, die die Fatwa erteilt 
haben, dass es zulässig ist, ohne Tadschwīd das Gebet zu verrichten. Diese Fatwa 
ist zwar schwach, doch sie ist besser, als gar nicht zu beten. Bedenkend, dass es 
erlaubt ist, bei Schwierigkeit (Haradsch) eine andere Rechtsschule zu befolgen, 
dürfen den Unwissenden und Unfähigen keine Schwierigkeiten bereitet werden. 
Zu diesem Thema gibt es im Scharh al-maʿfuwāt nähere Darlegungen. Siehe 
auch Kapitel 54 im ersten Abschnitt. Diese sollen nicht daran gehindert werden, 
die Gräber und Mausoleen zu besuchen, für die Gottesfreunde Gelübde abzulegen 
(Opfer darzubringen) und durch den Besuch der Mausoleen Segen zu erhoffen. 
Es darf nicht abgelehnt werden, dass diese nach ihrem Versterben weiterhin 
Wundertaten besitzen. Es gibt nämlich Fatwas, wonach dies möglich ist. [Auf 
Seite 270 des al-Barīqa heißt es: „Beim Beten zu Allah, dem Erhabenen, die 
Propheten und Rechtschaffenen als Mittler zu nehmen und diese darum zu 
bitten, dass sie Mittler sind, ist erlaubt. Beglaubigungswunder (Muʿdschizāt) 
und Wundertaten (Karāmāt) enden nicht mit dem Tod. Auch Ramlī berichtete, 
dass diese nach dem Tod nicht enden. Adschhūrī berichtete, dass die Gottes-
freunde während des Lebens wie ein Schwert in der Scheide sind und sie nach 
ihrem Tod die Scheide verlassen und ihre Verfügungskraft (Tasarruf) größer 
wird.“] Es soll kein Ratschlag erteilt werden, wenn dieser zu Fitna führt. Wenn 
jemand, der die Kraft, Macht und Befugnis dazu hat, keinen Ratschlag gibt, ist 
dies „Mudāhana“ und harām. Wenn jemand, obwohl er die Macht dazu hat, 
keinen Ratschlag erteilt, um keine Fitna zu stiften, wird dies „Mudārā“ genannt 
und ist erlaubt, ja gar mustahabb. Gewalt anzuwenden, ist die Aufgabe der staat-
lichen Behörden. Kein Ratschlag wird denen gegeben, die verspotten oder Scha-
den anrichten könnten. Ein Ratschlag sollte nicht direkt einer Person gerichtet 
ausgesprochen werden, sondern allgemein in die Menge gesprochen werden. Es 
sollte mit niemanden gestritten werden. Einst kam jemand zum Gesandten 
Allahs. Als der Prophet ihn von weitem sah, sagte er: „Das ist der Schlimmste 
seines Stammes.“ Als er den Raum betrat, empfing ihn der Gesandte Allahs lä-
chelnd und ging höflich mit ihm um. Als er ging, fragte die ehrwürdige Āʾischa, 
möge Allah mit ihr zufrieden sein, nach dem Grund. Der Gesandte Allahs sagte: 
„Der Schlimmste unter den Menschen ist jener, dessen Nähe die Menschen mei-
den, um von seinem Schaden fernzubleiben.“ Diese Person war ein Heuchler, 
die einigen Muslimen vorstand. Um die Muslime vor seinem Schaden zu bewahren, 
führte der Prophet Mudārā bei ihm durch. Hieraus versteht sich, dass wenn die 
Sünde, die Unzucht und das Unrecht einer Person öffentlich ist und jeder darüber 
Bescheid weiß, es keine üble Nachrede (Ghība) ist, dies anderen mitzuteilen, 
und es erlaubt ist, ihr gegenüber Mudārā zu pflegen, um von ihrem Übel fern-
zubleiben. Abdurraʾūf al-Munāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert 
in seinem al-Kunūz den Hadith: „Ich wurde zu den Menschen für die Mudārā 
gesandt.“ Abstriche vom Weltlichen zu machen, um die Religion und das Welt-
liche zu wahren, wird „Mudārā“ genannt. Abstriche von der Religion zu machen, 
um Weltliches zu erlangen, wird „Mudāhana“ genannt. Mit freundlichen Worten 

– 586 –



Gutes zu tun oder gar lügend das Herz einer Person zu gewinnen bedeutet, Ab-
striche vom Weltlichen zu machen. Wenn man die großen Sünden der Muslime 
[die sie heimlich verrichtet haben] sieht, muss man diese bedecken. Tut man sie 
anderen kund, ist dies „Qadhf“. Dies aus einer Vermutung heraus oder ver-
leumdend mitzuteilen, ist eine noch größere Sünde.] 

Bemüht euch sehr um die Bildung der Kinder des verstorbenen Mawlānā 
Ahmad, möge Allah sich seiner erbarmen, und darum, dass sie gut erzogen und 
wissend aufwachsen. Lehrt ihnen die äußeren und inneren Anstandsregeln. Seit 
jedem, den Ihr kennt und begegnet, ja sogar all unseren Geschwistern dort, ein 
Vorbild in der Befolgung des Islams und dem Festhalten an der Sunna. Berichtet 
jedem über den Schaden des Verrichtens von Neuerungen und der Religionslo-
sigkeit! Möge Allah, der Erhabene, uns allen ermöglichen, Gutes zu tun. Möge 
Er denen Erfolg verleihen, die sich darum bemühen, dass der Islam sich verbreitet 
und den Jugendlichen gelehrt wird. Möge Er unsere Kinder davor bewahren, 
von den Feinden der Religion und Tugend irregeführt zu werden, die, um den 
Islam zunichtezumachen, sich darum bemühen, den Glauben und den Charakter 
der reinen Jugend zu verderben und die Jugendlichen mit Lügen und Verleum-
dungen zu täuschen, und möge Er sie somit davor bewahren, dass sie einen 
schlechten Weg einschlagen. Āmīn. Diese Feinde werden „Ketzer“ (Zindīq) 
genannt. 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 68. Brief 
des zweiten Bandes: In einem Hadith heißt es: „Solange die Erde nicht mit Un-
glauben bedeckt ist und nicht überall der Unglaube herrscht und Taten des Un-
glaubens verrichtet werden, wird der ehrwürdige Mahdī nicht kommen.“ Daraus 
versteht sich, dass vor dem Erscheinen des ehrwürdigen Mahdī der Unglaube 
und ihre Praktizierung sich überall verbreiten werden und der Islam sowie die 
Muslime vereinsamen werden. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, berichtete 
uns, dass in der Endzeit die Muslime einsam sein werden, und sagte: „Die got-
tesdienstliche Handlung, die in der Zeit der Fitna verrichtet wird, gleicht dem 
Auswandern zu mir [von Mekka nach Medina].“ Jeder weiß, dass in Zeiten von 
Aufruhr und Zwietracht eine kleine Handlung der Polizei und der Soldaten um 
ein Vielfaches wertvoller ist als ihre Handlungen in Zeiten von Ruhe und Frieden. 
Ihre Heldentaten, die sie zeigen, wenn die Fitna verschwunden ist, haben keinen 
Wert. Demnach sind die wertvollsten und akzeptiertesten gottesdienstlichen 
Handlungen jene, die in Zeiten verrichtet werden, in denen sich die Fitna aus-
breitet. Wenn Ihr zu denen gehören wollt, die am Tage des Jüngsten Gerichts 
anerkannt und erlöst sein werden, so verrichtet die guten Taten, mit denen 
Allah, der Erhabene, zufrieden ist und die Ihm gefallen. Haltet fest an der 
Sunna, d. h. am Weg des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Tut nichts, was 
diesem Weg nicht entspricht. Die Siebenschläfer (Ashāb al-kahf), möge Allah 
sich ihrer erbarmen, erreichten einen hohen Rang, indem sie zu einer Zeit, in 
der die Fitna allgegenwärtig war, eine Auswanderung unternahmen. Ihr seid 
die Gemeinde (Umma) Muhammads, Friede sei mit ihm. Ihr gehört zu derjenigen 
Gemeinde, die unter allen Gemeinden die beste ist. Verschwendet euer Leben 
nicht mit Lahw und Laʿb, also Spielen und Vergnügungen! Vergeudet eure Le-
benszeit nicht wie Kinder mit Ballspielen! 

Mein Lieber! Die Zeiten in denen sich die Fitna ausbreitet und die Verderbnis 
zunimmt, sind die Zeit der Reue (Tawba) und des Bittens um Vergebung 
(Istighfār). Man soll sich zurückziehen und sich nicht in die Fitna verwickeln 
lassen. Die Fitna nimmt zu und verbreitet sich mit jedem weiteren Tag immer 
weiter. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn der Jüngste Tag naht, 
werden sich die Versuchungen vermehren wie die Finsternis bei Anbruch des 

– 587 –



Abends. Viele, die am Morgen als Gläubige ihr Haus verlassen, werden am 
Abend als Ungläubige zurückkehren. Während sie am Abend Gläubige waren, 
werden sie in der späten Nacht ihren Glauben verlieren. In solchen Zeiten ist 
es besser, sich in seinem Haus einzuschließen, als sich in die Fitna einzumischen. 
Wer sich zurückhält, ist besser als derjenige, der an vorderster Front agiert. 
Zerbrecht an jenem Tag eure Pfeile! Legt eure Waffen und Schwerter nieder! 
Begegnet jedem mit freundlichen Worten und einem Lächeln im Gesicht! Verlasst 
eure Häuser nicht!“ Hier endet die Übersetzung aus dem Maktūbāt. Die Muslime 
müssen diesen Ratschlägen Folge leisten. Sie dürfen sich nicht täuschen lassen 
von den schädlichen und erlogenen Tafsiren und Büchern der ignoranten 
Madhhablosen und Irrgänger wie Mawdūdī und Sayyid Qutb, welche die Men-
schen zur Rebellion aufrufen und die Fitna anheizen. „Dschihad“ bedeutet, dass 
der Staat und die Armee gegen die Feinde, die Ungläubigen und die Irrgänger 
Krieg führt. Sich gegen den eigenen Staat zu erheben, sei dieser nun muslimisch 
oder nichtmuslimisch, gerecht oder ungerecht, und das Blut der Mitmenschen 
zu vergießen und sich gegenseitig anzugreifen, wird nicht Dschihad genannt, 
sondern Stiften von Fitna und Verderbnis. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: „Möge Allah jene verfluchen, die Fitna stiften.“ Die Muslime lehnen sich 
nicht gegen den Staat auf. Sie mischen sich nicht ein in Fitna und Rebellion. Sie 
verstoßen nicht gegen die Gesetze. [Die Gelehrten der Ahlus-Sunna hielten sich 
fern von Politik, nahmen keine Regierungsämter an und erteilten mit ihren 
Schriften und Worten den Regierenden Ratschläge und zeigten ihnen so den 
rechten Weg und den Weg der Gerechtigkeit auf. Einige ignorante Pseudogelehrte 
trennten sich von diesem Weg der Ahlus-Sunna-Gelehrten und mischten sich in 
Staatsangelegenheiten ein. Sie vernachlässigten die Glückseligkeit des Lernens 
und Lehrens, was ihre eigentliche Aufgabe war, und brachten weder sich selbst 
noch den Muslimen einen Nutzen. Mustafā Sabrī Efendi, einer der letzten 
Schaykhul-islāme, war in der Itilaf-Partei tätig. Hüsameddin Peçeli, Schaykh 
eines Ordenshauses, schreibt in seinem (sogenannten) „Tafsir“, dass insbesondere 
die Sure Tabbat die Unionisten (also die Angehörigen der „Ittihad ve Terak-
ki“-Bewegung) lobe. Der Schaykhul-islām Mūsā Kāzim und Mustafa Hayri 
Efendi aus Ürgüb waren sowohl Unionisten als auch Freimaurer. Şemseddin 
Günaltay aus Erzincan schloss sich, während er Professor für Religionsgeschichte 
war, der „Halk Fırkası“ („Volkspartei“) an und wurde zunächst Parlamentsab-
geordneter und später Ministerpräsident. Yahya Galip, der in die Politik ging, 
als er im Ümmi Sinan-Ordenshaus in Düğmeciler, Eyüp, ein Schaykh war, wurde 
Abgeordneter der Stadt Kırşehir. Mustafa Fevzi aus Akhisar trat, als er Minister 
für religiöse Angelegenheiten war, der Halk Fırkası bei und wurde Parlaments-
abgeordneter sowie Vorsitzender des Richterausschusses im Parlament. Fehmi 
Efendi, Angehöriger des Ordenshauses vom Tasawwuf-Anhänger Diyāʾuddīn 
Efendi aus Gümüşhane, trat der Halk Fırkası bei, als er Mufti von Istanbul war. 
Sayyid Abdulqādir Efendi, der unter Sultan Abdülhamid II. Mitglied des Senats 
war, und der letzte osmanische Schaykhul-islām Mustafā Sabrī Efendi waren 
Gelehrte der Ahlus-Sunna. Sie kämpften gegen die Staatsbeamten an, die sich 
den Briten verkauft hatten, und gegen jene Pseudogelehrten (Ketzer), die den 
Islam von innen vernichteten.] 
 
Für niemanden gibt es ewigen irdischen Reichtum, Gold und Silber ohne Ende, 
ein zerstörtes Herz zu reparieren ist das eigentliche Talent, das den Menschen stützt, 
das vergängliche irdische Leben bewegt sich mal so mal so, wie ein Blatt vor dem Winde, 
der Mensch ist wie eine Laterne; es kommt die Zeit, da sie erlischt und niemandem mehr nützt. 

– 588 –



2 — DRITTER BAND, 47. BRIEF  
Dieser Brief wurde für den damaligen Sultan [Salim Jahangir Khan], möge 

Allah sich seiner erbarmen, geschrieben. Er erläutert verborgene Kenntnisse in 
Bezug auf das Sprechen von Bittgebeten und lobt die Gelehrten.  

Ich, Ahmad, der Niedrigste unter den für Euch Betenden, teile Eurem hohen 
Zufluchtsort und der Pforte Eurer hohen Diener meine Gebrochenheit und 
Bittgebete mit. Ich spreche meinen Dank für die Wohlgabe der Erhebung der 
Sklaven und dafür, dass alle Menschen, Unwissende wie Gelehrte, nah und fern, 
ohne Angst und in Frieden leben. In Zeiten, in denen ich voller Hoffnung bin 
und mir erhoffe, dass mein Bittgebet (Duʿā) akzeptiert wird, und in den Ver-
sammlungen der Bedürftigen bete ich zu Allah, dem Erhabenen, dass Er Euren 
heldenhaften Soldaten Beistand, Eroberung und Sieg gewährt. 

Allah, der Erhabene, erschafft nichts Sinn- und Nutzloses. Die Aufgabe des 
Soldaten und der Armee besteht in der Stärkung des Staates. Die Verbreitung 
dieser glänzenden Religion ist durch die Hilfe des Staates möglich. Es wurde 
gesagt: „Der Islam befindet sich unter den Schwertern.“ Diese wertvolle Ange-
legenheit wurde auch den Soldaten der Bittgebete gewährt. Diejenigen, die Bitt-
gebete sprechen, sind arm, bedürftig und leben immer in Not. 

Die Hilfeleistung für die Stärkung des Staates geschieht auf zwei Arten: 
Erstens mit materiellen Mitteln. Dies erfolgt mit den Soldaten, der Armee [tech-
nischen und wirtschaftlichen Mitteln]. Diese alle sind offensichtliche und offen 
erkennbare Unterstützungen. Die zweite Art der Unterstützung ist die wahrhaftige 
Unterstützung und wird von demjenigen geleistet, der die Mittel erschafft. In 
Vers 126 der Sure Āl Imrān sowie in der Sure al-Anfāl heißt es sinngemäß: „Der 
Beistand kommt einzig und allein von Allah.“ Diese Hilfe wird erreicht mittels 
der Armee der Betenden. Da die Soldaten der betenden Armee niedriger als 
alle anderen und ihre Herzen gebrochen sind, sind sie den Soldaten der kriege-
rischen Armee voraus. Sie haben nämlich die Mittel und Anlässe hinter sich ge-
lassen und eine Bindung zum Schöpfer dieser Mittel aufgebaut. In einem persi-
schen Gedichtsvers heißt es: 

Jene mit gebrochenen Herzen haben die Kanone aufgestellt. 

Darüber hinaus wenden Bittgebete Heimsuchungen und Schicksalsschläge 
ab. Der stets die Wahrheit Sprechende, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Schicksal 
wird einzig und allein durch das Bittgebet abgewehrt.“ Das Schwert und der 
Dschihad [und jede Art von Kriegsgerät] können das Schicksal nicht abwenden. 
So ist nun ersichtlich, dass die Soldaten der betenden Armee, obwohl sie schwach 
und gebrochenen Herzens sind, wichtiger sind als die Soldaten des Militärs. Die 
Soldaten der betenden Armee sind wie die Seele der Soldaten der kriegerischen 
Armee und die Soldaten der kriegerischen Armee sind ihre Körper. Demnach 
können die Soldaten der kriegerischen Armee ohne die betende Armee keinen 
Erfolg erzielen. Einem Körper ohne Seele bringt nämlich keine Hilfe und Kraft 
einen Nutzen. Dies ist der Grund, weshalb der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, in Zeiten des Krieges und der Bedrängnis zu Ehren der Armen unter den 
Auswanderern (Muhādschirūn) von Allah, dem Erhabenen, Beistand erbat. Ob-
wohl er Soldaten, ein Heer hatte, betete er, indem er die Armen der Auswanderer 
als Mittler nahm. Wir Armen, die wir Soldaten der betenden Armee sind, sind 
gebeugten Hauptes, in jedermanns Augen minderwertig und gebrochenen Her-
zens. Denn es heißt: „Armut ist ein Schandfleck im Diesseits und Jenseits.“ 
Auch wenn sie minderwertig sind, werden sie geschätzt und sind den Menschen 
der Tat voraus. Der Mukhbir sādiq (d. h. der stets die Wahrheit Sprechende), 

– 589 –



Friede sei mit ihm, sagte: „Am Tage des Jüngsten Gerichts wird das Blut der 
Märtyrer mit der Tinte der Gelehrten abgewogen. Die Tinte wird schwerer wie-
gen.“ Subhānallāhi wa-bi-hamdihī. Diese Finsternis und dieser Schandfleck wer-
den zum Grund für ihre Ehre und Würde und heben diese vom niedrigsten 
Punkt in die höchste Höhe. Ja, in einem persischen Gedicht heißt es: 

Das Lebenswasser ist an finsteren Orten zu finden! 

Dieser sehr niedrige für Euch Betende, so sehr er auch nicht würdig ist, sich 
selbst als zu den Soldaten der betenden Armee gehörig zu sehen, erachtet sich 
einzig aufgrund des Namens der Armut und der Möglichkeit der Akzeptanz 
seines Bittgebets als jemand unter denen, die für Euren starken Staat beten, 
und betet stets mit seinem Zustand und mit seiner Zunge und rezitiert für Euer 
Wohlergehen die Fātiha. [Die Bedeutung der Sure al-Fātiha findet sich im Buch 
Islam und Christentum auf Seite 169.] O unser Herr! Erhöre unsere Bittgebete! 
Du bist es, der jedes Wort hört und alles weiß! 

3 — DRITTER BAND, 13. BRIEF  

Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Muhibbullāh Mankpūrī geschrieben. Er 
ermutigt dazu, dem Gesandten Allahs Folge zu leisten und den Lehrer, von 
dem die Religion erlernt wurde, zu lieben. 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Der geehrte Brief meines Bruders Sayyid Mir 
Muhibbullāh ist angekommen. Eure Worte, zu deren Beginn Ihr aufgrund der 
Erschwernisse Eure Hoffnungslosigkeit zum Ausdruck bringt, wurden verstanden. 
Die Hoffnung in Allah aufzugeben, ist Kufr. Seid hoffnungsvoll! Seid niemals 
traurig, sofern sich zwei Dinge bei Euch befinden. Das eine ist das Befolgen 
des Stifters dieser glänzenden Religion, Friede sei mit ihm, und das zweite, an 
die Größe der Person, von der Ihr die Religion gelernt habt, zu glauben und sie 
zu lieben. Sucht Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, und fleht Ihn an, damit 
bei diesen zwei großen Gaben keine Nachlässigkeit entsteht. Wenn diese zwei 
Sachen vorhanden sind, dann ist es leicht, dass sich andere Dinge bessern. Ich 
schrieb Euch schon einmal, dass wenn der Aufenthalt in Mankpūr Euch unbe-
kömmlich ist, Ihr Euch in Ilāhʾābād niederlassen könnt. Es ist zu hoffen, dass 
dieser Ort gesegnet sein wird. Ihr habt es jedoch gegenteilig verstanden, und 
auch die Verwendung des Wortes „mubārak“ (gesegnet) hat wohl nicht dazu 
beigetragen, dass unsere Absicht verstanden wird. Auch diesmal sage ich dasselbe. 
Heute Nacht kam in mein Herz, dass Eure Gegenstände von Mankpūr genommen 
und nach Ilāhʾābād gebracht wurden. Lasst Euch dort in einer Ecke nieder und 
erleuchtet diesen Ort mit dem Gedenken Allahs, des Erhabenen. Befreundet 
Euch mit niemandem. Sagt den Spruch „Nafy wa-ithbāt“ [also das Einheitsbe-
kenntis (Kalimat at-tawhīd)] sehr oft auf! Verbannt beim Wiederholen dieses 
schönen Spruchs all Eure Wünsche und alle Gedanken aus dem Herzen! Euer 
Ziel, Wunsch und Geliebtes soll nicht mehr als eins sein. Falls Ihr es nicht mit 
dem Herzen sagen könnt, so tut es mit der Zunge! Jedoch sollt ihr es leise voll-
ziehen, denn auf diesem Pfad ist das laute Gedenken verboten. Ihr kennt die 
anderen Pflichten dieses Pfades. Bemüht Euch, so gut Ihr könnt, diese einzu-
halten. Dem lehrenden Meister zu folgen, lässt den Menschen vieles erlangen. 
Von seinem Weg abzuweichen, ist sehr gefährlich. [Am Ende des Umdat al-
islām heißt es aus dem asch-Schirʿa zitierend: „Wenn der Meister (Ustādh) 
etwas befiehlt und auch die Eltern etwas befehlen, wird zuerst der Befehl des 
Meisters ausgeführt. In einem Hadith heißt es: ,Es gibt drei Arten von Vätern: 

– 590 –



Der Vater, der auf die Welt bringt, der Vater, der seine Tochter gibt, und der 
Vater, der Wissen vermittelt. Der Beste von diesen ist der Meister.‘ “ 

Die Muslime auf der Welt heute sind in drei Gruppen unterteilt. Die erste 
Gruppe sind die wahren Muslime, die dem Weg der edlen Gefährten folgen. 
Diese werden „Ahlus-Sunna“ (Anhänger der Sunna) bzw. „Sunniten“ und die 
„Firqa nādschiyya“ (errettete Gruppe), d. h. die vor der Hölle errettete Gruppe 
genannt. Die zweite Gruppe sind jene, die den edlen Gefährten feind sind. Diese 
werden „Schiiten“ bzw. „Firqa dālla“ (verirrte Gruppe) genannt. Die dritte 
Gruppe sind jene, die den Sunniten und Schiiten feind sind. Sie werden „Wah-
habiten“ oder „Nadschdis“ genannt, da sie zuallererst in der „Nadschd“ genannten 
Region Arabiens aufgetaucht sind. Sie werden auch die „Firqa malʿūna“ (ver-
fluchte Gruppe) genannt, denn sie bezeichnen Muslime als Götzendiener 
(Muschrikūn), wie auf Seite 654 und nachfolgend im vorliegenden Buch sowie 
im Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits geschrieben steht. Der Gesandte 
Allahs hat diejenigen verflucht, die so etwas sagen. Welcher Gruppe man auch 
angehören mag, wer seiner Triebseele (Nafs) folgt und wessen Herz (Qalb) ver-
dorben ist, wird in die Hölle eingehen. Jeder Muslim sollte zu allen Zeiten, um 
seine Triebseele zu läutern, d. h. sie von dem in ihrer Natur liegenden Unglauben 
(Kufr) und den Sünden zu bereinigen, „Lā ilāha illallāh“ („Es gibt keinen Gott 
außer Allah“) und um sein Herz zu bereinigen, d. h. es von den Spuren des Un-
glaubens und der Sünden, die durch die Triebseele, den Teufel (Schaitan), 
schlechte Freunde und durch schädliche Bücher entstehen, zu reinigen, 
„Astaghfirullāh“ („Ich bitte Allah um Vergebung“) wiederholt aufsagen. Wer 
die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) befolgt, dessen Bittgebete 
werden gewiss erhört. Wer das Gebet unterlässt, freizügige Frauen und jene, 
die ihre Awra nicht bedeckt haben, anschaut, und Verbotenes (Harām) isst und 
trinkt, bei dem ist klar, dass er die islamischen Bestimmungen nicht befolgt. Die 
Bittgebete solcher Menschen werden nicht erhört. 

 
Ohne Wissen schwindet auch der Glaube nach und nach,  
um sich zu entledigen der Unwissenheit’s Schmach, 

 
muss das ganze Volk sich aufrütteln endlich,  
war denn das letzte große Unheil nicht verständlich? 

 
Würdest du begreifen, was es fortgerissen hat,  
würde dein Gehirn schmelzen und aus deinen Augen tränen. 

 
Oh würdest du nur den Schatten des Unheils vernehmen,  
sähest du, dass das Volk ohne Erwachen keinen Ausweg hat. 

 
Denn noch einmal aushalten kann man nicht dergleichen,  
eine Wiederholung dessen würde dem Tode gleichen. 

 
Anstand und Sitte, Naturwissenschaften obendrein,  
neben starkem Glauben, müssen wir auch eine Atomkraft sein. 

 
Fortschritt heißt religiöses Wissen und militärische Macht zugleich, 
diese sind zweifellos des Volkes Mittel für Ruhe und Ausgleich. 
 

– 591 –



4 — GERECHTIGKEIT (ADĀLA), VERSTAND 
(AQL), GLAUBE (ĪMĀN), SCHICKSAL (QADĀ) 

UND VORHERBESTIMMUNG (QADAR) 

Dieser Brief wurde verfasst von Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge Allah sich 
seiner erbarmen, der mit seinem profunden Wissen, seinen Umgangsformen und 
Worten einen jeden Experten in Staunen versetzte, der ein Schatz von Wundertaten 
und Tugenden und ein Zeugnis für die Größe der Prophetengefährten und Is-
lamgelehrten ist: 

Mein verehrter Herr, 
Die Wissensperlen, die Ihr in Euren hohen Brief platziert habt, haben dieje-

nigen, die ihn lesen, sehr glücklich gemacht. Denn solche subtilen religiösen Fra-
gestellungen zu lösen und somit die Ungereimtheiten in den Gedanken zu be-
gradigen, ist für diesen Bedürftigen (Fakir) eine höchst erfreuliche Aufgabe und 
Nahrung für seine Seele. 

Diese Fragen von Euch zu lösen und den Geist zu erleuchten, kann auf drei 
Arten erfolgen: Mit Wissen, mit Genuss (schmeckend) und mit der Ratio (dem 
Verstand). 

Um mit dem Wissen antworten zu können, muss man, da man sich hierbei 
auf die Glaubenslehre stützt, zuerst von den Begriffen, die in der Glaubenslehre 
(Ilm al-kalām) verwendet werden, die für diese Wissenschaft spezifischen Be-
deutungen kennen. [Viele Wörter werden in unterschiedlichen Wissenschaften 
in unterschiedlichen Bedeutungen verwendet. Beispielsweise bedeutet das Wort 
„Zālim“ in der Koranexegese (Tafsir) „Kāfir“. In der Rechtswissenschaft (Fiqh) 
jedoch versteht man darunter jemanden, der sich an den Rechten anderer vergreift. 
Im Sufismus (Tasawwuf) hat es wiederum eine eigene Bedeutung. Daher muss 
man, um ein Buch zu einer bestimmten Wissenschaft lesen und verstehen zu kön-
nen, zunächst einmal die spezifischen Bedeutungen der Begriffe in dieser Wis-
senschaft kennen. Die des Geldes wegen angefertigten Übersetzungen und Aus-
legungen derjenigen, die einige Jahre in Ägypten oder Bagdad verbracht und 
Arabisch im Slang gelernt haben, und der neuen Pseudogelehrten, die ein Ta-
schenlexikon in die Hand nehmen und sich anmaßen, Koranverse und Hadithe 
zu übersetzen, sind verdorben und schädlich. Ebenso sind die Worte und Schriften 
der Pseudosufis, die, ohne sich in der Gegenwart eines Tasawwuf-Gelehrten jah-
relang abzumühen und zu reifen, das Mathnawī lehren und versuchen, Tasaw-
wuf-Bücher zu übersetzen, falsch und sehr schädlich.] 

Schicksal (Qadā) und Bestimmung (Qadar), Halāl-Versorgung und Harām-
Versorgung; was bedeutet die Unendlichkeit des Wissens Allahs, des Erhabenen? 
Was sind Halāl und Harām und was die Barmherzigkeit Allahs? Gerechtigkeit 
und Ungerechtigkeit, die Gerechtigkeit Allahs; was ist der Verstand (Aql)? Die 
Kategorien des Verstandes, der gesunde Verstand (Aql salīm) und der ungesunde 
Verstand (Aql saqīm); wie ist der Herr (Rabb)? Ist irgendetwas notwendig für 
den Herrn? Ist der Herr gezwungen, das zu tun, was für die Geschöpfe nützlich 
und angemessen ist? 

Mit Genuss zu verstehen kann nicht dadurch geschehen, dass man dieses 
Wissen lang und ausführlich erklärt, erzählt und niederschreibt. Dies geschieht 
auf schöne und gesegnete Weise dadurch, dass man gute Mutmaßung dem ge-
genüber hegt, der gemäß den hohen und niedrigen Stufen der Erkenntnisfähigkeit 
ihre Probleme löst, ihm vertraut und für lange Zeit seine Gesellschaft pflegt. 
Dadurch benötigt man keinerlei Argumente und Beweise mehr und hat es nicht 

– 592 –



nötig, die Bedeutungen der Worte zu kennen. In ihm entsteht ein notwendiges 
Wissen. Er glaubt mit Gewissheit und mit dem Gewissen. Es bedarf sodann keiner 
Beweisführung mehr anhand der tradierten Wissenschaften (al-Ulūm an-naqliyya), 
also mit Koranversen und Hadithen, oder anhand der rationalen Wissenschaften 
(al-Ulūm al-aqliyya). Es ist gar so, dass er die Argumente und Nachweise, die 
für den Beweis angeführt werden, als weit entfernt vom Ziel und Zweck ansieht 
und sie befremdlich findet. Ohne diese Bedingungen ist jedes Argument, jeder 
Beweis mangelhaft. Die Zweifel und falschen Gedanken, die intelligenten Men-
schen in den Sinn kommen, können nicht beseitigt werden. Im Gegenteil, sie 
vermehren sich und erschüttern den Glauben. Eben derart verhält es sich mit 
halben Wissenschaftlern. 

Die zweite Kategorie der islamischen Wissenschaften, also die rationalen, 
d. h. empirischen Wissenschaften, vertieft zu erlernen, ist behilflich dabei, die 
subtilen und tiefen Angelegenheiten der Religion leicht und klar zu verstehen. 

Was die Erkenntnis mittels Ratio anbelangt, so ist dazu zunächst das Erlernen 
der rationalen, also der auf der Ratio basierenden Wissenschaften erforderlich. 
Um welche Wissenschaften handelt es sich dabei und in wie viele Kategorien 
teilen sie sich auf? Welche von ihnen hängen mit den Glaubensinhalten zusammen? 
Welche haben keinen Zusammenhang mit den Glaubensinhalten und welche 
entsprechen diesen nicht? Was ist das Wissen über die experimentelle Physik, 
mathematische Physik und Metaphysik? Das Erlernen der mathematischen Physik 
festigt das religiöse Wissen, es erschüttert das religiöse Wissen nicht. Astronomie, 
Arithmetik und Geometrie sind Wissenschaften, die der Religion dienlich sind. 
Mit Ausnahme einiger Theorien und Hypothesen in der Experimentalphysik 
(die der Empirie und dem Bewiesenen widersprechen), stehen sie alle im Einklang 
mit der Religion und stärken den Glauben. Diejenigen metaphysischen Erkennt-
nisse, die falsch und verdorben sind, entsprechen nicht der Religion. Wenn diese 
Wissenschaften erlernt werden, werden jene Bereiche und Gründe enthüllt, die 
im Einklang mit den rationalen Wissenschaften stehen oder mit dem rationalen 
Wissen nicht gelöst werden können, und es wird verstanden, dass jene Frage-
stellungen, von denen man denkt, sie würden der Ratio widersprechen, und die 
der Verstand nicht erfassen kann, nicht abgelehnt werden können. 

GERECHTIGKEIT 

Am Ende Eures wertvollen Briefes fragt Ihr: „Scheint dies nicht der Gerech-
tigkeit zu widersprechen?“ Mein Verehrter, es gibt zwei Definitionen der Ge-
rechtigkeit (Adāla) und ihres Gegensatzes, der Ungerechtigkeit (Zulm): 

1. Gerechtigkeit bedeutet, innerhalb der Gesetze, Regeln und Grenzen zu 
handeln, die ein Herrscher oder Befehlshaber für die Verwaltung seines Herr-
schaftsgebietes festgelegt hat. Unrecht bzw. Ungerechtigkeit ist das Überschreiten 
dieser Grenzen. 

Allah, der Erhabene, der Schöpfer der Welten, der sie aus dem Nichts erschafft, 
unser Eigner/Eigentümer, ist der Herrscher aller Herrscher, der wahre Besitzer 
und einzige Schöpfer von allem. Es gibt ja keinen Befehlshaber, Herrscher, 
Besitzer und Eigentümer über ihm, auf dass Ihn irgendwer zwingen könnte, sich 
innerhalb einer Grenze zu bewegen, in einem Kreis zu bleiben und unter einem 
Gesetz zu stehen. Er hat keinen Wesir, Berater oder Helfer, der Ihm Zeichen 
geben und den Weg weisen könnte, um das Gute vom Schlechten zu unterscheiden. 
Aus diesem Grund kann diese erste Definition der Gerechtigkeit ohnehin keinen 
Bezug zu Allah, dem Erhabenen, haben. Das Wort „Ungerechtigkeit“ kann nicht 

– 593 –



einmal in Seine Nähe kommen und genauso ist es nicht angemessen, Ihn in An-
lehnung an diese Definition als „gerecht“ (ādil) zu bezeichnen. Ihn als gerecht 
in diesem Sinne zu beschreiben, kann den Gedanken an Ungerechtigkeit wecken. 
Es ist nicht erlaubt, sich gemäß dieser Definition in Bezug auf Allah, den Erha-
benen, an Gerechtigkeit genau wie Ungerechtigkeit zu erinnern. Einer der Namen 
Allahs, des Erhabenen, ist „al-Adl“ (der Gerechte). Dass Er gerecht ist, steht 
außer Frage. Dieser Name wird wie andere Seiner Namen interpretiert (Taʾwīl). 
Ihm wird eine Bedeutung gegeben, die dem Islam entspricht. Mit Gerechtigkeit 
ist demnach der Zweck der Gerechtigkeit gemeint. So sind beispielsweise „ar-
Rahmān“ und „ar-Rahīm“ ebenfalls Namen Allahs, des Erhabenen. Sie bedeuten 
„Besitzer von Barmherzigkeit (Rahma) und Rahm“. Rahm ist die Bezeichnung 
für die Neigung des Herzens zu einer Seite. Doch Allah, der Erhabene, hat ja 
kein Herz, auf dass es sich neigen könnte. Mit Rahm ist daher der Zweck von 
Rahm gemeint, der darin besteht, zu schenken und Gutes zu tun. Der Zweck 
und das Resultat des Namens „al-Adl“ bezeichnet jemanden, der Gutes tut und 
die Dinge beschert, die für die Triebseele angenehm und süß sind. 

Allah, der Erhabene, ist nicht verpflichtet, Gerechtigkeit zu üben. Wäre Er 
dazu verpflichtet, wäre Er nicht frei, d. h. Er hätte keinen freien Willen. Wer 
keinen freien Willen besitzt, handelt unter Zwang. 

Gemäß dieser Definition kann nicht gesagt werden, dass „dieses und jenes 
nicht der Gerechtigkeit entspricht“. So wie Allah, der Erhabene, in diesem Sinne 
nicht als gerecht bezeichnet werden kann, so ist Er auch nicht zu einer solchen 
Gerechtigkeit verpflichtet. 

2. Die hohe (grundlegendere) Definition der Gerechtigkeit lautet: „Das be-
nutzen, was sich im Eigentum befindet.“ Und Ungerechtigkeit bedeutet, sich am 
Eigentum/Besitz eines anderen zu vergreifen. Dies ist auch die Definition von 
Gerechtigkeit (Adāla) in unserer Religion. 

Alle Welten, die hohen und niedrigen, die materiellen, die akzidentiellen, die 
körperlichen, die der Seelen, die der Engel, die menschlichen, die der Dschinnen, 
die tierischen, die pflanzlichen, die leblosen, die himmlischen; die Sterne, die 
großen und kleinen Stoffe, der Thron (al-Arschul-aʿlā) und der Fußstuhl (Kursī), 
die Erde und die Himmel, die Elemente und Mineralien, die materielle und im-
materielle Welt – sie alle sind ausnahmslos machtlose und bedürftige Geschöpfe 
Allahs, des Erhabenen, und Sein Eigentum und Er ist deren einziger Schöpfer 
und alleiniger Eigentümer. Er ist in jeglicher Hinsicht vollkommen. Es gibt bei 
Ihm ja keinen einzigen Mangel, auf dass dieser vervollkommnet werden müsste. 
Alles außer Ihm ist Sein Eigentum und Seine Schöpfung. Wie die Geschöpfe 
nicht Teilhaber des Schöpfers in Sachen Eigentum und Schöpfung sind, sind sie 
auch nicht Eigentümer irgendeiner Sache. 

Gemäß diesen beiden Definitionen gibt es nichts (Ungerechtes) an den Hand-
lungen Allahs, des Erhabenen. Dies so zu sehen würde nämlich dem gleichkommen, 
den Schöpfer in einigen Dingen mit Seinen Geschöpfen zu vergleichen. Das wie-
derum ist äußerstes Unrecht. Der Schöpfer ähnelt Seinen Geschöpfen in keiner 
Weise. 

[Frage: Die muslimischen Kinder, die in den islamischen Ländern auf die 
Welt kommen, werden Muslime, indem sie es bei ihren Eltern, Nachbarn oder 
Lehrern sehen und von ihnen lernen. In anderen Ländern werden die Kinder 
der Nichtmuslime als Nichtmuslime erzogen und sind vom Islam beraubt. Wenn 
auch sie eine islamische Erziehung genossen hätten, wären sie ebenfalls Muslime 
geworden und würden ins Paradies kommen. Ist es denn nicht ungerecht, dass 
derart Aufwachsende in die Hölle eingehen? 

– 594 –



Antwort: Gerechtigkeit (Adāla) und Güte (Ihsān) dürfen nicht miteinander 
verwechselt werden. Allah, der Erhabene, hat für all Seine Diener in allen Ländern 
Seine Gerechtigkeit im Überfluss zukommen lassen. Er wird nämlich die Kinder 
der Nichtmuslime, die gestorben sind, bevor sie verstandesreif (āqil) und 
geschlechtsreif (bāligh) wurden, nicht in die Hölle eingehen lassen. Auch jene 
Nichtmuslime, die zwar die Verstandes- und Geschlechtsreife, also das heiratsfähige 
Alter erreichen, aber sterben, bevor sie von der Religion unseres Propheten Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, hören, wird Er nicht bestrafen. Diese werden erst 
dann bestraft, wenn sie nach dem Vernehmen des Islams, des Paradieses und 
der Hölle nicht neugierig sind und nicht lernen, wenn sie sich stur stellen und 
nicht glauben. Jene, die die Verstandes- und Geschlechtsreife erlangt haben, ver-
bleiben nicht mehr unter dem früheren Einfluss ihrer Eltern und Umgebung. 
Wäre dem so, dann würden die hunderttausenden muslimischen Kinder, die seit 
fünfzig Jahren in islamischen Ländern unter islamischer Erziehung aufwachsen, 
sich nicht von den Lügen und Verleumdungen der Islamfeinde täuschen lassen 
und nicht zu Religionslosen, Abtrünnigen und gar Religionsfeinden werden. 
Diese verlassen nach Erlangung der Verstandes- und Geschlechtsreife, gar nach 
dem 40. Lebensjahr, ja sogar nachdem sie ein Hodscha und Hāfiz werden, die 
Religion und werden sogar zu Religionsfeinden und gar zu Vorreitern in der Re-
ligionsfeindlichkeit. Sie verhöhnen ihre Eltern, Nachbarn und Verwandten als 
Fanatiker, Rückständige, Fortschrittsfeindliche, Verfechter der Scharia und 
Rechtsextremisten. Diese schmerzhaften Beispiele zeigen deutlich, dass die Wir-
kung der elterlichen Erziehung nicht von Dauer ist. Daher ist die Abkehr von 
der Religion in der heutigen Zeit eine Plage und schreckliche Strömung, welche 
die gesamte Welt umfasst hat. Es gibt nur wenige, ob jung oder alt, die nicht von 
diesem Unheil betroffen sind. Andererseits jedoch sehen wir, dass viele Nicht-
muslime, darunter Wissenschaftler und Intellektuelle, den Islam annehmen. Falls 
gesagt wird: „Die Tatsache, dass es Menschen gibt, die ihre Religion nicht 
wechseln, auch wenn es nur wenige sind, zeigt, dass der Einfluss der mütterlichen 
Erziehung in einigen Fällen kontinuierlich ist“, so ist der Umstand, dass ein Kind 
von muslimischen Eltern auf die Welt gesetzt wird und eine islamische Erziehung 
genießt, eine Güte Allahs, des Erhabenen. Diese gewährt Er den Kindern der 
Nichtmuslime nicht. Er ist ja auch nicht gezwungen, diese Güte irgendjemandem 
zu gewähren. Nicht gütig zu sein, ist kein Unrecht. Wenn wir beispielsweise ein 
Kilo Reis bei einem Lebensmittelhändler kaufen, ist es gerecht, wenn er genau 
einen Kilo abwiegt. Wiegt er weniger ab, wäre dies ungerecht. Wenn er etwas 
mehr gibt, dann ist dies Güte. Niemand hat das Recht, diese Güte einzufordern. 
Genauso ist der Umstand, dass Allah, der Erhabene, jemanden mit islamischer 
Erziehung aufwachsen lässt, eine große Güte Seinerseits, die Er gewährt, wem 
Er will. Es ist keine Ungerechtigkeit, wenn Er dies den Nichtmuslimen enthält. 
Wenn diejenigen, denen Er diese Güte zukommen ließ, ungläubig werden, dann 
wird deren Strafe und Pein um ein Vielfaches größer sein. Imām ar-Rabbānī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 259. Brief des ersten Bandes Fol-
gendes: „Gemäß diesem Bedürftigen werden die Polytheisten (Muschrikūn), die 
in Bergen aufwachsen und nie von einer Religion hören und Götzen verehren, 
weder in das Paradies noch in die Hölle eingehen. Sie werden bei der Abrechnung 
im Maße ihres begangenen Unrechts bestraft und anschließend wie die Tiere 
vernichtet werden. Dies gilt auch für die im Kindesalter verstorbenen Kinder 
der Nichtmuslime und für jene, welche nicht die Botschaft der Propheten emp-
fangen haben.“] 

 
 

– 595 –



DIE ERLÄUTERUNG DES VERSTANDES 

Der Verstand (Aql) ist eine „Quwwa darrāka“, d. h. eine verstehende/be-
greifende Kraft. Er wurde erschaffen, um das Richtige vom Falschen, das Gute 
vom Schlechten und das Nützliche vom Schädlichen zu unterscheiden. Aus diesem 
Grund wurde der Verstand in den Menschen, Dschinnen und Engeln erschaffen, 
die die Wahrheit mit der Falschheit verwechseln können. Da es bei Allah, dem 
Erhabenen, selbst und im Wissen über Ihn keine Vermischung von Falschheit 
und Wahrheit geben kann, kann bei diesem Wissen der Verstand allein nicht als 
Beleg gelten. Da es im Wissen über die Geschöpfe möglich ist, Wahrheit und 
Falschheit zu vermischen, ist es richtig, dass sich der Verstand bei diesem Wissen 
beteiligt. Da es nicht die Möglichkeit gibt im Wissen über Allah, den Erhabenen, 
Wahrheit und Falschheit zu vermischen, kann der Verstand sich dabei nicht be-
tätigen. Die Göttlichkeit, das Schöpfersein verlangt in jeder Hinsicht die Einheit. 
Da dort keine Differenzierung existiert, hat der Verstand dort keinen Platz. 

Der Verstand ist ein Messinstrument. Im Wissen über Allah, den Erhabenen, 
kann es kein Vergleichen/Messen geben. Aber im Wissen über die Geschöpfe 
gibt es einen Vergleich, deshalb wird man belohnt, falls man einen richtigen Ver-
gleich tätigt. Bei falschem Vergleich wird ihm vergeben. Wenn es im Wissen über 
Allah, den Erhabenen, ein Vergleichen gäbe, müsste man versuchen, das Unbe-
kannte durch den Vergleich mit dem Bekannten zu erschließen, was bedeuten 
würde, dass man das Unbegreifliche wie das Bekannte erachtet. Alle verstan-
desbegabten und belesenen Menschen erklären einstimmig, dass der Schluss vom 
Bekannten auf das Unbekannte ein falscher Weg ist. Der Verstand ist lediglich 
dann ein wenig tätig, wenn es darum geht, die Existenz Allahs, des Erhabenen, 
zu beweisen. Dieses Wissen ist tief und schwierig. Zuerst wollen wir verstehen, 
ob der Verstand mutawātī oder muschakkik ist. 

Was bedeutet „mutawātī“? „Mutawātī“ meint eine Eigenschaft, die sich bei 
allen Individuen einer Spezies in gleichem Maße befindet, so beispielsweise die 
Eigenschaften des Menschseins und des Tierseins. Das Menschsein ist beim 
höchsten und niedrigsten Menschen gleich. So sind beispielsweise das Menschsein 
eines Propheten, Friede sei mit ihnen, und eines Ungläubigen identisch. Das 
Menschsein ist beim Propheten nicht stärker oder mehr. Es gibt keinen Unterschied 
zwischen dem Menschsein eines Propheten und eines Ungläubigen. Das Mensch-
sein eines großen Herrschers wie Dschamschid ist gleich dem eines Dorfhirten, 
d. h. das Menschsein des Dschamschid ist dem des Hirten nicht überlegen. 

Muschakkik: Damit ist eine Eigenschaft gemeint, die bei sämtlichen Individuen 
einer Spezies nicht gleichermaßen vorhanden ist, so beispielsweise das Wissen. 
Das Wissen ist bei einigen Gelehrten mehr, bei anderen weniger vorhanden. Das 
Wissen eines Islamgelehrten, der zugleich ein großer Naturwissenschaftler ist, 
ist gewiss mehr, umfassender und glänzender als das eines Hodschas in einem 
Dorf. Dem Wissen von welchem Gelehrten wird demnach in den islamischen 
Wissenschaften vertraut? Selbstverständlich wird dem Wissen des größten und 
kenntnisreichsten Gelehrten, der in den wissenschaftlichen Disziplinen Studien 
und Erfahrung vorzuweisen hat, mehr vertraut. Wenn es einen anderen Gelehrten 
gibt, der über ihm steht, dann wird diesem selbstverständlich mehr Vertrauen 
geschenkt. 

Ist der Verstand nun wie das Menschsein mutawātī oder wie das Wissen mu-
schakkik? Gewiss ist er muschakkik. Das bedeutet, der Verstand ist nicht bei 
allen Individuen einer Spezies gleich. Daher gibt es zwischen dem höchsten und 
niedrigsten Verstand tausende Abstufungen. Wie kann dann die Aussage „Was 
der Verstand akzeptieren kann“ wahr sein? Und welcher, also wessen Verstand 

– 596 –



ist hier denn gemeint? Desjenigen, der den höchsten Verstand besitzt, oder eines 
jeden, der als verstandesbegabt angesehen wird? 

Der Verstand teilt sich hauptsächlich in zwei unterschiedliche Arten auf: Der 
gesunde Verstand (al-Aql as-salīm) und der ungesunde Verstand (al-Aql as-
saqīm). Beide Arten sind Verstand. Der vollkommen gesunde Verstand irrt sich 
nie und macht keine Fehler, tut nichts, was er bereuen könnte, fehlt in den 
Dingen, worüber er nachdenkt, nie, tut immer Dinge, die richtig sind und ein 
gutes Ende haben, denkt richtig nach und findet den rechten Weg und seine An-
gelegenheiten sind stets korrekt. Ein solcher Verstand findet sich ausschließlich 
bei den Propheten, Friede sei mit ihnen. Sie waren in jeder Tätigkeit, die sie be-
gonnen hatten, erfolgreich. Sie haben nie etwas getan, was sie später bereuen 
oder ihnen Schaden zufügen würde. Deren Verstand nah ist der Verstand der 
Prophetengefährten, der Gefährtennachfolger, der Nachfolger der Gefährten-
nachfolger und der Imāme der Religion, möge Allah mit ihnen allen zufrieden 
sein. Deren Verstand ist ein Verstand, der im Einklang mit den islamischen Be-
stimmungen steht. Daher breitete sich der Islam in ihrer Zeit aus und die Muslime 
vermehrten sich. Wer die Geschichte gut kennt, wird dies klar sehen. Der unge-
sunde Verstand ist das genaue Gegenteil. Er begeht Fehler in den Dingen, worüber 
er nachdenkt, und in seinen Taten. Sie alle führen zu Trauer, Reue, Schaden und 
Erschwernis. 

Zwischen diesen zwei Arten von Verstand gibt es viele verschiedene Abstu-
fungen. Erwähnt werden soll auch, dass so, wie es bei den Gläubigen einen dies-
seits- und jenseitsorientierten Verstand gibt, sich diese beiden auch bei den Un-
gläubigen befinden. So wie der diesseitsorientierte Verstand des Ungläubigen 
seinem jenseitsorientierten Verstand überlegen ist, so ist bei dem Gläubigen der 
jenseitsorientierte Verstand dem diesseitsorientierten überlegen. Dieser Zustand 
ist jedoch nicht andauernd. Die Welt vergeht und endet. Der Verstand, der für 
vorübergehende (diesseitige) Angelegenheiten von Nutzen ist, kann nicht be-
deutender sein als der Verstand, der für dauerhafte, unendliche (jenseitige) An-
gelegenheiten nützlich ist. 

[Verstand (Aql) und Intelligenz (Dhakā) dürfen nicht durcheinander gebracht 
werden. Intelligenz bedeutet, die Kausalität zwischen Ursache und Wirkung ver-
stehen zu können und Ähnlichkeiten sowie Unterschiede zu begreifen. Der 
Schweizer Claparede bezeichnete die Intelligenz als bestmögliche „geistige An-
passung an neue Umstände und Bedingungen“. D. h. sie ist eine Kraft, die es er-
möglicht, uns unserer Umgebung anzupassen. Einzellige Tiere ändern einzig 
durch den Einfluss der Umgebung ihren Zustand und folgen somit dieser Reaktion. 
Bei den höher entwickelten Gliederfüßern sind auch Instinkte an den Reaktionen 
beteiligt. Die Knochentiere haben über diese zwei Kräfte hinaus auch angewohntes 
Verhalten, Habituation. Bei den höchsten Tieren und den Menschen jedoch 
kommt für die Anpassung an die Umgebung eine neue Tätigkeit, ein Verhalten 
zum Vorschein, und dies ist die Intelligenz. Bergson sagt: „Der zurückgebliebene 
Teil der ersten Menschen und eines jeden Jahrhunderts hat Werkzeuge hergestellt, 
um sich der Natur anzupassen und zwischen den Tieren und sich eine Verbindung 
aufzubauen. Die Herstellung dieser Werkzeuge war durch die Intelligenz möglich.“ 
Hier sehen wir, dass die Herstellung von Werkzeugen und das Voranschreiten 
in der Technik Zeichen der Intelligenz sind, nicht des Verstandes. Der deutsche 
Psychologe und Pädagoge William Stern bezeichnet Intelligenz als „allgemeine 
geistige Anpassungsfähigkeit an neue Aufgaben und Lebensbedingungen“. D. h. 
Intelligenz ist die Kraft Probleme zu lösen. Der Amerikaner Terman sagt: „In-
telligenz ist die Fähigkeit, mit abstrakten Gedanken zu denken.“ All diese Defi-
nitionen zeigen, dass die Intelligenz eine Bewusstseinsebene darstellt, die unter 

– 597 –



dem Verstand und über den Instinkten steht. Die Intelligenz, die wie die Prakti-
zierende des Verstandes ist, wird vor dem Verstand gebildet. Die Verstandesbe-
gabten sind jene, welche theoretische Wege erschließen und Regeln sowie Prin-
zipien aufstellen. Die Intelligenten wiederum sorgen für deren praktische Um-
setzung. Wenn sie jedoch von schwachem Verstand sind, belassen sie es lediglich 
dabei, das von den Verstandesbegabten Erlernte zu verwenden, können aber 
nicht von selbst auf die notwendigen und universellen Prinzipien schließen. D. h. 
ihr Geist (Denkvermögen) funktioniert nicht gut und kann keine richtigen Schluss-
folgerungen ziehen. Intelligenz ist die Fähigkeit zu denken. Damit die Gedanken 
aber korrekt sind, bedarf es des Verstandes. Der intelligente Mensch ist auf eine 
Reihe von Prinzipien angewiesen, damit seine Gedanken richtig sind. Es ist der 
Verstand, der diese Prinzipien verwaltet. Daher kann es nicht richtig sein anzu-
nehmen, dass jeder intelligente Mensch auch verstandesbegabt sei. Ein intelligenter 
Mensch mag ein großer Kommandant sein. Er mag die Methoden und Vorge-
hensweisen, die er von den Verstandesbegabten lernte, an die neuen Kriegsum-
stände anpassen und Kontinente erobern. Besitzt er jedoch einen unzulänglichen 
Verstand, kann mit einem Fehler sein gesamter Erfolg in einen großen Misserfolg 
umschwenken. So sind zum Beispiel Napoleons brillante militärische Pläne und 
Siege und die Misserfolge, die das Resultat seiner unklugen Handlungen waren, 
allseits bekannt. Es steht in den Geschichtsbüchern geschrieben, wie zur Zeit 
von Sultan Selim III., möge Allah sich seiner erbarmen, Napoleon in Syrien von 
der islamischen Armee besiegt wurde und er floh. Wäre die Intelligenz eines 
Löwen so stark wie die eines Menschen, wäre dieser Löwe um das Zehntausend-
fache furchterregender als die anderen Löwen. Und ein unvernünftiger, religi-
onsloser Mensch stellt im Maße seiner Macht und Intelligenz eine große Gefahr 
für Gesellschaften dar.] 

Wenn das Geschriebene aufmerksam gelesen wird, wird deutlich, dass nicht 
in allen Anliegen und insbesondere nicht in den religiösen Angelegenheiten der 
Verstand vertrauenswürdig ist und diese nicht mit dem Verstand gemessen werden 
können. 

Religiöse Angelegenheiten können nicht auf den Verstand aufgebaut werden, 
denn der Verstand bleibt nicht bei einer einzigen Entscheidung. Der Verstand 
eines jeden Menschen ist unterschiedlich und auch der nicht gesunde Verstand 
eines Menschen findet manchmal das Richtige und liegt manchmal falsch, doch 
das Irren geschieht öfter. Jemand, der als besonders verstandesbegabt bezeichnet 
wird, macht selbst in den weltlichen Angelegenheiten, in denen er ein Experte 
ist, viele Fehler, geschweige denn in religiösen Angelegenheiten. Wie kann also 
einem Verstand vertraut werden, der sich so sehr irrt? Wie kann man dem 
Verstand in den Angelegenheiten des Jenseits folgen, die beständig und ewig 
sind? 

So wie die Form und der Charakter der Menschen unterschiedlich sind, so 
sind auch ihr Verstand, ihre Natur und ihr Wissen unterschiedlich. Was dem 
Verstand des einen angemessen vorkommt, mag dem Verstand des anderen gar 
nicht angemessen erscheinen. Was der Natur des einen entspricht, mag der Natur 
des anderen gar nicht entsprechen. Daher kann der Verstand in religiösen An-
gelegenheiten kein vollkommenes Maß und kein korrekter Beleg sein. Aber der 
Verstand und der Islam können zusammen ein vollständiger und richtiger Beleg 
und Maßstab sein. Daher heißt es: 

„Knüpfe deine Religion und deinen Glauben nicht an die Ergebnisse der 
menschlichen Gedanken und passe diese nicht den Schlussfolgerungen an, die 
durch die Analyse des Verstandes erzielt werden!“ 

– 598 –



Ja, der Verstand ist ein Beweis und weist den rechten Weg. Doch es ist der 
gesunde Verstand, der den rechten Weg weist, nicht jeder Verstand. 

Daraus folgt also: Dass der nicht gesunde Verstand eine Tatsache leugnet 
oder sie für unpassend hält, weil er sich oft irrt, hat keinerlei Bedeutung. Der 
gesunde Verstand wiederum, also der Verstand der Propheten, Friede sei mit 
ihnen, sieht offenkundig, dass sämtliche religiöse Bestimmungen passend und 
richtig sind. Jede Bestimmung des Islams ist für diesen Verstand offensichtlich 
klar und eindeutig erkennbar. Er braucht keine Belege und Beweisführungen 
und ebenso keine Warnung und Information. 

HALĀL UND HARĀM 

Es ist Allah, der Erhabene, der alles erschuf. Er ist der Eigentümer und 
Besitzer von allem. Was Er uns zu nutzen erlaubt hat, ist halāl. Was Er nicht 
erlaubt hat, wird als harām bezeichnet. Er hat beispielsweise einem Mann erlaubt, 
von zwei Schwestern eine zu ehelichen. Die zweite Schwester ebenfalls zu heiraten, 
hat Er verboten. „Harām“ bedeutet, dass Allah, der Erhabene, der absolute Ei-
gentümer und Schöpfer, den Gebrauch einer Sache nicht erlaubt hat. Halāl wie-
derum bedeutet, dass dieses Verbot nicht gegeben ist. 

Eine Sache kann für den einen halāl und für den anderen harām sein. 
Wer im Diesseits ein Harām begeht, wird im Jenseits davon beraubt sein. 

Wer hier Sachen verwendet, die halāl sind, wird dort die Realität dieser Dinge 
erreichen. Wenn ein Mann beispielsweise Seide trägt, die in dieser Welt harām 
ist, wird er im Jenseits vom Tragen der Seide beraubt werden. Seide ist jedoch 
die Kleidung des Paradieses. Dies bedeutet, dass er so lange nicht das Paradies 
betreten können wird, bis er von dieser Sünde bereinigt ist. Wer das Paradies 
nicht betritt, wird in die Hölle eingehen, denn im Jenseits gibt es keinen anderen 
Ort als diese beiden. 

Die Angelegenheiten des Jenseits gleichen in keiner Weise den diesseitigen 
Angelegenheiten. Die diesseitige Welt wurde erschaffen, um vernichtet zu werden, 
und sie wird vergehen. Das Jenseits wurde erschaffen, um ewig zu bleiben, und 
zwar so, dass sie ewig ist. So groß der Unterschied zwischen dem ewig Währenden 
und dem schnell Vergänglichen ist, so groß ist auch der Unterschied zwischen 
der Beschaffenheit und den Angelegenheiten des Diesseits und Jenseits. Nur die 
Namen und die Beschreibungen ähneln sich. Beispielsweise bedeutet das Wort 
„Dschanna“ wörtlich im Diesseits ein Garten, doch im Jenseits ist unter Dschanna 
der Ort zu verstehen, an dem sich ewige und unendliche Gaben befinden. „Dscha-
hannam“ wiederum bedeutet im Diesseits eine tiefe Feuerschlucht, doch Dscha-
hannam ist im Jenseits ein Ort voller Strafen. 

GLAUBE (ĪMĀN) 

Verehrter Herr! Am Anfang Eures Briefes verwendetet Ihr die Worte „der 
vollkommene Glaube“. Wenn der Glaube zustande kommt, ist er ohnehin voll-
kommen, denn im Glauben gibt es kein weniger oder mehr. Der Glaube selbst 
kann nicht wenig oder viel sein. Vielmehr liegt das Mehr- oder Wenigersein im 
Glanz des Glaubens und seiner Erscheinung. Das Fundament des Glaubens ist: 

An alle Dinge, die Muhammad, Friede sei mit ihm, als Prophet verkündet 
hat, zu glauben und zu bestätigen, ohne sich dabei auf den Verstand, die Erfahrung 
und die Philosophie zu stützen. Wenn man sie bestätigt, weil sie dem Verstand 
entsprechen, bestätigt man den Verstand, aber nicht den Gesandten, oder man 

– 599 –



hätte den Gesandten und den Verstand gemeinsam bestätigt, was wiederum be-
deutet, dass in diesem Fall das Vertrauen auf den Propheten nicht vollständig 
ist. Und wenn es kein vollständiges Vertrauen gibt, gibt es keinen Glauben. Der 
Glaube ist nämlich nicht teilbar. Wenn der Verstand die Verkündungen des Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, als angemessen erachtet, erkennen wir, dass 
dieser Verstand vollkommen und gesund ist. 

Wenn man sich bezüglich der Glaubensinhalte auf die empirischen Wissen-
schaften beruft und nur glaubt, wenn sie sich mit der Empirie (Erfahrung) decken, 
und nicht glaubt oder in Zweifel gerät, wenn sie nicht mit der Empirie bewiesen 
werden können, dann glaubt und bestätigt diese Person die Empirie und nicht 
den Propheten; ein solcher Glaube ist nicht vollkommen und ohnehin kein 
Glaube. Denn der Glaube ist nicht teilbar und auch nicht weniger oder mehr. 

Wenn jemand beginnt, das religiöse Wissen mit den Maßstäben der Philosophie 
zu bewerten, glaubt er an Philosophen und nicht an den Propheten. [Gewiss, 
um die Existenz Allahs, des Erhabenen, und die Prophetenschaft Muhammads, 
Friede sei mit ihm, zu erkennen, spielen der Verstand und die philosophischen 
und empirischen Wissenschaften eine große Rolle. Doch nachdem man mit deren 
Hilfe an den Propheten, Friede sei mit ihm, geglaubt hat, ist es fortan nicht 
richtig, seine sämtlichen Verkündungen am Verstand, der Philosophie und den 
empirischen Wissenschaften zu messen. Viele Erkenntnisse nämlich, die mittels 
Verstand, Empirie und Philosophie gewonnen werden, verändern sich im Laufe 
der Zeit und wenn neue Erkenntnisse erzielt werden, werden die alten verworfen. 
Die Beispiele hierfür sind in der Literatur nicht wenige.] Daher: 
Īmān (Glaube) bedeutet, allen Geboten, die der Gesandte Allahs, Friede sei 

mit ihm, als Prophet von Allah, dem Erhabenen, für alle Menschen überbracht 
und vermittelt hat, zu vertrauen und an sie alle zu glauben. An eines dieser 
Gebote und Kenntnisse nicht zu glauben oder daran zu zweifeln, ist Kufr. Denn 
an den Gesandten Allahs nicht zu glauben oder ihm nicht zu vertrauen bedeutet, 
den Gesandten als Lügner zu bezichtigen. Lüge ist ein Mangel und wer Mängel 
an sich hat, kann kein Prophet sein. 

[Īmān bedeutet, an alle in den Nusūs, also in den Koranversen und in den 
durch Konsens (Idschmāʿ) und notwendig bekannten Hadithen, offenkundig 
vorkommenden Inhalte zu glauben. Mit „Idschmāʿ“ ist hier der Konsens der 
Prophetengefährten (Ashāb), möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, gemeint. 
Wenn die edlen Gefährten eine Angelegenheit nicht übereinstimmend mitgeteilt 
haben, wird der Konsens der Gefährtennachfolger (Tābiʿūn) zum Idschmāʿ für 
diese Angelegenheit. Wenn auch sie diese Angelegenheit nicht mit Überein-
stimmung mitgeteilt haben, wird die übereinstimmende Überlieferung der Nach-
folger der Gefährtennachfolger (Tabaʿ at-tābiʿīn) zum Idschmāʿ für diese Sache. 
Die Gelehrten, also Mudschtahids dieser drei Generationen wurden nämlich in 
einem Hadith gelobt. Diese werden auch die „rechtschaffenen Altvorderen“ 
(as-Salaf as-sālihūn) genannt. Dass die Prophetengefährten und Gefährtennach-
folger als rechtschaffene Altvordere bezeichnet werden, schreibt Ibn Ābidīn im 
Kapitel über das Richtertum. Dass die tausenden Hadithe im Sahīh al-Bukhārī, 
Sahīh Muslim sowie den anderen vier der sechs kanonischen Hadithsammlungen 
(al-Kutub as-sitta) authentisch (sahīh) sind, wurde durch Konsens der Gelehrten 
nach ihnen mitgeteilt. Notwendig (allgemein) bekannt (darūrī) meint verbreitetes 
Wissen, das die Mehrheit der Muslime in einem jeden Jahrhundert vernommen 
hat. Dieses Wissen nicht zu haben, gilt nicht als Entschuldigung. 

Auf Seite 111 des Buches al-Hadīqa heißt es: „Es ist nicht erlaubt, den 
Idschtihād zu vollziehen in denjenigen zu glaubenden und zu praktizierenden 

– 600 –



religiösen Angelegenheiten, über die es einen Konsens gibt und die notwendi-
gerweise bekannt sind. Denn wer nicht an diese glaubt, wird ein Kāfir (Ungläu-
biger). Wer daran glaubt, wird ,Muslim‘ und ,Muʾmin‘ (Gläubiger) genannt. 
Diese werden zur Gemeinde (Umma) Muhammads, Friede sei mit ihm. Einige 
aus der Gemeinde unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, übten 
den Idschtihād in Glaubensangelegenheiten und spalteten sich in 73 Gruppen. 
In praktischen Angelegenheiten, die im edlen Koran und in den ehrwürdigen 
Hadithen nicht offensichtlich und eindeutig sind, oder sie eindeutig sind, aber 
ihre Bedeutung nicht per Konsens oder notwendigerweise verstanden wurde, 
ist der Idschtihād erlaubt. Im Wissen, an das es zu glauben gilt, ist der Idschtihād 
keineswegs erlaubt. Ein Fehler in einem solchen Idschtihād ist zwar kein Kufr, 
jedoch eine große Sünde. So irrten sich die 72 der 73 muslimischen Gruppen, 
kamen vom rechten Weg ab und wurden zu Irrgängern (Ahl al-bidʿa). Diese 
werden als Strafe ihres Irrglaubens in die Hölle eingehen. Da sie aber Muslime 
sind, werden sie in der Hölle nicht ewig bleiben, sondern nach ihrer Bestrafung 
die Hölle verlassen. Jene, welche sich in den mehrdeutigen Angelegenheiten 
nicht vom Weg der edlen Gefährten trennen, werden ,Ahlus-Sunna‘ (Anhänger 
der Sunna) genannt. Der Irrtum im Idschtihād in Bezug darauf, zu verstehen, 
ob Angelegenheiten, die nicht durch Konsens feststehen und nicht notwendi-
gerweise bekannt sind, halāl oder harām sind, ist kein Vergehen, sondern bringt 
im Gegenteil Lohn ein. Dass sich die vier rechtmäßigen Rechtsschulen innerhalb 
der Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna, deren Glaube identisch ist, in praktischen 
Angelegenheiten voneinander unterscheiden, geschah aus diesem Grund. 

[Wenn es über eine Bestimmung/Norm (Hukm) unter den Idschtihāden der 
vier Rechtsschulen einen Konsens gibt, so muss an diesen Konsens geglaubt 
werden und die Ablehnung dieses Konsenses macht jemanden zu einem Kāfir, 
wie im 36. Brief aus dem zweiten Band des Maktūbāt steht. 

Die Muslime, die sich auf dem Weg der rechtschaffenen Altvorderen (as-
Salaf as-sālihūn) befinden, werden ,Ahlus-Sunna‘ genannt. Diejenigen Irrgänger, 
die nicht zur Ahlus-Sunna gehören und Missfallen finden am Idschtihād der Ge-
lehrten der Ahlus-Sunna in den Bestimmungen, die in den Quellentexten (Nusūs) 
nicht eindeutig verkündet sind, und die diese Quellentexte, deren Bedeutung 
nicht offen verstanden werden kann, falsch interpretieren und dieses Verständnis 
als Weg der rechtschaffenen Altvorderen verteidigen, werden ,Silfiyya‘ oder 
,Salafiyya‘ genannt. Die bekanntesten unter denen, die die Silfiyya-Bidʿa her-
vorbachten, sind Ibn Taymiyya und die Wahhabiten. Diese behaupten von sich, 
auf dem Weg der edlen Gefährten zu schreiten, interpretieren Koranverse und 
Hadithe falsch und reden die wahrhaftigen Muslime der Ahlus-Sunna schlecht.] 

In einem Hadith heißt es: ,Bezeichnet die Leute von Lā ilāha illallāh nicht 
als Kāfir! Wer sie als Kāfir bezeichnet, wird selbst ein Kāfir.‘ Dieser Hadith be-
deutet: Wenn die ,Leute von Lā ilāha illallāh‘, also die ,Ahl al-qibla‘ (Leute der 
Gebetsrichtung), in Bezug auf die Glaubensinhalte, die nicht durch Konsens 
und notwendigerweise überliefert sind, die Quellentexte, deren Bedeutungen 
nicht eindeutig sind, falsch interpretieren und sich somit vom rechten Weg der 
Ahlus-Sunna trennen oder eine andere große Sünde begehen, werden sie nicht 
zu Ungläubigen. Doch wenn jemand, der sich von der Ahlus-Sunna trennt, einen 
Aspekt des religiösen Wissens, das durch Vielfachüberlieferung notwendigerweise 
gelernt wird, leugnet, wird er nicht als Angehöriger der ,Leute von Lā ilāha 
illallāh‘ bezeichnet. Eine solche Person ist ein Kāfir.“ Ibn Ābidīn schreibt dies 
auf Seite 377 ebenfalls. Am Ende des zweiten Teils des al-Hadīqa steht: „Wer 
den ehrwürdigen Alī höher erachtet als die anderen drei Kalifen, wird ,Schiit‘ 
genannt. Wer die edlen Gefährten beleidigt, wird ,Mulhid‘ genannt.“ Die Schiiten 

– 601 –



gehören zu den Ahl al-qibla. Ein „Mulhid“ ist jedoch ein Kāfir. Die Mulhids 
werden heutzutage auch „Qizilbasch“ genannt. Die Schiiten nennen sich heute 
„Dschaʿfariten“. 

Wie wir sehen, sind die „Leute von Lā ilāha illallāh“, also die Ahl al-qibla, 
jene, die an das sämtliche religiöse Wissen, das per Tawātur und notwendigerweise 
gekannt wird, glauben, also die Muslime. Eine solche Person wird durch einen 
Irrglauben kein Kāfir. 

Auf Seite 154 des al-Hadīqa heißt es: „Es ist zwar nicht zwingend erforderlich 
an einen Hadith zu glauben, der von einer einzigen Person überliefert wurde, 
doch wenn die Bedeutung per Tawātur mitgeteilt wurde, muss an diesen Konsens 
geglaubt werden.“ 

Auf Seite 69 der Übersetzung von al-Milal wan-nihal heißt es: „Imām Abū 
Hanīfa und Imām asch-Schāfiʿī sagten, dass die Ahl al-qibla nicht als Kāfir be-
zeichnet werden. Das bedeutet, dass die Ahl al-qibla durch das Begehen von 
Sünden nicht zum Kāfir werden. Die Gelehrten der 72 Gruppen und jene, die 
sich auf ihrem Weg befinden, sind Ahl al-qibla. Da sie sich geirrt haben in der 
Interpretation der Hinweisquellen, die nicht eindeutig zu verstehen sind und bei 
denen ein Idschtihād gestattet ist, werden diese nicht als Kāfir bezeichnet. Doch 
da es nicht erlaubt ist, bezüglich desjenigen religiösen Wissens, das notwendi-
gerweise gekannt wird und per Tawātur überliefert wurde, den Idschtihād zu 
vollziehen, wird derjenige, der an solches Wissen nicht glaubt, per Konsens zum 
Kāfir. Wer nämlich nicht daran glaubt, glaubt nicht an den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm. ,Īmān‘ bedeutet, an das Wissen zu glauben, das der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Erhabenen, überbracht hat und das 
notwendigerweise gewusst wird. Einen einzigen Aspekt dieses Wissens abzulehnen, 
ist Unglaube (Kufr). Jedes Wort und jede Tat, die auf das Nichtglauben verweisen, 
ist Kufr, selbst wenn nur aus Spaß oder nicht vom Herzen kommend. Doch wenn 
es unter Zwang oder aus einem Irrtum heraus geschieht, ist es kein Kufr.“ 

Ibn Ābidīn schreibt im Vorwort des ersten Teils: „Philosophie (Falsafa) ist 
ein griechisches Wort. Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes war, die Ge-
danken, an denen Gefallen gefunden wurde, als Wahrheit darzulegen und mit 
ergreifenden Worten andere davon zu überzeugen. Es handelte sich um Worte, 
die dem Anschein nach richtig, in Wirklichkeit aber größtenteils falsch waren. 
Persönliche Ansichten, die nicht auf Empirie oder Berechnung basieren, wurden 
als ,Philosophie‘ bezeichnet. Dazu gehören Aussagen wie, dass die Geschöpfe 
nicht aus dem Nichts erschaffen wären, die Schöpfung anfanglos und ewigwährend 
sei oder dass der Glaube an die Glaubensinhalte und an das, was halāl und harām 
ist, rückständig sei.“ Im Ihyā al-ulūm heißt es: „Die antike griechische Philosophie 
ist keine eigenständige Wissenschaft. Es gibt unter den Mathematikern, Geo-
metriestudierenden, Logiklernenden, Biologen und Ärzten viele, die in die Phi-
losophie glitten. Sie sprachen auch über die Metaphysik (Ilāhiyyāt), also über 
Gott und Seine Attribute, Gebote und Verbote, und zwar in Anlehnung an ihren 
Verstand und ihre persönlichen Ansichten. Das Erlernen der Arithmetik, Geo-
metrie, Logik, Biologie, Physik, Chemie und Medizin ist mubāh. Sich in diesen 
zu spezialisieren, ist nützlich. Diese sind notwendig für die Stärkung des Glaubens, 
den Aufstieg der Nation, für Frieden und Harmonie, für den Dschihad und die 
Verbreitung des Islams. All diese sind Teil der islamischen Wissenschaften. Dies 
ist auch, was mit Zivilisation gemeint ist. Diese jedoch für die eigenen verdorbenen 
Ansichten gegen den Islam zu missbrauchen oder zu verwenden, um die Jugend-
lichen zu täuschen, wird Philosophie genannt.“ Wie man sieht, liegt Nutzen im 
Erlernen der Naturwissenschaften, um den Menschen zu dienen, und bringt Lohn 
ein. Sie aber zu erlernen, um die Harmonie und den Frieden der Menschen zu 

– 602 –



stören, die Menschenrechte aufzuheben, die Menschen auszubeuten und ihren 
Glauben sowie Charakter zunichtezumachen, ist Philosophie und harām. Die 
Wissenschaften, deren Erwerb notwendig oder harām ist, werden im al-Hadīqa 
lang und ausführlich erwähnt. Diese wurden am Ende des auf Arabisch verfassten 
Buches namens Khulāsat at-tahqīq fī hukm at-taqlīd wat-talfīq, das in Istanbul 
erschienen ist, gedruckt. 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es auf Seite 377 des fünften Bandes: „Die 
Glaubensgrundlagen, Gebote und Verbote sowie die erforderlichen Kenntnisse 
des eigenen Berufs für den Unterhalt zu erlernen, ist für jeden fard. Mehr als 
dies zu erlernen, ist zwar nicht fard, aber verdienstvoll. Wenn er nicht mehr lernt, 
ist es keine Sünde. Das Erlernen der Wissenschaften, welche das Fard-Wissen 
unterstützen, wie beispielsweise die Astronomie, bringt ebenfalls Lohn ein. Wer 
sich kein Fiqh-Wissen aneignet, sondern nur Hadith, wird spirituell bankrott 
gehen. Das Kalām-Wissen, also die Glaubenslehre mehr als nötig zu studieren, 
ist nicht gestattet und wird zum Grund dafür, dass sich üble Neuerungen und 
Fitna verbreiten. Sadrul-islām Abul-Yusr sagt: ,In einigen Kalām- und Tawhīd-
Büchern bin ich auf philosophisches Wissen aufmerksam geworden. Derart sind 
die Bücher des Ibn Ishāq al-Kindī al-Baghdādī und Istikrārī. Diese sind Irrege-
gangene, die den rechten Weg des Islams verlassen haben. Solche schädlichen 
Bücher zu lesen [bevor man sich das Wissen der Ahlus-Sunna angeeignet hat] ist 
nicht erlaubt. Auch die Bücher der muʿtazilitischen Irrgänger Abduldschabbār 
ar-Rāzī, Abū Alī al-Dschubbāʾī, Kaʿbī, Nazzām Ibrāhīm ibn Yasār al-Basrī und 
dessen Schüler Amr al-Dschāhiz sind gefüllt mit den verdorbenen Ideen der 
antiken griechischen Philosophen. Das Lesen solcher Bücher schadet den Ju-
gendlichen. Derart sind auch die Bücher von Angehörigen der Gruppe der 
Mudschassima wie Muhammad ibn Hīsūm. Diese sind die schlimmsten aller 
Bidʿa-Gruppen. Selbst Abul-Hasan al-Aschʿarī schrieb zuvor viele Bücher, um 
den Glauben der Muʿtazila zu verbreiten. Nachdem Allah, der Erhabene, ihm 
die Rechtleitung beschert hat, verfasste und verbreitete er seine Bücher, in denen 
er seine früheren Ansichten kritisierte. Für jene, die die Fehler erkennen können, 
ist es nicht schädlich, diese Bücher zu lesen. Die schāfiʿītischen Gelehrten ent-
nahmen das Wissen über den Glauben aus den Büchern von Abul-Hasan al-
Aschʿarī. Die Werke des Abū Muhammad Abdullāh ibn Saʿīd, welche diese 
Bücher erläutern, sind vollkommen schadlos. Kurzgefasst sollen die von den 
alten Philosophen verfassten Religionsbücher den Jugendlichen nicht zum Lesen 
gegeben werden. Es ist erlaubt, dass sie diese lesen, nachdem sie das Wissen der 
Ahlus-Sunna erworben haben.‘ “ Hier endet die Übersetzung aus dem al-Fatāwā 
al-hindiyya. Derart sind auch die aufhetzerischen Schriften des ägyptischen 
Madhhablosen Hasan al-Banna, der der Gründer der „Muslimbrüderschaft“ (al-
Ikhwān al-muslimūn) war und im Jahre 1368/1949 hingerichtet wurde, der ver-
dorbene Tafsīr von Sayyid Qutb namens Fī zilāl al-qurʾān sowie seine anderen 
Bücher, einige Werke des indischen Wahhabiten Muhammad Siddīq Khān und 
die Bücher von Islamreformern wie Mawdūdī, Hamīdullah und Ibn Bādīs aus 
Algerien, der im Jahre 1359/1940 gestorben ist. Wer seine Religion lernen will, 
darf deren verdorbene Bücher nicht lesen.] 

Wer in Zweifel gerät über einen der in unser Religion dargelegten Inhalte, 
muss sich selbst sagen: „Ich glaube derart an diese Angelegenheit, wie Allah, 
der Erhabene, und Sein Prophet intendierten.“ Er muss sofort einen Islamgelehrten 
aufsuchen, der seinen Zweifel beseitigt. Er sucht jemanden, auf dessen Wissen 
und Gebundenheit an die Religion man vertrauen kann, intelligent und ein 
Gotteskenner (Ārif, Gottesfreund auf der höchsten Stufe des Tasawwuf) ist, sich 
vor den Verboten hütet, die Feinheiten des religiösen Wissens kennt und die 

– 603 –



Probleme lösen kann. Wenn dessen Antwort seine Zweifel beseitigt, glaubt er 
so wie er es gelernt hat. Eine solche Person zu suchen ist fard. Dies darf nicht 
dem Zufall überlassen werden, sondern die Suche muss unverzüglich erfolgen. 
Wenn er eine solche Person nicht finden kann oder sie findet, aber vom Zweifel 
nicht freikommt, muss er sich sagen: „Ich glaube so daran, wie Allah, der Erhabene, 
und Sein Gesandter es wünschen“, und zu Allah beten und Ihn anflehen, damit 
seine Zweifel verschwinden. Genau aus diesem Grund ist es eine Kollektivpflicht 
(Fard kifāya), dafür zu sorgen, dass sich in jeder Stadt eine solche Person befindet, 
die Probleme dieser Art lösen kann. Es ist zwingend erforderlich, dafür zu sorgen, 
dass es einen Islamgelehrten gibt, der die Behauptungen der Philosophen anhand 
wissenschaftlicher und philosophischer Erkenntnisse beantworten kann, die Ein-
wände der Pseudowissenschaftler in Anlehnung an wissenschaftliche Methoden 
beiseite räumen, die falschen Worte der Schriftbesitzer und die entstellten Aspekte 
ihrer Religion durch Beweise widerlegen, das Feuer der Zwietracht und des Auf-
ruhrs seitens der Irregegangenen löschen kann, der die Weltgeschichte gut kennt, 
die Mathematik sehr gut beherrscht und in die Tiefen der islamischen Wissen-
schaften getaucht ist. Die islamischen Reiche bildeten solche Gelehrten aus. 
Wenn ein solcher Gelehrter nicht aufzufinden ist, wird die Religion ein Spielzeug 
in den Händen der Religionsignoranten. Sie schreiben dann nach Belieben Reli-
gionsbücher und werden Grund dafür, dass die Jugendlichen ohne Religion auf-
wachsen. Damit sich der Islam in einem Land etabliert, müssen zuallererst wahr-
haftige Islamgelehrte ausgebildet werden. Wenn es solche Gelehrte nicht gibt, 
muss man sich darum bemühen, die Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna zu 
verbreiten. Wenn es diese Bücher nicht gibt, werden die Religionsignoranten im 
Gewand von Islamgelehrten auftreten, Bücher und Zeitschriften verfassen, Kon-
ferenzen und Predigten abhalten, Unterrichte geben und somit den Glauben der 
Menschen stehlen. Sie werden den Islam zunichtemachen, ohne dass jemand 
etwas bemerkt. [Scharaful-insān bil-ilmi wal-adab, lā bil-māli wal-hasab.] D. h.: 
Die Ehre des Menschen und sein Wert bemessen sich nach seinem Wissen und 
Wohlverhalten, nicht nach seinem Vermögen und seinen Vorfahren. 

Im al-Bazzāziyya heißt es im Abschnitt „al-Karāhiyya“: „Wenn jemand, der 
die gottesdienstlichen Handlungen verrichtet, daran zweifelt, ob sein Glaube 
nichtig werden könnte, und denkt, dass er viele Sünden hat und seine Gottesdienste 
ihn nicht retten, dann wird klar, dass er einen starken Glauben hat. Wer daran 
zweifelt, dass sein Glaube fortbestehen wird, wird zu einem Ungläubigen (Kāfir). 
Wenn er Missfallen am Zweifeln hat, ist er ein Gläubiger (Muʾmin).“ 

[Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Abtrünnigen: „Es gibt fünf Kategorien 
des Ungläubigen: Die Dahriyya, die Thanawiyya, die Falāsifa (Philosophen), die 
Wathaniyya und die Ahl al-kitāb (Schriftbesitzer). Die ersten vier sind Ungläubige 
ohne Buch, d. h. sie haben keine offenbarten Bücher.“ Die heute in Indien ver-
breiteten Brahmanen und die Angehörigen der von Buddha Gautama (gest. 542 
v. Chr.) modifizierten Version, die Buddhismus genannt wird, sind Wathaniyya, 
d. h. sie beten Götzen [Statuen] an. Wir sehen, dass in diesen Religionen wertvolles 
Wissen vorhanden ist, das aus den Büchern und Worten der früheren dort be-
findlichen Propheten entnommen wurde. Der Brahmanismus sowie der Buddhis-
mus sind wie das Christentum die entstellte Form der von früheren Propheten, 
Friede sei mit ihnen, verkündeten wahren Religionen. Mazhar Dschān-i Dschānān, 
möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in seinem 14. Brief: „Als Allah, der Er-
habene, die Menschen erschuf, sandte Er mittels des ‚Birmīhā‘ [oder ,Brahma‘] 
genannten Engels das ‚Veda‘ bzw. ‚Bīd‘ genannte Buch nach Indien. Dieses Buch 
bestand aus vier Teilen. Die Gelehrten dieser Religion entwickelten hieraus 
sechs Schulen. Sie teilten die Menschen in vier Klassen ein. Jede Klasse wurde 

– 604 –



,Jūg‘ genannt. Sie alle glauben an die Einheit Allahs, dass Er die Menschen er-
schaffen hat, an den Jüngsten Tag, das Paradies und die Hölle und an den Ta-
sawwuf. Lange Zeit später wurden andere Propheten gesandt. In unseren Büchern 
gibt es keinerlei Informationen über sie. Diese Religionen veränderten sich im 
Nachhinein. Um der Engel und der Seelen der Propheten und Gottesfreunde zu 
gedenken, errichteten sie Statuen. Sie warfen sich vor diesen nieder, um ihre 
Fürsprache und Hilfe zu erhalten, [doch sie sind keine Götzendiener (Muschrikūn), 
sondern Schriftbesitzer (Ahl al-kitāb)]. Die Götzendiener Arabiens [und die 
Christen] sind jedoch nicht so. Diese glauben nämlich daran, dass die Götzen 
Erschaffer seien, und erbitten alles nur von den Götzen. Sie werfen sich vor den 
Götzen im Glauben nieder, dass sie Götter seien. [Daher sind sie Götzendiener.] 
Die Brahmanen jedoch flehen diese nur aus Respekt an und damit diese für sie 
Fürsprache einlegen. Daher können wir die korrumpierten Brahmanen vor dem 
Erscheinen unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht als Ungläu-
bige (Kuffār) bezeichnen. Heute jedoch müssen alle Menschen auf der gesamten 
Welt an Muhammad, Friede sei mit ihm, glauben, also Muslime werden. Wer 
heute kein Muslim ist, den nennen wir ungläubig (kāfir).“ [Die Sikhs in Indien 
sind Ungläubige, die der Schule eines Hindus namens Baba Nanak (Guru Nanak 
Dev) angehören. Dieser Mann, der den Islam und den Brahmanismus vermischte, 
starb im Jahre 946/1539.] Sayyid Scharīf al-Dschurdschānī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt am Ende seines Scharh al-mawāqif im dritten Kapitel: „Wer 
nicht daran glaubt, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, ein Prophet ist, wird 
ein Ungläubiger (Kāfir). Unter diesen glauben die Juden, Christen, Brahmanen 
und Buddhisten an andere Propheten, Friede sei mit ihnen. Sie lesen die Bücher, 
die diesen Propheten offenbart und später entstellt wurden. Sie beten diese nicht 
an. Daher werden diese Ungläubigen auch ,Ahl al-kitāb‘ (Schriftbesitzer) genannt. 
Die Dahriyya jedoch glauben nicht an Allah, den Erhabenen. Sie sagen, alles 
würde durch die Naturgesetze hervorkommen und es gäbe keinen Schöpfer und 
mit dem Fortgang der Zeit (Dahr) würde sich alles verändern.“ Die Feueranbeter 
sind Dualisten (Thanawiyya). Sie glauben daran, dass Gott zwei sei, die Götzen-
diener wiederum glauben an viele Götter. Sie alle sind Muschrikūn, also Ungläubige 
ohne ein Buch. Sie glauben nämlich nicht an einen Propheten und lesen keine 
Offenbarungsschriften. Die Kommunisten und Freimaurer sind gottlose Ungläu-
bige und gehören zur Dahriyya. Die Brahmanen, Buddhisten, Juden und Christen 
gehörten zuvor zwar zu den Schriftbesitzern, wurden aber im Laufe der Zeit 
Götzendiener. Heute ist die einzige wahre, nicht entstellte Religion auf der Welt 
der Islam, den unser Prophet Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündete. Allah, 
der Erhabene, hat versprochen, dass diese Religion bis zum Jüngsten Tag un-
verfälscht und wahr bleiben wird. 

Das Bild oder die Statue eines Menschen zu respektieren, zu ehren oder zu 
schätzen bedeutet, sie an einer hohen Stelle anzubringen, sich vor ihnen aufzu-
stellen, zu verbeugen und niederzuwerfen, lobende Worte über sie zu tätigen 
und sie anzuflehen. Dies geschieht aus zwei Gründen heraus: 

1. Man respektiert es, weil es sich um das Bild des Lehrers, Vaters, Vorgesetzten, 
eines Propheten, eines Gottesfreundes oder einer Person, die der Religion und 
dem Volk gedient hat, handelt. Man glaubt nicht daran, dass diese eine göttliche 
Eigenschaft, also eines der Attribute Allahs, des Erhabenen, innehaben. Man 
weiß, dass diese nur Geschöpfe sind. Anderen folgend respektiert man das Bild, 
um zu bekunden, dass man ihn liebt, und um ihn glücklich zu machen. Wer einen 
solchen Respekt zeigt, wird kein Kāfir, sondern begeht ein Harām. Wer nicht 
daran glaubt, dass dies harām ist, wird zu einem Kāfir. Den Bildern der Ungläu-
bigen derart Respekt entgegenzubringen, ist Kufr. 

– 605 –



2. Respekt entgegenzubringen, weil man glaubt, dass der auf dem Bild oder 
der Statue Abgebildete oder das Kreuz oder irgendeine andere Sache, so z. B. 
ein Stern, die Sonne oder die Kuh ein göttliches Attribut innehabe, beispielsweise 
erschaffen und tun könne, was es wolle, oder die Kranken heilen könne, ist Kufr. 
Das ist Götzendienst (Schirk) und eine Person, die diesen Glauben vertritt, wird 
zum Götzenanbeter (Muschrik). Ihr Respekt gilt als Gottesdienst und Anbetung. 
Diese Bilder, Statuen und dergleichen gelten dann als Götzen. Weil die Christen 
sagen, dass Jesus der Sohn Gottes und die Engel Seine Töchter seien, und die 
Bilder und Statuen von Jungen und Mädchen verehren, sind sie Götzendiener. 
Die Anhänger der Sekte von Barnabas und Arius sind jedoch keine Götzendiener, 
da sie nämlich nicht einen solchen Irrglauben haben, sondern sie zählen zu den 
Schriftbesitzern. Doch weil sie nicht an Muhammad, Friede sei mit ihm, glauben, 
sind sie Ungläubige.] 

SCHICKSAL (QADĀ) UND BESTIMMUNG (QADAR) 

Die sechste der sechs Glaubensgrundlagen ist der Glaube an Schicksal und 
Bestimmung. Schicksal und Bestimmung sind ein Themenbereich, bei dem in-
telligente Menschen am meisten ins Grübeln kommen. Dies resultiert daraus, 
dass Schicksal und Bestimmung nicht gut verstanden werden. Wenn gut begriffen 
werden würde, was Vorherbestimmung wirklich bedeutet, würden bei keinem 
intelligenten Menschen mehr Zweifel bleiben und sein Glaube wäre stark. 

Der Erschaffer des Kosmos kennt alles, was Er bereits erschaffen hat und 
noch erschaffen wird, von der Urewigkeit bis in die Ewigkeit, vom kleinsten 
Atom bis zum größten Geschöpf, dem Thron (al-Arschul-aʿlā), jegliche Materie 
und Bedeutung in einem Moment und alles zusammen. Er wusste all dies schon, 
bevor Er es erschuf. Jede Sache hat zwei Arten von Existenz: Die erste ist die 
Existenz im Wissen und die zweite die praktische (extramentale), also materielle 
Existenz. Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, beschreibt dies 
mit einem Beispiel wie folgt: „Ein Architekt entwirft zuerst die Form und alle 
Teile eines Gebäudes in seinem Geist. Dann zeichnet er dieses in seinem Geist 
befindliche Bild auf Papier. Anschließend gibt er diesen Plan an den Bauingenieur 
und an die Bauleiter weiter. Diese bauen dann gemäß dem Plan das Gebäude. 
Der Plan auf dem Papier bildet die Existenz des Gebäudes im Wissen ab und es 
handelt sich um jene Form, die in Anlehnung an die Vorstellung im Gedächtnis 
gezeichnet wurde. Dem werden Namen wie ,Existenz im Wissen, im Geist, in 
der Vorstellung‘ gegeben. Das Gebäude, das aus Holz, Stein, Ziegel und Mörtel 
gebaut ist, ist wiederum die extramentale Existenz. Die Form, die der Architekt 
im Geist entwirft, also sein Wissen über diese Form, ist sein Qadar bezüglich des 
Gebäudes.“ 

Da das Thema über Qadā und Qadar sehr komplex ist, kann es durchaus mög-
lich sein, dass es beim Leser zu einigen falschen Gedanken und Vorstellungen 
kommt. Daher haben unsere großen Religionsgelehrten das Thema Qadā und 
Qadr auf verschiedene Weise erklärt. Diejenigen, die dies auf diese Weise lesen 
oder anhören, können je nach unterschiedlicher Art und Verwendung von einer 
der Definitionen profitieren und sie retten sich somit davor, in Zweifel zu geraten. 
Siehe Seite 300 und nachfolgend im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna. 

Qadar meint das Wissen Allahs, des Erhabenen, in der Urewigkeit (Azal) 
über die Dinge, die Er in der Zukunft erschaffen wird.  

Allah, der Erhabene, erschafft alles mit Seiner Macht und Seinem Wissen. 
Qadar meint eben dieses Wissen. 

– 606 –



Qadar ist die Beziehung des göttlichen Attributs „Wissen“ zu den Geschöpfen, 
bevor diese erschaffen wurden. Der 13. Brief von Mazhar Dschān-i Dschānān 
erläutert die Thematik „Qadā und Qadar“ sehr schön. Siehe Seite 1009. 

Die „Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa“ glaubt an den Qadar und sagt, dass der 
Glaube daran eine Bedingung/Grundlage des Glaubens ist. Sie sagten also, dass 
derjenige, der nicht an den Qadar glaubt, kein Gläubiger (Muʾmin) ist. 

Jeglicher Qadar, ob gut, schlecht, süß oder bitter, alles ist von Allah, dem Er-
habenen, denn Qadar bedeutet, zu erschaffen, was man weiß. 

[Die Worte „Qadar“ und „Qadā“ kommen auch als Synonyme zur Verwendung, 
die gegeneinander ausgetauscht werden können.]  

Der große Gelehrte Imām al-Baghawī sagte: „Das Wissen über Qadā und 
Qadar ist eines der Geheimnisse, die Allah, der Erhabene, vor Seinen Dienern 
verborgen hat. Dieses Wissen hat Er nicht einmal den nächsten Engeln und 
Seinen Propheten, die eine Religion stifteten, geöffnet. Dieses Wissen ist ein 
großer Ozean. Es ist niemandem erlaubt, in diesen Ozean zu tauchen und über 
den Qadar zu sprechen. Es genügt, dass wir Folgendes wissen: Allah, der Erhabene, 
erschafft die Menschen. Einige von ihnen sind unglückselig (schaqī) und werden 
in der Hölle verbleiben. Ein Teil wiederum ist glückselig (saʿīd) und wird in das 
Paradies eingehen. Als jemand den ehrwürdigen Alī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, nach dem Qadar fragte, antwortete er: ,Dies ist ein finsterer Pfad. Beschreite 
ihn nicht!‘ Als der Mann erneut fragte, sagte er: ,Dies ist ein tiefes Meer.‘ Der 
Mann fragte erneut, und diesmal sagte er: ,Qadar ist das Geheimnis Allahs, des 
Erhabenen. Er hat dieses Wissen vor dir verborgen.‘ “ 

5 — TAFSIRBÜCHER UND HADITHE 
Dieser Brief wurde vom wahrhaftigen, profunden Islamgelehrten Sayyid 

Abdulhakīm Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, als Antwort auf einen 
Brief verfasst. Er erklärt den Tafsir (die Koranauslegung) und die Hadithe und 
lobt die Gelehrten der Religion. 

Mein verehrter Herr, 
Ihr schreibt am Anfang Eures Briefes, dass die Religionsgelehrten sagten, 

dass das Wissen, dessen Aneignung für die Muslime verpflichtend ist, „al-Ulūm 
al-islāmiyya“ (das islamische Wissen bzw. die islamischen Wissenschaften) genannt 
wird. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hat das Wissen, dessen Erwerb 
im Islam geboten wird, in zwei Arten unterteilt und dazu gesagt: „Al-ilmu ilmān, 
ilmu abdān wa-ilmu adyān.“ Die eine Art ist das tradierte Wissen (al-Ulūm an-
naqliyya), also das religiöse Wissen, und die andere das rationale Wissen (al-
Ulūm al-aqliyya), also die Naturwissenschaften. Die Religionsreformer bezeichnen 
das naturwissenschaftliche Wissen als „rationales Wissen“ und das religiöse 
Wissen als „scholastisches Wissen“. 

[Jene, die die islamische Religion ablehnen, sagen, um die Jugend zu täuschen, 
Folgendes: „Die Religionen sind Erfindungen von Menschen. Zuerst gab es die 
Idee eines Totems, dann die vieler Götter und schließlich die eines einzigen 
Gottes. Die Religionen waren ein Hindernis für Wissenschaft und Zivilisation.“ 
Sie verleumden den Islam und erzählen niederträchtige Lügen. Sie trennen die 
Naturwissenschaften und die rationalen Wissenschaften vom Islam und stellen 
den Islam so dar, als wäre er getrennt und gegen die rationalen Wissenschaften. 
Sie bemühen sich darum, die Auffassung zu verbreiten, als müsse man vom Islam 
loslassen, um die Natur- und rationalen Wissenschaften zu erlernen. Achtsame 
Menschen, die Ilmihāl-Bücher lesen und somit begreifen, welcher Wert im Islam 

– 607 –



dem rationalen Wissen und den Naturwissenschaften beigemessen wird, lassen 
sich von solchen Lügen gewiss nicht täuschen.] 

Das religiöse Wissen ist dasjenige Wissen, das im Diesseits und Jenseits Frieden 
und Glückseligkeit erlangen lässt. Die Religionswissenschaften teilen sich in zwei 
Bereiche auf: Die „al-Ulūm al-āliyya“ genannten hohen religiösen Wissenschaften 
und die „al-Ulūm al-ibtidāʾiyya“ genannten Hilfswissenschaften. Die hohen Wis-
senschaften der Religion sind acht: 

1. Tafsīr (Koranexegese). 
2. Usūl al-kalām (Grundlagen der Glaubenslehre). Dies ist jene Wissenschaft, 

die lehrt, wie die Kalām-Wissenschaft (Glaubenslehre) aus den Koranversen und 
Hadithen abgeleitet wird. Diese Wissenschaft wird im al-Hadīqa klar erläutert. 

3. Kalām (Glaubenslehre). Dies ist die Wissenschaft, die das Glaubensbe-
kenntnis und die damit verbundenen sechs Glaubensgrundlagen lehrt. 

4. Usūl al-hadīth (Grundlagen der Hadithwissenschaft). Es handelt sich hierbei 
um jene Wissenschaft, welche die verschiedenen Arten der Hadithe lehrt. 

5. Hadīth (Hadithwissenschaft). Sie lehrt die Taten, Worte und Zustände des 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. 

6. Usūl al-fiqh (Grundlagen/Methodologie der Rechtswissenschaft). Sie lehrt, 
wie das rechtliche Wissen aus den Koranversen und Hadithen abgeleitet wird. 
Das Usūl-Werk al-Manār ist sehr bekannt. 

7. Fiqh (Rechtswissenschaft). Sie lehrt die Handlungsnormen der rechtlich 
Verantwortlichen (Afʿāl al-mukallafīn), das heißt, die Verbote und Gebote, die 
mit dem Körper eingehalten werden müssen, sowie das, was mubāh ist. Das Fiqh-
Wissen teilt sich in vier Bereiche auf: Ibādāt (gottesdienstliches Recht), Munākahāt 
(Ehe- und Familienrecht), Muʿāmalāt (Vertrags- und Wirtschaftsrecht) und 
Uqūbāt (Strafrecht). 

8. Tasawwuf (Sufismus): Er lehrt die Dinge, die mit dem Herzen befolgt bzw. 
unterlassen werden müssen, sowie die Wege der Läuterung von Herz und Seele. 
Diese Wissenschaft wird auch „Ilm al-akhlāq“ (Ethik bzw. Charakterlehre) oder 
„Ilm al-ikhlās“ genannt.  

Es ist eine individuelle Pflicht (Fard ayn), von diesen acht Wissenschaften 
das Kalām-, Fiqh- und Akhlāq-Wissen im notwendigen Maße zu erlernen und 
seinen Kindern zu lehren. Jene, die dies nicht lernen und ihren Kindern nicht 
lehren, begehen eine große Sünde. Sie werden in die Hölle eingehen und dafür 
brennen. Wer das Aneignen dieses Wissens nicht als wichtig ansieht oder dem 
keine Wichtigkeit beimisst, verliert seinen Glauben. Mehr als das notwendige 
Maß dieser drei Wissenschaften und die restlichen fünf höheren Religionswis-
senschaften sowie die rationalen Wissenschaften zu erlernen, ist eine Kollektiv-
pflicht (Fard kifāya). Im al-Bazzāziyya heißt es: „Nachdem ein kleiner Teil des 
edlen Korans auswendig gelernt wurde, muss Fiqh-Wissen erworben werden. 
Denn den gesamten edlen Koran auswendig zu lernen, ist eine Kollektivpflicht. 
Das notwendige Fiqh-Wissen zu erlernen, ist wiederum eine individuelle Pflicht. 
Muhammad ibn Hasan asch-Schaybānī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: 
,Jeder Muslim muss 200.000 Fiqh-Angelegenheiten lernen, die vermitteln, was 
halāl und was harām ist. Nach den Fard-Taten ist die wertvollste gottesdienstliche 
Handlung das Aneignen von Wissen und Fiqh.‘ “ 

[Im al-Hadīqa werden die schädlichen Wissenschaften erwähnt, die im Islam 
verboten sind. In diesem Kapitel heißt es: „Die Kalām-Wissenschaft in dem Maße 
zu erlernen, wie es braucht, um die von den Gelehrten der Ahlus-Sunna mitgeteilten 
Glaubensinhalte zu lernen und diese mit rationalem und tradiertem Wissen zu 
beweisen und den Irrgängern sowie Religionslosen darzulegen, ist eine Fard ayn, 

– 608 –



und mehr als dies zu erlernen, ist ausschließlich für die Islamgelehrten erforderlich. 
Anderen ist es nicht erlaubt. Auch wenn es eine Fard kifāya ist, mehr zu lernen, 
um die Religion zu unterstützen, ist es nur erlaubt, dass dies ein intelligenter und 
aufrichtig für das Wohlgefallen Allahs bestrebter Gelehrter tut. Wenn andere 
diese Dinge erlernen, können sie auf falsche Wege abirren. [Sie könnten Ketzer 
(Zindīq), d. h. hinterlistige Islamfeinde werden.] Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, sagte: ,Verglichen mit dem Umstand, sich mit der Kalām-
Wissenschaft zu beschäftigen und deshalb in die Irre zu gehen, ist das Verrichten 
einer großen Sünde etwas Geringes.‘ Wenn Imām asch-Schāfiʿī derart über die 
Kalām-Wissenschaft in seiner Zeit sprach, muss man über den Verbotsgrad und 
den Schaden nachdenken der Lektüre von Büchern, die von heutigen Religions-
ignoranten mit ihrem unzulänglichen Verstand und ihren persönlichen Vorstel-
lungen geschrieben werden. Imām asch-Schāfiʿī sagte weiterhin: ,Wüsste man um 
den Schaden der Beschäftigung mit der Kalām-Wissenschaft, bevor der Glaube 
der Ahlus-Sunna gelernt wurde, würde man vor dieser Beschäftigung wegrennen, 
wie als würde man vor einem wilden Löwen wegrennen.‘ Heutzutage gibt es ver-
mehrt Menschen, die nach ihrem Gutdünken Kalām-Bücher verfassen. Die Bücher 
dieser Menschen sind gefüllt mit Schirk und Irreleitung. Imām Abū Yūsuf sagte: 
,Es ist nicht erlaubt, dass derjenige, der sich mit der Kalām-Wissenschaft beschäftigt, 
als Imam fungiert.‘ Im al-Bazzāziyya heißt es: ,Die meisten derer, die sich mit 
der Kalām-Wissenschaft beschäftigen, werden zu Ketzern.‘ Die Beschäftigung 
mit der Rechtswissenschaft, also das Erlernen der Gebote und Verbote, ist für 
jeden Muslim fard ayn. Mehr zu erlernen, ist wiederum fard kifāya und bringt 
viel Lohn mit sich und hat keinerlei Schaden.“ Hier endet das Zitat aus dem 
Buch al-Hadīqa. Es ist in Mode gekommen, religiöse Bücher mit dem eigenen 
unvollständigen Wissen und den verdorbenen Gedanken zu schreiben. Diesen 
Büchern verleihen sie dann auch noch Titel wie „Koranübersetzung“ oder gar 
„Wahrheiten des Korans“ und legen sie den Jugendlichen vor. Sie sagen, einzig 
diese Bücher sollen gelesen werden, und verhindern auf diese Weise, dass die 
wahren Inhalte der Religion, wie sie von den Gelehrten der Ahlus-Sunna dargelegt 
wurden, erlernt werden. Diese werden „Zindīq“ (Ketzer) genannt. Die Ketzer 
führen die Muslime in die Irre und ins Verderben. Um ein wahrhaftiger Muslim 
zu sein, müssen die Ilmihal-Bücher von rechtschaffenen Muslimen gelesen wer-
den.] 

Die Hilfswissenschaften, die erforderlich sind, um diese acht hohen Religi-
onswissenschaften lernen zu können, sind zwölf an der Zahl. Diese sind: Sarf, 
Ischtiqāq, Nahw, Kitāba, al-Ischtiqāq al-kabīr, Lugha, Matn al-lugha, Bayān, 
Maʿānī, Badīʿ, Balāgha und Inschā. Diese werden im al-Hadīqa auf Seite 328 und 
im al-Barīqa auf Seite 329 erklärt. Somit sind die religiösen Wissenschaften ins-
gesamt zwanzig. 

Um ein Religionsgelehrter zu werden, müssen die acht hohen Wissenschaften 
in allen Details erlernt werden und man muss in nötigem Maße über Kenntnisse 
in den Naturwissenschaften verfügen. Die Islamgelehrten sind auch zwei Gruppen: 
Erstens die Imāme der Religion. Diese sind die Koranexegeten (Mufassirūn), 
Hadithgelehrten (Muhaddithūn), Kalām-Gelehrten (Mutakallimūn), Tasawwuf-
Gelehrten (Mutasawwifūn) und Rechtsgelehrten (Fuqahā), möge Allah sich all 
ihrer erbarmen. Alle Worte und Darlegungen dieser Gelehrten sind Erläuterungen 
des edlen Korans und der ehrwürdigen Hadithe. All ihre Worte sind sicher, un-
streitig und gewiss wahr. 

Mit Koranexegeten sind nicht jene gemeint, die Tafsirbücher schreiben. Der 
Koranexeget (Tafsirgelehrte) ist derjenige, der aus dem göttlichen Wort (al-
Kalām al-ilāhī) die göttliche Intention (al-Murād al-ilāhī) erkennt. „Tafsīr“ sind 
nur jene Überlieferungen, die aus dem gesegneten Munde des Gesandten Allahs, 

– 609 –



Friede sei mit ihm, stammen und nach ihm von den edlen Gefährten, den Ge-
fährtennachfolgern und den Nachfolgern der Gefährtennachfolger und somit von 
vertrauenswürdigen Personen tradiert und in die Tafsirbücher übernommen wur-
den, besser gesagt die Überlieferungen, die die Fiqh- und Kalām-Gelehrten er-
reichten. Kein anderes Wissen als dieses kann Tafsīr genannt werden, sondern 
eher „Taʾwīl“. „Taʾwīl“ (Interpretation) bedeutet, von den unterschiedlichen Be-
deutungen eines Wortes jene zu wählen, die dem Islam entspricht. Die Richtigkeit 
eines Taʾwīl wird erkannt, indem es gegen den Tafsīr abgewogen wird. Wenn der 
Taʾwīl dem Tafsīr nicht entspricht, wird der Taʾwīl verworfen. Wenn er im Einklang 
damit steht, so wurde gesagt, dass er übernommen werden kann. Diejenigen, die 
Tafsirwerke verfasst haben, haben die Bereiche des Tafsīr als Tafsīr und die Be-
reiche des Taʾwīl, da sie dem Tafsīr entsprechen, als sinngemäßer Tafsīr bezeich-
net. 

Ein Teil der übrigen Tafsirbücher berichtet vom Taʾwīl des edlen Korans und 
sind kein Tafsīr. Sie teilen nicht die göttliche Intention mit. Der Tafsir des Schaykh 
al-akbar und von Nadschmuddīn, möge Allah sich ihrer erbarmen, sind Taʾwīl-
Bücher. Diese können für die Wissenschaften Kalām und Fiqh, die das Grundla-
genwissen des Islams ausmachen, keine Belege sein. 

Zweitens die Gelehrten, die nicht zu den genannten Gelehrten des Tafsīr, 
Hadith, Kalām, Tasawwuf und Fiqh gehören. Diese werden nicht als Mudschtahids 
der Religion angesehen. Die Worte dieser sind weder pro noch contra Beweise. 

Die erste Gruppe von Gelehrten ist es, welche die Grundlagen und Fundamente 
des Islams erörtert. Diese haben ihr gesamtes Wissen vom edlen Koran und den 
ehrwürdigen Hadithen entnommen. Sie haben die Bedeutungen des edlen Korans 
und der ehrwürdigen Hadithe von den edlen Gefährten gelernt. Sie haben kein 
einziges Wort von sich aus gesprochen. Da diese sich auf dem Pfad der edlen 
Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, befanden, wurden sie „Ahlus-
Sunna wal-Dschamāʿa“ (Anhänger der Sunna und der Gemeinschaft [d. h. der 
edlen Gefährten]) genannt. 

Die Begründer der Rechtsschulen sind die vier Imāme. In ihren Rechtsschulen 
gibt es solche, welche die hohe Stufe eines Mudschtahid innerhalb der Rechtsschule 
(Mudschtahid fil-madhhab) erreicht haben. Diese sind beispielsweise in der 
hanafītischen Rechtsschule Imām Muhammad und Imām Abū Yūsuf und in der 
schāfiʿītischen Rechtsschule Imām an-Nawawī und Imām ar-Rāfiʿī sowie Imām 
al-Ghazālī. Die Idschtihāde der anderen gelten als Idschtihād von ihnen, d. h. 
wenn ihre Idschtihāde dem Idschtihād dieser entsprechen, werden sie angenommen. 
Wenn nicht, wird versucht, sie damit in Einklang zu bringen. Können sie nicht 
angepasst werden, werden die Grundlagen der Religion nicht auf ihnen errichtet. 
Derjenige, der dies bewerkstelligt, also versteht, ob dieser Idschtihād im Einklang 
damit steht oder nicht, ist nur jemand, der ein höheres Wissen als diese neuen 
Leute des Idschtihād hat und ein tiefes Verständnis besitzt. Diese sind die Is-
lamgelehrten, die von diesen großen Imāmen unterrichtet und erzogen wurden, 
also die Gelehrten, die ihre Religion lieben und schützen wollen. Ein jeder von 
ihnen wurde an allen Ecken der Welt als ranghoch angesehen. Schamsuddīn as-
Sakhāwī, dessen Name in Eurem Brief Erwähnung findet, ist selbstverständlich 
hiervon ausgeschlossen. Auch das Buch namens al-Maqāsid al-hasana zählt nicht 
zu den wertvollen Büchern der Religion. Das Maß hierfür sind die wertvollen 
Bücher des Islams. Wenn es diesen Büchern entspricht, wird es angenommen. 
Wenn nicht, drehen und wenden wir es und versuchen, es anzupassen. Ist auch 
dies nicht möglich, überlässt man die Verantwortung dem Autor und lässt von 
diesem Buch ab. Den Tafsirbüchern, die das Fundament der Religion ausmachen, 
wird nicht anhand dieser Bücher widersprochen oder kritisiert. Deswegen sind 
die Worte in diesem Buch, in dem es heißt, die Hadithe über Malāhim (große 

– 610 –



Kriege), Murtaqiba und Muntazira [beides bedeutet beobachten und warten. 
Diese drei Wissenschaften lehren die Wege, das Ergebnis eines Krieges im Voraus 
zu erkennen] seien wenige, ein Punkt, der genauer behandelt werden muss. Es 
wird nicht darauf geachtet, ob die Hadithe viele oder wenige sind. Wenn wir er-
kennen, dass es sich um einen Hadith handelt, genügt auch ein einziger Hadith, 
denn es wird an jeden Bericht geglaubt, der vom Mukhbir sādiq (also von dem, 
der stets die Wahrheit spricht), Friede sei mit ihm, kommt. Dass etwas viel oder 
wenig ist, wird anhand eines Maßes verstanden. Doch welches Maß soll hier an-
gelegt werden? Die Hadithe in den wertvollen Hadithbüchern hinsichtlich dieses 
Themas sind mehr als Hadithe zu anderen Themen. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hat viele Dinge, die geheim bleiben 
müssen, Hudhayfa ibn al-Yamān mitgeteilt. Diese Person und Abū Hurayra, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, sagten: „Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, berichtete uns die Dinge, die von der Erschaffung der Welt bis zum Tag 
ihrer Vernichtung geschehen sind und geschehen werden. Was davon zu berichten 
uns erlaubt ist, das berichteten wir. Was uns zu verbergen befohlen wurde, haben 
wir verborgen.“ Möglicherweise erreichte uns auch nicht alles, was berichtet 
wurde. Es kann nicht gesagt werden, dass die Hadithe, die uns nicht erreichten, 
nicht existent seien. Damit einhergehend sind die Malāhim-Bücher auch keine 
Bücher, die das Fundament der Religion bilden. Sie lehren die Handlungen, die 
zu vermeiden sind. Solche Bücher enthalten Übertreibungen und dadurch wird 
das Vermeiden möglich. Die Korrektheit des Islams ist ja nicht abhängig von der 
Korrektheit der Malāhim-Büchern, auf dass es eine Schande oder ein Mangel 
für die Religion sein sollte, wenn solche Bücher falsch sind. Diese Bücher sind 
wie Geschichtsbücher. Gewiss werden Geschichtsbücher so sein. 

Ihr schreibt, dass Sakhāwī sagte: „Imām Ahmad sagte, dass die drei Bücher 
keine Grundlage haben!“ Dieser Ahmad ist wohl nicht Imām Ahmad ibn Hanbal, 
möge Allah sich seiner erbarmen. Denn solch ein großer Imām wird nicht auf 
einen Schlag sagen, dass „die drei Bücher keine Grundlage“ hätten. Diese großen 
Gelehrten trennen nämlich die zweifelhaften Stellen und sagen nicht, dass ein 
Buch insgesamt falsch sei. Da jedoch die Bücher über Malāhim und Maghāzī 
[Kriegsgeschichte] nicht zu den bedeutenden Büchern der islamischen Religion 
gehören, ist seine Aussage „Er akzeptiert keinen einzigen wahren Hadith über 
Malāhim“ wertlos. Ich will hinzufügen, dass die Inakzeptanz nicht aussagt, dass 
es nicht vorhanden sei. Was nicht existiert, kann nämlich nicht bewiesen werden, 
denn es gibt keine Belege für dessen Nichtexistenz. 

Laut Sakhāwī habe Imām Ahmad, möge Allah sich seiner erbarmen, gesagt, 
dass „das Tafsīr al-Kalbī von vorne bis hinten falsch“ sei. Gemäß dem, was wir 
bereits weiter oben anführten, zählt das Tafsīr al-Kalbī nicht zu den grundlegenden 
Büchern der Religion. Gleiches gilt für den Tafsīr Muqātil. 

Ihr schreibt, dass Schawkānī gesagt habe, dass Tafsire der Sūfiyya wie der 
Tafsir al-Haqāʾiq [von Imām as-Sulamī] kein Tafsir seien. Was wir oben über die 
Tafsire gesagt haben, schließt auch diesen Tafsir ein. Die großen Gelehrten der 
Sūfiyya aliyya haben nichts unter dem Namen Tafsīr geschrieben, sondern als 
Taʾwīl. Es heißt, dass es sich bei den Eingebungen, die ihren reinen Geist erreichten, 
um die von Allah, dem Erhabenen, gewollten Erkenntnisse handeln könne. Ihre 
Worte hängen vom Gewissen ab. Ihnen zu glauben, ist dem Gewissen derjenigen 
überlassen, die ein Gewissen haben. Sie können kein Beweis für andere sein. 
Das heißt, sie können nicht die Inhalte des Glaubens beweisen und auch nicht 
auf Taten und gottesdienstliche Handlungen verweisen. Ihr Zustand wird von 
denen verstanden, die sie kennen, und von denen gekannt, die ihre hohen Stufen 
erreicht haben. Leute wie Schawkānī sind sehr fern von solchen Stufen. Schawkānīs 
Aussage kann kein Beleg gegen diese Menschen sein. Ihr sagt: „Bei ihnen gibt es 

– 611 –



viele Bātinī-Tafsīre.“ Wenn mit Bātin die Glaubensrichtung der Bātiniyya gemeint 
ist, so sind die Anhänger dieser Richtung ohnehin vom rechten Weg abgeirrt. 
Wenn du damit aber die Bātin-Gelehrten meinst, so müssen diese Worte direkt 
in das Gesicht des Sprechers geschlagen werden. 

[Schihristānīs Buch al-Milal wan-nihal wurde in Ägypten, Indien und London 
auf Arabisch gedruckt und in das Lateinische, Englische und andere Sprachen 
übersetzt. Es wurde von Nūh ibn Mustafā, möge Allah sich seiner erbarmen, ins 
Türkische übersetzt und auf Seite 43 heißt es: „Die Schiiten sind 20 Gruppen. 
Die 18. Gruppe sind die Ismāʿīliten. Diese werden auch ,Bātiniyya‘ genannt, denn 
sie sagen, der Koran habe neben der äußeren (zāhirī), also verständlichen Be-
deutung auch eine innere (bātinī), also verborgene Bedeutung. Sie sagen, die 
äußere Bedeutung sei unnötig und die verborgene Bedeutung sei notwendig. 
Dies ist jedoch Kufr und Ilhād, also ein Abirren vom rechten Weg. Diese glauben 
nämlich an kein einziges Wort irgendeines Gelehrten.“ Diese werden auch nicht 
mehr „Schiiten“ genannt. Die heute im Iran und in Indien am weitesten verbreitete 
Gruppe der Schiiten sind die „Imāmiten“. Sie nennen sich selbst „Dschaʿfariten“. 
Über die Dschaʿfariten gibt es im letzten Abschnitt dieses Buches unter dem 
Eintrag Dschaʿfar as-Sādiq ausführliche Informationen. Wenn heute von Schiiten 
gesprochen wird, sind damit die Imāmiten gemeint.] 

An einer anderen Stelle Eures Briefes schreibt Ihr, dass Schawkānī sagte: 
„Der Tafsir des Ibn Abbās ist gewiss kein Tafsir.“ Es gibt aber kein Buch, das 
von Ibn Abbās verfasst und Tafsir genannt worden wäre. Abdullāh ibn Abbās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, hat kein Buch geschrieben. Weil er jemand 
war, der die gesegnete Gesellschaft des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
fortlaufend pflegte, den Engel Dschibrīl, Friede sei mit ihm, sah und als einer 
der gelehrtesten unter den edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, bekannt war, hat er neben Hadithen auch einige Koranverse erläutert. 
Unsere Tafsirgelehrten haben ihre Tafsirbücher mit diesen Darlegungen verziert. 
Dass diese Tafsire von hoher Stufe sind, haben die Islamgelehrten übereinstimmend 
mitgeteilt. Die Aussage des Schawkānī muss korrigiert werden. Dafür müssen 
aber die feinen Prinzipien der hohen Wissenschaft des Usūl al-hadīth gekannt 
werden. Es ist jedoch unklar, ob Schawkānī diese Stufen erreicht hat, denn wäre 
er auf diesen Stufen gewesen, hätte er keine Worte gesprochen, die den Prinzipien 
der Großgelehrten widersprechen. 

Beim Tafsir des Thaʿlabī namens Kaschf al-bayān müssen die oben erwähnten 
Punkte ebenfalls berücksichtigt werden. Gleiches gilt für den Tafsir des Wāhidī. 

Zamakhscharī gehörte der Muʿtazila an. Daher muss in seinem Tafsir namens 
al-Kaschschāf, wenn die göttliche Intention verstanden werden soll, die obige 
Erklärung vor Augen gehalten werden. Doch aufgrund dessen, dass sich Za-
makhscharī auf der höchsten Stufe der Gelehrten der Wissenschaft der Rhetorik 
(Balāgha) befindet, die bei der Darlegung des Wundercharakters (Iʿdschāz) des 
edlen Korans maßgeblich ist, haben die Tafsirgelehrten der Ahlus-Sunna die Be-
reiche, die die Rhetorik des edlen Korans behandeln, von seinem Tafsir entnom-
men. 

Qādī al-Baydāwī, möge Allah sein Antlitz erleuchten (bayyadallāhu wadsch-
hah), wiederum ist von solch hohem Rang, wie seinem Namen und diesem 
Bittgebet gebührt. Er wird von den Tafsirgelehrten sehr geliebt und hochgeschätzt. 
In der Tafsirwissenschaft ist er zum höchsten Rang aufgestiegen. Er ist in jedem 
Bereich eine Autorität. Er ist in jeder Schule Vorreiter, bei jedem Gedanken ein 
Wegweiser, ein Meister jeder Wissenschaft, in jeder Methodik ein Beweis und 
gemessen an den früheren und späteren Gelehrten als standfest, sicher und rang-
hoch erachtet. Zu behaupten, im Tafsir eines solch profunden Gelehrten gäbe es 

– 612 –



Mawdūʿ-Hadithe, ist äußerst niederträchtig. Es bedeutet, eine tiefe Schlucht in 
die Religion zu reißen. Es würde recht geschehen, wenn die Zunge dessen, der 
solche Worte äußert, das Herz desjenigen, der an sie glaubt, und die Ohren 
dessen, der sie anhört, in Flammen stehen. War dieser große Gelehrte etwa nicht 
in der Lage, erfundene Hadithe von authentischen zu unterscheiden? Was soll 
man zu Leuten sagen, die behaupten, dass dem so sei? Oder fehlte es ihm so sehr 
an Glaubensstärke und Gottesfurcht, dass er Hadithe erfinden und sich nicht um 
die schweren Strafen, die unser Prophet, Friede sei mit ihm, für solche Leute vo-
rausgesagt hat, scheren würde? Es wäre sehr niederträchtig und abscheulich zu 
behaupten, dass es ihm daran fehlte. Da das beschränkte Verständnisvermögen 
jener, die so reden, und ihre Starrköpfe nicht in der Lage sind, die tiefen Bedeu-
tungen in jenen Hadithen zu fassen, sehen sie keinen anderen Ausweg, als zu be-
haupten, entsprechende Hadithe seien erfunden (mawdūʿ). Siehe Seite 144 des 
Buches Der Weg der Ahlus-Sunna! Wenn wir schon dabei sind, wollen wir die 
Mawdūʿ-Hadithe erklären: 

Der Begriff „Mawdūʿ“ hat eine lexikalische und eine fachspezifische Bedeutung 
[das heißt eine Bedeutung je nach Wissenschaft]. Er hat also auch eine Bedeutung, 
die spezifisch für die Wissenschaft „Usūl al-hadīth“ erwähnt ist. Lexikalisch be-
deutet Mawdūʿ „später platziert“ und „erfunden“. Das heißt, es handelt sich um 
Worte, die nicht aus dem gesegneten Munde des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm, stammen, sondern ihm von einem Ketzer, Heuchler oder Lügner in den 
Mund gelegt und Hadith genannt wurden. Dies wiederum kann auf zwei Wegen 
ermittelt werden: Erstens: Der Urheber des Hadith, also der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagt persönlich, dass es nicht sein Hadith ist, er also diese 
Aussage nicht getätigt hat. Zweitens: Es wird dadurch erkannt, dass unter dem, 
was vom Beginn des Prophetentums und der Gesandtschaft bis zum Ableben des 
Gesandten Allahs unter sorgfältiger Achtgabe all seiner Worte, Zustände und 
Charakterzüge jeden Tag in seiner Gesellschaft niedergeschrieben wurde, dieser 
Mawdūʿ-Hadith nicht auftaucht; doch das Erkennen auf diesem Wege ist ebenfalls 
gewiss nicht möglich. Wie kann also von mawdūʿ die Rede sein? Solchen Worten 
schenkt niemand Beachtung. 

Jedes Wort, das unser ehrwürdiger Prophet, Friede sei mit ihm, seit Anbeginn 
seiner Prophetenschaft bis zu seinem Ableben gesprochen hat, sowie jedes Schwei-
gen und jede Bewegung von ihm ist ein Hadith. Bei der Definition der Hadith-
wissenschaft heißt es: „Sie ist die Wissenschaft, die die Worte und Zustände des 
Propheten, Friede sei mit ihm, beschreibt.“ 

Es gibt noch eine andere Wissenschaft namens „Usūl al-hadīth“, mit deren 
Methoden die Arten und Varianten der Hadithe voneinander unterschieden wer-
den. Die separaten und ausführlichen Definitionen, Erläuterungen und Festle-
gungen der Mutawātir-, Maschhūr-, Sahīh-, Hasan-, Marfūʿ-, Musnad-, Mursal-, 
Daʿīf-, Mawdūʿ-Hadithe und vieler anderer Arten des Hadith füllen Bücher. Jeder 
Hadith hat Bedingungen und Festlegungen. Dieses umfassende Wissen ist einzig 
jenen großen Gelehrten vorbehalten, die in der Wissenschaft Usūl al-hadīth die 
Stufe des Idschtihād erreicht haben. 

Die Hadithwissenschaft ist wiederum nochmal ganz anders. Wenn ein Gelehrter, 
der ein Mudschtahid in der Wissenschaft Usūl al-hadīth ist, bewiesen hat, dass 
ein Hadith mawdūʿ ist, erfordert dies nicht, dass auch alle anderen Gelehrten 
diesen Hadith als mawdūʿ erachten. Der Mudschtahid nämlich, der einen Hadith 
als mawdūʿ einstuft, da er nicht die Bedingungen erfüllt, um als authentisch 
(sahīh) zu gelten, sagt Folgendes: „Dieser Hadith ist gemäß den Prinzipien der 
Methodik meiner Madhhab mawdūʿ.“ Er will damit aber keineswegs sagen, dass 
dies nicht die Worte des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, seien. Diese For-
mulierung bedeutet also: „Es ist für mich nicht erkenntlich, ob diese Aussage, 

– 613 –



von der gesagt wird, sie sei ein Hadith, tatsächlich ein Hadith ist.“ Dass es sich 
gemäß diesem Gelehrten nicht um einen Hadith handelt, zeigt nicht, dass es nicht 
auch in Wirklichkeit ein Hadith ist. Ein anderer Mudschtahid in der Wissenschaft 
des Usūl al-hadīth kann, wenn er seine Kriterien der Authentizität bei dieser 
Aussage erfüllt sieht, sagen, dass es sich um einen Hadith handelt und er nicht 
mawdūʿ ist. Daher werden die Hadithe in den Tafsiren, von denen Schawkānī 
sagt, dass sie Mawdūʿ-Hadithe enthalten würden, nicht durch seine Worte mawdūʿ. 
Selbst wenn wir Schawkānī als einen Mudschtahid in der Wissenschaft des Usūl 
al-hadīth erachten sollten, bedeutet es nur, dass gemäß den Prinzipien seiner 
Madhhab im Usūl al-hadīth nicht offensichtlich geworden ist, dass es sich um 
einen Hadith handelt; doch es stellt sich die Frage, wie er sich anmaßt, diesen 
Hadith als erfunden zu bezeichnen. Die Abscheulichkeit davon, gegenüber den 
großen Religionsgelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, solche Worte zu tä-
tigen, ist offenkundig. So wie der Umstand, dass es unter den bekannten vier 
Rechtsschulen Differenzen gibt, nicht bedeutet, dass ihre Worte falsch sind, so 
kannst du dasselbe auch über die Hadithe denken! Da es sich bei diesen Angele-
genheiten um eine Sache des Idschtihād handelt, erfordert die Tatsache, dass ein 
Mudschtahid einen Hadith als mawdūʿ einstuft, nicht, dass dieser auch wirklich 
mawdūʿ ist. 

Der Tafsir des Abus-Suʿūd ist eine Zusammenstellung aus den Tafsiren von 
Baydāwī, Zamakhscharī und dem at-Tafsīr al-kabīr. Ihr habt den Tafsir at-Tafsīr 
al-kabīr gar nicht erwähnt. [Dieser Tafsir wird auch Mafātīh al-ghayb genannt. 
Er besteht aus 13 Bänden und wurde von Fakhruddīn ar-Rāzī verfasst.] 

Die Aussage, es könne den von den Altvorderen (Salaf) überlieferten Tafsiren 
kein Vertrauen geschenkt werden, ist auf keinen Fall richtig. Die Beweise, die 
angeführt werden, um darzulegen, dass einige Hadithe mawdūʿ seien, bringen 
gemäß der Wissenschaft der Dialektik (Munāzara) seinen eigenen Fehler zum 
Vorschein. Insbesondere zu dem Umstand, dass er die Hadithe über die Vorzüge 
und den Wert der Suren als mawdūʿ bezeichnet, kann nichts anderes geantwortet 
werden als „Lā hawla...“ zu sagen. 

Ja, Ketzer haben einige Aussagen erfunden und diese Hadith genannt. Die 
Gelehrten der Ahlus-Sunna haben diese jedoch ausfindig gemacht und ausge-
sondert. Nun befindet sich in unseren Büchern der Religion kein einziger von 
diesen. 

Der Tafsir al-Khāzin [auch genannt Lubāb at-taʾwīl fī maʿānī at-tanzīl, verfasst 
von Alāʾuddīn al-Baghdādī] und der Tafsir Rūh al-bayān sind eher Bücher der 
Predigt. Die Hadithe in diesen Büchern könnten allerhöchstens schwach (daʿīf) 
sein. Schwache Hadithe zu verwenden kann beim Kundtun der Vorzüge und des 
Lohnes der gottesdienstlichen Handlungen einen Wert haben. Das Grundlagen-
wissen der Religion wird jedoch nicht aus diesen Büchern entnommen. Diese 
Bücher sind kein Beleg für die Fundamente des Islams. Predigtbücher sowie die 
Bücher derjenigen, die sich auf unteren Stufen des Tasawwuf befinden, sind wie 
Ansprachen und Konferenzen. In diesen Büchern wird nicht nach Beweisen und 
Belegen gesucht. Daher können in diesen Büchern alle Arten von Hadithen außer 
mawdūʿ festgehalten werden. In den Kalām-Büchern, die das Fundament der 
Religion bilden, können nur starke Hadithe als Beweis und Beleg gelten. In Fiqh- 
und Ibāda-Büchern wiederum können andere Hadithe als āhād, daʿīf und mawdūʿ 
als Beweis und Beleg angeführt werden. Gottesdienstliche Handlungen, bezüglich 
derer aus schwachen Hadithen hervorgeht, dass sie einen großen Lohn erlangen 
lassen, dürfen verrichtet werden. Dass es harām und vielleicht gar Kufr ist, in 
Anlehnung an einen Mawdūʿ-Hadith gottesdienstliche Handlungen zu verrichten, 
schreibt Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, im Kapitel über die Bitt-
gebete bei der Gebetswaschung. 

– 614 –



Der Autor der [großen Hadith-]Bücher al-Dschāmiʿ as-saghīr und al-Dschāmiʿ 
al-kabīr, Imām Dschalāluddīn as-Suyūtī, möge Allah sich seiner erbarmen, befand 
sich auf der Stufe eines Imāms in der Hadithwissenschaft. In seinen Büchern und 
den Büchern von Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, gibt es 
keinen einzigen Mawdūʿ-Hadith. 

Jemand, der sagt, dass ein Hadith mawdūʿ sei, muss zuallererst in der Wissen-
schaft des Usūl al-hadīth ein Mudschtahid sein. Wenn ein solcher Mudschtahid 
in Anlehnung an die Prinzipien der Wissenschaft des Usūl al-hadīth beweist, dass 
ein Hadith mawdūʿ ist, dann ist er ausschließlich nach seiner Madhhab mawdūʿ. 
Dies erfordert nicht, dass er auch in den Madhhabs anderer Gelehrter, die ebenfalls 
Mudschtahids in der Wissenschaft des Usūl al-hadīth sind, mawdūʿ sein muss. 
Diese Gelehrten schreiben solche Hadithe in ihren Büchern als authentische Ha-
dithe nieder und die Muslime lernen sie als Hadithe kennen. 

Der Autor des Buches Hayāt al-haywān ist Muhammad Damīrī, möge Allah 
sich seiner erbarmen. Die Bücher namens Qisas al-anbiyā [des Imām Alī ibn 
Hamza al-Kisāʾī], al-Mustatraf [also al-Mustatraf fī kull fanni mustazraf, verfasst 
von Muhammad ibn Ahmad al-Abschīhī], Anīs al-dschalīs [geschrieben von Alī 
ibn Hasan al-Hullī], Khazīnat al-asrār [des Muhammad Haqqi], Tuhfat al-ikhwān 
[über die Rezitation des edlen Korans, verfasst von Khalīl ibn Uthmān] und 
Makārim al-akhlāq [des Ibn Abid-dunyā] sind keine Bücher, die das Fundament 
der Religion bilden. Damit einhergehend sind die Autoren dieser Bücher jedoch 
bedeutende Gelehrte und daher ist es nicht möglich, dass sich darin Hadithe be-
finden, die ihrer Madhhab nach mawdūʿ waren. Selbst wenn sie in den Madhhabs 
derjenigen, die sie als mawdūʿ bezeichnen, mawdūʿ sind, erfordert dies nicht, das, 
was die Gelehrten sorgfältig geprüft haben, abzuwerten, indem man sagt, dass es 
mawdūʿ sei. Mit solchen sophistischen Äußerungen Außenstehender wird die 
Religion des Islams nicht beschmutzt. Jemand, der Hadithe als mawdūʿ bezeichnet, 
muss in Anlehnung an Beweise, Zeugnisse und Belege in der Lage sein zu 
beweisen, dass ein Hadith mawdūʿ ist. 

[Die Angehörigen der 72 irregeleiteten Gruppierungen, die in die Hölle ein-
gehen werden, sowie die Heuchler und Ketzer haben viele Hadithe als mawdūʿ 
bezeichnet, um die Ahlus-Sunna zu spalten und ihr eigenes Übel zu verdecken. 
Einige, die als Ahlus-Sunna (Sunniten) bekannt sind, ließen sich von den Büchern 
dieser Feinde täuschen und erachteten viele Sahīh-Hadithe als mawdūʿ. Einer 
derer, die die Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer er-
barmen, nicht begreifen konnten und sich von den Feinden täuschen ließen, ist 
Alī al-Qārī. Er verfasste zwar viele Bücher und schrieb Erläuterungen zu wertvollen 
Büchern, doch in seinem Werk al-Ahādīth al-mawdūʿāt bezeichnete er viele 
Sahīh-Hadithe als mawdūʿ. Jene, die sich von den Islamfeinden in die Irre führen 
lassen und die Sahīh-Hadithe, die in den wertvollsten Büchern vorkommen, als 
mawdūʿ bezeichnen, helfen den Islamfeinden dabei, die Religion des Islams zu-
nichtezumachen.] 

Ich glaube nicht im Geringsten daran, dass das Buch namens Tahdhīr al-
muslimīn korrekt ist, und erkenne, dass es sich dabei um Lügen handelt, die 
hinter den Kulissen erzählt werden, um die Religion zu zerstören. 

Die Bücher, die am Ende der ersten Seite Eures Briefes aufgeführt sind, sind 
keine Grundlagenbücher der Religion. [Eines dieser Bücher ist das Durrat an-
nāsihīn von Osman Hopavi.] Ein anderes von ihnen ist das Hadithbuch namens 
at-Targhīb wat-tarhīb von Ismāʿīl al-Isfahānī. Ein Hadithbuch mit gleichem Namen 
wurde von Abdulʿazīm verfasst und dieses Buch wird von Imām ar-Rabbānī, 
möge seine Seele gesegnet sein, gelobt. Ein anderes Buch ist Adschāʾib al-qurʾān 
von Mahmūd al-Kirmānī. Die islamische Religion verteidigt diese Bücher nicht. 

– 615 –



Denn weder die Bücher selbst noch ihre Autoren sind von den Islamgelehrten 
hoch anerkannt gewesen. Dennoch kann nicht gesagt werden, dass alle Hadithe 
in diesen Werken oder einige davon mawdūʿ seien. Es muss nämlich bei jedem 
Hadith einzeln nachgewiesen werden, dass er mawdūʿ ist. Und selbst wenn ein 
Mawdūʿ-Hadith vorhanden sein sollte, macht es nichts aus, denn die Fundamente 
der Religion fußen nicht auf diesen Büchern. Die Schande und der Mangel liegen 
dann bei den Autoren. Da die Autoren keine Autoritäten in der Religion und 
hohen Menschen sind, wird die Religion durch Kritik an ihnen nicht befleckt. 

Wenn jene, die sagen, dass die von den Tasawwuf-Anhängern überlieferten 
Hadithe mawdūʿ seien, damit die Überlieferungen der großen Tasawwuf-Gelehrten 
meint, so sind diese Worte überhaupt nicht beachtenswert und haben keinen 
Wert und es lohnt sich nicht, auf sie einzugehen. Alles, was diese Großen nämlich 
über die Religion sagten, ist korrekt, sicher und belegt. Richten sich diese Worte 
jedoch gegen die Schaykhs in den Ordenshäusern (Tekken) oder Pseudosufis, 
dann mögen sie gegen sie unbeschränkt sprechen, wir verteidigen diese nicht. 

Der Hadith „Eine spirituelle Anziehung (Dschazba) von den Anziehungen 
des Barmherzigen ist wie der Lohn aller Menschen und Dschinnen“ wurde vom 
ehrwürdigen Muhammad Amīn at-Tūqādī, möge Allah sich seiner erbarmen, in 
seiner Abhandlung Sulūk überliefert. Diese Abhandlung befindet sich in der Ab-
teilung „Dār al-mathnawī“ der Süleymaniye-Bibliothek unter der Nummer 169. 
Dass dies ein Hadith ist, steht auch im Maʿrifetnāme auf Seite 386. Der Hadith 
„Wer sich selbst erkennt, erkennt seinen Herrn“ steht im Kunūz ad-daqāʾiq auf 
Seite 11 und es wird dort erwähnt, dass er im Buch von Daylamī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, überliefert wurde. Im Latāʾif al-minan steht, dass Abul-
Abbās al-Mursī, möge Allah sich seiner erbarmen, mitteilte, dass es sich hierbei 
um einen Hadith handelt, und dort wird seine lange Interpretation des Hadith 
angeführt. Auf der ersten Seite des Kaschf an-nūr sowie im Salāt-i masʿūdī steht 
eindeutig, dass es ein Hadith ist, und er wird wie folgt ausgelegt: „Wer seine 
eigene Hilflosigkeit/Unfähigkeit versteht, versteht die Majestät seines Herrn.“ 
Dass Ibn Taymiyya, Zarkaschī und Abdulkarīm ibn as-Samʿānī darüber sagen, 
dass dies die Worte von Yahyā ibn Muʿādh ar-Rāzī seien, hat keinerlei Grundlage. 
Im persischen Kommentar zum Fiqh al-Gīdānī steht, dass auch im 13. Kapitel 
des Salāt-i masʿūdī erwähnt wird, dass dies ein Hadith ist. 

Die Aussage „Die Liebe zur Dunyā ist der Ursprung aller Sünden“ ist ebenfalls 
ein Hadith. [Imām al-Munāwī sowie Bayhaqī teilen mit, dass er sahīh ist.] Dieje-
nigen, die nicht verstehen, was mit „Dunyā“ gemeint ist, lehnen diesen Hadith 
ab.  

Dass der Hadith „Meine Umma wird sich in 73 Gruppen spalten. Nur eine 
von ihnen wird in das Paradies eingehen und alle anderen werden in die Hölle 
kommen“ sahīh ist, steht am Ende des Scharh al-mawāqif. In der Übersetzung 
des al-Milal wan-nihal heißt es, dass die vier Imāme, die die „Sunan“ genannten 
Hadithwerke verfasst haben, diesen Hadith von Abū Hurayra, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, überlieferten. Der große Islamgelehrte, Schaykhul-islām 
Ahmad Nāmiqī al-Dschāmī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinen 
Büchern Miftāh an-nadschāt und Uns at-tāʾibīn diesen Hadith nieder. Auch 
Mudschtahids wie Imām ar-Rabbānī und Imām al-Ghazālī haben diesen Hadith 
festgehalten. Dass irgendjemand sagt, dieser Hadith sei mawdūʿ, gleicht dem 
Versuch, die Sonne mit Ton zu bedecken. Es handelt sich in jedem Falle um eine 
Leugnung seitens der Feinde der Ahlus-Sunna. 

Die Aussage „Die Gelehrten meiner Umma sind wie die Propheten der Kinder 
Israels“ ist ein Hadith, wie es Imām al-Yāfiʿī in seinem Buch Naschr al-mahāsin 
im Kapitel über den Wert des Wissens schreibt. In vielen Büchern, wie z. B. im 

– 616 –



Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī, den Briefen 268, 294 und dem 121. Brief aus 
dem dritten Band, sowie zu Beginn des Latāʾif al-minan ist dies klar erwähnt. 
Auch im Buch al-Hāmil fil-fulk von Abdulghanī an-Nablusī wird er erwähnt. 
Dieses Buch befindet sich in der Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung „Esad 
Efendi“ unter der Nummer 3606. „Die gottesdienstlichen Handlungen der Abrār 
sind gemäß den Muqarrabūn eine Sünde“ ist ein Hadith. [Dieser Hadith darf 
nicht mit den folgenden Worten von Abū Saʿīd al-Kharrāz verwechselt werden: 
„Die Zurschaustellung (Riyā) der Gotteskenner ist besser als die Aufrichtigkeit 
(Ikhlās) der Murīds.“] „Die [Essens- oder Trink-]Reste des Gläubigen sind Hei-
lung“, ist ein Hadith. „Das Diesseits ist der Acker des Jenseits“, ist ein Hadith. 
[Imām al-Munāwī und Daylamī sagen, dass er sahīh ist.] Wer die Bedeutungen 
dieser Hadithe nicht kennt, kann nicht anders als sie abzulehnen. Dass die Aussage 
„Die Liebe zum Vaterland ist vom Glauben“ ein Hadith ist, steht im Mathnawī. 
„Kuntu kanzan makhfiyyan (Ich war ein verborgener Schatz)...“ ist ein Hadith 
qudsī, wie im Maktūbāt und Kanz-i makhfī steht. „Lā yasaʿunī ardī (Meine Erde 
kann Mich nicht aufnehmen)...“ ist ebenfalls ein Hadith qudsī, wie im 76. Brief 
aus dem zweiten Band des Maktūbāt steht. 

Sämtliche Hadithe, die von Personen, die sich auf hohen Stufen des Tasawwuf 
befinden, überliefert wurden, sind sahīh. Das Buch Dalāʾil al-khayrāt ist kein 
Hadithwerk, sondern ein Bittgebetsbuch. Ich wüsste nicht, was es bedeuten soll, 
dass ein Bittgebet mawdūʿ sei. 

Wenn mit dem al-Ihyā das Buch Ihyā al-ulūm von Imām al-Ghazālī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, gemeint ist, so ist es gemäß Konsens aller Gelehrten 
korrekt und von hoher Stellung. Wenn ein Nichtmuslim die Seiten des Ihyā mit 
Liebe umblättert, wird er mit dem Islam geehrt. 

Das Buch Qūt al-qulūb sowie das Buch Bahdschat al-asrār fī manāqib al-
akhyār [von Alī ibn Yūsuf, es enthält die Biografien großer Tasawwuf-Gelehrter, 
möge Allah sich ihrer erbarmen] sind keine Bücher, welche das religiöse Grund-
lagenwissen vermitteln, und daher verteidige ich sie nicht. 

Die Hadithe, die die Erschaffung der Welt beschreiben, als mawdūʿ zu be-
zeichnen, bedeutet, Steine in das Unbekannte zu werfen. Ein jeder Hadith benötigt 
eine ausführliche Analyse dahingehend, ob er sahīh ist oder nicht. Es ist hierbei 
unbedeutend, ob er der Ratio entspricht oder nicht. Die Religion fußt auf Über-
lieferung und wenn das Überlieferte richtig ist, muss daran geglaubt werden. 

Der Hadith über die Frauen von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, ist nicht mawdūʿ. 
Es ist wahr, dass das Herz unseres geliebten Propheten, Friede sei mit ihm, aus 
der Brust entfernt und gereinigt wurde. Es wurde bezeugt, dass er beschnitten 
auf die Welt kam. Derart waren alle Propheten, Friede sei mit ihnen. Es ist wahr, 
dass er das Siegel des Prophetentums hatte. [Bezüglich der Āschūrā gibt es In-
formationen im 85. Kapitel des ersten Abschnitts.] 

Falls es sich beim erwähnten Asn al-matālib um das Buch von Ibn Hadschar 
al-Makkī handelt, kann dagegen nichts gesagt werden; es ist gewiss richtig, belegt 
und äußerst vertrauenswürdig. Wenn es sich um einen der anderen handelt, ist 
es nicht von Bedeutung.  

Der Hadith hinsichtlich der 15. Nacht des Monats Schaʿbān ist authentisch. 
Gleiches gilt für die Vorzüge des Monats Radschab. Die Himmelfahrt (Miʿrādsch) 
hat sich gewiss ereignet. Es ist jedoch nicht definitiv bekannt, in welcher Nacht 
sie stattgefunden hat. [Die Miʿrādsch wurde im 85. Kapitel des ersten Abschnitts 
ausführlich beschrieben.] 

[Muhammad Rabhāmī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Buch Riyād an-nāsihīn: „Jene, die nicht an die Miʿrādsch glauben, teilen sich in 
verschiedene Gruppen auf: 

– 617 –



Die zweite Untergruppe der Dschabriyya, also die ,Dschahmiyya‘, sowie die 
zwölfte Untergruppe der Muʿtazila, nämlich die ,Kaʿbiyya‘, lehnten die Miʿrādsch 
ab. Die Muʿtazila sagte, dass die Miʿrādsch ein Traum gewesen sei. In unserer 
Zeit vermehren sich diejenigen, die dem Beispiel der Muʿtazila folgen. Die Gruppe 
,Bākhilī‘ wiederum sagte, dass die Miʿrādsch nur bis Jerusalem geschehen sei 
und ein Aufstieg in den Himmel nicht erfolgt sei. 

Unter denjenigen, die Allah, den Erhabenen, als Körper (Materie) betrachten, 
sagten die Gruppen ,Haschawiyya‘ und die ,Muschabbiha‘, dass die Miʿrādsch 
eine Nacht gedauert und die Länge dieser Nacht 300 Jahre betragen habe. Die 
gesamte Menschheit habe während dieser gesamten Zeit geschlafen. Die Ibāhātī, 
also die Ismāʿīliten, sagten, dass die Miʿrādsch mit der Seele geschehen sei und 
der Körper seinen Platz nicht verlassen habe. 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna jedoch sagten: ,Die Miʿrādsch geschah mit 
Körper und Seele gemeinsam und der Prophet wurde im Wachzustand in der 
Nacht innerhalb eines einzigen Moments von Mekka nach Jerusalem und von 
dort zu den sieben Himmelsstufen, anschließend zum ,Sidra‘ genannten Ort und 
von dort aus zur Stufe ,Qāba qawsayn‘ hin- und zurückgebracht. Derjenige, der 
dies tat, war Allah, der Erhabene, und nur Er kann dies tun‘, und bewiesen dies 
auf verschiedene Weise.“ Er hatte auch andere Miʿrādsche, die nur mit der Seele 
erfolgten.] 

Die Hadithe über die Tarāwīh-Gebete sind sahīh. Dass die besten Menschen 
die Araber sind und die Quraisch und unter ihnen die Hāschimiten die höchsten 
sind, geht aus einem Hadith hervor [der im 97. Kapitel des ersten Abschnitts er-
wähnt wird]. 

[Im Basīrat as-sālikīn werden einige Sahīh-Hadithe erwähnt und dazu gesagt: 
„Suyūtī sagte, dass diese Hadithe keine Grundlage (Asl) haben.“ Dabei schreibt 
Ibn Ābidīn im Kapitel über das Fasten am zweifelhaften Tag (Yawm asch-schakk) 
Folgendes: „Dass die Hadithgelehrten sagen, ein Hadith habe keine Grundlage, 
bedeutet, dass er nicht marfūʿ, sondern mawqūf ist.“] 

Wenn Ihr den Inhalt der Abhandlung Rābita-i scharīfa sehr aufmerksam lest, 
werden sich Eure anderen Fragen von selbst beantworten. Jene, die nicht an die 
Rābita glauben, sind diejenigen, die nicht wissen, was Rābita überhaupt ist. In 
den Büchern der meisten hanafītischen Gelehrten, die innerhalb von tausend 
Jahren kamen, wird die „Rābita“ (Herzensbindung) beschrieben. Daran nicht 
zu glauben bedeutet, den hanafītischen Gelehrten nicht zu glauben. Wer ihnen 
widerspricht, muss erst einmal ein Mudschtahid und danach auf der Stufe dieser 
Großen sein. Aus Koranversen und Hadithen Bedeutungen abzuleiten, ist nicht 
jedermanns Sache. Dazu ist es unabdingbar, ein Mudschtahid zu sein. Dass die 
Unwissenden zustimmen oder ablehnen, ändert nichts an den Tatsachen. 

Nur durch Fürsprache (Schafāʿa) werden sich die Menschen gegenseitig helfen 
können. Von den Seelen Hilfe zu erhoffen, ist zum Brauch unter allen Muslimen 
und Menschen geworden. 

Verehrter Herr! Im gesegneten Ramadan konnte ich nur so viel schreiben. 
Mit demjenigen, der mehr Informationen erhalten möchten, ist es erforderlich, 
an einem angenehmen Tag ein langes Gespräch zu führen. Doch die Person muss 
einsichtig und gebildet sein, denn mit einer sturen Person kann nicht gesprochen 
werden. Um zu verstehen, weshalb Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
den ehrwürdigen Hasan und Husayn nicht geholfen hat, müssen wir uns treffen. 
Ich bitte Euch, mich zu entschuldigen. 

 28. Ramadan 1347/1929 
Abdulhakīm 

– 618 –



Ermüde nicht den Fremden, und der Fremde wird dich nicht ermüden.  
Handle nicht betrügerisch, und niemand wird dich betrügen. 
Nimm keinen Tropfen Trank von Feinden des Islams, denn er wird deinen Durst nicht stillen.  
Fürchte den Ungläubigen nicht, selbst wenn er Feuer wäre, kann er dich nicht verbrennen. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Wisse, dass jeglicher Schaden dem Menschen von seiner Triebseele kommt, 
und Schande über den Menschen durch Mangel an Verständnis kommt,  
Orte sind ehrenvoll immer durch den, der sich aufhält dort,  
offensichtlich, dass Aufrichtigkeit vom Glauben des Menschen kommt. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Alles in dieser Welt vergeht, nichts bleibt so wie es ist,  
so wisse, dass diese Welt, keiner Trauer wert ist, 
und die Aufrichtigkeit bewahrend für dich ist,  
und dass Allah deine Feinde, gegen dich machtlos lässt. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Betreibe keine Unterdrückung, zwecks Erniedrigung anderer,  
schlechte Manieren verhindern die Freundschaft anderer, 
bringe niemanden zum Weinen, rede nicht anderen hinterher,  
sei aufrichtig und fleißig, und Allah gibt dir wie kein anderer. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Wenn Er will, Allah, der Unvergängliche, beschützt Er dich sicher,  
selbst wenn der Feind die Ehre der Muslime angreift.  
Seit Urzeiten schon heißt es im Volksmund, dies ist sicher:  
Sein Handeln ermöglicht, dass der Mensch die Belohnung ergreift. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Lasse ab von Prahlerei, schmücke deine Taten mit der Aufrichtigkeit, 
rede nicht so viel, sondern bedenke erst jedes Wortes Richtigkeit,  
was auch immer du tust, um deine Mängel zu bedecken,  
Er ist allwissend, vor Ihm kannst du nichts verstecken. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Niemand mit Verstand rühmt sich je mit Reichtum und Gut,  
das Schicksal ist unbekannt, für alles gibt es ein Ende,  
wenn der Tod kommt, hilft nichts und niemand, auch nicht Hab und Gut, 
bändige deine Triebseele, denn sie wird zu Erde am Ende. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Bedenke das ewige Leben, baue nicht auf Schatten, die vergänglich sind,  
sei nicht störrisch, lies ständig die Werke der Ahlus-Sunna-Gelehrten, 
wache auf, solange Gelegenheiten nicht vergangen sind,  
beharre nicht auf Taten, führend zum Feuer, entgegen dem Gelehrten. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
Der Teufel lacht dich aus, wenn er dich so sieht,  
nimm dich zusammen, lasse nicht zu, dass er Grund zum Lachen sieht,  
sei kein Verräter, überlasse der Welt jeden Ruhm und Glanz,  
denn guter Charakter, bringt dir höchste Bilanz. 

       Sei aufrichtig, und Allah, der Erhabene, wird dich nicht hilflos lassen. 
– 619 –



6 — DIE VERSCHIEDENEN ARTEN VON  
HADITHEN 

Im Buch „Makhzan al-ulūm“, gedruckt im Jahre 1308 in Istanbul, werden im 
ersten Band auf Seite 136 sowie im „Aschiʿat al-lamaʿāt“ auf Seite 3 die unter-
schiedlichen Haditharten wie folgt definiert: 

1. Hadith mursal: Ein Hadith, bei dem kein Name eines der Prophetengefährten, 
möge Allah mit ihnen allen zufrieden, genannt wird, sondern der von einem Ge-
fährtennachfolger in der Form „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte...“ 
direkt vom Propheten überliefert wurde. 

2. Hadith musnad: Ein Hadith, bei dem der Name des Prophetengefährten, 
der den Hadith dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zugeschrieben hat, 
erwähnt wird. Musnad-Hadithe sind entweder muttasil oder munqatiʿ. 

3. Hadith musnad muttasil: Ein Hadith, dessen Überlieferungskette bis zum 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ununterbrochen (muttasil) ist, das heißt, 
kein einziger der Überlieferer fehlt. 

4. Hadith musnad munqatiʿ: Ein Hadith, in dem ein oder mehrere Überlieferer 
außer dem Prophetengefährten unerwähnt sind. 

5. Hadith mawsūl: Ein Hadith musnad muttasil, den der Prophetengefährte 
berichtet, indem er sagt: „Ich hörte den Gesandten Allahs dies sagen.“ In der 
Übersetzung des al-Mawāhib al-ladunniyya, Band 2, Seite 34, sowie in Ahmad 
Naʿīm Begs Übersetzung des al-Arbaʿīn von Imām an-Nawawī, möge Allah sich 
ihrer erbarmen, beim 42. Hadith, werden diese Hadithe „Hadith marfūʿ“ ge-
nannt. 

6. Hadith mutawātir: Ein Hadith, den viele edle Gefährten vom Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, gehört haben und den viele andere von den Gefährten 
gehört haben und der bis zu seiner Niederschrift in den Büchern stets auf diese 
Weise von zahlreichen Personen überliefert wurde, wobei es ausgeschlossen ist, 
dass diese sich auf eine Lüge einigten. Es ist absolut notwendig, an die Hadithe, 
die mutawātir sind, zu glauben und diese zu befolgen. Derjenige, der nicht an sie 
glaubt, wird zum Kāfir. 

7. Hadith maschhūr: Ein Hadith, der zu Beginn lediglich von einer Person 
überliefert wurde, in der zweiten Generation aber Bekanntheit erlangte. Dies 
sind also Hadithe, die eine einzige Person vom Gesandten gehört hat, von dieser 
Person wiederum viele Personen und von diesen ebenfalls zahlreiche gehört 
haben, sodass sie bis zum letzten Überliefer, der ihn gehört hat, stets mutawātir 
überliefert wurden. Auch derjenige, der nicht an Maschhūr-Hadithe glaubt, wird 
zum Kāfir. (Ibn Ābidīn, Seite 176) 

8. Hadith mawqūf: Ein Hadith, dessen sämtliche Überlieferer bis zum Pro-
phetengefährten erwähnt werden, bei dem der Gefährte jedoch nicht sagte, er 
selbst habe ihn gehört, sondern sagte, dass der Prophet dies gesagt hat. 

9. Hadith sahīh: Ein Hadith, der von rechtschaffenen Personen, die die Wis-
senschaft des Hadith beherrschen, überliefert wurde und musnad muttasil, 
mutawātir oder maschhūr ist. 

10. Khabar āhād: Ein Hadith, der in jeder Generation von genau einer Person 
überliefert wurde und musnad muttasil ist. 

11. Hadith muʿallaq: Ein Hadith, bei welchem von den Anfangsüberlieferern 
einer oder einige oder alle nicht bekannt sind. Mursal- und Munqatiʿ-Hadithe 
sind ebenfalls muʿallaq. Der Hadith, bei dem nur der erste Überlieferer nicht er-
wähnt ist, wird „Mudallas“ genannt. Tadlīs ist makrūh. 

– 620 –



12. Hadith qudsī: Ein Hadith, dessen Bedeutung von Allah, dem Erhabenen, 
dessen Wortlaut aber vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, stammt. Wenn 
der Gesandte Allahs einen Hadith qudsī sprach, umschloss ihn ein Licht und 
dies war an seinem Zustand erkennbar. 

13. Hadith qawī: Ein Hadith, nach dessen Erwähnung der Prophet einen Ko-
ranvers las.  

14. Hadith nāsikh: Ein Hadith, den er gegen Ende seines Lebens gesprochen 
hat. 

15. Hadith mansūkh: Ein Hadith, der in der Frühzeit gesprochen und danach 
abrogiert wurde.  

16. Hadith āmm: Ein Hadith, der für alle Menschen bestimmt ist. 
17. Hadith khāss: Ein Hadith, der für jemand Bestimmten gesprochen wurde. 
18. Hadith hasan: Ein Hadith, der zwar von vertrauenswürdigen und aufrich-

tigen Überlieferern tradiert wurde, deren Gedächtnis und Verständnis aber nicht 
so stark war wie der Überlieferer von Sahīh-Hadithen. 

19. Hadith maqtūʿ: Ein Hadith, deren Überlieferer bis zu den Gefährtennach-
folgern bekannt sind und der von den Gefährtennachfolgern überliefert wurde. 

20. Hadith schādhdh: Ein Hadith, den jemand überliefert und sagt, er habe 
ihn von einem Hadithgelehrten gehört. Dieser wird angenommen, stellt aber 
keinen Beweis dar. Wenn der Gelehrte keine bekannte Person ist, wird der 
Hadith nicht akzeptiert. 

21. Hadith gharīb: Ein Sahīh-Hadith, der nur von einer einzigen Person über-
liefert wurde. Oder aber ein Hadith, bei dem einer der Überlieferer von einem 
Hadithgelehrten kritisiert wurde. 

22. Hadith daʿīf: Ein Hadith, der nicht sahīh und hasan ist. Das Gedächtnis 
oder die Rechtschaffenheit eines der Überlieferer mag schwach sein oder es kann 
Zweifel in seinem Glauben geben. Gemäß den schwachen Hadithen können zu-
sätzliche gottesdienstliche Handlungen verrichtet werden, doch beim Idschtihād 
darf man sich nicht auf diese stützen. 

23. Hadith muhkam: Ein Hadith, der keiner Interpretation (Taʾwīl) bedarf.  
24. Hadith mutaschābih: Ein Hadith, der eine Interpretation benötigt. 
25. Hadith munfasil: Ein Hadith, in dessen Überlieferungskette mehr als ein 

Überlieferer vergessen wurde. 
26. Hadith mustafīd: Ein Hadith, dessen Überlieferer mehr als drei sind. 
27. Hadith mudtarib: Ein Hadith, der denjenigen, die ihn in Büchern festhielten, 

auf unterschiedliche, sich widersprechende Weise überliefert wurde. 
28. Hadith mardūd: Ein Wort, das keine Bedeutung trägt und die Bedingungen 

der Überlieferung nicht erfüllt.  
29. Hadith muftarī: Die Worte des Musaylama al-Kadhdhāb und die erfundenen 

Worte der nach ihm kommenden Heuchler, Ketzer und der religionslosen Men-
schen, die sich als Muslime tarnten. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben die 
Mardūd- und Muftarī-Hadithe alle durchforstet, ausfindig gemacht und ausge-
sondert. In den Büchern der Großgelehrten befindet sich keines dieser Worte. 

30. Hadith mawdūʿ: Wurde einige Seiten zuvor bereits behandelt. 
31. Athar: Ein Mawqūf- oder Maqtūʿ-Hadith oder aber ein Marfūʿ-Hadith, 

der ein Bittgebet vermittelt. „Sanad“ meint einen Gelehrten, der Hadithe über-
liefert. 

– 621 –



DIE GROSSEN HADITHGELEHRTEN: Die Gelehrten des Hadith sind 
Menschen von sehr hohem Rang. Wer 100.000 Hadithe samt Überlieferern kennt, 
wird „Hāfiz“ genannt. Derjenige, der den edlen Koran auswendig kennt, wird 
nicht Hāfiz genannt, sondern „Qāriʾ“. Da es heute niemanden mehr gibt, der 
diese Hadithe auswendig kann, wird der „Qāriʾ“ fälschlicherweise „Hāfiz“ genannt. 
Wer 200.000 Hadithe auswendig kann, wird „Schaykh al-hadīth“ genannt. Wer 
300.000 Hadithe auswendig kann, wird „Huddschat al-islām“ genannt. Wer mehr 
als 300.000 samt Überlieferern (Überlieferungskette) auswendig kennt, wird 
„Imām des Hadith“ oder „Mudschtahid des Hadith“ genannt. Von den Hadith-
büchern, deren Richtigkeit von allen Islamgelehrten bestätigt wurde, haben sechs 
auf der ganzen Welt Berühmtheit erlangt. Diese sechs Bücher werden „al-Kutub 
as-sitta“ (die sechs kanonischen Hadithbücher) genannt. [Es wurde übereinstim-
mend mitgeteilt, dass die Hadithe in diesen Büchern allesamt sahīh sind.] Die 
sechs großen Gelehrten, die die sechs kanonischen Hadithsammlungen verfasst 
haben, sind: 

1. Imām al-Bukhārī, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name lautet Mu-
hammad ibn Ismāʿīl. Er wird mit „Kh“ abgekürzt. In seinem Buch namens Sahīh 
al-Bukhārī befinden sich 7275 Hadithe. Er wählte diese Hadithe unter 600.000 
Hadithen aus. Vor der Niederschrift eines jeden Hadith nahm er die Ganzkör-
perwaschung vor, verrichtete zwei Gebetseinheiten und vollzog die Istikhāra. 
Das Sahīh al-Bukhārī verfasste er innerhalb von 16 Jahren. Er wurde 194 n. H. 
in Buchara geboren und verstarb im Jahre 256 in der Nacht auf das Ramadanfest 
in Samarkand. 

2. Imām Abul-Husayn Muslim an-Nīschāpūrī, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er wird mit „M“ abgekürzt. Die Hadithe in seinem Buch al-Dschāmiʿ as-sahīh 
hat er aus 300.000 Hadithen ausgewählt. Geboren wurde er im Jahre 206 und 
verstarb im Jahre 261. 

3. Imām Mālik ibn Anas, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird mit „MĀ“ 
abgekürzt. Sein Buch al-Muwattaʾ ist das erste Hadithbuch, das verfasst wurde. 
Er wurde im Jahre 90 in Medina geboren und verstarb dort im Jahre 179. Im 
Mawdūʿāt al-ulūm heißt es, dass einige Gelehrte bei der Aufzählung der sechs 
kanonischen Hadithsammlungen anstelle des Muwattaʾ Ibn Mādschas Sunan nen-
nen. 

4. Imām at-Tirmidhī, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name lautet 
Imām Muhammad ibn Īsā. Er wird abgekürzt mit „T“. Sein Hadithbuch namens 
al-Dschāmiʿ as-sahīh ist sehr wertvoll. Er wurde im Jahre 209 geboren und verstarb 
279. 

5. Abū Dāwūd Sulaymān ibn Aschʿāth as-Sidschstānī, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er wird mit „D“ abgekürzt. In seinem Buch namens as-Sunan gibt es 
4800 Hadithe. Er suchte diese unter 500.000 Hadithen aus. Geboren wurde er im 
Jahre 202 und verstarb 275 in Basra. 

6. Imām an-Nasāʾī, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name lautet Abū 
Abdurrahmān Ahmad ibn Alī. Er wird abgekürzt mit „S“. Seine zwei Hadith-
sammlungen as-Sunan al-kabīr und as-Sunan as-saghīr sind sehr wertvoll. Das 
as-Sunan as-saghīr gehört zu den sechs kanonischen Hadithbüchern. Er wurde 
im Jahre 215 geboren und verstarb 303. 

Im Mawdūʿāt al-ulūm heißt es: „Wenn das Wort as-Sunan alleinstehend ver-
wendet wird, versteht sich eines der Bücher von vier Gelehrten. Diese sind Abū 
Dāwūd (D), Tirmidhī (T), Nasāʾī (S) und Ibn Mādscha. Ibn Mādscha wird mit 
den Buchstaben „MDSCH“ abgekürzt. Möge Allah mit ihnen allen barmherzig 
sein. Wenn andere Sunan-Bücher als diese gemeint sind, dann wird der Name 

– 622 –



des Autors mit erwähnt, so beispielsweise Sunan Dāraqutnī (QT) und as-Sunan 
al-kabīr lil-Bayhaqī (HAQ).] 

Weitere berühmte und sehr wertvolle Hadithbücher sind mit Abkürzungen: 
Imām Ahmad ibn Hanbals al-Musnad (HD), Abū Yaʿlās al-Musnad (Yaʿlā), 
Abdullāh ad-Dārimīs al-Musnad (DR), Ahmad al-Bazzārs al-Musnad (Z). Diese 
Bücher werden „al-Masānīd“ (Pl. von Musnad) genannt. 

7 — DRITTER BAND, 54. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khān-i Dschihān, möge Allah sich seiner erbarmen, 

geschrieben. Er behandelt das Festhalten an der Religion und teilt mit, dass das 
Beachten der Befolgung des Islams bei der Ausübung weltlicher Angelegenheiten 
bedeutet, das Diesseits und die Religion gemeinsam zu gewinnen: 

Möge Allah, der Erhabene, ermöglichen, die Dinge zu tun, mit denen Er 
wohlgefällig ist, und gewähren, dass Ihr in Sicherheit, wertvoll und geschätzt 
seid! Möge Er zu Ehren Seines ranghohen Propheten und dessen Familie mein 
Bittgebet akzeptieren, der Friede und Segen sei auf ihnen allen. In einem persischen 
Doppelvers heißt es: 

Die Gelegenheit zur Bereicherung wartet auf einen Held,  
aber niemand von den Reitern ist zu sehen auf dem Feld. 

Die Genüsse und vergänglichen Gaben dieser Welt sind einzig dann nützlich 
und halāl, wenn sie dabei behilflich sind, dieser glanzvollen Religion Folge zu 
leisten. Der diesseitige Gewinn nützt nur dann etwas, wenn er mit jenseitigem 
Gewinn einhergeht. Jene diesseitigen Gaben, die nicht dabei behilflich sind, das 
Jenseits zu gewinnen, sind wie Gift, das mit Zucker überzogen ist. Mit diesen 
werden die Törichten in die Irre geführt. Schande um jene, die nicht mit dem 
von Allah, dem Erhabenen, mitgeteilten Gegengift diese Gifte heilen. Wie be-
dauernswert doch jene sind, die diese zuckersüßen Gifte nicht behandeln, indem 
sie die Mühsal der Einhaltung der Gebote und Verbote des Islams in Kauf 
nehmen. Kurz gesagt, wer sich ein wenig anstrengt und ein bisschen handelt, um 
dem Islam zu folgen, wird ewigen Gewinn erlangen. Die islamischen Gebote und 
Verbote einzuhalten, ist sehr leicht. Doch mit einer kleinen Unaufmerksamkeit 
und Nachlässigkeit können diese ewigen Wohlgaben abhandenkommen. Der 
Vernunftbegabte, der weitsichtig ist und richtig denken kann, muss dieser strah-
lenden Religion Folge leisten. Er sollte nicht wie ein Kind sein, das mit Walnüssen 
und Zapfen spielt und dabei die nützlichen Dinge aus den Händen gleiten lässt. 
Wenn Ihr bei der Ausführung der weltlichen Angelegenheiten darauf achtet, 
dem Islam zu folgen, befindet Ihr Euch auf dem Pfad der Propheten, Friede sei 
mit ihnen, und werdet diese feste Religion erleuchtet und sie aufrechterhalten 
haben. Wenn solche unfähigen Menschen wie wir jahrelang aufrichtig gottes-
dienstliche Handlungen verrichten, können wir nicht an den Rang von solchen 
Helden wie Euch herankommen, die die Religion und das Diesseits gemeinsam 
gewinnen. O mein Herr! Gewähre uns jene Dinge zu tun, die Du liebst und an 
denen Du Wohlgefallen findest. Ich möchte auch sagen, dass die verehrten Mu-
hammad Saʿīd und Khādscha Muhammad Aschraf, die Euch das Papierstück 
dieses Bedürftigen, der für Euch betet, überbracht haben, zu unseren Geliebten 
und Nahestehenden gehören. Jede Wohltat, die Ihr diesen erweist, wird diesen 
Bedürftigen erfreuen. Möge Allah, der Erhabene, Euch die Möglichkeit geben, 
wertvolle Taten zu vollbringen, und möge Er Eure Ehre erhöhen! 

– 623 –



8 — DRITTER BAND, 59. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Scharafuddīn Husayn geschrieben. Er behandelt, dass 

alle Dinge, die einem Menschen täglich widerfahren, mit dem Willen Allahs, des 
Erhabenen, geschehen und dass es deshalb erforderlich ist, von ihnen allen Genuss 
zu verspüren. 

Möge Allah, der Erhabene, es Euch ermöglichen, dass Ihr auf dem Weg der 
Religion Muhammads, Friede sei mit ihm, voranschreitet und Euch in jeder Hin-
sicht an Ihn bindet. Mein geehrter und verständiger Sohn! Alles, was dem Men-
schen täglich begegnet, entsteht durch den Willen und das Erschaffen Allahs, 
des Erhabenen. Daher müssen wir unseren Willen in Einklang bringen mit Seinem 
Willen. Alles, was wir begegnen, müssen wir als jene Dinge sehen, wonach wir 
suchen, und uns freuen, dass wir sie erlangt haben. Dies ist Dienerschaft. Wenn 
wir denn Diener sind, müssen wir so sein. Das Gegenteil würde bedeuten, die 
Dienerschaft abzulehnen und sich dem Herrn zu widersetzen. Allah, der Erhabene, 
sagt in einem Hadith qudsī: „Wer mit Meinem Qadā und Qadar nicht zufrieden 
ist, kein Wohlgefallen daran hat und die Heimsuchungen, die Ich über ihn ein-
brechen lasse, nicht geduldig erträgt, soll sich einen anderen Herrn als Mich 
suchen. Er soll sich auf Erden nicht als Mein Diener aufhalten!“ Ja, die Armen, 
die Einsamen und viele jener, die unter Eurem Schutz lebten, fühlten sich wohl, 
da Ihr sie gehütet und beschützt habt. Sie wussten nicht, was Kummer ist. Ihr 
wahrer Eigentümer wird sie weiterhin schützen. Ihr wiederum werdet stets mit 
Euren guten Taten in Erwähnung bleiben. Möge Allah, der Erhabene, den Lohn 
Eurer guten Taten sowohl im Diesseits als auch im Jenseits reichlich gewähren! 
Ich grüße Euch. 

 
Von seiner Razzāq-Eigenschaft sind Essen, Trinken und Genuss zu haben, 
Das Atmen ohne Mühe, ist durch Seine Gnade, Seine Rahma-Eigenschaft, 
Alle Gaben, die wir haben, sind ohne Zweifel alles Seine Segen und Gaben, 
Und die größte aller Gaben, ist von Ihm; der Glaube an Ihn, den ich habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Ohne Zuteilung kommt nichts, nicht vom Himmel nicht von dem was die Erde hat, 
Kein Fleisch, kein Gemüse, kurz von niemandem kommt irgendetwas, 
Was zugeteilt wurde, kommt plötzlich, ohne dass jemand daran gedacht hat, 
Was kommt, kommt genau, nicht zu viel und auch nicht zu wenig ist meine Habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Die Nacht wird nicht zum Tag, und der Tag nicht Abend, 
Schnee und Wasser werden nicht zu Feuer, der Wolfram nicht zu Silber, 
Die Rotation der Erde kann ich nicht aufhalten und so sie zerstören, 
Winterliche Wolken werden nicht zu Wolken des Frühlings, alles hat seine Aufgabe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Der Schöpfer hat mich ausgesucht, als ich noch ein Nichts war, 
Er sandte mir Nahrung, als ich im Leibe meiner Mutter war, 
Engel haben Aufgaben zu erfüllen, alles für den Menschen sogar, 
Das diesseitige Leben ist ein Vorhang, der verschwunden sein wird im Grabe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe.  
 

– 624 –



9 — DRITTER BAND, 7. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Muhibbullāh Mankpūrī geschrieben. Er 

behandelt, dass es notwendig ist, das Leid, welches die Menschen einem zufügen, 
zu ertragen: 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinem 
geliebten Propheten sein. Ich bete für Euch und alle Muslime. Der geehrte Brief 
meines Bruders Sayyid Mīr Muhibbullāh kam an und erfreute uns sehr. Die Ver-
letzungen von Seiten der Menschen müssen ertragen werden. Es gibt keinen an-
deren Weg als mit den Verletzungen der Verwandten geduldig zu sein. Allah, 
der Erhabene, sandte Seinem geliebten Propheten, Friede sei mit ihm, als Gebot 
den Vers in der Sure al-Ahqāf, in welchem es sinngemäß heißt: „Sei geduldig 
wie diejenigen unter den Propheten, die Entschlossenheit besaßen (also die Ulul-
Azm-Propheten), geduldig waren! Beeile dich nicht darin, für ihre Bestrafung 
zu beten!“ Das Nützlichste für jene, die sich dort befinden, besteht darin, dass 
diejenigen in ihrer Gegenwart ihnen Unannehmlichkeiten bereiten und ihnen 
Leid zufügen. Ihr jedoch wollt diese Wohlgabe nicht und meidet sie. Ja, wer ge-
wohnt ist, stets Süßes zu essen, der flieht vor dem bitteren Medikament, das zur 
Heilung führt. Ich weiß nicht, was ich dazu sagen soll. In einem persischen Dop-
pelvers heißt es: 

Wer der Liebe verfallen ist, sollte sich an Leiden gewöhnen, 
auch wenn er selbst verwöhnt ist. 

Ihr fragt um Erlaubnis, an den Ort namens Ilāhʾābād zu ziehen, oder sagt: 
„Nennt mir einen Ort, an den ich gehen kann, damit ich dem übertriebenen Leid, 
das das Volk mir zufügt, entkomme.“ Hierfür kann eine „Rukhsa“, also Erlaubnis, 
gegeben werden. Doch die „Azīma“, also der bessere Weg, besteht darin, dort 
zu bleiben und die Schwierigkeiten geduldig zu ertragen. Wie Ihr wisst, bin ich 
zu dieser Jahreszeit in der Regel erschöpft, weswegen ich nur kurz geschrieben 
habe. Ich grüße Euch. 

 

Keiner kann die Anzahl der Wunder des gelobten Ahmad angeben,  
aber seine Gefährten überlieferten dreitausend Wunder, 
 
Wunder bedeutet ein Beweis, dass derjenige ein Prophet ist,  
so wie die Sonne der Beweis für den Tag ist, 
 
Ein einziges Wunder genügt, um zu glauben,  
wobei der ehrenwerte Muhammad zeigte unzählige Wunder, 
 
Der Koran, unübertrefflich in seiner Eloquenz, ist genug als Beweis,  
um zu zeigen, dass er ein wahrer Prophet ist, 
 
Keiner unter Menschen und Dschinnen war je imstande, Ähnliches her-
vorzubringen,  
welches eindeutig zeigt, dass er Allahs Wort ist und des Propheten größtes 
Wunder. 

– 625 –



10 — ZWEITER BAND, 29. BRIEF  
Dieser Brief wurde an den tugendhaften Schaykh Abdulhaqq ad-Dahlawī, 

möge Allah sich seiner erbarmen, geschrieben. Er behandelt, dass das wertvollste 
Kapital im Diesseits Kummer und Mühsal sind und die genüsslichste Wohlgabe 
die Sorgen und das Leid sind: 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinen 
auserwählten und geliebten Dienern sein! Mein verehrter Herr. Auch wenn das 
Aufkommen von Erschwernissen dem Anschein nach sehr schmerzhaft ist, wird 
gehofft, dass sie Gaben sind. Das wertvollste Kapital des Diesseits sind Kummer 
und Mühsal. Die genüsslichste Speise auf der Tafel dieser Welt sind Heimsu-
chungen und Sorgen. Diese süßen Gaben haben sie mit bitterer Medizin überzogen 
und den Weg der Prüfung damit offen gehalten. Die Glückseligen und Weisen 
sehen die Süße, die in sie gelegt wurde. Sie kauen die bitteren Hüllen auf ihnen, 
als wären sie süß, und finden Genuss am Bitteren. Wie könnte es nicht süß sein, 
wo doch alles, was vom Geliebten kommt, süß ist. Die Kranken können es nicht 
schmecken. Dass das Herz krank ist meint, dass es an etwas anderes als Ihn ge-
bunden ist. Die Glückseligen empfinden von den Erschwernissen, die seitens des 
Geliebten kommen, einen solchen Genuss, dass sie diesen Genuss in Seinen 
Wohltaten nicht wiederfinden können. Obwohl beides vom Geliebten kommt, 
hat die Triebseele des Liebenden keinen Anteil an den Erschwernissen. Die 
Wohltaten jedoch will auch die Triebseele. 

Welch Freude denen, denen Gaben zuteilwurden. 

O mein Herr! Enthalte uns nicht den Lohn der Erschwernisse! Lass uns 
hiernach nicht in die Fitna geraten! Eure wertvolle Existenz ist an diesen Tagen, 
in denen der Islam schwach geworden ist, ein großer Segen für die Muslime. 
Möge Allah, der Erhabene, Euch Sicherheit und ein langes Leben bescheren! 
Was-salām. 

11 — ZWEITER BAND, 32. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Kilidschullāh geschrieben. Er antwortet auf 

seinen Brief, in dem es heißt, er könne sein Herz nicht sammeln, und teilt mit, 
was in Zeiten der Furcht zu lesen ist:  

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinem 
geliebten Propheten sein. Ich bete für Euch. Euer wertvoller Brief, in welchem 
Ihr Euer Beleid bekundet, hat uns erreicht. Innā lillāh wa-innā ilayhi rādschiʿūn. 
D. h. wir alle stehen unter dem Befehl und Willen Allahs und werden alle in 
Seine Gegenwart treten. Mit Seiner Hilfe sind wir mit Seiner Bestimmung zu-
frieden. Seid also auch Ihr damit zufrieden! Helft, indem Ihr Bittgebete sprecht 
und die Fātiha lest! Es hat uns sehr erfreut zu hören, dass Ihr von dieser Bedrängnis 
freigekommen seid. Einer von zwei Schmerzen ist somit von uns gegangen. Möge 
Allah, der Erhabene, hierfür gedankt und gelobt sein. Ihr schreibt, dass Ihr Euer 
Herz von weltlichen Gedanken nicht loslösen könnt. Ja, dass die äußeren Ange-
legenheiten verdorben und ungeordnet sind, führt dazu, dass auch das Herz un-
geordnet sein wird. Wenn sich Trauer und Wahn im Herzen befinden, solltet Ihr 
viel Tawba und Istighfār sprechen, um sie zu beseitigen. Sprecht in Zeiten der 
Furcht die „Kalimat at-tamdschīd“, also „Lā hawla wa-lā quwwata illā billāhil-
aliyyil-azīm“. [Dies sollte auch gegen dämonische Besessenheit (Heimsuchung 
eines Dschinn) gesprochen werden, wie es im 174. Brief steht. Muhammad Maʿsūm, 

– 626 –



möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 33. Brief des zweiten Bandes: „Um 
sich vom Kummer zu befreien und seine Wünsche zu erlangen, sollte man 500 
Mal ,Lā hawla wa-lā quwwata illā billāh‘ und dabei vorher sowie nachher jeweils 
100 Mal die Salawāt lesen und anschließend Bittgebete sprechen.“] Die zwei 
Schutzsuren (Muʿawwidhatayn) [also die Suren al-Falaq und an-Nās] oft zu rezi-
tieren, ist ebenfalls von großem Nutzen. Uns geht es gut und wir fühlen uns wohl. 
Möge Allah, der Erhabene, jederzeit gepriesen und Ihm gedankt sein! Alhamdu 
lillāhi dāʾiman wa-alā kulli hāl wa-aʿūdhu billāhi min hāli ahlin-nār. Ich konnte 
nicht viel schreiben, da ich mich schwach fühle. Möge Allah, der Erhabene, uns 
und Euch nicht von der Religion Muhammad Mustafās, Friede sei mit ihm, 
trennen! Was-salām. [Im Tafsīr al-Mazharī heißt es in einem Hadith, der bei der 
Auslegung von Vers 87 der Sure al-Anbiyā angeführt wird, wie folgt: „Wenn 
einen von euch Sorgen oder Leid treffen, soll er die Duʿā des Propheten Yūnus 
lesen! Allah, der Erhabene, wird ihn gewiss befreien. Diese Duʿā lautet: ‚Lā ilāha 
illā anta subhānaka innī kuntu minaz-zālimīn!‘ “ Im Buch Targhīb as-salāt wird 
in Kapitel 54 folgender Hadith erwähnt: „Wer morgens nach dem Aufwachen 
dreimal ,Bismillāhilladhī lā yadurru maʿasmihī schayʾun fil-ardi wa-lā fis-samāʾi 
wa-huwas-samīʿul-alīm‘ spricht, den werden bis zum Abend keine Sorgen und 
kein Leid treffen.“] 

 
Das Licht meiner Augen, bist du, 
Wertvoller als mein eigenes Leben, bist du. 
Abdulhakīm al-Arwāsī, von dir rede ich, du bist so wertvoll, 
Ein Beisammensein mit dir, ist für mein Herz so friedvoll. 
 
Fehlt deine Anwesenheit, wird sie gestärkt: die Triebseele, 
Ohne dein Beisammensein, findet sie keinen Frieden, meine Seele. 
Die Bedeutung des Beisammenseins, hobst du stets hervor, 
Auch die der Brüderliebe, hobst du stets hervor. 
 
Auf die Frage: „Wonach sollte, ein Schüler gemessen werden?“, 
Hast du stets geantwortet: „Ein Schüler sollte, nach seinem Lehrer gemessen werden!“ 
Sukzessiv hast du durchlaufen, den Weg der Glückseligkeit, 
Allahs Zufriedenheit hast du erlangt, welch Glückseligkeit. 
 
Keine Beachtung schenkst du, dieser Weltlichkeit,  
Du beschäftigst dich stets, mit des Herrn Anwesenheit, 
Somit konntest du erlangen, des Herrn Zufriedenheit. 
 
Du sagtest: „Das größte Anzeichen von Reife ist Bescheidenheit.“ 
Und in jeder deiner Taten, zeigte sich diese Bescheidenheit. 
Fahīms Licht wurde verteilt, als diese Welt war, voller Finsterkeit, 
Dieses Licht hast du erlangt, durch des Erhabenen Gütigkeit. 
 
O mein Allah! Was ein vollkommener Wegweiser ist bloß dieser Sayyid Fahīm, 
Die toten Herzen reinigt sein größter Schüler, das ist der: Abdulhakīm. 
 
Das Licht des Propheten, hat er übertragen auf dich,  
Sehnlich hoffe ich, dass du deine Güte verteilst auf mich. 
Wie soll man das Licht erlangen, ohne einen Wegweiser zu haben, 
Ohne das Herz mit Aufrichtigkeit, an ihn gebunden zu haben. 

– 627 –



12 — ZWEITER BAND, 75. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Muzaffar Khān geschrieben. Er behandelt, dass 

das Leid und der Kummer, die die Freunde erleben, eine Sühne für die Sünden 
sind, und dass es erforderlich ist, flehend um Vergebung und Wohlbefinden zu 
bitten: 

Möge Allah, der Erhabene, Euch Schutz gewähren vor Dingen, die Eurer 
nicht würdig sind! Dass die Freunde von weltlichen Sorgen und Leid heimgesucht 
werden, ist eine Sühne für die Vergebung der Sünden. Flehend, weinend und 
Zuflucht suchend und gebrochenen Herzens muss Allah, der Erhabene, um Ver-
gebung und Wohlergehen gebeten werden. Man muss so lange auf diese Weise 
beten, bis erkannt wird, dass das Bittgebet angenommen wurde, und bis die 
Unruhe verschwunden ist. Auch wenn Eure Freunde und Eure Geliebten, die 
Gutes für Euch wollen, für Euch ebenfalls beten, ist es angemessener, wenn der 
Besorgte selbst betet. Medikamente einzunehmen und eine Diät durchzuführen, 
ist für den Kranken notwendig. Andere können wenn überhaupt hierbei nur Un-
terstützung leisten. Die Wahrheit ist, alles, was vom Geliebten kommt, mit einem 
Lächeln und Freude zu begrüßen. Alles, was von ihm kommt, muss als süß emp-
funden werden. Das strenge Verhalten und die Demütigung des Geliebten sollten 
wie Gnade, Gabe und Erhebung sein. Dies sollte sogar süßer erscheinen als die 
Wünsche der eigenen Triebseele. Wenn der Liebende nicht so ist, ist seine Liebe 
nicht vollkommen. Seine Behauptung, er würde lieben, wäre eine Lüge. Ihr, die 
Ihr Hüter der Religion seid, habt nach der Rückkehr vom Dienst von den Zu-
ständen, die Ihr auf der Reise erlebt habt, und den Erschwernissen, die jene, die 
Euch begleiteten, durchlebten, geschrieben. Es wurde für Euren Frieden und 
Euer Wohlergehen die Fātiha gelesen. O mein Herr! Ziehe uns nicht zur Re-
chenschaft für das, was wir vergessen haben und worin wir uns geirrt haben! 
Laste uns nichts Schweres auf, wie Du es bei den vorherigen Gemeinden getan 
hast. Gebiete uns nichts, was wir nicht tun können. Vergib uns. Sei barmherzig 
mit uns. Du bist unser Eigentümer. Hilf uns darin, über unsere Feinde zu siegen. 
Subhāna rabbika rabbil-izzati ammā yasifūn wa-salāmun alal-mursalīn wal-hamdu 
lillāhi rabbil-ālamīn. Was-salām. 

13 — DRITTER BAND, 27. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mulla Alī al-Kischmī geschrieben. Der Diener muss 

seine eigenen Wünsche aufgeben und den Wünschen seines Besitzers folgen. 
Ebenfalls behandelt der Brief die Krankheiten, die dem Menschen innewohnen 
bzw. von außen kommen. 

Der Wunsch und der Wille des Dieners müssen einzig und allein sein Herr 
und der Wunsch seines Herrn sein. Er darf keine anderen Wünsche haben. Wenn 
dies nicht der Fall ist, hat er das Band der Dienerschaft gebrochen und ist der 
Sklaverei entkommen. Ein Diener, der nur nach seinen eigenen Wünschen 
trachtet, ist Gefangener seines Vergnügens und Verlangens. Er ist Sklave seiner 
Triebseele und führt ständig die Befehle des verfluchten Satans aus. Die Gabe 
der wahrhaftigen Dienerschaft gegenüber Allah, dem Erhabenen, zu erlangen, 
geschieht einzig dann erst, wenn die Stufe der „besonderen Gottesfreundschaft“ 
(al-Wilāya al-khāssa) erreicht wurde. Ein solcher Gottesfreund (Walī) zu sein, 
wird wiederum nach Erlangung der vollendeten Entwerdung (Fanā) und des 
vollkommenen Fortbestehens (Baqā) zuteil. 

Frage: Auch solche Gottesfreunde haben eigene Wünsche und einen eigenen 
Willen. Sie wünschen sich unterschiedliche Dinge. Selbst der Anführer aller Pro-

– 628 –



pheten und der Sultan der Gottesfreunde, Friede sei mit ihm und ihnen, mochte 
kühle und süße Sorbets. Der edle Koran berichtet uns, dass er sich bemühte und 
verausgabte, damit es seiner Gemeinde (Umma) gut geht. Was ist der Grund für 
das Vorhandensein solcher Wünsche bei diesen Großen? 

Antwort: Viele Wünsche sind das Resultat der Naturgesetze. Solange der 
Mensch lebt, wird er sich dieser Wünsche nicht entledigen können. Wenn es heiß 
ist, will der Körper sich abkühlen. In der Kälte wird sein Körper Erwärmung 
wünschen. Dass der Körper nach der Befriedigung der Bedürfnisse, die überle-
bensnotwendig sind, verlangt, widerspricht der Dienerschaft nicht. Diese Wünsche 
sind nicht die Wünsche der Triebseele (Nafs) und haben zu ihr keine Beziehung. 
Seine Wünsche, die eben das Resultat der Naturgesetze sind, wurden nicht ver-
boten. Das Verlangen nach diesen ist nicht das Befolgen der Triebseele. Diese 
Wünsche umzusetzen, ist mubāh. Die Triebseele verlangt nämlich entweder nach 
einem Übermaß von dem, was mubāh ist – und dieses Übermaß wird „Fudūl“ 
genannt – oder sie drängt es nach dem Zweifelhaften oder dem, was harām ist. 
Was notwendig (darūrī) für das Leben ist, hat keine Beziehung zur Triebseele. 
Was also kritisiert wird, wenn gesagt wird, dass das Befolgen der Triebseele eine 
schlechte Tat ist, ist der Wunsch und das Verrichten der Fudūl-Taten. Das Über-
maß an Mubāh ist nämlich nah zum Harām. Wenn durch die List des Satans 
jemand noch einen Schritt weitergeht, fällt er ins Harām. Daher ist es erforderlich, 
die Dinge, die mubāh sind, nur im notwendigen Maße zu tun. Wenn sich eine 
Person daran orientiert und doch einmal ausrutscht, rutscht sie in das Übermaß. 
Rutscht sie jedoch beim Ausführen der Fudūl aus, dann rutscht sie ins Harām. 

Viele Wünsche existieren nicht im Menschen, sondern kommen von außen 
auf den Menschen zu. Das Nützliche hiervon lässt Allah, der Erhabene, aus 
Seiner Barmherzigkeit heraus dem Menschen zukommen. [In einem längeren 
Hadith heißt es:] „Im Herzen eines jeden Gläubigen gibt es einen Prediger Allahs, 
des Erhabenen.“ Die schädlichen Wünsche schickt der Satan. Der Satan (Schaitan) 
flüstert den Menschen ein, stets üble Taten zu verrichten und Feindschaft zu 
hegen. In Vers 120 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Der Satan macht dem 
Menschen viele Versprechungen und erinnert ihn an viele Dinge. Alles, was der 
Satan verspricht, ist eine Lüge.“ Als ich in der Festung Guwalyar gefangen war, 
saß ich eines Tages nach Verrichtung des Morgengebets in Stille, wie es der 
Brauch dieses spirituellen Pfades ist. Viele nutzlose Gedanken ergriffen mich, 
und zwar so sehr, dass ich mich sehr unwohl fühlte. Ich konnte mein Herz einfach 
nicht sammeln. Kurze Zeit später gelang es mir mit der Hilfe Allahs, des Erha-
benen, mich zu sammeln. Ich sah, wie diese Gedanken gleich den Wolken von 
mir zogen und verschwanden. Derjenige, der mir diese ins Herz zukommen ließ, 
entfernte sich gemeinsam mit ihnen. Er ließ mein Herz leer und rein zurück. Es 
wurde ersichtlich, dass diese Gedanken und Wünsche von außen gekommen 
waren und nicht von innen heraus entstanden. Wären sie von innen heraus ent-
standen, wären sie nicht für die Dienerschaft geeignet. Das heißt kurzgefasst, 
dass das Übel, welches durch die das Schlechte gebietende Triebseele (an-Nafs 
al-ammāra) zustande kommt, die Krankheit des Menschen selbst ist. Sie ist ein 
tödliches Gift und unvereinbar mit der Dienerschaft. Die schlechten Wünsche, 
die von außen kommen, sind vorübergehende Krankheiten, auch wenn sie vom 
Satan stammen. Mit ein wenig Heilmittel können sie leicht behandelt werden. In 
Vers 76 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Die List des Satans ist wahrlich 
schwach.“ Unser größter Feind ist unsere Triebseele. Unser Erzfeind ist dieser 
erbitterte Freund, der uns ständig begleitet. Unser äußerer Feind greift uns mit 
Hilfe dieses inneren Feindes an und mit seiner Unterstützung verwundet er uns. 
Das unwissendste unter allen Geschöpfen ist die Triebseele des Menschen, denn 

– 629 –



die Triebseele, die das Schlechte gebietet, ist sich selbst gegenüber feindlich ein-
gestellt. Sie verlangt stets nach Dingen, die sie zugrunde gehen lassen. All ihre 
Wünsche sind Dinge, die Allah, der Erhabene, verboten hat. All ihre Taten be-
stehen darin, sich Allah, dem Erhabenen, der ihr Eigentümer und der absolut 
Gütige ist, zu widersetzen. Sie ist ständig hörig auf den Satan, der ihr Erzfeind 
ist. 

Es ist sehr schwierig für den Menschen, zwischen der ihm innewohnenden 
Krankheit und der Krankheit, die von außen kommt, zu unterscheiden. Es ist 
wahrlich sehr schwierig, das im Inneren wohnende Übel und das von außen kom-
mende Übel voneinander zu trennen. Ein Unwissender denkt, dass seine Krankheit 
von außen kommt und sie bald vergehen wird, weshalb er selbstgefällig wird und 
sich als reif sieht. Somit kann er ins Verderben stürzen. Weil mich dies bedenkend 
die Angst überkam, wollte ich diese feine Erkenntnis nicht schriftlich festhalten. 
Ich sah es nicht als gut an, dies offenzulegen. Siebzehn Jahre habe ich dies nicht 
niedergeschrieben. Ich selbst verwechselte nämlich das innere und äußere Übel, 
doch nun hat Allah, der Erhabene, Wahrheit von Falschheit getrennt. Möge mein 
Herr für diese und andere unzählige Gaben gepriesen und Ihm gedankt sein! 
Einer der Gründe dafür, diese verborgenen Informationen mitzuteilen, besteht 
darin, dass die Kurzsichtigen, die sehen, dass sich bei reifen Menschen von außen 
kommende Wünsche befinden, nicht denken sollen, dass diese hohen Personen 
von niedrigem Rang seien. Wer so denkt, wird vom Segen dieser großen Persön-
lichkeiten nicht profitieren können. Der Grund, warum die Ungläubigen von der 
Ehre des Befolgens der Propheten, Friede sei mit ihnen, beraubt blieben, ist das 
Vorhandensein solcher Eigenschaften bei diesen Großen. In einem Vers der Sure 
at-Taghābun heißt es sinngemäß: „Sie sagten: ,Sollen etwa Menschen uns den 
rechten Weg weisen?‘ Und so wurden sie zu Ungläubigen.“ Unsere Großen 
sagten: „Nachdem die Wünsche des Gotteskenners (Ārif) vernichtet sind, gewährt 
ihm Allah, der Erhabene, einen Willen und einen Wunsch von Sich.“ Ich werde 
diese Worte inschāʾallāh an anderer Stelle erklären. Möge Allah, der Erhabene, 
jenen, die sich auf dem rechten Pfad befinden, Wohlergehen bescheren. Āmīn. 

14 — ZWEITER BAND, 53. BRIEF  
Dieser Brief wurde an einen Schaykh [Schaykh Abdussamad Sultānpūrī] ge-

schrieben. Er teilt mit, dass Hochmut (Kibr) und Selbstgefälligkeit (Udschb) 
Krankheiten sind. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und der Friede sei mit Seinen er-
wählten Dienern. Ihr fragt: „Wenn ich Askese übe und gottesdienstliche Hand-
lungen verrichte, wallt sich meine Triebseele auf. Sie denkt: ,Es gibt keine fromme 
und gute Person wie mich.‘ Handle ich dem Islam zuwider, fühle ich mich wiederum 
bedürftig und unfähig. Was ist das Heilmittel hiergegen?“ Mein Bruder, der die 
Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, erlangt hat! Die Bedürftigkeit und das 
Unfähigsein, die Ihr an zweiter Stelle erwähntet, sind das Resultat der Reue und 
eine sehr große Gabe. Allah bewahre, wenn nach dem Sündigen keine Reue 
empfunden wird und die Sünde einem auch noch süß vorkommt, so handelt es 
sich hierbei um das Beharren auf der Sünde und wird zur Gewohnheit. Die Reue 
ist ein Teil der Tawba. Das Beharren auf kleinen Sünden ist eine große Sünde. 
Das Beharren auf den großen Sünden kann den Menschen gar in den Kufr führen. 
Dieser zweite Zustand von Euch ist also eine große Gabe. Daher dankt Allah 
dafür, auf dass sich Eure Reue vermehrt und Er Euch vor der Missachtung des 
Islams schützt. In Vers 7 der Sure Ibrāhīm heißt es sinngemäß: „Wenn Ihr dankbar 
seid, werde Ich Meine Gaben vermehren!“ Beim ersten Zustand Eurer Triebseele 

– 630 –



handelt es sich um Selbstgefälligkeit (Udschb, Egoismus), also aufgrund der Ver-
richtung gottesdienstlicher Handlungen Gefallen an sich selbst zu finden. Selbst-
gefälligkeit ist ein schreckliches Gift, eine tödliche Krankheit und tilgt die got-
tesdienstlichen Handlungen und Wohltaten, so wie Feuer Holz verbrennt. Die 
Heilung hierfür ist, die guten Handlungen als mangelhaft zu sehen, die verborgenen 
Hässlichkeiten darin vor Augen zu führen und somit zu erkennen, dass man 
selbst und die gottesdienstlichen Handlungen, die man verrichtet, Mängel aufweisen 
und verdorben sind. Man muss gar so werden, dass man keinen Gefallen an ihnen 
findet und sie als ablehnenswert erachtet. In einem Hadith heißt es: „Viele gibt 
es, die den edlen Koran rezitieren, während er sie verflucht.“ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Viele Fastende gibt es, deren Fasten nur Hunger und Durst 
ist.“ Der Mensch darf nicht denken, dass seine gottesdienstlichen Handlungen 
und Wohltaten nichts Hässliches an sich hätten. Wenn er ein wenig darüber nach-
denkt, wird er sie alle mit Allahs Hilfe als hässlich ansehen und nicht einmal die 
Spur von Schönheit in ihnen verspüren. Kann in einer solchen Person Selbstge-
fälligkeit entstehen? Kann seine Triebseele Gefallen an sich selbst finden? Wenn 
jemand seine Taten und gottesdienstlichen Handlungen voller Mängel sieht, ver-
mehrt sich ihr Wert und sie werden der Akzeptanz würdig. Bemüht Euch, Eure 
guten Taten in dieser Art zu sehen und dass es nicht zur Selbstgefälligkeit kommt, 
ansonsten kann das Ende sehr bitter sein. Einzig jene, die Allah, der Erhabene, 
bewahrt, können sich vor diesem Unglück schützen. Jemand, der Mängel und 
Fehler in seinen gottesdienstlichen Handlungen und Wohltaten sieht, kann einen 
solchen Zustand erreichen, dass er denkt, der Engel an seiner rechten Schulter, 
der die Wohltaten aufschreibt, schreibe nichts für ihn nieder, denn er sieht keine 
einzige gute Tat, die für das Aufschreiben würdig wäre. Der Engel an der linken 
Schulter jedoch, der die schlechten Taten aufschreibt, schreibe ununterbrochen, 
so denkt er, denn er sieht alle seine Handlungen als hässlich und schlimm an. 
Dem Gotteskenner (Ārif), der einen solchen Zustand erreicht, wird eine derartige 
Güte zuteil, die nicht jeder verstehen und die er nicht mitteilen kann. Der Friede 
sei mit jenen, die auf dem rechten Weg schreiten. 

[Einige Menschen, die den Islam nicht verstanden haben, bezeichnen die Mus-
lime als Egoisten. Sie sagen zu den Betenden: „Anstelle das Gebet zu verrichten, 
um vor der Hölle sicher zu sein, solltest du lieber den Menschen dienen.“ Wir 
haben oben auf schöne Weise dargestellt, dass die Religion des Islams keine ego-
istische Religion ist und dass jene, die keine Egoisten sind, wertvoll sind. Was 
das Verrichten des rituellen Gebets anbelangt, so verrichten die Muslime die 
gottesdienstlichen Handlungen nicht, wie es die Unwissenden denken, um sich 
vor dem Höllenfeuer zu schützen und Komfort zu erreichen. Sie verrichten die 
gottesdienstlichen Handlungen, weil sie das Gebot Allahs, des Erhabenen, und 
Seine uns aufgetragene Pflicht sind. (Pflicht ist zu tun, was eine Autorität befiehlt, 
und zu vermeiden, was sie verbietet.) Wenn sich die Befehle der Autoritäten wi-
dersprechen, wird der Befehl der höheren Autorität eingehalten. Selbst im Militär 
ist es die erste Pflicht, die Befehle des Oberbefehlshabers auszuführen. Um die 
Jugendlichen zu täuschen, sagen die Ungläubigen: „Die Pflicht ist heilig. Erst 
die Pflicht, dann das Gebet.“ Ja, die Pflicht ist sogar noch heiliger als sie es 
denken, doch die erste Pflicht besteht darin, das Gebot der höchsten Autorität 
einzuhalten, und die höchste Autorität ist Allah, der Erhabene. Daher ist die 
erste Pflicht das rituelle Gebet. Kein Befehlshaber, Kommandant oder irgendein 
anderer Amtsträger darf diese erste Aufgabe verändern. Man soll das Gebet 
während der Pause oder in Schlafsälen, oder wenn es auch hierzu keine Möglichkeit 
gibt, in der Toilette verrichten. Doch am besten ist es, nicht bei solchen Religi-
onsfeinden zu arbeiten, die hartherzig sind, sondern sich von dort fernzuhalten. 

– 631 –



Allah, der Erhabene, wird diesem Muslim gewiss auf anderem Wege mehr Ver-
sorgung bescheren. Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Buch Kimyā-i saʿādat: „Es gibt keinen Segen in einer Arbeit, die das 
Gebet verhindert oder erschwert. Einzig in der Arbeit, die für das Beten günstig 
ist, befindet sich Segen.“ Auf Seite 79 schreibt er, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Der Muslim ist derjenige, der den Muslimen mit seiner 
Hand und seiner Zunge keinen Schaden zufügt.“ Jeder Muslim muss so sein. In 
einem Hadith heißt es: „Jener unter euch hat vollkommenen Glauben, dessen 
Charakter schön ist.“ Hier sehen wir, dass selbst der Glaube am Charakter und 
dem Nutzen für die Menschen gemessen wird. In unserem Buch Islamische Ethik 
wird der schöne Charakter der Muslime ausführlich dargelegt. Wenn das rituelle 
Gebet verrichtet wird, wird allen Muslimen der Gruß entgegengebracht und für 
alle gebetet. Ein Muslim, der das Gebet nicht verrichtet, missachtet jedoch dieses 
Recht der anderen Muslime. Demnach ist das Verrichten des Gebets kein Ego-
ismus, sondern Wohltätigkeit. Nicht zu Beten wiederum ist ein Unrecht.] 

 
Allah sandte an Seine Propheten herab, einhundertvier Bücher, 
Vier davon sind große Bücher, hundert sind Suhuf, d. h. kleinere Bücher, 
 
Den Psalter sandte Er Dāwud, die Thora zu Mūsā, 
Der Überbringer ist Dschibrīl, überbrachte das Evangelium an Īsā, 
 
Den Koran überbrachte er dem Geliebten Allahs, das ist bekannt, 
Je nach Anlass wurde er, innerhalb 23 Jahren herabgesandt, 
Und mit seiner Vervollständigung endete die Offenbarung, 
 
Die Propheten haben „Isma“, d. h. „Sündlosigkeit“ und geistige Überlegenheit, 
Sie sind Getreue und Verkünder Allahs Gebote, und haben vollkommene Reinheit, 
 
Vor Unterdrückung, Sünden, Torheit, Lügen und Verrat, 
Sind alle Propheten beschützt, sie sind alle bewahrt, 
 
Ādam ist der erste Prophet, sein zweiter Name ist Safiyyullah, 
Doch der Höchste unter ihnen ist, Muhammad Rasūlullah, 
 
Viele Propheten wurden gesandt, diese waren zwischen diesen beiden, 
Niemand kann deren Zahl wissen, das weiß nur Allah, 
 
Die Religion eines Gesandten ist gültig, auch nach seinem Ableben, 
Propheten sind höher als alle Engel, nicht das Gegenteil beurteilen, 
 
Die Scharia unseres Propheten ist von solcher Dauer, auch nach seinem irdischen Leben, 
Wird Allah die Menschen nach dieser Scharia, am Tag der Auferstehung einteilen, 
 
An alles Verkündete vom Geliebten Allahs, also Habībullah, 
Glaube ich ohne Zweifel, āmantu billah wa-hukmillah. 
 
 

– 632 –



15 — DIE NAMEN ALLAHS, DES ERHABENEN 
Die Namen Allahs, des Erhabenen, sind zahlreich und wir kennen die Anzahl 

nicht. Von diesen Namen hat Er 99 im edlen Koran den Menschen mitgeteilt. 
Qādīzāda Ahmad Efendi schreibt in seinem Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi: 
„Die 99 Namen Allahs, des Erhabenen, werden ,al-Asmā al-husnā‘ (die schönsten 
Namen) genannt. Die Namen Allahs, des Erhabenen, sind ,tawqīfī‘ (festgelegt), 
d. h. daran gebunden, dass der Islam sie uns mitteilt. Er wird mit den Namen an-
gerufen und mit den Namen gedacht, die der Islam uns mitgeteilt hat. Der Islam 
erlaubt uns nicht, Allah mit anderen Namen als diesen anzurufen und zu geden-
ken.“ Im Scharh al-mawāqif auf Seite 541 heißt es: „Qādī Abū Bakr, möge Allah 
sich seiner erbarmen, sagte: ,Namen, deren Bedeutung für Allah, den Erhabenen, 
nicht unangemessen ist, also Seiner gebührt, dürfen verwendet werden.‘ Die 
Mehrheit jedoch sagte, dass außer den 99 Namen kein anderer ausgesprochen 
werden darf.“ 

Hieraus verstehen wir, dass es keine Erlaubnis gibt, das Wort „Gott“ (türkisch 
„Tanrı“) für Allah, den Erhabenen, zu verwenden, d. h. das Verwenden dieses 
Namens wäre eine Sünde. Den Namen „Allah“ nicht verwenden zu wollen und 
stattdessen „Gott“ zu sagen oder anstelle dessen auch nur einen der 99 Namen 
verwenden zu wollen, ist ein sehr großes und widerwärtiges Vergehen.  

Yāfath (Jafet), der Sohn Nūhs, Friede sei mit ihm, war ein Gläubiger (Muʾmin). 
Als seine Kinder sich vermehrten, wurde er ihr Oberhaupt. Sie alle beteten Allah, 
den Erhabenen, an, wie es ihnen ihre Großväter gezeigt hatten. Als Yāfath beim 
Überqueren des Flusses ertrank, nahm sein jüngster Sohn namens „Türk“ seinen 
Platz ein. Dessen Nachkommen vermehrten sich und wurden „Türken“ genannt. 
Diese Türken waren wie ihre Vorfahren Muslime, geduldig und fleißig. Sie ver-
mehrten sich mit der Zeit und breiteten sich in ganz Asien aus. Einige der tyran-
nischen Herrscher, die ihr Oberhaupt wurden, entstellten die Offenbarungsreligion 
und ließen sie Götzen anbeten. Zu ihnen gehören die Jakuten, die heute in 
Sibirien leben und noch immer Götzen anbeten. Je weiter sie sich entfernten 
von ihrer Religion, desto mehr verloren sie von ihrer alten Zivilisation und Moral. 
Insbesondere die Hunnen und Attila, einer ihrer Häuptlinge, wurden aufgrund 
ihrer Religionslosigkeit und Tyrannei als „Zorn Allahs“ bezeichnet. Als die 
Sonne des Islams von Mekka aus aufging und die Welt mit den Lichtern des Wis-
sens, der Moral und jeder Art der Tugend erstrahlen ließ, verhinderten die 
Römer, deren Ausschweifung und Charakterlosigkeit sich bis nach Asien aus-
breitete, sowie die Diktatoren, die unter Religionslosigkeit, Unwissenheit und 
Tyrannei, die ganz Asien und Afrika ergriffen hatten, aufwuchsen, dass die Men-
schen, die sie ausbeuteten, vom Islam hören und ihn verstehen. Diese Hindernisse 
wurden mit der Kraft des Schwertes beiseite geräumt. Die Herrscher der Türken 
wiederum verhinderten aufgrund ihres Adels und ihrer Wachsamkeit nicht, dass 
man vom Islam hört. Schamsuddīn Sāmī schreibt in seinem Qāmūs al-aʿlām: „Die 
Flüsse Syrdarja im Norden und Amudarja im Süden fließen in nordwestlicher 
Richtung und erreichen die Ostseite des Aralsees, östlich des Kaspischen Meeres. 
Die Region zwischen beiden Flüssen wird ,Transoxanien‘ (Mā warā an-nahr) ge-
nannt. Der südliche Teil zwischen dem Kaspischen Meer und dem Aralsee heißt 
,Choresmien‘. Die Stadt Merw befindet sich dort. Südlich hiervon liegen die ira-
nischen Provinzen ,Gorgan‘ und ,Chorasan‘. Heute nennt man diese Region 
,Turkmenistan‘. Die Region nördlich des Aralsees wird ,Kasachstan‘ genannt 
und die Region südlich von Transoxanien ist ,Usbekistan‘. Die Städte Buchara, 
Samarkand und Taschkent befinden sich in Usbekistan. Die Region östlich von 
Usbekistan wird ,Tadschikistan‘ genannt. Yarkant, Ferghana und Kaschgar liegen 

– 633 –



in Tadschikistan. All diese Regionen gemeinsam werden ,Turkistan‘ genannt. 
Buchara wurde im Jahre 55/674 vom Gouverneur Chorasans, Saʿīd ibn Uthmān 
ibn Affān, erobert. Samarkand und ganz Transoxanien wurden im Jahre 77/695 
von Qutayba erobert. Samarkand wurde im Jahre 1285/1868 und ganz Turkistan 
im Jahre 1292/1874 von den Russen besetzt. [Die Freimaurer, die die Kontrolle 
des Osmanisches Reiches an sich gerissen hatten, schauten diesen Invasionen 
nur zu.] Lange bevor der Adel des Türken und die Ehre des Islams zusammen-
kamen, marschierten die Assyrer in Turkistan ein und gewöhnten die Türken an 
das Anbeten der Sonne und Sterne.“ Sie beteten bei Morgendämmerung (türkisch 
„Tanyeri“) die Sonne an. Aus diesem Grund hieß die Sonne zunächst „Tanyeri“ 
und wurde später zu „Tanrı“. Im edlen Koran gibt es zahlreiche Verse, in denen 
es sinngemäß heißt: „Mein Name ist Allah. Ruft Mich als Allah an. Betet Mich 
als Allah an! Und fleht Mich als Allah an!“ Ihn nicht mit dem Namen anzusprechen, 
den Er will, sondern Ihn mit dem Namen „Gott“ (Tanrı) zu rufen, den die Un-
gläubigen für ihre Götzen, die Ihm am meisten missfallen, verwendeten, ist of-
fenkundig ein äußerst großer Fehler und Sturheit. Wenn beispielsweise ein Herr-
scher zu seinen Untertanen sagt: „Mein Name lautet Ahmad. Ihr sollt mich 
Ahmad nennen“, und die Untertanen sagen: „Nein, geehrter Herr! Wir wollen 
dich nicht Ahmad nennen! Wir wollen dich mit dem Namen eines Steins, eines 
Wolfs, eines Hundes oder mit dem Namen deines niedrigsten und erbittertsten 
Feindes anreden!“, wie zornig wäre doch der Herrscher. Entsprechend führt es 
zum Zorn Allahs, des Erhabenen, und zu Feindseligkeit, wenn man den Adhān 
ruft und gottesdienstliche Handlungen verrichtet, indem man anstelle des Namens 
„Allah“ den Namen „Gott“ verwendet, den Er nicht befohlen hat und den Er 
gar befeindet. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt zu Beginn 
der Beschreibung des Gebetsrufes: „Adhān bedeutet, auf die verkündete Art 
die verkündeten Worte zu rufen. Es ist nicht erlaubt, die Übersetzung zu rufen, 
auch wenn die Bedeutung gleich ist und jeder sie versteht. Es ist auch nicht 
erlaubt, ihn melodisch (mit Taghannī), also die Wörter entstellend zu rufen. Mit 
Entstellung der Wörter ist gemeint, Vokale, Buchstaben oder Verlängerungen 
hinzuzufügen oder wegzulassen, um sie an die Tonhöhen anzupassen. Einen 
derart gelesenen Adhān, Koran oder Mawlid anzuhören, ist eine Sünde. Taghannī 
[also die Stimme zu verschönern], ohne diese hinzuzufügen, also ohne die Wörter 
zu entstellen, ist erlaubt und gut.“ 

Wenn die gottesdienstlichen Handlungen nicht auf die Weise ausgeführt wer-
den, wie sie befohlen wurden, werden sie zum Spielzeug. Die Religion zum Spiel-
zeug zu machen und sie den Bräuchen anzupassen, ist die schlimmste und wider-
wärtigste Form des Unglaubens. 

Viele der 99 im edlen Koran erwähnten Namen zeigen klar, dass Allah, der 
Erhabene, der Schöpfer ist, so beispielweise die Namen al-Muqīt, al-Khāliq, al-
Bāriʾ, al-Musawwir, ar-Razzāq, al-Mubdiʾ, al-Muʿīd, al-Muhyī, al-Mumīt, al-
Qayyūm, al-Wālī und al-Badīʿ. 

Der bekannte Name „al-Khāliq“ unter diesen 12 bedeutet „derjenige, der 
bestimmt und festlegt“. „Al-Bāriʾ“ bedeutet „derjenige, der ins Sein bringt, er-
schafft“. „Al-Musawwir“ bedeutet „derjenige, der eine Form gibt“. Wenn zum 
Beispiel ein Ingenieur ein Gebäude bauen will, dann ermittelt und bestimmt er 
das benötigte Holz, die Ziegel, den Zement, das Eisen, das Grundstück, die 
Anzahl und die Größe der Räume und fertigt einen Plan an. Dies bedeutet Khalq. 
Der Architekt errichtet daraufhin das Gebäude nach diesem Plan. Er ist also der 
Bāriʾ des Gebäudes. Dann wird das Gebäude verziert und gefärbt. Wer dies tut, 
ist der Musawwir. 

Allah, der Erhabene, hat keinen Teilhaber in irgendeiner Seiner Taten. Er 

– 634 –



allein ist der Khāliq, Bāriʾ und Musawwir aller Geschöpfe. „Erschaffen“ bedeutet, 
aus dem Nichts hervorzubringen. Die Materie und Elemente aus dem Nichts her-
vorzubringen und nach dem Hervorbringen in ein anderes Geschöpf zu überführen, 
ist ebenfalls ein Erschaffen. Dies wird beispielsweise im folgenden sinngemäßen 
Koranvers mitgeteilt: „Er erschuf den Menschen aus einem Samentropfen (Nutfa) 
und den Dschinn aus der Flamme des Feuers.“ Die Himmel, die Erden und die 
uns heute bekannten 105 [mittlerweile 118] Elemente waren zuvor nicht existent. 
Sie alle wurden später erschaffen. Indem Er die Elemente, Oxide, Säuren, Basen 
und Salze miteinander verbindet und sie spaltet, bringt Er Millionen von organi-
schen und anorganischen Stoffen hervor, d. h. Er erschafft sie. Es ist der Brauch 
Allahs, des Erhabenen, dass Er alle Dinge durch Anlässe und Mittel (Asbāb, Sg. 
Sabab) erschafft. Derjenige, der die Mittel und Anlässe hervorbringt und bei 
ihnen aktive Wirkungskraft erschafft, ist ebenfalls Er. Die physikalischen und 
chemischen Eigenschaften der Stoffe sowie die physikalischen, chemischen und 
biologischen Vorgänge und Reaktionen sind von Ihm erschaffene Anlässe und 
Mittel. Verschiedene Formen von Kräften, die Strom, Wärme, Mechanik, Licht, 
chemische Energien und Reaktionen erzeugen, hat Er als Mittel erschaffen. So 
wie Er diese Anlässe zum Mittel für die Erschaffung von Stoffen gemacht hat, so 
hat Er den Verstand und die Kraft des Menschen zum Mittel für Seine Erschaffung 
gemacht. Beispielsweise ist zwar die Flamme eines Streichholzes Anlass dafür, 
dass die Kohle über 500 Grad erreicht, also sich bis zur Zündtemperatur erhitzt 
und es so zum Beginn der Verbrennung kommt, doch es ist Allah, der Erhabene, 
der die Oxidation, die Verbrennung der Kohle erschafft. Nicht das Streichholz 
ist der Erschaffer der Verbrennung, denn es ist einzig und allein der erhabene 
Allah, der die Beschaffenheit und Eigenschaften des Streichholzes, seine Flamme, 
die Wärmeenergie, das Interesse der Kohlenstoffatome am Sauerstoff und die 
Exothermie der Reaktion, die die Kohle erhitzt und rote Strahlen aussendet, er-
schafft. Wenn sich Zink in Salzsäure auflöst, entsteht eine Verbindung namens 
Zinkchlorid mit neuen Eigenschaften. Es kann nicht behauptet werden, dass 
dieses Ionengitter von den Zinkatomen und Säuremolekülen erschaffen worden 
wäre. Denn so, wie bei dem Elektronenaustausch bei der Entstehung der Zink- 
und Chloridionen aus ihren Atomen im Zinkchlorid genannten Ionengitter und 
bei dessen Anlässen sowie den Anziehungs- und Abstoßungskräften zwischen 
den Ionen das Zink und das Chlor nichts bewirken, so tut auch der Mensch, der 
das Zink der Säure beigibt, nichts anderes als dies. Bei der Entstehung von Zink-
chlorid schaute der Mensch nur zu und es war Allah, der Erhabene, der die Re-
aktion, die Eigenschaften und die Kräfte erschuf, die zum Ionengitter führten. 
Das heißt also, dass der Verstand und die Kraft des Menschen wie die anderen 
Naturkräfte nichts anderes als Anlässe und Mittel sind für die Erschaffung eines 
neuen Gleichgewichts, einer Ordnung und eines Systems, indem sie die Bedin-
gungen und Gleichgewichte zwischen den Stoffen, Elementen, Eigenschaften, 
Kräften und Energien, die Allah, der Erhabene, zuvor erschaffen hat, verändern. 
So hat Archimedes keine Gesetze geschaffen, sondern lediglich die Beziehung 
zwischen Eigenschaften erkannt, die vorher bereits vorhanden waren. In ähnlicher 
Weiser hat Thomas Edison, der Geräten wie dem Phonographen, dem Megaphon 
und der Glühbirne die endgültige Form gab, diese nicht erschaffen, sondern war 
Anlass für ihre Erschaffung. Es ist Allah, der Erhabene, der diese erschuf. 
Während Edison auf der einen Seite, geschweige denn sie zu erschaffen, lediglich 
die existierende Materie zusammenbrachte und Anlass für die Erschaffung neuer 
Geräte war, war er sich auf der anderen Seite nicht einmal über die Funktionsweise 
seiner Hände, Füße, Augen und anderen Sinnesorgane, seiner verschiedenen 
Zellen, seines Herzens, seiner Lunge, seiner Nieren und vieler anderer Organe 
ebenso wenig über die Struktur der von ihm verwendeten Stoffe und Werkzeuge 

– 635 –



und der in ihnen wirkenden Atom- und Protonenkräfte bewusst. Kann ein Mittel, 
das keine Ahnung von den zahlreichen Feinheiten seiner Selbst und der von ihm 
verwendeten Dinge hat, je „Erschaffer/Schöpfer“ genannt werden? Der Schöpfer 
kennt die kleinsten, feinsten Details und ist derjenige, der all dies erschafft, und 
dies ist einzig und allein Allah, der Erhabene. 

Eine Person, die einige Abschlüsse von der Universität hat, die neueste 
Literatur liest, viele Erfahrungen gesammelt hat und ein intelligenter und ver-
nünftiger Wissenschaftler ist, wird gut verstehen, dass der Mensch in all seinen 
Handlungen und Entdeckungen nichts als ein Anlass und Mittel ist. Einzig Allah, 
der Erhabene, ist es, der jeden Vorgang, jede Reaktion und jede Bewegung her-
vorbringt und jedes Gesetz verwaltet. Der einzige ehrenvolle Anteil, der die 
Kraft des Menschen von den Naturkräften unterscheidet, ist, dass er ein bedachtes 
und bewusstes Mittel ist. Der Mensch ist in der Lage, die Erschaffung Allahs, 
des Erhabenen, so manifestieren zu lassen, wie er es will. Indem Allah, der Er-
habene, den Menschen diesen ehrenvollen Anteil verliehen hat, hat Er sie von 
anderen Geschöpfen unterschieden und sie somit höher erschaffen als andere 
Geschöpfe, wie Er in Vers 70 der Sure al-Isrā verkündet. 

Der Schöpfer ist einzig Allah, der Erhabene. Irgendjemand anderen als Allah 
„Schöpfer/Erschaffer“ zu nennen, gleich mit welchem Zweck, ist Kufr. Im Birgivī 
vasiyetnāmesi steht: „Wenn jemand sagt: ,Die Versorgung kommt von Allah, 
doch der Mensch muss auch handeln‘, wird er zum Kāfir, denn auch die Handlung 
ist von Allah.“ Das bedeutet, wer sagt, dass der Mensch es sei, der die Handlung, 
die Tat erschaffe, wird ein Kāfir. Ismāʿīl Haqqi aus Bursa schreibt in seinem 
Buch al-Huddscha al-bāligha: „Allah ist der einzig wahre Schöpfer (Khāliq) und 
Versorger (Rāziq). Es ist Ketzerei, den Menschen als Erschaffer oder Versorger 
zu bezeichnen. Die grundlegende Eigenschaft des Menschen ist seine Machtlo-
sigkeit (Adschz) und Bedürftigkeit (Iftiqār). Das Wesensattribut Allahs, des Er-
habenen, ist die Allmacht (Qudra) und Unbedürftigkeit (Ghinā).“ Über Menschen 
Worte zu tätigen wie: „Er hat erschaffen, er ist Erschaffer“, ist untersagt und 
der Name Khāliq, der einzig Allah, dem Erhabenen, gebührt, darf für niemanden 
außer Ihm verwendet werden. Dasselbe gilt für die Namen Rahmān und Rahīm. 

Allah, der Erhabene, hat für die Erschaffung einer Sache andere Dinge zum 
Anlass und Mittel gemacht. Wer will, dass etwas erschaffen wird, muss sich die 
Dinge aneignen, die Anlass und Mittel für die Erschaffung dieser Sache sind. 
Wenn sich unter den Anlässen und Mitteln für die Erschaffung einer Sache auch 
die menschliche Kraft befindet, wird die erschaffene Sache „künstlich“ bzw. „ar-
tifiziell“ genannt. So sind beispielsweise Koks und Pflanzenmargarine künstliche 
Stoffe. Wenn sich unter den Anlässen und Mitteln für die Erschaffung eines 
Stoffes kein menschlicher Einfluss befindet, werden solche erschaffenen Stoffe 
als „natürliche Stoffe“ bzw. „naturell“ bezeichnet. Auch wenn sich die menschliche 
Kraft bei der Entstehung des natürlichen Stoffes nicht beteiligt, ist sie unter An-
derem Anlass und Mittel dafür, dass er in einen Zustand gebracht wird, in welchem 
er verwendet werden kann, wie z. B. Steinkohle und Butter. Zu sagen, die natür-
lichen Stoffe habe die Natur erschaffen und die künstlichen Stoffe oder Vorgänge 
habe der Mensch erschaffen, ist genauso eine törichte und absurde Aussage wie 
andere Mittel als Erschaffer zu bezeichnen. Dies wäre so als würde jemand sagen, 
die Biene habe den Honig erschaffen oder die Elektrizität habe das Licht er-
schaffen. 

Auch die „Muʿtazila“, eine der 72 irregegangenen Gruppen der Muslime, 
sagte, der Mensch sei der Erschaffer seiner eigenen Taten. Da sie diesen falschen 
Glauben aus dem edlen Koran und den Hadithen ableiten, sind sie zwar keine 
Ungläubigen, doch sie werden für eine gewisse Dauer in der Hölle brennen, da 

– 636 –



sie die Wahrheit nicht akzeptieren. Doch diejenigen, die kein Wissen über Ko-
ranverse, Hadithe, Religion und Glauben haben und nur deshalb, weil sie versu-
chen, sich bei den Staatsmännern und Regierenden anzubiedern und ihre Sym-
pathie zu gewinnen, zu ihnen sagen „du hast erschaffen“, werden zu Ungläubigen. 
Über jemand anderen als Allah, dem Erhabenen, zu sagen, er habe erschaffen, 
ist sehr gefährlich. Es ist einzig und allein Allah, der Erhabene, der alles erschafft. 
Es gibt keinen Schöpfer außer Ihm. Doch es ist der Brauch Allahs, des Erhabenen, 
dass Er alle Dinge mit Anlässen und Mitteln erschafft. Auf diese Weise verleiht 
Er der materiellen Welt und dem Sozialleben eine Ordnung. Hätte Er ohne 
Anlässe und Mittel erschaffen, würde es diese Ordnung, dieses System in der 
Welt nicht geben. Die Mikroorganismen sind Grund für Krankheit, die Wolken 
für Regen, die Sonne für Leben, die Katalysatoren für die Beschleunigung vieler 
chemischer Reaktionen, die Tiere dafür, dass pflanzliche Stoffe zu Fleisch, Milch 
und Honig werden, die Blätter für die Synthese organischer Stoffe und der Mensch 
für die Herstellung von Flugzeugen, Autos, Medikamenten, Elektromotoren und 
vieler anderer Dinge. Allah, der Erhabene, ist es, der all diesen Anlässen und 
Mitteln Kraft und Wirkung verleiht. Er hat den Menschen auch einen Verstand 
und Willen gegeben. Es kann nicht richtig sein, die Anlässe und Mittel als Er-
schaffer zu bezeichnen. Dies geht klar hervor aus dem „Kalimat at-tamdschīd“, 
also „Lā hawla wa-lā quwwata illā billah“ (Es gibt keine Kraft und Macht außer 
Allah). Die Schiiten wiederum sagen, dass der Mensch die Sünden und Allah 
einzig das Gute erschaffe. Wir haben diese Worte in unseren Büchern Die edlen 
Gefährten und Belege für das wahre Wort widerlegt. 

Namen, die auf die Attribute Allahs, des Erhabenen, verweisen, so z. B. al-
Ālim (Wissender), as-Samīʿ (Hörender), al-Basīr (Sehender), al-Qādir (Mächtiger), 
al-Murīd (Wollender), al-Mutakallim (Sprechender) und dergleichen, können 
für die Menschen verwendet werden, wenn die Bedingungen und Bedeutungen 
bedacht werden, die im 52. Kapitel des zweiten Abschnitts erwähnt werden. Im 
al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die Übel der Zunge: „Es ist harām, Namen, 
die einzig Allah, dem Erhabenen, gebühren, für die Menschen zu verwenden, 
wie beispielsweise ar-Rahmān, al-Quddūs, al-Muhaymin und al-Khāliq. Imām 
an-Nawawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt dies in seinem Kommentar 
zum Sahīh Muslim. Namen, die Attribute von Ihm sind, wie al-Azīz, dürfen mit 
ihren übertragenen Bedeutungen zwar auch für die Menschen verwendet werden, 
jedoch steht dies nicht im Einklang mit dem Anstand. 

Wenn der Name Allahs, des Erhabenen, erwähnt, gehört oder geschrieben 
wird, ist es wādschib, beim ersten Mal eine der Respektformeln wie ,Subhānallāh‘, 
,Tabārakallāh‘, ,Dschalla dschalāluh‘, ,Azza ismuh‘, ,Dschallat qudratuh‘ oder 
,Taʿālā‘ zu sagen bzw. zu schreiben, und bei den darauffolgenden Malen mustahabb. 
Das gleiche gilt für das Sprechen der Salawāt, wenn der Name des Gesandten 
Allahs vernommen wird.“ Im al-Bazzāziyya sowie im fünften Band des al-Hindiyya 
heißt es: „Es ist wādschib, beim Vernehmen oder Erwähnen des Namens Allahs, 
des Erhabenen, Respekt zu zollen, indem ,Dschalla dschalāluh‘, ,Taʿālā‘, ,Tabāraka‘ 
oder ,Subhānallāh‘ gesagt wird. Auch bei Wiederholung nicht allein den Namen 
zu nennen, sondern zusätzlich ,Taʿālā‘ (der Erhabene) zu sagen, ist mustahabb. 
D. h. nach der Erwähnung des Namens Allahs, des Erhabenen, soll man auch 
ein Wort nennen, das Respekt und Ehrerbietung ausdrückt.“ Gleichermaßen 
sollte nicht einfach „Koran“ gesagt werden, sondern immer „der edle Koran“ 
(al-Qurʾān al-karīm). Man sieht also, dass es falsch ist, „Allah sagte“, oder „Allah 
taʿālā sagte…“ zu sagen bzw. zu schreiben. Es muss „Allahu taʿālā sagte…“ 
heißen. Im Islam gibt es keinen Tribalismus oder Rassismus. Alle Nationen und 
Sprechenden einer jeden Sprache müssen diese Begriffe auf Arabisch sagen. Es 

– 637 –



darf keine Respektlosigkeit geschehen, indem gesagt wird, dass man die Über-
setzung erwähne. Am Ende des fünften Bandes im Ibn Ābidīn und im Kommentar 
von Qādīzāda zum Birgivī heißt es: „Es ist mustahabb, bei Erwähnung des Namens 
eines Prophetengefährten ,radiyallāhu anh‘ (möge Allah mit ihm zufrieden sein) 
und bei anderen Gelehrten ,rahmatullāhi alayh‘ (möge Allah sich seiner erbarmen) 
zu sagen [und zu schreiben].“ 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna sagen: „Es ist notwendig, die edlen Gefährten 
sehr zu lieben und ihnen Respekt und Ehrerbietung darzubringen. Daher ist es 
mustahabb, beim Schreiben, Lesen und Hören ihrer Namen ,radiyallāhu anh‘ zu 
sagen.“ Diese Aspekte stehen in unserem Buch Islamische Ethik geschrieben. 
Die Rāfiditen versuchen, die Muslime zu täuschen, und sagen: „Die Gefährten 
sind von sehr hoher Stellung und es gibt keine Worte, die ihre hohe Stufe be-
schreiben könnten. Neben ihre Namen ,radiyallāhu anh‘ zu sagen, wäre eine Be-
leidigung ihnen gegenüber, so etwas sollte nicht gesagt werden.“ Wir dürfen uns 
von den Rāfiditen nicht täuschen lassen! 

Allah, der Erhabene, spricht an vielen Stellen des edlen Korans über Sich 
selbst im Plural, also in der „Wir“-Form. Allah, der Erhabene, ist Einer, und Er 
teilt uns im edlen Koran mit, dass Er der Eine ist. An vielen Stellen des edlen 
Korans spricht Er über sich selbst nicht in der „Ich“-Form. Um Seine Größe zu 
verdeutlichen und um mitzuteilen, dass Er der Eigentümer und Herrscher über 
alles ist, sagt Er auch „Wir“ anstelle von „Ich“. Wo Er „Wir“ sagt, sollte es als 
„Ich, der Eigentümer und Herrscher über alles“ verstanden werden. 

Im ad-Durr al-mukhtār, Band 5, Seite 268 heißt es: „Allah, der Erhabene, 
liebt jene, die ihren Kindern Namen wie Abdullāh, Abdurrahmān, Muhammad, 
Ahmad und dergleichen geben. Auch wenn es erlaubt ist, den Menschen Namen 
Allahs wie Alī, Raschīd, Kabīr, Badīʿ zu geben in dem Sinne, wie es den Menschen 
gebührt, kann dies, da die Unwissenden sich in den Bedeutungen und in der Aus-
sprache dieser Namen irren, Anlass dafür sein, dass sie Sünden begehen und gar 
in den Kufr fallen. Anstelle von Abdulqādir sagen sie beispielsweise Abdulqoydur; 
geschieht dies absichtlich, ist es Kufr. Wer mit Absicht diese Namen erniedrigt, 
so z. B. anstelle von Abdulʿazīz Abdulʿuzayz sagt, wird zum Kāfir. Genauso 
verhält es sich damit, anstelle von Muhammad Hamo, anstelle von Hasan Hasso 
und anstelle von Ibrāhīm Ibo zu sagen.“ [Auch daraus ist zu verstehen, dass es 
harām ist, den Koran melodisch, die Wörter entstellend zu rezitieren.] Manche 
Ladenbesitzer schreiben diese gesegneten Namen als Werbung auf die Innenseite 
von Schuhen und Hausschuhen/Pantoffeln, weil es ihre eigenen Markennamen 
sind, und der Käufer zieht sie an und tritt auf sie. Es ist zu befürchten, dass der 
Glaube sowohl desjenigen, der sie anbringen lässt, als auch des Tragenden dadurch 
schwindet. 

Ibn Ābidīn schreibt im dritten Band: „Īmān“ bedeutet, dass das Herz alles, 
worüber Übereinstimmung besteht, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, es von 
Allah, dem Erhabenen, überbracht hat, bestätigt, also daran glaubt. Dazu gehört 
zu glauben, dass Allah, der Erhabene, existiert und Einer ist, wir wiederauferstehen 
werden, das rituelle Gebet und das Fasten im Monat Ramadan eine Pflicht sind, 
der Weinkonsum [und dass Frauen vor fremden Männern ihr Haupt, ihre Haare, 
Arme und Beine entblößen] harām ist. Wer sagt, dass er hieran glaubt, bei dem 
ist offenkundig, dass er ein „Muʾmin“ (Gläubiger), also ein „Muslim“ ist. Wer 
eine Handlung begeht, die ein Zeichen für den Kufr ist, so z. B. einen Götzen 
anbetet oder den edlen Koran in Schmutz wirft, wird zu einem Kāfir. Wohlwissend, 
dass man keine Gebetswaschung hat, das Gebet zu verrichten oder Missfallen 
an einer Sunna zu finden, ist ebenfalls Kufr. Wer etwas leugnet, was in den edlen 
Koranversen oder den Hadithen, die mutawātir, also überall bekannt sind, nicht 

– 638 –



eindeutig verständlich ist oder zwar eindeutig ist, aber nicht durch Konsens über-
liefert wurde, wird kein Kāfir. Wer etwas als halāl bezeichnet, was offenkundig 
als harām übermittelt wurde, wird ein Kāfir. Das Trinken von Wein und der Ver-
zehr von Schweinefleisch gehören hierzu. Wer eine Sache, die an sich halāl ist, 
aber aus einem Grund heraus harām wurde, als halāl bezeichnet, wird kein Kāfir. 
Derart ist das Entwenden des Eigentums anderer. Wenn eine Aussage oder 
Handlung eines Muslims interpretiert werden kann, d. h., sie aus vielerlei Hinsicht 
zwar auf den Kufr hinweist, aber aus einer einzigen Hinsicht nicht auf den Kufr 
verweist, dann soll man diese eine Hinsicht verstehen und ihn nicht als Kāfir be-
zeichnen. Wenn er jedoch mitteilt, dass er nicht diese eine Hinsicht meinte, wird 
er ein Kāfir. Wenn es keine Meinungsübereinkunft bei den Gelehrten darüber 
gibt, dass die getätigte Aussage zum Kufr führt, darf diese Person nicht Kāfir ge-
nannt werden. 

Es ist mustahabb, den Abtrünnigen (Murtadd) zu belehren (ihm guten Rat 
zu geben) und seine Zweifel auszuräumen. Wenn er um einen Aufschub bittet, 
wird er drei Tage eingesperrt. Empfindet er weiterhin keine Reue, wird er auf 
richterlichen Beschluss hin exekutiert. Dasselbe gilt für jemanden, der ins nich-
tislamische Territorium (Dār al-harb) flieht und dort später gefangen genommen 
wird. Es ist makrūh, dass er exekutiert wird, ohne dass ihm belehrende Ratschläge 
gegeben wurden. [Im al-Hadīqa heißt es im zweiten Kapitel auf Seite 198: „Wenn 
von Mann oder Frau einer abtrünnig wird, so wird ihre Ehe unwirksam. Ihre da-
raufhin geborenen Kinder sind uneheliche Kinder. Wenn der Mann Reue zeigt, 
muss die Ehe erneuert werden (Tadschdīd an-nikāh). Die Frau darf jedoch nicht 
dazu gezwungen werden, die Ehe zu erneuern. Wenn die Frau abtrünnig geworden 
ist, wird sie zur Reue und Erneuerung der Ehe gezwungen. Da keine Scheidung 
geschehen ist, ist die Hulla nicht erforderlich. Wenn jemand etwas ablehnt, 
worüber es keinen Konsens gibt, wäre es gut, nach der Reue vorsichtshalber die 
Ehe aufzufrischen.“] Wenn jemand abtrünnig wird, treten seine Besitztümer aus 
seinem Eigentum. Sie werden ihm allesamt weggenommen. Zeigt er Reue, werden 
sie ihm zurückgegeben. Wenn er stirbt oder in den Dār al-harb flieht, also in ein 
nichtislamisches Land wie Frankreich oder Italien, werden sie seinen muslimischen 
Erben gegeben. Wenn er Muslim wird und in den Dār al-islam zurückkehrt, wird 
von seinen Erben das, was übrig geblieben ist, genommen und ihm gegeben. Was 
er als Abtrünniger verdiente, wird zu Fayʾ und gehört somit der Staatskasse. Es 
wird denjenigen gegeben, die ein Recht am Dschizya-Anteil haben. Wenn er ge-
fangen genommen wird, wird das, was er im Dār al-harb erwarb, zum Fayʾ für 
die Muslime [al-Hindiyya und Qādīkhān]. Stirbt er dort, gehört es seinen nicht-
muslimischen Erben. Keine einzige gottesdienstliche Handlung des Abtrünnigen 
ist gültig. Keine einzige Ehe mit irgendeiner Frau ist gültig. Wenn er/sie gefangen 
genommen wird, dann wird er/sie nicht zu einem/r Sklaven/in gemacht; Männer 
werden exekutiert und Frauen eingesperrt. Die von ihm geschlachteten und er-
legten Tiere dürfen nicht gegessen werden. Seine Zeugenaussage wird nicht ak-
zeptiert. Er darf niemandes Erbe sein. Was er als Abtrünniger im Dār al-islām 
erwirbt, darf niemand erben. Seine Handelsgeschäfte im Dār al-islām stehen 
nach Imām Abū Hanīfa in der Schwebe, und wenn er wieder Muslim wird, werden 
sie wirksam (nāfidh). Wenn er stirbt oder sich in den Dār al-harb begibt, werden 
sie alle nichtig (bātil). Gemäß den Imāmayn hingegen sind sie zu Beginn wirksam. 
Eine Frau, deren Mann abtrünnig wurde, darf nach Ablauf ihrer Wartefrist (Idda) 
einen anderen Mann heiraten. 

[Einige sagen: Kann ein Mensch je mit einem einzigen Wort zum Kāfir werden, 
obwohl er doch das Gebet verrichtet, jede gottesdienstliche Handlung verrichtet 
und alles erdenklich Gute tut? Qādīzāda Ahmad Efendi, möge Allah sich seiner 

– 639 –



erbarmen, schreibt in seinem Kommentar zum Birgivī: „So wie ein Ungläubiger 
(Kāfir) durch das Aussprechen des Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-tawhīd) 
zum Gläubigen (Muʾmin) wird, so kann ein Gläubiger mit einem Wort ein Un-
gläubiger werden. Wenn ein Mann oder eine Frau aufgrund von Kufr inādī ab-
trünnig wird, wird ihre Ehe nichtig, doch dies ist keine Scheidung (Talāq). Daher 
ist es ohne Hulla dschāʾiz, dass diese mehr als dreimal ihren Glauben (Īmān) 
und ihre Ehe (Nikāh) erneuern.“ Es genügt nicht, dass nur einer von ihnen die 
Ehe erneuert. Mann und Frau müssen vor zwei Zeugen ihre Ehe erneuern. Gemäß 
der schāfiʿītischen Rechtsschule muss die Ehe nicht erneuert werden, wenn die 
Tawba innerhalb der Wartefrist erfolgt. Ein Hanafīte sollte zur Erleichterung 
von seiner Frau die Vollmacht für die Erneuerung der Ehe einholen und vor 
zwei Zeugen sagen: „Meine Ehefrau, mit der ich schon lange verheiratet bin, 
habe ich von ihrer Seite aus als ihr Bevollmächtigter und von meiner Seite aus in 
eigenem Namen handelnd mit mir verheiratet.“ Wenn nach einem Bittgebet 
infolge eines Gebets in der Moschee, bei dem die Gemeinschaft zahlreich ist, 
der Imam das Bittgebet zur Erneuerung des Glaubens und der Ehe gemeinsam 
mit der Gemeinschaft spricht, ist die Gemeinschaft Zeuge füreinander und ihre 
Ehe somit aufgefrischt. Siehe auch Seite 816. Die Tawba des Muslims im letzten 
Atemzug ist gültig, doch dass der Ungläubige im letzten Atemzug den Glauben 
annimmt, ist nicht gültig. Jeder Muslim sollte morgens und abends folgendes 
Iman-Bittgebet unbedingt sprechen: „Allāhumma innī aʿūdhu bika min an uschrika 
bika schayʾan wa-ana aʿlamu wa-astaghfiruka li-mā lā aʿlamu innaka anta allāmul-
ghuyūb.“ Das für den Morgen vorgesehene Bittgebet wird ab Mitternacht ge-
sprochen, das Bittgebet für den Abend ab Mittag. Abzulehnen, dass man abtrünnig 
geworden ist, gilt als Tawba. 

In den Büchern al-Barīqa und al-Hadīqa unter den Übeln der Zunge sowie 
im Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Wenn ein Muslim, Mann oder Frau, vorsätzlich 
[also ohne bedroht zu werden, willentlich] ernsthaft oder zur Belustigung eine 
Aussage tätigt oder eine Handlung ausführt, über die die Gelehrten überein-
stimmend sagten, dass sie zum Kufr führt, und dabei weiß, dass dies zum Kufr 
führt, verliert er seinen Glauben, selbst wenn er die Bedeutung davon nicht be-
denkt. Er wird somit zu einem Abtrünnigen (Murtadd). Dies wird ,Kufr inādī‘ 
genannt. Wer durch den Kufr inādī abtrünnig wird, verliert sämtlichen Lohn 
seiner vorherigen gottesdienstlichen Handlungen. Vollzieht er die Tawba, kehren 
sie nicht zurück. Wenn er reich ist, muss er die Pilgerfahrt wiederholen. Er muss 
die Gebete, das Fasten und die Zakat, die er während seiner Abtrünnigkeit voll-
führte, nicht nachholen. Doch das, was er vor seiner Abtrünnigkeit unterließ, 
holt er nach, denn dadurch, dass man abtrünnig wird, erlöschen die vorherigen 
Sünden nicht. Das, was er während der Abtrünnigkeit unterließ, holt er nicht 
nach. Die Ehe derjenigen, die durch Kufr inādī abtrünnig wurden, wird ungültig. 
Wenn sie den Glauben wieder annehmen, müssen sie vor zwei Zeugen die Ehe 
erneuern. Die Hulla ist nicht nötig. Es genügt nicht, dass sie für die Tawba 
lediglich das Glaubensbekenntnis aussprechen. Sie müssen auch für die Sache, 
die zu ihrem Glaubensabfall führte, Reue empfinden. Wenn er die Aussage tätigt 
oder die Handlung verrichtet, ohne zu wissen, dass sie zum Kufr führt, oder eine 
Aussage absichtlich tätigt, über die unter den Gelehrten Uneinigkeit besteht, ob 
sie zum Kufr führt, dann ist zweifelhaft, ob sein Glaube schwindet und seine Ehe 
unwirksam wird. Es wäre vorsichtshalber gut, den Glauben und die Ehe aufzu-
frischen. Aus Unwissenheit eine solche Aussage zu tätigen, wird ,Kufr dschahlī‘ 
genannt. Es ist für jeden Muslim fard, sich das Pflichtwissen anzueignen. Unwis-
senheit darin ist keine Entschuldigung, sondern eine große Sünde. Wer die Worte, 
die zum Kufr führen, versehentlich, also ohne Absicht, aus einem Irrtum heraus 

– 640 –



oder auslegungsfähig gesprochen hat, dessen Glaube und Ehebund werden nicht 
ungültig. In diesem Fall ist es eine Vorsichtsmaßnahme, Reue zu empfinden und 
die Bitte um Vergebung (Istighfār) zu sprechen, d. h. den Glauben aufzufrischen. 
Eine Erneuerung der Ehe ist nicht nötig.“ Es ist undenkbar, dass ein Muslim, 
der die Moscheen aufsucht, durch den Kufr inādī abtrünnig wird. Da jedoch die 
Möglichkeit besteht, auf einem der vier anderen Wege eine Aussage zu tätigen, 
die zum Kufr führt, lassen die Imame der Gemeinschaft das Bittgebet „Allāhumma 
inni urīdu an udschaddidal-imāna wan-nikāha tadschdīdan bi-qawli lā ilāha illallāh 
Muhammadun rasūlullāh“ sprechen, wodurch ihr Glaube und ihre Ehe aufgefrischt 
wird. Auf diese Weise folgt man dem Befehl in dem Hadith: „Frischt euren Glau-
ben auf, indem ihr ,Lā ilāha illallāh‘ sagt!“] 

16 — RECHTSWISSENSCHAFT (FIQH),  
RECHTSSCHULE (MADHHAB) UND  

IMĀM ABŪ HANĪFA 

Zu Beginn des Buches Madschmūʿa-i zuhdiyya heißt es: 
Wird das Wort „Fiqh“ im Arabischen in der Verbalklasse IV als „faqiha – 

yafqahu“ verwendet, dann bedeutet es „kennen“ bzw. „verstehen“. Wenn es in 
der Verbalklasse V verwendet wird, bedeutet es „den Islam kennen bzw. verste-
hen“. Der Wissenschaft, die die islamischen Bestimmungen/Normen (al-Ahkām 
al-islāmiyya) lehrt, wurde der Name „Ilm al-fiqh“ (Rechtswissenschaft) verliehen. 
Jemand, der das Fiqh-Wissen beherrscht, wird „Faqīh“ (Rechtsgelehrter, Pl. 
Fuqahā) genannt. Die Rechtswissenschaft lehrt die Sachen, die Menschen not-
wendigerweise verrichten bzw. unterlassen müssen. Das Fiqh-Wissen stammt aus 
dem edlen Koran, den ehrwürdigen Hadithen, dem Konsens der Gelehrten und 
den Analogieschlüssen. Diese vier Rechtsquellen werden „al-Adilla asch-
scharʿiyya“ genannt. Die Mudschtahids haben sich beim Ableiten von Normen 
aus diesen vier Quellen in vier „Rechtsschulen“ (Madhāhib, Sg. Madhhab) auf-
geteilt. Die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, und die 
Mudschtahids der darauffolgenden Generation werden als „as-Salaf as-sālihūn“ 
(die rechtschaffenen Altvorderen) bezeichnet, wie ich bereits in Kapitel 4 des 
zweiten Abschnitts bei den Ausführungen zum Glauben erwähnt habe. Der Kon-
sens der rechtschaffenen Altvorderen wird „Idschmāʿ al-umma“ genannt. Die 
islamrechtlichen Normen (al-Ahkām al-islāmiyya), die aus dem edlen Koran, 
den ehrwürdigen Hadithen oder dem Gelehrtenkonsens abgeleitet werden, werden 
„Qiyās al-fuqahā“ (Analogieschluss der Mudschtahids) genannt. Um mittels 
„Qiyās“ (Analogie) zu verstehen, ob eine Sache halāl oder harām ist, wird diese 
Sache mit etwas anderem, wovon bekannt ist, ob es halāl oder harām ist, verglichen. 
Daher muss der Grund, weswegen das eine halāl oder harām ist, auch bei der 
ersten Sache vorhanden sein. 

Der Begründer der Fiqh-Wissenschaft ist Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, möge 
Allah sich seiner erbarmen. 

Die Rechtswissenschaft, also die islamrechtlichen Normen, teilen sich in vier 
große Kategorien auf: 

1. Die „Ibādāt“ (gottesdienstlichen Normen), die wiederum in fünf Bereiche 
unterteilt sind: das Gebet, das Fasten, die Pflichtabgabe, die Pilgerfahrt und der 
Dschihad. Sie alle haben zahlreiche Unterbereiche. Im ad-Durr al-mukhtār sowie 
im Radd al-muhtār heißt es: „Dschihad bedeutet, die Menschen zum Islam auf-

– 641 –



zurufen und gegen jene, die diesen Aufruf ablehnen [also gegen die Armeen der 
Tyrannen, die verhindern, dass andere Menschen diesen Aufruf vernehmen bzw. 
dass diejenigen, die ihn vernehmen, den Glauben annehmen] Krieg zu führen. 
[Den Krieg führt der Staat, die Armee des Staates.] Den Kriegern [also dem 
Staat, dem Militär] mit Vermögen, mit Ideen [in Wort und Schrift], durch Ver-
mehrung ihrer Anzahl, durch ihre Behandlung [sowie mit Bittgebeten] zu unter-
stützen, ist ebenfalls ein Dschihad. In einem Hadith heißt es: ,Führt gegen die 
Ungläubigen mit eurem Vermögen, eurem Leben und eurer Zunge Dschihad!‘ 
[Siehe auch Punkt 18 im ersten Abschnitt.] In Friedenszeiten die Grenzen zu be-
wachen, den Gebrauch der Kriegstechnologie zu erlernen und sich das dazu 
nötige naturwissenschaftliche Wissen anzueignen, ist ebenfalls Dschihad. Es ist 
eine Fard kifāya, dass Muslime auf diese Art Dschihad führen. Wenn die Feinde 
angreifen, wird dies für jeden, einschließlich Frauen und Kinder, also für alle, 
die in der Nähe sind, fard ayn, und wenn deren Möglichkeiten nicht ausreichen, 
für alle in der Ferne und der weiteren Ferne. [Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner 
erbarmen, sagt im fünften Band auf Seite 272: „Die Frauen gehen verschleiert 
und in Begleitung ihrer Ehemänner oder Mahram-Verwandten zum Dschihad.“] 
Jene, die [dem Staat, der den Dschihad führt] nicht helfen, begehen eine Sünde. 
Wer weiß, dass er getötet wird, wenn er angreift, oder dass er gefangen genommen 
wird, wenn er nicht angreift, kämpft nicht. Wenn es jedoch den Feinden schadet 
und den Muslimen nützt, ist es gut, wenn er [in Opferbereitschaft] angreift. Mit 
dem ,Nahy anil-munkar‘ gegenüber sündigen Muslimen [also ihrem Schaden Ein-
halt zu gebieten] verhält es sich jedoch nicht so. Jenen, für die es wādschib ist, 
mit Ratschlägen und Gewalt Einhalt zu gebieten, [also Gelehrten, Religionsbe-
auftragten und anderen Bediensteten] ist dies erlaubt, selbst wenn es keinen 
Nutzen hat und sie wissen, dass sie getötet werden. Es ist jedoch nicht gestattet, 
wenn dies zur Fitna führt. Wenn ein Kommandant eine Stadt der Ungläubigen 
belagert, werden die Menschen als Erstes zum Islam eingeladen. Nehmen sie 
diese Einladung an, werden sie Geschwister der Muslime. Wenn nicht, wird von 
ihnen die Dschizya genannte Schutzsteuer eingefordert, wodurch sie zu Schutz-
befohlenen [Dhimmī] werden. Unter ,Dschizya‘ versteht man eine Bestrafung, 
eine Gegenleistung. Es handelt sich um das von ihnen zu zahlende Geld als Ge-
genleistung dafür, dass sie vom Tod loskommen und ihr Besitz, Leben und all 
ihre Rechte geschützt werden. Es gibt zwei Arten der Dschizya: Die erste ist der 
Betrag, der bei einem Friedensabkommen mit den Ungläubigen vereinbart wird. 
Dieser Betrag kann später nicht verändert werden. Die zweite Art der Dschizya 
ist, dass am Ende eines jeden Monats von den Armen ein Dirham Silber [der 
einem halben Gramm Gold entspricht] eingenommen wird, von den Mittelstän-
digen zwei Dirham und von den Reichen vier Dirham. Von jemandem, der nicht 
arbeiten kann, oder jemandem, der über die Hälfte des Jahres krank war, wird 
nichts genommen. Wer im Jahr mehr Einkommen hat als 10.000 Dirham, wird 
reich genannt. Wer mehr als 200 Dirham verdient, gehört zum Mittelstand. Von 
Kindern, Frauen, Greisen, Geistlichen und Muslimen wird keine Dschizya erhoben. 
Außer im Falle der Almosensteuer (Zakāt), des Zehnten (Uschr), der Landsteuer 
(Kharādsch) sowie der Schutzsteuer (Dschizya) darf von niemanden mit Zwang 
eine Steuer eingezogen werden, ansonsten ist es Unrecht (Zulm) und muss den 
Eigentümern zurückgegeben werden. 

[Der Staat muss all seine Ausgaben für den öffentlichen Dienst aus der 
Staatskasse (Bayt al-māl) begleichen. Wenn die Staatskasse kein Einkommen 
hat oder es gering ist und den Bedarf nicht decken kann, kann der Staat die Ge-
genleistung für seine Dienstleistungen in Form von Steuern vom Volk verlangen. 
Das Volk muss diese Steuern pünktlich bezahlen. Von dem, der sie nicht entrichtet, 

– 642 –



werden sie durch Zwang eingetrieben. Siehe auch Kapitel 21 im dritten Abschnitt 
dieses Buches.] 

Wenn der Kommandant der Armee der Ungläubigen oder ihre Regierung 
die Dschizya nicht akzeptiert, greift [die islamische Armee] an. Akzeptieren sie 
die Dschizya, werden sie zu Bürgern und leben unter der islamischen Gerechtigkeit 
in Freiheit. Für sie ist es erlaubt, dass sie ihrem eigenen Gottesdienst nachgehen 
und untereinander Schwein und alkoholische Getränke verkaufen. Zwischen 
ihnen untereinander und zwischen ihnen und den Muslimen gelten dieselben 
Rechte, Strafen und Handelsformalitäten wie unter Muslimen. Sie bekommen 
keine Hadd-Strafe für Alkoholkonsum und ihre restlichen Bräuche, außer den 
Zinsgeschäften, zählen nicht als Straftat. [Zins ist nämlich auch in ihrer Religion 
verboten.] Wenn die feindliche Armee mächtig ist, ist der Friedensschluss erlaubt, 
auch durch Abgabe von Gütern. Wenn die Abtrünnigen mächtig sind und Städte 
einnehmen und diese Orte dadurch zum Dār al-harb werden, ist es erlaubt, dass 
der Staat aufgrund einer Notlage mit ihnen einen Friedenspakt eingeht. 

Nach den fünf Säulen des Islams ist die höchste gottesdienstliche Handlung 
der Dschihad. Alle Sünden des Märtyrers (Schahīd) werden vergeben, außer die 
Verletzung der Rechte der Menschen. Die Rechte der Menschen wiederum wird 
Allah, der Erhabene, am Tage des Jüngsten Gerichts entschädigen. Wer beim 
Dschihad, auf dem Weg zur Haddsch oder bei der Bewachung der Grenzen stirbt, 
wird bis zum Jüngsten Tag konstant den Lohn dieser gottesdienstlichen Handlung 
bekommen. Ihre Körper verwesen nicht und ein jeder von ihnen wird am Tage 
des Jüngsten Gerichts für 70 Personen Fürsprache einlegen.“ Abdulghanī an-
Nablusī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem al-Hadīqa auf Seite 
638 des zweiten Bandes: „Wer durch Ertrinken zum Märtyrer wird, erhält den 
zweifachen Lohn des Märtyrers, der auf dem Land stirbt.“ 

In einem Hadith heißt es: „Lernt das Bogenschießen und Pferdereiten!“ In 
anderen Hadithen sagte der Gesandte Allahs: „Wer das Bogenschießen lernt 
und später vergisst, gehört nicht zu uns“, und: „Spiel hat keinen Nutzen. Nur 
das Bogenschießen zu lernen, sein Pferd zu zähmen und mit seiner Familie zu 
spielen, ist richtig (haqq)“, d. h. nützlich und notwendig. Diese Hadithe gebieten 
und regen die Herstellung aller möglichen Kriegsmittel und das Erlernen ihrer 
Verwendung in Friedenszeiten an. Wie ersichtlich, ist die Vorbereitung auf den 
Dschihad eine gottesdienstliche Handlung. Unser geehrter Prophet, Friede sei 
mit ihm, sagte, dass der Dschihad gegen die Feinde der Religion auf drei Arten 
geschieht: Mit Taten, Worten und Bittgebeten. Sich mit Taten auf den Dschihad 
vorzubereiten, die Herstellung neuerster Waffen und ihre Verwendung zu lernen, 
ist eine Fard kifāya. In unserer Zeit ist die zweite Art des Kampfes entfacht, 
nämlich der Angriff von Seiten der Religionslosen durch Massenmedien und 
durch alle Formen der Propaganda. Sich hiergegen zu wehren, ist auch ein Dschi-
had. [Dass dieser Dschihad mit Worten wichtiger und sehr lohnenswert ist, 
schreibt Imām ar-Rabbānī ausführlich in seinem Maktūbāt in den Briefen 65 und 
193. Diese zwei Arten des Dschihad werden auf Befehl und mit Erlaubnis des 
Staates geführt. Es ist wādschib, nicht gegen den Staat zu rebellieren und die 
Gesetze nicht zu missachten.] 

2. Die zweite Kategorie der Fiqh-Wissenschaft sind die „Munākahāt“ – die 
Ehe/Heirat, die Scheidung, Unterhaltszahlungen und viele andere Unterkatego-
rien. 

3. Die dritte Kategorie der Fiqh-Wissenschaft sind die „Muʿāmalāt“ und hat 
zahlreiche Unterkategorien wie Handelsrecht, Mietrecht, Unternehmensrecht, 
Zinsrecht und Erbrecht. 

– 643 –



4. Die „Uqūbāt“, also die „Hadd“ genannten Strafen, teilen sich hauptsächlich 
in sechs Bereiche auf: Vergeltung, Betrunkenheit, Diebstahl, Unzucht, falsche 
Beschuldigung der Unzucht und Abtrünnigkeit (Apostasie). Da die Strafen auf 
die Sünden folgen, wurden sie „Uqūbāt“ genannt. 

Es ist für jeden Muslim fard, dass er die Kategorie der gottesdienstlichen 
Handlungen in Kurzform erlernt. Die Munākahāt und Muʿāmalāt zu erlernen, 
ist eine Fard kifāya, also für jene fard, die damit konfrontiert werden. [Jeder 
Muslim muss die vier Kategorien des Fiqh, auch im Dār al-harb, im Einklang 
mit den islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) praktizieren und 
den Zehnten (Uschr) entrichten. Beispielsweise ist es auch im Dār al-harb harām, 
auf die Schamstellen (Awra) von nichtmuslimischen und abtrünnigen Frauen zu 
schauen, so z. B, auf ihren Kopf, ihre Beine und Arme. Jedoch ist es erlaubt, 
dass im Dār al-harb die Muʿāmalāt mit den Nichtmuslimen nicht gemäß den isla-
mischen Bestimmungen geschehen. Siehe dazu den Abschnitt über die Versi-
cherung.] Die Muʿāmalāt und Uqūbāt müssen auch die Schutzbefohlenen, also 
die nichtmuslimischen Bürger, lernen, denn im Islam wird geboten, dass auch 
der Schutzbefohlene den Muʿāmalāt und Uqubāt folgt. Der Nichtmuslim, der 
sich im Dār al-islām nur als Reisender (Mustaʾmin) befindet, muss sich nur an 
die Muʿāmalāt halten. 

Nach den Wissenschaften Tafsīr, Hadīth und Kalām ist die ehrenvollste Wis-
senschaft der Fiqh. Das Aneignen des Fiqh-Wissens bringt mehr Lohn als nachts 
freiwillige (nāfila) Gebete zu verrichten. Von Gelehrten zu lernen, bringt mehr 
Lohn ein, als alleine zu lernen. Die nachfolgenden sechs Hadithe genügen, um 
die Ehre des Fiqh darzustellen: 

„Wenn Allah, der Erhabene, einem Seiner Diener Gutes tun will, macht Er 
ihn zum Faqīh in der Religion.“ 

„Wenn jemand ein Faqīh wird, lässt Allah, der Erhabene, ihm die Dinge, die 
er ersehnt, und seine Versorgung zukommen, von wo er es nicht erwartet.“ 

„Wen Allah, der Erhabene, als Höchsten bezeichnet, ist derjenige, der in der 
Religion ein Faqīh ist.“ Dieser Hadith allein genügt um die Größe Imām Abū 
Hanīfas darzustellen. 

„Gegen den Satan ist ein Faqīh stärker als tausend Ābids [also Leute, die 
sehr viele gottesdienstliche Handlungen verrichten].“  

„Alles hat einen stützenden Pfeiler und der Hauptpfeiler der Religion ist das 
Fiqh-Wissen.“ 

„Die vorzüglichste und wertvollste gottesdienstliche Handlung ist das Erlernen 
und Lehren des Fiqh.“ 

Die islamischen Bestimmungen innerhalb der hanafītischen Rechtsschule 
stammen über den Weg, der mit dem Prophetengefährten Abdullāh ibn Masʿūd, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, beginnt. Das heißt, der Begründer der Rechts-
schule, Imām al-Aʿzam Abū Hanīfa, erwarb das Fiqh-Wissen von Hammād, dieser 
von Ibrāhīm an-Nakhaʿī, dieser von Alqama und dieser von Abdullāh ibn Masʿūd, 
der es wiederum vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, erwarb. 

Abū Yūsuf, Muhammad, Zufar ibn al-Hudhayl und Hasan ibn Ziyād sind alle 
Schüler von Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich ihrer erbarmen. Von diesen 
schrieb Imām Muhammad um die tausend Bücher über religiöses Wissen. Da er 
die Mutter seines Schülers Imām asch-Schāfiʿī heiratete, gingen nach seinem Tod 
alle seine Bücher als Erbe zu Imām asch-Schāfiʿī über und trugen dazu bei, dass 
sich sein Wissen vermehrte. Daher sagte Imām asch-Schāfiʿī: „Ich schwöre, dass 
mein Fiqh-Wissen durch die Lektüre der Bücher Imām Muhammads zunahm. 

– 644 –



Wer seine Fiqh-Kenntnisse vertiefen will, soll mit den Schülern Abū Hanīfas 
weilen.“ Ein anderes Mal sagte er: „Alle Muslime sind wie die Familienangehö-
rigen, die Kinder Imām Abū Hanīfas.“ D. h. so wie ein Mann sich um den 
Unterhalt seiner Familie kümmert, hat Imām Abū Hanīfa auf sich genommen, 
jenes religiöse Wissen zum Vorschein zu bringen, dessen die Menschen in ihren 
Anliegen bedürfen, und sie somit von einer schweren Last befreit. Dass Imām 
asch-Schāfiʿī eine eigene Rechtsschule gründete, bedeutet nicht, dass Imām Abū 
Hanīfa ihm missfiel und er sich von ihm trennte. Die Prophetengefährten, möge 
Allah mit ihnen allen zufrieden sein, hatten ebenfalls unterschiedliche Rechts-
schulen. Dennoch liebten sie sich gegenseitig sehr und respektierten sich. Der 
letzte Vers der Sure al-Fath ist ein Zeuge hierfür. 

So wie Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, das Fiqh-Wissen 
sammelte, es in Abschnitte und Zweige einteilte und Prinzipien und Methoden 
festlegte, so hat er auch das Wissen bezüglich des Glaubens, das der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, und seine Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zu-
frieden sein, verkündet haben, gesammelt und an hunderte von Schülern weiter-
gegeben. Unter seinen Schülern bildeten sich Experten in der Kalām-Wissenschaft, 
also im Wissen über die Glaubensgrundsätze, heran. Unter diesen wurden Abū 
Sulaymān al-Dschurdschānī, den Imām Muhammad asch-Schaybānī erzog, sowie 
dessen Schüler Abū Bakr al-Dschurdschānī berühmt. Einer dessen Schüler wie-
derum, nämlich Abū Nasr al-Iyād, bildete in der Kalām-Wissenschaft Abū Mansūr 
al-Māturīdī aus. Abū Mansūr schrieb das Kalām-Wissen, das von Imām Abū 
Hanīfa kam, in Büchern auf. Er kämpfte gegen die Irregegangenen an und stärkte 
den Glauben der Ahlus-Sunna und verbreitete ihn überall. 

Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, pflegte jeden Tag das 
Morgengebet in der Moschee zu verrichten und dann bis zum Mittag auf Fragen 
von Fragestellern zu antworten. Vor dem Mittag vollzog er dort, wo er saß, den 
Mittagsschlaf (Qaylūla). Wenn die Sonne sich dem Mittag nähert, ist es sunna, 
den Mittagsschlaf zu halten, also ein wenig zu schlafen, wie bei Ibn Ābidīn im 
Kapitel über den unwirksamen Kauf, im al-Mawāhib al-ladunniyya im Kapitel 
über die Traumdeutung sowie im Schirʿat al-islām steht. Dass der Mittagsschlaf 
auch nach dem Mittag vollzogen werden kann, steht im al-Mīzān geschrieben. 

Nach dem Mittagsgebet unterrichtete er seine Schüler bis zum Nachtgebet. 
Nach dem Nachtgebet kam er heim, ruhte sich eine Weile aus und ging anschlie-
ßend in die Moschee, um bis zum Morgengebet gottesdienstliche Handlungen 
zu verrichten. Über dieses Verhalten seinerseits haben ehrenwerte Personen wie 
Misʿar ibn Kadām al-Kūfī und andere der rechtschaffenen Altvorderen berich-
tet. 

Er verdiente seinen Unterhalt durch Handel. Er sandte Waren an andere 
Orte und beglich mit seinem Gewinn die Bedürfnisse seiner Schüler. Für seinen 
eigenen Haushalt gab er reichlich aus und die gleiche Menge gab er den Armen 
als Almosen. Außerdem verteilte er jeden Freitag für die Seelen seiner verstor-
benen Eltern zwanzig Goldmünzen an Arme. Er streckte seine Füße nie in Rich-
tung des Hauses seines Lehrers Hammād, möge Allah sich seiner erbarmen, aus. 
Dabei lagen sieben Straßen zwischen ihnen. Als er einmal erfuhr, dass einer 
seiner Handelspartner eine größere Menge an Waren auf eine im Islam unerlaubte 
Weise verkauft hatte, verteilte er den gesamten Gewinn von 90.000 Dirham, der 
mit diesen Waren erzielt wurde, an Arme und nahm nichts davon an. Die umlie-
genden Dörfer von Kufa wurden einst von Räubern überfallen und die Schafe 
geraubt. Mit dem Gedanken, dass diese gestohlenen Schafe vielleicht in der Stadt 
geschlachtet und an die Stadtbewohner verkauft werden könnten, kaufte und aß 
er seit diesem Tag sieben Jahre lang kein Schaffleisch in Kufa. Denn er hatte er-

– 645 –



fahren, dass ein Schaf höchstens sieben Jahre lebt. Derart fürchtete er sich vor 
dem Verbotenen und pflegte in jeder Handlung den Islam zu befolgen. 

Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, verrichtete vierzig Jahre 
lang das Morgengebet mit der Gebetswaschung, die er für das Nachtgebet vollzogen 
hatte [d. h. er schlief nach dem Nachtgebet nicht]. Dies steht im Mawdūʿāt al-
ulūm, ad-Durr al-mukhtār, dem Vorwort des Ibn Ābidīn und im al-Mīzān al-
kubrā mit den Belegen. [Auch die Ehefrauen dieser großen Persönlichkeiten 
hatten es sich wie sie zum Genuss gemacht, Allah, den Erhabenen, anzubeten 
und Seiner Religion zu dienen, und opferten ihre Rechte und Gelüste auf dem 
Wege Allahs. Die edlen Prophetengefährten hatten sich ebenfalls allesamt auf 
Wunsch und mit der Erlaubnis ihrer Frauen zwecks Verbreitung der Religion 
Allahs zum Dschihad an ferne Orte begeben und viele von ihnen fielen als 
Märtyrer und kehrten nie wieder zurück. Ihre Ehefrauen freuten sich, da sie 
Teilhaber an diesem Lohn waren.] Er führte 55 Mal die Pilgerfahrt aus. Bei seiner 
letzten Pilgerfahrt ging er in die Kaaba hinein und verrichtete dort ein Gebet 
mit zwei Gebetseinheiten. In diesem Gebet rezitierte er den gesamten edlen 
Koran. Dann weinte er und betete: „O mein Herr! Ich habe Dich nicht so, wie es 
Dir gebührt, anbeten können. Doch ich habe gut verstanden, dass Du nicht mit 
dem Verstand zu begreifen bist. Vergib mir den Mangel in meinem Dienst diesem 
Verständnis zuliebe!“ In diesem Augenblick hörte er eine Stimme, die sagte: „O 
Abū Hanīfa! Du hast Mich in der Tat gut gekannt und Mir gut gedient. Dich und 
all jene, die bis zum Jüngsten Tag deiner Rechtsschule angehören und auf deinem 
Weg schreiten, habe Ich vergeben.“ Er pflegte jeden Tag und jede Nacht den 
edlen Koran jeweils einmal vollständig zu rezitieren. Dies steht alles im ad-Durr 
al-mukhtār, in Ibn Ābidīns Vorwort, im al-Khayrāt al-hisān sowie im Mirʾāt-i 
kāʾināt. Im Mirʾāt wird erwähnt, dass dies auch am Ende des Khazānat al-muftīn 
geschrieben steht. Den edlen Koran in einer einzigen Gebetseinheit vollständig 
zu rezitieren, wurde einzig Uthmān ibn Affān, Tamīm ad-Dārī, Saʿīd ibn Dschubayr 
und Imām Abū Hanīfa zuteil. Im Schirʿat al-islām heißt es: „Es ist mustahabb, 
den gesamten edlen Koran in vierzig Tagen zu lesen. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, pflegte ihn jährlich einmal vollständig zu rezitieren, denn er war in 
seinem gesegneten Herzen verankert. Beim Rezitieren des edlen Korans soll die 
Bedeutung bedacht und im Herzen verankert werden. Aus diesem Grund hat er 
verboten, den edlen Koran in weniger als drei Tagen durchzulesen. Uthmān ibn 
Affān, Zayd ibn Thābit, Abdullāh ibn Masʿūd, Ubayy ibn Kaʿb al-Khazradschī 
und viele andere Prophetengefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, 
rezitierten den Koran einmal in der Woche. Die Ābids sollten ihn zweimal wö-
chentlich und jene, die mit der Verbreitung von Wissen beschäftigt sind, einmal 
wöchentlich durchlesen.“ In einem Hadith heißt es: „Wer den edlen Koran in 
weniger als drei Tagen durchliest, kann dessen Bedeutung nicht verstehen.“ 
Dieser Hadith verbietet nicht, innerhalb eines Gebets den gesamten Koran zu 
rezitieren. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ordnete gemäß dem Zustand 
und der Tätigkeit der Fragenden eine Dauer für die vollständige Koranrezitation 
an. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hat das Erscheinen von Imām Abū 
Hanīfa vorausgesagt. In einem Hadith, der in den Büchern ad-Diyā al-maʿnawī, 
Mawdūʿāt al-ulūm, al-Khayrāt al-hisān, Mirʾāt-i kāʾināt und ad-Durr al-mukhtār 
geschrieben steht und im Ibn Ābidīn als sahīh eingestuft wird, heißt es: „So wie 
sich Ādam und alle Propheten, Friede sei mit ihnen, mit mir rühmen, so rühme 
ich mich mit einer Person aus meiner Gemeinde, deren Rufname Abū Hanīfa 
und deren Name Nuʿmān ist. Er wird das Licht meiner Gemeinde sein. Er wird 
sie davor bewahren, vom rechten Weg abzukommen und in die Finsternis der 

– 646 –



Unwissenheit zu geraten.“ Dass sich der Hadith „Im Jahre 150 wird die Zier der 
Erde schwinden“ auf Imām Abū Hanīfa bezieht, teilt der große Gelehrte Ibn 
Hadschar al-Makkī mit. Denn Imām Abū Hanīfa verstarb im Jahre 150 im Alter 
von 70 Jahren. Schamsuddīn Sāmī Beg schreibt in seinem Qāmūs al-aʿlām: 

„Der Name Imām al-Aʿzam Abū Hanīfas lautet Nuʿmān und der Name seines 
Vater ist Thābit. Er ist der erste der vier großen Imāme der Ahlus-Sunna. Er ist 
eine große Säule der strahlenden Religion Muhammads, Friede sei mit ihm. Er 
ist ein Nachkomme von einem der Hochstehenden Persiens und bereits sein 
Großvater hatte den Islam angenommen. Geboren wurde er im Jahre 80 in der 
Stadt Kufa. Er lebte zu einer Zeit, als von den edlen Gefährten Anas ibn Mālik, 
Abdullāh ibn Abī Awfā und Sahl ibn Saʿd as-Sāʿidī und Abut-Tufayl Āmir ibn 
Wāthila, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, noch am Leben waren. Die Fiqh-
Wissenschaft studierte er von Hammād ibn Abī Sulaymān. Er pflegte die Ge-
sellschaft von vielen großen Persönlichkeiten unter den Gefährtennachfolgern 
sowie die Gesellschaft von Imām Dschaʿfar as-Sādiq. Er lernte viele Hadithe 
auswendig. Seine Ausbildung war von solcher Qualität, dass er, wäre er nicht 
der Imām einer der Rechtsschulen geworden, ein führender Denker und Intel-
lektueller gewesen wäre. Er besaß einen scharfen Verstand und eine Intelligenz, 
die alle in Erstaunen versetzte. In der Rechtswissenschaft erreichte er in kurzer 
Zeit eine unvergleichliche Stufe. Marwān ibn Muhammads Gouverneur des Irak, 
Yazīd ibn Amr, bot ihm das Richteramt am Gericht von Kufa an, doch aufgrund 
dessen, dass genauso wie sein Verstand und seine Intelligenz auch seine Weltab-
gewandtheit, Gottesfurcht und Achtsamkeit auf höchster Stufe waren, lehnte er 
ab. Er befürchtete, dass er aufgrund seiner Menschlichkeit Mängel darin aufweisen 
würde, die Rechte der Menschen zu hüten. Obwohl er auf Befehl von Yazīd mit 
110 Peitschenhieben auf den Kopf bestraft wurde, akzeptierte er weiterhin nicht. 
Er wurde vom zweiten Abbasidenkalifen Abū Dschaʿfar al-Mansūr nach Bagdad 
gerufen. Dort wurde ihm zwar angeordnet, Richter zu werden, doch er lehnte 
auch diesmal ab. 

Er hat als Erster das Fiqh-Wissen in Zweige eingeteilt, die Kenntnisse eines 
jeden Zweigs separat gesammelt und die Bücher al-Farāʾid und asch-Schurūt ge-
schrieben. Die Bücher, die sein weites Fiqh-Wissen, insbesondere sein außeror-
dentliches Vermögen im Analogieschluss (Qiyās), aber auch seine verblüffende 
Überlegenheit in Bezug auf Weltabgewandtheit, Gottesfurcht, Milde und Recht-
schaffenheit bezeugen, sind unzählig viele. Seine Schüler waren zahlreich und 
aus ihnen sind große Mudschtahids hervorgekommen. Im Jahre 150 verstarb er 
im Alter von siebzig Jahren. Weil er den von Abū Dschaʿfar al-Mansūr angeord-
neten Vorsitz des Obersten Berufungsgerichts nicht annahm, wurde er in den 
Kerker geworfen und ausgepeitscht. Er bekam täglich zehn Peitschenhiebe mehr. 
An dem Tag, an dem die Zahl der Peitschenhiebe Hundert erreichte, verstarb er 
als Märtyrer. Der Wesir des Seldschuken-Herrschers Sultan Malik-Schah, Abū 
Saʿīd al-Khārazmī, ließ über dem Grab des ehrwürdigen Abū Hanīfa ein prächtiges 
Mausoleum errichten. Später wurde dieses Mausoleum viele Male von Osmani-
schen Sultanen, möge Allah sich ihrer erbarmen, restauriert und verschönert. 

Die hanafītische Rechtsschule verbreitete sich zur Zeit des Osmanischen Rei-
ches in alle Gegenden und wurde quasi zur offiziellen Rechtsschule des Reiches. 
Mehr als die Hälfte der Muslime heute weltweit und die Mehrzahl der Sunniten 
verrichten ihre gottesdienstlichen Handlungen gemäß der hanafītischen Rechts-
schule.“ 

Im Buch Mirʾāt-i kāʾināt heißt es: 
Imām Abū Hanīfas Vater Thābit traf in Kufa Imām Alī, möge Allah mit ihm 

– 647 –



zufrieden sein, und dieser sprach für ihn und seine Kinder Bittgebete. [Dies steht 
auch in den Büchern ad-Durr al-mukhtār, Mawdūʿāt al-ulūm und al-Ghāliyya 
und Ibn Ābidīn erwähnt auch dessen Beleg.] Von den Prophetengefährten sah 
er Anas ibn Mālik und weitere drei oder sieben, möge Allah mit ihnen allen zu-
frieden sein. Er lernte von diesen Hadithe. 

In einem Hadith heißt es: „Aus meiner Gemeinde (Umma) wird eine Person 
Namens Abū Hanīfa kommen. Er wird am Jüngsten Tag das Licht meiner Ge-
meinde sein.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Jemand mit dem Namen 
Nuʿmān ibn Thābit, der Abū Hanīfa genannt wird, wird erscheinen und die 
Religion Allahs, des Erhabenen, und meine Sunna beleben.“ Die folgenden Ha-
dithe sind bekannt: „Es wird jemand namens Abū Hanīfa kommen. Er ist der 
Beste dieser Gemeinde“, „Jemand aus meiner Gemeinde wird meine Sunna be-
leben und die Neuerungen töten. Sein Name lautet Nuʿmān ibn Thābit“, „In 
jedem Jahrhundert wird es in meiner Gemeinde welche geben, die aufsteigen. 
Abū Hanīfa ist der Höchste seiner Zeit“, „Aus meiner Umma wird jemand 
namens Abū Hanīfa kommen. Er hat ein Muttermal zwischen seinen Schulter-
blättern. Allah, der Erhabene, wird Seine Religion durch dessen Hand beleben.“ 
Einer der Gelehrten fragte im Traum den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm: 
„Was sagt Ihr über das Wissen Abū Hanīfas?“, und er antwortete: „Sein Wissen 
braucht jeder.“ Ein anderer Gelehrter fragte im Traum: „O Gesandter Allahs! 
Was sagt Ihr über das Wissen des in Kufa ansässigen Nuʿmān ibn Thābit?“ Der 
Prophet antwortete: „Lerne von ihm und handle nach dem, was du von ihm 
lernst. Er ist ein sehr guter Mensch.“ Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „Lasst mich euch von jemandem mit dem Namen Abū Hanīfa in der 
Stadt Kufa berichten. Sein Herz wird gefüllt sein mit Wissen und Weisheit. In 
der Endzeit werden viele Menschen seinen Wert nicht schätzen und deshalb zu-
grunde gehen. Schließlich werden die Schiiten wegen ihrer Haltung gegenüber 
Abū Bakr und Umar zugrunde gehen.“ Imām Muhammad al-Bāqir sah Abū 
Hanīfa, möge Allah sich ihrer erbarmen, an und sagte: „Wenn jene, die die 
Religion meines Großvaters entstellen, sich vermehren, wirst du sie beleben. Du 
wirst der Retter der Angsterfüllten und die Zuflucht der Verirrten sein. Du wirst 
die Irregegangenen wieder auf den rechten Weg bringen. Und Allah, der Erhabene, 
wird dabei dein Beistand sein.“ 

Von den oben erwähnten Hadithen sind der erste, zweite und fünfte Hadith 
im al-Khayrāt al-hisān sowie im Mawdūʿāt al-ulūm des Allāma Taschkubrīzāda 
festgehalten. Der Autor des wertvollen Fiqh-Buches ad-Durr al-mukhtār nennt 
im Vorwort folgende Hadithe: „So wie Ādam, Friede sei mit ihm, sich mit mir 
rühmte, rühme ich mich mit einer Person aus meiner Gemeinde, deren Name 
Nuʿmān und Rufname Abū Hanīfa ist. Er ist das Licht meiner Gemeinde“, und: 
„So wie sich die Propheten mit mir rühmten, rühme ich mich mit Abū Hanīfa. 
Wer ihn liebt, der liebt mich. Wer ihn nicht liebt, liebt mich nicht.“ Ergänzend 
dazu sagt er: „Dass Ibn al-Dschawzī diese Hadithe als mawdūʿ bezeichnete, ist 
das Resultat seines Fanatismus, seiner Sturheit, denn diese Hadithe wurden über 
verschiedene Überlieferungsketten tradiert.“ Ibn Ābidīn sagt, dass diese Hadithe 
sahīh sind, und schreibt bei seiner Erläuterung dieser Zeilen: „Wie in Ibn Hadschar 
al-Makkīs Buch al-Khayrāt al-hisān steht, heißt es in einem Hadith, der im Sahīh 
al-Bukhārī und Sahīh Muslim aufgezeichnet ist: ,Wenn der Glaube zu den Plejaden 
aufsteigt, wird ihn jemand von den Söhnen des Fāris gewiss zurückbringen.‘ Fāris 
meint jene Menschen aus der Gegend Fars im Iran. Der Großvater Imām Abū 
Hanīfas stammt von dort. Dass dieser Hadith auf Imām Abū Hanīfa, möge Allah 
sich seiner erbarmen, verweist, ist offenkundig. Daran besteht kein Zweifel.“ 

Auch wenn Hadithgelehrte wie Suyūtī, Dhahabī und Asqalānī einige Hadithe 

– 648 –



als mawdūʿ bezeichnet haben, bedeutet dies nur: „Der Hadith erfüllt nach meiner 
Madhhab die Kriterien der Authentizität nicht.“ Sie wollten damit nicht sagen, 
dass der Hadith erfunden sei. Den Schriften von Leuten wie Ibn Taymiyya, Ibn 
al-Dschawzī und Alī al-Qārī, die sie aus Fanatismus und in Neid verfassten, darf 
kein Glaube geschenkt und dadurch nicht gesagt werden, dass diese Hadithe, 
die in wertvollen Büchern aufgezeichnet sind, falsch seien. Siehe auch Kapitel 5 
im zweiten Abschnitt dieses Buches. Im Buch al-Barīqa wird auf Seite 310 
folgender Hadith erwähnt, der im Sahīh al-Bukhārī sowie im Sahīh Muslim auf-
gezeichnet ist: „Die besten Menschen sind die Muslime in meiner Zeit (also die 
edlen Gefährten). Die Besten nach diesen sind jene, die nach ihnen kommen 
(d. h. die Gefährtennachfolger). Die Besten nach diesen sind diejenigen, die 
ihnen nachfolgen. Bei denjenigen, die nach diesen kommen, wird sich die Lüge 
verbreiten. Glaubt nicht an die Worte und Taten von diesen!“ Dieser Hadith 
steht auch im Fath al-madschīd der Wahhabiten. Die edlen Gefährten allesamt 
und die Mehrheit derer in den darauffolgenden Generationen waren wie im 
Hadith beschrieben. Imām Abū Hanīfa gehört zu den Gefährtennachfolgern, die 
in diesem Hadith gelobt werden. Dass er gar zu den allerhöchsten von ihnen 
zählt, ist allen Muslimen und sogar allen Wissenschaftlern, ob religiös oder reli-
gionslos, bekannt. Weil Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, 
einer der höchsten derer ist, die in diesem Hadith prophezeit werden, ist es nicht 
nötig, nach anderen Hadithen zu suchen, um seine Ehre und hohe Stufe darzulegen. 
Einer der Gelehrten, die den hohen Rang Imām Abū Hanīfas kundtaten, ist Mu-
hammad ibn Mahmūd al-Khārazmī. Er hat das Werk al-Musnad des Imāms kom-
mentiert und zu Beginn auch seine Tugenden erwähnt. Diese Schrift ist am Ende 
des al-Usūl al-arbaʿa zu finden. 

Seht, was unser Prophet, Friede sei mit ihm, über die Wahhabiten sagt, während 
er im obigen Hadith die Rechtsschulimāme lobt: In zwei Hadithen, die in den 
Büchern at-Tanbīh und Mukhtasar at-tadhkira aufgezeichnet sind, heißt es: „Nahe 
des Jüngsten Tages wird sich das Wissen vermindern und die Unwissenheit zu-
nehmen“, und: „Das Verringern des Wissens geschieht durch die Verringerung 
der Gelehrten. Unwissende Pseudogelehrte werden gemäß ihrer eigenen Ansichten 
Fatwas geben und Fitna stiften und die Menschen vom rechten Weg abbringen.“ 
Diese Hadithe teilen mit, dass sich in der Endzeit ignorante, sündige und irrege-
gangene Pseudogelehrte vermehren und die Muslime in die Irre führen werden. 

Der Imām befasste sich in seiner Jugend mit der Kalām-Wissenschaft und der 
Gotteserkenntnis (Maʿrifa) und wurde darin sehr fähig. Später diente er 18 Jahre 
lang Imām Hammād und wurde in dessen Gesellschaft ausgebildet. Als Hammād 
verstarb, nahm er seinen Platz als Mudschtahid und Mufti ein. Sein Wissen und 
seine Überlegenheit wurden überall bekannt. Sein Wissen, seine Tugenden, seine 
Intelligenz, sein Verständnisvermögen, seine Weltabgewandtheit, seine Gottes-
furcht, seine Vertrauenswürdigkeit, seine Fähigkeit schnell zu antworten, seine 
Gebundenheit an die Religion, seine Aufrichtigkeit und all seine menschliche 
Reife überragten die aller anderen Menschen. Sämtliche Mudschtahids in seiner 
Zeit und nach ihm und alle anderen Gelehrten, ranghohe Personen und selbst 
Christen haben ihn stets gelobt. Imām asch-Schāfiʿī sagte: „In der Fiqh-Wissenschaft 
sind alle Menschen Kinder Abū Hanīfas“, wie in den Büchern al-Khayrāt al-
hisān, al-Mīzān al-kubrā, Mirʾāt-i kāʾināt und Mawdūʿāt al-ulūm geschrieben 
steht. Hāfiz adh-Dhahabī in seinem as-Sahīfa fī manāqib Abī Hanīfa, Ibn Hadschar 
al-Makkī im Qalāʾid al-uqbān fī manāqib an-Nuʿmān, Hamawī zu Beginn seines 
Kommentars zum al-Aschbāh, Muhammad ibn Yūsuf in seinem as-Sīra asch-
schāmiyya und Mufti Mahmūd Pischāwurī in seinem persischen Buch Huddschat 
al-islām schreiben, dass Imām asch-Schāfiʿī sagte: „Jeder, der ein Fiqh-Gelehrter 

– 649 –



sein möchte, soll die Bücher Abū Hanīfas studieren“, und sie berichten, dass 
dies von Imām al-Muzanī überliefert wurde. Diese Bücher überliefern auch, dass 
Imām asch-Schāfiʿī einst sagte: „Ich ersuche Segen von Abū Hanīfa. Ich besuche 
jeden Tag sein Grab. Wenn ich in einer schwierigen Lage bin, besuche ich sein 
Grab, verrichte zwei Gebetseinheiten und flehe Allah, den Erhabenen, an. Sodann 
gewährt mir Allah, was ich erbitte.“ Im Vorwort des Ibn Ābidīn sowie im Scha-
wāhid al-haqq auf Seite 166 wird dies erläutert. Im al-Ghāliyya heißt es: „Imām 
asch-Schāfiʿī verrichtete das Morgengebet neben dem Grab von Imām Abū Hanīfa 
und aus Respekt vor ihm las er das Qunūt-Bittgebet nicht. Es gab keinen Gelehrten 
auf Erden, der Abū Hanīfa überlegen gewesen wäre.“ Imām asch-Schāfiʿī war 
der Schüler des zweiten Schülers von Imām Abū Hanīfa, Imām Muhammad asch-
Schaybānī. Er sagte: „Allah, der Erhabene, hat mir Wissen durch zwei Personen 
zukommen lassen: Hadith lernte ich von Sufyān ibn Uyayna und Fiqh von Mu-
hammad as-Schaybānī.“ Ein anderes Mal sagte er: „Was das religiöse Wissen 
und die weltlichen Angelegenheiten betrifft, gibt es eine Person, der ich dankbar 
bin, und das ist Imām Muhammad.“ Imām asch-Schāfiʿī sagte auch: „Mit dem, 
was ich von Imām Muhammad gelernt habe, schrieb ich Bücher in der Menge 
einer Tierladung. Gäbe es ihn nicht, so hätte ich vom Wissen nichts erlangt. Im 
Wissen sind alle Menschen Kinder der irakischen Gelehrten. Die irakischen Ge-
lehrten wiederum sind Schüler der Gelehrten von Kufa und die Gelehrten von 
Kufa sind Schüler Abū Hanīfas.“ Imām Abū Hanīfa erwarb Wissen von 4000 
Personen. In der hanafītischen Rechtsschule wurden 500.000 religiöse Fragen 
gelöst und beantwortet. 

Imām Abū Hanīfas Gottesfurcht war äußerst groß. Er trieb Handel, um sich 
halāl zu ernähren, und hatte Handelspartner. Er verteilte die Einnahmen von 
Tausenden von Dinar, die er für zweifelhaft hielt, an die Armen und Gelehrten. 
Er versorgte hunderte Schüler von seinem eigenen Verdienst und kam für ihre 
Bedürfnisse auf. 30 Jahre lang fastete er jeden Tag [außer den fünf Festtagen]. 
Er pflegte nachts zu beten. Tagsüber verbrachte er viele Stunden damit, in der 
Moschee zu unterrichten und die Fragen der Menschen zu beantworten. Nachts 
betete er in der Moschee oder Zuhause seinen Herrn an. 40 Jahre lang verrichtete 
er mit der Gebetswaschung, die er für das Nachtgebet vollzogen hatte, das Mor-
gengebet. Viele Male las er in einer oder zwei Gebetseinheiten den gesamten 
edlen Koran. Manchmal wiederum wiederholte er während oder außerhalb des 
Gebets einen Vers über Strafe oder Barmherzigkeit wieder und wieder und 
weinte dabei schluchzend und seufzte. Wer ihn in diesem Zustand sah, bemitleidete 
ihn. Er kleidete sich wie die Armen. Manchmal aber trug er sehr wertvolle Ge-
wänder, um die Gaben Allahs, des Erhabenen, zu zeigen. Er führte 55 Mal die 
Pilgerfahrt durch. Allein an dem Ort, an dem seine Seele ergriffen wurde, hatte 
er 7000 Mal den edlen Koran durchgelesen. Er sagte: „Ich habe nur ein einziges 
Mal in meinem Leben gelacht und dies habe ich später bereut.“ Er pflegte wenig 
zu sprechen und viel zu denken. Er pflegte mit seinen Schülern über einige 
religiöse Themen zu diskutieren und zu sprechen. Eines Nachts, als er nach dem 
Verrichten des Nachtgebets in Gemeinschaft beim Verlassen der Moschee einen 
Fuß außerhalb der Moschee und einen Fuß noch darin hatte, besprach er mit 
seinem Schüler Zufar bis zum Gebetsruf für das Morgengebet ein Thema, wo-
raufhin er, ohne den zweiten Fuß aus der Moschee zu setzen, wieder in die 
Moschee zurückging, um das Morgengebet zu verrichten. Er sagte, dass Imām 
Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, gesagt hatte, dass „ein Unterhalt bis zu 
4000 Dirham erlaubt ist“, und verteilte daher seinen Verdienst, der über 4000 
Dirham hinausging, an Arme und Bedürftige. Yazīd ibn Amr wollte ihn zum 
Gouverneur und Richter Kufas ernennen. Doch er lehnte ab. Daraufhin ließ er 

– 650 –



ihn in den Kerker werfen und auspeitschen. Sein gesegneter Kopf und sein Gesicht 
schwollen deswegen an. Am darauffolgenden Tag ließ er den Imām, möge Allah 
sich seiner erbarmen, frei und bat es ihm erneut an und drängte ihn dazu, woraufhin 
der Imām sagte, er wolle sich beratschlagen, und um Erlaubnis bat. Dann reiste 
er nach Mekka und blieb fünf bis sechs Jahre dort. 

Der Kalif Mansūr respektierte den Imām sehr. Er hatte ihm einmal 10.000 
Dirham Silber und eine Sklavin geschenkt. Doch der Imām lehnte ab. Mansūr 
war ein Tyrann. Im Jahre 145 sammelte Ibrāhīm ibn Abdullāh ibn Hasan für 
seinen Bruder Muhammad, der in Medina sein Kalifat ausrief, als Unterstützung 
Soldaten. Er war für diesen Zweck nach Kufa gekommen. Es verbreitete sich 
das Gerücht, dass Abū Hanīfa ihn unterstütze. Dies kam Mansūr zu Ohren und 
er ließ den Imām von Kufa nach Bagdad bringen. Er sagte: „Verkünde überall, 
dass Mansūr rechtmäßiger Kalif ist!“ Als Gegenleistung dafür bot er ihm den 
Vorsitz des Obersten Berufungsgerichts an und drängte ihn sehr. Da Imām Abū 
Hanīfa aber eine starke Gottesfurcht besaß und weltlichen Posten keinerlei Wert 
beimaß, lehnte er ab. Dies verletzte Mansūr und er ließ den Imām einsperren. 
Er ließ ihm 30 Stockhiebe versetzen, weswegen von seinen Füßen Blut floss. 
Mansūr bereute dies anschließend und sandte ihm 30.000 Dirham, doch der Imām 
nahm sie nicht an. Daraufhin ließ er den Imām erneut einsperren und jeden Tag 
mit zusätzlichen zehn Schlägen bestrafen. Am 11. Tag fürchtete man die Revolte 
des Volkes und zwang ihn auf seinen Rücken und flößte ihm einen giftigen Trank 
ein. Er vollzog die Niederwerfung, als er im Jahre 150 verstarb. Sein Totengebet 
verrichteten um die 50.000 Menschen. Aufgrund des großen Andrangs wurde 
man mit Mühe bis zum Nachmittagsgebet fertig. 20 Tage lang kamen zahlreiche 
Menschen zu seinem Grab und verrichteten dort das Totengebet. 

Er hatte 730 Schüler. Sein Sohn Hammād war einer seiner führenden Schüler. 
Zwischen Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, und seinen 

Schülern kam es in einigen Fällen zu Meinungsdifferenzen. Der Hadith „Die 
Differenzen unter den Gelehrten meiner Gemeinde sind eine Gnade“ lehrt uns, 
dass diese Differenzen nützlich sind. 

Er war sehr gottesfürchtig und achtete sehr darauf, in jeder Handlung dem 
edlen Koran zu folgen. Er sagte zu seinen Schülern: „Wenn ihr in einer Angele-
genheit einen Beleg findet, der meinen Worten widerspricht, dann lasst ab von 
meinem Wort und folgt stattdessen jenem Beleg!“ Seine Schüler waren nämlich 
wie er selbst auch Mudschtahids. Alle seine Schüler schworen: „Selbst unsere 
Aussagen, die seinen nicht entsprechen, haben wir auf einem Beweis, einem 
Beleg, den wir von ihm vernahmen, fußend getätigt.“ 

Die Muftis müssen ihre Fatwas (Rechtsgutachten) gemäß den Aussagen von 
Imām Abū Hanīfa formulieren. Wenn sie in einer Frage keine Aussage von ihm 
finden, dann folgen sie Imām Abū Yūsuf. Hiernach wird gemäß den Aussagen 
Imām Muhammads gehandelt. Wenn die Aussagen von Imām Abū Yūsuf und 
Imām Muhammad auf der einen Seite stehen und die Aussage Imām Abū Hanīfas 
auf der anderen, dann ist der Mufti frei darin, seine Fatwa nach einer von beiden 
Seiten zu formulieren. 

Im Vorwort des Ibn Ābidīn und des türkischen Madschmūʿa-i zuhdiyya und 
im Buch Waqf an-niyyāt von Schaykhul-islām Kamāl Pāschazāda Ahmad ibn 
Sulaymān, möge Allah sich ihrer erbarmen, heißt es: „Es gibt sieben Stufen/Klassen 
von Fiqh-Gelehrten. Die höchste Stufe gebührt den Mudschtahids in den islami-
schen Bestimmungen. Diese werden absolute Mudschtahids (Mudschtahid mutlaq) 
genannt. Derart sind die Imāme der vier Rechtsschulen. Die zweite Stufe sind 
die ,Mudschtahids innerhalb einer Rechtsschule‘ genannten Großgelehrten. Imām 

– 651 –



Abū Yūsuf, Imām Muhammad asch-Schaybānī und die anderen Schüler Imām 
Abū Hanīfas gehören hierzu. Diese folgten den Prinzipien und Methoden, die 
Imām Abū Hanīfa etablierte, und leiteten auf diese Weise aus den Rechtsquellen 
Rechtsnormen ab. Es ist möglich, dass einige der von ihnen abgeleiteten Normen 
nicht den Normen entsprechen, die Imām Abū Hanīfa eruiert hat. [Diese werden 
auch ,absolute Mudschtahids innerhalb der Rechtsschule‘ genannt, wie im al-
Mīzān al-kubrā auf Seite 17 steht.] Die dritte Stufe bilden die Gelehrten, die 
Mudschtahids in Angelegenheiten sind. Diese ermitteln die Normen für neu auf-
tretende Fragen. Ihre abgeleiteten Normen müssen zwangsläufig den Normen 
der ersten zwei Stufen entsprechen. Khassāf, Tahāwī, Karkhī, Schamsul-aʾimma 
al-Halwānī, Schamsul-aʾimma as-Sarakhsī, Pazdawī, Qādīkhān und dergleichen 
sind Mudschtahids der dritten Stufe. Die Gelehrten in den darauffolgenden 
Stufen sind keine Mudschtahids, sondern Muqallids (Befolger). Die ,Ashāb at-
takhrīdsch‘ genannten Gelehrten der vierten Stufe können keinen Idschtihād 
vollziehen. Sie erklären die Bestimmungen, die kurzgefasst formuliert und dop-
peldeutig sind, und wählen eine Bedeutung aus. Zu diesen gehört beispielsweise 
Abū Bakr ar-Rāzī. Er verstarb im Jahre 370/981 in Bagdad. Die fünfte Stufe der 
Rechtsgelehrten sind die ,Ashāb at-tardschīh‘. Sie sind jene, die unter den ver-
schiedenen Überlieferungen, die sie erreicht haben, die authentischen und vor-
zugswürdigen auswählen. Qudūrī und Burhānuddīn al-Marghinānī, Autor des 
al-Hidāya, gehören zu diesen. Die sechste Stufe sind die ,Ashāb at-tamyīz‘. Sie 
sind Muqallid-Gelehrte, die starke Urteile von schwachen und die Zāhir-Über-
lieferungen von den Nawādir-Überlieferungen unterscheiden. Die Autoren der 
Bücher al-Kanz, al-Mukhtār, al-Ikhtiyār, al-Wiqāya und Madschmaʿ al-bahrayn 
sind von dieser Stufe. In ihren Büchern gibt es keine abgelehnten oder schwachen 
Überlieferungen. Zur siebten Stufe gehören jene Muqallids, die die oben erwähnten 
Dienste nicht leisten können, jedoch die Aussagen in den Büchern der vorange-
henden Stufen korrekt wiedergeben können. [Dass Tahtāwī, Ibn Ābidīn und der 
Autor des ad-Durr al-mukhtār zu diesen gehören, steht im Madschmūʿa-i zuhdiyya.] 
Die Gelehrten der sechsten Stufe werden bis zum Jüngsten Tag existieren und 
das Wahre vom Falschen unterscheiden. Der Hadith ,Es wird aus meiner Gemeinde 
bis zum Jüngsten Tag Gelehrte geben, die sich auf dem rechten Weg befinden‘ 
teilt dies mit. 

Im Vorwort des al-Mīzān al-kubrā heißt es: „Kein Gelehrter nach den vier 
Rechtsschulimāmen, möge Allah sich ihrer erbarmen, hat je behauptet, ein ab-
soluter Mudschtahid zu sein. Einzig Imām Muhammad ibn Dscharīr at-Tabarī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte dies, aber seine Behauptung fand keine 
Akzeptanz. Imām as-Suyūtī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass er ein 
absoluter Mudschtahid innerhalb der Rechtsschule ist, und pflegte Fatwas gemäß 
der schāfiʿītischen Rechtsschule zu erteilen. Die vollkommenen Gotteskenner 
(Ārif), welche die höchsten Stufen des Tasawwuf erklommen haben, werden 
durch Genuss und Gewissen zu Leuten des Idschtihād. Sie erkennen die Dinge, 
die halāl sind, an ihrem Wohlduft, und das, was harām ist, an seinem Gestank. 
Es ist nicht möglich, die Stufe des Idschtihād zu erreichen, ohne von einem voll-
kommenen Gotteskenner (Ārif kāmil) spirituelle Erkenntnisse (Fayd) zu erlangen. 
Ein Gottesfreund (Walī), der eine solche Stufe erreicht, muss keiner Rechtsschule 
mehr folgen. Wenn sie sagen, sie seien Hanafīten oder Schāfiʿīten, dann meinen 
sie damit die Rechtsschule, der sie folgten, bevor sie diese Stufe erreichten. Um 
die Stufen der Gottesfreundschaft aufsteigen zu können, ist es notwendig, das 
Fiqh-Wissen nach einer der vier Rechtsschulen korrekt zu erlernen. Dazu ist es 
zwingend erforderlich, dies von einer rechtschaffenen Person, die dem Glauben 
der Ahlus-Sunna angehört und von der ihre Gebundenheit an diese Rechtsschule 

– 652 –



bekannt ist, entweder hörend oder ein von ihr verfasstes Ilmihal-Buch lesend zu 
erlernen. Ein Tasawwuf-Anhänger, der dem folgt, was er von einem madhhablosen 
Pseudogelehrten, dessen Glaube verdorben ist, gehört oder aus einem Buch 
gelesen hat, dessen Autor nicht seriös ist, oder der keine der vier Rechtsschulen 
befolgt, geht in die Irre und wird zu einem Ketzer (Zindīq). Er wird außerdem 
zum Helfer des Satans darin, die Menschen vom rechten Weg abzubringen.“ 

[Ein neuer Muslim oder das verstandes- und geschlechtsreife Kind muslimischer 
Eltern muss zuallererst das Glaubensbekenntnis aussprechen und dessen Bedeu-
tung erlernen und daran glauben. Danach muss er das Wissen über die Glau-
bensgrundlagen, das in den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna geschrieben 
steht, erwerben und daran glauben. Anschließend muss er sich das Fiqh-Wissen, 
das in den Büchern einer der vier Rechtsschulen der Ahlus-Sunna geschrieben 
steht, also die fünf Säulen des Islams und die Dinge, die halāl bzw. harām sind, 
aneignen, daran glauben und im Einklang damit handeln. Wer daran nicht glaubt, 
dass es eine Pflicht ist, diese zu lernen und zu befolgen, und dem keine Wichtigkeit 
beimisst, wird ein Abtrünniger. D. h. er wird, nachdem er das Glaubensbekenntnis 
gesprochen hat und dadurch Muslim geworden ist, erneut zu einem Ungläubigen. 
Der Glaube der vier Rechtsschulen ist identisch. Ein Muslim, der dem Wissen 
einer der vier Rechtsschulen in Bezug auf Glaube und Praxis folgt, wird „Sunnit“ 
oder „Ahlus-Sunna“ genannt. Wer nicht einer der vier Rechtsschulen angehört, 
dessen Glaube verdirbt. Entweder ist er ein Neuerungsträger (Sāhib al-bidʿa), 
also ein irregegangener Muslim, oder er wird ein Abtrünniger. Diese beiden 
werden gewiss in die Hölle eingehen und im Feuer brennen, falls sie ohne Tawba 
sterben. Jemand, beim dem während der Verrichtung einer Handlung ein Ent-
schuldigungsgrund (Udhr) aufkommt und dem es deshalb schwerfällt, eine der 
Bedingungen dieser Handlung gemäß seiner eigenen Rechtsschule zu erfüllen, 
verrichtet diese Handlung, indem er die Bedingungen einer der anderen Rechts-
schulen einhält. Er muss alle Bedingungen dieser zweiten Rechtsschule für diese 
Handlung erfüllen. Wenn das Befolgen einer dieser Bedingungen zu schwer für 
ihn ist, aber in seiner eigenen Rechtsschule es leicht ist, dann ist es gültig, dass 
er diese Handlung ausführt. Er hätte somit zwei Rechtsschulen aus einer Not-
wendigkeit (Darūra) heraus vermischt (Talfīq). Wenn es auch in seiner eigenen 
Rechtsschule schwer ist, so ist es gestattet, dass er die erste Bedingung in seiner 
Rechtsschule nicht beachtet. Doch es wäre gut zu denken, dass dies gemäß dem 
Idschtihād einer der Prophetengefährten sicherlich erlaubt wäre. Siehe auch das 
erste Kapitel im zweiten Abschnitt dieses Buches. Ein jeder der tausenden Pro-
phetengefährten, die beim Ableben des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
am Leben waren, war ein Mudschtahid. Wenn es beim Befolgen einer der vier 
Rechtsschulen zu einer Erschwernis kommt, dann ist die gottesdienstliche Hand-
lung, die im Einklang mit dem Idschtihād eines Prophetengefährten verrichtet 
wird, gültig. Wenn es eine Entschuldigung gibt, wird unsere überwiegende An-
nahme (Zann ghālib) akzeptiert. In Vers 100 der Sure at-Tawba heißt es sinngemäß: 
„Die Ersten der Auswanderer (Muhādschirūn) und der Helfer (Ansār) und die-
jenigen, die ihnen folgen, sind mit Allah, dem Erhabenen, zufrieden und Allah, 
der Erhabene, ist mit ihnen zufrieden. Ich habe für sie die Paradiese bereitet. 
Sie werden darin auf ewig verweilen.“ Dass die edlen Gefährten, möge Allah 
mit ihnen allen zufrieden sein, eine Barmherzigkeit für die Welten sind und dass 
derjenige, der irgendeinem von ihnen folgt, die ewige Glückseligkeit erlangen 
wird, wird auch aus diesem Koranvers ersichtlich.] 

 
Allah ist der Helfer dessen, der Ihm vertraut hat, im Jenseits und auf Erden, 
durch Seine Gnade wird mein unglückliches Herz hoffentlich glücklich werden. 

– 653 –



17 — DER WAHHABISMUS 
Der Gründer des Wahhabismus ist Muhammad ibn Abdulwahhāb. Er wurde 

im Jahre 1111/1699 [nach einer anderen Überlieferung 1115/1703] in der Ortschaft 
Huraymila bei Nadschd geboren und starb im Jahre 1206/1791 in Diriyya. In 
jungen Jahren ging er zu Reise- und Handelszwecken nach Basra, Bagdad, Iran, 
Indien und Damaskus, geriet dann 1125/1713 in der Stadt Basra in die Fänge des 
britischen Agenten Hempher und wurde fortan zu einem Instrument der britischen 
Bemühungen, den Islam zu zerstören. In unserem Buch Geständnisse eines bri-
tischen Spions wird die Gründung des Wahhabismus ausführlich behandelt. Er 
las die der Ahlus-Sunna widersprechenden Bücher des Ahmad ibn Taymiyya, 
derer er habhaft wurde, und wurde später unter dem Titel „asch-Schaykh an-
Nadschdī“ berühmt. Seine Ideen fanden Unterstützung von den Dorfbewohnern, 
Ansässigen aus Diriyya sowie ihrem Oberhaupt Muhammad ibn Saud, welche 
hierfür im Gegenzug britisches Geld und britische Waffen erhielten. Die Ver-
mengung der Gedanken des irregegangenen Gelehrten Ahmad ibn Taymiyya 
mit den Lügen Hemphers wird „Wahhabismus“ genannt. Im Jahre 1306/1888, in 
welchem das Buch Mirʾāt al-haramayn gedruckt wurde, war Abdullah ibn Faisal 
der Emir von Nadschd. 

Der Großteil der nachfolgenden Informationen stammt aus dem Buch Mirʾāt 
al-haramayn: 

Muhammads Vater Abdulwahhāb war ein frommer Muslim. Er und die Ge-
lehrten Medinas hatten aus den Worten seines Sohns erkannt, dass er einen 
neuen Weg einschlagen wird, und sie rieten jedem, nicht mit seinem Sohn zu 
reden. Doch im Jahre 1150/1737 verkündete er den Wahhabismus. In den Büchern, 
die er verfasste, insbesondere in seinem berühmtesten Werk namens Kitāb at-
tawhīd, sowie in dessen Kommentar mit dem Titel Fath al-madschīd, den sein 
Enkel Abdurrahmān ibn Hasan verfasste, gibt es über 250 falsche, verdorbene 
Glaubensüberzeugungen. Einige davon stehen im Buch al-Usūl al-arbaʿa auf der 
zweiten Seite. Die Grundlage ihres falschen Glaubens sind drei Punkte: 

1. Sie sagen, die Taten und gottesdienstlichen Handlungen seien Teil des 
Glaubens. Wer eine Fard nicht einhält, so beispielsweise das Gebet nicht verrichtet, 
obwohl er daran glaubt, dass es eine Pflicht ist, werde ein Kāfir. Sie sagen, dieser 
müsse getötet und sein Hab und Gut verteilt werden. Diese Aspekte finden sich 
im Fath al-madschīd auf den Seiten 17, 48, 93, 111, 273, 337 und 348. 

2. Sie sagen, dass jeder, der von den Seelen der Propheten, Friede sei mit 
ihnen, und der Gottesfreunde, möge Allah ihre Seelen segnen, Fürsprache erbittet, 
ihre Gräber besucht und sie zum Mittel für die Erfüllung seiner Bittgebete macht, 
ein Kāfir werde. Auf Seite 500 des Fath al-madschīd heißt es: „Als der Gesandte 
Allahs am Leben war, war es erlaubt, von ihm Bittgebete zu erbitten. Es darf 
gar von jeder lebenden rechtschaffenen Person ein Bittgebet erbeten werden. 
So sagte der Gesandte Allahs zum ehrwürdigen Umar, als dieser sich für die 
Umra auf die Reise nach Mekka machte: ,O Umar! Vergiss uns nicht in deinem 
Bittgebet!‘ Es ist auch erlaubt, dass die Lebenden für die neu Verstorbenen und 
die in den Gräbern Befindlichen Bittgebete sprechen. Es ist jedoch nicht erlaubt, 
von den Grabbewohnern Bittgebete zu erbitten. Allah, der Erhabene, teilte mit, 
dass es Schirk (Götzendienerei) ist, von jenen Bittgebete zu wünschen, die nicht 
hören können. Die Toten und die Lebenden, die abwesend und in der Ferne 
sind, können einen nicht hören und nicht antworten. Sie haben keinen Nutzen 
und auch keinen Schaden. Keiner der Prophetengefährten und derer nach ihnen 
hat vom Grab des Gesandten Allahs etwas erbeten. Wenn es gestattet gewesen 
wäre, den Propheten nach seinem Ableben um etwas zu bitten, dann hätte Umar, 

– 654 –



möge Allah mit ihm zufrieden sein, ihn um Regen gebeten. Doch er kam nicht 
an sein Grab und bat ihn nicht um ein Bittgebet und um Hilfe. Er bat stattdessen 
den ehrwürdigen Abbās, der am Leben und anwesend war, um ein Bittgebet.“ 
Auf Seite 70 heißt es: „Von einem Toten oder Abwesenden etwas zu wünschen 
bedeutet, ihn Allah beizugesellen.“ 

Doch diese Aussagen der Wahhabiten widerlegen ihre eigenen Bücher. Im 
Fath al-madschīd heißt es nämlich auf Seite 201: „Im Sahīh al-Bukhārī wird von 
Abdullāh ibn Masʿūd überliefert, dass sie zu vernehmen pflegten, wie das Essen, 
das sie zu sich namen, Allah preiste. Abū Dharr sagt, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, in seine Hände Steinstücke nahm und deren Preisung (Tasbīh) 
vernehmbar war. Es ist authentisch überliefert, dass der Baumstumpf, auf den 
sich der Prophet während der Khutba stützte, seufzend weinte.“ Das heißt also, 
dass auch Gläubige außer dem Gesandten Allahs Stimmen und Laute vernahmen, 
die nicht jeder hören konnte. Dass die Stimmen der Preisung ebenfalls vernommen 
wurden, als diese Steine in der Hand des ehrwürdigen Abū Bakr waren, wird am 
Ende derselben Überlieferung erwähnt. Sämtliche Bücher überliefern, dass der 
ehrwürdige Umar, als er in Medina die Khutba verlas, Sāriya, den Kommandanten 
der muslimischen Armee, die im Iran Krieg führte, sah, ,O Sāriya! Hüte dich vor 
dem Feind auf dem Berg!‘ sagte, Sāriya dies vernahm und dadurch den Berg ein-
nahm. Sie erdreisten sich, ihre Aussagen mit Koranversen zu beweisen, die in 
Bezug auf Götzendiener offenbart wurden. Doch in Wirklichkeit beten die Gläu-
bigen [also die Ahlus-Sunna] die Propheten, Friede sei mit ihnen, und die Got-
tesfreunde, möge Allah sich ihrer erbarmen, nicht an. Sie glauben daran, dass 
diese geliebte Diener Allahs, des Erhabenen, sind und dass der erhabene Allah 
ihnen zu Ehren mit Seinen Dienern barmherzig ist. Einzig Er ist es, der Nutzen 
und Schaden erschafft. Sie sagen, dass außer Ihm niemand das Recht darauf hat, 
angebetet zu werden. Sie besuchen die Gräber und beten dort mittels der im 
Grab befindlichen Person zu Allah, dem Erhabenen. 

Ibn Ābidīn schreibt auf der letzten Seite des Kapitels über den Ehevertrag: 
„Es ist nicht erlaubt zu heiraten, indem man sagt: ,Mögen Allah und Sein Gesandter 
Zeugen sein.‘ Es gibt gar welche, die sagen, dass es Kufr ist, dies zu sagen. Dies 
würde nämlich bedeuten zu behaupten, dass der Gesandte Allahs das Verborgene 
(Ghayb) kenne. Es heißt, dass derjenige, der für jemand anderen außer Allah 
sagt, dass er das Verborgene kenne, ein Kāfir wird. Dabei heißt es im at-Tātār-
khānīyya, al-Huddscha und al-Multaqit, dass dies kein Kufr ist, denn Allah, der 
Erhabene, teilt alles der Seele Seines Gesandten mit. Die Propheten wissen 
vieles, was für andere verborgen ist. In den Versen 26 und 27 der Sure al-Dschinn 
heißt es sinngemäß zwar: ,Allah, der Erhabene, teilt einiges von dem, was Er 
vom Verborgenen kennt, lediglich denjenigen Seiner Propheten mit, für die Er 
es will‘, doch in den Aqāʾid-Büchern steht, dass eine der Wundertaten (Karāma) 
der Gottesfreunde (Awliyā) darin besteht, dass sie einen Großteil der verborgenen 
Dinge kennen. Die Muʿtazila [und jene, die ihnen folgen] sagen, indem sie sich 
auf diesen Vers berufen, dass die Gottesfreunde das Verborgene nicht kennen 
können. Wir entgegnen ihnen als Antwort, dass dieser Vers darüber informiert, 
dass das Verborgene ohne Mittler und allein dem Offenbarungsengel mitgeteilt 
werden soll. Den Propheten und Gottesfreunden wird das Verborgene durch die 
anderen Engel oder durch andere Mittel mitgeteilt. In meinem Buch namens 
Sall al-hisām al-hindī li-nusrat sayyidinā Khālid an-naqschibandī habe ich die 
Wundertaten der Gottesfreunde ausführlich behandelt. Lest bitte dort nach.“ 
Im Tafsīr al-Mazharī heißt es bei der Auslegung dieses Verses: „Allah, der Er-
habene, teilt es Seinen Awliyā auch ohne Mittel mit. So zeigte Er Sāriya dem 
ehrwürdigen Umar, möge Allah mit beiden zufrieden sein. Er teilte der Mutter 

– 655 –



von Mūsā, Friede sei mit ihm, mit, ihren Sohn in den Fluss zu legen und dass Er 
ihn ihr wieder zurückschicken und ihn zu einem Propheten erkoren wird. Er teilt 
uns mit, dass Er die Apostel (des Propheten Īsā, Friede sei mit ihm) wie die Of-
fenbarung in Kenntnis setzte und Er zur ehrwürdigen Maryam sagte: ,Schüttle 
den Dattelpalmenstumpf und er wird frische Datteln geben. Diese sollst du 
essen!‘ All diese waren keine Propheten, sondern Gottesfreunde.“ Dies wurde 
ausführlich im persischen Buch al-Usūl al-arbaʿa fī tardīd al-wahhābiyya behandelt. 
Dieses Buch wurde 1395/1975 in Istanbul neu aufgelegt. Ein Teil aus diesem 
Buch wurde übersetzt und den Büchern Der Jüngste Tag und das Jenseits und 
Der Weg der Ahlus-Sunna hinzugefügt. 

Im zweiten Band des al-Hadīqa heißt es auf Seite 126: „Mit dem Gesandten 
Allahs, den edlen Gefährten und den Gefährtennachfolgern auch nach ihrem 
Ableben Tawassul zu machen, d. h. ihnen zu Ehren Allah, den Erhabenen, um 
etwas zu bitten, ist erlaubt und islamkonform. ,Tawassul‘ (Mittelnahme) bedeutet, 
jemandes Fürsprache zu erbitten. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna sagen, dass 
dies erlaubt ist. Die Muʿtazila jedoch lehnte dies ab. Dass das Bittgebet desjenigen, 
der Tawassul vollzieht, angenommen wird, ist eine Wundertat dessen, mit dem 
der Tawassul vollzogen wird. Es ist also möglich, dass er auch nach dem Tod 
Wundertaten vollbringt. Die Irrgänger glaubten nicht hieran. Imām al-Munāwī 
antwortet in seinem Kommentar zum al-Dschāmiʿ as-saghīr auf diese Unwissenden. 
Imām as-Subkī sagt: ,Mit dem Propheten Tawassul/Istighātha meint, von ihm 
Fürsprache zu ersuchen. Dies ist etwas Wünschenswertes. Keiner der vorherigen 
und späteren Islamgelehrten hat sich dagegen ausgesprochen. Einzig Ibn Taymiyya 
lehnte dies ab und trennte sich somit vom rechten Weg. Er brachte eine Neuerung 
(Bidʿa) hervor, die kein Gelehrter vor ihm aussprach. Mit dieser Neuerung wurde 
er Gesprächsthema unter den Muslimen.‘ Dass es erlaubt ist, von Allah, dem 
Erhabenen, etwas zu wünschen, indem man ,zu Ehren (beim Anrecht) des Ge-
sandten Allahs‘ sagt, behandelt Ibn Abdussalām lang und ausführlich. Dass dies 
mit den Gottesfreunden, die Erben des Gesandten Allahs sind, ebenfalls erlaubt 
ist, sagt Maʿrūf al-Karkhī und wird in der ar-Risāla al-Quschayriyya erwähnt. 
Auf Seite 151 heißt es, dass man jemanden nicht an einer Tat hindern soll, die ir-
gendein Mudschtahid als erlaubt bezeichnet hat, denn es ist erlaubt, einer der 
vier Rechtsschulen zu folgen. Daher sollen jene, welche die Gräber besuchen, 
Segen durch die Gräber der Gottesfreunde ersuchen oder dort für die Heilung 
der Kranken oder für das Finden von verlorenen Dingen Gelübde ablegen, nicht 
daran gehindert werden. Beim Geloben ist es lediglich eine Metapher zu sagen 
,Gelübde für den Gottesfreund‘ und meint in Wirklichkeit ein Gelübde für jene, 
die das Mausoleum pflegen. Dies ist so, als würde man beim Entrichten der Zakāt 
an einen Armen sagen, dass es sich um ein Darlehen handle; es wurde nämlich 
gesagt, dass es gestattet ist, dies so zu formulieren. Hier wird nicht auf das Wort, 
sondern auf die Bedeutung geachtet. Genauso gilt das Geschenk an den Armen 
als Sadaqa und eine Sadaqa an den Reichen als ein Geschenk. [Siehe das Kapitel 
über die „Stellvertretung“.] Ibn Hadschar al-Haytamī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, erteilte die Fatwa, dass wenn man bei einem Gelübde für ein Grab 
eines Gottesfreundes eine andere ,Qurba‘, also eine andere Wohltat wie das 
Geben von Almosen für dessen Kinder oder dessen Schüler oder dort befindliche 
Arme beabsichtigt, dieses Gelübde gültig ist. Solche Gelübde müssen den beab-
sichtigten Personen gegeben werden. Bei allen Gelübden, die heute für Mausoleen 
abgelegt werden, wird eine derartige Absicht gefasst. Aus der Aussage ,Gelübde 
für den Gottesfreund‘ muss dies verstanden werden. Die verstorbenen Gottes-
freunde zu schmähen, sie als Unwissende zu bezeichnen, aus ihren Worte dem 
Islam widersprechende Bedeutungen abzuleiten, nicht daran zu glauben, dass 

– 656 –



sie auch nach ihrem Ableben Wundertaten vollbringen können, dem Irrtum zu 
verfallen, dass ihre Gottesfreundschaft nach dem Tod ende, und zu verhindern, 
dass von ihren Gräbern Segen ersucht wird, ist genauso harām wie schlechte 
Mutmaßung gegenüber Muslimen, Unrecht, das Rauben ihres Hab und Gutes, 
Neid, Verleumdung, Lüge und üble Nachrede.“ Hier endet die Übersetzung aus 
dem Buch al-Hadīqa. 

Auf Seite 182 des al-Hadīqa steht: „In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī 
von Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert wurde, heißt 
es: ,Allah, der Erhabene, sagte: ,Mein Diener nähert sich Mir durch nichts mehr 
als durch die Fard-Handlungen, die er verrichtet. Wenn Mein Diener Nāfila-
Gottesdienste verrichtet, liebe Ich ihn sehr, so sehr, dass er mit Mir hört, mit 
Mir sieht, mit Mir alles greift, mit Mir geht und Ich ihm alles gewähre, was er 
von Mir erbittet. Wenn er Zuflucht bei Mir sucht, schütze Ich ihn.‘ ‘ Dieser 
Hadith zeigt, dass derjenige, der gemeinsam mit den Pflichttaten freiwillige got-
tesdienstliche Handlungen verrichtet, die Liebe Allahs, des Erhabenen, erlangt. 
Die Bittgebete solcher Menschen werden angenommen. Saʿīd ibn Ismāʿīl Abū 
Uthmān Khayrī an-Nīschāpūrī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: Mit diesem 
Hadith ist gemeint, dass Er alle Wünsche dieser Person wie Sehen, Hören, Gehen 
und Greifen umgehend gewährt.“ Siehe auch das Ende des Schlusswortes im 
dritten Abschnitt. Der Hadith „Wenn ihr in euren Anliegen bedrückt seid und 
nicht weiterwisst, dann bittet jene, die im Grab sind, um Hilfe!“ zeigt ebenfalls, 
dass Allah, der Erhabene, Seinen geliebten Dienern diese Kraft auch nach ihrem 
Tod verliehen hat. 

Imām al-Birgivī nennt in seiner Abhandlung Ahwāl atfāl al-muslimīn den fol-
genden Hadith: „Wenn beim Besuch des Grabes eines Gläubigen gesagt wird: 
,O mein Herr! Bestrafe zu Ehren Muhammads, Friede sei mit ihm, diese Person 
nicht‘, dann hält Allah, der Erhabene, seine Strafe bis zum Tage des Jüngsten 
Gerichts von ihm zurück.“ 

Es gibt viele Hadithe, welche darüber sprechen, dass die Verstorbenen im 
Grab Sinneswahrnehmungen haben. Die edlen Gefährten und die Gefährten-
nachfolger besuchten das „gesegnete Grab des Propheten“ und baten dort um 
Fürsprache. Darüber wurden viele Bücher verfasst. Im Hisn al-hasīn heißt es im 
Abschnitt über das Benehmen beim Bittgebet wie folgt: „Damit das Bittgebet 
akzeptiert wird, soll man die Propheten, Friede sei mit ihnen, und die rechtschaf-
fenen Diener als Mittler nehmen. So wurde es in einem im Sahīh al-Bukhārī auf-
gezeichneten Hadith mitgeteilt.“ 

Der ehrwürdige Alī ar-Rāmītanī sagte: „Betet zu Allah mit einer Zunge, die 
nicht gesündigt hat, damit es angenommen wird!“ Damit ist gemeint, dass man 
in der Gegenwart von Gottesfreunden demütig sein und sie anflehen soll, damit 
sie für einen beten. Istighātha (das Hilfeersuchen), also Tawassul zu einem Got-
tesfreund, meint genau dies. 

Dass Muhammad ibn Abdulwahhāb die Ahlus-Sunna wie die Ungläubigen, 
die Götzen und Gräber anbeten, ansieht und es als halāl erachtet, die Ahlus-
Sunna zu töten und ihr Hab und Gut an sich zu nehmen, ist das Resultat davon, 
dass er die Quellentexte [Koranverse und Hadithe] falsch interpretierte. In einem 
Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī aufgezeichnet ist, sagte unser Prophet, Friede 
sei mit ihm: „Die Ungläubigen werden Koranverse, die in Bezug auf Ungläubige 
gekommen sind, auf die Muslime übertragen.“ In einem Hadith heißt es: „Ich 
fürchte unter jenen, welche den Namen der Muslime tragen, am meisten diejenigen, 
die die Bedeutung des edlen Korans verdrehen.“ In diesen Hadithen wird vo-
rausgesagt, dass solche Ketzer auftauchen werden und sie auf dem Irrweg sind. 

– 657 –



Würde jemand aufgrund des Tawassul durch den Grabbesuch zum Ungläubigen 
werden, dann wäre es auch nicht erlaubt gewesen, mit unserem Propheten 
Tawassul zu vollziehen. Dabei wurde aber Tawassul mit ihm gemacht, bevor er 
auf die Welt kam, er noch lebte und genauso nach seinem Ableben. In einem 
Hadith, der bei Ibn Mādscha aufgezeichnet ist und im Schawāhid al-haqq auf 
Seite 153 erwähnt wird, sagte unser Prophet: „Allāhumma innī asʾaluka bi-haq-
qis-sāʾilīna alayka“, das bedeutet: „O mein Herr! Zu Ehren derjenigen, die von 
Dir wünschten und denen Du ihre Wünsche gewährt hast, wünsche ich von Dir“, 
und wies uns an, genauso zu beten. Als er Fātima, die Mutter des ehrwürdigen 
Alī, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, eigenhändig ins Grab legte, sprach er 
das Bittgebet: „Ighfir li-ummī Fātimata binti Asad wa-wassiʿ alayhā madkhalahā 
bi-haqqi nabiyyika wal-anbiyāʾilladhīna min qablī innaka arhamur-rāhimīn!“ 
Dies überliefern Tabarānī, Ibn Hibbān, Hākim und Suyūtī. Der große Prophe-
tengefährte Uthmān ibn Hunayf überliefert, dass der Gesandte Allahs einem 
Blinden, der um ein Bittgebet für Genesung bat, anwies, die Gebetswaschung 
vorzunehmen, zwei Gebetseinheiten zu verrichten und folgendes Bittgebet zu 
sprechen: „Allāhumma innī asʾaluka wa-atawaddschahu ilayka bi-nabiyyika Mu-
hammadin nabiyyir-rahma, yā Muhammad innī atawaddschahu bika ilā Rabbī fī 
hādschatī hādhihī, li-tuqdā lī, Allāhumma schaffiʿhu fiyya!“ Dieses Bittgebet 
steht im Marāqī al-falāh, dessen Superkommentar von Tahtāwī und der türkischen 
Übersetzung Niʿmet-i islām am Ende des Kapitels über das „Gebet bei Bedürfnis“ 
(Salāt al-hādscha) sowie in den Büchern Schifā as-siqām, Nūr al-islām und ad-
Durar as-saniyya. Die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden 
sein, pflegten dieses Bittgebet stets zu sprechen. In einem authentischen Hadith, 
der von Hākim überliefert wird, heißt es, dass Ādam, Friede sei mit ihm, viele 
Bittgebete sprach, als er aus dem Paradies hinausgebracht wurde. Seine Tawba 
fand keine Akzeptanz. Als er schließlich bat: „O mein Herr! Sei zu Ehren meines 
Sohnes Muhammad gnädig mit diesem Vater!“, wurde sein Bittgebet angenommen 
und es hieß: „O Ādam! Was auch immer du mit dem Namen Muhammads, Friede 
sei mit ihm, gewünscht hättest, hätte Ich angenommen. Wäre Muhammad nicht 
gewesen, hätte Ich dich nicht erschaffen.“ Dieser Hadith qudsī steht auch am 
Anfang des al-Mawāhib und des al-Anwār. Dass dem so ist, wird auch in Ālūsīs 
al-Ghāliyya auf Seite 109 ausführlich erwähnt. Das Wort „haqq“, das in diesen 
Bittgebeten vorkommt, meint Ehre und Wert. Man will von Ihm zu Ehren der 
wertvollen Ränge, die Er Seinen Geliebten gewährt hat, denn letztlich hat kein 
einziges Geschöpf in irgendeiner Weise irgendein Anrecht an Allah, dem Erha-
benen. 

Frage: Zu jener Zeit war Muhammad, Friede sei mit ihm, noch nicht auf der 
Welt. Er sollte erst 313.000 Jahre später auf die Welt kommen. Woher kannte 
Ādam, Friede sei mit ihm, ihn? 

Antwort: Als Ādam, Friede sei mit ihm, im Paradies war, sah er im ganzen 
Paradies und auf dem Thron „Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh“ ge-
schrieben. Daraus verstand er, dass dieser Allahs meistgeliebter Diener ist. Dies 
stand dort in islamischen Buchstaben. Das heißt also, dass diese Buchstaben kein 
Menschenwerk sind und es sie gab, bevor es die Welt und Ādam gab. Alle Bücher 
und Seiten wurden mit islamischen Buchstaben gesandt. 

Diese Bittgebete zeigen alle, dass es erlaubt ist, mit den Geliebten Allahs, 
des Erhabenen, den Tawassul zu vollziehen, d. h. sie als Mittler nehmend ihnen 
zu Ehren und ihretwillen von Allah, dem Erhabenen, etwas zu erbitten. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band auf 
Seite 524: „Es ist etwas Schönes, den Gesandten Allahs zum Mittel machend zu 
Allah, dem Erhabenen, zu beten. Keiner der früheren und späteren Gelehrten 

– 658 –



widersprach dem. Einzig Ibn Taymiyya lehnte dies ab und er sagte etwas, was 
keiner vor ihm sagte, und brachte somit eine üble Neuerung hervor. Dies legt 
Imām as-Subkī sehr schön dar.“ 

Ahmad ibn Sayyid Zaynī Dahlān, möge Allah sich seiner erbarmen, war der 
Mufti von Mekka, das Oberhaupt der Gelehrten und der Erstredner unter den 
schāfiʿītischen Predigern. Er verfasste viele Werke, unter anderem Bücher, in 
denen er das wahre Gesicht der Wahhabiten offen darlegt, wie Khulāsat al-kalām 
fī bayān umarā al-balad al-harām, Fir-radd alal-wahhābiyya atbāʿ madhhab Ibn 
Taymiyya und ad-Durar as-saniyya. Er zeigt mit Koranversen und Hadithen auf, 
dass sie sich auf einem Irrweg befinden. Im Khulāsat al-kalām heißt es: 

Es ist gültig und erlaubt, Bittgebete zu sprechen, indem man den Gesandten 
Allahs sowohl zu Lebzeiten als auch nach seinem Ableben als Mittler nimmt. 
Gleichermaßen zeigen uns die Hadithe, dass es auch erlaubt ist, die Gottesfreunde 
und Rechtschaffenen zum Mittel für die Bittgebete zu machen. [Die Aussagen 
auf den Seiten 167, 170, 191, 208, 248, 353, 414, 416, 482, 486 und 504 des Fath al-
madschīd sind Verleumdungen der Muslime.] Dass der ehrwürdige Umar für das 
Regenbittgebet den ehrwürdigen Abbās mitnahm, hatte den Zweck zu zeigen, 
dass der Tawassul auch mit anderen Personen außer dem Gesandten Allahs 
erlaubt ist. [Wie das Bittgebet um Regen genau erfolgt, steht in unserem Buch 
Islamische Ethik.] Die Gelehrten der Ahlus-Sunna sagen: Allah, der Erhabene, 
allein ist es, der Wirkung verleiht und erschafft, Nutzen und Schaden gewährt 
und vernichtet. Er hat keinen Partner. Die Propheten und alle Lebenden und 
Toten können keine Wirkung, keinen Nutzen und Schaden erschaffen. Sie können 
auf nichts eine Wirkung haben. Da sie jedoch die geliebten Diener Allahs sind, 
beziehen wir von ihnen Segen. Sie glauben daran, dass die Lebenden wirken 
können, die Toten aber nicht. Auf den Seiten 70, 77, 98, 104, 239, 248, 323, 503 
und 504 des Buches Fath al-madschīd heißt es: „Wer von einem Toten oder Ab-
wesenden etwas wünscht, wird ein Götzenanbeter (Muschrik). Vom Menschen 
dürfen nur Dinge verlangt werden, zu denen sie auch fähig sind. Es ist nicht 
erlaubt die Menschen um Sachen zu bitten, die einzig in der Macht Allahs sind.“ 
Auf Seite 70 heißt es: „Der Lebendige kann Bittgebete sprechen für das, was 
von ihm gewollt wird. Allah wiederum akzeptiert dies und erschafft es. Von 
einem Toten oder Abwesenden etwas zu erbitten bedeutet, ihn um etwas zu 
bitten, was nicht in seiner Macht steht, und dies wiederum ist Götzendienerei 
(Schirk).“ Auf Seite 136 heißt es: „Das Ersuchen von Segen durch die Gräber 
der Rechtschaffenen ist genauso Schirk wie das Anbeten der Götzen Lāt und 
Manāt.“ Auf Seite 208 heißt es: „Die Bedürfnisse von einem Toten zu wünschen 
oder ihn um Hilfe zu bitten, ist Schirk. Einen Toten darum zu bitten, dass er 
Fürsprache einlege, ist Ignoranz. Er kann keine Fürsprache einlegen ohne die 
Erlaubnis Allahs. Von ihm Hilfe zu erbitten und ihn um Fürsprache zu bitten, 
wurde nicht zum Anlass dafür gemacht, dass Erlaubnis für die Fürsprache gegeben 
wird. Anlass für die Fürsprache ist der Glaube. Wer ihn aber um Hilfe bittet 
(Istighātha), ist ein Götzendiener, was wiederum die Erlaubnis verhindert.“ 
Dabei widerlegt dieses Buch sich selbst. Auf Seite 200 heißt es nämlich: „Die 
Himmel fürchten Allah. Allah erschafft in den Himmeln Wahrnehmung. Sie neh-
men war. Im Koran wurde mitgeteilt, dass die Erden und Himmel Ihn preisen. 
Dass die Steinstücke, die der Gesandte Allahs in die Hand nahm, Lobpreisungen 
sprachen und der Baumstumpf namens Hannāna in der Moschee seufzend weinte 
und das Essen Ihn lobpreiste, haben die Prophetengefährten gehört.“ [Dass sie 
sagen, Berge, Steine und Baumstümpfe hätten eine Wahrnehmung und ein Ver-
ständnis, aber auf der anderen Seite behaupten, Propheten und Gottesfreunde 
hätten keine Wahrnehmung, ist wahrlich äußerst verwunderlich. Indem sie sagen, 

– 659 –



mit den Lebenden sei Tawassul möglich, aber nicht mit den Toten, werden sie 
doch selbst zu Götzendienern. Diese Aussage bedeutet nämlich, dass die Lebenden 
hören und wirken, die Toten aber nicht hören und nicht wirken. Dies würde be-
deuten, daran zu glauben, dass jemand anderes als Allah wirkt. Wer derart glaubt, 
den bezeichnen sie selbst als Götzendiener. Doch in Wirklichkeit sind sowohl 
die Toten als auch die Lebenden Anlässe und Mittel. Allah, der Erhabene, allein 
ist es, der bewirkt und die Wirkung erschafft.] Im Tafsir des Ālūsī heißt es, dass 
Imām Abū Hanīfa es verboten haben soll, den Gesandten Allahs als Mittler neh-
mend Bittgebete zu sprechen, doch dies stimmt nicht, denn kein einziger Gelehrter 
hat von Imām Abū Hanīfa so etwas überliefert, sondern sie alle überlieferten 
die Erlaubnis. Tawassul (Mittelnahme), Taschaffuʿ (Bitte um Fürsprache), 
Istighātha (Bitte um Hilfe) sowie Tawaddschuh (spirituelle Zuwendung) meinen 
alles dasselbe. Sie alle sind erlaubt. In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī 
überliefert wird, heißt es: „Am Tage des Jüngsten Gerichts werden die Menschen 
zuerst Ādam, Friede sei mit ihm, um Hilfe bitten (Istighātha).“ Der große Pro-
phetengefährte Bilāl ibn al-Hārith, möge Allah mit ihm zufrieden sein, kam zum 
Grab des Gesandten Allahs und sagte: „O Gesandter Allahs! Sprich für deine 
Umma ein Bittgebet für Regen!“ Daraufhin regnete es. Die Ungläubigen, die 
sagten, dass die Götzen für sie Fürsprache einlegen würden, beteten die Götzen 
an. Die Gläubigen jedoch, die um Fürsprache bitten, beten die Propheten und 
Gottesfreunde nicht an. Im Fath al-madschīd steht auf Seite 209: „Im edlen Koran 
heißt es: ,Einzig mit Seiner Erlaubnis wird Fürsprache eingelegt‘, und: ,Fürsprache 
wird nur für jene eingelegt, auf denen Wohlgefallen liegt.‘ Woher weiß derjenige, 
der die Fürsprache ersucht, dass dem Propheten gewährt wird, für ihn Fürsprache 
einzulegen? Woher weiß er außerdem, dass er zu denen gehört, mit denen Allah 
Wohlgefallen hat, sodass er um Fürsprache bittet?“ Diese Worte widersprechen 
sowohl den Hadithen als auch sich selbst. Im gleichen Buch auf Seite 208 sagt er 
nämlich: „Der Grund für die Fürsprache ist der Glaube.“ Und beim Bittgebet, 
das nach dem Adhan angeordnet wurde, wird mitgeteilt, dass Allah, der Erhabene, 
unserem ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit ihm, die Stufen „Fadīla“ und 
„Wasīla“ versprochen hat. Er gab bekannt, dass er für diejenigen, die dieses Bitt-
gebet lesen, die Salawāt sprechen und sein Grab besuchen, Fürsprache einlegen 
wird. Es gibt viele Hadithe wie diese, die zeigen, dass ihm die Erlaubnis gewährt 
wurde, Fürsprache einzulegen für jene, die er will. Der Hadith „Ich werde für 
jene, die große Sünden begangen haben, Fürsprache einlegen“ teilt mit, dass 
ihm die Erlaubnis gegeben wird, für jeden Menschen, der Glauben hat, Fürsprache 
einzulegen. Im Schawāhid al-haqq auf Seite 130 heißt es im 13. von 40 Hadithen: 
„Ich werde am Tage des Jüngsten Gerichts Fürsprache einlegen. Ich werde sagen: 
,O mein Herr! Lasse diejenigen, die im Maße eines Senfkorns Glauben im Herzen 
haben, in das Paradies eingehen.‘ Diese werden dann auch in das Paradies ein-
gehen. Dann werde ich zu jenen, die etwas Geringes in ihrem Herzen haben, 
sagen: ,Geht ins Paradies ein.‘ “ Dieser Hadith ist im Sahīh al-Bukhārī aufge-
zeichnet. „Istighātha“ bedeutet Tawassul, d. h. jemanden als Mittler zu nehmen 
und seine Hilfe und sein Bittgebet zu erbitten. Fürsprache von ihm zu wünschen 
bedeutet, ihn als Mittler nehmend zu Allah, dem Erhabenen, zu beten, im letzten 
Atemzug mit Glauben ins Jenseits überzugehen. Im Buch Fath al-madschīd heißt 
es an vielen Stellen, so z. B. auf Seite 323: „Von den Abwesenden und Toten 
Hilfe zu ersuchen, Nutzen zu erbitten, ist Götzendienerei. Allah befiehlt, die 
Götzendiener zu bekriegen.“ Dabei pflegte der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, zu sagen: „O Muhammad! Dich als Mittler nehmend wende ich mich deinem 
Herrn zu!“ Nach seinem Ableben pflegten die edlen Gefährten dieses Bittgebet 
zu sprechen. In einem von Tabarānī überlieferten Hadith heißt es: „Wenn jemand, 
der in der Wüste allein ist, etwas verliert, soll er rufen: ,O ihr Diener Allahs! 

– 660 –



Helft mir!‘ Allah, der Erhabene, hat nämlich Diener, die ihr nicht sehen könnt.“ 
Ibn Hadschar al-Makkī schreibt in seinem Superkommentar zum Īdāh al-manāsik, 
dass dieses Bittgebet oft erprobt wurde. In einem Hadith, der u. a. von Abū 
Dāwud überliefert wurde, sagte der Gesandte Allahs einst während einer Reise, 
als es Abend wurde, Folgendes: „O Ort meines Herrn! Ich suche Zuflucht bei 
Allah vor deinem Übel!“ 

Auch Sayyid Qutb, einer der Führer der „Muslimbrüder“ (al-Ikhwān al-
muslimūn) genannten Madhhablosen, schreibt in seiner Auslegung von Vers 3 
der Sure az-Zumar: „Der Besitzer von Tawhīd und Ikhlās verlangt von niemandem 
etwas außer von Allah. Er vertraut auf kein Geschöpf. Die Menschen trennten 
sich vom Tawhīd, den der Islam mitteilte. Heute werden in allen Ländern die 
Gottesfreunde angebetet. So wie die vorislamischen Araber Götzen und Engel 
anbeteten, erbitten sie Fürsprache von diesen. Im Tawhīd und Ikhlās, die Allah 
verkündet hat, gibt es kein Mittel und keine Fürsprache zwischen Allah und dem 
Diener.“ Mit diesen Worten gibt er bekannt, dass er ein Wahhabit ist. 

[Die Attribute, die ausschließlich Allah, dem Erhabenen, gebühren, also die 
„Wesensattribute“ (as-Sifāt adh-dhātiyya) und die „feststehenden Attribute“ 
(as-Sifāt ath-thubūtiyya) werden „göttliche Attribute“ (Sifāt al-ulūhiyya) genannt. 
Ein Geschöpf anzubeten bedeutet, daran zu glauben, dass sich bei einem Stein, 
Baum, der Sonne, Sternen, der Kuh, dem Menschen, einer Statue, einem Bild 
oder einem anderen Geschöpf ein göttliches Attribut befindet, und ihm folglich 
zu gehorchen und es anzuflehen. Ein solcher Glaube wird „Schirk“ (Götzendienst) 
und derjenige, der so glaubt, „Muschrik“ (Götzendiener) genannt. Diese Dinge 
werden „Scharīk“ (Partner), „Maʿbūd“ (Angebeteter) oder „Götze“ genannt. 
Viele der heutigen Christen, die Buddhisten, Brahmanen und Feueranbeter sind 
Götzendiener. Die Muslime glauben nicht daran, dass irgendein Gottesfreund 
ein göttliches Attribut innehabe. Sie wissen, dass die Propheten und Gottesfreunde 
geliebte Diener Allahs sind. Sie glauben daran, dass Allah, der Erhabene, sie 
über jene informiert, die sie besuchen und von ihnen Bittgebete wünschen. Sie 
flehen diese an, damit diese für sie Fürsprache einlegen.] 

3. Sie sagen, dass es nicht erlaubt sei, über Gräbern Mausoleen zu errichten 
und in diesen Mausoleen Gebete zu verrichten und Kerzen für diejenigen anzu-
zünden, die dort dienen und gottesdienstliche Handlungen verrichten, und es sei 
ebenfalls nicht erlaubt, Almosen für die Seelen der Verstorbenen zu geloben. 
Die Bewohner der Haramayn (Mekka und Medina) sollen bis zu ihrer Ankunft 
Kuppeln und Mauern angebetet haben. Die sunnitischen und schiitischen Muslime 
seien aus diesem Grund Götzenanbeter. Sie zu töten und ihr Hab und Gut zu 
beschlagnahmen, sei erlaubt und ihr Geschächtetes sei Aas (nicht verzehrbar). 

Dass es erlaubt ist, in Mausoleen Gebete zu verrichten, haben wir ausführlich 
in unserem Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits in Punkt 14 im dritten Teil 
mit der Überschrift „Ratschlag für den Muslim“ behandelt. Mit „Mausoleum“ 
(türk. Türbe) ist ein Raum gemeint. Wäre dies verboten, dann hätten die edlen 
Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, unseren geliebten Propheten 
und die ehrwürdigen Abū Bakr und Umar nicht in einem Raum begraben. Ein 
Mausoleum wird nicht errichtet, um die Toten anzubeten, sondern um ihnen 
Liebe und Respekt entgegenzubringen und jene, die sie zwecks Rezitationen 
und Bittgebeten besuchen, vor Regen und Sonne zu schützen. Im Madschmaʿ al-
anhur heißt es in Band 2 auf Seite 552: „Als Muhammad ibn al-Hanafiyya den 
ehrwürdigen Abdullāh ibn Abbās begrub, schlug er ein Zelt über seinem Grab 
auf. Die Besucher rezitierten drei Tage lang in diesem Zelt.“ Wer dem Weg der 
edlen Gefährten folgt, zerstört keine Mausoleen, sondern errichtet sie. 

– 661 –



Im Kaschf an-nūr heißt es: „Über den Gräbern von Gelehrten und Gottes-
freunden Mausoleen zu errichten dient dazu, sie vor Ehrenkränkung seitens der 
Unwissenden zu schützen. Im Dschāmiʿ al-fatāwā und at-Tanwīr heißt es, dass 
es nicht makrūh ist, über Gräbern Kuppeln zu errichten. Zu sagen: ,Wir reißen 
die Mausoleen deshalb nieder, weil wir befürchten, dass die Unwissenden denken 
können, dass die Gottesfreunde Erschaffer seien‘, ist Kufr. Pharao sagte dasselbe. 
Er wollte Mūsā, Friede sei mit ihm, töten, weil er angeblich Zwietracht stiftete. 
Allah, der Erhabene, liebt Seine Awliyā. Er erschafft, was sie wollen. Die Wah-
habiten jedoch hegen schlechte Mutmaßung gegenüber Allah, dem Erhabenen, 
den Gottesfreunden und allen Muslimen. Schlechte Mutmaßung (Sūʾ az-zann) 
gegenüber Muslimen ist harām. Der Gottesfreund erschafft weder zu Lebzeiten 
noch nach seinem Ableben irgendetwas. Er ist Anlass und Mittel dafür, dass 
Allah etwas erschafft. Die Seelen der Gottesfreunde haben eine Beziehung zu 
ihrem Körper im Grab. In einem Hadith, der im al-Kunūz steht und von Daylamī 
überliefert wird, heißt es: ,Ich weiß [begreife] nach meinem Tod wie zu Lebzeiten.‘ “ 
Um von einem lebenden oder verstorbenen Gottesfreund spirituelle Erkenntnisse 
(Fayd) zu erlangen und von ihm Nutzen zu beziehen, muss man ihn lieben und 
respektieren. Weil Unwissende den Verstorbenen bewegungslos unter der Erde 
sehen, können sie denken, dass er von niedrigerem Rang als sie selbst sei. Wenn 
sie sehen, dass das Mausoleum und der Schrein von jedem voller Respekt besucht 
wird, zeigen auch sie Respekt. D. h. also, dass das Mausoleum nicht für die Toten 
gebaut wird, sondern damit die Lebenden Respekt zeigen und vom Gottesfreund 
profitieren. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna sagen: „Es ist harām, über einem 
Grab ein Mausoleum zu bauen, um es zu schmücken und sich damit zu brüsten. 
Wenn es errichtet wird, damit das Grab nicht vergessen wird, ist es makrūh. Ge-
schieht es, um den Toten vor Diebstahl oder Tieren zu schützen, ist es nicht 
makrūh. In ein Mausoleum, das vorher schon gebaut wurde, einen Toten zu be-
graben, ist erlaubt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, machte das Grab 
seines Sohnes Ibrāhīm eine Spanne hoch und ließ es verputzen. Als er eines 
Tages an dem Grab vorbeilief und sah, dass es sich an einer Stelle geöffnet hatte, 
ließ er es wieder herrichten, wie im al-Khulāsa geschrieben steht. Kein einziger 
Islamgelehrter hat je die Mausoleen mit Götzen verglichen und der Strengste 
nannte es harām. Kein Gelehrter hat über jene Muslime, die Mausoleen besuchen 
und dabei die Gottesfreunde als Mittler nehmen, schlechte Mutmaßung gehegt 
oder sie verleumdet. Im Fath al-madschīd heißt es auf Seite 242: „Ibn Hadschar 
al-Makkī schreibt in seinem Buch az-Zawādschir, dass es eine große Sünde sei, 
Kuppeln über die Gräber zu bauen, und es eine Pflicht für die muslimischen 
Herrscher und Gouverneure sei, diese Kuppeln niederzureißen, und zuerst die 
Kuppel von Imām asch-Schāfiʿī niedergerissen werden müsse.“ Dabei schreibt 
Ibn Hadschar al-Makkī im az-Zawādschir jedoch nicht, dass es eine große Sünde 
sei, über Gräbern Kuppeln zu errichten, sondern er sagt: „Auf öffentlichen Fried-
höfen, wo alle begraben werden, sowie auf Stiftungsfriedhöfen müssen die Mau-
soleen niedergerissen werden, denn sie beanspruchen viel Platz und verhindern, 
dass andere Muslime dort begraben werden.“ Er sagt aber nirgendwo, dass es 
harām und Kufr sei, Mausoleen zu errichten oder diese zu besuchen. Ein offen-
kundiger Beleg dafür, dass diejenigen, die sich nicht schämen, die Bedeutungen 
von Koranversen und Hadithen zu verändern, sich auch anmaßen, die Informa-
tionen in den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer 
erbarmen, verändert wiederzugeben und somit die Muslime zu täuschen, ist diese 
Verleumdung gegen den ehrwürdigen Ibn Hadschar al-Makkī. 

Ibn Hadschar al-Makkī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf Seite 
125 seines Werkes al-Fatāwā al-fiqhiyya: „Es ist sahīh, in den Mausoleen der 

– 662 –



Propheten Gebete zu verrichten. Dies ist nicht einmal makrūh. Die Propheten 
sind in ihren Gräbern lebendig, doch ihr Leben unterscheidet sich in jeder Hinsicht 
von unserem Leben. Sie brauchen nicht zu essen, zu trinken und gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten. Ihr leben gleicht dem Leben der Engel. Sie beten 
einzig um des Genusses willen. Ihre spirituelle Schau Allahs im Grab ist nämlich 
vollkommener als die im irdischen Leben.“ 

Tāhir Muhammad Sulaymān al-Mālikī, einer der Gelehrten Sudans, schreibt 
in seinem Buch Dhakhīrat al-fiqh al-kubrā: „Schaykh al-Adwī sagte, dass das 
Errichten von Mausoleen auf Gräbern unter vier Bedingungen erlaubt ist. Der 
Ort des Grabes muss sich im Eigentum des Verstorbenen befinden. Das Mauso-
leum darf kein Ort von Zwietracht und übler Neuerung sein. Es darf nicht zu 
einem Objekt des Vergnügens oder der Prahlerei werden und es muss mit der 
Absicht errichtet werden, ein Zeichen für den dortigen Gottesfreund zu sein. 
Die irregeleiteten Worte des Ibn Taymiyya haben keinen Wert.“ 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben viele Bücher verfasst, um die Wahha-
biten zu widerlegen. Vierzig dieser Bücher lauten wie folgt: 

1. Das sehr wertvolle Fatwabuch von Muhammad ibn Sulaymān, einem der 
schāfiʿītischen Gelehrten in Medina, möge Allah sich seiner erbarmen. 

2. Das Buch ad-Durar as-saniyya des Oberhauptes der Gelehrten in Mekka, 
Ahmad Zaynī Dahlān asch-Schāfiʿī, befindet sich in der Stadtbibliothek in Istanbul 
unter der Nummer 1079. Es wurde in Istanbul per Offsetverfahren erneut ge-
druckt. 

3. Das Buch Risālat as-sunniyyīn fir-radd alal-mubtadiʿīn von Mustafā al-
Qirīmī, möge Allah sich seiner erbarmen, befindet sich in der Stadtbibliothek 
unter der Nummer 992.  

4. Das Buch al-Minha al-wahbiyya von Dāwud ibn Sulaymān al-Baghdādī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, das im al-Mundschid unter dem Eintrag 
„Khālidī“ erwähnt wird, ist in der Stadtbibliothek unter der Nummer 292 vor-
handen und wurde in Istanbul nachgedruckt. 

5. Muhammad Abū Zahra schreibt in seinem Tārīkh al-madhāhib al-islāmiyya 
lang und ausführlich über die Wahhabiten und erwähnt in aller Ausführlichkeit, 
dass sie Irrgänger sind. 

6. Allāma Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im dritten 
Band seines Superkommentars zum ad-Durr al-mukhtār auf Seite 309: „Die 
Madhhablosen unserer Zeit bezeichnen sich als Muslime und stempeln einen 
jeden, der nicht ihrem Glauben folgt, als Götzendiener, also als Ungläubiger ab. 
Aus diesem Grund sagen sie, dass das Töten der Sunniten und ihrer Gelehrten 
eine verdienstvolle Tat sei. Im Jahre 1233/1818 siegte die Ahlus-Sunna über sie 
und fügte ihnen somit eine bittere Niederlage und tiefen Schmerz zu.“ Die Fo-
tokopie dieser Schrift wurde gemeinsam mit dem Buch Kitāb al-aymān in Istanbul 
gedruckt. 

7. Sayyid Abdurrahmān, möge Allah sich seiner erbarmen, Mufti von Zabid, 
sagt: Um jene, die sich von der Ahlus-Sunna getrennt haben, zu widerlegen und 
kundzutun, dass sie sich auf dem Irrweg befinden, genügt das Lesen des nachfol-
genden Hadith. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Aus dem Osten Ara-
biens werden einige Leute hervorkommen, die zwar den edlen Koran rezitieren 
werden, der edle Koran aber nicht tiefer als ihre Kehlen gelangt. Sie werden den 
Islam verlassen, wie ein Pfeil einen Bogen verlässt. Ihre Gesichter werden immer 
rasiert sein.“ Eine der wichtigsten Pflichten der meisten von ihnen besteht darin, 
ihren Kopf zu rasieren. Sie rasieren ihre Wangen und lassen nur einen Spitzbart 

– 663 –



am Kinn stehen. Dieser Hadith zeigt, dass sie vom rechten Weg abgeirrt sind. 
8. Zāhid al-Kawtharī, möge Allah sich seiner erbarmen, erklärt in seinen Bü-

chern as-Sayf as-saqīl und al-Maqālāt die falschen Ansichten von Ibn Taymiyya 
und Ibn Qayyim und widerlegt diese. 

9. Das Buch Scharh ar-risāla ar-raddiyya alat-tāʾifa al-wahhābiyya des 96. 
Schaykhul-islāms Muhammad Atāʾullāh Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, 
ist bekannt. 

10. Im Buch Ratschlag an den Muslim wurden Ausschnitte aus dem Fath al-
madschīd angeführt und aus den Büchern der Gelehrten des Islams widerlegt. 
Der erste Druck auf Türkisch erfolgte im Jahre 1970 in Istanbul. Auch die 
englische Übersetzung wurde gedruckt. 

11. Das Buch Schawāhid al-haqq von Yūsuf an-Nabhānī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, widerlegt Ibn Taymiyya mit kräftigen Beweisen. Einige wertvolle 
Abschnitte dieses Buches wurden am Ende des Buches Die edlen Gefährten 
unter dem Eintrag „Yūsuf an-Nabhānī“ wiedergegeben. 

12. Auch das Buch as-Sihām as-sāʾiba von Yūsuf an-Nabhānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, widerlegt die Madhhablosen durch Beweise aus dem edlen 
Koran. 

13. Ahmad Dahlān antwortet in seinen Büchern Khulāsat al-kalām und al-
Futūhāt al-islāmiyya mit Belegen auf die Verleumdungen der Madhhablosen. 
Der zweite Teil des ersten Buches wurde vom Verlag Hakikat per Offsetverfahren 
gedruckt. 

14. Imām as-Subkī, möge Allah sich seiner erbarmen, beweist in seinem Buch 
Schifā as-siqām, dass es erlaubt ist, den Gesandten Allahs und die Gottesfreunde 
zu besuchen und von ihren Seelen Hilfe zu erbitten. Dieses Buch wurde in 
Ägypten im Jahre 1318/1900 in der Druckerei Bulaq gedruckt. In Istanbul wurde 
es verschiedene Male per Offsetverfahren gedruckt. 

15. Muhammad ibn Abdulwahhābs Bruder Schaykh Sulaymān gehörte zu den 
Gelehrten der Ahlus-Sunna. Als er verstand, dass sein Bruder Muhammad einen 
neuen Weg einschlägt, schrieb er Widerlegungen gegen seine Bücher. Unter 
diesen wurde das Buch as-Sawāʿiq al-ilāhiyya fir-radd alal-wahhābiyya im Jahre 
1306 gedruckt und 1395/1975 in Istanbul per Offsetverfahren erneut aufgelegt. 

16. Der schāfiʿītische Gelehrte Muhammad ibn Alī az-Zamlikānī, ein Kadi 
Aleppos, möge Allah sich seiner erbarmen, beweist in seinem Buch ad-Durra 
al-madiyya fir-radd alā Ibn Taymiyya, dass es erlaubt ist, von den Gräbern der 
Propheten Hilfe zu ersuchen. 

17. Akhīzāda Abdulhalīm ibn Muhammad, Militärrichter (Kazasker) Rume-
liens, möge Allah sich seiner erbarmen, beweist in seinem Buch Riyād as-sādāt 
fī ithbāt al-karāmāt lil-awliyā hāl al-hayāt wa-baʿd al-mamāt, dass die Gottesfreunde 
auch nach ihrem Tod Wundertaten vollbringen können. Er selbst starb im Jahre 
1013/1590. 

18. Hasan Dschān al-Fārūqī, möge Allah sich seiner erbarmen, beweist in 
seinem Buch al-Aqāʾid as-sahīha fī tardīd al-wahhābiyya auf Arabisch, dass die 
Wahhabiten in Indien den Islam von innen vernichten. Dieses Buch wurde in Is-
tanbul vom Hakikat-Verlag im Jahre 1994 per Offsetverfahren gedruckt. 

19. Der große Gelehrte und vollkommene Gottesfreund Sayyid Abdulhakīm 
Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, beendet seine Worte in seinem Buch 
Kaschkul wie folgt: „Millionen von Verliebten, denen Enthüllungen und spirituelle 
Schau zuteilwurden, besuchten den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und 
erlangten dadurch unendliche Gaben Allahs, des Erhabenen. Der Imām der Imā-

– 664 –



me, die Leuchte dieser Gemeinde, der ehrwürdige Imām Abū Hanīfa Nuʿmān 
ibn Thābit, besuchte das Grab und las die Kasside, die wie folgt beginnt: ,O 
Meister aller Meister! Ich kam für dich und bitte dich, dass du zufrieden mit mir 
bist! Ich suche Zuflucht und Schutz bei dir!‘ Dieses Gedicht ist bekannt.“ 

20. Das auf Arabisch verfasste Buch Sabīl an-nadschāt beschreibt die verdor-
benen Glaubensüberzeugungen der Wahhabiten und widerlegt diese mit Beweisen. 
Das Buch wurde zuerst im Jahre 1394/1974 in Indien gedruckt und dann in 
Istanbul per Offsetdruck veröffentlicht.  

21. Das Buch al-Masāʾil al-muntakhaba erwähnt auf Arabisch die Glaubens-
überzeugungen, die die Wahhabiten in Indien unter den Jugendlichen zu verbreiten 
versuchen, und widerlegt diese mit Beweisen. Das Buch wurde zuerst im Jahre 
1391/1971 in Pakistan gedruckt und dann vom Hakikat-Verlag per Offsetdruck 
in Istanbul veröffentlicht. 

22. Das Buch al-Habl al-matīn ist auf Arabisch und beschreibt, dass es not-
wendig ist, einer der vier Rechtsschulen zu folgen, und behandelt die Wundertaten 
der Gottesfreunde und das Profitieren von ihren Seelen. Es wurde zuerst in Pa-
kistan gedruckt und dann in Istanbul per Offsetdruck veröffentlicht. 

23. Das Buch Fatāwā al-haramayn wurde von einem der Großgelehrten Indiens, 
Ahmad Ridā Khān Barilawī, möge Allah sich seiner erbarmen, geschrieben. Es 
antwortet auf die Wahhabiten und alle Madhhablosen Indiens mit Beweisen. Es 
legt auch lang und ausführlich dar, dass die Organisation namens „Nadwat al-
ulamā“ in Lucknow (Indien) eine Institution ist, die dem Islam Schaden zufügt. 
Das Buch ist auf Arabisch und wurde im Jahre 1317/1898 verfasst, dann in Pakistan 
gedruckt und in Istanbul im Jahre 1397/1977 per Offsetdruck veröffentlicht. 

24. Das Buch al-Madāridsch as-saniyya fir-radd alal-wahhābiyya al-hindiyya 
wurde in Karachi auf Arabisch und Urdu geschrieben. Es antwortet auf die Wah-
habiten in Indien und wurde im Jahre 1994 in Istanbul vom Hakikat-Verlag ver-
öffentlicht. 

25. Das Buch Tarīq an-nadschāt wurde von Muhammad Hasan Dschān al-
Fārūqī verfasst, im Jahre 1931 in der Stadt Hyderabad in Sindh gedruckt und 
1994 vom Hakikat-Verlag in Istanbul per Offsetverfahren gedruckt. Es ist auf 
Arabisch und auf Urdu. 

26. Sunʿullāh al-Halabī, einer der Gelehrten Mekkas, möge Allah sich seiner 
erbarmen, beweist in seinem Buch Sayfullāh alā man kadhdhaba alā awliyāʾillāh, 
dass die Gottesfreunde auch nach ihrem Tod Wundertaten vollbringen können. 
Er schrieb dieses Buch im Jahre 1117 n. H. Dass Wundertaten möglich sind und 
der Tawassul erlaubt ist, steht auch im al-Fatāwā al-khayriyya unter dem Abschnitt 
„Karāha“. 

27. Der ehrwürdige Schāh Ahmad Saʿīd ad-Dahlawī antwortet in seinem Buch 
Tahqīq al-haqq al-mubīn mit Beweisen auf 40 verdorbene Aussagen der Wah-
habiten in Indien. In seiner 40. Antwort schreibt er: Abdulʿazīz ad-Dahlawī 
schreibt in seinem Tafsir zur Sure al-Fātiha: „Wenn beim Ersuchen der Hilfe 
einer Person ausschließlich ihr vertraut wird und nicht daran gedacht wird, dass 
ihr der Beistand Allahs, des Erhabenen, zuteilwurde, ist dies harām. Wenn man 
jedoch einzig auf Allah, den Erhabenen, vertraut und bedenkt, dass diesem 
Diener der Beistand Allahs zuteilwurde, Er alles mit Anlässen und Mitteln 
erschafft und dieser Diener ebenfalls ein Mittel ist, so ist dies erlaubt. Auch die 
Propheten und Gottesfreunde baten dies bedenkend andere um Hilfe. Derart 
denkend jemandes Hilfe zu ersuchen bedeutet in Wirklichkeit, die Hilfe Allahs, 
des Erhabenen, zu ersuchen.“ Im Tafsir zur Sure Abasa schreibt er: „Den Toten 
zu verbrennen bedeutet, die Seele ihres Platzes zu berauben. Den Körper zu be-

– 665 –



graben jedoch bedeutet, für die Seele einen Platz zu bestimmen. Daher profitiert 
man von begrabenen Gottesfreunden und anderen Rechtschaffenen. Es ist auch 
möglich, den Toten zu helfen. Dies ist jedoch für Tote, die verbrannt wurden, 
nicht denkbar.“ Der ehrwürdige Abdulhaqq ad-Dahlawī schreibt in der Über-
setzung des al-Mischkāt: „Von den Propheten und Gottesfreunden nach ihrem 
Ableben Hilfe zu erbitten, haben die meisten der großen Schaykhs und der 
Rechtsgelehrten als erlaubt bezeichnet und die Besitzer von Enthüllungen und 
Vollkommenheit bestätigten dies als wahr. Viele von ihnen erreichten dadurch 
hohe Stufen, dass sie von den Seelen spirituelle Erkenntnisse [Fayd] erlangten. 
Jene, die derart aufstiegen, wurden ,Uwaysī‘ genannt. Imām asch-Schāfiʿī sagt: 
,Imām Mūsā al-Kāzims Grab ist für mich, was die Akzeptanz meiner Bittgebete 
betrifft, wie ein Heilmittel. Ich habe dies sehr oft erfahren.‘ Imām al-Ghazālī 
sagte, dass von demjenigen, mit dem zu Lebzeiten der Tawassul vollzogen und 
von dem spirituelle Erkenntnisse erlangt werden, auch nach seinem Tod mittels 
Tawassul spirituelle Erkenntnisse erlangt werden können. Einer der Großen der 
Schaykhs sagt: ,Ich habe vier große Gottesfreunde gesehen, die nach ihrem Tod 
genauso Verfügungsgewalt hatten und Hilfe leisteten wie während ihres Lebens. 
Zwei von ihnen sind Maʿrūf al-Karkhī und Abdulqādir al-Gīlānī. Ahmad ibn 
Zarrūq, einer der Gelehrten des Westens und ein großer Gottesfreund, sagt, dass 
der ehrwürdige Abul-Abbās al-Hadramī ihn fragte: ,Hilft der lebende oder der 
verstorbene Gottesfreund mehr?‘ Ich antwortete: ,Jeder sagt, der lebende Got-
tesfreund helfe mehr, doch ich sage, dass der tote Gottesfreund mehr hilft.‘ Er 
entgegnete: ,Du sprichst wahr. Denn zu Lebzeiten ist er inmitten der Menschen, 
doch nach seinem Ableben ist er in der Gegenwart Allahs.“ Ahmad ibn Uqba 
Abul-Abbās al-Hadramī gehört zu den großen Gottesfreunden. Seine Biografie 
steht im Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā unter dem Eintrag Damirdasch geschrieben. 
Die Koranverse und Hadithe teilen eindeutig mit, dass die Seele (Rūh) des Men-
schen mit dem Versterben des Körpers nicht stirbt. Es wird auch mitgeteilt, dass 
die Seele bewusste Wahrnehmung besitzt und die Besucher erkennt und ihre 
Taten wahrnimmt. Die Seelen der Vollkommenen und der Gottesfreunde sind 
genauso wie zu Lebzeiten auch nach dem Tod auf einer hohen Stufe. Sie sind 
Allah, dem Erhabenen, spirituell nah. Die Gottesfreunde vollbringen sowohl im 
irdischen Leben als auch nach ihrem Ableben Wundertaten (Karāma). Es ist die 
Seele, die Wundertaten vollbringt. Die Seele aber stirbt nicht durch den Tod des 
Körpers. Allah allein ist es, der die Wundertaten bewirkt und erschafft. Alles 
geschieht mit Seiner Macht. Alle Menschen sind vor der Macht Allahs, des Er-
habenen, ein Nichts, gleich ob sie leben oder nicht. Daher ist es nicht verwunderlich, 
dass Allah, der Erhabene, einem Seiner Diener durch einen Seiner Freunde eine 
Gunst erweist. Jeder sieht ständig, dass Er mittels der Lebenden viele Dinge er-
schafft und zukommen lässt. Der Mensch kann weder als Lebender noch als 
Toter etwas erschaffen. Er ist lediglich Anlass und Mittel für das Erschaffen 
Allahs, des Erhabenen.“ 

Der ehrwürdige Mawlānā Abdulhakīm as-Siyālkūtī schreibt in seinem Buch 
Zād al-labīb, aus Abdulhaqq ad-Dahlawīs Aschʿiat al-lamaʿāt zitierend: „Viele 
glauben nicht daran, dass man von den Grabbewohnern Nutzen zieht. Sie sagen, 
der Grabbesuch sei lediglich dazu da, um für die Toten zu rezitieren und für sie 
Bittgebete zu sprechen. Die großen Tasawwuf-Gelehrten und die Mehrheit der 
Fiqh-Gelehrten berichten, dass die Hilfe der Verstorbenen im Grab oftmals be-
zeugt wurde. Die Gottesfreunde, denen Enthüllungen (Kaschf) zuteilwerden, 
haben dies übereinstimmend überliefert. Viele von ihnen berichteten gar, dass 
sie durch Erlangung spiritueller Erkenntnisse seitens der Seelen heranreiften 
und die Vollkommenheit erreichten. Diese wurden ,Uwaysī‘ genannt.“ Der ehr-

– 666 –



würdige Siyālkūtī sagt hierauf: „Ich kann nicht verstehen, was diejenigen sagen 
wollen, die meinen, dass der Tote nicht helfen könne. Derjenige, der Bittgebete 
spricht, erbittet von Allah, dem Erhabenen, und macht einen geliebten Diener 
Allahs zum Mittel für die Akzeptanz seiner Bittgebete. Er sagt: ,O mein Herr! 
Sei zu Ehren dieses von Dir geliebten Dieners, dem Du reichlich Gaben beschert 
hast, auch zu mir gütig.‘ Oder er ruft einen Menschen, bei dem er annimmt, dass 
er ein sehr geliebter Diener Allahs ist, und sagt: ,O Freund Allahs! Lege Fürsprache 
für mich ein! Bete für mich! Sei Mittel dafür, dass Allah, der Erhabene, meinen 
Wunsch akzeptiert!‘ Es ist einzig der erhabene Allah, der die Wünsche erfüllt 
und von dem erbeten wird. Der Gottesfreund (Walī) ist lediglich ein Mittel und 
Anlass. Der Gottesfreund ist vergänglich und wird folglich vergehen. Er kann 
nichts machen und hat keinerlei Verfügungsgewalt, Macht und Kraft. Wenn es 
Götzendienerei und Vertrauen auf andere als Allah wäre, derart zu sprechen 
und zu glauben, dann wäre es auch verboten, die Lebenden um Bittgebete oder 
etwas anderes zu bitten. Von den Lebenden Bittgebete und anderes zu erbitten, 
wurde in unserer Religion nicht untersagt. Es wurde gar verkündet, dass dies 
mustahabb ist, und wurde jederzeit praktiziert. Wenn jene, die daran nicht 
glauben, sagen, dass nach dem Tod die Wundertaten ein Ende nehmen würden, 
so müssen sie diese Worte beweisen. Ja, einige der Gottesfreunde steigen nach 
ihrem Ableben in die heilige Welt auf und vergessen in der Gegenwart des Herrn 
alles. Sie haben keine Kenntnis von der irdischen Welt und dem, was in der Welt 
geschieht. Sie hören die Bittgebete nicht und können kein Mittel oder Anlass 
für irgendetwas sein. Auch unter den lebenden Gottesfreunden im Diesseits gibt 
es solche in der Liebe Allahs Versunkene (Madschdhūb). Wenn jemand aber 
gar nicht an die Wundertaten glaubt, so haben seine Worte keinerlei Bedeutung. 
Er kann seine Worte nicht belegen. Der edle Koran, die ehrwürdigen Hadithe 
und die über Jahrhunderte hinweg gesehenen und bekannten Ereignisse widerlegen 
ihn. Wenn eine unwissende und törichte Person ihren Wunsch nicht von der 
Macht Allahs, des Erhabenen, erwartet, sondern denkt, dass der Gottesfreund 
erschaffen und bewirken könne, und mit diesem Gedanken von ihm erbittet, so 
muss dies gewiss untersagt und auch bestraft werden. Doch dies anführend kann 
keiner etwas gegen die Islamgelehrten und Gotteskenner sagen. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, grüßte beim Grabbesuch nämlich die Verstorbenen. 
Er hat es nicht verboten, von den Toten etwas zu erbitten. Je nach Zustand des 
Besuchers und des Besuchten werden für manche Bittgebete gesprochen und 
andere um Hilfe gebeten. Jeder Muslim weiß, dass die Propheten, Friede sei mit 
ihnen, in ihren Gräbern lebendig sind. Niemand kann dem widersprechen. Wir 
hören aber von Leuten, die nicht daran glauben, dass die Gottesfreunde von 
ihren Gräbern aus Hilfe leisten können und sie um Hilfe gebeten werden können.“ 

Abdulhaqq ad-Dahlawī schreibt in seinem Dschadhb al-qulūb: „Ibn Abī Schay-
ba überliefert: In der Zeit des ehrwürdigen Umar gab es eine Dürre in Medina. 
Jemand kam zum Grab des Propheten und sagte: ,O Gesandter Allahs! Sprich 
für deine Umma das Regenbittgebet, ansonsten gehen wir zugrunde!‘ Der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, erschien diesem Mann im Traum und sagte: 
,Geh zu Umar und verkünde ihm die frohe Botschaft, dass es bald regnen wird.‘ 
Ibn al-Dschawzī berichtet, dass es in Medina zu einer Dürre kam. Die Menschen 
kamen zur ehrwürdigen Āʾischa und flehten sie an. Sie sagte: ,Schlagt ein Loch 
in die Decke des Grabes des Gesandten Allahs.‘ Und so verfuhr man dann auch. 
Daraufhin regnete es sehr viel und das edle Grab wurde nass.“ Diese zwei Über-
lieferungen zeigen, dass in der Zeit der edlen Gefährten vom Grab Hilfe erbeten 
wurde. Die ehrwürdige Āʾischa, die eine Mudschtahida war, hat sogar befohlen, 
vom Grab Hilfe zu ersuchen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wiederum 

– 667 –



gab demjenigen, der von seinem Grab Hilfe erbat, die frohe Botschaft, dass es 
regnen wird. Daher wäre der Umstand, nicht an das Bitten um Hilfe vom Grab 
des Gesandten Allahs zu glauben, eine Ablehnung des Konsenses der Prophe-
tengefährten. Wie im Hisn al-hasīn überliefert wird, sagte der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm: „Wessen Tier flieht, soll sagen: ,O ihr Diener Allahs! Helft 
mir! Und möge Allah, der Erhabene, barmherzig mit euch sein.‘ “ In einem 
anderen Hadith heißt es: „An einem furchterregenden Ort soll man dreimal 
sagen: ,O ihr Diener Allahs! Helft mir.‘ “ Dieses Bittgebet wurde oft erprobt. In 
einem anderen Hadith heißt es: „Wer von etwas einen Schaden erleidet, soll die 
Gebetswaschung vollziehen und zwei Gebetseinheiten verrichten. Anschließend 
soll er sagen: ,O mein Herr! Ich bitte Dich und flehe Dich an, indem ich Deinen 
Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, der eine Barmherzigkeit für alle 
Welten ist, zum Mittel mache. O Muhammad! Ich nehme dich als Mittler, damit 
mein Herr meinen Wunsch akzeptiert! O mein Herr! Mache ihn zu meinem Für-
sprecher!‘ “ Jeder Muslim spricht im Gebet „as-Salāmu alayka ayyuhan-nabiyyu!“ 
und ruft damit den Propheten direkt an. Allein das genügt schon als Antwort 
auf die Verleugner und beweist auch, dass die „Rābita“ (Herzensbindung) erlaubt 
ist. Die Rābita zu den Gottesfreunden gleicht dem, dass eine alte Person, die 
nicht mehr gut sieht, eine Brille verwendet. Der Koranvers „Sucht nach Mitteln!“ 
zeigt, dass große Gelehrte gesucht werden müssen, um von Allah, dem Erhabenen, 
Fayd erlangen zu können. 

Im Buch Tawāliʿ al-anwār heißt es: „Wenn der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, besucht wird, müssen weltliche Gedanken aus dem Herzen entfernt 
werden und es muss allein vom Gesandten Allahs Hilfe erbeten werden. Weltliche 
Gedanken verhindern, dass diese Hilfe kommt. Man muss bedenken, dass der 
Gesandte Allahs in seinem Grab lebendig ist, dass er erkennt, wer ihn besuchen 
kommt, dass ihm von Allah, dem Erhabenen, die Erlaubnis gegeben wurde, das 
Gewünschte zu geben, und dass man Allah, den Erhabenen, nur durch seine 
Vermittlung erreichen kann.“ 

Imām Abū Hanīfa schreibt in seinem al-Musnad, dass Abdullāh ibn Umar 
sagte: „Wenn jemand das Grab des Propheten besucht, dann nähert er sich dem 
Grab von der Gebetsrichtung. Er wendet seinen Rücken der Gebetsrichtung zu 
und sein Gesicht in Richtung des Grabes. Dann sagt er: ,As-salāmu alayka ayyu-
han-nabiyyu wa-rahmatullāhi wa-barakātuh.‘ “ Ibn Hadschar al-Makkī sagt, dass 
der Besuch im Stehen vorzüglicher ist als der Besuch im Sitzen. Der hanafītische 
Rechtsgelehrte Ruknuddīn Abū Bakr Muhammad al-Kirmānī sagt: „Beim Besuch 
wird wie im Gebet die rechte Hand auf die linke Hand gelegt.“ Es ist mustahab, 
vier Dhrāʿ [zwei Meter] vom Gitter (Schabaka) entfernt zu stehen. Die Übersetzung 
aus dem Tahqīq al-haqq al-mubīn endet hier. Schamsuddīn Muhammad al-
Kirmānī ist eine andere Person, die im Jahre 786/1384 verstarb. 

28. Auf den Seiten 66, 107 und 386 des Buches Fath al-madschīd heißt es, 
dass jederzeit der Idschtihād vollzogen werden müsse. Auf den Seiten 387 und 
390 heißt es, dass diejenigen, die einer Rechtsschule folgen, die Beweise ihrer 
Rechtsschule kennen müssen, ansonsten seien sie Götzendiener. Auf Seite 432 
heißt es, dass die Unwissenden keinen Idschtihād üben können, wodurch er sich 
selbst widerspricht. Auf den Seiten 78, 167, 183, 503 und 504 heißt es, dass 
derjenige, der Verstorbene um Fürsprache bittet, zum Götzendiener werde. Es 
sei Götzendienst, von den Toten als Wundertat Nutzen zu erwarten. Auf den 
Seiten 115, 140, 173, 179 und 220 schreibt er, dass die Muslime die Gottesfreunde 
anbeten würden. Auf den Seiten 133, 134, 136, 139, 140, 484, und 485 heißt es, 
dass es Götzendienerei sei, vom Grab Segen und Nutzen zu erwarten. Auf den 
Seiten 143, 146, 191 und 503 heißt es, dass es Götzendienerei sei, vom Verstorbenen 

– 668 –



Bittgebete zu erbitten. Auf den Seiten 169, 179, 416 und 503 heißt es, dass der 
Verstorbene keine Sinne habe und nichts wahrnehme. Auf den Seiten 222, 223, 
234, 247, 274 und 486 heißt es, dass es Götzendienerei sei, die Gräber der Got-
tesfreunde zu besuchen und von ihnen zu profitieren. Auf den Seiten 181 und 
211 heißt es, dass das Bitten um Fürsprache bedeute, Allah Partner beizugesellen. 
Auf den Seiten 258, 259 und 260 heißt es, dass es verboten sei, neben das gesegnete 
Grab des Gesandten Allahs zu kommen, um ihn zu grüßen. Auf Seite 486 heißt 
es, dass die Gefährten des Gesandten Allahs beim Beten ihren Rücken dem 
Grab zugewandt hätten. 

Diese Verleumdungen haben die Gelehrten der Ahlus-Sunna Jahrhunderte 
vor ihnen bereits beantwortet. Von diesen Antworten haben folgende Bücher 
unter Gelehrten und Wissenschaftlern Bekanntheit erlangt: asch-Schifā von Qādī 
Iyād, at-Targhīb wat-tarhīb des Hadithgelehrten Abdulʿazīm al-Mundhirī, Mischkāt 
al-masābīh von Waliyyuddīn at-Tabrīzī, al-Mawāhib al-ladunniyya von Imām al-
Qastalānī, al-Dschāmiʿ as-saghīr von Imām as-Suyūtī, al-Yawāqīt wal-dschawāhir 
von Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī, Khulāsat al-wafā von Imām as-Samhūdī, 
Dschamʿ al-asrār von Abdulghanī an-Nablusī, Taqrīb al-usūl von Sayyid Ahmad 
Dahlān, al-Matālib von Fakhruddīn ar-Rāzī, Tuhfat az-zuwwār von Ibn Hadschar 
al-Makkī, Fath al-bārī von Ibn Hadschar al-Asqalānī, Scharh asch-schifā von 
Schihābuddīn al-Khafādschī, al-Mansak von Allāma Khalīl al-Mālikī, Scharh al-
mawāhib von Muhammad az-Zarqānī al-Mālikī, Scharh asch-schamāʾil von Imām 
al-Munāwī, an-Nuqūl asch-scharʿiyya fī radd alal-wahhābiyya von Mustafā Schattī 
al-Hanbalī, Naschr al-mahāsin von Abdullāh al-Yāfiʿī, Scharh al-ihyā von Sayyid 
Murtadā al-Hanafī, Saʿādat ad-dārayn von Yūsuf an-Nabhānī, Masālik al-hunafā 
von Imām al-Qastalānī, Kitāb az-zuhd von Imām Ahmad, Hilyat al-awliyā von 
Abū Muhammad Khalīl, Safwat as-safwa von Ibn al-Dschawzī, Karāmāt al-awliyā 
von Lālkāʾī, al-Fatāwā al-hadīthiyya und al-Dschawhar al-munzam von Ibn Had-
schar al-Makkī, Misbāh az-zulam von Allāma Abū Abdullāh al-Mālikī und Kilāʿī, 
Bughyat al-ahkām von Nuruddīn Alī asch-Schāfiʿī, Huddschatullāh alal-ālamīn 
von Yūsuf an-Nabhānī, al-Intisār lil-awliyā al-abrār von Tāhir Sunbul Efendi, 
Dschawāhir al-aqdayn von Nuruddīn Alī as-Samhūdī, Nafahāt-i Schādhiliyya 
von Hasan al-Adwī al-Misrī, al-Adschwiba al-mardiyya und al-Bahr al-mawrūd 
von Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī, Barʾ al-asqām und Lamʿ barq al-maqāmāt von 
Mustafā al-Bakrī, Kaschf an-nūr von Abdulghanī an-Nablusī, Scharh hizb al-
bahr von Ahmad Zarrūq al-Mālikī, Dschilā az-zulām fir-radd alan-nadschdī 
alladhī adallal-awāmm von Allāma Sayyid al-Alawī, Sayf al-dschabbār von Fadl 
Rasūl al-Badāyūnī und Tārīkh-i wahhābiyyān von Ayyūb Sabri Pascha, gedruckt 
auf Türkisch im Jahre 1296/1878 in Istanbul. 

Wenn ein Grab besucht wird, spiegelt sich die Seele des Verstorbenen in der 
Seele des Besuchenden wie in einem Spiegel. Ist die Seele des Besuchers höher, 
wird sein Herz bedrückt und unwohl und erleidet Schaden. Daher wurde zu 
Beginn des Islams der Grabbesuch verboten. Als später auch Muslime verstarben, 
wurde ihr Besuch erlaubt. Der Hadith „Wer mein Grab besucht, ist so, als hätte 
er mich zu Lebzeiten besucht“ befiehlt, das gesegnete Grab des Gesandten Allahs 
zu besuchen und davon Nutzen zu nehmen. Wer ihn zu Lebzeiten besuchte, 
trennte sich von ihm, nachdem er viel Nutzen von ihm zog. Dieser Hadith sagt 
aus, dass dies auch für jene gilt, die sein Grab besuchen. 

Große Islamgelehrte wie Abdulqādir al-Gīlānī, Muhyiddīn al-Arabī, Taqiyyud-
dīn Alī as-Subkī, Ahmad ibn Hadschar al-Makkī und Abdulghanī an-Nablusī, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, bewiesen mit Belegen, dass es erlaubt ist, Allah, 
den Erhabenen, um Vergebung und Barmherzigkeit zu bitten, indem man die 
Gräber der Gottesfreunde besucht und sie zum Mittel für die Erfüllung der Bitt-

– 669 –



gebete macht. Der ehrwürdige Yūsuf an-Nabhānī zitierte in seinem Buch Scha-
wāhid al-haqq lange und ausführliche Berichte und Belege aus den Schriften 
dieser Großgelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, und stellte die Wahhabiten 
in Indien bloß. 50 Seiten dieses arabischen Buches wurden im Jahre 1393/1972 
im Buch Ulamā al-muslimīn gedruckt. Ein Abschnitt davon wurde als Übersetzung 
im Kapitel „Nimm die Wahrheit an, vertraue nicht dem Zwieträchtigen“ des Bu-
ches Der Weg der Ahlus-Sunna angeführt. Vernunftbegabte Jugendliche, die 
diese Passagen lesen, werden verstehen, wer sich auf dem Irrweg befindet. 

Im Raschahāt heißt es, dass Alāʾuddīn al-Attār, möge seine Seele gesegnet 
sein, sagte: „Derjenige, der die Gräber der Gottesfreunde besucht, erlangt in 
dem Maße spirituelle Erkenntnisse (Fayd) von dem jeweiligen im Grab befind-
lichen Gottesfreund, wie er dessen Größe begriffen hat, und in dem Maße, in 
welchem er sich ihm mit guten Gedanken zugewandt, d. h. sein Herz an ihn ge-
bunden hat. Obwohl der Grabbesuch viele Vorteile mit sich bringt, ist die Ent-
fernung für denjenigen, der sich den Seelen der Gottesfreunde zuwenden kann, 
kein Nachteil. Bahāʾuddīn al-Bukhārī befahl, dass sich diejenigen [die fähig sind, 
sich Allah, dem Erhabenen, zuzuwenden, direkt] Ihm zuwenden sollen. Der 
Besuch der Gräber der Gottesfreunde muss der Zuwendung (Tawaddschuh) zu 
Allah, dem Erhabenen, dienen. Er muss die Seele dieses Gottesfreundes als 
Mittler nehmen, um sich Allah, dem Erhabenen, gänzlich zuwenden zu können. 
Während man vor den Menschen in Demut ist, muss man sich Allah zuwenden, 
denn die Demut vor den Menschen ist dann annehmbar, wenn sie für Allah ge-
schieht.“ 

Damit man sich direkt Allah, dem Erhabenen, zuwenden und dadurch die 
göttlichen Gaben und Gnaden (Fayd), die in jedem Augenblick zufließen, erlangen 
kann, muss das Herz von der Unachtsamkeit wach und von weltlichen Gedanken 
frei sein. Die Herzen, die nicht so sind und sich von der Finsternis des Unglaubens, 
der Neuerungen und der Sünden verdunkelt haben, können sich nicht Allah, 
dem Erhabenen, zuwenden. Sie können nicht die göttlichen Gaben und Gnaden 
empfangen. Dem Hadith „Lā yasaʿunī…“ folgend müssen diese Personen einen 
wahrhaftigen Wegweiser, der die Gaben und Gnaden Allahs, des Erhabenen, 
erlangt hat und vollkommen und vervollkommnend, also ein Erbe des Gesandten 
Allahs ist, finden, in Anstand neben ihm sitzen und versuchen, von diesen gött-
lichen Gaben und Gnaden, die in dessen Herz gelangen, zu empfangen. Wenn 
ein wahrhaftiger Wegweiser nicht gefunden werden kann, darf man sich nicht 
täuschen lassen von Pseudosufis und nachahmenden Schaykhs, die nicht einmal 
über sich selbst Bescheid wissen und Glauben von Unglauben nicht unterscheiden 
können. 

Der ehrwürdige Abdullāh ad-Dahlawī schreibt in seinem 8. Brief: „Wendet 
euch der Seele dieses Bedürftigen zu! Oder geht zu dem Grab von Mirzā Mazhar 
Dschān-i Dschānān und wendet euch seiner Seele zu! Wenn man sich ihm zu-
wendet, erlangt man die Gaben und Gnaden Allahs, des Erhabenen. Er ist nütz-
licher als tausende Lebende unserer Zeit.“ Im Maqāmāt-i Mazhariyya heißt es 
auf Seite 58: „Wenn du die Gräber der Gottesfreunde besuchst, flehe sie an, dass 
sie dir spirituelle Erkenntnisse zukommen lassen. Lese die Fātiha und Salawāt 
und widme den Lohn ihren Seelen und mache sie zu Mitteln, um das Wohlgefallen 
Allahs, des Erhabenen, zu erlangen; äußere und innere Glückseligkeiten erlangt 
man nämlich auf diese Weise. Ohne Läuterung des Herzens jedoch ist es schwierig, 
von den Herzen der Gottesfreunde spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. Daher 
sagte Khādscha Bahāʾuddīn, möge seine Seele gesegnet sein, dass es besser ist, 
Allah, den Erhabenen, zuerst darum zu bitten, dass Er es ermöglicht, von den 
Herzen der Gottesfreunde spirituelle Erkenntnisse zu erlangen.“ 

– 670 –



Die Wahhabiten und einige Pseudogelehrte, die sich von ihnen täuschen 
ließen, erachten das Lesen von Mawlids als eine Sünde. Dadurch, dass sie derart 
glauben und sprechen, begehen sie selbst eine große Sünde. Der ehrwürdige Ah-
mad Saʿīd al-Fārūqī schrieb ein Buch als Antwort auf diese mit Belegen und in 
seinem Maktūbāt-i Ahmadiyya, im 37. Brief, und im Buch Huddschatullāh alal-
ālamīn fī muʿdschizāt sayyid al-mursalīn von Yūsuf an-Nabhānī, möge seine Seele 
gesegnet sein, ab Seite 233, am Ende des Buches al-Basāʾir li-munkirī at-tawassul 
bi-ahl al-maqābir und im an-Niʿma al-kubrā alal-ālam fī mawlid sayyid walad 
Ādam wird bewiesen, dass das Lesen des Mawlid islamkonform und sehr ver-
dienstvoll ist. Diese drei Bücher und die vier nachfolgend aufgeführten Bücher 
wurden in Istanbul gedruckt. Man soll nicht verhindern, dass der Mawlid verlesen 
lassen wird, sondern verhindern, dass er melodisch gesungen wird und Frauen 
ihn in der Gegenwart von Männern hören. 

29. Im Buch at-Taʿaqqub al-mufīd des Damaszener Gelehrten Abū Hāmid 
ibn Marzūq, möge seine Seele gesegnet sein, sowie im Buch at-Tawassul bin-
nabī wa-bis-sālihīn, das eine Zusammenfassung des zweibändigen Werkes Barāʾat 
al-aschʿariyyīn ist, wird auf Ibn Taymiyya, Ibn Qayyim und Muhammad ibn Ab-
dulwahhāb geantwortet. 

30. Das Buch al-Fadschr as-sādiq fir-radd alā munkirī at-tawassul wal-khawāriq 
von Dschamīl Sidqī Efendi, einem der Gelehrten Bagdads, stellt die Wahhabiten 
bloß. 

31. Das Buch Nūr al-yaqīn des ehrwürdigen Mustafā ibn Ibrāhīm as-Siyāmī, 
einem der Gelehrten Thailands, wurde im Jahre 1345 gedruckt und 1396/1976 
per Offsetverfahren in Istanbul erneut aufgelegt. Es antwortet mit Belegen auf 
die Wahhabiten in Thailand. 

32. Der indische Gelehrte Muhammad Abdurrahmān Silhatī schreibt in seinem 
Buch Sayf al-abrār al-maslūl, dass die Wahhabiten in Indien irregeleitet sind. 

33. Der indische Gelehrte Mufti Mahmūd Sāhib antwortet in seinem Buch 
Radd-i wahhābī-yi hindī auf die Wahhabiten und legte den Weg der Ahlus-Sunna 
dar. 

34. Muhammad Kutty, ein Professor am Faruq College in der Stadt Calicut 
des indischen Bundesstaates Kerala, antwortet in seinem auf Malayalam verfassten, 
dreibändigen Buch namens Kitāb as-sunnī auf die Wahhabiten. 

35. Muhammad Hilmi Efendi aus Darende, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seinem Buch Mīzān asch-scharīʿa burhān at-tarīqa über die Angriffe 
auf die Tasawwuf-Gelehrten seitens einiger Menschen und gibt sehr wertvolle 
Antworten. Das Buch wurde auf Türkisch und handschriftlich verfasst. Er erlangte 
spirituelle Erkenntnisse in Istanbul von Diyāʾuddīn Gumuschkhānawī und in 
Sivas von Hadschi Ahmad Efendi. Ahmad Efendi war der Khalīfa (autorisierte 
Schüler) von Küçük Aşık Efendi und dieser der Khalīfa von Mawlānā Khālid al-
Baghdādī. Er verstarb im Jahre 1334/1916 in Maraş. Seine Khalīfas, insbesondere 
seine Söhne Bahrī und Abdurrahmān sowie sein Schwiegersohn Wahbī und der 
Schreiber des Buches, Berberzāde Muhammad Nafʿī, haben mit der spirituellen 
Führung des Volkes fortgefahren. 

36. Der Direktor der Madrasat al-irfān in Koutiala des afrikanischen Mali, 
Mālik Bah, berichtet in seinem Buch al-Haqāʾiq al-islāmiyya, dass die Wahhabiten 
auf sehr schädliche Weise Zwietracht sähen, und gibt ihnen guten Rat. 

37. Der Prediger und Lehrer der Sultān-Moschee in Hama (Syrien), Allāma 
Muhammad Hāmid, behandelt in seinem Buch Luzūm ittibāʿ madhāhib al-aʾimma 
ausführlich die hanafītische Rechtsschule und beweist, dass es wādschib ist, einer 

– 671 –



der vier Rechtsschulen zu folgen. Das Buch wurde im Jahre 1388/1968 verfasst 
und 1984 per Offsetdruck als Anhang des Buches Miftāh al-falāh in Istanbul ge-
druckt. 

38. Das Buch Nafahāt al-qurb wal-ittisāl bi-ithbāt at-tasarruf li-awliyāʾillāhi 
taʿālā baʿdal-intiqāl des hanafītischen Gelehrten Ahmad al-Hamawī ist sehr be-
kannt. 

39. Ahmad Bāba, ein Gelehrter aus Ghana und Direktor der Madrasa Wata-
niyya, antwortet in seinem Buch Sayf al-haqq mit Belegen auf die Wahhabiten. 

40. Die Briten gründeten die Missionarsorganisation, um den Islam von innen 
zu vernichten. Diese Missionare haben durch das Verfassen von Büchern mit 
niederträchtigen und verachtenswerten Worten den Islam und die Islamgelehrten 
angegriffen. Auf ihre Bücher setzten sie die Namen der von ihnen gekauften 
Pseudogelehrten und verteilten sie kostenlos in den islamischen Ländern. Die 
Gelehrten der Ahlus-Sunna haben Antworten auf diese niederträchtigen Ver-
leumdungen geschrieben und die britische Strategie vereitelt. Eine dieser Ant-
worten ist das Buch Misbāh al-anām wa-dschilā az-zulām, verfasst von Habīb 
Alawī ibn Alawī al-Haddād. Es wurde im Jahre 1216/1800 verfasst und 1325/1906 
in Istanbul gedruckt. An den Seitenrändern des Buches ist Ahmad ibn Zaynī 
Dahlāns Buch Dschawāz at-tawassul gedruckt. Im Jahre 1416/1995 wurde vom 
Hakikat-Verlag die zweite Auflage veröffentlicht und wird in die gesamte Welt 
verschickt. 

[Als im Jahre 1381/1961 ein Pilger aus Istanbul vor dem gesegneten Grab des 
Propheten stand und bat: „O Gesandter Allahs! Meine Sünden sind zahlreich, 
lege Fürsprache für mich ein!“, kam ein afrikanischer Wahhabit und sagte Dinge 
wie: „Er ist tot und kann dich nicht hören“, und zog den Pilger am Kragen. Da 
rezitierte dieser sunnitische Muslim den Vers 154 der Sure al-Baqara, der sinn-
gemäß lautet: „Und sagt nicht von denen, die auf Allahs Weg getötet werden, 
sie seien tot! Vielmehr sind sie lebendig; aber ihr nehmt es nicht wahr“, und 
fragte, wie er den Ranghöchsten aller Menschen als tot bezeichnen könne.] 

Zur ersten Auseinandersetzung zwischen den Wahhabiten und den Mekkanern 
kam es im Jahre 1205/1791. 

In diesen Jahren befand sich das Osmanische Reich in kriegerischen Ausei-
nandersetzungen mit äußeren Feinden und im Inneren gab es Aufruhr. [Konkret: 
Während das Osmanische Reich etliche Jahre mit Frankreich freundschaftliche 
Verhältnisse hatte, griff Napoleon Bonaparte im Jahre 1213/1799 mit 50.000 Sol-
daten Ägypten an. In den Schlachten auf Meer und Land wurde im Jahre 1216 
Ägypten von den Feinden befreit. 1221 griff Russland unsere Grenzen an und 
erklärte den Krieg. Die britische Flotte drang an den Dardanellen in Çanakkale 
durch und rückte bis Yedikule vor. Allen voran der damalige Sultan Selim III., 
stellten alle Beamten, Soldaten und das gesamte Volk mit großer Anstrengung 
innerhalb von drei Tagen an den Küsten mehr als tausend Kanonen auf und ver-
trieben die Flotte kampflos. Obwohl Russland um Frieden bat, griff es im Jahre 
1224 erneut an und überquerte die Donau. Nach langen Gefechten wurde im 
Jahre 1227 der Vertrag von Bukarest geschlossen. Im Inneren des Landes tauchten 
hier und da Religionslose auf, die das Volk unterdrückten und dem Staat nicht 
gehorchten. Selim III., der zu der Zeit der Kalif war, ließ auf der einen Seite 
Soldaten ausbilden und auf der anderen Seite Kanonenfabriken bauen und sie 
betreiben. Als die Janitscharen die gut ausgebildeten, neuen Soldaten sahen, re-
voltierten diejenigen, die sich in den Bastionen bei der Meeresenge des Schwarzen 
Meeres (Bosporus) befanden, unter dem Kommando des Kabakcı Mustafa. Der 
Sultan wollte nicht, dass muslimisches Blut vergossen wird. Jede Art von Fortschritt 

– 672 –



kam zum Stillstand. Selim III. wurde ermordet. Mahmud II. brachte zunächst 
die Religionslosen zu Disziplin und Gehorsam. Im Jahre 1227 schloss er einen 
Friedensvertrag mit Russland.] 

1226 wurde dem Gouverneur von Ägypten ein Edikt zugesandt, infolgedessen 
Mehmed Ali Pascha, um die Spaltung der Muslime zu verhindern, seinen Sohn 
Tosun Pascha in den Hedschas sandte, doch dieser konnte Ruhe und Frieden 
nicht sicherstellen. Das meiste vom Beginn des Kapitels bis hierhin hab ich aus 
den Büchern Khulāsat al-kalām und Mirʾāt al-haramayn entnommen. Ich habe 
keinen eigenen Gedanken hinzugefügt. Wer die Belege dieser Ausführungen 
wünscht, möge die zwei genannten Bücher sowie den Abschnitt „Ratschlag an 
den Muslim“ im Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits lesen. 

Mekka und Medina wurde seitens der Osmanen mit Gerechtigkeit und Respekt 
regiert und es wurden Millionen ausgegeben, um die heiligen Stätten zu restau-
rieren und zu schmücken. Die gesegnete Bevölkerung der zwei heiligen Stätten 
lebte in Frieden und Wohlstand. Diese glückliche Zeit hielt an bis zum Ausbruch 
des Ersten Weltkrieges. Die Feinde, die am Ende des Ersten Weltkriegs [1332/ 
1914–1336/1918] ihren Wunsch der Zerstörung der islamischen Einheit erlangten, 
vertrieben Scharīf Husayn ibn Alī, den Emir Mekkas, und die anderen Hochste-
henden aus dem Hedschas und verkündeten der ganzen Welt, dass diese geflohen 
seien. Abdulʿazīz ibn Saʿūd, der zu der Zeit in Nadschd lebte, kam im Jahre 
1344/1926 nach Mekka und gründete eine neue Regierung. 

In der Zeit der Osmanen verbreitete sich der Wahhabismus durch die britischen 
Spione und britisches Geld in Indien und Afrika. So wie in Bagdad das Schiitentum 
Fuß fasste, begannen die ägyptischen Gelehrten in den Wahhabismus zu gleiten. 
Der Ägypter Muhammad Abduh, der viel gelesen und viele Bücher verfasst 
hatte, fiel der Propaganda der Freimaurer zum Opfer, welche lautete, unter dem 
Decknamen der Moderne und Fortschrittlichkeit den islamischen Ländern die 
Religionslosigkeit einzuflößen, und die ihre wirksamste Waffe in ihrem Krieg 
zur Zerstörung des Islams war, und er ließ vollständig von der Ahlus-Sunna ab. 
Er interpretierte Koranverse und Hadithe gemäß seiner eigenen Ansicht und 
versuchte ihnen Bedeutungen zu geben, die im Einklang mit der Verwestlichung 
stehen, und trennte sich damit vom Weg der rechtschaffenen Altvorderen. Ein 
Teil seiner Bücher wurde von jenen, die sich auf diesem Weg befinden, ins Tür-
kische übersetzt und als Bücher des „großen Islamgelehrten“ (!) Abduh den Ju-
gendlichen vorgesetzt. Dass Abduh und Dschamāluddīn al-Afghānī Freimaurer 
gewesen sind, steht am Ende dieses Buches unter dem Eintrag Abduh geschrieben. 
Im Buch Ifādat al-akhyār von Muhammad al-Arabī, das in Mekka gedruckt 
wurde, im Buch Mawqif al-aql wal-ilm wal-ālam von Schaykhul-islām Mustafā 
Sabrī Efendi und in den Aufsätzen von Yūsuf ad-Didschwī, Mitglied im wissen-
schaftlichen Beirat der al-Azhar-Universität, die in der Zeitschrift Madschallat 
Dschāmiʿ al-Azhar in Ägypten veröffentlicht wurden, werden deren Ansichten, 
die dem Islam widersprechen, mit starken Beweisen widerlegt. Seinerzeit ließ 
sich auch Ibn Taymiyya von der Fülle seines Wissens verleiten und ging in die 
Irre, doch er ging nicht zu solchen Extremen über. 

Ein wahrhaftiger Gelehrter der Religion muss die von den Gelehrten der Ah-
lus-Sunna und unseren Rechtsschulimāmen gegebenen Bedeutungen und abge-
leiteten Bestimmungen niederschreiben und unverändert wiedergeben und somit 
dafür sorgen, dass die Namen und Größe der Gelehrten der Ahlus-Sunna in den 
Köpfen der Jugendlichen und des Volkes einen festen Platz einnehmen. Hätte 
Sayyid Qutb die Tafsire der islamischen Gelehrten gelesen, so beispielsweise 
den Korankommentar Tafsīr al-Mazharī des ehrwürdigen Thanāʾullāh ad-Dahlawī, 
der im Fiqh und Tafsir spezialisiert war und im Tasawwuf „Gotteserkenntnis“ 

– 673 –



erlangte und der Augenstern der Ahlus-Sunna ist, dann hätte er die Größe der 
Islamgelehrten begriffen, seine eigenen Grenzen erkannt und sich vielleicht ge-
schämt, seine schädlichen und falschen Schriften als Tafsir zu präsentieren. Im 
al-Barīqa heißt es unter dem fünfzigsten Übel der Zunge: „Wer einen Tafsir 
schreibt, muss in 15 Wissenschaften bewandert sein.“ Dass jene, die diese Wis-
senschaften nicht kennen, sich anmaßen, Hadith- und Tafsirbücher zu lesen, 
gleicht dem, dass ein Magenkranker für die Stärkung des Körpers Baklava und 
Gebäck isst. Dieser Kranke muss aber erst einmal eine Diät einhalten und erst 
dann damit beginnen, kräftige Speisen zu sich zu nehmen. Wenn diejenigen, die 
wie wir die Hauptwissenschaften nicht studiert haben, damit beginnen, zwecks 
Erlernen der Religion Koranübersetzungen, Korankommentare und Hadithbücher 
zu lesen, können sie diese nicht verstehen. Weil wir diese auch noch falsch ver-
stehen, verlieren wir dadurch unseren Glauben. Ich bin einigen „fortschrittlichen“ 
Personen begegnet, die ihren wertvollen Glauben, den sie daheim erwarben und 
jahrelang sorgfältig bewahrten, verloren haben. Ich fragte sie, was der Grund 
für ihren Glaubensabfall war und wie die Zweifel in ihren Köpfen zustande 
kamen. Sie sagten, dass dies infolge der Lektüre des Tafsir von Elmalılı geschah. 
Auf Seite 100 der Maqāmāt von Mazhar Dschān-i Dschānān, möge seine Seele 
gesegnet sein, steht, dass er einen autorisierten Schüler (Khalīfa) daran gehindert 
hat, einen Tafsir zu schreiben. Wie zu sehen ist, sind selbst bekannte Tafsirbücher 
für diejenigen, die nicht vom Fach sind, schädlich, geschweige denn erlogene 
und ohne Verständnis verfasste Korankommentare und -übersetzungen. Um die 
Auslegung (Tafsir) des edlen Korans verstehen zu können, muss man 80 Wis-
senschaften gut studieren. Wer ohne Kenntnis dieser Wissenschaften beginnt, 
Tafsir- und Hadithbücher zu lesen, kann seinen Glauben verlieren. Auf Seite 
1297 des Buches al-Barīqa heißt es: „Uns wurde nicht befohlen, den Tafsirbüchern 
zu folgen. Uns wurde befohlen, den Fiqh-Gelehrten zu folgen.“ Siehe Kapitel 46 
im zweiten Abschnitt und Kapitel 22 im dritten Abschnitt. Im Kommentar zum 
Birgivī vasiyetnāmesi heißt es: „Unsere Kalām- und Fiqh-Gelehrten haben tau-
sende Fiqh- und Ilmihāl-Bücher verfasst, um das, was sie vom Tafsir und Hadith 
verstanden haben, Unwissenden wie uns auf klare und leicht verständliche Weise 
zu vermitteln. Um den Islam korrekt zu lernen, gibt es keinen anderen Weg als 
diese Fiqh- und Ilmihāl-Bücher zu lesen.“ 

Der profunde Gelehrte und vollkommene Gottesfreund Sayyid Abdulhakīm 
Efendi, ein Fachmann im tiefen und feinen Wissen der vier Rechtsschulen, sagte: 
„Das hervorragendste und wertvollste Fiqh-Buch in der hanafītischen Rechtsschule 
ist Ibn Ābidīns Superkommentar zum ad-Durr al-mukhtār. In der schāfiʿītischen 
Rechtsschule ist es das Tuhfat al-muhtādsch. Das hervorragendste und wertvollste 
Tasawwuf-Buch ist das Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī und das wertvollste 
Ilmihāl-Buch ist Qādīzādas Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi. Das Buch 
ad-Durr al-mukhtār ist ein Kommentar zum Tanwīr al-absār von Schamsuddīn 
at-Tīmūrtāschī.“ 

Um die Muslime zu täuschen, behauptet ein Teil der pakistanischen Wahha-
biten: „Wir sind Sunniten (Ahlus-Sunna) und gehören der hanbalītischen Rechts-
schule an.“ Dabei nehmen sie aus den Büchern der Ahlus-Sunna nur das, was 
ihnen passt, und verbergen jenes, was ihnen nicht passt und was ihrem Glauben 
widerspricht. Sie verändern die korrekten Bedeutungen, welche die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna den Koranversen gegeben haben. Die Gelehrten der Ahlus-
Sunna haben den Koranversen nicht nach eigener Auffassung und Ansicht Be-
deutungen gegeben. Sie haben das, was der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
aus den Koranversen verstanden und vermittelt hat, von den edlen Gefährten 
gelernt und diese gelernten Bedeutungen in ihren Büchern festgehalten. Diese 

– 674 –



Leute hingegen finden keinen Gefallen an den Bedeutungen, die vom Propheten 
stammen. Sie interpretieren die Koranverse nach ihrem eigenen Gutdünken und 
bezeichnen ihre Schriften als Wissen der Ahlus-Sunna. Da sie keine Ahnung 
vom islamischen Wissen, den Naturwissenschaften, der Moral und den Regeln 
der Logik haben, verstehen sie die hohen und heiligen Feinheiten des edlen 
Korans nicht und bezeichnen jene Hadithe, die diese Bedeutungen wiedergeben, 
als erfunden. Sie finden Missfallen an den Gelehrten der Ahlus-Sunna, welche 
die Hadithe über das von ihnen selbst Verstandene stellen, und versuchen die 
Muslime von diesen abzubringen und somit auf den erlogenen Weg zu leiten, 
den sie als „Islamreform“ bezeichnen. Die Gelehrten des Islams haben Fatwas 
erteilt, wonach das Gebet hinter wahhabitischen Imamen nicht verrichtet werden 
darf. Eine dieser Fatwas findet sich am Ende des Buches Khulāsat al-kalām. 

Muhammad Dhihnī Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 
Abschnitt „Ehe“ seines Buches Niʿmet-i islām auf Seite 39: „Eine der 25 Gruppen 
von Frauen, die zu heiraten harām ist, sind die Wathaniyya, also die Götzenan-
beterinnen. Jene, welche die Sonne, Sterne, Bilder und Statuen anbeten oder zu 
den Muʿattala, den Bātiniten (Bātiniyya) und den Ibāhiten gehören sowie die 
Ketzer, also jene, die sich als Muslime ausgeben und Dinge, die zum Kufr führen, 
als Bedingungen des Glaubens präsentieren, zählen allesamt zu den Götzenan-
betern (al-Fatāwā al-hindiyya). Die Bātiniten werden auch ,Ismāʿīliten‘ oder 
,Ibāhiten‘ genannt. Diese haben in letzter Zeit den Namen Wahhabiten ange-
nommen und sind Religionslose, die im Decknamen des Islams Verrat und Feind-
schaft an den Muslimen begehen.“ „Wathan“ ist ein Bild oder eine Statue, von 
dem/der geglaubt wird, dass es/sie ein göttliches Attribut innehabe, und das/die 
deshalb verehrt wird. Dieser Auszug stellt klar, dass sich unter die Wahhabiten 
Ketzer gemischt haben und diese Ungläubige sind. 

Diejenigen Muslime, die wenig Wissen über die Religion besitzen, lesen die 
Bücher von Ibn Taymiyya, Muhammad Abduh, Mawdūdī, Sayyid Qutb, dem No-
belpreisträger Abdus Salam, Ahmed Deedat und Hamīdullah und vergiften sich 
dadurch. Sie denken sodann, dass die Gelehrten der Ahlus-Sunna den edlen 
Koran und die ehrwürdigen Hadithe nicht verstanden hätten. Sie erachten die 
Autoren dieser verzierten Bücher, deren Inhalt maßlos ist und die übelbefehlende 
Triebseele anregt, höher als die Gelehrten der Ahlus-Sunna und sogar als die 
edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Diejenigen, die dem Islam 
diese tiefe Wunde zugefügt haben, waren insbesondere Ibn Hazm, Ibn Qayyim 
al-Dschawziyya und der Philosoph Ibn Ruschd. Alle drei sind Gelehrte wie Ibn 
Taymiyya und haben hunderte Bücher verfasst. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna 
verfassten wertvolle Antworten auf sie und legten ihre Fehler dar. Doch diejenigen, 
die wenig Wissen haben und die Größe der sunnitischen Gelehrten nicht begriffen 
haben, lassen sich von ihren Büchern täuschen und verlassen den rechten Pfad. 

Diejenigen, die sich von diesen Leuten täuschen lassen, sagen, um sich so 
darzustellen, als wären sie im Recht, und um auch andere in die Irre zu führen: 
„Die osmanischen Gelehrten haben die politische Feindschaft in religiöse Spaltung 
umgewandelt!“ Diese Aussage ist aus zwei Gesichtspunkten heraus falsch: Die 
genannten Madhhablosen sind keine Wahhabiten. Unmittelbar nach Aufkommen 
des Wahhabismus haben die Gelehrten der Ahlus-Sunna damit begonnen, das 
Gute zu gebieten (Amr bil-maʿrūf). Sie schrieben nieder, dass diese sich auf dem 
Irrweg befinden, und riefen sie wieder auf den rechten Weg zurück. Die Unwis-
senden, die sich täuschen ließen von deren verzierten Büchern, begannen mit 
der Barbarei und griffen islamische Länder an. Erst danach mischte sich das Os-
manische Reich ein. Als die Gelehrten der Ahlus-Sunna ihre Werke verfassten, 
gab es den Wahhabismus noch gar nicht, sodass nicht gesagt werden kann, dass 

– 675 –



die Gelehrten Religion mit Politik vermengt hätten. Die Gelehrten der Ahlus-
Sunna haben hunderte Jahre vor dem Aufkommen des Wahhabismus mit ihrem 
Scharfsinn erkannt, dass sich unter den Muslimen eine Fitna ausbreiten wird, 
und diese irrigen Ansichten niedergeschrieben und mit Koranversen widerlegt. 
Unter diesen unzähligen Büchern sind die Bücher Tanwīr al-halak fī imkān ruʾyat 
an-nabī dschihāran wal-malak und Tanbīh al-ghabī bi-tabriʾat Ibn al-Arabī des 
großen Gelehrten Dschalāluddīn as-Suyūtī sowie das Kaschf an-nūr an ashāb al-
qubūr von Abdulghanī an-Nablusī bekannt. Diese drei Bücher wurden in die 
zweite Auflage des Buches al-Minha al-wahbiyya aufgenommen und vom Verlag 
Hakikat gedruckt. Wer diese Bücher liest, wird sehr gut begreifen, dass die Irr-
gänger versuchen, den Islam zu vernichten. Im Radd al-muhtār heißt es im dritten 
Band auf den Seiten 296 und 309: „Jemand, der die Koranverse und Hadithe, 
deren Bedeutungen offenkundig und eindeutig sind, falsch deutet, sei es auch 
mit einem Taʾwīl, und jene Verse und Hadithe, die nicht eindeutig zu verstehen 
sind, ohne einen Taʾwīl falsch deutet und dadurch die Religion verlässt, das heißt, 
dessen Glaube verdorben ist, wird ,Mulhid‘ genannt. Der Mulhid glaubt von sich 
selbst, Muslim zu sein. Wer aber keiner Religion zugehörig ist und seine religi-
onsfernen Gedanken als Islam präsentierend diese mit falschen und verdorbenen 
Beweisen zu untermauern versucht und somit den Glauben der Muslime entstellen 
will, wird ,Zindīq‘ (Ketzer) genannt.“ Der Mulhid und der Zindīq geben vor, 
Muslime zu sein, und versuchen den Islam zunichtezumachen. Auch jene, die 
sich wie die Wahhabiten durch falsche Interpretation nicht eindeutig zu verste-
hender Hinweise von der Ahlus-Sunna trennen, werden zu Mulhids oder Irrgän-
gern. 

Zu behaupten, die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
hätten die Feindschaft gegen den Staat in Feindschaft gegen die Religion umge-
wandelt, zeugt davon, dass die islamischen Gelehrten nicht gekannt werden; es 
ist gar eine Diffamierung des Islams. Die Religion für weltliche Zwecke zu miss-
brauchen, ist ein Verbrechen, das der Islam aufs Schärfste verurteilt. Die Islam-
gelehrten in sämtlichen Ländern in solch schwerwiegender Weise zu beschuldigen, 
ist der Versuch, den Islam zu verleumden und zu vernichten. Die Gelehrten der 
Ahlus-Sunna haben sich niemals in die Politik eingemischt und nie einen Muslim 
verleumdet. 

Einer derer, die sich von den Mulhids und Ketzern täuschen ließen, genannt 
Hatib Hoca aus Anatolien, schreibt in einem seiner Bücher: „Mit dem Vorwand, 
dass ,der edle Koran und die ehrwürdigen Hadithe zahlenmäßig begrenzt sind, 
die Angelegenheiten, mit denen die Menschen täglich konfrontiert werden, jedoch 
endlos sind‘, hat man mittels Analogie (Qiyās) viele Ergänzungen vorgenommen. 
Dies ist aber falsch. Es gibt keinen Qiyās und keinen Idschtihād.“ Mit diesen 
Worten verleumdet er hunderttausende Gelehrte der Ahlus-Sunna. Qiyās und 
Idschtihād bedeutet nämlich nicht, wie dieser Hodscha denkt, dem edlen Koran 
und den ehrwürdigen Hadithen etwas hinzuzufügen, sondern es bedeutet, deren 
tiefen Bedeutungen, die verschleiert sind, offenzulegen. Dass auch die edlen Ge-
fährten den Qiyās vollzogen und ihre eigenen Rechtsschulen hatten, wird weiter 
unten ausgeführt. Im Tafsīr al-Baydāwī heißt es, dass der Qiyās und Konsens 
(Idschmāʿ) in Vers 108 der Sure Āl Imrān befohlen werden. 

Auf einer anderen Seite schreibt er: „In der Religion ist nichts verborgen und 
alles wurde kundgetan.“ Eine Seite weiter heißt es: „Alles, was im Buch und in 
der Sunna nicht erwähnt wurde, ist mubāh“, wonach er sagt, dass eben nicht alles 
kundgetan wurde. Seine Aussagen widersprechen sich. Auf einer anderen Seite 
schreibt er: „Mit dem Qiyās wird die Religion vermehrt und intensiviert. Viele 
Sachen, die mubāh sind, werden dadurch als harām erklärt.“ Dies ist eine Ver-

– 676 –



leumdung. Die Antwort darauf ist im ersten Abschnitt unter Punkt 26 zu finden. 
Dieser Pseudogelehrte schreibt an anderer Stelle: „Wegen des Qiyās ist in 

keiner Angelegenheit der Religion Einigkeit geblieben und die Meinungsver-
schiedenheiten haben sich vermehrt.“ Dabei gibt es keinen Qiyās bei den Glau-
bensinhalten, die notwendigerweise und durch Konsens gewusst werden. Wer in 
solchen Angelegenheiten den Idschtihād vollzieht und sich dabei irrt, wird ein 
Kāfir. Auch wenn derjenige, der in den Angelegenheiten bezüglich des Glaubens, 
die nicht notwendigerweise und per Konsens vermittelt wurden, den Idschtihād 
vollzieht und sich irrt, kein Kāfir wird, wird er ein Irrgänger (Sāhib al-bidʿa), 
also ein irregegangener Muslim. Auch in den praxisorientierten Angelegenheiten, 
die eindeutig im Koran und in der Sunna erwähnt sind, darf es keinen Qiyās 
geben. Die einzigen, die hier eine Spaltung betreiben, sind Leute wie dieser Hod-
scha, die sich von der Ahlus-Sunna getrennt haben. 

In der Zeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, teilten sich die Menschen 
in drei Gruppen auf: Diejenigen, die nicht glaubten und sich dem Gesandten 
Allahs widersetzten, waren die Ungläubigen (Kuffār). Diejenigen, die nicht glaub-
ten, aber vorgaben zu glauben, wurden Heuchler (Munāfiqūn) genannt. Die 
Gläubigen wurden als Prophetengefährten (Ashāb) bezeichnet. Der Glaube der 
edlen Gefährten war ein und derselbe. Auch in der Einhaltung der Gebote und 
Verbote, die im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen eindeutig mitgeteilt 
wurden, gab es keine Differenz. In unserer Religion wurde nicht geboten, an 
etwas zu glauben, was im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen nicht 
offenkundig dargelegt wurde. Die meisten naturwissenschaftlichen Erkenntnisse 
sind dieser Art. Bei diesen wird an jene geglaubt, die dem Verstand entsprechen. 
Die Angelegenheiten jedoch, die nicht klar und eindeutig geboten oder verboten 
wurden, sind nicht dieser Art. In Bezug darauf, ob solche Handlungen zu unter-
lassen sind oder nicht, befahl Allah, der Erhabene, den profunden Gelehrten, 
sie mit Handlungen zu vergleichen, die offenkundig verkündet wurden. Die pro-
funden Gelehrten, die zu diesem Vergleich in der Lage sind, werden „Mudschta-
hid“ genannt und dieses Vergleichen als „Idschtihād“ bezeichnet. Die Gesamtheit 
des Wissens, zu dem ein Mudschtahid mittels Idschtihād gelangt ist, wird als 
„Madhhab“ (Rechtsschule) jenes Mudschtahids bezeichnet. Alle edlen Gefährten 
waren profunde Gelehrte und Mudschtahids. Ein jeder von ihnen war im islami-
schen Wissen, in Politik, Verwaltung, den Naturwissenschaften ihrer Zeit und 
den Erkenntnissen des Tasawwuf ein Ozean. All dieses Wissen erwarben sie in 
kürzester Zeit, indem sie das gesegnete Antlitz des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, sahen und seine Worte, die in die Herzen eindrangen und die Seelen 
anzogen, hörten. Sie alle besaßen eine Rechtsschule und sie waren mehr oder 
weniger verschieden voneinander. Auch unter den Gefährtennachfolgern und 
den Nachfolgern der Gefährtennachfolger gab es Mudschtahids. Einzig vier der 
Rechtsschulen dieser Mudschtahids und der edlen Gefährten wurden gänzlich 
in Büchern festgehalten und sie verbreiteten sich in der gesamten Welt. Die 
Rechtsschulen der anderen gerieten in Vergessenheit. Der Glaube dieser vier 
Rechtsschulen entspricht dem gemeinsamen Glauben der edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen allen zufrieden sein. Aus diesem Grund werden diese vier als 
„Ahlus-Sunna“ (Anhänger der Sunna) bezeichnet. Es gibt keine Differenz in 
den Grundlagen ihres Glaubens. Sie wissen einander als Glaubensbrüder und 
lieben sich. Angelegenheiten, in denen sie verschiedene Standpunkte haben, ver-
richten sie bei Notwendigkeit, indem sie einander befolgen. Allah, der Erhabene, 
wollte, dass die Rechtsschulen so unterschiedlich sind. Dass diese Differenz eine 
Gnade für die Muslime seitens Allahs, des Erhabenen, ist, teilte unser Prophet 
mit. Die kleinen Differenzen unter den Rechtsschulen erleichtern die Angele-

– 677 –



genheiten der Muslime. Jeder Muslim wählt je nach Beschaffenheit seines Körpers, 
der klimatischen Verhältnisse und der Bedingungen seines Berufslebens die 
Rechtsschule, die ihm am leichtesten fällt. Seine gottesdienstlichen Handlungen 
und sämtlichen Taten verrichtet er nach dieser Rechtsschule. Hätte Allah, der 
Erhabene, gewollt, hätte Er im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen 
alles eindeutig verkünden können. Somit wären die Rechtsschulen nicht entstanden 
und es wäre notwendig gewesen, dass bis zum Jüngsten Tag überall auf der Welt 
alle Muslime unter einer einzigen Ordnung, unter einem einzigen Befehl zu leben 
hätten, und dies hätte das Leben der Muslime ungemein erschwert. 

Nachdem alle edlen Gefährten verstorben waren, verdarb bei einem Teil der 
neuen Muslime ihr Glaube. Sie wichen vom wahren Glauben der edlen Gefährten 
ab. Somit tauchten die irregeleiteten Gruppen auf. Diese verdorbenen Gruppen 
werden „Bidʿa-Gruppen“ oder „madhhablos“ genannt. Weil sie durch Missin-
terpretation von Quellentexten, deren Bedeutungen nicht eindeutig zu verstehen 
sind, Fehler begingen, sind sie keine Ungläubigen, doch ihr Schaden, den sie 
dem Islam zufügten, ist größer als der Schaden der Nichtmuslime. Sie stritten 
und bekämpften sich untereinander und die Ahlus-Sunna. Sie führten Krieg, wo-
durch viel muslimisches Blut vergossen wurde. Sie unterminierten den Aufstieg 
und Fortschritt der Muslime. Die madhhablosen Bidʿa-Gruppen dürfen nicht mit 
den vier rechtmäßigen Rechtsschulen der Ahlus-Sunna durcheinandergebracht 
werden. Die vier Rechtsschulen sehen sich gegenseitig auf dem rechten Pfad an 
und lieben einander. Die madhhablosen Gruppen jedoch spalten die Muslime. 
Heute gibt es keine Ahlus-Sunna außerhalb der vier Rechtsschulen. Die islami-
schen Gelehrten haben übereinstimmend mitgeteilt, dass diese vier Rechtsschulen 
nicht zu einer einzigen Rechtsschule zusammengebracht werden können. Allah, 
der Erhabene, will nicht, dass diese Schulen vereint werden, sondern dass sie 
unterschiedlich sind, wodurch die Religion des Islams erleichtert wird. In Vers 
103 der Sure Āl Imrān heißt es sinngemäß: „O ihr, die ihr glaubt! Klammert 
euch an die Religion Allahs und trennt euch nicht voneinander!“ Die Autoren 
von Tafsirwerken, so z. B. Schaykhul-islām Abus-Suʿūd Efendi, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt hierzu: „Spaltet euch nicht und trennt euch nicht vom 
wahren Glauben, wie es die Schriftbesitzer getan haben! Seid nicht gespalten, 
wie ihr in der Zeit der Unwissenheit gegeneinander gekämpft habt!“ Uns wurde 
befohlen, dass wir uns auf dem korrekten Glauben sammeln und nicht in Gruppen 
spalten. Dass es sich beim rechten Weg um den Glauben handelt, den die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna kundgetan haben, hat unser Prophet mitgeteilt. Daher müssen 
alle Muslime der Ahlus-Sunna angehören, sich in dieser Glaubensrichtung 
(Madhhab) einigen, Geschwister werden und einander lieben. Wer sich von 
dieser Einheit der Muslime trennt, folgt nicht dem Befehl in diesem Vers. Wenn 
wir uns auf diesem Weg vereinen, uns als Geschwister betrachten und lieben, 
werden wir die größte und mächtigste Nation der Welt werden und im Diesseits 
Ruhe und Frieden und im Jenseits ewige Glückseligkeit erlangen. Wir müssen 
sehr aufpassen, dass wir nicht auf die Lügen hereinfallen, die unsere Feinde, die 
Unwissenden und Ausbeuter für ihre eigenen niederträchtigen Interessen ver-
breiten, und dass wir uns nicht spalten lassen! Um mehr über dieses Thema zu 
erfahren, möge das persische Buch Radd-i wahhābī gelesen werden. 

Auf einer Seite schreibt er, dass der Hadith „Meine Gefährten sind wie die 
Sterne am Himmel. Wem von ihnen ihr auch folgt, werdet ihr rechtgeleitet“, 
kein Hadith sei, sondern eine erfundene und falsche Aussage. Dabei erwähnt 
dies Imām al-Munāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Kunūz ad-
daqāʾiq und im Superkommentar von Tahtāwī zum al-Imdād, Seite 36, wird dieser 
Hadith ebenfalls genannt und erwähnt, dass er von Imām al-Bayhaqī überliefert 

– 678 –



wurde. Im as-Sawāʿiq al-muhriqa steht, dass Dārimī, Ibn Adī und andere mitteilten, 
dass dieser Hadith authentisch (sahīh) ist. Drei Seiten später wird dieses Thema 
ebenfalls behandelt. Weil dieser Mann die Größe der edlen Gefährten nicht be-
griffen hat, tut er diese Hadithe als Lüge ab. 

Er sagt, dass auch die Aussage „Die Differenz meiner Umma ist eine Gnade“ 
kein Hadith sei. Dabei überliefert Imām al-Munāwī auch diesen Hadith und sagt, 
dass er von Ibn Nasr und Daylamī überliefert wurde. Ibn Ābidīn schreibt in 
seinem Vorwort: Der Hadith „Die Differenz meiner Umma ist eine Gnade“ ist 
bekannt. Dass dieser Hadith von Bayhaqī überliefert wurde, steht im al-Maqāsid 
al-hasana. Ibn al-Hādschib schreibt in seinem al-Mukhtasar, dass dieser Hadith 
authentisch ist. Dass dieser Hadith in Nasr al-Muqaddasīs Buch al-Huddscha 
sowie in Bayhaqīs ar-Risāla al-aschʿariyya als sahīh überliefert wird, berichtet 
Imām as-Suyūtī. Halīmī, Qādī Husayn und Imām al-Haramayn, möge Allah sich 
ihrer erbarmen, haben ihn ebenfalls als sahīh überliefert. Im ersten Band des al-
Mawāhib al-ladunniyya wird dies im vierten Abschnitt ausführlich dargelegt. 
Der Kalif Umar ibn Abdulʿazīz sagte: „Hätten die edlen Gefährten keine Mei-
nungsverschiedenheit gehabt, gäbe es in der Religion keine Erleichterung 
(Rukhsa).“ Der Kalif Hārūn ar-Raschīd sagte zu Imām Mālik: „Ich werde deine 
Bücher vervielfältigen, sie überall hinschicken und allen befehlen, ihnen zu 
folgen.“ Der Imām entgegnete: „O Kalif! Tue dies nicht! Die Meinungsverschie-
denheit der Gelehrten ist eine Gnade Allahs, des Erhabenen. Sie alle sind auf 
dem rechten Weg. Jeder Muslim kann dem Gelehrten folgen, dem er will.“ Im 
al-Barīqa auf Seite 110 heißt es, dass dieser Hadith im al-Dschāmiʿ as-saghīr auf-
gezeichnet ist. Im al-Hadīqa, dem ersten Band auf Seite 244 und dem zweiten 
Band auf Seite 104 wird dieser Hadith erläutert und erwähnt, dass er von Nasr 
al-Muqaddasī, Halīmī, Bayhaqī und Imām al-Haramayn, möge Allah sich ihrer 
erbarmen, überliefert wurde. Auf Seite 45 des al-Mīzān steht dies ebenfalls ge-
schrieben. Dieser armselige Hodscha dachte, die Hadithe bezüglich des Glaubens 
würden sich auf die Rechtsschulen beziehen. 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es, dass im Buch an-Nawāzil steht: „Wer nur 
Hadithe studiert, ohne Fiqh zu studieren, ist ein Unheilstifter in der Religion.“ 
Abū Āsim, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte dies ebenfalls und dies steht 
auch in der Fatwa von at-Tātārkhāniyya. 

An einer Stelle des Buches steht: „Die Aussagen der edlen Gefährten, die 
nicht im Einklang mit dem Buch und der Sunna stehen, dürfen nicht verwendet 
und müssen abgelehnt werden.“ Er denkt, die edlen Gefährten würden Sachen 
sagen, die dem Buch und der Sunna widersprechen. Er denkt, dass diese großen 
religiösen Persönlichkeiten wie er selbst seien. Er weiß nicht, dass die edlen Ge-
fährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, nie etwas äußerten, was 
diesen zwei Quellen widersprach. Ohnehin sind es ja die edlen Gefährten, die 
das Buch und die Sunna, also den edlen Koran und die ehrwürdigen Hadithe, 
gesammelt und an die Folgegeneration überliefert haben. Einige der Usūl-Ge-
lehrten, das heißt, einige der größten Islamgelehrten, sagen: „Hätte es keinen 
einzigen Beweis für die Prophetenschaft des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, gegeben, so würde der bloße Anblick seiner Gefährten genügen, um zu er-
klären, dass er ein Prophet war. Denn ein jeder Prophetengefährte war in allen 
Wissenschaften, im islamischen Wissen, in politischen und rationalen Kenntnissen 
[also in den Wissenschaften, die heutzutage auf dem Gymnasium und in der Uni-
versität vermittelt werden], im sichtbaren und verborgenen Wissen jeweils ein 
Ozean. Dabei hatte keiner von ihnen ein Buch gelesen oder einen Lehrer gesehen. 
All das Wissen erwarben sie dadurch, dass sie die Ehre hatten, sich einige Male 
in der Gesellschaft des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu befinden.“ Die 

– 679 –



Aussagen von ihnen, die einander widersprechen, beziehen sich auf solche Sach-
verhalte, die im Buch und in der Sunna nicht eindeutig verkündet sind. 

Auf einer Seite sagt er: „Der Idschtihād und der Qiyās der Mudschtahids und 
der Anhänger des Qiyās, da sie die Gesamtheit der authentischen Hadithe nicht 
beherrschten…“, und legt damit nur seine völlige Unwissenheit bloß. Auch 
hieraus wird deutlich, dass er nicht die geringste Ahnung hat, was ein Mudschtahid 
ist.  

Auf einer anderen Seite sagt er: „Den Idschtihāden der Mudschtahids, die 
dem Buch und der Sunna widersprechen, darf nicht gefolgt werden“, und denkt 
somit also, dass es Idschtihāde gäbe, die dem Koran und der Sunna widersprechen 
würden. Mit diesen erlogenen Worten gibt er nur Preis, dass er keinen Gefallen 
findet an den Gelehrten der Ahlus-Sunna, und verkündet, dass er ein Madhhabloser 
ist. Abul-Qāsim al-Banārīsī, der von den Wahhabiten in Indien gekauft wurde, 
schrieb das Buch al-Dscharh alā Abī Hanīfa, nur um noch mehr Geld zu bekom-
men, und greift darin diesen hohen Imām an. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna 
schrieben Antworten darauf und stellten ihn dadurch bloß. Einige dieser nie-
derträchtigen Verleumdungen und Angriffe sowie die Antworten darauf können 
im Buch al-Usūl al-arbaʿa auf Seite 113 nachgelesen werden. 

An einer Stelle des Buches gibt er die Worte von Imām Abū Hanīfa und 
Imām Mālik, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, falsch wieder und verleumdet 
diese beiden Imāme. Er weiß nicht, dass diese Imāme nie ein Wort sprechen 
würden, das den Hadithen widerspricht. Abdullāh ad-Dahlawī, ein profunder Is-
lamgelehrter und großer Wegweiser im Tasawwuf, der hunderte Gottesfreunde 
heranbildete, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in seiner Abhandlung Ma-
qāmāt-i Mazhariyya, nachdem er den Weg des Tasawwuf beschreibt, über das 
Leben und einige der Wundertaten und Briefe seines Meisters Mazhar Dschān-i 
Dschānān, möge seine Seele gesegnet sein. Das Buch ist auf Persisch und wurde 
in Istanbul gedruckt. Es besteht aus 18 Kapiteln. Im 18. Kapitel gibt es 26 Briefe. 
Im 16. Brief schreibt Mazhar Dschān-i Dschānān, möge seine Seele gesegnet 
sein, Folgendes: 

Mein Kind! Wie folgt man den Hadithen? Um dies kundzutun, schrieb Mu-
hammad Hayāt, möge Allah sich seiner erbarmen, ein Buch, worin er schreibt: 
Husayn ibn Yahyā al-Bukhārī az-Zandawistī schreibt in seinem Buch Rawdat 
al-ulamā, dass Imām Abū Hanīfa zu seinen Schülern sagte: „Wenn ihr einen 
Hadith des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und eine Aussage der edlen 
Gefährten seht, dann lasst meinen Idschtihād beiseite und folgt ihnen!“ Er sagte 
auch: „Die authentischen Hadithe sind meine Madhhab.“ Wenn jemand, der in 
der Hadithwissenschaft gelehrt und bewandert ist, abrogierende (nāsikh) und 
abrogierte (mansūkh) Hadithe voneinander unterscheiden und starke und schwa-
che Hadithe trennen kann, den authentischen Hadithen folgt, verlässt er damit 
nicht die hanafītische Rechtsschule, sondern folgt den Worten des Gründers 
seiner Rechtsschule. Wenn ein solcher Gelehrter nicht den authentischen Hadithen 
folgt, hätte er sich der Aussage Imām Abū Hanīfas widersetzt. Jeder weiß, dass 
es keinen einzigen Gelehrten gibt, der jeden einzelnen existierenden Hadith 
gehört hat und kennt. Schließlich sagte Imām Abū Hanīfa: „Wenn ihr einen 
Hadith seht, lasst von meinen Worten ab!“ Nicht einmal die edlen Gefährten, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, die die gelehrtesten dieser Gemeinde sind 
und ihr Leben im Dienste des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, verbrachten, 
hatten alle Hadithe vernommen. Dem Hadith zu folgen, ist für jeden Muslim 
wādschib. Es ist aber nicht wādschib, einem bestimmten der Imāme der Rechts-
schulen zu folgen. Jeder Muslim ist freigestellt, eine [der vier Rechtsschulen], 
die er will, zu befolgen. Wir müssen den Hadithen, welche die Gelehrten der 

– 680 –



Ahlus-Sunna und unsere Rechtsschulimāme überliefert haben, sowie den Be-
deutungen, die sie aus ihnen abgeleitet haben, folgen. Im al-Fatāwā al-hindiyya 
heißt es auf Seite 377 des fünften Bandes: „Wer keinen Fiqh lernt, sondern 
Hadithe lernt, wird in der Religion zugrunde gehen [d. h. seinen Glauben verlieren]. 
Das Wissen muss von vertrauenswürdigen und rechtschaffenen Menschen er-
worben werden.“ Deren Bücher müssen gelesen werden. 

Dieser madhhablose Pseudogelehrte schreibt auf einer Seite: „Allah, der Er-
habene, und Sein Gesandter haben niemandem geboten, die Rechtsschule einer 
Person aus der Gemeinde anzunehmen und ihr in der Religion zu folgen.“ Dadurch 
verleumdet er auch den edlen Koran. In Vers 35 der Sure al-Māʾida heißt es 
nämlich sinngemäß: „Sucht nach Mitteln, um Allah, dem Erhabenen, näherzu-
kommen!“, und in der Sure al-Anbiyā heißt es sinngemäß: „Lernt das, was ihr 
nicht wisst, indem ihr die Wissenden fragt!“ Und die Hadithe über die vier 
Rechtsschulimāme haben wir lang und ausführlich in unserem Buch Der Weg 
der Ahlus-Sunna angeführt. Unsere Rechtsschulimāme, möge Allah sich ihrer 
erbarmen, sind die größten Gelehrten der Religion. Der Hadith „Die Gelehrten 
sind die Erben der Propheten“ steht im Sahīh al-Bukhārī. Der Weg unseres Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, kann mit der Vernunft, der Vorstellung oder einem 
Traum nicht verstanden werden. Er wird erlernt von den Gelehrten. Irgendeinem 
der Religionsimāme zu folgen bedeutet, unserem Propheten zu folgen. Akhī 
Tschalabī schreibt in seinem Buch Hadiyyat al-mahdiyyīn: „Wer sagt, dass der 
Qiyās von Abū Hanīfa nicht richtig sei, wird ein Kāfir.“ Dieses Buch wurde vom 
Hakikat-Verlag gedruckt. 

Selbst Ālūsī, der Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim hoch lobt, schreibt in seinem 
Buch al-Ghāliyya: „Das Aneignen und Vermitteln von Wissen gehört zu den 
höchsten gottesdienstlichen Handlungen. Abdullāh ibn Abbās sagte, dass die 
Gelehrten 700 Stufen höher stehen als die ungelehrten Gläubigen. In einem 
Hadith heißt es: ,Die Gelehrten sind die Erben der Propheten.‘ Da es keinen 
höheren Rang als den des Prophetentums gibt, kann es keine höhere Ehre geben 
als die Ehre, ein Erbe dieses Ranges zu sein. Die meisten Islamgelehrten haben 
diesen hohen Rang erreicht. Die Fiqh- und Hadithgelehrten und allen voran die 
vier Imāme der Mudschtahids sind die Höchsten unter diesen Gelehrten. Diese 
haben die verborgenen Gebote und Verbote der Scharia aufgedeckt. Sie legten 
die Fundamente für das Wissen. Sie unterteilten das religiöse Wissen in Kategorien 
und Klassen. Wir selbst werden damit beehrt, dass wir einiges von ihrem hohen 
Wert wissen. Der Vorreiter von ihnen allen ist der große Imām Abū Hanīfa 
Nuʿmān ibn Thābit. Die Hadithe, die seinen hohen Rang kundtun, sind uns zu-
gänglich. Sie stehen u. a. bei Bukhārī und Muslim. Abdullāh ibn al-Mubārak, 
möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert, dass Imām Abū Hanīfa in 45 Jahren 
das fünfmalige Gebet mit einer einzigen Gebetswaschung verrichtete. Als Hasan 
ibn Ammāra den Imām nach seinem Tod wusch, sagte er: ,Dreißig Jahre hast du 
ununterbrochen gefastet. Möge Allah, der Erhabene, barmherzig mit dir sein!‘ 
Es gab keinen Gelehrten, der wie er gemäß seinem Wissen vollständig handelte. 
Es gab keinen höheren Gelehrten als ihn. Möge Allah, der Erhabene, uns damit 
beehren, diesen ranghohen Gelehrten zu folgen! Diese Mudschtahids sind es, 
die uns die Worte des Propheten überbringen. Es gibt auch heute niemanden, 
der nicht darauf angewiesen wäre, einer dieser vier Rechtsschulen zu folgen, und 
der sich ihrer Befolgung entledigen könnte. In einem Hadith, den Ibn Mādscha 
überliefert, heißt es: ,Meine Umma wird sich in 73 Gruppen spalten. Nur eine 
einzige von ihnen wird in das Paradies eingehen. Diese sind jene, die meinem 
Weg und dem Weg meiner Gefährten folgen.‘ Diese Trennung ist eine Trennung 
im Usūl, im Glauben. Nicht gemeint ist damit die Differenz der vier Rechtsschulen. 

– 681 –



In einem Hadith heißt es nämlich: ,Die Differenz meiner Umma ist eine Gnade.‘ 
In einem anderen Hadith heißt es: ,Was ihr im Buch Allahs und in meiner Sunna 
nicht finden könnt, nehmt aus den Worten meiner Gefährten! Meine Gefährten 
sind wie die Sterne am Himmel. Wem ihr auch folgt, ihr werdet rechtgeleitet 
sein. Die Differenzen meiner Gefährten untereinander sind eine Gnade.‘ “ 

Schāh Waliyyullāh ad-Dahlawīs Bücher al-Insāf und Iqd al-dschayyid wurden 
im Jahre 1327/1908 in Ägypten gedruckt und später vom Hakikat-Verlag in 
Istanbul erneut aufgelegt. Sie befinden sich auch in der Istanbuler Süleymaniye-
Bibliothek in der Abteilung „Izmirli“. Im ersten Buch sagt er: „Auch in der Zeit 
der edlen Gefährten gab es Rechtsschulen. Die Rechtsschule eines jeden war 
unterschiedlich. Die Gefährtennachfolger nahmen die Rechtsschulen der Pro-
phetengefährten an. Hārūn ar-Raschīd sagte zu Imām Mālik: ,Ich werde dein 
Buch al-Muwattaʾ an die Kaaba hängen und anordnen, dass alle Muslime diesem 
Buch folgen, sodass es überall nur eine einzige Rechtsschule gibt.‘ Imām Mālik 
sagte: ,Tue das nicht! Die edlen Gefährten trennten sich im Fiqh-Wissen in ver-
schiedene Schulen.‘ Dies berichtet Imām as-Suyūtī.“ Im zweiten Buch heißt es: 
„Im Befolgen einer der vier Rechtsschulen liegt viel Nutzen und sich von diesen 
zu trennen geht mit großem Schaden einher. Ich kann dies auf verschiedenen 
Wegen beweisen. Heute gibt es keine korrekte Rechtsschule außer den vier 
Rechtsschulen. Die Gruppen der Imāmiyya und Zaydiyya befinden sich auf einem 
Irrweg. Sich von den vier Rechtsschulen zu trennen bedeutet, sich von der über-
wältigenden Mehrheit (as-Sawād al-aʿzam) zu trennen. Die Aussage des Ibn 
Hazm, wonach das Befolgen harām sei und es nicht halāl sei, jemand anderem 
als dem Gesandten Allahs zu folgen, bezieht sich auf das gegenseitige Befolgen 
unter den Mudschtahids. Wer die Hadithe nicht voneinander unterscheiden kann, 
muss diese von den Rechtsschulimāmen erfragen und ihnen folgen. Seit der Zeit 
des Gesandten Allahs haben die Unwissenden stets die Wissenden gefragt.“ 

Auf einer anderen Seite geht dieser Hodscha völlig in die Irre und sagt: „Den 
Rechtsschulimāmen zu folgen bedeutet, sie auf die Stufe eines Propheten zu er-
heben, und dies ist Kufr.“ Damit erklärt er sämtliche Muslime und jene, die ihren 
Lehrern folgen, als Kāfir. Er schreibt: „Die Rechtsschulen sind ab Ende des 
zweiten Jahrhunderts erschienen. Welcher Rechtsschule gehörten denn die Pro-
phetengefährten und die Gefährtennachfolger an?“ Im persischen Buch Radd-i 
wahhābī und im arabischen Buch al-Hadīqa auf Seite 696 heißt es: „Es ist nicht 
erlaubt, einer anderen als den vier Rechtsschulen zu folgen. Mit diesen Worten 
wollen wir nicht die Rechtsschulen der edlen Gefährten und der Gefährtennach-
folger geringschätzen. Wir kennen die Rechtsschulen der edlen Gefährten und 
der anderen nämlich nicht in ihrer Gänze. Hätten wir auch diese Rechtsschulen 
gänzlich gekannt, wäre es erlaubt gewesen, ihnen zu folgen. All ihre Rechtsschulen 
waren nämlich rechtmäßig. Da die vier Rechtsschulen aber vollständig bekannt 
sind und ihre Bücher sich überall verbreitet haben, ist es für jeden Muslim erfor-
derlich, nur einer von ihnen zu folgen. Nach den Erleichterungen der vier Rechts-
schulen zu forschen, diese zusammenzuführen und somit eine neue Rechtsschule 
der Erleichterungen zu konstruieren, wird ,Talfīq al-madhāhib‘ genannt und ist 
nicht erlaubt.“ 

„Rechtsschulimām“ meint einen großen/profunden Gelehrten, der die Be-
deutungen und das Wissen, die unser Prophet, Friede sei mit ihm, dem edlen 
Koran entnommen hat, von den edlen Gefährten hörend sammelt und in Büchern 
festhält. Dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, den gesamten edlen Koran 
für seine Gefährten ausgelegt (also den Tafsir vollzogen) hat, steht im al-Hadīqa 
unter den Übeln der Zunge. Wer die Bedeutungen, die der Prophet den Koran-
versen gegeben hat, und ihre Erläuterungen verstehen will, liest die Bücher eines 

– 682 –



Rechtsschulimāms und folgt diesen. Wer diese Bücher liest und ihnen folgt, 
gehört dieser Rechtsschule an. Dies wiederum bedeutet, dem Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, und dem edlen Koran zu folgen. Die edlen Gefährten folgten 
dem, was sie vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, gehört haben. Sie hatten 
es nicht nötig, einem ihrer Schüler zu folgen, also einer der vier Rechtsschulen 
anzugehören. Ein jeder von ihnen bezog sein ganzes Wissen aus der Hauptquelle 
und sie lernten auch, indem sie sich gegenseitig fragten. Sie alle waren gelehrter 
als die Rechtsschulimāme und höhere Mudschtahids als sie. Sie hatten selbst 
eigene Rechtsschulen. 

Auf einer Seite schreibt er: „Die Idschtihāde sind nur Ideen und Ansichten. 
Die Bücher in unseren Händen sind Rechtsschulbücher, aber keine Bücher der 
Religion. Ich habe dieses Buch verfasst, weil es in der Türkei kein auf Türkisch 
verfasstes Buch der Religion gibt.“ Er denkt, er sei ein Mudschtahid. Wir sahen, 
dass Ömer Rıza Doğrul ein Vorwort zu diesem Buch schrieb und darin das Buch 
in höchsten Tönen lobte. In diesem Vorwort heißt es: „Die Bedürfnisse des Jahr-
hunderts sollen nicht mittels Qiyās von der Religion, sondern von den Fort-
schrittbestrebungen der Zivilisation erwartet werden. Der Qiyās hat nichts mit 
dem Koran und der Sunna zu tun und basiert auch nicht auf den Hauptquellen 
der Religion, sondern ist eine Erfindung der Mudschtahids, die alles auf den 
Islam gründen wollen...“ Diese Worte zeigen, dass auch er nicht zur Ahlus-Sunna 
gehört und die Religion, den Qiyās und den Idschtihād nicht verstanden hat. 
Diejenigen, die die Islamgelehrten schmähen, sind jene, die ihr Wissen nicht er-
reichen können. Im Radd al-muhtār heißt es in Band 1 auf Seite 396: „Nach dem 
Jahr 400 n. H. ist kein Gelehrter mehr herangebildet worden, der den Qiyās voll-
ziehen könnte.“ Im al-Mīzān al-kubrā heißt es im ersten Band auf Seite 42: „Nach 
den vier Rechtsschulimāmen sagte kein Gelehrter, dass er ein absoluter Mudschta-
hid sei. Mudschtahids innerhalb der Rechtsschulen sind aber herangebildet 
worden. Ja, die Kenntnisse und Bestimmungen im edlen Koran sind endlos. Doch 
alle Bestimmungen (Ahkām), die bis zum Jüngsten Tag für alle Menschen not-
wendig sein werden, haben die vier Imāme begriffen und in ihre Bücher geschrie-
ben. Wenn jetzt jemand sagt, er könne aus dem Buch und der Sunna Bestim-
mungen/Normen ableiten, so wollen wir ihn darum bitten, dass er doch eine Be-
stimmung ableiten möge, die sich nicht in einer der vier Rechtsschulen befindet. 
Doch das vermag er nicht!“ 

Diese Aspekte werden in den Büchern al-Basāʾir li-munkirī at-tawassul bi-
ahl al-maqābir, at-Tawassul bin-nabī wa-bis-sālihīn und al-Usūl al-arbaʿa noch 
ausführlicher behandelt. Diese drei Bücher wurden vom Verlag Hakikat per Off-
setverfahren gedruckt. Im ersten Buch wurden Teile aus dem Kaschf asch-
schubuhāt des Muhammad ibn Abdulwahhāb zitiert und widerlegt. Dieses Buch 
ist auf Arabisch. Das Buch at-Tawassul bin-nabī ist eine Kurzfassung des in Da-
maskus gedruckten Buches Barāʾat al-aschʿariyyīn von Abū Hāmid ibn Marzūq, 
möge Allah sich seiner erbarmen. 

Sayyid Ahmad at-Tahtāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seinem Superkommentar zum ad-Durr al-mukhtār unter dem Abschnitt Dhabāʾih: 
„Es ist heute wādschib, dass die Muslime einer der vier Rechtsschulen angehören. 
Wer nicht einer der vier Rechtsschulen folgt, hat die ,Ahlus-Sunna‘ verlassen. 
Und wer nicht der Ahlus-Sunna angehört, ist entweder ein Irrgänger oder ein 
Ungläubiger.“ Dies steht auch in den Büchern al-Basāʾir, al-Mustanad und Sayf 
al-abrār, die den Wahhabismus von Grund auf widerlegen, und sie sagen, dass 
sie aus dem Ihyā al-ulūm entnommen ist. Die beiden letztgenannten Bücher 
wurden in Indien verfasst und vom Hakikat-Verlag in zweiter Auflage gedruckt. 

Wir verfügen nicht über ausreichend Wissen, um den edlen Koran und die 

– 683 –



ehrwürdigen Hadithe zu verstehen. Wir lesen den edlen Koran nicht, um ihn zu 
verstehen und dann gemäß unserem Verständis zu handeln, sondern um vom 
göttlichen Wort Segen und Nutzen zu erlangen. Da wir, die wir Nachahmer [Mu-
qallids, also Befolger von Rechtsschulen] sind, die Tafsirwissenschaft nicht be-
herrschen, lernen wir die islamischen Bestimmungen aus den Büchern unserer 
Religionsimāme. Unsere Rechtsschulimāme haben die Bedeutung des edlen 
Korans von den Gefährtennachfolgern und Prophetengefährten gelernt und auf 
eine Art und Weise in Büchern niedergeschrieben, die für uns leicht verständlich 
ist. In den Suren an-Nahl und al-Anbiyā gibt es Verse, die sinngemäß besagen: 
„Fragt die Gelehrten und lernt von ihnen!“ In einem Hadith heißt es: „Jedes 
Jahrhundert wird verdorbener sein als das vorangehende. So wird es bis zum 
Jüngsten Tag verderben.“ Dieser Hadith steht im al-Hadīqa unter den Übeln 
der Zunge. Wir suchen Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, davor, keinen Gefallen 
an den Büchern, die von den besten Menschen verfasst wurden, zu finden und 
uns von verdorbenen Menschen verdorbener Zeiten täuschen zu lassen! 

Yūsuf an-Nabhānī war einer der großen Gelehrten des 14. Jahrhunderts nach 
der Hidschra. Er hielt sich lange Jahre in Medina auf und fand so die Gelegenheit, 
den Wahhabismus aus der Nähe zu studieren. Um das Wissen, das er sammelte, 
zu verbreiten, schrieb er 47 sehr wertvolle Bücher. In seinem Buch al-Fath al-
kabīr sammelte er 14.450 Hadithe alphabetisch geordnet. Es wurde in drei Bänden 
veröffentlicht. Im Buch Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā, das zwei Bände umfasst, 
beweist er, dass die Wundertaten wahr sind. Es wurde 1329/1911 in Ägypten ge-
druckt. Alle seine 47 Bücher wurden gedruckt. Sein sehr wichtiges Buch Schawāhid 
al-haqq wurde in Ägypten im Jahre 1385/1965 in dritter Auflage gedruckt. Das 
Buch besteht aus 570 Seiten und 450 Seiten widerlegen Ibn Taymiyya und die 
restlichen 120 Seiten beschreiben die Vorzüge der edlen Gefährten, die Größe 
des ehrwürdigen Muʿāwiya und von Amr ibn al-Ās, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, sowie ihren Dienst am Islam. 

Die Professoren der al-Azhar-Universität Allāma Schaykh Alī Muhammad 
al-Bablāwī al-Mālikī, Allāma Schaykh Abdurrahmān asch-Scharbīnī, Schaykh 
Ahmad Husayn asch-Schāfiʿī, Schaykh Ahmad Basyānī al-Hanbalī, Ārif Allāma 
Sulaymān Schubrawī asch-Schāfiʿī, Schaykh Abdulkarīm ar-Rāfiʿī und auch der 
ägyptische Obermufti Allāma Bakrī Muhammad Sadafī al-Hanafī, Mudarris 
Allāma Muhammad Abdulhayy Katānī Idrisī al-Fāsī, Allāma Sayyid Ahmad 
asch-Schāfiʿī, Fādil Allāma Schaykh Saʿīd al-Mūdschī asch-Schāfiʿī, Allāma 
Schaykh Muhammad al-Halabī asch-Schāfiʿī und viele andere Gelehrte der Ah-
lus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, haben ihr Gefallen am Buch Schawāhid 
al-haqq kundgetan und es mit langen Schriften gelobt. 

Im Buch Schawāhid al-haqq werden Passagen aus drei Büchern, welche die 
Neuerungen von Abul-Abbbās Ahmad ibn Taymiyya verteidigen, zitiert und mit 
Koranversen und Hadithen widerlegt. Diese drei schädlichen Bücher sind das 
Ighāthat al-lahfān von Ibn Qayyim al-Dschawziyya, das Fir-radd alas-Subkī von 
Ibn Abdilhādī und das Dschilā al-aynayn fī muhākamat al-Ahmadayn von Nuʿmān 
al-Ālūsī al-Baghdādī, das er gegen Ibn Hadschar al-Makkī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, verfasst hat. 

Im Schawāhid al-haqq heißt es von den Gelehrten der Ahlus-Sunna zitierend: 
„Die islamischen Gelehrten teilen übereinstimmend mit, dass es nach dem Ende 
des vierten Jahrhunderts der Hidschra auf der Welt keinen Gelehrten mehr gab, 
der den Idschtihād hätte vollziehen können. Heute müssen alle Muslime einer 
der vier bekannten Rechtsschulen folgen, denn es gibt keinen Gelehrten mehr, 
der heute aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen eigenständig 
Normen ableiten kann. Durch das Befolgen des Imāms der Rechtsschule wird 

– 684 –



dem edlen Koran und der Sunna des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
gefolgt. Imām al-Munāwī sagt von Ibn Hadschar al-Haytamī überliefernd: ,Als 
ein Gelehrter wie Imām Dschalāluddīn as-Suyūtī, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
zum Ausdruck brachte, ein Mudschtahid zu sein, ließen die Gelehrten seiner 
Zeit ihm eine schriftliche Frage zukommen und sagten: ,Die vorherigen Gelehrten 
haben darauf zwei unterschiedliche Antworten gegeben. Derjenige, der sich auf 
der niedrigsten Stufe des Idschtihād befindet, kann eine dieser Antworten wählen. 
Wähle du eine von ihnen aus und schreib sie für uns auf.‘ Doch Imām as-Suyūtī 
sagte, er habe viel zu tun und keine Zeit dafür, und wich so der Frage aus und 
wagte es nicht, eine Antwort auszuwählen.‘ Ibn Hadschar sagt: ,Wenn die Ange-
legenheit des Idschtihād auf der niedrigsten Stufe so schwierig ist, muss die Un-
möglichkeit, ein absoluter Mudschtahid zu sein, verstanden werden.‘ 

Jetzt kommen einige Unwissende daher und denken, sie seien Gelehrte. Sie 
sehen irregegangene Personen als Gelehrte an und folgen ihnen und maßen sich 
an, aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen Normen abzuleiten. 
Sie sagen, es sei nicht notwendig, einem der Rechtsschulimāme zu folgen. Sie 
finden gar Missfallen an den Kenntnissen, zu denen die Rechtsschulimāme mittels 
Idschtihād gelangt sind, und behaupten, diese würden nicht mehr in unsere Zeit 
passen. Diese sind selbstgefällig und ignorant. Sie denken, sie würden dem edlen 
Koran folgen, dabei folgen sie einzig ihrer Triebseele und dem Satan. Sie versuchen 
jeden dazu zu animieren, aus dem Koran und dem Sahīh al-Bukhārī Bedeutungen 
abzuleiten. Keiner sollte sich von diesen Törichten täuschen lassen. Jeder Muslim 
muss den Glauben der ,Ahlus-Sunna‘ innehaben und einer der vier Rechtsschulen 
folgen. Nach den Erleichterungen der vier Rechtsschulen zu suchen und diese 
zu vermischen, wird ,Talfīq‘ genannt. Der Triebseele und dem Satan folgend 
Talfīq zu betreiben, ist verboten. [Bei Bedarf ist es für eine einzige Handlung 
erlaubt]. Der Unterschied zwischen den Unwissenden, die sich als Religionsgelehrte 
ausgeben, und den Mudschtahid-Gelehrten ist wie der Unterschied zwischen 
Himmel und Erde, ja gar gleich dem Unterschied zwischen Teufel und Engel. 
Da sie aber der Gottvergessenheit verfallen, töricht und an ihre Triebe gebunden 
sind, denken sie, sie seien gelehrt und vollkommen. Solche Leute werden ,Zindīq‘ 
(Ketzer) genannt. Da diese Ketzer vom Satan in die Irre geführt wurden, möchten 
sie den Mudschtahids nicht Folge leisten. Sie verstehen nicht, dass in Angele-
genheiten, die durch einen Quellentext eindeutig erwähnt wurden, kein Idschtihād 
vollzogen wird. Das bedeutet aber nicht, dass der Idschtihād in allen Bereichen 
unerlaubt sei. Der Höchste in Sachen Idschtihād, der ehrwürdige Abū Hanīfa, 
unterließ den Idschtihād sogar in Angelegenheiten, zu denen es einen schwachen 
Hadith gab. Alle Rechtsschulimāme suchten, wenn sie mit einer Frage konfrontiert 
waren, zuerst im edlen Koran nach einer Antwort. Fanden sie dort keine klare 
Antwort, suchten sie in den ehrwürdigen Hadithen. Wurden sie auch dort nicht 
fündig, suchten sie im Konsens (Idschmāʿ al-umma). Wenn auch dies nichts ergab, 
verglichen sie durch Analogie (Qiyās) diese Sache mit einer anderen Frage, die 
dieser Frage ähnlich ist und deren Antwort im Koran, der Sunna und dem Konsens 
erwähnt wurde, und fanden so mittels Idschtihād die Antwort. Seit tausend Jahren 
folgen die Muslime, die Gelehrten, die Rechtschaffenen und die Gottesfreunde 
einer dieser vier Rechtsschulen. Keiner unter ihnen stellte die Behauptung auf, 
ein Mudschtahid zu sein. Niemand sollte sich täuschen lassen von den Worten 
dieser neu aufkommenden, rechtsschullosen Ketzer und nicht von der Rechtsschule 
ablassen. Keine der vier Rechtsschulen wich auch nur um Haaresbreite vom 
edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen ab. Alle erklärten den Muslimen 
den Koran und die Sunna. Die Islamgelehrten ordnen an, dass die Muslime einer 
der vier Rechtsschulen folgen. Auf diese Weise wollen sie, dass sich die Muslime 

– 685 –



vor den zwei Gefahren des Unglaubens und des Abirrens hüten. Wenn ein Un-
wissender nämlich nicht einen Rechtsschulimām befolgt, wird er vom Weg ab-
kommen und ohne Führung dastehen. 

Der ehrwürdige Khādscha Muhammad Pārisā schreibt in seinem Buch Tuhfat 
as-sālikīn, Imām al-Ghazālī zitierend: ,Drei Gruppen von Menschen können die 
Bedeutung des edlen Korans nicht verstehen: Erstens: Der Unwissende (Dschāhil), 
der des Arabischen nicht mächtig ist und die Tafsirwissenschaft nicht beherrscht. 
Zweitens: Der Sünder (Fāsiq), der auf einer großen Sünde beharrt. Drittens: Der 
Irrgänger (Sāhib al-bidʿa), der eine der Glaubensinhalte falsch verstanden hat 
und die Wahrheit nicht akzeptiert, weil sie seinem Verständnis nicht entspricht. 
[Sich vom Glauben der Ahlus-Sunna zu trennen, ist eine große Sünde. Aus diesem 
Grund kann der Irrgänger die Bedeutung des edlen Korans nicht verstehen. 
Denn die Finsternis der üblen Neuerung (Bidʿa) schwärzt das Herz.]‘ Man sieht 
also, dass jene, die nicht der Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna folgen, den 
edlen Koran nicht korrekt verstehen können, selbst wenn sie die arabische Sprache 
beherrschen. Sie schreiben das nieder, was sie falsch verstehen, und führen viele 
Menschen ins Verderben. 

Auch die Aussage, dass es notwendig sei, einen Tafsir zu verfassen, der den 
Erfordernissen unserer Zeit, unseres Jahrhunderts entspricht, ist falsch. Die Taf-
sirgelehrten erklärten den edlen Koran, indem sie die Überlieferungen, die vom 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und seinen Gefährten tradiert wurden, 
niederschrieben. Deren Erklärungen/Auslegungen sind für jede Epoche ange-
messen und ausreichend. Die Gebote des edlen Korans sind für jeden Menschen 
in jedem Jahrhundert identisch. Sie haben keine andere Bedeutung für vorherige 
oder spätere Jahrhunderte. Ein Muslim, der an den edlen Koran glaubt und ihm 
folgen will, wird jede Antwort in den vorhandenen Tafsiren finden. Ein Ketzer, 
der dem Islam nicht folgt, wird seine verdorbenen Wünsche gewiss nicht in diesen 
Tafsiren finden. Es ist nicht gestattet, einen Tafsir zu schreiben, der unserem 
unzulänglichen Verstand und den Wünschen des Jahrhunderts entspricht. Ignorante 
und törichte Personen wollen mit ihrem unzulänglichen Verstand neue Tafsire 
schreiben, dabei gibt es viele Bedingungen für das Verfassen eines Tafsirs, allen 
voran in einer der Generationen zu leben, die in dem Hadith ,Die Beste aller 
Zeiten ist meine Zeit, danach jene Generation, die meiner Generation folgt, und 
danach die Generation, die dieser folgt‘ gelobt werden. [Der Tafsirgelehrte muss 
auch die abrogierenden (nāsikh) und abrogierten (mansūkh) Koranverse kennen. 
Dass es im edlen Koran 109 abrogierende Verse gibt, steht auf Seite 355 des al-
Hadīqa.] Diejenigen, die heute gemäß ihrer eigenen Auffassung Tafsirbücher 
schreiben, erfüllen keine einzige dieser Bedingungen. Sie verderben die Gedanken 
und agieren gegen die Gelehrten der Ahlus-Sunna. Sie behaupten, sie seien Sun-
niten, und verbreiten ihren Irrglauben in der Welt. Die Gelehrten, die der Ah-
lus-Sunna angehören, erkennen sofort, dass diese irregeleitet sind, wenn sie deren 
Bücher lesen. Sie teilen den Muslimen mit, dass diese Ketzer sind und nicht der 
Ahlus-Sunna angehören. Doch da die Unwissenden richtig von falsch nicht 
trennen können, werden sie in die Irre geführt.“ Hier endet die Übersetzung aus 
dem Schawāhid al-haqq. Der Hadith „Meine Gemeinde wird von boshaften Ge-
lehrten viel Schaden erleiden“, der im Buch al-Hadīqa bei den Übeln der Hand 
aufgezeichnet ist, prophezeit die Wahhabiten. 

Im al-Mīzān al-kubrā am Anfang von Seite 51 und am Ende von Seite 60 heißt 
es: „Die Sunna, also die Hadithe, erläutern den edlen Koran. Die Rechtsschuli-
māme wiederum haben die Sunna erläutert. Und die Gelehrten haben die Worte 
der Rechtsschulimāme erklärt. Dies wird sich bis zum Jüngsten Tag so fortsetzen. 
Ohne die Sunna, also die Hadithe, hätte kein Gelehrter das Wissen über die 

– 686 –



Wasserarten, die rituelle Reinigung, die Anzahl der Gebetseinheiten, die Tasbīhāt 
in der Verbeugung und Niederwerfung, die Art und Weise der Verrichtung des 
Festtags- und Totengebets, den Nisāb der Zakāt, die Pflichthandlungen beim 
Fasten und bei der Pilgerfahrt, die Ehe und rechtliche Anliegen im edlen Koran 
finden und lernen können. Als jemand zu Imrān ibn Husayn sagte: ,Sprich nur 
aus dem Koran zu uns!‘, entgegnete er: ,O du Narr! Findest du im edlen Koran 
etwa die Anzahl der Einheiten der Gebete?‘ Als man zum ehrwürdigen Umar 
sagte, man hätte im Koran nicht gefunden, wie viele Einheiten das Gebet auf 
der Reise verrichtet werde, sagte er: ,Allah, der Erhabene, sandte uns Muhammad, 
Friede sei mit ihm. Was wir im edlen Koran nicht finden, verrichten wir so, wie 
wir es vom Gesandten Allahs gesehen haben. Er verrichtete die Pflichtgebete, 
die aus vier Einheiten bestehen, auf der Reise in Form von zwei Einheiten. Wir 
tun dies genauso.‘ “ Auf Seite 47 heißt es: „Keine einzige Aussage eines Reli-
gionsimāms befindet sich außerhalb des Islams. Denn ein jeder von ihnen war 
sowohl in der Wirklichkeit (Haqīqa) als auch in den islamischen Bestimmungen 
ein Gelehrter.“ 

Ibn Ābidīn schrieb eine Kurzfassung zum al-Fatāwā al-hāmidiyya unter dem 
Titel al-Uqūd ad-durriyya. Am Ende dieses Buches legt er ausführlich dar, dass 
es notwendig ist, einer Rechtsschule zu folgen. 

Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Pflichthandlungen bei der Gebets-
waschung: „Jemand, der die Hadithe, die nur eine einzige Person überliefert hat, 
oder das Wissen, zum dem man durch Analogieschluss gelangt ist, nicht anerkennt 
und Missfallen an ihnen findet, wird dadurch zwar kein Kāfir, aber er verlässt 
den rechten Weg und wird ein Irrgänger. Er wird sodann definitiv in die Hölle 
eingehen. Wer eine Norm, die durch Analogieschluss offensichtlich geworden 
ist, zwar akzeptiert, sie aber nicht einhält, wird ein Sünder. Denn er unterlässt 
ein Wādschib. Wer die Norm deshalb nicht einhält, weil er eine Interpretation 
(Taʾwīl) vorgenommen hat, d. h. aus einem wahrscheinlichen Hinweis eine andere 
Bedeutung abgeleitet hat, wird kein Sünder.“ 

Wir hören von Leuten, die sagen: „Die Wahhabiten sind jetzt sanfter geworden. 
Früher griffen sie die Besitztümer und das Leben der Muslime an, doch heute 
begehen sie solche Brutalitäten nicht mehr und sie sagen sogar, dass sie Sunniten 
sind.“ Ja, diese Worte stimmen für jene, die die offenkundigen Quellentexte 
nicht verändern. Diese sind Geschwister aller Muslime. Doch heute greifen sie 
die Religion und den Glauben der Muslime weltweit an. Vorher vernichteten sie 
nur das Diesseits der Muslime. Heute jedoch greifen sie ihr Jenseits, ihr ewiges 
Leben an. Sie arbeiten mit aller Macht daran, die Muslime ins ewige Unheil zu 
stürzen. Sie bemühen sich darum, den Glauben der Ahlus-Sunna zunichtezuma-
chen, indem sie das schädliche Buch Tahqīq wa-īdāh von Abdulʿazīz ibn Bāz, 
Direktor der Medresse in Medina, auf Türkisch an die Pilger verteilen. Die Ta-
geszeitung „Türkiye“ antwortete in der Ausgabe vom 5.8.1990 auf dieses Buch 
mit Belegen und bewahrte die Muslime vor einer großen Gefahr. Die Wahhabiten 
gründeten ein Zentrum namens „Islamische Weltliga“ (Rābitat al-ālam al-islāmī). 
In allen islamischen Ländern eröffneten sie eine Zweigstelle dieses Zentrums. 
Sie kaufen Pseudogelehrte, deren Glaube und Religion korrumpiert sind, gegen 
viel Geld und benutzen diese für die Verbreitung der Madhhablosigkeit. Sie ver-
teilen kostenlos verdorbene Bücher in ihren Sprachen an die Religionsbeauftragten 
und Studenten der Religionswissenschaften in jedem Land. Auf diese Weise 
geben sie jedes Jahr Millionen von Goldmünzen aus. Die Muslime der Welt, die 
aufgrund der britischen Politik in den letzten 50 Jahren ohne Bücher und ohne 
Wissen geblieben sind, werden von ihnen getäuscht. Auf diese Weise gerät die 
wahrhaftige Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna, die in Hadithen gelobt wird, in 

– 687 –



Vergessenheit und geht zunichte. Die Wahrheit verschwindet und die Falschheit 
setzt sich überall fest. Für die Muslime, ja gar für alle Menschen, kann es keine 
schlimmere und schädlichere Heimsuchung und Katastrophe als diese geben. 

Einige sagen in Bezug auf die Wahhabiten: „Auch wenn sie einige falsche 
Glaubensüberzeugungen haben, ist es das, was sie aus den Koranversen und Ha-
dithen verstehen. Auch wenn sie vielleicht Irrgänger sind, so gehören diese auch 
zur Umma, wie in Hadithen kundgetan wurde. Sie sind auch Muslime und gehören 
zur ,Ahl al-qibla‘. Müssen wir denn die Muslime nicht lieben und die Wahhabiten 
als unsere Brüder betrachten?“ So zu denken ist gewiss korrekt, doch die Irrgänger 
zu lieben geschieht dadurch, ihnen aufrichtigen/guten Rat zu geben. Wer die 
vierzig Bücher, die wir oben erwähnten, einsichtig liest und ihren Inhalt versteht, 
wird keine Bedenken und Zweifel an unseren Worten haben. Einer der großen 
Gelehrten Indiens, Ahmad Ridā Khān Barilawī, schreibt beispielsweise in seinem 
Fatāwā al-haramayn: „In einem Hadith, den Tabarānī und andere überliefern, 
heißt es: ,Wer dem Irrgänger Respekt erweist, hilft bei der Vernichtung der Re-
ligion.‘ “ Unsere Religion verpflichtet uns, die Irrgänger nicht zu lieben und sie 
herabzusetzen. Ihnen Respekt zu erweisen, ist harām. Die Gelehrten des Islams 
haben in ihren Büchern, wie z. B. im Scharh al-maqāsid, gesagt: „Es ist zwingend 
erforderlich, die Irrgänger nicht zu lieben, sie herabzusetzen und abzulehnen.“ 
Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī schreibt im 110. Brief aus dem zweiten Band seines 
Maktūbāt-i Maʿsūmiyya: „Pflege nicht die Gesellschaft von Irrgängern! Hüte 
dich vor den unachtsamen Religionsgelehrten, dem kriecherischen Hāfiz und 
den unwissenden Schaykhs in den Ordenshäusern! Nähere dich nicht jenen Pseu-
dogelehrten, die in der Ausübung der Religion nachlässig sind [so beispielsweise 
nicht dem Glauben der Ahlus-Sunna folgen, ihre Frauen und Töchter unver-
schleiert herumlaufen lassen, Musik hören und Alkohol trinken, keiner Rechts-
schule angehören und irregegangen sind]! Höre ihre Worte nicht an! Halte dich 
gar von ihren Städten fern, damit sich dein Herz nach einiger Zeit ihnen nicht 
zuneigt! Ihnen darf nicht gefolgt werden. Sie sind keine Religionsgelehrten, 
sondern Glaubensräuber. Sie sind Fallen des Satans. Man darf sich von ihren 
verzierten und rührenden Worten nicht täuschen lassen und muss vor ihnen wie 
vor einem Löwen fliehen.“ Wenn die üblen Neuerungen sich verbreiten und ihr 
Schaden zunimmt, wird es fard, diese abzulehnen und deren Übel den Muslimen 
kundzutun. Es gibt gar einen Konsens darüber, dass dies zu den wichtigen Geboten 
gehört. Die rechtschaffenen Altvorderen (Salaf) und deren Nachfolger (Khalaf) 
pflegten alle dies zu tun. Wer diese Fard unterlässt, verlässt den Konsens. In 
einem Hadith heißt es: „Wenn die Fitna und Bidʿa sich verbreiten und meine 
Gefährten schlechtgeredet werden, sollen die Muslime, welche die Wahrheit 
kennen, ihr Wissen den Muslime mitteilen! Möge der Fluch Allahs, des Erhabenen, 
der Engel und aller Menschen auf jenen lasten, die, obwohl sie den rechten Weg 
kennen, ihn den Muslimen nicht kundtun! Allah, der Erhabene, nimmt die Fard-
Handlungen und Nāfila-Gottesdienste einer solchen Person nicht an.“ Dieser 
Hadith steht am Anfang des Buches as-Sawāʿiq al-muhriqa geschrieben und es 
heißt dort, dass er im Buch al-Dschāmiʿ von Khatīb al-Baghdādī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, aufgezeichnet ist. [Mit „Irrgänger“ bzw. „Neuerungsträger“ 
(Sāhib al-bidʿa, Ahl al-bidʿa) sind Irregegangene gemeint, die sich darum bemühen, 
ihre Neuerungen (Bidʿa) zu verbreiten, also den Glauben und die Gottesdienste 
der Muslime zu entstellen. Bei denjenigen, die sich von diesen täuschen ließen 
und daher Neuerungen verrichten, ist es nicht erforderlich, sie nicht zu lieben, 
sondern man soll Mitleid mit ihnen zu haben und ihnen guten Rat zu geben. Die 
Muslime auf der Welt heute sind in drei Gruppen unterteilt. Die erste Gruppe 
sind die wahren Muslime, die dem Weg der edlen Gefährten folgen. Diese werden 

– 688 –



„Ahlus-Sunna“ (Anhänger der Sunna) bzw. „Sunniten“ und die „Firqa 
nādschiyya“ (errettete Gruppe), d. h. die vor der Hölle errettete Gruppe genannt. 
Die zweite Gruppe sind jene, die den edlen Gefährten feind sind. Diese werden 
„Schiiten“ bzw. „Firqa dālla“ (verirrte Gruppe) genannt. Die dritte Gruppe sind 
die Irrgänger, die den Sunniten und Schiiten feind sind. Sie werden „Wahhabiten“ 
oder „Nadschdis“ genannt, da sie zuallererst in der „Nadschd“ genannten Region 
Arabiens aufgetaucht sind. Sie werden auch die „Firqa malʿūna“ (verfluchte 
Gruppe) genannt, denn sie bezeichnen die Muslime als Ungläubige. Der Gesandte 
Allahs verfluchte diejenigen, die dies sagen. Es sind die Juden und die Briten, 
die die Muslime in diese drei Gruppen gespalten haben.] 

Die „al-Adilla asch-scharʿiyya“ genannten Rechtsquellen sind vier: Die erste 
ist der edle Koran. Die zweite sind die ehrwürdigen Hadithe. Eine jede dieser 
zwei Quellen ist entweder „definitiv“ (qatʿī) oder wahrscheinlich (zannī). Ibn 
Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen zu den Rebellen Folgendes: „Die ,Cha-
ridschiten‘ genannten Personen interpretieren die wahrscheinlichen, d. h. mehr-
deutigen Quellen [also Koranverse und Hadithe] falsch. D. h. sie geben den Ko-
ranversen, deren Bedeutung nicht offensichtlich ist, und den Mutawātir-Hadithen 
falsche Bedeutungen, die nicht offenkundig und bekannt sind. Derart waren jene, 
die sich von der Armee des ehrwürdigen Alī trennten und gegen ihn Krieg führten. 
Sie sagten: ,Allah allein ist der Richter! Indem der ehrwürdige Alī dem Urteil 
der zwei Schiedsrichter folgte [und somit das Kalifat dem ehrwürdigen Muʿāwiya 
übergab], beging er eine große Sünde. Wer eine große Sünde begeht, wird zu 
einem Ungläubigen.‘ Diese falsche Interpretation von ihnen verursachte, dass 
sie gegen ihn Krieg führten. Sie bezeichneten jene, die nicht wie sie selbst glaubten, 
als Ungläubige. Diese werden ,Charidschiten‘ („die außerhalb Befindlichen“) 
genannt. Die Anhänger des 1150/1737 in Nadschd in Erscheinung getretenen 
Muhammad ibn Abdulwahhāb behaupteten, nur sie allein seien Muslime. Alle 
anderen, die nicht ihren Glauben teilen, bezeichnen sie als Götzendiener. Es sei 
halāl, sie zu töten, ihre Güter zu beschlagnahmen und ihre Frauen als Beute zu 
nehmen. Diese werden ,Wahhabiten‘ und ,Nadschdis‘ genannt. 

[So wie es die Briten waren, die den Wahhabismus gestiftet und verbreitet 
haben, waren es erneut die Briten, die den Hedschas den Osmanen entrissen 
und den Staat Saudi-Arabien gründeten. Im al-Mundschid heißt es: ,Der britische 
Spion Lawrence half im Jahre 1914 dem Emir Faisal und brachte ihn dazu, sich 
vom Osmanischen Reich abzuspalten.‘] Die Rechtsgelehrten haben jene, die sich 
aufgrund einer falschen Interpretation zweifelhafter [also nicht klar verständlicher] 
Hinweise vom Glauben der Ahlus-Sunna trennen, nicht als Ungläubiger (Kāfir) 
bezeichnet, sondern als Rebell (Bāghī), Aufständischer (Āsī) oder Irrgänger 
(Ahl al-bidʿa). Wer jedoch an die Quellen nicht glaubt, die definitiv sind und nur 
eine einzige, klare Bedeutung haben, wird zu einem Kāfir. Nicht daran zu glauben, 
dass die Welt vergehen und die Toten wiederauferstehen werden, gehört hierzu. 
Wer behauptet, dass der ehrwürdige Alī ein Gott sei und dass sich der Engel 
Dschibrīl beim Überbringen der Offenbarung vertan hätte, wird ebenfalls zum 
Kāfir. Denn bei diesen Worten handelt es sich nicht um Bedeutungen, die durch 
falsche Interpretation von mehrdeutigen Quellen mittels Idschtihād verstanden 
werden. Wer die ehrwürdige Āʾischa der Unzucht bezichtigt und nicht daran 
glaubt, dass ihr Vater Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, ein Pro-
phetengefährte war, wird auch ein Kāfir. Beides wäre nämlich die Leugnung von 
Hinweisen, die im edlen Koran offenkundig erwähnt sind. Wenn jemand die ehr-
würdigen Abū Bakr und Umar beschimpft und nicht an ihr Kalifat glaubt, wird, 
falls dies aufgrund von Interpretation (Taʾwīl) geschieht, kein Kāfir. Wer definitive 
und offensichtliche Verbote wie z. B. das Angreifen der Besitztümer und Leben 

– 689 –



der Muslime durch Interpretation als halāl bezeichnet, wird zu einem Kāfir. 
[Derart sind die Wahhabiten.] Hätten sie dies gesagt, in dem sie einen Hinweis 
(Dalīl) aus dem Koran oder der Sunna interpretieren, dessen Bedeutung nicht 
offensichtlich ist, dann hätten sie ihrer Ansicht nach dem Islam gefolgt und wären 
keine Ungläubigen geworden.“ Die Übersetzung aus dem Buch von Ibn Ābidīn 
endet hier. 

Man sieht also, dass jene, die sich als Muslim bezeichnen und die gottesdienst-
lichen Handlungen verrichten, also „Ahl al-qibla“ sind, dann, wenn einer ihrer 
Glaubensaspekte, der nicht im Einklang mit der Ahlus-Sunna steht, eine Ver-
leugnung eines definitiven Hinweises ist, sei es aufgrund von Interpretation oder 
nicht, zum Kāfir werden. Solche Personen werden „Mulhid“ genannt. Wenn 
dieser Glaubensaspekt aber die Verleugnung der offenkundigen und bekannten 
Bedeutung unter mehreren Bedeutungen eines nicht offenkundigen, sondern 
zweifelhaften (mehrdeutigen) Hinweises ist, dies aber aufgrund des Interpretierens 
entstand, ist dies kein Kufr, sondern Bidʿa. Wenn jemand keine Ahnung vom 
Taʾwīl hat und dies das Resultat des Befolgens eines irregegangenen Gelehrten 
ist oder für weltliche Zwecke durch Befolgen der Triebseele geschieht, ist dies 
ebenso Kufr. 

Ignorante, ob Ahlus-Sunna oder Ahl al-Bidʿa, die ihre Religion für weltlichen 
Nutzen missbrauchen, d. h. Abstriche von ihrer Religion für die Erlangung von 
Weltlichem machen, nennt man „Pseudogelehrte“. Derjenige, der zwar an keine 
Religion glaubt, sich aber als Muslim ausgibt, um den Glauben der Muslime zu-
nichtezumachen, indem er diese täuscht, und um den Islam von innen heraus zu 
zerstören, und der die Belege falsch interpretiert, um die Sachen, die zum Kufr 
führen, rechtfertigen zu können, wird „Zindīq“ (Ketzer) und „Pseudowissen-
schaftler“ genannt. Die Irrgänger, die Mulhids und die unwissenden Befolger, 
die sich auf ihrem Weg befinden, werden „Madhhablose“ genannt. Die Madhhab-
losen sowie die Ketzer, die Glaubensdiebe sind, treten heutzutage als „Islamre-
former“ in Erscheinung. 

Wer behauptet, dass der Konsens (Idschmāʿ) keine Rechtsquelle sei, wird 
kein Kāfir, sondern ein Irrgänger. Derart sind die Charidschiten, die Schiiten 
und die Wahhabiten. Deren Aussagen, die dem Konsens widersprechen, führen 
nicht zum Kufr. Sie werden jedoch aufgrund ihrer anderen Glaubensüberzeu-
gungen, die Kufr beinhalten, zu Ungläubigen. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel über das 
Witr-Gebet: „Wer die Grundlage des Witr ablehnt, also verleugnet, dass es sich 
um eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) handelt, wird ein Kāfir. Leugnet er 
es, weil er den Hinweis falsch interpretiert oder Zweifel in Bezug auf den Hinweis 
hat, wird er kein Kāfir [sondern ein Irrgänger]. Dies gilt für alle Wādschib- und 
Sunna-Handlungen. Denn das Witr-Gebet ist eine gottesdienstliche Handlung, 
die in der Religion notwendigerweise gekannt wird, und dies ist durch Konsens 
gefestigt. An die gottesdienstlichen Handlungen, welche durch Konsens notwen-
digerweise bekannt sind, ohne Taʾwīl nicht zu glauben, ist gemäß den hanafītischen 
Gelehrten Kufr. „In der Religion notwendigerweise bekannt“ meint religiöses 
Wissen, von dem selbst die Unwissenden wissen, dass es zur Religion gehört, so 
z. B. daran zu glauben, dass das täglich fünfmalige Gebet eine Pflicht ist. Wer 
jedoch das religiöse Wissen, das nur die Gelehrten kennen, ablehnt, wird kein 
Kāfir, so beispielweise abzulehnen, dass die Großmutter ein Sechstel der Erbschaft 
bekommt.“ 

Ibn Malak schreibt in seinem Kommentar zum al-Manār: „Idschmāʿ bedeutet 
Vereinigung/Übereinkunft. Es meint die Übereinkunft der Mudschtahids in 

– 690 –



einem Jahrhundert in der Norm einer Angelegenheit. Bei dieser Angelegenheit 
kann es sich um eine Aussage oder Tat handeln. In Dingen, die den Idschtihād 
nicht erfordern, ist es erforderlich, dass sich alle Muslime in einem Jahrhundert 
darauf einigen. Einigen bedeutet, dass sie dasselbe sagen oder tun. Wenn ein 
Teil der Mudschtahids eines Jahrhunderts etwas sagt oder tut und die anderen 
schweigen und es nicht ablehnen, wenn sie dies hören, entsteht nach der 
hanafītischen Rechtsschule ebenfalls ein Konsens. In der schāfiʿītischen Rechts-
schule wird dies nicht Idschmāʿ genannt. Um in Angelegenheiten, die den 
Idschtihād erfordern, für den Konsens autorisiert zu sein, muss die Person ein 
Mudschtahid sein. Beim Konsens von Angelegenheiten, die keinen Idschtihād 
erfordern, so z. B. die Übermittlung des edlen Korans, der Anzahl der Gebets-
einheiten, der Menge der Zakāt, das Borgen von Brot und der Besuch des Hamam, 
muss man kein Mudschtahid sein. In Dingen wie diesen ist auch der Konsens 
von Nicht-Mudschtahids anerkannt. Sie dürfen jedoch keine Irrgänger und Sünder 
sein. [Daher können die verdorbenen Inhalte in den Büchern der Schiiten und 
Wahhabiten kein Idschmāʿ sein. Sie können keinen Beweis darstellen für Sachen, 
die halāl, harām und fard sind.] Es ist auch keine Bedingung, dass sie zu den 
Prophetengefährten oder der Familie des Propheten (Ahl al-bayt) gehören. Auch 
müssen sie nicht zur Bevölkerung Medinas gehören. Gemäß der Mehrheit der 
Gelehrten ist es erlaubt, dass die späteren Gelehrten einen Konsens bilden in 
Bezug auf eine Angelegenheit, worüber sich die Altvorderen uneinig waren. 
Wenn ein einziger Mudschtahid widerspricht, entsteht kein Idschmāʿ. Bei einem 
Hadith, der durch einen Khabar wāhid überliefert ist, und bei einer Norm, die 
durch den Qiyās eines Mudschtahid abgeleitet worden ist, kann ein Idschmāʿ ge-
bildet werden. In Bezug auf Normen, die aus Koranversen und Maschhūr-Hadithen 
klar hervorgehen, gibt es keinen Idschmāʿ. Diese sind nämlich selbst Quellen. 
Die Konsense der Altvorderen (Salaf), also der edlen Gefährten, möge Allah 
mit ihnen allen zufrieden sein, die zu uns durch den Konsens eines jeden Jahr-
hunderts gelangt sind, sind wie Mutawātir-Hadithe. D. h. diese Konsense der 
edlen Gefährten müssen gelernt und praktiziert werden. Dazu gehört, dass der 
edle Koran das Wort Allahs ist und das Gebet, das Fasten und die Zakāt fard 
sind. Die Konsense wiederum, die von einer einzigen rechtschaffenen Person 
übermittelt wurden, sind wie Hadithe, die in Form von Khabar wāhid überliefert 
wurden. Wādschib ist hierbei lediglich, nach ihnen zu handeln, nicht aber das 
Wissen darüber [und der Glaube daran]. Derart ist beispielsweise das Verrichten 
von vier Sunna-Einheiten vor dem Mittagsgebet. 

Es gibt Abstufungen im Idschmāʿ. Die Konsense der edlen Gefährten, möge 
Allah mit ihnen zufrieden sein, die offenkundig und mittels Konsens eines jeden 
Jahrhunderts überliefert wurden, sind so stark wie die Koranverse und die 
Mutawātir-Hadithe. Wer sie ablehnt, wird ein Kāfir. Auch ein Konsens, worüber 
einige der edlen Gefährten sich einig waren und andere schwiegen, ist zwar ein 
definitiver Beleg, doch derjenige, der ihn ablehnt, wird kein Kāfir. Die dritte 
Stufe des Konsenses ist der Konsens der Gelehrten späterer Jahrhunderte in 
Bezug auf eine Norm, über die sich die edlen Gefährten nicht uneinig waren. 
Diese sind wie Maschhūr-Berichte. Danach kommt der Konsens der Späteren in 
Bezug auf eine Norm, über die sich die edlen Gefährten uneinig waren. Dieser 
ist wie ein Hadith, der in Form eines Khabar wāhid überliefert wurde. Demgemäß 
zu handeln ist wādschib, doch der Glaube daran ist nicht wādschib. Wenn sich 
die Muslime eines Jahrhunderts uneinig sind in einer Angelegenheit, sind die 
Urteile der Späteren, die keinem der unterschiedlichen Standpunkte entsprechen, 
nichtig. Es ist ihnen nicht erlaubt, dass sie etwas anderes sagen als diese Aussa-
gen. 

– 691 –



,Qiyās‘ (Analogie) bedeutet, eine Angelegenheit mit einer anderen zu ver-
gleichen. In der Rechtswissenschaft (Fiqh) bedeutet es, die Norm in Bezug auf 
eine Angelegenheit, die aus den Quellentexten nicht explizit hervorgeht, aus der 
Norm einer anderen Angelegenheit, die dieser ähnelt, zu erkennen. Dass der 
Qiyās eine Rechtsquelle darstellt, wird sowohl rational als auch durch Überlie-
ferung gewusst. Der Koranvers ,O ihr Wissenden! Vollzieht den Iʿtibār!‘ bedeutet: 
,Vergleicht das, was ihr nicht wisst, mit dem, was ihr wisst!‘ ,Iʿtibār‘ bedeutet 
nämlich ,Vergleichen‘. Dass Muʿādh, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte, 
dass er den Idschtihād vollziehen werde, wenn er sich in den Jemen begibt, und 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, damit zufrieden war und Allah lobpreiste, 
zeigt uns, dass der Qiyās eine Rechtsquelle ist. Der Qiyās hat Bedingungen 
(Schart), Säulen (Rukn), eine normative Beurteilung (Hukm) und Hindernisse 
(Dafʿ). Der Mudschtahid muss diese beherrschen.“ Hier endet die Übersetzung 
aus dem Kommentar zum al-Manār. 

18 — FÜRSPRACHE UND HILFE FÜR DIE TOTEN 
Frage: In Vers 30 der Sure az-Zumar heißt es offenkundig, dass unser Prophet, 

Friede sei mit ihm, verstorben ist. Kann es dann richtig sein, durch den Grabbesuch 
von den Toten Fürsprache zu erbitten? Ist der Ruf „Fürsprache, o Gesandter 
Allahs!“ nicht die widerlichste Form des Götzenkultes, wenn wir doch im edlen 
Koran lesen: „Alle Fürsprachen sind mit Allahs Erlaubnis“, und: „Einzig, wem 
Er Erlaubnis gewährt hat, kann für ihn Fürsprache einlegen“, und: „Die Fürsprache 
der Fürsprechenden wird ihnen keinen Nutzen bringen“? 

Antwort: Die angeführten Koranverse zeigen nicht, dass es keine Fürsprache 
(Schafāʿa) gibt, sondern ganz im Gegenteil, dass es diese Fürsprache gibt. Wenn 
jemand, der Arabisch kann, anfängt aus dem edlen Koran Bedeutungen abzuleiten, 
kommt es zu solchen Missinterpretationen und derjenige kommt vom rechten 
Weg ab. Er begreift nicht, dass sein Glaube erschüttert wird und er vielleicht gar 
in den Kufr gleitet. Er denkt, er sei ein wahrhaftiger Muslim, und versucht, die 
wahrhaftigen Muslime zu diffamieren. Wenn allein durch das Beherrschen der 
arabischen Sprache die Bedeutung des edlen Korans verstanden werden könnte, 
so müssten die arabischen Christen in Beirut den edlen Koran besser verstehen 
als jeder andere. Dabei haben diese vom edlen Koran nichts verstanden und 
nicht einmal die Ehre des Glaubens erlangt. 

Um die Bedeutung des edlen Korans zu verstehen, muss man Wissenschaften 
wie Ilm al-lugha, Ilm matn al-lugha, Ilm al-badīʿ, Ilm al-bayān, Ilm al-maʿānī, 
Ilm al-balāgha, Ilm usūl at-tafsīr gut erlernen, sich in Hilfswissenschaften wie 
Sarf, Nahw und Mantiq vertiefen, die äußere, intendierte, implizite und explizite 
Bedeutung der Koranverse und die Zeit, den Grund und für wen jeder Koranvers 
offenbart wurde (die Offenbarungsanlässe) gut kennen und wissen, mit welchen 
Hadithen und auf welche Weise die Koranverse erläutert werden. Einzig ein 
solcher Islamgelehrter kann den edlen Koran auslegen, also aus dem göttlichen 
Wort (al-Kalām al-ilāhī) die göttliche Intention (al-Murād al-ilāhī) verstehen. 
Dass jene, die ein solches Wissen nicht besitzen, dennoch versuchen, aus dem 
edlen Koran Bedeutungen abzuleiten, gleicht einem Grundschüler, der versucht, 
für die Universität vorgesehene Bücher zu lesen und eigenständig chemische Ex-
perimente durchzuführen. Wir haben oft in Zeitungen gelesen, wie derartige 
Armselige durch misslungene Experimente ihr Leben verloren haben. Wer diese 
Wissenschaften nicht beherrscht, muss die vorhandenen und anerkannten Tafsire 
lesen und versuchen, die Bedeutungen, die fachkundige Menschen verstanden 
und niedergeschrieben haben, aus diesen Tafsiren zu verstehen. Doch auch, um 

– 692 –



Tafsirbücher lesen und verstehen zu können, muss man des Arabischen mächtig 
sein und die Hilfswissenschaften beherrschen. Leute wie wir, die keine Ahnung 
von diesen Wissenschaften haben, können auch aus Tafsirbüchern nichts verstehen. 
Vertrauend auf unser Abitur und unsere Universitätsabschlüsse uns in die Taf-
sirwissenschaft zu stürzen, in der wir unkundig sind, führt dazu, dass wir uns täu-
schen und zugrundegehen. Dies wäre eine ignorante und törichte Handlung wie, 
dass ein Akademiker, der nicht schwimmen kann, sich ins weite Meer stürzt. 

Die großen Tafsirgelehrten, die sich in den oben erwähnten Wissenschaften 
spezialisiert haben und seit Jahrhunderten angesehene Persönlichkeiten in der 
islamischen Welt sind, jene großen Gelehrten der islamischen Religion, die mit 
dem Hadith „Die Gelehrten sind die Erben der Propheten“ gelobt wurden, haben 
die Verse, die in der obigen Frage angeführt wurden, nicht so interpretiert, wie 
der Fragesteller sie versteht. Mit ihrem tiefen Wissen und scharfen Verständnis 
haben sie die richtigen Bedeutungen erkannt. Sie gaben bekannt, dass dies kei-
neswegs dem göttlichen Willen entspricht. 

Der ehrwürdige Qādī al-Baydāwī, die Krone der Tafsirgelehrten, der Meister 
der Experten dieser Wissenschaft, legt in seinem Tafsir, der weltweit Ruhm 
genießt und eine der Hauptsäulen der Religion darstellt, den erstgenannten Vers 
wie folgt aus: 

In den Versen 30 und 31 der Sure az-Zumar heißt sinngemäß: „Du wirst 
sterben und auch diese Ungläubigen werden sterben. Dann werdet ihr am Tage 
des Jüngsten Gerichts in der Gegenwart eures Herrn miteinander abrechnen. Es 
wird sich herausstellen, dass du im Recht bist und die Götzendiener im Unrecht 
und verdorben sind.“ Im Tafsīr-i Husaynī sowie im Tafsir Mawākib heißt es: 
„Die mekkanischen Ungläubigen sagten: ,Muhammad wird sterben und wir 
werden dann vor ihm gerettet sein.‘ Allah, der Erhabene, wiederum sagt: ,Ja, du 
wirst sterben, doch auch diese Götzendiener werden gewiss sterben. Dass jene, 
die gewiss sterben werden, den Tod eines anderen erwarten, ist eine offenkundige 
Torheit.‘ “ Dieser Koranvers wurde offenbart, um mitzuteilen, dass sich die Un-
gläubigen auf einem falschen Weg befinden. Ansonsten teilt dieser Vers keineswegs 
mit, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nach seinem Ableben nicht 
vernehme oder seelenlose Erde werde und dergleichen; damit hat dieser Vers 
rein gar nichts zu tun. Sterben bedeutet, das irdische Leben zu verlassen. Daraus 
kann nicht entnommen werden, dass es kein Leben im Grab gebe und die Seele 
sterbe. 

Was Vers 44 der Sure az-Zumar anbelangt, so wurde er wie folgt ausgelegt: 
„Die quraischitischen Ungläubigen behaupten, die Götzen würden für sie Für-
sprache einlegen. Sag ihnen, dass niemand Fürsprache einlegen kann ohne die 
Erlaubnis Allahs, des Erhabenen.“ Die Koranverse, die besagen, dass die Götzen 
und Statuen keine Fürsprache einlegen können, in Form von „Der Gesandte 
Allahs kann keine Fürsprache einlegen“ zu erläutern, ist aufs Äußerste falsch. 
Dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, wird die Erlaubnis erteilt, Fürsprache 
einzulegen. Er wird dann für die Gläubigen, die er will, Fürsprache einlegen. 
Die Auslegung der Āyat al-kursī in der Sure al-Baqara teilt mit, dass dem so ist. 

Die sinngemäße Bedeutung von Vers 48 der Sure al-Muddaththir wiederum 
lautet wie folgt: „Wenn jene, denen Erlaubnis zur Fürsprache gewährt wurde, 
Fürsprache für die Ungläubigen einlegen, wird ihre Fürsprache den Ungläubigen 
nichts nützen.“ Die Hadithe, die besagen, dass dies so ist, stehen im Tafsīr al-
Mazharī geschrieben. 

Wie wir sehen, besagen alle Koranverse, dass Erlaubnis gewährt wird, um 
Fürsprache einzulegen und den Gläubigen zu helfen, für die Ungläubigen jedoch 

– 693 –



keine Fürsprache eingelegt werden wird. Es gibt zahlreiche Hadithe, in denen es 
heißt, dass der Gesandte Allahs für die Gläubigen Fürsprache einlegen wird: 

In einem von Khatīb al-Baghdādī überlieferten Hadith heißt es: „Ich werde 
für jene aus meiner Umma Fürsprache einlegen, die meine Familie (Ahl al-bayt) 
lieben.“ Lieben geschieht nicht nur mit Worten! 

Imām Ahmad, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert in seinem al-
Musnad folgenden Hadith: „Ich werde für jene aus meiner Umma Fürsprache 
einlegen, die große Sünden begehen.“  

In einem Hadith, der im al-Musnad von Daylamī, möge Allah sich seiner er-
barmen, überliefert wird, heißt es: „Ich kann Fürsprache einlegen für alle außer 
jene, die meine Gefährten verschmähen.“ 

In einem ebenfalls von Daylamī überlieferten Hadith heißt es: „Ich werde 
Fürsprache einlegen für jene aus meiner Umma, die ihrer Nafs Unrecht getan 
haben und sich von ihrer Nafs täuschen ließen.“ 

In einem Hadith, den Khatīb al-Baghdādī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
überliefert, heißt es: „Ich werde Fürsprache einlegen für jene aus meiner Umma, 
die viele Sünden haben.“ 

Ibn Abī Schayba überliefert den Hadith: „Am Tage der Auferstehung werde 
ich der Erste sein, der aus dem Grab wiederaufersteht, und ich werde der Erste 
sein, der Fürsprache einlegt.“ 

Imām Muslim, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert den Hadith: „Am 
Tage des Jüngsten Gerichts werde zuerst ich Fürsprache einlegen.“ 

Im Kommentar zum Schirʿat al-islām wird auf Seite 28 der folgende Hadith 
erwähnt: „Wer nicht an meine Fürsprache glaubt, dem wird sie nicht zuteil.“ 

Im achten der Vierzig Hadithe von Ahmad ibn Kamāl Efendi, möge Allah 
sich seiner erbarmen, heißt es: „Wer meine Sunna aus den Händen gleiten lässt, 
für den ist meine Fürsprache harām geworden.“ D. h.: „Wer sich vom Glauben, 
den er seit der Geburt besitzt, lossagt, wer kein Muslim ist, für den werde ich 
keine Fürsprache einlegen.“ 

Tabarānī, Ibn Adī, Dāraqutnī und Bayhaqī überliefern in ihren Büchern den 
Hadith: „Es ist für mich wādschib geworden, für denjenigen, der mein Grab be-
sucht, Fürsprache einzulegen.“ 

In einem Hadith, den Tabarānī, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert, 
heißt es: „Ich bin der Fürsprecher desjenigen, der mein Grab besucht.“ Diese 
zwei Hadithe zeigen auf, dass es erforderlich ist, das gesegnete Grab des Gesandten 
Allahs zu besuchen. 

Es gibt noch viele weitere Hadithe, die besagen, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, unterschiedliche Fürsprachen einlegen wird. Auf Seite 67 des 
Buches al-Milal wan-nihal heißt es: „Im al-Khulāsa steht, dass es nicht erlaubt 
ist, hinter jenen zu beten, welche nicht an die Fürsprache des Propheten, die 
Existenz der Schreibengel und die Schau Allahs im Paradies glauben.“ Daher 
soll hinter einem wahhabitischen Imam nicht gebetet werden. 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna teilen mit, dass am Tage des Jüngsten Gerichts 
jeder Prophet Fürsprache einlegen wird. Danach werden die Gelehrten, danach 
die Märtyrer, danach die Rechtschaffenen, danach die Koranbewahrer (Hāfiz), 
die den edlen Koran mit Tadschwīd und ohne Taghannī und für das Wohlgefallen 
Allahs lesen, anschließend die kleinen Kinder Fürsprache einlegen. Die Hadithe, 
die dies kundtun, stehen in der Kurzfassung des Tadhkirat al-Qurtubī und im 
Birgivī vasiyetnāmesi. Wenn das Totengebet der Kinder verrichtet wird, dann 

– 694 –



wird folgendes Bittgebet gesprochen: „O Herr! Mache dieses Kind zu einem Für-
sprecher!“ Dies steht in sämtlichen Fiqh-Büchern. 

Die Hadithe, die darüber berichten, dass am Tage des Jüngsten Gerichts die 
Guten für die Sünder Fürsprache einlegen werden, sind so zahlreich, dass man 
jemanden, der trotz dessen nicht daran glaubt, entweder für sehr unwissend oder 
für einen armseligen Menschen halten kann, der von Ketzern, die sich um die 
Vernichtung des Islams bemühen, in die Irre geführt wurde. Daher nehmen wir 
an, dass derjenige, der die obige Frage gestellt hat, nicht sagen wollte, dass er 
nicht an die Fürsprache glaubt, sondern er mit seiner Frage ausdrücken will, dass 
es nicht erlaubt sei, Gräber zu besuchen und von den Verstorbenen etwas zu er-
bitten. 

Heutzutage gibt es einige, die es als Schirk bezeichnen, die Gottesfreunde zu 
besuchen und vom Verstorbenen etwas zu erbitten. Sie bezeichnen jene, die 
einen Gottesfreund besuchen oder den Propheten um Fürsprache bitten, als 
Kāfir, also als Nichtmuslim. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna beweisen in ihren 
Kalām- und Fiqh-Büchern mit verschiedenen Belegen, dass der Tawassul mit 
den Verstorbenen erlaubt ist. Im ad-Durr al-mukhtār wird im Anschluss an das 
Kapitel über das Totengebet der folgende Hadith überliefert: „Ich hatte euch 
den Grabbesuch verboten. Doch von nun an besucht sie!“ In diesem Hadith wird 
der Besuch der Gräber befohlen. Ibn Ābidīn schreibt bei seiner Erläuterung 
dieser Stelle: „Der Tote erkennt jene, die ihn am Freitag und einen Tag vorher 
und einen Tag nachher besuchen. Muhammad Wāsiʿ teilt dies so mit und sagt, 
dass auch hieraus zu verstehen ist, dass der Freitag ein höherer Tag ist als die 
anderen Tage. Ibn Abī Schayba berichtet, dass der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, jedes Jahr die Märtyrer von Uhud besuchte und dabei zu ihnen ,as-
Salāmu alaykum‘ sagte. Es ist mandūb, das Grab zu besuchen, auch wenn man 
auf Abstand bleibt.“ Ibn Hadschar schreibt in seinen Fatwas: „Der Besuch der 
Gräber von Gottesfreunden sollte nicht unterlassen werden, auch wenn dort 
Dinge geschehen, die harām sind, wie beispielsweise, dass sich Frauen unter 
Männer mischen.“ Denn eine Person unterlässt eine gottesdienstliche Handlung 
nicht aufgrund der Sünde anderer. Aus demselben Grund wird auch das Tragen 
des Leichnams nicht unterlassen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte 
für den Besuch der Gräber seiner Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden 
sein, zum al-Baqīʿ zu gehen und dort im Stehen „as-Salāmu alaykum“ zu sagen. 
Am Fußende des Grabes zu stehen, ist gut. An der Kopfseite zu stehen, ist 
ebenfalls erlaubt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, rezitierte an der 
Kopfseite eines Grabes einen Teil der Sure al-Baqara und den Rest am Fußende. 
In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand, der einen Friedhof betritt, die Sure 
Yasīn liest, wird die Strafe der Toten an diesem Tag erleichtert. Er bekommt 
Lohn gemäß der Anzahl der Toten.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Wer 11 
Mal die Sure al-Ikhlās liest und den Lohn den Toten schickt, bekommt Lohn 
gemäß der Anzahl der Toten.“ 

Im Fiqh-Buch al-Hidāya heißt es: „Es ist erlaubt, dass jemand den Lohn all 
seiner gottesdienstlichen Handlungen wie das Gebet, das Fasten und die Sadaqa 
jemand anderem schenkt.“ Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über das 
Totengebet: [„Im Buch at-Tātārkhāniyya bei der Erläuterung der Zakāt heißt 
es: ,Es ist sehr gut, dass derjenige, der freiwillige Sadaqa gibt, dabei beabsichtigt, 
den Lohn allen Gläubigen zu widmen. Sein eigener Lohn wird dadurch nicht ge-
schmälert und alle Muslime bekommen dadurch Lohn. So ist es in der Glaubens-
richtung der Ahlus-Sunna.‘ Gemäß der hanafītischen und hanbalītischen Rechts-
schule kann auch der Lohn von gottesdienstlichen Handlungen, die ausschließlich 
mit dem Körper verrichtet werden, wie das Gebet und die Koranrezitation, auf 

– 695 –



diese Weise geschenkt werden. Die Muʿtazila sagten, dass nichts davon geschenkt 
werden könne. Die späteren schāfiʿītischen Gelehrten, möge Allah sich ihrer er-
barmen, erklärten, dass auch der edle Koran und das Gebet dem Toten zugute 
kommen. Denn auf den Ort, an dem der edle Koran rezitiert wird, kommen 
Barmherzigkeit und Segen herab. Es besteht große Hoffnung, dass das in dieser 
Zeit gesprochene Bittgebet akzeptiert wird. Der Lohn der Fard- und Nāfila-Got-
tesdienste kann den Toten und Lebenden gewidmet werden. So wie es gestattet 
ist, beim Verrichten der gottesdienstlichen Handlung die Absicht zu fassen, den 
Lohn jemand anderem zu schenken, so ist es auch gestattet, die gottesdienstliche 
Handlung zunächst für sich selbst zu verrichten und anschließend den Lohn 
jemand anderem zu widmen. Der Lohn erreicht jeden einzelnen derjenigen, 
denen er geschenkt wird, vollständig, ohne dass er aufgeteilt wird. Der Lohn jeg-
licher Art von gottesdienstlichen Handlungen kann auch der gesegneten Seele 
des Gesandten Allahs geschickt werden. Abdullāh ibn Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, pflegte für den Gesandten Allahs die Umra zu vollziehen. 
Dabei hatte der Gesandte Allahs dies nicht vermacht. Ibn as-Sarrādsch rezitierte 
für den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, mehr als 10.000 Mal den gesamten 
Koran. Er opferte für seine gesegnete Seele ein Opfertier. Es heißt, dass mit 
diesen Geschenken seine Stufe und Ehre steigen werden.“ 

Der ehrwürdige Abdulhaqq ad-Dahlawī schreibt in seinem persischen Buch 
Madāridsch an-nubuwwa im zweiten Band auf Seite 132: „In der Schlacht von 
Badr wurden von der über 900 Mann starken Armee der Ungläubigen 70 Personen 
getötet. 24 von ihnen wurden in einen Aasgraben geworfen. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, kam drei Tage später an diesen Graben. Er zählte den Namen 
einiger von ihnen auf und sagte: ,Habt ihr nun die Strafe bekommen, die euer 
Herr und Sein Gesandter euch kundgetan haben? Ich habe den Sieg erreicht, 
den mein Herr mir versprochen hat.‘ Als Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, dies hörte, fragte er: ,O Gesandter Allahs! Warum sprichst du zu leblosen 
Toten?‘ Der Prophet antwortete: ,Ihr hört meine Worte nicht besser als sie! Sie 
jedoch können nicht antworten.‘ Dieser Hadith wurde mit Übereinkunft der Ha-
dithgelehrten überliefert. Er zeigt uns, dass die Toten wie die Lebenden hören, 
aber nicht antworten können. In einem Hadith, der im Sahīh Muslim überliefert 
wird, heißt es: ,Wenn sich nach dem Begräbnis die Gemeinschaft auflöst, hört 
der Tote das Geräusch ihrer Schritte.‘ Beim Besuch des Friedhofs al-Baqīʿ pflegte 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, die dortigen Verstorbenen zu grüßen 
und zu ihnen zu sprechen. Spricht man denn zu jemandem, der weder hören noch 
verstehen kann? Das wäre gar unsinniges Gerede. 

Frage: Dass der Tote die Fußschritte hört, zeigt uns nur, dass er hört, bis er 
den befragenden Engeln antwortet. Kann man daraus ableiten, dass er immer 
vernehmen wird? 

Antwort: Im Hadith wird nicht gesagt, dass lediglich bis zur Befragung gehört 
werden wird. Damit er die Fragen hört und Antwort gibt, wird der Leichnam 
dann gesondert erweckt. 

Frage: Die Verstorbenen hören einzig die Worte des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm. Dies wiederum ist ein Wunder (Muʿdschiza). Wie kann es richtig 
sein zu sagen, er höre die Worte aller? 

Antwort: Um etwas, was im Hadith allgemein und offensichtlich formuliert 
ist, einzuschränken oder anders zu verstehen, muss man beweisen, dass es nicht 
so gemeint ist wie die offenkundige Bedeutung. Allah, der Erhabene, vermag 
den Verstorbenen ohne Ohren und Nerven auf eine uns unbekannte Weise hören 
zu lassen. 

– 696 –



Frage: In Vers 22 der Sure Fātir heißt es sinngemäß: ,Du vermagst nicht, die 
Toten, die in den Gräbern sind, hören zu lassen.‘ Wie kann im Angesicht dieses 
Koranverses jener Hadith richtig sein? In der Antwort auf den ehrwürdigen 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, wurde vielleicht ,besser verstehen‘ 
gesagt, sie könnte uns aber fälschlicherweise in der Form ‚besser hören‘ tradiert 
worden sein. Denn die Toten kennen die Angelegenheiten des Jenseits sicherlich 
besser als die Lebenden. 

Antwort: Kein Muslim kann annehmen, dass in einem Hadith, der von einer 
solch vertrauenswürdigen Persönlichkeit wie Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, überliefert wurde, ein Fehler vorhanden ist. In diesem Koranvers heißt es 
sinngemäß: ,Du selbst kannst die Toten nicht hören lassen. Es ist Allah, der Er-
habene, der sie deine Stimme vernehmen lässt.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, bemühte sich darum, dass die Ungläubigen von Mekka den Glauben 
annehmen. Es machte ihn traurig, dass sie den Glauben nicht annahmen. Dieser 
Vers wurde zu jener Zeit offenbart. Mit der Aussage ,Du kannst die Toten nicht 
hören lassen‘ ist gemeint: ,Du kannst die toten Herzen, also die Ungläubigen, 
nicht zum Glauben führen.‘ Die Körper der Ungläubigen werden mit dem Grab 
und ihre Herzen mit Toten gleichgesetzt. Die Hadithe und die Bücher der großen 
Islamgelehrten geben bekannt, dass die Toten hören und verstehen. Es wurde 
kein Bericht tradiert, der diesen Überlieferungen widerspricht.“ Lesen Sie auch 
im Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits den Abschnitt „Ratschlag an den 
Muslim“. 

Im 17. Vers der Sure al-Anfāl heißt es sinngemäß: „Was du auf die Ungläubigen 
geworfen hast, hast nicht du geworfen, sondern Allah, der Erhabene, hat gewor-
fen.“ Diesen Vers falsch verstehend zu behaupten, nicht der Mensch würde seine 
Handlungen ausüben, und zu denken, dass es nicht erlaubt sei, vom Menschen 
etwas zu erbitten, ist falsch. Wäre dem so, dann wäre es falsch und eine Sünde zu 
sagen: „Der Baum hat Früchte gegeben, das Essen hat mich gesättigt, die Medizin 
hat den Schmerz aufgehalten, der Stein hat das Glas zerbrochen“ und dergleichen. 
Dabei benutzen sie selbst auch diese Worte. Diese Aussagen bedeuten: „Diese 
Dinge waren Anlass und Mittel dafür, dass jene Sache geschah.“ Beispielsweise 
war der Stein Anlass und Mittel dafür, dass das Glas zerbrach. Einzig Allah, der 
Erhabene, ist derjenige, der alles hervorbringt und erschafft. Es gibt keinen 
anderen Schöpfer als Allah, den Erhabenen. Es ist Schirk zu sagen, der Mensch 
habe etwas erschaffen. Dies ist eine sehr abscheuliche Aussage. Doch Allah, der 
Erhabene, hat die Menschen und andere Geschöpfe zum Anlass und Mittel für 
die Erschaffung vieler Dinge gemacht. Derart ist Seine Gewohnheit, Sein Brauch. 

Diesen Vers legt Qādī al-Baydāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, wie folgt 
aus: „O Muhammad! Diese Handvoll Erde, die du auf die Ungläubigen geworfen 
hast, hast nicht du zu ihren Augen geführt. Allah, der Erhabene, war es, der sie 
zu ihren Augen führte. Den Wurfspeer, den du in der Schlacht von Uhud auf 
Ubayy ibn Khalaf geworfen hast, hast nicht du auf diesen Ungläubigen geworfen, 
sondern Allah, der Erhabene.“ In den Tafsirbüchern Husaynī und al-Mazharī 
heißt es: „Hinsichtlich des Erwerbens, Wollens und Mittelseins sagt man, dass 
der Mensch die Handlungen vollzogen hat. Hinsichtlich der Erschaffung jedoch 
sagt man, dass Allah sie getan hat. Allah, der Erhabene, sagt: ,Dāwud tötete 
Dschālūt‘, doch zu Muhammad, Friede sei mit ihm, sagt Er: ,Nicht du hast 
geworfen, sondern Ich.‘ Damit wies Er darauf hin, dass die Stufe Muhammads, 
Friede sei mit ihm, hoch ist.“ 

In Vers 78 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „O Mensch! Jede Wohltat, 
die zu dir kommt, erreicht dich als Gnade und Gabe Allahs, des Erhabenen. 
Jeder Kummer und jede Sorge wiederum erreicht dich als Gegenleistung für 

– 697 –



deine schlechten Taten. Allah, der Erhabene, ist es, der all dies erschafft und 
schickt.“ [Allah, der Erhabene, schickt Sorgen und Heimsuchungen nicht als 
Strafe für die Sünden, sondern als eine Güte, damit die Sünden vergeben werden. 
Siehe Kapitel 25 im zweiten Abschnitt dieses Buches.] Wie zu sehen ist, erschafft 
Allah, der Erhabene, viele Dinge mit Anlässen und Mitteln. Die Mittel zu 
ergreifen, sich an die Anlässe zu klammern, von den Mitteln zu erwarten und zu 
wollen, bedeutet, Allahs Brauch zu folgen und letztlich von Ihm zu erwarten und 
zu wollen. Den Propheten, Friede sei mit ihm, um Fürsprache zu bitten ist genauso, 
wie den Arzt um ein Medikament zu bitten oder von der Wolke Regen zu erwarten. 
Solche Mittel zu ergreifen bedeutet nicht, Allah, dem Erhabenen, Partner bei-
zugesellen, sondern Seinem Brauch zu folgen und Ihm zu gehorchen. Der sinn-
gemäße Koranvers „Wer Mir gehorchen will, soll Meinem Gesandten gehorchen!“ 
ist wohlbekannt. 

Die Muʿtazila lehnten die Fürsprache ab. Der Doppelvers „Die Guten werden 
Fürsprache einlegen für jene, die Sünden gleich Bergen haben“ in der Kasside 
al-Amālī bringt zum Ausdruck, dass es Fürsprache geben wird. Der Kommentar 
Nukhbat al-laʾālī zu dieser Kasside ist in Istanbul gedruckt worden. 

Ein bedingtes (an eine Bedingung geknüpftes) Gelübde für einen Gottesfreund 
abzulegen bedeutet, zuzugeben, dass die eigenen Sünden zahlreich sind und das 
eigene Bittgebet der Akzeptanz fern ist, und eine gesegnete Person zum Mittel 
machend Allah, den Erhabenen, anzuflehen. Sagt man beispielsweise: „Wenn 
mein Kranker wieder gesund wird oder diese und jene Aufgabe von mir erledigt 
ist, gelobe ich, für das Wohlgefallen Allahs dreimal die Sure Yasīn zu lesen oder 
ein Schaf zu opfern und den Lohn der ehrwürdigen Sayyidat Nafīsa zu widmen“, 
so wurde oft beobachtet, dass dieser Wunsch in Erfüllung ging. Hier wird für das 
Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, der edle Koran rezitiert bzw. ein Schaf ge-
opfert und der Lohn der ehrwürdigen Sayyidat Nafisa geschenkt, und mittels 
ihrer Fürsprache gewährt Allah, der Erhabene, dem Kranken Genesung und be-
seitigt die Sorgen und wendet Heimsuchungen ab. Es ist harām, das Schaf am 
Grab zu schlachten. Es darf an keinem Grab geschlachtet werden. Es darf nicht 
dem Schlachten der Götzendiener neben ihren Götzen ähneln. Gemäß dem 
Hadith, den Ibn Ābidīn im Abschnitt über das freiwillige Gebet als Gelübde er-
wähnt, bringt eine gottesdienstliche Handlung, die für die Erfüllung eines Wunsches 
gelobt wird, diesen Wunsch nicht zustande. Diese gottesdienstliche Handlung 
wird nicht für die Erfüllung dieses Wunsches verrichtet. Allah, der Erhabene, 
akzeptiert und gewährt aus Seiner Barmherzigkeit heraus diesen Wunsch aufgrund 
dieser gottesdienstlichen Handlung oder aufgrund der guten Tat, die man für 
einen Seiner geliebten Diener verrichtet hat. 

Im Scharh al-maqāsid heißt es: „Den antiken griechischen Philosophen zufolge 
war für die Erkenntnis einer Sache notwendig, dass ihre Erscheinung mit den 
Sinnesorganen wahrgenommen wird. Wenn demnach der Mensch stirbt und die 
Seele sich vom Körper trennt, funktionieren die Sinnesorgane nicht mehr, sie 
verrotten und verschwinden. Die Erkenntnis der Dinge wird somit unmöglich. 
Wenn die für das Auftreten einer Sache notwendige Bedingung nicht mehr vor-
handen ist, kann ihnen zufolge diese Sache auch nicht mehr auftreten. Wir ent-
gegnen ihnen, dass für die Erkenntnis der Dinge die Sinnesorgane nicht zwingend 
erforderlich sind. Die Erkenntnis der Dinge geschieht nämlich weder in den 
Sinnen noch in der Seele durch die Entstehung ihrer Formen und Erscheinungen. 
Darüber hinaus ist es eine unbegründete und sinnlose Behauptung zu sagen, dass 
die Erscheinung nicht direkt in der Seele entstehe, ohne in den Sinnesorganen 
zu entstehen. Nach dem islamischen Glauben entsteht in der Seele, nachdem sie 
sich vom Körper getrennt hat, ein neues Verständnis und die Fähigkeit, die Zu-

– 698 –



stände der Lebenden und insbesondere die Zustände derer, die sie zu Lebzeiten 
kannte, zu verstehen. Daher führt das Besuchen der Gräber der Gottesfreunde 
und Ersuchen der Hilfe von ihren Seelen dazu, Gutes zu erreichen und sich von 
Schwierigkeiten zu befreien.  

Nachdem sich die Seele vom Körper getrennt hat, hat sie weiterhin eine 
Bindung zum Körper und zu der Erde, in der der Körper liegt. Besucht jemand 
diese Erde und wendet sich der Seele dieses Gottesfreundes zu, treffen sich beide 
Seelen und ziehen Nutzen voneinander.“ 

Im at-Tafsīr al-kabīr heißt es: „Wenn sich die Seele des Menschen vom Körper 
trennt und von der Bindung zur Welt freikommt, geht sie in die Welt der Engel, 
in heilige Stufen. Sodann entstehen die Kräfte, die dieser Welt eigen sind, bei 
ihm. Sie vermögen viele Dinge zu tun. Der Mensch sieht seinen Lehrer im Traum 
und fragt und lernt von ihm etwas, wovon er keine Kenntnis hatte.“ Fakhruddīn 
ar-Rāzī schreibt im 18. Kapitel seines Buches al-Matālib al-āliyya: „Wenn jemand 
an das Grab eines Gottesfreundes geht, dessen Seele vollkommen, dessen Trieb-
seele geläutert und dessen Wirkung stark ist, und dort eine Weile verweilt und 
an den Gottesfreund denkt, der sich in diesem Grab befindet, geht seine Seele 
eine Bindung mit dieser Erde ein. Da die Seele des Verstorbenen ebenfalls an 
diese Erde gebunden ist, trifft sich die Seele des Besuchenden mit der Seele des 
verstorbenen Gottesfreundes. Diese zwei Seelen sind dann wie zwei gegenüber-
liegende Spiegel. Die Erkenntnisse und Vollkommenheiten in jedem von ihnen 
werden auf den anderen reflektiert. Beide ziehen sehr viel Nutzen davon.“ Der 
ehrwürdige Alāʾuddīn al-Attār, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Wer 
die Gräber der Gottesfreunde besucht, zieht im Maße seines Verständnisses von 
ihnen und seiner Gebundenheit Nutzen. Von ihren Gräbern wird viel Nutzen 
bezogen. Doch sich an ihre Seelen zu binden [d. h. die Rābita zu vollziehen] ist 
nützlicher. Denn hierbei gibt es keinen Unterschied zwischen weit und nah.“ 
Siehe auch Kapitel 60 im dritten Abschnitt. 

 
Nicht die Hände, der Kopf und auch nicht seine Füße, 
Der Mensch ist die Seele, nicht das Gesicht oder seine Süße, 
 
Der Körper ist Fleisch, Blut und Haut, ohne Seele ist er leer, 
Sie ist ein Geheimnis, ohne sie hat der Körper keinen Wert mehr, 
 
Es bedarf Menschen, wie das Wasser, kristallklar und rein, 
Die fern von Verboten leben, mit gutem Charakter obendrein, 
 
Der Mensch birgt ein Geheimnis, er besitzt Wissen und Weisheit, 
Man kann ihn nicht ergründen, einzigartig ist seine Kostbarkeit, 
 
Stetig arbeiten, über Monate und Jahre hinweg, ist seine Eigenschaft, 
Die Nahrung der Seele ist Wissen, nicht Brot oder Stoff, das er sich anschafft, 
 
Wer sich selbst kennt, seine Seele nährt, die Gebote Allahs ehrt, er wird ein Held, 
Der Held ist nicht der, der besoffen, dauernd Wein und Wodka in seiner Hand hält, 
 
Auch Tiere haben einen Körper, ihre Sinne sind sogar höher als bei jedem  

      Menschen, dies ist bekannt, 
Der Wolf sieht zwar besser, aber er sieht nur Gestalten und Formen, die Wahrheit 

      dahinter ist ihm unbekannt. 

– 699 –



19 — ZWEITER BAND, 60. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Taqī geschrieben. Er behandelt, dass man 

auf unnötige Dinge verzichten und sich mit den notwendigen beschäftigen soll. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinen 

auserwählten und geliebten Dienern sein! Das Lesen Eures wertvollen Briefes 
beehrte mich. Ihr habt Dokumente und Beweise dafür gesammelt und niederge-
schrieben, dass das Kalifat des ehrwürdigen Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, rechtmäßig war und er mit Konsens der besten Menschen 
der ersten Generation, die die beste aller Generationen ist, zum Kalifen gewählt 
wurde. Eure schriftlichen Ausführungen darüber, dass die Vorzüglichkeit der 
„al-Khulafā ar-rāschidūn“ genannten vier rechtgeleiteten Kalifen gemäß der 
Reihenfolge ihres Kalifats ist und dass wir uns nicht in die Unstimmigkeiten und 
kriegerischen Auseinandersetzungen unter den edlen Gefährten, die der rang-
höchste Mensch Muhammad, Friede sei mit ihm, ausgebildet hat, einmischen, 
sondern schweigen sollen, haben uns sehr erfreut. Hinsichtlich der Imāme (Kalifen) 
derart zu glauben, ist ausreichend. Auch die Gelehrten der Ahlus-Sunna wal-
Dschamāʿa teilen dieses Thema auf diese Weise mit. Möge Allah, der Erhabene, 
die Bemühungen dieser Gelehrten reichlich belohnen! 

Mein barmherziger Bruder! Das Wissen über die Imāma, also das Kalifat, 
gehört nicht zum notwendigen (darūrī) Wissen unserer Religion. D. h. es ist nicht 
Teil der „Usūl ad-dīn“, sondern der „Furūʿ ad-dīn“. Das notwendigerweise Er-
forderliche (Unerlässliche), also die „Darūriyyāt ad-dīn“, sind etwas anderes. 
Es handelt sich dabei um das Wissen über den Glauben (Iʿtiqād) und die Hand-
lungen (Amal). D. h. es ist notwendig, das Wissen, an das man glauben soll, und 
die Pflichten, die man erfüllen muss, vor allem anderen zu lernen. Der erste Teil 
dieses notwendigen Wissens wird „Ilm al-kalām“ (Glaubenslehre) genannt und 
der zweite Teil „Ilm al-fiqh“ (Rechtswissenschaft). Das notwendigerweise Er-
forderliche zu unterlassen und sich stattdessen mit dem Unnötigen/Überflüssigen 
(Fudūl) zu beschäftigen bedeutet, das wertvolle Leben mit unnützen Dingen zu 
verschwenden. In einem Hadith heißt es: „Das Zeichen dafür, dass Allah, der 
Erhabene, einen Seiner Diener nicht liebt, ist, dass dieser seine Zeit mit Unnützem 
(Mā-lā-yaʿnī) verschwendet.“ Wenn die Beschäftigung mit den Kalifen von den 
notwendigen Angelegenheiten und den Fundamenten der Religion wäre, dann 
hätte Allah, der Erhabene, im edlen Koran offen mitgeteilt, wer nach dem 
Ableben des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Kalif sein soll. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, wiederum hätte befohlen, dass eine bestimmte Person Kalif 
werden soll. Da im edlen Koran und den ehrwürdigen Hadithen dieser Angele-
genheit keine Wichtigkeit beigemessen wurde, wird ersichtlich, dass die Beschäf-
tigung mit den Kalifen nicht zu den Usūl ad-dīn, sondern zu den Furūʿ ad-dīn ge-
hört. Sollen sich doch diejenigen, die ihre Zeit mit Unnützem verschwenden, mit 
dem Überflüssigen beschäftigen. Das Wissen, das zu den Darūriyyāt ad-dīn 
gehört, ist so zahlreich, dass der Mensch eigentlich keine Zeit hat, sich mit den 
überflüssigen Themen zu beschäftigen. Zuallererst muss der Glaube korrigiert 
werden. Vom Wissen, das unser Prophet, Friede sei mit ihm, von Allah, dem Er-
habenen, überbracht hat, müssen wir das, was uns notwendigerweise und per 
Vielfachüberlieferung (Tawātur) tradiert wurde, lernen und daran glauben. So 
muss eine Person an den Haschr (die Versammlung am Abrechnungsort), den 
Naschr (die Aufteilung der Menschen in Paradies und Hölle infolge der Abrech-
nung), die ewigen Strafen und Belohnungen und daran, dass Wissen wie dieses 
wahr ist und kein Zweifel daran besteht, glauben. Wird an diese nicht geglaubt, 
kann es am Jüngsten Tag keine Erlösung geben. Nach der Korrektur des Glaubens 

– 700 –



muss das Fiqh-Wissen gelernt und umgesetzt werden. So gilt es, die Fard-, 
Wādschib- und sogar Sunna- und Mustahabb-Handlungen auszuführen, das, was 
halāl und harām ist, zu beachten und die Grenzen der islamischen Bestimmungen 
(al-Ahkām al-islāmiyya) nicht zu überschreiten. Einzig dadurch ist die Erlösung 
vor den jenseitigen Strafen möglich. Nachdem der Glaube und die Taten korrigiert 
sind, kommt der Tasawwuf-Weg an die Reihe. Sodann beginnt die Hoffnung 
darauf, die Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft zu erreichen. Neben diesen 
notwendigen religiösen Pflichten sind Fragen wie, wessen Recht das Kalifat war, 
unnütz und unnötig. Doch aufgrund dessen, dass verdorbene und irregeleitete 
Menschen diese Angelegenheiten falsch berichten, darin maßlos sind und die 
Gefährten des allerbesten Menschen, Friede sei mit ihm, zu beflecken versuchen, 
ist es notwendig geworden, dasjenige Wissen darzulegen, das ihre Argumente 
widerlegt. Denn zu verhindern, dass in dieser sicheren Religion Zwietracht und 
Verwirrung Einkehr findet, gehört zu den Darūriyyāt ad-dīn. Was-salām. 

20 — DRITTER BAND, 36. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhammad Nuʿmān, möge Allah sich seiner er-

barmen, gesandt. Er wurde verfasst, um die Zweifel derjenigen, die nicht an die 
Grabesstrafe glauben, beiseite zu räumen. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen aus-
erwählten und geliebten Dienern sein! Es ist zu sehen, dass viele Menschen die 
Bestrafung im Grab anzweifeln, ja sogar nicht daran glauben und meinen, so 
etwas könne nicht sein, obwohl dies in authentischen und bekannten Hadithen, 
ja gar in Versen des edlen Korans verkündet wird. Weil sie sehen, dass die Toten, 
die noch nicht begraben wurden, unbeweglich sind und so bleiben, wie sie hingelegt 
werden, bezweifeln sie die Grabesstrafe. Sie sagen: „Würde dem Leichnam 
wirklich Strafe zugefügt werden, würde er wirklich Schmerzen verspüren, so 
würde er genauso wie die Lebenden zappeln und sich bewegen.“ Als Antwort 
darauf sagen wir: Der Zustand der Verstorbenen, der „Leben im Grab (Qabr)“ 
bzw. „Leben in der Zwischenwelt (Ālam al-barzakh)“ genannt wird, gleicht nicht 
dem Leben der Lebenden im Diesseits. Für die Ordnung des Diesseits sind in 
diesem Leben die Sinne, der Wille und die Bewegung gegeben. Im Leben in der 
Zwischenwelt (im Grab) jedoch ist keine Bewegung notwendig. Es ist sogar so, 
dass es in der Zwischenwelt gar keine Bewegung geben darf. Es genügt, dass je-
mand lediglich mit seinen Sinnen vernimmt, um in diesem Leben die Schmerzen 
und Qualen zu spüren. Wie wir sehen, ist das Leben in der Zwischenwelt, also 
das Grabesleben, wie die Hälfte des irdischen Lebens. Die Bindung der Seele an 
den Körper ist im Grab halb so stark wie die Bindung im irdischen Leben. Daher 
nehmen die Toten, die noch nicht begraben wurden, die Strafe und die Schmerzen 
wahr, weil sie sich im Leben in der Zwischenwelt befinden, und sie bewegen sich 
nicht und zucken nicht. Hieraus versteht sich, dass der stets die Wahrheit Spre-
chende (al-Mukhbir as-sādiq), Friede sei mit ihm, die Wahrheit sprach. 

Folgendes soll auch erwähnt sein, um die Zweifel von Grund auf zu beseitigen: 
Die Stufe der Prophetentums ist jenseits des Verstandes und der Gedanken. Es 
gibt vieles, was der Verstand nicht erfassen und verstehen kann, das aber auf 
der Stufe der Prophetenschaft verstanden wird. Wäre es möglich, alles mit dem 
Verstand zu begreifen, wären die Propheten, Friede sei mit ihnen, nicht gesandt 
worden und die jenseitigen Strafen wären nicht durch die Entsendung der Pro-
pheten verkündet worden. In Vers 15 der Sure al-Isrā heißt es sinngemäß: „Wir 
strafen nicht, ehe Wir einen Propheten gesandt (und bekannt gemacht) haben.“ 
Der Verstand (Aql) kann vieles erfassen, aber nicht alles. Und sein Begreifen ist 

– 701 –



mangelhaft und nicht vollkommen. Vieles begreift er erst nach Verkündigung 
seitens der Propheten. Durch die Entsendung der Propheten wurde unterbunden, 
dass die Menschen Ausreden und Vorwände vorbringen. In Vers 165 der Sure 
an-Nisā heißt es sinngemäß: „Ich habe die Propheten gesandt, um frohe Botschaft 
zu geben und zu warnen. Hierdurch wurde verhindert, dass die Menschen Allah, 
dem Erhabenen, gegenüber Ausreden vorbringen können.“ Der Verstand irrt 
sich sogar in weltlichen Angelegenheiten des Öfteren. Es gibt niemanden, der 
dies nicht weiß. Das islamische Wissen mit einem solchen Verstand abwägen zu 
wollen, kann nicht richtig sein. Das islamische Wissen mit dem Verstand zu ana-
lysieren und darauf zu schauen, ob es mit dem Verstand übereinstimmt oder 
nicht, hieße auf die Unfehlbarkeit des Verstandes zu vertrauen und die Stufe 
des Prophetentums zu leugnen. Möge Allah, der Erhabene, uns alle davor be-
wahren, solche verdorbenen Taten zu begehen! Zuerst muss man an den Propheten 
glauben und bestätigen, dass er der Prophet Allahs ist. Auf diese Weise wird ak-
zeptiert, dass alles, was der Prophet verkündete, wahr ist, und es wird zuteil, von 
Zweifeln und Bedenken loszukommen. Das Fundament der Religion ist der 
Glaube an den Propheten, also dass der Verstand akzeptiert, dass der Prophet 
von Allah gesandt wurde und stets die Wahrheit spricht. Wenn der Verstand 
dieses grundlegende Wissen akzeptiert, hat er alles, was der Prophet verkündet 
hat, angenommen. Wenn ein Verstand nicht daran glaubt, dass der Prophet, 
Friede sei mit ihm, von Allah entsandt wurde und das mitteilt, was Allah verkündet 
hat, dann ist es äußerst schwierig, ihn eins nach dem anderen vom religiösen 
Wissen zu überzeugen. Der kürzeste Weg, damit der Verstand dem Propheten 
mit Leichtigkeit glaubt und im Herzen vollkommener Glaube entsteht, ist das 
Gedenken Allahs, des Erhabenen (Dhikr). In Vers 28 der Sure ar-Raʿd heißt es 
sinngemäß: „Wisset wohl, dass die Herzen im Gedenken Allahs, des Erhabenen, 
Ruhe (Itmiʾnān) finden!“ Das heißt, sie erreichen dadurch vollkommenen Glauben. 
Allein durch das Nachdenken und Abwägen mit dem Verstand diese hohe Stufe 
zu erreichen, ist schwierig, und zwar unglaublich schwierig: 

Doppelvers: 

Holzbeine hat, wer auf Verstand baut,  
wie stabil sind sie, wenn ein Sturm graut? 

Jemand, der nach langem Überlegen und darauffolgender Akzeptanz und Be-
stätigung, dass die Propheten von Allah gesandt wurden und immer die Wahrheit 
sprechen, auf seinem Weg schreitet und ihm in jeder Handlung folgt, hat folglich 
alles nachdenkend verrichtet und in allem dem Verstand Folge geleistet. Dass er 
jedem Wort des Propheten gehorcht bedeutet letztlich, dem Verstand zu gehor-
chen. Wenn der Verstand des Menschen begreift und akzeptiert, dass eine Sache 
existiert, begreift und akzeptiert er auch, dass diejenigen Teile, die aus dieser 
Sache hervorgehen und diese Sache hervorbringen, ebenfalls existieren. Es ist 
nicht erforderlich für ihn, die Existenz eines jeden dieser Teile einzeln analysierend 
und darüber nachdenkend zu begreifen. Weil er die Existenz jener Sache analysiert 
und akzeptiert hat, gilt, dass er auch all diese Teile analysiert und akzeptiert hat. 
Gelobt sei Allah, der Erhabene, der uns auf den rechten Weg führte! Hätte Er 
uns nicht den wahren Weg gewiesen, hätte keiner von uns ihn finden können. 
Alle Propheten, Friede sei mit ihnen, wurden von Allah geschickt. Wir glauben 
daran, dass sie alle zu jeder Zeit die Wahrheit gesprochen haben. Friede sei un-
sererseits mit jenen, die sich auf dem rechten Weg befinden. 

[Im Buch Glaube und Islam heißt es auf Seite 49: „Die genaue Anzahl der 
Propheten, Friede sei mit ihnen allen, ist nicht bekannt. Es gibt die berühmte 
Aussage, dass sie mehr als 124.000 an der Zahl sind. Von diesen sind 313 oder 

– 702 –



(nach einer anderen Überlieferung) 315 Gesandte. Sechs dieser Gesandten sind 
den anderen Gesandten überlegen. Diese werden „Ulul-Azm“ (die Entschlos-
senen) genannt. Diese Ulul-Azm-Propheten sind Ādam (Adam), Nūh (Noah), 
Ibrāhīm (Abraham), Mūsā (Moses), Īsā (Jesus) und Muhammad Mustafā, Friede 
sei mit ihnen allen. 

Unter den Propheten sind 33 berühmt. Diese sind: Ādam, Schīt (bzw. Schīth), 
Idrīs, Nūh, Hūd, Sālih, Ibrāhīm, Lūt, Ismāʿīl, Ishāq, Yaʿqūb, Yūsuf, Ayyūb, 
Schuʿayb, Mūsā, Hārūn, Khidr, Yūschaʿ ibn Nūn, Ilyās, Alyasaʿ, Dhul-Kifl, 
Schamʿūn, Ischmūʿīl, Yūnus ibn Matā, Dāwud, Sulaymān, Luqmān, Zakariyyā, 
Yahyā, Uzayr, Īsā ibn Maryam, Dhul-Qarnayn und Muhammad, Friede sei mit 
ihnen allen. 

Von diesen werden lediglich 28 im edlen Koran erwähnt. Schīt, Khidr, Yūschaʿ, 
Schamʿūn und Ischmūʿīl sind nicht namentlich im edlen Koran genannt. Hinsichtlich 
dieser erwähnten 28 Propheten gibt es Unstimmigkeit (unter den Gelehrten) da-
hingehend, ob Dhul-Qarnayn, Luqmān, Uzayr und Khidr Propheten sind oder 
nicht. Der zweite Name von Dhul-Kifl, Friede sei mit ihm, ist Harqil. Es gibt 
auch Gelehrte, die sagen, dass es sich hierbei um Ilyās oder Idrīs oder Zakariyyā 
handelt, Friede sei mit ihnen allen.“ Die Vermengung der in den Büchern des ir-
regegangenen Gelehrten Ahmad ibn Taymiyya vorfindlichen Irrlehren und der 
Lügen und Verleumdungen des britischen Spions Hempher wird „Wahhabismus“ 
genannt.] 

21 — FALSCHE RELIGIONEN 
Wir werden nun über die Verdorbenen unter den Offenbarungsreligionen be-

richten: 
1. SCHAMANISMUS: Yāfath (Jafet), der dritte Sohn des Propheten Nūh, 

Friede sei mit ihm, ließ sich mit Hunderten seiner Enkelkinder in der mittleren 
Region Asiens nieder. Dort vermehrten sie sich und breiteten sich in Ostasien 
und über die damals vorhandenen Landwege bis zu den ozeanischen Inseln aus. 
Etliche Jahre nach dem Tod von Yāfath begannen die Menschen maßlos zu 
werden und, indem sie die Religion und Ratschläge von Nūh, Friede sei mit ihm, 
sowie Yāfath vergaßen, wie Tiere zu leben. Sie beteten fortan Sterne, den Mond, 
die Sonne, Statuen und Dschinnen an. Sie teilten sich in unterschiedliche Wege 
auf. 

Einer dieser hervorgekommenen falschen Wege, die erfunden wurden, ist der 
Schamanismus. Es handelt sich dabei um eine seinerzeit in Ostasien von den Un-
gläubigen erfundene Religion und ist auch heute noch in Sibirien und auf den 
ozeanischen Inseln unter den wilden Menschen verbreitet. Diese beten einen 
Gott an, von dem sie annehmen, er befinde sich in der Sonne, sowie Dschinnen 
und Engel. Den Größten von ihnen nennen sie Schaytān. Ihre „Schamane“ ge-
nannten Priester tragen einen Pferdeschwanz. Sie tragen Trommeln um den Hals, 
um angeblich die Dschinnen zu vertreiben. Von Zeit zu Zeit schlagen sie diese 
Trommel. Magie, also Zauberei, wird von ihnen als Wundertat angesehen. Diese 
Religion entstand, wie auch der Brahmanismus und der Buddhismus, dadurch, 
dass die wahren Religionen der Propheten über die Jahrhunderte hinweg vonseiten 
der Unwissenden und Tyrannen verdorben, verändert und verfälscht wurden. 

2. BAHAISMUS: Die Bahai gehören zu jenen, die sich darum bemühen, den 
Islam zu vernichten. Der Anführer dieser Religionslosen ist Bahāʾullāh. Er war 
der Schüler und autorisierte Stellvertreter eines Persers namens al-Bāb Alī Mu-
hammad. Al-Bāb pflegte sich selbst einen Spiegel zu nennen und zu sagen, in 

– 703 –



diesem Spiegel sei Gott zu sehen. Als er starb, wurde Bahāʾullāh ihr Anführer 
und begann, seinen Unfug, den er „Bahaismus“ nannte, zu verbreiten. Vor seinem 
Tod setzte er seinen Sohn Abdulbahā Abbās an seine Stelle ein. Dieser nahm 
den Namen „Ghasniyyi aʿzam“ an. Abbās, der Europa und Amerika besuchte, 
sammelte mehr als 100.000 Bahai und starb im Jahre 1339/1921. Sein Nachfolger 
wurde sein Enkel Schawqi. Dieser verbreitete ebenfalls die Sekte der Bahai. 
Bahāʾullāh pflegte zu behaupten, ein Prophet und der große Erretter der Endzeit 
zu sein. Mit dieser Aussage drückte er sich selbst den ersten Stempel des Kufr 
auf. Er sagte, dass nach 2000 Jahren ein weiterer Prophet kommen würde. Gemäß 
diesen Ungläubigen, die nichts mit dem Islam zu tun haben, sei die Zahl 19 heilig. 
Ihr Fasten dauere 19 Tage an und ein jeder Bahai müsse alle 19 Tage 19 Bahai 
einladen. Ihr religionsloser Weg werde von 9 Personen geleitet, die in ihr „Uni-
versales Haus der Gerechtigkeit“ genanntes höchstes Gremium gewählt werden. 
Jeder Bahai müsse jährlich 1/5 seines Einkommens diesem Gremium geben. Es 
sei Pflicht, mit 11 Jahren zu heiraten. Ledig zu sein, sei verboten. Gemischte An-
dachtversammlungen mit freizügigen Frauen seien ein Gottesdienst und es bedürfe 
keines anderen Gottesdienstes. Jede Art von Unmoral zähle als Ehre. 

Die Bahai haben weltweit an 88 Orten Organisationen. Sie täuschen Christen, 
Juden, Feueranbeiter, Sikh, Zoroastrier und Buddhisten und locken sie an. Ihre 
gefürchtetsten, unerträglichsten und unerbittlichsten Feinde sind die Islamge-
lehrten. Es ist ihnen nicht gelungen, irgendeinen Muslim zu täuschen, der seine 
Religion kennt und versteht. Obwohl sie ihre Bücher und Propagandapublikationen 
in 48 Sprachen übersetzen, überall verbreiten und für diesen Zweck Millionen 
ausgeben, bleiben sie gegenüber dem Islam machtlos und schmelzen dahin. Dem-
gegenüber sind in Europa, Amerika, Afrika und Australien 77 Gemeinden offiziell 
registriert worden. Im russischen Turkistan gründeten sie 1902 und in Chicago 
1920 jeweils einen großen Tempel. Sie erkennen weder Rasse noch Nationalität 
an. Wie die Kommunisten streben sie danach, sich über die ganze Welt zu ver-
breiten und von einem einzigen „autorisierten Verkünder“ regiert zu werden. 
Sie denken nicht an die Interessen des Einzelnen. Sie unterstützen den Staats-
kapitalismus. 

Ihre Anbetungen, Organisationen und Pflichten stehen in ihrem Buch namens 
„Aqdas“ und ihren „Botschaften aus Akka“. Den Glauben an Allah und viele 
andere Informationen haben sie vom Islam übernommen. Es gibt auch vieles, 
was nicht dem Islam entspricht und erfunden ist. Ihre logischen und mehrheitlich 
sozialen Weltanschauungen werden als Religion und göttliche Offenbarung ge-
lehrt. 

Ihr Gebet sei es, in Richtung Haifa zu stehen und an Allah zu denken. Ihre 
Wallfahrt bestehe darin, das Haus des Bāb in Schiras oder das Haus des Bahāʾullāh 
in Bagdad zu besuchen. Verse zu rezitieren bedeute, mit dem Herzen an Allah 
zu denken. 

Die Religionsunkundigen heute auf der Welt und insbesondere in der Türkei 
nehmen jede Form an, um dem Islam zu schaden, und loben jedes Übel, das dem 
Islam widerspricht, mit verzierten Worten. Obwohl sie dem Bahaismus keinen 
Wert beimessen, schreiben sie, nur weil sie gegen den Islam sind, auch Bücher, 
welche diese Religionslosen preisen und in den Himmel loben, und verteilen sie. 

3. AHMADIYYA (QADIYANI): Diese Strömung wurde im Jahre 1298/1880 
von Mirzā Ghulām Ahmad al-Qādiyānī in Punjab (Indien) gegründet. Er selbst 
wurde 1835 geboren und starb 1908. Wie man sieht, begann er ein Jahr nach der 
Kolonisierung Indiens durch die Briten mit der Verbreitung seiner verdorbenen 
Ansichten. Um den Islam von innen heraus zu vernichten, wurde diese Bewegung 
seitens der Briten gegründet und gefördert und mithilfe der britischen Spione 

– 704 –



zügig verbreitet. Abdurraschīd Ibrāhīm Efendi[1] schreibt im zweiten Band seines 
1328/1910 in Istanbul auf Türkisch gedruckten Buches Ālem-i islām unter dem 
Kapitel „Die Islamfeindlichkeit der Briten“: „Die schnellstmögliche Abschaffung 
des islamischen Kalifats ist der erste Gedanke der Briten. Dass sie den Krimkrieg 
verursachten und dabei den Türken zur Seite standen, war eine List, um das 
Kalifat zu vernichten. Der Vertrag von Paris legt diese List offen. [Diese Feind-
schaft haben sie in den geheimen Sitzungen des Vertrags von Lausanne 1923 
offen kundgetan.] Die Unglücke, die den Türken zu allen Zeiten widerfahren 
sind, wurden immer von den Briten verursacht, egal unter welchem Vorwand sie 
verborgen werden. Das Fundament der britischen Politik ist die Ausrottung des 
Islams. Der Grund für diese Politik ist ihre Furcht vor dem Islam. Um die Muslime 
in die Irre zu führen, benutzen sie käufliche Charaktere und präsentieren diese 
dann als Islamgelehrte und Helden. Kurz gesagt: Die größten Feinde des Islams 
sind die Briten.“ Der amerikanische Jurist und Politiker William Jennings Bryan 
ist bekannt für seine Bücher und Konferenzen und seine Mitgliedschaft im US-
Repräsentantenhaus von 1891 bis 1895. Zwischen 1913 und 1915 war er US-Au-
ßenminister und starb im Jahre 1925. In seinem Buch British Rule in India 
berichtet er ausführlich über die Islamfeindlichkeit der Briten, ihre Gräueltaten 
und ihre Unterdrückungen. 

Nach dem Tod von Ghulām Ahmad al-Qādiyānī, der eine Marionette der 
Briten war, wurde sein Sohn Hakīm Nūruddīn zu seinem Nachfolger. Baschīruddīn 
Mahmūd, der im Jahre 1914 an seine Stelle trat, wurde 1307/1889 geboren und 
starb 1385/1965. Ahmad veröffentlichte 1323/1905 in Qadian (Indien) sein Buch 
namens al-Wasiyya und behauptet darin, er selbst sei der verheißene Messias 
[also Īsā, Friede sei mit ihm]. Sein Sohn Baschīr versetzte den Hauptsitz der Ah-
madiyya nach Rabwah und begann, die verdorbenen Glaubensüberzeugungen 
der Ahmadiyya-Sekte unter dem Namen Der wahre Islam zu verbreiten. Seine 
zwei großen Bücher, die er als angebliche Korankommentare herausgab, sind 
voll mit falschen Ansichten, die dem edlen Koran widersprechen. Er teilt mit, 
dass er wirtschaftliche Tatsachen erkannt und niedergeschrieben habe, die den 
Tafsirgelehrten seit 1300 Jahren nicht aufgefallen seien. Er sagt: „Ich kann mit 
Gewissheit behaupten, dass Allah ein solches Wissen ausschließlich Seinen Pro-
pheten und deren Kalifen beschert.“ Der Hadith „Wer den edlen Koran gemäß 
seiner eigenen Auffassung interpretiert, wird zu einem Kāfir“ zeigt eindeutig, 
dass diese Leute sich auf einem Irrweg außerhalb des Islams befinden. Auf Seite 
275 des wahhabitischen Buches Fath al-madschīd heißt es, aus dem Buch Kitāb 
al-idāʿa des Muhammad Siddīq Hasan Khān zitierend: „Einer der Daddschāle 
unserer Zeit ist der europäische Daddschāl (falsche Messias) und niederträchtige 
Ghulām Ahmad al-Qādiyānī. Möge Allah ihn noch abscheulicher machen und 
jeden sein Übel vernehmen lassen! Und möge Er jene, die auf seinen Weg des 
Unglaubens gezerrt wurden, ihm ähnlich werden lassen! Er hat nämlich eine 
große Fitna geweckt. Erst behauptete er, er sei der Mahdī. Dann sagte er, er sei 
ein Prophet. Er wurde zu einem Instrument der Politik der christlichen Staaten, 
um die Muslime zu spalten.“ Diese sagen, der wahre Islam sei einzig die Ahma-
diyya. Beide trennten sich vom rechten Weg der im Hadith gelobten ersten zwei 
Jahrhunderte und stürzen die Menschen ins Unheil des Kufr und der Irreleitung. 
Dieser Irrweg, der sich in Punjab und Bombay unter dem unwissenden Volk 
rapide verbreitete, fasst nun auch in Europa und Amerika Fuß. Obwohl sie sich 
als Muslime bezeichnen, trennten sie sich mit ihren falschen Glaubensinhalten 
und Zeremonien vom Islam. Auch wenn es viele Aspekte gibt, die zu ihrem Kufr 

[1] Abdurraschīd Efendi verstarb 1944 in Japan.

– 705 –



führen, sind die folgenden drei wichtig: 
1. Gemäß der Ahmadiyya (den Qadiyanis) hat man Īsā, Friede sei mit ihm, 

nicht kreuzigen wollen, sondern er starb einen natürlichen Tod und wurde be-
graben. Dann stieg er aus seinem Grab, reiste nach Kaschmir (Indien) und lehrte 
dort das Evangelium und verstarb erneut. 

2. Auch hinsichtlich des Erscheinens des Mahdī und des Aufrufs aller zur Re-
ligion trennen sie sich vom Islam. Sie sagen: „Die Seelen von Īsā und Muhammad, 
Friede sei mit beiden, werden in Menschengestalt erscheinen und dies ist Mirzā 
Ahmad. Es gibt keinen anderen Mahdī.“ 

3. Sie sagen: „Im Islam gibt es den Dschihad, aber nicht mit Kanone und 
Schwert, sondern nur mit gutem Rat und Rechtleitung (Einladung zum Islam). 
Blutvergießen und Verletzen gibt es nicht. Es gibt nur einen Kalten Krieg.“ 
Damit verändern sie die Bedeutungen des edlen Korans und lehnen die Verse 
über den Dschihad ab. Im Buch „Die neue Weltordnung des Islam“ des Baschī-
ruddīn, dem Sohn von Ghulām Ahmad, streut er nur Kufr um sich. Der indische 
Gelehrte Schaykh Muhammad Anwar Schāh Kaschmīrī schrieb zwecks Wider-
legung der Qadiyanis die Bücher Aqīdat al-islām fī hayāt Īsā alayhissalām, Ikfār 
al-mulhidīn und Khātam an-nabiyyīn. In den ersten Seiten dieser Bücher sind 
Empfehlungs- und Lobschreiben anderer Gelehrter angeführt. Unter ihnen be-
finden sich Sayyid Muhammad Yūsuf al-Banūrī, Lehrer an der Madrasa-i islāmiyya 
in Karachi, der Muhammad Anwar Schāhs Leben und Rechtschaffenheit aus-
führlich beschreibt. Dort sagt er auch, dass einer der profunden Gelehrten seines 
Jahrhunderts, der letzte Schaykhul-islām des Osmanischen Reiches, Mustafā 
Sabrī Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Mawqif al-aql wal-ilm 
wal-ālam auf Seite 327 des dritten Bandes schrieb, dass er Muhammad Anwar 
Schāh gesehen hat und von ihm fasziniert war. Muhammad Anwar Schāh, möge 
Allah sich seiner erbarmen, verstarb im Jahre 1352/1933. In diesen drei Büchern 
sagt er über Mirzā Ghulām Ahmad: 

„Er glaubt nicht daran, dass Īsā, Friede sei mit ihm, vom Himmel herabsteigen 
wird. Er behauptet: ,Īsā wurde gekreuzigt und getötet. Er ist nicht ohne Vater 
gewesen, sondern war der Sohn von Yūsuf an-Naddschār.‘ Wie die Juden spricht 
er sehr hässliche Verleumdungen über diesen hohen Propheten aus. Er gibt be-
kannt, dass er ein Prophet sei und eine neue Religion gebracht habe. Er sagt, 
dass mit der Aussage ,Īsā wird vom Himmel herabsteigen‘ seine Ankunft vor-
hergesagt worden sei. Er verändert die Quellentexte und lehnt das Wissen, an 
das notwendigerweise geglaubt werden muss, ab. Er glaubt nicht daran, dass Mu-
hammad, Friede sei mit ihm, der letzte der Propheten und allen anderen überlegen 
ist. Er sagt, er habe tausende Wunder und seine Wunder seien zahlreicher und 
höher als die Wunder aller Propheten. Er behauptet, viele Koranverse würden 
sein Kommen vorhersagen und er würde im Koran gepriesen werden.“ 

Ahmad al-Qādiyānī ist ein Tatar, ein Angehöriger der mongolischen Rasse. 
Er war ein Ketzer in der Gruppe der Ismāʿīliten. Er las viele Bücher und war ein 
erbitterter Feind der Ahlus-Sunna. Die Briten suchten nach einer Marionette, 
die ihre Pläne zur Vernichtung des Islams von innen heraus in die Tat umsetzt. 
Sie wählten ihn und kauften ihn gegen viel Geld. Erst wurde er als Bahai prä-
sentiert. Er sagte, er sei ein Mudschaddid. Dann sagte er, er sei Mahdī, danach, 
er sei Īsā Masīh, über den berichtet wurde, dass er vom Himmel herabsteigen 
wird. Schließlich verkündete er, dass er ein Prophet sei und eine neue Religion 
gebracht habe. Seine Moschee in Qadian sei die al-Aqsā-Moschee und diese 
Stadt sei Mekka. Die Stadt Lahore wiederum, in der er sich später niederließ, 
sei Medina. Er ließ einen Friedhof errichten und nannte ihn „Maqbarat al-dschan-
na“. Er sagte, dass jeder, der hier begraben würde, ins Paradies käme. Er nannte 

– 706 –



seine eigene Frauen „Ummahāt al-muʾminīn“ (die Mütter der Gläubigen). Seine 
getäuschten Anhänger nannte er seine Umma. Sein größtes Wunder sei die Pro-
phezeiung über die Heirat von „Muhammadī Baygum“. Sie werde im Himmel 
geschlossen und sei ihm als Offenbarung kundgetan worden. Er verkündete seine 
Religion im Jahre 1305/1888. Er starb 1326/1908 und ging in die Hölle ein. Er 
bezeichnete jene, die nicht an ihn glauben, als Ungläubige. 

In seinem Buch Haqīqat al-wahy schreibt er auf Seite 148: „Allah hat in dieser 
Umma einen größeren Messias als Īsā erschaffen. Wäre Īsā jetzt am Leben, 
könnte er nicht tun, was ich getan habe. Die Wunder, die sich bei mir ereignen, 
hätten sich bei ihm nicht ereignet.“ Auf Seite 107 sagt er, dass der im sinngemäßen 
Koranvers „So wie Ich Pharao einen Gesandten geschickt habe, habe Ich auch 
euch einen Gesandten geschickt“ genannte Prophet er selbst sei. Auf Seite 68 
schreibt er: „Allah sandte mich als Propheten und sagte, dass ich der verheißene 
Messias bin. Er bescherte mir 300.000 Wunder.“ Auf der Seite 56 des Buches 
Barāhīn-i ahmadiyya sagt er, dass seine Wunder mehr seien als die Wunder Mu-
hammads, Friede sei mit ihm. 

Darüber, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, der letzte Prophet ist, gibt es 
150 Hadithe. 30 hiervon stehen in den sechs kanonischen Hadithbüchern (al-
Kutub as-sitta). Dass Īsā, Friede sei mit ihm, vom Himmel herabsteigen wird, ist 
ebenfalls etwas, das notwendigerweise gewusst wird. Wer nicht daran glaubt, ist 
ein Kāfir. 

Es ist ein Buch in unsere Hände gelangt, das mit Dokumenten und Belegen 
beweist, dass die Bewegung der Qadiyanis (Ahmadiyya) von den Briten gegründet 
wurde, um den Islam von innen zu vernichten. Dieses arabische Buch mit dem 
Titel al-Mutanabbiʾ al-Qādiyānī wurde 1387/1967 in Multan (Pakistan) seitens 
der Organisation „Madschlis-i tahaffuz-i khatm-i nubuwwa“ gedruckt. Dieses 
Buch wurde gemeinsam mit dem Schreiben von Allāma Muhammad Yūsuf al-
Banūrī zu Beginn des Buches Ikfār al-mulhidīn und der Abhandlung Khawanat 
al-islām 1393/1973 in Istanbul per Offsetverfahren gedruckt. 

4. DIE MALĀMĪS UND DIE QALANDARĪS: Im 68. Brief des Makātīb-i 
scharīfa heißt es: „Die hohen Sūfīs (as-Sūfiyya al-aliyya) bildeten sich am Ende 
des zweiten Jahrhunderts nach der Hidschra.“ Im 79. Brief, am Anfang des 
Nafahāt al-uns und im ar-Riyād at-tasawwufiyya von Sayyid Abdulhakīm Efendi 
auf Seite 114 heißt es: 

Jene, die auf dem Tasawwuf-Weg das Ende erreichen, sind zweierlei: Einige 
werden, nachdem sie durch das Folgen der Spuren des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, die Vollkommenheit erreicht haben, auf die Stufe der Menschen zu-
rückgebracht, um die Menschen von der Gottvergessenheit (Ghafla) zu wecken. 

Die zweite Gruppe sind jene Gottesfreunde (Awliyā), die auf den Stufen, zu 
denen sie aufgestiegen sind, verbleiben und nicht die Aufgabe haben, die Menschen 
zu erziehen. Diese werden „Qutb al-madār“ genannt. 

Die Reisenden auf dem Tasawwuf-Weg sind ebenfalls zweierlei Art: Erstens 
diejenigen, die alles außer Allah, dem Erhabenen, vergessen und Ihn allein wün-
schen. Zweitens diejenigen, die das Jenseits, das Paradies wollen. Jene, die Allah, 
den Erhabenen, wollen und wünschen, sind ebenfalls zweierlei: Die einen läuterten 
ihre Triebseele und erreichten vom Ende einiges. 

Die anderen sind die „Malāmīs“. Diese bemühen sich darum, Wahrhaftigkeit 
und Aufrichtigkeit zu erlangen. Sie verbergen ihre gottesdienstlichen Handlungen 
und guten Taten und verrichten auch viele Sunna-Taten und freiwillige gottes-
dienstliche Handlungen. Davor, dass diese Gottesdienste gesehen werden könnten, 
fürchten sie sich. Auch wenn diese sehr wertvoll sind, gelingt es ihnen nicht, die 

– 707 –



Stufe des Tawhīd zu erreichen, da sie mit den Geschöpfen beschäftigt sind. Die 
Malāmīs sind mukhlis, die Sūfīs (Tasawwuf-Anhänger) hingegen sind mukhlas. 

Jene, die sich nach dem Jenseits sehnen, sind viererlei: Zāhids, Faqire, Khuddām 
und Ābids. 

Alle diese acht Klassen haben ihre Nachahmer. Ein jeder dieser Nachahmer 
ist entweder wahrhaftig oder ein Lügner. [Wir werden hier nur die zwei Arten 
der Nachahmer der Malāmīs nennen:] 

Die wahrhaftigen Nachahmer der Malāmīs messen dem Umstand, dass ihre 
gottesdienstlichen Handlungen gesehen werden, keine Bedeutung bei. Sie folgen 
den Bräuchen. Sie sprechen schöne Worte zu allen und versuchen mit einem Lä-
cheln die Herzen zu gewinnen. Sie verrichten keine freiwilligen Gottesdienste, 
achten aber auf die Pflichten. Sie sind der Welt nicht verfallen. Diese werden 
„Qalandarīs“ genannt. Da sie keine Zurschaustellung/Augendienerei (Riyā) be-
treiben, gleichen sie den Malāmīs. Abdullāh ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt in seinem 79. Brief: „Die Qalandarīs bemühen sich, ihr Inneres 
zu bereinigen, ihre Triebseele zu läutern. Sie verrichten nicht viele gottesdienstliche 
Handlungen. Die Sūfīs jedoch bemühen sich für beides. Sie sehen die Geschöpfe 
nicht und sind den Qalandarīs überlegen.“ Viele derer, die in unserer heutigen 
Zeit den Namen Qalandar tragen, halten sich nicht an diese genannten Aspekte. 
Es wäre angemessen, diese anstelle von „Qalandar“ als „Haschawī“ zu bezeichnen. 
[„Haschawī“ ist ein Name, der denjenigen Ungläubigen verliehen wird, die Allah, 
den Erhabenen, mit der Schöpfung vergleichen und ihn als Materie und Körper 
ansehen. Die meisten Angehörigen der „Muschabbiha“ und „Mudschassima“, 
die zu den 72 Bidʿa-Gruppen gehören, sind Haschawīs geworden.] 

Die falschen Nachahmer der Malāmīs sind ein Teil der Ketzer, die jede Art 
von Sünde begehen und behaupten, dass ihre Herzen rein seien und sie jede Tat 
nur um Allahs willen verrichten. Sie sagen: „Wir begehen Sünden, um von der 
Zurschaustellung und Prahlerei loszukommen und aufrichtige Diener Allahs zu 
werden. Allah, der Erhabene, bedarf der gottesdienstlichen Handlungen nicht 
und die Sünden der Diener schaden Ihm nicht. Die eigentliche Sünde besteht 
darin, die Geschöpfe zu kränken und zu verletzen. Gottesdienst wiederum meint 
Güte und Gnade den Menschen gegenüber.“ Diese Leute sind religionslose 
Ketzer. Die Malāmīs haben heutzutage einen Schaykh. Sie behaupten, dass das 
Herz desjenigen, der ein paar Minuten in dessen Gegenwart sitzt, Allahs gedenke. 
Er werde mit dem Wein, der mit ganzem Herzen getrunken werde, umgehend 
berauscht. Indem er sich der göttlichen Harmonie widmet, werde er ein wahrer 
Mensch. Er verspüre die Existenz Allahs, der näher ist als die Schlagader, und 
würde mit Ihm gemeinsam leben. Er kenne keine höhere Wirkungskraft und Au-
torität außer seiner Essenz. Es dürfe nur an das geglaubt werden, was er in sich 
selbst sieht und hört; an andere Dinge dürfe nicht geglaubt werden. Es gäbe 
keine andere Existenz als seine Essenz und seine Einzigartigkeit. Diese Worte 
sind eine Ablehnung Allahs, des Erhabenen, und folglich Unglaube und Ketze-
rei. 

5. DRUSEN: Die Durūz, also die Drusen, werden fälschlicherweise Dürzü 
genannt. Ibn Ābidīn schreibt im dritten Band im Kapitel über die Abtrünnigen: 

„Die Drusen tragen den Titel Muslim. Es gibt unter ihnen auch welche, die 
das Gebet verrichten, doch ihr Glaube ist verdorben. Sie glauben an die Seelen-
wanderung (Reinkarnation). Sie bezeichnen den Konsum von Wein und anderer 
alkoholischer Getränke sowie Unzucht als halāl. Sie sagen, die göttlichen Eigen-
schaften, die Göttlichkeit (Ulūhiyya) würde von Mensch zu Mensch übergehen. 
Sie glauben nicht an die Wiederauferstehung nach dem Tod und auch nicht an 

– 708 –



das Pflichtsein des Gebets, des Fastens und der Pilgerfahrt. Sie sagen, dass ihr 
Sinn darin bestehe, die Lebensweisen in dieser Welt zu korrigieren. Sie sprechen 
Widerwärtiges über unseren Propheten, Friede sei mit ihm. Der Mufti von Da-
maskus, Allāma Abdurrahmān, schreibt in seinem al-Fatāwā al-imādiyya, dass 
diese wie die Mulhids, so die Ismāʿīliten, glauben. Die Gelehrten der vier Rechts-
schulen sagten, dass es nicht gestattet ist, von ihnen die Schutzsteuer einnehmend 
ihnen zu erlauben, dass sie in islamischen Ländern leben. Ihr Töchter zu heiraten 
oder das von ihnen Geschlachtete zu verzehren, ist nicht gestattet. Im al-Fatāwā 
al-khayriyya wird dies ausführlich erklärt. Diese werden Zindīq, Mulhid und 
Munāfiq genannt. Da ihr Glaube verdorben ist, gelten sie durch das Aussprechen 
des Glaubensbekenntnisses nicht als Muslim. Solange sie sich von den Glaubens-
überzeugen, die dem Islam widersprechen, nicht abwenden, können sie keine 
Muslime sein. Diese sind schädlicher als die Ungläubigen, ob Schriftbesitzer oder 
nicht.“ Hier endet das Zitat von Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen. 
Diese „Mulhids“ sagen, dass Allah in der Gestalt von Alī und seiner Kinder er-
schienen sei. Sie glauben den widerwärtigen, erfundenen Worten von Ibn an-
Nusayr, der behauptete, einer der Gefolgsleute des elften Imāms, Hasan ibn Alī 
al-Askarī, zu sein. Dass jene Anhänger, die in Syrien leben, sich selbst als „Alawī“ 
bezeichnen, steht im al-Mundschid. Solche Alawīten gibt es in der Türkei nicht. 

Die Fatimidenherrscher in Ägypten trennten sich von der Ahlus-Sunna und 
schlugen Irrwege ein. Unter ihnen war Hākim bi-amrillāh ganz aus dem Islam 
ausgetreten. Ein Konvertit namens Dirār hat Hākim getäuscht und war bestrebt, 
den Islam zu vernichten. Einer der Schüler Dirārs, Hamza ibn Ahmad, erfand 
falsche Glaubensinhalte und führte Hākim und die Drusen in Ägypten auf diesen 
Irrweg. Die Drusen, die diese Irrlehren annahmen, übertrugen diese auf die Syrer 
und Libanesen. Sie behaupten, sie würden Salmān al-Fārisī, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, sehr lieben. Sie halten ihren Glauben geheim und sind grobe, 
sture, plünderische und unbarmherzige Menschen. Sie folgten Yavuz Sultan 
Selim, möge Allah sich seiner erbarmen. Auch wenn sie sich zur Zeit von Sultan 
Murad III. aufgelehnt haben, züchtigte der bosnische Damad Ibrahim Pascha 
diese. Sie kämpften ab und an auch gegen die Christen in Syrien. Die Drusen 
kamen aus Arabien in den Irak. Als die Iraner dem Reich der Lachmiden im 
Irak ein Ende setzten, wanderten die Drusen mit den Lachmiden gemeinsam 
nach Ägypten, Damaskus und Aleppo aus. Bei der Eroberung von Damaskus 
halfen sie der muslimischen Armee. Zur Zeit der Fatimiden wichen sie vom Weg 
ab. 

6. ISMĀʿĪLIYYA: Im Buch al-Milal wan-nihal heißt es: „Jene, die die edlen 
Gefährten verschmähen, haben sich in 20 Gruppen gespalten. Eine unter ihnen 
sind die Ismāʿīliten. Sie haben sieben verschiedene Namen. Ihr erster Name 
lautet ,Bātiniyya‘, denn sie glauben nicht an die offenkundigen Bedeutungen 
des edlen Korans, sondern interpretieren ihn nach ihrer eigenen Auffassung. 
Sie sagen, der Koran habe äußere (zāhir) und innere (bātin) Bedeutungen und 
nur die innere, essentielle Bedeutung sei notwendig. Nicht die Schale der Wal-
nuss sei von Nutzen, sondern ihr Inneres, ihre Essenz. 

Dabei werden den Worten im edlen Koran und den Hadithen ihre offen-
kundigen Bedeutungen verliehen. Wird ein anderer Vers klarer verstanden 
(als der Vers, dem man vorher begegnet ist), dann kann dem ersten Vers eine 
andere Bedeutung gegeben werden, sodass er mit dem anderen Vers überein-
stimmt. Ohne eine solche Notwendigkeit die offensichtliche Bedeutung beiseite 
zu lassen und eine andere Bedeutung zu geben, ist Kufr und Ilhād. Denn auf 
diese Weise würde es den Islam verändern und verderben. 

Ihr zweiter Name ist ,Qarāmita‘, denn der Begründer dieser Gruppe ist 

– 709 –



eine Person namens Hamdān Qarmat. Hamdān ist ein Dorf in der Stadt Wāsit 
in Basra. 

Ihr dritter Name lautet ,Hurumiyya‘, da sie vieles, was harām ist, als halāl 
sehen. Der vierte Name lautet ,Sabʿiyya‘, denn sie sagen, es gäbe nur sieben Pro-
pheten, die eine Religion stifteten. Sechs davon seien Ādam, Nūh, Ibrāhīm, 
Mūsā, Īsā und Muhammad, Friede sei mit ihnen, und der Siebte werde Mahdī 
sein. Zwischen jeweils zwei von diesen Propheten, die sie „Nātiq“ nennen, seien 
sieben Imāme gekommen. Sie sagen, dass es in jedem Jahrhundert sieben Imāme 
gäbe. 

Ihr verbreitetster Name ist hingegen ,Ismāʿīliyya‘, denn sie sagen, dass nach 
dem Tod von Imām Dschaʿfar as-Sādiq, möge Allah sich seiner erbarmen, sein 
großer Sohn Ismāʿīl der Imām der Muslime geworden sei. Ihre Entstehung verlief 
wie folgt: 

Als die Feueranbeter Indiens sahen, wie sich der Islam mit rapider Geschwin-
digkeit auf drei Kontinenten verbreitete, sagten sie: ,Es ist unmöglich, die Muslime 
mit dem Schwert zu besiegen und ihre Ausbreitung zu verhindern. Es gibt keine 
andere Möglichkeit als diese von innen heraus zu vernichten. Lasst uns die Ju-
gendlichen und Unwissenden unter ihnen in die Irre führen, indem wir ihren 
Büchern eine Bedeutung geben, die mit unseren eigenen Überzeugungen über-
einstimmt.‘ Ihr Oberhaupt Hamdān Qarmat legte folgende Grundprinzipien fest: 

1. Mit jenen, die religiöses Wissen besitzen, wird nicht gesprochen. Dort, wo 
es Religionsgelehrte gibt, verbergen wir uns. 

2. Es wird je nach Wunsch und Neigung des Gegenübers gesprochen. Bei-
spielsweise werden in der Gegenwart eines Asketen die Asketen gelobt. Dem 
Sünder wird gesagt, dass die Sünden, denen er verfallen ist, nicht verboten sind. 
[In der Gegenwart von Sunniten wird die Ahlus-Sunna gelobt und gesagt, dass 
wir alle Brüder sind.] 

3. Es wird dafür gesorgt, dass bei den Muslimen hinsichtlich der Gebote und 
Verbote des Islams Zweifel und Verunsicherung entstehen. Beispielsweise werden 
Fragen gestellt wie: Warum muss eine entschuldigte Frau ihr Fasten nachholen, 
aber ihre Gebete nicht? Warum ist es nicht verpflichtend, nach dem Urinieren 
ebenfalls die Ganzkörperwaschung zu vollziehen, obwohl Urin schmutziger ist 
als Sperma? Warum bestehen die täglichen fünf Gebete aus zwei, drei oder vier 
Einheiten? Auf diese Weise werden sie verwirrt. 

4. Sie fordern das Versprechen ein, dass ihre Geheimnisse Fremden nicht 
verraten werden. Sie sagen, dass Allah im Koran das Einhalten der Versprechen 
befiehlt. 

5. Sie sagen, dass die religiösen und weltlichen Würdenträger sie achten und 
loben. 

6. Um die Menschen zu täuschen, müsse erst das verteidigt werden, woran 
jeder glaubt, sagen sie.  

7. Das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen sei nicht erforderlich. Es 
komme einzig auf die Reinheit des Herzens an, sagen sie. 

8. Den getäuschten Jugendlichen müsse der Glaube der Ahlus-Sunna schlecht-
geredet werden und die Ahlus-Sunna als rückständig dargestellt werden. Letztlich 
müssten sie daran gewöhnt werden, Harām zu begehen. Um dies zu erreichen, 
müssten den Koranversen und Hadithen falsche Bedeutungen gegeben werden. 
Man müsse sagen: ,Diese sind die inneren Bedeutungen. Nicht jeder Gelehrte 
kann sie verstehen.‘ 

– 710 –



Das Paradies beispielsweise sei die Befreiung von den gottesdienstlichen 
Handlungen und das Ausführen genussvoller Sachen. Hölle würde bedeuten, die 
Last der gottesdienstlichen Handlungen zu tragen und sich von den Verboten zu 
hüten. 

Zu Anfangszeiten übernahmen sie viele Kenntnisse von den antiken grie-
chischen Philosophen. Sie sagten beispielsweise: ,Der Schöpfer ist weder existent 
noch nichtexistent. Er ist weder allwissend noch unwissend, weder mächtig noch 
machtlos. Dasselbe gilt für alle Seine Eigenschaften. Denn wenn gesagt werden 
würde, dass es sie gäbe, dann würde Er mit den Geschöpfen verglichen werden. 
Wird gesagt, es gäbe sie nicht, würde die Nichtigkeit Ihm zugeschrieben werden. 
Der Erschaffer ist weder urewig (qadīm) noch zeitlich erschaffen (hādith).‘ 

Hasan ibn Muhammad Sabbāh, der ihr Anführer wurde, hielt die Jugendlichen 
davon ab, dass sie religiöses Wissen erwerben, und die Gelehrten davon, die frü-
heren Bücher zu lesen, damit der Weg, den sie eingeschlagen hatten, nicht als 
Irrweg bezeichnet wird. Er verbot es strikt, die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, aufzusuchen und die Bücher der Ahlus-Sunna zu 
lesen. Er sagte, die Vermehrung des äußeren Wissens würde das innere Wissen 
überdecken und auslöschen. Er verspottete den Islam und lehnte die Gebote 
und Verbote Allahs, des Erhabenen, ab. Sie schlugen den Weg ein, wie Tiere 
ohne Religion und Gesetze zu leben.“ 

Der Gründer des Sulaymāniyya-Zweigs der Ismāʿīliten, Sulaymān ibn Hasan, 
starb im Jahre 1005/1597. In seinem Buch an-Nukhab al-multaqita erläutert er 
lang und ausführlich die verborgene Philosophie dieser Gruppe. 

7. DIE JESIDEN: Wie im Buch at-Taʿrīfāt von Sayyid Scharīf al-Dschurdschānī 
in Kurzfassung und im al-Milal wan-nihal ausführlich geschrieben steht, sind die 
Charidschiten (Khawāridsch) in sieben Gruppen unterteilt. Bei der Gruppe der 
„Ibādiyya“ unter ihnen handelt es sich um jene Gruppe, die von Abdullāh ibn 
Ibād gegründet wurde. Dieser Mann trennte sich vom ehrwürdigen Alī, weil sich 
der ehrwürdige Alī mit dem ehrwürdigen Muʿāwiya auf das Schiedsgericht einigte. 
Er ging nach Tripolitanien und gründete dort die Gruppe der Ibādiyya. Daraufhin 
haben seine Leute sich im Jahre 153 gegen den Kalifen aufgelehnt und Tripolitanien 
eingenommen. Sie stempelten alle anderen Muslime als Ungläubige ab und 
sagten, dass es erlaubt sei, deren Besitztümer in Kriegszeiten zu entwenden. 
Jene, die große Sünden begehen, seien keine Gläubigen. Sie erachteten den ehr-
würdigen Alī und den Großteil der edlen Gefährten als Ungläubige. Eine Person 
namens Abdulʿazīz ibn Ibrāhīm, die 1129/1717 geboren wurde und 1222/1808 
starb, schrieb das Buch Kitāb an-nīl und war Grund dafür, dass die Ibaditen sich 
in Algerien verbreiteten. Sie messen dem Buch Qawāʿid al-islām des 749/1349 
verstorbenen Ismāʿīl Dschīlātī große Wichtigkeit bei. Das Buch wurde in Ägypten 
gedruckt. 

Die Ibaditen spalteten sich in vier Gruppen auf: Die Anhänger des Yazīd ibn 
Anīsa werden „Yazīden“ bzw. „Jesiden“ genannt. Sie sagen: „Ein persischer 
Prophet wird kommen, diesem wird ein Buch herabgesandt werden, das im 
Himmel geschrieben wurde, er wird die Religion des Propheten Muhammad, 
Friede sei mit ihm, verlassen und ein Sabäer werden, d. h. Sterne anbeten. Jeder, 
der eine Sünde begeht, gleich ob groß oder klein, wird ein Kāfir.“ 

Gemäß den Informationen des jesidischen Schaykhs al-Amāwī, der im März 
1966/1385 aus dem Irak nach Anatolien kam, war es ein Syrer namens Adī, der 
das Jesidentum verbreitete. Er floh vor den Repressalien seitens der Abbasiden 
und fand Zuflucht im Lalisch genannten Tal im Norden Iraks und gründete einen 
Weg namens „Adawiyya“. Dieser Glaube, der sich unter den Kurden und Arabern 

– 711 –



verbreitete, wurde Jesidentum genannt. Er starb 550/1154 im Alter von 80 Jahren. 
Seinen Platz nahm Adī II., der Sohn seines Bruders, ein und nach diesem dessen 
Sohn Schaykh Hasan. Zu seiner Zeit vermehrten sie sich und die Anzahl ihrer 
Anhänger erreichte um die 80.000. Der Glaube der Jesiden ist eine Mischung 
aus Islam und Christentum. Ihr wichtigstes Buch namens Kitāb al-dschalwa ist 
auf Arabisch und Kurdisch und wurde von Maximilian Bittner ins Deutsche über-
setzt und 1331/1913 gedruckt. Sie beten den Teufel an. Sie bezeichnen Iblīs als 
„Engel Pfau“ (Melek Taus). Sie töten jene, die den Teufel beschimpfen. Sie 
sagen, dass die Sorgen und Probleme von Iblīs erschaffen würden. Das, was sie 
von Muslimen und Christen hören, tischen sie als Jesidentum auf. Nichts vom 
Glauben und den gottesdienstlichen Handlungen der Muslime befindet sich bei 
ihnen. Die Verstorbenen, die auf dem Friedhof in Lalisch begraben sind, zu be-
suchen, nennen sie Pilgerfahrt. Dies tun sie im September. Jeden Tag, wenn die 
Sonne aufgeht, stellen sie sich ihr gegenüber auf. Am Morgen küssen sie die 
Erde, auf die das erste Licht fällt. Und wenn die Sonne untergeht, flehen sie sie 
an. Dies nennen sie dann rituelles Gebet und Gottesdienst. Im Januar fasten sie 
drei Tage. Diese verschiedenen Handlungen bezeichnen sie als Gebet, Fasten, 
Wallfahrt und Gottesdienst. Wer diese Worte hört, denkt, sie seien Muslime. Es 
ist eine große Sünde für die Jesiden, Lesen und Schreiben zu lernen. Daher sind 
sie sehr rückständig und unwissend. Sie haben kein Wissen über den Islam. Es 
gilt für sie auch als Sünde, den Bart zu rasieren. Als Erstes ging der Emir von 
Mossul, Imaduddin Zengi, gegen diese merkwürdige Religion vor, welche die 
Menschen im Diesseits und Jenseits in Schwierigkeiten bringt, und ließ seinen 
Kommandanten Badruddīn Luʾluʾ gegen Schaykh Hasan ziehen. Er vetrieb sie. 
Laut ihrem Oberhaupt Amāwī gibt es heute 10 Millionen Jesiden. Diese befinden 
sich im Irak, in Syrien, im Jemen, in Aserbaidschan, in der Türkei und in Indien. 
Da sie unwissend sind, fallen sie sehr schnell auf die Propaganda der Kommunisten 
rein. Amāwī gab bekannt, dass es in Russland 3 Millionen kommunistische Jesiden 
gibt und sich unter den 1200 Kommunisten, die seitens der irakischen Regierung 
von Abdussalām erhängt wurden, auch Jesiden befanden. Diese Gruppe hat 
nichts mit dem Umayyadenkalifen Yazīd zu tun. Ihr Oberhaupt Amāwī wurde 
1930 in Lalisch geboren. Er stieg zum General der irakischen Armee auf und 
kämpfte auf Seiten der irakischen Armee gegen die muslimischen Kurden des 
Irak. 

Der Autor des Bahdschat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Viele Menschen in Bagdad sehen, obwohl sie sich als Muslime bezeichnen, 
Sachen, die harām sind, als halāl an, beten die Sonne an und verehren den Teufel. 
Sie lehnen sich gegen die Ulul-Amr (Befehlshaber, Herrscher) auf und da, wo 
sie sind, setzen sie gemeinsam mit ihrem Oberhaupt die Bestimmungen des Kufr 
um. Der Ort, wo sie sich befinden, gilt als ,Dār al-harb‘. Wenn die muslimische 
Armee gegen sie Krieg führt, dann werden die Männer nicht getötet, sofern sie 
Muslime werden. Wenn ihre Frauen von der Abtrünnigkeit ablassen und Musli-
minnen werden, ist der Geschlechtsverkehr mit ihnen als Sklavinnen erlaubt.“ 

Dass die Jesiden Ungläubige sind, weil sie sagen, dass im Iran ein Prophet er-
scheinen werde, steht in den Büchern al-Barīqa und al-Hadīqa. 

8. DIE ASSYRER: Sie sprechen Assyrisch/Aramäisch und sind Überbleibsel 
der früheren Christen. Sie gehören zur katholischen Gruppe der Jakobiten. Sie 
hängen dem Glauben des Monophysitismus an und sagen, dass Jesus Gott sei. 
Ihre Religion wurde vom Patriarchen von Edessa (Şanlıurfa), Jakob Baradai, 
gegründet und vom Patriarchen Antiochiens, Michael der Syrer, verbreitet. 
Michael wurde 1126 n. Chr. geboren und starb im Jahre 594/1199. Jakob Baradai 
starb 578. Der Erste, der den monophysitischen Glauben hervorbrachte, war der 

– 712 –



Patriarch von Konstantinopel namens Utiha. Der Patriarch von Alexandrien, 
Dioskorus, folgte dieser Lehre. Im Jahre 451 n. Chr. wurden im Konzil von Chal-
cedon die Ideen des Dioskorus abgelehnt. Ein katholischer Priester names Maron 
wiederum, der im Jahre 405 starb, gründete die Gruppe der Maroniten. Im Qāmūs 
al-aʿlām steht, dass einige der Christen in Syrien Assyrer und einige Maroniten 
sind. Siehe auch im ersten Abschnitt die Kapitel 91, 92 und 93. 

Im al-Mundschid heißt es: „Die Gemeinschaft der Ernsten Bibelforscher, ge-
gründet 1872/1289 vom Amerikaner Charles Russel, ist eine abgeirrte Gruppe. 
Sie interpretieren die Bibel nach ihrer eigenen Auffassung.“ Aus ihnen bildeten 
sich die „Zeugen Jehovas“ heraus. Das Zentrum dieser Missionarsorganisation, 
die denjenigen, die ihnen Glauben schenken, finanzielle Unterstützung verspricht, 
befindet sich in Zürich (Schweiz). 

9. SALAFISMUS: Wir wollen direkt zu Beginn anmerken, dass es in den Bü-
chern der Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, die Be-
zeichnung „Salafiyya“ oder den Ausdruck „Madhhab der Salafiyya“ nicht gibt. 
Diese Namen wurden von Madhhablosen im Nachhinein erfunden und fanden 
auch unter den Türken Verbreitung, nachdem durch ignorante Pseudogelehrte 
die Bücher der Madhhablosen aus dem Arabischen ins Türkische übersetzt 
wurden. Sie sagen: „Die Schule (Madhhab), die alle Sunniten befolgten, bevor 
es die aschʿarītische und māturīdītische Schule gab, wird als ,Schule der Salafiyya‘ 
bezeichnet. Diese folgten den Spuren der Prophetengefährten und Gefährten-
nachfolger. Die Schule der Salafiyya ist die Schule der Prophetengefährten 
(Ashāb), der Gefährtennachfolger (Tābiʿūn) und der Nachfolger der Gefährten-
nachfolger (Tabaʿ at-tābiʿīn). Die vier großen Imāme gehörten dieser Madhhab 
an. Das erste Werk zur Verteidigung der Schule der Salafiyya wurde unter dem 
Titel al-Fiqh al-akbar von Imām Abū Hanīfa verfasst. Imām al-Ghazālī schrieb 
in seinem Ildschām al-awāmm anil-kalām, dass die Fundamente der Schule der 
Salafiyya sieben an der Zahl sind. Durch das Erscheinen des Imām al-Ghazālī 
beginnt der Ilm al-kalām der späteren Gelehrten (Mutaʾakhkhirūn). Nachdem 
Imām al-Ghazālī die Schulen der früheren Kalām-Gelehrten und die Ideen der 
muslimischen Philosophen analysiert hatte, nahm er in den Methoden der Kalām-
Wissenschaft Änderungen vor. Mit dem Ziel der Widerlegung der Philosophie 
führte er philosophische Gedankengänge in den Kalām ein. Rāzī und Āmidī ver-
mischten Kalām und Philosophie zu einer einzigen Wissenschaftsdisziplin. Baydāwī 
jedoch sorgte dafür, dass Kalām und Philosophie untrennbar sind. Der Ilm al-
kalām der Späteren verhinderte die Verbreitung der Schule der Salafiyya. Ibn 
Taymiyya und sein Schüler Ibn Qayyim al-Dschawziyya bemühten sich darum, 
die Madhhab der Salafiyya wiederzubeleben. Die Schule der Salafiyya spaltete 
sich später in zwei Gruppen: Die früheren Salafīs gingen in Bezug auf die Attribute 
Allahs und die mehrdeutigen Verse nicht in die Details. Die späteren Salafīs 
maßen deren Details eine besondere Wichtigkeit bei. Bei späteren Salafīs wie 
Ibn Taymiyya und Ibn Qayyim al-Dschawziyya ist dieser Umstand offenkundig 
zu erkennen. Die früheren und späteren Salafīs werden insgesamt als die ,spe-
ziellen/reinen Sunniten‘ (Ahl as-sunna al-khāssa) bezeichnet. Auch wenn die 
Kalām-Gelehrten der Ahlus-Sunna einige Quellentexte interpretierten, wider-
spricht die Salafiyya diesem. Die Salafiyya sagte, dass das Antlitz und Kommen 
Allahs nicht dem Gesicht und Kommen der Menschen gleicht, wodurch sie sich 
von der Muschabbiha trennte.“ 

Es ist nicht richtig zu sagen, dass die „Aschʿarī“- und „Māturīdī“-Schulen 
erst später gegründet worden seien. Diese zwei großen Imāme haben die von 
den rechtschaffenen Altvorderen vermittelten Glaubensinhalte erläutert, in Ab-
schnitte unterteilt und auf eine Weise verbreitet, die junge Menschen verstehen 

– 713 –



können. Imām al-Aschʿarī befindet sich in der Schülerkette von Imām asch-
Schāfiʿī. Imām al-Māturīdī wiederum ist ein bedeutendes Glied der Schülerkette 
von Imām Abū Hanīfa. Imām al-Māturīdī und Imām al-Aschʿarī haben sich nicht 
von der gemeinsamen Glaubenslehre ihrer Lehrer getrennt und keine neue 
Madhhab gegründet. Der Glaube von ihnen beiden, ihrer Lehrer sowie der Imāme 
der vier Rechtsschulen ist ein und derselbe. Dies wiederum ist die Glaubensrichtung 
(Madhhab), die unter dem Namen „Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa“ bekannt ist. 
Der Glaube jener, die sich in dieser Gruppe befinden, ist der Glaube der Pro-
phetengefährten, der Gefährtennachfolger und der Nachfolger der Gefährten-
nachfolger. Das von Imām Abū Hanīfa verfasste Buch al-Fiqh al-akbar ist eine 
Verteidigung der Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna. In diesem Buch sowie in 
Imām al-Ghazālīs Buch Ildschām al-awāmm anil-kalām taucht das Wort „Salafiyya“ 
nicht auf. Diese beiden Bücher sowie das Buch al-Qawl al-fasl, eines der Kom-
mentare zum al-Fiqh al-akbar, legen die Glaubenslehre der Ahlus-Sunna dar 
und widerlegen die Bidʿa-Gruppen und Philosophen. Die Bücher al-Qawl al-fasl 
und al-Ildschām wurden vom Hakikat-Verlag gedruckt. 

Imām al-Ghazālī schreibt in seinem Buch Ildschām al-awāmm: „Ich werde in 
diesem Buch darlegen, dass unter den verschiedenen Glaubensrichtungen die 
Madhhab der Salaf die richtige ist. Ich werde erklären, dass jene, die sich von 
dieser Madhhab trennen, Irrgänger sind. ,Madhhab der Salaf‘ (Glaubensrichtung 
der Altvorderen) meint den Glauben der Prophetengefährten und der Gefähr-
tennachfolger. Die Grundlagen dieser Glaubensrichtung sind sieben an der Zahl.“ 
Wie zu sehen ist, werden im Buch al-Ildschām die sieben Grundlagen der Glau-
bensrichtung der Salaf beschrieben. Zu behaupten, dies seien die sieben Grund-
lagen der Salafiyya (Salafiten), bedeutet, das Buch zu verfälschen und Imām al-
Ghazālī zu verleumden. In allen Büchern der Ahlus-Sunna, so beispielsweise in 
dem besonders wertvollen Fiqh-Buch ad-Durr al-mukhtār, im Kapitel über die 
Zeugenschaft, steht über die Salaf und Khalaf: „Salaf ist der Name für die edlen 
Gefährten und deren Nachfolger. Sie werden auch ,as-Salaf as-sālihūn‘ (die recht-
schaffenen Altvorderen) genannt. Die Khalaf wiederum sind die Ahlus-Sunna-
Gelehrten nach den Salaf.“ Imām al-Ghazālī, Imām ar-Rāzī sowie Imām al-
Baydāwī, der von allen Tafsirgelehrten hochgeschätzt wird, gehörten allesamt 
der Madhhab der rechtschaffenen Altvorderen an. Die Bidʿa-Gruppen, die in 
ihrer Zeit auftauchten, mischten die Philosophie in die Kalām-Wissenschaft. Sie 
basierten gar die Fundamente ihres Glaubens auf die Philosophie. Im Buch al-
Milal wan-nihal wird der Glaube dieser verdorbenen Gruppen ausführlich be-
handelt. Während diese drei Imāme den Glauben der Ahlus-Sunna gegen diese 
verdorbenen Gruppen verteidigten und ihre irrigen Ansichten widerlegten, ant-
worteten sie auch ausführlich auf ihre Philosophie. Diese Antworten bedeuten 
nicht, die Madhhab der Ahlus-Sunna mit Philosophie zu vermengen. Ganz im 
Gegenteil: Es ist eine Reinigung der Kalām-Wissenschaft von den ihr beigemischten 
philosophischen Gedanken. Im Tafsir von Baydāwī sowie in dessen wertvollsten 
Kommentar von Schaykhzāda gibt es keinerlei philosophische Ansichten und 
philosophische Methoden. Zu behaupten, diese Gelehrten hätten Philosophie 
betrieben, ist eine sehr abscheuliche Verleumdung. Der Erste, der die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna in dieser Art verleumdete, war Ibn Taymiyya in seinem Buch 
al-Wāsita. Zu sagen, dass Ibn Taymiyya und sein Schüler Ibn Qayyim al-Dschaw-
ziyya versucht hätten, die Schule der Salafiyya wiederzubeleben, ist ein wichtiger 
Punkt, an dem sich diejenigen, die sich auf dem rechten Weg befinden, und jene, 
die auf einen Irrweg abgewichen sind, voneinander unterscheiden. Vor diesen 
beiden gab es den Ausdruck „die Madhhab der Salafiyya“ nicht, ja gar das Wort 
„Salafiyya“ gab es nicht. Wie kann also der Versuch angestellt worden sein, etwas 

– 714 –



wiederzubeleben, was es vorher nicht gab. Vor diesen beiden gab es die als 
„Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa“ bezeichnete einzig wahre Madhhab der recht-
schaffenen Altvorderen. Ibn Taymiyya hat diese wahre Schule verdorben und 
viele Neuerungen (Bidʿa) hervorgebracht. Die Quelle der Bücher, Worte und 
falschen Ansichten der heutigen Madhhablosen und Islamreformer sind haupt-
sächlich die Neuerungen Ibn Taymiyyas. Diese haben sich eine schreckliche List 
ausgedacht, um die Jugendlichen davon zu überzeugen, dass sie auf dem rechten 
Weg seien. Sie stellten die Neuerungen von Ibn Taymiyya und seine falschen 
Ansichten als Wahrheit dar und bezeichneten die rechtschaffenen Altvorderen 
(as-Salaf as-sālihūn) als Salafiyya, um die Jugendlichen auf seinen Weg zu führen. 
Sie befleckten die Islamgelehrten, die die Nachfolger der rechtschaffenen Alt-
vorderen sind, mit Philosophie und Neuerungen und beschuldigten sie damit, 
sich von der Salafiyya, die ihr Selbstkonstrukt ist, getrennt zu haben. Sie stellten 
Ibn Taymiyya als einen Helden und Mudschtahid dar, der die Salafiyya erneut 
belebt habe. Dabei haben die Gelehrten der Ahlus-Sunna, die die Nachfolger 
der rechtschaffenen Altvorderen sind, möge Allah sich ihrer erbarmen, bis in 
unsere Zeit in ihren Büchern das Wissen über den Glauben der Ahlus-Sunna, 
die die Madhhab der rechtschaffenen Altvorderen ist, verteidigt und sie tun dies 
auch heute noch. Sie erklärten, dass Ibn Taymiyya, Schawkānī und ähnliche sich 
vom Weg der rechtschaffenen Altvorderen getrennt haben und die Muslime ins 
Verderben und die Hölle stürzen. Diejenigen, die die Bücher at-Tawassul bin-
nabī wa-bis-sālihīn und Ulamā al-muslimīn und Schifā as-siqām sowie dessen 
Vorwort Tathīr al-fuʾād min danis al-iʿtiqād lesen, werden sehr gut verstehen, 
dass jene, die diese Überzeugungen, die als die „neue Salafiyya“ bezeichnet 
werden, hervorgebracht haben, die Muslime ins Verderben stürzen und den Islam 
von innen heraus zerstören. 

In letzter Zeit hören wir vermehrt den Begriff „Salafiyya“. Jeder Muslim muss 
gut wissen, dass es im Islam so etwas wie die „Madhhab der Salafiyya“ nicht 
gibt. Es gibt im Islam einzig die Madhhab der rechtschaffenen Altvorderen. Die 
rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) sind die in Hadithen gelobten 
Muslime der ersten zwei Generationen. Die Muslime der dritten und vierten Ge-
neration werden „al-Khalaf as-sādiqūn“ (die aufrichtigen Nachfolger) genannt. 
Der Glaube dieser geehrten Menschen wird „Madhhab der Ahlus-Sunna wal-
Dschamāʿa“ genannt. Diese Madhhab ist eine Madhhab des Glaubens. Der 
Glaube der rechtschaffenen Altvorderen, also der Prophetengefährten und der 
Gefährtennachfolger, war absolut identisch. Es gab nicht den geringsten Unter-
schied in ihrem Glauben. Die Mehrheit der Muslime heute auf der Erde folgt 
der Madhhab der Ahlus-Sunna. Die 72 Bidʿa-Gruppen tauchten alle erst nach 
der zweiten Generation auf. Auch wenn die Gründer einiger von ihnen lange 
Zeit vorher lebten, geschah das Verfassen der Bücher, das kollektive Hervortreten 
und die Auflehnung gegen die Ahlus-Sunna erst nach der Zeit der Gefährten-
nachfolger. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, war es, der den Glauben der Ahlus-
Sunna darlegte. Die edlen Gefährten erwarben das Wissen bezüglich des Glaubens 
aus dieser Quelle. Die Gefährtennachfolger wiederum eigneten es sich von den 
edlen Gefährten an. Die Späteren erwarben es dann von diesen. So erreichte 
uns das Wissen der Ahlus-Sunna auf dem Wege der Überlieferung und des 
Tawātur. Dieses Wissen kann nicht mit dem Verstand ausfindig gemacht werden 
und der Verstand kann es nicht verändern. Der Verstand hilft lediglich dabei, es 
zu verstehen. D. h. um es zu verstehen und dessen Richtigkeit und Wert zu er-
kennen, bedarf es des Verstandes. Die Hadithgelehrten gehörten allesamt dem 
Glauben der Ahlus-Sunna an. Die Imāme der vier Rechtsschulen folgten ebenfalls 

– 715 –



dieser Madhhab. Die zwei Imāme unserer Madhhab im Glauben, Imām al-
Māturīdī und Imām al-Aschʿarī, gehörten der Madhhab der Ahlus-Sunna an. 
Diese beiden Imāme haben diese Madhhab verbreitet. Sie haben gegen die Irr-
gänger und gegen die Materialisten, die im Sumpf der altgriechischen Philosophie 
versunken waren, diese einzig wahre Madhhab verteidigt. Diese zwei großen Ge-
lehrten der Ahlus-Sunna lebten zwar zur selben Zeit, doch da ihre Orte und das 
Denken und Handeln ihrer Widersacher unterschiedlich waren, zeigten sich dem-
entsprechend auch in ihren Verteidigungsmethoden und ihrer Kritik Unterschiede; 
doch dieser Umstand ist kein Anzeichen dafür, dass ihre Madhhab unterschiedlich 
wäre. Hunderttausende profunde Gelehrte und Gottesfreunde nach ihnen haben 
die Bücher dieser beiden ranghohen Imāme tiefgründig analysiert und überein-
stimmend mitgeteilt, dass sie beide sich in der Madhhab der Ahlus-Sunna befinden. 
Die Ahlus-Sunna-Gelehrten haben die Quellentexte (Nusūs), welche offenkundig 
zu verstehen waren, ihrem äußeren Wortlaut entsprechend ausgelegt. Das heißt, 
sie haben ihnen die offenkundigen Bedeutungen gegeben und sie, solange keine 
Notwendigkeit bestand, nicht anders interpretiert (Taʾwīl) und diese Bedeutungen 
nicht verändert. Sie haben keine Veränderungen gemäß ihrem eigenen Wissen 
und ihrer Auffassung unternommen. Die Angehörigen der irregegangenen Grup-
pen und die Madhhablosen hingegen folgten dem, was sie von den griechischen 
Philosophen und den islamfeindlichen Pseudowissenschaftlern vernahmen, und 
genierten sich nicht, in den Glaubensinhalten und den gottesdienstlichen Hand-
lungen Änderungen vorzunehmen. 

Als nach Jahrhunderten der Missionierungsarbeit und der schmutzigen Politik 
des Britischen Imperiums unter Verwendung jeglicher materieller Kraft das Os-
manische Reich untergegangen ist, welches der Wächter des Islams und Diener 
der Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, war, fanden 
die Madhhablosen die Bühne leer vor. Insbesondere in den Ländern, in denen 
den Gelehrten der Ahlus-Sunna kein Mitspracherecht gewährt wird, wie in Sau-
di-Arabien, fingen sie an, mit teuflischen Lügen und Intrigen die Ahlus-Sunna 
anzugreifen und den Islam von innen zu vernichten. Das unzählige Gold, welches 
von Saudi-Arabien aus verteilt wird, ermöglichte die Verbreitung dieser Aggression 
in der ganzen Welt. Gemäß den Berichten, die uns von den Völkern in Pakistan, 
Indien und Afrika erreichen, unterstützen einige Pseudogelehrte, die kein Wissen 
über die Religion und keine Gottesfurcht haben, diese Aggressoren und erlangen 
als Gegenleistung Posten und Apartments. Der Verrat, den sie begingen, um 
insbesondere die Jugendlichen zu täuschen und sie von der Madhhab der Ahlus-
Sunna abzubringen, ist eine Quelle ihres unreinen Profits. Wir ließen eines ihrer 
Bücher bringen, die sie verfasst haben, um die Schüler in den Medressen sowie 
die Kinder der Muslime zu täuschen: 

An einer Stelle des Buches heißt es: „Ich habe dieses Buch geschrieben, um 
den Rechtsschulfanatismus abzuschaffen und dafür zu sorgen, dass jeder innerhalb 
seiner eigenen Schule ohne in Streit zu verfallen lebt.“ Dieser Mann gesteht ein, 
dass er das Abschaffen des Rechtsschulfanatismus darin sieht, die Ahlus-Sunna 
anzugreifen und die Gelehrten der Ahlus-Sunna zu verschmähen. Er versetzt 
der islamischen Religion einen Dolchstoß und behauptet, er tue dies, damit die 
Muslime ohne Streit leben. An einer anderen Stelle des Buches schreibt er: 
„Wenn ein denkender Mensch in seinem Denken richtig liegt, bekommt er zehn-
fachen Lohn. Irrt er sich, bekommt er einfachen Lohn.“ Demgemäß bekommt 
jeder Mensch, ob Christ, Götzendiener usw., für jeden seiner Gedanken Lohn. 
Bei richtigen Gedanken gleich zehnfachen! Seht nur, wie er die Hadithe unseres 
ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit ihm, verändert und welche List er anwendet. 
Im Hadith heißt es: „Wenn ein Mudschtahid beim Ableiten einer [juristischen] 

– 716 –



Norm aus einem Koranvers und Hadith richtigliegt, wird ihm zehnfacher Lohn 
gutgeschrieben. Liegt er falsch, bekommt er einfachen Lohn.“ Im Hadith heißt 
es nicht, dass jeder Nachdenkende diesen Lohn (Thawāb) bekäme, sondern die-
jenigen Islamgelehrten, die die Stufe des Idschtihād erreicht haben, und auch 
diesen wird nicht für jeden Gedanken Lohn beschert, sondern für ihre Bemü-
hungen, aus den Quellentexten eine [juristische/praxisorientierte] Norm abzuleiten. 
Diese Bemühung ist nämlich eine gottesdienstliche Handlung. Wie im Falle einer 
jeden gottesdienstlichen Handlung wird auch hier Lohn gegeben. 

In der Zeit der rechtschaffenen Altvorderen und der Mudschtahid-Gelehrten, 
die ihre Nachfolger sind, also bis zum Ende des vierten Jahrhunderts, bemühten 
sich die Mudschtahids Tag und Nacht, wenn die Lebensumstände sich veränderten 
und neue Ereignisse auftraten, und machten aus den „al-Adilla asch-scharʿiyya“ 
genannten vier Rechtsquellen ausfindig, wie man handeln soll, und alle Muslime 
folgten dann dem, was die Imāme ihrer eigenen Rechtsschule ermittelt und ver-
standen hatten. Diese Gelehrten bekamen entweder zehn- oder einfachen Lohn. 
Ab dem vierten Jahrhundert wurde dem gefolgt, was diese Mudschtahids abgeleitet 
haben. Während dieser langen Zeit war es nie der Fall, dass irgendein Muslim in 
irgendeiner Angelegenheit ausweglos war. Da nach dieser Zeit kein Gelehrter 
und Mufti der siebten Stufe der Mudschtahids mehr herangebildet wurde, müssen 
wir nun von einem Muslim, der die Bücher eines der Gelehrten der vier Rechts-
schulen lesen und verstehen kann, und aus den von ihm übersetzten Büchern 
lernen, unsere gottesdienstlichen Handlungen dementsprechend verrichten und 
unser Leben danach ausrichten. Allah, der Erhabene, teilte die Bestimmung 
einer jeden Angelegenheit im edlen Koran mit. Sein erhabener Prophet Muham-
mad, Friede sei mit ihm, hat sie alle erklärt. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna wie-
derum lernten diese von den edlen Gefährten und hielten sie in ihren Büchern 
fest. Heute sind diese Bücher überall auf der Welt erhältlich. Wie mit einer neuen 
Angelegenheit, die an einem beliebigen Ort auf der ganzen Welt bis zum Jüngsten 
Tag auftauchen wird, zu verfahren ist, kann mit einer Kenntnis in diesen Büchern 
verglichen werden. Dass dies möglich ist, ist ein Wunder des edlen Korans und 
eine Wundertat der islamischen Gelehrten. Was hierbei aber ganz wichtig ist, ist 
der Umstand, dass unbedingt ein wahrhaftiger, sunnitischer Muslim darüber 
befragt werden muss, wie bei dieser Angelegenheit zu handeln ist. Fragt man 
einen madhhablosen Pseudogelehrten, wird er eine Antwort geben, die nicht 
den Fiqh-Büchern entspricht, und somit den Menschen auf einen Irrweg führen. 

Wir haben schon oben beschrieben, wie jene ignoranten Madhhablosen, die 
sich einige Jahre in arabischen Ländern aufhalten, Arabisch lernen, sich dort 
ihren Gelüsten und Genüssen hingeben und ihr Leben in Sünde verschwenden, 
später von einem Madhhablosen, einem Feind der Ahlus-Sunna ein gestempeltes 
Papier (Diplom) bekommen und anschließend nach Pakistan und Indien zurück-
kehren, die Jugendlichen in die Irre führen. Die Jugendlichen, die ihre fingierten 
Diplome sehen und sie Arabisch sprechen hören, denken dann, dass sie Religi-
onsgelehrte seien. Dabei sind sie nicht einmal in der Lage, ein Fiqh-Buch zu ver-
stehen. Sie haben nicht die geringste Ahnung über das in den Büchern enthaltene 
Fiqh-Wissen. Sie glauben an dieses islamische Wissen ohnehin nicht und bezeichnen 
dies als rückständig. Früher haben die Gelehrten auf die Fragen, die ihnen gestellt 
wurden, aus den Fiqh-Büchern Antworten gefunden und den Fragestellern diese 
Antworten mitgeteilt. Da der madhhablose Pseudogelehrte jedoch die Fiqh-
Bücher nicht lesen und verstehen kann, führt er den Fragestellenden in die Irre, 
indem er sagt, was ihm in seinen verwirrten Kopf und seinen unzulänglichen 
Verstand kommt. Er wird Anlass dafür, dass diese Person in die Hölle kommt. 
Daher sagte unser Prophet, Friede sei mit ihm: „Der gute Gelehrte ist der Beste 

– 717 –



der Menschen. Der schlechte Gelehrte ist der Schlechteste aller Menschen.“ 
Dieser Hadith teilt uns mit, dass der Gelehrte der Ahlus-Sunna der beste Mensch 
ist. Die Madhhablosen wiederum sind die schlechtesten Menschen. Die erste 
Gruppe veranlasst die Menschen nämlich dazu, dem Gesandten Allahs zu folgen, 
also führt sie in das Paradies, und die zweite Gruppe verleitet die Menschen 
dazu, ihren eigenen verdorbenen Ansichten zu folgen, und schleift sie damit in 
die Hölle. 

Ustādh Ibn Khalīfa al-Alīwī, Absolvent der al-Azhar-Universität in Ägypten, 
schreibt in seinem Buch Aqīdat as-salaf wal-khalaf: „Wie Allāma Abū Zahra in 
seinem Tārīkh al-madhāhib al-islamiyya schreibt, haben einige, die sich im vierten 
Jahrhundert nach der Hidschra von der hanbalītischen Rechtsschule getrennt 
haben, sich selbst den Namen ,Salafiyyūn‘ gegeben. Hanbalītische Gelehrte wie 
Abul-Faradsch Ibn al-Dschawzī, möge Allah sich seiner erbarmen, stellten klar, 
dass diese Salafiten sich nicht auf dem Weg der rechtschaffenen Altvorderen be-
finden, sondern der irregegangenen Gruppe der Mudschassima angehören, und 
verhinderten, dass sich diese Fitna ausbreitet. Im siebten Jahrhundert hat Ibn 
Taymiyya diese Fitna erneut entfacht.“ In diesem Buch werden die unterschied-
lichen Neuerungen der Salafiten und Wahhabiten sowie deren Verleumdungen 
gegenüber der Ahlus-Sunna lang und ausführlich genannt und beantwortet. 
Dieses Buch wurde 1398/1978 in Damaskus gedruckt und besteht aus 340 Seiten. 

Die Madhhablosen gaben sich selbst den Namen „Salafiyya“. Sie sagen, Ibn 
Taymiyya sei der große Imām der Salafiyya. Sie haben einerseits recht damit, 
denn vor Ibn Taymiyya gab es die Bezeichnung „Salafī“ nicht. Es gab die recht-
schaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) und ihr Glaube war die Madhhab 
der Ahlus-Sunna. Ibn Taymiyyas verdorbene Ansichten wurden zur Quelle für 
die Wahhabiten und andere Madhhablose. Ibn Taymiyya wurde in der hanbalī-
tischen Rechtsschule herangebildet, d. h. er war zuvor Angehöriger der Ahlus-
Sunna. Doch als sein Wissen zunahm und er auf die Stufe der Fatwa aufstieg, 
begann er, an seinen eigenen Gedanken Gefallen zu finden und sich den Gelehrten 
der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, überlegen zu sehen. Die Zu-
nahme seines Wissens führte zu seiner Irreführung. Er war fortan auch kein Han-
balīte mehr, denn um einer der vier Rechtsschulen anzugehören, muss man dem 
Glauben der Ahlus-Sunna zugehören. Über jemanden, der nicht dem Glauben 
der Ahlus-Sunna folgt, kann nicht gesagt werden, dass er der hanbalītischen 
Rechtsschule angehöre. 

Die Madhhablosen reden bei jeder Gelegenheit die Gelehrten der Ahlus-
Sunna in ihren Ländern, möge Allah sich ihrer erbarmen, schlecht. Um zu ver-
hindern, dass ihre Bücher gelesen und das Wissen der Ahlus-Sunna angeeignet 
wird, bedienen sie sich jeder möglichen Tücke. So sagte einmal ein Madhhabloser, 
den Namen dieses bedürftigen Autors erwähnend: „Was versteht schon ein Apo-
theker und Chemiker von Religion? Er soll in seinem eigenen Fachbereich 
arbeiten und sich nicht in unsere Angelegenheiten einmischen!“ Schaut euch 
diese ignorante und törichte Aussage nur an! Er denkt, Naturwissenschaftler 
hätten kein Wissen über Religion. Weiß er denn etwa nicht, dass der muslimische 
Wissenschaftler zu jeder Zeit die göttlichen Werke beobachtet, die Vollkom-
menheiten des erhabenen Schöpfers, die im Buch Masnūʿāt erwähnt werden, be-
greift und im Angesicht Seiner endlosen Macht die Hilflosigkeit der Geschöpfe 
versteht und Ihn daher in jedem Augenblick lobpreist und von unvollkommenen 
Eigenschaften freispricht? Der Atomphysiker Max Planck beschreibt dies sehr 
schön in seinem Beitrag im Buch Der Strom von der Aufklärung bis zur Gegenwart. 
Dieser unwissende Madhhablose jedoch beruft sich auf das Dokument, das er 
im Ausland von einem genauso irregeleiteten Menschen wie er selbst bekommen 

– 718 –



hat, und auf den Posten, den er dadurch erlangte, oder vielleicht ergriffen von 
der Vorstellung des Goldes, das im Ausland verteilt wird, hält er das religiöse 
Wissen für sein eigenes Monopol. Möge Allah, der Erhabene, diesem Armseligen 
und uns allen Besserung ermöglichen! Möge Er die reinen Jugendlichen, die in 
die Falle solcher Glaubensräuber mit Urkunde geraten, Erlösung gewähren! 
Āmīn. 

Ja, dieser Bedürftige hat als Apotheker und Chemieingenieur über dreißig 
Jahre seinem Volk gedient. Jedoch studierte ich sieben Jahre die islamischen 
Wissenschaften und bemühte mich Tag und Nacht und bekam die Ehre, von 
einem großen Islamgelehrten eine Idschāza (Lehrerlaubnis und Autorisation) 
zu bekommen. Überwältigt von der Größe der Naturwissenschaften und der Re-
ligionswissenschaften habe ich meine eigene Unfähigkeit genaustens erkannt. 
Im Rahmen dieser Erkenntnis bin ich darum bemüht, wahrhaftig Allah zu dienen. 
Meine größte Furcht und Sorge ist es, mich vom Schein meines Diploms und 
meiner Idschāza täuschen zu lassen und zu denken, ich sei eine Autorität in 
diesen Angelegenheiten. Die Größe meiner Angst sticht in jedem meiner Worte 
ins Auge. Ich habe niemals gewagt, meine eigenen Meinungen oder Ideen nie-
derzuschreiben. Immerzu habe ich die wertvollen Schriften der Gelehrten der 
Ahlus-Sunna, die jene, die sie verstehen, in Erstaunen versetzen, aus dem Ara-
bischen und Persischen übersetzt und so versucht, sie den Jugendlichen zugänglich 
zu machen. Aufgrund meiner großen Furcht hatte ich zuvor nicht in Erwägung 
gezogen, Bücher zu verfassen. Doch als ich den im as-Sawāʿiq al-muhriqa aufge-
zeichneten Hadith „Wer zu der Zeit, wenn sich die Fitna ausbreitet, die Wahrheit 
kennt, soll diese anderen kundtun! Tut er dies nicht, so möge der Fluch Allahs 
und aller Menschen auf ihm lasten!“ las, begann ich nachzudenken. Einerseits 
verstand ich meine eigene Unbedeutsamkeit und sah mein Wissen lediglich wie 
einen Tropfen neben ihrem Wissen, das wie ein Meer ist, als ich die Überlegenheit 
des Verständnisses der Ahlus-Sunna-Gelehrten in Bezug auf das religiöse Wissen 
und die Naturwissenschaften ihrer Zeit sowie ihres Verstandes und ihren Eifer 
in den gottesdienstlichen Handlungen und in der Gottesfurcht erfuhr; andererseits 
jedoch wurde ich betrübt, als ich sah, dass die rechtschaffenen Personen, welche 
die Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna lesen und verstehen können, immer 
weniger wurden und die Unwissenden und Irregegangenen sich unter die Gelehrten 
mischten und irreführende und schädliche Bücher schreiben, weshalb ich im An-
gesicht der Drohung im Hadith von Angst ergriffen wurde. Meine Barmherzigkeit 
und mein Mitleid für meine jungen Geschwister drängten diesen Bedürftigen 
zum Dienst, sodass ich begann, ausgewählte Schriften aus den Büchern der Ah-
lus-Sunna-Gelehrten zu übersetzen. Neben den zahllosen Glückwunsch- und 
Würdigungsschreiben, die ich erhielt, wurde ich auch zur Zielscheibe der Vorwürfe 
und Verleumdungen einiger Madhhabloser. Da ich keinerlei Zweifel habe an 
meiner Aufrichtigkeit und Treue gegenüber meinem Herrn und meinem Gewissen, 
setzte ich meinen Dienst fort, indem ich auf Allah, den Erhabenen, vertraute 
und die Seelen Seines Gesandten, Friede sei mit ihm, und Seiner rechtschaffenen 
Diener zum Mittel für die Erhörung meiner Bittgebete machte. Möge Allah, der 
Erhabene, uns alle auf dem Weg schreiten lassen, mit welchem Er zufrieden ist! 
Āmīn. 

Der große hanafītische Gelehrte und Hochschullehrer an der ägyptischen al-
Azhar-Universität, Muhammad Bakhīt al-Mutīʿī, schreibt in seinem Buch Tathīr 
al-fuʾād min danis al-iʿtiqād: Die höchsten und reifsten Seelen unter den Menschen 
sind die der Propheten, Friede sei mit ihnen. Diese sind fern von Fehlern, Irrtü-
mern, Unachtsamkeit, Verrat, Fanatismus, Sturheit, Befolgung ihrer Triebseelen 
und Zorn und Hass. Die Propheten, Friede sei mit ihnen, teilen nur mit, was 

– 719 –



ihnen von Allah, dem Erhabenen, offenbart wurde, und legen dies dar. Das, was 
sie an religiösem Wissen, Geboten und Verboten kundtaten, ist allesamt richtig. 
Nichts davon ist falsch oder verdorben. Nach den Propheten, Friede sei mit ihnen, 
sind die höchsten und reifsten Menschen die Gefährten der Propheten, denn 
diese sind in der Gesellschaft der Propheten erzogen, gereift und geläutert worden. 
Sie berichteten und erklärten stets, was sie von den Propheten gehört hatten, 
und legten dies dar. Auch all das, was sie überlieferten, ist richtig. Auch sie sind 
frei von den Übeln, die wir oben erwähnt haben. Sie widersprachen sich nicht 
aus Fanatismus oder aus Sturheit und folgten nicht ihrer Triebseele. Ihre Darlegung 
der Koranverse und Hadithe und ihr Idschtihād, um die Religion Allahs, des Er-
habenen, den Menschen kundzutun, ist eine große Gnade Allahs für diese Umma 
und eine Barmherzigkeit für Seinen geliebten Propheten Muhammad, Friede sei 
mit ihm. Der edle Koran teilt mit, dass die edlen Gefährten gegenüber den Un-
gläubigen hart und zueinander sehr barmherzig sind, einander lieben, die Gebete 
gewissenhaft verrichten und sie alles, einschließlich das Paradies, von Allah er-
hoffen. Alles, worüber sie einen Konsens in ihrem Idschtihād hatten, ist richtig. 
Sie alle haben dadurch Lohn erlangt, denn die Wahrheit ist eine einzige. 

Nach den edlen Gefährten waren die höchsten Menschen jene, die diese 
gesehen haben und in ihrer Gesellschaft herangebildet wurden. Diese werden 
„Tābiʿūn“ (Gefährtennachfolger) genannt. Sie haben ihr gesamtes Wissen von 
den edlen Gefährten erworben. Nach den Gefährtennachfolgern sind die höchsten 
Menschen jene, die diese sahen und in ihrer Gesellschaft herangebildet wurden. 
Diese werden „Tabaʿ at-tābiʿīn“ (Nachfolger der Gefährtennachfolger) genannt. 
In den Jahrhunderten danach sind unter allen Menschen bis zum Jüngsten Tag 
jene die besten und höchsten, die diesen folgen, lernen, was diese lehrten, und 
sich auf ihrem Weg befinden. Eine intelligente, vernunftbegabte und die Grenzen 
des Islams nicht übertretende Person unter den Gelehrten nach den rechtschaffenen 
Altvorderen, deren Worte und Taten im Einklang mit dem stehen, was der Ge-
sandte Allahs und die rechtschaffenen Altvorderen kundgetan haben, und die 
im Glauben und in den Handlungen nicht im Geringsten von ihrem Weg abweicht, 
fürchtet nicht die Verunglimpfung durch andere. So jemand verlässt den rechten 
Weg nicht, indem er ihnen folgt. Er schenkt den Worten der Unwissenden keine 
Beachtung. Er weicht nicht von den vier Rechtsschulen der Mudschtahid-Imāme 
ab, indem er seinem Verstand folgt. Die Muslime müssen einen solchen Gelehrten 
finden, ihn fragen, was sie nicht wissen, und all ihre Handlungen im Einklang 
mit seinen Worten verrichten. Ein solcher Gelehrter kennt nämlich die spirituellen 
Heilmittel, die Allah, der Erhabene, erschuf, um Seine Diener vor Irrtum zu be-
wahren und sicherzustellen, dass diese alles korrekt machen, d. h. dieser besitzt 
das Wissen über die Heilung der Seele und teilt sie den Menschen mit. Er heilt 
die Seelenkranken und die Unverständigen. Ein jedes Wort, eine jede Handlung 
und der Glaube eines solchen Gelehrten steht im Einklang mit dem Islam. Er 
versteht alles korrekt und beantwortet alle Fragen richtig. Mit all seinen Hand-
lungen ist Allah, der Erhabene, zufrieden. Allah, der Erhabene, weist denen, die 
Sein Wohlgefallen erlangen wollen, die Wege, die zu Seinem Wohlgefallen führen. 
Allah, der Erhabene, bewahrt die Gläubigen und jene, die den Erfordernissen 
des Glaubens nachkommen, vor Unterdrückung und Bedrängnis. Er lässt diese 
Licht, Frieden und Glückseligkeit erlangen. Diese werden zu jeder Zeit und in 
allen Angelegenheiten in Ruhe und Frieden sein. Sie werden sich am Tage des 
Jüngsten Gerichts neben den Propheten, den Getreuen, den Märtyrern und den 
rechtschaffenen Muslimen befinden. 

Wenn ein Gelehrter, gleich in welchem Jahrhundert er lebt, nicht den Mittei-
lungen des Propheten und seiner Gefährten folgt, seine Worte, Handlungen und 

– 720 –



sein Glaube nicht mit dem übereinstimmen, was sie verkündet haben, er seiner 
Triebseele und seinen Gedanken folgt und somit über den Islam hinausgeht, sich 
den Feinheiten des Islams widersetzt, indem er seinem Verstand folgt, und sich 
außerhalb der vier Rechtsschulen begibt im Wissen, das er nicht begreift, wird 
erkannt, dass dieser ein boshafter Gelehrter ist. Allah, der Erhabene, hat sein 
Herz versiegelt. Seine Augen sehen den wahren Pfad nicht mehr. Seine Ohren 
nehmen die Wahrheit nicht mehr wahr. Dieser wird am Tag des Jüngsten Gerichts 
eine große Strafe erleiden. Allah, der Erhabene, liebt ihn nicht. Jene, die ihm 
gleichen, sind Feinde der Propheten. Sie dünken sich auf dem rechten Pfad und 
finden Gefallen an dem, was sie tun. Dabei sind sie auf dem Pfad des Satans. 
Wenigen unter ihnen gelingt es, sich zu sammeln und zur Wahrheit zurückzukehren. 
All ihre Worte erscheinen süß, sind schillernd und scheinen nützlich. Dabei sind 
ihre Gedanken und das, was ihnen gefällt, stets schlecht. Sie täuschen die Törichten 
und verleiten sie auf einen Irrweg und stürzen sie ins Verderben. Ihre Worte er-
scheinen hell und makellos wie Schneewehen. Doch angesichts der Sonne der 
Wahrheit schmelzen sie dahin. Diese boshaften Pseudogelehrten, deren Herzen 
Allah, der Erhabene, versiegelte und schwärzte, werden „Ahl al-bidʿa“ (Irrgänger), 
also „madhhablose Pseudogelehrte“ genannt. Das sind jene, deren Glaube und 
Handlungen dem edlen Koran, den ehrwürdigen Hadithen und dem Gelehrten-
konsens widersprechen. Diese sind vom rechten Weg abgewichen und stürzen 
die Muslime ins Verderben. Wer ihnen folgt, wird in die Hölle eingehen. In der 
Zeit der rechtschaffenen Altvorderen und unter den späteren Gelehrten gab es 
viele solche verdorbenen Personen. Ihr Vorhandensein unter den Muslimen ist 
wie das Gangrän [oder Krebs] in einem menschlichen Körperteil. Solange diese 
Wunde nicht entfernt wird, können auch die gesunden Stellen nicht vor Schaden 
bewahrt werden. Sie sind wie Patienten, die Krankheitserreger in sich tragen. 
Diejenigen, die sich ihnen nähern, werden dabei zu Schaden kommen. Um nicht 
von ihnen Schaden zu nehmen, ist es notwendig, sich ihnen nicht zu nähern. 

Einer dieser irregegangenen und sehr schädlichen Gelehrten ist Ibn Taymiyya. 
In seinem al-Wāsita und anderen Büchern trennte er sich vom Konsens der Mus-
lime (Idschmāʿ al-muslimīn) und folgte nicht mehr dem, was im edlen Koran und 
in den ehrwürdigen Hadithen offenkundig vermittelt wird, und folglich nicht 
mehr dem Weg der rechtschaffenen Altvorderen. Seinem unzulänglichen Verstand 
und seinen verdorbenen Gedanken folgend wich er auf den Weg der Neuerung 
ab. Er besaß viel Wissen. Allah, der Erhabene, machte sein Wissen zum Grund 
für seine Irreleitung und sein Verderben. Er folgte den Wünschen seiner Triebseele. 
Er versuchte seine verdorbenen und schädlichen Ansichten als Wahrheit und 
Richtigkeit zu verbreiten. 

Der große Gelehrte Ibn Hadschar al-Makkī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seinem Buch al-Fatāwā al-hadīthiyya: „Allah, der Erhabene, leitete 
Ibn Taymiyya fehl und ließ ihn ins Verderben stürzen. Er ließ seine Augen blind 
und seine Ohren taub werden. Viele Gelehrte gaben bekannt, dass seine Hand-
lungen verdorben und seine Worte Lügen sind, und bewiesen dies mit Belegen. 
Wer die Bücher der großen Islamgelehrten Abul-Hasan as-Subkī, dessen Sohn 
Tādschuddīn as-Subkī und Imām al-Izz ibn Dschamāʿa liest und sich die Äuße-
rungen und Schriften der schāfiʿītischen, mālikītischen und hanafītischen Gelehrten 
seiner Zeit gegen ihn näher anschaut, wird die Richtigkeit unserer Worte sehr 
gut nachvollziehen können.“ 

Ibn Taymiyya verschmähte auch die Gelehrten des Tasawwuf und verleumdete 
sie. Doch damit nicht genug – er scheute sich auch nicht davor, Hauptsäulen des 
Islams wie die ehrwürdigen Umar und Alī anzugreifen. Seine Worte überschritten 
jegliches Maß und jeden Anstand und er schoss sogar gegen große, unantastbare 

– 721 –



Persönlichkeiten. Er bezeichnete die Gelehrten des rechten Weges als Neuerer, 
Irrgänger und Unwissende. 

Er sagte: „In die Bücher der großen Tasawwuf-Gelehrten fanden Ideen der 
griechischen Philosophen, die dem Islam nicht entsprechen, Einlass“, und versucht 
dies mit seinen schädlichen und verdorbenen Ansichten zu beweisen. Jugendliche, 
welche die Wahrheit nicht kennen, können sich von seinen feurigen und schil-
lernden Schriften täuschen lassen und dadurch vom rechten Weg abkommen. 
Ibn Taymiyya sagt beispielsweise: „Die Tasawwuf-Anhänger behaupten, sie 
würden die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-mahfūz) sehen. Philosophen wie 
Ibn Sīnā bezeichnen dies als ,an-Nafs al-falakiyya‘. Sie sagen: ,Wenn die Seelen 
der Menschen die Vollkommenheit erreichen, vereinen sie sich mit der Nafs fa-
lakiyya oder dem Aql faʿāl (aktiver Intellekt) im Wachzustand oder im Schlaf. 
Alles, was sich in dieser Welt ereignet, wird von diesen beiden verursacht. Wenn 
die Seele des Menschen sich mit diesen beiden vereint, erfährt sie, was sich in 
diesen beiden befindet.‘ Dies ist nichts, was die griechischen Philosophen mitgeteilt 
haben. Erst Ibn Sīnā und andere behaupteten dies. Imām Abū Hāmid al-Ghazālī 
und Muhyiddīn ibn al-Arabī und der andalusische Philosoph Qutbuddīn Mu-
hammad ibn Sabʿīn sagten ebenfalls ähnliche Dinge. Dies sind die Worte der 
Philosophen und im Islam ist dergleichen nicht zu finden. Mit diesen Worten 
verließen sie den rechten Weg. Sie sind wie die Schiiten, die Ismāʿīliten, die 
Qarmaten und die Bātiniyya zu Mulhids geworden. Sie trennten sich von der 
Ahlus-Sunna und vom rechten Weg der Hadith-Gelehrten und sunnitischen Ta-
sawwuf-Gelehrten wie Fudayl ibn Iyād. Einerseits beschäftigten diese sich intensiv 
mit der Philosophie und andererseits bekämpften sie Sekten wie die Muʿtazila 
und die Kurāmiyya. Die Tasawwuf-Anhänger gliedern sich in drei Gruppen: Die 
erste Gruppe sind die Leute des Hadith und der Sunna. Die zweite Gruppe sind 
Irrgänger wie die Kurāmiyya. Die dritte Gruppe sind jene, die den Büchern der 
,Ikhwān as-safā‘ und den Worten von Abū Hayyān folgen. Ibn Arabī, Ibn Sabʿīn 
und ähnliche übernahmen die Aussagen der Philosophen und präsentierten sie 
als Worte von Tasawwuf-Anhängern. Im Buch Ākhir al-ischārāt alā maqām al-
ārifīn von Ibn Sīnā sind derartige Aussagen zahlreich vorhanden. Auch Imām 
al-Ghazālī schrieb in einigen seiner Bücher, so z. B. im al-Kitāb al-madnūn und 
im Mischkāt al-anwār derartige Dinge. Sein Freund Abū Bakr ibn al-Arabī teilte 
Ghazālī gar mit, dass er in die Philosophie versunken ist, und bemühte sich, ihn 
davon zu befreien, was ihm aber nicht gelang. Andererseits bezeichnete Imām 
al-Ghazālī die Philosophen aber als Ungläubige. Am Ende seines Lebens las er 
das Sahīh al-Bukhārī. Daher soll er sich von seinen vorherigen Schriften distanziert 
haben, wie einige sagen. Andere wiederum sagten, dass diese Worte als 
Verleumdung gegen Imām al-Ghazālī niedergeschrieben wurden. Diesbezüglich 
gibt es viele Gerüchte über den Imām. Der in Sizilien ausgebildete mālikītische 
Gelehrte Muhammad al-Māzarī, der andalusische Gelehrte Turtūschī, Ibn al-
Dschawzī, Ibn Uqayl und andere sprachen viel darüber.“ 

Die obigen Worte Ibn Taymiyyas zeigen eindeutig seine üblen Gedanken 
gegen die Gelehrten der Ahlus-Sunna. Selbst die Großen der edlen Gefährten 
bleiben von seinen Schmähungen nicht verschont. Er stempelte auf diese Weise 
viele Ahlus-Sunna-Gelehrte als Irrgänger ab. Insbesondere den großen Gottes-
freund und Pol der Gotteskenner, Abul-Hasan asch-Schādhilī, redete er aufgrund 
seiner Bücher al-Hizb al-kabīr und Hizb al-bahr sehr schlecht und erniedrigte 
große Tasawwuf-Gelehrte wie Muhyiddīn ibn al-Arabī, Umar ibn al-Fārid, Ibn 
Sabʿīn, Hallādsch Husayn ibn Mansūr mit niederträchtigen Worten. Deswegen 
haben die Gelehrten seiner Zeit übereinstimmend mitgeteilt, dass er ein Sünder 
(Fāsiq) und Irrgänger ist. Es gab auch welche, die eine Fatwa erteilten, wonach 

– 722 –



er in den Unglauben fiel. [Der profunde Islamgelehrte Abdulghanī an-Nablusī 
nennt in seinem Buch al-Hadīqa an-nadiyya auf Seite 363 und 373 die Namen 
dieser großen Tasawwuf-Gelehrten und teilt mit, dass ein jeder von ihnen ein 
Gottesfreund ist und jene, die sie verschmähen, unwissend und unachtsam sind. 
In einem Brief, der 705/1305 an Ibn Taymiyya gerichtet wurde, heißt es: „Mein 
Glaubensbruder, der sich als großer Gelehrter und als Imām seiner Zeit erachtet! 
Ich hatte dich für das Wohlgefallen Allahs geliebt und ich fand Missfallen an 
den Gelehrten, die sich gegen dich positioniert hatten. Als ich aber deine Worte 
vernahm, die mit meiner Liebe zu dir unvereinbar sind, war ich überrascht. 
Zweifelt der Vernünftige daran, dass die Nacht beginnt, wenn die Sonne untergeht? 
Du hattest bekannt gegeben, dass du auf dem rechten Weg seist und dass du das 
Gute gebietest und das Schlechte verbietest. Allah, der Erhabene, allein weiß, 
was deine Absicht und dein Ziel sind, doch die Aufrichtigkeit (Ikhlās) ist anhand 
der Werke des Menschen erkennbar. Deine Taten zerreißen den Schleier deiner 
Worte. Du hast dich nicht damit begnügt, deine Zeitgenossen zu verschmähen, 
indem du jenen gefolgt bist, die ihrer Triebseele folgen und deren Worte verdorben 
sind, nein, du hast auch noch die Verstorbenen als Ungläubige abgestempelt. 
Als ob es nicht genügen würde, dass du die Nachfolger der rechtschaffenen Alt-
vorderen angreifst, hast du auch die edlen Gefährten und gar die Großen unter 
ihnen verschmäht. Bedenkst du denn nicht, in welcher Lage du am Tage des 
Jüngsten Gerichts sein wirst, wenn diese Großen ihr Recht einfordern? In der 
Stadt Sālihiyya auf der Kanzel des Dschāmiʿ al-dschabal hast du behauptet, dass 
der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, falsche Aussagen von 
sich gegeben und Unheil angerichtet habe. Was ist dieses Unheil? Welches Unheil 
vernahmst du von den rechtschaffenen Altvorderen? Du behauptest, dass der 
ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, mehr als 300 Fehler gehabt 
habe. Wenn dies die Situation des ehrwürdigen Alī ist, kannst du dann eine 
einzige richtige Aussage haben? Ich gehe jetzt gegen dich vor und werde versuchen, 
die Muslime vor deinem Übel zu schützen. Denn deine Übertretung hat die Gren-
zen überschritten. Deine Plage hat alle Lebenden und Toten erreicht. Die Gläu-
bigen müssen sich vor deinem Übel in Acht nehmen.“ 

Die Punkte, in denen Ibn Taymiyya den rechtschaffenen Altvorderen wider-
sprach, zählt Tādschuddīn as-Subkī wie folgt auf: 

1. Er sagt: „Die Scheidung tritt nicht ein. Es muss die Sühneleistung für einen 
Schwur erbracht werden.“ Kein einziger Islamgelehrter vor ihm sagte, dass die 
Sühne geleistet werden müsse. 

2. Er sagt, dass der gegenüber einer Menstruierenden getätigte Scheidungs-
ausspruch nicht gültig sei. 

3. Er sagt, dass vorsätzlich (absichtlich) unterlassene Gebete nicht nachgeholt 
werden müssten.  

4. Er sagt, dass es mubāh sei, dass eine Menstruierende die Kaaba umrundet. 
Sie müsse deshalb keine Sühne leisten. 

5. Er sagt, dass ein dreifacher Scheidungsausspruch nur als einfache Scheidung 
gelte. Doch bevor er dies erklärte, hat er über Jahre hinweg selbst gesagt, dass 
der Konsens der Muslime darüber nicht so ist. 

6. Er sagt, dass die Steuern, die nicht im Einklang mit dem Islam stehen, für 
jene, die sie verlangen, halāl seien. 

7. Wenn diese Steuern von den Händlern eingetrieben werden, dann sei dies 
als Zakāt zu werten, auch wenn die Händler dies nicht so beabsichtigen. 

8. Stirbt im Wasser ein Tier wie eine Maus, werde das Wasser nicht unrein. 

– 723 –



9. Er sagt, dass eine groß rituell unreine Person vor der Ganzkörperwaschung 
in der Nacht freiwillige Gebete verrichten dürfe.  

10. Die Bedingungen, die ein Stifter stellt, seien nicht zu berücksichtigen. 
11. Wer dem Konsens der Umma widerspreche, sei weder ein Ungläubiger 

noch ein Sünder.  
12. Er sagt, dass Allah, der Erhabene, Träger des Kontingenten (Mahall al-

hawādith) sei und aus Partikeln bestehe.  
13. Er sagt, der edle Koran sei im Wesen Allahs, des Erhabenen, erschaffen 

worden. 
14. Der gesamte Kosmos, also alle Geschöpfe, seien hinsichtlich ihrer Art 

urewig.  
15. Allah sei gezwungen, das Gute zu erschaffen, 
16. Allah, der Erhabene, besitze einen Körper und eine Richtung und wechsle 

Seinen Ort.  
17. Die Hölle sei nicht ewig, sondern würde letzten Endes erlöschen. 
18. Er leugnet, dass die Propheten sündenlos sind. 
19. Er sagt, dass sich der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nicht von 

anderen Menschen unterscheide und es nicht erlaubt sei, ihn als Mittler nehmend 
Bittgebete zu sprechen. 

20. Sich nach Medina zu begeben mit der Absicht, den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, zu besuchen, sei eine Sünde. 

21. Mit der Absicht, die Fürsprache zu erlangen, dorthin zu gehen, sei ebenfalls 
harām. 

22. Er sagt: „Nicht die Worte der Thora und des Evangeliums wurden verändert, 
sondern deren Bedeutungen.“ 

Auch wenn einige Gelehrte sagten, dass das meiste von dem, was oben erwähnt 
wurde, nicht die Worte Ibn Taymiyyas seien, gibt es niemanden, der ablehnt, 
dass er die Meinung vertrat, dass Allah, der Erhabene, eine Richtung besitze 
und aus der Zusammensetzung von Partikeln bestehe. Doch damit einhergehend 
wurde über ihn berichtet, dass sein Wissen, seine Größe und seine Religiosität 
stark waren. Personen mit tiefem Verständnis, Wissen, Gerechtigkeit und Einsicht 
müssen eine Angelegenheit erst tiefgehend untersuchen und dann erst mit Vorsicht 
ein Urteil fällen. Insbesondere dann, wenn über den Unglauben, den Glaubens-
abfall, das Abirren und die Exekution einer Person geurteilt wird, muss gründlich 
nachgeforscht und mit Bedacht gehandelt werden. Der Auszug aus dem Buch 
al-Fatāwā al-hadīthiyya von Ibn Hadschar al-Makkī, möge Allah sich seiner er-
barmen, endet hier. 

Heute ist es Mode geworden, Ibn Taymiyya blind zu folgen. Sie verteidigen 
seine schädlichen Schriften und drucken seine Bücher, insbesondere sein Buch 
al-Wāsita. Dieses Buch ist von Anfang bis Ende gefüllt mit seinen Gedanken, 
die dem edlen Koran, den ehrwürdigen Hadithen und dem Gelehrtenkonsens 
widersprechen. Es weckt eine große Fitna und Spaltung unter den Lesern und 
führt zu einer Feindschaft unter den Geschwistern. Die Wahhabiten in Indien 
und unwissende Pseudogelehrte in anderen muslimischen Ländern, die in ihre 
Fallen getappt sind, machten Ibn Taymiyya zu ihrem Aushängeschild und geben 
ihm Namen wie „großer Mudschtahid“ und „Schaykhul-islām“. Sie erachten 
seine falschen Lehren und verdorbenen Schriften als Religion und Glaube und 
klammern sich an diese. Um diese verheerende Strömung, die die Muslime spaltet 
und den Islam von innen vernichtet, aufzuhalten, muss man die wertvollen Bücher 

– 724 –



der Gelehrten der Ahlus-Sunna lesen, die ihn mit Beweisen widerlegen. Eines 
dieser wertvollen Bücher ist das Buch Schifā as-siqām fī ziyārat khayr al-anām 
des großen Imāms und profunden Gelehrten Taqiyyuddīn as-Subkī, möge Allah 
sich seiner erbarmen. Das Buch widerlegt die verdorbenen Ansichten des Ibn 
Taymiyya von Grund auf, gebietet seiner Verderbnis Einhalt und zeigt seine 
Sturheit klar auf. Es verhindert, dass seine schlechten Absichten und verdorbenen 
Gedanken sich verbreiten. 

10. AL-DSCHAMĀʿA AL-ISLĀMIYYA: Diese Bidʿa-Gruppe wurde 1360/ 
1941 in Indien von einem Madhhablosen namens Mawdūdī gegründet. In seinem 
Buch asch-Schaqīqān, das 1988 veröffentlicht wurde, lobt er Chomeini an einigen 
Stellen. Die DSCHAMĀʿAT AT-TABLĪGH wiederum wurde im Jahre 1345/1926 
von Muhammad Ilyās ad-Dahlawī gegründet, der im Jahre 1363/1944 starb. Sein 
Sohn Muhammad Yūsuf, der sein Nachfolger wurde, lobt in seinem arabischen 
Buch Hayāt as-sahāba die edlen Gefährten sehr und täuscht damit die Jugendli-
chen. Das Buch Asr-ı Saadet, das von Ömer Rıza Doğrul aus dem Englischen 
ins Türkische übersetzt wurde, ist ein anderes, nämlich die Übersetzung des 
Buches as-Sīra an-nabawiyya des Inders Schiblī Nuʿmānī, dem Autor des al-
Fārūq. Yūsuf starb im Jahre 1394/1974. Sieh das Buch Der Weg der Ahlus-Sunna. 
Schiblī Nuʿmānī starb 1332/1914. Im Buch Glaube und Islam wird sein Buch al-
Fārūq ausführlich behandelt. 

Jene, die sich von der Ahlus-Sunna getrennt haben, tarnen sich unter den 
oben erwähnten Namen und geben sich als Muslime aus. Sie debattieren mit 
jenen, die keine Muslime sind, und erklären diesen, dass der Islam die wahre 
Religion und der einzige Weg zur Glückseligkeit ist. Wer dies begreift, nimmt 
den Islam sofort an. Doch indem sie diese Armseligen täuschen, locken sie diese 
in ihre eigenen Bidʿa-Gruppen. Der Physiker und Nobelpreisträger Abdus Salam 
ist ein Qādiyānī. Ahmed Deedat, der 1980 in Südafrika mit den Christen debattierte 
und sie für den Islam begeisterte, gehört ebenfalls nicht der Ahlus-Sunna an. 
Diese Madhhablosen verhindern, dass jene, die den Islam neu annehmen, zum 
wahren Weg der Ahlus-Sunna finden und somit die ewige Glückseligkeit erlan-
gen. 

 
Mit betrübtem Herzen und alptraumhaften Gedanken, 
Adieu, den Rosengärten und dem Wiedersehen! 
Mit heimlichen Seufzern und Jammern eines Liebeskranken, 
Dem viel zu früh vergehenden Frühling, auf Wiedersehen! 

 
Der Himmel ist wieder dunkel, man kann nichts mehr sehen, 
Eine verborgene Kraft zieht mich zurück, ich kann ihr nicht entgehen, 
Sie sagt, da du ja gekommen bist, warum willst du wieder gehen? 
Den kostbaren Steinen und der Erde, die du betreten hast, auf Wiedersehen! 

 
Meine Tränen, wie ein Ozean, lassen mich nicht passieren. 
Wie soll ich meinen Augenstern verlassen und wie soll ich agieren? 
Die Sehnsucht verbrennt mein Herz, wie soll ich mich kurieren, 
Mit jeden Tag auftretendem Verlangen, meiner Liebe auf Wiedersehen! 

 

– 725 –



Dunkelheit hat die Welt eingenommen, alle Hoffnungen sind zerstört, 

Mein Herz blutet unaufhörlich, meine Seele ist verrückt und verstört, 

Die Trennung hat sich schon gezeigt und meinen Frieden zerstört; 

Auf Wiedersehen den Wegen meines Geliebten, euch allen auf Wiedersehen! 

 

Ein letztes Mal, lass mich sehen deine Schönheit und Augen, 

Nichts auf der Welt, kann mich deiner Blicke berauben, 

Sie lachen über mich; sollen sie lachen mit unverschämten Augen, 

Zu Freuden, meinem Glück und meinem Geliebten, auf Wiedersehen! 

 

Ich bete zu Allah, dass Er dich näher kommen lässt, 

Wenn ich dich nur wiedersehen könnte, solange meine Sehkraft es zulässt, 

Die Trennung tut mir sehr weh, nimm mich in dein Herz ganz fest; 

Auf Wiedersehen, fortan nutzlosen Träumen und Fantasien, auf Wiedersehen! 

 

Deine Augen, dein Herz blicken zurück, wohin willst du gehen? 

Sogar beim Anblick gehst du ein, willst du das nicht sehen? 

Wem sagst du „Lebewohl“, wie willst du damit umgehen? 

Fortan all meinen Träumen und dem Geliebten, auf Wiedersehen! 

 

Wohin gehst du, hast du denn genug von seinem Anblick, 

Von unvergleichlichen Momenten unter seinem Blick, 

Entfache und brenne mit Sehnsucht, wegen deinem Missgeschick, 

Dem letzten Licht, der die Welt erleuchtet, lebe wohl, auf Wiedersehen! 

 

Wohin gehst du, wie konntest du von ihm weglaufen? 

Nicht er ist schuld, du selbst hast dich verlaufen, 

Du blicktest ihn an, mit Augen voller Tränen am Laufen, 

Dem Blick voller Trauer bei der Trennung, auf Wiedersehen! 

 

Ich werde mich sehnen, und mich erinnern, als wärest du hier, 

Mein Herz werde ich trösten mit Tränen und der Liebe in mir, 

Mit brennendem Herzen sage ich zu meinem Geliebten jetzt und hier, 

Auf Wiedersehen mein Herz, auf Wiedersehen o mein Liebster, auf Wiedersehen! 

 

Deine Erscheinung vor mir sagt: „Bleib noch ein wenig“! 

„Und vereine dein Herz mit dieser Liebe wie ich“, 

„Küsse meine Hand mit Sehnsucht und umarme mich“; 

Auf Wiedersehen, von ganzem Herzen, dem kostbaren Geliebten, auf Wiedersehen! 

– 726 –



22 — DER HURŪFISMUS 

Wenn von Baktāschīs die Rede ist, verstehen sich daraus zwei Gruppen von 
Menschen: Die erste sind die wahrhaftigen, echten Baktāschīs, die reine Muslime 
sind und auf dem Weg schreiten, auf den der ehrwürdige Hādschi Baktāsch al-
Walī gewiesen hat. 

Die zweite Gruppe sind falsche, verlogene Baktāschīs. Bei ihnen handelt es 
sich um die Hurūfīten, die sich auf einem Irrweg befinden. Früher war dies die 
Mehrheit der Baktāschī genannten Menschen. Im Laufe der Zeit wurden sie we-
niger und verschwanden. Heute gibt es in der Türkei keine falschen und verdor-
benen Baktāschīs mehr. Die falschen Baktāschīs (Pseudo-Baktāschīs) hatten 
diesen Namen als Maske benutzt, um unbesorgt unter den Muslimen leben und 
ihren Glauben verbergend die Jugendlichen täuschen zu können. Es gibt nicht 
wenige Religionslose, die sich unter solch verschiedenen wertvollen Namen ver-
stecken. Derart ist beispielsweise der Name „Malāmī“. Irregegangene, die keine 
einzige gottesdienstliche Handlung verrichten, allerlei Sünde und Übel begehen 
und dem Islam nicht folgen, nannten sich Malāmī. Dabei meint „Malāmī“ eine 
reine Person, welche Pflichten wie die fünf täglichen Gebete in der Moschee ver-
richtet, sich von den Verboten fernhält, die Nāfila- und Sunna-Gebete zuhause 
heimlich verrichtet und sich so vor Ruhm hütet. Ishāq Efendi aus Tokat schreibt 
in seinem Buch Kāschif al-asrār Folgendes: 

Zu den Lügnern, die sich einen wertvollen Namen zulegten, um die Muslime 
zu täuschen, gehören die Hurūfīten, die sich unter dem Namen Baktāschī-Tarīqa 
versammelten. Der Hurūfismus ist keine Madhhab, sondern eine Tarīqa (Orden). 
Diejenigen, die sich in diesem verdorbenen Orden befinden, verbargen zu Beginn 
ihr wahres Gesicht. Im Jahre 1288 n. H. begannen sie dann ihre Maske abzulegen. 
Sie enthüllten ihr geheimes Buch namens „Dschāwidān“. Dieses Buch besteht 
aus sechs Folios. Ein Folio verfasste der Gründer des Hurūfismus, Fadlullāh ibn 
Abī Muhammad at-Tabrīzī, auf Persisch. Die anderen fünf Folios verfassten 
einige seiner Schüler. Da das Aschqnāme genannte Folio des Ferischtehzāde 
nicht einen solch offenkundigen Kufr beinhaltet wie die anderen Folios, wurde 
es 1288/1871 in Istanbul lithografiert. 

Der Ketzer Fadlullāh al-Hurūfī war ein Derwisch der Überbleibsel des 
Qarāmitī-Ordens. Die Qarmaten werden auch „Ibāhiyya“ genannt. Diese be-
zeichneten die Dinge, die harām sind, als halāl und raubten 70-80 Jahre lang die 
Pilger aus. Sie töteten Muslime und errichteten eine eigene Regierung. Als ihre 
Regierung im Jahre 372/983 zusammenbrach, versteckten sie sich an den Orten, 
wo sie verstreut waren. Einer von ihnen, Hasan Sabbāh, gründete das Reich der 
Ismāʿīliten, das wiederum im Jahre 654/1256 unterging. Fadl verbreitete in Asta-
rabad im Iran heimlich den Unglauben. Er fand neun Gehilfen und erfand etwas, 
das sich „Wissenschaft des Punktes“ nennt. Er pflegte zu sagen: „Diese Sache ist 
mubāh, da der Punkt hier doppelt vorkommt. Jene Sache ist harām, da es nur 
ein Punkt ist.“ Der ehrwürdige Ibn Hadschar al-Asqalānī gibt in seinem Ge-
schichtswerk Anbā al-fadl detaillierte Informationen über Fadlullāh und den 
Hurūfī-Orden. Als Fadlullāhs Unglaube sich verbreitete, tötete Mīrān Schāh, 
der Sohn von Timur Khan, möge Allah sich ihrer erbarmen, auf Befehl seines 
Vaters hin im Jahre 796/1393 Fadlullāh. An seinem Bein wurde ein Seil befestigt 
und er wurde durch die Straßen geschleift. Dadurch wurde der Islam von einem 
großen Feind befreit. So wie Yavuz Sultan Selim, möge Allah sich seiner erbarmen, 
Schāh Ismāʿīl besiegte und dadurch die Verbreitung des Schiitentums verhinderte, 
so verhinderte Timur Khan die Verbreitung des Hurūfismus, der für den Islam 

– 727 –



eine große Gefahr darstellte, und leistete damit dem Islam einen großen Dienst. 
Deswegen lieben die falschen Baktāschīs, also die Anhänger des Hurūfī-Ordens, 
Timur Khan nicht und reden schlecht über ihn. 

Nachdem Fadlullāh getötet wurde und Astarabad niederging, flohen seine 
neun Helfer. Einer von ihnen namens Alī al-aʿlā floh nach Anatolien in ein 
Baktāschī-Ordenshaus. Dort begann er heimlich das Dschāwidān zu verbreiten 
und die Unwissenden zu täuschen. Er sagte, dies sei der Weg von Hādschi Baktāsch 
al-Walī. Da er die Verbote als mubāh und die Wünsche der Triebseele als erlaubt 
darstellte, verbreitete sich sein Orden zügig unter schlechten Menschen. Er 
nannte seine Worte „Geheimnisse“ (Sirr) und befahl, dass diese geheim gehalten 
werden sollen. Es kam auch vor, dass jene, die das Geheimnis Fremden verrieten, 
getötet wurden. Auf die Geheimnisse wird im Buch Dschāwidān mit Buchstaben 
wie A, Dsch, W und Z hingewiesen. Diese Buchstaben, von denen ein jeder ein 
Akt des Unglaubens ist, wurden in dem Buch „Miftāh al-hayāt“ erklärt. Dieses 
Buch nannten sie auch „Sirr“. Wer das Buch des Sirr nicht zur Hand hat, wird 
nicht in der Lage sein, das Dschāwidān zu verstehen. Seit dem Jahr 800 haben 
sie viele Armselige getäuscht und dazu geführt, dass viele vom Glauben abfielen. 
Auch Freimaurer nahmen unter ihnen Platz. Sie wurden mit jüdischem Geld ge-
fördert. Im Jahre 1240/1824 begannen sie ihren Kufr zu verbreiten. Sultan Mahmud 
II., möge Allah sich seiner erbarmen, richtete ihre „Hohen“ („Ulu“) hin. Die 
Baktāschī-Ordenshäuser wurden aufgelöst und ihre Plätze per Erlass an die 
Naqschibandīs vergeben. Die Hurūfīten zerstreuten sich und arbeiteten im Ge-
heimen weiter. Im Jahre 1288/1871 tauchten sie erneut auf. Ferischtehzāde 
Abdulmadschīds Buch Aschqnāme wurde im Jahre 1288/1871 gedruckt und sie 
begannen, sich zu verbreiten. Diejenigen, die von ihnen getäuscht wurden, wurden 
die „Gruppe der Liebe“ genannt, wie zu Beginn des Buches al-Huddscha al-
bāligha von Ismāʿīl Haqqi Efendi aus Bursa, möge Allah sich seiner erbarmen, 
geschrieben steht. Sayyid Ahmad Rifʿat Beg, Mitglied am Finanzgericht, sagt in 
seinem Buch Mirʾāt al-maqāsid, das er 1293/1876 verfasste, Folgendes: „Der 
Bruder von Abdulmadschīd Ferischtehzāde, Abdullatīf, war ein Sunnit. Aus 
seinem Buch über den Tasawwuf wird erkenntlich, dass er eine rechtschaffene 
Person war. Er war sehr bekümmert darüber, dass sein Bruder sich dem Hurūfī-
Orden anschloss. Er folgte ihnen nicht.“ Abdulmadschīd Ferischtehzāde schrieb 
noch andere Bücher als das Aschqnāme. Im Seʿādetnāme schreibt er: „Ich habe 
dieses Buch aus den Werken Dschāwidān, Aschqnāme und Muhabbetnāme über-
setzt und im Jahre 826/1422 vollendet.“ Mahmūd, der Hauptkhalīfa von Fadlullāh, 
trennte sich von seinem Schaykh. Er schrieb ein Buch namens Dschāwidān-i 
saghīr als Wissenschaft des Punktes. Darin gab er bekannt, dass die Hurūfīten 
Ketzer, Ungläubige und Verdammte sind. Die meisten derer, die das Dschāwidān 
lesen, sind Mulhids, und sie behaupten, dass nicht der äußere Wortlaut des Korans 
gemeint sei, sondern seine inneren Bedeutungen, und lehnen somit die Wieder-
auferstehung ab und werden zu Ungläubigen, wie im Buch al-Huddscha al-bāligha 
von Ismāʿīl Haqqi Efendi aus Bursa, möge Allah sich seiner erbarmen, geschrieben 
steht. Dieses Buch wurde am Rande des Raschahāt im Jahre 1291/1874 in Istanbul 
gedruckt. Bei den Hurūfīten werden jene, die im Kufr und Ilhād am weitesten 
gehen, als „Sayyid“ bezeichnet. Deshalb behaupteten viele von ihnen, dass sie 
Sayyids seien. Die Hurūfīs, die sich unter dem Namen „Baktāschī-Orden“ ver-
bergen, griffen die Muslime von unterschiedlichen Richtungen an, um sie zu täu-
schen: 

1. Sie nannten Fadl al-Hurūfī einen Gott. Im Dschāwidān steht: „Göttlichkeit 
war in der Urewigkeit eine unsichtbare Kraft. Erst kam sie in Form von Buchstaben 
(Hurūf), dann in Form von Propheten und letztlich bei Fadl offen zutage. Erst 

– 728 –



zeigte sie sich in Form des Propheten Ādam. Daher warfen sich die Engel vor 
Ādam nieder. Er teilte die Bedeutungen der vier Bücher im Dschāwidān mit.“ 

2. Im Khutbat al-bayān und anderen Büchern, in denen sie dem ehrwürdigen 
Alī erlogene Aussagen zuschreiben, erdichten sie auch Hadithe und sagen, dass 
denjenigen, die Alī lieben, die Sünden keinen Schaden zufügen würden. Indem 
sie sagten, dass es der gottesdienstlichen Handlungen nicht bedürfe und die 
Verbote halāl seien, täuschten sie die Unwissenden, die ohne Verrichtung got-
tesdienstlicher Handlungen ins Paradies einziehen wollten. Nachdem sie eine 
Person auf diese Art täuschten und von den Gottesdiensten und vom Glauben 
abbrachten, begannen sie ihr das Buch Sirr zu lehren, denn im Buch Dschāwidān 
befand sich nicht einmal der Name der Ahl al-bayt. Es gibt auch einen türkischen 
Kommentar zum Khutbat al-bayān. 

3. Sie pflegten zu sagen, dass alle Religionen eine einzige seien und sie alle in 
16 Gürteln versammelt seien. Jeder der 16 Gürtel sei die Religion eines Propheten. 
Wer einen betreffenden Gürtel trägt, praktiziere die Religion jenes Propheten. 
Wer beispielsweise den Gürtel Ādams, Friede sei mit ihm, trägt, der würde immer 
Leder tragen, da Ādam, Friede sei mit ihm, Lederkleidung trug. Wer den Gürtel 
von Mūsā, Friede sei mit ihm, trägt, der reite nie auf einer Stute. Wer den Gürtel 
von Īsā, Friede sei mit ihm, trage, würde nicht heiraten, doch Unzucht und Anal-
verkehr seien für ihn mubāh. Īsā, Friede sei mit ihm, war nämlich unverheiratet. 
Dass sie an die drei Hypostasen der Christen, also an drei Götter glauben, steht 
im Dschāwidān von Ferischtehzāde. Dort heißt es auch, dass Fadl al-Hurūfī Alī 
gewesen sein soll. An anderer Stelle heißt es, dass Fadl al-Hurūfī höher sei als 
Muhammad, Friede sei mit ihm, und Alī (Allah bewahre vor solch einem Glau-
ben!), und sie die Feinheiten der Religion nicht so gut gekannt hätten wie Fadl. 
Seine Aussagen widersprechen sich. 

Diese falschen Baktāschīs sind weder Schiiten noch Aleviten. Sie sind Göt-
zendiener. Sie werden von Juden und Freimaurern unterstützt und bringen un-
wissende Muslime vom Glauben ab. Den neu Getäuschten zeigen sie das Dschā-
widān nicht, sondern stellen sich als Aleviten vor. Dabei sagen auch die schiitischen 
Gelehrten, dass diese falschen Baktāschīs keine Aleviten sind, sondern Ungläu-
bige. 

4. Da sie die Verbote und das Lügen als halāl bezeichnen, schrieben sie ver-
schiedene Bücher wie Hamzanāme und Battāl Ghāzī. Sie erzählen über erfundene 
Wundertaten ihrer Großen/Hochstehenden, die sie „Baba“ nennen. Ahmed Baba, 
der Gründer ihres Ordenshauses in Merdivenköy (Istanbul), pflegte die Jugend-
lichen zu versammeln und zu sagen: „Einer der Babas, dessen Name unbekannt 
ist, flog soundso, reiste in einem Moment nach Damaskus. Er sagte, dass man 
ihn an diesem und jenem Tag in einer bestimmten Schänke abholen soll. Sie 
gingen an diesem Tag dorthin und fanden ihn tot auf dem Boden eines Tonbe-
hälters vor. Ein anderer Baba ist auf einem Löwen geritten und über den Ozean 
gereist.“ Auch sein Lehrer Halil Baba sammelte in Samatya die Jugendlichen in 
einem Haus und erzählte ihnen Lügen. [Der Autor des Kāschif al-asrār schreibt 
weiter:] Ich habe mich ebenfalls dort befunden und den Baba blamiert. Der 
Hausherr hat mich daraufhin aus seinem Haus geworfen. Eine ihrer Lügen ist, 
dass es in den Händen der Babas liege, jedem Besitz, Rang und Kinder zu geben, 
Menschen sterben zu lassen und die Kranken gesund zu machen. Sie sagen, das 
Verrichten des Gebets sei nur ein einziges Mal im Leben fard. Ebenfalls sei im 
gesamten Leben nur das Fasten eines einzigen Tages fard. Die Ganzkörperwa-
schung sei ebenfalls nur einmal im Leben fard. Sie sagten, es solle durch die 
Ganzkörperwaschung dem Körper nicht geschadet werden. Jenen, die ihnen 
glaubten und vom Glauben loskamen, begannen sie Geheimnisse zu erzählen. 

– 729 –



Sie sagten, Muhammad sei eigentlich Alī (Allah bewahre!) und Allah sei eigentlich 
Alī (Allah bewahre!). Wenn jemand vollkommen den Verstand verliert und 
daran glaubt, sagen sie ihm, dass Fadl all dies sei und jedes Übel und jede Sünde 
ihm nun erlaubt sei. Sie entführten ihn in eine Welt der weiblichen Vergnügungen 
und des Alkoholkonsums. 

Sie sagen, es gäbe 12 Tarīqas. Wenn gefragt wurde, wie das sein kann, fragten 
sie, ob er etwa Hādschi Baktāsch al-Walī leugne. Dabei war der ehrwürdige 
Hādschi Baktāsch al-Walī jemand, der dem Islam folgte und sich nicht von der 
Sunna trennte. Auch seine Schüler waren derart. Die späteren Unwissenden wur-
den jedoch getäuscht und diese ungläubigen Hurūfīten schrieben sich den Namen 
Baktāschī zu. Gott sei Dank gibt es diese falschen Baktāschīs heute nicht mehr. 
Die heutigen Baktāschīs in der Türkei sind alle wahrhaftige Muslime. Sie leben 
als Geschwister mit den sunnitischen Muslimen zusammen. 

Eine der Lügen der Hurūfīten ist es auch, dass sie sagten: „Auch wenn es 
unter den Baktāschīs einige Maßlose gibt, ist unser Baba nicht so.“ Dabei tranken 
die falschen Baktāschīs Alkohol und verrichteten kein einziges Gebet. Wie 
können solche Personen Baktāschīs genannt werden? Die Bekanntesten dieser, 
nämlich Koyun Baba in Osmancık, Abdal Mūsā in Elmalı, Schudschāʿuddīn in 
Eskişehir, Kızıl Deli in Dimetoka, Sersem Alī in Kalkandelen, lasen alle das 
Dschāwidān und verbreiteten den Kufr. [Dass Koyun Baba einer der Derwische 
des falschen Baktāschī-Ordens war, steht u. a. im Wörterbuch al-Mundschid.] 

Die falschen Baktāschīs lassen ihren Schnurrbart wachsen. Sie sagen, das 
Wachsenlassen des Schnurrbartes sei die Sunna des ehrwürdigen Alī und das 
Kürzen des Schnurrbartes sei die Sunna Muʿāwiyas. Dabei wurde das Kürzen 
des Schnurrbartes in den Hadithen befohlen und ist eine Sunna muʾakkada. Somit 
sagen sie indirekt, dass der ehrwürdige Alī, den sie angeblich lieben, die Sunna 
nicht eingehalten, der ehrwürdige Muʿāwiya jedoch, den sie befeinden, die Sunna 
eingehalten habe. Im Sahīh al-Bukhārī gibt es verschiedene Hadithe über das 
Kürzen des Schnurrbartes. Zu behaupten, der ehrwürdige Alī, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, hätte diese Anordnungen nicht eingehalten, bedeutet nicht, 
ihn zu lieben, sondern ihm gegenüber Feindschaft zu hegen. Es gibt Erlaubnis 
dafür, Schnurrbart und Fingernägel im Krieg wachsen zu lassen, um den Gegnern 
Angst einzuflößen. Zu anderen Zeiten ist es makrūh. Fadlullāh al-Hurūfī be-
hauptete, dass Haare wie die Augenbrauen, Wimpern und Schnurrbart die Er-
scheinung eines heiligen Buchstaben im Menschen seien. Er sagte: „Dies ist der 
Grund, weshalb sich die Engel vor Ādam niederwarfen. Der Schnurrbart ist heilig 
und ihn zu kürzen ist eine große Sünde.“ Schāh Ismāʿīl übernahm das Wachsen-
lassen des Schnurrbartes von den Hurūfīten. Um den Sunniten nicht zu ähneln, 
befahl er den Persern, den Schnurrbart lang wachsen zu lassen. Um die Jugend-
lichen zu täuschen, behaupteten sie, dies sei die Sunna des ehrwürdigen Alī. Sie 
verleumdeten damit diesen großen Imām. 

Die Hurūfīten haben kein Gedenken, keine gottesdienstlichen Handlungen 
oder Rezitationen. Sie pflegten sich jeden Morgen in einem Versammlungsraum 
im Haus ihres Meisters (pīr) zu versammeln. Einer betrat den Raum mit einem 
Tablett in seiner Hand, auf dem sich für jeden Versammelten ein Glas Wein, ein 
Stück Brot und Käse befanden. Diesem begegneten sie mit Respekt und rezitierten 
gemeinsam den Gülbank. Er begab sich zu jedem Anwesenden und gab ihm 
jeweils eines. Sie nahmen es mit Respekt, strichen es auf ihr Gesicht und aßen 
und tranken anschließend. Ihr gesamter Gottesdienst bestand hieraus. Die Ver-
heirateten brachten auch Frauen und Töchter zu den Versammlungen mit. Sie 
betranken sich und tanzten. Fand jemand Gefallen an der Frau oder Tochter 
eines von ihnen, kam er zum Mann und bat um Erlaubnis, indem er sagte: „Ich 

– 730 –



möchte von Eurem Garten eine Rose pflücken.“ Dieser wiederum rief dann seine 
Frau und sagte ihr, sie solle den Wunsch dieses geliebten Freundes erfüllen. An-
schließend küsste er sie. Wenn der Wunsch gegenseitig war, kamen beide Männer 
vor den Baba und baten um Erlaubnis. Gab der Baba Erlaubnis, tauschten sie 
für den Rest ihres Lebens die Frauen immer untereinander aus. Heute gibt es 
unter den Baktāschīs und Aleviten in der Türkei keine derartigen Übel mehr. 

Die Babas des Hurūfī-Ordens pflegten wie Priester die Sünden zu beichten. 
Wenn ein Mensch etwas tat, was er für eine Sünde hielt, kam er vor den Baba. 
Der Baba vergab ihm, indem er ihn am Ohr zog. Wenn es eine große Sünde war, 
sagte er ihm: „Nimm dein Eigentum und geh deinen Weg“, oder ließ ihn flehen. 
Der Baba befahl ihm dann, er solle ein Tier für die Vierziger opfern oder ein 
Gelübde für die Dreihunderter ablegen. Er nahm ihm etwas Geld ab und sagte: 
„Ich habe dir verziehen.“ Wenn eine Frau des Hurūfī-Ordens Geschlechtsverkehr 
hatte mit einem Mann, der kein Hurūfīt war, kam sie zum Baba und sagte, ein 
Hund sei über sie gesprungen. Der Baba nahm Geld und vergab ihr dann. Jeder 
Baba hatte einen anderen Weg. Eines Nachts kam in einer Versammlung eine 
Frau vor den Baba und verbeugte ihr Haupt. Der Baba befahl ihr, sich zu 
entfesseln. Dann sagte der Baba zu einem Mann seiner Wahl: „Steh auf und 
fessel diese Schwester an den Baumstamm.“ Der Mann zog sich mit der Frau in 
ein Zimmer zurück. Eine andere Frau, die auf der Suche nach einem Heilmittel 
für ihre Krankheit war, konsultierte eine hurūfītische Frau. Diese sagte, ihr Baba 
sei ein guter Zauberer, und brachte sie in das Ordenshaus. Da wurde ihr befohlen, 
sich auszuziehen, da der Baba komme. Die Frau wehrte sich zwar, aber sie drohten 
ihr, indem sie sagten: „Wage es nicht! Lieber lassen sie deinen Leichnam von 
hier verschwinden, als dass du ihre Geheimnisse verrätst.“ Sodann zog sie sich 
gezwungenermaßen aus. Danach sagte die Frau, die sie brachte, zu ihr, dass die 
Handlung des Babas kein Übel sei, sondern er die Sunna des ehrwürdigen Alī 
befolge. Da es bei ihnen weder Halāl noch Harām gibt, zögern sie nicht, hässliche 
und verabscheuungswürdige Taten zu begehen, zu denen selbst die niedrigsten 
Ungläubigen nicht in der Lage wären! [Diese widerwärtigen Handlungen, die im 
Kāschif al-asrār beschrieben werden, werden von den Aleviten und wahren 
Baktāschīs in der heutigen Türkei nicht praktiziert. Die Hurūfīten, die als falscher 
Baktāschī-Orden bezeichnet werden, gibt es heute in der Türkei nicht.] 

In Westthrakien, an einem Ort namens Gülbaba außerhalb der Festung, ver-
sammelt ein falscher Baktāschī-Baba namens Dhulfiqār am Nouruz-Tag hurūfī-
tische Frauen und Männer und sie betrinken sich. Als sie betrunken sind, sagt 
ein jeder von ihnen Dinge wie: „Diese Berge habe ich erschaffen; würde ich 
dieser Fichte befehlen, würde sie sich vor mir niederwerfen; würde ich diesen 
Toten befehlen, würden sie aufstehen“, und beansprucht somit Göttlichkeit für 
sich. Dann steht ein falscher Baktāschī namens Murtadā auf und sagt: „Wer der 
Esel Muhammads ist, soll vortreten.“ Einer unter ihnen tritt vor und Murtadā 
ruft den Takbīr und steigt auf ihn. Er nimmt eine Weinflasche in die eine und 
einen Kelch in die andere Hand und geht unter die Frauen des Hurūfī-Ordens. 
Er beginnt, den Wein mit dem Takbīr zu verteilen. Nachdem alle Frauen getrunken 
haben, kommt er auf die Seite der Männer. Er ruft, dass es Zeit zum Gebet sei. 
Alle erheben sich, wenden ihren Rücken der Gebetsrichtung zu und folgen dem 
Baba als Imam. Das Gebet verrichten sie wie folgt: Nachdem alle rufen: „Das 
Gebet ist eine Lüge! Ich glaube nicht an das Gebet und ich bete auch nicht!“, 
werfen sie sich nieder. Der Baba streckt in der Niederwerfung ein Bein und eine 
Hand nach oben aus und schreit. Dieser Murtadā führt seine zwei Frauen nackt 
an der Hand und kommt zu Sami Beg, einem Muslim, der sich in der Ferne 
befindet. Er sagt zu ihm: „Hast du das gesehen? Wie schön das Baktāschītum 

– 731 –



doch ist, nicht wahr? Es wäre sehr gut, wenn auch du ein Baktāschī werden 
würdest. Statt in der Ferne davon beraubt zu sitzen, würdest du es mit uns genie-
ßen.“ Die falschen Baktāschīs, Mann und Frau, laufen umher und greifen musli-
mische Familien, die am Feiertag spazieren gingen, an. Sie rufen: „Diese Orte 
sind unsere. Was haben jene hier zu suchen, die nicht zu uns gehören?“ Sie zer-
reißen den Schleier der Frauen und die Frauen rufen um Hilfe und laufen schreiend 
davon. Da die Männer zahlenmäßig wenige sind, können sie die Frauen nicht 
retten. Die Artilleristen in der Festung hören dies und eilen zur Hilfe. Sie ver-
scheuchen die Hurūfīten. Eine solche niederträchtige Islamfeindlichkeit, die 
nicht einmal die Ungläubigen begehen würden, wurde vertuscht, da Mustafā Beg, 
der Stellvertreter des Chefsekretärs der Provinz, selber ein Baktāschī war. In 
den Zeitungen der Freimaurer wurde das Geschehen verzerrt dargestellt. Im 
Jahre 1288/1871 wurde dieses abscheuliche Verhalten vom eifrigen, muslimischen 
Volk mit einer großen Petition in Istanbul dem Premierministerium gemeldet. 
Sie wurden daraufhin bestraft. 

Eines ihrer Bücher, die aufzeigen, dass diese Lügner, die sich unter dem ge-
segneten Namen „Baktāschī“ tarnen, Ungläubige sind, ist das „Haqīqatnāme“. 
Es ist eines der Kommentare zum Dschāwidān. Andere Bücher sind das „Mah-
schernāme“ von Amīr Alī sowie das „Muqaddimat al-haqāʾiq“, in welchem der 
Kufr des Aschqnāme wiederholt wird. Darin werden diejenigen verflucht, die 
nicht an sie glauben, und befohlen, sie zu töten. Ein weiteres Buch von ihnen ist 
„Wiran Abdal“. Dieses Buch gehört nicht zu ihren Geheimnissen und wird 
gelesen, um die Muslime zu täuschen und von ihrer Religion abzubringen. Darin 
wird die ehrwürdige Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, verleumdet und 
Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, als Charidschit bezeichnet. 
Die Worte des Fadl al-Hurūfī im Dschāwidān werden als Worte des ehrwürdigen 
Alī präsentiert. Es wird über erfundene Arten der Gebetswaschung, des Gebets 
und der Gottesdienste gesprochen. Eines ihrer Bücher ist das „Ākhiretnāme“. 
Es ist wie das Aschqnāme voller Kufr. Es wird darin versucht zu beweisen, das 
Fadl al-Hurūfī ein Gott sei. Eines ihrer Bücher ist das „Risāle-i Fadlullāh“. Ein 
anderes Buch ist das „Tuhfat al-uschschāq“. Die Bücher „Risāle-i Bedreddīn“ 
und „Risāle-i nuqta“ sind ebenfalls Kommentare zum Dschāwidān. Andere 
Bücher von ihnen sind „Risāle-i Hurūf“, „Turābnāme“ und „Wilāyetnāme“. Die 
meisten dieser Bücher sind auf Persisch. 

Alle ihre Bücher sind etwa 60 an der Zahl. Sie alle basieren auf der Leugnung 
Allahs, des Erhabenen, und der Abschaffung der islamischen Bestimmungen und 
verleiten zur Anbetung des Fadl al-Hurūfī. Dass sie schlimmer sind als alle Un-
gläubigen und Gruppen, wird aus den oben erwähnten Informationen erkenntlich. 
Hier endet der Auszug aus dem Kāschif al-asrār. 

A. Rifqi Efendi schreibt in seinem Buch „Bektāschī Sırrı“, das 1327/1909 in 
Istanbul veröffentlicht wurde: „Das Baktāschītum geht über Hādschi Baktāsch 
al-Walī, Luqmān al-Khurāsānī und Khādscha Ahmad Yasawī zurück auf Bāyazīd 
al-Bistāmī und von dort zum ehrwürdigen Abū Bakr as-Siddīq. Von Ahmad 
Yasawī aus entstanden zwei neue Pfade, die Baktāschīs und die Khādschagān. 
Der Hurūfismus ist ein Irrweg, das Baktāschītum ein Pfad der Rechtleitung. Der 
Hurūfismus ist eine Abzweigung der Ismāʿīliyya, die mit Islam und Tasawwuf 
nichts am Hut haben. Sie haben den edlen Koran nach ihrem Belieben und nach 
ihren eigenen Überzeugungen interpretiert. Bücher wie ,Dherrenāme‘, ,Isken-
dernāme‘, ,Fadīletnāme‘, ,Haqīqatnāme‘ und ,Risāle-i istiwā‘ sind unter den Schii-
ten verbreitet. Bücher der Baktāschīs wie ,Wilāyetnāme‘, ,Kaygusuz Abdal Ri-
sālesi‘, ,Khutbat al-bayān‘, ,Seyyid Nesīmī Dīwāni‘, ,Küçük wilayetnāme‘, ,Terzi 
Ali Dede Risālesi‘ und ,Turābī Alī Dede Risālesi‘ haben nichts mit dem Hurūfismus 

– 732 –



zu tun. Der Autor des Buches ,Wāridāt-i ilāhiyya‘, der Sohn des Kadi von Simavna, 
Schaykh Badruddīn, sowie Niyāzī al-Misrī vom Khalwatī-Orden, Hamza Bālī 
vom Bayrāmī-Orden und Ismāʿīl Maʿschūqī sind keine Hurūfīten.“ Mundschī 
Baba Schaykh Muhammad Surayyā schreibt in seinem Buch „Tarīqat-i aliyya-i 
baktāschiyya“: „Die Ahlus-Sunna sind die Partei/Anhänger (Schia) Alīs. Wer 
sich Alī anschließt, gehört notwendigerweise zur Ahlus-Sunna. Ob sie das 
Baktāschītum nun schiitisch oder sunnitisch nennen, uns ist dies gleich. Das Buch 
Dschāwidān hat absolut nichts mit dem wahren Baktāschītum zu tun. Dieses 
Buch vernichtet die islamische Moral von Grund auf. Der Hurūfismus missachtet 
den Islam und erachtet die Ausschweifung und den Alkoholkonsum als Gottes-
dienst.“ Wie zu erkennen ist, vereinen die wahren Baktāschīs das Schiitentum 
und das Sunnitentum in der Liebe zur Familie des Propheten (Ahl al-bayt). Dabei 
bedeutet Schiitentum aber, die Gefährten des Propheten nicht zu lieben. Ein 
Sunnit zu sein wiederum bedeutet, sowohl die Ahl al-bayt als auch sämtliche 
Prophetengefährten sehr zu lieben. Die Baktāschīs, die sagen, dass sie wahre 
Baktāschīs sind, die also dem Weg des ehrwürdigen Hādschi Baktāsch al-Walī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, folgen, lehnen zwar aus einer Sicht nicht ab, 
Schiiten zu sein, doch es versteht sich, dass das Übel des Hurūfī-Ordens bei ihnen 
nicht zu finden ist. Die Aleviten und Baktāschīs in der heutigen Türkei haben 
kein Übel des Hurūfī-Ordens in sich. Alle Aleviten, Baktāschīs und Sunniten in 
der Türkei lieben die Ahl al-bayt unseres Propheten sehr und sehen sich als Ge-
schwister. 

Ein wichtiger Grund, weshalb Yavuz Sultan Selim Krieg gegen Schāh Ismāʿīl 
führte und den Schiiten eine schwere Niederlage bereitete, waren die Ratschläge 
des großen Ahlus-Sunna-Gelehrten Mulla Arab. Im Mirʾāt-i kāʾināt heißt es: 
„Mulla Arabs Name lautet Wāʿiz Muhammad ibn Umar ibn Hamza. Sein Vater 
und Großvater kamen von Transoxanien nach Antakya. Hier wurde er geboren. 
In jungen Jahren lernte er den edlen Koran, al-Kanz, asch-Schātibī und einige 
andere Texte auswendig. Er nahm von seinem Vater und seinen Onkeln Schaykh 
Husayn und Schaykh Ahmad Unterricht. Er studierte auch viel in Aleppo und 
Jerusalem (Quds). Nach der Pilgerfahrt erhielt er in Ägypten eine Idschāza im 
Hadith von Imām as-Suyūtī und Schaʿbī. Er wurde von Kait-Bay, dem tscher-
kessischen Sultan in Ägypten, als Prediger und Mufti eingestellt. Er verfasste 
für den Sultan das Fiqh-Buch Nihāyat al-furūʿ. Als der Sultan im Jahre 901/1496 
verstarb, zog er nach Bursa und danach nach Istanbul. Die zwei Bücher, die er 
für Bayezid II. verfasste, nämlich Tahdhīb asch-schamāʾil und Hidāyat al-ibād 
ilā sabīl ar-raschād, erhöhten seinen Ruhm. Er schloss sich der Schlacht von 
Yundu an und war Anlass für die Eroberung der Stadt Meton. Er ermutigte und 
spornte Sultan Selim zum Dschihad gegen die Schiiten an. Zu diesem Zweck 
verfasste er das Buch as-Sadād fī fadāʾil al-dschihād. Er nahm persönlich am 
Çaldıran-Feldzug teil und ermutigte die Soldaten durch seine Predigten. In der 
Schlacht sprach er Bittgebete und der Sultan sagte dazu ,Āmīn‘. In Sarayköy 
und Skopje predigte er 10 Jahre und war Anlass dafür, dass viele Nichtmuslime 
den Islam annahmen. Er nahm auch an der Schlacht von Engürüs an der Seite 
von Sultan Süleyman teil. Seine Bittgebete für den Sieg wurden von Allah ange-
nommen. Er kam anschließend nach Bursa und verfasste verschiedene Bücher. 
Er war bewandert in der Chemie. Er baute zwei kleine und zwei große Moscheen. 
Im Jahre 938/1532 verstarb er. Er liegt in Bursa, im Viertel „Molla Arab“, im 
Mausoleum neben der Molla Arab-Moschee begraben. Sein Buch Tahdhīb asch-
schamāʾil zur Prophetenbiografie sowie sein al-Maqāsid fī fadāʾil al-masādschid 
sind bekannt. Im asch-Schaqāʾiq ist seine Biografie lang und ausführlich beschrie-
ben.“ 

– 733 –



23 — ZWEITER BAND, 96. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khādscha Abul-Hasan Bahādir al-Badakhschī geschrie-

ben und behandelt die Bitte unseres Propheten, Friede sei mit ihm, um Papier 
kurz vor seinem Ableben. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen er-
wählten Dienern sein! Unser Prophet, Friede sei mit ihm, bat im Sterbebett um 
Papier. Er sagte: „Bringt mir Papier! Ich will euch ein Buch schreiben, damit ihr 
nach mir nicht in die Irre geht.“ Da sagten Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, und einige andere Prophetengefährten: „Uns genügt das Buch Allahs, des 
Erhabenen. Lasst uns ihn fragen, ob er im Traum redet?“ Dabei erfolgten alle 
Worte des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, per Offenbarung. So heißt es 
in den Versen 3 und 4 der Sure an-Nadschm sinngemäß: „Er redet nicht unnütz, 
sondern er sagt stets das, was offenbart wurde.“ Wenn die Offenbarung (Wahy) 
abgelehnt wird, ist dies Kufr. In Vers 44 der Sure al-Māʾida heißt es sinngemäß: 
„Jene, die nicht dem folgen, was Allah, der Erhabene, sandte, sind Ungläubige.“ 
Darüber hinaus anzunehmen, dass der Prophet, Friede sei mit ihm, im Traum 
wirr reden und unnütze Worte tätigen könnte, erschüttert das Vertrauen in ihn 
und seine Religion, was wiederum Kufr und Ketzerei ist. Wie soll dieser bedeutende 
Zweifel also ausgeräumt werden? 

Möge Allah, der Erhabene, dein Verständnis vermehren und dir ermöglichen, 
auf dem rechten Weg zu schreiten! Wenn diejenigen, die die drei Kalifen sowie 
andere Prophetengefährten beflecken wollen, indem sie solche Zweifel aufwerfen, 
einsichtig wären und die Ehre und den Wert der Gesellschaft des allerbesten 
Menschen verstehen würden und wüssten, dass die edlen Gefährten, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, durch diese Gesellschaft von den Wünschen ihrer Trieb-
seele gänzlich loskamen, von Eigenschaften wie Hass und Feindschaft geläutert 
wurden, sie alle zu großen religiösen Persönlichkeiten und Augensternen des 
Islams wurden, sie sich mit all ihrer Kraft darum bemühten, den Islam zu stärken 
und dem besten Menschen Beistand zu leisten, und all ihr Hab und Gut ausgaben, 
um den Islam zu erhöhen, sie aufgrund der übermäßigen Liebe zum Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, ihre Stämme, Sippen, Kinder, Frauen, Heimat, Häuser, 
Gewässer, Felder, Bäume und Flüsse aufgaben und für ihn opferten, sie den Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, mehr liebten als ihr eigenes Leben, sie geehrt 
waren damit, die Offenbarung und den Engel zu sehen, sie Wunder und überna-
türliche Dinge sahen, sie jenes, woran die anderen ohne es zu sehen glauben, 
sehend verstanden haben, das Wissen anderer für sie Gang und Gäbe war und 
sie im edlen Koran seitens Allahs, des Erhabenen, gelobt wurden, dann würden 
sie begreifen, dass solche Zweifel erlogen sind, und ihnen keine Beachtung schen-
ken. Sie würden es nicht einmal als nötig ansehen, die falschen Aspekte dieser 
Worte zu verstehen und zu separieren. Hinsichtlich dieser Vorzüge sind alle 
edlen Gefährten gleich. Wie kann dann die Größe der Höchsten unter ihnen, 
also der vier Kalifen (al-Khulafā ar-rāschidūn), beschrieben werden? Umar, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, ist ein solcher Umar, dass Allah, der Erhabene, 
für ihn zu Seinem Gesandten in Vers 64 der Sure al-Anfāl sinngemäß sagte: „O 
Mein Prophet! Dir genügen Allah und jene Gläubigen, die dir folgen.“ Abdullāh 
ibn Abbās berichtet, dass dieser Vers offenbart wurde, weil Umar, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, den Islam annahm. Derartige Verleumdungen in Bezug 
auf die edlen Gefährten basieren auf keinerlei Grundlage und widersprechen 
den offenkundigen und bekannten Wahrheiten. Sie werden anhand des edlen 
Korans und der ehrwürdigen Hadithe abgelehnt. Einhergehend damit sah ich es 
als angemessen, mit der Unterstützung Allahs, des Erhabenen, einige Vorworte 

– 734 –



zu verfassen, um auf die Frage zu antworten und auf die fehlerhaften Punkte 
dieser zweifelhaften Behauptung hinzuweisen. Lest sie aufmerksam durch! Um 
diesen Zweifel gänzlich beiseite zu räumen, bedarf es mehrerer Vorworte. Jedes 
dieser Vorworte ist wie eine separate Antwort: 

Erstes Vorwort – Nicht jedes Wort unseres Propheten, Friede sei mit ihm, er-
folgte per Offenbarung. Der sinngemäße Koranvers „Er spricht nichts Unnützes!“ 
in der Sure an-Nadschm bezieht sich auf den edlen Koran. Wäre jedes Wort des 
Propheten Offenbarung gewesen, dann hätte Allah, der Erhabene, nicht einige 
seiner Aussagen als falsch bezeichnet und nicht mitgeteilt, dass Er ihm vergeben 
hat. In Vers 43 der Sure at-Tawba heißt es sinngemäß: „Deinen Fehler, ihnen 
Erlaubnis gewährt zu haben, hat Allah, der Erhabene, dir vergeben.“ 

Zweites Vorwort – Es war erlaubt, dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
in Aussagen, die auf Idschtihād basieren, und in Vernunftsurteilen nicht zuzu-
stimmen und etwas anderes als er zu sagen. In Vers 2 der Sure al-Haschr heißt es 
sinngemäß: „O ihr Verstandesbegabten! Zieht eine Lehre von anderen!“ [Dass 
aus diesem Vers zu verstehen ist, dass der Qiyās erlaubt und gar erforderlich ist, 
steht im Tafsīr al-Baydāwī geschrieben.] In Vers 159 der Sure Āl Imrān heißt es 
sinngemäß: „Berate dich in deinen Angelegenheiten mit deinen Gefährten!“ 
Beim Ziehen von Lehren und bei Beratschlagungen werden Ideen und Worte 
abgelehnt und geändert. In Bezug auf das Töten der Gefangenen bei der Schlacht 
von Badr oder das Freilassen gegen Lösegeld entzweiten sich die Aussagen: 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verlangte ihre Exekutierung. Der Pro-
phet, Friede sei mit ihm, wiederum sagte, sie sollten freigelassen werden. Die 
Offenbarung kam im Einklang mit den Worten des ehrwürdigen Umar. Es hieß 
dort, dass das Nehmen von Lösegeld ein Vergehen ist. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Wäre die Strafe auf uns niedergegangen, so wäre kein einziger 
von uns außer Umar und Saʿd ibn Muʿādh gerettet.“ Saʿd, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, verlangte nämlich ebenfalls, dass die Gefangenen getötet wer-
den. 

[Die Schlacht von Badr ereignete sich im zweiten Jahr nach der Hidschra im 
Monat Ramadan. Am 12. Tag des Ramadans verließ die Armee Medina. Sie blie-
ben drei Nächte in Badr. 19 Tage später kehrten sie nach Medina zurück. Die 
feindliche Armee bestand aus 1000 Mann, die alle Eisenrüstungen trugen. 100 
von ihnen ritten auf Pferden und 700 auf Kamelen. Die Muhādschirūn hatten 
einen weißen Banner, der von Musʿab ibn Umayr getragen wurde. Musʿabs Bruder 
Abū Azīz, Abū Bakr as-Siddīqs Sohn Abdurrahmān, Abū Hudhayfas Vater Utba, 
sein Bruder Walīd und sein Onkel Schayba, Alīs Bruder Uqayl, sein Onkel Abbās 
und die Söhne seines Onkels Hārith, Abū Sufyān und Nawfal, sowie der Schwie-
gersohn des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Abul-Ās ibn Rabīʿ, befanden 
sich in der gegnerischen Armee. Von den Ungläubigen wurden 70 getötet und 
70 wurden gefangen genommen. Die islamische Armee bestand aus 313 Mann, 
von denen 8 anderweitig im Einsatz waren. 305 Mann zogen in die Schlacht, von 
denen 64 zu den Muhādschirūn gehörten. Drei von ihnen waren zu Pferde und 
70 waren auf Kamelen. 14 Personen fielen als Märtyrer, 6 davon waren 
Muhādschirūn. Die Namen aller 313 sind im Buch Asmā ahl al-badr al-kirām 
von Abdurrahmān al-Qabānī und in Khālid al-Baghdādīs Dschāliyat al-akdār 
festgehalten.] 

Drittes Vorwort – Es ist möglich, dass die Propheten, Friede sei mit ihnen, 
sich irren und vergessen. Dies ist auch geschehen. Im Dhulyadayn-Hadith heißt 
es, dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, bei einem Pflichtgebet mit vier Einheiten 
am Ende der zweiten Einheit den Schlussgruß sprach. Da sagte Dhulyadayn: „O 
Gesandter Allahs! Habt Ihr das Gebet als zwei Einheiten verrichtet oder ver-

– 735 –



gessen?“ Als sich herausstellte, dass Dhulyadayn die Wahrheit sprach, erhob 
sich der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, und verrichtete zwei weitere 
Einheiten und vollzog am Ende die Korrekturniederwerfung (Sadschdat as-
sahw). Wenn es gestattet ist, dass er aufgrund seines Menschseins, ohne krank 
zu sein und ohne Probleme zu haben, sich irrt, dann ist es erst recht erlaubt, dass 
er im Sterbebett bei starken Schmerzen ungewollt und ohne darüber nachgedacht 
zu haben etwas sagt. Wieso sollte dies nicht möglich sein? Und wieso sollte dies 
das Vertrauen in den Islam erschüttern? Denn Allah, der Erhabene, informierte 
Seinen Propheten, Friede sei mit ihm, per Offenbarung, wenn dieser sich irrte 
oder vergaß, und trennte das Richtige vom Falschen. Es ist nicht erlaubt, dass 
ein Prophet auf dem falschen Weg bleibt. Wenn er sich irrt, wird ihm dies unmit-
telbar per Offenbarung mitgeteilt. Wäre es nicht so, dann würde kein Vertrauen 
mehr in den Islam bleiben. Das heißt also, dass nicht Irrtum und Vergesslichkeit 
Grund für den Verlust des Vertrauens in den Islam sind, sondern der Umstand, 
dass er nicht über seinen Irrtum und sein Vergessen informiert und nicht korrigiert 
wird. Das ist aber nicht möglich/denkbar, d. h. er wird umgehend informiert. 

Viertes Vorwort – Dem ehrwürdigen Umar und auch den anderen drei Kalifen, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, wurde die frohe Kunde des Einzugs in das 
Paradies gegeben. Der edle Koran und die ehrwürdigen Hadithe besagen, dass 
diese in das Paradies eingehen werden. Deren Eintritt in das Paradies wurde so 
oft wiederholt, dass es die Stufe einer Vielfachüberlieferung (Tawātur) erreicht 
hat. Daran nicht zu glauben, ist entweder äußerste Ignoranz oder heftige Sturheit. 
Unsere Hadithimāme haben diese Berichte von ihren Lehrern, den Propheten-
gefährten und Gefährtennachfolgern, vernommen und in ihren Büchern festge-
halten. Selbst wenn alle Hadithüberlieferer der 72 Bidʿa-Gruppen zusammenkä-
men, würden sie nicht ein Hundertstel der Hadithgelehrten der Ahlus-Sunna 
ausmachen. Dass in ihren Büchern etwas nicht zu finden ist, bedeutet nicht, dass 
es nicht existiert. Was werden sie wohl über die frohen Botschaften im edlen 
Koran sagen? So heißt es beispielsweise in Vers 100 der Sure at-Tawba sinngemäß: 
„Mit denjenigen, die als Erste den Glauben angenommen haben, in jeder Tugend 
voranstehend waren, sowohl mit den Vorreitern der Auswanderer (Muhādschirūn), 
die aus Mekka kamen, als auch der Helfer (Ansār), die sie in Medina empfangen 
und unterstützt haben, und mit denjenigen, die ihnen im Guten gefolgt sind, ist 
Allah, der Erhabene, zufrieden und liebt sie alle. Und auch sie sind mit Ihm zu-
frieden. Er hat für sie das Paradies vorbereitet, wo sie auf ewig weilen werden.“ 
Und in Vers 10 der Sure al-Hadīd heißt es sinngemäß: „Diejenigen, die vor der 
Eroberung der Stadt Mekka gegen die Islamfeinde kämpften und ihr Hab und 
Gut auf dem Wege Allahs ausgaben, sind denen, die dies nach der Eroberung 
Mekkas taten, nicht gleichzusetzen. Die ersteren haben gewiss eine höhere Rang-
stufe. Allen aber hat Allah, der Erhabene, die Husnā, also das Paradies verspro-
chen.“ Wenn jenen das Paradies versprochen ist, die vor und nach der Eroberung 
Mekkas kämpften und ihr Hab und Gut opferten – was ist dann über jene Großen 
der edlen Gefährten zu sagen, die allen anderen voraus waren, was das Opfern 
von Hab und Gut, den Dschihad auf dem Wege Allahs und das Auswandern an-
belangt? Wer kann den Grad ihrer Größe verstehen? Dass der Ausdruck „nicht 
gleichzusetzen“ im genannten Vers sich auf den ehrwürdigen Abū Bakr as-Siddīq, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, bezieht, steht in den Tafsirbüchern. Denn er 
war der Vorreiter aller Vorreiter im Opfern seines Vermögens und im Dschihad. 
In Vers 18 der Sure al-Fath heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, ist wahrlich 
zufrieden mit den Gläubigen, die dir unter dem Baum den Treueid leisteten.“ 
Muhyis-sunna Imām al-Baghawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seinem Tafsir namens Maʿālim at-tanzīl bei der Auslegung dieses Verses Folgendes: 

– 736 –



Dschābir ibn Abdullāh, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überlieferte, dass 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Keiner von denen, die mir unter 
dem Baum den Treueid leisteten, wird in die Hölle eingehen.“ Dieser Treueid 
wird „Bayʿat ar-ridwān“ („Treueid des Wohlgefallens“) genannt. Denn Allah, 
der Erhabene, hat Wohlgefallen an ihnen. [Diese waren 1400 Personen. Der 
„Bayʿat ar-ridwān“ genannte Treueid wurde ein Jahr vor der Schlacht von Chaibar 
im Jahre 7 in Hudaybiya geleistet und im achten Jahr wurde Mekka erobert.] Je-
manden, dem im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen die frohe Botschaft 
des Paradieses gegeben wird, als Ungläubiger zu bezeichnen, führt zum Kufr und 
ist die schlimmste Tat. 

Fünftes Vorwort – Dass der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, das Bringen von Papier verhinderte, war kein Ungehorsam gegen den Befehl. 
Wir nehmen Zuflucht bei Allah vor so etwas! Die Wesire (Helfer) unseres Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, waren alle von bestem Charakter. Würde irgendeiner 
von ihnen je eine solche Respektlosigkeit zeigen? Es ist unvorstellbar, dass selbst 
der rangniedrigste Prophetengefährte, der damit beehrt wurde, sich ein- oder 
zweimal in seiner Gesellschaft zu befinden, ja dass sich sogar eine beliebige 
Person, die mit dem Glauben beehrt wurde und zu seiner Umma gehört, dem 
Befehl des Propheten nicht gehorcht. Kann man dann also in Bezug auf die 
Großen, die zu den Größten der Muhādschirūn und Ansār zählen und die seine 
Helfer sind, denen er größten Wert gab, so etwas denken? Möge Allah, der Er-
habene, Einsicht gewähren, damit die Menschen nicht missbilligend auf die großen 
Persönlichkeiten der Religion schauen! Sie sollen nicht ohne zu verstehen und 
zuzuhören das aussprechen, was ihnen gerade in den Mund kommt. 

Der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, bezweckte, zu 
fragen und zu verstehen. Er sagte nämlich: „Fragt ihn“, womit er sagen wollte: 
„Falls er wirklich Papier haben will, dann bringt es ihm. Falls nicht, so sollten 
wir ihn in dieser heiklen Zeit nicht bekümmern.“ Hätte der Prophet per Offen-
barung und als Befehl um Papier gebeten, hätte er erneut und mit Nachdruck 
darum gebeten. Er hätte niedergeschrieben, was ihm befohlen wurde. Der Prophet, 
Friede sei mit ihm, muss nämlich die Offenbarung kundtun. Erfolgte sein Wunsch 
nach Papier aber nicht in Anlehnung an Offenbarung und Befehl, sondern 
aufgrund seines Idschtihād oder seines Wunsches etwas niederzuschreiben, dann 
kann diese heikle Zeit dafür günstig sein oder auch nicht. Nach seinem Ableben 
wird seine Umma Idschtihād üben. Sie werden aus dem Fundament der Religion, 
dem edlen Koran, mittels Idschtihād Gebote ableiten. Während er am Leben 
war und die Offenbarung kam, übte seine Umma schon Idschtihād. Dass mit 
dem Ende der Offenbarung nach seinem Ableben die Gelehrten den Idschtihād 
üben, ist erst recht akzeptiert. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, verlangte nicht 
erneut und mit Nachdruck nach Papier. Im Gegenteil, er verzichtete darauf. 
Daraus wurde ersichtlich, dass dies keine Offenbarung war. Innezuhalten und 
abzuwarten, um zu erkennen, ob es sich um ein Reden im Traum handelt, ist 
nicht im Geringsten falsch. Die Engel fragten sich, warum Ādam, Friede sei mit 
ihm, Khalīfa geworden war, und wollten dies in Erfahrung bringen. Dies teilt 
Vers 30 der Sure al-Baqara mit, in welchem es sinngemäß heißt: „O Herr! Willst 
Du etwa Diener erschaffen, die auf der Erde Unheil stiften und Blut vergießen 
werden? Wir preisen und loben Dich und erklären Dich erhaben über jeden 
Mangel.“ Als Zakariyyā, Friede sei mit ihm, die frohe Botschaft gegeben wurde, 
dass er einen Sohn namens Yahyā, Friede sei mit ihm, bekommen wird, sagte er 
ähnlich, wie in Vers 8 der Sure Maryam sinngemäß mitgeteilt wird: „Kann ich 
denn jemals ein Kind bekommen, wo meine Frau unfruchtbar ist und ich ein 
hohes Alter erreicht habe?“ Maryam, möge Allah mit ihr zufrieden sein, wiederum 

– 737 –



fragte, wie in Vers 20 der Sure Maryam sinngemäß kundgetan wird: „Kann ich 
denn jemals ein Kind bekommen, wo ich mit keinem Mann verkehrt und auch 
keine Sünde begangen habe?“ Wenn ein Prophet, Engel und Große Fragen dieser 
Art stellen und dies nicht als Vergehen gilt, wieso sollte es dann ein Mangel sein, 
wenn der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, nach dem Bringen 
von Papier fragt? Warum sollte er sich in eine zweifelhafte Lage bringen? 

Sechstes Vorwort – Wir müssen gegenüber den edlen Gefährten unseres Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, eine gute Meinung haben. Wir müssen wissen, dass 
die Beste aller Zeiten die Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und nach 
den Propheten, Friede sei mit ihnen, die Besten und Höchsten aller Menschen 
die edlen Gefährten sind. Auf diese Weise wird erkenntlich, dass die edlen Ge-
fährten, die in der allerbesten Zeit lebten und mit Ausnahme der Propheten die 
Besten aller Menschen sind, nach dem Ableben unseres Propheten, Friede sei 
mit ihm, nicht zu einem Konsens kommen würden hinsichtlich einer falschen 
und verdorbenen Angelegenheit und keine Sünder und Ungläubigen an die Stelle 
unseres Propheten setzen würden. Wie können die Gefährten des Propheten al-
lesamt auch nicht allen anderen Menschen überlegen sein, wo doch im edlen 
Koran berichtet wird, dass diese Gemeinde (Umma) allen anderen Gemeinden 
überlegen ist. Die Höchsten dieser Gemeinde wiederum sind die edlen Gefährten. 
Kein Gottesfreund kann die Stufe eines Prophetengefährten erreichen! Daher 
müssen wir einsichtig sein und gut nachdenken! Wenn es Kufr gewesen wäre, 
dass der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verhinderte, dass 
Papier gebracht wird, hätte dann Abū Bakr as-Siddīq, über den es im edlen Koran 
heißt, dass er der Gottesfürchtigste dieser Gemeinde ist, ihn jemals zu seinem 
Nachfolger gewählt? Hätten die Muhādschirūn und Ansār ihn übereinstimmend 
als Kalif akzeptiert? Die Muhādschirūn und die Ansār lobt Allah, der Erhabene, 
nämlich im edlen Koran. Er teilt mit, dass Er mit ihnen allen zufrieden ist, und 
verspricht ihnen das Paradies. Hätten diese ihn als Stellvertreter des Propheten 
eingesetzt? Wenn jemand gute Meinung über die Gefährten unseres ehrwürdigen 
Propheten, Friede sei mit ihm, hat, wird er sich von solchen hässlichen Verdäch-
tigungen und Zweifeln befreien. Für die Liebe ist gute Mutmaßung/Meinung 
(Husn az-zann) erforderlich. Wenn man über die Gesellschaft (Suhba) des Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, und über jene, die sich in seiner Gesellschaft befanden, 
keine gute Meinung hat, und gar – Allah bewahre – diese schlechtgeredet werden, 
dann geht dieses Übel zurück auf jenen, der diese Gesellschaft leitete und dessen 
Gefährten diese waren. Dies geht dann sogar zurück auf den Herrn dieses Herrn 
[also auf Allah, den Erhabenen]. Man bedenke das Übel dieser Situation! Es 
heißt, wer den edlen Gefährten keinen Wert beimisst, der hat nicht an den Pro-
pheten Allahs, des Erhabenen, geglaubt. Unser Prophet. Friede sei mit ihm, 
sagte, um den Ruhm und die Ehre seiner Gefährten auszudrücken: „Wer sie 
liebt, liebt sie, weil er mich liebt. Und wer sie befeindet, der befeindet sie, weil 
er mir gegenüber feindlich gesinnt ist.“ Daher ist die Liebe zu den edlen Gefährten 
die Liebe zum Propheten. 

Wenn diese sechs Vorworte verstanden werden, bleibt kein Raum mehr für 
derartige Zweifel. Man hätte damit im Gegenteil verschiedene Antworten ge-
wonnen. Diese Vorworte befreien den Menschen von Zweifeln, ohne dass die 
Person weiter darüber nachzudenken braucht. Es steht ohnehin außer Frage, 
dass derartige Zweifel verdorben sind. Diese Vorworte dienten nicht dazu, die 
Verderbnis dieser Zweifel aufzudecken, sondern dazu, die offenkundige Wahrheit 
in Erinnerung zu rufen. Gemäß diesem Bedürftigen [der Imām meint sich selbst] 
gleichen solche Zweifel Folgendem: Wenn ein intelligenter Mensch zu törichten 
Personen kommt und ihnen mit verschiedenen Lügen beweist, dass ein Goldstück, 

– 738 –



das vor ihnen liegt, ein Stein sei, dann erkennen die Törichten nicht, dass es sich 
bei diesen Worten um Lügen handelt, und sie geraten in Zweifel, weil sie die fal-
schen Aspekte nicht aufdecken können. Sie halten sogar Gold für Stein. Sie ver-
gessen und leugnen gar, was sie gesehen haben. Der Intelligente glaubt an das, 
was er offenkundig sieht, und begreift, dass die Worte, die dem nicht entsprechen, 
Lügen sind. Auch hier haben der edle Koran und die ehrwürdigen Hadithe die 
Größe und Höhe der drei Kalifen und gar aller edlen Gefährten, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, so klar wie die Sonne dargelegt und jedem gezeigt. Mit 
lügnerischen und schillernden Worten zu versuchen, diese großen Persönlichkeiten 
zu kritisieren, gleicht dem, das Gold vor den eigenen Augen als Stein zu präsen-
tieren. O mein Herr! Lasse unsere Herzen nicht von diesem Weg abkommen, 
nachdem Du uns den wahren Weg gezeigt hast! Sei gnädig mit uns! Einzig du 
bist der Allbarmherzige! 

Wieso beschimpfen sie die Großen der Religion, die Augensterne des Islams 
und reden sie schlecht? Das Schlechtreden eines im Islam als Fāsiq oder Kāfir 
bezeichneten Menschen ist nicht einmal eine gottesdienstliche Handlung und tu-
gendhafte Tat und auch kein Grund, der den Menschen vor der Hölle schützen 
wird. Liegt dann irgendein Nutzen darin, jene zu beschimpfen, die dieser Religion 
geholfen und den Islam beschützt haben? Es wurde im Islam nicht einmal mit-
geteilt, dass das Beschimpfen der großen Feinde des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, wie Abū Dschahl und Abū Lahab eine gottesdienstliche Handlung 
sei. Vielleicht ist es sogar besser, ihre Namen nicht zu erwähnen und keine Zeit 
damit zu vergeuden. 

Allah, der Erhabene, sagt im letzten Vers der Sure al-Fath sinngemäß: „Sie 
sind jene, die sich gegenseitig jederzeit und viel Gutes tun.“ Zu denken, diese 
Großen hätten sich befeindet und gegeneinander Groll gehegt, würde demnach 
bedeuten, nicht an den edlen Koran zu glauben. Zu sagen, sie seien einander 
feindlich gesinnt und hegten gegeneinander Groll, hieße, beide Seiten zu verun-
glimpfen und ihre Vertrauenswürdigkeit zu schmälern. Es würde bedeuten, die 
wertvollsten Menschen nach den Propheten, Friede sei mit ihnen, als die schlech-
testen zu erachten. Die beste Epoche hätte man damit als die schlechteste abge-
stempelt. Denn demgemäß hätten die Menschen dieser Epoche Hass und Feind-
seligkeit füreinander gehabt. Kann jemand mit Glauben dergleichen sagen oder 
denken? Mit dem Ziel, den ehrwürdigen Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
zu loben, zu sagen, dass die drei Kalifen seine Feinde gewesen wären und er den 
drei Kalifen gegenüber Groll gehegt hätte, hieße, beide Seiten schlechtzureden. 
Warum sollten sie nicht einander lieben? Keiner von ihnen war nämlich bestrebt, 
Kalif zu werden, sodass kein Grund für Feindschaft bestand. Abū Bakr as-Siddīq 
bat darum, vom Amt des Kalifen entlassen zu werden, und Umar al-Fārūq sagte: 
„Wenn jemand das Kalifat kaufen wollte, würde ich es für eine Goldmünze ver-
kaufen.“ Möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein. 

[Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch 
Radd-i rawāfid Folgendes: Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, akzeptierte 
das Kalifat von Abū Bakr as-Siddīq liebend gern. Weil jeder dies wusste, konnten 
sie nichts anderes erdichten, als zu sagen, er habe es ungewollt akzeptiert. Als 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, verstarb, haben die edlen Gefährten 
noch vor dem Begräbnis mit der Kalifenwahl begonnen. Die Gefährten sahen 
diese Aufgabe als eine Notwendigkeit, denn der Prophet, Friede sei mit ihm, 
befahl, dass den Schuldigen die im Islam vorgesehenen Strafen gegeben werden, 
sich auf den Krieg vorzubereiten, und er befahl die anderen Pflichten, die einer 
Regierung zukommen. So war es wādschib, dass ein Stellvertreter gewählt wird, 
der diesen Aufgaben nachkommt. Daher erhob sich der ehrwürdige Abū Bakr, 

– 739 –



möge Allah mit ihm zufrieden sein, und sagte: „Falls ihr Muhammad, Friede sei 
mit ihm, anbetet, so wisset, dass er gestorben ist. Wenn ihr Allah, den Erhabenen, 
anbetet, so wisset, dass Er nicht stirbt und Sein Leben endlos ist. Ihr müsst je-
manden wählen, der Seine Befehle umsetzt. Denkt darüber nach, findet jemanden 
und wählt ihn!“ Jeder stimmte ihm zu. Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
erhob sich umgehend und sagte: „Wir wollen dich, o Abū Bakr!“ Da riefen alle 
Anwesenden: „Wir wählen dich.“ Daraufhin stieg Abū Bakr, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, auf die Kanzel und sah sich um. Er sagte: „Ich sehe Zubayr 
nicht. Ruft ihn!“ Zubayr kam. Abū Bakr fragte Zubayr: „Die Muslime haben 
mich als ihren Kalifen gewählt. Willst du ihrem Konsens widersprechen?“ Zubayr 
sagte: „O Kalif des Gesandten! Ich widerspreche diesem Konsens nicht!“ Er 
streckte ihm seine Hand aus und bestätigte, ihn anzuerkennen. Da stieg Abū 
Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, erneut auf die Kanzel und sah sich um. 
Er sah Alī nicht und ließ ihn rufen. Als er kam, sagte er ihm dasselbe. Er antwortete, 
er würde sich nicht von diesem Konsens trennen, streckte seine Hand aus, vollzog 
den Händedruck und akzeptierte. Alī und Zubayr, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, baten den Kalifen um Vergebung, da sie zu spät zur Wahl gekommen sind, 
und sagten: „Wir sind nicht gekommen, weil uns nicht vorher Bescheid gegeben 
wurde. Dafür sind wir auch traurig. Wir sehen Abū Bakr als denjenigen, der 
unter uns für das Kalifat am würdigsten ist. Er war nämlich der Höhlenfreund 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Er ist der Geehrteste und Beste unter 
uns. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wählte ihn unter uns als Imam 
und betete hinter ihm.“ Wäre der ehrwürdige Abū Bakr des Kalifats nicht würdig 
gewesen, dann hätte der ehrwürdige Alī dem nicht zugestimmt und auf sein 
eigenes Recht beharrt. So akzeptierte er ja nicht den ehrwürdigen Muʿāwiya, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, als Kalif. Er strebte danach, selbst Kalif zu 
werden. Dabei waren die Armee und Macht des ehrwürdigen Muʿāwiya viel 
größer. Daher war er die Ursache für den Tod vieler Menschen. Wenn er selbst 
in einer solch schwierigen Situation sein Recht einforderte, hätte er, wenn er es 
denn als sein Recht gesehen hätte, dies gegen Abū Bakr viel leichter einfordern 
können. Er hätte seine eigene Wahl gefordert und wäre sofort gewählt worden. 
Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, gab bekannt, dass er den ehrwürdigen 
Abū Bakr gewählt hat, und nach seinem Treueid setzte er sich vor die Kanzel. In 
den darauffolgenden Besprechungen gab er auf die Fragen des Kalifen wirksame 
Antworten und unterstützte ihn. 

Der Ghawth al-aʿzam Sayyid Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet 
sein, einer der Großen und Führer der Sūfiyya aliyya, schreibt in seinem Buch 
Ghunyat at-tālibīn, das er verfasst hat, um seinen Schülern und allen Jugendlichen 
die Religion des Islams beizubringen und ihren Glauben zu korrigieren, ab Seite 
84 der 1322 in Ägypten gedruckten Ausgabe sowie ab Seite 114 der 1303 in 
Istanbul gedruckten türkischen Übersetzung Folgendes: 

„Gemäß der Ahlus-Sunna ist die Gemeinde (Umma) des Propheten Muham-
mad, Friede sei mit ihm, höher als die Gemeinden anderer Propheten. Die Besten 
dieser Gemeinde wiederum sind die edlen Gefährten, die an ihn glaubend mit 
dem Erblicken seines gesegneten Antlitzes beehrt wurden. Sie alle folgten ihm, 
kämpften für ihn und opferten ihr Leben und ihr Hab und Gut für ihn. Die Aus-
führung seiner Befehle war ihre höchste Priorität und sie unterstützten ihn in 
allem. Die Höchsten dieser Prophetengefährten wiederum sind jene tapferen 
Personen, die ihm in Hudaybiya den Treueid leisteten und versprachen, dass sie 
bereit waren, ihr Leben für ihn zu opfern. Diese waren 1400 Personen. Die Höchs-
ten unter ihnen waren jene, die an der Schlacht von Badr teilnahmen. Sie waren 
gleich der Zahl der Soldaten des Tālūt 313 Personen. [Imām ar-Rabbānī hat im 

– 740 –



ersten Band seines Maktūbāt ebenfalls 313 Briefe.] Die Höchsten von diesen 
sind die ersten vierzig Muslime, von denen der Vierzigste Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, ist. Davon sind 34 Männer und 6 Frauen. Die Höchsten unter 
ihnen sind wiederum die „Zehn Personen, denen das Paradies versprochen wurde“ 
(al-Aschara al-mubaschschara). Diese sind Abū Bakr, Umar, Uthmān, Alī, Talha, 
Zubayr ibn al-Awwām, Abdurrahmān ibn Awf, Saʿd ibn Abī Waqqās, Saʿīd ibn 
Zayd und Abū Ubayda ibn al-Dscharrāh. Die Höchsten unter diesen waren die 
vier rechtgeleiteten Kalifen (al-Khulafā ar-rāschidūn), von denen der Höchste 
der Reihe nach Abū Bakr, dann Umar, dann Uthmān und anschließend Alī, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, war. Von diesen vier herrschte der ehrwürdige 
Abū Bakr zwei Jahre und vier Monate, der ehrwürdige Umar zehn Jahre, der 
ehrwürdige Uthmān zwölf Jahre und der ehrwürdige Alī sechs Jahre als Kalif. 
Daraufhin war der ehrwürdige Muʿāwiya, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 19 
Jahre und einige Monate Kalif. Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, hatte 
ihn zuvor als Gouverneur von Syrien ernannt. Dort war er zwanzig Jahre Gou-
verneur. Das Kalifat aller vier erfolgte einstimmig mit dem Wunsch aller Pro-
phetengefährten und weil ein jeder von ihnen in seiner Zeit der Beste war. Es 
geschah nicht durch Zwang und Gewalt oder indem das Recht des Ranghöheren 
entrissen wurde. Abū Bakr as-Siddīq wurde mit dem Konsens der Muhādschirūn 
und Ansār zum Kalifen. Im Detail: Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
verstarb, sagten die Ansār: ,Möge es einen Befehlshaber von euch und einen von 
uns geben!‘ Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, erhob sich und sagte: ,O 
Ansār! Habt ihr etwa vergessen, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
Abū Bakr befohlen hat, der Imam seiner Gefährten zu sein?‘ Darauf antworteten 
sie: ,Wir wissen dies, o Umar!‘ Da setzte der ehrwürdige Umar fort: ,Gibt es je-
manden unter euch der ranghöher als Abū Bakr ist?‘, worauf alle sagten: ,Wir 
suchen Zuflucht bei Allah davor, irgendeinen unter uns höher als Abū Bakr zu 
erachten.‘ Der ehrwürdige Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, fragte da-
raufhin: ,Wer von euch sieht es als angemessen an, Abū Bakr von der Position 
zu entlassen, die ihm der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, verlieh?‘ Die 
Ansār sagten allesamt: ,Niemand von uns sieht dies als angemessen an. Wir 
suchen Zuflucht bei Allah davor, ihn zu entlassen!‘ So vereinten sie sich mit den 
Muhādschirūn und machten Abū Bakr zum Kalifen. Alī und Zubayr, möge Allah 
mit beiden zufrieden sein, kamen später auch dorthin und beide akzeptierten 
den Kalifen. Der ehrwürdige Abū Bakr erhob sich dreimal und fragte: ,Gibt es 
jemanden unter euch, der darauf verzichtet, mich als Kalifen zu akzeptieren?‘ 
Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, der sich unter jenen befand, die vorne 
saßen, erhob sich und sagte: ,Keiner würde dir das Amt absprechen und niemandem 
würde dies auch nur in den Sinn kommen! Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, hat dich vor uns alle gestellt. Wer also sollte dich hinter uns stellen können?‘ 
Wir wissen aus sicheren und sehr starken Quellen, dass der ehrwürdige Alī es 
war, der das Kalifat des ehrwürdigen Abū Bakr befürwortete und dabei die wirk-
samsten Worte sprach. Als beispielsweise nach der Kamelschlacht Abdullāh ibn 
al-Kawā zum ehrwürdigen Alī kam und fragte: ,Hat dir der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, denn nichts über das Kalifat gesagt?‘, antwortete er: ,Wir 
achten zuerst auf die Pflichten unserer Religion. Die Hauptsäule der Religion 
ist das Gebet. Mit dem, woran Allah, der Erhabene, und Sein Gesandter, Friede 
sei mit ihm, von uns in der Religion Gefallen fanden, sind auch wir als Weltliches 
zufrieden und wählen dies. Daher haben wir Abū Bakr zum Kalifen gemacht.‘ 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hatte in seinen letzten Tagen, als er 
krank war, den ehrwürdigen Abū Bakr an seiner Stelle zum Imam gemacht. 
Immer wenn Bilāl al-Habaschī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, den Adhan 
rief, pflegte der Prophet zu sagen: ,Sagt Abū Bakr, er soll Imam für die Menschen 

– 741 –



sein!‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte viele Dinge, aus denen her-
vorgeht, dass nach ihm der ehrwürdige Abū Bakr am geeignetsten für das Kalifat 
sein wird und von Umar, Uthmān und Alī, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, 
ein jeder unter den Menschen ihrer Zeit der Würdigste für das Kalifat sein wird.“ 

Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein, nennt in seinem Buch 
viele Hadithe in Bezug auf die Vorzüge von Abū Bakr, Umar, Uthmān, Alī und 
Hasan, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, und berichtet ausführlich über ihr 
jeweiliges Kalifat. Im Anschluss daran sagt er: „Nachdem Imām Alī, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, als Märtyrer starb, wollte Imām Hasan, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, vom Kalifat ablassen, um das Blutvergießen der Muslime zu 
verhindern und um ihren Frieden zu sichern. Er übergab das Kalifat Muʿāwiya, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, und gehorchte seinen Befehlen. Von dem 
Tag an wurde das Kalifat des ehrwürdigen Muʿāwiya rechtmäßig und gültig. 
Somit geschah, was der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, prophezeit hatte, 
nämlich: ,Dieser Sohn von mir ist ein Sayyid (also eine große Persönlichkeit). 
Allah, der Erhabene, wird durch ihn zwei große Gruppen der Gläubigen versöhnen, 
also Frieden zwischen ihnen stiften.‘ Wie ersichtlich ist, wurde der ehrwürdige 
Muʿāwiya dadurch, dass Imām Hasan ihm Folge leistete, legitimer Kalif. Damit 
endeten alle Streitigkeiten unter den Muslimen. Die Gefährtennachfolger und 
deren Nachfolger und sämtliche Muslime auf der Welt haben Muʿāwiya, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, als Kalifen anerkannt. Der Prophet, Friede sei mit 
ihm, sagte zum ehrwürdigen Muʿāwiya: ,Wenn du Kalif wirst, sei sanftmütig oder 
herrsche gut!‘, und in einem anderen Hadith sagte er: ,Die Mühle des Islams 
wird 35 Jahre oder 37 Jahre lang mahlen.‘ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sprach von einer Mühle, um auf die Kraft und Stabilität in der Religion hinzu-
weisen. Nachdem die ersten dreißig Jahre dieser Zeitspanne mit den vier Kalifen 
und Imām Hasan endeten, fielen die restliche fünf oder sieben Jahre auf die Ka-
lifatszeit von Muʿāwiya, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein.“ Hier enden 
die Worte von Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein. 

Im zweiten Band des al-Mawāhib al-ladunniyya, im Kapitel über die Aussagen 
des Propheten über Ereignisse in der Zukunft, heißt es: Ibn Asākir überliefert, 
dass der Gesandte Allahs zu Muʿāwiya sagte: „Nach mir wirst du über meine 
Gemeinde herrschen! Tue zu der Zeit den Guten Gutes und vergebe den Übel-
tätern!“ Ibn Asākir überliefert auch, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Muʿāwiya wird niemals besiegt werden.“ Alī, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, sagte: „Wenn mir dieser Hadith in der Schlacht von Siffīn in den 
Sinn gekommen wäre, hätte ich keine Schlacht gegen ihn geführt.“ [Über den 
ehrwürdigen Muʿāwiya, möge Allah mit ihm zufrieden sein, gibt es im arabischen 
Buch an-Nāhiya an taʿn amīr al-muʾminīn Muʿāwiya des Großgelehrten Abdulʿazīz 
al-Farhārawī al-Hindī, möge Allah sich seiner erbarmen, ausführliche Informa-
tionen. Dieses Buch wurde vom Hakikat-Verlag neu verlegt.] 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, zeigte auf den ehrwürdigen Hasan 
und sagte: „Wisset, dass dieser mein Sohn ein Sayyid ist. Allah, der Erhabene, 
wird in naher Zukunft zwei große Armeen der Muslime durch diesen meinen 
Sohn versöhnen.“ Nach dem Martyrium des ehrwürdigen Alī wählten mehr als 
40.000 Menschen den ehrwürdigen Hasan als Kalifen. Er war im Irak und Chorasan 
für sieben Monate Kalif. Dann zog er mit einer großen Armee gegen Muʿāwiya, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein. Als sich die zwei Armeen begegneten, dachte 
er, dass, solange die Mehrheit einer Seite nicht fällt, die andere Seite nicht 
siegreich sein kann, und schrieb einen Brief an den ehrwürdigen Muʿāwiya, damit 
kein muslimisches Blut vergossen wird. Er überließ ihm unter einigen Bedingungen 
das Kalifat. 

– 742 –



Imām al-Bayhaqī sagt, dass Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überlieferte, 
dass er den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Folgendes sagen hörte: „Einige 
aus meiner Umma werden kommen und meine Gefährten schlechtreden. Sie 
werden sich vom Muslimsein trennen.“ Hier endet der Ausschnitt aus dem al-
Mawāhib al-ladunniyya.] 

Die kriegerische Auseinandersetzung zwischen Alī und Muʿāwiya, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, war nicht aufgrund des Kalifats [wie es die Historiker 
fälschlicherweise denken], sondern weil es fard ist, gegen die Ungehorsamen zu 
kämpfen. Sie diente der Unterdrückung des Aufstandes. In Vers 9 der Sure al-
Hudschurāt heißt es sinngemäß: „Kämpft gegen die Aufständischen und bringt 
sie zu Gehorsam!“ Hinzukommt, dass der Grund ihrer Rebellion ein islamkon-
former Grund war und da sie alle mit dem Idschtihād befugte Gelehrte waren, 
darf kein einziger von ihnen schlechtgeredet werden, selbst wenn er in seinem 
Idschtihād falschgelegen haben sollte. Sie dürfen nicht als Sünder oder Ungläubige 
bezeichnet werden. Der ehrwürdige Alī sagte über die Aufständischen: „Unsere 
Brüder haben sich uns widersetzt. Sie sind weder Ungläubige noch Sünder. Denn 
sie tun das, was sie aus dem edlen Koran verstehen.“ [In den zwei auf Arabisch 
verfassten Büchern al-Minha al-wahbiyya und Ulamā al-muslimīn wa-dschahalat 
al-wahhābiyyīn, die in Istanbul per Offsetdruck veröffentlicht wurden, gibt es 
ausführliche Informationen zum Thema Idschtihād.] 

Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „So wie Allah, 
der Erhabene, unsere Hände davor bewahrt hat, mit diesem Blut besudelt zu 
werden, so mögen wir auch unsere Zungen davor bewahren, mit diesem Blut be-
sudelt zu werden!“ Umar ibn Abdulʿazīz, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte 
das gleiche. 

O mein Herr! Vergebe uns und unseren vorangegangenen Glaubensgeschwis-
tern! Mögen von unserer Seite aus bis zum Jüngsten Tag Bittgebete und Frieden 
mit unserem Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, der das wertvollste Ge-
schöpf ist, und seiner reinen Familie und all seinen Gefährten sein! Āmīn. 

[Anmerkung: Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben viele Bücher in Bezug 
auf die edlen Gefährten verfasst mit dem Ziel, den Muslimen Ratschläge zu 
geben. Die Namen von 32 Büchern darüber und ihrer Autoren wurden am Ende 
der Übersetzung des 80. Briefes des Maktūbāt angeführt.] 

 
Suchst du nach Glück und Frieden im Leben, 
Musst du nach dem Islam leben und lieben, 

 
Die Pflichten und all die anderen Gebote, 
Das Verbreiten der Sunna und der Verbote, 

 
Halte dich an allen Geboten fest, übe sie alle aus, 
Ziehe keine Schlüsse wie „groß“ oder „klein“ daraus, 

 
Zudem muss man Verbote konkret meiden, 
Und das Unrecht gegenüber Menschen vermeiden, 

 
Von einem Gelehrten der Ahlus-Sunna, lernst du alles richtig, 
Richte dich danach, verliere keine Zeit, das ist sehr wichtig. 

 

– 743 –



24 — FÜNFTER BAND, 36. BRIEF  
Die kriegerischen Auseinandersetzungen zwischen den edlen Gefährten er-

folgten aufgrund des Idschtihād. Auch jene, die gegeneinander kämpften, liebten 
sich sehr. Es gleicht dem, dass Eltern ihr Kind schlagen. 

Wir haben die Worte und Schriften der Gelehrten der Ahlus-Sunna, die die 
Größe und Überlegenheit der edlen Gefährten zum Ausdruck bringen, in diesem 
Buch an unterschiedlichen Stellen erklärt. Qayyūm-i rabbānī Muhammad Maʿsūm 
al-Fārūqī as-Sirhindī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 36. Brief aus 
dem zweiten Band seines Maktūbāt in der Antwort auf die achte Frage Folgen-
des: 

Der ehrwürdige Alī, der von Kopf bis Fuß reinste Barmherzigkeit ist, hat 
nicht einen einzigen Muslim verflucht – Allah bewahre vor solch einem Gedanken! 
Wie dann sollte er die Gefährten unseres ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit 
ihm, und insbesondere den ehrwürdigen Muʿāwiya, für den er oftmals gute Bitt-
gebete sprach, verflucht haben. Der ehrwürdige Alī sagte über den ehrwürdigen 
Muʿāwiya und jene, die sich an seiner Seite befanden: „Unsere Brüder sind uns 
nicht gefolgt. Sie sind keine Ungläubigen oder Sünder. Sie handeln nach ihrem 
eigenen Idschtihād.“ Diese Worte halten den Unglauben und die Sündhaftigkeit 
von ihnen fern. Würde er also je verfluchen und schlechte Bittgebete sprechen? 
Es gilt im Islam nicht als gottesdienstliche Handlung, irgendjemanden, ja, nicht 
einmal die Ungläubigen zu verfluchen. Während es notwendig ist, nach den täg-
lichen fünf Gebeten Bittgebete zu sprechen – würde er aufgrund seiner eigenen 
Feindschaft Verwünschungen anstelle von Bittgebeten sprechen? Denken sie 
etwa, dass die Triebseele des ehrwürdigen Alī, der im Tasawwuf die höchste der 
Stufen der Entwerdung (Fanā) und das Ende der Zufriedenheit (Itmiʾnān) erreicht 
hat und von persönlichen Wünschen gereinigt worden ist, wie ihre eigene niedere 
Triebseele (an-Nafs al-ammāra) voll mit Hass, Sturheit und Feindseligkeit sei? 
Welch niederträchtige Verleumdung sie gegen diese große Persönlichkeit sprechen! 
Der ehrwürdige Alī erreichte die höchsten Stufen des Fanā fillāh und der Liebe 
zum Gesandten Allahs und gab sein Leben und sein Vermögen auf dem Weg 
des Propheten auf. Weshalb sollte er in dieser Zeit des Bittgebets nicht jene ver-
fluchen, die unserem ehrwürdigen Propheten, der der Sultan beider Welten ist, 
allerlei Sorgen und Kummer bereitet haben und Feinde Allahs, des Erhabenen, 
und Seines Gesandten sind, sondern seine eigenen Feinde verfluchen? Dabei 
zeigt die Aussage „Sie haben gemäß ihrem Idschtihād gehandelt“ des ehrwürdigen 
Alī, dass er ihnen gegenüber nicht feindlich gesinnt war. 

Der Kern dieser Angelegenheit lautet, dass diese kriegerischen Auseinan-
dersetzungen nicht mit Hass und Feindschaft geführt wurden. Sie basierten immer 
auf Idschtihād und religiösem Wissen. Daher ist hier kein Platz für Tadel und 
Kritik, geschweige denn für Verwünschungen und Verfluchungen. Wäre das 
Schlechtreden oder Verfluchen einer Person eine gottesdienstliche Handlung, 
dann wäre es eine Erfordernis des Islams, den verfluchten Iblīs, Abū Dschahl, 
Abū Lahab und all jene unerbittlichen Ungläubigen der Quraisch, welche unseren 
ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit ihm, verletzt und ihm Qualen und Leid 
zugefügt haben und gegen diese wahre Religion feindlich, hinterhältig und ver-
räterisch waren, zu verfluchen. Wenn es nicht einmal geboten ist, die Feinde zu 
verfluchen, wie sollte es da etwas Verdienstvolles sein, dass man Freunde verflucht? 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn jemand den Satan 
verflucht, sagt dieser: ,Ich bin ohnehin verflucht. Dieser Fluch wird mir nichts 
anhaben.‘ Wenn er sagt: ,O mein Herr! Schütze mich vor dem Satan!“, ruft dieser: 
,Oh weh! Du hast mir das Rückgrat gebrochen!‘ “ In einem anderen Hadith heißt 

– 744 –



es: „Flucht nicht auf den Satan! Nehmt vor seinem Übel Zuflucht bei Allah, dem 
Erhabenen!“ Daraus versteht sich, dass derartige Worte Verleumdungen gegen 
den ehrwürdigen Alī und nichts anderes als Schlechtmacherei sind. Zu behaupten, 
der ehrwürdige Muʿāwiya habe angefangen, die ehrwürdigen Alī, Hasan und Hu-
sayn sowie andere zu verfluchen, ist eine Verleumdung gegen den ehrwürdigen 
Muʿāwiya. Sie haben sich niemals gegenseitig verwünscht und verflucht. Die 
Madhhab der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa lautet derart, dass es nicht erlaubt 
ist, Muʿāwiya, möge Allah mit ihm zufrieden sein, schlechtzureden. Aussagen 
wie in diesen Behauptungen sind eine Verleumdung. Es gibt auch keine einzige 
authentische Überlieferung darüber. Wenn es sich um die Aussagen von Histo-
rikern handelt – wie können ihre Worte ein Beleg sein? Das Grundlagenwissen 
der Religion kann nicht auf den Aussagen der Historiker gegründet werden. Bei 
dieser Angelegenheit wird auf die Worte von Imām Abū Hanīfa und seiner Ge-
fährten geachtet und nicht auf die Aussagen der Historiker und die Berichte im 
Tafsir al-Kaschschāf. In diesem Tafsir tauchen die Namen von Alī und Muʿāwiya, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, nicht auf. Es gibt nicht einmal einen Hinweis 
darauf, dass diese beiden großen Persönlichkeiten der Religion sich gegenseitig 
verflucht hätten. Damit einhergehend sind die betreffenden Aussagen im al-
Kaschschāf korrekt. In diesen Aussagen befindet sich ja nichts, was dem, was 
die Ahlus-Sunna verkündet hat, widerspricht, auf dass es erforderlich wäre, gute 
Bedeutungen abzuleiten. Ja, umayyadische Kalifen haben jahrelang die Prophe-
tenfamilie (Ahl al-bayt) von der Kanzel verfluchen lassen. Umar ibn Abdulʿazīz, 
möge Allah sich seiner erbarmen, setzte dem ein Ende. Möge Allah, der Erhabene, 
ihn dafür von unserer Seite aus reichlich belohnen! Auch wenn Muʿāwiya, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, zu den Umayyadenkalifen gehört, darf er nicht an-
getastet werden. Wenn er beschimpft und verschmäht wird, dann wären dadurch 
auch die vielen edlen Gefährten verflucht, die in diesen Differenzen und kriege-
rischen Auseinandersetzungen auf seiner Seite waren, und sogar einige derer, 
die zu den Zehn Personen gehören, denen das Paradies versprochen wurde (al-
Aschara al-mubaschschara). Diese großen Persönlichkeiten der Religion zu 
schmähen führt dazu, das religiöse Wissen, das von ihnen zu uns kam, zu verderben. 
Kein Muslim würde dies gutheißen und akzeptieren. 

Einige verschmähen und beschimpfen die drei Kalifen, den ehrwürdigen 
Muʿāwiya und jene, die ihm im Idschtihād folgten, und sagen, dass nach unserem 
Propheten, Friede sei mit ihm, mit Ausnahme weniger alle edlen Gefährten vom 
Glauben abgefallen seien. Gemäß der Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna wal-
Dschamāʿa darf über alle edlen Gefährten nichts als Gutes gesagt werden. Keiner 
von ihnen ist schlecht oder boshaft. Imām Yahyā ibn Scharaf an-Nawawī schreibt 
in seinem Kommentar zum Sahīh Muslim: „In diesen Kriegen waren die edlen 
Gefährten in drei Gruppen aufgeteilt. Der Idschtihād der einen Gruppe entsprach 
dem Idschtihād des ehrwürdigen Alī. Für diese wurde es dann wādschib, dass sie 
ihrem Idschtihād entsprechend handelten, weshalb sie den ehrwürdigen Alī un-
terstützten. Die zweite Gruppe konnte im Idschtihād nicht zwischen richtig und 
falsch unterscheiden. Also wurde es für diese wādschib, dass sie sich keiner Seite 
anschließen. Der Idschtihād der dritten Gruppe war im Einklang mit dem 
Idschtihād derer, die gegen den ehrwürdigen Alī waren. Daher war es nötig, dass 
sie die Gegenseite unterstützen. Das heißt also, jeder handelte nach seinem 
Idschtihād. Daher ist es nicht gestattet, irgendeinen von ihnen zu tadeln. Damit 
einhergehend lagen der ehrwürdige Alī und all jene auf seiner Seite im Idschtihād 
richtig. Die anderen hatten sich in ihrem Idschtihād geirrt. Doch weil es sich um 
einen Irrtum im Idschtihād handelt, dürfen sie nicht verschmäht werden. Dieje-
nigen, die falschlagen, erhielten einfachen Lohn, und jene, die richtiglagen, zehn-

– 745 –



fachen Lohn. Es ist nicht einmal richtig zu sagen, dass sie sich „irrten“. Denn 
auch jene, die falschlagen, müssen mit Wohlwollen erwähnt werden. Das heißt 
also, wer Muʿāwiya, möge Allah mit ihm zufrieden sein, nicht liebt und ihn ver-
flucht, kann nicht der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa angehören, selbst wenn er 
über alle anderen Prophetengefährten gut denkt und sie liebt. So jemanden lieben 
auch die Schiiten nicht. Dieser ist also weder Sunnit noch Schiit. Er gehört einer 
dritten Glaubensrichtung (Madhhab) an. Hier endet die Übersetzung aus dem 
36. Brief. 

[Um die Differenzen unter den edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen 
zufrieden sein, gut und korrekt zu verstehen, müssen solche Aqīda-Bücher gelesen 
werden, die vertrauenswürdig sind und alle Aspekte offen und einzeln erläutern. 
Späteren Geschichtswerken, verdorbenen, sich widersprechenden Aussagen und 
Enzyklopädien sowie Zeitungen dieser Art darf kein Vertrauen geschenkt wer-
den! 

Wie verwunderlich ist es, dass Cevdet Pascha in seinem Buch Qisas-i Anbiyā 
sagt: „Als der ehrwürdige Alī sah, dass seine eigene Regierung schwächer und 
die von Muʿāwiya stärker wurde, berührte ihn dies und er litt darunter und fing 
an, Muʿāwiya und sechs weitere Personen zu verwünschen. Als Muʿāwiya dies 
vernahm, begann er wiederum Alī, Ibn Abbās, Hasan und Husayn zu verwün-
schen.“ In seiner Beschreibung der Ereignisse um die Kamelschlacht und die 
Schlacht von Siffīn benutzt er in Bezug auf einige edlen Gefährten, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein, Worte, die ihrem Rang nicht gebühren. Auch Scham-
suddīn Sāmī schreibt in seinem Qāmūs al-aʿlām über den ehrwürdigen Muʿāwiya 
und einige andere Prophetengefährten Sätze, die kein Muslim von sich geben 
kann, und ist ihnen gegenüber damit respektlos. Dies ist aber auch nicht weiter 
verwunderlich, denn in seinem Buch namens „Toprak“ ist er auch Allah, dem 
Erhabenen, gegenüber respektlos. Er schämt sich nicht, den erhabenen Schöpfer 
auf die niedere Stufe eines Sklaven, einer Substanz zu degradieren. Doch dass 
Cevdet Pascha so naiv war und sich von den abbasidischen Geschichtswerken 
und Büchern der Madhhablosen täuschen ließ, ist aufs Äußerste verwunderlich. 
Denn sein Buch Qisas-i Anbiyā ist ein wertvolles, vertrauenswürdiges und zu-
verlässiges Buch, welches das Leben des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
und die islamische Geschichte lang und ausführlich, offen und korrekt wiedergibt. 
Es ist eines der ersten Bücher, das denjenigen empfohlen wird, die die islamische 
Geschichte lernen wollen. Er schreibt über die kriegerischen Auseinandersetzungen 
unter den edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, und deren 
Gründe einsichtig und korrekt. Auf Seite 438 sagt er beispielsweise: „Schlagartig 
wuchs die Gefahr der Abtrünnigkeit und überall breitete sich der Schrecken aus. 
Die Beamten im Jemen und an anderen Orten begannen zurückzukehren und 
schlechte Nachrichten zu bringen. Die Muslime waren verwundert wie eine Schaf-
herde, die in einer finsteren Nacht vom Regen überrascht wird. Verglichen mit 
der Zahl der Abtrünnigen waren die Muslime sehr wenige, doch der Kalif des 
Propheten war entschlossen, die Entwicklungen in der Zeit des Propheten nicht 
zu verändern und die Absichten des Propheten zu erfüllen. Er erwog die Be-
kämpfung der Abtrünnigen und sandte Truppen in alle Richtungen aus. Er un-
ternahm bei Nacht einen heftigen Vorstoß gegen den Feind, der sich vorbereitete, 
Medina anzugreifen, und kämpfte bis in den Morgen und vertrieb sie alle. Er 
stieg auf sein Kamel, um gemeinsam mit den Soldaten, die mit ihm waren, die 
Abtrünningen in weiter Ferne zu bekämpfen, doch da packte der ehrwürdige 
Alī die Zügel seines Kamels und sagte: ,O Kalif des Gesandten! Wohin gehst 
du? Ich wiederhole die Worte des Propheten an dich, die er bei der Schlacht von 
Uhud an dich richtete: ,Stecke dein Schwert in die Scheide und verletze uns nicht 

– 746 –



mit deinem Tod!‘ Bei Allah, wenn dir etwas geschieht, werden die Muslime nach 
dir keine Ordnung mehr finden!‘ Alle edlen Gefährten stimmten dem ehrwürdigen 
Alī zu und der Kalif kehrte nach Medina zurück. 

Schaut auf die Liebe, die sie zueinander haben, unmittelbar nachdem bei der 
Kalifenwahl harsche Gespräche geführt wurden! Der Löwe Allahs, der ehrwürdige 
Alī, der sich niemanden beugte und der seine Stimme bei der Kalifenwahl zu-
gunsten des ehrwürdigen Abū Bakr im Nachhinein gab, weil er nicht zur Wahl 
des Kalifen gerufen wurde, hindert ihn nun daran, in die Schlacht zu ziehen. 
Hätte er in seinem Herzen auch nur die geringste Verbitterung gegen den ehr-
würdigen Abū Bakr gehabt, hätte er sich gedacht: ,Soll der Kalif doch in den 
Krieg ziehen, und wenn ihm etwas zustößt, werde ich an seine Stelle treten‘, und 
hätte sich zumindest nicht in seinen Aufbruch eingemischt. 

Während es offenkundig ist, dass eine Person wie der ehrwürdige Abū Bakr 
as-Siddīq, der sein eigenes Leben für die Religion nicht schonte, als er eine 
wichtige gottesdienstliche Handlung wie den Dschihad begann, mit niemandes 
Worten davon ablassen würde, steht es außer Zweifel, dass die Änderung seiner 
Absicht einzig und allein darauf beruht, dass er der Richtigkeit der Ansichten 
und Worte des ehrwürdigen Alī vertraute und ihm folgte. Auch hieraus versteht 
sich, dass die Ansichten und Reden von ihnen allen stets auf die Absicht ausge-
richtet waren, der Religion des Islams zu dienen. 

Hätten einige Verirrte, die denken und schreiben, dass einige der edlen Ge-
fährten dem Weltlichen verfallen gewesen seien, auf diesen Umgang geachtet, 
dann wären sie vor der Sünde bewahrt worden, schlechte Annahmen über diese 
Großen zu haben.“ 

Um sich bei den Sultanen einzuschmeicheln, sich materiell zu bereichern und 
Posten zu erlangen, scheuten sich die abbasidischen Historiker nicht davor, die 
Tatsachen zu verdrehen und geschichtliche Ereignisse falsch zu beschreiben, und 
machten sich daran, die Umayyaden rücksichtslos zu verschmähen. Da die ab-
basidischen Kalifen den Umayyaden gegenüber feindlich gesinnt waren, haben 
ihre Historiker für die Erlangung von Weltlichem das Wissen der Politik geopfert. 
Da die Osmanen den Abbasiden zeitlich näher standen und territoriale Nachbarn 
waren, übersetzten unwissende Historiker die Geschichten der Abbasiden so, 
wie sie waren, und selbst Cevdet Pascha konnte sich vor diesem Einfluss nicht 
retten. Die Historiker auf der einen Seite und die Qizilbasch, die Überbleibsel 
der besiegten Armee des Schāh Ismāʿīl waren und Zuflucht in den Ordenshäusern 
suchten, auf der anderen Seite haben das türkische Volk mit der Feindschaft 
gegen die edlen Gefährten angesteckt. Einzig jene, die das Richtige in Bezug 
auf dieses Thema aus den Büchern der Ahlus-Sunna-Gelehrten gelernt haben, 
konnten sich vor dieser Katastrophe schützen. Möge Allah, der Erhabene, der 
Helfer derjenigen sein, die sich auf dem rechten Weg befinden! Āmīn. 

Im Maradsch al-bahrayn heißt es, dass Hakīm Alī at-Tirmidhī sagte: „Obwohl 
sich mit dem Fortschreiten meines Alters mein Wissen, meine Wohltaten und 
meine Bemühungen vermehrten, war ich nicht mehr in der Lage die Lichter und 
Auswirkungen zu verspüren, die ich in meiner Jugend spürte. Ich erkannte einfach 
nicht, was der Grund hierfür war. Da wurde mir in mein Herz eingegeben, dass 
mein Zustand damals deshalb höher war, weil ich der Zeit des Gesandten Allahs 
in meinen jungen Jahren näher war.“ Wenn die Zeiten, die dieser Zeit nahe sind, 
so wertvoll sind, sollte man erkennen, wie wertvoll diese Zeit selbst ist. Deshalb 
heißt es im Qūt al-qulūb: „Ein einziges Mal das gesegnete Antlitz des Gesandten 
Allahs zu erblicken und für eine kurze Weile in seiner Gegenwart zu verweilen, 
lässt den Menschen solche Dinge erlangen, die durch Alleinsein (Khalwa) und 

– 747 –



40-tägige Enthaltsamkeit (Arbaʿīn), die zu anderen Zeiten durchgeführt werden, 
nicht erreicht werden können.“ Auch die großen Gottesfreunde, die zu anderen 
Zeiten herangebildet wurden, erreichten hohe Stufen dadurch, dass sie sich in 
der spirituellen Gesellschaft des Gesandten Allahs befanden und spirituelle Er-
kenntnisse empfingen.] 

25 — ZWEITER BAND, 99. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Muhammad Nuʿmān, möge Allah sich seiner 

erbarmen, geschrieben. Er behandelt den Grund, warum sich einige Gottesfreunde 
beim Voranschreiten auf dem Pfad des Tasawwuf auf der Stufe der edlen Gefährten 
sehen, und ebenfalls den Grund, weshalb in dieser Welt den Propheten viel Leid 
und Unglück widerfuhr, und beschreibt, was ʿAdam, Fanā und Baqā sind: 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der 
Friede sei mit Seinen erwählten Dienern! 

Frage: Wenn der Reisende (Sālik) auf dem Pfad des Tasawwuf voranschreitet, 
sieht er sich selbst manchmal auf der Stufe der Prophetengefährten, die per Kon-
sens höher sind als er. Er sieht sich größtenteils sogar auf den Stufen der Propheten. 
Wie ist das möglich? Einige denken, dieser Reisende würde damit behaupten, 
auf dem Rang dieser Personen zu sein, die auf diesen Stufen sind. Deshalb glauben 
sie dieser Aussage nicht und verschmähen den Aussagenden sogar. Was ist der 
Grund hierfür? 

Antwort: Der Aufstieg der Menschen niedrigen Ranges zur Stufe der Hohen 
gleicht dem, dass die Armen an die Tür der Reichen und zu den Häusern der 
Wohltäter kommen, um von ihnen die Erledigung ihrer Bedürfnisse zu erbitten 
und Wohltaten zu erhalten. Diejenigen, die denken, dass der Aufstieg solcher 
Menschen zu dieser Stufe bedeute, dass sie den Inhabern dieser Ränge gleichge-
stellt seien, hätte damit nur seine Unwissenheit bloßgestellt. Dieser Aufstieg 
dient manchmal dazu, dass sie sich durch das Erblicken dieser Stufen nach ihnen 
sehnen. Es gleicht dem, sich im Diesseits zu den Palästen und Villen der Sultane 
und Begs zu begeben, um sie zu besichtigen. Zu denken, diese seien gleichgestellt 
mit den Sultanen und Begs, wäre töricht. Die Bediensteten gehen bis in die Pri-
vaträume ihrer Herrn, um ihnen zu dienen. Sie begeben sich zwecks Reinigung 
in die Nähe des Sultans. 

Gedichtsvers: 

Diejenigen, welche sind voll Kummer, 
werden gewiss erleiden überall Kummer. 

Einige suchen nur Vorwände, um eine armselige Person zu tadeln und schlecht-
zureden. Möge Allah, der Erhabene, solchen Menschen Einsicht geben! Dabei 
wäre es nötig gewesen, dass sie nach einem Grund suchen, um einen einsamen 
Derwisch vor Verleumdung und Verruf zu schützen. Es wäre erforderlich gewesen, 
dass sie sich darum bemühen, die Ehre und das Ansehen eines Muslims zu 
schützen. Es gibt zwei Arten von Menschen, die schlecht über die Reisenden 
sprechen, die zu diesen Stufen aufsteigen: 

Wenn sie behaupten, der Reisende würde von sich glauben, auf der gleichen 
Stufe wie diese Großen zu sein, hätten sie diesen Reisenden als Ungläubigen 
und Ketzer erachtet. Denn wenn sich jemand für gleichwertig mit den Propheten 
hält, wird er zu einem Kāfir. Dass die Schaykhayn [also Abū Bakr und Umar], 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, ranghöher als alle anderen Muslime sind, 
wurde mit Übereinstimmung der Prophetengefährten und der Gefährtennachfolger 

– 748 –



überliefert. Diesen Konsens haben unsere Religionsimāme in ihren Büchern fest-
gehalten. Einer von ihnen ist Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen. 
Alle edlen Gefährten sind sämtlichen Muslimen, die nach ihnen kamen, überlegen. 
Denn es gibt keine Überlegenheit, die der Überlegenheit der Gesellschaft des 
besten Menschen gleicht. In jener Zeit, in welcher der Islam schwach war und 
die Muslime wenige waren, erhielten die edlen Gefährten für eine kleine Handlung, 
um die Religion zu stärken und dem Meister der Propheten, Friede sei mit ihnen, 
behilflich zu sein, einen derartigen Lohn, dass andere, selbst wenn sie ihr ganzes 
Leben mit strenger Riyāda und Mudschāhada und ständigen gottesdienstlichen 
Handlungen verbringen, diesen Lohn nicht bekommen können. Diesbezüglich 
sagte unser Prophet, Friede sei mit ihm: „Wenn jemand aus meiner Umma so 
viel Gold wie der Berg Uhud als Sadaqa geben würde, würde er nicht den Lohn 
erreichen, den meine Gefährten für einen Mudd Gerste als Sadaqa erhält.“ [Ein 
Mudd sind zwei Ritl. Ein Ritl sind 130 Dirham scharʿī. Ein Dirham scharʿī 
wiederum sind 3,36 Gramm. Ein Mudd entspricht somit 875 Gramm.] 

Der Grund dafür, dass Abū Bakr as-Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, der Höchste dieser Gemeinde ist, besteht darin, dass er in der Annahme 
des Glaubens, in der Aufopferung des Großteils seines Vermögens und seines 
Lebens und in jeglicher Art von Dienst allen anderen voran war. In Vers 10 der 
Sure al-Hadīd heißt es sinngemäß: „Jene, die vor der Eroberung Mekkas ihr 
Vermögen opferten und Dschihad führten, haben eine höhere Rangstufe als jene, 
die nach der Einnahme Mekkas ihr Vermögen opferten und Dschihad führten. 
Allah, der Erhabene, hat ihnen allen das Paradies versprochen.“ Dieser Vers 
wurde für den ehrwürdigen Abū Bakr offenbart. Auf die Tugenden und Ereignisse 
schauend halten einige dabei inne, dass er die höchste Person ist. Dabei scheint 
ihnen Folgendes nicht klar zu sein: Wären der Grund für die hohe Stufe die Tu-
genden und außergewöhnliche Ereignisse, dann müsste ein jeder Muslim, dessen 
Tugenden und wundersame Ereignisse mehr sind als die seines eigenen Propheten, 
seinem eigenen Propheten überlegen sein. Daraus verstehen wir, dass das Ge-
heimnis, der Grund für die hohe Stufe etwas anderes als Tugenden und außerge-
wöhnliche Ereignisse ist. Gemäß diesem Bedürftigen liegt der Grund darin, in 
Bezug auf die Stärkung der Religion und die Unterstützung der Religion Allahs 
durch Aufopferung von Leben und Vermögen allen anderen voraus zu sein. Jeder 
Vorangehende ist den Nachfolgenden überlegen. Die Vorausgehenden sind die 
Meister und Lehrer der Späteren in der Religion. Die Späteren werden erleuchtet 
durch die Lichter der Früheren und ziehen Nutzen aus ihrem Segen. Da der 
Prophet ihnen allen voraus ist, ist er ihnen allen überlegen. In dieser Umma 
gebührt nach unserem Propheten, Friede sei mit ihm, diese Gabe, also Glückse-
ligkeit dem ehrwürdigen Abū Bakr as-Siddīq, denn in Bezug darauf, die Religion 
zu stärken und, um dem Meister der Propheten, Friede sei mit ihnen, Beistand 
zu leisten, das Vermögen auszugeben, Dschihad zu führen, sich aufs Äußerste 
zu bemühen und seinen Ruhm und seine Ehre zu opfern, war er allen voran. 
Daher ist er auch höher als alle anderen. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, bat darum, dass die Erhöhung und Stärkung 
des Islams mit der Hilfe Umar al-Fārūqs geschieht. Allah, der Erhabene, hielt 
ihn für ausreichend, um Seinem geliebten Propheten zu helfen. In Vers 64 der 
Sure al-Anfāl heißt es sinngemäß: „O Mein Prophet! Dir genügen als Helfer 
Allah, der Erhabene, und jene Gläubigen, die dir folgen.“ Abdullāh ibn Abbās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagt: „Dieser Vers wurde offenbart, als Umar 
al-Fārūq den Glauben annahm.“ Daher ist er nach Abū Bakr as-Siddīq der 
Höchste. Die Prophetengefährten und die Gefährtennachfolger haben überein-
stimmend mitgeteilt, dass diese beiden die Höchsten sind. Alī, möge Allah mit 

– 749 –



ihm zufrieden sein, sagte: „Abū Bakr und Umar, möge Allah mit beiden zufrieden 
sein, sind die Höchsten dieser Umma. Derjenige, der meint, ich sei höher als sie, 
ist ein Verleumder. Wie Verleumder geschlagen werden, so werde ich ihn mit 
einem Stock schlagen.“ Ich habe dies in anderen Büchern und Briefen ausführlich 
dargelegt. [Die Vorzüge dieser beiden werden im Qurrat al-aynayn und im Buch 
Die edlen Gefährten im Kapitel „Die zwei Lieblinge der Muslime“ lang und aus-
führlich erklärt.] 

Sich selbst wie die edlen Gefährten zu erachten, ist Torheit. Sich selbst mit 
den vorherigen Großen zu vergleichen, ist Unwissenheit. Wir wollen auch klar-
stellen, dass der Umstand, dass die Ehre des Vorangehens zur Überlegenheit 
führt, jenen im ersten Jahrhundert vorbehalten ist, denen die Gesellschaft des 
besten Menschen zuteilwurde. Für die darauffolgenden Jahrhunderte gilt dies 
nicht. Es kann sein, dass Angehörige der späteren Jahrhunderte denen früherer 
Jahrhunderte überlegen sind. Selbst innerhalb eines Jahrhunderts kann der 
Spätere den Früheren [der Schüler seinen Lehrer] übertreffen. Möge Allah, der 
Erhabene, diejenigen, die diffamieren, aus dem Schlaf der Unachtsamkeit wecken! 
Üble Nachrede über einen Muslim zu betreiben und ihn zu beschimpfen, weil 
man denkt, er sei schuldig, ist sehr niederträchtig und abscheulich. Aufgrund 
von Vermutungen und Spekulationen einen Muslim als irregeleitet oder Ungläu-
biger zu bezeichnen, ist Sturheit und Groll. Wenn diese Verleumdungen nicht 
wahr sind, werden diejenigen, die sie äußern, selbst zu Irrgängern und Ungläubigen. 
Dass dem so ist, wird im Hadith mitgeteilt. 

Kehren wir zurück zu unserem eigentlichen Thema. Wollen wir nun die zweite 
Gruppe jener mitteilen, welche die Reisenden verschmähen. Diese bezeichnen 
die Reisenden, die sagen, dass sie sich auf jenen Stufen befinden, zwar nicht als 
Ungläubige und Irrgänger, doch es gilt eine von zwei Situationen: Entweder 
sagen sie, dass sie lügen. Dies wäre schlechte Mutmaßung gegenüber Muslimen 
und harām. Wenn sie aber an die Aussage glauben und wissen, dass diese Person 
nicht behauptet, diesen Großen gleichgestellt zu sein, dann besteht kein Grund 
mehr für ihre Schmähung. Warum beschimpfen sie ihn und reden ihn schlecht? 
Wahre Enthüllungen müssen gute Bedeutungen verliehen werden. Besitzer wahrer 
Enthüllungen dürfen nicht getadelt werden und es dürfen keine schlechten und 
hässlichen Dinge über sie gesagt werden. 

Frage: Wenn nun einer dieser Lästerer fragt: „Warum legt der Reisende seinen 
Zustand, der zu Zwietracht und Aufruhr führen kann, offen?“ 

Antwort: Die großen Tasawwuf-Gelehrten haben ihre derartigen Zustände 
oft bekannt gegeben. Es ist sogar zu ihrem Brauch geworden. Sie legten diese 
Zustände mit guten Absichten und korrekten Zielen offen. Manchmal ist der 
Grund hierfür, dass sie ihre zweifelhaften Zustände ihren Murschids mitteilen, 
um herauszufinden, ob sie korrekt sind oder nicht. Manchmal berichteten sie 
davon, um die Suchenden/Schüler (Tālib) und Jugendlichen zu ermutigen. Manch-
mal verraten sie diese ohne irgendeinen Grund nur aus Versehen aufgrund des 
Tarīqa-Rausches. Derjenige, der solche Zustände offenlegt, um Ruhm zu erlangen 
und damit die Menschen Gefallen an ihm finden, ist ein Lügner. Hat er solche 
Zustände, ist es zu seinem Schaden und Istidrādsch. 

Frage: Die Propheten, Friede sei mit ihnen, und die Gottesfreunde, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, lebten unter ständigem Leid und Katastrophen suchten 
sie heim. Es heißt sogar: „Die Katastrophen und Versuchungen treffen am aller-
meisten die Propheten, anschließend die Gottesfreunde und danach jene, die 
diesen ähneln.“ In Vers 30 der Sure asch-Schūrā heißt es sinngemäß: „Die Heim-
suchungen, die euch treffen, sind die Strafe eurer Vergehen.“ Gemäß diesem 

– 750 –



Vers verweist die Vielzahl an Unglücken und Heimsuchungen auf die Vielzahl 
der Sünden. Daher müssten eigentlich alle, die keine Propheten und Gottesfreunde 
sind, viel Leid erfahren. Warum aber gibt Er Seinen Freunden Leid und Kummer? 
Seine Feinde leben in Ruhe und Wohlstand, Seine Freunde hingegen in Leid 
und Kummer – wie kann das sein? 

Antwort: Das Diesseits wurde nicht für Genuss und Vergnügen erschaffen. 
Hierfür wurde das Jenseits erschaffen. Diesseits (Dunyā) und Jenseits (Ākhira) 
sind zwei Gegensätze. Die eine Seite zu erfreuen führt dazu, die andere zu 
kränken. Das heißt, in einem von ihnen nach Genuss zu streben, verursacht Leid 
im anderen. Daher gilt für jene, die viele weltlichen Gaben und Genüsse erlangt 
haben, dass sie im Jenseits große Furcht und großes Leid erfahren werden [falls 
sie denn nicht den nötigen Dank (Schukr) dafür entgegenbringen]. Doch der 
Gläubige, der im Diesseits viel Leid erfährt [obwohl er sich vor Gefahren hütet 
und sich sehr bemüht], wird im Jenseits großen Genuss erlangen. Die Dauer des 
diesseitigen Lebens ist verglichen mit dem jenseitigen Leben nicht mal wie ein 
Tropfen neben einem Ozean. Besser gesagt: Kann das Endliche mit dem Un-
endlichen verglichen werden? Daher lässt Er aus Seiner Barmherzigkeit heraus 
Seine Freunde im Diesseits für einige Tage Leid erfahren, damit sie unendliche 
Wohlgaben erlangen. Seinen Feinden gibt er mit List und Istidrādsch ein wenig 
Genuss und führt sie auf diese Weise zu großem Leid. 

Frage: Ein Ungläubiger, der bedürftig ist, erfährt sowohl im Diesseits als auch 
im Jenseits Leid. Weshalb wird sein Leiden im Diesseits nicht dazu führen, im 
Jenseits Genuss zu verspüren? 

Antwort: Der Ungläubige (Kāfir) ist der Feind Allahs, des Erhabenen. Er 
muss zweifellos ewige Strafe erleiden. Ihn im Diesseits sich selbst zu überlassen 
und nicht zu bestrafen, bedeutet schon ihm Gnade und Gutes zu gewähren. Dies-
bezüglich heißt es im Hadith: „Das Diesseits ist das Paradies der Ungläubigen.“ 
So wie einem Teil der Ungläubigen dadurch, dass sie im Diesseits nicht bestraft 
werden, Gutes getan wird, so werden ihnen darüber hinaus Wohlgaben und Ge-
nüsse beschert. Anderen wird nur dadurch, dass sie nicht bestraft werden, Gutes 
getan, doch sie erlangen keine Genüsse. Alle diese Dinge haben ihre Weisheit 
und nützliche Gründe. 

Frage: Allah, der Erhabene, ist allmächtig. Wäre es nicht besser gewesen, 
wenn Er Seinen Freunden sowohl im Diesseits als auch im Jenseits Wohlgaben 
und Genüsse gewährt hätte und die Genüsse, die Er im Diesseits beschert hat, 
nicht zu ihrem Leid im Jenseits führen würden? 

Antwort: Es gibt verschiedene Antworten auf diese Frage: 
1. Antwort: Hätten sie im Diesseits nicht einige Tage Kummer und Heimsu-

chungen erlebt, hätten sie den Wert der paradiesischen Genüsse nicht verstanden 
und den Wert der ewigen Gaben nicht gekannt. Wer keinen Hunger erleidet, 
wird den Geschmack der Nahrung nicht verstehen. Wer kein Leid erfährt, wird 
den Wert des Komforts nicht kennen. Es ist so, als ob das Leid, das diesen im 
Diesseits zugefügt wird, dazu dient, die ewigen Genüsse zu vermehren. Dieses 
Leid ist eine Gabe und um das unwissende Volk zu prüfen, werden die Gaben, 
die den Großen beschert werden, als Leid dargestellt. Was den Fremden wie 
Heimsuchungen und Leid erscheint, ist für die Freunde eine Wohlgabe. 

2. Antwort: Wenn Erschwernisse und Heimsuchungen für die Unwissenden 
wie Leid erscheinen, so ist doch alles, was vom Geliebten kommt, für diese 
Großen etwas Süßes. So wie sie von den Gaben Genuss verspüren, genießen sie 
auch die Heimsuchungen. Die Heimsuchungen sind ihnen gar lieber, denn es 
handelt sich bei ihnen einzig und allein um den Wunsch des Geliebten und in 

– 751 –



ihnen sind nicht die Spuren ihrer eigenen Wünsche zu finden. In Gaben ist dieser 
Genuss nicht zu finden. Denn an Gaben haben auch die Wünsche der Triebseele 
einen Anteil. Wenn eine Katastrophe hereinbricht, weint die Triebseele und 
seufzt. Diese Großen lieben die Heimsuchungen mehr als die Wohlgaben. Für 
sie ist die Heimsuchung süßer als die Gabe. Daher kommt der Genuss, den sie 
im Diesseits verspüren, aus den Katastrophen und Heimsuchungen. Gäbe es im 
Diesseits kein Leid und keine Heimsuchungen, dann hätte die Welt in ihren 
Augen keinerlei Wert. Gäbe es die schmerzlichen Ereignisse dieser Welt nicht, 
würden sie diese Welt als leer und unnütz ansehen. In einem persischen Gedicht 
heißt es: 

Das Ziel der Liebe zu dir liegt darin, Kummer und Leid zu erleben, 
wäre dies nicht mein Wunsch, könnte ich viele Genüsse auf dieser Welt erleben. 

Daher sind die Freunde Allahs, des Erhabenen, im Diesseits und Jenseits 
gleichermaßen erfreut und genießend. Ihr Genuss von den Sorgen führt nicht 
zur Verringerung der jenseitigen Genüsse. Das, was die jenseitigen Genüsse ab-
handenkommen lässt, sind die Genüsse, nach denen die Unwissenden streben. 
O mein Herr! Wie gütig Du doch zu Deinen Freunden bist, dass die Gaben, die 
Du anderen zukommen lässt, auch für Deine Freunde eine Gnade sind, und das, 
was für andere Leid und Kummer ist, für Deine Freunde ebenfalls eine Wohlgabe 
ist! Andere freuen sich, wenn sie Gaben erlangen, und sind bekümmert, wenn 
sie eine Heimsuchung trifft. Doch diese Großen sind sowohl bei Gaben als auch 
bei Leid voller Freude. Denn sie blicken nicht auf die Schönheit oder Hässlichkeit 
von Handlungen, sondern auf die Schönheit dessen, der diese Handlungen bewirkt. 
Er ist der Schönste der Schönen. So wie derjenige, der die Handlungen bewirkt, 
geliebt wird, so sind auch Seine Handlungen geliebt und süß. Selbst wenn Er 
Sorgen und Schaden zukommen lässt, sind diese für sie das, was sie wünschen 
und lieben, da in dieser Welt alles das Werk des schönen Schöpfers ist. Diese 
sind für sie süß. O mein Herr! Welch Gnade und Güte es doch ist, dass Du diese 
verborgenen und wertvollen Gaben Deinen Freunden zukommen lässt, ohne 
dass Fremde etwas davon mitbekommen! Du hältst sie in Genuss und Vergnügen, 
indem Du sie in jedem Augenblick mit Deinem Willen zufrieden sein lässt! Was 
Du anderen als Sorge, Erniedrigung und Schande zukommen lässt, ist für sie 
Schönheit und Vollkommenheit! Du hast ihre Wünsche in Dinge gesteckt, die 
nicht wünschenswert sind. Du hast den weltlichen Genuss und die weltlichen 
Vergnügungen entgegen der anderen zum Grund für die Vermehrung der jen-
seitigen Ränge und Genüsse gemacht! Dies ist eine große Gabe Allahs, des Er-
habenen, die Er gewährt, wem Er will. Er ist äußerst gütig. 

3. Antwort: Diese Welt ist ein Ort der Prüfung. Hier ist Wahrheit mit Falschheit, 
Recht mit Unrecht vermischt. Hätte Er Seinen Freunden hier keine Sorgen und 
Heimsuchungen geschickt, sondern nur Seinen Feinden, wäre Freund von Feind 
getrennt und sie wären klar geworden. Die Prüfung wäre nutzlos gewesen. Dabei 
ist es erforderlich, an das Verborgene (Ghayb, also ohne zu sehen) zu glauben. 
Alle diesseitigen und jenseitigen Glückseligkeiten sind davon abhängig, zu 
glauben, ohne gesehen zu haben. In Vers 25 der Sure al-Hadīd heißt es sinngemäß: 
„Damit Allah, der Erhabene, erkennt, wer Seine Propheten aus dem Verborgenen, 
ohne sie gesehen zu haben, unterstützt.“ Dieser Vers beschreibt diesen Zustand. 
Er zeigte Seine Freunde in Kummer und Gram und verbarg Seine Freunde somit 
vor den Blicken Seiner Feinde. Das Diesseits ist zum Ort der Prüfung geworden. 
Seine Freunde sind dem Anschein nach in Kummer, doch in Wirklichkeit sind 
sie in Genuss und Vergnügen. Dadurch erleiden die Feinde Verlust und Scha-
den. 

– 752 –



So war es auch bei den Kämpfen der Propheten in Kriegen gegen die Feinde. 
In der Schlacht von Badr haben die Muslime und in der Schlacht von Uhud die 
Ungläubigen gewonnen. Allah, der Erhabene, teilt diese Tatsache in Vers 140 
der Sure Āl Imrān mit. 

4. Antwort: Ja, Allah, der Erhabene, ist allmächtig. Er vermag Seinen Freunden 
sowohl im Diesseits als auch im Jenseits Ruhe und Frieden zu gewähren. Dies 
ist aber nicht Sein Brauch. Er liebt es, Seine Macht unter Seiner Weisheit und 
Seinem Brauch zu verbergen. Er verbarg Seine Erschaffung und Seine Taten 
unter den Anlässen und Mitteln. Da also das Diesseits das Gegenteil des Jenseits 
ist, müssen Seine Freunde im Diesseits Leid ertragen, um im Jenseits Gaben zu 
erlangen. [Die Freunde Allahs, des Erhabenen, treffen jedoch Vorkehrungen 
gegen Leid, Heimsuchungen und Gefahren. Sie versuchen, sich von diesen zu 
retten. Das Unerträgliche zu meiden, ist eine Sunna der Propheten, Friede sei 
mit ihnen. Doch von den Heimsuchungen, die sie trotz ihrer Vorkehrungen und 
Bemühungen treffen, verspüren sie Genuss. Von Leid Genuss zu verspüren, ist 
eine hohe Stufe und ist nur wenigen Auserwählten vergönnt.] 

Die eigentliche Antwort: Grund dafür, von Sorgen, Kummer und Unglück 
heimgesucht zu werden, sind Sünden, doch Unglück und Erschwernisse führen 
dazu, dass die Sünden vergeben werden. Daher muss den Freunden viel Leid 
und Unglück gegeben werden, damit keine Sünden mehr verbleiben. [Allah, der 
Erhabene, schickt Seinen Freunden Sorgen und Leid, um ihre Sünden zu vergeben. 
Wenn sie Reue empfinden und um Vergebung bitten (also Tawba und Istighfār 
vollziehen), werden ihre Sünden vergeben. Dann ist es nicht mehr erforderlich, 
dass Sorgen und Leid kommen, und bereits gekommene vergehen. Daher sollte 
sehr viel Istighfār (Bitte um Vergebung) gesprochen werden, um von Sorgen 
und Leid freizukommen.] Die Sünden der Freunde dürfen nicht verglichen werden 
mit den Sünden der Feinde. Es heißt: „Was die guten Menschen als Gutes zu tun 
kennen, wissen die Freunde als Sündigen.“ Auch wenn von ihnen Sündentaten 
und Fehler/Mängel zustande kommen, sind sie nicht so wie bei anderen. Sie sind 
wie ein Irrtum und ein Vergessen. Sie sind nicht mit Absicht und Entschlossenheit 
begangen worden. In Vers 115 der Sure Tāhā heißt es sinngemäß: „Wir sagten 
dies Ādam zuvor, doch er vergaß, er tat es nicht mit Entschluss und Vorsatz.“ 
Dieser Vers bezieht sich auf Ādam, Friede sei mit ihm. Demnach verweist der 
Umstand, dass die Freunde von viel Leid, Kummer und Unglück heimgesucht 
werden, darauf, dass ihre Sünden viel vergeben werden, nicht aber darauf, dass 
ihre Sünden viele sind. Indem Er Seinen Freunden viel Leid zukommen lässt, 
vergibt und bereinigt Er ihre Sünden und bewahrt sie damit vor den jenseitigen 
Qualen. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, in seinem Sterbebett heftige 
Qualen erlebte, erlebte Fātima, möge Allah mit ihr zufrieden sein, auch Schmerz 
und Qualen, da sie ihren Vater so sehr liebte und so viel Mitleid mit ihm hatte 
und weil der Prophet, Friede sei mit ihm, gesagt hatte: „Fātima ist ein Teil von 
mir.“ Als er sah, wie seine Tochter darunter litt, sagte er, um sie zu trösten: „Das 
ist das einzige Leid, das dein Vater erfahren wird, er wird kein anderes Leid er-
fahren!“ 

Welch große Gabe ist es, dass man mit Erschwernissen und Leid einiger Tage 
von den heftigen Strafen in der Hölle erlöst wird und im Diesseits für die Berei-
nigung von Sünden Anlässe gewährt werden. Während dies der Umgang mit den 
Freunden ist, wird die Abrechnung der Sünden anderer ins Jenseits vertagt. 
Daher ist es nötig, dass Er den Freunden im Diesseits viel Leid und Qual zu-
kommen lässt. Andere sind dieser Gnade nicht würdig. Denn sie verrichten große 
Sünden, bitten nicht flehend um Vergebung, sind nicht gebeugten Hauptes, 
weinen nicht und suchen keine Zuflucht bei Ihm. Sie verrichten vorsätzlich, 

– 753 –



geplant und ohne sich zu genieren Sünden. Sie tun dies sogar mit Trotz und gar, 
indem sie sich lustig machen über die Verse Allahs, des Erhabenen, sodass es 
schon fast die Stufe des Unglaubens erreicht. Die Strafe ändert sich je nach 
Schwere der Schuld. Wenn die Sünde klein ist und der Schuldige gebeugten 
Hauptes um Vergebung fleht, dann kann dieses Vergehen mittels diesseitiger 
Sorgen vergeben werden. Ist die Sünde aber groß und der Sünder trotzig und 
respektlos, dann erfordert dies eine endlose und sehr bittere Strafe im Jenseits. 
In Vers 33 der Sure an-Nahl heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, tut ihnen 
kein Unrecht an. Doch sie haben sich selbst Unrecht angetan und dadurch eine 
schwere Strafe verdient.“ 

[„Sünde“ (pers. Gunāh) bedeutet, die Gebote Allahs, des Erhabenen, nicht 
zu befolgen und Seine Verbote nicht zu meiden. Die Gebote und Verbote richten 
sich an die Muslime, also an jene, die Glauben haben. Er hat die Glaubenslosen, 
also die Ungläubigen, nicht damit beehrt, ihnen Gebote aufzuerlegen und sie 
mit gottesdienstlichen Handlungen zu verpflichten. Sie können wie Tiere tun, 
was sie wollen, für sie gibt es keine Sünden. Dafür, dass diese keine gottesdienst-
lichen Handlungen verrichten und Sünden begehen, werden sie im Diesseits nicht 
bestraft und ihnen werden alle möglichen Gaben zuteil. Sie bekommen, wofür 
sie arbeiten und was sie wollen. Einzig jene, die Tyrannen sind und die Geschöpfe 
unterdrücken, bekommen ihre Strafe bereits im Diesseits. Den Ungläubigen 
wurde nur eine einzige Sache geboten, von ihnen wird nur eines verlangt. Dieses 
eine Gebot lautet, den Glauben anzunehmen, d. h. zu Muslimen zu werden. Da 
die Ungläubigen diesem Gebot nicht folgen, begehen sie ein einziges Vergehen. 
Doch dieses Vergehen ist das allergrößte Vergehen und die Strafe dafür ist eine 
äußerst große, heftige und ewig andauernde. Im Diesseits kann es eine solche 
Strafe nicht geben. Diese endlose Strafe wird sie im Jenseits in der Hölle tref-
fen.] 

Ihr sagt, dass die Unwissenden und Törichten [jene, die das Gebet verrichten, 
das Fasten einhalten und dem Islam folgen] verspotten. [Sie bezeichnen diese 
als Rückständige.] Sie sagen: „Warum schickt Allah Seinen Freunden Sorgen 
und Leid? Warum beschert Er ihnen nicht Gutes und Wohlgaben? [Wir halten 
Seine Gebote nicht ein. Soll Er uns doch bestrafen! Ach! Uns geht es wohl, wir 
vergnügen uns, wie es uns gefällt, und genießen diese Welt mit Betrug, Lüge und 
Täuschung in vollen Zügen. Ihr jedoch vergeudet eure Zeit mit Gebet und Fasten, 
flieht vor weltlichen Genüssen und lebt in Schwierigkeiten. Als würden diese 
Schwierigkeiten nicht genügen, sucht euch euer Herr auch noch mit Leid, Sorgen 
und Probleme heim. Wäre das Muslimsein der Weg der Glückseligkeit, dann 
würdet ihr friedlicher, süßer und glücklicher leben als wir.]“ Mit solch vulgären 
Worten glauben sie nicht an diese geliebten Diener. 

Die Ungläubigen sagten dies auch über den allerbesten Menschen. In den 
Versen 7 und 8 der Sure al-Furqān heißt es sinngemäß: „Die Ungläubigen sagen: 
Was ist das für ein Prophet? Er trinkt, isst und wandelt durch die Straßen wie 
wir. Wäre er ein Prophet, würden Engel zu ihm kommen. Er hätte Unterstützer 
und sie würden uns informieren und uns vor der Hölle warnen. Oder sein Herr 
würde Geldschätze schicken, oder er hätte Obstgärten und Äcker und würde 
essen, was er wünscht...“ Derartige Worte sind Aussagen von Leuten, die nicht 
an das Jenseits, das Paradies und die Hölle glauben und nicht weitsichtig sind. 
Wird jemand, der weiß, dass die Gaben des Paradieses und die Strafen in der 
Hölle endlos sind, jemals den Qualen und Schwierigkeiten des Diesseits, die 
einige wenige Tage andauern, einen Wert beimessen? Daran denkend, dass diese 
Sorgen zur ewigen Glückseligkeit führen werden, empfängt er diese als Gaben 
und beachtet nicht die Worte von Ignoranten. Sorgen, Kastastrophen und Schwie-

– 754 –



rigkeiten sind unfehlbare Zeugen von Zuneigung und Liebe. Was macht es schon, 
wenn die Törichten dies nicht verstehen? Es ist am besten, nicht mit solchen un-
wissenden Menschen zu sprechen, [nicht ihre Radios zu hören, nicht ihre Filme, 
Zeitungen und Bücher zu sehen]. 

6. Antwort: Die Heimsuchung ist ein Lasso des Geliebten [also ein Lasso, mit 
dem der Geliebte den Liebenden zu sich zieht]. Sie ist wie eine Peitsche, die die 
Liebenden davor bewahrt, auf etwas anderes als den Geliebten zu schauen. Sie 
wendet die Liebenden zum Geliebten. Daher müssen Sorgen und Heimsuchungen 
den Freunden geschickt werden. Sie schützen die Freunde vor der Sünde, sich 
mit anderen als dem Geliebten zu beschäftigen. Andere sind dieser Gabe nicht 
würdig. Die Freunde werden mit Zwang zum Geliebten gezogen. Sie ziehen jene, 
die sie wollen, mit Heimsuchungen und Leid an und erheben sie auf die Stufe 
des Geliebtseins. Diejenigen, die sie nicht wollen, lassen sie auf sich allein gestellt. 
Wer unter diesen der ewigen Glückseligkeit würdig ist, wird von selbst auf den 
rechten Weg kommen und sich bemühend Gnade und Güte erlangen. Wer dies 
nicht tut, soll darüber nachdenken, was ihm widerfahren wird! 

Wie zu sehen ist, werden die Auserwählten von viel Leid heimgesucht. Jenen, 
die sich bemühen und anstrengen, kommt nicht so viel. Daher sagte der Führer 
der Erwählten, das Oberhaupt der Bewunderten und Geliebten, unser Prophet, 
Friede sei mit ihm: „Kein Prophet hat Schmerz erlitten, wie ich ihn erlitten 
habe!“ Daher sind Sorgen und Leid ein so geschickter Wegweiser, dass er ohne 
Irreführungen den Freund zum Freund führt. Er schützt vor dem Schmutz, jemand 
anderen als den Geliebten anzusehen. Wie verwunderlich ist es, dass die Liebenden, 
wenn sie Schätze und Millionen besäßen, alles ausgeben würden, um sich Heim-
suchungen und Gram zu kaufen. Wer keine Ahnung von der göttlichen Liebe 
hat, der würde Millionen ausgeben, um sich von Leid und Kummer zu befreien. 

Frage: Manchmal sind die Freunde aber bekümmert, wenn Kummer und 
Heimsuchungen sie treffen. Dies zeigt, dass sie diese nicht wollen. Was ist der 
Grund hierfür? 

Antwort: Diese Betrübnis und dieser Unwille sind nur dem Anschein nach. 
Sie entspringen ihrer Natur, ihrer Materie. Dieser Unwille hat Nutzen, denn 
ohne ihn kann kein Dschihad und keine Feindschaft gegen die Triebseele geführt 
werden. Als unser Prophet, Friede sei mit ihm, im Sterben lag, waren die Er-
schwernisse, die er erlebte, die letzten Teile des Dschihad gegen die Triebseele. 
So verbrachte er also auch seinen letzten Atemzug im Kampf gegen den Feind, 
Im Augenblick des Todes hatte er den erbittertsten Kampf. Es blieben sodann 
keine menschlichen Eigenschaften und natürlichen Wünsche mehr. Er brachte 
seine gesegnete Triebseele zum vollkommenen Gehorsam und zur wahrhaftigen 
Ruhe. 

Demnach sind Heimsuchungen die Marktausrufer auf dem Basar der Liebe 
und Zuneigung. Was hat jemand, der keine Liebe hat, mit einem Ausrufer zu 
tun? Welchen Nutzen hat dieser für ihn und welchen Wert hat der Ausrufer in 
seinen Augen? 

7. Antwort: Ein Grund für die Heimsuchung besteht darin, die wahren Lie-
benden von den Lügnern, die sich wie Freunde ausgeben, zu unterscheiden. Der 
wahrhaft Liebende wird von der Heimsuchung Genuss verspüren und sich über 
sie freuen. Der Lügner jedoch fühlt Schmerz und klagt. Hat er den Geschmack 
der Liebe jedoch verspürt, wird er keinen wahren Schmerz empfinden. Er emp-
findet nur dem Anschein nach Schmerz. Die Liebenden können diese zwei Arten 
von Schmerz klar unterscheiden. Daher wurde gesagt: „Nur der Gottesfreund 
erkennt den Gottesfreund.“ 

– 755 –



Frage: Außerdem stellt Ihr folgende Frage: „ʿAdam meint in jeder Hinsicht 
das Nichts (die Nichtexistenz) und hat somit keinerlei Bezug zur Existenz. Wie 
also ist es möglich, dass es im Verstand, im Wissen existiert? Wie kann etwas, 
das sich im Verstand befindet, aus der Vorstellung verschwinden?“ 

Antwort: Ja, ʿAdam bedeutet „Nichts/Nichtexistenz“. Doch alle Geschöpfe 
sind aus ihm entstanden. Dass alles in die Existenz kommt, geschieht dank seiner 
Funktion als Spiegel. Die Erscheinungen der Namen Allahs, des Erhabenen, im 
göttlichen Wissen werden im Spiegel des Nichts reflektiert und in verschiedene 
Arten der Nichtexistenz getrennt. Dies bewirkte, dass es im Wissen existiert. 
Somit wurde das Nichts in jeder Hinsicht vor der Vernichtung bewahrt und wurde 
zum Anfang (Ursprung) der Geschöpfe. Diese Geschöpfe sind auch außerhalb 
des Wissens existent und befinden sich auf der Stufe der Sinneswahrnehmungen 
und der Vorstellung, doch sie vergehen nicht, wenn Sinneswahrnehmungen und 
Vorstellungen vergehen. Es kann sogar gesagt werden, dass sie extramental 
(praktisch) existent sind. Warum seid Ihr darüber verwundert, dass das Nichts 
sich auf diese Weise entwickelt? Alle Ereignisse in diesem Universum beruhen 
auf der Nichtexistenz. Man möge die Größe der Allmacht Allahs, des Erhabenen, 
daraus begreifen, dass er dieses Universum auf der Nichtexistenz gründete. Er 
legte die Vollkommenheiten der Existenz durch die Mängel der Nichtexistenz 
offen. Der Grund für die Entwicklung des Nichts ist offenkundig, denn die Formen 
[Erscheinungen] der Namen und Attribute Allahs im göttlichen Wissen haben 
in seinem Zimmer Platz genommen. Sie liegen mit ihm in seinem Bett. Es hat 
einen Weg gefunden, der die Erscheinungen und Schatten zum Ursprung und 
zur Wahrheit führt. Blinde Herzen sehen dies nicht. „Unsere Aufgabe ist es, 
jenen, die einen Weg zu ihrem Herrn finden wollen, den Weg zu weisen.“ Die 
Wörter „Illusion“ und „Vorstellung“ haben Euch wohl in Zweifel geraten lassen. 
Seid nicht verwundert über die Entwicklung des Nichts! Denn letztlich ist jedes 
Ereignis in dieser Welt, jeder Ablauf, nicht außerhalb des Wissens und der Vor-
stellung. Doch es gibt einen Unterschied von Vorstellung zu Vorstellung. Auf 
der Stufe der Vorstellung (Khayāl) zu existieren unterscheidet sich davon, in der 
Illusion (Wahm), der Vorstellung in die Existenz zu kommen. Die Existenz auf 
der Stufe der Vorstellung ist wahre Existenz und wir können gar sagen, dass es 
sich um eine extramentale/tatsächliche Existenz handelt. Die in der Vorstellung 
entstandene Existenz ist jedoch nicht so. Sie kann nicht kontinuierlich so sein. 
Ich hatte bereits über einige Fähigkeiten des Nichts geschrieben. Eine Kopie 
davon hatte Amīr Muhibbullāh mit sich genommen. Wenn Ihr daran interessiert 
seid, lest dort nach! 

Frage: Ihr fragt über Fanā und Baqā. 
Antwort: Ich habe darüber in verschiedenen Briefen und Abhandlungen ge-

schrieben. Wenn es Stellen gibt, die nicht verstanden wurden, ist es notwendig, 
dass wir uns treffen und gemeinsam sitzen und darüber sprechen, damit sie gut 
verstanden werden. Die Realität dieser Dinge kann nicht niedergeschrieben wer-
den, und selbst wenn, wäre es nicht richtig. Denn wer kann sie schon erfassen, 
wer kann sie begreifen? Fanā (Entwerden) und Baqā (Bestehen) sind subjektive 
Wahrnehmungen (schuhūdī) und nicht ontologische Realität (wudschūdī). [Mit 
anderen Worten bedeutet Fanā, sich selbst als nichtexistent zu betrachten. Es 
bedeutet nicht, dass man aufhört zu existieren. Mit Baqā verhält es sich genauso.] 
Der Diener, der nichts ist, kann kein Herr (Rabb) werden. Er vereinigt sich nicht 
mit dem Herrn. Der Diener bleibt immer Diener und der Herr bleibt immer 
Herr. Wer denkt, Fanā und Baqā seien ontologische Realitäten, und das Her-
vorkommen der Existenz (Taʿayyun al-wudschūd) der Diener aufhebt und die 
Vereinigung mit dem Ursprung (dem wahren Wesen), der vom Taʿayyun und 

– 756 –



Ähneln frei ist, behauptet und sagt, er selbst werde vergehen und mit seinem 
Herrn auf ewig existieren/bestehen, ist ein Ketzer. Zu sagen, dass der Mensch 
sich von allen Einschränkungen und Bindungen befreien und sich mit dem Un-
eingeschränkten vereinen werde, wie ein Wassertropfen, der von seinem Platz 
schwindet und ins Meer tropft, ist Ketzerei. Wir suchen Zuflucht bei Allah, dem 
Erhabenen, vor solch einem bösartigen Glauben! „Fanā“ („Entwerden“) bedeutet, 
alles außer Allah, dem Erhabenen, zu vergessen, sich nicht an andere zu binden 
und sein Herz von allen Begierden zu läutern. Genau hieraus besteht die Die-
nerschaft. „Baqā“ („Bestehen“) wiederum bedeutet, dass der Diener dem Willen 
seines Herrn folgt und die Wünsche Allahs, des Erhabenen, zu seinen eigenen 
Wünschen macht. 

Frage: Ihr sprecht über die (spirituelle) Reise (Sayr) über dem Anfus. Welche 
ist das? Die Reise in den 10 Stufen der materiellen Welt (Ālam al-khalq) und 
der immateriellen Welt (Ālam al-amr) und die Reise der Hayʾa wahdāniyya ist 
die Reise innerhalb des Anfus. Welche Reise ist also die Reise außerhalb des 
Anfus? 

Antwort: Das Anfus [innerhalb des Menschen] und das Āfāq [außerhalb des 
Menschen] sind die Schatten und Vorstellungen der Namen. Wenn durch die 
Gnade Allahs, des Erhabenen, der Schatten sich selbst vergisst, zu seinem Ursprung 
zurückkehrt und seinen Ursprung zu lieben beginnt, wird er gemäß dem Hadith 
„Jeder ist mit dem beisammen, den er liebt“ sich selbst als seinen eigenen 
Ursprung finden. Er sieht sodann seine Existenz als die Existenz seines Ursprungs. 
Auch dieser Ursprung hat einen Ursprung. Vom ersten Ursprung geht er zu 
diesem über. Er findet sich selbst als dieser Ursprung wieder. So schreitet er von 
Ursprung zu Ursprung voran. Diese Reise ist eine Reise über dem Anfus und 
dem Āfāq. Einige bezeichneten den Sayr anfusī als „Sayr fillāh“. Die Reise, von 
der wir sprechen, ist eine andere Reise als diese. Denn ihre Reise ist husūlī, diese 
wiederum ist wusūlī. Den Unterschied zwischen Husūl und Wusūl habe ich in 
verschiedenen Briefen dargelegt. 

Frage: Ihr fragt nach der Erklärung davon, dass Allahs Wesen, Attribute und 
Namen sehr nah sind. 

Antwort: Die Antwort auf diese Frage hängt vom persönlichen Gespräch und 
Treffen ab. Darüber zu schreiben, ist nicht gestattet. Wenn darüber geschrieben 
wird, bleibt es mehrdeutig; es ist nicht klar, ob es verstanden werden kann. Wenn 
es in einem Dialog geschieht, wird es sehr nützlich sein! [Siehe Kapitel 45 im 
ersten Abschnitt.] 

Frage: Ihr fragt nach den Vollkommenheiten des Prophetentums (Kamālāt 
an-nubuwwa). Ihr sagt: „Fanā, Baqā, Tadschallī und Mabdaʾiyyat at-taʿayyun 
sind Vollkommenheiten der drei Gottesfreundschaften. Woran aber ist die Reise 
in den prophetischen Vollkommenheiten erkennbar?“ 

Antwort: Wenn es beim Aufstieg und Fortschritt Differenzen gibt und man 
von einem Ursprung zu einem anderen Ursprung übergeht, so befinden sich all 
diese Vollkommenheiten innerhalb der Gottesfreundschaft (Wilāya). Wenn es 
keinen Unterschied mehr zwischen ihnen gibt, die Differenzen verschwinden 
und sie alle eins werden, hat man mit den Vollkommenheiten der Stufe der Pro-
phetenschaft begonnen. Auch wenn auf dieser Stufe eine Weite zu finden ist, 
handelt es sich dabei um eine andere Weite. Selbst wenn es auch eine Trennung 
gibt, ist sie eine andere. Mehr als das kann weder geschrieben noch verstanden 
werden. 

Ihr fragt nach einigen Geheimnissen des rituellen Gebets. Ich werde dies zu 
einer späteren Zeit beantworten. Jetzt habe ich nur sehr wenig Zeit. 

– 757 –



Ich habe Euch einiges über die Beschwerden geschrieben, die Ihr über die 
Menschen unserer Zeit habt. Fragt nicht weiter danach und habt Mitleid mit 
diesem Bedürftigen! 

O unser Herr! Vergib uns unsere Sünden und unsere Mängel beim Einhalten 
Deiner Gebote! Trenne uns nicht vom rechten Weg! Hilf uns gegen die Ungläu-
bigen, o unser Herr! Āmīn. 

26 — SOZIALE GERECHTIGKEIT,  
SOZIALISMUS UND KAPITALISMUS 

Der Begriff „soziale Gerechtigkeit“ darf nicht mit den Wörtern „Sozialismus“ 
und „Sozialist“ verwechselt werden. Die Bedeutungen dieser ähnlich klingenden 
Wörter sind sehr weit voneinander entfernt und sogar gegensätzlich. Derartige 
Beispiele lassen sich in jeder Sprache finden. „Soziale Gerechtigkeit“ bedeutet, 
dass jeder die Gegenleistung von dem bekommt, wofür er sich abmüht und was 
ihm zusteht – ohne von anderen ausgebeutet zu werden. Gaben sind die Gegen-
leistung für Mühe. Soziale Gerechtigkeit meint zudem, dass alle Einkommens-
quellen des Landes bewirtschaftet werden: Alle, die viel arbeiten, verdienen viel, 
was wiederum bedeutet, dass viel gearbeitet werden muss, um viel zu verdienen. 
Die islamische Ökonomie basiert auf sozialer Gerechtigkeit. Sie bietet viel Raum 
für Eigeninitiative und für jede Tätigkeit, die man ausüben möchte. Niemand 
hat das Recht, sich in einen Verdienst einzumischen, den man sich mit seinem 
Schweiß erarbeitet hat. Im Islam sind das Verfügungs- und Besitzrecht eingeräumt. 
Es ist niemanden gewährt, Vermögen und Eigentum eines anderen anzutasten 
oder sich dieser zu bemächtigen. Im Gegenteil, im Islam wird sogar geboten, 
dem Vermögen und Eigentum eines anderen Schutz zu gewähren. Dass diese 
Gerechtigkeit missachtet wird und die Rechte und Löhne der Arbeiter seitens 
einer faulen und habgierigen Minderheit ausgebeutet werden, geschieht durch 
zwei Gesellschaftssysteme: Sozialismus und Kapitalismus. 

1. Das erste der beiden ausbeuterischen Gesellschaftssysteme ist der „Sozia-
lismus“. Auf Arabisch wird er „Ischtirākiyya“ genannt. Sozialismus gilt als der 
staatliche Kapitalismus. Bei den Sozialisten werden alle Einkommensquellen, 
seien es die der Technik, des Agrarwesens, des Handelsgewerbes oder der Kultur, 
verstaatlicht und die Eigeninitiative ist untersagt. Vielmehr ist jeder verpflichtet, 
die Tätigkeit auszuüben und in der Stätte zu arbeiten, die der kapitalistische 
Staat vorsieht. Die Einkommen und Verdienste aller Anstrengungen werden 
dann dem Staat übergeben. Eine „glückliche“ Minderheit, die den Staat und die 
Regierung an sich gerissen hat, nimmt dem Volk weg, was es durch seinen Schweiß 
verdient hat, und gibt ihm nur so viel an Essen, Trinken und Kleidung, wie zum 
Überleben unter unwürdigsten Bedingungen benötigt wird. Dies ist eine bestimmte 
Minderheit, die das Volk ausbeutet. Die Aufgabe dieser Minderheit besteht 
darin, Druck auf die Bevölkerung auszuüben, diese zu foltern, zu belügen, zu 
beschuldigen und Propaganda zu betreiben. Jegliches Einkommen dient dazu, 
dass diese Gesellschaftsschicht in luxuriöser Weise ihre Gelüste auslebt und ihre 
Pläne umsetzen kann. 

Russland, das sozialistisch regiert wurde, war das größte kapitalistische Land 
der Welt. Der gesamte Reichtum und das Einkommen Russlands lagen in den 
Händen von fünf Millionen Kommunisten, die in der einzigen kommunistischen 
Partei Mitglied waren. Die Mitglieder der kommunistischen Partei lebten in grö-
ßerem Komfort, Vergnügen und Ausschweifungen als die amerikanischen Mil-

– 758 –



lionäre, während der Rest der mehr als 200 Millionen Menschen ein Leben führte, 
das unter dem Lebensstandard der rückständigsten Nationen der Welt lag. Der 
russische Staat wurde im Jahre 362/972 gegründet. 

Der Sozialismus gliedert sich hauptsächlich in zwei Arten: Die erste Art ist 
der „demokratische Sozialismus“; hier gelangt man durch freie Wahlen an die 
Macht, und genauso kann man durch neue Wahlen die Macht verlieren.  

Die zweite Art des Sozialismus ist der „revolutionäre Sozialismus“. Dieser 
wird „Kommunismus“ genannt.  

Im Jahre 1848 haben Karl Marx und sein Freund Engels das kommunistische 
Manifest publiziert. In diesem Manifest wurden sämtliche Arbeiter auf der Welt 
dazu angehalten, sich zusammenzutun und gemeinsam der kapitalistischen Wirt-
schaftsordnung mit einer Revolution ein Ende zu setzen. Marx und seine Freunde 
haben 1864, um ihr Ziel zu erreichen, die erste internationale Arbeiterassoziation 
gegründet. Diese löste sich 1876 aufgrund zahlreicher innerer Auseinanderset-
zungen auf. 1889 taten sich dann die sozialistischen Parteien in Europa zusammen 
und gründeten die zweite internationale Arbeiterassoziation. Dieser Bund zwischen 
den sozialistischen Parteien in Europa besteht noch immer. 

Die Ideen Karl Marxs formten die Hauptprinzipien der sozialistischen Bewe-
gungen. Diese sind die Stürzung des bestehenden Regimes durch Gewalt und 
Revolution und die Errichtung einer „Arbeiterdiktatur“ an seiner Stelle. Im Ge-
gensatz zum Marxismus fand die soziale Revolution, die das kapitalistische Wirt-
schaftssystem abschaffen sollte, nicht in den hoch industrialisierten westeuro-
päischen Ländern statt, sondern in Russland, dessen Wirtschaft weitgehend auf 
der Landwirtschaft basierte. Die 1898 in Russland gegründete sozialdemokratische 
Arbeiterpartei spaltete sich 1903 in zwei Fraktionen auf, und zwar in die Bol-
schewiken (wörtlich: „Mehrheitler“) und in die Menschewiken (wörtlich: „Min-
derheitler“). Die Februarrevolution, die 1917 gegen die Zarenherrschaft ausbrach, 
wurde von den sozialistischen, liberalen und Volksparteien gemeinsam durch-
geführt. Später, im Oktober desselben Jahres, führten die Bolschewiken unter 
der Führung Lenins einen bewaffneten Aufstand durch und übernahmen die 
Macht im Alleingang. Lenin und seine Freunde erklärten, dass die kommunistische 
Gesellschaft nicht sofort errichtet werden könne, und errichteten ein vorläufiges 
Regime, das wirtschaftlich „kollektivistisch“ war und politisch auf einer „Arbei-
terdiktatur“ beruhte. Sie begannen, ihr Regime mit großem Terror zu etablieren. 
Infolge dieses Terrors wurden 15 Millionen Menschen getötet. Davon wurden 
1.760.000 zwischen 1917 und 1923 hingerichtet. Diese Verfolgungen und Hin-
richtungen wurden noch verschärft, nachdem Stalin 1924 an die Spitze von Sow-
jetrussland kam. Die Dritte Internationale wurde gegründet und hatte ihren Sitz 
in Moskau. In Übereinstimmung mit der marxistischen Doktrin wurde versucht, 
dass die Proletarier in der ganzen Welt eine gemeinsame Revolution durchführen. 
Während des Zweiten Weltkriegs zwang die Notwendigkeit, dass Russland die 
Hilfe der westlichen demokratischen Staaten in Anspruch nehmen musste, Stalin 
dazu, 1943 die Dritte Internationale aufzulösen. Einige Zeit nach Stalins Tod im 
Jahre 1953 lockerte Chruschtschow seine gewaltsamen Methoden und vertrat 
die Ansicht, dass sich der marxistisch-leninistische Sozialismus in einer Welt, in 
der Kapitalisten und Kommunisten zusammenleben, von selbst durchsetzen 
werde. Die Missbilligung der von Stalin befolgten gnadenlosen Politik hat zur 
Offensive der kommunistischen Republik China geführt. Die kommunistische 
Republik China hat die Führer der Sowjetunion damit beschuldigt, die marxis-
tisch-leninistische Doktrin hintergangen und verraten zu haben. Als Chruschtschow 
1964 entmachtet wurde, versuchten neue sowjetische Führer wie Kossygin und 
Breschnew den Zerfall der Kommunisten aufzuhalten. Diese Bemühungen waren 

– 759 –



jedoch erfolglos. Der Kommunismus brach in Russland zusammen. 
Der revolutionäre Sozialismus versucht, indem er durch Revolutionen Auf-

stände anzettelt, durch allgemeine Streike, durch Guerillakämpfe, durch die Be-
setzung des Landes seitens ausländischer kommunistischer Kräfte oder durch 
überrumpelnde Putsche gegen den Staat die Macht an sich zu reißen und gründet 
infolge der Machtergreifung ein totalitäres Regime. Er schafft sozialökonomische 
und idealistische Gruppen aus dem Weg und durch das Stürzen des parlamentären 
Regimes gründet er eine Einparteiendiktatur. 

Sozialistische Bewegungen begannen mit der Entwicklung der Industrialisie-
rung. In wirtschaftlich rückständigen Ländern wie Russland und China nahmen 
sie einen revolutionären und totalitären Charakter an und übernahmen die Macht 
in Form des Kommunismus. Im Faschismus und im Nationalsozialismus wird das 
Recht auf Privateigentum an den Produktionsmitteln anerkannt. Karl Marx, der 
die Ideen des Sozialismus einführte, erklärte nicht, welche Form die sozialistische 
Gesellschaft haben soll. 

Revolutionäre Sozialisten, d. h. Kommunisten, belassen es mit dieser Ver-
staatlichung nicht nur in der ökonomischen, also wirtschaftlichen Sphäre, sondern 
weiten sie auch auf die politische und kulturelle Sphäre aus und machen somit 
die Freiheit von Religion, Moral, Gewissen und der Familie zunichte und berauben 
die Menschen ihres Rechts auf Gedanken- und Religionsfreiheit. Die Kommunisten 
sind allen Religionen feindlich gesinnt. Das rührt daher, weil keine Religion die 
von ihnen begangenen Ungerechtigkeiten, Folterungen, Morde, Lügen und Ver-
leumdungen akzeptiert. Da alle Religionen – bis auf den Islam – entstellt sind 
und schädliche und falsche Inhalte vorweisen, sind ihre Anhänger mit Lügen, 
Propaganda und Versprechungen leicht zu überlisten und ihr Glaube wird ver-
nichtet. Die Religion des Islams hingegen enthält jede Vollkommenheit, Reife, 
Überlegenheit und Glückseligkeit und keine Lüge oder Propaganda kann es 
daher schaffen, die Muslime, die ihre Religion richtig gelernt haben, von dieser 
göttlichen Religion zu entfremden und zu trennen. Eine Person, die ein Muslim 
ist, d. h. den Islam kennt und annimmt, kann kein Kommunist sein. Kommunisten 
können Muslime nicht täuschen. Es gibt keinen Kommunismus im Islam. Lenin, 
der Führer der kommunistischen Partei, sagte, dass alle Völker kommunistisch 
werden können, aber Muslime niemals, weil Muslime Gottvertrauen haben und 
jemand, der Zuflucht bei Gott sucht und auf Ihn vertraut, nicht vom Kommunismus 
überzeugt werden kann. Um die Muslime Kommunisten werden zu lassen, ver-
suchen sie erst einmal, sie ihrer Religion und ihres Glaubens zu berauben und 
muslimische Kinder atheistisch zu erziehen. Aus diesem Grund foltern sie die 
Muslime auf unvorstellbare Art. Die Religionsgelehrten werden hingerichtet 
und religiöses Wissen wird unter Androhung von Folter und Todesstrafe verboten. 
Sie bemühen sich, den Islam auszulöschen und Kinder in Unkenntnis des religiösen 
Wissens zu erziehen, indem sie Religionsbücher vernichten. 

In den kommunistischen Ländern gründeten sie [atheistische] „Verbände der 
Gottlosen“ und bemühten sich, den Islam mit Lügen und abscheulichen Ver-
leumdungen zu diffamieren. Im Gegenzug gaben sie den Muslimen nicht das 
Recht zu sprechen. Sie verboten ihnen, Antworten zu geben und mit Beweisen 
die Heiligkeit und Erhabenheit des Islams und die Tatsache, dass er im Laufe 
der Geschichte Licht auf die Zivilisation geworfen hat, zu erklären. Dieses Ver-
halten ist der wichtigste Beweis dafür, dass sie gegenüber Vernunft, Wissen und 
Gerechtigkeit im Unrecht sind. In einer in Moskau publizierten Zeitschrift heißt 
es: „Unwissende Menschen dazu zu bringen, Götter anzubeten und die Zahl der 
Götter auf drei und schließlich auf einen zu reduzieren, ist ein politisches Spiel. 
Allah ist nicht der Schöpfer, sondern eine Idee, die von Menschen aus politischen 

– 760 –



Gründen geschaffen wurde. Die Worte Jenseits, Paradies und Hölle wurden von 
den Priestern der Pharaonen in Ägypten erfunden. Muhammad [Friede sei mit 
ihm] trat nicht als Prophet auf. Vielmehr ist diese Idee nach jahrelangem Abmühen 
in ihm aufgekommen. Der Koran ist ein Buch, das sein religiöses Gedankengut 
verkündet.“ Es liegt auf der Hand, dass diese Unwahrheiten und Verleumdungen 
der Kommunisten weder mit religiösen noch mit historischen Kenntnissen über-
einstimmen. Die monotheistische Religion wurde von dem ersten Propheten 
Ādam, Friede sei mit ihm, verkündet. Ayyūb Sabri Pascha berichtet in seinem 
Werk Mirʾāt al-haramayn ausführlich darüber, dass der Polytheismus und die 
Götzendienerei erst nach der Zeit des Propheten Idrīs, Friede sei mit ihm, ent-
standen ist. Der Glaube an das Jenseits, das Paradies und die Hölle war Jahr-
hunderte vor den Ägyptern, nämlich bereits zu Zeiten von Ādam, Nūh und den 
restlichen Propheten, vorhanden. Muhammad, Friede sei mit ihm, hat zu Beginn 
sein Prophetentum kundgetan und die Menschen zum Monotheismus eingeladen. 
Jeder vernünftige und belesene Mensch kann über die unvernünftigen und tö-
richten Aussagen der Islamfeinde nur lachen. 

Ein Muslim würde sein Leben opfern, aber niemals seine Religion und seinen 
Glauben. Diese Tatsache bekamen auch die Russen im Jahre 1986 während der 
Katastrophe von Afghanistan gut zu verstehen. Hunderttausende von Soldaten 
der Roten Armee griffen mit Raketen und Flugzeugen an und töteten Dorfbe-
wohner und Frauen. Muslimische Kinder wurden nach Moskau verschleppt, wo 
sie zu Atheisten umerzogen werden sollten. Die Russen verbrannten Moscheen, 
Schulen und Wohnhäuser und vernichteten Nahrungsmittel. Zwischen 1979 und 
1989 töteten sie mehr als eine Million Muslime. Aber die muslimischen Glau-
benskämpfer, obwohl sie Tausende von Märtyrern geopfert haben, haben sich 
den Ungläubigen nie gebeugt. Um diese Gräueltaten vor den islamischen Nationen 
zu verbergen, erstellten die Russen Bücher, in denen sie erklärten, dass in Russland 
Religionsfreiheit herrsche und es frei sei, islamische Wissenschaften zu studieren 
und den religiösen Pflichten nachzukommen, und verteilten sie kostenlos in den 
islamischen Ländern. Die in Russland lebenden Muslime wussten nichts von 
diesen Büchern, da sie nur in andere Länder geschickt wurden. Es war verboten, 
sie innerhalb Russlands zu verteilen. Dies würde nämlich Verrat am Kommunismus 
bedeuten. Wir haben 1986 einige von diesen Büchern, die in Algerien unter dem 
Volk verteilt wurden, erhalten. Diese Bücher sind auf qualitativ hochwertigem 
Papier gedruckt worden und haben einen glänzenden Einband. Es sind Bücher, 
die vom Staat per Offsetverfahren auf Arabisch gedruckt worden sind. Auf ihnen 
steht das Hidschra-Datum 1400 und als Druckort Taschkent geschrieben. In 
diesen Büchern sind Fotos von atheistischen Kommunisten enthalten, die in Tur-
bane und Roben gesteckt worden sind und als Mufti, Imam oder Präsident für 
religiöse Angelegenheiten vorgestellt werden. Es handelt sich um eine kommu-
nistische Propaganda, die im Gegensatz zur russischen Verfolgung von Muslimen 
in Afghanistan steht. Sie ist so raffiniert vorbereitet, dass diejenigen, die den 
Islam und das wahre Gesicht des Kommunismus nicht kennen, durch diese Tricks 
und Lügen schnell getäuscht werden. Dadurch würden sie glauben, dieser uner-
bittliche Islamfeind sei ein Freund, und würden so ins endlose Unglück stürzen. 

Der Kommunismus ist weder eine Wissenschaft noch eine Idee, sondern eine 
Diktatur, eine tyrannische Staatsform. In diesen Ländern gibt es nur eine einzige 
kommunistische Partei. Das ganze Volk ist gezwungen, das Programm dieser 
Partei zu akzeptieren, so wie sie zu denken, ihrer Vorstellung entsprechend zu 
sprechen und allem voran atheistisch zu sein. Jene, die dem widersprechen, sind 
dazu verdammt, zu sterben, in einem Ofen verbrannt oder unter Folter getötet 
zu werden. Dort hat niemand eine Garantie für sein Leben. Jeder kann jeden 

– 761 –



Moment getötet oder gefangen genommen werden. Ein machtgieriges Komitee 
der Partei regiert über das Volk mit Gewaltherrschaft und Unterdrückung. Alle 
Machthaber und Kommandeure sind Handlanger und Speichellecker dieses Ko-
mitees. Sie fürchten sich alle gegenseitig und leben in Angst aufgrund der Be-
fürchtung, eines Tages Opfer einer Verleumdung zu werden. 

Die Imperialisten, d. h. jene, die das Bestreben haben, sich überall auf der 
Welt breit zu machen, haben in allen Ländern ihre Gefolgsleute und Spione. Auf 
der einen Seite propagieren sie den Kommunismus und auf der anderen Seite 
locken sie die Unwissenden und Arbeitslosen an, indem sie ihnen viel Geld geben 
und ihnen die Wege des Vergnügens und der Ausschweifung öffnen. Personen, 
die keine familiäre Erziehung und religiöse Bildung genossen haben, tappen 
leicht in die Fallen dieser Spione. Sie gründen Gruppen von Anarchisten und 
Straßenräubern. Sie gründen politische Parteien unter attraktiven Namen wie 
Bauernpartei, Arbeiterpartei, Partei der Arbeiterbewegung und versuchen, sich 
im Parlament Gehör zu verschaffen und die Regierung zu übernehmen. Sie pu-
blizieren Zeitungen und Zeitschriften, mit denen sie einerseits Arbeiter und 
Dorfbewohner aufhetzen und andererseits Muslime, Religionsgelehrte, Händler 
und Selbstständige verhöhnen und schlechtreden. Sie versuchen die Staatsordnung 
zu stören, liberale Staaten zu stürzen, also Feindschaft innerhalb des Volkes zu 
stiften, Geschwister gegeneinander aufzuhetzen und Revolutionen sowie Bür-
gerkriege auszulösen. Sie haben die Religionsgelehrten, Nationalisten und anti-
kommunistischen Intellektuellen ausgemacht, die sie zuerst töten werden. Kom-
munistische Spione und ihre lokalen Handlanger können nicht mit der Armee 
und den Gelehrten kooperieren. Denn die Offiziere sind kultivierte, ehrenhafte, 
reife und patriotische Menschen. Sie lassen sich nicht für die niederträchtigen 
Ambitionen der Kommunisten instrumentalisieren. Aus diesem Grund versuchen 
sie, sich in die Armee als einfache Soldaten und Unteroffiziere einzuschleusen. 
Ihre Mühen sind dahingehend, den Kommunismus als ein Leben im Paradies zu 
präsentieren, der alle Arten von Freiheit gewähre. Lenin, der erste Umsetzer 
der Doktrin Karl Marxs, sagte: „Erzählt immer Lügen! Wenn auch nur an ein 
Tausendstel dieser Lügen geglaubt würde, wäre viel gewonnen. Bewirf die weiße 
Wand immer mit Schlamm! Wenn er nicht haften bleibt und fällt, ist es nicht 
schlimm. Zumindest hinterlässt er einen Fleck an der Wand.“ Aus diesem Grund 
haben sie immer gelogen und von einem kommunistischen Paradies gesprochen. 
Dabei gehörte im kommunistischen Russland das ganze Land dem Staat. Genauso 
wurde auch in kommunistischen Satellitenstaaten und Kolonien vorgegangen, 
worauf die Bevölkerung aber nicht reaktionslos blieb. Während der ersten kom-
munistischen Revolution im Jahre 1917 und auch während der anderen kommu-
nistischen Bewegungen wurde gesagt, dass sie den Bauern Land geben würden. 
Doch als die Revolution gewonnen war, wurde die Landwirtschaft kollektiviert. 
Lenins Versprechen an die russischen Bauern, die riesigen Ländereien des Za-
rismus aufzuteilen, wurde nach der Revolution in die Form „Gebt alle eure 
Ernten und euer Getreide ab!“ umgewandelt. Alle Dorfbewohner, sowohl Männer 
als auch Frauen, wurden in die Kollektivlandwirtschaft, d. h. in die Kolchosen, 
und in staatliche Landwirtschaft, d. h. in die Sowchosen, gezwungen. Man ließ 
Frauen genauso wie Männer unter dem Druck der männlichen Vorgesetzten 
ohne Gnade Schwerstarbeit verrichten. Die Parteimänner hingegen ließen sich 
in Villen und Wohnungen nieder, die sie ohne jegliche Arbeit und Leistung, ohne 
jedes Recht angeeignet hatten, und führten dort ein genussvolles Leben. Sie nis-
teten sich auf den Grundstücken und Ländereien ein, deren Eigentümer sie um-
gebracht hatten. Das Volk, dem dies nicht verborgen geblieben ist, begann an-
gesichts Knappheit und Hungersnot einen Aufstand. Auch wenn Tausende von 

– 762 –



Armseligen erschossen wurden, konnte der Widerstand des Volkes nicht aufge-
halten werden. Sie waren gezwungen, den Bauern 1921 ein kleines Grundstück 
abzugeben. Doch 1932 holte sie Stalin mit Gewalt wieder zurück. 97 % des Landes 
in Russland befand sich in Form von Kollektiv- und Staatslandwirtschaft. Die 
Eigentümer dieser Ländereien vor der Revolution mussten hier für einen Hun-
gerlohn für den Staat schuften. Der Bauer, der mit glänzenden Versprechungen 
zur Revolution gelockt wurde, wurde zum Produktionsmittel gemacht, wie ein 
Arbeitspferd eines Mühlenrads. Die sich in einer solchen Situation befindende 
Bevölkerung arbeitete unter schwierigsten Bedingungen und kannte keine Gnade 
für das Staatsvermögen. In einem Bericht, der im Dezember 1959 dem Zentral-
komitee der ostdeutschen kommunistischen Partei überbracht wurde, steht, dass 
Brandstiftung und Sabotage in den Kolchosen zugenommen haben. In den 
Monaten Juli, August und September des Jahres 1959 wurden mehr als 900 Brand-
anschläge auf diese Betriebe verübt, und die Zerstörung von Immobilien in neun 
Monaten belief sich auf vier Millionen Dollar. Im Zuge der Arbeit unter Zwang 
ging die Produktion zurück und die Planung konnte nicht umgesetzt werden. 
Nach Aussagen von Malenkow am 8. August 1953 vor dem Hohen Rat der Sow-
jetunion wurden nur 9 % der 997 Milliarden Rubel, die zwischen 1929 und 1952 
für Investitionen bereitgestellt worden waren, in der Landwirtschaft eingesetzt, 
während 64 % in die Schwerindustrie flossen. Unter diesen Bedingungen begann 
1963 in Russland eine Hungersnot. Russland war gezwungen, Weizen aus Europa 
und Amerika zu kaufen. Diese Krise wurde vor allem durch das Verbot der Ei-
geninitiative in der Landwirtschaft und den gewaltsamen Entzug der Einkünfte 
des Volkes verursacht. In der Viehzucht konnten nicht einmal mehr die Zahlen 
aus der Zarenzeit erreicht werden. Der Rückgang der landwirtschaftlichen Erträge 
trieb die kommunistische Diktatur, die sich auf den Kalten Krieg und eine glän-
zende Propaganda stützte, in Hunger und Elend. Infolgedessen brach das Regime 
zusammen und diese blutigste, religionsfeindlichste, tyrannischste, brutalste und 
verlogenste Diktatur der Geschichte wurde abgeschafft. 

Nach einem Artikel der in Moskau publizierten Zeitung Pravda, der von Be-
girov verfasst wurde, gab es allein in Aserbaidschan 56 gewaltsame Aufstände 
gegen das kommunistische Regime. Mit diesen Aufständen brachte das Volk 
seinen tiefen Hass und seine Abscheu gegenüber dem kommunistischen Regime 
zum Ausdruck. Die Befreiungskriege aller gefangenen Völker, die unter dem 
kommunistischen Imperialismus litten, wurden von der russischen Armee mit 
Blut und Feuer niedergeschlagen. Doch es gilt: „Die Grundregel bei nachträglich 
entstehenden Eigenschaften ist deren Nichtvorhandensein.“ Auch die Herrschaft 
dieser Usurpatoren, Unterdrücker und Verräter fand ein Ende und auch sie 
wurden gestürzt und gingen erbärmlich zugrunde. Denn nach unserer Religion 
gilt, dass „die Ungerechtigkeit nicht ewig andauern wird“. 

2. Das zweite Wirtschaftssystem, das die soziale Gerechtigkeit aufhebt und 
die Menschenrechte ausbeutet, ist der „Kapitalismus“. In diesem System gibt es 
zwar Eigeninitiative, sie ist aber nur für eine begrenzte Anzahl von Inhabern 
hoher Kapitalbeträge gedacht. Diese Kapitalisten haben die Produktionsstätten 
in ihre Hände genommen und zwingen die armen Menschen, nach Belieben zu 
arbeiten, und beuten ihren Verdienst aus. Die Einkommenskluft zwischen der 
glücklichen Minderheit der Kapitalbesitzer und der armen Arbeiter ist erschre-
ckend groß. Soziale Gerechtigkeit existiert nur als Begriff. Der Klassenunterschied 
ist drastisch. Der arme Arbeiter wird unter den Befehlen und der Willkür der 
Kapitalisten unterdrückt und quält sich damit, sich von seinem stolzen Herrn er-
niedrigen zu lassen, um ein wenig vom Lohn seiner eigenen Arbeit zu bekommen. 
Da die meisten Kapitalbesitzer Juden sind, herrscht in den kapitalistischen Staaten 

– 763 –



Feindschaft gegen den Islam und zionistische sowie missionarische Organisationen 
geben Milliarden für die Vernichtung des Islams aus. 

Der Islam hat die Herrschaft des Kapitals unterbunden und, um die Kluft 
zwischen dem Arbeiter und dem Chef zu beseitigen, dafür gesorgt, dass Arbeiter 
Anteilhaber am Kapital und Profit werden. Jeder kann sein Geld in ein Unter-
nehmen investieren und somit mehr Gewinn erzielen. Dadurch wird kein Geld 
auf der Bank deponiert und die Banken können die Menschen nicht mit Zinsen 
ausbeuten. Außerdem wird im Islam geboten, dass die Reichen den Armen die 
Zakat (soziale Pflichtabgabe) entrichten. Genau das stellt das Fundament der 
sozialen Gerechtigkeit dar. „Zakat“ bedeutet, ein Vierzigstel vom Vermögen an 
eine Person zu geben, der es zusteht. In der Religion des Islams ist es verboten, 
dass jemand, der gesundheitlich in der Lage ist zu arbeiten, bettelt. Die Zakat 
wird denjenigen ausgehändigt, die zu krank und behindert sind, um zu arbeiten, 
und denjenigen, die arbeiten, aber kaum ihren Lebensunterhalt verdienen können. 
Allah, der Erhabene, hat solche armen Menschen mit einem Anteil von 1/40 in-
nerhalb der Bevölkerung erschaffen. Ein reicher Muslim, der seine Zakat an 
solche Menschen entrichtet, erlangt das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, 
indem er seiner religiösen Pflicht nachkommt, und leistet gleichzeitig eine soziale 
Wohltätigkeit. Hinzu kommt, dass er dadurch sein Eigentum und sein Reichtum 
vor den Rechten und Übergriffen der Armen schützt. Wenn wir den nationalen 
Reichtum berechnen und ein Vierzigstel davon den Bedürftigen zukommen 
lassen, kann in keinem muslimischen Land die Gefahr des Kommunismus ent-
stehen. Es würden auch keine Gründe dafür bestehen. Die Pflichtabgabe (Zakat), 
der Zehnt (Uschr) und das Almosen (Sadaqa) sind allesamt soziale Hilfeleistungen 
sowie göttliche Maßnahmen, die zur Verhinderung wirtschaftlicher Krisen an-
geordnet wurden. Je stärker man sich an sie hält, desto mehr wird die Katastrophe 
des Kommunismus verhindert werden. 

Die islamische Religion hat außerdem den Klassenkampf abgeschafft, indem 
er die Handelsethik eingeführt hat. Vor der Justiz haben das Staatsoberhaupt 
und der Hirte die gleichen Rechte und tragen die gleiche Verantwortung. Es gibt 
keine Ungerechtigkeit, sondern es herrscht Brüderlichkeit. Das großartige Ver-
mögen, das in Form von Zakat eingesammelt wurde, führte dazu, dass eine Ein-
richtung namens „Bayt al-māl“ (Fiskus bzw. Staatskasse) aufgebaut wurde, durch 
die Armut und Hunger vorgebeugt wurde. So sind anstelle des Chef-Arbeiter-
Verhältnisses eine Partnerschaft und ein Gesellschaftsverhältnis entstanden. 
Jeder arbeitet bereitwillig, und jeder Arbeitende wird für seine Arbeit entlohnt. 
In einem Hadith wird man zu Folgendem angehalten: „Gebt dem Arbeiter, was 
ihm zusteht, bevor der Schweiß auf seiner Stirn trocknet!“ Niemand darf sich 
mit Gewalt etwas von einem anderen Menschen nehmen. Niemand darf die 
Staatskasse, die Eigentum der Nation ist, benutzen, außer diejenigen, die das 
Recht dazu haben. Das einzige Mittel, das in jedem Jahrhundert, in jedem neuen 
Zeitalter soziale Gerechtigkeit verwirklichen wird, ist der gerechte und freie 
wirtschaftliche Weg, den der Islam aufzeigt. Die islamische Religion verwirklicht 
die soziale Gerechtigkeit vollständig. Sie gibt dem Sozialismus, dem Kommunismus 
und dem Kapitalismus keinen Platz und keine Chance. Sie vernichtet die Aus-
beutung von Rechten vollständig. 

Das richtige Erlernen der Religion und der islamischen Ethik und die Befreiung 
der Nation von den Verführungen und Fallen der Pseudogelehrten und -wissen-
schaftler kann nur mit der Hilfe und unter dem Schutz eines starken Staates 
erreicht werden. Der Hadith „Die Religion ist unter den Schatten der Schwerter“ 
drückt diese Tatsache ganz klar aus. Deshalb müssen wir uns bei jeder Gelegenheit 
mit all unserer Kraft für die Existenz und Stärke unseres Staates einsetzen. Es 

– 764 –



sollte bekannt sein, dass Muslime, die unter dem Schutz eines starken Staates 
leben, vor kommunistischen Drohungen und Schikanen sicher sind, aber wenn 
der Staat schwach ist, werden das Land und die Nation in eine kommunistische 
Revolution hineingezogen, Bruder greift Bruder an, und unsere Häuser, Arbeits-
plätze, Frauen und Töchter werden uns weggenommen. Deshalb müssen wir auf-
passen, dass wir uns nicht vom Morphium der Achtlosigkeit und Faulheit einlullen 
lassen, und wir müssen unserem Staat jederzeit helfen! 

Der erste Ideenträger des Kommunismus war ein Iraner namens Mejdek. Er 
behauptete, ein Prophet zu sein, und gehörte der von Zarathustra gegründeten 
Religion „Zoroastrismus“ an. Nach ihm seien sowohl der Besitz des einzelnen 
als auch Frauen ein gemeinsames Gut. Der persische Schah Kubad glaubte ihm 
zwar, aber sein Sohn Nuschirwan ließ diesen zusammen mit seinen 80.000 Ge-
folgsleuten töten. Diese Tatsachen sind im Wörterbuch Burhān-i qātiʿ beschrieben. 
Ahmad Cevdet Pascha, möge Allah sich seiner erbarmen, schrieb in einer 15-
seitigen Abhandlung, dass der Kommunismus sich in Europa und Asien verbreiten 
wird, die Muslime sich aber von diesem Übel befreien werden. 

27 — DIE RELIGION DES ISLAMS 
Nachfolgend findet sich die 57. Seite des Buches „Rābita-i scharīfa“, die er-

läutert wiedergegeben wird:  
Mit der islamischen Religion sind die Grundlagen und Prinzipien gemeint, 

die Allah, der Erhabene, durch den Engel Dschibrīl Seinem geliebten Propheten 
Muhammad, Friede sei mit ihm, sandte, damit die Menschen im Diesseits und 
Jenseits Ruhe und Glückseligkeit erlangen. Alle Vorzüge und nützlichen Dinge 
befinden sich im Islam. Alles sichtbare und nicht sichtbare Gute der alten Reli-
gionen hat der Islam in sich vereint. Jegliche Glückseligkeit und jeder Erfolg 
sind in ihm enthalten. Er besteht aus Prinzipien und Moralvorstellungen, die ein 
Verstand, der nicht irrt, akzeptieren wird. 

Diejenigen, die in ihrer Schöpfung makellos sind, lehnen ihn nicht ab und 
verabscheuen ihn nicht. Im Islam gibt es nicht den geringsten Schaden. Außerhalb 
der islamischen Religion gibt und kann es keinerlei Nutzen geben. Außerhalb 
des Islams einen Nutzen zu suchen würde bedeuten, von einer Fata Morgana 
Wein zu erwarten. Der Islam befiehlt, dass die Menschen einander lieben, sich 
gegenseitig unterstützen, geschwisterlich leben, die Länder aufbauen und die 
Menschen fördern, und fordert dazu auf, die Gebote Allahs, des Erhabenen, zu 
respektieren, den Geschöpfen Barmherzigkeit entgegenzubringen, das eigene 
Land, die eigene Flagge zu lieben, die Gesetze zu befolgen und die Steuern pünkt-
lich und ehrlich zu zahlen. Die Muslime tragen gegenüber jedem Geschöpf Ver-
antwortung. Der Islam sorgt für die Läuterung der Triebseele und trennt schlechte 
Charaktereigenschaften von guten. Er befiehlt den guten Charakter und verbietet 
den schlechten Charakter vehement. Er gebietet, mit den nichtmuslimischen 
Bürgern, den Irrgängern und denen, die anderen Rechtsschulen angehören, gut 
umzugehen, und in jeglicher Hinsicht Tugend- und Schamhaftigkeit. Er verpflichtet 
zu einem gesunden Leben und verbietet Faulheit und sinnlose Zeitverschwendung. 
Landwirtschaft, Handel und Handwerk befiehlt er mit Nachdruck und gibt Wis-
senschaft, Technologie und Industrie ihren angemessenen Wert. Er verlangt mit 
Nachdruck gegenseitige Unterstützung und Dienstleistungen. Er zwingt das 
Leben, den Besitz und die Würde und Ehre jener zu schützen, deren Religion, 
Vaterland, Konfession und Glaube anders ist, und verbietet diese anzugreifen, 
irgendeine geheime Organisation zu gründen und sich in Politik und Staatsange-

– 765 –



legenheiten einzumischen. Er beachtet das Recht und die Verantwortung gegen-
über jedem. Er versammelt in sich die Glückseligkeit beider Welten (Saʿādat ad-
dārayn), also des Dies- und Jenseits. 

Andere Religionen sind nicht so. Sie alle sind im Laufe der Zeit verdorben 
und anstelle der göttlichen Bestimmungen nahmen die Gedanken und Ideen der 
Menschen ihren Platz. Daher waren sie nicht unveränderlich und blieben gegenüber 
den sich fortschreitenden und verändernden Lebensumständen nur als Formen 
und tote Worte. Allah, der Erhabene, gründete den Islam auf Prinzipien, die 
dem Gang des Lebens und der Veränderung der Bedürfnisse entgegenkommen 
und die Fortschritte sicherstellen können. Zu behaupten, dass der Islam aus un-
veränderlichen Bestimmungen bestehe, die auf den Bedürfnissen des Mittelalters 
basieren, ist eine Verleumdung des Islams. 

[Am Mittwoch, dem 13. Juni 1962, berichteten die Morgenzeitungen in Istanbul 
Folgendes:  

Im Jahre 1953 waren 105 Millionen der 215 Millionen Einwohner Afrikas 
Muslime. Heute hat sich diese Zahl noch viel mehr erhöht. Da der Islam, ohne 
einen Unterschied zwischen Religion, Rasse, Nation, politischer Überzeugung, 
Sprache und Bildungsstand zu machen, der Würde und dem Ansehen eines jedes 
Menschen Respekt entgegenbringt, verzeichnet er großen Erfolg. 

Es gibt heute drei große Religionen, in denen an Allah, den Erhabenen, ge-
glaubt wird: das Judentum, das Christentum und der Islam. Nach der internatio-
nalen Statistik von 1979 gibt es schätzungsweise 900 Millionen Christen, 600 Mil-
lionen Muslime und 15 Millionen Juden auf der Welt. Die restlichen Menschen 
[mehr als zwei Milliarden] gehören entweder Religionen wie dem Buddhismus, 
dem Hinduismus, dem Brahmanismus und ähnlichen Religionen an, die keinen 
Gottesbegriff haben, oder sie beten Götzen, das Feuer oder die Sonne an, oder 
aber sie akzeptieren überhaupt keine Religion. In den letzten Tagen wurde in 
amerikanischen Publikationen berichtet, dass die Zahl der Muslime 900 Millionen 
und nicht 600 Millionen beträgt. Nach einer Veröffentlichung des CESI [Centro 
Editoriale Studi Islamici = Zentrum für islamische Studien und Publikationen] 
in Rom aus dem Jahre 1980 gibt es 865,3 Millionen Muslime auf der Welt: 592,3 
Millionen Muslime in Asien, 245,5 Millionen in Afrika, 21 Millionen in Europa, 
6 Millionen in Amerika und Kanada und 0,5 Millionen in Australien. In dem 
Buch mit dem Titel „Islam“, das 1984 vom Islamischen Zentrum „The Muslim 
Educational Trust“ in englischer Sprache veröffentlicht wurde, wird die Zahl 
der Muslime in der Welt mit einer Milliarde und 57 Millionen angegeben, und es 
wird die Zahl der Muslime in 46 muslimischen Staaten und anderen Ländern der 
Welt genannt. Statistiken zeigen, dass diese Zahl jedes Jahr zunimmt. Die Zahl 
der Staaten, in denen mehr als 50 % der Bevölkerung Muslime sind, beträgt 57.] 

28 — DIE TRIEBSEELE (NAFS) UND  
DER VERSTAND (AQL) 

Im Tafsīr-i Azīzī wird bei der Auslegung der Sure al-Fātiha der Ausdruck 
„as-Sirāt al-mustaqīm“ ausführlich dargelegt. Sehr kurzgefasst heißt es dort: 
Allah, der Erhabene, erschuf in den Menschen und den Tieren zwei Kräfte, damit 
sie leben und sich fortpflanzen können. Die eine Kraft ist jene, mit der sie 
begehren und erlangen, was sie bedürfen und von dem sie Lust verspüren. Diese 
Kraft wird „Schahwa“ (Trieb/Begierde) genannt. Die zweite Kraft ist die Kraft, 
mit der sich die Menschen vor Lebensgefahren und schädlichen Dingen schützen 

– 766 –



und sich gegen diese verteidigen. Diese Kraft wird „Ghadab“ (Zorn) genannt. 
Allah, der Erhabene, hat die Dinge, derer die Menschen und Tieren zum Leben 
und Fortpflanzen bedürfen, überall in Hülle und Fülle erschaffen und ihnen 
leichten Zugang zu ihnen und leichten Gebrauch von dem, was sie finden, ge-
währt. 

Allah, der Erhabene, hat im Menschen die Kräfte der Begierde und des Zorns 
erschaffen und diese beiden Kräfte verliehen, damit die Menschen das, was sie 
brauchen, erlangen, das, was sie finden, nutzen und sich gegen das, was sie 
fürchten, verteidigen können. Er hat die Luft, die das Notwendigste ist, überall 
erschaffen und gewährt, dass sie leicht in ihre Lungen eindringen kann, und Er 
hat ermöglicht, dass sie das Wasser, das das Zweitnotwendigste ist, überall finden 
und leicht trinken können. Damit die Menschen die anderen Bedürfnisse erlangen 
und das Erlangte in einen Zustand bringen können, der zum Gebrauch geeignet 
ist, hat Er ihnen keine andere Wahl gelassen, als zu arbeiten und sich anzustrengen. 
Wenn sie nicht arbeiten, werden sie Dinge wie Nahrung, Kleidung, Wohnung, 
Waffen und Medikamente, derer sie bedürfen, nicht erlangen können. Ihr Leben 
und ihre Fortpflanzung wird sich äußerst erschweren. Da ein Mensch aber nicht 
in der Lage ist, diese verschiedenen Bedarfsgüter allein herzustellen, sind die 
Menschen auf ein Leben innerhalb einer Gesellschaft und Arbeitsteilung ange-
wiesen. Damit die Menschen liebend gern arbeiten können und des Arbeitens 
nicht überdrüssig werden, hat Allah, der Erhabene, aus Seiner Barmherzigkeit 
heraus im Menschen eine dritte Kraft erschaffen. Diese Kraft ist die „das Übel 
gebietende Triebseele“ (an-Nafs al-ammāra). Diese Kraft zwingt den Menschen 
den Begierden nachzugehen und sich mit den Menschen, mit denen man zürnt, 
zu streiten. Die Triebseele des Menschen kennt hierbei aber keine Grenzen. Ihre 
Taten sind stets maßlos und schädlich. Wenn ein Tier beispielsweise durstig wird, 
findet es mit Leichtigkeit sauberes Wasser und trinkt es. Ist sein Durst gestillt, 
hört es auf. Die Triebseele des Menschen wird ihn auch nach dem Stillen des 
Durstes weiter trinken lassen. Rinder grasen auf der Weide, wenn sie hungrig 
sind. Sind sie satt, legen sie sich hin und schlafen. Der Mensch wiederum kann 
nicht auf der Weide grasen, wenn er hungrig ist. Er muss unter den Pflanzen, die 
er findet, eine Auswahl treffen und diese schälen, reinigen und kochen. Die 
Triebseele lässt ihn diese mühsamen und lästigen Arbeiten liebend gern verrichten. 
Schmeckt das Essen, dann lässt die Triebseele einen auch dann essen, wenn man 
bereits satt ist. Da die Gnade Allahs, des Erhabenen, grenzenlos ist, hat Er 
gewollt, zu verhindern, dass die Triebseele den Menschen ins Verderben stürzt. 
Er offenbarte Gebote und Verbote, die sowohl die Begierden der Triebseele be-
grenzen als auch die Triebseele läutern und sie von der Ammāra, also der Maß-
losigkeit, befreien. Die Gesamtheit dieser Gebote und Verbote, die Er mittels 
Seiner Propheten, Friede sei mit ihnen, gesandt hat, werden „göttliche Religionen“ 
oder „Islam“ genannt. Wenn ein Mensch bei seinen Handlungen dem Islam folgt, 
wird seine Triebseele den Zustand der Ammāra verlassen und mutmaʾinna werden 
(d. h. Ruhe finden). Sodann lässt sie die Begierde und den Zorn zu seinem Nutzen 
arbeiten. Im 50. Brief aus dem zweiten Band des Maktūbāt, der im 50. Kapitel 
des dritten Abschnitts unseres Buches aufgeführt ist, wird die Läuterung der 
Triebseele behandelt. Da die Triebseele, die das Schlechte gebietet, die Begierde 
und den Zorn in ungezügeltem Maße nutzt, findet der Mensch Genuss am Befolgen 
dieser. Das Befolgen des Islams hingegen fällt dem Menschen schwer und erscheint 
ihm bitter, da er diese Gelüste bremst und einschränkt. Daher möchte der Mensch 
nicht dem Islam folgen, sondern der Triebseele. Er will die Glückseligkeit nicht 
erlangen, sondern ins Verderben stürzen. Da die Barmherzigkeit Allahs, des Er-
habenen, grenzenlos ist, hat Er im Menschen außerdem eine Kraft erschaffen, 

– 767 –



die die Glückseligkeit von der Unglückseligkeit, das Wahre vom Falschen und 
das Nützliche vom Schädlichen unterscheiden kann. Diese äußerst bedeutsame 
Kraft wird „Aql“ (Verstand) genannt. Der Verstand, der nicht irrt und keinen 
Fehler begeht, wird als „gesunder Verstand“ (al-Aql as-salīm) bezeichnet. Ein 
Mensch mit gesundem Verstand wird seiner Triebseele nicht folgen. Er wird dem 
Islam folgen. Wer aber nicht auf seinen Verstand hört, folgt seiner Triebseele 
und möchte nicht dem Islam folgen. Wer dem Islam folgt, wird „Muslim“ genannt. 
Um Muslim zu sein, muss man zuallererst den „Glauben“ (Īmān) annehmen. 

Allah, der Erhabene, hat allen Menschen den Glauben geboten. Jenen Men-
schen, denen Er wollte, hat Er aus Seiner Barmherzigkeit gewährt, dem Verstand 
folgend den Glauben anzunehmen. Die Herzen dieser Diener füllte Er mit Glau-
ben. In Vers 25 der Sure Yūnus heißt es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, lädt 
Seine Diener in das Paradies ein, den Ort des Friedens und der Glückseligkeit. 
Er führt, wen Er will, auf diesen Weg.“ Diese glückseligen Personen mit gesundem 
Menschenverstand werden „Sābiqūn“ genannt. Die Propheten, die Gottesfreunde, 
die Rechtsschulimāme und alle Mudschtahids sind derart. Von jenen, die nicht 
ihrem Verstand folgen, sondern ihrer Triebseele, und die Einladung Allahs, des 
Erhabenen, nicht akzeptieren, lässt Er, wen Er will, in ihren eigenen maß- und 
zügellosen Zuständen verharren, und Er führt, wen Er will, aus Seiner Güte 
heraus zu einer von Ihm gewollten Zeit zur Rechtleitung und füllt ihre Herzen 
mit Glauben. Er verspricht, dass Er von denen, die Er sich selbst überlassen 
hatte, jene, die aus ihrer Unachtsamkeit erwachen und den rechten Weg suchen, 
aus Seiner Barmherzigkeit heraus rechtleiten wird. Im letzten Vers der Sure al-
Ankabūt heißt es sinngemäß: „Von denen, die ihrer Triebseele folgen, leiten wir 
diejenigen, die den rechten Weg suchen, zu den Wegen, die zur Glückseligkeit 
führen.“ Er teilt uns mit, dass Er jene, die nicht nach dem rechten Weg suchen, 
sondern ihrer Triebseele folgend den Glauben nicht annehmen und die maßlos 
werden und andere verletzen, auf ewig in der Hölle brennen lassen wird. Es gibt 
viele Menschen, die noch nie etwas vom Islam gehört haben, die aber über 
Vernunft verfügen und sich daher nicht von den Repräsentanten der verdorbenen 
und erfundenen Religionen täuschen ließen. Sie dachten tiefgründig nach über 
die Beziehungen in den geordneten Vorgängen, die sie in der Astronomie, den 
Naturwissenschaften und insbesondere in der Medizin studierten, und wollten 
auf diesem Wege die Geheimnisse der Schöpfung und die Wirklichkeit dieser 
berechneten Ordnung verstehen. Erneut dank ihres gesunden Verstandes gelangten 
sie zu einem Großteil der im Islam vermittelten schönen Charaktereigenschaften 
und lebten wie Muslime und brachten sich selbst und anderen Nutzen. Dass 
Allah, der Erhabene, wie Er in der Sure al-Ankabūt versprach, diese Menschen 
zu den Wegweisern und Büchern führen wird, die Anlass für ihre Annahme des 
Glaubens sind, steht im Tafsir Rūh al-bayān, im letzten Vers des sechsten Dschuzʾ. 
Ein solch glückseliger Mensch wird erkennen, dass es einen Gott gibt, der alles 
erschafft und vor dem Vergehen und vor Schäden schützt. Allah sieht, weiß und 
hört alles. Er ist allmächtig. Seine Macht ist unendlich. Er vernichtet alles, wenn 
die Zeit für seine Vernichtung gekommen ist. Er teilt mit, dass Er die Menschen 
wiedererwecken, zur Rechenschaft ziehen, den Gläubigen im Paradies endlose 
Gaben bescheren und die Ungläubigen in der Hölle auf ewig brennen lassen 
wird. Was Er tun will, kann niemand aufhalten. Niemand kann sich in Seine An-
gelegenheiten einmischen. Es gibt keinen anderen Weg der Errettung und Glück-
seligkeit, außer Seinen Geboten zu folgen und somit Sein Wohlgefallen (Seine 
Liebe) zu gewinnen. Selbst wenn kein einziger Mensch den Glauben annähme, 
gäbe es in Seiner Größe, Kraft und Macht keinen Mangel. Die zügellosen Un-
gläubigen und Tyrannen an der Spitze einiger Nationen, die in der Technologie 

– 768 –



sehr weit fortgeschritten sind und viele Geheimnisse der Natur mit Hilfe von 
elektrotechnischen Geräten und Laserstrahlen entschlüsselt haben, können Ihm 
nicht im Geringsten schaden. Diese Religionslosen schaden nur sich selbst. Sie 
werden gewiss sterben. Sie werden im Grab verrotten und zu einer Handvoll 
Erde werden. Dann werden sie wiedererweckt werden und in der Hölle eine sehr 
bittere Strafe erleiden. Hätte Allah, der Erhabene, gewollt, hätte Er jeden gläubig 
werden lassen und jeden in das Paradies gelassen. Oder Er hätte jeden zu einem 
Ungläubigen gemacht und jeden in der Hölle verbrannt. Doch Er wollte, dass 
einige von ihnen Gläubige und einige Ungläubige sind. Was Er will, geschieht. 
Kein Geschöpf kann ändern, was Er will. 

[Die erste Aufgabe eines jedes Muslims ist es, nicht seiner Triebseele (Nafs) 
zu folgen. Die Triebseele ist der größte Feind des Menschen. Sie will den Glauben 
des Menschen zunichtemachen. Sie findet daran Genuss. Wer an der Richtigkeit 
und Nützlichkeit auch nur eines der Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, 
und unseres Propheten zweifelt, verliert seinen Glauben und wird zu einem Un-
gläubigen. Der Ungläubige wird in der Hölle auf ewig brennen. Wenn der Mensch 
darüber nachdenken würde, was es heißt, auf ewig zu brennen, würde ihm vor 
Angst der Schlaf vergehen und er könnte nicht mehr essen und trinken. Kein 
weltlicher Genuss hätte für ihn mehr Bedeutung. Die Strafe des Unglaubens ist 
zwar sehr schwer, sehr schrecklich, doch sich vom Unglauben und von Sünden 
zu befreien, ist sehr leicht. Die einzige Lösung ist die Erneuerung/Auffrischung 
des Glaubens, und das geschieht am leichtesten, indem man jeden Abend vor 
dem Schlafen dreimal „Astaghfirullāh al-azīm“ liest. Man sollte es die Bedeutung 
bedenkend lesen. Die Bedeutung davon lautet: „O mein Herr! Vergib mir!“ 
Allah, der Erhabene, versprach, dass Er die Reue (Tawba) annehmen wird. Doch 
damit die Reue angenommen wird, müssen sämtliche Gebetsschulden beglichen 
und die Rechte der Menschen wiedergutgemacht worden sein. Wer auch nur ein 
Gebet nachzuholen hat, dessen Reue wird nicht akzeptiert, solange er dieses 
nicht nachholt. Für die Erlösung vor dem Höllenfeuer muss sich der Mensch von 
den Gebetsschulden und den verletzten Rechten der Menschen befreien. Keine 
gute Tat kann den Menschen vor dieser Strafe schützen. Man darf sich nicht von 
Ibn Taymiyyas Worten, die besagen, sie könnten schützen, in die Irre führen las-
sen.] 

29 — WARUM SIND DIE 
MUSLIME ZURÜCKGEBLIEBEN? 

Wir sehen, wie in jeder Epoche der Geschichte Millionen von Menschen un-
terschiedlichen Blutes, unterschiedlicher Sprachen, Kulturen und Traditionen 
ihre Unterschiede überwindend sich um einen Glauben oder eine Weltanschauung 
zusammenschließen und Imperien gründen. 

Dem größten und allerschönsten dieser Imperien oder Staaten begegnen wir 
im Mittelalter. Wir wissen, dass große Menschengruppen unterschiedlicher Rassen, 
die sich die schöne Moral des Islams, der einzig unveränderten Religion, angeeignet 
haben, sich gegenseitig liebten und unterstützten, sich vereinten. Diese Gemein-
schaft wurde getragen von religiösen Fundamenten wie Fleiß, Gerechtigkeit, 
Güte und Respekt, die Allah, der Erhabene, geboten hat. Die Kraft, die die os-
manischen Türken in kurzer Zeit vom Ufer Sakaryas bis an die Tore Wiens 
brachte, war der die Seele und den Körper reifen lassende erleuchtete Weg des 
Islams, an den sich Sultan Osman und seine Nachfahren fest klammerten. Im 

– 769 –



Islam sind die Muslime nämlich einander Geschwister. 
Hätten die turanischen Hunnen, die unter der Führung von Attila (gest. 168 

vor der Hidschra) die Tore Frankreichs, der einzigen Hochburg des christlichen 
Europas, stürmten, einer wahren Religion angehört und die Moral und den Kern 
dieser Religion dorthin getragen, hätten dann nicht genauso wie die Christen 
Syriens, die fasziniert waren von der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit der 
Armee des ehrwürdigen Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, und liebend 
gern den Islam annahmen, auch die westlichen Christen, die der Repression 
durch die Päpste und der Unterdrückung durch die Könige überdrüssig waren, 
sie nicht mit offenen Armen empfangen? Wie sähe dann das religiöse Gesicht 
Europas heute aus? 

Die Umayyaden brachten den Islam über Spanien nach Europa. Sie gründeten 
die Universitäten von Fès , Córdoba und Granada und machten den Westen mit 
den Wissenschaften bekannt. Sie weckten die christliche Welt und legten den 
Grundstein für den heutigen Fortschritt. In sämtlichen Enzyklopädien steht ge-
schrieben, dass die erste Universität auf der Welt die Universität al-Qarawiyyīn 
in der Stadt Fès (Marokko) war. Sie wurde im Jahre 244/859 gegründet. 

In Qāmūs al-aʿlām heißt es: „Der andalusische Sultan Abdurrahmān III., möge 
Allah sich seiner erbarmen, weitete sein Land aus, stärkte es und unterstützte 
die in Maghreb (Marokko) herrschenden Idrisiden gegen die Fatimiden. Er nahm 
sie unter seine Herrschaft. Er baute auch eine ausgezeichnete Kriegsflotte auf. 
Er und seine Männer besaßen Wissen und hatten eine gute Umgangsmoral. Er 
maß den Gelehrten und dem Wissen großen Wert bei. Aus diesem Grund entwi-
ckelte sich die Wissenschaft in Andalusien sehr stark. Sein Palast und die Staats-
gebäuden wurden zu einer Quelle des Wissens. Die Menschen strömten aus allen 
Ländern nach Córdoba, um Wissen zu erwerben. Er gründete in Córdoba eine 
große und hervorragende medizinische Fakultät. Dies ist die erste Fakultät für 
Medizin, die in Europa gegründet wurde. Die Könige und Staatsmänner Europas 
kamen nach Córdoba, um sich behandeln zu lassen, und waren begeistert von 
der Zivilisation, dem guten Charakter und der Gastfreundschaft, die sie dort an-
trafen. Er ließ außerdem eine Bibliothek errichten, die 600.000 Bücher umfasste. 
Am Ufer des Flusses Guadalquivir (al-Wādī al-kabīr), das etwa drei Stunden 
von Córdoba entfernt ist, ließ er einen großen Palast namens az-Zahrā errichten, 
der mit prächtigen Kunstwerken geschmückt war, sowie ausgezeichnete Gärten 
und eine große Moschee. Aus Córdoba sind viele große Gelehrte hervorgegangen. 
Abdurrahmān III., der achte der Kalifen der Banū Umayya in Andalusien, 
herrschte 50 Jahre mit Gerechtigkeit und verstarb 350/961 im Alter von 72 Jah-
ren.“ 

Da sie aber später von der Moral des Islams und den Geboten Allahs, des Er-
habenen, abließen und gar den Glauben der Ahlus-Sunna entstellten und dadurch 
mit der Niederträchtigkeit begannen, den Islam von innen heraus zu zerstören, 
konnten sie die Pyrenäen nicht überqueren. Im Jahre 423/1031 ging das Umayya-
dische Reich unter. Daraufhin herrschten die Almoraviden (al-Mulassimūn bzw. 
al-Murābitūn) und danach die Almohaden (al-Muwahhidūn). Doch im Jahre 
897/1492 nahmen die Spanier Granada ein und töteten die Muslime. Sie bekamen 
die Strafe dafür, nur dem Namen nach Muslime zu sein und die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, zu missachten. Hätte es die Katastrophe von Spanien nicht ge-
geben, hätten die falschen Ansichten der Philosophen Ibn Ruschd und Ibn Hazm 
vielleicht die Form von Glaube und Religion angenommen und sich auf der 
ganzen Welt verbreitet, sodass das heutige traurige Bild bereits Hunderte von 
Jahren früher entstanden wäre. 

– 770 –



Daher waren jene, welche die Menschheit vor Not und Elend retteten, keine 
Staaten mit verdorbenem Glauben und Taten, wie die Fatimiden und Rasuliden, 
die islamische Namen trugen, sondern Staaten wie die Umayyaden, die Timuriden 
und die Osmanen, die der Ahlus-Sunna angehörten und an ihrer Religion fest-
hielten. Diese Staaten warfen mit den religiösen und wissenschaftlichen Zweigen 
des islamischen Wissens ein Licht auf die Menschheit. Doch bedauerlicherweise 
wurden auch diese später in der Befolgung des Islams nachlässig. Sie ließen ihre 
Staatsoberhäupter ermorden und viele Unternehmen blieben unter dem Druck 
von religionsunkundigen Menschen und freimaurerischen Gefolgsleuten. Sie 
hörten auf, sich so gegenseitig zu lieben und zu arbeiten, wie Allah, der Erhabene, 
es gebietet. Die Freimaurer schafften die naturwissenschaftlichen Fächer aus 
den Medressen ab, damit die Muslime zurückbleiben. Diese Religionsbeauftragten 
wurden somit ohne Wissen und Wissenschaft ausgebildet und begannen, den 
Islam von innen zu zerstören. Einerseits wurden die Wissenschaften abgeschafft 
und andererseits wurden Anstand, Moral, Charakter, Scham und Glaube verdorben 
und entstellt. Das Imperium stürzte ein. Dabei befiehlt der Islam mit Nachdruck 
die empirischen Wissenschaften, die Naturwissenschaften, das Handwerk und 
die Industrie. 

Als also auch in diesen Staaten wegen bestimmter Gründe, die die Religions-
experten kundtun, der Glaube verdarb und die Bindung zum Islam abnahm, be-
gannen die Stagnation und der Rückschritt. Letztlich gingen sie unter. Wie der 
Hadith „Asch-scharʿu tahtas-sayf“ voraussagte, ging die Sonne des Islams unter 
und die Welt wurde zu dem, was sie heute ist. 

Wäre das große Imperium Attilas zeitlich nach dem Aufkommen des Islams 
gelegen und mit dem durch den Islam hervorgerufenen Gerechtigkeitssinn aus-
gestattet gewesen, dann wäre es nicht bereits kurze Zeit nach seinem Tod zerfallen 
und untergegangen. 

Nachdem der große seldschukische Herrscher Muhammed Alparslan, möge 
Allah sich seiner erbarmen, im Jahre 463/1071 in der Schlacht bei Manzikert 
(Malazgirt) gegen eine mehr als 200.000 Mann starke Armee unter der Führung 
des byzantinischen Kaisers Diogenes mit 40.000 Helden gewann, kamen sie nach 
Anatolien und ließen sich hier nieder. Die Europäer griffen uns Oghusen (Og-
huztürken), auch Westtürken genannt, vereint mit dem Kreuzfahrergeist, viele 
Male an, um uns aus Anatolien zu vertreiben. Wer aber kann schon daran zweifeln, 
dass trotz dessen die größte Kraft, die im 14. Jahrhundert ein muslimisches, tür-
kisches Volk auf den Beinen hielt, der starke Glaube im Herzen des Volkes war? 

Wir wissen, dass sich die Türken im 11. Jahrhundert (5. Jahrhundert nach der 
Hidschra) in drei großen Strömungen in drei verschiedene Richtungen ausbrei-
teten: 

Die erste Strömung erfolgte unter dem Befehl der Ghaznawiden-Herrscher: 
Chaladsch und andere türkische Stämme breiteten sich in Indien aus und brachten 
die islamische Religion und Zivilisation hierhin. Die Tatsache, dass es heute in 
Indien mehr als 100 Millionen Muslime gibt, ist eine Folge dieser Bewegung. Die 
osmanische Flotte kam 940/1533 nach Indien und kehrte fünf Jahre später nach 
Dschidda zurück. 

Bei der zweiten Strömung durchquerten die Oghus-Türken den Iran und er-
oberten nach dem Sieg bei Manzikert Anatolien, das zuvor von den Byzantinern 
beherrscht wurde. Die Oghusen waren ebenfalls hierher gekommen, nachdem 
sie mit dem Islam beehrt worden waren. Obwohl Jahrhunderte vergangen sind, 
leben sie heute noch immer in Anatolien und mischen sich in die Weltpolitik 
ein; dies ist einzig dadurch möglich geworden, dass sie Muslime geblieben sind. 

– 771 –



Die dritte Strömung erfolgte vom Norden des Schwarzen Meeres aus in Rich-
tung Balkan. Die Petschenegen und Komantürken, unter denen sich auch einige 
Oghusen befanden, ließen sich auf der Balkanhalbinsel nieder. Diese waren 
leider gekommen, ohne zuvor mit dem Islam beehrt worden zu sein. Unter dem 
Druck der sie umgebenden christlichen Staaten vergaßen sie in kurzer Zeit ihre 
Identität und verloren ihre Traditionen. Sie wurden immer weniger und ver-
schwanden letztlich völlig. Sie konnten nicht so sein wie die anderen Angehörigen 
ihrer Rasse, die heute in Indien, in Kleinasien und an anderen Orten leben. 
Warum konnten sie nicht überleben? Wer und was von ihnen ist geblieben? 
Warum ist das geschehen? 

Es ist also ersichtlich, dass die große und hauptsächliche Kraft, die die türkischen 
Staaten und Völker auf den Beinen hält und ihnen Leben verleiht, der Glaube 
ist und die Kraft der Gerechtigkeit, Güte, Aufrichtigkeit und Aufopferungsbe-
reitschaft, die im Islam sehr stark ist. 

[Den Glauben, die Bräuche und Traditionen, die Moden und die Unmoral 
des Westens nachzuahmen, ist keine Zivilisation, sondern die Zerstörung der 
muslimischen Nation.] 

Ignatiev, der viele Jahre als russischer Botschafter im Osmanischen Staat tätig 
war, erläutert in seinen Memoiren den Brief, den der Patriarch Gregorius, der 
zur Zeit Sultan Mahmuds II., möge Allah sich seiner erbarmen, am Tor des Öku-
menischen Patriarchates von Konstantinopel aufgehängt wurde und der Haupt-
planer des griechischen Aufstandes im Jahre 1237/1821 war, an den russischen 
Zaren Alexander schrieb. Der Brief ist in der Tat lehrreich: 

„Es ist unmöglich, die Türken materiell/physisch zu besiegen und zu Fall zu 
bringen, denn die Türken sind aufgrund ihres Muslimseins sehr geduldig und wi-
derstandsfähig. Sie sind sehr stolz und besitzen die Würde des Glaubens. Diese 
Eigenschaften entstammen ihrer Verbundenheit mit ihrer Religion, ihrer Erge-
benheit gegenüber dem Schicksal, der Stärke ihrer Traditionen und ihrem Ge-
horsam gegenüber ihrem Sultan [ihren Staatsmännern, ihren Befehlshabern und 
ihren Älteren]. 

Die Türken sind intelligent, und sofern sie Herrscher haben, die sie auf rechten 
Wegen führen, sind sie auch recht fleißig. Sie sind sehr genügsam. Alle ihre Vor-
trefflichkeiten, sogar ihre Tapferkeit und ihr Mut, entstammen ihrer Traditions-
verbundenheit und ihrem starken Charakter. 

Zuerst ist es notwendig, das Gehorsamsgefühl der Türken zu brechen, ihre 
spirituellen Bindungen zu trennen und ihre religiöse Festigkeit zu schwächen. 
Der kürzeste Weg, dies zu erreichen, besteht darin, sie an fremde Gedanken und 
Verhaltensweisen zu gewöhnen, die mit ihren nationalen Sitten und ihrem Glauben 
unvereinbar sind. 

An dem Tag, an dem ihre Spiritualität erschüttert wird, wird die eigentliche 
Kraft der Türken, die sie zu Siegen gegenüber übermächtigen und dominierenden 
Kräften führt, die dem Äußeren nach mächtiger sind als sie selbst, erschüttert 
werden und es wird möglich sein, sie mit der Überlegenheit materieller Mittel 
zu Fall zu bringen. Aus diesem Grund reichen Siege auf den Schlachtfeldern 
allein nicht aus, um das Osmanische Reich zu vernichten. Allein so zu verfahren, 
kann die Würde und die Ehre der Türken verletzen und dazu führen, dass sie in 
der Lage sind, ihre eigene Identität wiederzuerlangen. 

Es geht darum, die Zerstörung in ihrer Struktur zu vollenden, ohne die Türken 
etwas spüren zu lassen.“ 

Dieser Brief ist so wichtig, dass er es verdiente, in Schulbücher aufgenommen 

– 772 –



zu werden, damit die Schüler ihn auswendig lernen können. Auch wenn es viele 
Lektionen in diesem Brief gibt, sind folgende zwei Aspekte die wichtigsten: 

1. Die Türken an fremde Gedanken und Bräuche zu gewöhnen, damit ihre 
Spiritualität und ihre Religion zerstört werden. 

2. Die Zerstörung der Struktur der türkischen Nation zu vollenden, ohne dass 
sie es merken. 

Diese Ziele können erreicht werden, indem man den Glauben, die Mode, die 
Sitten, die Traditionen und die Unmoral des Westens nachahmen lässt. 

Selbstverständlich muss man die wissenschaftlichen und technischen Fortschritte 
des Westens in jedem Wissenschaftszweig übernehmen. Dies wird im Islam ja 
auch befohlen. Dass das Erlernen von Fremdsprachen notwendig ist, wird in Ha-
dithen zum Ausdruck gebracht. Zayd ibn Thābit, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagt: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, befahl mir die Sprache der 
Juden zu lernen. Ich lernte sie und fortan ließ er mich die meisten an die Juden 
gesandten Briefe verfassen und die von ihnen kommenden Briefe vorlesen.“ 
Dieser Bericht ist in längerer Form bei Tirmidhī zu finden. So lernte Zayd 
Assyrisch und Hebräisch. Der große Islamgelehrte Sayyid Abdulhakīm Efendi 
sprach perfekt Arabisch und Persisch. Dennoch pflegte er zu sagen: „Hätte ich 
Fremdsprachen beherrscht, wäre ich der gesamten Welt nützlich gewesen.“ Er 
bedauerte es sehr und war sehr darüber betrübt, dass er keine der europäischen 
Sprachen beherrschte. Er pflegte zu sagen: „Es ist gewiss notwendig, Fremdspra-
chen zu lernen, um die Vorzüge des Islams der Welt kundzutun und, dass er die 
Quelle von Ruhe und Frieden ist und in Sachen Zivilisation, Wissenschaft und 
Moral für Fortschritte ein Leuchtturm ist, kurzgefasst, um dem Islam und der 
gesamten Menschheit zu dienen.“ 

Der britische Wissenschaftler John Davenport, der alle Religionen gründlich 
untersucht hat, sagt in seinem zu Beginn des 20. Jahrhunderts in London ge-
druckten englischen Buch An Apology for Mohammed and the Koran: 

„Von besonderer Wichtigkeit sind die Ethik und der gute Charakter im Islam, 
die dafür gesorgt haben, dass sich der Islam innerhalb kürzester Zeit verbreiten 
konnte. Die Muslime haben Geistlichen anderer Religionen, die sich in Schlachten 
vor ihrem Schwert gebeugt haben, stets verziehen. M. Jurieu sagte: ‚Das Verhalten 
der Muslime gegenüber den Christen und die Grausamkeit, die das Papsttum 
und die Könige den Muslimen zufügten, sind nicht miteinander zu vergleichen. 
In den Massakern der Bartholomäusnacht wurde mehr Blut vergossen als während 
sämtlicher Verfolgungen von Christen durch die Sarazenen. [Im Jahre 980 n. H. 
(24 August 1572 n. Chr.) wurden auf Befehl Karls IX. und der Königin Katharina 
in und um Paris 60.000 Protestanten getötet. (Bartholomäus ist einer der zwölf 
Apostel und wurde im August 71 n. Chr. in Erzurum getötet, während er das 
Christentum verbreitete.)] Daher muss man die Menschen von dem Vorurteil 
befreien, dass der Islam eine grausame Sekte sei, die die Menschen vor die Wahl 
stelle, entweder getötet zu werden oder dem Christentum abzuschwören. Solche 
Behauptungen sind keineswegs wahr. In Anbetracht der an Bestialität und Kan-
nibalismus grenzenden Folter und Misshandlungen des Papsttums war das Ver-
halten der Muslime gegenüber Nichtmuslimen so sanft wie das von einem Säugling.‘ 
Inmitten des Sumpfes von Aberglauben und des Zweifels anderer Religionen 
ragt der Islam in vollkommener Reinheit hervor und stellt das Symbol des voll-
kommenen Geistes dar. 

Milton sagt: ,Nachdem Konstantin die Kirche bereicherte, begannen die Päpste 
Auszeichnungen und bürgerliche Macht zu begehren, und somit ging das Chris-
tentum zugrunde.‘ 

– 773 –



Der Islam rettete die Menschheit vor dem Übel, vor Götzen Menschen zu 
opfern. Stattdessen befahl er den Menschen die Gottesdienste und das Almo-
sengeben und den Menschen Gutes zu tun. Er legte das Fundament für soziale 
Gerechtigkeit. Somit verbreitete er sich ohne die Notwendigkeit der Waffengewalt 
über die Welt. Man könnte sagen, dass es kein Volk gab, das so sehr der Wissen-
schaft verbunden war und diese respektierte wie die Muslime. Viele Hadithe 
Muhammads (Friede sei mit ihm) bilden innige Aufrufe zum Wissen und sind 
voller Respekt für das Wissen. Im Islam wird Wissen höher angesehen als Besitz. 
Muhammad (Friede sei mit ihm) hat stets das Aneignen und das Verbreiten von 
Wissen befohlen und seine Gefährten haben sich auf diesem Weg bemüht. 

Die Beschützer der heutigen Wissenschaften und Zivilisation und von antiken 
und modernen Werken und der Literatur waren die Muslime zur Zeit der Umayya-
den, Abbasiden, Ghaznawiden und Osmanen.“ 

Missionare haben dieses auf Englisch verfasste Buch von Davenport, aus dem 
wir zitiert haben, aus dem Umlauf gezogen und versucht, es ganz aus der Welt 
zu schaffen. Bei der ersten Missionarsorganisation handelt es sich um die Or-
densgemeinschaft der Jesuiten, die 941/1534 von einigen Priestern gegründet 
wurde. 

Zusatz: Jene, die das Islamische Recht erforschen, sind erstaunt über die 
Wichtigkeit, die der sozialen Gerechtigkeit, der Gleichheit, den Rechten und 
der Freiheit beigemessen wird. Um darzulegen, wie akribisch der Islam mit den 
Menschenrechten und dem Eigentumsrecht umgeht, haben wir es als angemessen 
erachtet, einige Artikel aus der Mecelle nachfolgend anzuführen: 

1192 – Jeder nutzt sein Eigentum, wie er will. Wenn er jedoch in das Recht 
eines anderen eingreift, wird diese Nutzung eingeschränkt. Beispielsweise gibt 
es im Islam das Stockwerkseigentum. Doch der Eigentümer der oberen Etage 
hat einen Anspruch am Fundament des Gebäudes und der Eigentümer der unteren 
Etage einen Anspruch am Dach. Jemand darf nicht ohne Erlaubnis des anderen 
die eigene Etage abreißen. 

1194 – Dem Grundstückseigentümer gehört auch der Raum darüber und die 
Erde darunter. Er darf ein so hohes Gebäude bauen, wie er will, oder einen 
tiefen Brunnen graben. 

1196 – Wenn die Äste eines Baumes im Obstgarten einer Person über das 
Haus oder den Obstgarten des Nachbarn hinausragen, hat der Nachbar das Recht, 
diese Äste durch Anbinden zurückziehen oder sie abschneiden zu lassen. Er 
kann sie jedoch nicht mit der Begründung abschneiden lassen, dass der Schatten 
des Baumes dem Gemüse im Obstgarten des Nachbarn schadet. Ātif Beg schreibt 
in seinem 1330/1912 gedruckten Kommentar bei der Erläuterung dieses Artikels: 
„Der Nachbar darf den Zweig zurückbinden oder abschneiden lassen, indem er 
sich an den Eigentümer des Baumes oder an den Richter wendet. Der Nachbar 
darf auch die Bäume, die in seinen Obstgarten hineingewachsen sind, selbst 
schneiden, ohne sich an diese gewendet zu haben. Verursacht er einen Schaden, 
indem er von einer Stelle aus schneidet, die nicht zu seinem Obstgarten hinaus-
reicht, so muss er dem Eigentümer des Baumes den Schaden bezahlen. Schneidet 
er die Äste, die durch Anbinden zurückgezogen werden können, ohne sich an 
diese zu wenden, so hat er den Schaden ebenfalls zu ersetzen. So wie der Eigen-
tümer des Obstgartens diese Äste entfernen darf, sofern er sich an den Eigentümer 
des Baumes gewendet und dieser ihn nicht zurückgezogen hat, darf er auch die 
Kosten für das Abschneiden verlangen.“ 

1200 – Wenn die Abwässer eines Hauses in das Haus des Nachbarn eindringen 
und Schäden verursachen, muss derjenige das Haus des Nachbarn reparieren. 

– 774 –



1212 – Wenn ein Abwasserkanal in der Nähe des Brunnens eines Nachbarn 
gebaut und der Brunnen dadurch verunreinigt wird, muss der Abwasserkanal 
dort entfernt werden, wenn es nicht möglich ist, ihn zu reparieren. 

1216 – Im Auftrag der Regierung ist es zulässig, das Haus einer Person zu 
kaufen und eine Straße zu bauen. Doch solange das Geld nicht gegeben wird, 
darf ihr Haus nicht abgenommen werden. 

1248 – Eigentümer zu werden, geschieht auf drei Wegen: Während eine Sache 
das Eigentum einer Person ist, wird sie durch einen Vertrag (Aqd) wie Kauf, 
Schenkung, [Almosengabe oder Darlehen] zum Eigentum des Annehmenden. 
Durch Vererbung wird man auch ohne Vertrag zum Eigentümer. Etwas, das nie-
mandem gehört und für jeden mubāh ist, wird zum Eigentum, wenn man es in 
Besitz nimmt. 

1254 – Pflanzen, Bäume und Wässer, die mubāh sind, darf jeder benutzen. 
Niemand darf es ihm verbieten. Schadet dies aber jemand anderem, wird dies 
untersagt. 

1288 – Wenn jemand ein Geschäft neben dem Geschäft einer anderen Person 
eröffnet und das Geschäft des Ersten dadurch geschädigt wird, darf das zweite 
Geschäft nicht geschlossen werden. 

1297 – Die Jagdbeute gehört dem Jäger. Wenn ein Jäger auf die Beute schießt 
und zu Fall bringt, sie sich danach aber erhebt und wegrennt und eine andere 
Person sie einfängt, gehört sie dem Fänger. 

1308 – Die Instandhaltung von Gemeinschaftseigentum wird entsprechend 
den Anteilen gemeinschaftlich durchgeführt. Wenn einer der Teilhaber abwesend 
ist und derjenige, der die Reparaturen durchführen soll, die Erlaubnis des Richters 
einholt, darf er den Anteil des anderen an den Kosten verlangen. 

1312 – Ein Anteilhaber darf nicht zur Reparatur von aufteilbarem Eigentum 
gezwungen werden. Wenn er die Reparatur nicht wünscht, kann die Aufteilung 
erzwungen werden. 

1321 – Die Instandhaltung von Flüssen, Seen und Staudämmen erfolgt seitens 
des Fiskus (Bayt al-māl), also des Staates. Genügt das Geld des Staates nicht, 
kann Geld von denjenigen eingesammelt werden, die davon profitieren. 

950 – Das Recht, eine bereits verkaufte Sache gegen Erstattung des Kaufpreises 
zu erwerben, wird „Schufʿa“ (Vorkaufsrecht/Näherrecht) genannt. Derjenige, 
der dieses Recht innehat, wird „Schafīʿ“ (Vorkaufsberechtigter) genannt. 

1008 – Vorkaufsberechtigt können drei Personen sein: 1) Jemand, der an dem 
zu verkaufenden Objekt/Grundstück Teilhaber ist. 2) Jemand, der am zu ver-
kaufenden Objekt/Grundstück Verwendungsrecht hat. 3) Der Eigentümer des 
Grundstückes, das an das zu verkaufende Objekt grenzt. Die Eigentümer von 
Etagenwohnungen sind einander Nachbarn. Wenn jemand sein Eigentumsgebäude 
verkaufen will und ein Vorkaufsberechtigter dies hört, muss er direkt verkünden, 
dass er vorkaufsberechtigt ist, dann den Käufer und den Verkäufer in Anwesenheit 
von zwei Zeugen über sein Recht auf Vorkauf informieren und sich innerhalb 
eines Monats an das Gericht wenden. Wird derart verfahren, kauft zuerst der 
erste Vorkaufsberechtigte das Eigentum, anderen wird es nicht verkauft. Wenn 
der erste Vorkaufsberechtigte nicht zugegen ist oder er es nicht kaufen will, kann 
es der zweite kaufen, und wenn auch der zweite Vorkaufsberechtigte nicht zugegen 
ist, muss man es dem dritten Vorkaufsberechtigten verkaufen. Will auch der 
dritte Vorkaufsberechtigte nicht kaufen, dann verbleibt es beim Käufer, dem es 
zuerst verkauft wurde. 

– 775 –



1017 – Beim Verkauf von beweglichen Dingen und Grundstücken auf Stif-
tungsland oder Mīrī genanntem Land gibt es kein Vorkaufsrecht. 

Im al-Fatāwā al-khayriyya heißt es: „Das Dach eines 2-Zimmer-Hauses ist 
ein Terrassengeschoss. Der Eigentümer hat ein Zimmer verkauft und ist dann 
gestorben. Die Erben haben das zweite Zimmer jemand anderem verkauft. Beide 
teilen sich das Eigentum an der Terrasse zum gleichen Anteil und keiner von 
ihnen darf dort ohne die Erlaubnis des anderen ein Zimmer bauen. Wenn zehn 
Zimmer eines Hauses einer Person gehören und ein Zimmer einer anderen 
Person, wird die Terrasse oder der Obstgarten zur Hälfte geteilt.“ In demselben 
Buch heißt es: „Die Eigentümer von jeweils einem Geschoss in einem Doppel-
geschosshaus sind unterschiedlich. Wenn das Untergeschoss einstürzt, darf der 
Eigentümer nicht zur Reparatur gezwungen werden. Wenn der Obergeschossei-
gentümer will, darf er das Untergeschoss reparieren. Dem Eigentümer des unteren 
Geschosses wird der Eintritt verwehrt, solange der Obergeschosseigentümer die 
Kosten nicht erstattet bekommen hat, falls er die Reparatur mit einem Gerichts-
beschluss durchgeführt hat, oder solange er den Wert der Arbeit, die er geleistet 
hat, nicht bezahlt bekommt, falls er die Reparatur von sich aus durchgeführt 
hat.“ „Der Eigentümer des oberen Stockwerkes darf, solange das untere Stockwerk 
davon keinen Schaden nimmt, darüber weitere Stockwerke errichten.“ 

Im al-Hadīqa unter den Übeln der Hand heißt es: „Güter eines anderen ohne 
dessen Erlaubnis gewaltsam zu entwenden, wird ,Ghasb‘ (Usurpation) genannt. 
So wie die Usurpation harām ist, ist auch die Verwendung eines usurpierten 
Gutes harām. Das Gut eines anderen ohne Erlaubnis zu nehmen und zu verwenden 
und anschließend zurückzugeben, ist harām, selbst wenn kein Schaden entstanden 
ist. Es ist nicht erlaubt, anvertrautes oder usurpiertes Gut bzw. Geld im Handel 
oder anderweitig zu verwenden und daraus einen Gewinn zu erzielen. Das Er-
wirtschaftete ist harām. Dies muss den Armen als Almosen gegeben werden. 
Aus Spaß das Gut oder Geld einer Person zu verstecken, ist harām, denn damit 
hätte man die Person betrübt. Jemandem Leid zuzufügen ist harām.“ 

Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Wenn ein Vater das Geld seiner kleinen 
Kinder für sich verwendet, obwohl er dies nicht dringend benötigte, dürfen die 
Kinder eine Entschädigung verlangen, wenn sie die Geschlechtsreife erlangt 
haben. Wenn der Vater bedürftig wäre, wäre es ihm erlaubt, es zu verwenden.“ 

30 — DER ISLAM UND  
DIE NATURWISSENSCHAFT 

Der Grund für die Entsendung der Propheten, Friede und Segen seien auf 
ihnen, und für die Herabsendung von Offenbarungsschriften sowie das wichtigste 
zu verkündende Gebot besteht darin, den Dienern Allahs, des Erhabenen, die 
Existenz des Schöpfers der Erde und der Himmel zu vermitteln und, dass Er 
Einer ist, Allwissen und andere vollkommene Attribute besitzt und dass Seine 
Macht und Größe unendlich sind. Da die meisten Menschen an die Sachen 
glauben, die sie sehen und hören, und zwar so, wie sie ihnen erscheinen, und sie 
deren wahres Wesen und die Feinheiten darin nicht verstehen können, hat Allah, 
der Erhabene, in Seinen Büchern die größten und offensichtlichsten Geschöpfe, 
die auf Seine Existenz und Größe verweisen, über welche die Menschen erstaunt 
sind und die in jeglicher Hinsicht wohlstrukturiert erscheinen, nämlich den Mond, 
die Sonne und die Sterne genauso, wie sie erscheinen, beschrieben, damit jede 
Art von Mensch es verstehen kann. Indem Er ihre Berechnungen, Gesetze und 

– 776 –



Strukturen nicht offenlegte, zwang Er die unwissende Mehrheit nicht dazu, sich 
mit Dingen zu befassen, die sie nicht verstehen können, und ermutigte die intel-
ligenten, klugen und auserlesenen Menschen, die in jedem Jahrhundert vorhanden 
sind, sie zu erforschen und somit zu verstehen. Die Erkenntnisse der Menschen 
ändern sich im Laufe der Zeit. Es wird verstanden, dass Erkenntnisse, die einst 
als wahr und zuverlässig galten, sich im Nachhinein als falsch herausstellen. Da 
die Menschen eines jeden Jahrhunderts glaubten, dass die neuesten Entdeckungen 
in ihrer Zeit wahr seien, waren die Überzeugungen der Menschen, die in ver-
schiedenen Jahrhunderten lebten, unterschiedlich, doch solche Überzeugungen 
waren keine Sünde oder Unglaube. Denn nur Überzeugungen, die nicht mit den 
Büchern der Propheten, Friede sei mit ihnen, übereinstimmen und die ein Leugnen 
der darin vermittelten Inhalte darstellen, sind ein Vergehen. Um Seine Diener 
vor Unglauben und Sünden zu bewahren, hat Allah, der Erhabene, in Seinen 
Büchern das wissenschaftliche Wissen, das nicht jeder verstehen und an das nicht 
jeder glauben kann, nicht offenkundig verkündet, sondern auf diese hingewiesen. 
Indem Er die Erde, die Sonne und die Himmel so, wie sie erscheinen, beschrieb, 
befahl Er, aus diesen eine Lehre zu ziehen und Seine Existenz und Größe zu be-
greifen. 

Qādī al-Baydāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt bei seiner Aus-
legung von Vers 125 der Sure an-Nahl, in welchem es sinngemäß lautet: „Mach 
Mich mit Weisheit und schöner Ermahnung Meinen Dienern bekannt!“, Folgendes: 
„Dies bedeutet, dass diejenigen, die verständig und gebildet sind, mit wissen-
schaftlichen Erkenntnissen über Ihn informiert werden sollen, und das ungebildete 
Volk, das nur den Sinnen folgt, über Ihn informiert werden soll, indem das 
sinnlich Wahrgenommene erklärt wird.“  

Als die Juden und Christen in ihren Büchern das, was gemäß äußerer Er-
scheinung verkündet wurde, lasen, nahmen sie an, dass deren Wirklichkeit genauso 
sei, und dachten, dass die Erde flach und unbeweglich sei, die Sonne sich um sie 
drehe, die Himmel wie ein Zelt über der Erde geschlossen seien und dass Allah, 
der Erhabene, wie ein Mensch auf einem Thron sitze und von dort Seine Anliegen 
verwalte. Und weil wissenschaftliche Erkenntnisse, die mittels Erforschung erlangt 
wurden, nicht mit ihren Glaubensüberzeugungen übereinstimmten, bezeichneten 
sie die Forscher und Wissenschaftler als Ungläubige. Die Forscher und Wissen-
schaftler wiederum griffen angesichts dieses ungerechten Urteils das Judentum 
und das Christentum an. Beispielsweise schreibt William Draper, der für seine 
Religionsfeindlichkeit bekannt ist, in seinem Buch History of the Conflict Between 
Religion and Science Folgendes: „Es gibt keinen Menschen, der jenseits des Uni-
versums das Universum beherrscht und tun und lassen kann, was er will.“ Diese 
Aussage Drapers zeigt, dass er Allah, den Erhabenen, als Mensch auffasst und 
leugnet. An einer anderen Stelle wird deutlich, dass er denkt, dass Allah, der 
Erhabene, die größte aller physikalischen und chemischen Kräfte sei, indem er 
sagt: „Selbst, wenn es eine Macht gibt, die alles im Universum beherrscht, ist 
dies nicht die Gottheit, an die die christlichen Priester glauben.“ 

Es ist zu sehen, dass die Nichtgläubigen unter den Wissenschaftlern entweder 
die Dinge, die die Priester und das ignorante Volk falsch verstanden hatten, zu 
Recht angriffen, oder sie das leugneten, worüber sie mit ihrem begrenzten Ver-
stand, der nicht die wissenschaftlichen Erkenntnisse ihrer Zeit übersteigen konnte, 
nachdachten, also ihre eingebildeten Überzeugungen. Wenn sie die Ausführungen 
der islamischen Gelehrten über das wissenschaftlich fundierte Wissen, das sie 
aus dem edlen Koran ermittelten, und dessen Feinheiten und Richtigkeit gelesen 
und verstanden hätten, dann hätten sie alle die Wahrheit erkannt und wären 

– 777 –



liebend gern, aus freien Stücken Muslime geworden. 
Den 88. Vers der Sure an-Naml, der sinngemäß lautet: „Du siehst die Berge 

und denkst, sie stünden fest, doch sie bewegen sich wie die Wolken“, legt Qādī 
al-Baydāwī wie folgt aus: „Die Berge, die du regungslos siehst, bewegen sich ge-
nauso wie die Wolken in der Leere schnell fort. Wenn sich große Körper schnell 
in eine Richtung bewegen, nehmen diejenigen, die sich darauf befinden, nicht 
wahr, dass sich diese bewegen.“ Fakhruddīn ar-Rāzī schreibt in seiner Auslegung 
von Vers 33 der Sure al-Anbiyā, dass Dahhāk und Kalbī gesagt haben, dass sich 
der Mond, die Sonne und die Sterne im Firmament drehen, das heißt um ihre 
Achsen und Bahnen drehen. Bei seiner Auslegung von Vers 29 der Sure al-
Baqara schreibt Fakhruddīn ar-Rāzī, möge Allah sich seiner erbarmen, dass 
Athīruddīn al-Abharī, möge Allah sich seiner erbarmen, der Autor des Physik-
buches al-Hidāya und des Logikbuches al-Īsāghūdschī, das Astronomiewerk Al-
magest von Ptolemäus unterrichtete. Als jemand, der es nicht guthieß, dass er 
dieses Buch unterrichtet, ihn fragte, was er den muslimischen Kindern denn 
lehre, antwortete er, dass er den 6. Vers der Sure Qāf auslege, in welchem es 
sinngemäß heißt: „Sehen sie denn nicht, wie schön Wir die Erde, die Himmel, 
die Sterne und die Pflanzen erschaffen haben?“ Der ehrwürdige Imām ar-Rāzī 
schreibt in seinem Tafsir, dass diese Antwort von Abharī richtig ist, und sagt, 
dass die Wissenschaftler, die die Schöpfung Allahs, des Erhabenen, erforschen, 
Seine Größe gut begreifen. [Lesen Sie diesbezüglich Kapitel 24 im ersten Ab-
schnitt.] 

Es war Muhammad ibn Hasan ibn al-Haytham, der die Gesetze der Reflexion 
von Licht an Spiegeln herausgefunden hat. Die Europäer nennen ihn „Alhazen“. 
Er wurde 354/965 in Basra geboren und verstarb 430/1039 in Ägypten. Er schrieb 
ca. hundert Bücher über Mathematik, Physik und Medizin und die meisten seiner 
Werke wurden in europäische Sprachen übersetzt. Alī ibn Abil-Hazm aus Turkistan 
war Arzt. Die Bücher, in denen er seine medizinischen Entdeckungen nieder-
schrieb, wurden in der Medizin zu wichtigen Quellen. Er war der Erste, der das 
Schema des Blutkreislaufs in der Lunge angefertigt hatte, und war ebenfalls ein 
profunder Gelehrter in den religiösen Wissenschaften. Er wurde unter dem 
Namen Ibn an-Nafīs berühmt, kam 607/1210 in der Stadt Karsch in Turkistan 
auf die Welt und verstarb 687/1287 in Ägypten. 

Einer der islamischen Chirurgen, der berühmte Chirurg Amr ibn Abdurrahmān 
al-Kirmānī, führte in andalusischen Krankenhäusern Operationen durch. Er ver-
starb dort im Jahre 458/1066. 

Abū Bakr Muhammad ibn Zakariyyā ar-Rāzī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
war ein islamischer Arzt und einer derer, die Augenoperationen durchführten. 
Er schrieb ca. hundert Werke. Die Werke Barʾ as-sāʿ, Kitāb al-hāwī und andere 
Bücher sind Zeugen seiner Dienste für die Medizin. In Europa ist er unter dem 
Namen „Rhazes“ bekannt. Er wurde 240/854 in der Stadt Rey geboren und 
verstarb 311/923 in Bagdad. Nachdem er seine medizinische Ausbildung in Bagdad 
abgeschlossen hatte, wurde er zum Fachexperten. Er schrieb auch bedeutende 
Werke über Pharmazie und Chemie. [Er ist nicht zu verwechseln mit Abū Bakr 
Ahmad ibn Alī ar-Rāzī, der ein hanafītischer Rechtsgelehrter war und 370/980 
in Bagdad verstarb.] Es steht im al-Mundschid geschrieben, dass von Sukayna, 
der Tochter des ehrwürdigen Husayn, der der Enkel unseres Propheten ist, seitens 
muslimischer Ärzte die Pupille entfernt und anschließend wieder eingesetzt 
wurde. Der berühmte Ibn Hazm Alī ibn Ahmad bewies vor neun Jahrhunderten 
in seinem Buch al-Fasl mit Koranversen und Hadithen, dass die Erde rund ist 
und sich dreht. Der Durchmesser der Erde und die heliografischen Koordinaten 
der Sonne wurden während der Zeit des Kalifen Maʾmūn von den Söhnen Mūsā 

– 778 –



ibn Schākirs, Ahmad und Muhammad, in den Wüsten von Sindschar und Kufa 
gemessen. Die astronomischen Werkzeuge, die diese beiden Brüder hergestellt 
haben, sind ein klarer Beweis für die Bedeutung, die die damaligen Muslime den 
Wissenschaften beigemessen haben. Ahmad verstarb im Jahre 265 und Muhammad 
259/873. Ihr Algebra- und Astronomiebuch wurde von Frederic Rosen ins Englische 
übersetzt und 1247/1831 in London zusammen mit dem arabischen Original ge-
druckt. Die Bücher von Dschābir ibn Hayyān, einem Schüler von Imām Dschaʿfar 
as-Sādiq, über seine Forschungen in den Gebieten der Alchemie und Chemie 
sind berühmt. An europäischen Schulen wird kein Name von zahlreichen musli-
mischen Wissenschaftlern wie diesen den Schülern beigebracht. In muslimischen 
Ländern werden die muslimischen Kinder genauso wenig über die Dienste ihrer 
Großväter für die Naturwissenschaften unterrichtet. Die Namen der islamischen 
Gelehrten, die große Entdeckungen gemacht haben, werden ihnen nicht gelehrt. 
Dahingegen werden Christen, die eine winzige Sache getan haben, als Wissen-
schaftler gelobt. 

Der indische Mulla Qudsī trug in seinem auf Arabisch verfassten Astrono-
miebuch mit dem Titel Asrār al-malakūt die früheren Auslegungen der Koranverse 
in Bezug auf die Erde, den Mond, die Sonne, die Himmel und die Sterne seitens 
der Islamgelehrten zusammen und zeigte auf, dass sie exakt mit den neuen Er-
kenntnissen übereinstimmen. Er präsentierte sein Buch dem Sultan Abdülmecid 
und es wurde sehr geschätzt. Der aus Elbistan stammende Hayātīzāda Khalīl 
Scharaf übersetzte und kommentierte dieses Buch und gab ihm den Titel Afkār 
al-dschabarūt. Dieser Kommentar wurde 1265/1848 in Istanbul gedruckt. 

Wenn Naturwissenschaftler die islamischen Werke lesen, sehen sie, dass der 
edle Koran über jede Erfahrung, jede neue Erfindung genauso, wie sie sind, in-
formiert und sie sind erstaunt darüber. Diejenigen, die keine Kenntnis von Na-
turwissenschaften und den islamischen Werken haben, lesen die Bücher, die von 
Islamfeinden und Priestern geschrieben wurden, lernen den Islam dadurch falsch 
kennen und werden zu religionsignoranten Personen. Einige ignorante Menschen, 
die auf diese Weise blindlings zu Feinden des Islams werden, versuchen, mit 
Schriften, die gefüllt sind mit hässlichen Lügen und Verleumdungen, junge Men-
schen ungläubig zu machen, indem sie sich als Dichter, Journalisten, Schriftsteller, 
bildende Künstler, ja sogar als Gelehrte und Experten der islamischen Geschichte 
ausgeben. Somit stürzen sie sowohl sich selbst als auch die Menschen ins Unheil. 

Einige dieser ignoranten Leute lesen einige wissenschaftliche Bücher und 
denken dann, sie seien Wissenschaftler. Sie maßen sich an, die berechtigten Ein-
wände und Kritiken der Wissenschaftler in Europa gegen das Christentum auch 
auf den Islam zu übertragen. Diese Pseudowissenschaftler denken jedoch nicht 
darüber nach, dass die Aussagen eines Wissenschaftlers nur dann wertvoll sind, 
wenn er über jenen Wissenschaftszweig spricht, in welchem er tätig ist bzw. auf 
den er sich spezialisiert hat. Es wäre sowohl unbedeutend als auch lächerlich, 
wenn er außerhalb seiner Spezialisierung spricht und sich in die Aussagen von 
Spezialisten in anderen Disziplinen einmischt. Wissenschaftler zu sein, verleiht 
einem Menschen nicht das Recht und die Autorität, in jeder Wissenschaftsdisziplin 
das Sagen zu haben. Ein guter Chemiker kann die Diagnose eines Arztes nicht 
widerrufen. Ein guter Anwalt kann in keinem Bericht eines Chemikers einen 
wissenschaftlichen Fehler geltend machen. Ein guter Ingenieur kann nicht in das 
Fachwissen eines Anwalts eindringen. Die Naturwissenschaftler liegen selbst in 
ihren eigenen Wissenschaftszweigen und Fachgebieten oft falsch. Während es 
ihnen einerseits gelingt, nützliche Entdeckungen zu machen, indem sie eines 
oder mehrere der Geheimnisse von Materie, Energie und Leben lösen, liegen 
sie andererseits oft derart falsch, dass sie den Fortschritt der Zivilisation weltweit 

– 779 –



hemmen. Es gibt eine Vielzahl an Beispielen hierfür. Beispielsweise fand der 
bekannte britische Mathematiker Newton einerseits bereits im Alter von 23 
Jahren das Gesetz der universellen Gravitation, das die Grundlage der heutigen 
Astronomie bildet. Er entdeckte auch das mit seinem Namen bezeichnete Teleskop 
und bewies experimentell, dass das weiße Licht in sieben Farben aufgeteilt werden 
kann, und leistete damit der Wissenschaftswelt unvergessliche Dienste. Indem 
er aber sagte, dass das Licht durch Teilchen entstehe, die von der Lichtquelle 
gestreut werden, was er theoretisch angeblich bewies, verhinderte er andererseits 
jahrelang, dass dieser Teil der Physik Fortschritte machte. Später, als die Schwin-
gungstheorie aufgestellt wurde, hat sich definitiv herausgestellt, dass Newton 
sich geirrt hatte. Ebenso diente der französische Chemiker Lavoisier, der heute 
als Vater der Chemie bezeichnet wird, einerseits dem heutigen Fortschritt der 
Wissenschaft, indem er das Gleichgewicht in die Chemie einführte, somit die fal-
schen Theorien des Aristoteles von Grund auf widerlegte und bahnbrechende 
Fortschritte für die experimentellen Wissenschaften eröffnete, doch andererseits 
machte er in der Wissenschaft der Chemie, in der er spezialisiert war, derart gra-
vierende Fehler, dass, sollte ein Schüler der Sekundarstufe I seine Aussagen, 
welche in die Lehrbücher eingingen, da sie seine Entdeckungen waren, und die 
an Universitäten gelehrt wurden, zitieren, er heutzutage in der Klasse durchfallen 
würde. So bezeichnete er zum Beispiel das Chlorgas als Verbindung, als Oxid 
und stellte die Säuren falsch dar. Der größte Fehler von Lavoisier war, dass er, 
während er seine richtige Erfahrung und unschätzbare Entdeckung erklärte, 
einen Satz aufgriff, den die Unwissenden und die Ungläubigen seit jeher von 
sich gaben: Als er sah, dass sich das Gewicht bei chemischen Reaktionen nicht 
änderte, und das Massenerhaltungsgesetz definierte, sagte er: „In der Natur 
entsteht und verschwindet nichts.“ Als Pseudowissenschaftler dies hörten, sagten 
sie lauthals: „Es gibt keine Sache, die aus dem Nichts erschaffen wird. Nichts 
wird vernichtet.“ Sie schmierten die Seiten, die sie als wissenschaftliche Bücher 
veröffentlichten, mit diesen Sprüchen voll und widerlegten angeblich die Religion 
und streckten den Islam zu Boden (!). Angeblich haben sie dadurch die wissen-
schaftliche Kraft erlangt, die Schutzmauer des Glaubens zu sprengen! Lavoisier 
war jedoch in diesen Fehler geraten, da er dachte, dass jegliche Vorgänge chemisch 
seien, dass Allah, der Erhabene, den Gesetzen unterliege, die Lavoisier wahr-
nehmen kann, und dass es keine anderen Ereignisse als diese Gesetze gäbe. Der 
Umstand, dass der Chemiker Lavoisier entdeckt hat, dass in chemischen Ereig-
nissen Materie nicht zunimmt oder abnimmt, legte in Wirklichkeit die Tatsache 
offen, dass Menschen nichts erschaffen und vernichten können. Wie andere Re-
ligionsfeinde griff auch er die Religion an, nachdem er aus seiner Forschung 
falsche Schlussfolgerungen zog. Doch dadurch hat er sich selbst befleckt. Denn 
die heutige Wissenschaft der physikalischen Chemie ist in die Tiefen des Atoms 
eingedrungen, die die Chemie nicht erreichen kann, und es wurde nachgewiesen, 
dass Lavoisier sich getäuscht hat. Sogar Einsteins Relativitätstheorie und das 
Gesetz der Massenerhaltung wurden modifiziert. Auf diese Weise wurde erkannt, 
dass die Materie nicht die Grundlage der Welt ist, wie Lavoisier dachte. 

Wissenschaftler lagen, wie diese Beispiele zeigen, selbst in ihrem Fachgebiet 
falsch und haben der Menschheit großen Schaden zugefügt. Damit wollen wir 
nicht aussagen, dass diese Fehler ihren Wert und ihre Bedeutung im Rahmen 
der Naturwissenschaft gemindert haben. Wir gedenken ihrer mit ihren nützlichen 
Entdeckungen und loben ihren Dienst an der Wissenschaft. Wir wollen jedoch 
zeigen, dass sie sich selbst in ihrem Fachgebiet, in welchem sie sich spezialisierten, 
geirrt haben, und dass das kleinkarierte Denken der Naturwissenschaftler au-
ßerhalb ihres Forschungsgebiets und insbesondere in der tiefen und weiten Re-
ligionswissenschaft neben den Worten der wahrhaftigen, großen Religionsgelehrten 

– 780 –



mit tiefem religiösen Wissen bedeutungslos ist. Ein wahrhaftiger Naturwissen-
schaftler wird diese Tatsache gut begreifen. Doch Pseudowissenschaftler, die, 
um Geld zu verdienen und eine hohe Position zu erlangen, ein paar Lebensjahre 
aufwenden und einige Dinge auswendig lernen, und die denken, dass ein paar 
komprimierte und verwischte Linien und Streifen in ihren seelenlosen Köpfen, 
welche sich nicht von einem Kinofilm unterscheiden, Naturwissenschaft seien, 
gehen zugrunde, weil sie mit dem Mut und Übermut, den ihre Unwissenheit und 
nicht die Wissenschaft ihnen verleiht, die hohen Wissenschaften des Islams an-
greifen, und stürzen die Menschheit ins Verderben. 

Während ein Wissenschaftler beispielsweise versuchte, wertvolle Informationen 
über das Leben zu sammeln, indem er Untersuchungen an einem Stück Knochen 
durchführte, das er in geologischen Schichten gefunden hatte, erfuhren Pseudo-
wissenschaftler dies aus dem Radio oder aus einer Broschüre und erhoben das 
Geschrei: „Die Knochen des Affen, welcher der Ursprung des Menschen ist, 
wurde gefunden. Die Tatsache, dass die Menschen vom Affen abstammen, ist 
damit bestätigt.“ Auf diese Weise versuchen sie, naive Muslime zu täuschen. Sie 
missverstehen und stellen die Theorie „Kampf ums Dasein unter Lebewesen“ 
des britischen Forschers Darwin falsch dar und benutzen dies als Waffe, um den 
Islam zu zerstören. Ja, seit 100 Jahren arbeiten mehrere Biologen an Tieren und 
erforschen ihre Blutgruppen, blutähnlichen Substanzen, Chromosomenzahlen, 
physiologischen und anatomischen Veränderungen zur Anpassung an die Umwelt, 
somatischen Veränderungen, das Auftreten von Mutanten mit Wärme, Licht, 
Röntgen- und Radiumstrahlung sowie mit der Wirkung einiger chemischer Sub-
stanzen, und schließlich die paläontologischen Beobachtungen sowie das Vor-
handensein von Meiose und die anschließende Mitose bei allen Lebewesen, Or-
gananhängsel bei einigen Tieren (wie der Appendix, der beim Menschen als 
Blinddarm bezeichnet wird), die Bildung eines Embryos bei allen mehrzelligen 
Tieren und, dass die Tiere verschiedene Tiermerkmale zeigten, während sie die 
embryonalen Stadien passierten [zum Beispiel die Bildung der Vornieren, der 
Urniere und Kiemenspalten u. ä. im menschlichen Embryo]. Angesichts dieser 
Erkenntnisse glaubten sie, dass sich die Tierarten über Millionen von Jahren von 
einem einfachen Zustand hin zu einem perfekten Zustand verändert hätten [d. h. 
sie nahmen an, dass es eine Evolution gäbe]. 

Der französische Arzt Lamarck schrieb als Erster, dass sich Lebewesen von 
einem primitiven Zustand hin zu einem perfekten Zustand verändern würden. 
Lamarck schrieb in seinem Buch Zoologische Philosophie, welches er 1809 ver-
öffentlicht hatte, dass Lebewesen von einem gemeinsamen Ursprung stammen 
können. Biologen des gleichen Jahrhunderts sagten jedoch, dass die von Lamarck 
gegebenen Beispiele nicht die Entwicklung von Tieren zueinander zeigen, sondern 
die Anpassung (Adaption) der Lebewesen an ihre Umgebung. 

Als Zweites schrieb Charles Darwin, der Sohn eines Biologen aus England, 
in seinem Werk mit dem Titel Über die Entstehung der Arten, welches er 1859 
veröffentlichte: „Lebewesen kämpfen darum, sich an die Umgebung anzupassen, 
in der sie sich befinden. Jene, die diesen Lebenskampf gewinnen, können über-
leben, diejenigen, die verlieren, sterben. Zufällige Veränderungen an einem Le-
bewesen gewährleisten ein Leben in Übereinstimmung mit der Umwelt.“ Auch 
hiergegen wurden verschiedene Einwände erhoben. Darüber hinaus erklärte 
Darwin, er sei nicht in der Lage zu erklären, wie komplexe Organe wie das Auge 
und das Gehirn entstanden sind, und sagte in einem Brief an einen Freund: „Ich 
bin voller Erstaunen, wenn ich über die Herausbildung des Auges nachdenke.“ 

Drittens sah der niederländische Botaniker Hugo de Vries, dass von Pflanzen 
aus einer reinen Art zufällig unterschiedliche Individuen hervorgehen, deren 

– 781 –



neue Eigenschaften vom Samen zum Samen übergegangen sind, und nannte dies 
„Mutationstheorie“. Doch bei Mutationen entstehen keine neuen Organe. Darüber 
hinaus ist es nicht möglich, die Herausbildung von komplexen Organen wie das 
Auge und das Gehirn, die während der unterschiedlichen embryonalen Stadien 
entstehen, auf die zufällige Entstehung, wie sie bei der Mutationstheorie ange-
nommen wird, zurückzuführen. 

Schließlich akzeptieren Paläontologen, d. h. Experten, die die Skelette und 
Fossilien von Lebewesen vergangener Erdzeitalter untersuchen, dass sich alle 
Arten von Lebewesen nur innerhalb ihrer eigenen Art ändern können und dass 
sich ein Lebewesen nicht in andere Arten verwandelt. Zum Beispiel sind die 
Arten der ersten Lebewesen, deren Haut mit Stacheln ausgestattet sind, heute 
dieselben. Es wurde nicht gesehen, dass Tiere mit stachelhaltiger Haut durch 
Mutation in Wirbeltiere übergegangen wären. Es wurde diesbezüglich kein Fossil 
gefunden. 

Dahingegen schrieb der ehrwürdige Ibrāhīm Haqqi, möge Allah sich seiner 
erbarmen, bereits zuvor in seinem Buch Maʿrifetnāme, indem er auch Beispiele 
nannte, dass es eine angemessene Entwicklung in der Struktur der Lebewesen 
gibt, vom einfachsten Lebewesen bis hin zum vollkommenen, dem Menschen, 
und er teilte mit, dass damit nicht gemeint ist, dass sich die Arten ändern würden.  

So wie Allah, der Erhabene, gebietet: „Untersucht die Substanzen und die 
Veränderungen in den Substanzen. Ich habe sie für euch erschaffen. Zieht aus 
ihnen Nutzen“, so gebietet Er auch: „Untersucht die Entwicklung von Nach-
kommen und die Lebensereignisse, sodass ihr seht, dass sie alle auf positiven 
und regelmäßigen Prinzipien beruhen, und begreift somit Meine Existenz und 
Größe!“ 

Ignorante Pseudowissenschaftler, die nicht wissen, welche Bedeutung im Islam 
der Wissenschaft beigemessen wird, leiten aus physikalischen, chemischen, bio-
logischen und astronomischen Ereignissen verdorbene Gedanken und irreführende 
Ideen ab, um den Islam zu untergraben und den edlen Koran anzugreifen. Sie 
täuschen muslimische Kinder, indem sie diese Verleumdungen der Jugend als 
wissenschaftliche Erkenntnisse präsentieren. Der Fortschritt in den Naturwis-
senschaften und neue Entdeckungen bringen jedoch die Existenz, Einheit, Macht 
und das Wissen Allahs, des Erhabenen, zum Vorschein und stützen den Islam. 

Um uns nicht von denjenigen täuschen zu lassen, die unseren Glauben angreifen, 
ist es notwendig, sich das naturwissenschaftliche Wissen, das an Schulen und 
Universitäten gelehrt wird, anzueignen und es zu verstehen. Wahre Naturwis-
senschaftler sehen stets, wie kindisch und töricht die Worte von Religionsfeinden 
sind. 

Wenn man genau hinschaut, wird in keiner der oben genannten Theorien 
gesagt, dass Menschen von Affen abstammen würden. Dies ist den Naturwissen-
schaftlern nicht einmal in den Sinn gekommen. 

Ja, es wurde verzeichnet, dass sich in paläontologischen Perioden die Lebewesen 
mit der Zeit entwickelten, aber diese Veränderungen erfolgten stets innerhalb 
ihrer eigenen Art. Zum Beispiel wurde in den neueren Schichten des geologischen 
Quartärs ein menschliches Skelett namens Cro-Magnon gefunden. Obwohl sie 
sich von unserem Skelett unterscheiden, wurden diese von Paläontologen als die 
ersten Menschen bezeichnet. Andererseits wurden Skelette von Affen, sogenannte 
Anthropoiden, gefunden, die am Ende des Neogens lebten und die denen von 
heute nicht ähneln. Anthropologie-Experten sagen, dass es sich bei ihnen um 
Affen handele. Pseudowissenschaftler, also Ketzer hingegen bezeichnen in ihren 
Übersetzungen den Cro-Magnon-Menschen und den Anthropoid-Affen als Fossil, 

– 782 –



das der Vorfahre des Menschen sei bzw. einen Übergang zwischen dem Menschen 
und dem Affen bilde. Biologen untersuchen den Unterschied zwischen Mensch 
und Tier nur in Bezug auf Substanzen. Der größte Unterschied zwischen Mensch 
und Tier ist jedoch die Seele (Rūh) des Menschen. Der Mensch besitzt eine Seele. 
Die menschliche Würde rührt von dieser Seele her. Diese Seele wurde als erstes 
Ādam, Friede sei mit ihm, gegeben. Tiere besitzen diese Seele nicht. Da Mate-
rialisten und Philosophen keine Kenntnis von dieser Seele haben, mögen sie den-
ken, dass der Mensch dem Affen nahestehe. Obwohl die Form und Struktur der 
ersten Menschen einem Affen ähnelten, ist der Mensch ein Mensch. Denn er 
besitzt eine Seele. Der Affe hingegen ist ein Tier, da er dieser Seele und der 
Überlegenheit, die aus dieser Seele resultiert, beraubt ist. Es ist also ersichtlich, 
dass Menschen und Tiere gänzlich unterschiedlich sind. Es kann niemals einen 
Übergang zwischen ihnen geben, sie können sich nicht ineinander wandeln. Es 
wurde bereits vor Jahrhunderten in Islambüchern geschrieben, dass es der Affe 
ist, der von den Tieren dem Menschen am nächsten kommt, so zum Beispiel in 
der Einleitung des Geschichtswerks von Ibn Khaldūn, möge Allah sich seiner 
erbarmen, sowie auf Seite 28 im Buch Maʿrifetnāme. [Siehe das 39. Kapitel im 
ersten Abschnitt. Im Bahdschat al-fatāwā steht: „Affen sind keine Nachkommen 
jener vergangenen Menschen, die zu Affen gemacht wurden. Es ist falsch zu 
sagen, dass Affen von Menschen abstammen. Denn vom Menschen gewandelte 
Affen haben nicht länger als drei Tage gelebt. Sie wurden vernichtet.“] 

Wollen wir auch folgendes Beispiel erwähnen, das eines von vielen unter-
schiedlichen Beispielen ist, die wir in Erinnerung haben, und das uns im Namen 
der Wissenschaft beschämt: „Amöben“ genannte einzellige Lebewesen, die mit 
dem bloßen Auge nicht gesehen werden können, vermehren sich durch Amitose, 
d. h. dadurch, dass das Zytoplasma und der Kern in der Mitte in zwei Teile geteilt 
werden. Ein Biologe aus Südamerika sah, dass beide Teile überleben, als er das 
Amöben-Zytoplasma und den Zellkern in der Mitte durchtrennte. Dieses Expe-
riment stimmt mit der Wachstumsart der Amöbe ohnehin überein. Doch dieses 
Experiment liefert nicht immer dasselbe Ergebnis. Ein Mathematiker, der dies 
in einer Zeitschrift las, versammelte junge Leute um sich und sagte: „In Amerika 
werden die Amöben, nachdem sie zerstückelt und getötet wurden, wiederbelebt. 
Endlich wurde das Geheimnis des Lebens enthüllt. Tote Zellen werden wieder 
zum Leben erweckt. Ich hatte das vor ein paar Jahren gelesen. Möglicherweise 
wurden bis heute weitere Fortschritte erzielt.“ Wenn man solche Worte von sich 
gibt und somit versucht, den Jugendlichen einzutrichtern, dass die Naturwissen-
schaften die Toten wiederbeleben würden, Menschen den Toten Leben verleihen 
würden und es folglich außer der Wissenschaft und Natur keine Kraft, keinen 
Schöpfer gäbe und der Gottesbegriff von den ersten Menschen, den Unwissenden 
ersonnen worden sei – möge Allah uns vor solchen Gedanken bewahren –, und 
auf diese Weise versucht, sie in die Irre zu führen, dann kann man nur den Kopf 
schütteln. Wie erstaunlich und bemitleidenswert ist es, dass ein atheistischer Ma-
thematiker, der auf dem Gebiet der Mathematik, die sich von unendlich bis un-
endlich erstreckt, nicht einmal einen einzigen Aspekt finden kann, der den Islam 
beflecken könnte, deshalb mit seinen Fehlinterpretationen von Vorgängen, die 
andere Wissenschaftszweige betreffen und die er nicht versteht, zum Angriff 
übergeht. Beschmutzt dies nicht den hohen akademischen Titel, wenn eine Person, 
die ein Hochschulstudium absolviert hat, solch eine niederträchtige Handlung 
vollzieht? Würde selbst eine wenig kultivierte Person derart ignorant sprechen? 
Menschen, die Aussagen von Wissenschaftlern in Erfahrung bringen und versu-
chen, mit ihren eigenen Lügen und Plänen unter dem Deckmantel dieser Aussagen 
die Jugendlichen zu täuschen und ihren Glauben zu stehlen, werden „Pseudo-

– 783 –



wissenschaftler“ genannt. Wir dürfen uns von Pseudowissenschaftlern nicht täu-
schen lassen! 

Pseudowissenschaftler, die keine Ahnung vom Islam haben, greifen mit Lügen 
und Verleumdungen an, um junge Menschen in die Irre zu führen und sie von 
der Religion abzubringen. Sie bezeichnen die Religionsgelehrten als fanatisch 
und rückständig und sagen, die Religionsgelehrten seien den Naturwissenschaften 
gegenüber feindlich gesinnt. Doch ein einsichtiger Naturwissenschaftler, der 
Bücher über den Islam liest und das tiefe islamische Wissen begreift, wird von 
solchen Lügen nicht getäuscht und erkennt deren boshafte Absichten und, dass 
sie heimtückische Feinde sind, die sich als Freunde ausgeben. Doch auf der 
anderen Seite tappen armselige Menschen, die wenig religiöses Wissen besitzen 
und im elterlichen Haus kein religiöses Wissen vermittelt bekommen, in die 
Fallen dieser Schurken und werden ins Verderben geführt. 

Indem sie den Schulkindern Folgendes sagen: „Während in Europa Druck-
maschinen hergestellt und Bücher gedruckt wurden, behaupteten die bärtigen, 
rückständigen Personen mit Turban in unserem Land, dass die Druckmaschine 
eine Sünde sei, da sie die Entwicklung von Nichtmuslimen ist, und ließen sie 
nicht errichten, wodurch sie verursachten, dass wir jahrelang zurückbleiben. Das 
Muslimsein, das Wüstengesetz hat der Menschheit erheblichen Schaden zugefügt“, 
wollen sie die Schüler ohne Religion und Glauben erziehen und pflanzen die Is-
lamfeindlichkeit ein. Da sie den Islam nicht auf dem Weg der Wissenschaft und 
Moral angreifen können, lügen sie derart niederträchtig und vergiften junge 
Köpfe. Wie alle ihre Verleumdungen sind auch diese Worte eine offenkundige 
Lüge. Seht, wie Abdullāh Efendi aus Yenişehir, möge Allah sich seiner erbarmen, 
der 57. der osmanischen Schaykhul-islāme, die die höchsten Vertreter der isla-
mischen Gelehrten waren, und von denen diese Leute behaupten, dass sie eine 
zurückgebliebene Denkweise besitzen würden, geantwortet hat, als er gefragt 
wurde, ob sie eine Druckerei eröffnen dürfen, um Bücher zu drucken: Als Ibrahim 
Müteferrika, ein Muslim ungarischer Herkunft, 1139/1725 die erste Druckerei in 
Istanbul gründen möchte, wird der Schaykhul-islām Folgendes gefragt: „Wenn 
jemand, der behauptet, dass er die Kunst des Buchdrucks gut beherrsche, sagt, 
dass er Kopien dieser Bücher erhalten könne, indem er aus den Buchstaben und 
Wörtern der Bücher über Lexikografie, Logik, Astronomie, Physik und ähnlichen 
Hilfswissenschaften eine Druckplatte erstellt und sie von dort auf die Papiere 
druckt, würde der Islam dieser Person erlauben, solche Bücher zu drucken?“ 
Die Antwort von Schaykhul-islām Abdullāh Efendi lautete: „Eine Person, die 
sich mit dem Drucken von Büchern gut auskennt, kann leicht in kurzer Zeit eine 
große Anzahl dieses Buches erhalten, indem sie die Buchstaben und Wörter 
eines Buches in eine Druckplatte legt und auf das Papier druckt. Dadurch werden 
sehr günstige Bücher erstellt. Da es sich um eine nützliche Tätigkeit handelt, 
erlaubt der Islam dieser Person, dies zu tun. Einige Leute, die in der Wissen-
schaftsdisziplin, die das Buch behandelt, bewandert sind, sollten zuerst das Buch 
kontrollieren und ggf. korrigieren. Es ist eine gute Tätigkeit, wenn es nach dem 
Korrekturlesen gedruckt wird.“ Diese Antwort steht im Kapitel „Hazar wa-labs“ 
des Buches Bahdschat al-fatāwā geschrieben. Sie zeigt, welche Bedeutung im 
Islam dem Wissen und der Wissenschaft beigemessen wird. Das Drucken wurde 
851/1447 entdeckt, während die Druckmaschinen 1192/1778 entdeckt wurden. 
Papier wiederum wurde im Jahre 130/747 entdeckt.  

Das Buch Tanqīh al-kalām fī aqāʾid ahl al-islām von Abdullatīf al-Harpūtī, 
einem Religionsgelehrten, der zur Zeit von Sultan Abdülhamid II., möge Allah 
sich ihrer erbarmen, ausgebildet worden ist, wurde 1330/1911 in Istanbul gedruckt 
und es werden darin naturwissenschaftliche Erkenntnisse und die Aussagen der 

– 784 –



großen Gelehrten darüber ausführlich erwähnt. Auf der 153. Seite steht geschrie-
ben: „Naturwissenschaftler erforschen und analysieren Substanzen und die Vor-
gänge in den Substanzen und führen mit ihnen Experimente durch. Dadurch er-
langen sie Erkenntnisse über diese Substanzen und Vorgänge und teilen ihre Er-
kenntnisse mit. Sie gehen dabei nicht über das Gesehene und Erfahrene hinaus. 
Diejenigen, die über dies hinausgehen, überschreiten ihr Aufgabengebiet. Themen, 
die nicht erfahren, untersucht oder experimentiert werden können, bleiben au-
ßerhalb der Naturwissenschaft. In solchen Themenbereichen sind die Gedanken 
des Wissenschaftlers ohne Wert und Bedeutung. Wenn ein Naturwissenschaftler 
beispielsweise sagt, dass es keine Engel gäbe, und damit aussagen möchte, dass 
die Existenz der Engel nicht durch Naturwissenschaften untersucht und nicht 
durch Experimente verstanden werden kann, dann steht diese Aussage im Einklang 
mit der Naturwissenschaft. Wenn er aber damit meint, dass man an die Existenz 
der Engel nicht glauben solle, weil sie durch Experimente nicht bewiesen werden 
kann, ist seine Aussage völlig wertlos. Dies wird demjenigen, der die Aussage 
getätigt hat, um die Ohren gehauen. Denn mit dieser Aussage überschreitet der-
jenige die Grenzen der Naturwissenschaft und handelt ihr zuwider. Der Versuch, 
Dinge zu leugnen, deren Existenz nicht durch Untersuchungen und Experimen-
tieren verstanden werden kann, zu sagen, dass sie nicht existieren können, ist 
genauso unangebracht, als würde er behaupten, dass ihre Existenz mittels Na-
turwissenschaft aufgezeigt werden könne, und widerspricht damit der Naturwis-
senschaft. Existierende wie die Seele, Engel, Dschinnen, Paradies und Hölle, die 
außerhalb der Naturwissenschaft liegen, innerhalb der Grenzen von Materie und 
Ereignissen zu suchen und zu versuchen, sie durch Experimente zu verstehen, 
geziemt einem Naturwissenschaftler nicht. Solche Existierende zu verstehen ge-
schieht dadurch, dass sie Propheten, Friede sei mit ihnen, deren Ranghöhe durch 
Wunder erwiesen sind, mitgeteilt werden und diese von ihnen berichten. Solche 
Kenntnisse werden ,al-Ulūm an-naqliyya‘ (überliefertes Wissen) genannt. Sie 
werden aber nicht als ,naturwissenschaftliche Kenntnisse‘ oder ,al-Ulūm al-
aqliyya‘ (rationales Wissen) bezeichnet. Der Versuch, diese Kenntnisse durch 
die Naturwissenschaft zu verstehen, ist wie als würde man Brot ans Ohr bringen 
und versuchen, mit dem Ohr zu essen.“ [Einige Pseudowissenschaftler, die sich 
als Muslime ausgeben, Turbane tragen und Gebete verrichten, also Ketzer, 
glauben auf diese Weise nicht an die Existenz von Dschinnen. Sie sagen: „Dass 
Dschinnen von Menschen Besitz ergreifen, ist ein Märchen. Im Zeitalter der Na-
turwissenschaften darf man solchen abergläubischen Vorstellungen keinen 
Glauben schenken“, und sie missinterpretieren Koranverse und Hadithe, die von 
Dschinnen handeln.] 

Es ist gestattet und sogar notwendig, denjenigen Koranversen, die von Wissen 
handeln, das mittels der Naturwissenschaften verstanden werden kann, d. h. die 
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, im Einklang mit der Naturwissenschaft 
auszulegen. Diese Auslegungen wiederum können nur von islamischen Gelehrten 
vollbracht werden, also von großen muslimischen Persönlichkeiten, Koranexegeten, 
die Experten in den Naturwissenschaften und Mudschtahids sind. Pseudowis-
senschaftler sind nicht dazu in der Lage, den edlen Koran zu interpretieren, und 
ihre Koranübersetzungen sind nicht von Bedeutung. Solche Koranverse, die au-
ßerhalb der Naturwissenschaften und Empirie liegen und nichts mit naturwis-
senschaftlichen Erkenntnissen zu tun haben, den naturwissenschaftlichen Er-
kenntnissen anpassen zu wollen und sich zu erdreisten, die Tafsire der recht-
schaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) zu ändern, wäre ein großes Vergehen. 
Diejenigen, die derartige Auslegungen und Übersetzungen erstellen, werden zu 
Ungläubigen. 

– 785 –



Auf der 73. Seite steht geschrieben: „Die Sterne, die gesehen wurden, nachdem 
Teleskope hergestellt wurden, und kleine Wesen, die mit einem Mikroskop 
gesehen wurden, konnten in früheren Zeiten nicht gesehen werden und ihre Exis-
tenz war unbekannt. Damals zu behaupten, dass diese Wesen nicht existieren, 
nur weil sie zu dem damaligen Zeitpunkt nicht gesehen werden konnten, wäre 
falsch und ungerecht gewesen. Genauso wäre es auch unangebracht und ungerecht, 
dass Naturwissenschaftler die Dinge, die sie mit den heutigen wissenschaftlichen 
Instrumenten und mit den naturwissenschaftlichen Erkenntnissen nicht verstehen 
können, und insbesondere Wesen, die jenseits der Grenzen der naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisse liegen, leugnen und behaupten, dass diese nicht existieren 
würden. Dies wäre dann eine Aussage, die der Naturwissenschaft widerspricht, 
und somit ignorant und töricht.“  

Kurz gesagt verlieben sich wahrhaftige Wissenschaftler stets in den Islam, 
während Pseudowissenschaftler, die die Religion und die Welt nicht verstehen, 
materielle und spirituelle Werte angreifen und letzten Endes sterben und schließlich 
in die Hölle wandern. 

Berühmte westliche Wissenschaftler und Literaten haben immer wieder ihre 
Bewunderung für den edlen Koran zum Ausdruck gebracht. Einer der berühm-
testen Literaten der Welt, Goethe, konnte selbst nachdem er eine nicht korrekte 
deutsche Koranübersetzung gelesen hatte, nicht anders als zu sagen, dass er vor 
der Größe und Erhabenheit der darin enthaltenen Ausdrücke Bewunderung 
empfand. 

Der britische Priester Bosworth-Smith schreibt in seinem Werk Mohammed 
and Mohammedanism: „Der Koran ist ein Wunder des klaren Ausdrucks, des 
Wissens, der Philosophie und der Wahrheit.“  

Arberry wiederum, der den edlen Koran ins Englische übersetzte, sagte: 
„Wann immer ich den Gebetsruf höre, wirkt er auf mich wie mystische Musik.“  

Marmaduke Pickthall hingegen sagte über den edlen Koran: „... jene unnach-
ahmliche Symphonie und jener schöne Ausdruck! Eine Kraft, deren Töne die 
Menschen zu Tränen und zur Ekstase führen.“  

Neben diesen haben viele westliche Philosophen, Schriftsteller, Wissenschaftler 
und Politiker mit großer Wertschätzung und Bewunderung über den edlen Koran 
gesprochen. 

Selbst Lamartine konnte nicht umhin, Folgendes über unseren Propheten, 
Friede sei mit ihm, zu sagen: „Ein Philosoph, ein Redner, ein Prophet, ein 
Feldherr, ein großartiger Mensch, der neue Dogmen einführte und ein großes 
islamisches Reich errichtete. Möge man ihn an allem messen, was Menschen als 
Maßstäbe für Größe festlegten: Kann es einen größeren Menschen geben als 
ihn? Gewiss nicht!“  

In seinem Werk Geschichte des Verfalls und Rückgangs des Römischen Reichs 
sagt Gibbon Folgendes über den Islam und den edlen Koran: „Der Koran ist das 
größte Werk, das die Einheit Gottes beweist.“  

Der amerikanische Astronomie-Experte Michael H. Hart studierte einzeln 
alle großen Persönlichkeiten seit Ādam, Friede sei mit ihm, suchte 100 von ihnen 
aus und nannte Muhammad, Friede sei mit ihm, als den Größten unter diesen 
100 Persönlichkeiten. Er schreibt: „Seine Kraft entstammt dem Koran, von dem 
er glaubte, dass er ihm von Gott offenbart wurde.“  

Jules Masserman, Professor an der Universität von Chicago und ein bekannter 
Fachmann für Psychoanalyse, schrieb in einer Sonderausgabe des TIME Magazine, 
die am 15. Juli 1974 veröffentlicht wurde, einen Artikel mit dem Titel „Wo sind 

– 786 –



große Führer?“, untersucht darin die Führungspersonen der Geschichte, führt 
bei ihnen eine Psychoanalyse durch und teilt mit, dass der Größte unter diesen 
Führungspersonen Muhammad, Friede sei mit ihm, ist.  

Max Planck, einer der größten Naturwissenschaftler der Welt, wurde 1858 in 
Kiel geboren. Seine erste Professur hatte er in Kiel inne und begann später im 
Jahre 1889 an der Universität Berlin zu arbeiten. Seine Tätigkeit in Berlin dauerte 
30 Jahre an. Er verstarb im Jahre 1947.  

Max Planck befasste sich insbesondere mit Strahlung. Seine größte Entdeckung 
war, dass er herausfand, dass die von Atomen ausgehenden Energiestrahlen in 
Form von Paketen, den sogenannten „Quanten“, emittiert werden. Planck nannte 
seine Entdeckung „Quantentheorie“ und berechnete die auftretende Energie. 
[Die Formel der Quantentheorie lautet: E = h . v. Hierbei bezeichnet E die re-
sultierende Energie in der Einheit Erg, v ist die Frequenz der gemessenen Welle 
und h ist eine Zahl, die als Plancksche Konstante bezeichnet wird und  
6,626.10-27 entspricht. Wenn also diese Zahl mit der Frequenz einer Energiewelle 
multipliziert wird, dann ist es möglich, wie oben erwähnt, die Energie in der 
Einheit Erg zu berechnen.] Diese Entdeckung hat ihm 1918 den Nobelpreis für 
Physik eingebracht. 

Max Planck sagt: „Religion und Naturwissenschaft [begegnen sich] in der 
Frage nach der Existenz und nach dem Wesen einer höchsten über die Welt re-
gierenden Macht, und hier werden die Antworten, die sie beide darauf geben, 
wenigstens bis zu einem gewissen Grade miteinander vergleichbar. Sie sind, wie 
wir gesehen haben, keineswegs im Widerspruch miteinander, sondern sie lauten 
übereinstimmend dahin, daß erstens eine von den Menschen unabhängige ver-
nünftige Weltordnung existiert, und daß zweitens das Wesen dieser Weltordnung 
niemals direkt erkennbar ist, sondern nur indirekt erfaßt, beziehungsweise geahnt 
werden kann.  

Die Religion benutzt hierfür ihre eigentümlichen Symbole, die exakte Natur-
wissenschaft ihre auf Sinnesempfindungen begründeten Messungen. Nichts hindert 
uns also, und unser nach einer einheitlichen Weltanschauung verlangender Er-
kenntnistrieb fordert es, die beiden überall wirksamen und doch geheimnisvollen 
Mächte, die Weltordnung der Naturwissenschaft und den Gott der Religion, mit-
einander zu identifizieren. Danach ist die Gottheit, die der religiöse Mensch mit 
seinen anschaulichen Symbolen sich nahe zu bringen sucht, wesensgleich mit der 
naturgesetzlichen Macht, von der dem forschenden Menschen die Sinnesemp-
findungen bis zu einem gewissen Grade Kunde geben.  

Wohin und wieweit wir also blicken mögen, zwischen Religion und Naturwis-
senschaft finden wir nirgends einen Widerspruch, wohl aber gerade in den ent-
scheidenden Punkten volle Übereinstimmung. Religion und Naturwissenschaft – 
sie schließen sich nicht aus, wie manche heutzutage glauben oder fürchten, 
sondern sie ergänzen und bedingen einander.  

Wohl den unmittelbarsten Beweis für die Verträglichkeit von Religion und 
Naturwissenschaft auch bei gründlich-kritischer Betrachtung bildet die historische 
Tatsache, daß gerade die größten Naturforscher aller Zeiten, Männer wie Kepler, 
Newton, Leibniz von tiefer Religiosität durchdrungen waren. Zu Anfang unserer 
Kulturepoche waren die Pfleger der Naturwissenschaft und die Hüter der Religion 
sogar durch Personalunion verbunden. Die älteste angewandte Naturwissenschaft, 
die Medizin, lag in den Händen der Priester, und die wissenschaftliche For-
schungsarbeit wurde noch im Mittelalter hauptsächlich in den Mönchszellen be-
trieben. Später, bei der fortschreitenden Verfeinerung und Verästelung der 
Kultur, schieden sich die Wege allmählich immer schärfer voneinander, entspre-

– 787 –



chend der Verschiedenheit der Aufgaben, denen Religion und Naturwissenschaft 
dienen. Denn so wenig sich Wissen und Können durch weltanschauliche Gesinnung 
ersetzen lassen, ebensowenig kann die rechte Einstellung zu den sittlichen Fragen 
aus rein verstandesmäßiger Erkenntnis gewonnen werden. Aber die beiden Wege 
divergieren nicht, sondern sie gehen einander parallel, und sie treffen sich in der 
fernen Unendlichkeit an dem nämlichen Ziel.“  

Die oben genannten Aussagen wurden aus einem Beitrag von Max Planck im 
Buch Der Strom von der Aufklärung bis zur Gegenwart entnommen. 

Wenn gebildete Menschen fair und einsichtig denken, bleibt ihnen nichts an-
deres übrig, als an die Existenz Allahs, des Erhabenen, zu glauben. Selbst, wenn 
sie die nicht richtigen Übersetzungen des edlen Korans lesen, gestehen sie ein, 
dass die wahre Religion der Islam ist. Übersetzungen können niemals dem Original 
gerecht werden. In dieser Hinsicht sollten Nichtmuslimen, die den Islam studieren 
möchten, die Aqāʾid-Bücher (Bücher über die islamische Glaubenslehre) von 
Islamgelehrten, möge Allah mit ihnen allen barmherzig sein, empfohlen werden. 
 

Weder Rosen, noch Tulpen, für mich gibt es in diesem Garten nichts, 
Weder Geld, noch Gold, noch Einkauf oder Verkauf, absolut nichts, 
Weder Kraft noch Macht, noch Reichtum oder Hab und Gut, kurz überhaupt nichts, 
Weder Schmerz noch Lust, weder Medikamente oder eine Wunde, die ich habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Das Sein und das Leben, Allahs große Gaben, 
Der Mund und das Sprachvermögen, alles Seine Gaben, 
Der Körper und die Seele, Seine unvergleichbaren Gaben, 
Auch die Kraft, die Sinne und Empfindungen, die ich habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Auf dieser Welt besitze ich tatsächlich nichts, 
Alles gehört Ihm, in der Schöpfung gleicht Ihm nichts, 
Keiner vermag die Ankunft und den Abschied von dieser Welt, 
Ich kann nicht behaupten und beweisen, dass ich irgendetwas habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Meine Existenz ist ein Schein, meine Seele ist auch nicht mein, 
Das Wort „Ich“ sogar, ist als würdest du Ihm gleichsetzen dein Sein, 
Dem Menschen gebührt sich zu beugen, dem Schöpfer unterwürfig zu sein, 
Dass Er mich als Sein „Diener“ bezeichnet, ist für mich die größte Gabe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
Ich bin arm und angewiesen, auf Allahs Segen und Gaben, 
Das „Nichtsein“ ist was ich habe, das Sein und Leben, sind Seine Gaben, 
Die Ewigkeit hat nur Er, niemand kann Ihn kritisieren, in keiner Seiner Taten, 
Alles was augenscheinlich ist gehört Ihm, nichts ist meine Habe, 
Wenn ich nur wüsste, was ich auf dieser Welt bin und was ich eigentlich habe. 
 
 

– 788 –



31 — NEUE ERKENNTNISSE ÜBER STOFFE  
UND ATOME 

Heutzutage zeigt jeder Staat Interesse an der Atomforschung. In der Zukunft 
werden Atomwaffen in Kriegen eine enorm große Rolle spielen. Staaten, die 
nicht über diese Technologie verfügen, werden keine Existenzberechtigung haben. 
Ich habe die Notwendigkeit verspürt, meinen Glaubensgeschwistern grundlegendes 
Wissen über Atome und Atomenergie zu vermitteln. Denn die Atomtechnologie 
wird zur Energiegewinnung in zahlreichen Bereichen für das Wohl der Menschen 
und im Militärwesen gebraucht. Es ist für die Muslime eine Pflicht (Fard), Wissen 
über die neueste Kerntechnik zu erwerben und sie zu nutzen. Daher ist es in 
unserer heutigen Zeit eine Pflicht, die Atomenergie zu nutzen und sich das hierfür 
notwendige mathematische, physikalische und chemische Wissen anzueignen. 
Wenn wir uns nicht auf die zukünftigen atomaren Konflikte vorbereiten, können 
wir unsere Religion und unser Volk nicht beschützen. Es ist unsere religiöse 
Pflicht und gottesdienstliche Handlung, uns auf einen bevorstehenden atomaren 
Konflikt vorzubereiten und von der Kerntechnik für das Wohl der Menschen zu 
Friedenszeiten zu profitieren. Es ist eine gottesdienstliche Handlung, dass der 
Staat das Volk auf diese bevorstehende Situation mit sämtlichem dafür notwen-
digen Wissen vorbereitet, damit sie, wenn erforderlich, agieren können. Wenn 
dies unterlassen wird, ist es eine große Sünde. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, befahl: „Selbst, wenn sich das Wissen in 
China befindet, so beschafft euch dies!“ Das heißt, auch wenn sich das Wissen 
am entferntesten Ort und bei Ungläubigen befindet, so geht und erwerbt das 
Wissen! China war damals nämlich der ungläubigste und entfernteste Ort. Daher 
ist es nach dem fünfmal täglichen Gebet unsere allererste Aufgabe und gottes-
dienstliche Handlung, für den Dschihad relevante Kenntnisse auch von den ent-
ferntesten Ungläubigen zu erforschen, zu finden, zu erlernen, in die Tat umzusetzen 
und vorbereitet zu sein. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
im dritten Band bei den Ausführungen zum Dschihad: „Wenn der Feind angreift 
oder wenn die Gefahr eines Angriffs besteht, ist es für jeden Muslim eine indivi-
duelle Pflicht (Fard ayn), sich am Krieg zu beteiligen.“ Da der Atomkrieg un-
umgänglich ist, ist es eine individuelle Verpflichtung geworden, sich hierauf vor-
zubereiten. 

Im Buch al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die Übel der Hand wie folgt: 
„Unnütze Beschäftigungen, an denen die Triebseele (Nafs) Gefallen findet, 
werden Laʿb (Spiel) und Lahw (Vergnügen) genannt, d. h. sinnlose Zeitver-
schwendung. Nur das Vergnügen mit der Ehefrau und Strategiespiele, die zur 
Kriegsführung dienen, sind erlaubt, während die restlichen verboten sind.“ Zur 
Vorbereitung auf den Krieg sind Pferderennen, Schießübungen, Ringen, Bogen-
schießübungen und erforderliche technische Erforschungen erlaubt, ja sogar un-
bedingt erforderlich und sehr verdienstvoll.  

Die Erdkugel, auf der wir leben, die Luft, das Wasser, die Steine, die Erd-
schichten und alle Sterne und alle Sonnen bestehen aus Stoffen.  

Unter „Stoffen“ versteht man alles, was im freien Raum Volumen und Masse 
besitzt. Zwei Stoffe können sich nicht gleichzeitig an ein und demselben Ort be-
finden: Wenn sich ein Stoff an einem bestimmten Ort befindet, muss sich der 
andere Stoff von dort entfernen. Die Luft ist ein Stoff. Denn sie nimmt Raum 
ein und besitzt eine Masse.  

Stoffe, die eine Form einnehmen, werden „Körper“ genannt. Eine Glasflasche, 
ein Wasserglas und ein Fensterglas haben verschiedene Körper. Doch sie alle 

– 789 –



wurden aus demselben Stoff, also Glas, hergestellt. Man unterscheidet zwei Klas-
sifizierungen von Stoffen: Reinstoffe und Gemische.                         

Sämtliche Stoffe, die wir in unserer Umgebung wahrnehmen, sind nicht rein, 
sondern stets ein Gemisch, so zum Beispiel das Trinkwasser. Obwohl es homogen 
ist und überall gleich aussieht, befinden sich im Wasser, wenn auch in geringen 
Mengen, Luft und verschiedene Salze. Daher ist es ein Gemisch. Die Eigenschaften 
von Gemischen sind immer unterschiedlich. Sie besitzen keine bestimmten Ei-
genschaften. Die Stoffe, die sich im Gemisch befinden, verlieren ihre eigenen 
Eigenschaften nicht. Stoffe können in beliebigen Mengen miteinander gemischt 
werden. Nur unvermischte Stoffe werden Reinstoffe genannt. Sie haben bestimmte 
Eigenschaften, welche unverändert bleiben.  

Es existieren fast keine gänzlich reinen Stoffe. Wenn die Menge der in einem 
Stoff befindlichen Fremdstoffe derart gering ist, dass man diese mittels chemischer 
Methoden nicht ausfindig machen kann, so wird er als Reinstoff eingestuft. Die 
Bezeichnung „reine Milch“ ist chemisch gesehen nicht korrekt, da Milch nicht 
aus einem einzelnen Stoff besteht, der bestimmte Eigenschaften besitzt, sondern 
ein Stoffgemisch ist. Es gibt zwei Arten von Reinstoffen: Elemente und Verbin-
dungen. 

Element: Reine Stoffe, aus denen nicht andere Stoffe mit unterschiedlichen 
Eigenschaften extrahiert werden können, werden „Elemente“ genannt. Reiner 
Zucker ist kein Element. Denn aus dem Zucker können Kohlenstoff, Wasserstoff 
und Sauerstoff extrahiert werden. Reines Eisen, Kupfer und Schwefel sind einzelne 
Elemente. Es gibt 105 [mittlerweile 118] Elemente. Jedes Element ist die Zu-
sammensetzung von kleinsten Teilchen, welche durch chemische Methoden nicht 
mehr in weitere Stoffe zerlegt werden können. Diese Teilchen werden, aus dem 
Griechischen abgeleitet, als „Atom“ bezeichnet. Jedes Element wird aus Atomen 
zusammengesetzt, die denselben Aufbau haben.  

Zusammensetzungen aus Atomen, die nicht denselben Aufbau besitzen, 
werden „Verbindungen“ genannt. Wasser ist eine Verbindung, da es aus Was-
serstoff- und Sauerstoffatomen besteht. Verbindungen können in andere Stoffe 
mit unterschiedlichen Eigenschaften getrennt werden.  

Die existierenden 105 [118] Elemente werden in drei Kategorien unterteilt:  
1. Metalle: Sie sind 78 [mittlerweile 95] an der Zahl. Diese sind physikalisch 

gesehen glänzend. Unter ihnen ist nur Quecksilber unter Normalbedingungen 
in flüssiger Form. Die restlichen sind in festem Aggregatzustand. Durch Umformen 
werden sie zu Blechen und Drähten weiterverarbeitet. Sie sind gute thermische 
[Wärme-] und elektrische Leiter. Chemisch betrachtet fliegen sie im Gaszustand 
als Atome umher und wenn sie in eine Verbindung übergehen, sind die Atome 
der Metalle elektrisch positiv geladen. Sie sind nie negativ geladen. Elektrisch 
geladene Atome werden als „Ionen“ bezeichnet. Ionen sind nicht ungebunden. 
Elektrisch positiv geladene Atome werden als „Kationen“ bezeichnet und negativ 
geladene Atome werden als „Anionen“ bezeichnet. Aus diesem Grund kann 
sich bei Ionenverbindungen ein Metallatom nicht mit einem anderen Metallatom 
oder einem Wasserstoffatom verbinden. Damit sich Atome zweier Elemente ver-
binden können, müssen sie unterschiedliche elektrische Ladungen aufweisen. 
Denn Atome mit derselben elektrischen Ladung ziehen sich nicht an, sondern 
stoßen sich gegenseitig ab. Obwohl Wasserstoffatome keine Metalle sind, haben 
sie in Verbindungen in der Regel eine positive Ladung. 

2. Nichtmetalle: Diese sind 17 an der Zahl. Unter ihnen ist ein Element 
[nämlich Brom] in flüssiger Form und elf Elemente sind im gasförmigen Zustand. 
Sechs von ihnen sind einfache Gase und liegen in molekularer Form vor, während 

– 790 –



fünf von ihnen Edelgase sind und immer in atomarer Form vorliegen. Ihre phy-
sikalischen Eigenschaften sind das Gegenteil von den Metallen. Wenn man die 
in fester Form vorliegenden Stoffe, wie zum Beispiel Schwefel, in einem Mörser 
zerreiben würde, würden sie pulverisiert werden, anstatt dass Bleche entstehen. 
Chemisch betrachtet fliegen sie im gasförmigen Zustand als Moleküle, die aus 
zwei Atomen bestehen, umher. [Edelgase bilden hier eine Ausnahme.] In Ver-
bindungen können ihre Atome entweder positiv oder negativ geladen sein. Daher 
können sie mit anderen Nichtmetallen, mit dem Wasserstoffatom und mit Metallen 
eine Verbindung eingehen. Sauerstoffgas ist ein Nichtmetall. In Verbindungen 
hat Sauerstoff in der Regel eine negative elektrische Ladung und bildet damit 
eine Ausnahme. Kohlenstoff und Schwefel sind ebenfalls Nichtmetalle. 

3. Halbmetalle: Sie sind 10 [nach heutiger Annahme 6] an der Zahl. Physikalisch 
betrachtet ähneln sie den Metallen und chemisch betrachtet den Nichtmetallen. 
Arsen, Zinn und Blei sind Halbmetalle. 

Auch Verbindungen werden in zwei Kategorien unterteilt: 
A) Organische Verbindungen. Ihre Lösungen in Wasser liegen immer als Mo-

lekül vor. Ihre Moleküle bestehen aus Kohlenstoff- und Wasserstoffatomen. Sie 
können auch andere Elemente enthalten. Organische Verbindungen sind ent-
zündlich. Beispiele für organische Verbindungen sind Öl, Zucker und Alkohol. 

B) Anorganische Verbindungen. Bei anorganischen Verbindungen kommen 
Kohlenstoff- und Wasserstoffatome nicht gleichzeitig vor. Beispiele für anorga-
nische Verbindungen sind Kochsalz und Glas. Fensterglas wurde 572/1176 und 
Brillenglas 686/1287 entdeckt. Anorganische Verbindungen werden in zwei Ka-
tegorien unterteilt: Verbindungen erster Klasse und Verbindungen zweiter Klasse.  

Damit eine jegliche Verbindung zustande kommt, verbinden sich die Atome 
auf zwei Arten:  

1. Die Atomionen zweier oder mehrerer Elemente ordnen sich in einer Leer-
stelle nacheinander an. Eine solche Menge an Millionen von Ionen bringt einen 
materiellen Körper zustande. So ein Körper ähnelt einem Behälter voller Wür-
felzucker. Diese werden „Ionengitter“ genannt. Anorganische Metallverbindungen, 
also anorganische Verbindungen, die Metalle enthalten, sind Ionengitter. Sie 
sind fest und durch Erhitzen verdampfen sie nicht, sondern werden zersetzt.  

2. Verbindungen zu einem Molekül von einer kleinen Anzahl an Atomen 
zweier oder mehrerer Nichtmetalle. Durch Verbindungen der Moleküle entsteht 
ein materieller Körper. So ein Körper ähnelt einem Behälter voller Kristallzucker. 
Sie werden „Molekülgitter“ genannt. Anorganische und organische Verbindungen, 
die keine Metalle enthalten, sind nahezu alle Molekülgitter. Sie können einen 
gasförmigen, flüssigen oder festen Zustand annehmen. Im festen und flüssigen 
Zustand gehen sie durch Erhitzen in den gasförmigen Zustand über und fliegen 
als Moleküle umher.  

Alle Atome eines Elements im ungebundenen Zustand besitzen keine elek-
trische Ladung. Sie sind elektrisch neutral, ihr Wert der elektrischen Ladung 
entspricht Null. Anorganische Verbindungen, die durch die Verbindung zweier 
Elemente entstehen, werden „Verbindungen erster Klasse“ genannt. Verbindungen 
erster Klasse werden in drei Kategorien unterteilt: Oxide, Säuren und Salze. An-
organische Verbindungen, die drei Elemente enthalten, werden „Verbindungen 
zweiter Klasse“ genannt. Diese werden ebenfalls in drei Kategorien aufgeteilt: 
Säuren, Basen und Salze. Metallatome haben in einer Verbindung immer eine 
positive elektrische Ladung.  

„Verbrennung“ meint die Verbindung mit Sauerstoffgas. Das Verbrennen 

– 791 –



von Gasen und Dämpfen wird „Flamme“ genannt. Feste Körper brennen nicht 
mit einer Flamme. Der Schwefeldampf und die Gase, die entstehen, wenn das 
Holz und eine Kerze durch Hitze zersetzt werden, brennen mit einer Flamme. 
Statt Verbrennung wird auch „Oxidation“ oder „Verkohlung“ gebraucht. Die 
elektrische Ladung eines Atoms nimmt bei einer Oxidation zu. Zum Beispiel 
geben die ungebundenen Wasserstoffatome, welche elektrisch neutral sind, bei 
einer Verbindung mit Sauerstoffgas jeweils ein Elektron an das Sauerstoffatom 
ab und werden somit [+1] positiv geladen. Deswegen heißt es, das Atom ist 
oxidiert, wenn es positiv geladen wird. Wenn Stoffe verbrennen, geben sie Wärme 
ab. 

Strahlung: Wenn eine Substanz in einem festen oder flüssigen Zustand erhitzt 
wird, emittiert sie ab 500 Grad Licht und die Substanz bleibt unverändert. Als 
Erstes wird rotes Licht emittiert. Bei höherer Temperatur ändert sich die Farbe 
des emittierenden Lichtes in Weiß. Bei Glühbirnen erhitzt der elektrische Strom 
den Draht der Glühbirne, folglich emittiert der Draht Licht. Solches Entsenden 
von Licht wird „Emission“ oder „Strahlung“ genannt. Das Licht, das wir wahr-
nehmen, besteht aus elektromagnetischen Wellen. Durch den elektrischen Fluss 
im Weltraum, welcher in der Sekunde hunderttausendmal seine Richtung ändert, 
entstehen elektromagnetische Wellen. Dadurch wird Licht emittiert. Die Anzahl 
der Wellen pro Sekunde wird als Frequenz (=Wiederholung) bezeichnet. Die 
Suche nach der Wellenlänge, die bei Strahlung auftritt, wird als „Spektroskopie“ 
bezeichnet. Die Suche nach den Elementen, welche sich in einer Substanz befinden, 
indem man eine Spektroskopie bei der emittierenden Strahlung dieser Substanz 
durchführt, nennt man „Spektralanalyse“. Bei einer spektroskopischen Unter-
suchung wird das emittierte Licht nach Durchqueren eines Spalts durch einen 
Glaskörper [Prisma] geführt und wird auf einem Schirm aufgefangen, sodass auf 
dem Schirm leuchtende Farben zu erkennen sind. Diese farbigen Streifen werden 
als „Spektrum“ bezeichnet. Die Wellenlänge einer jeden Farben ist unterschiedlich 
und kann aus der Literatur entnommen werden. Diese Wellenlängen werden in 
der Einheit Ångström angegeben. Ein Ångström ist ein Zehnmillionstel eines 
Millimeters. Strahlung mit einer Wellenlänge zwischen 4000 und 8000 Ångström 
nehmen wir als sichtbares Licht wahr. Jede Strahlung hat eine bestimmte Energie. 
Energie ist eine physikalische Kraft, die zur Ausführung von Arbeit benötigt 
wird. Ein Gegenstand, der Strahlung absorbiert, nimmt Energie auf und erwärmt 
sich. Das kleinste unteilbare Teilchen einer Strahlungsenergie wird als „Quant“ 
bezeichnet. Je mehr sich ein Körper erwärmt, desto kleiner ist die Wellenlänge 
der emittierten Strahlung. Das Spektrum von festen und flüssigen Substanzen 
ist kontinuierlich. Das heißt, die gesamten Wellenlängen werden angezeigt. Der 
Glühbirnendraht emittiert bei 2500 Grad. In diesem Spektrum sieht man sieben 
ständige Farben und unterhalb der Wellenlänge für Rot bestehen nicht sichtbare, 
lange Wellen der Infrarotstrahlung. Kurze Wellenlängen der Ultraviolettstrahlung 
existieren kaum.  

Das Spektrum von Gasen und Dämpfen mit geringerem Druck ist kein kon-
tinuierliches Spektrum, sondern ein Linienspektrum. Das heißt, es gibt bestimmte 
Wellenlängen im Spektrum an unterschiedlichen Stellen mit einem gewissen Ab-
stand und jede erscheint als eine andersfarbige Linie. 

Obwohl die Dämpfe von Alkali- und Erdalkalimetallen in der Hitze der Bren-
nerflamme Licht mit ihnen zugehöriger spezieller Farbe emittieren, müssen sie, 
damit die Gase Licht emittieren können, in Glaskolben eingebracht und bei nied-
rigem Druck durch einen elektrischen Hochspannungsbetrieb geführt werden. 
Durch das Zusammenstoßen der aus der Kathode stammenden Elektronen mit 
den Gasmolekülen beginnt das Gas zu strahlen. Man nimmt beispielsweise ein 

– 792 –



auf beiden Seiten verschlossenes Glasrohr [Geißlerröhre], an das an beiden Seiten 
jeweils ein Metallstäbchen [also eine Elektrode] befestigt ist. Diese verbindet 
man anschließend mit einem Draht an eine Induktionsspule und führt einen 
Hochspannungsstrom durch, welcher keinen Strom durch die im Rohr befindliche 
Luft durchlässt. Wenn wir das Glasrohr durch ein Loch in der Mitte mit Hilfe 
eines Gummirohrs mit einer Luftabsaugmaschine verbinden und damit den Luft-
druck im Rohr verringern, bilden sich in der Luft Lichtstreifen innerhalb des 
Rohrs. Die Luft lässt den elektrischen Strom fließen und Licht wird emittiert. 
Wenn der Druck abnimmt, nehmen die Lichter zu und das Innere des Rohrs füllt 
sich mit einem rosa Licht. Befindet sich im Rohr ein anderes Gas als Luft, wird 
die Farbe des Lichts durch die Art des Gases bestimmt. Wenn sich darin bei-
spielsweise Neongas befindet, wird das Licht rot und orange. So werden auch 
die Werbelampen und Leuchtstofflampen, die heute auch in Privathaushalten 
eingesetzt werden, gebaut. 

Wenn das Gas im Rohr weiterhin verringert und der Druck weiter reduziert 
wird, nimmt das Licht ebenfalls ab und es kommt schließlich ein Zeitpunkt, an 
dem im Inneren des Rohrs kein Licht scheint. Doch man kann nun eine blaue 
Färbung auf dem Glas direkt gegenüber der Kathode, die mit dem (–) Pol der 
Spule verbunden ist, beobachten. Daraus lässt sich schließen, dass von den Ka-
thoden nicht sichtbare Strahlen emittiert worden sind. Diese Strahlen heißen 
„Kathodenstrahlen“. Kathodenstrahlen werden nicht durch Glas transmittiert 
und verlassen nicht das Rohr. Wenn sie mit anderen Teilchen zusammenstoßen, 
wird dies durch die Blaufärbung dargestellt. Die Strahlen verlassen die Kathode 
senkrecht. Diese Strahlen entstehen dadurch, dass die aus der Induktionsspule 
kommenden Elektronen von der Kathode herausgeschleudert werden und die 
Elektronen aus den Gasatomen herauslösen, welche sich innerhalb des Rohrs 
befinden, obwohl der Stromfluss bei Gasen mit höherem Druck, dadurch, dass 
sich die Gasmoleküle elektrisch aufladen und zu Ionen werden, sich so wie bei 
einer Elektrolyse verhält. Im Jahre 1860 fanden Bunsen und Kirchhoff heraus, 
dass jedes Gas eines Elements ein für sich charakteristisches Linienspektrum 
abgibt. Natriumdampf besitzt ein gelbes Linienspektrum bei einer Wellenlänge 
von 5890 Ångström. Ultraviolette Strahlen sind nicht sichtbar, da sie nicht leuch-
tend sind. Die Beobachtung des Spektrums solcher Strahlung erfolgt durch Fo-
toaufnahmen. Wir haben zuvor erwähnt, dass die Betrachtung eines Spektrums 
zur Untersuchung der Elementbestandteile einer Substanz „Spektralanalyse“ 
genannt wird.  

Das Spektrum wird durch Atome erzeugt. Ein freies Atom kann die bei einer 
bestimmten Temperatur emittierte Wellenlänge wieder bei derselben Temperatur 
absorbieren. Innerhalb des kontinuierlichen Spektrums einer Glühbirne erscheint 
der Ort der absorbierten Wellen als schwarze Linie. Während die Strahlung der 
Glühbirne durch eine Natrium beinhaltende Flamme geführt wird, absorbieren 
die Natriumatome die für sie einzigartigen Wellen und emittieren sie wieder in 
alle Richtungen. Anschließend werden die im kontinuierlichen Spektrum der 
Lampe für Natriumatome einzigartigen gelben Linien als schwarze Linien dar-
gestellt. Das Spektrum der Sonnenstrahlung ist kontinuierlich. Aber es enthält 
tausende schwarze Linien. Die Sonne ist kein Festkörper, sondern befindet sich 
im Gaszustand. Aber da ihr Druck extrem hoch ist, besitzt sie ein kontinuierliches 
Spektrum, als ob die Sonne ein Festkörper wäre. Wenn die Sonnenstrahlen die 
drucklosen Gase in der Umgebung der Sonne durchlaufen, absorbieren diese 
Gase die ihnen zugehörigen Wellen. Bei der Betrachtung der Spektrallinien 
dieser Gase erkennen wir, dass die Sonne und die Sterne aus uns bekannten Ele-
menten bestehen. 

– 793 –



Periodensystem: Im Jahre 1869 haben zwei Chemiker namens Mendelejew 
und Lothar Meyer unabhängig voneinander von den 105 [mittlerweile 118] Ele-
menten die bis zu diesem Zeitpunkt bekannten entsprechend ihres Atomgewichtes 
von links nach rechts, nach ihrer Ordnungszahl niedergeschrieben. Sie haben 
festgestellt, dass schwerere Elemente in ihren chemischen Eigenschaften [z. B. 
in ihren Wertigkeiten] den Eigenschaften der Elemente am Anfang ähnlich sind, 
und haben diese dann unter den anfänglichen Elementen aufgeschrieben. Somit 
sind sieben Zeilen entstanden. Jede Zeile wird als eine „Periode“ bezeichnet. 
Die untereinanderstehenden Elemente haben gleiche chemische Eigenschaften. 
Diese werden, von oben nach unten, als „Gruppen“ bezeichnet. Es gibt neben-
einander acht Gruppen. Die Reihenfolge der 105 Elemente, die sieben Perioden 
und acht Gruppen bilden, wird als „Periodensystem“ oder „Periodensystem der 
Elemente“ bezeichnet. 

Von links aus gesehen befinden sich in der ersten Gruppe die Alkalimetalle, 
in der zweiten Gruppe die Erdalkalimetalle, in der siebten Gruppe die Halogene 
[F, Cl, Br, I] und in der achten Gruppe die Edelgase. 

Die Nummer der entsprechenden Reihenfolge der Elemente im Periodensystem 
ist die sogenannte Atomnummer bzw. Ordnungszahl. Die Atomnummer von 
Wasserstoff beträgt 1, von Sauerstoff 8 und von Uran 92.  

Ab 1913 wurden dank der Röntgenstrahlung und dem Gesetz von Moseley 
die Atomnummern aller Elemente experimentell ausfindig gemacht. Demnach 
wurde ermittelt, dass sich: 

in der 1. Periode 2 x 1² = 2 
 in der 2. und 3. Periode 2 x 2² = 8 

in der 4. und 5. Periode 2 x 3² = 18 
in der 6. Periode 2 x 4² = 32 

Elemente befinden. Die restlichen 19 Elemente befinden sich in der siebten Pe-
riode.  

Das Periodensystem stellt die Grundlage der Wissenschaft der Chemie dar. 
Radioaktivität: Einige Metalle wie Uran und Radium dringen in die Linse, 

welche in ein schwarzes Papier eingewickelt ist, ein, verdunkeln sie und elektri-
sieren die Luft um sie herum. Den Grund hierfür hat als Erstes im Jahre 1903 
Rutherford herausgefunden. Nämlich: 

Radioaktive Stoffe senden drei Arten von Strahlungen aus:  
1. Alphastrahlung, welche elektrisch positiv geladene Atome sind. Ihre Reich-

weite beträgt einige Zentimeter. Sie können nicht einmal Papier passieren und 
sind ungefährlich. 

2. Betastrahlung, welche aus Elektronen besteht (Beta-Minus-Zerfall). (Nach 
heutigem Wissensstand gibt es auch Betastrahlung, welche aus Positronen besteht, 
den Beta-Plus-Zerfall, der sehr selten auftritt.) [Der Stadtstrom, der unsere 
Lampen beleuchtet, ist ein Elektronenfluss. Das kleinste elektrische Teilchen, 
das nicht geteilt werden kann, wird als „Elektron“ bezeichnet. Ein Elektron ist 
ein elektrisch negativ geladenes Teilchen.] Die Geschwindigkeit der Betastrahlung 
ist sehr hoch. Sie ist nahe der Lichtgeschwindigkeit. Sie kann vieles passieren 
und ist gefährlich. 

3. Gammastrahlung, welche wie die Röntgenstrahlung eine kurzwellige elek-
tromagnetische Strahlung ist. Sie kann auf Anhieb alles passieren und ist sehr 
gefährlich.  

Reine Radiumatome senden lediglich Alphastrahlung aus. Die Atome von 

– 794 –



radioaktiven Stoffen senden Energie aus, infolgedessen ihre Kerne zerfallen und 
sich in Atome anderer Elemente umwandeln. Von einer Million Mal einer Million 
[also 1 Billion] Radiumatomen zerfallen pro Sekunde 13 Radiumatomkerne. 
Dass ein Radiumsalz Beta- und Gammastrahlung aussendet, erfolgt nicht von 
den eigenen Atomen, sondern sie werden durch die infolge des Kernzerfalls neu 
entstandenen radioaktiven Atome der neuen Elemente erzeugt. Ohnehin entstand 
Radium nach dem Kernzerfall von Uran und nach vielen Zwischenelementen. 
In der Natur gibt es drei radioaktive Zerfallsreihen: die Uran-Zerfallsreihe, die 
Thorium-Zerfallsreihe und die Actinium-Zerfallsreihe. 

Obwohl die Atommassen und die Strahlungen der durch radioaktiven Zerfall 
neu entstandenen Elemente unterschiedlich sind, sind von vielen die chemischen 
Eigenschaften gleich. Für solche Elemente bedeutet dies, dass sie die gleichen 
Elemente sind. Daher befinden sie sich im Periodensystem an derselben Stelle. 
Stoffe, deren Atommasse unterschiedlich und deren Atomnummer identisch ist, 
werden „Isotope“ genannt. 

Fajans-soddysches Verschiebungsgesetz: Wenn ein Atom Alphastrahlung aus-
sendet, verringert sich die Atommasse um vier Einheiten und die Atomnummer 
um zwei Einheiten. Bei einer Betastrahlung bleibt die Atommasse unverändert 
und die Atomnummer wird (bei der Beta-Minus-Strahlung) um eine Einheit 
erhöht (und bei der Beta-Plus-Strahlung um eine Einheit erniedrigt). Es ist er-
wiesen, dass ein Alphateilchen ein zweifach elektrisch positiv geladenes Teilchen 
ist. Somit unterliegt die Atomnummer der positiven Ladung des Atoms. 

Röntgenstrahlung: Wenn die Kathodenstrahlen im Glasrohr mit einem festen 
Stoff zusammenstoßen, dann strahlt dieser feste Stoff Röntgenstrahlen aus, die 
nicht sichtbar sind. Sie wirken auf die Linse und durchdringen das Fleisch stark, 
den Knochen hingegen schwach. Stoffe mit hoher Atomnummer absorbieren die 
Röntgenstrahlen stark und lassen sie nicht durchdringen. Stoffe mit einer großen 
Atomnummer, die Röntgenstrahlung erzeugen, haben eine hohe Durchdrin-
gungskraft. 

Laue hat, um das Spektrum der Röntgenstrahlen zu erzeugen, anstelle eines 
Glasprismas ein Einkristall verwendet und diesen mit Röntgenstrahlen bestrahlt. 
Das erhaltene Spektrum war eine neue Errungenschaft der Wissenschaft und 
ein großer Gewinn, da einerseits herausgefunden wurde, dass Röntgenstrahlung 
eine elektromagnetische Welle ist, und andererseits hat man Erkenntnis über 
die Atomanordnung im Kristall erlangt. Obwohl die mit gewöhnlichem Licht er-
haltenen Spektren entsprechend der Atomverbindungen unterschiedlich sind, 
sind die Röntgenspektren nicht vom chemischen Zustand der Atome abhängig. 
Das Röntgenspektrum jedes Elements ist ein Linienspektrum.  

Auch Moseley berechnete die Atomnummern der Elemente, indem er die 
Wellenlängen der spezifischen Röntgenstrahlung eines Elements gemessen hat. 
Bohr hat später erkannt, dass die Atomnummer, also Ordnungszahl, der elektri-
schen Ladung des Atomkerns entspricht. 

Aufbau eines Atoms: Rutherford hat im Jahre 1911 eine dünne Metallfolie 
mit Alphateilchen beschossen. Die meisten der Alphateilchen passierten die 
Folie ungehindert und nur ein Tausendstel änderte seine Richtung. Da Metalle 
ein Gitter aus Atomen sind, wurde durch das ungehinderte Passieren der Al-
phateilchen gezeigt, dass das Innere der Atome leer ist. Das heißt, dass sich in 
der Mitte der Atome ein Kern befindet, welcher die positive elektrische Ladung 
des Atoms und gleichzeitig dessen gesamte Masse beinhaltet. [Der Durchmesser 
dieses Kerns ist einhunderttausend Mal kleiner als der Gesamtdurchmesser des 
Atoms.] Da die Atome eine neutrale elektrische Ladung aufweisen [d. h. ungeladen 

– 795 –



sind], muss es folglich um den Atomkern herum genauso viele Elektronen geben 
wie die positive elektrische Ladung des Kerns. Durch Messung des Ablenkwinkels 
der Alphateilchen wurde die Wertigkeit der positiven Ladung des Kerns berechnet 
und man gelangte zur Erkenntnis, dass dies der Ordnungszahl des Elements ent-
spricht.    

Dies bedeutet, dass sich nach Rutherford in der Mitte jedes Atoms ein Kern 
mit positiver (+) Ladung befindet, welchen die Elektronen umkreisen. Wenn die 
Elektronen den Kern nicht umkreisen würden, würden sie vom Kern angezogen 
werden. Die Atome in einem Stoff sind nicht aneinander angeheftet, da sich 
Elektronen gegenseitig abstoßen. Die Radioaktivität geht vom Atomkern aus. 
Alphastrahlung bedeutet, dass der Kern zweifach positiv geladene Heliumkerne 
aussendet. Mit Betastrahlung hingegen ist gemeint, dass vom Atom Elektronen 
bzw. Positronen ausgesendet werden.  

Chemische Reaktionen [also chemische Veränderungen] finden zwischen den 
Elektronen der äußeren Schale der Atome statt, nicht aber zwischen den inneren 
Schalen oder den Kernen.     

Die endgültige Form der Atomstruktur hat 1922 der dänische Physiker Bohr 
ausfindig gemacht. Bedenkend, dass Gase keine Spektren liefern, sondern Linien 
bestimmter Wellenlängen bilden, nahm Bohr an, dass die Elektronen des Atoms 
auf unterschiedlichen, festgelegten Bahnen um den Kern herum kreisen. Er sagte, 
dass beim Übergang eines Elektrons von seiner eigenen Bahn in eine Bahn, die 
näher beim Kern liegt, (also beim Quantensprung) das Elektron Energie abgibt 
und Licht emittiert. Beim Übergang des Elektrons von der ersten äußeren Schale 
zur zweiten Schale ergibt sich durch die Lichtemission eine bestimmte Spektrallinie, 
beim Übergang zur dritten Umlaufbahn ergibt sich eine andere Spektrallinie und 
beim Übergang von der zweiten Bahn zur dritten Bahn ergibt sich wiederum 
eine andere Spektrallinie. Bei der Durchführung einer Spektroskopie eines Ele-
ments kommen verschiedene Linien im Spektrum zustande, da das Element aus 
Millionen von Atomen besteht. Wenn Atome Licht absorbieren, erfolgt ein Über-
gang von den inneren Schalen zu äußeren Schalen und ihre Energie nimmt zu. 
Anschließend kehren sie durch spontane Emission in ihren anfänglichen Zustand 
zurück.  

Was die Röntgenstrahlung anbelangt, so stößt dabei ein Elektron der Katho-
denstrahlen mit den Atomen eines Metallblechs, welches sich gegenüber der Ka-
thode befindet, zusammen und schleudert ein Elektron, das in den inneren Schalen 
des Atoms kreist, vom Atom heraus. Ein Elektron aus einer äußeren Schale 
springt dann auf die entstandene Leerstelle und auf dessen Stelle wiederum ein 
Elektron aus einer weiter äußerlich befindlichen Schale. Somit entsteht durch 
das Springen der Elektronen von den verschiedenen äußeren Schalen in die 
inneren Schalen die Röntgenstrahlung. Sichtbares Licht und ultraviolette Strahlen 
werden durch die äußeren Elektronen des Atoms erzeugt. Röntgenstrahlen hin-
gegen werden durch die Elektronen aus den inneren Schalen erzeugt.    

Die Gruppennummer eines Elements im Periodensystem stellt die Anzahl 
der Elektronen in der äußersten Schale dar. Die Periodennummer des Elements 
gibt die Anzahl der Schalen (Elektronenbahnen) um den Atomkern an und die 
Atomnummer bzw. Ordnungszahl des Elements gibt die Gesamtzahl der Elek-
tronen im Atom an. 

Radar: Es ist ein Gerät, das mit Hilfe von hochfrequenten Wellen die Fest-
stellung von Status und Standort von sich weit entfernt, in der Dunkelheit, in 
einer Wolke oder im Nebel befindlichen, nicht sichtbaren Objekten gewährleistet. 
Seine erste Bezeichnung war „Radiolocation“. Der Name „Radar“ wurde während 

– 796 –



des Zweiten Weltkriegs vonseiten der Amerikaner vergeben. Das Wort Radar 
ergibt sich aus den Anfangsbuchstaben der Wörter „Radio, Angel, Direction 
and Range“ (Radio, Winkel, Richtung und Reichweite). Im Jahre 1939 wurden 
in England mit dem Zweck, Flugzeuge von Weitem orten zu können, Radarsta-
tionen gebaut. Das Gerät besteht aus einem Sender und einem Empfänger. Wenn 
die vom Sender emittierte Energie auf ein Objekt im Raum trifft und zurückkehrt, 
erscheint sie als leuchtender Punkt auf dem Display des Kathodenstrahloszilloskops 
des Empfängers. Auf diese Weise kann die Person, die das Gerät bedient, den 
Standort, die Anzahl, die Entfernung und die Höhe von weit entfernten Flugzeugen 
oder Schiffen definitiv und erfolgreich berechnen. Radargeräte halfen im Zweiten 
Weltkrieg nachts bei der Zerstörung der Bodenkontrollen, der Straßensperren 
und der Kampfflugzeuge. Das Magnetron, das mit Hilfe des Radars hergestellt 
worden ist, wurde auch in Flugzeugen montiert und ermöglichte so, dass die 
Ziele, die nachts aufgrund von Dunkelheit oder Wolken nicht sichtbar waren, 
vom Flugzeug aus problemlos bombardiert werden konnten. 

Flug zum Mond: Dieser Flug wird mit einer riesigen Rakete durchgeführt. 
Hinsichtlich der Klassifizierung von Waffen handelt es sich bei der Rakete um 
einen allgemein gebräuchlichen Begriff, der für Lenkraketen, ballistische Raketen, 
Raketenwerfer und Weltraumwaffen verwendet wird. Es gibt Kurzstrecken-, 
Mittelstrecken-, Langstrecken-, Interkontinental- und Transkontinentalraketen 
sowie Raketen, die für den Mondflug dienen. Die Funktionsweise der Raketen 
basiert auf dem Newton-Prinzip. Dieses Prinzip wurde im Jahre 1687 formuliert 
und lautet: „Jeder Kraft wirkt dementsprechend eine Gegenkraft entgegen.“ 

Die erste Riesenrakete, die die Amerikaner Ende des Jahres 1968 (1388 n. H.) 
zum Mond schossen, war 110 Meter lang. Sie wurde horizontal an einem Kran 
dieser Länge befestigt. Durch Aufstellen des Krans wurde die Rakete schließlich 
in ihre endgültige senkrechte Position gebracht. Die Riesenrakete setzt sich aus 
zwei Teilen zusammen. Der erste Teil befand sich unten und seine Länge betrug 
85 Meter. Dieser Teil wurde als „Saturn-V“-Rakete bezeichnet. Der zweite Teil 
war 25 Meter lang. Das eigentliche Raumschiff war dieser Teil. Er wurde als 
„Apollo-8“-Raumschiff bezeichnet. Die Riesenrakete bestand aus mehreren Mil-
lionen Teilen. Der erste Raketenteil bestand aus drei Raketenstufen mit einem 
Steuerzentrum. Die erste Raketenstufe hatte eine Länge von 42 Metern. In ihr 
befanden sich 1500 Tonnen flüssiger Sauerstoff und 650 Tonnen Kerosin. Zwei 
oder drei Minuten, nachdem die Riesenrakete den Stahlkran verlassen hatte, 
also die „Mobile Launcher“ genannte mobile Startplattform, stieg die Riesenrakete 
mit dem Entzünden dieser Stufe bis zur Spitze der Atmosphäre. Als die Ver-
brennung vorbei war, warf die Rakete diese Stufe außerhalb der Atmosphäre ab 
und flog zum Weltall. Die zweite Stufe befand sich oberhalb der ersten Stufe 
und ihre Länge betrug 25 Meter und hatte einen Durchmesser von 10 Metern. 
Sie beinhaltete flüssigen Wasserstoff und Sauerstoff. Nachdem die erste Stufe 
abgeworfen worden ist, entzündete sich diese Stufe und brachte schließlich die 
Rakete bis zur Erdumlaufbahn. Die Länge der dritten Stufe betrug 18 Meter und 
hatte einen Durchmesser von 6,5 Metern. Sie beinhaltete 107 Tonnen flüssigen 
Wasserstoff und die Menge an Sauerstoff, die dies entzünden konnte. Nach dem 
Abwurf der zweiten Stufe verließ das Raumschiff Apollo-8 die Erdumlaufbahn, 
indem es in dieser Stufe den Wasserstoff entzündete, und flog zum Mond, an-
schließend ließ es sich in der Mondumlaufbahn nieder. Auch diese Stufe wurde 
abgeworfen. Oberhalb dieser dritten Stufe befand sich mit einer Höhe von einem 
Meter das Steuerzentrum der Rakete. In diesem Steuerzentrum wurden die Ent-
zündungen und der Abwurf der einzelnen Stufen automatisch durchgeführt. Das 
25 Meter lange Raumschiff Apollo-8 steht unter der Kontrolle des Steuerzentrums. 

– 797 –



Auch dieses Raumschiff bestand aus vier Abschnitten. Das Servicemodul hatte 
eine Länge von 7,5 Metern. Die wichtigsten Instrumente befanden sich in diesem 
Abschnitt. Nachdem Apollo-8 in 20 Stunden 10 Umdrehungen auf der Mond-
umlaufbahn durchgeführt hatte, wurden diese Instrumente eingeschaltet und es 
verließ die Mondumlaufbahn und steuerte Richtung Erde zu. Während dieser 
Bewegung hatten die Astronauten das Gefühl, als ob sie eine Steigung hinaufgehen 
würden. Dieses Gefühl wurde durch das Verlassen des Mondanziehungsfeldes 
verursacht. Die Kommunikation zwischen dem Raumschiff und der Basis vor 
Ort und der Presse fand fortlaufend statt. Beim Wiedereintritt in die Atmosphäre 
wurde auch das Servicemodul abgeworfen. Der zweite Abschnitt ist die Mond-
landefähre. Dieser Abschnitt veranlasst die Mondlandung. Bei diesem Flug war 
sie nicht vorhanden. Der dritte Abschnitt war das Kommandomodul. Mit einer 
Länge von 3,48 Metern war dieser Abschnitt in Form eines Kegels. Drei Menschen 
nahmen hier Platz. Der vierte Abschnitt wurde als „Rettungsrakete“ bezeich-
net. 

Das Raumschiff kam bis auf 112 Kilometer in die Nähe des Mondes. Es wurde 
die Erkenntnis gewonnen, dass die Nacht des Mondes, die 15 Tage andauert, 
eine Temperatur von -160° C aufweist, und die ebenfalls 15 Tage andauernde 
Tageszeit eine Temperatur von +130° C aufweist. Es wurde ebenfalls festgestellt, 
dass dort Luft und Wasser nicht existieren. Aus diesen Gründen und auch deshalb, 
dass fortlaufend Meteoriten herabfallen, wurde verstanden, dass ein Leben auf 
dem Mond unmöglich ist.  

Der Eintritt von Apollo-8 in die Erdatmosphäre geschah bei einer Geschwin-
digkeit von 40.000 Kilometern pro Stunde. Damit der Eintritt in die Atmosphä-
renschicht bei einem Winkel von mindestens 5,4 Grad und maximal 7,5 Grad er-
folgte, bediente man sich der Motoren des Servicemoduls. Beim Eintritt in die 
Atmosphäre wurde auch das Servicemodul abgeworfen. Beim Betreten der At-
mosphäre mussten die oben genannten Eingangswinkel unbedingt eingehalten 
werden. Denn, wenn der Winkel kleiner als 5,4 Grad gewesen wäre, würde es 
wie ein Stein, das auf der Wasseroberfläche hüpft, auf der Atmosphäre hüpfen 
und wieder zum Weltall hin abprallen. Wenn der Eingangswinkel größer als 7,5 
Grad wäre, wäre das Raumschiff zerstört worden. Aus diesem Grund fand das 
Betreten in die Atmosphäre bei einer Tiefe von 45 Kilometern und einer Breite 
von zweitausend Kilometern statt. Auf 3047 Metern über dem Boden begann 
die Landung, indem drei riesige Fallschirme aufgingen, die einen Durchmesser 
von dreißig Metern aufwiesen, mit einer Geschwindigkeit von fünfzig Kilometern 
pro Stunde auf dem zuvor festgelegten Standort auf dem Pazifik. Einige Sekunden 
nach seinem Eintritt in die Atmosphäre erreichte die Außenfläche des Apollo-8 
aufgrund des Eindringens und Kontakts mit der Luftschicht eine Temperatur 
von 2800° C. 

Bis Ende 1968 (1388 n. H.) betrug die Anzahl der bemannten Raumfahrten 
in Amerika 20. Die Anzahl der Menschen, die in den Weltraum geschickt worden 
sind, betrug 34. Die Verweildauer der bemannten Raumschiffe im Weltraum 
betrug 1430 Stunden und die Dauer der verbrachten Zeit im Weltall außerhalb 
der Kapsel 12 Stunden. Im All wurden die Instrumente 12 Mal zusammengebaut. 
Es gab 12 Raumschiffe. Die entsprechenden Zahlen bei den Russen betragen: 
10, 13, 555 Stunden und 17 Minuten, 2 Mal und 1 Stück. Aus diesen Vergleichs-
zahlen lässt sich folgende Schlussfolgerung ziehen: Bei der Weltraumforschung 
und bei den Flügen ins All sind die Amerikaner den Russen weit voraus. 

Am 16. Juli 1969 UTC wurden ein weiteres Mal durch Abfeuern einer Rakete 
aus Amerika drei Astronauten zum Mond geschickt. Am 21. Juli übertrugen zwei 
Astronauten per Funk, als sie mit einer fünfzehn Tonnen schweren Mondlande-

– 798 –



fähre auf dem Mond landeten, folgende Botschaft: „Gleich wer ihr seid, gleich 
wo ihr euch befindet; betet nach euren eigenen Bräuchen zu Gott, während ihr 
an unsere jetzige Errungenschaft denkt!“ Zwölf Tonnen des Gewichtes des auf 
dem Mond gelandeten Geräts waren Brennstoff. Es hatte eine Länge von 6,4 
Metern, einen Durchmesser von 9,5 Metern und ein Volumen von 4,5 Kubikmetern 
und sah aus wie ein fünfeckiger Kreisel. Es war mit vier beweglichen Beinen aus-
gestattet und mit einer vier Millimeter dicken Aluminiumschicht beschichtet. Es 
verweilte auf dem Mond 21,5 Stunden lang. Die zwei Astronauten, die mit einer 
Treppe auf die Mondoberfläche hinabstiegen, blieben dort zwei Stunden und 
einunddreißig Minuten lang. Sie platzierten ein Funkzentrum und eine Flagge 
auf dem Mond. Die Oberfläche des Mondes setzte sich aus Steinfragmenten und 
feinem Sand zusammen. Sie entnahmen vom Mond 21,6 kg Steinfragmente. Die 
Anziehungskraft auf dem Mond ist sechsmal kleiner als auf der Erde. Die Mond-
landefähre hob vom Mond ab und vereinigte sich mit dem in der Umlaufbahn 
herumfliegenden Servicemodul. Die zwei Astronauten, die zu ihren Kollegen 
zurückgekehrt sind, dockten die Mondlandefähre ab. Durch Entzünden der Mo-
toren im Kommandozentrum verließen sie die Mondumlaufbahn mit einer Ge-
schwindigkeit von 9100 Kilometern pro Stunde und landeten auf dem Pazifik. 

Einer der Astronauten, Alan Bean, beginnt die Wiedergabe seiner Memoiren 
wie folgt:   

„Durch das Fliegen im Weltraum bekommt der Mensch eine Gelegenheit, 
die nur sehr wenigen Menschen zuteilwird: Der Wunsch, seinen Horizont zu er-
weitern. In der Tat entstand nach dieser Reise in mir der Wunsch, die Menschen, 
Gott, das Universum und die Beziehungen zwischen ihnen besser zu verstehen 
und zu lernen.“  

Das Raumschiff Apollo-14, mit dem die Amerikaner die dritte bemannte 
Mondlandung durchführten, wurde am 31. Januar 1971 UTC, einem Sonntag, 
vom Weltraumzentrum Houston abgefeuert. Die drei Astronauten blieben 33,5 
Stunden auf dem Mond und neun Tage später, am 09. Februar UTC, einem 
Dienstagabend, landeten sie im Pazifik. Sie hinterließen auf dem Mond ein großes 
Forschungslabor und brachten 43 kg Mondsteine und Sand zurück. Das Modul 
mit den Astronauten trat zwei Minuten, nachdem das Servicemodul abgeworfen 
war, mit einer Geschwindigkeit von 38.000 Kilometern pro Stunde in die Atmo-
sphäre ein und wenig später öffneten sich die Fallschirme und sie landeten im 
Meer.  

Das von den Russen am 6. Juni 1971 UTC ins Weltall gesendete Raumschiff-
projekt „Sojus 11“ endete erfolglos. In der am 30. Juni zurückgekehrten Kapsel 
befanden sich die Leichen der drei Astronauten. Die Amerikaner haben am 26. 
Juli 1971 UTC das Raumschiff Apollo-15 zum Mond geschickt. Es trat innerhalb 
von 12 Minuten in die Erdumlaufbahn ein und blieb 67 Stunden auf dem Mond, 
wo sie ein Mondauto einsetzten. Die drei Astronauten kehrten am 7. August 
1971 UTC unversehrt zur Erde zurück. Sie brachten 77 kg Mondgestein zurück. 

Am 7. Dezember 1972 UTC sendeten sie mit Apollo-17 drei Astronauten aus. 
Zwei von ihnen stiegen auf die Mondoberfläche ab und vollzogen dort den ersten 
Mondspaziergang. Die rosa Steine, die sie zurückgebracht haben, trugen erneut 
zur Erkenntnis bei, dass auf dem Mond kein Wasser und Leben existiert. 

Der Islam verhindert die Reise zum Mond und zu den Sternen nicht. Dass in 
der Sure al-Mulk offen erklärt wird, dass sich alle Sterne im ersten Himmel be-
finden, steht im Tafsīr al-Mazharī geschrieben. In einem Vers der Sure ar-Rahmān 
heißt es sinngemäß: „O Dschinn und o Mensch! Wenn ihr die Kraft habt, begebt 
euch außerhalb der Erde und der Himmel. Zum Verlassen benötigt ihr sehr viel 

– 799 –



Kraft. Und diese Kraft besitzt ihr nicht.“ Dieser Vers zeigt nicht, dass die Menschen 
und die Dschinnen nicht in der Lage wären, zum Mond zu fliegen. Die Dschinnen 
konnten die sieben Himmelsstufen erklimmen. In der Übersetzung des Buches 
al-Mawāhib al-ladunniyya steht auf der Seite 463 Folgendes geschrieben: „Abdullāh 
ibn Abbās, möge Allah mit ihm zufrieden sein, berichtet, dass den Teufeln zuvor 
nicht untersagt war, in die Himmel aufzusteigen. Sie stiegen in die Himmel auf 
und berichteten den Wahrsagern, was sie von den Engeln gehört hatten. Nach 
der Geburt des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, wurde ihnen der Aufstieg 
in die Himmel untersagt.“ Die Teufel (Schaitane) sind eine Klasse unter den un-
gläubigen Dschinnen und stammen von Iblīs ab. Diese Überlieferung zeigt, dass 
es Menschen und Dschinnen zwar nicht möglich ist, sich außerhalb der Himmel 
zu begeben, es ihnen aber möglich ist, sich zu den Himmeln und, weil sie sich in 
der ersten Himmelsstufe befinden, zum Mond und zu den Sternen zu begeben, 
und sogar, dass dies für Dschinnen bereits geschehen ist. 

 

Wer fleißig ist, wird erlangen des Herrn Wohlgefallen, 

wer hingegen faul ist, wird gewiss irgendwann fallen. 

32 — ATOMKRAFT UND DAS PROFITIEREN DAVON 
IN FRIEDENSZEITEN 

Den Kern der heutigen Atomindustrie bildet das Metall Uran. Diese Substanz 
ist ein sehr schweres Metall. In Form von Verbindungen ist es überall in der 
Natur zu finden. Uran ist ein radioaktives Metall und seine Ordnungszahl beträgt 
92, d. h. im Periodensystem der 105 [mittlerweile 118] Elemente steht es an der 
92. Stelle. Das Uranatom ist schwerer als die Atome der vorherigen 91 Elemente, 
da die Masse der Atome analog zur Ordnungszahl zunimmt. Damit einhergehend 
sind in einem Gramm Uran dreitausend Milliarden Mal eine Milliarde Atome 
enthalten. Also, die Anzahl der Uranatome, die durch das Voranstellen von ein-
undzwanzig Nullen hinter der Drei und das Lesen dieser Zahl erreicht wird, ist 
zwanzig Mal kleiner als das Volumen eines Kubikzentimeters. Der Kern dieses 
winzigen Uranatoms ist davon bis zu einhunderttausend Mal kleiner. Dieser 
winzige Kern, den das menschliche Vorstellungsvermögen nicht erfassen kann, 
ist voller Protonen und Neutronen. Die Anzahl der Protonen in den Uranatomen 
entspricht der Ordnungszahl, d. h. sie beträgt 92 und ändert sich niemals. In 
jedem Uranatom befinden sich also 92 Protonen. Die Neutronenanzahl wiederum 
ist dreierlei Art. In manchen Kernen beträgt sie 142, in manchen 143 und in man-
chen befinden sich 146 Neutronen. Somit gibt es drei Arten von Uranatomen, 
also drei Arten von Uran. Diese bezeichnen wir als „drei Isotope des Urans“. 
Isotop leitet sich aus dem Griechischen ab und bedeutet „gleicher Ort“. Die 
Summe der Anzahl der Protonen und Neutronen im Kern bezeichnen wir als 
„Atommasse“. Die Atommassen der Uranisotope betragen 234, 235 und 238. 
Dadurch, dass bei diesen drei Isotopen die Ordnungszahl, also die Anzahl der 
Protonen, und somit die Kernladung immer 92 beträgt, weisen die Atome der 
drei Isotope stets 92 Elektronen auf. Die chemischen Eigenschaften der Elemente 
sind von den Elektronen in der äußersten Schale abhängig, daher sind die che-
mischen Eigenschaften der verschiedenen Isotope eines Elements dieselben. Mit 
chemischen Methoden kann man sie nicht voneinander unterscheiden. Weil sich 
die Atommassen der Uranisotope, auch wenn nur sehr gering, voneinander un-
terscheiden, hat der Zusammenstoß ihrer Kerne mit einem von außen kommenden 

– 800 –



Neutron unterschiedliche Auswirkungen. Unter diesen ist der Effekt, den das 
Uranisotop mit 143 Neutronen und einer Atommasse von 235 zeigt, sehr wichtig. 
Nämlich: 

Wenn das Uran-235-Isotop von einem von außen kommenden Neutron ge-
troffen wird, teilt es sich umgehend (innerhalb von ein paar Millionstel einer Se-
kunde) in zwei Stücke. Beide zustande gekommenen Stücke (Kerne) emittieren 
in dem Augenblick Neutronen und Gammastrahlung. Die Teilung des Uran-235-
Atoms auf diese Weise wird als „(Kern-)Spaltung“ bzw. „(Kern-)Fission“ be-
zeichnet, die der Radioaktivität keineswegs ähnelt. 

Eine Kernspaltung erfolgt lediglich beim Uran-235-Isotop, also bei demjenigen 
Uranatom mit 92 Protonen und 143 Neutronen. Bei der Spaltung kommen nicht 
immer dieselben zwei Stücke zustande, es können mehr als vierzig unterschiedliche 
Stücke zustande kommen, von denen jedes instabil ist. Das heißt, sie sind radio-
aktiv, spalten sich und emittieren Teilchen und Energie. Auch diese Teilchen 
teilen sich wieder. So wird die Spaltung für eine kurze oder lange Zeit, bis zur 
Bildung stabiler Teilchen fortgesetzt.  

Ein zweiter wichtiger Punkt ist folgender: Die Summe der Massen der zwei 
Stücke, die durch Spaltung entstanden sind, und der ausgesendeten Neutronen 
ist um ein paar Zehntel weniger als die Masse des ursprünglichen Uran-235-
Atoms. Das bedeutet, dass Masse verschwindet und sich in Energie verwandelt. 
Die zugehörige Einsteinsche Formel lautet: 

Energie = Masse x Lichtgeschwindigkeit2. Also wandelt sich nach der Rechnung 
E = m · c2 Masse in Energie um. Beim Explodieren dieses Urankerns wird in 
Höhe von zweihundert Millionen Elektronenvolt Energie freigesetzt. Ein Elek-
tronenvolt entspricht einer Energie von 4,5x10-26 Kilowatt pro Stunde. Das heißt, 
damit eine Energie von einem Kilowatt pro Stunde entsteht, müssen zehn Millionen 
mal eine Milliarde Spaltungen geschehen. Auch wenn die freiwerdende Energie 
bei einer Spaltung sehr gering ist, ist sie mit Blick auf den winzigen Entstehungsort 
dennoch sehr hoch.  

Wie erscheint uns diese ausgesendete Energie? Diese Energie wird folgen-
dermaßen zusammengesetzt: 4 % wird durch die Strahlung, die bei der Spaltung 
entsteht, 16 % durch die emittierte Strahlung der radioaktiven Teilchen, die bei 
der Spaltung entstanden sind, und die restlichen 80 % durch die kinetische 
Energie und Geschwindigkeit der Teilchen ausgesendet. Diese Teilchen, die mit 
großer Geschwindigkeit abgeworfen werden, stoßen mit den Uranatomen zu-
sammen und streuen dadurch diese Energie in Form von Wärme. Durch Gebrauch 
des Kernreaktors wird diese Wärme für die Erzeugung von Wasserdampf benutzt, 
welcher zum Drehen der Turbine des Dynamos benötigt wird, um Elektrizität 
zu erzeugen. Bei jeder Spaltung werden ein bis vier Neutronen ausgesendet. 
Wenn eines dieser Neutronen mit einem der sich in der Umgebung befindlichen 
Uran-235-Atome zusammenstößt, spaltet sich auch dieses Atom. Man sieht, dass 
wenn eine Spaltung spontan oder durch einen Zusammenstoß mit einem von 
außen herkommenden Neutron beginnt, die Spaltungen selbstständig fortgesetzt 
werden und sich sofort vermehren, was zu einer unglaublichen Explosion führt.  

Doch die Menge an Uran-235, die in natürlich vorkommenden Uranfragmenten 
gefunden wird, ist sehr niedrig und beträgt nur etwa sieben Promille. Die restlichen 
993 Promille bestehen aus Uran-238, welches sich mit einer sehr geringen Wahr-
scheinlichkeit spaltet. [Weil das Isotop Uran-234 selten vorkommt, werden wir 
nicht näher darauf eingehen.] Daher ist die Wahrscheinlichkeit, dass ein Neutron, 
welches bei einer Spaltung entsteht und mit einer hohen Geschwindigkeit aus-
gestoßen wird, mit einem Uran-235-Kern kollidiert, sehr gering und geht gegen 

– 801 –



Null. Damit eine Spaltung, die bei einem Uranstück beginnt, fortgesetzt wird 
und es zu einer Explosion kommen kann, müssen einige Vorkehrungen getroffen 
werden. 

Das Erste, was diesbezüglich in den Sinn kommt, ist, das Uranstück sehr sorg-
fältig zu reinigen. Denn nahezu alle Körper halten die wertvollen Neutronen 
fest. Darüber hinaus kommt Uran-238 in der Natur viel häufiger vor als Uran-
235 und es zieht Neutronen stärker an und verhindert so, dass die Kette der Spal-
tungen fortgeführt wird.  

Der zweite Punkt ist, dass die Geschwindigkeit der von der Spaltung emittierten 
Neutronen sehr hoch ist, weshalb keine Zeit bleibt, dass sie von den Atomkernen 
eingefangen werden können. Wenn die Geschwindigkeit der Neutronen abnimmt 
und sie eine mittlere Geschwindigkeit erreichen, werden sie auch von Uran-238-
Atomen eingefangen. Insbesondere wenn ihre Geschwindigkeit einen bestimmten 
Wert annimmt, steigt die Wahrscheinlichkeit dieses Einfangens. Die Energie, 
die sie bei dieser Geschwindigkeit besitzen, wird „Resonanzenergie“ genannt. 
Wenn Uran-238-Atome ein Neutron aufnehmen, wandeln sie sich in Uran-239 
um, das radioaktiv ist und Betastrahlen streut. Damit wandelt es sich in ein neues 
Element namens Neptunium-239 um. Dieses Element sendet ebenfalls Betastrahlen 
aus, wodurch Plutonium-239 entsteht, welches ebenfalls für den Kernreaktor 
eine große Bedeutung hat. Das Einfangen von Neutronen auf diese Weise ist für 
die Kettenreaktion der Spaltungen von Uran-235 nicht wünschenswert. Neutronen 
mit reduzierter Geschwindigkeit, die von Uran-235 eingefangen werden sollen, 
werden als „thermische Neutronen“ bezeichnet. Denn ihre Geschwindigkeit ist 
etwas höher als die Bewegungsgeschwindigkeit [kinetische Energie] von Mole-
külen, die benötigt wird, um Wärme zu erzeugen. Thermische Neutronen werden 
mehr von 235-Kernen als von 238-Kernen eingefangen, was zu einer Spaltung 
führt. 

In natürlich vorkommendem Uran stoßen die zustande gekommenen Neutronen 
mit den Kernen des Uran-238 zusammen, das in großen Mengen vorhanden ist, 
und ihre Geschwindigkeit wird allmählich reduziert, d. h. ihre kinetische Energie 
nimmt ab, und wenn sie bis auf den Betrag fallen, den wir Resonanzenergie 
nennen, werden sie von den 238-Kernen eingefangen. Somit kann sich kein 
Neutron in ein thermisches Neutron verwandeln, indem seine Geschwindigkeit 
weiterhin verringert wird. Reines Uran-235 kann nur mit viel Aufwand extrahiert 
werden und ist heute nur in den USA und Russland sowie in geringerem Umfang 
in Großbritannien erhältlich. Doch wenn in einem Stück reinem Uran-235 alle 
gestreuten Neutronen eine neue Spaltung verursachen und die Masse des Stücks 
die kritische (gefährliche) Menge erreicht, kommt es zur augenblicklichen Ket-
tenreaktion der Spaltungen. Damit kommt kein atomares Instrument, sondern 
eine Atombombe zustande.  

Wir nennen das atomare Instrument, das in naturwissenschaftlichen Bereichen, 
bei nützlichen Angelegenheiten verwendet wird, dessen Steuerung möglich ist 
und das zur Erzeugung von Kettenreaktionen der Spaltungen dient, „Kernreaktor“. 
Im Kernreaktor wird nicht reines Uran-235 verwendet. Es wird verhindert, dass 
die benötigte Menge an Neutronen, deren Geschwindigkeiten auf die Resonanz-
energie gefallen sind, vom Uran-238 eingefangen wird. Wenn sich die Geschwin-
digkeit der befreiten Neutronen weiter verringert und sie zu thermischen Neu-
tronen werden, führen sie eine Spaltung durch. Um dies zu erreichen, werden in 
das Stück des natürlichen Urans Substanzen eingemischt, die aus Atomen bestehen, 
deren Kerne keine Neutronen einfangen. Diese Materialien werden „Moderator“ 
genannt, das heißt sie regulieren. Die mit hoher Geschwindigkeit gestreuten 
Neutronen stoßen mit den Kernen der Moderator-Materialien zusammen, wodurch 

– 802 –



ihre Energie verringert wird. Wenn in natürliches Uran keine Moderator-Mate-
rialien eingemischt werden, kann die Kettenreaktion der Spaltungen nicht her-
vorgebracht werden. Als Moderator werden Substanzen mit kleiner Atommasse 
verwendet. Denn, wenn ein Neutron mit einem großen Atomkern zusammenstößt, 
prallt es, ohne dass sich seine Geschwindigkeit sofort ändert, ab. Beim Zusam-
menstoß mit sehr kleinen Kernen, wie zum Beispiel mit einem Proton (also mit 
dem Kern des Wasserstoffatoms), kann es mit ein paar Kollisionen seine gesamte 
Energie verlieren. Heute wird Kohlenstoff in Form von reinem Graphit, also 
reine Kohle als Moderator-Material verwendet. Als Nächstes wird eine Substanz 
namens Deuterium, also ein Isotop des Wasserstoffgases, gebraucht. Deuterium 
wird in der Verbindung, die als schweres Wasser bezeichnet wird, verwendet. 
Während sich im Atomkern von Wasserstoff nur ein Proton befindet, befinden 
sich im Atomkern des Deuteriums ein Proton und ein Neutron, d. h. das Atom-
gewicht beträgt 2. Obwohl schweres Wasser effektiver als Graphit wäre, ist die 
Herstellung sehr teuer. Wenn man Uran mit vermehrtem Anteil an Uran-235 
anstelle von natürlich vorkommendem Uran verwendet, kann als Moderator 
sogar gewöhnliches Wasser benutzt werden. Das Gerät, in welchem das Mode-
rator-Material mit dem Uran auf geeignete Weise platziert wird, wird als „Batterie“ 
bezeichnet. Nicht alle Neutronen, die in einem Reaktor entstehen, können für 
die Spaltung verwendet werden. Ansonsten würde es zu einer Explosion kommen, 
d. h. es würde eine Bombe entstehen. Die Zeit, die verstreicht, während ein Neu-
tron durch eine Spaltung entsteht und eine erneute Spaltung erzeugt, beträgt 
nicht einmal ein Tausendstel einer Sekunde. In Reaktoren ist es sehr wichtig, 
die Menge an Neutronen zu regulieren, die zu Spaltungen führen. Wenn diese 
Menge gering ist, funktioniert das Gerät nicht, und wenn sie zu hoch ist, kommt 
es zur Explosion. 

Die Reaktoren erwärmen sich beim Betrieb. Beim Erwärmen nimmt die Ge-
schwindigkeit der Neutronen zu und die Substanzen im Reaktor werden zerstört. 
Ein Kühlungssystem im Reaktor ist sehr wichtig. Die Abkühlung erfolgt durch 
einen Fluss aus schwerem Wasser oder geschmolzenem Natrium oder aber einem 
geeigneten Gas (Kohlendioxid, Wasserstoff oder Helium). Ein Reaktor, der ohne 
Kühlungssystem betrieben wird, geht kaputt und wird funktionsuntüchtig. Hierbei 
besteht aber nicht die Gefahr, dass er sich in eine Atombombe verwandelt. 

Wenn im Reaktor das Uran-235 verbraucht ist, muss es erneuert werden. 
Heutzutage werden in Reaktoren auch Uran-238-Isotope mit Neutronen in Kol-
lision gebracht, wodurch sie sich in Plutonium verwandeln und gespalten werden. 
Folglich bleiben sie mit Uran lange Zeit in Betrieb. 

Heutzutage werden die Reaktoren ebenfalls mit dem Element Thorium-232 
betrieben. Dieses Metall verwandelt sich in Thorium-233, indem sein Atomkern 
ein Neutron aufnimmt. Dieses Isotop von Thorium ist radioaktiv und verwandelt 
sich nach zweimaligem Emittieren von Betastrahlen in Uran-233, das auch ge-
spalten werden kann.  

Manche der radioaktiven Stoffe, die im Reaktor entstehen, sind im gasförmigen 
Zustand. Diese Stoffe und die bei den Spaltungen erzeugten Gammastrahlen 
sind für Menschen, Tiere und Pflanzen sehr schädlich. Jeder Reaktor muss dicht 
mit einer Metallabdeckung abgedeckt und von einer Betonmontage umgeben 
sein, damit sie nicht entweichen können. Meistens werden drei Viertel davon in 
der Erde vergraben. In der Umgebung werden sehr empfindliche Instrumente 
angebracht, die über schädliche Substanzen informieren. Die Arbeitskräfte 
werden von Ärzten regelmäßig untersucht. Die Sterberate bei den Arbeitenden 
in der Atomindustrie ist nicht höher als in den restlichen Arbeitsgebieten. 

– 803 –



Uran ist ein Metall und in der Erdkruste nicht weniger als beispielsweise 
Kupfer enthalten. Aber da es auf der Erdoberfläche sehr verteilt ist, sind in einer 
Tonne Gestein nur ein paar Kilogramm oder ein paar Gramm auffindbar. Daher 
ist die Gewinnung von Uran aufwändig und teuer. Es kommt sehr selten vor, 
dass ein Gestein gefunden wird, bei dem in einer Tonne 10 kg Uran vorhanden 
sind. In den nigerianischen Böden mitten in Afrika und in Kerala ist es reichlich 
vorhanden. Plutonium ist ein Metall, das im Reaktor durch Uran-238 entsteht. 
Es ist sehr giftig, sodass sieben Tausendstel eines Milligramms davon den Menschen 
tötet. Es kann mit sehr sorgfältigen und geheimen Methoden in freier Form er-
halten werden. Das Metall Thorium kommt in der Natur vor und seine Menge 
ist vier Mal höher als die Menge von Uran. 

In Reaktoren verwendeter Graphit wird künstlich mit dem Achéson-Verfahren 
hergestellt. Hierzu wird Kokspulver mit Erdölpaste hergestellt und allmählich 
auf 800° C erhitzt. Dann kristallisiert es im Elektroofen bei 2800° C in Form von 
Graphit. 

Schweres Wasser fängt weniger Neutronen ein als gewöhnliches Wasser. Die 
Geschwindigkeit von thermischen Neutronen beträgt 2500 Meter pro Sekunde 
und wird nach 18.000 Kollisionen in schwerem Wasser eingefangen. Somit legen 
sie bis zum Einfangen eine Strecke von 365 Metern zurück. In gewöhnlichem 
Wasser wiederum legt ein Neutron, bis es von dem Atomkern eines Wasserstoff-
atoms gefangen wird und sich dadurch Deuterium bildet, nur eine Strecke von 
17 Zentimetern zurück. Im Jahre 1960 wurden in diversen Ländern Elektrizi-
tätswerke aus der von Reaktoren gewonnenen Atomenergie betrieben. Beispiels-
weise gab es in Frankreich 9 Reaktorzentren mit Leistungen zwischen 5 und 
150.000 Kilowatt. In Großbritannien gab es 16 Zentren mit Leistungen zwischen 
100 Watt und 300 Megawatt. In den USA werden Zentren errichtet, die mit dem 
Flugzeug transportiert werden können. Der Reaktor, der in der Türkei im Istan-
buler Stadtteil Küçükçekmece gebaut wurde, nahm 1963 seinen Betrieb auf. 

Heute arbeiten alle Staaten daran, Uranreaktoren zu bauen und zu betreiben, 
um so reichlich Energiequellen zu erhalten. Wie Kohle- und Benzinöfen drehen 
auch Reaktoren die Energie erzeugenden Dynamos, indem durch die erhaltene 
Wärme der Dampfkessel zum Kochen gebracht wird. Ein solcher Reaktor wurde 
erstmals 1951 in Amerika betrieben und hatte eine Leistung von 150 Kilowatt. 
Später wurde auch ein mit Kernreaktor betriebenes U-Boot gebaut. In Amerika 
wird heute daran gearbeitet, Schiffe, Züge, Panzer und Flugzeuge zu bauen, die 
mit Atomenergie betrieben werden. In den letzten Monaten des Jahres 1958 
wurde im Vereinigten Königreich der 100.000 kW-Reaktor in Betrieb genommen. 
In Russland wurde der erste Kernreaktor 1954 betrieben und hatte eine Leistung 
von 5.000 kW. Auch Pakistan nahm den Reaktor, der ohne Hilfe fremder Staaten 
gebaut wurde, 1962 in Betrieb. Ein mit Uran betriebenes Kraftwerk erzeugt 
100.000 Mal mehr Energie als ein mit Kohle betriebenes Kraftwerk. Mit der Be-
nutzung von Blutreaktoren erhöht sich die Energieausbeutung um ein Hundert-
faches. In Blutreaktoren werden Uran-233 und Plutonium verwendet. 

In einem Uran-Kernreaktor muss die Temperatur unter 800° C liegen. Denn 
Uran schmilzt bei 1100° C und sein Volumen ändert sich bei 660° C, sodass die 
zum Schutz gedeckten Teile reißen. Um höhere Temperaturen zu erreichen, be-
nutzt man Verbindungen mit Uran. 

Radioisotope: Ein jedes der Elemente, die in der Natur vorkommen, mit Aus-
nahme einiger weniger, existiert als Mischung von Atomen, die sich voneinander 
unterscheiden. D. h. ein Elementfragment ist eine Mischung von Atomen, die 
sich voneinander unterscheiden. Es gibt zum Beispiel drei Arten des Wasser-

– 804 –



stoffatoms. Leichter Wasserstoff (Protium), schwerer Wasserstoff (Deuterium) 
und überschwerer Wasserstoff (Tritium). Alle diese drei Atome haben im Kern 
ein Proton und jeweils ein Elektron, das sich um den Atomkern dreht. Doch im 
Kern von Deuterium befindet sich zusätzlich ein Neutron und im Kern von 
Tritium zusätzlich zwei Neutronen. D. h. die Kernladung aller drei Atomkerne 
beträgt +1 und sie alle besitzen ein Elektron, doch ihre Kernmassen sind unter-
schiedlich. Genauso existieren neben den Kohlenstoffatomen, deren Atommasse 
12 beträgt, auch Atome mit einer Atommasse von 13. Solche Atome werden 
„Isotope“ eines Elements genannt. Mit Ausnahme von Uran, Radium, Thorium 
und einigen anderen radioaktiven Elementen sind die natürlich vorkommenden 
Isotope aller anderen Elemente stabil, d. h. keines der Atome kann geteilt werden 
bzw. sie ändern sich nicht. Seit 1933 wurden von vielen Elementen die Isotope 
künstlich hergestellt. Die künstlich hergestellten Isotope sind alle instabil, also 
radioaktiv. Solche Isotope werden als „Radioisotope“ bezeichnet. Beispielsweise 
haben die zwei natürlichen Kohlenstoffisotope jeweils sechs Protonen, doch in 
einem befinden sich sechs Neutronen und im anderen sieben Neutronen. In der 
heutigen Zeit wurden auch Kohlenstoffatome mit einer Atommasse von 10, 11, 
und 14 hergestellt, die jeweils sechs Protonen besitzen, aber vier, fünf und acht 
Neutronen beinhalten. Alle drei sind radioaktiv. Alle radioaktiven Isotope ver-
wandeln sich durch Emission einer bestimmten Strahlung in eine stabile Form. 
Jedes wird durch diese Strahlung erkannt. Sie können nicht durch chemische 
Methoden erkannt werden. Radioisotope stehen heutzutage als nützliche Stoffe 
im Dienste der Menschheit. Im Kernreaktor werden, durch das Umwandeln von 
Uran in Plutonium, Isotope hergestellt. Zu Beginn des Jahres 1963 konnte die 
Atomenergiekommission in Amerika aus verschiedenen Elementen 300 unter-
schiedliche Isotope herstellen. 1954 wurde, indem man ein Teil des Phosphors 
mit Radioisotopen verändert hatte, eine Tonne phosphorhaltiger Dünger her-
gestellt. Der radioaktive Phosphor in diesem Dünger wurde von den Pflanzen 
aufgenommen. Dabei wurde die Erkenntnis gewonnen, wie der Phosphor die 
Pflanzen ernährt, indem man die Menge an Phosphor mit Hilfe des Geigerzählers 
gemessen hat. 

Getreide wie Weizen wurde mit Isotop-Substanzen begossen und die darin 
enthaltenen Schädlinge wurden dadurch abgetötet.  

Das in das Gehirn injizierte radioaktive Isotop von Phosphor wird im Hirntumor 
gesammelt und der Ort des Tumors wird durch Strahlungsdetektoren bestimmt.  

Mit Radioisotopen wird der Blutkreislauf und die Funktion der Niere überprüft.  
Strahlungen haben unterschiedliche Durchdringungsenergien, um durch Ma-

terialien zu gelangen. Damit wird die Dicke der Materialien gemessen. Für lange 
Weltraumflüge wurden Raketen gebaut, die Atomenergie nutzen. Heute liefern 
die Atombatterien die Energie der beiden Sender des Transit-IV-A-Navigati-
onssatelliten, der sich um die Erde dreht. Die Atombatterie wird in Amerika 
„Snap“ genannt. Diese Batterien haben ein Gewicht von 2.270 Gramm und er-
zeugen so viel Energie, wie ein fünf Tonnen schwerer Akkumulator in fünf Jahren 
liefert. Mit dieser Batterie werden Leuchttürme gebaut. Es wird davon ausge-
gangen, dass die Atombatterie, die zehn Watt elektrische Leistung liefert, zehn 
Jahre lang funktioniert. Atomgeneratoren liefern elektrische Energie und dafür 
wird Strontium-90 verwendet. 

Das erste nuklear betriebene zivile Schiff Savannah wurde 1962 in Betrieb 
genommen. Dieses Schiff mit zehntausend Tonnen Fracht kann den Atlantik in 
sieben Tagen passieren. Seine Geschwindigkeit beträgt 24 Meilen [39 Kilometer] 
pro Stunde. Dieses Schiff wird in 3,5 Jahren 58,5 kg Uran-235 verbrauchen und 

– 805 –



den ganzen Globus bereisen. Für diese Leistung werden an anderen Schiffen 
Hunderttausende von Tonnen Treibstoff benötigt. Aber der Bau des Schiffes 
war extrem teuer. Das mit Atomenergie betriebene U-Boot Nautilus fuhr 1957 
unter dem Eis des Nordpols. Das U-Boot namens Triton reiste 1960 ebenfalls 
um die Welt, ohne 83 Tage lang aufzutauchen. Das Schiff Thomas Jefferson, das 
zehnte U-Boot vom Typ Polaris, schloss sich Anfang 1963 den amerikanischen 
Seestreitkräften an. Anfang 1963 waren neun Atom-U-Boote vor der Küste West-
europas stationiert. 

Ein am Südpol betriebener amerikanischer Reaktor hat eine Leistung von 
1.500 Kilowatt elektrischer Energie und sein ein Meter langer Kern mit einem 
Durchmesser von sechzig Zentimetern wird alle drei Jahre ausgetauscht. Mit 
dieser Energie wird auch der Wärmebedarf gedeckt. 

Ein von der amerikanischen Atomenergiekommission und der Luftwaffe er-
worbener Roboter mit einem Gewicht von 85 Tonnen schützt den Menschen im 
Inneren vor Radioaktivität, selbst auf hochradioaktiven Feldern. An diesem Ro-
boter, der bei der Herstellung von Atomraketen und beim Betrieb von Reaktoren 
verwendet wird, befinden sich ein Periskop, eine Kamera und ein Fernseher. Er 
ist vier Meter breit und fünf Meter hoch. 

Anstelle der großen und schweren Transformatoren und Lampen in den 
Radios werden heute Handradios mit kleinen und leichten Transistoren hergestellt. 
Taschenrechner, Computer, Elektromotoren, Kameras und Telefongeräte sind 
sehr klein und praktischer. 

Es ist dank der Verkleinerungen möglich, Tausende von Teilen in die Satelliten 
zu platzieren, die in den Weltraum geschickt werden. 

In den Vereinigten Staaten werden jetzt sehr kleine, batteriebetriebene Fern-
seher und Endoskope, die eine Magenspiegelung durchführen, hergestellt. 

Es war bisher nicht möglich, gefahrlos mit radioaktiven Substanzen zu arbeiten. 
Selbst ein großer Reaktor lässt radioaktives Wasser entstehen. Dieses Wasser 
kann nicht entsorgt werden, ohne dass die Umgebung gefährdet wird. In Russland 
entwickelten Wissenschaftler aus Ostdeutschland ein Verfahren, das dazu beitrug, 
Isotope durch biologische Reinigung von gebrauchtem Wasser und Oxidation 
organischer Materialien sowie durch Absorption und Infusion radioaktiver Kerne 
mit Ionenaustauscher aus Harzen einzufangen. Diese werden in Form unlöslicher 
Substanzen in Zement eingegossen. Die Franzosen halten den radioaktiven Abfall 
mit einem Gel fest und lagern ihn in mit Polyethylen bedeckten Stahlbehältern. 

Die radioaktive Luft muss ebenfalls gefiltert und gereinigt werden. 
Diejenigen, die in Atomzentren arbeiten, werden einer medizinischen Un-

tersuchung unterzogen. Zur Diagnose und Behandlung von Personen, die unter 
Strahlung standen, wird das Blutbild getestet. In letzter Zeit zeigte der Unfall, 
der die jugoslawischen Atomarbeiter bedrohte, die Notwendigkeit einer schnellen 
und schmerzlosen Behandlung. 

Im aktiven Bereich des Reaktors befinden sich keine Personen. Hier werden 
alle Arbeiten per Fernbedienung oder mit automatischen Instrumenten ausgeführt. 
Außerhalb dieses Bereichs können Personen arbeiten. Sie können diesen Ort 
wiederum nur nach sorgfältigem Waschen, Wechseln der Kleidung und anderen 
Hygienemaßnahmen verlassen. Um sich zu schützen und die kommende Strahlung 
zu erkennen, hat jeder Arbeiter fotografische Schichten und ein Taschen-Zählrohr 
bei sich. In Atomwerke werden keine Personen von außerhalb eingelassen. 

Die überall verstreuten radioaktiven Substanzen und Isotope verursachen 
beim Menschen gefährliche Wirkungen, die durch die Strahlungen verursacht 

– 806 –



werden. Dies wird im Spektroskop ersichtlich. Heute wurden Instrumente ent-
wickelt, die bis 2·10-10 Curie anzeigen. Curie ist der Name der Einheit, die bei 
der Messung der Menge der Strahlungen benutzt wird. Normalerweise enthält 
ein Gramm menschliche Knochenasche 5·10-13 Curie, die aus Radium und Thorium 
entstehen, die täglich durch die Nahrung eingenommen werden. Diese Menge 
wird jeden Tag erneuert, ohne sich zu erhöhen, und sie wird regelmäßig mit Urin 
und Kot ausgeschieden. Die durchschnittliche Strahlungsenergiedosis der Erde 
beträgt 0,1 Rad. Im Gegensatz dazu beträgt die durchschnittliche Strahlungs-
energiedosis in der Umgebung von Kerala im Süden von Indien 1,3 Rad. Denn 
in der Nähe von Kerala kommt das Mineral Monazit häufig vor. Dieses Mineral 
enthält zu 19 % Thorium. In Brasilien ergreifen die Bewohner solcher Zonen je-
doch keine Maßnahmen, um den Schaden zu verhindern, der durch Strahlungs-
belastung entstehen kann. 

Neben diesen verheerenden Wirkungen der Strahlungen sind auch ihre chro-
nischen und indirekten Schäden wichtig. Die Statistiken der Versicherungsun-
ternehmen zeigen, dass die Lebenserwartung amerikanischer Radiologen immer 
kürzer wird. 

Laser: In ein Glasrohr wird ein Feststoff, eine Flüssigkeit oder ein Gas in 
kristalliner Form gegeben. Ein halbdurchlässiger Spiegel ist an einem Ende des 
Rohres und ein undurchlässiger Spiegel am anderen Ende angebracht. Dem Rohr 
wird sehr hohe Energie zugeführt. Dies kann Licht-, elektrische oder chemische 
Energie sein. Die Atome der Substanz in der Röhre absorbieren diese Energie 
und die Elektronen werden in energetisch höhere Zustände versetzt. Bei dieser 
Veränderung emittieren sie Energie, also „Photonen“. Photonen regen andere 
Atome an und bewirken, dass sie ebenfalls Photonen emittieren. Die freigesetzte 
Photonen- [Licht-]Energie wird stärker, wenn sie zwischen den Spiegeln hin und 
her läuft, und tritt aus dem halbdurchlässigen Spiegel aus. Sie werden zu Laser-
strahlen. Laserstrahlen werden aus parallelen, einfarbigen und fast ebenen Wellen 
gleicher Länge hervorgebracht. Sie werden in Bereichen wie Bohren, Schweißen, 
Kommunikation, Medizin, Messung und in Kriegswerkzeugen eingesetzt. Die 
Amerikaner versuchen, um Laser mit Sonnenenergie herzustellen, im Weltraum 
Apparaturen zu etablieren.  

 
Hast du die Nachricht vom ohne Gleichen empfangen, 
Hast du Nachricht von Yūsuf und Zulaykhā empfangen, 
 
Hat nicht über Jahre hinweg, diese Liebe dein Herz betrübt, 
Warum nicht die Nachricht direkt vom Geliebten empfangen, 
 
Selbst Berge sind nicht imstande, seinem Angesicht standzuhalten, 
Suche Gelehrte, um vom Berg Tūr und Mūsā die Nachricht zu empfangen, 
 
Reibe dein Gesicht auf den Boden, tue nicht so erhaben, 
Nur im Tiefland kannst du Nachricht über Ozeane empfangen, 
 
Hunderttausende sprechen über Liebe, obwohl sie nichts darüber wissen, 
Frage sie bloß nicht, um eine Nachricht vom Geliebten zu empfangen, 
 
Ahme nicht der Nachtigall nach, wenn du wahre Liebe erlangen möchtest, 
Suche Windenschwärmer, um die geheime Nachricht über Liebe zu empfangen. 
 

– 807 –



33 — ATOMBOMBE 
Wir haben bereits erwähnt, dass jedes der heute bekannten 105 [mittlerweile 

118] Atome in der Mitte einen Kern hat und dass Elektronen den Kern umkreisen. 
Das kleinste Atom ist das Atom des Wasserstoffgases und besitzt ein Elektron. 
Elektronen größerer Atome bewegen sich auf unterschiedlichen Kreisbahnen 
(Schalen), die ineinander liegen. Zum Beispiel hat das Element Uran 92 Elek-
tronen, die sich auf seinen sieben Schalen bewegen.  

Der Atomkern von Wasserstoff ist ein sehr kleines Teilchen, das sich nicht 
weiter teilen lässt. Dieser Wasserstoffkern wird als „Proton“ bezeichnet. Protonen 
haben eine positive elektrische Ladung. In den restlichen Atomkernen befinden 
sich neben den Protonen ungeladene Teilchen, die „Neutronen“ genannt werden. 
D. h. jeder Kern besteht aus Protonen und Neutronen. Die Protonenanzahl ent-
spricht der Anzahl der Elektronen, die sich um den Kern drehen. Die Neutro-
nenmasse ist etwa genauso groß wie die Protonenmasse. Neutronen können den 
Kern verlassen und leicht Materie durchqueren. Indem Neutronen von anderen 
Kernen absorbiert werden, entstehen neue Kerne. Protonen und Neutronen 
werden zusammen als „Nukleonen“ bezeichnet. 

Elektronen, die sich um den Atomkern drehen, können aus der Atomhülle 
verschwinden, wobei Energie entsteht.  

Manche großen Atomkerne sind nicht stabil. Solche Kerne zerfallen spontan 
und geben an die Umgebung Energie ab. Solche Substanzen, die Energie streuen, 
werden „radioaktive“ Stoffe genannt. Von den Atomen eines bestimmten radio-
aktiven Elements, beispielsweise bei Radium, zerfällt pro Sekunde eine bestimmte 
Menge spontan. Die an die Umgebung abgegebene Energie wird als „radioaktive 
Strahlung“ bezeichnet. Diese Strahlung ist nicht sichtbar. Radioaktive Substanzen 
verwandeln sich bei Strahlungsemission in andere Stoffe. D. h. das Atom verändert 
sich und wandelt sich in ein anderes Atom um. 

Die Chemie ist eine Wissenschaft, die die gegenseitige Wirkung der Atome 
untersucht. Da sich die Atome in der Sonne nicht gegenseitig beeinflussen und 
getrennt voneinander herumfliegen, gibt es in der Sonne keine chemischen Vor-
gänge. Die Sonne befindet sich im plasmaförmigen Zustand, sie ist kein Festkörper. 
Die Temperatur der Sonne und anderer Fixsterne beträgt etwa fünfzehn Millionen 
Grad und bei dieser Temperatur haben Atome ihre Elektronen verloren, sodass 
allein die Atomkerne herumfliegen. Die Auswirkungen, die Atome aufeinander 
haben, verändern nur die Anzahl der Elektronen, die sich auf der äußeren Schale 
bewegen. Das heißt, wir bezeichnen den Elektronenaustausch der Atome zweier 
Elemente als „chemische Reaktion“. Durch diesen Elektronenaustausch entstehen 
Verbrennungsbewegungen und sämtliche Energieänderungen. Chemische Gesetze 
haben keinen Einfluss auf die inneren Schalen und insbesondere auf den Atomkern 
und können hier keine Veränderungen hervorrufen.  

Die Energie/Kraft der Atombombe kommt durch die Veränderung des Atom-
kerns zustande. Die Bezeichnung „Kernbombe“ statt „Atombombe“ wäre demnach 
sogar passender.  

Die verborgene gewaltige Kraft des Atomkerns wurde als Erstes bei der Un-
tersuchung der radioaktiven Stoffe herausgefunden. Dadurch, dass die Energie, 
die diese Substanzen normalerweise über Jahrhunderte hinweg emittieren, in 
einem Moment plötzlich emittiert wird, wird die Atombombe hergestellt. 

Da die in den Kernen befindlichen Protonen immer positiv geladen sind, 
müssten sich eigentlich die Protonen gegenseitig abstoßen und der Kern sich auf-
lösen. Doch aufgrund einer enormen Anziehungskraft zwischen den Protonen 

– 808 –



bleibt der Kern zusammengehalten. Dies wird als „Kernkraft“ bezeichnet. Wenn 
einem Kern ein externes Nukleon [Proton oder Neutron] hinzugefügt wird, 
kommt eine gewaltige Kraft aus dem Kern frei. Währenddessen werden ein oder 
mehrere Nukleonen aus dem Kern geworfen, oder wenn der Kern groß ist, wird 
er in zwei Hälften geteilt. In beiden Fällen werden andere Atome gebildet. Die 
extrem hohe Wärme der Sonne und anderer Fixsterne ist auf die enorme Energie 
zurückzuführen, die durch die Bildung des Helium-Elements aus den Wasser-
stoffatomen in ihrem Zentrum erzeugt wird. Eine Temperatur von mindestens 
sechs Millionen Grad ist erforderlich, um die Energie der Heliumbildung aus 
Wasserstoff auf der Erde zu realisieren, und dies kann mit einer Atombombe 
verwirklicht werden. 

Im Jahre 1939 wurde herausgefunden, dass wenn Uran mit Neutronen kollidiert, 
sich dieser Teil der Urankerne in der Mitte spaltet, wobei ein Tausendstel der 
Uranmasse sich in Energie umwandelt, und zudem Neutronen aus dem Kern 
ausgestoßen werden. Diese Energie tritt als Wärme und durch Streuen von Gam-
mastrahlen in Erscheinung. Der erste neu zustande gekommene Kern wiederum 
streut radioaktive Betastrahlen. Obwohl diese Entdeckungen in Deutschland ge-
macht wurden, versammelten sich die Wissenschaftler in Amerika und die erste 
Atombombe wurde dort gebaut. Es existieren nur sieben Tausendstel spaltbare 
Kerne unter den Uranarten, welche als Uran-235 bezeichnet werden. Ein Kilo-
gramm von Uran-235 zerfällt in nur einer Millionstel Sekunde und wird in ein 
Gramm Energie umgewandelt. D. h. es bilden sich zwanzigtausend Mal eine 
Million Kilokalorien. Auf diese Weise wurde die Uranbombe hergestellt. [Mit 
einem Watt elektrischer Leistung werden jedoch lediglich 0,24 Kalorien erzeugt.] 
Damit die Kettenreaktion der Spaltungen der Uran-235-Kerne beginnt, ist die 
Kollision des Kerns mit externen Neutronen nicht erforderlich. Da Uran radioaktiv 
ist, streut es auch Neutronen. Es ist ein Segen, dass Uran-235, dessen Kern 
spaltbar ist, auf unserer Erde nicht in reiner Form existiert und die Geschwindigkeit 
der gestreuten Neutronen sehr hoch ist, sodass sie sich weit entfernen, bevor sie 
von den anderen Kernen eingefangen werden können. Damit explodieren sie 
nicht von sich aus.  

Für die Herstellung einer Bombe ist es also notwendig, reines Uran-235 zu 
erhalten, und die Oberfläche von Uran-235 darf nicht kleiner als eine Mindest-
menge sein, damit Neutronen, die mit einer Geschwindigkeit von zweitausend 
Kilometern pro Sekunde fliegen, mit benachbarten Kernen zusammenstoßen. 
Somit können sie sich, wenn zwei kleine Stücke reinen Urans-235 nebeneinander 
gebracht werden und somit die Mindestgröße entsteht, infolge von Kettenreak-
tionen umgehend teilen. Für diese Mindestgröße werden fünfzig Kilogramm 
reines Uran-235 benötigt [das sind etwa drei Liter]. Bei der ersten Atombombe 
wurde ein Stück zylinderförmiges, reines Uran-235 mit einer Kugel, die sich in 
der Bombe befand, in ein Loch gleicher Größe des zweiten Stücks Uran-235 ge-
worfen. Dabei wurde eine Energie von fünfzig Gramm, d. h. eine Million Mal 
eine Million Kilokalorien, in einer Millionstel Sekunde erzeugt. Diese Bombe 
wurde erstmals 1945 auf die japanische Stadt Hiroshima abgeworfen, wodurch 
70.000 Menschen starben und genauso viele verletzt oder verkrüppelt wurden. 

Die zweite Atombombe ist eine Plutoniumbombe. Dafür werden unreine Zy-
linderteilchen aus Uran in die zylinderförmigen Hohlräume eingebracht, welche 
in einer dicken Platte aus Graphitkohle geöffnet sind. Die Kohleschicht verringert 
die Geschwindigkeit der Neutronen. Da die aus dem Uran austretenden Neutronen 
langsamer werden, können sie in andere Kerne eindringen und so, wie durch 
Aufspalten der Kerne des Urans-235 neue Neutronen gestreut werden, so werden 
die gewöhnlichen Urankerne, während die Ordnungszahl um 2 zunimmt, in den 

– 809 –



Kern des Plutoniumatoms umgewandelt, der wie Uran-235 durch Einführung 
eines Neutrons gespalten werden kann. Dadurch entsteht eine enorme Kraft. 
Die entstandenen Plutoniumkerne ließen sich durch chemische Methoden leicht 
von anderen Stoffen unterscheiden. Mit einer Mindestmenge von zwei Litern 
wurden Bomben hergestellt und erstmals 1945 in der japanischen Stadt Nagasaki 
abgeworfen. Wenn beide Bomben explodieren, strahlen sie tödliche Strahlung 
aus, die Umgebungsluft erwärmt sich um ein paar Millionen Grad und es entsteht 
eine riesige Druckwelle. Das heißt, wenn die Bombe explodiert, wird der Effekt 
der Verbrennung und Zerstörung sofort sichtbar. Die Gammastrahlen wiederum 
töten die Menschen nach ein paar Wochen. Die in der Umgebung verstreuten 
Plutoniumpartikel hingegen führen monatelang ihre radioaktive Vergiftung durch. 
Die Anzahl der Todesfälle durch die beiden auf Japan abgeworfenen Atombomben 
war nicht genau bekannt. Nach der Erkenntnis von 966 Menschen, darunter 27 
Amerikaner und 49 Japaner, die fünfzehn Jahre dieses Thema untersucht haben, 
starben in Hiroshima 144.000 und in Nagasaki 51.570 Menschen. 

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurden neue Waffen entwickelt, indem die 
Energien ausgenutzt wurden, die durch den Zerfall des Atomkerns entstehen. 
Auf diese Weise entstanden Atomtorpedos, Raketen und Lenkraketen sowie 
Atomkanonengeschosse und Minen. 

Wenn Atomwaffen explodieren, breitet sich umgehend ein heftiger Windstoß 
aus, der fünf Sekunden andauert. Danach entsteht vom Umfeld her ein zweiter 
Windstoß. Diese Windstöße zerstören Gebäude und Bäume. Nur mit starken 
Stahlrahmen verstärkte Betongebäude können ihnen standhalten. Gammastrahlen 
schädigen die weißen Blutkörperchen [Leukozyten] im Blut und verhindern das 
Wachstum roter Blutkörperchen [Erythrozyten]. In Hiroshima starben 9.000 
Menschen an diesen Strahlungen, was 15 % des Gesamtverlustes entspricht. Die 
Atombombe hat verheerende Wirkungen von der Explosionsstelle bis zu einigen 
Kilometern entfernt verursacht. Es wurde festgestellt, dass 33 Zentimeter dicker 
Stahl, ein Meter Beton und 167 Zentimeter Boden vor dem Atombombenangriff 
schützt. 

Die dritte und gefährlichste Atombombe ist die Wasserstoffbombe. Während 
ein Kilogramm Plutonium ein Gramm Energie entstehen lässt, liefert ein Kilo-
gramm Wasserstoff 7,5 Gramm Energie. Die Wasserstoffbombe wird nicht mit 
gewöhnlichem Wasserstoff, sondern mit schwerem Wasserstoff betrieben. Denn 
zwei Atomkerne des schweren Wasserstoffs verschmelzen bei sechs Millionen 
Grad noch leichter und bilden einen Heliumkern. 

Heutzutage werden Atombomben gebaut, deren Auswirkungen viel größer 
und die viel furchterregender sind. Aber es scheint so, als ob jetzt keine Sorgen 
und keine Ängste mehr in Bezug auf Atombomben übriggeblieben sind. Dies 
liegt daran, dass in den Nachrichtenzentren mit dem Radar zu sehen ist, dass ein 
feindliches Trägerflugzeug, das Atombomben trägt, sich in Bewegung setzt. Durch 
Abfeuern einer vom Boden aus gesteuerten Rakete wird die Atombombe über 
dem Heimatland des Feindes zielgenau und treffsicher zur Explosion gebracht 
und somit der Feind selbst ausgerottet. 

Im Radarzentrum wird auf einem riesigen Bildschirm eine große Karte der 
feindlichen Länder angezeigt. Der Typ, die Höhe, die Geschwindigkeit und die 
Flugrichtung von Flugzeugen, die von irgendeiner Stadt oder einer Basis abfliegen, 
werden zu jeder Sekunde angezeigt. Aufklärungsflugzeuge und -schiffe und die 
Bewegung des Feindes, die Tausende von Kilometern entfernt sind, sind dauerhaft 
auf dem Bildschirm sichtbar. Die Bewegung des Feindes wird durch Aussendung 
präziser Raketen verhindert. 

Heute stellen die USA, Russland, England, Frankreich, Italien, Pakistan, 

– 810 –



Ägypten, Japan und Deutschland diese Verteidigungsmittel selbst her. Diese 
Zentren wurden auch in den Ländern eingerichtet, mit denen sie verbündet sind. 
Mit der Zeit werden technisch hochwertigere gebaut und die vorherigen verlieren 
ihren Nutzen. Zum Beispiel wurden in England Basen für ballistische Mittel-
streckenraketen gebaut. Doch angesichts des großen Fortschritts von Polaris 
haben auch sie ihren Platz unter den veralteten Waffen eingenommen. 

Polaris-Raketen werden von Atom-U-Booten, die mit nuklearem Treibstoff 
angetrieben werden, getragen und können unter Wasser abgefeuert werden. Die 
gewünschten kleinen Ziele werden präzise anvisiert. In jedem Polaris-U-Boot 
befinden sich 16 Raketen. Die Reichweite der Polaris-Rakete des A-1-Modells 
beträgt 1500 Kilometer, die des Modells A-2 2500 Kilometer und jene des A-3-
Modells 4000 Kilometer. 

Es ist seit langem bekannt, dass Jupiter-Raketen in Landbasen fixe Ziele 
waren, die angesichts feindlicher Angriffe leicht getroffen werden konnten. Ins-
besondere die Jupiter-Stützpunkte in der Türkei, entlang der Grenze Russlands 
im Nahen Osten, stellten die Atommacht der NATO dar. 

Präzisionsgelenkte Raketen: Die 1979 von den Vereinigten Staaten erworbenen 
präzisionsgelenkten Marschflugkörper (Cruise-Missile-Raketen) sind mit einem 
intelligenten mechanischen System ausgestattet, das sich wie ein erfahrener Pilot 
selbst ins Ziel steuert. Diese Raketen, auch „intelligente Raketen“ genannt, be-
wegen sich nicht wie andere Raketen auf einer elliptischen Bahn. Mit einem Dü-
sentriebwerk ausgestattet werden die präzisionsgelenkten Raketen aus der Luft, 
dem Meer oder vom Boden aus auf Landziele abgefeuert. Diese Rakete kann, 
als ob sich ein Pilot im Inneren befindet, ihr gewünschtes, weit entferntes Ziel 
treffen, indem sie dem Radar aus dem Weg geht, und zwar dadurch, dass sie auf 
unterschiedlichen Höhen fliegt und unterschiedliche Richtungen einschlagen 
kann. Es kann nicht herausgefunden werden, welches Ziel sie anvisiert. Sie ist 
im Besitz eines sehr fortschrittlichen Steuerungsgerätes. Es sucht und findet sein 
Ziel mit einem elektronischen Navigationsverfahren namens Tercom (Gelände-
Kontur-Abgleich). Ab dem Moment des Abfeuerns der Rakete erkennt sie mit 
den intelligenten Systemen im Inneren die natürlichen Hindernisse und Forma-
tionen auf der Flugbahn, gleicht sie mit den im System befindlichen ca. 20 Land-
karten ab und stellt dementsprechend ihre Flugrichtung ein. Durch die Überwa-
chung eines zehn Kilometer langen Feldes kann sie die erforderliche Richtung 
einschlagen. Nachdem die Raketen aus dem Flugzeug geworfen wurden, können 
sie in verschiedenen Höhen parallel zum Boden fliegen. Daher können sie nicht 
von Radargeräten erfasst werden. Sie erreichen das gewünschte Ziel, indem sie 
die vor ihnen liegenden Hindernisse überwinden oder ihnen ausweichen. Auf 
diese Weise garantieren sie äußerst hohe Treffpräzision. Carter, der frühere US-
Präsident, übergab diese präzisionsgelenkten Raketen, die alle kommunistischen 
Länder, allen voran Russland, erschreckten und verzweifeln ließen, an die NATO-
Staaten, um Europa gegen die Sowjets zu verteidigen.  

Im Jahre 1957 wurden in den USA acht, in Kanada eine und in Großbritannien 
zwei Uran-Batterien betrieben. Sie bemühen sich mit der Atomenergie, so wie 
sie sich damit auf den Krieg vorbereitet haben, anstelle von Kohle in größerer 
Menge billigeren Strom zu erzeugen und in der Medizin Untersuchungsmethoden 
zu finden. 

Der Atomwissenschaftler W. Heisenberg, der 1956 in die Türkei kam und 
mehrere Vorträge über die im Atom verborgene immense Energie hielt, beendete 
in seinem Vortrag seine Worte wie folgt: „In all meinen Reden habe ich erklärt, 
wie man die Energie im Atom nutzen kann. Nun kommt uns logischerweise fol-
gende Fragestellung in den Sinn: Durch wen und wie wurde diese immense 

– 811 –



Energie in diesen winzigen Ort platziert? Nur die Metaphysik wird darauf ant-
worten können.“ Als einer der türkischen Professoren, der ihn auf der Insel he-
rumführte, fragte, welche Religion dies beantworten könne, sagte er: „Nur der 
Islam kann dies beantworten. Ich und mein Freund, der Atomwissenschaftler 
Hahn, sind dieser Meinung.“ 

Ich sah es als notwendig an, von diesem anschaulichen Beispiel, welches die 
Bewunderung der Naturwissenschaftler in Bezug auf die Größe und Überlegenheit 
des Islams zeigt, zu berichten. Selbstverständlich sind Pseudowissenschaftler 
nicht in diese Aussage einbegriffen, so wie sie auch außerhalb von allen anderen 
Wahrheiten bleiben. 

Kommunikation über das Internet: Die Kommunikation erfolgt mit elektro-
magnetischen Wellen, die sich im Raum verbreiten. Wenn elektrischer Strom 
durch einen Draht fließt, werden magnetische Wellen um den Draht herum 
erzeugt. Diese Wellen werden als „elektromagnetische Wellen“ bezeichnet. Diese 
Wellen breiten sich im Weltraum aus. Um von ihnen Nutzen zu ziehen, ist ein 
Endgerät nötig, so z. B. Rechner, Laptops, Smartphones usw. Ein Laptop ist eine 
2 cm dicke Box und so groß wie eine Schultasche, in die die Kinder ihre Bücher 
verstauen. Die Innenseite des Deckels der Box ist eine spiegelnde Platte. Diese 
Platte wird Bildschirm genannt. Im Laptop befindet sich ein Akku in der Größe 
der Handinnenfläche. Dieser Akku wird geladen, indem das von der Steckdose 
kommende Netzkabel in den Steckplatz des Akkus eingeführt wird. Dieser Akku 
liefert dem Computer so viel Strom, wie er für den Betrieb benötigt. Im Inneren 
des Computers befindet sich ein Modemgerät in der Größe einer Goldmünze. 
Die Bilder der auf dem Computer gelesenen Bücher und die Wellen der Töne 
aus der Luft werden mit dem Modemgerät am Computer in elektromagnetische 
Wellen umgewandelt und über eine Telefonleitung an das Netzwerk und von 
dort mit elektromagnetischen Wellen ihrer eigenen einzigartigen Länge in den 
Weltraum gesendet, die von speziellen Geräten ausgesendet werden. Elektro-
magnetische Wellen, die aus Geräuschen erzeugt werden, werden den elektro-
magnetischen Wellen zugefügt. Es gibt kein Netzwerk oder Gerät namens Internet. 
Als Internet werden die gesamten elektromagnetischen Wellen, die durch den 
in den Netzwerken befindlichen Computer über einen Satelliten in den Weltraum 
gesendet werden, bezeichnet. Jedes Netzwerk empfängt das, was es von den elek-
tromagnetischen Wellen empfangen möchte, die von anderen Netzwerken an 
den Weltraum übermittelt wurden, und gibt es an seinen Computer weiter. Die 
empfangenen elektromagnetischen Wellen werden hier in Schallwellen umge-
wandelt und auf dem Bildschirm angezeigt. Kleine Endgeräte sind auch eine Box 
in verschiedenen Größen. Sie werden auf dem Markt verkauft. Es werden durch 
die vom Netzwerk kommenden elektromagnetischen Wellen die vom Modemgerät 
erhaltenen Texte und die aus dem Buch gelesenen und an die Netzwerke gesen-
deten Texte sowie die auf dem Computer wie auf einer Schreibmaschine ge-
schriebenen Texte gelesen und die erzeugten Töne angehört. Eine Form davon 
wird in Mikrobuchstaben auf einen Speicher [Festplatte] geschrieben, der sich 
im Computer befindet. Es gibt Tausende von Büchern in einem Speicher. Die 
Informationen auf diesem Speicher werden auf dem Bildschirm des Computers 
angezeigt. Um eine Verbindung zum Internet herzustellen, wird eine Anfrage 
an einen Provider (Internetdienstanbieter) gestellt. In der Türkei gibt es viele 
verschiedene Provider. Jedes Netzwerk hat eine Verbindung zu einem Satelliten. 
Beispielsweise lautet die Adresse, die der Provider „Ihlas Net“ dem Verlagshaus 
Hakikat zuteilt, www.hakikatkitabevi.com. Wenn sich eine Person mit dieser 
Adresse verbindet, kann sie vom gesamten Angebot des Verlagshauses das Ge-
wünschte auf ihrem Computerbildschirm auswählen und lesen. 

 
– 812 –



34 — DIE EHE (NIKĀH) IM ISLAM 
„Nikāh“ bezeichnet den Eheschluss und „Tatlīq“ die Scheidung. 
Im Buch Manāhidsch al-ibād heißt es im Kapitel über den islamischen Ehe-

schluss: 
Das siebte Kapitel berichtet über die Anstandsregeln beim Eheschluss. So 

wie die Quellentexte (Nusūs) und Überlieferungen davon berichten, dass das 
Heiraten besser ist, so wird auch berichtet, dass es besser ist, unverheiratet zu 
sein. Da die Menschen, die Zeiten und die Zustände sich voneinander unter-
scheiden, sind dementsprechend auch die Berichte unterschiedlich. Die Zeit und 
die Zustände der edlen Gefährten und der Gefährtennachfolger, möge Allah mit 
ihnen allen zufrieden sein, zeigten, dass es besser war, zu heiraten. Dafür gab es 
drei Gründe: 

1. Grund: In der Zeit von Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, hatte sich 
das Christentum auf der ganzen Welt verbreitet. Da die spirituelle Seite von Īsā, 
Friede sei mit ihm, stärker ausgeprägt war, entsprach das Unterlassen der Heirat 
und ein Leben in Abgeschiedenheit dem Zustand und der Zeit seiner Gefährten 
und Gemeinde (Umma) mehr. Die Priester predigten jedem das Mönchtum, also 
ein Leben in Abgeschiedenheit zu führen. Sie dachten, sich auf dem Wege Allahs 
zu befinden und Allah, den Erhabenen, zu erreichen sei einzig durch die Befolgung 
des Zölibats möglich. Da Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, sämtliche spi-
rituellen und materiellen Wirklichkeiten und Vorzüge in sich vereint hat, ist für 
seine Gefährten und Gemeinde sowohl die Einsamkeit als auch die Gesellschaft, 
sowohl die Ehelosigkeit als auch das Heiraten nützlich. Diesen ist beides und 
ebenso der ausgewogene Mittelweg geeignet. Da die Priester jedem befahlen, 
wie Mönche zu leben und nicht zu heiraten, verbat Muhammad Mustafā, Friede 
sei mit ihm, seinen Gefährten die Ehelosigkeit, um dem vorzubeugen. Er sagte: 
„Im Islam gibt es kein Mönchtum“, und in einem anderen Hadith heißt es: „Die 
Eheschließung ist meine Sunna, und wer meine Sunna nicht befolgt, gehört nicht 
zu mir.“ Viele weitere Hadithe dieser Art haben falsche Gedanken ausgeräumt. 
So wurde der Gedanke aus den Herzen entfernt, dass man einzig durch das 
Mönchtum auf dem Wege Allahs, des Erhabenen, schreiten könne. Jene, die in 
der Zeit der edlen Gefährten, der Gefährtennachfolger und der Nachfolger der 
Gefährtennachfolger, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, lebten, also in 
den ersten zwei Jahrhunderten nach der Hidschra, wussten, dass diese Hadithe 
geäußert wurden, um die verdorbenen Aussagen der Priester zu widerlegen. Als 
diese Zeit verstrichen war, kamen Hadithe zum Vorschein, die aussagen, dass je 
nach Zustand des Menschen sowohl die Ehelosigkeit als auch die Ehe gut ist. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Nach dem Jahre 200 ist der 
Beste unter euch derjenige, der Khafīf al-hādh ist.“ Als man ihn fragte, was mit 
Khafīf al-hādh gemeint sei, antwortete er: „Derjenige, der weder Ehefrau noch 
Kind hat.“ 

Große Gelehrte wie Bischr al-Hāfī, Bāyazīd al-Bistāmī und Abul-Husayn an-
Nūrī waren unverheiratet. Dieser Hadith teilt die Ehre und die Vorzüge dieser 
und derer wie sie mit, die nach dem Jahre 200 nach der Hidschra kamen. 

2. Grund: Da die edlen Gefährten, die Gefährtennachfolger und die Nachfolger 
der Gefährtennachfolger in der allerbesten Zeit gelebt haben, waren ihr Glaube, 
ihre Geduld, ihre Enthaltsamkeit und ihr Gottvertrauen sehr stark und wertvoll. 
Der folgende Hadith lobt sie: „Die beste Zeit ist meine Zeit. Danach ist die wert-
vollste Zeit jene nach mir. Die Wertvollsten nach diesen sind die Muslime der 
darauffolgenden Generation. Danach wird sich das Lügen verbreiten. Menschen 

– 813 –



werden falsches Zeugnis ablegen, obwohl man sie nicht als Zeugen gewünscht 
hat.“ Dadurch, dass sich diese Großen in der Gesellschaft des Gesandten Allahs 
befanden und ihm nahe waren, wuchs ihre Enthaltsamkeit, ihr Gottvertrauen 
und ihre Zufriedenheit, weshalb ihre Triebseelen nach der Heirat keine Mittel 
ergriffen, die dem Islam missfallen, und nicht zum Erwerb von Harām neigten. 
Die Späteren aber waren nicht so. 

3. Grund: Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, wusste durch das Licht 
des Prophetentums und seinen korrekten Scharfsinn (Firāsa), dass es die edlen 
Gefährten, die Gefährtennachfolger und die Nachfolger der Gefährtennachfolger 
sein werden, die den Islam und das Muslimsein auf der ganzen Welt verbreiten. 
Damit jene, die den Glauben verteidigen und die Religion des Islams verbreiten, 
sich vermehren und durch sie die Religion gestärkt wird, ermutigte er zum Hei-
raten. 

Aus diesen drei Gründen heraus war es in der Zeit der edlen Gefährten, der 
Gefährtennachfolger und der Nachfolger der Gefährtennachfolger erforderlich, 
zu heiraten. Bei denjenigen, die nach ihnen kamen, war hingegen auch das Un-
verheiratetsein gut. Deshalb sagte Sufyān ath-Thawrī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, als er den oben genannten Hadith hörte: „Bei Allah! Das Unverhei-
ratetsein ist nun halāl!“ Man fragte Bischr al-Hāfī, warum er nicht heirate. In 
seiner Antwort sagte er: „Ich habe eine solche Triebseele, dass ich mich zuerst 
bemühe, sie zu scheiden. Wie könnte ich ihr noch jemand anderes hinzufügen?“ 

Heute ist es schwieriger geworden, Halāl-Nahrung zu finden und sich von 
dem, was harām ist, zu hüten. Es ist weder mit der Religion noch mit der Vernunft 
vereinbar, andere dazu zu verleiten, in Harām zu verfallen. Wenn damit einher-
gehend die Lust einer Person erregt ist, soll er versuchen, sie durch Fasten zu 
verringern. Kann er seine Lust nicht durch das Fasten brechen, dann wird es fard 
für ihn zu heiraten. [Befürchtet er, der Frau Unrecht zu tun, ist es makrūh 
tahrīman für ihn zu heiraten. Für jene, die Angst haben unter niedere Frauen zu 
geraten, die ihre Blöße den Männern darstellen, und sich somit von ihrer Triebseele 
täuschen zu lassen, und die sich davor fürchten, Harām zu begehen, ist es ebenfalls 
fard, ein reines ehrvolles muslimisches Mädchen zu finden und zu heiraten. Für 
Jugendliche, die nicht in dieser schweren Situation sind, ist es angemessener, 
sich um die Aneignung von Wissen und gutem Charakter zu bemühen und erst 
nach dem Erwerb des Wissens über Menstruation und Wochenfluss zu heiraten.] 
Damit die Zeit für die Heirat kommt, muss er zuerst den Islam lernen, seine 
Triebseele in einen Zustand bringen, in welchem sie dem Islam folgt, gutherzig 
sein und Geschlechts- und Verstandesreife besitzen. Dann heiratet er mit der 
Absicht die Sunna einzuhalten. Er heiratet ein Mädchen, das Anstand, Scham 
und Moral hat, den Glauben und die Säulen des Islams erlernt hat, dem Islam 
folgt und sich außer Haus islamkonform bedeckt. Man sollte unbedingt ein Mäd-
chen suchen, das keusch ist und in seinen Angelegenheiten der Religion Vorrang 
gibt. Er sollte aber nicht jemanden suchen, die reich oder von großer Schönheit 
ist. Man sollte aufgrund des Vermögens und der Schönheit nicht die Keuschheit 
und Rechtschaffenheit aus den Händen gleiten lassen. In einem Hadith heißt es: 
„Eine Frau wird entweder aufgrund ihres Reichtums oder aufgrund ihrer Schönheit 
oder aufgrund ihrer Religion (Religiosität) geheiratet. Nehmt ihr jene mit Religion! 
Wer sie aufgrund ihres Vermögens heiratet, wird von ihrem Vermögen nichts 
haben. Wer sie lediglich aufgrund ihrer Schönheit heiratet, wird von ihrer Schönheit 
beraubt bleiben.“ (Wenn Religiosität und Schönheit zusammenkommen, wäre 
es sehr gut. Es ist nicht erlaubt, dass ein muslimisches Mädchen einen nichtmus-
limischen Jungen heiratet. Wenn sie beabsichtigt, einen nichtmuslimischen Jungen 
zu heiraten, fällt sie vom Glauben ab. Sodann hätten zwei Nichtmuslime mitei-

– 814 –



nander geheiratet. Beide müssen zum Glauben kommen und ihre Ehe erneut 
schließen.) 

Vor der Ehe das Mädchen zu sehen, ist eine Sunna und sorgt dafür, dass man 
gut miteinander auskommt. Er sollte ein rechtschaffenes, gutmütiges, vornehmes 
Mädchen aus einer Familie mit Kindern und einem edlen Elternhaus suchen. Es 
heißt, dass vier Frauen vermieden werden sollten: 

1. Eine Witwe, die mit ihrem vorherigen Ehemann ein angenehmes Leben 
hatte. Wenn sie sich an diese friedlichen Tage erinnert, seufzt sie und klagt. 

2. Man sollte keine Frau heiraten, die mit ihrem Vermögen, ihrem sozialen 
Status und ihrem Vater prahlt und diese vorhält. 

3. Diejenige, die die Besitztümer ihres Ehemannes an die eigenen Verwandten 
und Bekannten verteilt. 

4. Man soll eine Frau meiden, die für ihre schlechten Charaktereigenschaften 
und Unkeuschheit berüchtigt ist und die sich selbst und ihren Mann in Verruf 
bringt. Der Hadith „Riecht nicht an Rosen, die im Misthaufen wachsen!“ verbietet 
die Ehe mit jenen, die von schlechter Abstammung und charakterlos sind. [In 
Buchara hatte ein Jugendlicher namens Ahmad ibn Hafs geheiratet. In der ersten 
Nacht sagte seine Frau zu ihm: „Hast du dir das Wissen über die Menstruation 
angeeignet?“ Als er verneinte, sagte sie: „Allah der Erhabene gebietet: ,Schützt 
euch selbst und jene, die euch unterstellt sind, vor dem Feuer!‘ Wie will ein Un-
wissender irgendwen schützen?“ Diese Aussage gefiel dem Jugendlichen. Er ver-
traute seine Frau Allah, dem Erhabenen, an und studierte 15 Jahre lang in Merw 
Wissenschaften. Er nahm auch Unterricht bei Imām Muhammad. Innerhalb von 
sechs Jahren lernte er das Gelernte auswendig. Anschließend kehrte er als Ge-
lehrter zu seiner Frau zurück. Sein Lehrer gab ihm den Namen „Abū Hafs al-
Kabīr“, möge Allah sich seiner erbarmen.] 

Wer heiraten möchte, sollte einige Male die Istikhāra vollziehen und bei 
Allah, dem Erhabenen, Zuflucht suchen. Er soll Ihn anflehen, damit Er ihn vor 
dem Eingreifen der Triebseele und boshafter Menschen schützt. 

Er sollte versuchen, die Ehe in Übereinstimmung mit allen vier Rechtsschulen 
zu schließen. In der schāfiʿītischen, hanbalītischen und mālikītischen Rechtsschule 
ist die erste Bedingung für die Gültigkeit der Ehe, dass der Ehevormund (Walī) 
des Mädchens seine Erlaubnis gibt, auch wenn das Mädchen bereits geschlechtsreif 
ist. „Walī“ bedeutet lexikalisch Freund. In der Glaubenslehre wird damit der 
„Gotteskenner“ (Ārif billāh) bezeichnet. In der Rechtswissenschaft (Fiqh) jedoch 
handelt es sich dabei um männliche Verwandte. In diesen drei Rechtsschulen ist 
der Walī (Vormund) der Vater. Gibt es keinen Vater, ist es der Großvater oder 
dessen Vater. Sind diese nicht da, ist es der Bruder, danach der Sohn des Bruders 
und anschließend dessen Sohn; sind diese nicht existent, der vaterseitige Onkel, 
danach der Sohn des vaterseitigen Onkels und dessen Söhne. Gibt es all diese 
nicht, ist der Kadi [d. h. ein rechtschaffener Richter, der im Einklang mit dem 
Koran lebt] der Vormund. Die Reihenfolge der Vormunde in der Ehe entspricht 
der Reihenfolge beim Erbe. Einzig in der schāfiʿītischen Rechtsschule können 
der Sohn und dessen Sohn nicht Vormund sein. Gemäß Imām Muhammad und 
der hanbalītischen Rechtsschule werden der Sohn und der Enkel nach dem Vater 
und den Großvätern zum Vormund und gemäß den Schaykhayn (Imām Abū 
Hanīfa und Abū Yūsuf) werden sie vor ihnen zum Vormund. In der hanafītischen 
Rechtsschule ist es keine Bedingung, dass ein verstandes- und geschlechtsreifes 
Mädchen die Erlaubnis seines Vormundes einholt. Es ist mustahabb, vor dem 
Eheschluss die Einwilligung eines geschlechtsreifen Mädchens einzuholen. Wem 
die Erlaubnis gegeben wurde, fungiert als Stellvertreter (Wakīl). Doch im Falle 

– 815 –



eines Eheschlusses, bei dem keine Erlaubnis eingeholt wurde, ist es zwingend 
erforderlich, dass das Mädchen der Ehe zustimmt. Stimmt sie der Ehe nicht zu, 
ist die Ehe unwirksam. Verheiraten tut die Frau sich selbst oder ihr Stellvertreter 
oder ihr Vormund. [In der hanafītischen Rechtsschule können Waisen, die keinen 
männlichen Vormund haben, von ihrer Mutter verheiratet werden.] 

Die zweite Bedingung der Ehe nach der hanafītischen Rechtsschule ist, dass 
bei Angebot/Antrag und Annahme/Zustimmung zwei verstandes- und geschlechts-
reife männliche Muslime oder ein Mann und zwei Frauen [selbst wenn deren 
Sünden offenkundig sind] als Zeugen anwesend sind und das Eheangebot und 
die Zustimmung vernehmen. Nach der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechts-
schule müssen die Zeugen Männer sein und sie dürfen keine offenkundigen 
Sünder sein. In der hanafītischen Rechtsschule können gemeinsam mit Stellver-
treter oder Vormund ein weiterer Mann und zwei Frauen als Zeugen fungieren. 
In der mālikītischen Rechtsschule sind keine Zeugen erforderlich, doch es ist 
notwendig, dass der Vormund anwesend ist und die Ehe verkündet wird, sie den 
Bekannten kundgetan wird. 

Die dritte Bedingung der Ehe ist das Eheangebot und die Zustimmung, also 
der Ehevertrag. In der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule schließen 
zwei Männer den Vertrag, indem sie die Worte Nikāh, Zawdsch (Ehemann)/ 
Zawdscha (Ehefrau) oder ähnliche Wörter mit derselben Bedeutung verwenden. 
Einer der zwei Männer ist der Bräutigam oder sein Stellvertreter und der andere 
der Vormund oder Stellvertreter der Braut. Bei diesen beiden Rechtsschulen ist 
die Erlaubnis der Frau ebenfalls eine Bedingung, sofern sie keine Jungfrau ist. 

Im Niʿmet-i islām heißt es: „So wie in der hanafītischen Rechtsschule Mann 
und Frau, die frei und geschlechtsreif sind, in Anwesenheit zweier Zeugen die 
Ehe eingehen können, so können auch der Stellvertreter des einen oder von 
beiden ihre Ehe schließen. Es ist eine Bedingung, dass der Stellvertreter 
verstandesreif (āqil) sowie einsichtsfähig (mumayyiz) ist. Es ist keine Bedingung 
dass er geschlechtsreif oder männlich ist. Bei der Ernennung eines Stellvertreters 
ist kein Zeuge notwendig. Wenn daher eine Frau zu ihrem Ehemann sagt: „Ich 
bevollmächtige dich, mich mit dir zu verheiraten, wann immer du mich scheidest“, 
und der Ehemann dies akzeptiert und er seine Frau mit einem Talāq bāʾin scheidet 
und später in Anwesenheit von zwei Zeugen sagt: „Ich habe Soundso, die ich ge-
schieden hatte, mit mir selbst verheiratet“, ist der Nikāh wirksam/gültig (sahīh). 
[Das bekannte Bittgebet zur Erneuerung des Glaubens und der Ehe (Tadschdīd 
al-īmān und tadschdīd an-nikāh) mit der Gemeinschaft zu lesen, geht auf dieses 
Urteil zurück.] Ist auch der Bevollmächtigende anwesend, nimmt der Bevoll-
mächtigte (Wakīl) die Zeugenrolle ein. Wenn das Mädchen anwesend ist, dann 
gilt sein Vormund ebenfalls als Zeuge. Wenn ein Vater ohne eine Brautgabe zu 
verlangen seine Tochter verheiratet, während sie nicht anwesend ist, und er dies 
dann der Tochter erzählt und die Tochter dazu schweigt, ist die Ehe wirksam 
und eine übliche Brautgabe (Mahr al-mithl) wird notwendig. Eine Person kann 
als Vormund oder Bevollmächtigter beider Seiten fungieren oder als Vormund 
der einen Seite und Bevollmächtigter der anderen Seite oder für die eine Seite 
im eigenen Namen handeln und für die andere als Vormund fungieren oder aber 
für die eine Seite im eigenen Namen handeln und für die andere als Bevollmäch-
tigter fungieren. Ein Bevollmächtigter, dem gesagt wird: ,Tue, was du möchtest!‘, 
darf jemand anderen als Stellvertreter ernennen. Ein Kind, welches nicht ge-
schlechtsreif ist, verheiratet von seinen Vormunden derjenige, der ihm am nächsten 
steht. Vormund sind die oben aufgezählten, ,Resterben‘ (Asaba) genannten Ver-
wandten väterlicherseits. Sind diese nicht vorhanden, wird die Mutter zur Vor-
mundin. Wenn jemand, der kein Stellvertreter ist [beispielsweise einer der Vor-

– 816 –



munde eines geschlechtsreifen Jungen oder Mädchens oder ein Fremder] die 
Ehe schließt und die verheiratete Person dies beim Vernehmen nicht ablehnt, 
dann ist die Ehe wirksam. Ein Kind, das geschlechtsreif wird, darf die Ehe, die 
von anderen Vormunden als dem Vater oder Großvater geschlossen wurde, ab-
lehnen.“ 

In der hanafītischen Rechtsschule müssen die Wörter „Tazwīdsch“ oder 
„Nikāh“ nicht erwähnt werden. Auch mit den Ausdrücken „Ich habe geschenkt/ge-
geben/als Almosen gegeben/verkauft/gekauft ist die Ehe wirksam. Die einzige 
Bedingung ist, dass beide Sprecher die Verben in der Vergangenheitsform be-
nutzen. Wenn der eine im Imperativ und der andere in der Vergangenheitsform 
spricht, ist dies ebenfalls wirksam. Der Vormund kann das noch nicht geschlechts-
reife Mädchen ohne seine Erlaubnis mit einer ebenbürtigen Person verheiraten. 
In den anderen drei Rechtsschulen hingegen kann lediglich der Vater seine jung-
fräuliche, geschlechtsreife Tochter verheiraten. Das Alter spielt da keine Rolle 
(es ist also nicht erforderlich, dass sie jung ist).  

Im al-Mīzān al-kubrā heißt es: „Damit in der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule der Eheschluss wirksam ist, muss der Ehevormund (Walī) anwesend 
sein. Frauen können kein Vormund sein. In der hanafītischen Rechtsschule darf 
eine Frau ohne Vormund heiraten und für sich selbst jemanden zum Stellvertreter 
ernennen. Doch falls sie jemanden heiratet, der ihr nicht ebenbürtig (kufw) ist, 
darf ihr Vormund dies verhindern. In der mālikītischen Rechtsschule verhält es 
sich folgendermaßen: Falls die Frau zum Adel gehört und reich ist, muss ihr Vor-
mund anwesend sein. Ist dies nicht der Fall, kann der Stellvertreter diese Frau 
verheiraten. In der schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule kann ein of-
fensichtlicher Sünder (Fāsiq) kein Vormund sein, in der hanafītischen und 
mālikītischen Rechtsschule hingegen schon. In der schāfiʿītischen Rechtsschule 
ist es so, dass wenn der nächste Vormund in Reiseentfernung ist, der entferntere 
Vormund sie verheiraten darf. In den anderen drei Rechtsschulen darf der ferne 
Vormund sie nicht verheiraten. In der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule 
ist es so, dass wenn der Aufenthaltsort des nächsten Vormundes unbekannt ist, 
der Bruder die Schwester verheiraten darf. In der schāfiʿītischen Rechtsschule 
darf er sie nicht verheiraten. In der schāfiʿītischen Rechtsschule dürfen Vater 
und Großvater das jungfräuliche Mädchen per Zwang verheiraten. In der māli-
kītischen und hanbalītischen Rechtsschule darf der Großvater sie zwar verheiraten, 
aber nicht zwingen. In der hanafītischen Rechtsschule darf niemand das ge-
schlechtsreife Mädchen ohne ihr Einverständnis verheiraten. In drei Rechtsschulen 
darf niemand außer dem Vater das kleine Mädchen verheiraten. In der hanafīti-
schen Rechtsschule hingegen darf jeder Resterbe (Asaba) sie verheiraten, doch 
bei Erreichen der Geschlechtsreife kann sie ablehnen. In der hanafītischen und 
mālikītischen Rechtsschule darf der Vormund das Mädchen mit sich selbst ver-
heiraten. In der hanbalītischen Rechtsschule kann der Vormund dies mittels 
eines Stellvertreters tun. In der schāfiʿītischen Rechtsschule wiederum darf er 
dies auch mittels Stellvertreter nicht machen. In drei Rechtsschulen darf die 
Frau, wenn sie selbst und ihre Vormunde einverstanden sind, auch jemanden 
heiraten, der ihr nicht ebenbürtig ist, in der hanbalītischen Rechtsschule hingegen 
nicht. In der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule darf der Vormund 
die Frau nicht mit ihrem Einverständnis mit jemandem verheiraten, der ihr nicht 
ebenbürtig ist, in der hanafītischen Rechtsschule hingegen schon. 

In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist die Ebenbürtigkeit in Bezug auf Ab-
stammung, Beruf, Religiosität, Makellosigkeit und Freiheit erforderlich. In der 
mālikītischen gilt die Ebenbürtigkeit einzig hinsichtlich der Religiosität, in der 
hanafītischen Rechtsschule in Bezug auf Religiosität, Abstammung und Vermögen. 

– 817 –



In allen Rechtsschulen besteht die erste Bedingung darin, dass der Mann ein 
Muslim und die Frau kein Muschrik ist (also nicht jemand ist, die nicht zu den 
Schriftbesitzern gehört). In der hanafītischen Rechtsschule kann eine Ehe, bei 
der die Frau nicht mit ihrem Ebenbürtigen geheiratet hat, vonseiten der Vormunde 
aufgelöst werden. Nach den anderen drei Rechtsschulen ist die Ehe ohne Zu-
stimmung der Vormunde ohnehin nicht wirksam. In der mālikītischen Rechtsschule 
können die Vormunde eine Eheschließung verhindern, bei der die Frau mit ihrem 
Ebenbürtigen für weniger als die übliche Brautgabe eine Ehe eingehen will. Nach 
den anderen Imāmen darf der Vormund dies nicht verhindern. In drei Rechts-
schulen ist es nicht gültig, dass der ferne Vormund in der Gegenwart des nächsten 
Vormundes die Ehe schließt. In der mālikītischen Rechtsschule hingegen ist es 
lediglich nicht erlaubt, dass sie in der Gegenwart des Vaters seine jungfräuliche 
Tochter verheiraten. 

Sagt ein Mann: ,Soundso ist meine Ehefrau‘, und die Frau bestätigt dies, dann 
wird dies nach drei Rechtsschulen anerkannt, doch nach der mālikītischen Rechts-
schule ist ihre Ehe nicht wirksam. 

Nach drei Rechtsschulen ist die Ehe ohne Zeugen nicht wirksam. Wenn sie 
mit Zeugen geschlossen wird, dürfen sie die Ehe geheim halten. In der mālikītischen 
Rechtsschule wiederum ist die Ehe ohne Zeugen zwar wirksam, doch sie muss 
den Bekannten verkündet werden. In der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule müssen beide Zeugen rechtschaffene (ādil) Männer sein. In der 
hanafītischen Rechtsschule ist die Ehe auch mit einem Mann und zwei Frauen, 
die allesamt Sünder sind, wirksam. Nach drei Rechtsschulen muss bei einem Ehe-
schluss zwischen einem männlichen Muslim und einer weiblichen Schutzbefohlenen 
(Dhimmī) beide Zeugen Muslime sein. In der hanafītischen Rechtsschule können 
in diesem Fall beide Zeugen Schutzbefohlene sein. Es ist sunna, dass beim Ehe-
schluss beide Seiten miteinander sprechen. In der schāfiʿītischen und hanbalītischen 
Rechtsschule müssen die Wörter ,Tazwīdsch‘ oder ,Nikāh‘ verwendet werden. 
In der hanafītischen Rechtsschule ist der Eheschluss mit jedem Wort wirksam, 
das eine Eigentumsübertragung zum Ausdruck bringt. In der mālikītischen Rechts-
schule verhält es sich zwar wie in der hanafītischen, doch es muss auch die Höhe 
der Brautgabe erwähnt werden. 

Wenn jemand sagt: ,Ich habe meine Tochter mit Person Soundso verheiratet 
(Tazwīdsch)‘, und diese Person dies hört und sagt: ,Ich habe den Nikāh akzeptiert‘, 
dann ist dies nach allen Gelehrten nicht gültig. Nach Abū Yūsuf, möge Allah 
sich seiner erbarmen, ist es gültig. 

In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist die Ehe nicht wirksam, wenn jemand 
sagt: ,Ich habe meine Tochter mit dir verheiratet‘, und derjenige ,Ich habe dies 
akzeptiert‘ sagt, aber nicht ,Ich habe deinen Nikāh/Tazwīdsch akzeptiert‘ sagt. 
In der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule sowie nach dem anderen 
Idschtihād Imām asch-Schāfiʿīs, möge Allah sich seiner erbarmen, ist die Ehe 
wirksam. 

Drei Rechtsschulimāme, möge Allah sich ihrer erbarmen, sagten, dass der 
Eheschluss mit einer Schriftbesitzerin durch ihren Vormund erlaubt ist. In der 
hanbalītischen Rechtsschule ist dies nicht erlaubt. 

Wenn mit der Bedingung geheiratet wird, dass auf die Frau keine weitere 
Frau geheiratet wird oder die Frau nicht an einen anderen Ort gebracht wird, ist 
die Ehe nach drei Rechtsschulen wirksam, doch die Bedingung muss nicht ein-
gehalten werden. Die übliche Brautgabe wird verbindlich. Imām Ahmad ibn 
Hanbal, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass die Bedingung eingehalten 
werden muss und dass für den Fall, dass sie nicht eingehalten wird, die Frau die 

– 818 –



Ehe annullieren darf. Wenn der Vater heiraten will, ist nach der hanafītischen 
und mālikītischen Rechtsschule der Sohn nicht gezwungen, seinen Vater zu ver-
heiraten. [Doch es wäre besser, wenn er dies tut.] In der schāfiʿītischen und han-
balītischen Rechtsschule ist er dazu verpflichtet. 

Ist der Mann zum Geschlechtsverkehr unfähig, hat die Frau nach der 
hanafītischen Rechtsschule für die Annullierung der Ehe das Recht auf Khusūma 
(sie darf also für diesen Zweck vor Gericht gehen). Nach den anderen drei Rechts-
schulen darf die Frau die Ehe bei jedem Mangel und jeder Schande annullieren, 
auch wenn diese erst nach dem Eheschluss aufgetreten sind. Wenn die Frau einen 
Mangel aufweist, darf nach der hanbalītischen Rechtsschule und gemäß einem 
Idschtihād von Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, der Mann 
die Ehe annullieren. Nach der mālikītischen Rechtsschule und gemäß dem anderen 
Idschtihād von Imām asch-Schāfiʿī darf er die Ehe nicht annullieren.“ Die Über-
setzung aus dem al-Mīzān endet hier. Khusūma bedeutet, vor Gericht zu gehen 
und eine Klage einzureichen. Wenn eine Frau keinen Mangel aufweist und 
erkennt, dass ihr Mann impotent ist, dann kann sie auf Annullierung der Ehe 
eine Klage einreichen, selbst wenn schon lange Zeit vergangen ist. Lehnt der 
Mann dies ab, so lässt der Richter die Frau bei einer Hebamme untersuchen. 
Stellt sich heraus, dass die Frau noch Jungfrau ist, lässt er sie ein Jahr später 
erneut untersuchen. Ist sie dann weiterhin Jungfrau, trennt der Richter sie beide. 
Eine vollständige Brautgabe und Wartefrist werden sodann verbindlich. Wenn 
ein einziges Mal der Geschlechtsakt vollzogen wurde, entfällt zwar das Recht 
der Frau auf eine Klage, aber den Geschlechtsakt danach zu unterlassen, wäre 
eine Sünde. Impotent (innīn) ist jemand, der aufgrund des Alters, einer Ge-
schlechtskrankheit oder von Magie (Sihr) keinen Geschlechtsverkehr ausüben 
kann. Wegen anderer Gründe können sie jedoch keine Klage auf Trennung ein-
reichen. Wenn der Eheschluss von der Erfüllung einer Bedingung abhängig ge-
macht ist, ist er nicht wirksam, wie im Ibn Ābidīn, al-Khāniyya, at-Tātārkhāniyya 
und Fatāwā Abil-layth geschrieben steht. Derart verhält es sich beispielsweise 
mit der Aussage: „Ich habe geheiratet unter der Bedingung, dass mein Vater 
damit einverstanden ist.“ Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels „Muharramāt“ 
Folgendes: „Wenn der Vater anwesend ist und sagt, dass er einverstanden ist, 
dann ist die Ehe gültig.“ So steht auch bei Ibn Ābidīn, im Kitāb al-fiqh alal-
madhāhib al-arbaʿa sowie im Niʿmet-i islām beim Eheschluss Folgendes: „Wenn 
eine Frau sagt: ,Ich heirate dich mit der Bedingung, dass ich das Recht auf Schei-
dung habe‘, und der Mann dies akzeptiert, dann ist die Ehe wirksam und die 
Frau hat das Recht darauf, sich zu scheiden.“ Es ist angemessen, dass eine Frau, 
die keinen Ehemann und keinen Mahram-Verwandten hat, eine derartige Be-
dingung stellt, damit sie auf Reise, beispielsweise zur Haddsch, gehen kann und 
genauso eine Frau, die zwecks „Hulla“ einen anderen Mann heiratet. Wie zu 
sehen ist, sind Aussagen wie „Im Islam ist das Scheidungsrecht alleinig beim 
Mann! Die Frau ist wie ein Spielzeug in den Händen des Mannes!“ eine Lüge. 
Mit solchen Lügen und Verleumdungen versuchen Leute, die nicht mit dem Islam 
vertraut sind, junge Menschen vom Islam zu entfremden. Der obige Abschnitt 
zeigt klar und deutlich, dass beim Eheschluss das Scheidungsrecht der Frau über-
tragen werden kann (genannt „Tafwīd“) und sie sich folglich scheiden darf, wann 
sie will. Siehe den Abschnitt „Tafwīd“ am Ende des Kapitels zur Scheidung. 

Wenn beim Eheschluss die Einhaltung einer ungültigen Bedingung erwähnt 
wird, dann ist die Ehe wirksam und die Bedingung ungültig. Wenn gesagt wird: 
„Ich habe dich geheiratet mit der Bedingung, keine Brautgabe zu zahlen“, ist 
die Ehe gültig. Die Bedingung ist ungültig und die übliche Brautgabe wird ver-
bindlich. 

– 819 –



BRAUTGABE (MAHR) – Im Kitāb al-fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa heißt 
es: „Mit Brautgabe ist das Gold, das Silber, das Papiergeld oder irgendein anderes 
Gut oder ein Nutzen gemeint, das vom zukünftigen Ehemann der Frau gegeben 
wird. Die Brautgabe ist zweierlei. Das Entrichten der ersten Art der Brautgabe 
wird beim Eheschluss wādschib und hiervon kann die Hälfte oder gesamte Menge 
entfallen. Dies wird ,Mahr muʿaddschal‘ (sofort fällige Brautgabe) genannt. Die 
Menge der zweiten Art der Brautgabe wird zwar ebenfalls bei Eheschluss genannt, 
doch ihre Entrichtung wird erst mit Eintritt von drei Dingen wādschib und sie 
vermindert sich unter keinen Umständen. Dies wird ,Mahr muʾaddschal‘ (ge-
stundete Brautgabe) genannt. Wenn beide Brautgaben während der Eheschließung 
nicht erwähnt wurden, muss der ,Mahr al-mithl‘ (die übliche Brautgabe) entrichtet 
werden. Tut die Ehefrau etwas, das Grund für die Trennung ist, wie beispielsweise 
Glaubensabfall (Apostasie), oder verursacht sie den ,Hurmat al-musāhara‘, 
entfällt der gesamte Mahr muʿaddschal. Scheidet der Ehemann die Frau oder 
tut etwas, das die Trennung bewirkt, entfällt die Hälfte und es muss sodann nur 
die Hälfte ausgezahlt werden. Die drei Dinge, die das Entrichten der gestundeten 
Brautgabe erfordern, sind: der Geschlechtsverkehr (Waty), das Alleinsein (Khalwa) 
und der Tod eines der beiden Ehepartner. Geschieht eines dieser drei Dinge, 
entfällt die nicht entrichtete, sofort fällige Brautgabe nicht und verringert sich 
auch nicht. Wenn der Geschlechtsverkehr oder das Alleinsein erfolgt ist, muss 
die gesamte Brautgabe zur bei der Eheschließung vereinbarten Zeit oder bei 
Trennung gänzlich bezahlt werden. Stirbt die Frau, so gibt der Ehemann die 
Brautgabe ihren Erben. Wenn der Ehemann stirbt, wird ihre Brautgabe vom 
Nachlass des Mannes bezahlt. Das islamkonforme (maschrūʿ) Alleinsein zwischen 
Ehemann und Ehefrau ist nicht wie das Alleinsein mit einer fremden Frau, das 
harām ist. Wenn es bei ihnen einen Grund gibt, der sinnlich, der Scharia nach 
oder der Natur nach den Geschlechtsakt verhindert, handelt es sich nicht um ein 
islamkonformes Alleinsein. Dass einer von beiden krank ist, sich im Weihezustand 
befindet, ein Fard-Gebet verrichtet, das Ramadanfasten einhält, die Frau ihre 
Menstruation oder ihren Wochenfluss hat oder sich ein verstandesreifes Kind 
bei ihnen befindet, stellt ein Hindernis für dieses Alleinsein dar. Die Frau darf 
die Brautgabe ihrem Ehemann, oder wenn er verstorben ist, dessen Erben schen-
ken. Der Vater der Frau kann die Brautgabe seiner Tochter nicht dem Bräutigam 
schenken.“ Bei Ibn Ābidīn heißt es: „Eine Frau darf ihren Gläubiger gemeinsam 
mit ihrer Brautgabe dem Ehemann übertragen. Sie darf ihre Brautgabe einem 
anderen schenken und ihn bevollmächtigen, die Brautgabe in Besitz zu nehmen. 
Denn die Forderungen dürfen nur dem Schuldner geschenkt werden. Um sie je-
mand anderem schenken zu können, muss man ihn bevollmächtigen, sie an sich 
zu nehmen.“ 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wenn bei der Eheschließung nur die 
Brautgabe genannt, aber nicht bekannt gegeben wurde, welche Menge davon 
muʿaddschal (sofort fällig) ist, dann wird in Anlehnung an den Brauch und den 
sozialen Status der Frau eine Menge davon als muʿaddschal gewertet. Wenn 
gesagt wurde, dass die gesamte Menge muʿaddschal ist, dann wird dies so ange-
nommen. Sie alle sind muʾaddschal (gestundet) in der Hinsicht, dass sie zu einem 
bestimmten Datum gegeben werden müssen. Kommt dieses Datum, dann darf 
die Frau sich ihrem Ehemann nicht verwehren, um ihre Brautgabe zu erhalten. 
Wenn die Brautgabe auf ein Jahr als muʾaddschal festgelegt wurde und der Mann 
vor Ablauf des Jahres den Geschlechtsakt als Bedingung gesetzt hat, ist der Ge-
schlechtsverkehr auch ohne Entrichtung der Brautgabe erlaubt. Dies ist nach 
Imām Muhammad, möge Allah sich seiner erbarmen, auch dann so, wenn er dies 
nicht als Bedingung gesetzt hat. Wenn er vor dem Geben der sofort fälligen 

– 820 –



Brautgabe den Geschlechtsakt als Bedingung gesetzt hat, ist dies erlaubt. Ist ein 
Teil der Brautgabe sofort fällig und ein anderer gestundet, dann darf eine Frau, 
solange sie die sofort fällige Brautgabe nicht gänzlich erhalten hat, selbst nach 
dem Geschlechtsverkehr verweigern, mit ihrem Ehemann auf Reise zu gehen, 
sowie den Geschlechtsverkehr und das Alleinsein. 

Während der Eheschließung ist es übereinstimmend erlaubt, die Bedingung 
zu stellen, dass die gestundete Brautgabe zu einem bestimmten Datum entrichtet 
wird. Im Falle einer Scheidung wird das Datum der Brautgabe abgewartet. Wurde 
kein Datum festgelegt, wird sofort bei Scheidung die Bezahlung fällig. Wenn bei 
einer widerruflichen Scheidung der Mann die Scheidung zurückzieht, wird die 
Brautgabe nicht erneut muʾaddschal. Die Brautgabe einer als Jungfrau geehelichten 
Frau, ob jung oder alt, kann durch den Vater, den Großvater oder den Richter 
vom Ehemann verlangt werden. Niemand außer diesen darf die Brautgabe 
nehmen. Wenn das Mädchen, das als Jungfrau geheirat hat, diesem nicht zustimmt, 
dürfen auch diese sie nicht an sich nehmen.“ 

In einem Hadith, der im Riyād an-nāsihīn steht, heißt es: „Wer mit der Absicht 
heiratet, keine Brautgabe zu bezahlen, wird am Tag der Auferstehung unter den 
Dieben versammelt werden.“ 

Eine Eheschließung, bei der keine Brautgabe erwähnt wurde, oder bei der 
gar die Bedingung gestellt wurde, keine Brautgabe zu bezahlen, ist gültig und 
die Bedingung unwirksam. Es wird sodann wādschib, der Ehefrau die übliche 
Brautgabe (Mahr al-mithl) zu bezahlen. Es wird die Menge gegeben, die den va-
terseitigen Verwandten der Frau gegeben wurde. Wenn es sich bei einem Teil 
der Brautgabe um sofort fällige Brautgabe (Mahr muʿaddschal) handelt, dann 
entrichtet sie der Mann vor dem Geschlechtsverkehr oder vor dem Alleinsein. 
Wenn alles gestundete Brautgabe (Mahr muʾaddschal) ist oder die Worte 
muʿaddschal und muʾaddschal gar nicht erwähnt wurden, dann ist es wādschib, 
nach dem Geschlechtsakt oder nach dem Alleinsein zu der Zeit, zu der die Frau 
es wünscht, die Brautgabe zu entrichten, oder falls sie keinen Wunsch geäußert 
hat, wenn einer von beiden stirbt. In diesem Fall nehmen oder geben sie die 
Erben. Die Brautgabe muss einen Mindestwert von 10 Dirham Silber haben. 
Heute wird Silber nicht mehr als Währung benutzt. Es wird Papiergeld verwendet, 
das dem Wert des Goldbestandes entspricht. Daher darf die Brautgabe nicht we-
niger sein als ein Mithqāl Gold [ca. 5 g, also 2/3 einer Goldmünze], das dem Wert 
von 10 Dirham, also 7 Mithqāl Silber entspricht. Im persischen Buch Dschawāhir 
al-fiqh heißt es, dass die Brautgabe nicht unter einer Goldmünze liegen darf. So 
verstehen wir, dass damals eine Goldmünze das Gewicht eines Mithqāl hatte. 
Wenn er weniger als diese Menge an Brautgabe nennt, dann muss er dennoch 
2/3 einer Goldmünze oder ein anderes von ihm genanntes Gut mit diesem Wert 
geben. Solange die Frau die sofort fällige Brautgabe nicht bekommt, kann sie 
die Hochzeit, das Alleinsein und die gemeinsame Reise verweigern. Wenn sie 
diese verweigert, darf der Ehemann ihr nicht den Unterhalt streichen. Ist die ge-
samte Brautgabe gestundet [verzögert], darf die Ehefrau mit der Begründung, 
die Brautgabe nicht erhalten zu haben, diese Dinge nicht verweigern. Eine Frau, 
die die sofort fällige Brautgabe nicht erhalten hat, darf ohne Erlaubnis ihres 
Ehemannes das Haus verlassen und mit einem anderen Mahram-Verwandten 
auf Reise gehen. Wenn sie, nachdem sie 10 Goldmünzen von ihrem Ehemann 
als Brautgabe bekommen hat, diese ihrem Ehemann zurückgibt und schenkt 
[aber nicht sagt: „Ich habe dir meine Brautgabe geschenkt“] und der Ehemann 
sie vor dem Alleinsein scheidet, muss die Frau ihrem Ehemann weitere fünf 
Goldmünzen geben. Denn da Gold durch Spezifizierung (Taʿyīn) nicht konkretisiert 
ist (Taʿayyun), gilt nicht, dass durch die Rückgabe dieser 10 Goldmünzen an 

– 821 –



ihren Ehemann das Geld der Brautgabe zurückgegeben wurde. Da aufgrund des-
sen, dass die Scheidung vor dem Alleinsein erfolgt, die Frau nur auf die Hälfte 
der Brautgabe Anspruch hat, muss sie die andere Hälfte dem Mann zurückgeben. 
Hätte sie von ihrem Ehemann keine Brautgabe genommen und sie ihm erlassen 
oder wäre die Brautgabe kein Gold, sondern ein Gut gewesen, und die Frau 
hätte dieses Gut nach der Annahme ihrem Mann zurückgegeben und geschenkt, 
dann müsste sie bei darauffolgender Scheidung dem Mann nichts geben. Denn 
durch Rückgabe eines Gutes, das durch Spezifizierung konkretisiert ist, hätte 
die Frau die Brautgabe nicht entgegengenommen. [Siehe im Kapitel über Kauf 
und Verkauf nach!] 

Wir wollen erneut darauf aufmerksam machen, dass das Besprechen der Braut-
gabe keine Bedingung für die Wirksamkeit der Eheschließung ist. Wenn eine 
religionsunkundige Person behauptet: „In der islamischen Religion muss ein 
Mann der Frau Mahr-Geld zahlen, damit er heiraten kann. Dadurch wird die 
Frau zum Verkaufsobjekt“, dann hätte sie damit den Islam verleumdet. Im Islam 
dient die Brautgabe nicht der Heirat. Sie ist dazu da, damit die Ehe harmonisch 
und glücklich verläuft, die Rechte und Freiheiten der Frau geschützt werden und 
sie kein Spielzeug in den Händen eines religionsunkundigen, charakterlosen 
Mannes wird. Aus Angst davor, das Mahr-Geld und monatlich den Unterhalt 
der Kinder zu bezahlen, kann der Mann seine Frau nicht scheiden. Wo diese 
Angst nicht besteht, sind die Gerichte überfüllt mit Scheidungsfällen. Daher ist 
es vorzüglicher, dass ein Mädchen, das heiraten wird, von einem Mann, der die 
schöne islamische Ethik und den Wert, der der Frau im Islam beigemessen wird, 
kennt und dies zu schätzen weiß, einen kleinen Betrag an Brautgabe verlangt, 
und von jemanden, der die genannten Eigenschaften nicht aufweist, einen größeren 
Betrag an Brautgabe verlangt. 

PERSONEN, MIT DENEN DIE EHE VERBOTEN IST – Mit 25 Frauen ist 
die Heirat harām. Diese werden „Mahram“ genannt. Von diesen sind 18 auf 
ewig harām. Sieben unter diesen 18 wiederum sind „Mahram-Verwandte durch 
Blutsverwandtschaft“, also durch Abstammung. Konkret sind es: Die eigene 
Mutter, die Mutter des Vaters und der Mutter, die eigene Tochter und die Töchter 
des Sohnes und der Tochter, die eigene Schwester, die Töchter der Schwester, 
die Töchter des Bruders, die Tante mütterlicherseits und väterlicherseits. Diese 
zu heiraten ist bis zum Tod, auf ewig harām. Demnach darf eine Frau niemals 
mit ihrem Vater, Sohn, Bruder, Onkel mütterlicherseits und väterlicherseits und 
den Söhnen ihrer Geschwister heiraten. Sind diese sieben Personen nicht verwandt 
durch Abstammung, sondern durch Milch (Stillen) oder Unzucht, ist die Heirat 
mit ihnen ebenfalls auf ewig harām. Einzig die Milchschwester des Sohnes und 
die Milchmutter des Bruders dürfen geheiratet werden. Nach der hanbalītischen 
Rechtsschule gibt es keine Altershöchstgrenze für die Milchverwandtschaft. Die 
anderen drei Rechtsschulimāme, möge Allah sich ihrer erbarmen, sagten, dass 
die Milchverwandtschaft ab 2 ½ Jahren nicht mehr eintritt. 

Ebenso ist es auf ewig harām, mit den vier Frauen zu heiraten, die aufgrund 
der Ehe im Nachhinein zu Verwandten werden. Ein Mann darf mit der Mutter 
der Frau, die er geheiratet hat oder mit der er Unzucht begangen hat, oder die 
beiden Großmütter dieser Frau niemals heiraten. Wenn er den Geschlechtsverkehr 
mit der Frau vollzieht, die er geheiratet hat, darf er mit den Töchtern dieser Frau 
von einem anderen Mann niemals heiraten. Mit der Frau, die der Vater oder der 
leibliche Sohn heiratet, das heißt mit der Stiefmutter oder der Schwiegertochter, 
darf niemals geheiratet werden. Die Heirat mit den Schwiegertöchtern der eigenen 
Söhne ist ebenfalls nicht erlaubt. Eine Frau darf niemals ihren Stiefvater, Stiefsohn, 
Schwiegervater oder Schwiegersohn heiraten. Es ist erlaubt die „Jenseitsge-

– 822 –



schwister“, die „Jenseitsmütter“ oder die „Ordensgeschwister“ zu heiraten. 
Diese sind nämlich nicht wie die eigenen Geschwister und die eigene Mutter. Es 
ist harām, deren Haupt und Haare anzuschauen, sich mit ihnen zu unterhalten, 
in einem Raum mit ihnen alleine zu verbleiben und Reisen in weite Entfernung 
mit ihnen zu unternehmen. Dies ist in keinem Orden (Tarīqa) erlaubt. Wer sagt, 
dies sei halāl, wird ein Ungläubiger und Ketzer. 

Es gibt weitere sieben Frauen, mit denen die Ehe temporär nicht erlaubt ist. 
Wenn der Hinderungsgrund aufgehoben ist, wird die Ehe halāl. Fünf dieser 
Frauen sind aufgrund der Ehe harām. Ein Mann darf die Schwester seiner Ehefrau 
weder treffen noch heiraten. Stirbt seine Frau oder scheidet er sich von ihr, darf 
er danach die Schwester seiner ehemaligen Frau heiraten. Diese Frauen sind die 
„Schwägerinnen“ des Mannes und dieser Mann der Schwager dieser Frauen. Die 
Brüder dieses Mannes sind die Schwäger der Frau. Diese Frau wiederum ist 
deren Schwägerin. Eine Frau darf mit irgendeinem ihrer Schwäger nicht in einem 
Raum alleine bleiben und mit diesen nicht auf eine Reise (z. B. zur Haddsch) 
gehen. D. h. die Schwäger (Bruder des Ehemannes, Ehemann der Schwester) 
gehören nicht zu den Mahram-Verwandten dieser Frau. 

Während man mit einer Frau verheiratet ist, ist es auch harām, ihre Tanten 
mütterlicherseits und väterlicherseits sowie die Töchter ihrer Geschwister zu 
ehelichen. Diese sind auch bei Milchverwandtschaft harām. In der hanafītischen, 
mālikītischen und hanbalītischen Rechtsschule sind jene, mit denen die Heirat 
aufgrund bereits erfolgten Geschlechtsverkehrs mit der Ehefrau harām ist, auch 
aufgrund von Unzucht harām. In der schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen wird 
die Heirat mit ihnen aufgrund von Unzucht nicht harām. Die Frau, mit der man 
Unzucht getrieben hat, darf von einem selbst und von anderen geheiratet werden. 
Die Töchter der Onkel und Tanten mütterlicherseits und väterlicherseits sowie 
die Schwägerin (die Frau des Bruders) gehören nicht zu den „Mahram-Verwandten 
durch Blutsverwandtschaft“. D. h. diese fünf Frauen gelten als fremd (nicht-
mahram). Ihre entblößten Stellen anzuschauen, mit ihnen zu reden, während sie 
unverschleiert sind, und das Alleinsein (Khalwa) mit ihnen ist harām. „Khalwa“ 
bedeutet, dass Mann und Frau in einem Haus alleine sind. Khalwa mit nichtmus-
limischen Frauen und der Sklavin eines anderen ist ebenfalls harām. Da diese 
fünf Frauen fremd sind, dürfen sie geheiratet werden. Dies ist nicht harām. Doch 
die ersten vier von ihnen zu heiraten, ist makrūh tanzīhan. Im Kimyā-i saʿādat 
heißt es: „Die achte der acht Eigenschaften, deren Vorhandensein bei der zu 
ehelichenden Frau sunna ist, ist die, dass sie nicht zu den nahen Verwandten 
gehört. In einem Hadith heißt es: ,Deren Kinder werden schwach und kränklich.‘ “ 
Im türkischen Buch Murschid al-mutaʾahhilīn steht es in gleicher Weise geschrie-
ben. Die Töchter dieser vier Frauen zu heiraten, ist nicht makrūh. Der ehrwürdige 
Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, heiratete die Tochter seines Onkels 
nicht. Er heiratete die Tochter des Sohnes seines Onkels. Dies war somit nicht 
makrūh. 

Die sechste der sieben Frau, die zu heiraten temporär harām ist, ist die Frau, 
die eine Götzendienerin (Muschrik) ist. Mit „Muschrik“ ist ein Ungläubiger ge-
meint, der keiner Buchreligion angehört. Die Christen verehren Bilder und 
Statuen, werfen sich vor ihnen nieder und flehen sie an. Einige von ihnen sagen 
über die im Umlauf befindlichen entstellten Evangelien: „Diese sind das Evan-
gelium, das Gott Jesus offenbart hat. Jesus ist der Gesandte Gottes und Er liebt 
ihn sehr. Er erschafft alles, was dieser will.“ Da der Vater seinen Sohn sehr liebt, 
bezeichnen sie Gott als Vater und Jesus als Sohn. Sie flehen Jesus an, damit er 
Fürsprache für sie einlegt. Diese werden „Ahl al-kitāb“ (Schriftbesitzer) genannt. 
Sie sind keine Muschriks. Die zweite Gruppe der Christen sagt: „Jesus besitzt 

– 823 –



göttliche Eigenschaften. Wie sein Vater erschafft er alles, was er will. Er ist an-
fangslos und ewig lebendig.“ Derart glaubend ihn anzuflehen bedeutet, ihn an-
zubeten. So zu glauben, wird „Schirk“ (Götzendienst/Beigesellung) genannt und 
derjenige, der derart glaubt, als „Muschrik“ (Götzendiener/Polytheist) bezeichnet. 
Bilder, Statuen und Kreuze, die in dieser Art angebetet werden, sind Götzen. 
Die Kommunisten, Freimaurer, Abtrünnigen, Buddhisten, Brahmanen und Mul-
hids sind Muschriks (also Ungläubige ohne Buch). Wenn die Frau, die ein Muschrik 
ist, zu einer Muslimin oder Schriftbesitzerin wird, wird die Ehe mit ihr erlaubt. 
Ein Muslim, ob Mann oder Frau, muss sich erkundigen und herausfinden, ob die 
Person die er/sie heiraten will, ein Muslim ist oder nicht. Zwar ist es gestattet, 
dass der muslimische Mann eine Schriftbesitzerin, also eine Christin oder Jüdin, 
die keine Götzendienerin ist, oder aber eine irregegangene, madhhablose Frau, 
die kein Muschrik geworden ist, heiratet, doch mit einer Dhimmī-Frau (nicht-
muslimische Bürgerin eines islamischen Staates) zu heiraten, ist makrūh tanzīhan, 
und eine Harbī-Frau (nichtmuslimische Bürgerin eines nichtislamischen Staates) 
zu ehelichen, ist makrūh tahrīman. Es ist auch für einen muslimischen Mann, 
der bereits mit einer muslimischen Frau verheiratet ist, erlaubt diese zu ehelichen. 
Die muslimische Frau jedoch darf nur einen muslimischen Mann heiraten. Wenn 
sie sich entschließt, einen nichtmuslimischen Mann zu heiraten, fällt sie vom 
Glauben ab. Im Niʿmet-i islām heißt es: „Es ist keine Bedingung, dass die Zeugen 
bei einer Ehe mit einer Schriftbesitzerin Muslime sind. Ein muslimischer Mann 
darf seine Frau, die eine Schriftbesitzerin ist, am Besuch der Kirche und dem 
Herstellen von Wein im Haus hindern. Er darf sie nach der Menstruation und 
dem Wochenfluss nicht zur Ganzkörperwaschung zwingen. Es wäre gut, wenn 
sie sich islamkonform bedeckt. Es ist erlaubt, bei einer bestehenden Heirat mit 
einer muslimischen Frau zusätzlich eine Schriftbesitzerin zu heiraten.“ 

Die siebte Frau, deren Heirat temporär harām ist, ist die Sklavin, während 
man mit einer freien Frau verheiratet ist. Doch andersherum eine freie Frau zu 
heiraten, während man in einer Ehe mit einer Sklavin ist, ist erlaubt. 

Es ist nicht erlaubt, diese sieben Frauen zu grüßen und ihren Gruß (Salām) 
zu erwidern.  

Es ist nicht erlaubt, die Frau eines anderen Mannes zu ehelichen. Wenn die 
Frau geschieden wurde und sie abgewartet hat, bis die Idda genannte Wartezeit 
verstrichen ist, darf man sie ehelichen. Am Ende das Kapitels zur Wartezeit heißt 
es: „Eine Frau, die von einer rechtschaffenen Person erfährt, dass ihr vermisster 
[also in einem fernen Land verhafteter oder gefangen genommener] Ehemann 
gestorben ist oder sie mit drei Scheidungsaussprüchen geschieden hat, darf mit 
einem anderen Mann heiraten. Dass der Richter eine unauffindbare Person, die 
90 Jahre alt geworden wäre, als tot erklärt, steht im Kommentar zum 10. Artikel 
der Mecelle. „Wenn sie mitbekommen hat, dass er verstorben ist, oder einen 
Brief von ihm erhalten hat, in welchem er mitteilt, dass er sie geschieden hat, 
und sie daraufhin mit jemand anderem heiratet und später ihr erster Ehemann 
zurückkehrt, wird die zweite Ehe nichtig.“ [Niʿmet-i islām.] Es ist harām, dass 
ein freier Mann mit mehr als vier Frauen und ein Sklave mit mehr als zwei Frauen 
verheiratet ist. Für die Heirat mit einer zweiten Frau ist es nicht erforderlich, 
die Erlaubnis der ersten Frau einzuholen. Selbst wenn die erste Frau nicht 
einwilligt und gar sagt, dass sie Selbstmord begehen würde, darf der Mann eine 
zweite Frau heiraten. Doch es ist gut und verdienstvoll, dass er die erste Ehefrau 
erfreut und sogar, um sie zu erfreuen, die zweite Ehe unterlässt. Kann er zwischen 
ihnen keine Gerechtigkeit walten lassen, sondern tut Unrecht und kann den Un-
terhalt nicht bestreiten, ist sogar die Ehe mit einer einzigen Frau harām. [Siehe 
Kapitel 39.] Die Schiiten sagen, dass es erlaubt sei, bis zu neun Frauen zu heiraten, 

– 824 –



und die Wahhabiten sagen, es dürften bis zu zehn Frauen geheiratet werden. 
Hamīdullah schreibt dies in seinem Buch „Einführung in den Islam“ falsch nieder.  

Es ist gültig, eine Frau, die durch Unzucht schwanger geworden ist, vor ihrer 
Entbindung zu heiraten. Doch bis zur Entbindung ist der Geschlechtsverkehr 
mit ihr nicht erlaubt und ihr Unterhalt ist nicht wādschib. Es ist nicht gültig, eine 
Frau, die innerhalb einer Ehe schwanger geworden ist, bis zur Entbindung zu 
heiraten. Doch es ist halāl, dass derjenige, der mit einer Frau Unzucht getrieben 
hat, diese Frau heiratet und mit ihr Geschlechtsverkehr hat, und das Kind, das 
sechs Monate nach der Eheschließung geboren wird, zählt als sein Kind. Wird 
dieses Kind vor Ablauf von sechs Monaten geboren, ist es ebenfalls sein Kind, 
sofern er sagt, dass es sich um sein Kind handelt. Es ist erlaubt, dass jemand 
anderes eine Frau, die Unzucht begangen hat, ohne Istibrā heiratet und mit ihr 
verkehrt. [Istibrā bedeutet, sich einer Frau nicht zu nähern, bis eine Reinheits-
periode abgelaufen ist und sie erneut menstruiert, um herauszufinden, ob sie 
schwanger ist oder nicht.] Der sinngemäße Koranvers „Eine Frau, die Unzucht 
begangen hat, darf von anderen Männern nicht geheiratet werden“ wurde durch 
den dritten Vers der Sure an-Nisā abrogiert und dies wurde auch im Hadith 
bekannt gegeben. Ein Mann darf mit seiner Frau, die Unzucht begangen hat, 
ohne eine Wartezeit abzuwarten Geschlechtsverkehr haben. 

Die Eheschließung gemäß der Sunna: Zwei oder mehr rechtschaffene (sālih) 
muslimische Männer versammeln sich. Unter den Männern sollten sich keine 
Frauen befinden. Entsprechend sollten bei der Hochzeitsfeier Männer und Frauen 
in unterschiedlichen Häusern zusammenkommen. Selbst wenn die Braut islam-
konform bedeckt ist, ist es harām, sie anderen Männern zu zeigen. Wer dem 
Harām keine Wichtigkeit beimisst, wird ein Kāfir und die Ehe wird ungültig. 
Auf der Männer- und Frauenseite sollte jeweils eine Person eine Rede halten. 
Nach der Rede erwähnt der Stellvertreter (Wakīl) der Frau die Anzahl des 
Goldes, das er als Brautgabe für die Frau verlangt. Wenn der Mann dies nicht 
akzeptiert, einigt man sich auf eine andere Menge. Nachdem der Vormund (Walī) 
der Frau oder ihr muslimischer Stellvertreter 

„Bismillāh wal-hamdu lillāh was-salātu alā rasūlillāh“ gesprochen hat, wendet 
er sich dem Bräutigam zu und sagt: „(…), die Tochter von (…), habe ich dir als 
Ehefrau gegeben. (…), die Tochter von (…), deren Vormund [oder Stellvertreter] 
ich bin, habe ich dir [beispielsweise für 10 Raschād-Goldmünzen] als Mahr 
muʿaddschal und [beispielsweise für 20 Raschād-Goldmünzen] als Mahr 
muʾaddschal zur Ehefrau gegeben.“ Ist der Bräutigam nicht anwesend, sagt er 
dies zu dessen Stellvertreter. Dabei sagt er aber nicht „dir gegeben“, sondern 
„(…), dem Sohn von (…), gegeben“. Diese Worte werden „Īdschāb“, also „An-
trag/Angebot“ genannt. Darauf antwortet der Bräutigam folgendermaßen: „Ich 
habe diese Ehe für mich mit dieser Brautgabe angenommen.“ Ist der Bräutigam 
nicht anwesend, antwortet der Stellvertreter und sagt: „Ich habe diese Ehe für 
(…), Sohn von (…), dessen Stellvertreter ich bin, mit der genannten Brautgabe 
akzeptiert.“ Es wäre gut, die Menge der Brautgabe erwähnend zu antworten. 
Diese Antwort wird „Qabūl“, also „Annahme“ genannt. Auf diese Weise wird 
durch Antrag und Annahme die islamische Ehe geschlossen. [Es ist mustahabb, 
dass man die Höhe der Brautgabe auf Papier festhält, der Bräutigam und die 
beiden Zeugen unterschreiben und es der Braut übergeben wird. Die Brautgabe 
ist ein Recht des Menschen (der Frau). Wenn der Mann seine Ehefrau scheidet 
und dieses Recht seiner Frau nicht gewährt, wird er im Diesseits verhaftet und 
im Jenseits in die Hölle eingehen. Es ist für viele Menschen nicht möglich, 20 
Goldmünzen oder, wenn eine Raschād-Goldmünze beispielsweise 450 Euro wert 
ist, 9.000 Euro in Papiergeld zu bezahlen und für den Lebensunterhalt der Kinder 

– 825 –



ihrer Mutter monatlich Unterhalt zu zahlen, also die Kosten für einen zweiten 
Haushalt zu tragen. Wie man also sieht, hat Allah, der Erhabene, das Schei-
dungsrecht zwar dem Mann zugesprochen, doch dies an sehr schwere Bedingungen 
geknüpft und fast unmöglich werden lassen. Das Scheidungsrecht geht nicht da-
rüber hinaus, Frauen einzuschüchtern. Es gibt dem Mann Kraft und hilft dabei, 
seinen Pflichten in der Haushaltsführung nachzukommen. Das Scheidungsrecht 
ist nur dem Anschein nach beim Mann, doch in der Realität liegt es stets bei der 
Frau. Wenn ein gläubiger Mann seine Frau scheiden will, drängt sich ihm die 
Furcht vor der Zahlung von Geld, das nur wenige Menschen verdienen können, 
und vor jahrelangen Unterhaltszahlungen oder vor dem Aufenthalt in einem Ge-
fängnis im Diesseits und dem Brennen in der Hölle im Jenseits wie ein Berg auf. 
Will die Frau sich scheiden lassen, kann sie ihren Mann durch Schenken der 
Brautgabe und durch unangenehmes Verhalten zum Scheidungsausspruch bringen. 
Während die Scheidung der Frau so einfach ist, wird eine muslimische Frau, die 
die Heiligkeit des Familienlebens begriffen hat und die Rechte des Ehemannes 
an seiner Ehefrau kennt, gewiss nicht die Sünde der Zerstörung ihres heiligen 
Hortes begehen und somit nicht die weltliche Schande und Blamage und die jen-
seitige Strafe auf sich ziehen wollen. Eine Frau, die sich scheiden lässt, muss nie-
mandem etwas zahlen. Die reichen Verwandten müssen sich um diese Frau 
sorgen. Hat sie keine Verwandten, muss die Staatskasse für ihren Unterhalt auf-
kommen. Der rechtschaffene gläubige Mann jedoch ist dazu gezwungen, nach 
der Scheidung fortlaufend zu arbeiten und Geld zu verdienen, um den Unterhalt 
seiner Kinder zu bezahlen und für die Kosten seines neuen Heims aufzukommen. 
Man darf den Islam nicht schlechtreden, indem man das falsche Verhalten der 
Atheisten, Madhhablosen und Ignoranten, die dem Islam widersprechen, als 
Vorwand benutzt.] 

Damit die islamische Ehe wirksam/gültig (sahīh) ist, ist es zwingend erforderlich, 
dass Braut und Bräutigam Muslime sind. D. h. sie müssen die Glaubensgrundsätze 
und die Säulen des Islams kennen und an sie glauben. Wenn ihr Glaube ungewiss 
ist, zählt derjenige, der die Ehe schließt, nach der Basmala, Hamd und Salawāt 
die sechs Grundsätze des Glaubens und die fünf Säulen des Islams einzeln nach-
einander auf. Er lässt Braut und Bräutigam diese wiederholen. Dann zählt er die 
Wesensattribute (as-Sifāt adh-dhātiyya) und feststehenden Attribute (as-Sifāt 
ath-thubūtiyya) Allahs, des Erhabenen, auf, die wichtigen Eigenschaften der 
Propheten und Engel, erwähnt das Wissen über das Grab und den Jüngsten Tag 
und lässt beide diese wiederholen. Er lässt beiden sagen: „Ich glaube an diese 
Kenntnisse. Ich bin alhamdulillāh gläubig, ein Muslim.“ Danach schließt er die 
Ehe, indem er mit dem Bräutigam oder dessen Stellvertreter beginnt. Im Radd 
al-muhtār heißt es: „Es ist nicht gestattet, dass Mann und Frau schriftlich die 
Ehe schließen, wenn sie sich zusammen an einem Ort befinden. Wenn sie aber 
nicht beisammen sind, so ist es gestattet, dass der eine einen Brief schickt und 
der andere ihn vor zwei Zeugen liest und mit Worten bekundet, dass er akzeptiert. 
Es ist nicht gestattet, dass beides schriftlich erfolgt. Den Brief, der vom Mann 
kommt, liest die Frau den zwei Zeugen vor oder berichtet ihnen vom Inhalt. 
Dann sagt sie: ,Bezeugt! Ich habe akzeptiert, seine Ehefrau zu sein.‘ Dass die 
Frau den Brief den Zeugen vorliest, ist wie als würde der Mann in Anwesenheit 
der Zeugen einen gesprochenen Antrag machen.“ 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel über die 
Zeugen der Ehe: „Wie bei allen Vereinbarungen [Verträgen] müssen auch bei 
der Eheschließung für die Ernennung eines Stellvertreters keine zwei Zeugen 
anwesend sein. Doch bei jedem Vertrag sind zwei Zeugen mustahabb. Beim Ehe-
schluss jedoch ist dies eine Bedingung und zwingend erforderlich. Es wurde auch 

– 826 –



gesagt, dass beim Geben von Darlehen zwei Zeugen wādschib sind. Auch wenn 
es bei Handelsgeschäften, Stellvertretungen und sämtlichen Verträgen nicht un-
bedingt erforderlich ist, ein schriftliches Dokument zu erstellen, ist dies beim 
Geben von Darlehen notwendig und bei der Eheschließung mustahabb. Beim 
Ernennen eines Stellvertreters und bei der Eheschließung müssen die Zeugen 
[und die als Stellvertreter zu ernennende Person] die Frau kennen. Wenn sie 
sich in der Gegenwart der Frau befinden, wäre es gut, wenn sie ihr Gesicht sehen. 
Wenn sie von einem anderen Zimmer aus ihre Stimme hören und die Frau in 
dem Zimmer allein ist, dann ist dies gestattet. Während der Eheschließung nennt 
der Vormund oder der Stellvertreter bei der Frau, welche die Zeugen kennen, 
lediglich den Namen. Wenn die Zeugen die Frau nicht kennen, müssen auch der 
Name des Vaters und des Großvaters erwähnt werden. ,Kennen‘ bedeutet zu 
wissen, um wessen und welche Tochter es sich handelt. Damit ist nicht gemeint, 
ihre Person und ihr Aussehen zu kennen. Der Vater eines jungen Mädchens 
befiehlt einer anderen Person, die Ehe seiner Tochter zu schließen. Wenn dieser 
Stellvertreter in der Gegenwart einer anderen Person die Ehe schließt und der 
Vater auch anwesend ist, so ist dies gestattet. Denn der Stellvertreter schließt 
die Ehe anstelle des Vaters und er selbst fungiert hier als Zeuge. Ist der Vater 
aber nicht anwesend, dann ist es nicht gestattet. Wenn der Vater eines großen 
[geschlechtsreifen] Mädchens oder ein anderer Stellvertreter neben einem Mann 
die Ehe des Mädchens schließt und das Mädchen anwesend ist, ist dies erlaubt. 
Denn die Worte des Vormundes oder des Stellvertreters gelten, als hätte die 
Frau sie gesprochen. Der Vormund oder der Stellvertreter fungiert als Zeuge. 
Wenn ein Mann zu einem anderen sagt: ,Hast du mir deine Tochter als Frau ge-
geben?‘, und er dies bejaht oder sagt: ,Ich habe sie dir als Frau gegeben‘, ist die 
Ehe nicht geschlossen. Der erste Mann muss nämlich nochmal sagen, dass er ak-
zeptiert. Denn beim ersten Mal war es nur eine Frage. Durch Fragen erfolgt 
keine Ernennung zum Stellvertreter. Hätte er gesagt: ,Gib mir deine Tochter als 
Ehefrau!‘, wäre die Ehe geschlossen gewesen, denn mittels Aufforderung wäre 
die Ernennung zum Stellvertreter erfolgt. Die Antwort des Stellvertreters wäre 
dann für beide Seiten gewesen und bei Vorhandensein zweier Zeugen wäre die 
Ehe rechtsgültig geschlossen worden. Wenn der Stellvertreter den Namen des 
Vaters falsch nennt, ist die Eheschließung nicht wirksam. Wenn ein Mann mehrere 
Personen schickt, um einem Mädchen die Ehe anzubieten, und einer von ihnen 
mit dem Vater des Mädchens spricht und der Vater oder Vormund das Mädchen 
gibt, ist dies gültig. Denn derjenige unter ihnen, der gesprochen hat, ist Stellver-
treter geworden und die anderen sind Zeugen. 

Ernennt ein Mann eine Person zum Stellvertreter, indem er sagt: ,Halte für 
mich um die Hand an bei dem Mädchen Soundso mit soundso viel Brautgabe‘, 
und der Stellvertreter geht und nennt eine höhere Brautgabe und die Ehe wird 
auf diese Weise geschlossen, muss der Mann den Überschuss nicht zahlen. Doch 
wenn er will, kann er die höhere Brautgabe akzeptieren oder die Ehe annullieren. 
Wenn er dies nach der Hochzeitsfeier erfährt und die Ehe auflöst, muss er die 
übliche Brautgabe (Mahr al-mithl) bezahlen. Eine Ehe, die geschlossen wird, 
indem man sagt: ,Allah, der Erhabene, und Sein Gesandter, Friede sei mit ihm, 
sind Zeugen‘, ist nicht gültig. Einige sagten auch, dass dies Kufr ist.“ 

Im Madschmūʿa-i zuhdiyya steht: Wenn vor zwei männlichen Zeugen der 
Mann auf Papier schreibt: „Ich habe dich zu meiner Ehefrau genommen“, und 
die Frau anschließend schreibt: „Ich habe dies angenommen“, ist die Ehe nicht 
geschlossen. Sie müssen diese Worte aussprechen. Wenn eine Frau die Schrift 
„Ich habe dich zur Ehefrau genommen“ eines abwesenden Mannes den Zeugen 
vorliest und sagt, dass sie angenommen hat, dann ist die Eheschließung gültig. 

– 827 –



Liest sie die Schrift nicht vor, sondern gibt nur wieder, was geschrieben steht, 
und sagt dann, dass sie akzeptiert, ist die Ehe ebenfalls geschlossen. Wenn ein 
Mann einen Boten zu einer Frau schickt, um sie zu bitten, seine Ehefrau zu 
werden, und die Frau in Gegenwart von zwei Zeugen, die die Worte des Boten 
gehört haben, sagt: „Ich habe angenommen“, ist die Ehe geschlossen. Obwohl 
es bei der Eheschließung eine Bedingung ist, dass Antrag/Angebot (Īdschāb) 
und Annahme (Qabūl) des Antrages in der gleichen Sitzung [Zusammenkunft/Tref-
fen] erfolgen, ist es gestattet, dass der Brief, der das Angebot enthält, in einer 
Sitzung den Zeugen vorgelesen wird und die Annahme in einer anderen Sitzung 
ausgesprochen wird. Wenn eine Frau jemanden bevollmächtigt, sie mit einem 
Mann zu verheiraten, und dieser Stellvertreter in ihrer Gegenwart und vor zwei 
weiblichen Zeugen die Ehe schließt, ist die Eheschließung gültig. Bei jemandem, 
der bei der Eheschließung sagt, er sei nicht mit einer anderen Frau verheiratet, 
und dann herauskommt, dass er doch bereits verheiratet ist, wird die Ehe dadurch 
nicht annulliert. Dies gilt für alle Bedingungen, die eine Lüge darstellen. Wenn 
eine Frau jemanden bevollmächtigt, damit er sie mit einem Mann verheiratet 
unter der Bedingung, dass dieser nach ihr keine Sklavin nimmt, und der Stell-
vertreter ohne Nennung dieser Bedingung die Ehe schließt oder sie mit einem 
anderen als den von der Frau genannten Mann verheiratet, dann kann sie diese 
Ehe ablehnen. Der Vater darf das kleine Mädchen im Totenbett in der Gegenwart 
von Zeugen mit einem Mann verheiraten. Wenn die Tochter des vaterseitigen 
Onkels keinen näheren Vormund als man selbst hat, darf man sie, falls das Mäd-
chen klein ist, ohne sein Einverständnis, und falls es groß ist, mit seinem Einver-
ständnis mit sich selbst verheiraten. Mit dem Einverständnis des Mädchens dürfen 
der Vater des Mädchens und der Stellvertreter des Mannes in der Gegenwart 
von zwei Zeugen die Ehe schließen. Ein Mädchen darf nicht zur Heirat mit ihrem 
Verlobten gezwungen werden. 

Es ist zwar keine Bedingung, dass der Vormund eines verstandes- und ge-
schlechtsreifen Mädchens als Stellvertreter fungiert, um seine Ehe zu schließen, 
doch dies ist mustahabb. Für die Eheschließung eines Jungen und Mädchens, die 
nicht geschlechtsreif sind, muss der Vormund der Stellvertreter sein oder die Er-
laubnis geben. (Ehe-)Vormund (Walī) ist der nächste Verwandte väterlicherseits 
(Asaba), der das Recht auf das Erbe des Kindes hat. Die Reihenfolge gemäß der 
Nähe des Verwandtschaftsgrades des Vormundes ist nach den Schaykhayn, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, der Sohn, der Sohn des Sohnes, der Vater, der Groß-
vater, der Bruder, der vaterseitige Onkel und der Sohn des vaterseitigen Onkels. 
Wenn der Vormund eines geschlechtsreifen Mädchens es ohne seine Zustimmung 
verheiratet und das Mädchen beim Vernehmen dessen schweigt, lacht oder leise 
weint, ist dies ein Zeichen seiner Akzeptanz. Dies gilt auch dann, wenn vor der 
Ehe nach seinem Einverständnis gefragt wird. Es ist eine Sunna, das Einverständnis/ 
die Zustimmung vor der Ehe einzuholen. Ein rechtschaffener Vater oder Großvater 
kann das kleine Kind zur Ehe zwingen und die Ehe ist gültig. Andere Vormunde 
als diese beiden können die Ehe nur mit einer ebenbürtigen (kufw) Person und 
für die übliche Brautgabe rechtsgültig schließen, doch nach Erreichen der Ge-
schlechtsreife können sie die Ehe vom Richter annullieren lassen. Gibt es keinen 
männlichen Vormund, dann ist erst die Mutter, dann die Mutter des Vaters, dann 
die Tochter und dann die Tochter des Sohnes Vormündin des Mädchens. Ist der 
nahe Vormund am Leben, kann der entferntere Vormund nicht als Stellvertreter 
in der Ehe fungieren. Schließt der nahe Vormund die Ehe nicht für die übliche 
Brautgabe und mit einer ebenbürtigen Person, wird die Ehe seitens des Scharia-
richters geschlossen. Der männliche Vormund kann die Ehe der Frau, die nicht 
mit einem ebenbürtigen Mann geheiratet hat, vom Richter annullieren lassen. 

– 828 –



Dass diese Ehe ohnehin nicht gültig ist, steht im al-Fatāwā al-khayriyya geschrie-
ben. „Kufw“ (ebenbürtig) bedeutet, dass der Mann hinsichtlich Abstammung, 
Vermögen, Religiosität und Ehre mit der Frau gleichwertig ist. 

Im Niʿmet-i islām heißt es: „Die Ebenbürtigkeit (Kafāʾa) ist etwas, wonach 
die Frau beim Mann suchen muss. Der Mann soll in sechs Dingen der Frau über-
legen oder mit ihr gleichwertig sein. Ein Mann mit einem niedrigeren beruflichen 
Status kann einer Frau mit einem höheren Beruf nicht ebenbürtig sein. Dies gilt 
auch hinsichtlich ihrer Gehälter oder Löhne. Ein Sünder kann einem rechtschaf-
fenen Mädchen und sogar der Tochter eines rechtschaffenen Mannes nicht eben-
bürtig sein, selbst wenn sich seine Sündhaftigkeit nicht herumgesprochen hat. 
Der Ehemann muss in der Lage sein, die sofort fällige Brautgabe sowie den Un-
terhalt für einen Monat zu bezahlen. Ein solcher Mann ist einer reicheren Frau 
ebenbürtig. Diese Bedingungen sollen vorhanden sein, wenn die Ehe geschlossen 
wird. Es ist durchaus möglich, dass sie im Nachhinein abhandenkommen. Ein 
Dorfbewohner ist einer Städterin ebenbürtig. Der Vormund eines Mädchens, 
das für weniger als die übliche Brautgabe geheiratet hat, kann entweder die Dif-
ferenz der Brautgabe verlangen oder durch den Richter die Ehe annullieren las-
sen.“ 

Wenn irgendwer, der kein Stellvertreter ist, die Ehe eines Mannes schließt 
oder dessen Ehefrau scheidet, dann ist hierbei ausschlaggebend, ob der Mann, 
wenn er dies vernimmt, es akzeptiert oder ablehnt. Die Frau eines Sklaven kann 
vom Herrn nicht geschieden werden. Ein Mann kann, um seine Ehefrau zu schei-
den, seine Frau selbst oder eine andere Person bevollmächtigen. Dies geschieht 
auf drei Arten: Die erste Art, „Tamlīk“ genannt, besteht darin, dass der Mann 
zu seiner Ehefrau mit der Absicht der Scheidung sagt: „Verfüge über dich selbst“, 
oder: „Du hast die Wahl“, oder ohne dass es der Absicht bedarf: „Scheide dich 
selbst“. Wenn er dabei keinen Zeitraum benennt, kann die Frau sich selbst in 
dieser Sitzung, und wenn ein Zeitraum genannt wurde, innerhalb der genannten 
Zeit scheiden. Für die zweite und dritte Art siehe Kapitel 36. 

Es ist sunna, den bei der Eheschließung Anwesenden Süßigkeiten, etwas 
Süßes wie Obst und Sorbet zu servieren und bei der Hochzeitsfeier den Gästen 
Fleischgerichte und Desserts zu servieren. Ebenfalls ist es sunna, zum Hochzeits-
essen zu gehen, wenn man eingeladen wurde, und die Hochzeit mit Tamburin 
und Trommel den Bekannten zu verkünden. 

Es ist keine Bedingung, dass bei der Eheschließung ein Imam zugegen ist und 
bestimmte Dinge liest. Denn es handelt sich nicht um eine „Imam-Ehe“ (türk. 
imam nikahı), sondern um eine islamische Ehe. Ein Muslim, der heiraten will, 
soll zunächst einen Antrag beim Standesamt der Gemeinde stellen, die erfor-
derlichen rechtlichen Schritte einleiten und seine Heirat in seinem Ausweis ein-
tragen lassen. Nachdem die gesetzlichen Aspekte vollbracht wurden, wird vor 
der Hochzeit auch die islamische Ehe geschlossen. Somit hat man das Gebot 
Allahs, des Erhabenen, eingehalten. Wer nicht den gesetzlichen Bestimmungen 
entsprechend heiratet, begeht eine Straftat. Wer die islamische Eheschließung 
nicht vollzieht, begeht eine Sünde. Wer diesen Dingen keine Wichtigkeit beimisst, 
dessen Strafe ist um ein Vielfaches härter. Der Muslim darf keine Straftaten und 
Sünden begehen. Eine Straftat zu begehen und deshalb eine Strafe verhängt zu 
bekommen, ist ebenfalls eine Sünde. 

Zur Zeit der Osmanen wurde die Ehe in Istanbul wie folgt geschlossen: 
Die Person, die die Ehe schließt, schreibt zuerst den Namen der Frau, bei-

spielsweise Fātima bint Ahmad, auf. Danach schreibt er den Namen des Stell-
vertreters der Frau, beispielsweise Alī ibn Zayd, auf, anschließend die Namen 

– 829 –



der beiden männlichen Zeugen, dann den Namen des Bräutigams, z. B. Umar 
ibn Husayn. Ist der Ehegatte nicht anwesend, schreibt er danach den Namen 
seines Stellvertreters auf. Dann fragt er beide Seiten nach der gestundeten Braut-
gabe, auf die sie sich geeinigt haben, und schreibt sie nieder. Anschließend spricht 
er die Istighfār, die Istiʿādha (also Aʿūdhu...) sowie die Basmala. Danach liest er: 
„Al-hamdu lillāhilladhī zawwadschal-arwāha bil-aschbāh wa-ahallan-nikāha wa-
harramas-sifāh. Was-salātu was-salāmu alā rasūlinā Muhammadinilladhi bayya-
nal-harāma wal-mubāh wa-alā ālihī wa-ashābihilladhīna hum ahlus-salāhi wal-
falāh.“ Dann spricht er erneut die Istiʿādha und Basmala und rezitiert Vers 32 
der Sure an-Nūr, sagt anschließend „Sadaqallāhul-azīm“, danach „qāla rasūlullāh 
– sallallāhu alayhi wa-sallam – und liest „An-nikāhu sunnatī fa-man raghiba an 
sunnatī fa-laysa minnī“ und sagt „Sadaqa rasūlullāh“. Im Anschluss daran sagt 
er: Bismillāhi wa-alā sunnati rasūlillāh. Mit dem Befehl Allahs, des Erhabenen, 
und der Sunna unseres ehrwürdigen Propheten Muhammad Mustafā, dem 
Idschtihād des Imāms unserer Rechtsschule, Imām Abū Hanīfa, und mit Zeu-
genschaft der anwesenden Muslime: Hast du Fātima bint Ahmad, deren Stell-
vertreter du bist, für …. als Mahr muʾaddschal (gestundete Brautgabe) und den 
zwischen ihnen bekannten Mahr muʿaddschal (sofort fällige Brautgabe) mit dem 
um ihre Hand anhaltenden Umar ibn Husayn kraft deiner Vollmacht verheiratet? 
Dann wendet er sich dem Stellvertreter des Bräutigams zu und liest erneut ab 
„Bismillāhi wa-alā sunnati rasūlillāh“ und sagt am Ende: Hast du Fātima bint 
Ahmad für … als Mahr muʾaddschal und den zwischen ihnen bekannten Mahr 
muʿaddschal für Umar ibn Husayn, dessen Stellvertreter du bist, kraft deiner 
Vollmacht genommen? Diese Frage stellt er beiden jeweils dreimal und erhält 
die Antwort. Er sagt: „Ich habe die Ehe geschlossen“, und liest anschließend fol-
gendes Bittgebet: 

„Allāhummadschʿal hādhal-aqda maymūnan mubārakan wadschʿal baynahumā 
ulfatan wa-mahabbatan wa-qarārā wa-lā tadschʿal baynahumā nafratan wa-fitnatan 
wa-firārā. Allāhumma allif baynahumā kamā allafta bayna Ādama wa-Hawwā 
wa-kamā allafta bayna Muhammadin – sallallāhu alayhi wa-sallam – wa-Kha-
dīdschatal-kubrā wa-Āʾischata ummil-muʾminīna – radiyallāhu anhumā – wa-
bayna Aliyyin – radiyallāhu anh – wa-Fātimataz-zahrā – radiyallāhu anhā. 
Allāhumma aʿti lahumā awlādan sālihan wa-umran tawīlan wa-rizqan wāsiʿan. 
Rabbanā hab lanā min azwādschinā wa-dhurriyyātinā qurrata aʿyunin wadschʿalnā 
lil-muttaqīna imāmā. Rabbanā ātinā fid-dunyā hasanatan wa-fil-ākhirati hasanatan 
wa-qinā adhāban-nār. Subhāna rabbika…“, dann sagt er „al-Fātiha“. Dieses Bitt-
gebet haben unser ehrwürdiger Prophet sowie alle Gelehrten und Gottesfreunde 
gelesen. Wenn dieses Bittgebet gelesen wird, herrscht zwischen den Ehepartnern 
bis zum Tode Liebe. Sie pflegten in Ruhe und Frieden zu leben und der Segen 
wich nicht aus ihren Häusern. Derjenige, der die Eheschließung vornimmt (der 
Trauende), nimmt die Ausweise des Ehemannes und der Ehefrau und geht mit 
zwei Zeugen zum Imam. Der Trauende füllt die vom Imam ausgestellte Heirats-
urkunde aus und er selbst und die beiden Zeugen unterschreiben. Der Imam be-
glaubigt die Dokumente und schickt sie zusammen mit den Ausweispapieren an 
das Standesamt, zu dem sie gehören. Der Standesbeamte trägt die in der Urkunde 
enthaltenen Angaben zur Eheschließung in sein eigenes Register und auf das 
Ausweispapier ein und schickt das Ausweispapier an den Imam. Der Imam 
händigt die Ausweispapiere dem Ehemann und dem Stellvertreter der Ehefrau 
aus. Damit ist die Ehe registriert. 

Die Absicht desjenigen, der eine Ehe eingehen will, muss sein, sich vor Unzucht 
zu schützen und zu vermeiden, Verbotenes anzublicken. Er muss beabsichtigen, 
rechtschaffene Kinder zu erziehen, dass sich die Gemeinde Muhammads, Friede 

– 830 –



sei mit ihm, vermehrt, und seine Sunna der Eheschließung zu befolgen. Nach 
der Heirat zu beginnen, auf verbotenen Wegen Vermögen anzusammeln und die 
Kinder und Familie hierfür als Vorwand anzuführen, ist ein klares Zeichen dafür, 
dass die Ehe nicht im Einklang mit der Sunna geschlossen wurde. 

Die „Mutʿa-Ehe“ (Genussehe) bzw. die „Muwaqqat-Ehe“ (Ehe auf Zeit) ist 
nach allen vier Rechtsschulen harām. Die Mutʿa-Ehe besteht daraus, ohne Zeugen 
einer Frau eine bestimmte Summe zu geben und sich darauf zu einigen, für eine 
bestimmte Zeit miteinander zu leben. Dass alle Gelehrten darin übereinstimmen, 
dass die Mutʿa-Ehe harām ist, steht im al-Mīzān al-kubrā sowie bei Ibn Ābidīn 
und es heißt dort, dass die Überlieferung, die besagt, Imām Mālik hätte dies als 
erlaubt bezeichnet, falsch ist. Die Ehe auf Zeit ist eine Ehe, bei der vereinbart 
wird, dass sie irgendwann geschieden wird, auch wenn dies 100 Jahre später sein 
sollte, und bei der ansonsten alle Bedingungen der Eheschließung eingehalten 
werden. Wenn er dies nicht ausspricht, sondern nur durch das Herz gehen lässt, 
ist die Ehe gültig. 

Dass eine Frau, die keinen männlichen Verwandten hat, der sie zur Haddsch 
bringen kann, mit einem Mann heiratet, der zur Haddsch geht, damit sie mit ihm 
zur Haddsch gehen kann, und sich nach der Rückkehr scheiden lässt, ist eine 
Ehe auf Zeit und daher harām. Es ist harām, dass Frauen alleine die Pilgerfahrt 
durchführen. Es ist nicht erlaubt, dass eine Frau, die keinen Mahram-Verwandten 
oder Ehemann bei sich hat, eine Reise, deren Entfernung drei Tagesstrecken 
beträgt, unternimmt. Gemäß einer Überlieferung von Imām Abū Hanīfa und 
Imām Abū Yūsuf, möge Allah sich ihrer erbarmen, ist es makrūh, dass eine freie 
Frau ohne Mahram-Verwandten eine Reise, deren Entfernung eine Tagesstrecke 
beträgt, unternimmt. Dass sie eine Strecke, die weniger als ein Tag beträgt, unter 
rechtschaffenen Männern ohne Mahram-Verwandten zurücklegen darf, steht im 
fünften Band des al-Fatāwā al-hindiyya. 

Im al-Uqūd ad-durriyya heißt es: „Es ist gültig, als Brautgabe das Lehren des 
edlen Korans zu nennen. Denn es ist erlaubt, etwas, wofür als Gegenleistung 
eine Bezahlung genommen werden darf, zur Brautgabe zu machen. Wenn jemand 
seiner Frau etwas über den Unterhalt hinaus schickt und sagt, dass dies zur Braut-
gabe gehört, dann wird, falls er schwört, seine Aussage akzeptiert. Wenn eine 
Frau, die ohne Nennung einer Brautgabe geehelicht wurde, sich scheiden lässt, 
bevor es zum Alleinsein (Khalwa) oder zum Geschlechtsverkehr kam, dann wird 
es wādschib, dass der Ehemann ihr Mutʿa gibt. Bei der Mutʿa handelt es sich um 
ein Kleid, einen Mantel und ein Kopftuch und ihr Wert beträgt nicht mehr als 
die Hälfte der üblichen Brautgabe. Wenn eine Frau, deren Ehemann stirbt, sagt, 
sie hätte einen Teil der sofort fälligen Brautgabe nicht erhalten, nimmt sie dies 
vom Erbe. Sagt sie aber, sie hätte die gesamte sofort fällige Brautgabe nicht er-
halten, wird ihr nichts gegeben. Wenn der Vater für seine Tochter eine Mitgift 
vorbereitet und sie ihr bei Gesundheit übergibt und danach stirbt, können die 
Erben davon nichts verlangen. Das, was die Verwandten der Frau vom Bräutigam 
als Brautpreis (türk. başlık parası) nehmen, damit sie die Frau dem Bräutigam 
aushändigen, ist Bestechungsgeld. Es muss dem Bräutigam zurückgegeben werden. 
Wenn ein verstandes- und geschlechtsreifes Mädchen für die übliche Brautgabe 
mit seinem Ebenbürtigen heiratet, darf niemand dies verhindern, weder der 
Vater noch die Mutter noch sonst wer. Jemand, der sagt, dass die Frau, mit der 
er geheiratet hat unter der Annahme, sie sei Jungfrau, jedoch keine Jungfrau 
sei, dessen Aussage wird nicht akzeptiert und die Brautgabe wird nicht zurück-
gegeben. Zwischen den beiden Festen ist sowohl die Eheschließung als auch die 
Heirat erlaubt.“ In der Hamza Efendi risālesi und im al-Fatāwā al-khayriyya 
heißt es: „Dass die Verwandten des Mädchens für die Eheschließung vom Bräu-

– 831 –



tigam als Brautpreis etwas verlangen, ist Bestechung. Es zu nehmen ist harām. 
Wenn der Bräutigam dieses Geld verspricht, muss er es nicht einhalten. Hat er 
das Geld bereits gegeben, kann er es zurückfordern.“ Im Bahr al-fatāwā heißt 
es: „Erkennt die Frau nach der Eheschließung, dass ihr Ehemann leprakrank ist, 
kann sie nach Imām Muhammad die Ehe von einem Richter annullieren lassen. 
Wenn jemand seiner Tochter eine Mitgift gegeben hat und später sagt, er habe 
sie ihr geliehen, dann werden diese Worte nicht akzeptiert, falls er keine zwei 
Zeugen benennen kann. Stirbt seine Tochter und er schwört, dass es nur eine 
Leihgabe war, wird seine Aussage akzeptiert und er kann sie vom Bräutigam zu-
rückfordern.“ Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Die sofort fällige Brautgabe 
(Mahr muʿaddschal) wird als Aufwendung für die Mitgift vor der Hochzeit 
gegeben. Wenn die Ehe mit soundso viel tausend Fulūs geschlossen wurde, 
während die Fulūs gültige Währung waren, und später die Fulūs aus dem Umlauf 
kommen, wird nach dem Tod der Ehefrau den Erben Gold und Silber im Wert 
der Fulūs an dem Tag, an dem sie ihre Gültigkeit verloren, gegeben. Es wird 
kein Silber in der Anzahl der Fulūs gegeben. [Papiergeld fällt auch unter die Ka-
tegorie ,Fulūs‘.] Wenn der Ehemann bezüglich der Gegenstände, die er nach der 
Ehe geschickt hat, sagt, sie seien Brautgabe gewesen, und die Frau sagt, es handele 
sich um Geschenke, und beide keine Zeugen haben, werden die Worte des Ehe-
mannes berücksichtigt.“ 

35 — DIE EHE DES NICHTMUSLIMS 
Das folgende Kapitel ist ein übersetzter Ausschnitt des Kapitels „Die Ehe 

des Nichtmuslims“ aus dem „ad-Durr al-mukhtār“ und dessen Kommentar „Ibn 
Ābidīn“: 

Hier werden drei Themen angesprochen: 
1. Jede Ehe, die unter den Muslimen gültig ist, ist auch unter den Nichtmuslimen 

gültig.  
2. Die Ehe der Muslime ist harām, wenn nicht alle Bedingungen der Ehe-

schließung erfüllt sind, so z. B., wenn keine Zeugen anwesend sind oder die Frau 
die Wartefrist nicht abgewartet hat. Doch bei den Nichtmuslimen ist eine solche 
Ehe gültig, falls sie den Bedingungen ihrer Religion entspricht. 

3. Es ist für einen Nichtmuslim zulässig, mit Frauen, die zu ehelichen für den 
Muslim harām ist, unter den Nichtmusliminnen zu heiraten. Wenn er diese 
ehelicht, muss er ihren Unterhalt bezahlen. Konvertieren diese [Frauen] zum 
Islam, muss denjenigen, die sie der Unzüchtigkeit bezichtigen, die Hadd-Strafe 
verhängt werden. Doch diejenigen, deren Ehe durch den Übertritt zum Islam 
ungültig wird, können sich gegenseitig nicht beerben. 

Wenn die beiden Nichtmuslime, die nach dem dritten Fall geheiratet haben, 
Muslime werden, trennt sie der Richter. Wenn einer von zwei Ehepartnern, die 
beide Feueranbeter sind, oder von zwei Ehepartnern, die beide Schriftbesitzer 
sind, die Frau den Islam annimmt, wird dem zweiten ebenfalls angeboten, zum 
Islam zu konvertieren. Nimmt auch er den Islam an, wird die Ehe nicht ungültig. 
Nimmt er den Islam nicht an, trennt der Richter diese voneinander. Wenn von 
den verheirateten Feueranbetern der Mann den Islam annimmt und die Frau 
Jüdin oder Christin wird, bleibt die Ehe bestehen. Wenn von den verheirateten 
Schriftbesitzern die Frau oder der Mann den Islam annimmt und in das islamische 
Herrschaftsgebiet (Dār al-islām) kommt, wird ihre Ehe ungültig. Die Ungläubigen 
im nichtislamischen Herrschaftsgebiet (Dār al-harb) zählen nämlich als Tote. Es 
kann keine Ehe zwischen Toten und Lebenden geben. Wenn beide als Schutz-

– 832 –



befohlene (Dhimmī) oder als Muslime in das islamische Herrschaftsgebiet kommen 
oder gefangen genommen werden, wird ihre Ehe nicht ungültig. 

Wenn einer der beiden verheirateten Muslime abtrünnig (murtadd) wird, d. h. 
vom Glauben abfällt, wird die Ehe ungültig. Verlässt der Mann den Islam und 
erneuert daraufhin seinen Glauben und seine Ehe, ist dies gültig. Da es sich 
hierbei nicht um eine Scheidung (Talāq) handelt, ist die Erneuerung/Auffrischung 
auch mehr als drei Mal und ohne die Wartefrist abzuwarten erlaubt und es bedarf 
keines Gerichts. Wird der Mann abtrünnig, muss er für die Dauer der Wartefrist 
Unterhalt zahlen. Fällt die Frau vom Glauben ab, muss der Mann innerhalb der 
Wartefrist keinen Unterhalt zahlen. Eine abtrünnige Frau wird vom Richter ein-
gesperrt, bis sie den Islam wieder annimmt und vom Richter ihre Ehe erneuern 
lässt. Die Frau im Gefängnis gleicht der Frau, die ohne Erlaubnis ihres Ehemannes 
das Haus verlässt: Der Ehemann muss keinen Unterhalt und keine Miete für sie 
bezahlen. Stirbt der abtrünnige Mann während der Wartefrist, erbt seine musli-
mische Frau von ihm. Die Gelehrten von Balkh, die gesehen haben, dass die 
Zahl der Frauen, die den Islam verlassen, um sich von ihren Ehemännern zu 
trennen, zunahm, urteilten, dass durch den Glaubensabfall der Frau die Ehe 
nicht annulliert wird. [Siehe das Ende von Kapitel 15 im zweiten Abschnitt.] 

Gemäß den Zāhir-Berichten darf eine abtrünnige Frau, solange sie im isla-
mischen Herrschaftsgebiet bleibt, nicht zur Sklavin genommen werden. Begibt 
sie sich in das nichtislamische Herrschaftsgebiet [also in ein nichtmuslimisches 
Land wie Frankreich und England] und wird dort gefangen genommen und in 
das islamische Herrschaftsgebiet gebracht, wird sie, falls sie den Glauben annimmt, 
zur Sklavin. Gemäß den Nawādir-Berichten wird sie auch im islamischen Herr-
schaftsgebiet zur Sklavin gemacht. Dem Nawādir-Bericht zufolge wird eine ab-
trünnige Frau zum „Fayʾ“ der Muslime. Güter, die während einer Schlacht mit 
Gewalt von den Ungläubigen genommen werden, werden „Ghanīma“ (Kriegs-
beute) genannt. 1/5 der Kriegsbeute geht in die Staatskasse (Bayt al-māl) über 
und der Rest wird unter den Soldaten aufgeteilt. Güter, die nach Ende einer 
Schlacht mit Gewalt von den Ungläubigen genommen werden, werden als „Fayʾ“ 
bezeichnet. Die Fayʾ genannten Güter werden vollständig allen Muslimen gegeben. 
Zu diesem Zweck werden sie zunächst in der Staatskasse verwahrt. Die Landsteuer 
(Kharādsch) und die Schutzsteuer (Dschizya) gehören zum Fayʾ. Da die abtrünnige 
Frau Fayʾ ist, darf der Ehemann, wenn er sie findet, sie vom Kalifen verlangen, 
falls er einen Anspruch darauf hat, und falls nicht, darf er sie vom Kalifen 
abkaufen. Wird sie später wieder Muslimin, bleibt sie weiterhin eine Sklavin. 
Dschingis Khan hat in Asien die Städte der Muslime erobert und viele Muslime 
getötet. Er hat die Erfüllung der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya) verboten. Die eroberten Städte wurden somit zum nichtislamischen 
Herrschaftsgebiet. Wenn der Ehemann seine abtrünnige Frau im nichtislamischen 
Herrschaftsgebiet fängt, wird sie kein Fayʾ. Sie wird zu seiner Sklavin. Er braucht 
sie nicht vom Kalifen zu kaufen. Hat sie keine Kinder, kann er die Sklavin jemand 
anderem verkaufen. Diese harten Strafen dienen dazu, der Abtrünnigkeit der 
Frauen vorzubeugen. 

[Ist die Sklavin auch Kindesmutter (Umm al-walad), kann sie sowie der Sklave 
mit Erlaubnis des Herrn heiraten. Auch verheiratet dienen sie weiterhin ihrern 
Herren. Die Kindesmutter darf nicht verkauft werden. Wenn der Herr stirbt, 
sind Sklave und Sklavin Teil des Erbes. Die Kindesmutter jedoch wird frei. Das 
Kind der Sklavin von ihrem Herrn wird frei. Doch das Kind, das sie von ihrem 
Ehemann hat, wird nicht frei.] 

Als der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, eine Frau sah, die 
ein Instrument spielte und dabie sang, schlug er mit der Peitsche auf ihren Kopf, 

– 833 –



wodurch sich ihr Kopftuch öffnete. Man sagte: „O Befehlshaber der Gläubigen! 
Das Haupt der Frau ist entblößt.“ Er erwiderte: „Wer dem Verbot Allahs, des 
Erhabenen, keine Wichtigkeit beimisst, hat die Ehre des Islams verloren. Der 
Islam ehrt ehrenhafte Frauen durch ihre Bedeckung.“ Als der große Gelehrte 
Qādī Abū Bakr al-Balkhī, möge Allah sich seiner erbarmen, am Ufer des Flusses 
an Frauen vorbeiging, die ihre Häupter und Arme unbedeckt hatten, und er 
gefragt wurde: „Warum läufst du an unverschleierten Frauen vorbei?“, antwortete 
er aus demselbem Grund: „Sie sind nicht ehrwürdig und verdienen keine Achtung. 
Dass sie Glauben haben, ist zweifelhaft. Sie sind wie die ungläubigen Frauen im 
Dār al-harb.“ Damit meinte er, dass sie wie Sklavinnen sind, die zum Fayʾ wurden. 
Das Haupt und die Arme einer Sklavin gehören nicht zu ihrer Awra. So wie der 
ehrwürdige Umar sagte, dass die Sängerinnen ihre islamische Ehre verlieren, 
verlieren auch die Frauen, die Haupt und Arme an Orten entblößen, an denen 
fremde Männer vorbeiziehen können, ihre Ehre und ihren Respekt. Ihr Zustand 
verdeutlicht nämlich, dass sie die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, 
missachten und sie gering schätzen. Das wiederum ist Grund dafür, dass sie nicht 
respektiert werden und ihre Achtung verlieren. 

Wir sagten bereits, dass abtrünnige Frauen nach den Zāhir-Überlieferungen 
im Dār al-islām nicht als Sklavinnen gebraucht werden können. Den Nawādir-
Überlieferungen zufolge werden sie zwar zu Sklavinnen, doch es wird nur deshalb 
danach gehandelt, damit die abtrünnige Frau ihrem Ehemann übergeben wird, 
wie wir oben erläutert haben. Denn die Nawādir-Berichte sind schwach und nicht 
vertrauenswürdig. Es darf nur dann nach ihnen gehandelt werden, wenn darin 
ein Nutzen liegt. Selbst wenn die Nawādir-Berichte verwendet werden, verstehen 
wir, dass diejenigen Frauen, die den islamischen Bestimmungen keinen Wert 
beimessen, die Ehre des Islams verlieren und sie im Dār al-islām wie Sklavinnen 
keine Achtung verdienen und niedrig gestellt sind und es somit erlaubt ist, ihr 
Haupt und ihre Arme anzuschauen. Doch nur weil gesagt wird, das Anschauen 
dieser sei erlaubt, darf daraus keinesfalls verstanden werden, dass es erlaubt sei, 
sie im Dār al-islām gefangen zu nehmen, als Sklavinnen zu halten und mit ihnen 
Geschlechtsverkehr zu haben. Denn auch wenn es erlaubt ist, die Sklavin eines 
anderen anzuschauen, ist der uneheliche Geschlechtsakt mit ihnen nicht erlaubt. 
Genauso ist es aufs Äußerste falsch und widerwärtig zu denken, dass der Ge-
schlechtsverkehr mit den unzüchtigen und unkeuschen Prostituierten wie bei 
Sklavinnen erlaubt sei, nur weil sie die islamische Ehre verloren haben. Dies 
wäre Unzucht (Zinā) und Unzucht als erlaubt anzusehen ist Kufr. 

Wenn einer der Ehepartner verschollen ist und es wird berichtet, der Ver-
schollene sei abtrünnig geworden, dann kann derjenige Partner, der diese Nachricht 
erhält, mit jemand anderem heiraten. 

Wenn beide im Dār al-islām gemeinsam vom Glauben abfallen, wird ihre Ehe 
nicht annulliert. Nehmen beide wieder den Glauben an, wird ihre Ehe ebenfalls 
nicht ungültig. Wenn beide den Islam verlassen und einer sich in den Dār al-
harb begibt, wird ihre Ehe ungültig. Wenn sich die Herrschaftsgebiete unter-
scheiden, wird die Ehe nämlich annulliert. Ebenfalls ungültig wird die Ehe, wenn 
einer von beiden früher als der andere den Glauben annimmt. Die Religion des 
Kindes ist dieselbe wie die bessere der Religionen, die die mit dem Kind zusam-
menlebenden Eltern haben. Dies gilt auch für ein uneheliches Kind. Für das un-
eheliche Kind gibt der Vater aber keinen Unterhalt und es kann von der väterlichen 
Seite nicht erben. Die Religion des Kindes ist nicht wie die Religion des Großvaters. 
Wenn das Kind eines Muslims bei Geschlechtsreife keinen Glauben hat, wird es 
abtrünnig. Ist das älteste Kind dieses Abtrünnigen ebenfalls glaubenslos, ist es 
ein Ungläubiger (Kāfir), aber kein Abtrünniger (Murtadd). Ist er zu einem Un-

– 834 –



gläubigen mit Buch (also Schriftbesitzer) geworden, darf sein Geschächtetes ver-
zehrt werden. Die Feueranbeter (Madschūsī), jene, die Statuen anbeten (Wathanī) 
sowie sämtliche Götzenanbeter sind schlimmer als die Schriftbesitzer. Die Christen 
unter den Schriftbesitzern sind den Muslimen näher als die Juden. Doch die 
Christen schächten die Tiere nicht. Sie erwürgen die Tiere wie die Feueranbeter, 
sodass das Tier zu Verendetem (Aas) wird. Sie werden im Jenseits eine härtere 
Strafe erleiden. Die Juden verzehren kein ungeschächtetes Tier. Bei den Christen 
ist der Unglaube mehr und bei den Juden ist die Feindschaft gegenüber dem 
Islam stärker. Einen Ungläubigen als besser als einen anderen Ungläubigen zu 
bezeichnen, ist Kufr. Um dies zum Ausdruck zu bringen, muss stattdessen gesagt 
werden, dass der eine schlechter ist als der andere. Werden die Eltern eines 
kleinen christlichen Mädchens, das mit einem Muslim verheiratet ist, später Feue-
ranbeter, dann wird die Ehe des Mädchens ungültig, selbst wenn sie sich nicht 
zum Dār al-harb begeben. Stirbt einer von ihnen, während er Christ war, wird 
die Ehe des Mädchens nicht ungültig. Denn wenn einer von den Eltern als Schutz-
befohlener, Muslim oder Abtrünniger stirbt und der andere ein Feueranbeter 
ist, ist die Religion des Kindes wie die Religion des Verstorbenen. Das Kind ist 
also kein Feueranbeter. Stirbt einer der muslimischen Eltern als Abtrünniger 
und der andere wird ebenfalls abtrünnig und zieht in den Dār al-harb, richtet 
sich die Religion des Kindes nach dem Verstorbenen und es wird als Muslim an-
gesehen und die Ehe ist nicht ungültig. Stirbt das Kind, wird das Totengebet ver-
richtet. Denn aufgrund dessen, dass der im Dār al-islām befindliche Abtrünnige 
zum Islam gezwungen werden würde, wird geurteilt, dass er Muslim ist. Stirbt 
einer der Eltern, die Schriftbesitzer sind, und der andere wird zum Muslim, wird 
das Kind Muslim. Es gleicht nicht dem Toten, sondern dem, der die bessere Re-
ligion hat. Wenn beide muslimischen Eltern gemeinsam abtrünnig werden und 
das Kind nicht mit in den Dār al-harb nehmen, bleibt das Kind ein Muslim. Gehen 
alle drei, dann zählt auch das Kind wie sie als abtrünnig. Wenn das Kind nach 
Erlangung der Geschlechtsreife geisteskrank wird und die Eltern später abtrünnig 
werden und alle drei daraufhin in den Dār al-harb ziehen, dann zählt das Kind 
nicht als abtrünnig. „Dār al-Harb“ (nichtislamisches Herrschaftsgebiet) ist der 
Ort, an dem das Erlernen, Lehren und Befolgen der Gebote Allahs, des Erhabenen, 
verboten ist. 

Es ist niemandem erlaubt, einen Abtrünnigen oder eine Abtrünnige zu heiraten. 
Dass die Eheschließung mit einem Rāfiditen nicht gültig ist, steht in den Fatwa-
sammlung al-Bahdscha und al-Faydiyya sowie im Buch ar-Rawd ar-rāʾid fī adam 
sihhat nikāh ahl as-sunna lir-rawāfid geschrieben. 

Nimmt ein Nichtmuslim, der mehr als vier Frauen hat oder mit zwei Schwestern 
oder mit Mutter und Tochter gleichzeitig verheiratet ist, den Glauben an, dann 
wird die Ehe mit der späteren, die er geheiratet hat, ungültig. 

Wenn ein verheiratetes Mädchen, das als Muslim gilt, weil seine Eltern Muslime 
sind, bei Erreichen der Geschlechtsreife den Glauben und den Islam nicht kennt 
und nicht erklären kann, wird es abtrünnig und seine Ehe wird ungültig. Da es 
keine bestimmte Religion hat, wird es als religionsloser Ungläubiger erachtet. 
Wenn ein christliches Mädchen die Geschlechtsreife erlangt, während es mit 
einem Muslim verheiratet ist, und keine einzige Religion kennt, wird es ein reli-
gionsloser Ungläubiger und seine Ehe ungültig. Wenn ein Mädchen, das als Mus-
limin erachtet wird, bei Erlangung der Verstandes- und Geschlechtsreife das 
Muslimsein nicht kennt, wird es ein Ungläubiger ohne Religion [Buch]. Man 
muss solchen Mädchen bei Erlangung der Geschlechtsreife den Glauben und 
den Islam erklären und es sie nachsprechen lassen. D. h. man muss ihr die 
Attribute Allahs, des Erhabenen, und die sechs Glaubensgrundsätze [Āmantu] 

– 835 –



nahebringen und fragen: „Ist es so?“ Antwortet sie mit „Ja“, ist sie Muslimin. 
Sagt sie, sie möchte es erst noch lernen und werde es dann sagen, ist sie eine Un-
gläubige. Sagt sie, sie habe es verstanden, möchte es aber nicht sagen, ist sie 
Muslimin. 

Wenn das Kind von muslimischen Eltern verstandes- und geschlechtsreif wird, 
wird es nicht allein dadurch, dass es „Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh“ 
sagt, zum Muslim. Es muss auch den Glauben und den Islam kennen und erklären 
können. Den Glauben zu erklären bedeutet, die sechs Glaubensgrundsätze zu 
verstehen und auf Nachfrage hin wiederholen zu können. Den Islam zu kennen 
bedeutet, alle Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, zu akzeptieren. Die 
Übersetzung aus dem Ibn Ābidīn endet hier. [Kapitel über Abtrünnigkeit im 
Madschmaʿ al-anhur.] 

Jeder Muslim muss sein Kind den „Āmantu“ genannten Spruch auswendig 
lernen lassen und dessen Bedeutung beibringen. Jemand, der bei Erlangung der 
Verstandes- und Geschlechtsreife den Glauben und den Islam nicht kennt, ist 
kein Muslim. Allein durch die Behauptung, man sei Muslim, wird man kein 
Muslim. Eine Frau oder ein Mann muss die Person, die sie/er heiraten will, nach 
dem Glauben und dem Islam fragen und diese aufsagen lassen, oder aber derjenige, 
der die islamische Eheschließung vollzieht, sollte Mann und Frau den Spruch 
„Āmantu“, dessen Bedeutung und den Islam aufsagen lassen. Erst dann sollte er 
ihre Ehe schließen. Die Ehe einer Person, die den Glauben und den Islam nicht 
kennt, darf nicht geschlossen werden, d. h. sie ist nicht gültig. Eltern, die ihren 
Kindern den Glauben und den Islam nicht lehren, haben ihre Kinder davon be-
raubt, Muslime zu sein, und sind Grund dafür geworden, dass ihre Kinder Un-
gläubige werden. Gemeinsam mit ihren Kindern werden sie in der Hölle die 
Strafe dafür erleiden. Ihre Gebete, ihr Fasten und ihre Pilgerfahrt wird sie vor 
dieser Strafe nicht retten. Wer nämlich Grund dafür ist, dass andere zu Ungläubigen 
werden, insbesondere die eigenen Kinder, wird selbst zum Ungläubigen. Siehe 
das Ende von Kapitel 15. Der große Gelehrte Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, verstarb im Jahre 1362/1943 in Ankara und 
wurde in Bağlum (Ankara) beigesetzt. In seinen Predigten und Ansprachen in 
den Moscheen Fatih, Beyazıt und Eyüp in Istanbul und in der Ağa-Moschee in 
Beyoğlu zwischen 1925 und 1943 pflegte er zu sagen: „Das Kind hat drei Rechte 
an seinen Eltern: Ihm einen muslimischen Namen zu geben; ihm Lesen und 
Schreiben beizubringen, Wissen zu vermitteln und den Islam beizubringen, wenn 
es verstandesreif (āqil) wird; es mit einem frommen Muslim mit gutem Charakter 
zu verheiraten, wenn es geschlechtsreif (bāligh) wird.“ Eltern, die ihre Töchter 
so verheiraten, sogar Verwandte, Bekannte und auch die Nachbarn, die zu solchen 
glücklichen Ereignissen beitragen, erhalten einen großen Lohn. Damit die Ju-
gendlichen eine solch glückselige Familie gründen können, bemühen sie sich 
darum, sich das islamische Wissen anzueignen und den guten Charakter des 
Islams zu erlernen. Dadurch steigt die Anzahl der Muslime und die Gabe des 
Islams verbreitet sich überall. Jeder Muslim sollte unbedingt das Buch Glaube 
und Islam lesen, das eine Übersetzung des auf Persisch verfassten Buches 
Iʿtiqādnāma von Mawlāna Khālid al-Baghdādī ist und von Faydullāh Efendi aus 
Kemah, einem der Lehrer der Medresse „Söke“, ins Türkische übersetzt und 
unter dem Titel Herkese Lâzım Olan Îmân veröffentlicht wurde. In diesem Buch 
wird ein Hadith, der vom Glauben und Islam handelt, kurz, verständlich und auf 
sehr schöne Weise erläutert. 

 
 
 

– 836 –



Die Welt ist vergänglich, hier ist kein Halt, mein Kind, 
Egal wie reich, Ziele werden verpasst, ganz geschwind, 
Jeder weiß, es gibt kein Zurück, sei bitte nicht blind, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Bete nur Allah an, den ohne Gleichen, sonst keinen, 
Höre nicht auf Satan, du musst ihn völlig meiden, 
Verliere nicht den Glauben und werde nicht zum Heiden, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Für die Reise vor dir, hast genug dabei, 
Hast du Licht beschafft, ohne dies ist's vorbei, 
Um dir Fragen zu stellen, kommen zwei Engel vorbei, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Wenn du tot bist, ziehen sie dich völlig aus, 
Weder Sohn, noch Tochter, holen dich da raus, 
Ein Leichentuch ist dein Laken und das Grab dein Haus, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Alles bleibt zurück, dein Hab und Gut und Geld, 
Einer nimmt sie weg, so ist halt unsere Welt, 
Während ein anderer es nutzt, wirst du befragt über dein Geld, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Munkar und Nakīr kommen, als wären sie Eichen, 
Als wären ihre Augen wie Blitze und du kannst nicht weichen, 
Ihre Stimmen wie Donner, befragen sie dich, da hilft kein Kreischen, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
Die Hölle hat sieben Stufen, ihre Beschreibung liegt fern von Worten, 
Jede tiefere Stufe birgt größere Leiden, aus Feuer sind ihre Pforten, 
Aus achtzig Jahren Entfernung, kann man ihren Geruch orten, 
Gehe fort, o irreführende Welt, dein Ende ist nah, 
Denn ab dem Jahr „Tausend“ ist die Endzeit da. 
 
 

– 837 –



36 — DIE SCHEIDUNG (TALĀQ) IM ISLAM 
Das Wort „Talāq“ bedeutet lexikalisch, etwas Gebundenes (einen Bund) zu 

lösen. Dieses Wort wird bei der Scheidung der Ehefrau verwendet, d. h. der 
Bund der Ehe wird gelöst. Der Talāq tritt dadurch ein, dass der Mann die Worte, 
die für die Scheidung vorgesehen sind, gegenüber seiner Ehefrau ausspricht. Die 
Scheidung, die durch das Aussprechen eines dieser Worte umgehend erfolgt, 
wird „Talāq bāʾin“ (unwiderrufliche Scheidung) genannt. Die Scheidung, die 
nach Ablauf der Wartefrist (Idda) zustande kommt, wird „Talāq ridschʿī“ (wi-
derrufliche Scheidung) genannt. Damit es zur Scheidung kommen kann, muss 
zuvor eine gültige islamische Ehe bestanden haben. Zwischen einem Paar, das 
keine islamische Ehe vollzogen hat, kann es keinen Talāq geben. Es ist nicht 
gültig, dass derjenige, der mit einer ungültigen Eheschließung geheiratet hat, die 
Scheidung ausspricht. Eine Frau, die weniger als dreimal geschieden wurde, ob 
nun widerruflich (ridschʿī) oder unwiderruflich (bāʾin), kann während der Wartefrist 
erneut geschieden werden, und ebenso während der Wartefrist bei der Annul-
lierung der Ehe aufgrund der Abtrünnigkeit eines der beiden Ehepartner. Doch 
bei einer ewigen (endgültigen) Annullierung der Ehe, wenn beispielsweise die 
Mutter ihren Stiefsohn lüstern küsst, was zur Trennung führt, kann die Scheidung 
nicht erneut ausgesprochen werden. Im Niʿmet-i islām heißt es: „Befindet sich 
der Ehemann in der Gegenwart seiner Ehefrau, mit der er bereits Geschlechts-
verkehr hatte, und spricht sie an mit Worten wie: ,Sei von mir geschieden‘, oder: 
,Ich habe dich geschieden‘, oder: ,Du bist geschieden von mir‘, also Worten, die 
,sarīh‘ (eindeutig) sind, d. h. einzig im Falle einer Scheidung verwendet werden, 
dann ist eine widerrufliche Scheidung (Talāq ridschʿī) eingetreten, selbst wenn 
er dies aus Spaß oder versehentlich gesagt haben sollte, und genauso dann, wenn 
er sich nicht in ihrer Gegenwart befindet und dies per Brief oder mit einem Stell-
vertreter seiner Frau mitteilt, selbst wenn er die Bedeutung des Geschriebenen 
nicht kennt. Spricht er Worte wie: ,Geh zum Haus deines Vaters!‘, ,Verlass mich 
und werde glücklich‘, ,Bedeck dich!‘, Bedeck deinen Kopf!‘, ,Du bist frei!‘, ,Such 
dir einen Ehemann!‘, ,Fahr zur Hölle!‘, ,Du bist wie ein Schwein für mich!‘, ,Ich 
bin nicht dein Ehemann!‘, ,Ich bin getrennt von dir!‘, ,Du bist von mir getrennt!‘, 
die auch in anderen Situationen benutzt werden, dann tritt unter der Bedingung, 
dass er dies mit der Absicht der Scheidung ausgesprochen hat, eine unwiderrufliche 
Scheidung (Talāq bāʾin) ein, und ebenso dann, wenn er ,Du bist mir harām!‘ sagt. 
Solche Wörter, die für verschiedene Bedeutungen verwendet werden, werden 
,Kināya‘ genannt. Das Wort Scheidung ist eindeutig. Verlassen, Loslassen, Auf-
geben und dergleichen sind zwar mehrdeutige Worte, doch da es üblich ist, sie 
für die Scheidung zu verwenden, gelten sie als eindeutig. Sagt er zum Vater der 
Ehefrau: ,Ich will deine Tochter nicht, sie soll gehen zu wem sie will‘, oder sagt 
er zu der Frau, wenn sie um Erlaubnis zum Ausgehen fragt: ,Ich habe dich nicht 
mit einem Strick angebunden. Du bist frei, so gehe‘, oder: ,Es gibt keinen Ehebund 
zwischen uns‘, oder: ,Ich habe mich von dir abgewandt‘, oder: ,Du kannst gehen, 
wohin du magst, mir bist du keine Frau‘, oder: ,Dir stehen vier Wege offen. 
Benutze den Weg, den du magst‘, oder: ,Verzieh dich‘, oder: ,Ich will dich nicht 
mehr, geh in das Haus deines Vaters!‘, oder: ,Ich möchte dich scheiden‘, oder 
ähnliche Worte, so handelt es sich bei ihnen allen nicht um einen Talāq, falls mit 
ihnen keine Scheidung intendiert wurde. An Stellen, in denen Aussagen wie ,Es 
soll eine Bedingung sein‘ oder ,Mach was du willst!‘ für die Scheidung verwendet 
werden, dann erfolgt, falls er sie gegenüber seiner Ehefrau ausspricht, eine un-
widerrufliche Scheidung, selbst wenn er dabei keine Absicht fasste. Dadurch, 
dass man seine Frau Mutter, Tochter oder Schwester nennt, tritt keine Scheidung 

– 838 –



ein. Wenn er aber sagt: ,Sei von nun an meine Mutter oder meine Schwester!‘, 
ist eine unwiderrufliche Scheidung erfolgt. 

Eine Scheidung mit eindeutigen Worten gegenüber der Ehefrau, mit der der 
Geschlechtsverkehr vollzogen wurde, ist niemals unwiderruflich, falls kein Wort, 
das eine Abscheulichkeit oder Vielzahl zum Ausdruck bringt, beigefügt wird, 
selbst wenn die Scheidung intendiert wurde. Bei der widerruflichen Scheidung 
kann der Ehemann während der Wartefrist mit Wort oder Tat zu seiner vorherigen 
Ehe zurückkehren. D. h. auch wenn die Frau nicht will, kann die Ehe fortgeführt 
werden, ohne eine erneute Ehe zu schließen. Auch wenn Zeugen nicht zwingend 
erforderlich sind, ist es mustahabb, dies zwei rechtschaffenen Zeugen mitzuteilen. 
Während der Wartefrist aufgrund einer widerruflichen Scheidung darf der Mann 
das Zimmer seiner Ehefrau betreten. Die Frau darf sich schmücken. Während 
der Wartefrist aufgrund einer unwiderruflichen Scheidung hingegen darf der 
Mann das Zimmer seiner Ehefrau nicht betreten und die Frau darf sich nicht 
schmücken. Eine erneute Eheschließung ist erforderlich. 

Bei einer widerruflichen oder unwiderruflichen Scheidung tritt ein einziger 
Talāq ein, solange keine Zahl genannt oder mit den Fingern keine Zahl angedeutet 
wird. Nennt er eine höhere Zahl als drei, ist die Scheidung mit drei Scheidungs-
formeln geschehen. ,In der Anzahl der Haare an meinem Körper!‘ oder ,In der 
Anzahl der Fische im Meer‘ oder ,Gleich der Sterne am Nachthimmel‘ zu sagen, 
resultiert in drei Scheidungen. Sagt er aber ,Gleich der Haare in deiner Handfläche‘ 
oder zeigt auf ein Becken, in welchem sich keine Fische befinden, und sagt: ,Sei 
in der Anzahl der Fische in diesem Becken von mir geschieden‘, ist dies eine 
einzige widerrufliche Scheidung.“ 

Der Mann, der die Scheidungsformel ausspricht, muss verstandes- und ge-
schlechtsreif und wach sein. Durch die Worte oder den Brief eines Sklaven, Be-
trunkenen, Nichtmuslims, Kranken oder Bedrohten tritt die Scheidung ein. Die 
Frau ist ab dem Zeitpunkt geschieden, ab dem sie den Brief erhält. Der Schei-
dungsausspruch von Geisteskranken, Kindern, Senilen, Bewusstlosen, Schlafenden 
und Personen, die aufgrund von Krankheit oder Wut geistesabwesend sind, ist 
nicht wirksam. Vor Wut geistesabwesend zu sein bedeutet, nicht mehr zu wissen, 
was man sagt. Dies ist zweierlei: Spricht er, ohne die Bedeutung der Worte zu 
kennen und ohne dies wirklich zu beabsichtigen und zu wünschen, geschieht 
keine Scheidung. In Kenntnis der Bedeutung und mit Absicht zu sprechen und 
später nicht zu wissen, was man gesagt hat, bedeutet, sich nicht zu erinnern. 
Hören zwei Zeugen diese Worte und teilen dies im Nachhinein mit, ist die Schei-
dung wirksam. 

Falls mit einer Frau noch nie der Geschlechtsverkehr vollzogen wurde oder 
mit ihr das Alleinsein nie geschehen ist, so ist ein einziger Scheidungsausspruch 
eine unwiderrufliche Scheidung. Der Ehemann muss ihr umgehend die Hälfte 
der Brautgabe zahlen und die Frau braucht keine Wartefrist abzuwarten. Sogar 
an dem Tag ihrer Scheidung kann sie einen anderen Mann heiraten. 

Trennung durch den Richter mittels Annullierung der Ehe oder aufgrund der 
Abtrünnigkeit eines Ehepartners ist kein Talāq. Dabei handelt es sich um die 
Annullierung (Faskh) der Ehe. [Siehe auch Kapitel 15 im zweiten Abschnitt.] 

Eine alte, hässliche Frau zu scheiden ist mubāh, d. h., es ist keine Sünde. Eine 
Frau, die mit Worten oder Handlungen ihren Ehemann oder andere belästigt, 
irgendein Gebot nicht einhält, so beispielsweise die fünf täglichen Gebete nicht 
verrichtet, und bei der Zweifel an ihrer Keuschheit bestehen, zu scheiden ist 
mustahabb. Es ist aber keine Sünde, eine Frau, die ein Gebot nicht einhält, nicht 
zu scheiden. Wenn sich die Frau eines Mannes, der seiner ehelichen Pflicht nicht 

– 839 –



nachkommen kann, so beispielsweise verzaubert (also bei dem Magie praktiziert) 
wurde und keinen Geschlechtsverkehr ausüben kann, von ihm scheiden will, ist 
es wādschib, dass er diese Frau scheidet. Siehe auch Seite 819. Es ist harām, sich 
von seiner Frau auf eine Weise zu scheiden, die Bidʿa ist. 

Worte, die einzig und allein bei der Scheidung verwendet werden, unabhängig 
von der Sprache, werden „sarīh“ (eindeutige Worte) genannt. Wenn jemand zu 
seiner Frau eindeutige Worte wie „Ich habe dich geschieden“ oder „Du bist mir 
harām“ sagt oder schreibt, ist dies ein Talāq, auch wenn er dies nicht beabsichtigte. 
Die erste Scheidung ist widerruflich (ridschʿī) und die zweite unwiderruflich 
(bāʾin). Schreibt ein Mann seiner in einer anderen Stadt befindlichen Frau: „Wenn 
du diesen Brief erhältst, bist du von mir geschieden!“, dann ist sie geschieden, 
wenn sie ihn liest. Wenn er zwei oder drei sagt, oder es nicht sagt, aber beabsichtigt, 
dann sind es auch zwei oder drei Scheidungen. Worte, die sowohl bei der Scheidung 
als auch für andere Zwecke verwendet werden, werden „Kināya“ (mehrdeutige 
Worte) genannt. Wenn beim Aussprechen mehrdeutiger Worte die Absicht die 
Scheidung war oder sie im Zustand des Zorns gesprochen wurden, ist es eine un-
widerrufliche Scheidung. Fügt er beim Scheidungsausspruch „inschāʾallāh“ (so 
Allah will) hinzu, ist es keine Scheidung. Allein durch das Fassen der Absicht 
oder die Bezahlung der Brautgabe kommt es nicht zur Scheidung. 

Die Gründe für die Scheidung können nur solche sein, die im Islam erlaubt 
sind. Die Sunna bei der Scheidung aus solchen Gründen heraus lautet, gegenüber 
der Frau, mit der der Geschlechtsverkehr bereits vollzogen wurde, vor dem Ge-
schlechtsverkehr, nachdem sie eine Menstruation hinter sich hat und gereinigt 
ist, einmal die Scheidungsformel auszusprechen, d. h. „Ich habe dich geschieden“ 
zu sagen oder zu schreiben. Wenn er weiß, dass seine getätigten Worte bei der 
Scheidung verwendet werden, dann erfolgt die Scheidung mit diesem eindeutigen 
Satz oder Schreiben, selbst wenn er keine entsprechende Absicht fasst und die 
Bedeutung seiner Worte nicht kennt. Wenn er seine Frau derart scheidet, ist es 
eine einzige widerrufliche Scheidung. Bei der widerruflichen Scheidung wird die 
Ehe nicht vollständig ungültig. Der Mann kann nach allen vier Rechtsschulen 
innerhalb der Wartefrist ohne erneute Eheschließung die Frau erneut nehmen. 
Um sie zurückzunehmen, bedarf es nach der hanafītischen und mālikītischen 
Rechtsschule keiner Zeugen, sondern es genügt zu sagen: „Ich bin zur vorherigen 
Ehe zurückgekehrt.“ Oder es genügt auch, wenn er mit der Absicht der Rückkehr 
zur vorherigen Ehe seine Frau küsst oder mit ihr Geschlechtsverkehr hat oder 
sie lüstern berührt. Dadurch wäre die Ehe aufgefrischt. Gemäß Imām asch-
Schāfiʿī und Imām Ahmad ibn Hanbal, möge Allah sich ihrer erbarmen, muss er 
vor zwei Zeugen sagen: „Ich bin zur vorherigen Ehe zurückgekehrt“, doch die 
Anwesenheit und Erlaubnis des Vormundes sind nicht erforderlich. 

Wenn er seine freie Ehefrau dreimal scheidet, gleich ob widerruflich oder un-
widerruflich, d. h. sie zu drei unterschiedlichen Zeiten jeweils einmal scheidet 
oder ein einziges Mal „Ich habe dich dreimal geschieden“ sagt, ist die Ehe voll-
ständig ungültig. Damit diese Frau erneut geheiratet werden kann, ist die „Hulla“ 
erforderlich. Eine Frau darf während der Dauer einer Wartezeit jeglicher Art 
keinen anderen Mann heiraten. „Hulla“ bedeutet, dass die Frau einen anderen 
Mann ehelicht, die Hochzeit stattfindet, der Geschlechtsverkehr vollzogen wird, 
sie von diesem Mann geschieden wird und dann erneut die Wartezeit (Idda) ver-
streicht. Erst dann kann sie von ihrem ersten Ehemann mit einer neuen Ehe-
schließung geehelicht werden. Dies jedoch ist für einen Mann eine Erniedrigung 
und Demütigung. Zwar hat Allah, der Erhabene, das Scheidungsrecht den Männern 
gegeben, aber damit sie dieses Recht nicht nach Lust und Laune beliebig verwenden 
und die Frauen kein Spielzeug in den Händen der Männer werden, hat Er den 

– 840 –



Männern diese Erniedrigung der Hulla auferlegt. Aus Furcht vor der Hulla wird 
der Mann das Wort „Talāq“ nicht einmal in den Mund nehmen. Unter einem 
verheirateten Paar hat das Wort Talāq nicht im Mund zu sein und darin gibt es 
keinen Spaß. 

Ibn Ābidīn sagt: „Damit die Hulla erforderlich wird, muss die Ehe in allen 
vier Rechtsschulen zwischen Mann und Frau nach der eigenen Rechtsschule 
gültig sein. Wenn bei einer ungültigen Ehe dreimal die Scheidungsformel ausge-
sprochen wurde, ist nach allen vier Rechtsschulen keine Hulla, erforderlich. 
Wenn beispielsweise bei der Eheschließung der Vormund der Frau nicht anwesend 
war und nur die Frau der Ehe zugestimmt hat, oder das Wort ,Nikāh‘ nicht 
gefallen ist, sondern Schenkung oder dergleichen gesagt wurde, oder die zwei 
Zeugen Sünder waren, d. h. ihre Sündhaftigkeit bekannt war, kann die schāfiʿītische 
Rechtsschule befolgt werden. Da gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule ihre 
aktuelle Ehe ungültig ist, ist auch ihre Scheidung nicht gültig. Ohne dass es der 
Hulla bedarf, können sie entsprechend der schāfiʿītischen Rechtsschule eine neue 
Eheschließung durchführen. Ab dem Moment, in welchem sie der schāfiʿītischen 
Rechtsschule folgen, wird ihre alte Ehe ungültig. Doch vor dem Befolgen der 
schāfiʿītischen Rechtsschule ist ihre vorherige Ehe nicht ungültig. Dass ihre vor-
herige Ehe nicht harām war und ihre bestehenden Kinder nicht unehelich sind, 
steht u. a. in der Fatwasammlung al-Bazzāziyya. Genauso verhält es sich mit Fol-
gendem: Das Mittagsgebet eines Hanafīten, der die Gebetswaschung vollzogen 
hat, ohne die Absicht zu fassen, ist gültig. Beginnt er nach Eintritt der Zeit des 
Nachmittagsgebets damit, die schāfiʿītische Rechtsschule zu befolgen, muss er 
zwar die Absicht fassend eine erneute Gebetswaschung vollziehen, doch er 
braucht das Mittagsgebet nicht nachholen.“ 

Es ist in der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule erlaubt, die Scheidung 
und das Freilassen eines Sklaven „Tamlīk“ zu machen, also an Eigentum und 
eine Ursache des Eigentums zu knüpfen. Nach Imām asch-Schāfiʿī und Imām 
Ahmad ibn Hanbal, möge Allah sich ihrer erbarmen, ist dies nicht erlaubt. 

Im Madschmūʿa-i zuhdiyya heißt es: „Talāq“ bedeutet, ein Seil loszubinden. 
Bei der unwiderruflichen Scheidung wird die Ehe umgehend ungültig. Bei einer 
solchen Scheidung kann der Ehemann die Ehe während der Wartefrist nicht er-
neuern. Er darf mit der Frau nicht zusammenkommen. Bei einer widerruflichen 
Scheidung wird die Ehe mit dem Ende der Wartefrist ungültig. Verlässt einer 
der beiden Ehepartner den Islam, wird die Ehe annulliert (Faskh), doch dies 
wird nicht „Talāq“ genannt. Es ist zwar erlaubt, eine Frau zu scheiden, die dem 
Islam nicht folgt und einen schlechten Charakter hat, doch eine fromme Frau 
nach Laune zu scheiden, missfällt Allah, dem Erhabenen. Mit drei Scheidungs-
aussprüchen auf einmal zu scheiden, wird „Bidʿa-Scheidung“ (Talāq bidʿī) genannt. 
Ohne triftigen Grund mit drei Scheidungsaussprüchen zu scheiden, ist harām. 
Bei jedem Scheidungsausspruch muss der Mann bis zum Ablauf der Wartezeit 
der Frau Unterhalt [Miete, Nahrung und Kleidung] zahlen. Während dieses Zeit-
raums darf die Frau keinen anderen Mann heiraten. Auch die Scheidung eines 
Betrunkenen, einer Person, die durch Folter gezwungen wird, und desjenigen, 
der sie aus Spaß ausspricht, ist wirksam. Eine Scheidung, die dadurch erfolgt, 
dass man unter Zwang einen entsprechenden Brief schreibt, kann zurückgenommen 
werden. Doch mit einem Brief, der in Trunkenheit oder aus Spaß verfasst wird, 
erfolgt die Scheidung. In der schāfiʿītischen Rechtsschule erfolgt mit den Worten 
eines Betrunkenen keine Scheidung. 

Wenn jemand im Sterbebett seine Frau unwiderruflich scheidet, seine Frau 
dies ungewollt akzeptiert und anschließend ihre gestundete Brautgabe nimmt 
und dann der Kranke während der Wartefrist der Frau verstirbt, erbt sie von 

– 841 –



ihm. Wenn jedoch die Frau die Scheidung wollte und der Mann sie unwiderruflich 
oder mit drei Scheidungsaussprüchen geschieden hat oder er zur Frau sagte: „Ich 
werde tun, was du wünschst“, und sie „Scheide mich“ sagte, kann sie nichts von 
ihm erben, selbst wenn er während der Wartefrist verstirbt. 

Wenn jemand zu seiner Frau, mit der er noch nie den Geschlechtsverkehr 
ausübte, unabhängig davon ob das Alleinsein (Khalwa) geschehen ist oder nicht, 
sagt: „Ich habe dich geschieden“, oder nach dem Geschlechtsverkehr sagt: „Du 
bist unwiderruflich geschieden“, oder: „Du bist definitiv von mir geschieden“, 
oder: „Du bist sehr fern von mir“, oder aber sie mit Worten scheidet, die eine 
Vielzahl zum Ausdruck bringen, so z. B.: „hässlicher Talāq, Satans Talāq, Bidʿa-
Talāq, schlimmster Talāq, Talāq wie ein Berg, gewaltiger Talāq“, dann hat er sie 
mit einem einzigen unwiderruflichen (bāʾin) Talāq geschieden. Bāʾin bedeutet 
„trennend“. Beabsichtigt er beim Aussprechen der genannten Dinge zwei oder 
drei Scheidungen oder sagt zwei- oder dreimal „Du bist dreimal geschieden“, 
hat er sie dreimal unwiderruflich geschieden. Mit Worten wie „Ich bin von dir 
geschieden“ oder „Ich bin sehr fern von dir“ erfolgt keine Scheidung, denn es ist 
die Frau, die geschieden wird, d. h. der Bund auf der Seite der Frau wird gelöst 
und nicht der Bund auf der Seite des Mannes. Sagt er aber: „Ich bin von dir bāʾin 
(getrennt)“, oder: „Ich bin dir harām“, und beabsichtigt dies auch, dann hat er 
sie unwiderruflich geschieden. 

Sagt er zu seiner Frau: „Ich bin dir kein Ehemann“, oder: „Du bist mir keine 
Ehefrau“, oder die Frau zu ihrem Mann: „Du bist mir kein Ehemann“, und er 
bejaht dies, dann hat kein Talāq stattgefunden, falls keine Scheidungsabsicht 
vorhanden war. Wenn er gefragt wird: „Hast du eine Ehefrau?“, und er sagt: 
„Nein“, dann ist dies kein Talāq. Bezüglich eines unwirksamen Ehevertrages 
kann keine Scheidung stattfinden. Er kann diese Frau nachträglich mit einem 
wirksamen Eheschluss heiraten. Es ist erlaubt, die Frau unter der Bedingung, 
dass sie oder jemand anderes Güter gibt, zu scheiden, und in diesem Fall wäre es 
eine unwiderrufliche Scheidung. 

Dass der Mann das Scheidungsrecht jemand anderem überträgt, kann auf drei 
Arten geschehen: 

1. Tafwīd: Dies wird auch „Tamlīk“ genannt. Es ist, die Scheidung an das 
Recht der Ehefrau zu knüpfen. Sagt der Mann zur Ehefrau: „Deine Angelegenheit 
soll in deinen Händen sein“, oder: „Scheide dich selbst“, oder: „Wenn du es 
wünscht, bist du geschieden“, so erfolgt der Tafwīd. Die Frau kann sich dann le-
diglich in dieser Sitzung selbst scheiden. Der Mann kann seine Worte nicht zu-
rücknehmen. Die Frau kann den Mann nicht scheiden. Wenn die Frau, der das 
Recht gegeben wurde, sich selbst zu scheiden, zu ihrem Ehemann sagt: „Ich habe 
dich geschieden“, ist die Scheidung nicht geschehen. Sie muss sagen: „Ich habe 
mich geschieden.“ Im Niʿmet-i islām heißt es: „Wenn der Tafwīd dem Wunsch 
der Frau überlassen wird mit dem Zusatz ,Wann immer du willst‘, dann ist dieser 
Tafwīd nicht auf diese Sitzung beschränkt. Die Frau kann sich selbst scheiden, 
wann sie will. Stellt die Frau bei der Eheschließung mit dem Mann die Bedingung 
,Unter der Bedingung, dass ich mich von dir scheide, wann ich will‘ und der Mann 
akzeptiert diese Bedingung während der Eheschließung, ist dieser bedingte Ehe-
schluss gültig und die Frau bekommt das Scheidungsrecht. Ob die Scheidung, 
die seitens der Frau erfolgt, unwiderruflich oder widerruflich ist, hängt von den 
Worten des Ehemannes ab. Benutzt er mehrdeutige Worte (Kināya) wie bei-
spielsweise: ,Wünsch dich selbst!‘, oder: ,Deine Angelegenheit soll in deinen ei-
genen Händen sein!‘, und beabsichtigt damit den Talāq, hat er ihr somit die un-
widerrufliche Scheidung überlassen (Tafwīd). Sagt er ihr: ,Scheide dich selbst‘, 
und beabsichtigt damit nicht, dass die Scheidung unwiderruflich ist, dann ist sie 

– 842 –



widerruflich. Den Zusatz ,Wann du willst‘ oder ,Sei geschieden von mir, wann 
du willst‘ auszusprechen bedeutet ebenfalls, die Scheidung dem Wunsch der Frau 
zu überlassen, und selbst wenn die Frau sagen sollte: ,Ich verzichte auf mein 
Scheidungsrecht‘, hat sie damit ihr Recht nicht zurückgewiesen. Ohne auf diese 
Sitzung beschränkt zu sein kann sie, wann sie will, sich selbst mit einem wider-
ruflichen Scheidungsausspruch scheiden. Die Scheidung beginnt ab dem ange-
kündigten Zeitpunkt. Sie beginnt aber nicht an dem genannten Ort, sondern 
wird in dem Moment, in dem sie ausgesprochen wird, umgehend wirksam.“ In 
der Fatwasammlung Qādīkhān heißt es: „Abul-layth as-Samarqandī sagte: ,Sagt 
der Mann während der Eheschließung: ,Ich habe dich derart geehelicht, dass die 
Scheidung in deinen Händen ist‘, dann ist der Eheschluss gültig und die Frau hat 
kein Scheidungsrecht. Sagt aber zuerst die Frau: ,Ich habe dich geheiratet unter 
der Bedingung, dass ich in der Hand habe, mich zu scheiden, wann immer ich 
will‘, und der Mann sagt: ,Ich habe angenommen‘, ist die Eheschließung gültig 
und die Scheidung in der Hand der Frau. Wenn der Mann dies nämlich zuerst 
sagt, erfolgt der Tafwīd vor der Eheschließung und ist daher nicht gültig. Spricht 
es erst die Frau aus und der Mann akzeptiert, erfolgt der Tafwīd nach dem Ehe-
schluss und daher ist beides gültig. D. h. wenn der Mann sagt, er habe akzeptiert, 
wiederholt er damit die Worte der Frau und teilt mit, dass er dies angenommen 
hat. Somit hat er den Tafwīd nach dem Eheschluss vollzogen.“ 

2. Tawkīl: Dies ist, dass der Mann zu seiner Ehefrau sagt: „Ich bevollmächtige 
dich damit, dich selbst zu scheiden.“ Solange die Frau Bevollmächtigte bleibt, 
kann sie sich selbst scheiden. Verzichtet der Mann darauf, kann er sie von der 
Stellvertretung absetzen. 

3. Die Nachricht des „Tamlīk“ durch eine andere Person oder einen Brief 
der Frau zu übermitteln. Die Frau kann sich in der Sitzung, in der sie davon 
erfährt, scheiden. 

Die Scheidung an einen Grund knüpfen – Der bedingte Grund darf nicht 
etwas beständig Vorhandenes sein und es muss möglich sein, dies zu tun oder zu 
unterlassen. Die Bedingung darf zudem nicht etwas Unmögliches sein. Etwas 
Bestimmtes, über das man nicht verfügt, kann keine Bedingung sein. Beispielsweise 
kann zu einer Frau nicht gesagt werden: „Wenn ich dich eheliche, sollst du von 
mir geschieden sein!“, denn die Ehe mit der Frau ist noch nicht geschlossen. 
[Siehe auch im ersten Abschnitt das Kapitel über den Schwur.] 

Im Niʿmet-i islām heißt es: „Die Scheidung an eine Bedingung zu knüpfen 
bedeutet, auf die Scheidung zu schwören. Tritt die Bedingung nicht ein, erfolgt 
die Scheidung nicht. Wer sagt: ,Meine Frau soll von mir geschieden sein, wenn 
ich Raki trinke‘, und dann einmal Raki (türkisches Alkoholgetränk) konsumiert, 
dann ist seine Frau mit einem Talāq ridschʿī von ihm geschieden. Hat er beim 
Sprechen dieser Worte beabsichtigt, dass die Scheidung unwiderruflich sein möge, 
oder gesagt: ,Wenn ich trinke, soll mein Halāl (also meine Ehefrau) mir harām 
werden‘, dann ist die Scheidung unwiderruflich erfolgt. Sagt er: ,Wenn ich [oder 
du] diese oder jene Tat verrichte[st], sei mit drei Scheidungen von mir geschieden‘, 
so ist die Lösung davon, die Frau mit einem Talāq zu scheiden, nach Ablauf der 
Wartefrist diese Handlung auszuführen und sie danach wieder zu heiraten. Ver-
richtet er danach diese Handlung erneut, erfolgt keine Scheidung. Sagt er: ,Immer 
wenn ich diese Handlung ausführe‘, dann ist die Frau bei jedem Verrichten der 
Handlung geschieden. Oder wenn er sie nicht nach der Scheidung verrichtet, 
sondern erst nach der zweiten Eheschließung, ist sie ebenfalls geschieden. Jemand, 
der die Scheidung an eine Bedingung knüpftend ausspricht, kann sie nicht wi-
derrufen.“ 

– 843 –



Im Mawqūfāt heißt es: „Die Scheidung (Talāq) ist dreierlei. Die beste Art 
des Scheidens ist, die Frau nach dem Ende der Menstruation, bevor mit ihr der 
Geschlechtsverkehr ausgeübt wurde, einmal zu scheiden. Die gesamte Wartezeit 
(Idda) über wird keine weitere Scheidung ausgesprochen. Um sie dreimal zu 
scheiden, ist es sunna, in allen drei Reinheitsphasen innerhalb der Wartefrist 
jeweils einmal die Scheidung auszusprechen. In der mālikītischen Rechtsschule 
ist diese dreimalige Scheidung nicht erlaubt. 

Bei Ibn Ābidīn steht: „Innerhalb einer Reinheitsphase die Ehefrau mit einem 
Satz dreimal zu scheiden oder zu getrennten Momenten dreimal oder mit einem 
Satz zweimal oder getrennt zweimal zu scheiden, oder innerhalb der Reinheitsphase 
nach dem Geschlechtsverkehr sie zu scheiden oder sie ein einziges Mal während 
der Menstruation zu scheiden, ist eine Bidʿa, d. h. harām. Derjenige, der während 
der Menstruation die Frau scheidet, soll dies widerrufen, um sich von der Sünde 
zu befreien, und kann, falls er wünscht, sie nach Ende der Menstruation scheiden. 
Mit dem Wochenbett verhält es sich genauso wie mit der Menstruation. Die Ehe-
frau unwiderruflich zu scheiden, ist immer eine Bidʿa. Bis zwei Jahre nach dem 
Kalifat des ehrwürdigen Umar erfolgte durch die Aussage ,Ich habe dich dreimal 
geschieden‘ ein einziger Talāq. Doch es gab niemanden, der gesagt hätte, dass 
damit keine drei Scheidungen erfolgen würden. Der Großteil der Prophetenge-
fährten und Gefährtennachfolger und alle Imāme der Religion sagten, dass dies 
drei Scheidungen sind. Die Hadithe, die besagen, dass damit drei Scheidungen 
erfolgen, stehen im Fath al-qadīr geschrieben. Als der ehrwürdige Umar mitteilte, 
dass dies drei Scheidungen sind, widersprach ihm kein Prophetengefährte. Dies 
wiederum zeigt, dass sie erfahren haben, dass der Hadith, der besagt, dass es 
sich dabei um einen einzigen Talāq handele, abrogiert wurde, oder, dass dieses 
Urteil auf diese Zeit beschränkt war. Daher soll nicht auf jene geachtet werden, 
die sagen, dass es sich dabei lediglich um einen Talāq handele. Dies ist nämlich 
keine Angelegenheit des Idschtihād. Auch wenn es Differenzen gab, ist es nun 
eindeutig.“ 

Eine Scheidung, die weniger als dreimal erfolgt und nicht unwiderruflich ist, 
wird „Talāq ridschʿī“ (widerrufliche Scheidung) genannt. Sagt er während des 
Scheidungsausspruches „stark“ oder „bāʾin“ oder scheidet sie für Güter, ist es 
ein „Talāq bāʾin“ (unwiderrufliche Scheidung). Wenn bei einer widerruflichen 
Scheidung die Wartefrist endet, wird es zu einer unwiderruflichen Scheidung, 
d. h. die Ehe endet. Nach der Wartefrist kann er diese Frau erneut heiraten. Ob 
nun widerruflich oder unwiderruflich, es ist nicht erlaubt, eine Frau, die dreimal 
geschieden wurde und deren Wartefrist endete, ohne Hulla erneut zu ehelichen. 
Sie mit Hulla zu heiraten ist erlaubt. Dass jemand anderes eine geschiedene Frau 
zwecks Hulla heiratet, ist makrūh tahrīman. 

Eine Frau, die für eine geringere Brautgabe als die übliche Brautgabe geheiratet 
hat, kann ihr Vormund vor dem Richter trennen. Scheidet er sie vor der Hochzeit 
oder dem Alleinsein oder wird er abtrünnig oder küsst die Mutter oder Tochter 
seiner Ehefrau, dann werden sie getrennt und er muss der Frau die Hälfte der 
Brautgabe überreichen. Bei Trennungen, die von der Ehefrau verursacht werden, 
so z. B., wenn sie abtrünnig wird oder ihren Stiefsohn lüstern küsst, entfällt die 
gesamte Brautgabe. Wurde die Brautgabe gegeben, nimmt der Mann alles zu-
rück. 

Īlā (Keuschheitsgelübde) – Dies ist ein Schwur des Mannes an seine Frau, 
sich ihr vier Monate oder länger nicht zu nähern, oder, ohne Angabe einer Zeit, 
ihr zu sagen: „Ich werde mich dir nicht nähern.“ Wird in den vier Monaten kein 
Geschlechtsverkehr vollzogen, werden sie mit einem Talāq bāʾin geschieden. 
Wenn für eine Dauer von weniger als vier Monaten geschworen wird, ist dies 

– 844 –



kein Īlā. Bricht er seinen Schwur innerhalb der vier Monate, wird seine Frau 
nicht geschieden. Er muss eine Sühne für den Schwur leisten. Eine Frau, die mit 
einem Talāq bāʾin geschieden wurde, kann nach Ablauf der Wartefrist erneut 
geehelicht werden. Heiratet er sie, dann kehrt auch das Īlā zurück. Wenn er auf 
diese Weise auch bei der dritten Eheschließung den Schwur nicht bricht, ist die 
Frau mit drei Scheidungen geschieden und er kann sie nicht ohne Hulla erneut 
heiraten. 

Khulʿ (Loskauf von der Ehe) – Es handelt sich hierbei um eine Scheidung im 
Gegenzug zu Gütern/Geld und ist erlaubt. Mehr als die Brautgabe zu verlangen, 
ist makrūh. Durch den Khulʿ erfolgt ein Talāq bāʾin. 

Zihār – Dies bedeutet, dass der Mann seine Ehefrau oder eines ihrer Körperteile 
wie Gesicht, Kopf oder Geschlechtsteil mit einer Stelle vergleicht, die er bei 
seinen Mahram-Verwandtinnen nicht anschauen darf, so beispielsweise zu sagen: 
„Dein Kopf gleicht dem Rücken meiner Mutter“, oder: „Du bist mir wie der 
Oberschenkel meiner Tante.“ Solange keine Sühne geleistet wird, ist es harām, 
die Ehefrau zu umarmen, zu küssen und mit ihr Geschlechtsverkehr zu haben. 
Die Sühneleistung (Kaffāra) für Zihār ist wie die des Fastens. 

Liʿān (Verwünschungseid) – Wenn ein Mann zu seiner Ehefrau: „Du Unzüch-
tige/Ehebrecherin!“ (in irgendeiner Sprache) sagt oder behauptet, das Kind sei 
nicht von ihm, und die Frau vom Richter den Liʿān verlangt, dann ordnet der 
Richter ihn an. Ist die Frau dem Liʿān gegenüber zurückhaltend, wird sie einge-
sperrt, bis sie den Liʿān vollzieht oder die Worte des Ehemannes bestätigt. Wenn 
sie bestätigt, wird sie nicht mit der Hadd-Strafe für Unzucht bestraft. Der Ehemann 
wird verhaftet, bis er seine Worte zurücknimmt oder den Liʿān vollzieht. Nimmt 
er seine Worte zurück, wird ihm die Hadd-Strafe für Bezichtigung der Unzucht 
(Qadhf) auferlegt. Diese sind 80 Stockschläge. Beim Liʿān schwört erst der Mann: 
„Meine Worte sind wahr!“, und wiederholt dies viermal. Beim fünften Mal sagt 
er: „Wenn ich lüge, soll der Fluch Allahs auf mir lasten!“ Die Frau sagt anschlie-
ßend viermal: „Allah sei mein Zeuge, dieser Mann hat über mich gelogen, indem 
er mich als Unzüchtige bezeichnete!“ Beim fünften Mal sagt sie: „Und wenn er 
die Wahrheit spricht, soll der Zorn Allahs auf mir lasten!“ Dann scheidet der 
Richter diese mit einem Talāq bāʾin. Nach einem Liʿān kann die Ehe mit dieser 
Frau nie wieder geschlossen werden, bis der Mann seine Worte zurücknimmt 
oder eine andere keusche Frau der Unzucht bezichtigt und daher die Hadd-Strafe 
vollzogen wird. 

Idda (Wartefrist) – Die Idda ist jene Zeit nach der Scheidung (Talāq), der 
Annullierung (Faskh) der Ehe oder dem Tod ihres Ehemannes, in der die Ehe 
für eine Frau, mit der der Geschlechtsverkehr oder das Alleinsein erfolgte, harām 
ist. In der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule dauert die Wartefrist 
vom Anfang der ersten Reinheit bis zum Ende der dritten Menstruation. In der 
schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule dauert sie an, bis drei Reinheits-
phasen vorbei sind. Hat sie keine Menstruation, dann gelten für die Scheidung 
drei Monate und für den Tod des Ehemannes vier Monate und zehn Tage. Das 
Ende der Wartefrist wird mit dem Schwur der Frau erkannt. Doch sie kann nicht 
weniger als 60 Tage betragen. Die Wartefrist der schwangeren Frau endet mit 
der Geburt. Während der Wartefrist aufgrund einer unwiderruflichen Scheidung 
und des Todes des Ehemannes darf die Frau sich nicht schmücken und auch 
keinen Duft (Parfüm) auftragen. Einer Frau, die sich in jeglicher Art der Wartefrist 
befindet, darf kein Heiratsangebot gemacht werden. Während der Wartefrist 
aufgrund der Scheidung verlässt sie Tag und Nacht nicht das Haus. Verlässt sie 
das Haus, hat sie keinen Anspruch mehr auf Unterhalt. Bei der Wartefrist nach 
dem Tod wird kein Unterhalt gezahlt. Die Frau verbringt die Wartefrist im Haus 

– 845 –



des Mannes. Während der Wartefrist aufgrund einer unwiderruflichen Scheidung 
wird der sündige Ehemann nicht in das Haus gelassen. Bei weniger als drei un-
widerruflichen Scheidungen darf der Mann sie vor oder nach Ende der Wartezeit 
mit einer neuen Eheschließung heiraten. 

Hidāna (Sorgerecht) – Bei einer Trennung ist es das Recht der Mutter, das 
Kind großzuziehen, wenn sie keinen anderen Mann geheiratet hat. Nach der 
Mutter fällt das Sorgerecht der Großmutter mütterlicherseits zu, danach der 
Großmutter väterlicherseits, anschließend der Schwester und dann der Tante 
mütterlicherseits. Bei wem das Kind auch ist, der Vater muss Unterhalt bezahlen. 
Wenn die Frau arm ist, darf sie mit dem Kind die für das Kind mitgebrachte 
Nahrung essen. Ist das Kind ohne Vater, wird vom Vermögen des Kindes ausge-
geben. Hat das Kind auch keinen Besitz, wird es wādschib, dass diese es zur Ver-
fügung stellen. Wenn für ein Waisenmädchen, das keinen Besitz hat, die Mutter 
gegen Entgelt und die vaterseitige Tante kostenlos sorgen will, wird das Kind 
der Tante übergeben. Wird das kleine Mädchen von der mit jemand anderem 
verheirateten Mutter oder von der mutterseitigen oder vaterseitigen Tante der 
Mutter gewünscht, wird es der mutterseitigen Tante der Mutter zur Versorgung 
und Erziehung übergeben. Erreicht der Junge das siebte Lebensjahr und das 
Mädchen die Geschlechtsreife, werden sie dem Vater zwangsweise übergeben. 
Gibt es keinen Vater, können die Kinder von den „Asabāt“ genannten Verwand-
ten, die keine Sünder sind, angenommen werden. 

Anmerkung: Sagt der Mann, dass das, was er zur Verlobung geschickt habe, 
Brautgabe sei, und die Frau, es handele sich um Geschenke, gilt das Essbare als 
Geschenk. Alles andere wird als Teil der Brautgabe gewertet. Das Geld oder 
die Güter, die der Vater oder die Verwandten der Braut vom Bräutigam verlangen, 
damit sie mit der Ehe einverstanden sind, sind Bestechung. Der Bräutigam kann 
das, was er ihnen gegeben hat, nach der Hochzeit von ihnen zurücknehmen. 
Wenn er diese von sich selbst als Hochzeitskosten gibt, ist es erlaubt. Was er ge-
geben hat, wird für das Mädchen verwendet. Was jemand seiner Tochter für die 
Hochzeit gab, kann er nicht zurücknehmen. 

Ein Mann, der heiraten will, muss sich im Voraus Wissen aneignen über die 
Wichtigkeit und Art und Weise der Eheschließung, worauf er bei der Wahl eines 
Mädchens achten muss und was seine Verpflichtungen gegenüber seiner Ehefrau, 
seinen Kindern und Verwandten ist. Für das Erwerben dieses Wissens sind die 
Bücher Murschid al-mutaʾahhilīn und Murschid an-nisā von Muhammad ibn 
Qutbuddīn al-Iznīkī sehr nützlich. 

Mit der Ehefrau soll immer gut umgegangen werden und man sollte ihr stets 
ein Lächeln schenken. Ihre falschen Handlungen, unvernünftigen Worte und 
Taten sollen geduldig ertragen werden. Zu ihr soll in schönen Worten gesprochen 
werden und man sollte sich nach ihrem Niveau und ihrem Verständnis richten. 
Man sollte mit ihr Spiel und Spaß pflegen. In Bezug auf Essen, Trinken und Klei-
dung sollte so großzügig wie möglich gehandelt werden. Ihr soll das Wissen, 
deren Kenntnis im Islam für Frauen fard ist, unbedingt vermittelt werden und es 
sollen Ilmihal-Bücher, die von wahrhaftigen Gelehrten verfasst wurden, die dem 
Islam folgen, gekauft und ihr zum Lesen gegeben werden. Wer mehr als eine 
Frau hat, muss unter ihnen Gleichheit und Gerechtigkeit walten lassen. All dies 
ist sunna. Bei der Kleidung und dem Ausgehen aus dem Haus sollte der Frau ge-
genüber nicht zu streng gehandelt werden, der Mann sollte ihr aber auch nicht 
freie Hand gewähren. Er muss sehr darauf achten, sich vor Situationen zu hüten, 
die Grund für Zweifel und Verleumdung gegenüber sich selbst und seiner Ehefrau 
werden könnten. Er darf seine Frau nicht an Orte schicken, an denen sich fremde 
(nicht-mahram) Männer befinden, und er muss sie davon abhalten, fremde Männer 

– 846 –



zu treffen. Es sollte ihr ein Vergnügen sein, ihre Zeit mit Hausarbeiten zu ver-
bringen. Er darf sie nicht grob behandeln. Weder als Scherz noch im Zorn sollte 
er auf keinen Fall die Worte „Scheidung“ und „Trennung“ in den Mund nehmen 
und er sollte auch nie über eine weitere Ehe sprechen. 

Hakikat-Verlag 

Es dämmert schon, Vögel zwitschern, überall wurde geschmückt wie beim Fest, 

Aus der Moschee kommen beglückende Laute des Rezitierens vom edlen Koran, 

 

Der Muezzin ruft zum Gebet, seine Stimme ist wie die der Nachtigall, 

Der Imam hat ein grünes Gewand an, zusammen mit seinen schwarzen Haaren 
leuchtet er wie ein Smaragd, 

 

Aus der Mosche kommen „Astaghfirullāh“-Laute, als wären ihre Herzen erleuchtet,  

Ich habe mich ihnen angeschlossen, jetzt bin ich wie ein Engel, 

 

O Allah, unsere Heimat ist sehr kostbar, aus jeder Ecke rufen unsere Ahnen: 

Folgt dem Propheten Muhammad, so wie wir auch, verlasst ja nicht seinen Weg,   
wie die Gefährten, 

 

O Allah, bitte trenne uns nicht von unserer Heimat,  

Lass unseren Tod während unserer Dienste kommen, 

Hilf den Kommandanten, die sich für unsere Heimat einsetzen, 

Gewähre ihnen, dass sie unserer Heimat nützlich sind, 

 

Mittlerweile predigen Heuchler, es sind ziemlich viele, 

Sie greifen mit Diplomen, die sie von Freimaurern erhielten, den Islam an,             
mit Rückendeckung aus London, 

 

Um diesen Angriffen zu entgehen, muss man dem Weg des Propheten folgen, 

Nichts reinigt das Herz so wie das Befolgen des Islams und des Propheten, 

 

Der Hakikat-Verlag ist es, der die Wahrheit überall hin verkündet und verbreitet, 

Die Feinde des Islams jedoch verkünden nur Lügen. 

 

 
– 847 –



37 — MILCHGESCHWISTER 
Im auf Persisch verfassten Kommentar zum Buch an-Niqāya heißt es, dass 

das Trinken von Milch aus der Brust „Ridāʿ“ genannt wird. Wenn ein Kind unter 
zweieinhalb Jahren von einer oder mehreren fremden Frauen jeweils einen 
Schluck trinkt, ist nach der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule jede 
dieser Frauen die Milchmutter (Amme) des Kindes. Die Mahram-Verwandten 
dieser Frauen sind für dieses Kind auch mahram, d. h. die Ehe unter ihnen ist 
harām. Der leibliche Bruder der Milchmutter ist der mutterseitige Milchonkel 
dieses Kindes. Der Mann dieser Milchmutter, der Grund für diese Milch war, ist 
der Milchvater dieses Kindes. Der leibliche Bruder dieses Mannes wird der va-
terseitige Milchonkel des Kindes. Doch die Mahram-Verwandten des gestillten 
Kindes (Radīʿ) sind der Milchmutter und ihrem Ehemann nicht mahram. In der 
schāfiʿītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist man so lange kein Milchkind, 
bis man getrennte fünf Male bis zur Sättigung gestillt wurde. Imām Abū Yūsuf, 
Imām Muhammad und Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
sagten, dass man nach dem Alter von zwei Jahren kein Milchkind mehr werde. 
Wer nach zweieinhalb Jahren gestillt wird, ist nach Konsens der Hanafīten kein 
Milchkind mehr. Es heißt, dass es nicht erlaubt ist, ein Kind in diesem Alter noch 
zu stillen, da keine Notwendigkeit dafür besteht. Denn das unnötige Verwenden 
von menschlichen Elementen ist harām. 

[Im ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Es ist harām, ohne Bestehen einer Not-
wendigkeit Teile des Menschen zu verwenden. Was zu verwenden harām ist, darf 
auch als Medikament nicht gegessen oder getrunken werden.“ Ibn Ābidīn erklärt 
diese Stelle folgendermaßen: „Etwas, dessen Verwendung harām ist, ob nun rein 
oder unrein, als Medizin zu verwenden, ist harām. Ist jedoch bekannt, dass es 
dem Kranken helfen wird, und es gibt kein anderes Medikament, ist die Ver-
wendung erlaubt. Ein Muslim, der kein Mudschtahid ist, wird ,Muqallid‘ (Befolger) 
genannt. Es ist wādschib, dass Muqallids gemäß den Worten der Mudschtahids 
handeln. Auch wenn sie die Beweise nicht kennen, müssen sie den Mudschtahids 
folgen.“ Gemäß dem Verständnis dieses bedürftigen Übersetzers ist es erlaubt, 
Mann und Frau Blut zu spenden, wenn Lebensgefahr besteht und es keine Al-
ternative gibt. Das Blut von Muslimen sollte bevorzugt werden. Der Großmufti 
Libyens, Schaykh Tāhir az-Zāwī, schreibt in seiner Fatwa: „Die Religion des 
Islams gebietet die Wahrung der Gesundheit und das Wohlbefinden des Körpers. 
Kranken Blut zu spenden, ist eine Menschenpflicht. Denn der Schutz des Lebens 
ist manchmal von der Blutspende abhängig. Blutspende führt aber nicht zur 
Milchbindung und löst die Ehe nicht auf.“ Diese Fatwa ist in der Zeitschrift al-
Hady al-islāmī, die in Libyen veröffentlicht wird, in der April-Ausgabe von 1973 
zu finden.] 

Es ist auf ewig harām, dass das Kind mit der Milchmutter, dem Milchvater 
und deren Müttern, Vätern, Brüdern und Kindern sowie Enkeln aus jeder Ge-
neration heiratet. Es hätte diese auch nicht heiraten dürfen, wenn sie Blutsver-
wandte wären. Die Kinder dieses Kindes dürfen dessen Milchmutter oder Milch-
vater nicht heiraten. Die Ehefrau des Kindes darf mit dessen Milchvater und der 
Ehemann des Kindes mit dessen Milchmutter nicht heiraten. Mädchen und Junge, 
die von derselben Frau gestillt wurden, dürfen, auch wenn die Milchväter ver-
schieden sind und sie zu unterschiedlichen Jahren gestillt wurden, nicht miteinander 
heiraten und die Kinder und Enkel des anderen nicht heiraten. Der Autor des 
Buches ad-Durar, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „So wie es harām 
ist, die Milchtochter des leiblichen Bruders/der leiblichen Schwester zu heiraten, 
ist es auch harām, die leibliche Tochter des Milchbruders/der Milchschwester 

– 848 –



oder die Milchtochter des Milchbruders/der Milchschwester zu heiraten.“ Ein 
Mann darf die Mutter oder Schwester seines Milchbruders/seiner Milchschwester, 
der/die von seiner eigenen Mutter gestillt wurde, heiraten. Doch er darf nicht 
die Mutter des Halbbruders/der Halbschwester väterlicherseits heiraten. D. h., 
jemand darf die Milchschwester seines leiblichen Bruders/seiner leiblichen Schwes-
ter, die von einer fremden Frau gestillt wurde, heiraten. Genauso darf er die 
mutterseitige Halbschwester seines vaterseitigen Halbbruders heiraten. Ein Mann 
darf die Schwester seines Milchkindes heiraten. Doch er darf die mutterseitige 
Halbschwester seines eigenen Kindes nicht heiraten. Die anderen Ehefrauen des 
Milchvaters dürfen nicht geheiratet werden und die Ehefrauen des Milchsohnes 
dürfen ebenfalls nicht geheiratet werden. Dies gilt auch bei Blutverwandtschaft. 
Folgendes Gedicht nennt die Mahram-Verwandten durch Milchverwandtschaft: 

Von der Verwandtschaft der Milchmutter und des Milchvaters jedermann,  
das Kind des Milchkindes sowie die Gattin oder der Ehemann. 

Durch Darmspülung mit Muttermilch wird man kein Milchkind. Genauso 
wird man durch das Essen einer Speise, die mit Muttermilch zubereitet wurde, 
kein Milchkind. Ist die Milch nicht gekocht und ihr Anteil mehr als die Hälfte, 
wird man ein Milchkind. Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagte, dass die Milchverwandtschaft auch dann entstehe, wenn die Milch weniger 
als die Hälfte ist. Wenn die Milch der Frau in die Nase des Kindes getropft wird, 
wird das Kind ihr Milchkind. Die Milchverwandtschaft entsteht auch durch die 
Milch einer toten Frau oder eines Mädchens, welches neun Jahre alt ist. 

Das Stillen mit Milch wird wie bei der Anerkenntnis von Gütern dadurch er-
sichtlich, dass der zu heiratende oder bereits verheiratete Mann dies behauptet 
und darauf besteht oder dass zwei rechtschaffene Männer oder ein Mann und 
zwei Frauen dies als Zeugen bestätigen. Mit richterlichem Beschluss oder per 
Einigung werden sie geschieden. Wenn die zwei Männer nicht rechtschaffen 
(ādil) sind oder zwei Frauen oder ein Mann und eine Frau oder nur die recht-
schaffene Milchmutter Zeugen waren und der Mann dies bestätigt, wird die Ehe 
ungültig und sie trennen sich [Ibn Nudschaym, möge Allah sich seiner erbarmen]. 
Siehe auch das Ende des 56. Kapitels im ersten Abschnitt sowie Seite 734 im 
Buch Islamische Ethik. 

 
Mein Herz schmilzt dahin, durch die Trennung von dir,  
Ich will nicht, dass der Geschmack deiner Worte vergehen, 
Bevor ich sterbe; meine Bitte an dich: verzeih mir,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Die Sehnsucht ist wie ein Ozean, versperrt mir alle Pforten,  
Selbst jahrelange Trennung, lässt meine Liebe nicht vergehen, 
Ist das mein Schicksal; ich bin gestrandet an fernen Orten,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Die Trennung von Ihnen, hat uns unsere Triebseele gesteuert,  
Wir haben den Weg verloren; den Grund kann ich nicht verstehen,  
Der Teufel lacht uns aus, da ein dunkles Herz uns auf Irrwege steuert,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 

– 849 –



Meine Trauer steigt in den Himmel, meine Seele hält es nicht mehr aus,  
Was ist meine Schuld, warum fiel ich so weit weg, lass es mich verstehen,  
O Allah, Erhabener, beschütze mich vor Schande und darüber hinaus!  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
So Allah will, werden die Nächte zu Tagen, vielleicht heute, vielleicht morgen,  
Auch die Armen wird das Glück eines Tages treffen, wird sie befreien von Sorgen,  
In geschlossenen und einsamen Räumen ist das Gebet der Gläubigen verborgen,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Verräter liegen im Hinterhalt, warten auf mich, auf meinem Weg,  
Wollen mit süßen Worten mich locken, und mir den Kopf verdrehen,  
Du Narr, hast keine Ahnung vom Glauben, dir dein Weg, mir mein Weg,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Mach dir keine Mühe, ich werde niemals umkehren und aufhören,  
Mein größtes Ziel ist es, dem rechten Weg unaufhörlich zu folgen und anzugehören, 
Viele Irrgänger und Boshafte haben mir schon oft angeboten auf sie zu hören,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Zunächst habe ich seinem bekannten Werk keinen Wert beigemessen,  
Ich sagte schlechte Sachen über ihn, ich war unwissend und sechzehn,  
Durch Allahs Segen, konnte ich nach einiger Zeit die Wahrheit ermessen,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
Mein armes Herz, schreite fort unaufhörlich, sei fleißig jederzeit,  
Nimm ein Beispiel von ihm, von dem, der dir den richtigen Weg zeigt,  
Ich schreibe dich und deine Liebe in mein Herz, auf Lebenszeit,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 
 
O armer Ihsan, hast du ein trauerndes Herz, das auf seine Liebe schwört,  
Es gibt viele, die ihn lieben, ist es denn möglich, dass er dich hört, 
Selbst wenn aus Stahl, lasse nicht zu, dass eine Hürde in dir Angst schürt,  
Mein hilfloses Herz möchte dich jeden Moment sehen. 

__________________________ 

Bevor du deinen Körper verlässt, bevor er irgendwann unumgänglich stirbt, 
Wo du noch beisammen bist mit Leib und Seele, wo du noch beide Welten vor dir hast, 
Befreie dein Herz von der Liebe zum Irdischen, damit deine Seele empfänglich wird, 
Meide Verbote, eile zu Geboten, ansonsten könntest du verlieren alles was du hast. 
 

– 850 –



38 — LEBENSUNTERHALT (NAFAQA) UND 
NACHBARRECHTE 

Im persischen Kommentar des Buches an-Niqāya steht: 
Mit „Nafaqa“ (Unterhalt) ist all jenes gemeint, was der Mensch zum Leben 

benötigt. Dass es sich dabei um Nahrung, Wohnung und Kleidung handelt, steht 
im al-Hadīqa sowie bei Ibn Ābidīn im Kapitel über den Lebensunterhalt und zu 
Beginn des Kapitels über die Pilgerfahrt. Gemeint sind also die Ausgaben für 
Küche, Kleidung, Miete und Hausrat. Diese Ausgaben werden nach dem Standard 
der Gepflogenheiten, dem Markt und den Verwandten und Freunden ausgerichtet. 
Sie variieren je nach Zeit und Situation und sind in jedem Land unterschiedlich. 

[Die Fiqh-Gelehrten haben den Unterhalt, dessen Sicherstellung fard ist, in 
drei Kategorien eingeteilt. Die erste Kategorie sind Nahrungsmittel, welche die 
Seele und den Körper nähren, und Heilmittel, die vor Krankheiten schützen. 
Die Nahrung und das Heilmittel der Seele und des Herzens ist Wissen. Die isla-
mischen Wissenschaften teilen sich in zwei Kategorien auf: Religionswissenschaften 
und Naturwissenschaften. Das religiöse Wissen wird aus den Büchern der Ge-
lehrten der Ahlus-Sunna erworben. Unter diesen sind das Wissen über den 
Glauben (Īmān) und die Rechtswissenschaft (Fiqh) in allen Ländern verfügbar. 
Die heimlichen Feinde des Islams, insbesondere die britischen Agenten, verfassen 
fiktive Religionsbücher und versenden sie in die gesamte Welt, um auf diese 
Weise den Islam von innen zu vernichten. Es ist sehr wichtig, dass die Jugendlichen 
diese schillernden Bücher nicht lesen und sich von ihnen nicht täuschen lassen. 
Gelobt sei Allah dafür, dass der Verlag Hakikat die Bücher der Ahlus-Sunna-
Gelehrten massenweise druckt und in die gesamte Welt versendet. Diese Bücher 
sind für die Herzen und Seelen Nahrung und verbreiten auf korrekte Weise das 
islamische Wissen in allen Ländern. Die Kinder der Muslime sollten auch die 
Naturwissenschaften aus den Büchern muslimischer Wissenschaftler erlernen 
und dürfen sich durch die Lektüre der Bücher von Freimaurern und Ketzern, 
die den Islam als Feind der Wissenschaft darzustellen versuchen, nicht in die 
Irre führen lassen.] 

Den Unterhalt zu gewähren bzw. das Geld dafür zu geben, wird aus fünf 
Gründen heraus fard: 

1. Selbst wenn die Ehefrau reich ist, ist die Gewährung ihres Unterhaltes für 
den Ehemann fard. Den Unterhalt zu zahlen ist auch dann fard, wenn die Ehefrau 
keine Muslimin ist. Der Unterhalt wird unmittelbar nach der Eheschließung fard. 
Wenn Ehemann und Ehefrau arm sind, wird der für Arme vorgesehene Unterhalt 
bezahlt. Sind beide reich, muss der Unterhalt für Reiche bezahlt werden. Beim 
Unterhalt für Reiche muss der Ehemann für die Ehefrau auch eine Bedienstete 
einstellen, die sich um den Haushalt kümmert. Wenn einer von beiden reich und 
der andere arm ist, wird ein durchschnittlicher Unterhalt zur Pflicht. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Nafaqa bedeutet im 
Islam Nahrung, Kleidung und Wohnung. In den meisten Büchern ist es zur Ge-
wohnheit geworden, Nafaqa ausschließlich in der Bedeutung von Nahrung zu 
verwenden. Ein armer Ehemann ist verpflichtet, seiner reichen Frau einen Un-
terhalt zu zahlen, wie es für einen Durchschnittsbürger üblich ist. Bezahlt er nur 
den für Arme vorgesehenen Unterhalt, muss er, wenn er reich wird, die Differenz 
nachzahlen. Beschwert sich die Ehefrau darüber, dass ihr Mann keinen Unterhalt 
zahlt, obwohl er über die Mittel verfügt, setzt der Richter den Unterhalt fest und 
verpflichtet ihn zur Zahlung. Zahlt er dennoch nicht, lässt der Richter ihn 
verhaften, verkauft seine Güter und gibt es für den Unterhalt seiner Frau aus. 

– 851 –



Kann er seine Güter nicht auffinden, so lässt er ihn im Gefängnis, bis festgestellt 
wird, dass er arm ist. Der Richter urteilt nicht auf Scheidung. Ist der Ehemann 
arm oder verschollen und kann daher alle drei Unterhaltszahlungen nicht leisten, 
trennt der Richter sie nicht und lässt den Mann auch nicht eingesperren. In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule jedoch trennt der Richter die Frau von ihrem armen 
Ehemann, wenn sie dies wünscht. Der hanafītische Richter ernennt für die Tren-
nung dieser beiden einen schāfiʿītischen Richter zu seinem Stellvertreter. Er gibt 
dann den Antrag der Frau, die sich trennen will, diesem Richter. Mann und Frau 
werden sodann vor Gericht gebracht. Wenn die Frau mit zwei Zeugen beweist, 
dass er keinen Unterhalt zahlt, und der Mann nicht beweisen kann, dass er fähig 
ist für den Unterhalt aufzukommen, trennt der Richter die beiden. Da nicht aus-
findig gemacht werden kann, dass der verschollene Ehemann arm ist, trennt der 
Richter sie nicht. In der hanbalītischen Rechtsschule kann der Richter die Frau 
scheiden, die beweist, dass sie von ihrem verschollenen Ehemann keinen Unterhalt 
empfängt. 

Der hanafītische Richter trennt die Frau von ihrem armen Ehemann, der 
keinen Unterhalt zahlt, zwar nicht, doch er legt eine monatliche oder jährliche 
Summe für den Unterhalt fest und befiehlt der Frau, falls sie reich ist, diese mo-
natliche oder jährliche Summe von ihrem eigenen Vermögen aufzuwenden, und 
falls sie arm ist, befiehlt er, dass die Mahram-Verwandten des Ehemannes und 
der Ehefrau, für die es fard wäre, der Frau und ihren kleinen Kindern Unterhalt 
zu zahlen, wenn ihr Mann tot wäre, dieser Frau vorläufig ein Darlehen geben 
oder ihr Güter auf Kredit verkaufen. Diejenigen, die sich weigern, ihr ein Darlehen 
zu geben oder ihr Güter auf Kredit zu verkaufen, lässt er ins Gefängnis werfen. 
Somit nehmen die Mutter, der Vater, der vaterseitige Onkel oder der Bruder 
der Ehefrau oder die vaterseitigen Onkel oder die Brüder der Kinder oder die 
Frau selbst das, was sie gegeben haben, vom Ehemann zurück, wenn dieser reich 
wird. [Hat die Frau keinen reichen Verwandten, der ihr ein Darlehen geben oder 
etwas auf Kredit verkaufen kann, gewährt ihr die Staatskasse (Bayt al-māl), also 
der Staat, ein Darlehen. Gibt auch die Staatskasse nichts, nimmt die Frau eine 
Arbeit auf, in der sie sich nicht unter Männer mischt. Beispielsweise arbeitet sie 
in einem Krankenhaus, wo sie nur weibliche Patienten pflegt und nur die Leichen 
von Frauen wäscht. Oder sie arbeitet als Amme, als Hebamme oder als Lehrerin 
für Mädchen.] Diese Einkünfte werden zu den Kosten hinzugerechnet, die der 
Richter dem Ehemann auferlegt. Während der Wartefrist aufgrund der Scheidung 
entfällt die Unterhaltszahlung nicht. Endet die Wartefrist, endet auch die Un-
terhaltspflicht.“ 

[Es ist für einen Mann nicht einfach, durch Scheidung seiner Frau ohne eine 
Notwendigkeit sein Heim zunichtezumachen, Ruhe, Frieden und Glückseligkeit 
zu verlieren und der geschiedenen Frau die Brautgabe zu bezahlen. Eine Ehefrau 
sorgt dafür, dass ihr Ehemann glücklich und zufrieden lebt, indem sie das Essen 
ihres Ehemannes zubereitet, die Wäsche wäscht, die Kleidung flickt und den 
Kindern Religion und Moral beibringt. Sie erfreut ihren Ehemann mit süßen 
und angenehmen Worten. Ein Mann, der seine Ehefrau scheidet, ist dieser Wohl-
gaben beraubt. Niemand gibt nämlich seine Tochter einer Person, für den die 
Scheidung zur Gewohnheit geworden ist. Für den Unterhalt der geschiedenen 
Frau aufzukommen, ist fard für ihren Vater, und falls sie keinen Vater hat, für 
die reichen Verwandten. Gibt es auch keine reichen Verwandten, muss die Staats-
kasse, also die Regierung, der Frau, die dem Islam folgt, einen Lohn zuweisen. 
Werden diese Anordnungen des Islams nicht eingehalten, bleibt der Frau keine 
andere Wahl als zu arbeiten. Wie ersichtlich ist, ist im Islam nicht die Frau in 
einem bemitleidenswerten Zustand, sondern der Mann. Es ist die Pflicht des 

– 852 –



Vaters, für den Unterhalt einer unverheirateten, armen Frau aufzukommen, 
gleich ob sie ledig oder verwitwet ist. Sorgt er nicht für sie, wird er eingesperrt. 
Hat sie keinen Vater oder ist er arm, dann müssen die reichen Verwandten ihr 
Unterhalt gewähren. Wenn auch diese nicht zur Verfügung stehen, gibt der Staat 
ihr ein Gehalt. Eine muslimische Frau hat es nicht nötig zu arbeiten und zu ver-
dienen. Im Islam lasten alle Bedürfnisse der Frau auf den Schultern des Mannes. 
Obwohl es im Gegenzug zu dieser schweren Last des Mannes eigentlich notwendig 
gewesen wäre, dass der Mann das ganze Erbe bekommt, ist Allah, der Erhabene, 
auch hier gütig und hat geboten, den Frauen die Hälfte des Erbanteils ihrer 
Brüder zu geben. Siehe auch Seite 1492. Der Mann darf seine Ehefrau nicht dazu 
zwingen, innerhalb oder außerhalb des Hauses zu arbeiten. Wenn die Frau möchte 
und ihr Ehemann es erlaubt, darf sie im islamkonform bedeckten Zustand einer 
Arbeit nachgehen, bei der keine Männer zugegen sind. Das, was sie verdient, ist 
dann ihr Eigentum und niemand darf dieses selbst Verdiente und das Erbe der 
Frau ihr mit Gewalt aus den Händen nehmen. Sie darf auch nicht dazu gezwungen 
werden, dass sie dieses Geld für ihre eigenen Bedürfnisse und die Bedürfnisse 
ihrer Kinder und für den Haushalt ausgibt. All dies zu begleichen und nach Hause 
zu bringen, ist die Pflicht des Mannes. In kommunistischen Ländern lässt man 
Frauen genauso wie Männer für einen Hungerlohn wie Tiere Schwerstarbeiten 
verrichten. Unter dem scheinheiligen Motto „Das Leben ist ein geteiltes Leben“ 
arbeiten in den als freie Welt bezeichneten christlichen Ländern und in einigen 
als islamische Länder bezeichneten arabischen Staaten auch Frauen wie Männer 
in Fabriken, auf Feldern und im Handel. In den Tageszeitungen ist häufig zu 
lesen, dass die meisten von ihnen es bereuen, geheiratet zu haben, und dass die 
Gerichte voll von Scheidungsfällen sind. Wenn die Frauen von dem Wert, dem 
Frieden, der Ruhe, der Freiheit und dem Scheidungsrecht Bescheid wüssten, die 
ihnen der Islam zugesteht, würden alle Frauen auf der ganzen Welt sofort zu 
Musliminnen werden und sich darum bemühen, dass sich der Islam in alle Länder 
verbreitet. Doch bedauerlicherweise verstehen sie diese Tatsache nicht. Möge 
Allah, der Erhabene, es allen Menschen ermöglichen, den leuchtenden Weg des 
Islams auf korrekte Weise zu erlernen!] 

Im al-Bahr ar-rāʾiq heißt es: „Es ist fard, dass der Ehemann seiner Ehefrau 
den Unterhalt übereignet. Der erhaltene Unterhalt wird zum Eigentum der 
Ehefrau und sie kann diesen verkaufen, verschenken oder als Almosen geben. 
Bezahlt der reiche Ehemann keinen Unterhalt, verkauft der Richter dessen Güter 
und gibt ihr den Unterhalt. Sein Haus wird nicht verkauft. Hat er keine ersichtlichen 
Güter, wird er eingesperrt. Die Kleidung beträgt jährlich zwei Dirʿ, zwei Khimār 
und zwei Milhafa. Milhafa ist ein Kleid, das die Frau trägt, wenn sie das Haus 
verlässt. [Heute wird dies Abaya oder Mantel genannt.] Eines hiervon ist für 
den Sommer und das andere für den Winter. Heute muss hierzu noch Unterwäsche, 
ein dicker Mantel, Bett und Bettzeug hinzugefügt werden. Im Winter sollte das 
Dirʿ aus Baumwolle und der Mantel sowie das Khimār aus Seide sein. [Beim 
Khimār handelt es sich um das Kopftuch.] Da die Schuhe und Ledersocken 
(Khuff) dazu gedacht sind, das Haus zu verlassen, wurden sie nicht zum Unterhalt 
gezählt. Doch je nach Zeit und Brauch des Landes werden sie zum Unterhalt ge-
zählt oder nicht. Unter einem Dirʿ wird ein langes Hemd verstanden, dessen 
Brustbereich geöffnet werden kann. Qamīs ist ein langes Hemd, dessen Schultern 
geöffnet werden können [also ein Entari]. Entsprechend der Gepflogenheit des 
Landes sind alle Lebensmittel, Kleidungen und Haushaltsgegenstände, die eine 
Frau benötigt, Teil des Unterhaltes. Es ist eine Pflicht für den Ehemann, diese 
zu besorgen. Besorgt er sie bei Bedarf nicht oder hintergeht seine Frau, kann 
die Frau diese Dinge mit dem Geld ihres Ehemannes selbst kaufen und nach 

– 853 –



Hause bringen. Oder aber sie ernennt einen Stellvertreter, der sie dann für sie 
kauft. Dass die Frau Dinge, derer sie bedarf, besitzt, führt nicht dazu, dass dies 
im Unterhalt nicht mehr zu bezahlen ist. Die Frau darf nicht dazu gezwungen 
werden, ihr eigenes Vermögen zu verwenden. Wenn sie es verwendet, zahlt der 
Ehemann ihr das Geld dafür. Der Mann muss nämlich für alles aufkommen. Es 
ist harām, dass er die Ehefrau zum Arbeiten und Geldverdienen zwingt. Einer 
Frau, die nāschiza ist, also von ihrem Mann weggelaufen ist, wird kein Unterhalt 
bezahlt. Kehrt sie zurück, wird ihr Unterhalt wieder aufgenommen. Eine Frau, 
die eine Strecke von mehr als drei Tagen entfernt ist und nicht zu ihrem Ehemann 
reist, weil sie keinen Mahram-Verwandten bei sich hat, oder wenn ihr Ehemann 
sie auf eine solche Strecke mitnehmen will und sie sich weigert, gilt sie nicht als 
nāschiza. Ein Ehemann lässt die Ehefrau in einer Eigentumswohnung, Mietwoh-
nung oder Leihwohnung leben. Er muss sie unter rechtschaffenen Nachbarn 
leben lassen. In der Scharia gilt eine Wohnung (ein Haus), die sich nicht inmitten 
rechtschaffener Nachbarn befindet, nicht als Wohnstätte/Unterkunft.“ 

[Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Ist das Haus Eigentum der Frau und lässt 
sie ihren Ehemann nicht in das Haus, wird ihr der Unterhalt nicht mehr bezahlt. 
Wenn sie sagt: ,Bring mich in dein Haus‘, und der Ehemann tut dies nicht, kann 
er ihr den Unterhalt nicht verwehren, da er ihr den Eintritt ins eigene Haus ver-
weigert. Wenn eine Frau nicht in dem Haus leben will, das ihr Ehemann usurpiert 
(an sich gerissen) hat, wird ihr der Unterhalt nicht gestrichen. Eine Frau trennt 
sich nicht von ihrem Ehemann, der nicht betet. In unserer heutigen Zeit darf der 
Ehemann seine Ehefrau nicht in ein anderes Land bringen. Befindet sich der 
Ehemann in einer Entfernung über drei Tage und schickt seiner Frau Reisegeld, 
damit sie zu ihm kommt, sie sich aber nicht zu ihm begeben kann, da sie keinen 
Mahram-Verwandten bei sich hat, oder ist sie im Haus ihres Mannes erkrankt, 
so kann ihr der Unterhalt nicht verwehrt werden. Auch bei einer Eheschließung 
ohne Zeugen wird der Unterhalt verpflichtend. Die Ehefrau darf kein Geld ver-
langen für das Kochen. Sie darf zwar zum Kochen nicht gezwungen werden, doch 
in diesem Fall stellt ihr der Ehemann Käse, Oliven und dergleichen an Nah-
rungsmittel zur Verfügung. Es ist wādschib, dass sich die Frau für ihren Ehemann 
sauber hält und schön macht.“ 

Im al-Bazzāziyya heißt es: „Wird der Vater einer Frau krank und hat nie-
manden, der ihn pflegt, darf die Frau ohne Erlaubnis ihres Ehemannes zu ihm 
gehen und ihn pflegen. Dies gilt auch für einen Vater, der ein Schutzbefohlener 
ist. Der reiche Sohn ist nicht verpflichtet, sich um seinen reichen Vater zu küm-
mern.“ Dass sie sich gegenseitig beschenken, ist sunna. Es ist harām, sich den 
Eltern gegenüber aufzulehnen, zu ihnen harte und verletzende Worte zu sprechen 
und ihre Herzen zu verletzen. Die muslimische Frau hat als Bedeckung stets eine 
Milhafa getragen, also einen weiten Mantel. Der Tscharschaf bzw. Tschador, der 
aus zwei Teilen besteht, wurde erst später eingeführt. Wo es nun üblich ist, einen 
Tscharschaf zu tragen, sollte man sich mit einem Tscharschaf bedecken, und wo 
es üblich ist, einen Mantel zu tragen, sollte man sich mit einem weiten Mantel 
und einem dicken/dichten Kopftuch bedecken. In Dingen, die mubāh sind, nicht 
den Sitten zu folgen, führt zu Fitna und ist harām.] 

Hält sich die Frau mit der Erlaubnis des Ehemannes im Haus ihres Vaters 
auf und wird dort krank, werden ihre Unterhaltszahlungen nicht eingestellt. Gibt 
sie sich im Haus des Ehemannes ihm nicht hin, wird ihr Unterhalt ebenfalls nicht 
verwehrt. Einer Frau, die aufgrund ihrer Schulden im Gefängnis ist oder die vor 
der Hochzeit erkrankt ist oder mit jemand anderem zur Haddsch geht, bekommt 
keinen Unterhalt. Geht sie mit ihrem Ehemann zur Haddsch, muss ihr häuslicher 
Unterhalt bezahlt werden. Ihr wird kein für die Reise vorgesehener Unterhalt 

– 854 –



bezahlt und es wird nicht wādschib, ihr Reisegeld zu geben. Die Bestattungskosten 
sind im Unterhalt inbegriffen. Der Ehemann muss im Todesfall für die Bestattung 
der Ehefrau aufkommen und nicht die Erben der Frau. 

Bezahlt der Ehemann den Unterhalt nicht oder ist arm, im Gefängnis oder 
auf der Flucht und kann daher nicht für den Unterhalt aufkommen, trennt der 
Richter die Frau nicht. Er befiehlt den reichen Mahram-Verwandten des Mannes 
und der Frau, der Ehefrau im Namen des Ehemannes die Bedarfsmenge als Dar-
lehen zu geben oder auf Kredit zu verkaufen. Wer dies nicht tut, wird eingesperrt. 
Wer ihr Geld bzw. Güter gibt, verlangt es später vom Ehemann zurück. Bezahlt 
er nicht, wird er eingesperrt. Nimmt sie ohne richterlichen Beschluss ein Darlehen 
oder kauft etwas auf Kredit, kann sie es nicht im Nachhinein vom Ehemann ver-
langen. Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass der 
Richter die Frau trennen darf. Wenn eine hanafītische Frau, die von ihrem Ehe-
mann keinen Unterhalt bekommt, sich von ihm scheiden lassen will, konsultiert 
sie einen schāfiʿītischen Richter. 

Unterhalt aus der Vergangenheit kann vom Ehemann nicht eingefordert wer-
den, es sei denn, sie haben sich darauf geeinigt, den Unterhalt jeden Monat zu 
zahlen, oder der Richter hat dies angeordnet; dann kann sie den monatlichen 
Unterhalt, den sie nicht erhalten hat, bis zu seinem Tod verlangen. Wenn der 
Mann den Unterhalt für einige Monate oder Jahre im Voraus bezahlt und die 
Frau vor Ablauf dieses Zeitraums stirbt, kann er dies nicht zurückfordern. Imām 
asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass der Ehemann den 
Betrag ausrechnen und den Unterhalt für die restliche Zeit zurücknehmen kann. 

Die Ehefrau hat das Recht, nicht zu wollen, dass irgendein Verwandter des 
Ehemannes im Haus anwesend ist. Erlaubt die Frau es, darf der Ehemann seine 
Mahram-Verwandten in seinem Haus beherbergen. Für den Unterhalt einer 
Armen genügt ein abschließbarer Raum, eine Küche und ein Bad. Der Ehemann 
kann verweigern, die Eltern oder Geschwister der Ehefrau in sein Haus zu lassen. 
Er darf aber nicht verhindern, dass sie mit ihnen redet und diese trifft. Es wäre 
besser, wenn er nicht verhindert, dass die Rechtschaffenen unter ihnen einmal 
die Woche kommen und mit der Frau beisammensitzen. Er sollte auch nicht ver-
hindern, dass die restlichen Verwandten einmal im Jahr kommen. [Die recht-
schaffenen Verwandten der Frau können auch vom Ehemann eingeladen werden. 
Er empfängt sie, küsst die Hände des Vaters und der Mutter, bietet ihnen Essen 
und Trinken an, unterhält sich mit ihnen und gebietet ihnen das Gute und verbietet 
das Schlechte. Sind sie aus einer anderen Stadt angereist, bietet er ihnen die 
Übernachtung an. Er versucht ihre Herzen zu gewinnen und ihre Bittgebete zu 
erlangen. Gibt es Sünder (also schlechte Personen) in seiner Verwandtschaft 
oder unter den Verwandten seiner Ehefrau oder solche, die den Glauben und 
den Charakter der Frau verderben wollen, so lässt er diese nicht in das Haus 
und begibt sich auch nicht in deren Häuser. Er trifft sich mit ihnen nicht und 
verhindert, dass sich seine Frau mit ihnen trifft. Doch er behandelt weder diese 
noch sonst jemanden streng und streitet sich mit niemandem. Er gibt keinen 
Anlass für Fitna und hütet sich vor allem, was ihrer Religion und ihrem Diesseits 
schadet. Gegenüber jedem sollte man ein Lächeln haben. 

Im al-Uqūd ad-durriyya heißt es: „Will der Ehemann auf Reise gehen und 
die Frau befürchtet, dass der Ehemann ihr den Unterhalt nicht bezahlen wird, 
kann sie vom Richter verlangen, dass er einen Bürgen für den Unterhalt eines 
Monats stellt. Damit sie vom Ehemann, der nicht auf eine Reise geht, einen 
Bürgen verlangen kann, ist es notwendig, dass die Höhe des Unterhalts vom 
Richter oder durch eine Vereinbarung zwischen den beiden festgelegt wurde.“ 
Im Bahdschat al-fatāwā heißt es: „Wenn Zayd seine Tochter mit Amr verheiratet 

– 855 –



und Amr seine Frau nicht ruft und die Tochter deshalb im Haus des Vaters bleibt, 
muss er dennoch den Unterhalt für diese Dauer bezahlen.“ Im al-Faydiyya heißt 
es: „Eine Frau, deren Ehemann reich ist, kann von ihrem Sohn keinen Unterhalt 
verlangen. Für den Unterhalt des Sohnes, der zwar geschlechtsreif ist, aber auf-
grund des Studiums der Pflichtwissenschaften arm ist, kommt der reiche Vater 
auf.“ Im Bahr al-fatāwā heißt es: „Eine Frau, deren Ehemann in ein anderes 
Land gereist ist, ohne Unterhalt für sie hinterlassen zu haben, darf den Verwahrer, 
der die vom Ehemann anvertrauten Güter aufbewahrt, nicht zur Übergabe von 
Gütern für den Unterhalt zwingen. Dass sie dies durch einen Richter veranlassen 
darf, steht im al-Hindiyya geschrieben. Der Mensch wird gemäß Imām Abū Yūsuf 
gezwungen, seinem Tier Unterhalt (Nahrung und Bleibe) zu gewähren.“ Siehe 
auch Kapitel 39.] 

Es ist fard, dass der Mann der Frau, die er unwiderruflich oder widerruflich 
geschieden hat, während der Wartefreist ihren Unterhalt zahlt. Trennt sie sich 
aufgrund eines Vergehens wie Glaubensabfall oder lüsternes Küssen des Stief-
sohnes von ihrem Mann oder stirbt ihr Mann und sie befindet sich daher in der 
Wartefrist, ist es nicht fard, dass er der Frau den Unterhalt zahlt. Wird eine Frau, 
die mit drei Scheidungsaussprüchen geschieden wurde, innerhalb der Wartefrist 
abtrünnig, wird ihr kein Unterhalt bezahlt. 

[Heutzutage hören wir Menschen, die sagen, dass „das Leben ein geteiltes 
Leben ist“. Diese Aussage stimmt, doch die Bedeutung dieser Aussage ist nicht 
so, wie sie sie verstehen. Damit ist nicht gemeint, dass die Frau ebenfalls Geld 
verdienen soll. Damit ist vielmehr gemeint: Der Mann soll arbeiten und Geld 
verdienen und die Bedarfsmittel einkaufen und nach Hause bringen. Die Frau 
wiederum soll ihre Tage nicht mit Spaß und Vergnügen unnütz verbringen, 
sondern ihren häuslichen Verpflichtungen nachkommen. Die Aufgabe des Mannes 
ist es, die Angelegenheiten außerhalb des Hauses zu erledigen, und die der Frau, 
die Angelegenheiten innerhalb des Hauses zu erledigen.] 

2. Einzig der Vater bezahlt den Unterhalt des armen Kindes. Ist der Vater 
selbst arm, bezahlt die reiche Mutter den Unterhalt für das Kind unter der Be-
dingung, dass der Vater zurückzahlt. Ist auch die Mutter arm, kommt der reiche 
Großvater für den Unterhalt auf. Ist das Kind reich, bezieht es den Unterhalt 
aus dem eigenen Vermögen. Den Unterhalt eines Waisenkindes, das keinen 
Besitz hat und dessen Mutter, mutterseitiger Onkel und Cousins (Kinder des va-
terseitigen Onkels) reich sind, gewährt die Mutter. Ist der Vater verschollen, die 
Mutter arm und der vaterseitige Onkel reich, bezahlt den Unterhalt des reichen 
Kindes der vaterseitige Onkel. Sind die nächsten Verwandten väterlicherseits 
verschollen oder arm, bezahlen die entfernten Verwandten. Niemand außer der 
Mutter kann den Unterhalt für das Kind vom Vater zurückverlangen. Die Mutter 
darf nicht zum Stillen des Kindes gezwungen werden. Wenn es nicht möglich ist, 
eine Milchmutter zu finden, wird es wādschib für die Mutter, das Kind zu stillen. 
Der Mutter wird kein Gehalt dafür gegeben. Die geschiedene Mutter nach der 
Wartefrist als Milchmutter einzustellen, ist erlaubt. Will die Mutter für ein Gehalt 
stillen und eine fremde Frau ohne Gehalt, lässt man das Kind von der Fremden 
stillen. 

Dem Sohn wird Unterhalt bezahlt, bis er die Geschlechtsreife erreicht. Für 
die Töchter sorgt bis zur Heirat und für den kranken Sohn bis zur Genesung der 
Vater. Sind diese selbst reich, beziehen sie ihren Unterhalt aus ihrem eigenen 
Vermögen. Dem unehelichen Kind bezahlt der Vater keinen Unterhalt. 

„Laqīt“ (Findelkind) ist die Bezeichnung für ein Kind, das aufgrund von fi-
nanziellen Schwierigkeiten oder aus Angst vor Schande ausgesetzt wurde. Ein 
Kind auszusetzen ist eine Sünde und ein ausgesetztes Kind, das man findet/sieht, 

– 856 –



aufzunehmen und somit vor dem Tod zu bewahren, ist in der Stadt eine Sunna 
und an abgelegenen Orten fard. Einen Blinden zu retten, der kurz davor ist, in 
den Brunnen zu fallen, ist auch so. Ein Kind, das im Dār al-islām gefunden wird, 
gilt als freier Muslim. Sein Unterhalt und seine Brautgabe, wenn der Sultan ihn 
verheiratet, werden aus dem Vermögen des Kindes oder von seinen Verwandten 
genommen. Gibt es diese nicht, zahlt die Staatskasse. Jemand anderes darf das 
Kind nicht mit Gewalt von ihm wegnehmen. Behauptet ein Mann, dies sei sein 
eigenes Kind, wird sein Anspruch anerkannt. Sagt eine Frau, dies sei ihr Kind, 
wird sie aufgefordert, zwei Zeugen zu benennen. Dem Kind wird Wissen vermittelt 
und es wird danach in einem Handwerk, einem Beruf ausgebildet. Das Kind darf 
ohne die Erlaubnis der örtlichen Behörde nicht beschnitten werden, seine Güter 
dürfen nicht verkauft werden und ohne Erlaubnis getätigte Ausgaben gelten als 
Geschenke an das Kind. 

3. Es ist fard, dass die reichen Kinder den armen Eltern Unterhalt gewähren. 
Söhne und Töchter geben die gleiche Menge. Für die Eltern zu sorgen, ist nicht 
für denjenigen, der nach ihrem Tod mehr Erbe bekommen wird, fard, sondern 
für denjenigen, der ihnen nähersteht und ein Teil von ihnen ist. Für die Eltern, 
die nur den Sohn ihres Sohnes und eine Tochter haben, sorgt einzig die Tochter. 
Dabei bekommen das Enkelkind und die Tochter jeweils die Hälfte des Erbes. 
Für jemanden, der ein Enkelkind von der Tochter und den Bruder hat, muss der 
Enkel sorgen. Dabei bekommt der Bruder das gesamte Erbe. Den Kindern der 
Tochter steht gar kein Erbe zu. Der Autor des Buches Khazānat ar-riwāyāt, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „Fühlt sich von Vater oder Mutter einer 
gekränkt, weil dem anderen Gutes getan wird, soll man den Vater respektieren 
und ihm gehorchen und der Mutter dienen, helfen und Güte erweisen. Es ist er-
laubt, dass der Vater mit seinem Sohn zürnt und ihm gegenüber die Stimme 
erhebt. Erkennt der Vater, dass der Sohn den Befehl, den er diesem geben will, 
nicht ausführen wird, sollte er dies ihm nicht befehlen, um ihn vor der Sünde des 
Ungehorsams zu schützen, sondern sagen: ,Es wäre gut, wenn du dieses und jenes 
tust.‘ “ Der Autor des al-Fatāwā al-khayriyya, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Es ist nicht fard dass der Arme, der mit seinem Einkommen lediglich 
den eigenen Unterhalt bestreiten kann, seinem armen Vater Unterhalt bezahlt. 
Er nimmt seine armen Eltern in sein eigenes Haus auf und sie leben zusammen. 
Die Ehefrau zu schlagen, ihr Qualen zuzufügen, ihren Unterhalt nicht vollständig 
zu gewähren und ohne sie in eine andere Stadt zu ziehen, ist harām und eine 
große Sünde. Die Befragung danach wird am Tage des Jüngsten Gerichts gewaltig 
und die Strafe äußerst schmerzhaft sein. Er muss vom Richter bestraft und dis-
zipliniert werden. Bezahlt er eine der drei Arten des Unterhaltes nicht, obwohl 
er dazu in der Lage ist, wird er inhaftiert.“] 

4. Sind der Junge, der nicht verstandes- und geschlechtsreif ist, das unverhei-
ratete Mädchen, gleich in welchem Alter, die Witwe und der kranke oder blinde 
Mann arm und haben keinen Vater, so ist es fard für die Mahram-Verwandten 
durch Abstammung, ihnen Unterhalt zu gewähren, und zwar gemäß dem Anteil 
ihres Erbes. Im al-Fatāwā al-khayriyya heißt es, dass es notwendig ist, eine Klage 
bei Gericht einzureichen, damit dies fard wird. Sie kommen gemeinsam für den 
Unterhalt auf, wobei jeder im Verhältnis zum Erbe, das er an diesem Tag be-
kommen würde, zahlt. Bei ihnen handelt es sich um jene sieben Personen, deren 
Heirat aufgrund der Abstammung auf ewig harām ist. Die Reichen unter diesen 
sind gezwungen, anteilig Unterhalt für ihre armen Mahram-Verwandten zu be-
zahlen. Hat jemand einen mutterseitigen Onkel und einen Cousin (Sohn des va-
terseitigen Onkels), muss der mutterseitige Onkel für den Unterhalt aufkommen. 
Denn falls angenommen wird, dass die arme Person eine Frau ist, so ist der mut-

– 857 –



terseitige Onkel ihr Mahram-Verwandter, der Sohn des vaterseitigen Onkels 
hingegen ist nicht mahram. Für jemanden, der kein Mahram-Verwandter ist, ist 
die Unterhaltsleistung nicht fard. Auch wenn der Mahram kein Erbe bekommt, 
muss er Unterhalt zahlen. Sind die Mutter, die Schwester und der vaterseitige 
Onkel eines kleinen armen Kindes reich, zahlt die Mutter 1/3 seines Unterhaltes, 
die Schwester die Hälfte und den Rest der Onkel. Hat eine arme Person eine 
reiche vollbürtige Schwester, eine reiche Halbschwester väterlicherseits und eine 
reiche Halbschwester mütterlicherseits, müssen alle drei Schwestern anteilig für 
den Unterhalt aufkommen. 3/5 muss die vollbürtige Schwester, 1/5 die Halb-
schwester väterlicherseits und 1/5 die Halbschwester mütterlicherseits bezahlen. 
Wäre diese Person nämlich gestorben, wäre das Erbe auf diese Weise aufgeteilt 
worden. Im Bahdschat al-fatāwā heißt es: „Hat das kleine Kind eine Mutter, zwei 
Schwestern und einen Onkel väterlicherseits und sie alle sind reich, kommen für 
jeweils 1/6 des Unterhaltes die Mutter und der Onkel auf. Die Schwestern geben 
jeweils 2/6.“ 

Es ist nicht fard, für einen Mahram-Verwandten durch Abstammung, der kein 
Muslim ist, Unterhalt zu zahlen. Doch es ist fard, den Eltern, Kindern und Ehe-
frauen, die Schutzbefohlene (Dhimmī) sind, Unterhalt zu zahlen. Für keine 
einzige arme Person außer dem Ehemann und dem Vater, der arme Kinder hat, 
ist es fard, für einen Armen Unterhalt zu zahlen. Keiner einzigen reichen Person 
außer der Ehefrau muss Unterhalt gezahlt werden. Als „reich“ gilt eine Person 
dann, wenn sie den Nisāb für die Opferschlachtung besitzt. Wer diesen Nisāb 
nicht besitzt, zählt als „arm“. Der Vater darf für seinen eigenen Unterhalt die 
Güter seines Sohnes verkaufen. Doch er darf dessen Gebäude und Ländereien 
nicht verkaufen. Die Mutter jedoch darf die Güter ihres Sohnes für den Unterhalt 
nicht verkaufen. Siehe auch das Ende von Kapitel 3 im dritten Abschnitt. 

[Hat eine Frau oder ein Mädchen keine Eltern und keine Mahram-Verwandten 
oder sind diese zwar vorhanden, aber arm, und die Staatskasse, also der Staat, 
hilft ihr nicht und sonst niemand und keine Wohltätigkeitsorganisation ihr Un-
terstützung gibt, hat diese Frau keine andere Wahl als zu arbeiten, um den Un-
terhalt für sich selbst, ihre Kinder und ihre armen Eltern, die aufgrund von 
Krankheit oder Alter nicht arbeiten können, zu verdienen. Sie arbeitet in einer 
Frauenarbeit, in der sie nicht mit Männern gemischt ist. Gibt es keine Arbeit, 
bei der keine Männer anwesend sind, so ist es ihr erlaubt, in Anwesenheit fremder 
Männer bedeckt zu arbeiten, um den Pflichtunterhalt zu verdienen, der ausreicht, 
um ihre Gesundheit, Religion, Ehre und Würde als Muslimin zu schützen. Dass 
sie daran gehindert wird, diesen Unterhalt zu verdienen, gilt als „Nötigung“ 
(Ikrāh). Es ist ihr nicht erlaubt, mehr als nötig dort zu verweilen. Wenn in einem 
nichtislamischen Land Tyrannen (unterdrückerische und ungerechte Menschen) 
sie dazu nötigen und zwingen, ihren Kopf und ihre Arme während der Arbeit zu 
entblößen, und sie ihr sagen, dass sie ansonsten dort nicht arbeiten könne und 
gekündigt werde, dann ist es nach dem Idschtihād von Imām Abū Yūsuf erlaubt, 
dass sie mit entblößten Armen arbeitet, sofern sie keinen anderen Ort findet, 
wo sie bedeckt arbeiten kann. Dass es Gelehrte gibt, die sagten, dass es für eine 
Frau nicht fard ist, die von den Ohren herabhängenden Haare zu bedecken, steht 
bei Ibn Ābidīn sowie im al-Hindiyya. In Zeiten, in denen Erschwernisse (Haradsch) 
vorliegen, ist es erlaubt, nach diesem schwachen Standpunkt zu handeln. Auch 
wenn per Konsens überliefert wurde, dass es fard ist, die Haare auf dem Kopf zu 
bedecken, ist das Entschleiern aufgrund von Nötigung und Zwang erlaubt. Siehe 
Kapitel 26 im dritten Abschnitt. Eine Frau, die derart genötigt wird, muss jederzeit 
nach einer Arbeit suchen, wo sie arbeiten kann, ohne sich unter die Männer zu 
mischen, oder wo sie ihre Bedeckung wahren kann. Wenn sie eine solche Arbeit 

– 858 –



findet, muss sie dort arbeiten. Außer Haus auf dem Hin- und Rückweg muss sie 
Haare und Arme stets bedeckt haben. Wenn sie einen muslimischen Mann 
heiratet, ist dieser verpflichtet, für den Unterhalt seiner Ehefrau aufzukommen. 
Zwar muss sie für ihre Eltern und Kinder keinen Unterhalt zahlen, wenn sie 
nicht reich ist, doch sie muss mit der Erlaubnis ihres Ehemannes arbeiten und 
sich um diese kümmern. Das Aneignen des Fard-Wissens ist wie der Erwerb des 
Unterhaltes.] 

5. Dem Sklaven und der Sklavin Unterhalt zu gewähren, ist für den Herrn 
fard. Zahlt der Herr keinen Unterhalt, nimmt sich der Sklave vom Erwerb seiner 
Arbeit den Unterhalt. Sind Sklave und Sklavin körperlich nicht dazu in der Lage 
zu arbeiten, befiehlt der Richter dem Herrn den Verkauf dieser Sklaven. 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 223: 
„Es ist fard, sich so viel zu bekleiden, wie es braucht, um die Awra zu bedecken 

und sich vor Kälte und Wärme zu schützen. Baumwolle, Leinen und Wolltuch 
sind gut. Es ist sunna, dass das lange Hemd (Entari) und die Überkleidung (der 
Mantel) eines Mannes bis zur Mitte der Beine und die Ärmel bis zu den Finger-
spitzen reichen. Die Manschette des Ärmels sollte eine Handspanne weit sein. 
Man sollte sich durchschnittlich kleiden und sich vor Ruhm (Bekanntheit) schützen. 
Es ist mustahabb, sich mit wertvollen und guten Gewändern zu kleiden, um die 
Gaben Allahs darzustellen. An Festtagen und bei Zusammenkünften schöne und 
verzierte Kleidung zu tragen, ist mubāh. Es ist nicht gut, sich jederzeit so zu 
kleiden. Sich zu kleiden, um anzugeben und sich zu rühmen, ist makrūh. Schwarze 
und weiße Kleidung zu tragen, ist mustahabb. Das Entari des Gesandten Allahs, 
sein Hemd und seine Unterhose waren aus weißem Baumwollstoff. [Dass am 
Tage der Eroberung Mekkas der gesegnete Turban und Mantel des Gesandten 
Allahs schwarz waren, steht bei Ibn Ābidīn im fünften Band auf Seite 481 sowie 
im Madschmaʿ al-anhur.] Sich grün zu kleiden, ist sunna. Die Haut und das Fell 
der Kadaver von anderen Raubtieren als Schweinen werden rein, wenn sie gegerbt 
werden. Die Haut und das Fell der Tiere, die mit der Basmala getötet wurden, 
sind rein. Auf ihren Häuten darf gebetet werden. Aus diesen gefertigte Kleidungen, 
Pelze, Pelzmantel und Pelzmützen zu tragen, ist für Männer erlaubt. Es ist nicht 
erlaubt, dass Frauen sich wie Männer kleiden und Tätigkeiten der Männer nach-
gehen. Es ist makrūh, dass Männer die Hose so weit hängen lassen, dass sie die 
Füße bedeckt. Außerhalb des Gebets ist das Tragen schmutziger Kleidung 
makrūh.“ [Es ist erlaubt, Hände, Füße, Finger und Zehen, Nasen, Zähne, Augen, 
Herzen und andere Gliedmaßen, wenn sie nicht mehr funktionieren oder abge-
trennt sind, mit Materialien aus Metall und Plastik zu ersetzen und Organe von 
lebenden und toten Menschen zu verpflanzen, wie in der von indischen Gelehrten 
herausgegebenen Zeitschrift al-Muʿallim, Ausgabe Nr. 1406, geschrieben steht. 
Das Retten eines Organs ist nämlich genauso notwendig wie das Retten von 
Leben. Die Organe und das Fleisch eines lebenden Menschen zu essen, ist nicht 
erlaubt. Bluttransfusionen sind erlaubt. Es ist harām, dass sich Männer und 
Frauen in Bezug auf das Zurechtmachen mit Frisuren, kosmetischen Mitteln und 
Kleidern ähneln. Dass es harām ist, dass Männer ihre Haare bis zu den Wangen 
wachsen lassen und dadurch Frauen gleichen, steht im al-Hadīqa auf Seite 558. 
Es ist nicht harām, dass eine Frau an ihr eigenes Haar Menschenhaare mit Fäden 
und Tuchstreifen bindet, ohne sie zwischen ihre Haare zu flechten, oder Tierhaare 
anfügt, wie bei Ibn Ābidīn im fünften Band auf Seite 238, im al-Hadīqa im zweiten 
Band auf Seite 579 und im al-Fatāwā al-kubrā auf Seite 174 geschrieben steht. 
Daraus versteht sich zwar, dass Perücken aus Menschenhaaren, Tierhaaren und 
Fasern wie Nylon und auch künstliche Wimpern erlaubt sind, doch Bedürfnis 
(Ihtiyādsch) darf nicht mit Schmuck/Zier (Zīna) verwechselt werden. Was bei 

– 859 –



einem Bedürfnis erlaubt ist, ist als Schmuck und Zurschaustellung nicht erlaubt. 
Wenn die Notwendigkeit vorliegt, unter Männern die Haare zu entschleiern, 
dann ist es erlaubt und sogar zwingend erforderlich, dass eine Frau ihr Haupt 
und ihre eigentlichen Haare mit einer Perücke bedeckt. Bei einer Notwendigkeit 
müssen die Schambereiche mit allem erdenklich Möglichen bedeckt werden. Die 
Sünde lastet lediglich auf dem, der das Haar gegeben hat und der darauf schaut. 
Es ist harām, das Haar und irgendein Organ des Menschen zu verkaufen. Mit 
einer Perücke auf die Straße zu gehen, ist nur in Notfällen erlaubt, ansonsten 
nicht, denn es ist harām, dass Frauen sich vor Fremden schmücken. Was mit 
„Notwendigkeit“ (Darūra) gemeint ist, wird in den Kommentaren zu den Artikeln 
22 und 42 der Mecelle erklärt.] 

Im Uyūn al-basāʾir heißt es auf Seite 119: „Die Sachen, die der Mensch ver-
wendet, werden in fünf Kategorien eingeteilt: Notwendigkeit (Darūra), Bedürfnis 
(Ihtiyādsch), Nutzen (Manfaʿa), Zierde (Zīna) und Übermaß (Fudūl). Etwas 
Verbotenes zu verwenden, dessen Nichtverwendung zum Tod führt, ist eine Not-
wendigkeit. Wenn die Nichtverwendung zu Erschwernis und Schwierigkeit führt, 
handelt es sich um Bedürfnis. [Wessen Verwendung keinen Nutzen hat und le-
diglich zur Angeberei und Zurschaustellung dient, wird „Schmuck/Zier“ genannt.] 
Bei Bedarf ist das Abbrechen des Fastens erlaubt. [Im al-Bahr ar-rāʾiq heißt es: 
„Wenn mit einer gottesdienstlichen Handlung begonnen wurde, ist das Abbrechen 
dieser gottesdienstlichen Handlung ohne Entschuldigungsgrund harām. Um das 
Fard-Fasten vorzeitig abbrechen zu dürfen, gibt es acht legitime Entschuldigungen: 
Krankheit, Antritt einer Reise, Nötigung, also Zwang vonseiten eines Tyrannen, 
Schwangerschaft, Stillen des Kindes, Hunger, Durst und Alter.“ Das im Buch 
erwähnte „Bedürfnis (Bedarf)“ meint eines dieser acht Dinge.] Weizenbrot, 
Hammelfleisch und fettige Speisen zu essen, ist ein Nutzen. Süßspeisen fallen 
unter Zīna. Ein Übermaß bei der Verwendung von Dingen, die mubāh sind, ist 
Fudūl. Bei Vorliegen einer Notwendigkeit ist der Meineid nicht erlaubt. In einer 
solchen Situation wird der Taʿrīd (Andeutung/Anspielung) vollzogen, d. h. man 
benutzt mehrdeutige Wörter und schwört auf diese Weise. Bei Hunger in dem 
Maße Aas zu verzehren, dass man nicht stirbt, ist eine Darūra. Dass während 
der Gebetswaschung auf die Kleidung Wasser spritzt, und beim Urinieren des 
Tieres das Urin auf die Kleidung der reitenden Person spritzt, gilt ebenfalls als 
Darūra. Es ist nicht erlaubt, dass ein Wahnsinniger (Madschnūn) mehr als eine 
Frau heiratet, denn es liegt kein Bedürfnis vor.“ 

[Etwas, das harām ist, zu begehen oder zu verwenden, ist nur im Maße der 
Notwendigkeit erlaubt. Dinge, die mubāh sind, in der Menge zu verwenden, dass 
man die Fard-Handlungen verrichten kann, ist eine Darūra und fard. Sie zu ver-
wenden, um die Bedürfnisse zu stillen, ist sunna. Es ist erlaubt, etwas, das den 
eigenen Bedarf übersteigt, um seines Nutzens willen zu verwenden, wenn es 
einen Nutzen hat. Wenn bei Nichtvorhandensein eines Nutzens auch kein Schaden 
besteht, handelt es sich um Zīna. Schmuckgegenstände zu verwenden mit der 
Absicht, Ehrerbietung, Zuneigung und Respekt hervorzurufen, ist mustahabb, 
wie am Ende des jeweils letzten Bandes der Bücher Ibn Ābidīn und al-Bahr 
sowie im al-Hadīqa von Muhammad al-Baghdādī auf Seite 115 geschrieben steht. 
Im al-Hadīqa heißt es im zweiten Band auf Seite 582: „In Dingen, die mubāh 
sind, nicht dem Brauch der Stadt zu folgen, führt zur Bekanntheit. Dies wiederum 
ist makrūh tahrīman. Derart verhält es sich mit dem Färben von Haar und Bart.“ 
Dies gilt auch für das Verwenden von Schmuckgegenständen. Im Dār al-harb, 
also in Ländern wie Frankreich, wo die Nichtmuslime leben, ist es wādschib, die 
Würde und Ehre des Islams zu wahren und sich vor Bekanntheit und Zwietracht 
zu hüten. Etwas Schädliches wird „fudūl“, „abath“ oder „mā-lā-yaʿnī“ genannt. 

– 860 –



Dies zu verwenden ist makrūh tahrīman; verhindert es eine Fard-Handlung, wird 
es harām, also eine große Sünde. Siehe Abschnitt 1, das Ende von Kapitel 54.  

Im al-Bahr ar-rāʾiq steht unter dem Kapitel, was das Fasten nicht ungültig 
macht: „Es ist erlaubt, dass der Mann zwecks Behandlung (als Medizin) Kajal 
aufträgt. Es ist nicht erlaubt, dass er es zur Zier verwendet. Die Wörter ,Dschamāl‘ 
(Schönheit) und ,Zīna‘ (Zier) dürfen nicht verwechselt werden. Dschamāl bedeutet, 
ein hässliches Aussehen zu beseitigen, würdevoll zu sein und die Gaben, die 
einem gewährt wurden, darzustellen, um Dankbarkeit (Schukr) zu zeigen. Die 
Gaben darzustellen, um anzugeben und sich zu brüsten, ist kein Dschamāl, 
sondern Hochmut (Kibr). Dies deutet darauf hin, dass die Triebseele (Nafs) 
schwach/unkontrolliert und zügellos ist. Dschamāl hingegen zeigt, dass die Trieb-
seele erzogen wurde und reif ist. Der Hadith ,Allah, der Erhabene, ist schön 
(dschamīl) und liebt die Schönen‘ lobt, im Besitz von Schönheit (Dschamāl) zu 
sein. Wenn das, was zwecks Dschamāl gemacht wird, auch Grund für Zier ist, 
schadet es nicht. Zwecks Dschamāl saubere und schöne Kleidung zu tragen ist 
mubāh. Aus Hochmut dies zu tragen ist harām. Wenn es beim derartigen Kleiden 
im Verhalten anderen gegenüber zu einer Veränderung kommt, ist dies ein An-
zeichen für Hochmut.“ Wie ersichtlich ist, bedeutet Dschamāl, Dinge zu unterlassen 
und zu beseitigen, die zur Hässlichkeit führen, bei anderen Ekel hervorrufen 
und ihre Beleidigung verursachen. Zīna wiederum meint, Dinge zu tun, die andere 
neidisch machen und durch die man sich über sie erhebt und mit denen man 
prahlt. Für Dschamāl muss von den Dingen, die an dem Ort, an dem man sich 
befindet, Brauch und nicht harām sind, das Beste verwendet werden.] 

Dass es für Männer harām ist, Seide zu tragen, wird am Ende des 41. Kapitels 
im zweiten Abschnitt behandelt. Es ist gestattet, dass sich in der Kleidung und 
in der Kopfbedeckung Streifen aus Seide oder Gold von vier Fingerbreit befinden. 
Diese Streifen können lang und vielzählig sein. 

Es ist den Männern zwar erlaubt, Kleidung jeglicher Farbe zu tragen, doch es 
heißt, dass das Tragen roter und gelber Anziehsachen makrūh tanzīhan ist. Es 
wurde übereinstimmend mitgeteilt, dass rote und gelbe Kopfbedeckungen und 
Gebetsmützen nicht makrūh sind. Es steht im Kommentar zum Schirʿat al-islām, 
dass die Schuhe des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, schwarz waren. 

Im ad-Durr al-mukhtār sowie in dessen Superkommentaren von Tahtāwī und 
Ibn Ābidīn steht am Ende des letzten Bandes: „Tadschammul, d. h. die schönste 
Kleidung zu tragen, ist mustahabb. Sich mit Dingen, die halāl sind, zu schmücken, 
ist mubāh. Imām Abū Hanīfa pflegte ein langes Obergewand (Dschubba) im 
Wert von 400 Goldmünzen zu tragen. Er befahl auch seinen Schülern, sich schön 
zu kleiden. Imām Muhammad pflegte sehr schöne Kleidung zu tragen. Imām 
Abū Hanīfa sagte: ,Dass Imām Umar geflickte Kleidung trug, lag daran, dass er 
der Befehlshaber der Gläubigen war. Hätte er sich schön gekleidet, hätten auch 
die Beamten sich schön gekleidet und die Armen unter ihnen hätten dem Volk 
mit Gewalt das Vermögen geraubt.‘ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
trug ein langes Obergewand im Wert von 1000 Dirham Silber.“ 

Wer etwas, das für Erwachsene harām ist, die Kinder tun lässt, begeht dadurch 
ein Harām. Siehe Punkt 18 im ersten Abschnitt. 

Im al-Hadīqa heißt es im Abschnitt über die 15. der mit dem gesamten Körper 
begangenen Sünden: „Es ist eine Sünde, die eigenen Kinder und jene Verwandte, 
für deren Unterhalt man aufkommen muss, hungern zu lassen und sie der isla-
mischen Erziehung zu berauben. Nahestehende außer den Eltern, Großeltern, 
Kindern und Enkelkindern werden ,Aqribā‘ (Verwandte) genannt. Es ist wādschib, 
dass der Reiche seinen Verwandten, die arm sind und keiner Arbeit nachgehen 

– 861 –



können, Unterhalt zahlt. Arbeitsfähige, ältere und männliche Verwandte haben 
keinen Anspruch auf Unterhalt, selbst wenn sie arm sind. Es ist für die reichen 
Verwandten wādschib, den Unterhalt der armen Waisenkinder und Witwen zu 
zahlen, selbst wenn diese gesund sind. Leben Mutter und vaterseitiger Onkel 
eines kleinen Kindes oder Mutter und großer Bruder, dann zahlen diese, sofern 
sie reich sind, den Unterhalt gemeinsam im Verhältnis zum Erbe. Es ist für den 
Vater fard, seinen Kindern Wissen, Anstand und ein Handwerk/Beruf zu lehren. 
Erst muss das Rezitieren des edlen Korans gelehrt werden. Danach werden die 
Glaubensgrundsätze und Säulen des Islams beigebracht. [Wird das Kind in die 
Schule geschickt, bevor es das Rezitieren des edlen Korans erlernt und religiöses 
Wissen erworben hat, wird es dafür keine Zeit mehr finden. Dann wird es in die 
Fallen der Islamfeinde geraten und von ihren Lügen und Verleumdungen getäuscht 
werden. Es wird sodann religionslos und von islamischer Moral beraubt aufwach-
sen. Im Diesseits und Jenseits wird es ins Verderben stürzen und der Gesellschaft 
und den Menschen schaden. Die Sünden der Übel, die es sich selbst und anderen 
antut, werden auch den Eltern aufgelastet. Der große Schaden davon, das Kind 
in die Schule der Nichtmuslime, der Christen zu schicken, bevor es sich religiöses 
Wissen angeeignet hat, wird im Buch Irschād al-hiyārā fī tahdhīr al-muslimīn 
min madāris an-nasārā ausführlich behandelt. Dieses Buch wurde vom Verlag 
Hakikat gemeinsam mit dem zweiten Teil des Buches Khulāsat al-kalām von 
Ahmad Zaynī Dahlān gedruckt.] 

Es ist notwendig, dass die Mutter und der Vater ihre Kinder zu guter Erziehung 
und guten Sitten zwingen. Misst die Frau dem Studium und der guten Erziehung 
der Kinder keine Wichtigkeit bei und erzieht sie schlecht, kann der Mann die 
Sünde nicht von sich abweisen, indem er sagt: ,Ich bin damit nicht zufrieden! 
Die Sünde soll auf dir lasten!‘ Er muss dieses Übel verhindern. Ist die Frau stur 
und es kommt zur Fitna oder tut sie dies ohne Wissen ihres Ehemannes, lastet 
die Sünde nicht auf ihm. Wir können nicht sagen, dass eine solche Frau geschieden 
werden sollte. 

Den Eltern muss gehorcht und ihnen gegenüber Güte gezeigt werden. Ihre 
Befehle in Dingen, die Gehorsamstaten, mubāh und keine Sünden sind, müssen 
eingehalten werden. Eine Ehefrau darf die Anordnungen ihres Ehemannes, die 
eine Sünde darstellen, nicht ausführen. Dies gilt auch für jeden Beamten und 
Untergebenen. Man darf sich niemandem widersetzen und niemandem gegenüber 
auflehnen, weil dieser eine Sünde befiehlt. Ihre Befehle in Dingen, die mubāh 
sind, einzuhalten ist zwar nicht wādschib, aber dschāʾiz. Ihre Befehle in Gehor-
samstaten (Tāʿa) einzuhalten ist wādschib. Man darf gegenüber ihren Befehlen, 
deren Ausführung nicht erlaubt ist, nicht rebellieren, sondern soll mit milden 
und annehmbaren Worten eine Entschuldigung/Ausrede anführen. Selbst wenn 
die Eltern [oder der Befehlshaber und Arbeitgeber] die schlimmste Sünde, ja 
sogar den Kufr befehlen oder sie Nichtmuslime sind, ist es dennoch nicht erlaubt, 
sich gegen sie aufzulehnen. Sind die Eltern bedürftig und schwach, ist ihr Unterhalt 
für das Kind wādschib, auch wenn sie Schutzbefohlene (Dhimmī) sind. Mit den 
Großeltern verhält es sich genauso wie mit den Eltern. Denen, die Bürger eines 
nichtislamischen Landes (Harbī) sind, wird kein Unterhalt bezahlt. Dies gilt auch 
für die Erbschaft zwischen Dhimmī und Harbī. Auch wenn die Eltern Schutzbe-
fohlene sind, muss ihnen gedient und Güte entgegengebracht werden. Spornen 
sie zum Kufr an, werden sie nicht besucht. 

Die Eltern und die Mahram-Verwandten durch Abstammung zu besuchen ist 
wādschib. Zumindest sollte man ihnen Grüße ausrichten, schöne Briefe schicken 
und sie anrufen und sich somit von dieser Sünde retten. Grüße, Briefe und Hil-
feleistungen mit Worten oder Geld haben weder eine festgelegte Zeit noch 

– 862 –



Menge. Es wird so viel wie nötig und möglich getan. Dies ist aber gegenüber 
denen, die keine Mahram-Verwandten durch Abstammung sind, nicht wādschib. 
Diese werden der Reihe nach zuerst der Mutter, dann dem Vater, dann den 
eigenen Kindern, dann den Großeltern, dann den männlichen und weiblichen 
Geschwistern, dann den Onkeln väterlicherseits, den Tanten väterlicherseits, 
den Onkeln mütterlicherseits und Tanten mütterlicherseits vollzogen. Nach diesen 
ist es sehr verdienstvoll, Verwandten, die nicht mahram durch Abstammung sind, 
so den Söhnen und Töchtern des Onkels väterlicherseits, den Kindern der Tante 
väterlicherseits und der Onkel und Tanten mütterlicherseits, danach den aufgrund 
der Heirat Verwandten und anschließend den Nachbarn zu helfen und zu ihnen 
gütig zu sein.“ Hier endet die Übersetzung aus dem al-Hadīqa. 

In der Fatwasammlung al-Bazzāziyya heißt es im Abschnitt über die Verbote 
(Manāhī): „Das Anhören eines jeden Musikinstrumentes ist harām. Einem Gedicht 
zuzuhören, in welchem Sünden geschildert werden, ist makrūh. Es ist keine 
Sünde, sich zu wünschen, eine Sünde zu begehen. Entscheidet man sich dazu, 
die Sünde zu begehen, wird lediglich die Sünde dieser Entscheidung niederge-
schrieben, nicht aber die Sünde für das Ausführen. Dies gilt nicht für den Kufr 
und die Dinge, die zum Kufr führen. Wer sich dazu entschließt, wird zum Kāfir. 
Es ist notwendig, den nichtmuslimischen Eltern zu dienen, ihnen Unterhalt zu 
zahlen und sie zu besuchen. Wenn man befürchtet, dass sie einen dazu bringen, 
Dinge zu tun, die zum Kufr führen, sollte man sie nicht besuchen. Gemeinsam 
mit den Nichtmuslimen zu essen und zu trinken ist ein, zwei Mal erlaubt. Geschieht 
dies jederzeit, ist es makrūh. Für einen Lohn Trauben zu pressen, damit aus 
ihnen Wein hergestellt wird, ist makrūh. Bei der Restaurierung einer Kirche zu 
arbeiten, ist nicht makrūh, denn diese Handlung ist an sich keine Sünde.“ Man 
sieht also, dass die Häuser jener Eltern, welche die Befolgung des Islams als 
rückständig ansehen, also keinen Gefallen an der Verrichtung gottesdienstlicher 
Handlungen und dem Fernhalten von Verboten haben, nicht besucht werden. 
Auch das Besuchen derartiger Verwandten ist nicht erlaubt. Man soll den Besuch 
meiden, indem man Entschuldigungen und Ausreden anführt, und nichts sagen, 
was ihr Herz bricht und zu Fitna führt. Es soll mit niemandem gestritten werden. 
Streit mindert nämlich die Freundschaft und vermehrt die Feinde. Man darf nicht 
Anlass für Fitna (Zwietracht) sein und soll mit jedem, ob Freund oder Feind, 
sanft und angenehm sprechen und gegenüber jedem ein Lächeln auf dem Gesicht 
haben. Diesbezüglich gibt es ausführliche Informationen im 55. Brief aus dem 
dritten Band des Maktūbāt von Muhammad Maʿsūm. Die Übersetzung dieses 
Briefes findet sich am Ende unseres Buches Belege für das wahre Wort. Da 
sanfte Worte und das Lächeln gegenüber Irrgängern und offenkundigen Sündern 
nicht erlaubt ist, muss man, solange keine Notwendigkeit vorliegt, so weit wie 
möglich versuchen, ihnen nicht zu begegnen und sie nicht zu treffen, und falls 
doch, soll das notwendige Maß nicht überschritten werden. 

Es ist nicht erlaubt, ohne Erlaubnis der Eltern in den Dschihad zu ziehen, 
eine gefährliche Reise zu unternehmen oder sogar die Pflichtpilgerfahrt durch-
zuführen. Doch ohne ihre Erlaubnis darf er auf eine Wissensreise gehen. Dies 
gilt aber nicht für Wissen, welches nicht auf Erfahrung und Berechnung basiert 
oder zwar darauf basiert, aber weder weltlichen noch jenseitigen Nutzen hat. 
Für Wissen, welches dem Islam nützt, darf eine Reise angetreten werden. Die 
Schulen der Islamfeinde, Irrgänger und Madhhablosen zu besuchen, um dort re-
ligiöses Wissen zu erwerben, ist zu keiner Zeit erlaubt. Für Handel, Pilgerfahrt, 
Umra und andere Reisen, die keine Gefahren bergen, ist es nicht erforderlich, 
die Erlaubnis und Einwilligung der Eltern, die keine Hilfe bedürfen, einzuholen. 
Doch für Flug- und Seereisen, für gefährliche Landreisen und für den Dschihad 

– 863 –



ist es notwendig, ihr Einverständnis einzuholen. Wenn auf dem Weg zwecks Wis-
senserwerb und an dem dortigen Ort Sicherheit herrscht und es keine Gefahr 
gibt, dass die Eltern alleine zugrunde gehen, darf die Reise angetreten werden, 
auch wenn sie damit nicht zufrieden sind. Wenn der Feind angreift und die isla-
mische Armee zusammenbricht, darf sogar ein nicht geschlechtsreifes Kind ohne 
die Erlaubnis der Eltern gegen den Feind in den Kampf ziehen. Jedoch ist es 
nicht erlaubt, zu irgendeiner Zeit und aus irgendeinem Grund hart zu den Eltern 
und den Regierungsmännern zu sprechen. Wenn man sich an einen Ort begeben 
hat, an den es erlaubt ist, ohne ihr Einverständnis zu gehen, sollte man ihnen re-
gelmäßig schöne Briefe schreiben, Grüße ausrichten und Geschenke schicken 
und auf diese Weise ihr Wohlgefallen erlangen. 

DIE RECHTE DER NACHBARN – Der folgende Auszug stammt aus Sayyid 
Alīzādas Kommentar zum Schirʿat al-islām: „Jeder Muslim muss ein Haus (eine 
Wohnung) unter rechtschaffenen Nachbarn [guten Menschen] suchen. In einem 
Hadith heißt es: ,Bevor ihr ein Haus kauft, erkundigt euch, wie die Nachbarn 
sind! Wählt euren Weggefährten, bevor ihr die Reise antretet!‘ In einem anderen 
Hadith heißt es: ,Den Nachbarn zu respektieren, ist so notwendig wie das Res-
pektieren der Mutter!‘ Den Nachbarn zu respektieren bedeutet, gut mit ihm um-
zugehen. Es bedeutet, selbst nicht satt zu Bett zu gehen, während man weiß, dass 
er hungrig ist. Man soll die Gaben, die Allah, der Erhabene, einem beschert hat, 
auch mit dem Nachbarn teilen. Man darf keine Worte von sich geben oder Hand-
lungen begehen, die ihn kränken würden. In einem Hadith heißt es: ,Derjenige, 
vor dessen Übel der Nachbar nicht sicher ist, hat den Glauben an Allah, den Er-
habenen, nicht verinnerlicht.‘ Auch dem Nachbarn, der ein Schutzbefohlener ist, 
sollten im Rahmen des Möglichen Geschenke gegeben werden. In einem Hadith 
heißt es: ,Der Nachbar, der ein Schutzbefohlener ist, hat ein Recht, der muslimische 
Nachbar zwei Rechte und der verwandte Nachbar drei Rechte.‘ Man soll nicht 
in das Haus und die Fenster des Nachbarn blicken. [Wie viele Häuser gelten als 
Nachbarn? Die Anzahl dieser Häuser variiert je nach den Gegebenheiten der 
Zeit und der Fähigkeit des Menschen, zu helfen. In jede Richtung ein, zwei und 
schließlich] vierzig Häuser sind Inhaber des Nachbarrechtes. Das Übel des Nach-
barn und sein unbelehrtes Verhalten sollen geduldig ertragen werden und dem 
darf nicht Gleiches entgegengesetzt werden. [Er muss mit sanften und annehm-
baren Worten und lächelndem Gesicht erklären, dass es harām ist, alkoholische 
Getränke zu konsumieren und dass Frauen und Mädchen mit unbedecktem Haupt 
und unbedeckten Armen in die Öffentlichkeit gehen.] Am Tag des Jüngsten Ge-
richts werden sich die Nachbarn bei Allah, dem Erhabenen, über ihre Nachbarn 
beschweren, [die sie nicht ermahnten, obwohl sie sie sündigen sahen, und] die 
nicht mit ihnen sprachen und ihnen nicht halfen [sich vor der Hölle zu schützen], 
und sie werden ihre [materiellen und spirituellen] Rechte einfordern. Die Kinder 
der Nachbarn sollten mit der Hand gestreichelt werden und ihnen soll in schöner 
Art und Weise das Beten und das Vermeiden der Sünden erklärt werden. In 
einem Hadith heißt es: ,Gewährt von dem Essen, das in eurem Haus gekocht 
wird, eurem Nachbarn sein Recht!‘ Was dein Nachbar von dir als Darlehen oder 
Leihe erbittet, sollst du ihm sofort geben. Wird der Nachbar krank, soll man ihn 
besuchen. Befindet er sich in einer schwierigen Lage, soll zu seiner Hilfe geeilt 
werden. In einem Hadith heißt es: ,Wer seinem Nachbarn, der in eine schwierige 
Lage geraten ist, hilft und seine Schwierigkeit behebt, den wird Allah, der Erha-
bene, am Tage des Jüngsten Gerichts mit einem wertvollen Kleid bekleiden.‘ 
Gibt es einen Todesfall in der Familie des Nachbarn, sollte Beileid bekundet 
werden, d. h. ihm Geduld zu Herzen gelegt werden, und bei den Angelegenheiten 
des Begräbnisses sollte zu Hilfe geeilt werden. Begibt sich der Nachbar auf eine 

– 864 –



Reise oder auf eine Arbeit in weiter Entfernung, soll man dessen Familie und 
Kinder vor dem Übel und Schaden von Dieben und morallosen Menschen schützen. 
Wenn der Nachbar abwesend ist, muss er sehr darauf achten, den Nachbarn hin-
sichtlich seines Verhaltens gegenüber seiner Familie und Kinder nicht zu hinter-
gehen. Er soll nicht so viele Stockwerke bauen, dass er seinem Nachbarn die 
Sonne und den Wind nimmt. Ist dies notwendig, so soll er dies dem Nachbarn 
mitteilen und erst nach seinem Einverständnis mit dem Bau beginnen. Dinge 
wie Obst und Süßigkeiten, die er dem Nachbarn nicht geben kann, soll er heimlich 
von ihm ins Haus bringen. Verkauft er sein Haus oder vermietet er es, soll er mit 
seinem Nachbarn beraten und es dann demjenigen verkaufen bzw. vermieten, 
mit dem der Nachbar einverstanden ist. [Die Rechte des Nachbarn an Besitz und 
Eigentum stehen in der Mecelle ab Artikel 1192.] Das Wertvollste auf dieser 
Welt ist ein muslimischer, rechtschaffener Nachbar, der die Rechte Allahs, des 
Erhabenen, und der Geschöpfe kennt und sie achtet. In einem Hadith heißt es: 
,Allah, der Erhabene, hebt zu Ehren eines rechtschaffenen Muslims von den 
Nachbarn tausende Katastrophen und Heimsuchungen auf.‘ In einem anderen 
Hadith heißt es: ,Will jemand erfahren, ob er selbst eine gute oder schlechte 
Person ist, soll er in Erfahrung bringen, was seine rechtschaffenen und aufrichtigen 
Nachbarn über ihn sagen! Reden sie von ihm als eine gute Person, soll er verstehen, 
dass er bei Allah gut ist!‘ 

Wenn ein Übel, das gegenüber jedem Menschen harām ist, dem Nachbarn 
angetan wird, so ist diese Sünde um das Vielfache schlimmer als es einem Fremden 
anzutun. Wenn eine gute Tat, die jedermann gegenüber verdienstvoll ist, für den 
Nachbarn vollbracht wird, so ist es um das Vielfache verdienstvoller als sie ge-
genüber anderen zu verrichten. 

Wie glücklich ist doch jener, der den edlen Koran liest und danach lebt, 
Mit einem Herzen voller Glauben, bei jedem Gebetsruf sich zum Gebet erhebt. 

39 — DER ISLAM UND DIE FRAU 

Der Islam hat die Frau auf die höchste Stufe gehoben. Keine Religion und 
Ideologie hat der Frau den Wert beigemessen, den ihr der Islam beigemessen 
hat. Indem die Kommunisten sagten, dass Frauen den Männern gleichgestellt 
seien und dass Frauen alle Rechte der Männer hätten, ließen sie die Frauen 
Schwerstarbeiten verrichten. Sie zwangen die Frauen erbarmungslos, in Stahl-
werken, Mienen, Steinbrüchen, in den kalten Wäldern Sibiriens, auf Eisenbahn-
strecken, beim Betongießen und beim Graben von Erde für einen Hungerlohn 
zu arbeiten. Der muslimischen Frau muss von ihren männlichen Verwandten, 
die reich genug sind, um die Fitra zu entrichten, derjenige Unterhalt leisten, der 
ihr am nächsten ist. Hat sie keine nahen Verwandten oder sind diese arm, ist die 
Staatsskasse (Bayt al-māl), also der Staat, dazu verpflichtet, all ihre Bedürfnisse 
zu begleichen. Einer verheirateten Frau muss ihr Ehemann alles bringen, was 
sie braucht, und für sie eine eigene Wohnung mieten. Er muss der Ehefrau alles 
kaufen, was sie im Haus des Vaters hatte, sogar die Anzahl ihrer Bediensteten 
muss gleich sein. In der schāfiʿītischen Rechtsschule muss er auch das Geld für 
Tabak zahlen. Dass er in der hanafītischen Rechtsschule das Geld für Kaffee 
und Zigaretten nicht zahlen muss, steht im Radd al-muhtār. Ist der Ehemann so 
arm, dass er für seine Frau nicht sorgen kann, oder zahlt er nicht für ihre Be-
dürfnisse, obwohl er reich ist, bestimmt das Gericht gemäß dem Marktwert die 
Bedürfnisse der Frau und befiehlt den nahen Verwandten, dieses Geld der Frau 

– 865 –



als Darlehen zu geben. Hat der Ehemann keine verkäuflichen Güter, lässt das 
Gericht den Mann arbeiten und somit diese Schulden abbezahlen. Arbeitet er 
nicht, wird er verhaftet. Demnach ist ein islamisches Mädchen, eine islamische 
Frau von der Sorge und dem Gedanken, ihren Lebensunterhalt zu verdienen, 
befreit. Sie ist nicht dazu gezwungen, arbeitend und sich abmühend Geld zu ver-
dienen. Alles muss ihr zu Füßen kommen. Dies ist der Wert, den der Islam der 
Frau gibt. Es ist jedoch für die Frau fard, ihre Religion, den Glauben, die Gebote, 
die gottesdienstlichen Handlungen und die Verbote zu lernen. Ihr Vater oder 
Ehemann muss ihr diese beibringen. Bringen sie ihr diese nicht bei, begehen sie 
eine große Sünde. Dann muss die Frau diese von jemandem außer Haus lernen. 
Während die Frau ohne die Erlaubnis ihres Ehemannes nirgendwo hingehen 
darf, darf sie dies für den Erwerb des religiösen Wissens tun. Auch hieraus 
versteht sich, welcher Wert und welche Wichtigkeit im Islam dem Wissen beige-
messen wird. Die muslimische Frau ist zwar nicht verpflichtet, sich mit Handel, 
Wissenschaft, Handwerk und Landwirtschaft zu beschäftigen, aber es ist auch 
nicht verboten und keine Sünde, dass sie sich damit beschäftigt und Geld verdient. 
Doch sie muss bei ihrer Beschäftigung und beim Wissenserwerb darauf achten, 
sich nicht unter Männer zu begeben, sich ihnen nicht unverschleiert zu zeigen 
und sich vor den Verboten zu hüten. Es ist nämlich harām und eine Sünde für 
eine muslimische Frau, mit entblößtem Haupt, entblößten Armen und Beinen 
auf die Straße zu gehen und sich so fremden Männern zu zeigen. Misst sie dem 
keine Wichtigkeit bei oder ist es ihr gleichgültig, kommt ihr Glaube abhanden 
und sie wird ungläubig [eine Feindin Allahs]. Es wurde mitgeteilt, dass sie dann 
auf ewig im Höllenfeuer brennen wird. In Vers 32 der Sure an-Nisā teilt Allah, 
der Erhabene, mit, dass Frauen von ihrem erworbenen Verdienst einen Anteil 
bekommen. Khadīdscha al-kubrā, möge Allah mit ihr zufrieden sein, beschäftigte 
sich vor und nach dem Islam mit Handel und sie hatte viele Sekretäre, Arbeiter 
und Bedienstete. Einmal hatte sie sogar unseren Propheten Muhammad, Friede 
sei mit ihm, zum Führer ihrer Handelskarawane ernannt. Über die Sünden der 
Frau werden auch die Männer, die ihr diese Sünde erlaubt haben, zur Rechenschaft 
gezogen. Doch die Sünden des Mannes schaden der Frau nicht. Die Frau zieht 
im Islam nicht in den Krieg. So wie sie im Diesseits in Ruhe und Frieden lebt, ist 
auch ihr Einzug in das Paradies sehr einfach. In einem Hadith, der im Tanbīh al-
ghāfilīn aufgezeichnet ist, heißt es: „Eine Frau, die vier Dinge tut, nämlich ihren 
Ehemann nicht hintergeht, die täglichen fünf Gebete verrichtet, im Ramadan 
fastet und sich [außer den 18 Männern] keinem Mann unverschleiert [also mit 
entblößtem Haupt und entblößten Armen und Beinen] zeigt, wird in das Paradies 
einziehen.“ Das korrekt verrichtete Gebet bewahrt den Menschen nämlich vor 
dem Begehen von Sünden und erzeugt Zuneigung und Liebe für das Einhalten 
der Säulen des Islams. Wer die 18 Mahram-Männer sind, haben wir in Kapitel 34 
des zweiten Abschnitts erklärt. In einem Hadith, der im Tanbīh al-ghāfilīn und 
dem Kommentar zum asch-Schirʿa geschrieben steht, heißt es: „Wenn eine Frau 
die fünf täglichen Gebete verrichtet, im Monat Ramadan fastet, ihre Ehre schützt 
und ihrem Ehemann gehorcht, wird sie das Paradies durch jedes Tor betreten, 
das sie wünscht.“ Ein Hadith, der im Riyād an-nāsihīn aufgezeichnet ist und aus 
Abū Mutīʿ al-Balkhīs Buch al-Luʾluʾiyyāt entnommen wurde, lautet: „Eine Frau, 
die fünf Dinge tut, wird vor der Hölle errettet sein: Sie verrichtet die täglichen 
fünf Gebete, fastet im Monat Ramadan, kränkt ihren Ehemann und ihre Eltern 
nicht, zeigt ihr Gesicht und ihr Haar nicht fremden Männern und erträgt weltliche 
Schwierigkeiten geduldig.“ 

Im zehnten Jahr nach der Hidschra hielt unser ehrwürdiger Prophet während 
seiner Abschiedswallfahrt eine Ansprache, bei der einer der letzten Ratschläge 
wie folgt lautet: „Fügt euren Frauen kein Leid zu! Sie sind euch von Allah, dem 

– 866 –



Erhabenen, anvertraut. Seid sanft und gütig zu ihnen!“ Zu heiraten und eine 
Frau glücklich machen, ist im Islam eine gottesdienstliche Handlung und bringt 
mehr Lohn als alle freiwilligen gottesdienstlichen Handlungen. 

Im Islam wurde das Heiraten mit bis zu vier Frauen nicht geboten, sondern 
lediglich erlaubt, d. h. es ist mubāh. Doch auch dies ist an Bedingungen geknüpft. 
Dass ein Mann, der diese Bedingungen nicht erfüllt, mehr als eine Frau heiratet, 
ist eine Sünde. Die erste Bedingung ist, so reich zu sein, dass er alle seine 
Ehefrauen zufriedenstellen kann. Die anderen Bedingungen sind in den Fiqh-
Büchern aufgeführt. 

Im Niʿmet-i islām heißt es: „So wie die Heirat mit bis zu vier Frauen eine Er-
leichterung für Männer ist, so ist dies auch eine Erleichterung für Frauen, da 
ihre Anzahl hoch ist. Vor dem Islam konnte ein Mann so viele Frauen heiraten 
wie er wollte. Der Islam hat diese Zahl auf vier reduziert. Die Heirat mit mehr 
als einer Frau ist nicht wādschib und auch nicht mandūb. Es wurde auch berichtet, 
dass es besser ist, nicht mehr als eine zu heiraten.“ Wenn die Regierung etwas, 
das mubāh ist, befiehlt oder verbietet, ist es dschāʾiz, dem zu folgen. Im al-Barīqa 
auf Seite 91 heißt es: „Die Anordnungen der Regierung, die dem Islam entsprechen, 
zu befolgen, ist wādschib. Gegen die Anordnungen, die nicht im Einklang mit 
dem Islam stehen, zu rebellieren, Zwietracht zu säen und Anlass für Anarchie 
zu sein, ist eine große Sünde. Für die Abwehr eines großen Schadens muss ein 
kleiner Schaden in Kauf genommen werden. Den Nutzen bedenkend jedes von 
der Regierung befohlene Mubāh einzuhalten und auszuführen, ist wādschib für 
das Volk.“ Auf Seite 928 heißt es: „Es ist auch nicht erlaubt, gegen einen tyran-
nischen Staat zu rebellieren.“ Im al-Hadīqa heißt es auf Seite 143: „Wenn ein ty-
rannischer Staat ein Mubāh verbietet, ist es wādschib, dem zu gehorchen. Es ist 
nicht erlaubt, sich in Gefahr zu begeben.“ Ibn Ābidīn schreibt bei seiner Darlegung 
des Richteramtes: „Da in den Ländern der Nichtmuslime die Notwendigkeit be-
steht, ihren Gesetzen zu folgen, werden der Friede und Rechtskniffe angewandt. 
Deren Güter, Leben und Ehre anzugreifen, ist nicht erlaubt.“ Es gibt von Natur 
aus mehr Frauen als Männer und in Kriegen und bei Unfällen sterben mehr 
Männer als Frauen, d. h. die Zahl der Männer ist weniger als die Zahl der Frauen. 
Dass im Islam die Heirat mit bis zu vier Frauen erlaubt ist, dient dem Zweck, 
dass Frauen nicht ohne Ehemänner bleiben, nicht in das Leben von Mätressen 
und in die Prostitution abrutschen und um ihre Ehre und Glückseligkeit zu 
sichern. Im Christentum ist die Ehe mit mehr als einer Frau verboten, weswegen 
die Männer Mätressen halten. Sie verführen die Töchter ihrer Nachbarn und 
Freunde, ihre Schülerinnen und Arbeitnehmerinnen. Sie gehen heimliche Be-
ziehungen mit mehreren Frauen ein. Auf der einen Seite werden Frauen und 
Mädchen in die Unzucht und ins Verderben getrieben und ihre Zukunft ruiniert 
und auf der anderen Seite werden Millionen von Kindern, deren Väter nicht be-
kannt sind, auf Müllhalden zurückgelassen oder wachsen ohne Eltern und gute 
Erziehung auf und werden zu einer Last und einem Unheil für die Gesellschaft. 
Im Islam heiraten die Reichen mit bis zu vier Frauen und ihre Kinder wachsen 
mit guter elterlicher Erziehung auf. Die Anzahl der Familien vermehrt sich 
dadurch und das Leben der Gemeinschaft wird stark und geordnet sein. Wer 
mehr als eine Frau heiraten will, arbeitet wiederum, um reich zu werden. Somit 
weitet sich das Geschäftsleben aus und Handel und Technik entwickeln sich. 

Die Pflichten des Mannes gegenüber seiner Ehefrau werden im Buch Murschid 
al-mutaʾahhilīn ausführlich behandelt. Wir zitieren den Abschnitt zu diesem 
Thema aus dem Maʿrifetnāme: 

O Verehrter! Es ist für einen Mann verpflichtend, 30 Dinge im Umgang mit 
seiner Ehefrau zu tun: 

– 867 –



1. Er soll ihr gegenüber ständig guten Charakters sein. [Allah, der Erhabene, 
liebt jene, die einen guten Charakter haben. Die Charakterlosen liebt Er nicht. 
Einen Menschen zu verletzen, ist harām. Für eine Person, die anderen Leid 
zufügt, ist es harām, zu heiraten.] 

2. Er soll immer sanft zu ihr sein. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Der beste und nützlichste Muslim 

ist jener, der seiner Frau nützlich und gut zu ihr ist.“ 
3. Beim Betreten des Hauses soll er seine Ehefrau grüßen [d. h. „Salāmun 

alaykum“ sagen] und sich über ihr Wohlergehen erkundigen. 
4. Sind sie alleine und er sieht seine Frau fröhlich, soll er sie an den Haaren 

berühren und sie streicheln, sie anlächeln, küssen und umarmen. 
5. Sind sie alleine und er sieht seine Frau traurig, soll er ihr mitteilen, dass er 

sie sehr liebt und sie bemitleidet. Er soll sie nach ihrem Befinden fragen und ihr 
süße Dinge sagen. 

6. Er soll ihr Herz auch mit solchen Versprechen gewinnen, die er nicht ein-
halten kann, denn sie ist seine Lebensgefährtin und Leidensgenossin, die in ihrem 
Haus eingeschlossen ist, keine Hoffnung auf andere hat und sich nur an ihn 
gewöhnt hat, ihm Essen zubereitet, ihn aufmuntert, seine Kinder erzieht und 
seine Bedürfnisse stillt. 

7. In der Erziehung der Kinder soll er ihr helfen. Ein Säugling weint nämlich 
Tag und Nacht und gibt der Mutter keine Ruhe. Er ist ein Forderer, der sie scho-
nungslos betrübt. Wer ihr also zu Hilfe eilt, dem wird Allah, der Erhabene, hel-
fen. 

8. Er sollte seine Frau von der in seinem Land üblichen Kleidung die wertvollste 
tragen lassen. Im Haus sollte er sie all die schönen Dinge, die sie begehrt, anziehen 
lassen. Geht sie auf die Straße, muss sie diese verdecken und darf sie vor Fremden 
nicht zeigen. 

9. Er soll ihr gutes Essen geben. Wenn er reich ist, muss er alles an Halāl 
kaufen, was sie will. Er muss es als seine Aufgabe sehen, ihr weite, bequeme, ge-
sundheitsfördernde und einer muslimischen Frau gebührende Kleidung zu kaufen 
und ihr die besten Speisen zu ermöglichen. [Imām al-Ghazālī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt auf Seite 141 seines Buches Kimyā-i saʿādat: „Er darf 
im Unterhalt seiner Frau nicht geizig aber auch nicht verschwenderisch sein. Der 
Lohn für die Ausgaben an die Familie ist höher als der Lohn für Almosen. Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,Unter dem gespendeten Gold für den Krieg, 
für die Freilassung eines Sklaven, für Almosen an Arme und für den Unterhalt 
der Familienmitglieder ist das höchste und verdienstvollste der Lohn für das 
Gold, das für den Unterhalt des eigenen Haushaltes gegeben wird.‘ Ibn Sīrīn, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: ,Wenn es nicht anders geht, sollte min-
destens einmal die Woche eine Süßspeise ermöglicht werden.‘ Es ist harām für 
jene, die den Unterhalt nicht zahlen können, zu heiraten. Man sollte nicht alleine 
essen. Gemeinsam mit der Familie zu essen, bringt Lohn. Das allerwichtigste ist, 
den Unterhalt auf legitime (halāl) Weise zu erwerben und sie halāl essen zu las-
sen.“] 

10. Er darf seine Frau nicht schlagen. Zwar ist es erlaubt, seine Frau zu rügen 
und zu erziehen, wenn sie eine der Fehler begeht, die im dritten Band des ad-
Durr al-mukhtār auf Seite 188 erwähnt werden, doch dies ist nicht wādschib. 

[Einige behaupten, dass in Vers 34 der Sure an-Nisā das Schlagen der Frau 
befohlen werde. Dabei heißt es in dem Vers sinngemäß: „Die Männer herrschen 
über die Frauen, denn Allah, der Erhabene, hat einige Seiner Diener höher er-

– 868 –



schaffen als andere. Außerdem geben die Männer ihr Vermögen für sie aus. Die 
rechtschaffenen Frauen sind Allah, dem Erhabenen, gehorsam und achten die 
Rechte ihrer Ehemänner. In der Abwesenheit ihrer Ehemänner bewahren sie 
mit der Hilfe Allahs ihre Ehre und ihr Eigentum. Lehrt den Frauen, von denen 
ihr Untreue befürchtet, die Rechte der Ehemänner und ermahnt sie mit sanften 
Worten! Trennt eure Betten von ihnen! Wenn sie in ihrem Ungehorsam verharren, 
schlagt sie leicht! Doch falls sie zum Gehorsam zurückkehren, so tut nichts, was 
sie betrübt!“ Wie man sieht, ist es keineswegs erlaubt, Frauen, die in Bezug auf 
Ehre und Eigentum nicht untreu sind, auf irgendeine Weise zu betrüben, ge-
schweige denn sie zu schlagen! Was die Untreuen von ihnen betrifft, so wurde 
erlaubt, sie durch leichte Schläge mit der offenen, faustlosen Hand oder mit 
einem offenen, ungeknoteten Tuch zu züchtigen. Jede Regierung und jedes Gesetz 
verhängt über jene, die in Bezug auf Ehre und Eigentum untreu sind, eine harte 
Strafe. Da der Islam den Frauen hohen Wert beimisst und tiefes Mitgefühl mit 
ihnen hat, befiehlt er, auszusprobieren, diejenigen, die untreu waren, zuerst durch 
sanfte Schläge zu züchtigen, bevor sie dem Gesetz ausgeliefert werden. 

In einem Hadith heißt es: „Wenn ein Mann seine Ehefrau schlägt, werde ich 
am Tag des Jüngsten Gerichts sein Ankläger sein.“ Aufgrund von Fehlern in 
weltlichen Angelegenheiten soll man ihr nicht einmal harte und strenge Worte 
entgegenbringen, geschweige denn sie zu schlagen! 

Da Frauen ein weiches Herz haben, feinfühlig und von ihren Emotionen 
gelenkt sind, gibt es unter ihnen viele, die neidisch aufeinander sind. Daher 
sollten insbesondere Neuverheiratete wachsam sein und der Mann darf sich nicht 
von dem schlechten Gerede über seine Ehefrau seitens seiner Mutter, Schwester 
oder anderen Frauen beeinflussen lassen und auch nicht zulassen, dass solche 
Dinge gesagt werden. Er muss sich davor hüten, diesen Worten folgend seine 
Frau zu verletzen. 

Er muss auch achtsam darüber sein, was seine Frau über seine Mutter und 
seine Schwestern sagt. Er darf auf keinen Fall dulden, dass der Mutter etwas 
Übles angetan wird. Er selbst, seine Ehefrau und seine Kinder müssen seiner 
Mutter gegenüber respektvoll sein. Den Eltern und Schwiegereltern gegenüber 
respektvoll zu sein und ihnen zu dienen, muss die erste Aufgabe sein. Man muss 
versuchen, das Wohlgefallen und die Bittgebete der Älteren einzuholen, und 
ihre Bittgebete als großen Gewinn ansehen.] 

11. Er soll nicht länger als einen Tag böse auf sie sein wegen ihrer Mängel bei 
der Einhaltung der Gebote Allahs, des Erhabenen. 

12. Er soll dem schlechten Verhalten seiner Ehefrau mit Milde begegnen, 
denn die Frauen wurden aus einer krummen Rippe erschaffen. Ihre Vernunft 
und Religion sind geringer als bei Männern. Sie sind den Männern anvertraut. 
Sie werden geheiratet, um mit ihnen lächelnd und sanftmütig auszukommen. 

[Mann und Frau, die bei Verstand sind, kränken sich gegenseitig nicht. Seine 
Lebensgefährtin zu kränken und zu betrüben, ist ein Zeichen von Torheit. Die 
Lebensgefährtin eines unterdrückerischen und charakterlosen Menschen stra-
paziert aufgrund ständiger Trauer die Nerven und wird letzten Endes nervenkrank. 
Dadurch entstehen weitere Krankheiten. Jemand, dessen Lebensgefährtin krank 
ist, ist ruiniert und seine Glückseligkeit hat ein Ende gefunden. Er ist beraubt 
von dem Dienst und der Hilfe seiner Ehefrau. Er verbringt sein Leben damit, 
sich ihre Sorgen anzuhören, Ärzte für sie aufzusuchen und ihr Dienste zu leisten, 
an die er nicht gewöhnt ist. Grund für diese Katastrophen und endlosen Strapazen 
war nur seine eigene Charakterlosigkeit. Er macht sich selbst zwar Vorwürfe, 
doch leider hat diese Reue keinen Nutzen. Daher, o Muslim! Bedenke, dass 

– 869 –



deine Charakterlosigkeit und die Qualen, die du deinem Lebenspartner antust, 
früher oder später zu deinen Ungunsten werden! Daher bemühe dich, ihm ge-
genüber stets ein Lächeln im Gesicht zu haben und mit sanften Worten zu 
sprechen! Wenn du das vermagst, wirst du in Glück und Frieden leben und auch 
das Wohlgefallen deines Herrn erlangen!] 

13. Bemerkt er an seiner Ehefrau eine Änderung im Verhalten bzw. Charakter, 
soll er den Fehler bei sich selbst suchen und sich denken: „Wäre ich besser 
gewesen, wäre dies nicht geschehen.“ Die Ehefrau eines der Gottesfreunde war 
von schlechtem Charakter. Er hatte viel Geduld mit ihr. Wenn die Leute ihn 
fragten, sagte er: „Falls ich sie scheide, habe ich Angst, dass sie jemand heiratet, 
der sie nicht ertragen kann, und beide sodann ins Unglück stürzen.“ Die Großen 
sagten: „Wenn jemand die Charakterlosigkeit seiner Ehefrau geduldig erträgt, 
werden sechs Dinge vor Schaden bewahrt: Das Kind vor Schlägen, das Geschirr 
vor dem Zerbrechen, die Tiere im Stall vor Schlägen, die Katze vor dem Be-
schimpfen, die Gäste vor Kränkung und Unfreundlichkeit und die Kleidung vor 
dem Zerreißen.“ Diese Aspekte werden auch im Schirʿat al-islām erwähnt. 

14. Wenn die Ehefrau wütend ist, soll er schweigen. Dadurch wird die Frau 
reumütig und beginnt, sich zu entschuldigen. Sie ist nämlich schwach und gibt 
sich durch das Schweigen geschlagen. 

15. Wenn die Güte seiner Frau zunimmt und sie jede Angelegenheit liebend 
gerne tut, soll er Bittgebete für sie sprechen und Allah, den Erhabenen, lobpreisen, 
denn eine geeignete Frau ist eine große Gabe. 

16. Er soll mit seiner Ehefrau so umgehen, dass sie merkt, dass er sie mehr 
liebt als jeden anderen.  

17. Er sollte ihr niemals die Angelegenheiten des Lebensmittelgeschäfts, des 
Metzgers und des Marktes überlassen, bei der Verwaltung des Hauses sollte er 
nach ihrer Meinung fragen und sie nicht traurig machen, indem er ihr von großen 
Angelegenheiten draußen erzählt. 

18. Er soll stets acht geben auf die unbedachten Handlungen seiner Frau, 
denn unser Vater Ādam, Friede sei mit ihm, hat auf die Aufforderung unserer 
Mutter Hawwā hin eine Verfehlung begangen. 

19. Die Fehler seiner Ehefrau, die keine Sünden sind, soll er ignorieren. Er 
soll seiner Frau mit süßen und sanften Worten raten, von sündigen Taten und 
Worten abzulassen und das Gebet, das Fasten und die Ganzkörperwaschung 
fortlaufend einzuhalten. Er sollte sie dazu bringen, die gottesdienstlichen Hand-
lungen zu verrichten, und ihrer Sünden vorbeugen, indem er verspricht, ihr wert-
volle Kleidung und Schmuck zu kaufen. 

20. Die Mängel und Geheimnisse seiner Frau sollte er vor jedem geheim hal-
ten. 

21. Er soll seiner Frau Witze und Scherze erzählen und wie eine Frau sein 
und ihr Streiche spielen. Denn der Geliebte Allahs, Friede sei mit ihm, war ge-
genüber seinen reinen Frauen der vornehmste Mensch. Er machte sogar einmal 
ein Wettrennen mit unserer geehrten Mutter Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden 
sein. Da gewann die ehrwürdige Āʾischa. Als sie das Wettrennen wiederholten, 
gewann diesmal der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm. Mit der Ehefrau zu 
spielen, ist für den Muslim keine unnütze Tat und keine Sünde, sondern bringt 
Lohn. 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 253: „Luʿb, laʿib, lahw und 
abath bezeichnen alle, die Zeit mit Spielen zu verbringen. Backgammon, Schach, 
14 Steine zu spielen, jegliche Art von Musikinstrument zu spielen und anzuhören, 

– 870 –



zu tanzen, Gauklerei, Clownerie, andere zu verspotten, mit den Händen zu klat-
schen, gilt alles als Spiel und ist makrūh tahrīman. Werden sie ständig ausgeführt 
oder verhindern sie das Verrichten der Fard-Handlungen und gehen mit Glücks-
spiel einher, sind sie per Konsens harām. Dies gilt auch für das Spielen und An-
hören von Tamburin, Längsflöte und Schilfflöte. In einem Hadith heißt es: ,Jede 
Art von Lahw ist harām, doch mit seiner Frau zu spielen, mit Pferden und Waffen 
zu trainieren und Wettrennen zu machen, ist erlaubt.‘ Zwecks Kriegsvorbereitung 
zu ringen, ist erlaubt.“ Fußball zu spielen, ist aus verschiedener Hinsicht harām. 

22. Er soll seine Frau nicht in Häusern auf der Straße, gegenüber von Parks, 
Spielplätzen, Sportplätzen und Schulen wohnen lassen und darf nicht Anlass 
dazu werden, dass sie fremde Männer sieht und mit ihnen spricht. Er sollte sie in 
der Nähe der Moschee und in der Nachbarschaft von rechtschaffenen Muslimen 
wohnen lassen. [Siehe Kapitel 38.] Rechtschaffene Nachbarn verhindern, dass 
sich die Ehepartner gegenseitig Unrecht antun und Leid zufügen. Sie geben Rat-
schläge und eilen ihnen zu Hilfe. Beim Gericht legen sie Zeugnis zugunsten des-
jenigen ab, der im Recht ist. In ein solches Viertel und eine solche Stadt auszu-
wandern, ist wādschib. Muslime sollen ihre Frauen bei gutem Wetter auf Wiesen, 
an Ufer von Gewässern, an Orte, wo keine verbotenen Handlungen begangen 
werden und keine Menschenmengen vorhanden sind, bringen, sodass sie frische 
Luft schnappen können. Er sollte mit ihr nicht an Feiertagen, an überfüllten 
Orten spazieren gehen. Er darf sie nicht an „Orte des Ungehorsams“ (Orte, an 
denen gesündigt wird) bringen. Siehe auch das Ende von Kapitel 58 im ersten 
Abschnitt. 

23. Er darf seine Frau nicht auf im Islam verbotene Weise zum Studium, zur 
Arbeit und an Orte schicken, an denen sie Anlass zu Fitna wird. Der Autor des 
Bahdschat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Wenn Frauen 
kommen, um sich eine Predigt, die in der Moschee für Männer gehalten wird, 
anzuhören, müssen die Verantwortlichen den Frauen Einhalt gebieten.“ [Genauso 
verhält es sich mit ihrem Besuch, um Mawlid-Gedichten zuzuhören.] 

Im al-Hadīqa heißt es bei der 32. der mit dem gesamten Körper begangenen 
Sünden wie folgt: „Es ist einer freien Frau verboten, ohne Begleitung ihres Ehe-
mannes oder eines Verwandten, der auf ewig mahram ist, über 104 Kilometer zu 
reisen. Dies ist auch dann harām, wenn es mehrere Frauen sind. Als gesagt wurde: 
,O Gesandter Allahs, meine Frau geht zur Haddsch‘, entgegnete er: ,Geh mit!‘ 
,Mahram‘ meint jene Verwandten durch Abstammung, Stillung oder Heirat, für 
die es auf ewig harām ist, mit der Frau zu heiraten. Die Ehemänner der Schwestern 
und der Tanten sind nicht mahram, denn diese dürften die Frau heiraten. Siehe 
Kapitel 58 im ersten Abschnitt. Der Dhimmī-Mahram ist wie der muslimische 
Mahram. Es ist auch nicht erlaubt, dass sie sich mit einem Mahram, der ein 
sündiger [fāsiq] Mensch ist oder der nicht vertrauenswürdig ist oder der noch 
nicht die Geschlechtsreife erlangt hat, auf diese Reise begibt. Mädchen, die die 
Geschlechtsreife noch nicht erlangt haben, aber bereits Formungen aufweisen, 
sind wie Frauen. Dass es harām ist, dass Frauen ohne Mahram-Verwandte auf 
Reise gehen, haben die hanafītischen Gelehrten übereinstimmend mitgeteilt. In 
der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es erlaubt, dass vertrauenswürdige Frauen in 
einer Gruppe ohne Mahram-Verwandten die Pilgerfahrt unternehmen. Es darf 
sich aber bei ihnen kein einziger Mann befinden und sie müssen sicher sein, dass 
keine Fitna entstehen wird. [Hanafītischen Frauen ist es nicht erlaubt, die 
schāfiʿītische Rechtsschule befolgend ohne Mahram-Verwandten die Pilgerfahrt 
zu unternehmen. Es ist einem Hanafīten nur erlaubt, die schāfiʿītische Rechtsschule 
zu befolgen, um sich von einer Erschwernis zu befreien, der er beim Verrichten 
einer Fard-Handlung oder beim Vermeiden eines Harām begegnet. Und dann, 
wenn dieses Befolgen erlaubt ist, müssen alle Bedingungen der befolgten Rechts-

– 871 –



schule eingehalten werden. Solche Frauen müssen dann die gesamte Haddsch 
gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule durchführen, denn das Mischen von zwei 
Rechtsschulen beim Verrichten einer gottesdienstlichen Handlung ohne Vorliegen 
einer Erschwernis wird ,Talfīq‘ genannt. Die gottesdienstliche Handlung dessen, 
der Talfīq betreibt, ist nicht gültig, sondern nichtig.]“ Hier endet die Übersetzung 
aus dem Buch al-Hadīqa. 

24. Er muss seiner Ehefrau das Lesen des edlen Korans und von den Geboten 
und Verboten das für sie Nötige lehren. [Er sollte die Bücher des Hakikat-Verlags 
nach Hause bringen und sicherstellen, dass sie diese liest.] Ein Sünder, der die 
Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, nicht kennt und seiner Ehefrau und 
seinen Kindern nicht lehrt, wird in der Hölle bestraft werden. 

25. Er darf ohne die Erlaubnis seiner Ehefrau ihr das Sperma nicht vorenthalten 
(also den Coitus interruptus nicht praktizieren) und beim Geschlechtsverkehr 
soll er nicht aufhören, bis seine Frau befriedigt ist. Ibn Ābidīn, möge Allah sich 
seiner erbarmen, sagt im Kapitel über die „Qisma“ bei der Ehe: „Mit einem ein-
zigen Mal Geschlechtsverkehr wäre das Recht der Ehefrau beglichen. Dies zu 
wiederholen, ist religiös (diyānatan) wādschib, nicht aber gerichtlich/rechtlich 
(qadāʾan). Das heißt, die Frau kann diesbezüglich keinen Richter konsultieren. 
Die Wiederholung zu wünschen, ist auch das Recht der Ehefrau und beim Wunsch 
wird dies wādschib für den Mann. Diesbezüglich wurde keine genaue Zeit und 
Anzahl genannt.“ Zu viel schadet dem Körper und zu wenig der Seele. Es heißt, 
dass keine Pause von mehr als vier Nächten eingelegt werden sollte. Hat die 
Frau ihre Tage, ist der Verkehr mit ihr harām und eine große Sünde. Wenn die 
Blutung nach zehn Tagen endet, ist der Geschlechtsverkehr mit ihr erlaubt, auch 
wenn sie keine Ganzkörperwaschung vollzogen hat. Endet die Menstruation vor 
Ablauf von zehn Tagen doch nach Ende ihrer gewöhnlichen Menstruationsdauer, 
dann darf mit ihr der Verkehr vollzogen werden, nachdem sie die Ganzkörper-
waschung vollzogen hat oder eine gesamte Gebetszeit verstrichen ist. Endet sie 
vor Ablauf von zehn Tagen und vor ihrer gewöhnlichen Dauer, ist der Verkehr 
mit ihr bis zum Ablauf der gewöhnlichen Menstruationsdauer nicht erlaubt, selbst 
wenn sie die Ganzkörperwaschung vollzieht. Doch sie muss in dieser Zeit das 
Beten und Fasten wieder aufnehmen. Siehe Kapitel 54 im ersten Abschnitt. 

26. Eine Frau soll sich nur im Haus für ihren Ehemann schmücken und darf 
sich nicht für andere schmücken. Männer, deren Frauen und Töchter unverschleiert 
in die Öffentlichkeit gehen, werden mit ihnen gemeinsam in die Hölle eingehen 
und eine schwere Strafe erleiden. 

Im Halabī-i kabīr heißt es: „Der gesamte Körper einer freien Frau außer die 
Handinnenflächen, das Gesicht und die Füße, ist ihre Awra. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte nämlich: ,Die Frau ist Awra. Verlässt sie unverschleiert 
das Haus, blickt der Satan mit weit geöffneten Augen auf sie.‘ Es gab auch Ge-
lehrte, die ihre Füße zur Awra zählten. In einem Vers der Sure an-Nūr heißt es 
sinngemäß: ,Die muslimischen Frauen sollen ihren Schmuck nicht zeigen! Doch 
das, was bei ihren Arbeiten unvermeidlich offen wird, ist keine Sünde. Sie sollen 
ihr Kopftuch bis zum Kragen anlegen [und somit ihre Haare, Ohren und ihre 
Brust gut bedecken].‘ Im Vers ist mit ,Bedeckung der ,Zīna‘, also des Schmucks‘ 
gemeint, die Stellen zu bedecken, an denen man Schmuck trägt. Dass es sich bei 
den Schmuckstellen, deren Freiwerden keine Sünde ist, um das Gesicht und die 
Hände handelt, hat unser Prophet, Friede sei mit ihm, mitgeteilt. Ebenfalls in 
dieser Sure heißt es sinngemäß: ,Die Frauen sollen nicht gehen, indem sie ihre 
Füße auf den Boden schlagen, und somit den verdeckten Schmuck an ihren Füßen 
nicht hörbar machen.‘ Hieraus ist zu verstehen, dass die Füße Teil der Awra 

– 872 –



sind.“ Die Bedeckung der Frau wurde im edlen Koran geboten. Zu behaupten, 
dies hätten einige eifersüchtige Ehemänner gesagt, ist nicht richtig. Solche Worte 
sind abscheuliche Verleumdungen von Religionsunkundigen und gar Islamfeinden, 
um die muslimischen Frauen zu täuschen. Allah, der Erhabene, hat im edlen 
Koran nicht alles offenkundig mitgeteilt, sodass die Verleumdungen der Islam-
feinde keinerlei Wert haben. Es wurde im edlen Koran nicht dargelegt, aus wie 
vielen Einheiten die fünf Gebete bestehen, wie viele Niederwerfungen in einer 
Gebetseinheit verpflichtend sind, und viele andere Gebote wurden im edlen 
Koran nicht offenkundig erwähnt. Diese hat unser Prophet offen kundgetan. Die 
Gebote und Verbote, die unser Prophet dargelegt hat, sind genauso wertvoll wie 
die im edlen Koran offenkundig mitgeteilten Gebote und Verbote. Wer diese 
nicht akzeptiert und nicht an diese glaubt, fällt vom Glauben ab und wird ein 
Kāfir, denn im edlen Koran heißt es an siebzehn Stellen sinngemäß: „Wenn ihr 
Allah liebt, so folgt mir! Wer mir folgt, den liebt Allah, der Erhabene!“, und: 
„Gehorcht Allah und Seinem Gesandten! Wenn ihr nicht gehorcht, so liebt Allah 
die Ungläubigen gewiss nicht!“ Diese siebzehn Verse werden im al-Hadīqa und 
al-Barīqa ausführlich behandelt. In einem Hadith, der im Madschmaʿ al-anhur 
geschrieben steht, heißt es: „Der gesamte Körper einer freien Frau außer das 
Gesicht und die beiden Handinnenflächen ist Awra.“ Mit unbedeckter Awra vor 
Männer zu treten oder auf die Awra einer Person zu blicken, selbst ohne Lust, 
ist harām. In das Gesicht einer fremden Frau lüstern zu blicken, ist harām. In 
einem Hadith heißt es: „Wer auf irgendeine Stelle der Frau lüstern blickt, wird 
am Tage des Jüngsten Gerichts heißes Blei in die Augen gegossen bekommen 
und danach in die Hölle geworfen.“ Die Hand oder das Gesicht einer fremden 
jungen Frau selbst ohne Lust zu berühren, ist harām. In einem Hadith heißt es: 
„Wer die Hand einer fremden jungen Frau hält, dessen Hände werden am Tage 
des Jüngsten Gerichts mit Feuer gefüllt.“ Im az-Zawādschir werden folgende 
Hadithe erwähnt: „Eine Frau, die ihr Haupt an einem anderen Ort als dem Haus 
ihres Ehegatten entblößt, zerreißt den Schleier zwischen sich und ihrem Herrn“, 
und: „Wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, soll sich nicht zum Hamam 
begeben, und wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, soll seine Ehefrau nicht 
zum Hamam schicken, und wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, soll keinen 
Wein trinken, und wer an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, soll nicht an einem 
Tisch sitzen, an dem Wein getrunken wird, und wer an Allah und den Jüngsten 
Tag glaubt, soll mit einer fremden Frau nicht alleine in der Khalwa sein“, und: 
„In der Endzeit wird es den Männern meiner Umma auch mit bedeckter Awra 
verboten sein, sich zum Hamam zu begeben, denn dort werden sich auch Personen 
befinden, deren Awra unbedeckt ist. Der Fluch Allahs soll auf jenen lasten, die 
ihre Awra entblößen und auf die Awra anderer Personen schauen“, und: „Der 
Bereich zwischen Bauchnabel und Knie ist Awra.“ In der hanafītischen Rechts-
schule ist das Knie des Mannes Teil der Awra, es zu entblößen ist harām. In der 
schāfiʿītischen Rechtsschule gehört das Knie nicht zur Awra. In der mālikītischen 
und hanbalītischen Rechtsschule sind sowohl Bauchnabel als auch Knie nicht 
Teil der Awra. In diesen beiden Rechtsschulen sind einzig die „Sawʾatayn“ (also 
das Geschlechtsglied und der Anus) Awra. Gemäß diesen Hadithen müssen sich 
die muslimischen Frauen bedecken und dürfen sich nicht an Orte begeben, an 
denen sich unbedeckte Personen auffinden. [Es ist angemessener für Muslime, 
nicht in Apartmentwohnungen zu leben, sondern in Einfamilienhäusern mit Gar-
ten, und dass sie sich in ihren eigenen Bädern waschen. Die muslimischen Männer 
dürfen gemeinsam an verlassenen Stränden, wo sich keine halb nackten Personen 
befinden, ins Meer gehen. Wenn ein hanafītischer oder schāfiʿītischer Mann in 
eine schwierige Situation gerät, ist es erlaubt, dass er, um die Ganzkörperwaschung 
zu vollziehen, seinen Lebensunterhalt zu retten, sein Recht zu erlangen oder 

– 873 –



Fitna zu verhindern, eine der zwei anderen Rechtsschulen befolgend seine Knie 
und Oberschenkel nicht bedeckt. Doch sobald er nicht mehr in dieser schwierigen 
Situation ist, ist es für ihn harām, dass diese Stellen auch nur eine Minute unbedeckt 
sind. Für Frauen ist jedoch nicht möglich, in einer schwierigen Situation eine 
andere Rechtsschule befolgend irgendeine Stelle zu entblößen, denn in allen vier 
Rechtsschulen müssen Frauen ihren gesamten Körper bedecken. Es gibt aber 
ohnehin keinen Grund, der eine Frau in eine Schwierigkeit geraten lassen sollte. 

Der Autor des Tafsīr al-Mazharī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in der Auslegung von Sure an-Nūr Folgendes: „Eine Frau darf nur bei Notwen-
digkeit (Darūra) auf die Straße gehen und dann nur, wenn sie ihr Haupt, ihre 
Haare, ihren Nacken und ihren gesamten Körper bedeckt. Eine Notwendigkeit 
für die Frau, um in die Öffentlichkeit zu gehen, ist, wenn sie niemanden hat, der 
ihre erforderlichen Einkäufe erledigt oder ihr islamisches Wissen vermittelt. Es 
ist dann erlaubt, dass sie sich außer Haus begibt, indem sie mit ihrem Kopftuch 
auch ihr Gesicht bedeckt und jeglichen Stoff trägt, mit dem sie den gesamten 
Körper bedeckt. Mit Gesicht ist hier ihr Haupt gemeint, denn das Gesicht zu 
zeigen, ist nach allen vier Rechtsschulen erlaubt.“ Hieraus ist zu verstehen, dass 
es keine Bedingung ist, dass eine Frau den Tscharschaf/Tschador trägt, der in 
der letzten Zeit des Osmanischen Reiches getragen wurde. Ein weiter Mantel, 
der unter die Knie reicht, Socken und Kopftuch sind als Bedeckung erlaubt. 
Siehe Seite 246. Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
im 313. Brief des ersten Bandes, dass die Anzahl der Männer und Frauen, die in 
arabischen Ländern Qamīs (Entari) genannte lange Hemden tragen, groß ist und 
dass der Kragen der Frauenhemden geschlossen und der Kragen der Männer-
hemden offen ist. In der Sure al-Ahzāb wird geboten, dass sich Frauen mit einigen 
ihrer „Dschalābīb“ bedecken. Dschalābīb ist der Plural von Dschilbāb. Abus-
Suʿūd Efendi schreibt in seinem Tafsir: „Dschilbāb ist ein Tuch, das weiter als 
ein Kopftuch und kürzer als ein Hemd ist. Frauen bedecken damit ihre Häupter. 
Dieser Begriff wird auch benutzt für jedes Tuch, welches das Gesicht und den 
Körper bedeckt.“ Der Autor des türkischen Tafsirwerkes Tibyān, möge Allah 
sich seiner erbarmen, bezeichnet dies als Milhafa, also als Bedeckung, die außen 
getragen wird. Im Tafsir Mawākib sowie im Lughat-i Nādschī wird es als „Dschār, 
also Farādscha, d. h. langes Hemd“ bezeichnet, und damit ist ein Mantel gemeint. 
Dass damit der Tscharschaf/Tschador gemeint sein soll, der aus zwei Teilen 
besteht, und dass die Frauen einzig und allein diesen Tscharschaf/Tschador tragen 
sollen, steht in den Fiqh- und Tafsirbüchern nicht geschrieben. Dem Wort 
„Dschilbāb“ im Hadith „Wer einen Dschilbāb aus Harām trägt, dessen Gebet 
wird nicht angenommen“ wird im Buch Kitāb al-fiqh alal-madhāhibail-arbaʿa 
gar die Bedeutung „Qamīs“, also langes Hemd gegeben. Im al-Mundschid heißt 
es ebenfalls, dass mit Dschilbāb ein langes Hemd (Qamīs) gemeint ist. Auf der 
letzten Seite des Dschāliyat al-akdār steht: „O Herr! Lass uns die Dschalābīb 
Deiner Weisheit tragen!“ Dieser Hadith und dieses Bittgebet zeigen uns, dass 
auch Männer einen Dschilbāb benutzen. Im Superkommentar zum schāfiʿītischen 
Buch al-Anwār heißt es: „Es ist mustahabb für eine Frau, sich für das Gebet mit 
einem weiten und langen Entari und Kopftuch zu bedecken und über der Kleidung 
ein Dschilbāb aus festem Stoff zu tragen. Dschilbāb meint das Milhafa [Farādscha, 
Mantel genannte] lange und weite Entari oder Kopftuch.“ Das Wort Dschilbāb 
im Koranvers als Tscharschaf/Tschador zu verstehen und daher die Bedeckung 
mit einem langen und weiten Mantel abzulehnen bedeutet, den edlen Koran nach 
eigener Auffassung falsch zu interpretieren. 

Worte wie: „Dies ist die heutige Zeit. Wir können nicht anders als uns der 
Zeit anzupassen“, sind nicht richtig. Dies sind Lügen, welche die Freimaurer ver-
breiten. Die Kommunisten vernichten die Muslime durch Folter und Mord. Die 

– 874 –



Freimaurer wiederum bringen die Muslime vom Glauben ab, indem sie sie mit 
Lügen und verdorbenen Worten liebkosen. Die Madhhablosen [Ketzer] hingegen 
entstellen den Islam. Sie missinterpretieren die Verse des edlen Korans und die 
Hadithe.] 

27. Er soll ohne Erlaubnis seiner Ehefrau nicht auf Reise und auch nicht zur 
freiwilligen Haddsch gehen. 

28. Betet seine Ehefrau und gehorcht ihm und zeigt sich nicht unverschleiert 
vor fremden Männern, sollte er mit keiner weiteren Frau heiraten. Denn jene, 
die nicht für Gleichheit und Gerechtigkeit zwischen den Ehefrauen sorgen können, 
werden in die Hölle eingehen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer 
zwei Ehefrauen hat und sich nicht gleichberechtigt um sie kümmert, wird am 
Jüngsten Tag halb gebeugt zum Ort der Versammlung kommen.“ 

29. Er sollte seiner Frau seinen Kummer, seine Sorgen, seine Feinde und 
Schulden nicht mitteilen. 

30. Er sollte sowohl in ihrer Anwesenheit als auch in ihrer Abwesenheit Bitt-
gebete für sie sprechen und sie niemals verwünschen, denn sie arbeitet Tag und 
Nacht für ihn. Sie ist seine Brotbäckerin, Köchin, Schneiderin, Badefrau, Hüterin 
seines Eigentums, Weggefährtin und Geliebte.  

Der Autor des Kimyā-i saʿādat, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
auf Seite 143: „Die 12. Aufgabe des Mannes ist es, seine Ehefrau nicht zu scheiden. 
Allah, der Erhabene, liebt unter allen Handlungen, die mubāh sind [also die Er 
erlaubt hat] einzig die Scheidung nicht. Ohne Notwendigkeit eine Person zu 
kränken, ist nicht erlaubt.“ 

Männer, die ihre Religion kennen und lieben, folgen in all ihren Handlungen 
dem Islam und sind dadurch sich selbst, ihrer Familie, ihren Verwandten und 
allen Geschöpfen ein Segen und nützlich. Daher darf jemand, der seine Tochter 
liebt und ihr Glück im Diesseits und Jenseits wünscht, sie nicht unverschleiert 
auf die Straße gehen lassen und muss sie daran hindern, Fernsehsendungen und 
Radios anzuschauen bzw. anzuhören, die den Glauben und die Moral verderben, 
und solche Kinos und Versammlungen zu besuchen. Ein Muslim soll seine Tochter 
mit einem rechtschaffenen Muslim verheiraten. Man soll nach einem Schwieger-
sohn suchen, der religiös ist und einen guten Charakter hat, nicht nach jemandem, 
der Vermögen, Häuser besitzt und eine hohe Position innehat. Wenn jemand 
seine Tochter einem Ungläubigen als Frau gibt, werden er selbst und seine Tochter 
zu Ungläubigen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn jemand seine 
Tochter mit einem Sünder verheiratet, hat er missbraucht, was Allah, der Erhabene, 
anvertraute. Der Ort der Einkehr für jene, die das Anvertraute missbrauchen, 
ist die Hölle.“ In einem Hadith heißt es: „Wer seine Tochter mit einem Sünder 
verheiratet, ist verflucht.“ In einem Hadith, der im Kommentar zum asch-Schirʿa 
aufgeführt wird, heißt es: „Wer meine Fürsprache erlangen will, soll seine Tochter 
nicht mit einem Sünder verheiraten!“ In einem Hadith, der im Aschiʿat al-lamaʿāt 
im Abschnitt darüber, das Gebet nicht zu verzögern, aufgezeichnet ist, heißt es: 
„O Alī! Schiebe drei Sachen nicht auf! Verrichte das Gebet zu Beginn seiner 
Zeit! Verrichte das Gebet des vorbereiteten Leichnams sofort! Und wenn um 
die Hand einer Witwe oder Jungfrau von jemand Ebenbürtigen angehalten wird, 
vermähle sie geschwind!“ D. h., wenn sich jemand findet, der seine Gebete ver-
richtet, keine Sünden begeht und seinen Lebensunterhalt auf eine Weise verdient, 
die halāl ist, so vermähle sie umgehend mit ihm. 

Künstliche Befruchtung: Im Buch al-Halāl wal-harām heißt es: „Den Samen 
des Mannes in einem Reagenzglas oder in etwas anderem in die Gebärmutter 
einer fremden Frau, mit der er nicht verheiratet ist, einzupflanzen, um ein Kind 

– 875 –



zu zeugen, wird ,künstliche Befruchtung‘ genannt. Dies ist harām und das Kind 
gilt als uneheliches Kind.“ 

Frage: Wenn ein Paar, das eine islamische Ehe geschlossen hat, kein Kind 
bekommt, darf es dann eine künstliche Befruchtung (In-vitro-Fertilisation) vor-
nehmen, um sich auf diese Weise den Kinderwunsch zu erfüllen? 

Antwort: Es gibt viele Hadithe, in denen dazu angeraten wird, dass Mann 
und Frau eine islamische Ehe schließen und von Allah, dem Erhabenen, ein Kind 
wünschen. Ehepaare, die keine Kinder bekommen, sollten die Silsila aliyya als 
Mittler nehmend Bittgebete sprechen und islamkonforme Mittel ergreifen, um 
sich den Kinderwunsch zu erfüllen. Dem Ehepaar werden Sperma und Eizellen 
entnommen und in einem Reagenzglas zusammengebracht. Nachdem die Be-
fruchtung im Reagenzglas stattgefunden hat, wird die befruchtete Eizelle in die 
Gebärmutter der Ehefrau eingepflanzt. Dieser Vorgang heißt „künstliche 
Befruchtung“ (Ilqāh sunʿī) oder „In-vitro-Fertilisation“. Es versteht sich, dass 
eine künstliche Befruchtung erlaubt ist. Da dafür aber keine Notwendigkeit 
besteht, muss das Ehepaar die künstliche Befruchtung selbst durchführen, damit 
Fremde wie Ärzte, Krankenschwestern oder Hebammen ihre Awra nicht sehen. 
Außerdem darf die künstliche Befruchtung nicht zwischen Mann und Frau, die 
keinen Ehebund (Nikāh) haben, durchgeführt werden. 

Im 762. Artikel der Mecelle heißt es: Eine Sache, die einer vertrauenswürdigen 
Person anvertraut wird, wird „Amāna“ genannt. Anvertrautes (Amāna) ist drei-
erlei: 

1. Wadīʿa (Verwahrung): Es handelt sich dabei um eine Sache, die einer ver-
trauenswürdigen Person zur Verwahrung übergeben wird. Dies geschieht mittels 
Angebot und Annahme, die mit Worten oder Taten erfolgt. Hinterleger (Ge-
bender) und Verwahrer (Nehmender) können dies beide bei Wunsch jederzeit 
auflösen. Sie müssen nicht geschlechtsreif sein. Erleidet die unentgeltliche Wadīʿa 
einen Schaden, entschädigt der Verwahrer sie nicht. Wird die Entschädigung als 
Bedingung gestellt, ist der Vertrag nichtig. Wenn die entgeltliche Wadīʿa zugrunde 
geht, muss sie bezahlt werden. Unter möglichen und nützlichen Bedingungen ist 
der Verwahrungsvertrag erlaubt. Der Verwahrer muss das hinterlegte Gut wie 
sein eigenes Vermögen verwahren. Der Unterhalt eines hinterlegten Tieres un-
terliegt dem Eigentümer. Diese Wadīʿa darf nicht ohne Erlaubnis des Eigentümers 
verwendet werden und sie darf nicht als Leihe, Miete, Pfand und Darlehen ver-
äußert werden. Die Schulden des Eigentümers darf er ohne dessen Einverständnis 
damit nicht begleichen. Mit seiner Erlaubnis darf er all dies tun. Wenn der Ei-
gentümer sie zurückwünscht, muss er sie ihm so zurückgegeben, wie es war. Gibt 
er die Sache nicht zurück, gilt er als Usurpator (Ghāsib). Handelt es sich beim 
Hinterlegten um Geld, muss er genau dieses Geld zurückgeben. Anderes Geld 
darf er nicht geben. 

2. Anvertraute Sache, die zur Miete oder als Leihe (Āriya) gegeben wurde. 
Dies geschieht ebenfalls durch Angebot und Annahme. Die Geschlechtsreife ist 
hier ebenso keine Bedingung. „Āriya“ bedeutet, etwas unentgeltlich zu benutzen. 
Der Unterhalt des geliehenen Tieres obliegt dem Verwender. Es ist erlaubt, es 
für eine begrenzte Zeit, einen begrenzten Ort und eine begrenzte Art der Nutzung 
zu verleihen. In einem Haus, Laden oder Feld, die ohne Bedingung geliehen 
wurden, darf alles nach Belieben untergebracht werden. Jemand, der sich etwas 
geliehen hat, darf dies jemand anderem als Wadīʿa geben, nicht aber zur Miete 
oder als Pfand. Verlangt der Eigentümer es zurück oder endet die Vertragslaufzeit, 
muss er es zurückgeben. 

3. Eine Sache, die ohne Vertrag in Besitz kommt. Beispielsweise gilt eine 
Sache, die der Wind mit sich bringt, als anvertrautes Gut. 

– 876 –



Geh hinaus mein Freund, beobachte die Vielfalt um dich herum,  
siehe die Macht Allahs, die Harmonie und die Schönheit dieser Welt. 
 
Als hätte sie frisches Blut erlangt, die Natur um uns herum,  
Täler und Berge strahlen wieder, der Himmel umarmt uns, wie ein helles Zelt. 
 
Als wäre ihnen allen ein freudiges Lächeln aufgesetzt worden,  
aus trockenster Erde sogar, sprießen hervor viele Pflanzen.  
 
Zuvor waren sie hart, wie Knochen, jetzt sind sie lebendig geworden, 
siehst du ihre Flüssigkeit, als wäre sie deren Blut, manche durchsichtig, manche weiß. 
 
Gestern noch waren sie im Schlaf, doch jetzt sind sie aufgeweckt worden,  
als hätten sie neue Kleider auf, ihre Farben, manche kühl, manche sind heiß. 
 
Gestern noch war die Welt unter Trauer,  
auch der Himmel ist jetzt blau und weiß, 
 
Man kann Allahs Allmacht in allem was existiert sehen, sei es auf der Erde, sei es im Himmel,  
man muss es nur sehen, die Harmonie in allem, ob in Blumen oder auch im Schimmel.  
 
Trotz tausend Weisheiten, die ich sah, 
ist in mir immer noch kein spezielles Gefühl entstanden. 
 
Nicht nur einen, auch wenn Allah hunderttausende Frühlinge herabgesandt hätte,  
würde mein düsteres Herz immer noch nichts verstehen.  
 
Die Nachtigall zwitschert unbeschreiblich schön, doch in meinem Kopf schreien Eulen, 
was ist das für eine Benommenheit, was ist nur mit mir los? 
 
Nicht ein Bekannter, den meine Gedanken aufsuchen könnten,  
der Glaube wird von Fremden verkündet. 
 
Nicht ein Wort über Atome oder Raketen, nur ein Geschrei über „Reformen im Islam“,  
keine Gedanken über Wirtschaft oder Technik, nur die Lust zur Religionslosigkeit.  
 
Im Islam haben Unverschämtheit, schlechte Manieren und Unterdrückung keinen Platz, 
darum will der verdorbene Schürzenjäger „Reform“ im Islam. 
 
Es gibt kein größeres Problem in der Welt als die Gleichgültigkeit und Teilnahmslosigkeit, 
sie sind wie eine Seuche, der alle verfallen sind. 
 
Ein Volk, das den Glauben verloren hat, kann nicht auf den Beinen bleiben und seine 
Existenz bewahren,  
auch wenn es in Naturwissenschaften fortgeschritten ist.  
 
O Allah, Du bist derjenige, der tote Erde wieder zum Leben erweckt, 
es ist unverständlich, warum Menschen einen schwachen Glauben haben. 
 
Ich weiß, ich verdiene es nicht, Deine Gaben zu erhalten, 
ich wünschte, ich würde emporsteigen und Deinen Segen erlangen. 
 
Es bedarf eines Windes, um sich zu regen,  
O Allah schenke dem Blut Leben,  
möge der Frühling kommen durch uns, 
oder werden die Muslime bis zur Auferstehung aktionslos bleiben. 

– 877 –



40 — HALĀL, HARĀM UND ZWEIFELHAFTES 
Der nachfolgende Abschnitt ist eine Übersetzung aus dem vierten Kapitel 

des zweiten Teils des „Kimyā-i saʿādat“. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Halāl zu erwerben, ist für 

jeden Muslim fard.“ Um Halāl erwerben zu können, muss zunächst einmal gelernt 
werden, was halāl ist. Halāl und Harām sind eindeutig. Das Zweifelhafte zwischen 
diesen beiden zu erkennen ist schwierig. Wer die zweifelhaften Dinge nicht 
meidet, verfällt in Harām. Dies zu vermitteln, ist eine umfassende Wissenschaft. 
In unserem Buch Ihyā al-ulūm haben wir ausführlich darüber geschrieben. Auch 
hier wollen wir kurz darlegen, was für jeden unbedingt erforderlich ist. Wir 
werden dies in vier Abschnitten erklären [hier wurden nur drei Abschnitte über-
nommen]: 

1. Die Vorzüglichkeit und der Lohn des Halāl-Erwerbs: In Vers 51 der Sure 
al-Muʾminūn heißt es sinngemäß: „O Meine Propheten! Speist von dem, was 
halāl und rein ist, und verrichtet Mir gebührende gottesdienstliche Handlungen!“ 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte deshalb: „Halāl zu erwerben, ist 
für jeden Muslim fard.“ Er sagte außerdem: „Wenn jemand vierzig Tage Halāl 
isst, ohne irgendein Harām dazu zu mischen, wird Allah, der Erhabene, sein 
Herz mit Licht füllen, Weisheiten wie Flüsse in sein Herz fließen lassen und die 
Liebe zur Welt aus seinem Herzen entfernen.“ [Zu arbeiten, um Weltliches zu 
erwerben, ist keine Sünde. Was sündhaft ist, ist die Liebe zum Weltlichen und 
die Bindung des Herzens an die Welt.] Saʿd ibn Abī Waqqās, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, sagte: „O Gesandter Allahs! Bete zu Allah, dass Er all meine 
Bittgebete annehme!“ Der Gesandte Allahs antwortete ihm: „Nehmt Nahrung 
zu euch, die halāl ist, damit eure Gebete angenommen werden!“ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Es gibt viele, deren Nahrung und Kleidung harām ist, und dann 
heben sie ihre Hände und beten. Wie kann ein solches Bittgebet angenommen 
werden?“ Er sagte auch: „Weder Fard- noch Sunna-Handlungen jener, die Harām 
verzehren, werden angenommen.“ [Das heißt, sie bekommen keinen Lohn 
(Thawāb) dafür.] Ebenfalls sagte er: „Ist ein Dirham eines Kleidungsstücks im 
Wert von 10 Dirham harām, werden die Gebete, die mit diesem Kleidungsstück 
verrichtet werden, nicht angenommen.“ Auch sagte er: „Es ist besser für einen 
mit Harām genährten Körper, im Feuer zu verbrennen.“ Er sagte außerdem: 
„Jener, die nicht bedenken, ob ihr Vermögen vom Halāl oder Harām kommt, 
wird sich Allah, der Erhabene, nicht erbarmen, gleich von wo sie in die Hölle 
geworfen werden“, und: „Die Ibāda besteht aus zehn Teilen, neun davon sind 
der Erwerb von Halāl“, und: „Wer sich bemüht, um Halāl zu erwerben, und er-
schöpft nach Hause zurückkehrt, geht ohne Sünde zu Bett. Er wacht als eine 
Person auf, die Allah, der Erhabene, liebt“, und: „Allah, der Erhabene, sagt: 
,Ich geniere Mich, jene zu befragen, die sich vom Harām fernhalten‘ “, und: „Ein 
Dirham Zins [zu nehmen oder zu geben] ist eine schlimmere Sünde als dreißig 
Mal Unzucht zu begehen“, und: „Almosen, die von illegitimem Vermögen gegeben 
werden, werden nicht angenommen. Wird es aufbewahrt, wird es für ihn ein Pro-
viant, bis er in die Hölle gelangt.“ 

Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, trank die Milch, die ihm sein 
Diener brachte. Als er erkannte, dass dies nicht halāl war, steckte er seinen 
Finger in den Hals und übergab sich. Er bemühte sich dabei so sehr, dass die 
Leute dachten, dass er stirbt. Dann flehte er: „O mein Herr! Ich habe mein Bestes 
getan. Ich suche Zuflucht bei Dir vor den Partikeln, die in meinem Magen und 
meinen Adern geblieben sind!“ Als dem ehrwürdigen Umar, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, versehentlich von der Milch der Zakat-Kamele der Reichskasse 

– 878 –



gegeben wurde und er sie trank, tat er das gleiche. Abdullāh ibn Umar, möge 
Allah mit ihnen zufrieden sein, sagte: „Würdet ihr beten, bis ihr bucklig werdet, 
und fasten, bis ihr so dünn wie ein Haar werdet, würde dies nicht angenommen 
werden, solange ihr euch nicht vom Harām fernhaltet.“ Sufyān ath-Thawrī sagte: 
„Wer von Harām-Geld Almosen gibt, Moscheen errichtet und Wohltätigkeiten 
macht, gleicht einer Person, die eine schmutzige Kleidung mit Urin wäscht und 
ihre Kleidung dadurch noch mehr verschmutzt.“ Yahyā ibn Muʿādh sagte: „Allah, 
dem Erhabenen, zu gehorchen, gleicht einem Schatz. Der Schlüssel zu diesem 
Schatz ist das Bittgebet und die Zähne des Schlüssels sind Halāl-Bissen.“ Sahl 
ibn Abdullāh at-Tustarī sagte: „Um den wahrhaftigen Glauben zu erlangen, sind 
vier Dinge notwendig: Alle Pflichten unter Einhaltung der Anstandsregeln zu 
verrichten, sich von Halāl zu ernähren, sich von allem sichtbaren und nicht sicht-
baren Harām fernzuhalten und diese drei Dinge bis zum Tod geduldig fortzu-
führen.“ Die Großen sagten: „Wer vierzig Tage lang zweifelhafte Speisen ist, 
dessen Herz verdunkelt sich und wird befleckt.“ Abdullāh ibn al-Mubārak sagte: 
„Mir ist lieber, einen Dirham, der zweifelhaft ist, seinem Eigentümer zurückzu-
geben, als 600.000 Dirham Almosen zu geben.“ Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī 
sagte: „Die sieben Körperglieder jener, die sich von Harām ernähren, werden 
Sünden begehen, ob sie dies wollen oder nicht. Die Körperglieder derer, die sich 
von Halāl ernähren, werden gottesdienstliche Handlungen verrichten und die 
Verrichtung von guten Taten fällt ihnen leicht und bereitet ihnen Genuss.“ Es 
gibt noch viele weitere Hadithe und Aussagen der Großen über die Wichtigkeit 
des Erwerbs von Halāl. Daher haben sich die Personen der Achtsamkeit (Waraʿ) 
vom Harām sehr ferngehalten. Einer von ihnen war Wahab ibn Ward, möge 
Allah sich seiner erbarmen. Er aß nichts ohne zu wissen, woher diese Speise 
kam. Eines Tages gab ihm seine Mutter ein Glas Milch. Er fragte seine Mutter, 
wo sie diese Milch kaufte, woher sie das Geld dafür nahm und von wem sie die 
Milch kaufte. Nachdem er all dies erfuhr, fragte er, wo dieses Schaf geweidet 
habe. Das Tier hatte an einem Ort geweidet, an dem die Muslime ein Recht 
hatten. Er trank die Milch nicht. Seine Mutter bat: „Mein Sohn! Allah sei barm-
herzig mit dir, trink!“ Er antwortete: „Ich will nicht Seine Barmherzigkeit erlangen, 
indem ich Ihm gegenüber sündig werde“, und trank nicht. Bischr al-Hāfī, möge 
seine Seele gesegnet sein, wurde gefragt: „Was isst du und wovon lebst du?“, 
und er antworte: „Ich speise aus derselben Quelle wie alle anderen, doch es gibt 
einen großen Unterschied zwischen jenen, die essen und lachen, und jenen, die 
essen und weinen.“ 

2. Die Stufen der Achtsamkeit (Waraʿ) in Bezug auf Halāl und Harām: Es 
gibt Abstufungen von Halāl und Harām. Einige Dinge sind halāl, und einige sind 
sowohl halāl als auch schön, und einiges ist noch schöner. Einiges vom Harām 
ist sehr schlimm und einiges weniger schlimm. So sind auch die Grade/Ausprä-
gungen der Krankheit unterschiedlich. Dass sich die Menschen vom Harām und 
Zweifelhaften fernhalten, hat fünf Stufen: 

Die erste Stufe – Dies ist die Achtsamkeit aller Muslime, die darin besteht, 
sich von dem zu enthalten, was im Islam als harām gilt. Dies ist die niedrigste 
Stufe. Jene, die keinen Anteil an dieser Stufe der Achtsamkeit haben, haben 
keine Rechtschaffenheit (Adāla). Diese werden „Āsī“ (ungehorsam) und „Fāsiq“ 
(Sünder) genannt. Auch diese haben verschiedene Stufen. Beispielsweise ist es 
harām, das Gut einer Person mit einem unwirksamen Kauf (Bayʿ fāsid) und unter 
Einverständnis zu kaufen. Doch dies durch Gewalt von ihm zu rauben, ist noch 
schlimmer harām. Dies von einem Waisenkind oder Armen zu nehmen, ist wie-
derum ein schwereres Harām. Dies mit Zinsen zu kaufen, ist mehr harām als alle 
anderen genannten. Je schwerwiegender das Harām ist, desto größer wird die 

– 879 –



Strafe sein und die Wahrscheinlichkeit auf Vergebung verringert sich demgemäß. 
So ist Honig für Diabetiker schädlich. Aber Zucker ist noch schädlicher. Zu viel 
Zucker zu essen ist schädlicher, als zu wenig zu essen. Die Dinge, die halāl und 
harām sind, kennen jene, die Fiqh studieren. Die gesamte Fiqh-Wissenschaft zu 
studieren, ist jedoch nicht für jeden wādschib. Beispielsweise müssen sich jene, 
die keinen Anteil an der Kriegsbeute oder der Schutzsteuer haben, das Wissen 
über sie nicht aneignen. Für diejenigen aber, die derer bedürfen, ist es wādschib, 
dies zu erwerben. Gewerbetreibende müssen sich das Wissen über Käufe und 
Verkäufe aneignen. Für den Arbeitnehmer wiederum ist es wādschib, das Wissen 
über Lohn und Miete zu erwerben. Jeder Beruf hat sein spezifisches Wissen, und 
für jeden ist es wādschib, das Fachwissen über seinen Beruf zu erwerben. 

Die zweite Stufe – Dies ist die Achtsamkeit der Rechtschaffenen (Sālihūn), 
die darin besteht, sich neben den Verboten auch vom Zweifelhaften fernzuhalten. 
Es gibt drei Arten des Zweifelhaften: Einiges davon zu meiden ist wādschib, 
einiges ist mustahabb und einiges ist Waswasa, Wahn und nutzlos. Beispielsweise 
kein Wildfleisch zu essen, weil es vielleicht Eigentum einer Person sein könnte 
[oder kein Fleisch vom Metzger zu kaufen, weil es möglicherweise ohne Basmala 
oder von einem buchlosen Ungläubigen oder Abtrünnigen geschlachtet worden 
sein könnte] oder das Haus, das man sich geliehen hat, zu verlassen, weil man 
denkt, dass vielleicht der Eigentümer gestorben sein könnte und das Haus in 
den Besitz eines Erben übergegangen ist, ist alles nur Wahn. Solange es keine 
Anzeichen gibt, die auf diese Zweifel deuten, ist es nur Wahn und Einflüsterung 
des Teufels (Waswasa) und hat keinerlei Nutzen. 

Die dritte Stufe – Dies ist die Achtsamkeit der Gottesfürchtigen, die darin 
besteht, sich auch fernzuhalten von Halāl, das nicht harām und auch nicht zwei-
felhaft ist, von denen man aber befürchtet, dass sie zum Zweifelhaften oder 
Harām führen könnten. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Solange 
ein Muslim aus Furcht vor dem Gefährlichen das Ungefährliche nicht meidet, 
kann er nicht gottesfürchtig (muttaqī) sein.“ Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „Aus Furcht davor, ins Harām zu geraten, haben wir uns vor 9/10 der 
Dinge, die halāl sind, gehütet.“ Daher nahm derjenige, der von einer Person 100 
Dirham Silber erhalten sollte, nur 99 Dirham. Dies tat er aus Angst davor, dass 
es mehr wiegen könnte als das, was er gegeben hatte. Alī ibn Maʿbad sagte: „Ich 
war Mieter in einem Haus und hatte eines Tages einen Brief an eine Person ge-
schrieben. Da kam mir der Gedanke, die Tinte mit dem Staub an der Wand zu 
trocknen. Aber ich zögerte und dachte, dass diese Wand nicht mein Eigentum 
ist und ich dies nicht tun sollte. ,So eine geringe Menge wird schon niemandem 
schaden‘, dachte ich mir schließlich. Ich nahm etwas Staub von der Wand und 
trocknete die Tinte. In der darauffolgenden Nacht sagte jemand im Traum zu 
mir: ,Jene die sagen, der Staub an der Wand habe keinen Schaden, werden am 
Tage des Jüngsten Gerichts schon sehen, was sie davon haben.‘ “ Jene auf dieser 
Stufe meiden auch die kleinsten Dinge aus Angst, es könnte zu größerem Übel 
führen. Oder sie meiden es, um im Jenseits nicht von der Stufe der Gottesfürchtigen 
zu fallen. Aus diesem Grund sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, zu 
Hasan ibn Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, als dieser in seiner Kindheit 
einmal von den Zakatgütern eine Dattel in seinen Mund nahm: „Dies ist schmutzig, 
schmutzig! Spuck es aus!“ Dem Kalifen Umar ibn Abdulʿazīz wurde von der 
Kriegsbeute Moschus gebracht. Er hielt sich die Nase zu und sagte: „Der Nutzen 
hiervon ist der Duft und dies wiederum ist das Recht der Muslime.“ Einer der 
Großen wachte eines Nachts über einen Kranken. Als der Kranke verstarb, 
machte er die Öllampe aus und sagte, dass das Öl der Lampe nun das Recht der 
Erben geworden ist. Der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, hatte 

– 880 –



etwas Moschus von der Kriegsbeute bei sich zuhause aufbewahrt. Als er eines 
Tages nach Hause kam, nahm er am Kopftuch seiner Ehefrau Moschusduft wahr 
und fragte sie danach. Sie sagte: „Als ich den Moschus an seinen Platz legte, roch 
meine Hand danach. Da rieb ich meine Hand an der Kopfbedeckung.“ Der ehr-
würdige Umar nahm daraufhin das Tuch, wusch es gründlich und gab es anschlie-
ßend zurück, als kein Geruch mehr blieb. Daran war nichts Schlimmes, doch 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, wollte vorbeugen, dass es nicht zu 
einem Brauch werde, und indem er aus Furcht vor Harām etwas, das halāl ist, 
unterließ, wollte er den Lohn der Gottesfürchtigen erlangen. Ahmad ibn Hanbal 
wurde gefragt: „Darf eine Person, die ein Stück Papier findet, auf dem ein Hadith 
geschrieben steht, eine Abschrift davon machen, ohne den Eigentümer zu fragen?“, 
und Imām Ahmad verneinte dies. 

Vertieft sich der Mensch zu sehr in weltliche Angelegenheiten, die mubāh 
sind, wird er anfangen das Zweifelhafte zu tun. Wer zu viel vom Halāl isst, wird 
vielleicht nicht die Stufe der Gottesfürchtigen erreichen. Wenn der Magen sich 
nämlich mit Halāl füllt, wallt die Begierde auf, sodass Dinge getan werden 
könnten, die nicht erlaubt sind. Eine mögliche Gefahr ist, Frauen und Mädchen 
anzuschauen. Die Reichen und Besitzer von Gütern, Rang und Ruhm beneidend 
anzuschauen, vermehrt die Gier nach Weltlichem, sodass derjenige wie sie werden 
will. Diese Person beginnt sodann, Dinge anzusammeln, die harām sind. Daher 
sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: „Die Liebe zur Welt ist der 
Ursprung der Sünden.“ Das heißt, den Dingen, die mubāh sind, verfallen zu sein, 
wendet das Herz dem Weltlichen zu. Derjenige strebt nach großem Reichtum. 
Er kann dies jedoch nicht tun, ohne Sünden zu begehen. Denkt er daran, Besitz-
tümer anzuhäufen, so beginnt er, Allah, den Erhabenen, zu vergessen. Der Ur-
sprung (die Ursache) allen Übels ist, dass das Herz Allah, den Erhabenen, vergisst. 
Sufyān ath-Thawrī stand mit einer Person gemeinsam an der Haustür. Ein ge-
schmückter Mann ging an ihnen vorbei. Als der Freund von Sufyān den Mann 
anschaute, hinderte Sufyān ihn daran und sagte: „Würdet ihr ihn nicht anschauen, 
so würde er sich nicht so verschwenderisch verhalten. Ihr habt Anteil an seiner 
Sünde der Verschwendung.“ [Die Ursache dafür, dass Koranbewahrer (Hāfiz), 
die den edlen Koran und Mawlid-Gedichte mit Musik vortragen, als würden sie 
ein Ghasel lesen, sind die Zuhörer. Diejenigen, die Ursache für eine Sünde sind, 
werden genauso bestraft wie diejenigen, die diese Sünde begehen.] 

Die vierte Stufe – Dies ist die Achtsamkeit der Wahrhaftigen (Siddīqūn). Die 
Wahrhaftigen halten sich auch von solchem Halāl fern, bei dem nicht die Gefahr 
besteht, dass es zum Harām führen könnte. Sie fürchten, dass sich etwas, das 
harām ist, mit einem der Gründe, die diese hervorgebracht haben, vermischt 
haben könnte. Beispielsweise trank Bischr al-Hāfī, möge seine Seele gesegnet 
sein, kein Wasser aus Brunnen, die von Sultanen oder ihren Männern errichtet 
wurden. Einige aßen auf dem Weg zur Haddsch nicht von den Trauben der Wein-
berge, die durch die von den Sultanen gebauten Wasserkanäle bewässert wurden. 
Einem anderen riss unterwegs der Riemen seiner Sandale. Der Sultan ging gerade 
an ihm vorbei und er verband nachts seine Sandale nicht mit dem Licht des 
Sultans. Eines Nachts war eine Frau damit beschäftigt, einen Garn zu spinnen. 
Der Sultan ging vorbei und unterbrach so lange das Spinnen, bis der Sultan vor-
beigegangen war, um den Garn nicht mit dem Licht des Sultans zu spinnen. 
Dhunnūn al-Misrī, möge seine Seele gesegnet sein, wurde gefangen genommen. 
Er hungerte mehrere Tage. Eine Frau schickte ihm von dem Essen, das sie mit 
dem Geld zubereitet hatte, das sie durch den Verkauf von Garn verdient hatte. 
Er aß nicht davon. Als die Frau dies vernahm, wurde sie traurig. Sie fragte, 
warum er nicht davon isst, obwohl er doch wisse, dass es mit Halāl-Geld zubereitet 

– 881 –



war. Er antwortete: „Ja, das Essen war halāl, doch man brachte es in der Schüssel 
eines Tyrannen.“ Man hatte das Essen nämlich im Teller der Gefängniswärter 
gebracht. 

Die Achtsamkeit der Wahrhaftigen ist die höchste Stufe. Doch diejenigen, 
die nicht auf dieser Stufe sind, geraten in Waswasa und essen nichts aus den 
Händen der Sünder. Das ist aber damit nicht gemeint. Nicht der Sünder muss 
gemieden werden, sondern der Tyrann. Der Tyrann (Zālim) ist derjenige, der 
anderen ihr Recht raubt und Harām isst. Doch beispielsweise stammen die Ein-
künfte einer Person, die Unzucht begeht, nicht von der Unzucht, weswegen ihre 
Einkünfte nicht harām sind. Sich von Harām fernzuhalten, ist Waraʿ. Doch Was-
wasa (Zweifel durch Einflüsterung) beim Wäschewaschen und Benutzen von 
Wasser dahingehend, ob es rein ist, ist nicht Waraʿ. Die Wahrhaftigen hatten 
keine solchen Einflüsterungen. Sie vollzogen mit jedem Wasser, das sie vorfanden, 
die Gebetswaschung. In Bezug auf die Reinheit von Kleidung und Wasser Waswasa 
zu haben, ist nah zur Prahlerei und gefällt der Triebseele. Dabei ist die Waraʿ 
der Wahrhaftigen die Reinheit des Herzens. Die Menschen sehen dies nicht. 
Daher fällt es der Triebseele schwer. 

Die fünfte Stufe – Die ist die Achtsamkeit derer, die Allah, dem Erhabenen, 
nahestehen (Muqarrabūn) und die den Tawhīd verinnerlicht haben (Muwahhidūn): 
Sie halten sich von allem fern, was nicht für Allah, den Erhabenen, ist, ob dies 
nun Essen, Trinken, Schlafen oder Sprechen ist. Yahyā ibn Muʿādh, möge seine 
Seele gesegnet sein, trank ein Medikament. Seine Frau sagte ihm, er solle ein 
wenig im Zimmer umhergehen. Er sagte: „Ich sehe keinen Grund zu gehen. Seit 
30 Jahren kalkuliere ich und habe keine einzige Bewegung vollzogen, die nicht 
für das Wohlgefallen Allahs ist.“ Diese handeln nicht, solange es nicht für die 
Religion ist. Dass sie essen, geschieht mit der Absicht, den für die Gottesdienste 
nötigen Verstand und die nötige Kraft zu erlangen. Jedes ihrer Worte ist für 
Allah. Andere Absichten erachten sie als harām. 

Dass wir von diesen Stufen berichten, dient dazu, uns selbst zu erkennen, 
indem wir diese lesen und hören. Wie fern wir doch selbst von der ersten Stufe 
sind! Wenn es ums Sprechen geht, tun wir dies fortwährend. Wir fragen nach 
den Engeln, den Himmeln, der Beschaffenheit des Jüngsten Tages und den At-
tributen Allahs, des Erhabenen, und sprechen darüber, doch wenn es auf das, 
was halāl und harām ist, die islamischen Gebote ankommt, schweigen wir. Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Die Schlimmsten unter den Menschen 
sind diejenigen, die in luxuriösen Häusern inmitten unterschiedlichsten Speisen 
und bunten Kleidern sinnlos herumsitzen und die Zeit mit unnützen Worten ver-
bringen, die jedem gefallen.“ 

3. Dinge, die halāl (erlaubt) und harām (verboten) sind: Viele denken, weltliche 
Güter seien immer harām. Einige wiederum sind der Ansicht, der Großteil der 
weltlichen Dinge sei harām. Die Menschen teilen sich diesbezüglich in drei Grup-
pen auf: Einige gehen in ihrer Achtsamkeit weit und sagen: „Wir essen nur Dinge, 
die nicht zweifelhaft sind, wie Obst, Fisch und Wild.“ Andere sitzen faul und 
müßig herum und sagen: „Wir essen alles, was wir wollen, und machen keinerlei 
Unterschied zwischen den Speisen.“ Die dritte Gruppe sagt: „Es soll alles gegessen 
werden, jedoch nur in der nötigen Menge.“ Alle drei irren sich. Die Wahrheit 
lautet wie folgt: „Das Halāl ist offenkundig und das Harām ist offenkundig. Das 
Zweifelhafte befindet sich dazwischen. Dies wird bis zum Jüngsten Tag so sein.“ 
So hat es der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, gesagt. 

Derjenige irrt, der behauptet, der Großteil der weltlichen Güter sei harām. 
Ja, es gibt „vieles“, was harām ist, doch es ist nicht „mehr“. Zwischen „viel“ und 
„mehr“ gibt es einen Unterschied. So gibt es viele Kranke, viele Händler und 

– 882 –



viele Soldaten, doch sie stellen nicht den Großteil der Menschen dar. Es gibt 
viele Unterdrücker, doch die Unterdrückten sind mehr. Dies wir haben wir in 
unserem Buch al-Ihyā ausführlich erklärt. 

Man sollte wohl wissen, dass den Menschen nicht befohlen wurde: „Ihr sollt 
das essen, was mit absoluter Gewissheit halāl ist, was Allah, der Erhabene, als 
halāl weiß!“ Dies vermag nämlich niemand einzuhalten. Es wurde vielmehr 
gesagt: „Esst das, von dem ihr wisst, dass es halāl ist!“ Es wurde gesagt: „Esst 
das, von dem nicht offenkundig ist, dass es harām ist“, und dies kann jeder tun. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, vollzog nämlich seine Gebetswaschung 
mit Wasser aus dem Krug eines Polytheisten. Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, vollzog seine rituelle Waschung mit Wasser aus dem Krug einer Christin. 
Die edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, pflegten das 
Wasser, das die Ungläubigen ihnen gaben, zu trinken. Dabei ist es aber harām, 
Dinge zu essen, die unrein sind. Die Ungläubigen jedoch sind oftmals unrein. 
Ihre Hände und Gefäße sind verschmutzt mit Wein und sie alle verzehren Aas. 
[Das heißt, sie verzehren Fleisch von Tieren, die nicht mit der Basmala geschlachtet  
wurden oder die nicht geschlachtet, sondern auf andere Weise umgebracht 
wurden.] Doch solange die Unreinheit nicht sichtbar war, erachteten sie es als 
rein und aßen es. In den Städten der Ungläubigen, die sie eroberten, kauften sie 
von den Schriftbesitzern Fleisch und Käse und aßen es. Dabei gab es in diesen 
Städten unter den Nichtmuslimen solche, die Alkohol verkauften, Zinsen nahmen 
und gaben und weltverfallen waren. Diesbezüglich sind die Menschen in sechs 
Arten unterteilt: 

Die erste Art – Der Fremde. Es ist nicht klar, ob er rechtschaffen (sālih) oder 
sündig (fāsiq) ist. Wenn man beispielsweise in ein Dorf kommt, ist es erlaubt, 
mit jedem Handel zu treiben. Es wird angenommen, dass das, was jeder besitzt, 
auch sein Eigentum ist. Solange es keine Anzeichen gibt, dass etwas harām ist, 
muss er dies als halāl erachten und kaufen. Mit solchen fremden Personen den 
Handel zu meiden und stattdessen eine rechtschaffene Person aufzusuchen, wäre 
Achtsamkeit (Waraʿ). Doch dies ist nicht wādschib. 

Die zweite Art – Die Personen, die man als rechtschaffen kennt. Von ihrem 
Besitz zu essen, ist erlaubt und das Meiden des Essens ist keine Achtsamkeit, 
sondern vielleicht Waswasa. Wenn das Meiden des Essens die Person verletzt, 
ist dieses Meiden eine Sünde. Schlechte Mutmaßung (Sūʾ az-zann) gegenüber 
rechtschaffenen Personen ist eine Sünde. 

Die dritte Art – Tyrannische Personen. Es ist nicht erlaubt, etwas von Leuten 
wie Wegelagerern, Dieben und den Beamten des Sultans oder von Leuten, deren 
Vermögen gänzlich oder größtenteils illegitim erworben wurde, zu kaufen. Doch 
das, von dem man weiß, dass es halāl ist, oder die Güter einer Person, die 
Anzeichen von Halāl an sich haben, dürfen gekauft werden. 

Am Ende des Buches al-Hadīqa heißt es: „Waraʿ“ (Achtsamkeit), also auf 
Halāl und Harām zu achten, ist wichtiger als auf die Gebetswaschung und Un-
reinheiten zu achten. In unserer Zeit ist es jedoch schwierig geworden, auf Halāl 
und Harām zu achten und selbst der leichtesten Fatwa von Abul-layth as-Samar-
qandī zu folgen. Seiner Fatwa nach ist es erlaubt, von einer Person, von der man 
annimmt, dass der Großteil ihres Vermögens halāl ist, Geschenke anzunehmen 
und mit ihr Handels- und Mietgeschäfte zu tätigen. Mit einer Person, von der 
nicht angenommen wird, dass der Großteil ihres Vermögens halāl ist, sind diese 
Dinge nicht erlaubt. Denn ein Gut, das bekanntlich harām ist, verliert durch den 
Wechsel des Besitzers nicht den Status des Verbotenseins. Es wurde zwar gesagt, 
dass das Gut, das harām ist, halāl werde, wenn es dem Erbe hinterlassen wird, 

– 883 –



doch dies ist ein schwacher Standpunkt. In der Fatwasammlung Qādīkhān heißt 
es: „In unserer heutigen Zeit ist es unmöglich geworden, sich vor zweifelhaftem 
Besitz in Schutz zu nehmen. Jetzt ist es wādschib, dass sich Muslime vor dem 
hüten, von dem sie sicher wissen, dass es harām ist.“ Heutzutage aber ist es noch 
schwieriger geworden, denn im Hadith heißt es: „Ein jedes Jahr wird schlimmer 
sein als das vorherige.“ Daher ist heute mit Waraʿ (Achtsamkeit) und Taqwā 
(Gottesfurcht) gemeint, das Herz, die Zunge und alle Körperglieder von Dingen, 
die harām sind, zu schützen, Menschen und Tieren kein Unrecht und Leid zuzu-
fügen, dem Arbeiter den Lohn sofort zu zahlen, nicht einmal seine Schüler ohne 
ihr Einverständnis Arbeiten erledigen zu lassen und den Besitz eines jeden Men-
schen als sein Eigentum anzusehen.  

Einzig der Besitz, von dem offen bekannt ist, dass er durch Usurpation, 
Unrecht, Bestechung, Diebstahl, Zins, Tribut oder Verrat erworben wurde [oder 
durch den Verkauf von alkoholischen Getränken], ist nicht sein Eigentum. Dies 
von ihm anzunehmen, zu verwenden und zu essen, ist nicht halāl. Seine ganzen 
restlichen Güter werden als sein Eigentum angesehen und es ist nicht harām, sie 
anzunehmen, wenn er sie gibt. Wenn jemand die Güter, die er illegitim erworben 
hat, mit seinem legitim erworbenen Besitz oder miteinander vermischt, dann 
wird dies „unreines Eigentum“ (Milk khabīth) genannt. Wenn von dieser unreinen 
Vermengung jemandem etwas gegeben wird, dann ist es erlaubt, jene Güter und 
jenes Geld anzunehmen, die er nicht als harām erkennt. Denn wenn er solches 
Harām-Geld [und das als anvertrautes Gut erhaltene Geld] mit seinem eigenen 
Halāl-Vermögen oder miteinander vermischt, sodass er sie nicht trennen kann, 
wird nach Imām Abū Hanīfa alles zum unreinen Eigentum und man muss die 
Eigentümer aus dem eigenen Halāl-Vermögen entschädigen. Nach dieser Ent-
schädigung ist die Verwendung des unreinen Eigentums erlaubt. Ein Gut, das 
durch einen unwirksamen (fāsid) Vertrag zum unreinen Eigentum wurde, zu ver-
wenden, ist jedoch keinesfalls erlaubt. Im al-Bazzāziyya heißt es am Ende des 
Kapitels über das Gebet: „Wenn jemand, der der Stellvertreter von Reichen ist, 
um den Armen die Zakāt zu geben, die eingesammelte Zakāt miteinander ver-
mischt, geht alles in sein Eigentum über. Dadurch hätte er den Armen von seinem 
Eigentum Sadaqa gegeben und die Zakāt der Reichen wäre nicht entrichtet. Er 
muss den Reichen ihr Geld zurückzahlen. Hätten die Armen dieser Person ihr 
Einverständnis gegeben, dann hätte er als Stellvertreter der Armen die Zakāt 
eingesammelt, die Güter der Armen vermischt und dadurch wäre die Zakāt ent-
richtet.“ Im Dschāmiʿ al-fatāwā heißt es: „Ohne das Wissen über Kauf und 
Verkauf zu lernen, ist es nicht halāl, Handel zu treiben. Jeder Händler muss 
einen Fiqh-Gelehrten finden, ihn bei der Ausübung seiner Geschäfte konsultieren 
und sich auf diese Weise vor Zinsen und unwirksamen Kaufgeschäften hüten.“ 

Imām al-Karkhī schreibt in seiner Fatwa: „Die Kaufsache (Mabīʿ), die einge-
kauft wird, ohne das illegitim erworbene Geld (Thaman, also Preis als Gegen-
leistung) zu zeigen, ist für den Käufer halāl. Wenn während des Vertragsabschlusses 
das Geld, das bekanntlich harām ist, bereit liegt und darauf gezeigt wird und 
dem Verkäufer dieses Geld gegeben wird, wird die Kaufsache zum unreinen Ei-
gentum des Käufers.“ Im al-Hadīqa heißt es am Ende der Übel der Hand: „Wenn 
bekannt ist, dass ein Gut usurpiert oder auf eine andere Weise, die harām ist, 
wie Diebstahl oder Betrug, erworben wurde, dann ist es nicht halāl, es als 
Geschenk, Almosen, Kaufsache, Bezahlung oder Lohn zu nehmen oder als Miete 
zu gebrauchen. Einzig für den Erben ist es halāl, solche geerbten Güter zu 
nehmen, wenn er die Eigentümer nicht kennt. Ist nicht mit Gewissheit bekannt, 
dass dieses Gut auf diese Weise harām ist, darf es jeder nehmen.“ 

Die vierte Art – Personen, deren Besitz zum größten Teil halāl ist und unter 

– 884 –



dem sich Harām gemischt hat. Wenn beispielsweise ein Dorfbewohner auch dem 
Sultan gedient und von ihm etwas erhalten hat oder ein Händler mit den Leuten 
des Sultans Handel getrieben hat, ist deren Besitz halāl. Mit ihnen Handel zu 
treiben, ist zwar erlaubt, doch dies zu unterlassen, ist eine wertvolle Form der 
Achtsamkeit. Der Stellvertreter von Abdullāh ibn al-Mubārak schrieb aus Basra, 
dass er mit Leuten Handel treibe, die mit den Männern des Sultans Handel 
treiben. Er antwortete: „Wenn diese Leute mit niemand anderem als den Männern 
des Sultans Handel treiben, so kauft nichts von ihnen! Handeln sie jedoch auch 
mit anderen, dann handelt mit ihnen!“ 

Die fünfte Art – Personen, die nicht als Tyrannen bekannt sind und deren 
Vermögen unklar ist, die aber an sich die Zeichen der Tyrannen haben und sich 
so kleiden. Solange nicht bekannt ist, dass ihre Güter halāl sind, soll man mit 
ihnen keinen Handel treiben. 

Die sechste Art – Personen, die sich nicht wie Tyrannen kleiden, die aber 
Zeichen der Sünder an sich haben. Sie tragen beispielsweise Dinge, die harām 
sind, wie Gewänder aus Seide, Goldringe und Golduhren, trinken Alkohol und 
unterhalten sich mit fremden Frauen. Wenn sie daran glauben, dass ihre Taten 
Sünden sind, und sich ihrer Schuld bewusst sind, dann ist der Handel mit ihnen 
nicht harām. Denn durch das Sündigen werden ihre Güter nicht harām. Auch 
wenn es heißt, dass jemand, der sich von Sünden nicht fernhält, auch Güter, die 
harām sind, nicht meide, können mit diesem Gedanken seine Güter dennoch 
nicht als harām bezeichnet werden. Es ist ohnehin niemand sündenlos und es 
gibt viele, die zwar sündigen, aber sich vor der Verletzung der Rechte anderer 
Menschen fürchten. 

[Wer keinen Unterschied zwischen Halāl und Harām macht und keinen Wert 
auf das Einhalten der Pflichten und das Meiden der Verbote legt, wird ein Ab-
trünniger [Feind Allahs]. Mit so jemandem darf kein Handel getrieben werden 
und sein Besitz ist nicht sein Eigentum. Seine Ehe ist ungültig und er kann von 
Muslimen nicht erben. Selbst wenn er das Glaubensbekenntnis ausspricht, das 
Gebet verrichtet und behauptet Muslim zu sein, ist er kein Muslim. Diesen 
Worten und seinen gottesdienstlichen Handlungen wird kein Glauben geschenkt. 
Er muss das, was ihn vom Glauben abfallen ließ, bereuen und sich davon reumütig 
abwenden. Der Autor des Buches ad-Durr al-mukhtār, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt: „Wenn ein Ehepaar abtrünnig wird und sie sich im Dār al-
harb [d. h. in einem nichtislamischen Land wie Amerika] niederlassen und dort 
Kinder und Enkelkinder bekommen und sie alle von uns gefangen genommen 
werden, dann werden sie selbst und ihre Kinder dazu gezwungen, den Islam an-
zunehmen. Frau und Kinder werden nicht getötet. Die Enkelkinder jedoch werden 
gefangen genommen, denn die Kinder gelten wie ihr Vater als Abtrünnige, doch 
die Enkelkinder sind nicht dem Großvater unterstellt. Die Enkelkinder sind wie 
ein Nichtmuslim, der Sohn eines Nichtmuslims ist.“] 

Das sind im Wesentlichen die Grundsätze, die beim Kauf und Verkauf zu be-
achten sind. Wer trotz aller Bemühungen, diese Prinzipien zu befolgen, verse-
hentlich in Harām gerät, ist nicht sündig. Dies verhält sich wie mit folgendem 
Fall: Ein Gebet, das mit Unreinheiten verrichtet wird, ist nicht gültig, doch wenn 
zwar Unreinheiten vorhanden sind, man dies aber nicht weiß, ist es gültig. Erkennt 
er nach dem Gebet, dass Unreinheiten vorhanden waren, so wurde auch gesagt, 
dass er das Gebet nicht nachholen müsse. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, zog einmal während des Gebets seine Sandale aus und sagte: „Dschibrīl, 
Friede sei mit ihm, hat mich darüber informiert, dass die Sandale unrein ist“, 
und er wiederholte das Gebet nicht. 

An den Stellen, an denen wir erwähnten: „Zwar ist es nicht zwingend erfor-

– 885 –



derlich, sich von solchen Gütern fernzuhalten, doch dies ist eine wertvolle Acht-
samkeit“, darf gefragt werden, woher die Güter stammen. Wenn jedoch durch 
diese Frage der Gefragte gekränkt wird, ist es harām, diese Frage zu stellen, 
denn Waraʿ bedeutet, achtsam und vorsichtig zu sein, einen Muslim zu verletzen 
hingegen ist harām. Daher sollte mit Sanftmut gefragt werden. Wenn er es 
anbietet, sollte es mit einer Ausrede nicht verzehrt werden. Findet er keinen 
Ausweg, sollte er davon essen, um ihn nicht zu verletzen. Er soll auch nicht 
andere fragen, denn wenn ihm dies zu Ohren kommt, wird er noch mehr betrübt. 
Es wäre Ausspionieren, üble Nachrede und schlechte Mutmaßung und alle drei 
sind harām. Sie werden nicht halāl, um mit Vorsicht (Ihtiyāt) handeln zu können. 
Wenn der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, irgendwo zu Gast war, akzeptierte 
er alles, was gebracht wurde. Er fragte nicht, woher dies stamme, und er akzeptierte 
auch Geschenke und fragte nicht nach der Herkunft. Einzig wenn es offensichtlich 
zweifelhaft war, beispielsweise als er noch neu in Medina war, fragte er, ob es 
sich um ein Geschenk oder Almosen handele. Denn damals gab es berechtigte 
Zweifel und es verletzte niemanden, dies zu fragen. 

Wenn an einem Ort geplünderte, gestohlene Dinge und Tiere verkauft werden, 
soll jemand, der weiß, dass ein Großteil davon harām ist, dort nichts einkaufen. 
Ist sein Bedarf danach aber groß, soll er nachfragen, woher die Ware stammt. 
Das, von dem er erkennt, dass es halāl ist, kann er dann kaufen. Wenn ein Großteil 
bekanntlich nicht harām ist, dann ist es zwar erlaubt, ohne nachzufragen zu 
kaufen, doch das Fragen wäre Waraʿ. 

Alleine nur menschliche Exkremente zu verkaufen oder irgendetwas, das vom 
Menschen abgetrennt ist, zu verkaufen, ist harām. All dies muss begraben werden. 
Es ist auch nicht erlaubt, die menschlichen Exkremente allein zu verwenden, 
doch es ist erlaubt, diese mit Erde oder anderen Dingen vermischt zu verkaufen 
und zu verwenden. Tierdung darf auch separat verkauft und verwendet werden. 
Die Imāme der anderen drei Rechtsschulen, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
sagten, dass der Verkauf von Tierdung nicht erlaubt ist. 

In der Stadt Mekka Gebäude, Grundstücke und Äcker zu verkaufen, ist 
erlaubt. Ebenso ist ein Gebäude, das jemand auf einem Stück Land errichtet hat, 
das zu einer Stiftung (Waqf) gehört, sein Eigentum und er darf es verkaufen. 
Die Gebäude in Mekka zur Pilgerzeit an die Pilger zu vermieten, ist harām. Ihnen 
werden sie unentgeltlich zur Verfügung gestellt. Im fünften Band des al-Badāʾiʿ 
heißt es auf Seite 146: „Es ist makrūh, die Häuser Mekkas während der Pilgerzeit 
an die Pilger zu vermieten.“ 

Einem Muslim, der Wein herstellt, Trauben und Traubenmost zu verkaufen, 
ist erlaubt. Es ist für Muslime harām, Wein zu verkaufen, und der Erlös daraus 
ist ebenfalls harām. Wenn ein Muslim zwecks Begleichung seiner Schulden Wein 
verkauft, ist es dem Gläubiger harām, dieses Geld anzunehmen. Die Schulden, 
die ein Schutzbefohlener bei ihm hat, darf er aus dem Weinerlös annehmen, doch 
dies ist makrūh tanzīhan. [Siehe Kapitel 40 im zweiten Abschnitt und Kapitel 6 
im dritten Abschnitt.] 

Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels über die Zakāt von Tieren und 
Qādīzāda Ahmad Efendi in seinem Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi Fol-
gendes: „Wenn jemand von Gütern in seinem Besitz, die definitiv harām sind, 
Almosen gibt und sich davon Lohn erhofft, und der Arme, der dies annimmt, im 
Wissen, dass sie harām sind, ‚möge Allah mit dir zufrieden sein‘ sagt, und der 
Gebende oder eine andere Person ‚Āmīn!‘ sagt, werden sie alle zu Ungläubigen.“ 
Ibn Ābidīn sagt an dieser Stelle: „Mit Besitz, der gewiss harām ist, eine Moschee 
zu bauen oder es für andere wohltätige Zwecke auszugeben und dafür Lohn zu 
erwarten, ist ebenfalls Kufr.“ 

– 886 –



Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am Ende des Kapitels 
über jene, an die die Zakāt gegeben werden darf: „Es ist mustahabb, dass derjenige 
Almosen gibt, der mehr Vermögen hat, als er für sich und jene, für deren Unterhalt 
er aufkommen muss, benötigt. Es ist eine Sünde für ihn, Almosen zu geben, wäh-
rend einer derer, für deren Unterhalt er aufkommen muss, bedürftig ist. Dass 
eine Person, die Erschwernisse nicht geduldig ertragen kann, Güter und Geld, 
derer sie bedarf, als Almosen gibt, ist nicht erlaubt. Dies ist makrūh tahrīman. 
Es wäre gut, wenn derjenige, der Almosen gibt, beabsichtigt, den Lohn davon 
dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und allen Gläubigen zu widmen, denn 
sein eigener Lohn verringert sich dadurch nicht und jeder Muslim bekommt 
einzeln den gesamten Lohn davon. 

Am Ende des al-Hadīqa heißt es: „Erhält eine Person ein Geschenk oder Al-
mosen vom Sultan und weiß, dass dies durch Unrecht von jemand anderem weg-
genommen wurde, so ist es erlaubt, sie anzunehmen, wenn der Sultan diesen 
Besitz mit seinem eigenen Halāl-Besitz oder dem Besitz, den er von einer anderen 
Person durch Unrecht weggenommen hat, vermischt hat und sie nicht voneinander 
getrennt werden können. Gibt der Sultan einzig dieses bestimmte Gut, ist die 
Annahme nicht erlaubt. Grund ist, dass durch das Vermischen mit anderen 
Gütern alles zum Eigentum des Sultans wird. Der vorherige Eigentümer hat 
sodann keinen Anspruch mehr darauf. Dem eigentlichen Eigentümer muss Ersatz 
geleistet werden, also ein gleichwertiges Gut gegeben werden, und ist dieses 
nicht verfügbar, der Gegenwert am Tag, an dem es ihm weggenommen wurde, 
entrichtet werden. Ohne diese Entschädigung ist die Verwendung nicht halāl. 
Vermischt er den Besitz nicht mit einem anderen Besitz, wird es nicht sein Ei-
gentum. Wenn der Sultan mit dem durch Unrecht erhaltenen Besitz Nahrungsmittel 
kauft und die Armen damit speist, ist der Verzehr halāl. Für die Person, die nicht 
weiß, dass dies durch Unrecht genommen wurde, ist es erlaubt, von diesem zu 
Unrecht erworbenen Besitz zu verzehren, und seine Unkenntnis gilt als Ent-
schuldigung. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Nehmt, was euch 
ohne darum zu bitten gegeben wird! Dies ist eine von Allah, dem Erhabenen, 
gesandte Versorgung.“ Es ist erlaubt, von den Regierungsbeamten Geschenke 
anzunehmen. Wenn jemand Nahrungsmittel stiehlt oder mit Gewalt entwendet, 
ist diese Handlung zwar harām, doch sie gehen in sein Eigentum über, wenn sich 
die Eigenschaften der Nahrungsmittel ändern. Wenn er eine solche Nahrung 
kocht, ist es unter der Bedingung, sie zu entschädigen, erlaubt, sie zu verzehren, 
und wenn er sie verkauft oder verschenkt, darf auch derjenige, der sie annimmt, 
sie verzehren. Vor der Bezahlung des Wertes ist das Verkaufen, Verschenken 
oder Almosengeben zwar harām, aber wirksam, also gültig [nāfidh/sahīh]. Es 
gleicht der Verwendung einer Ware, die durch einen unwirksamen Vertrag 
gekauft wurde. Durch den Verkauf wird die Gegenleistung halāl.“ Dabei sind 
Dinge, die mit einem definitiven Beweis harām sind, so das Fleisch von Aas und 
Schwein sowie Wein, niemals halāl. Selbst wenn der Besitzer diese verkauft oder 
verschenkt und sagt, dass er sie halāl gemacht hat, ist der Konsum nicht erlaubt. 
Wer diese als halāl ansieht und beim Verzehr wissentlich die Basmala spricht, 
wird ein Kāfir. Dies gilt für alle definitiven (qatʿī) Verbote. Wer beispielsweise 
sagt, die Heirat mit Frauen, mit denen die Ehe harām ist, sei halāl, wird ein Kāfir. 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band: „Wenn ein Muslim stirbt und Geld hin-
terlässt, das er mit (dem Verkauf von) Wein verdient hat, ist es nach der Mehrheit 
der Gelehrten nicht halāl, dass die Erben dieses Geld annehmen. Dies gilt auch 
für usurpierte Güter, für Geld, das durch Unrecht erlangt wird, für Bestechungs-
gelder, für den Lohn für das Spielen von Musikinstrumenten und melodisches 
Lesen (Taghannī) und für Geld, das durch Glücksspiel gewonnen wird. Die Erben 

– 887 –



müssen all dies den Eigentümern zurückgeben. Sind diese nicht bekannt, muss 
es den Armen verteilt werden. Die Verwendung wäre harām. Wenn sie wissen, 
dass der Verstorbene Harām verdient hat, sie aber nicht unterscheiden können, 
welche Güter vom Harām stammen, dann ist zwar sein gesamtes Erbe halāl, doch 
es wäre besser, es den Armen zu geben. Was sie kaufen, indem sie das Gut, 
dessen Verwendung für sie harām ist, geben, dürfen sie essen und benutzen; dies 
ist halāl. Es wurde auch gesagt, dass das illegitime Gut, dessen Eigentümer un-
bekannt sind, für die Erben halāl ist. Wenn der Lohn von melodischem Lesen 
und Spielen von Musikinstrumenten ohne Aushandeln war und die Vorführung 
unentgeltlich erfolgte, dann ist das ihnen geschenkte Geld nicht unrein (khabīth), 
sondern halāl. Das Geld und die Güter, die ein Bettler sammelt, sind unrein. 
Wenn jemand ein Gut, das er illegitim erworben hat, einer anderen Person 
übergibt und sie es einer weiteren Person gibt, ist die Annahme für diejenigen 
harām, die wissen, dass es auf illegitime Weise erhalten wurde. Ausgenommen 
hiervon ist ein unwirksamer Verkauf. Es ist erlaubt, dass die Frau den mit Harām 
vermischten Besitz, den ihr Ehemann mit illegitim erworbenem Geld gekauft 
hat, isst und benutzt. Die Sünde lastet auf dem Ehemann. 

Der Wettstreit in allen Dingen und das Lösen von Rätseln ist halāl. Dies mit 
Glücksspiel zu verbinden, ist harām. Bei Wettrennen, die durch Laufen oder mit 
Pferden oder mit Kriegswaffen wie Gewehren, Pfeilen auf Zielscheiben ausgetragen 
werden, ist es auch erlaubt, einseitig den Einsatz von Eigentum als Bedingung 
zu stellen. D. h., wenn einer von beiden Beteiligten sagt: ,Falls du gewinnst, gebe 
ich dir etwas, doch falls ich gewinne, gibst du mir nichts‘, oder sagt eine dritte 
dazugestoßene Person: ,Unter den Wettstreitenden werde ich dem Gewinner 
dieses und jenes geben‘, so ist dies erlaubt. Doch die Wettrennen müssen mit 
der Absicht der Kriegsvorbereitung ausgetragen werden. Um des Spiels, der Zur-
schaustellung und der Prahlerei willen an einem Wettrennen teilzunehmen, ist 
makrūh. Dauern sie so lange, dass sie die Verrichtung eines Gebets behindern, 
sind sie harām. Den Umgang mit Mitteln, die in der Kriegsführung verwendet 
werden, zu erlernen, ist mandūb (empfehlenswert). Siehe den Beginn der Kapitel 
16 und 31 im zweiten Abschnitt. Wird die Bedingung gestellt, dass beide Seiten 
Eigentum einsetzen, handelt es sich um ,Glücksspiel‘ und Glücksspiele sind 
harām. Schließt sich eine dritte Person dem Wettkampf an, so ist es erlaubt, die 
Bedingung zu stellen, dass, falls sie die anderen beiden überholt, von beiden 
etwas erhält, und falls sie beide nicht überholt, der Verlierer von ihnen dem Ge-
winner etwas gibt unter der Bedingung, dass von ihr nichts genommen wird. In 
Gebetsrichtung zu schießen, ist makrūh. 

Wenn zwei Wissenschaftler zu einem Thema miteinander diskutieren, ist es 
erlaubt, dass sie einen einseitigen Einsatz festsetzen. Es ist auch erlaubt, dass 
eine außenstehende Person unter den vielen Wissenschaftlern, die miteinander 
diskutieren, demjenigen Wissenschaftler, der das Richtige gesprochen hat, etwas 
gibt. Dass die Diskutanten sich gegenseitig etwas geben, ist jedoch Glücksspiel.“ 
Wenn bei Verkäufen, die im Einklang mit den islamischen Bestimmungen stehen 
und gültig und erlaubt sind, während des Vertragsschlusses nicht zur Bedingung 
gemacht wird, dass dem Käufer über die gekaufte Ware hinaus etwas Weiteres 
gegeben wird, dann ist es erlaubt, dass dies vom Verkäufer im Nachhinein als 
Geschenk gegeben wird, und es ist nicht harām, dafür unter den Käufern Lose 
zu ziehen. Der Muslim sollte darauf achten, günstige und qualitativ hochwertige 
Waren einzukaufen, anstatt zusätzliche Güter per Los zu beschaffen. Siehe auch 
im dritten Abschnitt das Ende von Kapitel 4 sowie unter „unwirksame Käufe“ 
in Kapitel 6. 

Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Wahl des Imams Folgendes: „Um 

– 888 –



einen derer, die gleichermaßen die den islamischen Bestimmungen entsprechenden 
Bedingungen erfüllen, zu wählen, wird ein Los gezogen.“ [Im Kapitel „Qisma“ 
schreibt er ausführlich, dass ein Objekt oder ein Gut unter den Miteigentümern 
durch Verlosung aufgeteilt wird. Auslosung ist erlaubt und eine Sunna. Die Aus-
losung, die durchgeführt wird, um die Höhe der Rechte der Miteigentümer zu 
verändern oder das Recht eines der Miteigentümer aufzuheben oder aber einer 
Person, die keinen Anspruch hat, ein Recht zu gewähren, ist Lotterie und harām. 
Es ist erlaubt, dass zwei oder mehr Personen Geld zusammenlegen und es einem 
Treuhänder geben und einer unter ihnen, den sie ausgewählt haben, oder dessen 
Stellvertreter dieses Geld an Arme oder Wohltätigkeitsorganisationen verteilt, 
und genauso ist es auch erlaubt, unter den Armen auszulosen und den Gewinnern 
das Geld zu verteilen. Wenn von Personen, die unter sich eine Lotterie veranstaltet 
haben, die Gewinner mehr Geld erhalten als das, was sie gegeben haben, ist dies 
Glücksspiel. Dass sie den Rest für einen wohltätigen Zweck spenden, hebt den 
Zustand, dass diese Lotterie ein Glücksspiel ist, nicht auf. Jeder darf seinen 
Anteil zurücknehmen. Er darf seinen eigenen Anteil einem anderen schenken. 
Sie bezahlen dem Treuhänder seinen Lohn im Verhältnis zu ihrem gegebenen 
Geld. Der Treuhänder darf dieses anvertraute Geld nicht verwenden und es nicht 
bei einer Bank hinterlegen. Eine Bank kann Treuhänder sein und auch einer 
unter ihnen kann Treuhänder sein. So wie Glücksspiel bei Wettkämpfen erfolgt, 
kann es auch bei Backgammon, Dame, Spielkarten, also bei allen Spielen ge-
schehen, und auch bei Fußball. In all diesen und beim Glücksspiel unter Wissen-
schaftlern geben jene, die in ihren Schätzungen und Vermutungen falschliegen, 
denen, die richtigliegen, Geld oder Güter. Bei Glücksspielen gibt es für alle Teil-
nehmer die Möglichkeit, sowohl zu gewinnen als auch zu verlieren. Glücksspiel 
meint nicht Wettstreit, sondern in der Schätzung richtig- oder falschzuliegen. 
Aus diesem Grund findet Glücksspiel sowohl unter jenen statt, die dies selbst 
spielen, als auch unter denjenigen, die nicht an dem Wettstreit oder Spiel teil-
nehmen, aber schätzen, dass der eine oder andere gewinnt. Glücksspiel findet 
auch unter denjenigen statt, die eine Einschätzung darüber abgeben, ob die 
Arbeit, die eine einzige Person verrichtet, erfolgreich sein wird oder nicht. Es 
macht beim Glücksspiel keinen Unterschied, ob es sich bei dem, was geschätzt 
wird, um ein Spiel handelt oder es gewinnbringend, erfolgreich oder schädlich 
ist. Dass jene, die schätzen, ob der Seiltänzer herunterfällt oder nicht, das Schiff 
untergeht oder nicht, eine Abmachung schließen, um sich gegenseitig Geld zu 
geben, ist ebenfalls Glücksspiel. Wenn daher ohne Spiel und Wettstreit unter 
den Glücksspielern die Namen oder die Nummern der Lotteriekarten, die sie 
mit Geld erworben haben, ausgelost werden und denjenigen, deren Namen oder 
Nummer gezogen wurden, das Gesamte oder einen Teil des Geldes, welches 
durch den Verkauf der Lotteriekarten eingenommen wurde, verteilt wird, ist 
dies ein Glücksspiel. Denn jeder, der an der Verlosung/Lotterie teilnimmt, hat 
die Hoffnung, dass seine Nummer gezogen wird. Wessen Schätzung richtiglag, 
bekommt vom zuvor gegebenen Geld derer, die falschlagen. Die Differenz zwi-
schen dem erhaltenen Geld und dem Geld, das sie zuvor für die Lotteriekarte 
bezahlt haben, hätten sie somit von den Verlierern eingenommen. Da es schwierig 
ist, das Geld von denjenigen, die in ihrer Schätzung falschliegen, einzusammeln, 
und es im Voraus nicht klar ist, wer diese sein werden, wird von allen, die an der 
Lotterie teilnehmen, im Namen der „Lotteriegebühr“ zuerst das Geld eingesam-
melt, und diejenigen, die in ihrer Schätzung richtigliegen, bekommen ihr Geld 
wieder zurück. Das gesamte Geld, das zuvor eingesammelt wurde, nimmt der 
Veranstalter der Lotterie, behält den Löwenanteil für sich selbst und gibt den 
Rest denen, die in ihrer Vermutung richtiglagen. Auch wenn der Veranstalter 
der Lotterie nicht direkt am Glücksspiel teilnimmt, begeht er eine große Sünde, 

– 889 –



weil er Anlass für das Begehen eines Harām ist, und beutet die Teilnehmer aus 
und raubt ihnen das Geld. Mubāh-Wettkämpfe, die der Kriegsvorbereitung und 
dem Wissenserwerb dienen, Wohltätigkeiten und Hilfen und Spiele, die makrūh 
sind, sind zum Großteil aufgrund des Glücksspiels oder anderer Verbote, die 
sich dazu mischen, harām. Dies gilt auch für Toto (Sportwette).] 

Es wurde davon gesprochen, wissentlich die Basmala zu sprechen. Damit ist 
gemeint, dass die Person beim Essen und bei der Handlung weiß, dass Harām 
darin liegt. Weiß sie dies nicht, ist sie entschuldigt und vergeben. In den musli-
mischen Ländern und für unsere heutige Zeit ist es für die Muslime überall auf 
der Welt leicht, die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya), also 
den Islam, zu erlernen, und das notwendige Wissen nicht zu erwerben, gilt nicht 
als Entschuldigung, sondern ist ein Vergehen. In der Anwendung aber Fehler zu 
begehen oder diese unbewusst zu tun, ist entschuldigt. Beispielweise ist es zwingend 
erforderlich zu wissen, dass der Konsum von Alkohol verboten ist. Dies nicht zu 
wissen, ist nicht entschuldigt, sondern ein Vergehen. Jedoch ein Kompott, eine 
Medizin oder ein Sorbet mit Wein gemischt zu trinken, ohne zu wissen, dass es 
sich um eine solche Mischung handelt, ist keine Sünde. Seine Unkenntnis darüber 
entschuldigt ihn. Die Unkenntnis darüber, dass der Verzehr von Schweinefleisch 
harām ist, ist nicht entschuldigt, sondern ein Vergehen. Ein mit Schweinefleisch 
zubereitetes Essen zu sich zu nehmen, während man denkt, dass es mit Hammel- 
oder Rindfleisch zubereitet sei, ist entschuldigt. In einem Hadith, der im Schirʿat 
al-islām auf Seite 246 aufgezeichnet ist, heißt es: „Wer an Allah und den Jüngsten 
Tag glaubt, soll nicht an einem Tisch sitzen, an dem Wein getrunken wird!“ Zu 
behaupten, es sei erlaubt, sich beizugesellen mit der Absicht, die Freunde zu er-
freuen, und dabei keinen Wein zu trinken, und dafür den Hadith „Die Taten 
werden nach ihren Absichten bemessen“ anzuführen, ist nicht korrekt. Absichten 
wirken sich nämlich auf gottesdienstliche Handlungen und Taten, die mubāh 
sind, aus. Handlungen, die harām sind, werden durch gute Absichten nicht zulässig. 
Jemand, der in den Krieg zieht, um Tapferkeit zur Schau zu stellen oder um Geld 
und Güter zu erwerben, erlangt nicht den Lohn des Dschihad. Wenn Handlungen, 
die mubāh sind, mit guten Absichten ausgeführt werden, sind es Wohltaten und 
bringen Lohn ein. Doch mit der Absicht, einen Glaubensbruder zu erfreuen, ver-
botene Taten zu begehen, ist nicht erlaubt und man hätte damit nicht nach dem 
Hadith „Wer einen Gläubigen erfreut, erfreut Allah, den Erhabenen“ gehandelt. 
Einzig in einer Notsituation und um keine Fitna zu wecken darf man sich zwar 
unter der Bedingung, selbst nicht zu trinken, hinsetzen, doch man muss von vorn-
herein Vorkehrungen treffen, um dies zu vermeiden. 

Wenn jemand, der im Dār al-harb [also in einem nichtislamischen Land wie 
Italien und Frankreich] den Islam annimmt, die Gebote und Verbote vernimmt, 
und jemand, der im Dār al-islām Muslim wird oder die Geschlechtsreife erreicht, 
muss er ab diesem Moment die Gebote erfüllen und die Verbote meiden. Im 
Dār al-islam muss er die Gebete und das Fasten nachholen, die er nicht eingehalten 
hat, bis er erfuhr, dass sie fard sind. Die Unkenntnis ist eine Entschuldigung, um 
von der Sünde der Unterlassung freizukommen, doch falls er das Lernen unter-
lassen hat, ist es keinesfalls entschuldigt. Siehe auch das Ende von Kapitel 16 im 
zweiten Abschnitt. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band auf 
Seite 272: „Güter, die als Bestechung verlangt und genommen werden, werden 
nicht zum Eigentum einer Person. Der Gebende kann sie zurückfordern. Gab er 
sie, ohne dass sie verlangt wurden, kann er sie nicht zurückfordern. Für denjenigen 
aber, der dies genommen hat, ist die Rückgabe wādschib. Das, was einem Gelehrten 
im Voraus gegeben wird, damit dieser für ihn eintritt oder ihn vor Unrecht 

– 890 –



bewahrt, ist Bestechung. Doch ein im Nachhinein gegebenes Geschenk anzu-
nehmen, ist erlaubt. Dies von vornherein zu fordern, ist harām. Es wurde auch 
gesagt, dass die Annahme eines im Voraus gegebenen Geschenkes erlaubt ist. 
Es wurde gesagt, dass der Lehrer von seinen Schülern Geschenke annehmen 
darf. Es ist erlaubt, dass derjenige, der einen Schaden für seine Religion, sein 
Vermögen und sein Leben befürchtet, Bestechungsgeld gibt. Etwas zu geben, 
um die Religion, das Vermögen und das Leben vor der Tyrannei eines Tyrannen 
zu schützen oder um seine Rechte zu wahren, gilt nicht als Bestechung. Es ist 
eine Sünde für die Person, die dies annimmt.“ Wie im Kapitel über die Pilgerfahrt 
dargelegt wurde, handelt es sich auch bei Gütern, die gegeben werden, um die 
Gebote erfüllen und die Verbote meiden zu können, nicht um Bestechung. Diese 
anzunehmen, stellt eine Sünde dar. Im vierten Band auf Seite 300 teilt er bei der 
Darlegung des Sachverhalts, dass es für den Richter harām ist, Bestechungsgelder 
anzunehmen, die Bestechung in vier Kategorien ein: Zu bestechen, um Mufti, 
Richter oder Gouverneur zu werden, einen Beamten oder Richter zu bestechen, 
selbst wenn man im Recht ist, und dass diese das Bestechungsgeld annehmen, ist 
harām. Denn Bezahlung anzunehmen für etwas, dessen Erfüllung ohnehin 
wādschib ist, ist nicht erlaubt. Ein Geschenk, das nach Erledigung dieser Ange-
legenheit ohne Verlangen gegeben wird, ist keine Bestechung. Um sich vor dem 
Unrecht der Beamten zu schützen, sein Recht zu erlangen oder das Vermögen, 
das Leben, die Religion und die Ehre zu schützen, ist es erlaubt, dem Beamten 
oder dem Mittler etwas zu geben. Dies anzunehmen, ist für sie harām. Es für die 
Begehung von Grausamkeiten zu geben oder zu nehmen, ist harām. 

Gibt jemand von seinen Gütern, die sein legitimes Eigentum sind, ein Geschenk, 
ohne dass es verlangt wurde, ist es sunna, dieses Geschenk anzunehmen. Der 
Hadith „Beschenkt euch gegenseitig und liebt einander!“ steht im Kunūz ad-
daqāʾiq. Im 37. Brief aus dem zweiten Band des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya heißt 
es: „Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sandte dem ehrwürdigen Umar ein Ge-
schenk, doch er lehnte ab. Als der Gesandte Allahs nach dem Grund dafür fragte, 
antwortete er: ,Ihr sagtet, dass es für den Menschen besser ist, von niemandem 
etwas zu nehmen.‘ Der Prophet sagte daraufhin: ,Ich meinte dies in Bezug darauf, 
etwas zu verlangen und dann zu nehmen. Das, was gegeben wird, ohne dass man 
darum bittet, ist Versorgung, die Allah, der Erhabene, schickt. Nehmt dies an!‘ 
Der ehrwürdige Umar sagte: ,Ich schwöre bei Allah, dem Erhabenen, dass ich 
von niemandem etwas verlangen werde und das, was mir ohne es zu verlangen 
gegeben wird, annehmen werde.‘ “ Die Annahme eines Geschenkes ist kein Hin-
dernis für das Gottvertrauen (Tawakkul), wie im 28. Brief des Maqāmāt-i Maz-
hariyya steht. 

Es ist nicht zulässig, dass die Regierung einen Marktpreis festlegt. [Es gibt 
keine Begrenzung des Gewinns beim Verkauf irgendeiner Ware. Jeder darf mit 
seinem gewünschten Gewinn seine Waren verkaufen.] Ibn Ābidīn, möge Allah 
sich seiner erbarmen, schreibt im fünften Band: „Anas ibn Mālik, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, überlieferte, dass es in Medina zu übermäßig erhöhten 
Preisen kam. Man beklagte sich beim Propheten mit den Worten: ,O Gesandter 
Allahs! Die Preise gehen in die Höhe. Setzt eine Gewinngrenze fest‘, worauf er 
sagte: ,Allah, der Erhabene, ist es, der die Preise festlegt. Einzig Er ist es, der 
die Versorgung ausweitet, einengt und sendet. Ich bitte Allah, den Erhabenen, 
um Segen.‘ In einem Hadith, der im ad-Durr al-mukhtār aufgezeichnet ist, heißt 
es: ,Setzt keine Gewinngrenze fest! Es ist Allah, der Erhabene, der den Preis 
festsetzt.‘ Wenn die Händler allesamt die Preise übermäßig (fāhisch) [und zwar 
auf das Doppelte des Warenwertes] erhöhen und dies zu Schädigung und Unrecht 
für die Bevölkerung wird, so ist es gestattet, dass die Regierung in Absprache 

– 891 –



mit den Händlern eine angemessene Gewinngrenze festlegt.“ [Sich nach diesem 
seitens der Regierung gesetzten Preis zu richten, ist wādschib. Gleichermaßen 
muss man den Gesetzen folgen, die die Gerechtigkeit sowie die Rechte und Frei-
heiten des Volkes wahren. Zur Wahrung dieser muss man dem Staat helfen und 
darf keine Waren schmuggeln und keine Steuern hinterziehen. Auch im Dār al-
harb darf man sich den Gesetzen der Regierungen der Nichtmuslime nicht wi-
dersetzen.] 

Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 250: „Einen Überschuss der 
Bedürfnisse eines kleinen Kindes, beispielsweise der Nahrung, Kleidung und des 
Lohns der Amme, dürfen die Mutter, der Bruder und der Onkel väterlicherseits, 
die das Kind zuhause versorgen, und derjenige, der das Kind auf der Straße 
gesehen und aufgenommen hat und es zuhause versorgt, von dem Kind für sich 
selbst kaufen und dem Kind solche Güter verkaufen. Unter diesen darf einzig 
die Mutter, die das Kind in ihrem Haus versorgt, es zu einer Lohnarbeit schicken. 
Imām Abū Yūsuf zufolge darf eine Frau oder ein Mann, die zu den Mahram-
Verwandten per Abstammung gehören, es für einen üblichen Lohn zur Arbeit 
schicken.“ Khayruddīn ar-Ramlī, möge Allah sich seiner erbarmen, bevorzugte 
in seiner Fatwa diesen Standpunkt. 

Im ad-Durar und Ibn Ābidīn unter der Beschreibung von Angebot und An-
nahme und im Kommentar von Alī Haydar Beg, möge Allah sich seiner erbarmen, 
zu den Artikeln 167, 263, 365 und 974 der Mecelle heißt es: Vormund (Walī) 
ersten Grades ist der Vater, der kein Sünder und Verschwender ist, oder wenn 
der Vater verstorben ist, der Testamentsvollstrecker des Vaters, und ist dieser 
ebenfalls gestorben, derjenige, den dieser testamentarisch beauftragt hat, und 
gibt es diesen zweiten Testamentsvollstrecker nicht, der rechtschaffene Vater 
des Vaters, und gibt es diesen nicht, der Testamentsvollstrecker des Großvaters 
oder der Testamentsvollstrecker des Testamentsvollstreckers des Großvaters. 
Auch wenn das Kind sich nicht bei ihnen befindet, dürfen diese die Mobilien des 
Kindes zu jederzeit und die Immobilien nur bei Notwendigkeit jedem und sogar 
sich selbst verkaufen, zur Miete geben und mit dem Geld des Kindes für das 
Kind von jedem und auch von den eigenen Gütern Einkäufe tätigen und mit dem 
Vermögen des Kindes Handel treiben und dem Kind Erlaubnis für den Handel 
geben und es mit oder ohne Lohn arbeiten lassen. Wenn sich das Kind beim 
Bruder oder vaterseitigen Onkel befindet und sie für ihn sorgen, dürfen sie aus-
schließlich die Dinge, derer das Kind bedarf, für das Kind kaufen und ihm ver-
kaufen. Wenn sie nicht Testamentsvollstrecker sind, dürfen sie mit dem Vermögen 
des Kindes für das Wohl des Kindes keinen Handel treiben und dem Kind auch 
keine Erlaubnis für den Handel geben. Sie nehmen die Geschenke für das Kind 
an. Der Vater muss sagen: „Ich habe meine folgenden Güter für diesen Wert an 
mein kleines Kind verkauft“, oder: „Ich habe die Ware meines kleinen Kindes 
Soundso für diesen Wert für mich selbst gekauft.“ Er kann niemanden bevoll-
mächtigen, damit dieser sowohl Käufe als auch Verkäufe tätigt. Er kann einen 
Stellvertreter ernennen, indem er sagt: „Ich habe dich bevollmächtigt, das, was 
du von den Gütern meines Sohnes Soundso kennst, zu einem beliebigen Preis zu 
verkaufen, wem du willst.“ 

Wird das Gebäude einer Moschee, die zu einer Stiftung (Waqf) gehört, 
baufällig, so werden seine unbrauchbaren Teile verkauft und das Geld für die 
Reparatur ausgegeben, und ist die Reparatur nicht möglich, wird es für die Re-
paratur eines nahe gelegenen Stiftungsgebäudes und/oder dessen Bedürfnisse 
ausgegeben. Für etwas anderes darf das Geld nicht aufgewendet werden. Siehe 
Kapitel 6 im dritten Abschnitt.  

Der Autor des Buches al-Ikhtiyār, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 

– 892 –



„Tasbīh, Tahmīd, Takbīr, den edlen Koran, Hadithe und Fiqh-Bücher zu lesen, 
ist verdienstvoll. In Vers 35 der Sure al-Ahzāb heißt es sinngemäß: „Die Sünden 
der Männer und Frauen, die Allahs viel gedenken, werden vergeben und ihnen 
wird großer Lohn beschert.“ Während der Händler seine Waren dem Käufer 
zeigt, ist es eine Sünde, diese genannten Dinge zu lesen und das Einheitsbekenntnis 
(Kalimat at-tawhīd) sowie Salawāt aufzusagen, denn damit würden diese miss-
braucht werden, um Geld zu verdienen.“ Im fünften Band des Ibn Ābidīn sowie 
im ad-Durar heißt es: „Dem Krämer (Lebensmittelhändler) Geld als Darlehen 
zu geben und dann von ihm Waren zu kaufen, bis das Geld dadurch aufgebraucht 
(die Schulden getilgt) sind, ist harām. Denn Darlehen zu geben mit der Bedingung, 
davon einen Nutzen zu haben, ist Zins. Er muss das Geld dem Krämer anvertrauen. 
Wenn das anvertraute Geld untergeht, muss der Krämer nicht dafür aufkom-
men.“ 

 
O du Nachtigall der Rosen, die blüh’n im Garten der Liebe,  
der Held, auf den der Islam voller Sehnsucht wartete,  
der aus Liebe zum Geliebten verbrannte, abäscherte,  
der Zeit geziemt es sich zu wein’, die dich nicht miterlebte! 
 
Der die volle Bindung hatte durch sein Wissen, seine Kenntnis,  
der vereint zwei Disziplinen zu ’ner einzigen Erkenntnis, 
indem er eintauchte in den endlos großen Ozean,  
und den größten Anteil der Andacht von dort herausbekam! 
 
Die Einen gehen ans Ufer und sagen, dass dies genüge,  
die And’ren schau’n aus der Ferne, werden schon trunken und müde,  
die Einen schauen bloß zu, andere trinken einen Schluck,  
nur du bist der, der aus dem Ozean trank bis er satt würde! 
 
Dein Werk ist der Nachfolger des Korans und der Hadithe,  
deine gesegneten Worte sind wie Balsam für die Seele, 
der Gottesfreunde und Seligen bist du der Großkommandant,  
wurdest der Erneuerer des zweiten Jahrtausends genannt! 
 
Er ließ uns dich kennen, war dein Freund, war deiner Natur,  
ist der Einzige auf Erden, der folgt deinem Weg nur, 
Sayyid Abdulhakīm, den verbrannt hat deine Liebe,  
lass uns doch deine Fürsprache zukommen ihm zuliebe! 
 
Er erleuchtete die Welt erneut durch deine Werke,  
er zog uns an durch eine geheimnisvolle Stärke,  
er löschte die Dunkelheit des vierzehnten Jahrhunderts,  
der Rest ist Lug und Traum, wahr ist das Licht aus dem Arvas! 
 
Wir sind seine Schüler und er ist euer Anhänger,  
sicherlich spiegelt euer lichtvolles Herz ganz viel wieder,  
offensichtlich seid ihr ineinander unsterblich verliebt, 
und wer den Maktūbāt begreift, wird folglich in euch verliebt! 

– 893 –



41 — DINGE, DEREN VERZEHR UND  
VERWENDUNG HARĀM SIND 

Im al-Barīqa heißt es unter den Übeln des Magens: „Folgende Dinge zu essen 
und zu trinken, ist harām: 

1. Dinge, die an sich (selbst) harām sind (Harām li-aynihī). Derart sind Aas, 
Schweinefleisch und Wein. Getränke, die in großer Menge berauschen, sind auch 
in kleinen Mengen harām. Diese zu essen und zu trinken, ist für jeden harām mit 
Ausnahme der Personen, die kurz vor dem Hungertod stehen oder mit dem Tod 
bedroht werden. 

2. Was nicht an sich harām ist, sondern durch Usurpation, Diebstahl oder Be-
stechung sogar von den Nichtmuslimen im Dār al-harb genommen wurde oder 
durch einen unwirksamen Kaufvertrag (bei dem also die Bedingungen nicht 
erfüllt wurden) sogar von einem Nichtmuslim im Dār al-islām erworben wurde. 
Diese Güter werden zwar zum Eigentum der Person, doch es handelt sich um 
unreines Eigentum (Milk khabīth). Deren Verwendung ist harām. Sie müssen 
zurückgegeben werden und sind die Eigentümer nicht auffindbar, müssen sie 
den Armen als Almosen gegeben werden. 

3. Zu essen, nachdem man satt geworden ist, ist harām. 
4. Schädliches wie Erde oder Schlamm zu essen. 
5. Giftige Dinge. Mit Grünspan befallene oder mit Gift vermischte Lebensmittel, 

giftiges Kraut, verdorbenes Fleisch, mit Maden behaftetes Fleisch oder Obst 
oder Käse sind derart. 

6. Narkotische Stoffe, die zur Sucht führen. Marihuana, Opium, Morphium 
und Benzin sind derart. Diese als Medizin in der vom Arzt verschriebenen Menge 
zu verwenden, ist erlaubt. 

7. Unreinheiten (Nadschāsa) wie Urin, Blut, das aus den Adern herausläuft, 
und Kot. 

8. Dinge, die zwar sauber, aber ekelhaft sind, wie Schleim, Frösche, Fliegen, 
Krebse, Muscheln usw.“ 

Im Radd al-muhtār heißt es im fünften Band auf Seite 215: Genug zu essen, 
um den Hunger zu stillen, und genug Kleidung zu tragen, um die Awra zu bedecken 
und sich vor Kälte und Hitze zu schützen, ist fard. Diese werden „Nafaqa“ (Le-
bensunterhalt) genannt. Das Arbeiten, um den Lebensunterhalt zu verdienen, 
ist fard. Findet er die Nafaqa nicht vom Halāl und fürchtet um sein Leben, darf 
er dies vom Harām erwerben. Er darf dann Wein oder Urin in der Menge trinken, 
wie für das Überleben benötigt. Er darf auch Aas oder die Güter einer anderen 
Person im überlebensnotwendigen Maß verzehren. [Siehe Kapitel 6 im dritten 
Abschnitt.] Im al-Bazzāziyya und al-Khulāsa heißt es: „Sagt jemand zu einer Per-
son, die am Verhungern ist und nicht einmal Aas zum Essen findet: ,Schneide 
etwas von meinem Arm ab und verzehre es, damit du vom Tod gerettet wirst‘, 
dann ist es ihr nicht erlaubt, dies zu tun. Auch im Notfall ist der Verzehr von 
Menschenfleisch nicht gestattet.“ [Hieraus darf nicht verstanden werden, dass 
bei Todesgefahr die Transfusion menschlichen Blutes oder die Transplantation 
menschlicher Organe verboten sei. Hier ist explizit vom Verzehr von Menschen-
fleisch die Rede. Schaykh Tāhir az-Zāwī, der Mufti Libyens, schreibt in seiner 
Fatwa, die in der von der libyschen Stiftungsverwaltung herausgegeben Zeitschrift 
al-Hady al-islāmī in der zweiten Ausgabe 1393/1973 veröffentlicht wurde, Fol-
gendes: „In einem Hadith heißt es, dass Allah, der Erhabene, für jede Krankheit 
ein Heilmittel erschaffen hat. In einem anderen Hadith heißt es: ,O ihr Diener 

– 894 –



Allahs! Wenn ihr krank werdet, lasst euch behandeln! Denn wenn Allah, der 
Erhabene, eine Krankheit schickt, schickt Er auch deren Heilmittel.‘ Unser Pro-
phet, Friede sei mit ihm, lehrte zahlreiche Wege der Behandlung wie, die Kranken 
in Quarantäne zu schicken, sie eine Diät machen zu lassen und sie zu reinigen. 
Medizin zu erlernen und Menschen zu behandeln, ist eine Kollektivpflicht (Fard 
kifāya). Medizinisches Wissen kommt vor dem religiösen Wissen. Es ist erlaubt, 
das Herz und andere Organe einer neu verstorbenen Person bei einem lebenden 
Menschen einzusetzen. Dies ist keine Ehrenkränkung des Toten. Wie der Muslim 
sich selbst schützen muss, muss er auch seine Glaubensgeschwister schützen. Aus 
diesem Grund ist es fard, gegen den Feind in den Dschihad zu ziehen, wenn er 
angreift. Es ist leichter, dass der Lebende oder Tote dem Lebenden ein Organ 
spendet, als dass der Lebende sein Leben gibt. Bei Notwendigkeiten (in Notfällen) 
werden viele Verbote mubāh. Es ist auch harām, einen Teil des Toten abzu-
schneiden. Dem Menschen auch nach dem Tod Respekt und Wertschätzung ent-
gegenzubringen, ist wādschib. Liegt aber eine Notwendigkeit vor, wird dieses 
Verbot aufgehoben. Wenn muslimische Fachärzte mitteilen, dass es für das Über-
leben des Patienten keine andere Lösung gibt als eine Bluttransfusion oder Or-
gantransplantation von einem lebenden oder toten Menschen, dann ist dies 
erlaubt. Es wird keine Verschiedenheit in der Religion berücksichtigt.“] Der 
Autor des Buches al-Aschbāh, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf 
Seite 123: „Hegt man die Hoffnung, dass das Kind überleben wird, dann darf der 
Bauch der verstorbenen Mutter aufgeschnitten werden, um das Kind aus dem 
Mutterleib zu holen. Imām Abū Hanīfa ordnete deshalb an, den Unterleib einer 
toten Frau aufzuschneiden, und das gerettete Kind lebte lange.“ Es ist nicht 
erlaubt zu sagen: „Ich möchte, dass nach meinem Tod mein Blut und meine 
Organe an Kranke und Verwundete gespendet werden.“ Dies bedeutet nämlich, 
die Organe zu stiften oder als Almosen zu geben oder aber zu vermachen. Damit 
diese drei aber gültig sind, muss es sich um wertvolle (mutaqawwim) Güter 
handeln. Der freie Mensch und seine Körperteile sind aber keine Güter. Zwar 
heißt es, dass der gesamte Körper von Sklaven und Sklavinnen, die im Krieg ge-
fangen genommen werden, lediglich im lebenden Zustand ein Gut sei, doch dies 
gilt nicht für ihre Organe und ihren Leichnam. Zu sagen: „Wenn nach meinem 
Tod mein Blut und/oder meine Organe notwendigerweise einem Muslim gespendet 
werden müssen, so gebe ich die Erlaubnis, dass sie ihm gespendet werden“, ist 
gestattet. 

Wer nicht isst oder trinkt und daher an Hunger oder Durst stirbt, begeht eine 
Sünde. Wer aber stirbt, ohne Medizin einzunehmen, begeht keine Sünde. Es ist 
fard, genug Nahrung zu sich zu nehmen, dass man im Stehen beten kann und 
fasten kann. Es ist mubāh, bis zum Sattwerden zu essen und zu trinken. Nach 
dem Sattwerden noch weiter zu essen und zu trinken, ist harām. Einzig beim 
Sahūr-Essen und um den Gast nicht in Verlegenheit zu bringen, ist dies nicht 
harām. Verschiedene Arten von Obst und Süßem zu essen und zu trinken, ist 
zwar erlaubt, doch es ist besser, darauf zu verzichten. Es ist Verschwendung, 
eine unnötige (über den Bedarf hinausgehende) Vielfalt an Speisen auf dem 
Tisch zu haben. Sie aber zu haben, um Energie für die gottesdienstlichen Hand-
lungen zu sammeln oder den Gästen zu dienen, ist keine Verschwendung. Dies 
gilt auch für die Aufbewahrung von Brot über den Bedarf hinaus. 

Schweinefleisch darf nicht verzehrt werden und ist ein starkes Verbot. Das 
Fleisch gezähmter Esel und ihre Milch sind makrūh tahrīman. Nur in der 
mālikītischen Rechtsschule sind sie halāl. Es ist harām, das Fleisch eines Tieres 
zu verzehren, das vorsätzlich, d. h. im Bewusstsein darüber, absichtlich ohne 
Basmala geschlachtet wurde, oder Wild, das ohne Basmala erlegt wurde, oder 

– 895 –



ein Tier, das von einem buchlosen Ungläubigen oder einem Abtrünnigen ge-
schlachtet oder gejagt wurde. Auf diese Weise gefangene Fische zu essen, ist 
nicht harām. Landtiere, die nicht geschlachtet werden, sondern durch Messerstiche, 
Schläge in den Nacken oder auf die Stirn, Erwürgen, Betäubung oder Stromschlag 
getötet werden, werden zu Aas. Das Fleisch solcher Tiere zu verzehren, ist harām. 
Es ist erlaubt, das Wild zu verzehren, das von dem Jagdhund und dem Falken, 
die mit der Basmala geschickt werden, gefangen, durch Beißen verwundet und 
getötet wird. Das Wild, das sie lebend bringen, muss geschächtet werden. Es ist 
nicht erlaubt, das Wild zu verzehren, das der Hund erwürgt hat, ohne es zu ver-
letzen, oder das er verwundet und dessen Fleisch er gegessen hat. 

Es ist harām, das Fleisch eines Tieres zu essen, das seine Beute mit seinen 
Eckzähnen oder Krallen gefangen hat. Insekten, die auf dem Land oder im 
Wasser leben, zu essen, ist nicht halāl. Beispielsweise ist der Verzehr von Eidechsen, 
Schildkröten, Schlangen, Fröschen, Bienen, Flöhen, Läusen, Fliegen, Skorpionen, 
Muscheln, Krebsen, Mäusen, Maulwürfen, Igeln und Eichhörnchen nicht halāl. 
In der Sure al-Māʾida steht, dass jeder Fisch, der gejagt oder gefangen wurde, 
halāl ist. Fische aber, die im Wasser von selbst gestorben sind und bauchoben 
auf der Oberfläche schwimmen, sind nicht halāl. Alle Fische, die durch ein Netz, 
durch einen Schrotschuss, durch Medizin oder durch eine Explosion getötet wur-
den, dürfen verzehrt werden. Es ist erlaubt, zu verzehren, was die Schriftbesitzer 
gemäß ihrer eignen Schrift und durch das Sprechen des Namens Allahs in ihrer 
eigenen Sprache geschlachtet haben. Es ist erlaubt, zu verzehren, was eine Frau, 
ein Kind oder eine Person im Zustand großer ritueller Unreinheit geschlachtet 
hat. Es ist erlaubt, das Fleisch eines Tieres zu verzehren, bei dessen Schächtung 
oder Jagd die Basmala vergessen wurde. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist 
es auch erlaubt, das Fleisch zu verzehren, wenn keine Basmala gesprochen wurde. 
In der mālikītischen Rechtsschule darf auch das Fleisch, bei dem die Basmala 
vergessen wurde, nicht verzehrt werden. Wenn sich in der „Theriak“ (türk. 
Tiryak) genannten Arznei Schlangenfleisch oder Spiritus befindet, ist es verboten, 
dieses zu sich zu nehmen, aber es ist erlaubt, dies zu verkaufen. Wenn nicht 
bekannt ist, dass diese Dinge sich darin befinden, ist die Einnahme erlaubt. Siehe 
auch Kapitel 40 im zweiten Abschnitt. [Tiryak bedeutet Opium. Opiumsüchtige 
werden „Tiryaki“ genannt. Das Wort wird auch für eine Medizin (Gegengift) 
verwendet, die die alten griechischen Ärzte gegen Vergiftung herstellten. Darin 
sind Opium, Schlangenfleisch und Spiritus enthalten.] Wenn bei einem Fleisch, 
das von einem muslimischen Metzger gekauft wurde, nicht bekannt ist, wie es 
geschlachtet wurde, und es besteht die Möglichkeit, dass es halāl ist [d. h. die 
Schlachtenden eine Mischung aus Muslimen und Abtrünnigen sind], ist es erlaubt, 
dies zu essen. Wenn durch Sehen oder durch die Mitteilung eines rechtschaffenen 
Muslims gewusst wird, dass es harām ist, soll man es nicht essen. Jedoch ist das 
Nachfragen und Nachforschen nicht notwendig. Im Dār al-islām soll man das 
zweifelhafte Fleisch, welches von einem Muslim gekauft wird, essen und keine 
Waswasa machen. 

Fleisch und Milch des Wildesels sind halāl. Wenn das Fleisch eines Tieres, 
das getrockneten Dung und andere Unreinheiten verzehrt, übel riecht und man 
einen Gestank wahrnimmt, falls man in seine Nähe kommt, so sind das Fleisch, 
die Milch und der Schweiß des Tieres unrein und der Verzehr ist makrūh. Wenn 
das Tier mit sauberen Dingen gefüttert wird und der Gestank verschwindet, so 
ist der Verzehr erlaubt. Deshalb wurde gesagt, dass Hühner drei Tage, Schafe 
vier Tage und Kamele und Rinder zehn Tage eingesperrt werden. Das Fleisch 
und die Milch von Pferden sind rein und halāl. Es wurde als makrūh bezeichnet, 
damit sich die Population nicht verringert. Kaninchenfleisch ist halāl. 

– 896 –



Im al-Badāʾiʿ heißt es: „Abdullāh ibn Abbās erzählte: ‚Wir saßen in der Ge-
genwart des Gesandten Allahs. Ein Dorfbewohner brachte gebratenes Kanin-
chenfleisch als Geschenk. Der Gesandte Allahs sagte zu uns: ,Esst!‘ ‘ Muhammad 
ibn Safwān sagte: ,Ich habe zwei Kaninchen gefangen und geschlachtet. Als ich 
den Gesandten Allahs diesbezüglich fragte, befahl er mir, beide zu essen.‘ “ 

Der Autor des Kitāb al-irschād, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Kaninchenblut ist gut gegen Sommersprossen im Gesicht und auch gegen Vitiligo, 
sowohl bei leichten als auch bei schweren Fällen. Das Blut wird auf die Flecken 
gerieben. Der Verzehr von Kaninchenhirn ist gut gegen das Zittern, das nach 
Krankheiten auftritt. Wenn dies auf das Zahnfleisch von Kindern aufgetragen 
wird, fördert es den Zahnwuchs. Wird die als Anfiha bezeichnete Flüssigkeit, 
die nach dem Schlachten des Kaninchenjungen aus seinem Magen kommt, mit 
Essig vermischt und drei Tage nach dem Mittag von einer Frau getrunken, ver-
hindert dies die Schwangerschaft und ist gut gegen Epilepsie und Vergiftungen.“ 
Den Urin von Tieren zu trinken, deren Fleisch zu verzehren erlaubt ist, ist makrūh. 
Gemüse, das mit der Unreinheit von Menschen oder Tieren bewässert wurde, 
nach dem Waschen zu essen, ist erlaubt. Es ist nicht erlaubt, Gemüse zu essen, 
welches mit Abwässern bewässert wurde. 

Es ist für Männer und Frauen makrūh tahrīman, aus Gold- und Silbergefäßen 
zu essen und zu trinken und diese auf jegliche Art zu verwenden. Dies gilt auch 
für goldene und silberne Löffel, Uhren, Stifte, Schüssel für die Gebetswaschung, 
Messer, Stühle und dergleichen. Diese nicht für den eigenen Körper, sondern 
für andere Zwecke zu verwenden, ist erlaubt. Beispielsweise mit einem Messer 
aus Silber ein Brot mit Butter oder Honig zu bestreichen und dieses Brot mit 
der Hand zu essen, ist erlaubt. Es ist harām, ein in einer Goldschale befindliches 
Medikament auf den Kopf zu schütten. Wird es erst in die Hand geschüttet und 
damit der Kopf eingerieben, ist dies erlaubt. Jedoch ist es nicht erlaubt, Wasser 
und Medikamente vorher in diese Gefäße zu füllen, um sie zu verwenden. 

Es ist nicht erlaubt, aus einer Silberschüssel die Suppe mit einem Holzlöffel 
zu essen, denn die Schüssel wird ohnehin stets mit einem Löffel verwendet. Dies 
gilt auch für eine Salbe in einer Silbertube, die erst in die Hand gedrückt und 
dann mit der Hand auf dem Kopf aufgetragen wird. Genauso verhält es sich 
damit, das Wasser in der Wasserkanne in die Hand zu schütten und das Gesicht 
damit zu waschen. Ebenfalls ist es nicht erlaubt, beim Mawlid die Hände mit 
Rosenwasser aus einem silbernen Gefäß zu besprengen und anschließend die 
Hände auf dem Gesicht und der Kleidung zu reiben. 

Gold und Silber als Schmuck zu tragen, ist einzig für Frauen halāl. Es ist 
jedoch harām, dass sie diesen Schmuck [so beispielsweise den Ring am Finger] 
Männern zeigen, die nicht zu den Mahram-Verwandten gehören. Gold und Silber 
als Schmuck zu tragen, ist für Männer harām. Es ist einzig erlaubt, dass der 
Gürtel, der Ring, die Uhrkette und die Taschenmesserkette aus Silber sind. Sind 
diese aus Gold, sind sie harām. Ringe aus Stein, Bronze, Messing, Platin, Kupfer 
und anderen Metallen als Schmuck zu tragen, ist auch für Frauen harām. Nicht 
die Farbe und die Beschichtung des Metalls sind ausschlaggebend, sondern das 
Innere, die Gattung. Daher ist es zum Beispiel auch für Männer erlaubt, einen 
Silberring zu tragen, der mit Gold beschichtet ist. Ein Gold- oder Kupferring, 
der mit Silber beschichtet ist, wird zwar als Gold oder Kupfer angesehen, doch 
da das Gold bzw. das Kupfer nicht sichtbar ist, sondern nur das Silber, ist es 
erlaubt, diese zu tragen. 

Im fünften Band des Radd al-muhtār heißt es: „In einem Hadith wird mitgeteilt, 
dass für Männer nur Silberringe erlaubt sind und es harām für sie ist, Ringe aus 

– 897 –



Gold, Eisen oder gelbem Messing zu tragen. Dies schreibt auch Mulla Khusraw. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, trug bis zu seinem Ableben nur einen 
Silberring.“ Dies steht auch im al-Mawāhib al-ladunniyya. Tirmidhī schreibt in 
seinem Buch asch-Schamāʾil al-muhammadiyya, dass Alī, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, sagte: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, trug seinen Ring 
an der rechten Hand.“ Es wurde auch gesehen, dass er ihn an der linken Hand 
trug. Es ist erlaubt, den Ring sowohl an der rechten als auch an der linken Hand 
zu tragen. Der Ring wird am kleinen Finger oder am Ringfinger getragen. Ringe 
mit Inschriften vor dem Betreten der Toilette von der linken Hand auf die rechte 
zu legen, ist mustahabb. Männer, die keine Richter, Gouverneure und Muftis 
sind, sollten besser keinen Ring tragen. An Festtagen ist es für alle mustahabb, 
einen Ring zu tragen. Ringe aus Angeberei und Prahlerei zu tragen, ist harām. 

In der Übersetzung des al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es auf Seite 372: „Es 
ist nach allen vier Rechtsschulen nicht erlaubt, dass Männer einen Goldring 
tragen.“ Im al-Dschawhara, Ibn Ābidīn, ad-Durr al-muntaqā und al-Fatāwā al-
hindiyya heißt es: „Ringe aus anderen Metallen als Gold und Silber zu tragen, 
ist auch für Frauen makrūh.“ 

Im 100. Kapitel des al-Bustān heißt es: „Nuʿmān ibn Baschīr kam zum Ge-
sandten Allahs. Er hatte an seinem Finger einen Goldring. Der Gesandte Allahs 
fragte: ,Warum hast du den Paradiesschmuck verwendet, bevor du in das Paradies 
eingegangen bist?‘ Sodann fing er an, einen Ring aus Eisen zu tragen. Als der 
Gesandte Allahs dies sah, fragte er: ,Warum trägst du einen Gegenstand der 
Hölle?‘ Da nahm Nuʿmān auch diesen Ring ab. Er begann danach einen Ring 
aus Bronze zu tragen. Der Prophet sah dies und fragte: ,Warum nehme ich von 
dir den Geruch eines Götzen wahr?‘ Da fragte Nuʿmān: ,Was für einen Ring soll 
ich tragen, o Gesandter Allahs?‘ Der Gesandte Allahs antwortete: ,Du darfst 
einen Silberring tragen. Sein Gewicht soll nicht mehr als ein Mithqāl betragen 
und du sollst ihn an deiner rechten Hand tragen.‘ Amr ibn Schuʿayb sagte, dass 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, Gold- und Eisenringe abnehmen lies 
und vom Tragen von Silberringen nicht abhielt.“ Diese Aspekte stehen auch im 
Buch al-Mawāhib al-ladunniyya geschrieben. 

Für einen Stein am Ring darf man jede Art von Stein und Metall verwenden. 
Wir hören heutzutage, dass einige derer, die Goldringe tragen, folgende Fatwa 

geben: „Weil die Gefährten des Propheten arm waren, wurde ihnen das Tragen 
von Goldringen verboten. Für die Armen ist es zwar harām, doch für die Reichen 
ist es erlaubt.“ Diese Worte fußen auf keinerlei Grundlage. Als der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, Goldringe verbot, gab er auch den Grund dafür 
bekannt. Er verbot sie nicht nur den Armen, sondern allen Männern. Wären sie 
nur für die Armen harām, wären sie auch für die armen Frauen harām gewesen. 
Hinzu kommt, dass der Gesandte Allahs nicht nur das Tragen von Goldringen 
verbot, sondern auch von Ringen aus anderen Metallen, die sehr billig sind. Es 
sei auch Folgendes gesagt: Das Verbot von Ringen außer aus Silber für Männer 
erfolgte in Medina und die Überlieferungen, nach denen die edlen Gefährten 
arm waren, sind aus der Zeit in Mekka, also von vor der Hidschra. Von den 305 
Gefährten, die an der Schlacht von Badr teilnahmen, gehörten 64 zu den Aus-
wanderern und somit betrug die Anzahl derer, die in Mekka den Islam ange-
nommen hatten, weniger als 100. Die Armen unter den medinensischen Ansār 
und die Armen der Auswanderer lebten unter einer als „Suffa“ bezeichneten 
großen Laube neben der Prophetenmoschee. Sie beschäftigten sich mit dem An-
eignen und Vermitteln von Wissen und verbrachten einen Großteil ihres Lebens 
mit dem Dschihad an der Seite des Gesandten Allahs. Diese werden „Ashāb as-
suffa“ genannt. Ihre Anzahl variierte. Oftmals waren es siebzig Personen und 

– 898 –



die meisten wurden zu Märtyrern. Außer diesen waren alle Prophetengefährten 
wohlhabend. Nicht wenige unter ihnen waren äußerst reich. Der Autor des Buches 
al-Bustān, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf Seite 70: „Als Zubayr 
ibn al-Awwām, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verstarb, blieb jedem seiner 
Erben 40.000 Dirham Silber. Abdurrahmān ibn Awf, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, ordnete an, dass seiner Frau, die er während seiner Krankheit geschieden 
hatte, 1/24 seines Erbes gegeben werden soll. Ihr wurden 83.000 Goldmünzen 
gegeben. Das tägliche Einkommen des ehrwürdigen Talha betrug 1000 Gold-
münzen.“ Diese drei Personen gehören zu denjenigen, denen das Paradies ver-
sprochen wurde. Der Reichtum des ehrwürdigen Uthmān, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, konnte nicht beziffert werden. Aufgrund der Zakat, der Kriegsbeute 
und des florierenden Handels gab es keine Armen mehr in Medina. Es liegt also 
auf der Hand, dass diejenigen, die das Verbot des Goldringes auf Armut zurück-
führen wollen, sich an ein sehr dünnes Seil klammern. Ist etwas in allen vier 
Rechtsschulen harām, muss ein Mensch an dieses Verbot glauben. Versucht 
jemand etwas, das in seiner eigenen Rechtsschule als harām gilt, zu verändern, 
und missinterpretiert zu diesem Zweck Koranverse und Hadithe, so wird ersichtlich, 
dass er rechtsschullos (madhhablos) ist. Wer rechtsschullos ist, ist entweder ein 
Irrgänger oder ein Kāfir. Im al-Hadīqa heißt es unter den Übeln der Zunge: „Auf 
dem Stein des Ringes unseres Propheten, Friede sei mit ihm, befanden sich drei 
Zeilen mit einer Inschrift. In der ersten Zeile stand ,Muhammad‘, in der zweiten 
,Rasūl‘ und in der dritten ,Allāh‘ geschrieben. Nachdem er verstarb, benutzte 
ihn der ehrwürdige Abū Bakr und danach der ehrwürdige Umar. Als nach ihm 
der ehrwürdige Uthmān den Ring benutzte, ließ er ihn in den Brunnen namens 
Arīs fallen. Er brachte zwar eine beträchtliche Summe auf, doch er konnte nicht 
gefunden werden. Diese Angelegenheit führte zum Ausbruch einer Fitna.“ 

Auf dem Ring des ehrwürdigen Abū Bakr stand: „Niʿmal-qādir Allāh“, beim 
ehrwürdigen Umar stand: „Kafā bil-mawti wāʿizan yā Umar!“, beim ehrwürdigen 
Uthmān: „La-nasbiranna“, und beim ehrwürdigen Alī: „Al-mulku lillāh“. Auf 
dem Ring des ehrwürdigen Hasan stand: „Al-izzatu lillāh“, beim ehrwürdigen 
Muʿāwiya: „Rabbighfir lī“, bei Ibn Abī Laylā: „Ad-dunyā gharūrun“, bei Imām 
Abū Hanīfa: „Qulil-khayr wa-illā faskut“, bei Imām Abū Yūsuf: „Man amila bi-
raʾyihī nadima“, bei Imām Muhammad: „Man sabara zafira“, und bei Imām asch-
Schāfiʿī: „Al-barakatu fil-qanāʿa“. Sie verwendeten ihre Ringe als Siegel. Die 
Siegel der osmanischen Sultane werden als „Tuğra“ bezeichnet. Die Tuğra befand 
sich nicht auf ihren Ringen. Die Tuğra wurde von einem speziellen Wesir getragen. 
Auf jeder Tuğra stand der Name des Sultans, darüber der Name seines Vaters 
und darüber „Al-muzaffar dāʾimā“. Die Prägung von Goldmünzen begann bei 
den Osmanen in der Zeit von Sultan Orhan. Auf der einen Seite der von jedem 
Sultan geprägten Gold- und Silbermünzen befindet sich eine Tuğra und auf der 
Rückseite stehen der Name der Stadt, in der sie geprägte wurden, und das Jahr, 
in welchem der Sultan den Thron bestieg. Die endgültige Form der Tuğra wurde 
in der Zeit von Sultan Mustafa II. eingeführt. 

Das Tragen eines Verlobungsringes wurde nicht angeordnet. Er wird aus der 
Tradition heraus getragen. Im Kimyā-i saʿādat heißt es: „Man soll sich nicht an 
einen Tisch setzen, an dem ein Mann sitzt, der am Finger einen Goldring trägt. 
Betet eine solche Person in der ersten Reihe, sollte man nicht neben ihr das 
Gebet verrichten, sondern sich in die zweite Reihe begeben. Auf dieselbe Art 
und Weise soll man sich fernhalten von jenen, die andere Verbote begehen.“ 

Gold- und Silbergegenstände im eigenen Haus als Schmuck und Zier aufzu-
bewahren, ohne sie zu verwenden, ist erlaubt.  

Es ist nicht erlaubt, aus unverzinnten Kupfer-, Messing- und Bronzegefäßen 

– 899 –



zu essen. Geschirr und Tassen aus Ton und Porzellan sind vorzuziehen. Mit Zinn 
beschichtete Gefäße, Gefäße aus anderen Metallen sowie Glas- und Kunststoff-
gefäße dürfen verwendet werden. Erlaubt sind auch Gold- und Silberrahmen 
und andere Gegenstände, die mit aufgeklebten Gold- und/oder Silberstücken 
oder mit um sie gewickelten Drähten verziert sind. Die Gold- und Silberstellen 
anzufassen, ist erlaubt, diese aber mit dem Mund zu berühren oder sich auf sie 
zu setzen, ist nicht erlaubt. Es ist erlaubt, Gefäße oder andere Haushaltsgegen-
stände zu benutzen, die mit sehr dünnen und untrennbaren Schichten aus Gold 
oder Silber überzogen sind, wie galvanisierte oder vergoldete Gegenstände. 

Im ad-Durr al-mukhtār und im Radd al-muhtār heißt es: „Es ist für Männer 
harām, als Unterwäsche oder als Oberbekleidung Seide zu tragen. Seide ist ein 
Stoff, der aus den Fäden der Seidenraupe gewebt wird. [Die Fäden, die entstehen, 
wenn die Seidenraupe den Kokon durchstößt und herauskommt, sind zwar kurz 
und wertlos, doch diese werden in keinem Buch von den langen Fäden unter-
schieden. Es gibt niemanden, der diese als halāl bezeichnete. Jede Form der 
Seide ist harām.] 

Der Autor des al-Muhīt al-burhānī, möge Allah sich seiner erbarmen, erwähnt 
zwar eine Überlieferung, wonach die Oberbekleidung, welche die Haut nicht be-
rührt, gestattet sei, doch in anderen Büchern findet sich diese Überlieferung 
nicht. Unabhängig davon, ob diese Kleidung die Haut berührt oder nicht, ist es 
harām. Nach den zwei Imāmen ist das Tragen von Seide einzig im Krieg erlaubt. 
Das Futter der Kleidung oder der Kopfbedeckung aus Seide zu machen, ist 
makrūh. An Ärmel, Röcke, Taschen, Säume, Kragen, die Kopfbedeckung und 
dergleichen einen Seidenstreifen bis vier Fingerbreit zu nähen, ist erlaubt. Es 
dürfen auch mehrere Streifen genäht werden. Jeder Streifen wird separat be-
trachtet. Es wird nicht die Summe ihrer Breiten berücksichtigt. Erlaubt sind auch 
Streifen mit einer Breite bis zu vier Fingern, die aus Goldfäden geflochten sind. 
Für Frauen sind Seidenbekleidung und Goldstreifen jeglicher Breite erlaubt. 
Jungen in Seide zu kleiden, ist makrūh. Es ist Männern erlaubt, ein Moskitonetz 
aus Seide zu verwenden. Es wurde gesagt, dass ein Taillenband aus Seide erlaubt 
ist. Eine Gebetsmütze aus Seide auf dem Kopf zu tragen und einen Seidenbeutel 
um den Hals zu hängen, ist makrūh. Auf einem Gebetsteppich aus Seide zu beten, 
ist erlaubt. Es ist nicht erlaubt, sich mit einer Decke aus Seide zu bedecken. Die 
Fäden für Uhren, Schlüssel und Gebetsketten dürfen aus Seide bestehen und 
ebenso in Hosentaschen angebrachte Geldbeutel, Taschen, Hüllen für Koranex-
emplare und Bündel. Die Wände mit seidenen Stoffen oder Teppichen zu bede-
cken, ist erlaubt, sofern es nicht aus Hochmut und mit der Absicht der Zier ge-
schieht. Seidenteppiche und -decken zu verwenden und darauf zu sitzen, ist 
erlaubt. Unterhosen oder Tischtücher aus Seide sind nicht erlaubt. Bei Handtü-
chern für die Gebetswaschung ist dies erlaubt. 

Kleidungen, deren Kette (Kettfaden) aus Seide und deren Schuss (Schussfaden) 
nicht aus Seide besteht, sind auch für Männer nicht harām, denn beim Stoff ist 
der Schuss ausschlaggebend. Die Kette hat keine Bedeutung. Besteht der Schuss 
aus Seide und die Kette nicht, ist das Tragen der Kleidung harām wie reine Seide. 
Das Tragen künstlicher Seide ist auch für Männer halāl, denn diese sind glänzende 
Baumwollmischungen. Es ist erlaubt, den Kokon in die Sonne zu legen, um die 
Seidenraupe zu töten.“ Im al-Barīqa steht, dass es nicht erlaubt ist, anstelle des 
Tötens unter der Sonne sie zu töten, indem man sie im Feuer erhitzt oder sie in 
kochendes Wasser legt. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Kapitel „al-Hazar 
wal-ibāha“: „Sagt ein Abtrünniger, er habe das Fleisch von einem Juden gekauft, 
wird ihm geglaubt und das Fleisch darf verzehrt werden. Sagt er, er habe es von 

– 900 –



jemanden gekauft, der bekanntlich ein Abtrünniger ist, darf es nicht verzehrt 
werden. Grund hierfür ist, dass in zwischenmenschlichen Angelegenheiten 
(Muʿāmalāt), wie beim Kauf und Verkauf, nicht auf Religionszugehörigkeit und 
Rechtschaffenheit (Adāla) geachtet wird. Den Worten von Kindern und von Un-
gläubigen, seien sie Schriftbesitzer oder buchlose Nichtmuslime, wird also ge-
glaubt. 

Rufen die Leute am Tisch jemanden, der hereingekommen ist, zum Essen 
und ein rechtschaffener Muslim teilt ihm mit, dass das Fleisch, das sie essen, von 
einem Abtrünnigen geschlachtet wurde oder Wein in ihren Getränken gemischt 
ist, dann setzt er sich zu ihnen, sofern die Personen, die an den Tisch rufen, 
ebenfalls rechtschaffen sind. Sind sie nicht rechtschaffen, setzt er sich nicht zu 
ihnen. Sind zwei von ihnen rechtschaffen, setzt er sich. Ist nur einer rechtschaffen, 
forscht er nach. Kann er sich nicht entscheiden, setzt er sich, isst mit ihnen, trinkt 
ihre Getränke und vollzieht mit ihrem Wasser die Gebetswaschung. 

Sind die reinen und unreinen Gefäße durcheinander und die reinen Gefäße 
anzahlmäßig mehr, untersucht er, welche die reinen Gefäße sein könnten, und 
kann dann von diesen essen, trinken, und aus ihnen die Gebetswaschung vor-
nehmen, gleich ob eine Notwendigkeit besteht oder nicht. Ist die Anzahl der 
reinen und unreinen Gefäße gleich oder sind die reinen weniger, sucht er nur 
bei Notwendigkeit nach den reinen und benutzt diese für etwas anderes als die 
Gebetswaschung. Bei Vorliegen einer Notwendigkeit forscht er nach und nimmt 
von den Tieren beim Metzger eines, das islamkonform geschlachtet wurde. Besteht 
keine Notwendigkeit und gibt es viele Schlachter, die islamkonform schlachten, 
forscht er nach und nimmt ein Tier. Wenn sie gleich viele sind, nimmt er es nicht. 
Dies gilt auch für Kleidung und Stoffe. Kurzgefasst, wenn die Anzahl der Reinen 
überwiegt, wird in beiden Fällen nachgeforscht. Ist die Anzahl der Reinen gleich 
oder weniger, dann wird nicht nach den Reinen geforscht, wenn keine Notwen-
digkeit vorliegt. Im Falle einer Notwendigkeit sucht er nur für die Gebetswaschung 
nicht nach den reinen Gefäßen. In anderen Fällen sucht er nach den reinen 
Gefäßen und benutzt jene, die er für sauber hält. Anstelle der Gebetswaschung 
(Wudū) kann er nämlich die Trockenreinigung (Tayammum) vollziehen. Für die 
Bedeckung der Awra und Essen und Trinken gibt es aber keine Alternative. So 
ist ersichtlich, dass er immer forscht und dementsprechend wählt, wenn das Reine 
mehr ist. Ist das Reine nicht mehr, sucht er nur im Falle der Notwendigkeit und 
für alle anderen Fälle als die Gebetswaschung.“ 

Sayyid Ahmad al-Hamawī schreibt in seinem Kommentar zum al-Aschbāh 
unter dem dritten Rechtsprinzip: „Es gibt drei Arten des Zweifels (Schakk/Schub-
ha): (1) was dem Grunde nach harām ist, (2) was dem Grunde nach mubāh ist, 
(3) wessen Ursprung nicht bekannt ist. Wenn man ein Schaf sieht, das an einem 
Ort geschlachtet wurde, an dem es sowohl Abtrünnige als auch solche gibt, die 
es islamkonform schlachten, muss man wissen, dass dieses Schaf gemäß den 
Richtlinien des Islams geschlachtet wurde. Denn es ist dem Grunde nach harām 
und es besteht Zweifel darüber, ob es halāl ist. Sind die Abtrünnigen unter den 
Schlachtern in der Minderheit, darf man dieses Fleisch kaufen und essen. [Auch 
vom Metzger zu kaufen und zu essen, ist erlaubt.] Wasser, das eine veränderte 
Farbe hat und trüb ist, wird als rein angenommen, denn Wasser ist dem Grunde 
nach (ursprünglich) rein und seine Unreinheit wird angezweifelt. Es ist nicht 
harām, sondern makrūh, das Gut einer Person zu kaufen, deren Einkommen 
größtenteils aus Harām stammt, wenn nicht mit Sicherheit bekannt ist, dass das 
Gut, das sie gibt, aus Harām stammt.“ Auf Seite 147 heißt es: „Die Geschenke 
von jemandem, dessen Güter größtenteils halāl sind, werden angenommen und 
gegessen. Ist der Großteil harām, dann wird das genommen, wovon er sagt, dass 

– 901 –



es halāl ist. Sagt er nichts, während er es gibt, wird nachgeforscht und der Ver-
mutung nach gehandelt. Dies ist auch bei gekauften Waren der Fall.“ Fleisch, 
das von einem Abtrünnigen oder buchlosen Ungläubigen geschlachtet und verkauft 
wird, darf nicht gekauft werden. Sagt er, dass es von einem Muslim geschlachtet 
worden sei, so gibt er damit Auskunft darüber, dass dies halāl ist, und hierin 
wird ihm kein Glaube geschenkt. Genauso verhält es sich mit dem Ausdruck „al-
koholfreies Bier“, denn Bier ist die Bezeichnung für ein bekanntes alkoholhaltiges 
Getränk. Dies ist, als würde man „sauberer Urin“ sagen. Etwas, das nicht unrein 
ist, darf nicht Urin und ein alkoholfreies Getränk nicht Bier genannt werden. 
Der 9. Artikel der Mecelle lautet: „Die Grundregel bei nachträglich entstehenden 
Eigenschaften ist deren Fehlen. (D. h. die Eigenschaften einer Sache bestehen 
fort. Wer sagt, dass er sie verändert hätte, dessen Worten wird nicht geglaubt.)“ 
Der 10. Artikel lautet: „Was zu einem Zeitpunkt existiert, wird als weiterhin 
fortbestehend angenommen, solange nichts Gegenteiliges bewiesen wird.“ Artikel 
42 besagt: „Zu berücksichtigen ist das Verbreitete, nicht das Vereinzelte und 
Seltene.“ Im 46. Artikel heißt es: „Treffen das Hindernde und das Erfordernde 
aufeinander, wird dem Hindernden Vorrang gegeben.“ Kauft jemand von einem 
Muslim Fleisch und erhält im Nachhinein von einem rechtschaffenen Muslim die 
Nachricht, dass dieses Tier von einem Abtrünnigen geschlachtet worden sei, darf 
er das Fleisch nicht verzehren und anderen nicht zum Verzehr anbieten. Er kann 
aber das Geld nicht zurückverlangen. Siehe Kapitel 56 im ersten Abschnitt. 

Im Marāqī al-falāh und dessen Superkommentar von Tahtāwī steht nach dem 
Kapitel „Überbleibsel“ Folgendes: „Sagt eine rechtschaffene Person: ,Dieses 
Tier ist von einem Feueranbeter geschlachtet worden‘, und eine andere recht-
schaffene Person, dass es von einem Muslim geschlachtet wurde, ist der Verzehr 
nicht halāl. D. h. der Zustand des Verbotenseins hält an, denn die Grundregel 
bei geschlachteten Tieren ist, dass sie harām sind. Wenn festgestellt ist, dass sie 
im Einklang mit dem Islam geschlachtet wurden, sind sie halāl. Widersprechen 
sich zwei Berichte, steht nicht fest, dass es halāl ist, weshalb es harām bleibt. 
Zweifel gleicht zwei sich widersprechenden Berichten. Wenn Zweifel herrscht 
bezüglich einer Sache, die dem Grunde nach harām ist, wie beispielsweise in 
Bezug auf ein Tier, das geschlachtet wurde in einer Stadt, in der Muslime und 
Feueranbeter, also buchlose Nichtmuslime, zusammen leben, ist dieses Fleisch 
nicht halāl, bis bekannt wird, dass es von einem Muslim geschlachtet wurde. 
Denn die Grundregel hier ist, dass das Tier auf eine verbotene Art gestorben ist. 
Ob es islamkonform geschlachtet wurde, ist hingegen zweifelhaft. Sind die Muslime 
in der Stadt aber in der Mehrheit, wird es als halāl angenommen.“ 

Im Maqāmāt-i Mazhariyya heißt es unter dem Kapitel Karāma: „Als er Ghulām 
Hasanī sah, sagte er zu ihm: ,Du hast die Nahrung eines Ungläubigen gegessen 
und in deinem Herzen ist die Dunkelheit des Unglaubens erschienen.‘ Darauf 
sagte er: ,Ja, ich habe gegessen, was ein Hindu mir gegeben hat.‘ “ Nahrung mit 
Anzeichen von Kufr und Harām verdunkelt das Herz und führt dazu, dass der 
Leichnam im Grab verwest. 

 

O mein Auge, weine! Wie ein süßer Traum, ist die Jugend vergangen.  

Diese Tränen machen mich noch verrückt,  

würde ich doch nur im Grabe meine Ruhe finden!  

 
 

– 902 –



42 — WEIN UND ANDERE ALKOHOLISCHE  
GETRÄNKE 

Alle alkoholischen Getränke sind Gifte. Heute steht diese Tatsache in den 
Medizinbüchern geschrieben. In einem wertvollen Chemiebuch, das auf Gymnasien 
gelehrt wird, steht: „Seit jeher werden alkoholische Getränke als Genussmittel 
getrunken und es wurde von Nutzen und Vorteilen des Konsums gesprochen, 
wenn sie in kleinen Mengen getrunken werden, wie etwa, dass sie eine anregende 
Wirkung auf den Körper hätten und die Verdauung fördern würden. Heute 
jedoch ist wissenschaftlich erwiesen, dass sogar geringste Mengen von Alkohol 
die Körpermaschinerie erheblich schädigen und die schädlichen Auswirkungen 
von Generation zu Generation übertragen werden.“ 

Ibn Ābidīn schreibt in seinem fünften Band auf Seite 289:  
Wein [Khamr] ist nach allen vier Rechtsschulen harām. Sein Konsum und 

seine Verwendung auf jegliche Art ist eine Sünde. Einzig aus Wein Essig herzu-
stellen und anstelle von Wasser Wein zu trinken, wenn aufgrund des Verdurstens 
der Tod droht, und zwar so viel, wie für das Überleben erforderlich, ist erlaubt. 
Es gibt vier Arten von Getränken, deren Konsum harām ist: 

1. Wein. Ungekochter Traubensaft [Most] wird in luftleeren Fässern aufbewahrt 
und gärt, indem sich Luftblasen und Schaum bilden. Somit wird es zu „Wein“. 
[Mit anderen Worten: Ein Enzym namens Zymase, das aus der „Bierhefe“ ge-
nannten Hefe gewonnen wird und in Traubenschalen vorhanden ist und in den 
Most übergeht, spaltet die Hexosen namens Glykose und Lävulose (Fruktose) 
im Most auf. Durch die Zuckerspaltung entstehen die Stoffe Ethylalkohol (also 
Ethanol) und Kohlenstoffdioxid: 

    C6 H12 O6                        2C2 H5 OH + 2 CO2 

Da der Zuckergehalt im Most mit der Zeit abnimmt und der Alkoholgehalt 
zunimmt, wird der Geschmack, der vorher süß war, bitter und stechend. Das ent-
stehende Kohlendioxidgas tritt in Form von Blasen aus. Dieses Gas befördert 
die in der alkoholischen Flüssigkeit unlöslichen Sedimente an die Oberfläche, 
sodass sie sich mit Schaum bedeckt. Somit ist der Most zu Wein geworden. In 
unterschiedlichen Weinsorten befindet sich ein Alkoholgehalt zwischen 5 und 
20 %. Zwei Hektoliter (also 200 Liter) bzw. 115 Kilogramm Trauben ergeben 75 
Liter Most. Ein Fünftel des Mostes ist Zucker, ein Zehntel davon ist Weinsäure. 
Durch das Durchleiten von Schwefeldioxidgas durch den Most werden die Es-
sigsäurehefe und andere schädliche Hefen abgetötet. Die erste Gärung ist innerhalb 
einer Woche abgeschlossen.] 

Wein, dessen Alkoholgehalt niedrig ist, ist ebenfalls harām. [Nach den beiden 
Imāmen und den anderen drei Rechtsschulen handelt es sich auch dann um Wein, 
wenn sich kein Schaum gebildet hat.] Einen einzigen Tropfen davon zu trinken, 
ist harām, auch wenn er nicht berauscht. Wer sagt, dies sei halāl, wird ein Kāfir 
[Feind Allahs]. Wein ist wie Urin eine starke Unreinheit. Jegliche Verwendung, 
sei es um Medikamente herzustellen, Schlamm herzustellen, es Tieren zum 
Trinken zu geben, eine Darmspülung vorzunehmen oder es in die Nase zu ziehen, 
ist per Konsens harām. Der Verkauf ist nicht erlaubt und das hiervon eingenom-
mene Geld ist harām. Es ist nicht halāl, dass ein Muslim seine Schulden mit dem 
Erlös aus dem Weinverkauf bezahlt. Dieses Geld ist auch für den Gläubiger nicht 
halāl. Daher soll man jemandem, der Alkohol verkauft, kein Geld leihen. Wer 
geringe Mengen trinkt, bekommt die Hadd-Strafe, nämlich 80 Stockschläge. Wer 

– 903 –



die anderen drei berauschenden Getränke konsumiert, wird nur dann mit der 
Hadd-Strafe bestraft, wenn er betrunken wird. Wenn sich beim Wein Schaum 
gebildet hat und danach bis zwei Drittel abgekocht wurde, ist der Rest und der 
durch Destillation gewonnene Alkohol (Raki) wie der Wein stark unrein, wie 
übereinstimmend berichtet wurde. Auch ein einziger Tropfen hiervon ist harām, 
wie im Bahdschat al-fatāwā geschrieben steht. Raki hat einen Alkoholgehalt von 
über 40 %. Wenn der aus Wein gewonnene Raki einige Jahre in Eichenfässern 
lagert, wird er zu „Cognac“. 

2. Tilā. Wenn frischer Most im Feuer oder in der Sonne erhitzt wird und 
weniger als zwei Drittel verdampft [d. h. mehr als ein Drittel übrig bleibt], wird 
dieser Rest „Tilā“ genannt. Wenn der Tilā Gas freisetzt und somit aufschäumt 
und bitter zu schmecken anfängt, berauscht es. Wie beim Wein ist ein einziger 
Tropfen davon harām und es ist eine starke Unreinheit. 

3. Sakar. Wenn die Mazeration (Naqīʿ) der Datteln, d. h. wenn sie ohne Er-
hitzung im Wasser gelassen werden, schäumt und einen bitteren Geschmack ent-
wickelt, wird es „Sakar“ genannt. Bereits ein einziger Tropfen ist harām. 

4. Mazeration mit Rosinen. Wenn Rosinen im kalten Wasser gelassen werden, 
geht der Zucker ins Wasser über. Dieses Wasser wird „Mazeration (Naqīʿ) von 
Rosinen“ genannt. Bildet sich Schaum und wird bitter, ist ein einziger Tropfen 
harām. Wenn der Tilā, der Sakar und der Naqīʿ von Rosinen keinen Schaum 
bilden und ihr Geschmack nicht bitter wird, ist ihr Konsum per Konsens halāl. 
Sakar und Naqīʿ sind schwache Unreinheiten. Gemäß Imām Abū Hanīfa müssen 
Tilā, Sakar und Naqīʿ schäumen, damit sie harām werden. Da es bei diesen drei 
Getränken keinen Gelehrtenkonsens gibt, wird derjenige, der diese nicht als 
harām sieht, kein Kāfir. 

Die Getränke, deren Konsum nach Imām Abū Hanīfa und Imām Abū Yūsuf 
halāl ist, sind vier an der Zahl: 

1. Rosinen oder Datteln werden in kaltem Wasser eingelegt, bis sich der 
Zucker im Wasser gelöst hat. Dann wird das Ganze erhitzt, bis es kocht, und 
nach dem Abkühlen abgesiebt. Diese Flüssigkeit wird „Nabīdh“ genannt. Auch 
wenn der Nabīdh bitter schmeckt, ist der Konsum halāl, solange er nicht berau-
schend wirkt. Wird es nicht erhitzt und es schäumt und schmeckt bitter, so ist es 
harām. 

2. Rosinen und Datteln werden gemeinsam in kaltem Wasser eingelegt, an-
schließend erhitzt und dann abgesiebt. Dies ist halāl, selbst wenn es bitter schmeckt, 
solange es nicht berauscht. Dieses Getränk wird „Khalītān“ genannt. 

3. Honig, Feigen, Gerste, Weizen, Mais, Hirsen, Pflaumen, Aprikosen, Äpfel 
oder dergleichen, von denen eines eine Zeit lang in kaltem Wasser bleibt, ist in 
nicht berauschender Menge halāl, auch wenn die Flüssigkeit nicht erhitzt wurde. 
In einem Hadith heißt es nämlich: „Wein wird aus Trauben und Datteln herge-
stellt.“ [Machen sie betrunken, ist ihr Konsum harām. Derart ist das Bier. Den 
aus Getreide gewonnenen Raki nennen die Engländer „Whisky“ und die Russen 
„Wodka“. Diese haben einen Alkoholgehalt von 50-60 %.] 

4. „Muthallath“. Wenn der Traubensaft, während er frisch ist, also bevor Gas-
blasen austreten und er schäumt, erhitzt wird und zwei Drittel davon verdampfen 
und ein Drittel übrig bleibt, wird diese Flüssigkeit „Muthallath“ genannt. Sie in 
nicht berauschender Menge zu trinken, ist halāl, auch wenn sie bitter schmeckt. 

Wenn dem Most während des Kochens reines Kalksteinpulver (Erde für Sirup, 
türk. pekmez toprağı) hinzugegeben wird, verliert es die Säure und wird zur 
Melasse (Sirup, türk. pekmez). Die Franzosen nennen diese Melasse „Sapa“ und 

– 904 –



„Rob“. Melasse besteht zu mehr als 60 % aus Glukose. Wird der Traubenmelasse 
Eiweiß hinzugefügt und unter Rühren gekocht, bis es dickflüssig wird, wird dies 
„Raisiné“ (Gelee) genannt. Most, also frischer Traubensaft (Moût), und Trau-
benmelasse (Moût cuit) und Gelee (Raisiné) und Boza [Bosan] sind halāl. Für 
die Herstellung von Boza wird ein Kilo Bulgur gewaschen und in einen Topf 
gelegt. Es wird viel Wasser hinzugegeben und einige Stunden gekocht, bis der 
Bulgur aufweicht. Dann wird der gekochte Bulgur mit Wasser geknetet und durch 
ein Drahtsieb gefiltert. Danach wird Zucker hinzugefügt und gelöst und als Hefe 
wird ein Wasserglas Boza dazugegeben. Anschließend wird er zugedeckt und 
neben den Ofen gestellt. Am nächsten Tag beginnt man, ihn sauer zu trinken. 

Diese Getränke sind halāl, wenn sie als Stärkungs- und Verdauungsmittel 
und in nicht berauschender Menge konsumiert werden. Berauscht das Getränk 
oder wird zur Unterhaltung und zum Vergnügen mit Musik selbst in geringer 
Menge getrunken, ist es per Konsens harām. 

Imām Muhammad zufolge sind die oben genannten vier Getränke, wenn sich 
Gas freigesetzt hat und der Geschmack bitter geworden ist, auch in kleinen 
Mengen harām, selbst wenn sie nicht berauschen. So lautet auch die Fatwa. Ge-
nauso verhält es sich in den drei anderen Rechtsschulen. Denn unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Getränke, die in großen Mengen berauschen, sind 
auch in kleinen Mengen harām“, und: „Jedes berauschende Getränk ist ein Wein 
und sie alle sind harām.“ Dieser Hadith teilt mit, dass alle diese Getränke harām 
sind, und nicht, dass ihre Zusammensetzung gleich ist. Unser Prophet Muhammad, 
Friede sei mit ihm, wurde nämlich nicht gesandt, um die Realität der Stoffe und 
die Naturwissenschaften zu lehren, sondern deren Bestimmungen (Ahkām) dar-
zulegen. Wenn die Milch von Stuten, Kühen und Kamelen fermentiert wird und 
bitter schmeckt, werden sie wie Muthallath. Das erstere wird „Kumys“ genannt 
und die anderen beiden „Kefir“. Sie sind harām wie Bier. Zu diesem Thema gibt 
es im Buch Manʿ-i muskirāt von Iskilibli M. Ātif Efendi ausführliche Informa-
tionen. 

[Wenn die Gerste zur Herstellung von Bier eingeweicht und eine Woche lang 
stehen gelassen wird, keimt sie. In der Zwischenzeit bildet sich auch ein Enzym 
namens Amylase. Wenn die Länge der Sprossen fast die Länge der Gerste erreicht, 
werden sie von der Gerste getrennt. Die Gerste wird getrocknet und zu Mehl 
verarbeitet. Dieses Mehl wird „Malz“ genannt. In Form von gelbem Pulver oder 
Flüssigkeit wird Malz als Medikament gegen eine Krankheit verwendet, die durch 
Blutungen und extreme Schwäche gekennzeichnet ist und Skorbut genannt wird, 
und als Stärkungs- und Verdauungsmittel der Babynahrung zugesetzt. Darin be-
findet sich kein Alkohol. Wenn Malz mit warmem Wasser vermischt und stehen 
gelassen wird, spaltet die Amalyse im Gärungsprozess die Stärke, sodass der 
„Maltose“ genannte Zucker entsteht. Dieser zuckerhaltigen Flüssigkeit werden 
Hopfen zugegeben und sie wird gekocht. Diese Pflanze gibt dem Bier seinen Ge-
ruch und macht es klar. Anschließend wird die Flüssigkeit abgekühlt und danach 
Bierhefe hinzugegeben. Diese Hefe führt zu einem Gärungsprozess, bei der die 
Maltose gespalten wird und Alkohol entsteht. Somit erhält man Bier. In unter-
schiedlichen Bieren befindet sich ein Alkoholgehalt von 2,5 % - 5 %. Der Konsum 
großer Mengen macht betrunken. Bierhefe ist ein gelbes Pulver oder ein joghurt-
ähnlicher Brei. Sie ist lebendig und die Flüssigkeit, die sie produziert, führt zur 
Gärung. Bierhefe wird durch die Herstellung von Hefe aus den in Brauereien 
anfallenden Trebern gewonnen und wird auch bei Haut-, Verdauungs- und Brust-
krankheiten eingesetzt. Sie ist auch im Brotteig enthalten. Da Bier Gas freisetzt, 
schäumt und einen bitteren und stechenden Geschmack hat, ist nach Imām Mu-
hammad der Konsum davon sowohl in kleinen als auch großen Mengen harām, 

– 905 –



gleich mit welchem Zweck. So lautet auch die Fatwa. In der Januarausgabe der 
in Deutschland herausgegebenen Zeitschrift Der Stern von 1979 heißt es: „In 
einer Untersuchung des Krebsforschungszentrums in Heidelberg wurde festgestellt, 
dass Bier krebserregend ist. Es wurde festgestellt, dass Bier reichlich Nitrosamine 
enthält, die als krebserregend bekannt sind. Bier führt auch zur Alkoholsucht. 
Da im Schmerzmittel Pyramidon eine hohe Menge an Nitrosaminen nachgewiesen 
wurde, wurde es auf Anordnung des Gesundheitsministeriums vor sechs Monaten 
vom Markt genommen. Ein durchschnittlicher Bierkonsument nimmt so viel Ni-
trosamin auf, als ob er 70 Pyramidontabletten pro Tag einnehmen würde.“ Das 
Krebs genannte Tier und ebenso die gefährlichen Geschwülste namens Krebs 
werden im Arabischen „Saratān“ genannt. Im Nuzhat al-abdān heißt es, dass 
Krebs mit einer Salbe behandelt wird, die Krebsasche beinhaltet. Bei der im 
Tashīl al-manāfiʿ als „al-Irq al-madanī“ bezeichneten Krankheit handelt es sich 
um Krebs. Eines der darin beschriebenen Medikamente lautet wie folgt: „Eine 
Handvoll geschälter Knoblauch und ein Liter Milch werden am Abend gekocht, 
bis es dickflüssig wie Brei wird. Dies wird bis zum Morgen im Garten gelassen, 
sodass es Luftfeuchtigkeit aufnimmt. Die Milch wird getrennt und dann auf leeren 
Magen getrunken. Anstelle von Knoblauch kann Weihrauch oder Aloe verwendet 
werden.“] 

Gemäß Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, ist der Verkauf 
der oben genannten acht Getränke mit Ausnahme des Weines rechtswirksam 
(sahīh), aber makrūh [also makrūh tahrīman. Diejenigen, die diese verkaufen, 
werden in die Hölle eingehen, als hätten sie Harām begangen.] Die zwei Imāme 
(Imāmayn), möge Allah sich ihrer erbarmen, sagten, dass ihr Verkauf nicht 
wirksam ist. Selbiges gilt für den Verkauf von Opium, Haschisch und anderen 
narkotischen Mitteln. Wasser, das durch Unreinheiten verschmutzt wurde, zu 
trinken, ist harām. Im al-Dschawhara heißt es: „Werden frische Weintrauben in 
Wasser eingelegt und vor der Gärung gekocht, ist dieses Getränk nicht halāl, bis 
zwei Drittel verdampft sind. Wenn Rosinen oder Datteln in Wasser gelegt und 
eine Weile gekocht werden, ist dieses Getränk halāl. Dies wird ,Nabīdh‘ genannt. 
Wenn eine Mischung aus frischen Weintrauben und Datteln oder frischen Wein-
trauben und Rosinen in Wasser erhitzt wird, ist sie nicht halāl, bis zwei Drittel 
des Wassers verdampft sind. Dies gilt auch für die Mischung aus frischem Trau-
bensaft (Most) und Wasser, in das Datteln eingelegt wurden.“ 

Unreinheiten wie Urin oder Kot zu trinken bzw. zu essen, ist harām. 
Getränke, die mubāh sind, gar Wasser, mit Musik wie die Nichtmuslime und 

Sünder zu trinken, ist harām. Ibn Ābidīn nennt im fünften Band auf Seite 238 
den folgenden Hadith: „Wasser wie jene zu trinken, die alkoholische Getränke 
konsumieren, ist harām.“ Eine gottesdienstliche Handlung einer Tat gleichen zu 
lassen, die harām ist, führt zum Kufr. Mit Musik, Alkohol und Gesang das Gebet 
zu verrichten und den edlen Koran zu rezitieren, ist derart. Siehe auch die zehnte 
Seite von Kapitel 52 im zweiten Abschnitt. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im dritten Band auf 
Seite 163 und im fünften Band auf Seite 289 Folgendes: „Dass Araq al-khamr 
[also Raki und Alkohol] wie Wein stark unrein sind und jene, die dies bis zur 
Trunkenheit konsumieren, mit der Hadd-Strafe bestraft werden, wurde überein-
stimmend mitgeteilt. Es gibt viele, die sagen, dass die Hadd-Strafe auch dann 
angewandt wird, wenn nur ein Tropfen getrunken wird. Man darf sich nicht davon 
täuschen lassen, dass Sünder, die alkoholische Getränke konsumieren, darüber 
sagen, dass sie rein seien und ihr Konsum halāl sei.“ Da sich in allen alkoholischen 
Getränken Ethanol befindet, gelten sie wie weinhaltiges Wasser als starke Un-
reinheit und sind harām. Daher müssen alkoholhaltige Flüssigkeiten, die auf die 

– 906 –



Haut aufgetragen wurden, wie Iodtinktur und Kampferalkohol, sowie unnötige 
Flüssigkeiten wie Kölschwasser vor dem Gebet gewaschen werden. Es ist erlaubt, 
sie äußerlich zu verwenden und Spirituosen als Brennstoff zu verwenden und sie 
zu diesem Zweck zu verkaufen und zu kaufen. Flüssigkeiten wie Benzol, Benzin, 
Aceton, Tetrachlormethan und Kerosin sind nicht unrein. Es darf gebetet werden, 
ohne diese zuvor zu reinigen. Die Verwendung von Alkohol in der Technik als 
Lösungsmittel ist keine Sünde. 

In der modernen Medizin sind die zwei Eigenschaften, die ein gutes Desin-
fektionsmittel innehaben sollte, dass es die von ihm verlangten Wirkungen voll-
ständig und umfangreich mit sich bringt und wenige bis keine Nebenwirkungen 
hat. 

a) Alkohol hat auf einen Teil der Bakterien gar keine Wirkung und von den 
übrigen kann er nur jene im vegetativen (aktiven) Zustand abtöten. Zu anderen 
Zeiten sind die Bakterien mit einer Schutzschicht, den Sporen, überzogen. Wenn 
günstige Bedingungen herrschen, kehren sie in ihren vegetativen Zustand zurück. 
Alkohol kann auch Bakterien mit Sporen nicht abtöten und in den Alkoholen 
auf dem Markt befinden sich sogar selbst Bakterien mit Sporen. Die Erfahrungen 
in jüngster Zeit zeigen, dass der auf die Haut aufgetragene konzentrierte Alkohol 
eine kompakte Schicht an der Oberfläche der umliegenden Bakterien bildet, 
sodass der Alkohol nicht mehr auf diese wirken kann. Daher zeigt er keine voll-
ständige und umfassende Wirkung. 

b) Darüber hinaus schadet der auf die Haut aufgetragene konzentrierte 
Alkohol dem Hautgewebe mehr als den Bakterien. Durch diese Schäden bildet 
sich nämlich eine Schicht aus Proteinen. Diese verhindert die Wirkung auf Bak-
terien. 

Da der Alkohol also beide Eigenschaften nicht erfüllt, ist er kein gutes Des-
infektionsmittel. Es gibt hunderte Desinfektionsmittel, die viel besser sind als 
der Alkohol und seine Nachteile nicht haben. So wird heute in vielen Ländern 
anstelle der alkoholhaltigen Iodtinktur die viel effektivere Iodtinktur mit Mersol 
ohne Alkohol verwendet. Diese wird hergestellt, indem zwei Gramm vom „Mer-
cuchrom“ genannten roten Pulver in 100 Gramm Wasser gelöst werden. Mersol 
wird auch als Fertigprodukt in Apotheken verkauft. Statistiken zufolge hat sich 
die Menge des medizinisch verwendeten Alkohols in europäischen Kliniken im 
Jahre 1934 im Vergleich zu 1900 um das Zehnfache verringert und nimmt von 
Tag zu Tag weiter ab. Allerdings ist die Tatsache, dass Alkohol in großen Mengen 
produziert wird und aufgrund seines Anteils an der Zusammensetzung von 
Alkohol reichlich vorhanden ist, vielleicht der einzige Grund, der zu seiner Ver-
wendung in der Medizin führt. 

Feste Substanzen wie schwarzes Bilsenkraut, Haschisch und Opium sind in 
solch großer Menge, dass sie dem Verstand schaden, harām. Bei Ibn Ābidīn im 
Kapitel „Aschriba“ steht, dass ihre Verwendung als Medizin und Narkosemittel 
erlaubt ist. Wer mehr als dies als halāl bezeichnet, wird zwar kein Ungläubiger 
(Kāfir), aber ein Irrgänger (Mubtadiʿ/Sāhib al-bidʿa). 

[Ein Gebet, das im berauschten Zustand verrichtet wird, ist nicht gültig. Es 
leicht angetrunken zu verrichten, ohne berauscht zu sein, ist makrūh. Denn auch 
nur einen Tropfen irgendeines alkoholischen Getränkes zum Vergnügen zu 
trinken, ist harām. Wer in seinem Magen oder an seiner Kleidung auch nur ein 
wenig Harām hat, dessen Gebet ist makrūh. Dies gilt auch für das Verrichten 
des Gebets an einem usurpierten Ort. Im Maradsch al-bahrayn heißt es, Ahmad 
Zarrūq zitierend: Die Leute, denen Ekstase und Zustände zuteilwerden, sind in 
ihren Worten und Taten entschuldigt, wenn sie ihr Bewusstsein verlieren. Dasselbe 

– 907 –



gilt für das Tanzen und Schreien während des Simāʿ. Menschen in diesem Zustand 
sind wie Verrückte. Doch falls dieser spirituelle Rausch nicht von selbst (spontan) 
geschieht, sondern sie bei Verstand und Bewusstsein sind, dann sind sie nicht 
entschuldigt und werden sündig. Zu Zeiten, in denen sie nicht bei Bewusstsein 
sind, ist das Verpassen der gottesdienstlichen Handlungen zwar keine Sünde, 
doch sie müssen die gottesdienstlichen Handlungen umgehend nachholen, sobald 
sie wieder bei Verstand sind. Denn diese Bewusstlosigkeit ist ihr Eigenverschulden. 
Es ist für andere nicht erlaubt, den Worten und Handlungen dieser spirituell 
trunkenen Personen zu folgen, die dem Islam widersprechen. Auch wenn sie 
selbst nicht sündigen, begehen jene, die ihnen folgen, eine Sünde. Dies gilt auch 
für jene, die sich durch Alkohol und Rauschmittel im Rausch befinden. Sie sind 
zwar während der Trunkenheit entschuldigt, weil sie in diesem Zustand keinen 
Willen haben, doch sie müssen die verpassten gottesdienstlichen Handlungen 
nachholen, da dieser Zustand selbstverschuldet ist.] 

Im Buch Riyād an-nāsihīn steht: „In einem Hadith heißt es: ,Was in großen 
Mengen betrunken macht, dessen Konsum ist auch in kleinen Mengen harām.‘ 
[Dieser Hadith ist auch in den Büchern az-Zawādschir und Kunūz ad-daqāʾiq 
aufgezeichnet.] In einem anderen Hadith heißt es: ,Der Konsum von Wein ist 
die größte aller großen Sünden. Er ist die Mutter und das Haupt allen Übels. 
Wer Wein trinkt, betet nicht und begeht Unzucht mit seiner Mutter und seinen 
Tanten väterlicher- und mütterlicherseits.‘ In einem weiteren Hadith heißt es: 
,Befreundet euch nicht mit jemandem, der Wein trinkt! Geht nicht zu seiner Be-
erdigung! Verheiratet eure Töchter nicht mit ihm und heiratet seine Tochter 
nicht! Wisset sehr wohl, dass derjenige, der Wein trinkt, am Tage der Auferstehung 
mit geschwärztem Gesicht und blauen Augen aus dem Grab auferstehen wird 
und eine hängende Zunge und einen üblen Geruch haben wird und alle vor 
seinem Gestank fliehen werden.‘ In einem anderen Hadith heißt es: ,Wer Wein 
trinkt, geht nicht in das Paradies ein.‘ Gemäß der Glaubensrichtung der Ahlus-
Sunna wird jemand, der große Sünden begeht, kein Kāfir, er verliert also seinen 
Glauben nicht. Die Bedeutung dieser Hadithe ist, dass es sich dabei um jemanden 
handelt, der dies als halāl ansieht oder in seinem Herzen dies nicht als schlecht 
erachtet. Oder aber sie bedeuten, dass wenn derjenige, der aus Gewohnheit Wein 
trinkt, dies ohne zu bereuen stirbt, er im letzten Atemzug seinen Glauben verliert. 
Wer mit Glauben sterben will, soll keinen Wein (Alkohol) trinken. Allah, der 
Erhabene, und Sein Gesandter verfluchen jene, die Wein trinken, bringen, tragen, 
zubereiten, verkaufen und herstellen. Das eingenommene Geld des Weinverkäufers 
ist harām. Er wird im Diesseits nicht vor Heimsuchungen gerettet werden. Zwar 
sind seine Gebete gültig (sahīh), wenn er zuvor etwas getrunken hat, doch sie 
werden nicht angenommen (maqbūl), d. h. sie bringen keinen Lohn. In einem 
Hadith heißt es: ,Derjenige, der die Gewohnheit hat, Wein zu trinken, ist wie je-
mand, der Wathan anbetet.‘ 

In Tahtāwīs Superkommentar zum al-Imdād heißt es: ,Statuen von Menschen 
aus Holz, Gold oder Silber werden ,Sanam‘ genannt. Statuen von Menschen aus 
Stein werden ,Wathan‘ genannt. Bilder von Lebewesen oder leblosen Geschöpfen, 
die an Stoffen, Wänden und anderen Stellen angefertigt werden, werden ,Sūra‘ 
oder ,Taswīr‘ genannt. Einzig die Bilder von Lebewesen werden ,Timthāl‘ genannt. 
Sanam, Wathan, Sūra und Timthāl anzubeten im Glauben, diese könnten Schaden 
oder Nutzen herbeiführen, ist eine der Arten des Götzendienstes (Schirk). Wer 
diese derart anbetet, wird ,Götzendiener‘ und ,Muschrik‘ genannt.‘ 

In einem Hadith heißt es: ,Wer einen Schluck Wein trinkt, dem zürnt Allah, 
der Erhabene, drei Tage.‘ Das heißt, solange er dies nicht bereut, erhält er für 
die guten Taten, die er in diesen drei Tagen verrichtet, keinen Lohn und seine 

– 908 –



Sünden werden nicht vergeben. Stirbt er in diesen drei Tagen, wird befürchtet, 
dass er ohne Glauben ins Jenseits übergeht. Wer einen Kelch trinkt, dem zürnt 
Allah, der Erhabene, 40 Tage. 

In den Büchern des Fiqh, wie beispielsweise im al-Hidāya, heißt es: Wein aus 
Trauben ist per Konsens harām. Wer dies als halāl bezeichnet, wird ein Kāfir. Es 
ist wādschib, die Hadd-Strafe bei demjenigen anzuwenden, der einen Tropfen 
trinkt. Saʿīd ibn al-Musayyib sagte: ,Der Grund für den Verrat und den Unglauben 
der früheren Gemeinden war der Konsum von Wein.‘ Vom Kalifen Uthmān, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, wird überliefert, dass er während einer Predigt 
von der Kanzel des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,O ihr Menschen! 
Hütet euch davor, Wein zu trinken! Wisset, dass der Weinkonsum die Quelle 
allen Übels ist!‘ In einem Hadith heißt es: ,Der Wein bringt keine Heilung, noch 
enthält er irgendeine medizinische Qualität. Er verursacht Krankheit.‘ 

Im al-Arbaʿīn heißt es, dass Abdullāh ibn Masʿūd sagte: ,Wenn eine Person, 
die Wein trinkt, ohne Reue stirbt, so öffnet ihr Grab! Solltet ihr sehen, dass ihr 
Gesicht der Qibla zugewandt ist, so tötet mich!‘  

Weinkonsumenten behaupten, dass er fünf Nutzen habe: 1. Er fördere die 
Blutbildung, röte das Gesicht und verschönere. 2. Er gebe Kraft. 3. Er fördere 
die Verdauung. 4. Er steigere die sexuelle Lust und 5. er schütze die Gesundheit. 
All diese Behauptungen sind falsch. Die Erfahrungen zeigen nämlich das Gegenteil. 
In einem Hadith heißt es: ,Jene, die in der Nacht Gebete verrichten, werden ein 
schönes Gesicht haben.‘ Durch das Trinken von Wein und das Sündigen wird 
das Gesicht nicht schön. Es wird durch gottesdienstliche Handlungen und Ge-
horsamstaten schön. Das Gesicht der Weinkonsumenten und Sünder wird hässlich 
und abstoßend. Allah, der Erhabene, gebietet in Vers 66 der Sure al-Anfāl sinn-
gemäß: ,100 Gläubige sind siegreich über 200 Ungläubige!‘ D. h. ein schwacher 
Gläubiger siegt über zwei starke Ungläubige. Der Wein fördert die Verdauung. 
Ja, das stimmt, doch es gibt viele andere Sachen, welche die Verdauung fördern 
und nützlich und halāl sind. Wir haben bereits durch einen Hadith gezeigt, dass 
der Wein die Gesundheit nicht fördert, und es ist klar, dass der Weinkonsum 
viele Krankheiten mit sich bringt. Er verringert den Verstand und verdirbt die 
Leber, ruiniert das Gehirn und die Nerven. [In der ersten Ausgabe des Pharma-
zie-Bulletins aus dem Jahre 1970 heißt es: ,Die französischen Ärzte teilen mit, 
dass Mund- und Rachenkrebs bei Alkoholkonsumenten doppelt so häufig vor-
kommt.‘] Der Schaden des Weins übersteigt seinen Nutzen und seine Sünde ist 
größer als alle andere Sünden. Dass er die sexuelle Lust steigert, ist auf wenige 
Jahre begrenzt, und wenig später mindert er die Begierde und verhindert somit 
die Einhaltung des Rechts der Ehefrau auf den Geschlechtsverkehr und vernichtet 
somit die familiäre Glückseligkeit.“ Die Übersetzung aus dem Riyād an-nāsihīn 
endet hier. 

In der Ausgabe vom 17. März 1979 der Tageszeitung Türkiye, die von Enver 
Ören in Istanbul herausgegeben wurde, heißt es, dass nach Angaben des Ge-
sundheitsinstituts der Vereinigten Staaten von Amerika der Alkoholkonsum in 
diesem Land jährlich 205.000 Todesfälle verursacht. Die meisten sterben aufgrund 
von Leberzirrhose und Alkohol am Steuer. Es wurde auch berichtet, dass die 
Alkoholsucht unter 14-17-Jährigen zunimmt und sich dadurch Gewalt und Ran-
dalen in den Schulen vermehren. 

 
Töricht ist, wer auf Gottesfreunde schaut mit dem leiblichen Auge, 
Blind ist er, ja tot ist er sogar in diesem Leben, 
Die Gottesfreunde sind Leben, geschaut werden muss mit dem Herzensauge, 
Denn die Lebenden, werden nur das Leben begehren. 

– 909 –



43 — IST DAS RAUCHEN VON TABAK EINE 
SÜNDE? 

Im fünften Band des  ad-Durr al-mukhtār heißt es: 
Der schāfiʿītische Gelehrte Nadschmuddīn al-Ghazzī schreibt: „Tabak gab es 

vorher nicht und wurde erstmals im Jahre 1015/1606 in Damaskus verwendet. 
Diejenigen, die ihn rauchen, behaupten, er wäre nicht berauschend. Selbst wenn 
man dies glaubt, ist ersichtlich, dass er zur Laxheit führt, und dies wiederum ist 
Grund dafür, dass er harām wird. Denn in einem Bericht, den Imām Ahmad von 
Umm Salama, möge Allah mit ihr zufrieden sein, überliefert, heißt es: ,Alles, 
was berauscht und zur Laxheit führt, ist harām.‘ Ein- oder zweimal zu rauchen, 
ist nicht harām. Verbietet es die Regierung, wird es harām. Wird es fortgesetzt, 
wird es zu einer großen Sünde, denn die Fortsetzung kleiner Sünden ist eine 
große Sünde.“ 

Was die hanafītische Rechtsschule anbelangt, so sieht es wie folgt aus: Der 
Großgelehrte Ibn Nudschaym al-Misrī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Buch al-Aschbāh: „Was in Koranversen und Hadithen nicht als harām 
erklärt wurde, ist dem Grunde nach halāl oder es kann nicht als halāl oder harām 
beurteilt werden. Die Mehrheit der hanafītischen und schāfiʿītischen Gelehrten, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, sehen solche Sachen als halāl an. Ibn al-Humām 
schreibt dies ebenfalls in seinem at-Tahrīr. Daher wird ein Tier, von dem nicht 
bekannt ist, ob es mit der Basmala geschlachtet wurde, und ein Kraut, dessen 
Schaden nicht ersichtlich sind, als halāl bezeichnet.“ So ist es auch mit dem 
Tabak. Der Mehrheit der Gelehrten zufolge ist er halāl. Nach einigen jedoch 
kann kein Urteil gesprochen werden. [Im Uyūn al-basāʾir schreibt Hamawī bei 
seinen Erläuterungen zum al-Aschbāh: „Hieraus ist zu verstehen, dass das Rauchen 
von Tabak halāl ist.“] Der hanafītische Gelehrte und Mufti von Damaskus, 
Abdurrahmān al-Imādī, schreibt in seinem Buch al-Hadiyya: „Tabak ist wie 
Zwiebeln und Knoblauch makrūh.“ Ibn Ābidīn schreibt in seiner Erklärung 
dieser Zeilen, dass es im Kommentar zum al-Wahbāniyya heißt:  

„Tabak zu rauchen und zu verkaufen, muss verboten werden.“ [Murad IV., 
möge Allah sich seiner erbarmen, untersagte das Rauchen von Tabak. Scharnblālī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, der zu dieser Zeit lebte, bezeichnete wie jene, 
die sagen: „Wenn der Kalif Dinge, die mubāh sind, untersagt, werden diese 
harām“, das Rauchen von Tabak als untersagt. Es ist anzumerken, dass er zwar 
sagte, es müsse untersagt werden, nicht aber, dass es harām oder makrūh sei.] 

Das Rauchen von Tabak macht das Fasten ungültig. Ismāʿīl ibn Abdulghanī 
an-Nablusī schreibt in seinem Kommentar zum ad-Durar: „Es darf verboten wer-
den, dass die Frau Dinge wie Zwiebeln und Knoblauch isst, die Mundgeruch ver-
ursachen. Wer den Geruch von Tabak nicht mag, darf auch das Rauchen des Ta-
baks verbieten.“ 

Alī al-Adschhūrī, einer der mālikītischen Großgelehrten in Ägypten, schrieb 
ein Buch darüber, dass das Tabakrauchen halāl ist, und führte dort die Fatwas 
der Gelehrten der vier Rechtsschulen an, die dies ebenfalls als halāl sehen. Allāma 
Abdulghanī an-Nablusī verfasste ebenfalls ein Buch, und zwar unter dem Titel 
as-Sulh baynal-ikhwān, in welchem er darlegt, dass das Tabakrauchen mubāh 
ist. Dieses Buch und seine Übersetzung befinden sich in der Nuruosmaniye-Bi-
bliothek. Es widerlegt jene, die dies als harām oder makrūh bezeichnen. Darin 
heißt es: „Schadet es einigen Personen, dann ist es nur für sie harām, nicht aber 
für andere. Genauso ist Honig für den Gallenkranken schädlich, doch er ist nicht 
harām für andere. Im Gegenteil, er ist Heilung für sie. Alles ist dem Grunde 

– 910 –



nach halāl. Um etwas als harām oder makrūh bezeichnen zu können, bedarf es 
eines Beweises. Obwohl Wein das schlimmste aller Übel ist und der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, der Verkünder des Islams ist, konnte er den Wein 
nicht als harām bezeichnen. Er wartete darauf, dass er in einem Koranvers 
verboten wird. Daher ist das Rauchen von Tabak mubāh und halāl und sein Ge-
stank ist makrūh, nämlich der Natur nach (tabʿan) verpönt [d. h. es ist für die 
Natur des Menschen unangenehm], und nicht gemäß der Scharia makrūh.“ 

Ibn Ābidīn schreibt anschließend: „Das Rauchen von Tabak ist in der 
schāfiʿītischen Rechtsschule nicht harām. In ihren Büchern wird es als makrūh 
tanzīhan bezeichnet. Es ist gar so, dass wenn die Ehefrau mit dem Rauchen 
aufhört und sie keinen Schaden davon nimmt, dies wie Obst zu betrachten ist. 
Der Ehemann muss dann für die Kosten des Tabaks aufkommen. Erleidet die 
Frau durch das Aufhören jedoch Schaden, ist es wie ein Medikament für sie. Es 
wurde auch gesagt, dass es nicht wādschib sei, das Geld für den Tabak zu geben. 
In der Moschee Tabak zu rauchen, Zwiebeln und Knoblauch zu essen, ist harām.“ 

Der Autor des al-Barīqa, Khādimī, möge Allah sich seiner erbarmen, den 
diejenigen, die das Rauchen von Tabak als harām bezeichnen, als Quelle anführen, 
schreibt auf Seite 85 Folgendes: In einem Koranvers heißt es sinngemäß: „Unreines 
(khabīth) ist harām.“ Wāhidī schreibt in seinem Korankommentar: „Mit der Un-
reinheit im Koranvers sind Aas, Blut und Schweinefleisch gemeint. Der Vers be-
zeichnet diese drei als harām.“ Dabei ist aber alles Unreine harām und jedes 
Harām ist unrein/schädlich. Beispielsweise sind Götzendienst, Unrecht, Zinsen 
und Bestechung khabīth. Es wurde gesagt, dass alles, was für den Mensch ekel-
erregend und unrein ist, khabīth ist. Demnach wäre Tabak khabīth und harām. 

Auf Seite 133 schreibt er: Neuerungen, die nicht zwecks gottesdienstlicher 
Handlung (Ibāda), um Lohn (Thawāb) zu erwerben, durchgeführt werden, heißen 
„Neuerungen (Bidʿa) im Brauch“, wie beispielsweise die Verwendung von Mehl-
sieb und Löffel. Neuerungen im Brauch durchzuführen, ist keine Irreleitung, 
kein Abirren vom rechten Weg. Auch jene mit Taqwā und Waraʿ verwenden 
diese bei Notwendigkeit. Zwar ist deren Verwendung keine Sünde, doch sie zu 
meiden wäre besser. Einige sagten: „ Tabak und Kaffee sind ebenfalls Neuerungen 
im Brauch und beide sind weder harām noch makrūh. Und dies ist auch der kor-
rekte Standpunkt. Wer diese als harām bezeichnet, bezeichnet die Neuerungen 
im Brauch als harām. Was das Verbieten des Sultans anbelangt, so werden nur 
seine Anordnungen befolgt, die im Einklang mit dem Islam stehen, nicht aber 
seine Anordnungen, die er seiner Natur und seiner Triebseele folgend von sich 
gibt.“ Uns zufolge ist dies vielleicht bei Kaffee der Fall, doch auch ihn nicht zu 
verwenden, ist besser, denn darüber gibt es keinen Konsens. Was den Tabak be-
trifft, so ist es zwar richtig, dass er nicht harām ist, doch es besteht kein Zweifel 
daran, dass er makrūh ist, denn es gibt keinen Konsens über sein Erlaubtsein. 
Wenn der Sultan für das Allgemeinwohl etwas, das mubāh ist, verbietet, dann 
wird es wādschib, Folge zu leisten. Verbietet er etwas, worüber es keinen Konsens 
gibt, dann ist es gewiss wādschib. Im at-Talwīh heißt es: „Sachen, worüber es 
Zweifel gibt, sind harām.“ 

Auf Seite 1243 schreibt er: Die Gründe, die das Essen und Trinken harām 
machen, sind sechs: Berauschendes wie Wein, Unreines wie Urin und Blut, Schäd-
liches wie Sand und Erde, Widerliches wie Sperma und Schleim, Abscheuliches 
wie Bettwanzen, Tödliches wie giftige Substanzen. Was die gewohnheitsmäßigen 
Tabakraucher betrifft, so wurde gesagt, dass ihnen der Tabak schadet. Es wird 
beobachtet, dass sich die meisten von ihnen Krankheiten einfangen. In solchen 
Angelegenheiten wird auf die Gattung und Allgemeinheit geschaut und demnach 
geurteilt, nicht aber auf der Grundlage lediglich einiger weniger Personen. Es 

– 911 –



wird gesagt, dass Tabak bei einigen Krankheiten hilfreich sei und beispielsweise 
den Schleim und die Galle löse. Doch dies sind Worte von Unwissenden. Ärzte 
verwenden ihn nicht und die Fachmänner schreiben nichts Derartiges. Sie tun 
gar das Gegenteil kund. Wir hörten von einigen Ärzten gar, dass wenn es den 
Tabak nicht gäbe, die Menschheit tausend Jahre leben würde. [Dieser bedürftige 
Übersetzer findet diese von den Ärzten überlieferte Ansicht entgegen der Vernunft 
und kann darüber nur staunen, denn die Menschen lebten auch vor dem Auf-
kommen des Tabaks entsprechend ihrer natürlichen Lebensspanne und seit der 
Zeit unseres Propheten wurde von niemandem gehört, dass jemand tausend Jahre 
gelebt hätte.] 

Es heißt auch, dass Tabak berauschend wirkt, wobei dies für Anfänger gilt 
und nicht mehr für jene, die sich allmählich daran gewöhnen. Dies trifft auch auf 
den Wein zu. Imām Muhammad sagte, dass etwas, was in großen Mengen harām 
ist, auch in kleinen Mengen harām ist. Daher sagten einige, der Tabak sei harām, 
und andere sagten, es sei besser, keinen Tabak zu rauchen. Andere sagten: „Das 
Rauchen von Tabak belästigt andere Menschen und anderen Menschen Unbehagen 
zu bereiten, ist harām.“ Manch anderer war der Ansicht, das Tabakrauchen falle 
unter den Hadith: „Wer Zwiebeln und Knoblauch isst, soll sich nicht unserer 
Moschee nähern!“ Die Fiqh-Gelehrten sagten, dass übel riechende Sachen aus 
den Moscheen entfernt werden müssen. Tabak wurde auch als Neuerung (Bidʿa) 
bezeichnet, doch harām sind Neuerungen (Änderungen) in Glaubensangelegen-
heiten und gottesdienstlichen Handlungen. Neuerungen in den Bräuchen hingegen 
sind nicht harām, sondern mubāh. Neuerungen, die der Sunna widersprechen 
und nicht im Einklang mit den Gründen für das Sunnasein stehen, sind verboten. 
Beispielsweise besteht der Grund dafür, dass das Miswāk eine Sunna ist, darin, 
dass es den schlechten Geruch im Mund beseitigt. Der Tabak aber widerspricht 
dieser Weisheit. Neuerungen, welche der Religion einen Nutzen bringen, sind 
schön. Es wurde gesagt, dass Tabak nicht derart ist und er unrein sei. Es heißt, 
dass Menschen mit gesunder Natur angewidert sind vom Tabak. Gesagt wurde 
auch, er werde zum Vergnügen, zur Unterhaltung und aus Hochmut geraucht 
und Tabak, obwohl er eigentlich mubāh ist, aus diesem Grund harām sei. Tabak 
sei Verschwendung, denn er sei nicht unbedingt notwendig. Es bedeute für Ver-
gnügen Geld auszugeben und es gäbe solche, die viel dafür ausgeben. Er ist 
Grund für die Unterlassung gottesdienstlicher Handlungen wie das Gemein-
schaftsgebet und ist auch Grund für verbotene Handlungen wie Lüge, Verleum-
dung, Lästerei und Geschwätz. Diese Aussage wird dadurch bekräftigt, dass die 
Tabakraucher nach ihrem Tod im Traum gesehen werden und wenn ihre Gräber 
geöffnet werden, ihre Gesichter und Münder sich verändert haben und ihre 
Gräber mit Rauch gefüllt waren. Ersichtlich ist also, dass Aussagen und Fatwas 
hinsichtlich des Rauchens von Tabak unterschiedlich sind. Die Gelehrten konnten 
dies nicht lösen, geschweige denn die Unwissenden. Einige sagten, dies sei halāl 
und mubāh, und andere sagten, es sei gefährlich. Nach denjenigen, die halāl 
sagen, muss etwas ausdrücklich als harām erklärt werden, damit es harām ist, 
oder es sollte leicht verständlich sein, dass es harām ist. Tabak wurde nicht of-
fenkundig verboten und um dies als harām erkennen zu können, gibt es heute 
auch keinen Mudschtahid mehr. Von den früheren Mudschtahids wiederum gibt 
es keine Überlieferung über den Tabak. Dass die Nichtmudschtahids darüber 
halāl oder harām sagen, ist wertlos. Demnach ist das Rauchen von Tabak gemäß 
seinem ursprünglichen Zustand mubāh und halāl. Jene, die den Tabak als gefährlich 
bezeichnen, haben dabei die oben genannten Gründe in Betracht gezogen und 
sind vielleicht eher im Recht. Denn selbst wenn einige der erwähnten Gründe 
vielleicht nicht stimmen, ist doch Zweifel enthalten und wenn all diese Aspekte 
zusammenkommen, werden sie stärker. Die Aussage, heute gäbe es keinen 

– 912 –



Mudschtahid mehr, ist ebenfalls zweifelhaft. Es mag keine absoluten Mudschtahids 
mehr geben, aber es gibt möglicherweise „Mudschtahids in den Angelegenheiten“, 
welche die Idschtihāde miteinander vergleichen können. Zwar gibt es keine Aus-
sage von den alten Mudschtahids über den Tabak, doch das Urteil kann an eine 
ihrer offenkundig mitgeteilten Aussagen gebunden werden. Die Gelehrten, die 
keine Mudschtahids sind, können dies vollführen. Somit bleibt das Tabakrauchen 
letztendlich zweifelhaft und das Zweifelhafte ist harām. In einem Hadith heißt 
es: „Wer zweifelhafte Dinge tut, begeht auch Harām.“ Es ist notwendig, nicht 
zu viel von dem zu tun, was mubāh oder gefährlich ist. Den Tabak als gefährlich 
anzusehen, ist einsichtig. Es wäre eine kleine Sünde, zu sehr in Mubāhs einzu-
tauchen. Selbst wenn wir über den Tabak sagen, dass er dem Grunde nach halāl 
ist, gewöhnt sich der Mensch daran. Auch für die Dinge, die mubāh sind, wird 
man am Tage des Jüngsten Gerichts zur Rechenschaft gezogen. Der Tabak wird 
am meisten von Sündern geraucht und andere gewöhnen sich daran, indem sie 
diese sehen. Das vorsichtige Handeln ist überall angemessen und gut. 

Auf Seite 1347 schreibt er: In einem Hadith heißt es: „Wer Zwiebeln und 
Knoblauch isst, soll nicht in unsere Moschee kommen!“ Denn die Engel werden 
von üblem Geruch verletzt. Derart sind auch jene, die übel riechende Dinge wie 
beispielsweise Lauch essen, Lepra-und Vitiligo-Kranke, Kranke, deren Wunden 
übel riechen, oder jene, die nach Fisch und Fleisch riechen. Diesen wird ebenfalls 
kein Einlass in die Moschee gewährt. Rohe Zwiebeln oder Knoblauch zu essen, 
bevor man in die Moschee geht, ist makrūh tanzīhan. Sie gekocht zu essen, ist 
nicht makrūh. Diese als Medizin zu essen, ist erlaubt. Yahyā Efendi sagt in seiner 
Fatwasammlung, dass aus diesem Grund das Rauchen von Tabak makrūh sei. 
Die Rechtschaffenen fürchten sich vor diesem Hadith und rauchen keinen Tabak. 
Hier endet die Übersetzung aus dem Buch al-Barīqa. 

Im Buch al-Hadīqa, in der Istanbuler Ausgabe aus dem Jahre 1290 n. H., steht 
auf Seite 143 Folgendes: „Dinge wie Mehlsiebe und Löffel gab es in der Zeit der 
Glückseligkeit nicht, sie kamen erst später auf. Solche Dinge, die hervorgebracht 
werden, ohne dass damit die Anbetung Allahs, des Erhabenen, oder der Erwerb 
von Lohn beabsichtigt wird, werden ,Bidʿa im Brauch‘ genannt. Bei ihnen handelt 
es sich nicht um diejenigen Neuerungen, die im Hadith als Abirren und Irreleitung 
bezeichnet wurden. Wer diese verrichtet, bekommt keine Strafe. Für die Personen 
mit Waraʿ wäre es besser, sich davon fernzuhalten. Gleiches gilt auch dafür, dass 
Männer viel essen und fettleibig werden. Imām al-Munāwī schreibt in seinem 
Kommentar zum al-Dschāmiʿ as-saghīr, dass Fettleibigkeit/Übergewicht der Män-
ner eines der Zeichen des Jüngsten Tages ist. Eine weitere Neuerung in den 
Bräuchen sind Tabak und Kaffee. Alle Menschen in unserer Zeit, ob gut oder 
schlecht, verwenden diese. Zwar wird vieles über diese zwei gesagt, doch die 
richtige Aussage ist, dass es nichts gibt, was Anlass dazu bieten sollte, dass diese 
beiden als harām oder makrūh bezeichnet werden. Beide sind Neuerungen in 
den Bräuchen und wer diese aus irgendeinem Grund heraus als harām bezeichnet, 
hätte damit etwas, was eine Neuerung im Brauch ist, als harām bezeichnet. Die 
Mehrheit der Gelehrten stellte klar, dass Neuerungen in Bräuchen nicht als 
harām bezeichnet werden können. Was das Befehlen oder Verbieten des Sultans 
anbelangt, so ist deren Befolgung nur dann wādschib, wenn sie im Einklang mit 
den Geboten und Verboten Allahs, des Erhabenen, sind. Erfolgen sie aber aus 
seinem Gutdünken heraus, dann ist der Gehorsam nicht wādschib. Sämtliche 
Gebote und Verbote des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, standen im Ein-
klang mit den Geboten und Verboten Allahs, des Erhabenen. Er verkündete 
nichts von sich aus. Wäre dem nicht so gewesen, dann wäre es nicht wādschib 
geworden, allen seinen Worten Folge zu leisten. Daher kann eine Anordnung 

– 913 –



des Sultans, die er aus Gutdünken spricht, gewiss nicht wādschib sein. Wenn 
aber der Befehlshaber unterdrückt und foltert, das Volk plagt, dann wird es 
wādschib für denjenigen, der sein Übel und seine Tötung fürchtet, ihm darin zu 
gehorchen, dass er Dinge, die mubāh sind, verbietet, insbesondere dann, wenn 
dieser ein Blutvergießer ist, denn es ist für einen Muslim nicht erlaubt, dass er 
sich selbst der Gefahr aussetzt. Verbietet ein solcher Befehlshaber Kaffee und 
Zigaretten, dann ist der Gehorsam wādschib, nicht jedoch, weil sie harām oder 
makrūh wären, sondern man muss die Absicht fassen, diese zu unterlassen, um 
sein Leben und seine Ehre zu wahren. Gehorsam gegenüber dem Ulul-Amr be-
deutet, den islamkonformen Befehlen und Verboten muslimischer Befehlshaber 
zu folgen.“ 

Der ehrwürdige Ismāʿīl Haqqi schrieb zu Beginn, dass der Tabak harām sei, 
denn Sultan Murad hatte das Rauchen von Tabak verboten, und jene, die ihn 
rauchten, wurden getötet. Dieser Gelehrte hat nicht den Tabak selbst als harām 
bezeichnet, sondern das Rauchen, weil es zur Exekution führte. Als die Regierung 
dieses Verbot aufhob, schrieb er ein Buch, in welchem er sagt, dass der Tabak 
nicht harām ist. Dieser bedürftige Übersetzer [Hüseyn Hilmi Efendi] hat dieses 
Buch in Bursa in der Orhan-Bibliothek gesehen. 

Ab Seite 29 des Buches Fath ar-rahīm heißt es, dass der mālikītische Gelehrte 
Schaykh Alī al-Adschhūrī in seinem Buch Ghāyat al-bayān von Schaykh Khalīl 
zitierend schreibt: „Was den Verstand benebelt, aber die Sinne nicht betäubt 
und Genuss bereitet, wird ,Muskir‘ (das Berauschende) genannt. Was den Verstand 
benebelt, die Sinne nicht betäubt und keinen Genuss bereitet, wird ,Mufsid‘ (das 
Betäubende) genannt. Was den Verstand benebelt und die Sinne betäubt, wird 
,Murqid‘ oder ,Munawwim‘ (Hypnotikum, Schlafmittel) genannt. Wer berau-
schende Mittel zu sich nimmt, dem wird die Hadd-Strafe verhängt und auch eine 
kleine Menge davon, die nicht betrunken macht, zu trinken, ist harām und diese 
Mittel sind unrein. Abdullāh al-Manūfī sagte, dass Cannabis bzw. Haschisch, also 
die Blätter der Hanfpflanze, als Muskir gezählt werden, denn es gibt Leute, die 
ihren Hausrat verkaufen, um Haschisch zu kaufen. Würde dies keinen Genuss 
bereiten, würden sie dies nicht tun. Dasselbe sagte auch der schāfiʿītische Gelehrte 
Zarkaschī. Er sagte, dass Haschisch sowohl in kleinen als auch in großen Mengen 
harām sei. Schaykh Abul-Hasan, möge Allah sich seiner erbarmen, im Kommentar 
zum al-Mudawwana sowie Allāma Ibn Marzūq und Schahāb al-Qarāfī zählen 
das Haschisch als Mufsid, also betäubend, denn diejenigen, die dies nutzen, kämp-
fen nicht, sondern bleiben betäubt. Der schāfiʿītische Gelehrte Ibn Daqīq al-Īd, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte dies ebenfalls und teilte mit, dass das 
aus dem Mohn gewonnene Opium stärker als Haschisch sei, denn eine geringe 
Menge Opium führt zum Rausch, während es einen Konsens darüber gibt, dass 
es nicht unrein ist. Haschisch ist ebenfalls nicht unrein. Während der Konsum 
einer kleinen Menge an Wein, die nicht berauscht, harām ist, ist eine kleine 
Menge Haschisch, die nicht berauscht, nicht harām, wie Imām an-Nawawī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, in seinem Kommentar zum al-Muhadhdhab schreibt. 
Bilsenkraut und Opium sind wie Haschisch: Eine kleine Menge davon zu essen, 
die nicht berauscht, ist erlaubt. [Werden größere Mengen dieser Kräuter konsu-
miert, beeinträchtigen sie den Verstand und die Nerven. Die schädlichen Be-
standteile dieser Pflanzen werden getrennt und in Form von Pillen oder Spritzen 
als Genuss- und Rauschmittel Schülern, Arbeitern und Fußballern verkauft. 
Diese Rauschmittel, die unsere heiligen Bindungen wie Moral, Ehre, Religion, 
Glaube und Liebe für das Vaterland lösen, zu kaufen und zu verwenden, ist 
harām und eine große Sünde.] 

Was das Rauchen von Tabak anbelangt, so benebelt er weder den Verstand 

– 914 –



noch ist er unrein. Demnach ist das Rauchen von Tabak nicht harām. Verursacht 
er anderweitig Schaden, wird er harām, doch nur für denjenigen, der davon 
Schaden nimmt, nicht aber für jene, denen er nicht schadet. Für denjenigen, der 
mit der Auskunft eines vertrauenswürdigen, fachkundigen Arztes oder durch 
eigene Erfahrung zur Erkenntnis gelangt, dass dies schädlich für ihn ist, wird es 
harām. Das Urteil ändert sich bei Dingen, über die der Islam keine Auskunft 
gegeben hat. Verursacht es einen Schaden, ist es harām, ansonsten nicht. Dass 
Tabak bei Anfängern zu Laxheit führt, ist wie die Tatsache, dass es bei denen, 
die in heißes Wasser gehen oder Abführmittel trinken, zu Laxheit kommt, und 
nicht etwa, weil es den Verstand benebelt. Selbst wenn gesagt werden würde, 
dass es aufgrund der Benebelung des Verstandes zu Laxheit führe, kann es den-
noch nicht als Muskir bezeichnet werden, denn er bereitet keinen Genuss. Kleine 
Mengen Opium zu verzehren, die den Verstand nicht benebeln, ist erlaubt und 
gleichermaßen ist es auch erlaubt, Tabak in kleinen Mengen zu konsumieren, 
die den Verstand nicht benebeln. Dies hingegen ist von Person zu Person und 
je nach konsumierter Menge unterschiedlich. Die Menge, die den Verstand einer 
Person nicht benebelt, mag den Verstand einer anderen Person sehr wohl be-
nebeln. So ist ersichtlich, dass nicht definitiv gesagt werden kann, der Tabak sei 
harām. Einzig eine religionsunkundige Person oder ein Fanatiker und Sturkopf 
kann dies behaupten. Es versteht sich, dass das Rauchen von Tabak halāl ist, 
wenn es den Verstand nicht benebelt. Es kann auch nicht gesagt werden, dass 
der Tabak unrein sei, weil er mit Alkohol gewaschen und gereinigt wird, denn 
was hier harām ist, ist nicht der Tabak, sondern der Alkohol. Tabak, der nicht 
mit Alkohol gereinigt wurde, ist demnach nicht harām. Ebenfalls trifft die 
Aussage nicht zu, der Tabak sei Verschwendung und deshalb harām, denn das, 
was ausgegeben wird, um etwas, das mubāh ist, einzukaufen, ist keine Ver-
schwendung. Zu behaupten, er sei harām, weil er schädlich sei, ist ebenfalls 
keine auf Wissenschaft basierende Aussage, denn er ist nur für denjenigen 
harām, der Schaden davon nimmt. Für den, der keinen Schaden nimmt, ist er 
nicht harām. Zu behaupten, er würde allen Menschen schaden, widerspricht der 
Wissenschaft und Erfahrung. Es hat sich auch gezeigt, dass er bei einigen Krank-
heiten nützlich ist. Der hanafītische Gelehrte Schaykh Muhammad an-Nihrīrī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, gab die Fatwa, dass das Tabakrauchen harām 
ist für denjenigen, der mit den Worten eines muslimischen Facharztes oder 
durch Erfahrung weiß, dass es ihm schadet, aber für andere, bei denen dies nicht 
mit Sicherheit feststeht, es halāl ist. In einer anderen Fatwa sagt er, dass der 
Tabak für jene harām ist, deren Verstand dadurch benebelt wird oder die Schaden 
davontragen, und für alle anderen nicht harām ist.  

Es gibt keinen Hadith in Bezug auf den Tabak. Dass es sich bei dem Baum, 
der im Hadith ,Wer von dem übel riechenden Baum isst, soll sich unserer Moschee 
nicht nähern! Was die Menschen plagt, mögen auch die Engel nicht‘ erwähnt 
wird, um Zwiebeln und Knoblauch handelt, steht im Buch al-Aschiʿa auf Seite 
328. Der schāfiʿītische Gelehrte Alī ibn Yahyā az-Ziyādī sagt in seiner Fatwa, 
dass das Rauchen von Tabak für diejenigen harām ist, deren Verstand dadurch 
benebelt wird, nicht aber für andere. Der große schāfiʿītische Gelehrte Abdurraʾūf 
al-Munāwī erteilte ebenfalls diese Fatwa und auch der schāfiʿītische Gelehrte 
Schamsuddīn Muhammad ibn Ahmad asch-Schawbarī schrieb dies als Antwort 
auf eine Frage. Tabak ist genauso wie andere Dinge, die mubāh sind, d. h. er 
selbst ist nicht harām. Jene, die das Gegenteil behaupten, haben keinen einzigen 
Beweis und sind in dieser Sache stur. 

Der hanbalītische Gelehrte Marʿī ibn Yūsuf al-Muqaddisī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Tahqīq al-burhān fī schaʾn ad-dukhān, 

– 915 –



dass der Tabak nicht harām ist, solange er keinen anderen Schaden verursacht, 
und es wie das Einatmen von Rauch eines Feuers in den Mund ist und es keinen 
einzigen Gelehrten gibt, der dies als harām bezeichnete. 

Gleicht etwas neu Aufkommendes einem Mubāh, ist es mubāh. Gleicht es 
einem Harām, ist es harām. Ein vernunftbegabter Religionsgelehrter wird klar 
erkennen, dass der Tabak dem Mubāh gleicht, und er kann ihn nicht als harām 
einstufen, solange er keinen Schaden verursacht. 

Abdurraʾūf al-Munāwī sagt, dass es keinen Hadith gibt, der den Tabak kriti-
siert. Wir sehen also, dass die Gelehrten der vier Rechtsschulen übereinstimmend 
mitgeteilt haben, dass es nicht harām ist, Tabak in der Menge zu rauchen, die 
den Verstand nicht benebelt.“ Hier enden die Worte von Alī al-Adschhūrī. 

Das im Jahre 1355/1936 in Alexandria gedruckte Buch Dschalāl al-haqq fī 
kaschf ahwāl schirār al-khalq und der Kommentar von Zarqānī zum al-Izziyya 
besagen, dass Alī al-Adschhūrī, möge Allah sich seiner erbarmen, gefragt wurde: 
„In Bezug auf den Tabak gibt es doch den folgenden Hadith: ,Haltet euch fern 
von Wein und der grünen Pflanze!‘, denn Hudhayfa, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, erzählte: ,Wir gingen mit dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Er 
sah eine Pflanze und schüttelte daraufhin den Kopf. Als ich fragte, wieso er den 
Kopf schüttele, antwortete er: ,In der Endzeit werden sie die Blätter dieser 
Pflanze rauchen, dadurch berauscht sein und auf diese Weise das Gebet verrichten. 
Sie sind schlimme Personen und fern von mir und Allah, der Erhabene, liebt sie 
nicht.‘ ‘ Der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert, 
dass der Gesandte Allahs hierzu sagte: ,Jene, die dies rauchen, werden auf ewig 
im Höllenfeuer bleiben, sie sind die Freunde des Satans. Gebt dem Rauchenden 
nicht die Hand, umarmt und grüßt ihn nicht! Denn er gehört nicht zu meiner 
Umma!‘ Einer anderen Überlieferung nach heißt es: ,Sie gehören zu den Leuten 
der Linken (Ashāb asch-schimāl). Der Tabak ist der Trank der Unglückseligen 
und er wurde aus dem Urin Satans geschaffen. Als Allah, der Erhabene, sagte: 
,Du wirst Meine geliebten Diener nicht in die Irre führen können‘, urinierte 
Satan und aus diesem Urin entstand der Tabak.‘ Was sagt Ihr zu all diesem?“ 
Der ehrwürdige Alī al-Adschhūrī antwortete: „Nichts davon ist ein Hadith. Die 
Hadithgelehrten haben kundgetan, dass es sich bei diesen Aussagen um Lügen 
und Verleumdungen handelt. Der Umstand, dass diese Worte nicht korrekt und 
literarisch sind, zeigt, dass sie nicht aus dem gesegneten Mund des Gesandten 
Allahs stammen. Rabīʿ ibn Khaytham sagte, dass sich in den Hadithen ein Licht 
befindet, genauso wie es bei der Sonne der Fall ist. In den erlogenen Worten 
befindet sich jedoch Finsternis. Wer Hadithe erfindet, wird in die Hölle eingehen. 
In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī und im Sahīh Muslim aufgezeichnet 
ist, heißt es: ,Wer lügt, indem er sagt, dass etwas, was ich nicht gesagt habe, ein 
Hadith sei, den wird man in der Hölle auf einen Pfahl aus Feuer setzen.‘ Imām 
al-Haramayn Abdulmalik, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte zwar, dass 
derjenige der einen Hadith erfindet, ein Kāfir werde, doch dies ist nicht Kufr, 
sondern eine große Sünde. Wenn das Rauchen von Tabak den Verstand benebelt 
oder ihm Schaden zufügt oder dazu führt, den Unterhalt einer Person, für deren 
Unterhalt er aufkommen muss, nicht zu bezahlen, oder die Gebetszeit verstreichen 
lässt, dann ist das Tabakrauchen für eine solche Person harām. Für alle anderen 
ist dies nicht harām.“ 

Mufsid, das heißt, Rauschmittel in geringen Mengen, die den Verstand nicht 
benebeln, zu verkaufen sowie jede Art von Medikamenten zu verkaufen, ist er-
laubt. Tabak an jene zu verkaufen, deren Verstand davon nicht benebelt wird, 
ist somit auch erlaubt. 

Aus den obigen beispielhaften Textauszügen erkennen wir, dass der Tabak 

– 916 –



nicht wie alkoholische Getränke, Opium, Morphium, Haschisch und ähnliche 
Rauschmittel verboten wurde. Dieser Bedürftige hat keinen Gefallen am Rauch 
von Tabak und ich habe ihn selbst nie geraucht. Auch jene in meinen Haushalt 
verwenden ihn nicht. Doch nur, weil ich meiner Natur nach Missfallen daran 
habe, kann ich dies nicht als harām bezeichnen. Die Dinge, die halāl bzw. harām 
sind, sind eindeutig klar. Das von den Mudschtahids dargelegte Zweifelhafte 
ist ebenfalls offenkundig. Das Zweifelhafte ist jenes, was einige Mudschtahids 
als harām und einige als halāl angesehen haben. Diejenigen, die es als harām 
ansehen, müssen sich davon fernhalten, und für jene, die es als halāl sehen, wäre 
es besser, es zu meiden. Dies gilt aber nicht für den Tabak. Maßstab für das 
Zweifelhafte ist nicht die Unkenntnis von Halāl und Harām seitens derer, die 
keine Mudschtahids sind und die Usūl-Wissenschaften nicht studiert haben. Es 
heißt: „Die Worte derer, die keine Mudschtahids sind, sind keine Beweise in 
der Scharia.“ Dies steht auf Seite 94 des al-Barīqa. Damit etwas als halāl gilt, 
bedarf es nicht eines Beweises, doch damit es harām ist, muss ein Beweis erbracht 
werden. 

Einzig dann, wenn Sachen einer Gattung insgesamt durch einen Quellentext 
(Nass) als harām erklärt wurden, muss nach Hinweisen gesucht werden, um 
einiges hiervon als halāl bezeichnen zu können. Etwas, das nicht als harām 
erklärt wurde, wird als halāl bezeichnet. Um dies als harām bezeichnen zu 
können, muss man Hinweise suchen und dies nachweisen. Ibn Ābidīn, möge 
Allah sich seiner erbarmen, führt im Kapitel „Opfertiere“ Vers 145 der Sure al-
Anʿām und den folgenden Hadith an: „Was Allah, der Erhabene, weder als halāl 
noch als harām bezeichnet hat, gehört zu jenen Sachen, die Er vergeben hat.“ 
Er legt anhand des Koranverses und des Hadith dar, dass alles, was nicht als 
harām bezeichnet wurde und nicht dem ähnelt, was harām ist, mubāh ist. Daher 
dürfen jene, die sagen, dass über den Tabak nichts berichtet wurde, ihn weder 
als harām noch als makrūh bezeichnen, sondern müssen ihn als mubāh einstufen. 
Es ist offenkundig, dass die Aussagen, über die gesagt wird, sie handelten über 
den Tabak, Lügen und Verleumdungen sind. Denn in der Zeit unseres Propheten 
gab es in Arabien keinen Tabak. Wir haben oben bereits angeführt, dass der 
Tabak erst im Jahre 1015 in die islamischen Länder importiert wurde. 

Eine Person, die Wissen über die Religion hat, kann den Tabak nicht als 
makrūh tahrīman bezeichnen. Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band: „Imām Mu-
hammad sagt, makrūh tahrīman bedeute harām. Die anderen zwei Imāme sagten, 
dass dies ,nah am Harām‘ bedeute, d. h. eine Person, die ein Makrūh tahrīman 
verrichtet, werde zwar genauso wie jemand, der ein Wādschib unterlässt, in der 
Hölle eine Strafe erleiden, aber derjenige, der es leugnet, wird kein Kāfir. 
Genauso verhält es sich mit den zweifelhaften Dingen. ,Zweifelhaft‘ ist jene Be-
stimmung (Hukm), die ein Mudschtahid abgeleitet hat aus Koranversen oder 
Hadithen, die nicht eindeutig sind und der Interpretation bedürfen, oder aus 
Hadithen, die zwar eindeutig (muhkam) sind, aber lediglich von einer einzigen 
Person überliefert wurden. ,Gefährlich‘ ist das, was der Islam verboten hat.“ 
Wie zu erkennen ist, darf das Rauchen von Tabak auch nicht als gefährlich be-
zeichnet werden. 

Schlechte Gewohnheit bedeutet, sich daran zu gewöhnen, Harām zu begehen. 
Die Gewohnheit, etwas zu verwenden, was nicht harām ist, als „schlechte Ge-
wohnheit“ zu bezeichnen, geziemt sich eines Gelehrten der Religion nicht. Der 
Unwissende ist mutig und er gibt leichtfertig Worte von sich, die im Islam nicht 
erlaubt sind. Wir suchen Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, davor, wie jene 
Menschen zu sein, die die Aussagen der Großgelehrten als unsinnig bezeichnen, 

– 917 –



nur weil sie ihrer Natur und ihren persönlichen Ansichten widersprechen. 
Einige, die Freude am Essen haben, sagen, der Tabak könne nicht mit Le-

bensmitteln verglichen werden, und verunglimpfen ihn somit. Sie sagen, dass 
das Verbrennen der Tabakpflanze und das Einatmen ihres Rauches kein Bedürfnis 
und nicht erlaubt sei. Was werden sie dann wohl über das Verbrennen und 
Riechen von Weihrauch, Adlerholz und Steppenraute sagen? Wollen sie sagen, 
dies sei weder etwas zu essen noch zu trinken und daher nicht erlaubt? Werden 
sie etwa jenes, dessen Verwendung bei Lebenden und Toten eine Sunna ist, ver-
unglimpfen, weil es verbrannt wird und sein Rauch sich zerstreut? Dabei werden 
diese und viele andere übel riechende Pflanzen in die sinngemäßen Worte „Der 
Schmuck (die Zier) aus der Erde“ in der Sure al-Aʿrāf eingeschlossen. Die 
Rechtsgelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, haben sogar das Genießen 
prächtiger Aussichten und schöner Sklavinnen als Teil des Koranverses angesehen, 
der sinngemäß besagt: „Wer will den Schmuck, den Allah, der Erhabene, für 
Seine Diener aus der Erde hervorgebracht hat, als harām bezeichnen?“ Daher 
ist dies nach ihnen erlaubt [al-Multaqā und Madschmaʿ al-anhur]. Im Schirʿat 
al-islām wird befohlen, Weinraute, die übel riecht, zu essen, um den Zwiebelgeruch 
zu überdecken. Was kann es anderes als Fanatismus sein, das Tabakrauchen ge-
trennt vom Verbrennen von Weihrauch und Steppenraute und von Weinraute 
zu betrachten? In sämtlichen Tafsirwerken wird erwähnt, dass mit dem Wort 
„Kitāb“ in Vers 59 der Sure al-Anʿām die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-
mahfūz) bzw. das göttliche Wissen (al-Ilm al-ilāhī) gemeint ist. Im edlen Koran 
wurden alle Verbote in diesem Kitāb mitgeteilt. Jeder erkennt dies nach Grad 
seines Wissens und seiner Aufrichtigkeit. Sunna, Idschmāʿ und Qiyās dienen 
nicht dazu, im edlen Koran nicht enthaltene Sachen hinzuzufügen, sondern aus 
dem edlen Koran dasjenige Wissen offenzulegen, das nicht klar ersichtlich ist. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am Ende des Kapitels 
über Opfertiere: „Mit ,khabīth‘ ist das gemeint, was den edlen Gefährten des 
Propheten missfallen hat, denn der edle Koran berichtete ihnen dies. Welchem 
von dem, was sie als gut oder khabīth bezeichnet haben, später aufkommende 
Dinge ähneln, gilt dementsprechend auch als gut oder khabīth.“ Tabak ist nicht 
khabīth. In den Fiqh-Bücher werden nicht einmal die berauschend wirkenden 
Pflanzen als khabīth bezeichnet. Im Radd al-muhtār heißt es auf Seite 295 des 
fünften Bandes: „Feste Stoffe und Kräuter, die berauschend wirken, wenn sie 
zu viel gegessen werden, sind dem Grunde nach rein, sauber und mubāh.“ 

Ein Mubāh, das einer Person Schaden zufügt, ist für diese Person harām, 
nicht aber für jene, bei denen es keinen Schaden verursacht. Es gibt viele, denen 
der Tabak keinen Schaden zufügt. Wenn es einigen starken Rauchern (Ketten-
rauchern) schadet, dann ist das viele Rauchen für sie harām. Es kann aber nicht 
behauptet werden, dass das wenige Rauchen für sie harām wäre und auch nicht 
für jene, die keinen Schaden davontragen. Zu behaupten, dass etwas, das in 
großen Mengen schädlich ist, in kleinen Mengen harām sei, ist äußerst falsch. 
Alles schadet nämlich in großen Mengen. Zu viel Brot und Wasser ist ebenfalls 
schädlich. Daher ist es harām, weiterzuessen, nachdem man satt geworden ist. 
Kann aber Essen und Trinken in geringen Maßen harām sein, nur weil es in 
großen Mengen schadet? Genug zu essen und zu trinken, um den gottesdienst-
lichen Verpflichtungen nachgehen zu können, ist sogar fard. Die obige falsche 
Aussage könnte daraus resultieren, dass ein Unwissender dies aus den folgenden 
Worten der Gelehrten abgeleitet hat: „Was in großen Mengen berauscht, ist 
auch in kleinen Mengen harām.“ Alles Berauschende ist schädlich, doch nicht 
alles Schädliche ist berauschend. Diese Feinheit muss verstanden werden. 

– 918 –



Den Tabak nach eigener Auffassung unter den Verboten zu zählen, nur weil 
jemand selbst Missfallen daran hat, ist sehr gefährlich. Dies wäre die Interpretation 
des edlen Korans nach eigener Ansicht. 

Der Autor des Buches al-Hadīqa, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
im Kapitel über die verbotenen Speisen Folgendes: „Die Dinge, deren Essen 
und Trinken schädlich ist, teilen sich in drei Gruppen auf: Den Schaden der 
ersten Gruppe kennt jeder. Diese sind tödlich. Jede Art von Gift, Glaspulver, 
Eisen- und Quecksilberverbindungen, Kalk und dergleichen sind derart. Diese 
zu essen und zu trinken, ist harām. Die zweite Gruppe sind jene, deren Schaden 
bekannt, aber deren Verzehr nicht tödlich ist. Dazu gehören Erde, Schlamm, 
Ton und dergleichen. Diese in großen Mengen zu verzehren, ist makrūh und in 
unschädlichen Mengen ist es mubāh. Die dritte Gruppe schadet nur jenen, die in 
ihren Organen eine Schwäche aufweisen. Gesunden Menschen fügen sie keinen 
Schaden zu. Manchen Menschen schadet Fischfleisch, Milch, [Ei, gewürztes Dörr-
fleisch, Essiggemüse, Konservenfleisch,] Honig, Olivenöl und Paprika. Diese 
sind folglich nur für jene, denen sie schaden, harām oder makrūh, für alle anderen, 
die keinen Schaden davon nehmen, sind sie mubāh.“ Jene die den Tabak als 
schädlich bezeichnen, können ihn nur in die dritte Gruppe einordnen. Es gibt 
keinen Wissenschaftler, der behauptet, er sei ein Gift, das jeden Raucher tötet. 
Jeder weiß nämlich, dass dies nicht der Fall ist. Obwohl das im Tabak enthaltene 
Nikotin giftig ist, wurde von niemandem vernommen, dass er behauptet hätte, 
ein oder zwei Zigaretten am Tag würden eine Vergiftung hervorrufen. Dies 
würde der Aussage gleichen, dass das Atmen eine Vergiftung ist, weil sich in der 
Luft Kohlendioxid befindet, das erstickend wirkt. Die Cyansäure, die weitaus 
giftiger ist als Nikotin, befindet sich im Glykosid „Amygdalin“ der Bittermandel. 
Es gibt aber niemanden, der behauptet, dass aufgrund dieses Giftes die Bitter-
mandel an sich giftig wäre und der Verzehr von Bittermandeln harām oder 
makrūh sei. In einer Rede während Versammlung der Hochschullehrer der Is-
tanbuler zahnärztlichen Fakultät im Jahre 1972 wurde berichtet, dass Nikotin, 
das im Mund durch das Rauchen einiger Zigaretten am Tag entsteht, das Zahn-
fleisch schützt, aber zu viel davon schädlich ist. Alles, was in zu großen Mengen 
gegessen oder getrunken wird, ist schädlich. Es besteht kein Zweifel daran, dass 
diejenigen, die Tabak in übermäßigen Mengen rauchen, ebenfalls Schaden da-
vontragen werden. Dass diejenigen, die dies hören, unter dem Vorwand, dass 
das Rauchen von Zigaretten schädlich ist und Krebs verursacht, denken, dass 
auch ein oder zwei Zigaretten am Tag schädlich seien, und dies daher als harām 
oder makrūh bezeichnen, widerspricht der Wissenschaft und der Vernunft. 

Der hanafītische Gelehrte Sayyid Ahmad at-Tahtāwī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt in seinem Superkommentar zum ad-Durr al-mukhtār: „Der 
schāfiʿītische Gelehrte Nadschmuddīn al-Ghazzī sagt, Tabak sei harām, da er zu 
Laxheit führe, selbst wenn er nicht berauschend wirkt. Ein oder zweimal zu 
rauchen jedoch, sei keine große Sünde. Mit Harām meint er eine kleine Sünde. 
Die Mehrheit der schāfiʿītischen Gelehrten sagt, dass es makrūh tanzīhan ist. In 
der hanafītischen Rechtsschule ist es makrūh tanzīhan wie Zwiebel und Knob-
lauch.“  

Wir wollen wiederholen, dass Idschtihād nicht bedeutet, etwas zu finden und 
mitzuteilen, was unser Prophet, Friede sei mit ihm, nicht kundgetan hat. Idschtihād 
bedeutet, von den Koranversen und Hadithen jene, die mehrdeutig und deren 
Bedeutungen verdeckt sind, offenzulegen. Wusste der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, denn etwa nicht, was in der Zukunft auf seine Gemeinde zukommen 
würde? Oder wusste er zwar, dass Dinge, die harām sind, auftauchen werden, 
verkündete diese aber nicht? Dabei ist es fard für ihn, diese mitzuteilen. Er muss 

– 919 –



uns nicht alles mitteilen, doch die Mitteilung dessen, was harām ist, ist seine 
Pflicht. Er muss nicht alle verbotenen Dinge einzeln namentlich darlegen. Dass 
der Tabak in den Hadithen und Idschtihāden nicht offen erwähnt wurde, war 
nicht deshalb, weil es dies in ihrer Zeit nicht gab. Die Namen vieler Dinge, die 
es damals gab, wurden ebenfalls nicht gesondert genannt. Die Mudschtahids 
haben allgemeine Methoden, Prinzipien und Regeln formuliert, um in Bezug auf 
eine jede Sache, die bis zum Jüngsten Tag aufkommen wird, sagen zu können, 
ob sie halāl oder harām ist. Jenes, was namentlich im edlen Koran und den ehr-
würdigen Hadithen erwähnt wurde, sind fundamentale Maßstäbe, mit deren Hilfe 
diese Methoden etabliert werden können. Was nicht unbedingt erforderlich ist, 
wurde nicht erwähnt. Gemäß den rechtsschulspezifischen Prinzipien und Methoden 
der hanafītischen Rechtsschule ist alles, was die Voraussetzungen für ein Verbot 
nicht erfüllt, mubāh. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Sunna-Handlungen 
bei der Gebetswaschung und im dritten Band bei der Eroberung der Länder der 
Muslime von Seiten der Nichtmuslime, dass im Usūl al-Pazdawī steht, dass alles, 
was nicht offenkundig als harām bezeichnet wurde, per Konsens mubāh ist. Denn 
Allah, der Erhabene, teilt in der Sure al-Baqara im sinngemäßen Vers „Alles 
auf Erden habe Ich für euch erschaffen“ mit, dass sie alle mubāh sind. Zu be-
haupten, die Aussage „Was nicht verboten wurde, ist mubāh“ stamme von der 
Muʿtazila, widerspricht den Usūl-Büchern. Im Buch at-Tahrīr heißt es, dass gemäß 
der Mehrheit der hanafītischen und schāfiʿītischen Gelehrten alles seiner Er-
schaffung nach halāl ist. Akmaluddīn schreibt dies auch in seinem Kommentar 
zum Usūl al-Pazdawī und er sagt: „Für diejenigen, die in Bezug auf eine Sache 
nicht vernommen haben, dass sie harām ist, ist es mubāh, dies zu verzehren.“ 
Imām Muhammad sagte: „Aas und Wein wurden erst nach dem Verbot harām“, 
und teilt uns somit mit, dass alles dem Grunde nach mubāh ist und erst nach dem 
Verbot harām wird. 

Zu behaupten, es gäbe keine Menschen, die den Tabak mögen, ist wie die 
Leugnung der Existenz der Sonne. Millionen Menschen rauchen ihn genüsslich, 
loben und verteidigen ihn. Gefallen am Tabak zu finden bedeutet nicht, seine 
Liebe dafür zu bekunden, sondern ihn mit Genuss zu rauchen. Wie kann abgelehnt 
werden, dass Muftis, Prediger, Imame, Gelehrte, Unwissende, Wissenschaftler, 
Regierungsbeamte, Ärzte, Chemiker, Adlige, Generäle und Menschen jeder 
Klasse genüsslich Tabak rauchen? Etwas, das Millionen von rechtschaffenen 
Muslimen, Kalifen der Muslime und Schaykhul-islāme benutzen, aufgrund des 
eigenen Missfallens und der persönlichen Ansicht als schlechte Gewohnheit zu 
bezeichnen und zu versuchen, dies mit verbotenen Dingen zu vergleichen, ist 
einzig das Werk der Unwissenden. Abdülhamid II., möge Allah sich seiner er-
barmen, rauchte. Ihm wurde Tabak aus Şemdinan und Xanthi (Iskeçe) gebracht. 
Der Tabak aus Xanthi, Şemdinan und Samsun ist, wenn er zerkleinert wird, ein 
paar Handspannen lang, gelb und hat einen feinen Geruch. Wird er in der Pfeife 
geraucht, verbreitet sich ein Wohlgeruch. Nur weil gemischter oder schlechter 
Tabak schlecht riecht, kann reiner und gut riechender Tabak nicht kritisiert 
werden. Wer scharfe Paprika nicht mag, kann süße Paprika und gar scharfe nicht 
kritisieren und sie nicht als makrūh bezeichnen. Tut er es doch, so sind seine 
Worte wertlos. Wenn jeder das, was er nicht mag, als harām oder makrūh be-
zeichnet, dann verkommt die Religion des Islams zum Christentum und wird sich 
wie das Christentum in ein Durcheinander verwandeln. 

Verschwendung ist eine schlechte Sache, die harām ist. Den Tabak absolut 
als Verschwendung zu bezeichnen, ist großer Wagemut. Und zu behaupten, die 
Worte der Religionsgelehrten seien gänzlich Fehl am Platze und wertlos, ist Aus-
druck von Ignoranz und Unvermögen. Diese Worte müssen erst verstanden und 

– 920 –



dann eins nach dem anderen mit Beweisen widerlegt werden. Ja, wer die Erklärung 
des Begriffs „Verschwendung“ im Islam und ihre Kategorien nicht kennt und 
sie bloß in ihrer wörtlichen Bedeutung auffasst, wird das Rauchen von Tabak als 
schlimmste Form der Verschwendung bezeichnen und dies so abtun. Der Familie 
den Unterhalt zu verweigern, ist eine Schuld. Warum wird diese Schuld aber 
allein dem Rauchen angelastet, während die Hauptursache, die Faulheit und das 
Geldausgeben für verschiedene Verbote und unnötige Dinge, nicht verurteilt 
wird? Dass der Reiche ein oder zwei Zigaretten am Tag raucht oder der Arme 
eine ihm angebotene Zigarette raucht, wird als harām bezeichnet mit der Be-
gründung, dass der Arme tagtäglich sein Geld für Tabak ausgebe und seinen Un-
terhalt damit beschneide? Solche Worte sind lediglich Ausdruck einer Feindschaft 
gegenüber dem Tabak und eines puren Fanatismus. 

Den Tabak aufzugeben, bringt nicht den Lohn des Kampfes gegen die Trieb-
seele ein. Dem Körper die eigenen Bedürfnisse nicht zu gewähren, ist Unrecht 
(Zulm) und eine Sünde. Die Triebseele wird durch die Befriedigung ihrer Be-
dürfnisse nicht gesättigt. Sie verlangt nach mehr als dem Bedürfnis und nach 
Dingen, die harām sind. Daher besteht der Kampf gegen die Triebseele darin, 
sich von dem, was harām ist, und vom Übermaß an Mubāh fernzuhalten. Eine 
Zigarette am Tag nicht zu rauchen, ist kein Kampf gegen die Triebseele. Nicht 
zu viel Tabak zu rauchen, was der Gesundheit und dem Geldbeutel schaden 
würde, ist ein Kampf gegen die Triebseele. Der Kampf gegen die Triebseele 
muss nicht nur beim Tabak, sondern bei allem, was mubāh ist, auf diese Weise 
erfolgen. 

Den Tabak mit Opium zu vergleichen, zeigt ebenfalls nicht, dass er für alle 
harām wäre. Ganz im Gegenteil, es zeigt, dass er für jene, die ihn so wenig 
rauchen, dass er nicht schadet, nicht einmal makrūh ist. Denn die profunden Ge-
lehrten, also die Mudschtahids, haben Rauschmittel wie Opium von verbotenen 
Getränken unterschieden. Im dritten Band des ad-Durr al-mukhtār auf Seite 166 
heißt es: „Das berauschend wirkende Kraut namens Bilsenkraut zu verzehren, 
ist mubāh, denn letztendlich ist es ein Kraut. Davon berauscht zu werden, ist 
harām.“ Siehe auch das Buch Hādī ad-dāllīn. Bilsenkraut wird in der Medizin 
Hyoscyamus und Jusquiame genannt. Die schädlichen und nützlichen Wirkungen 
auf den Menschen stehen im französischen Buch „Nouveau dictionnaire des 
plantes médicinales“ von Dr. A. Héraud aus dem Jahre 1927 ausführlich ge-
schrieben. Ibn Ābidīn führt dies aus und sagt: „Imām Abū Hanīfa und Abū Yūsuf 
zufolge ist es mubāh. Imām Muhammad zufolge ist alles, was in großen Mengen 
berauscht, auch in kleinen Mengen harām. Es heißt, demnach sei die Fatwa 
erteilt. Doch diese Aussage gilt nur für Flüssigkeiten, wie in einigen Büchern 
explizit geschrieben steht. Wäre dies nicht der Fall, dann wäre es auch harām, 
kleine Mengen vieler fester Substanzen wie Safran und Amber zu essen, deren 
Übermaß berauschend ist. Ich habe jedoch keinen Gelehrten gesehen, der dies 
als harām bezeichnet. Selbst jene schāfiʿītische Gelehrten, die sagten, die Hadd-
Strafe müsse auch bei dem angewandt werden, der eine kleine Menge dessen 
trinkt, was in großen Mengen berauscht, beziehen dies nur auf Flüssigkeiten. 
Wenn gemäß Imām Muhammad der Konsum von Stoffen wie Bilsenkraut und 
Safran in kleinen Mengen harām wäre, dann wären diese auch Unreinheiten, 
denn nach Imām Muhammad ist das, was in großen Mengen berauscht, auch in 
kleinen Mengen harām und unrein. Jedoch teilte kein einziger Gelehrter mit, 
dass Bilsenkraut und dergleichen unrein seien. Bilsenkraut als Medikament zu 
verwenden, ist erlaubt. Es ist nicht erlaubt, dies zum Vergnügen in der Menge 
zu verwenden, dass es den Verstand benebelt. Imām Muhammads Aussage bezieht 
sich auf Alkohol in flüssigem Zustand. Weil Bilsenkraut und dergleichen fest 

– 921 –



sind, ist ihr Konsum nur dann harām, wenn sie benutzt werden, um sich zu be-
rauschen. Das bedeutet, dass es harām ist, sie in großen Mengen zu verwenden. 
Sie in kleinen Mengen zu verwenden, ist nicht harām. Beispielsweise Amber und 
dergleichen als Duft (Parfüm) und die giftige Pflanze namens ,Orientalische Pur-
gierwinde‘ (Convolvulus scammonia) als Abführmittel zu verwenden und andere 
feste giftige Medikamente in geringen Mengen zu verwenden, ist nicht harām. 
Diese in geringen Mengen zu verwenden, ist also erlaubt. Große Mengen von 
ihnen zu verwenden, die Schaden verursachen, ist harām.“ Getränke, die in 
großen Mengen berauschen und im flüssigen Zustand sind, dürfen aber in kleinen, 
nicht berauschenden Mengen nicht als Medizin verwendet werden. Flüssigkeiten 
ohne Notwendigkeit selbst in geringen Mengen als Medikament zu verwenden, 
ist in Übereinstimmung harām. Siehe in Kapitel 41 den Begriff „Theriak/Tiryak“. 

Schlechte Gewohnheiten haben keinen Platz im Islam, denn mit „schlechter 
Gewohnheit“ ist gemeint, sich an das Verrichten von Handlungen, die harām 
sind, zu gewöhnen. Alkohol, Glücksspiel und Unzucht sind derart. Tabak ist ja 
nicht harām und kann daher auch keine schlechte Angewohnheit sein. Werden 
alle Worte sorgfältig betrachtet, die angeführt werden, um angeblich zu beweisen, 
dass der Tabak harām und schlecht sei, so wird ersichtlich, dass diese in Wirklichkeit 
keine Anhaltspunkte und Beweise sind, sondern es sich um voreingenommene 
Urteile handelt, da sie den Tabak von vornherein als harām annehmen. Solche 
Prämissen sind jedoch weit davon entfernt, in der Wissenschaft der Logik Beweise 
und Belege zu sein. 

Warum sollte Tabak sinnlos sein? „Sinnlos“ (abath) sind Spiel und Vergnügen 
und das Verschwenden von Zeit mit Nutzlosem. Mit Musik und Spiel die Zeit zu 
vertreiben, ist derart. Mit Tabak schlägt aber niemand die Zeit tot, daher ist es 
nicht sinnlos. Das Rauchen von Tabak ist kein Hindernis für eine nützliche Be-
schäftigung. Beim Rauchen werden Bücher gelesen oder eine Unterhaltung mit 
dem Gast geführt. 

Dass Tabak in der Gegenwart von Älteren, in der Moschee, während der 
Predigt oder an geehrten Orten nicht geraucht wird, zeigt nicht, dass es harām 
oder makrūh wäre. In Gegenwart von Älteren legt man sich auch nicht hin. Die 
Füße werden nicht in ihre Richtung oder in Gebetsrichtung ausgestreckt. Während 
einer Predigt oder einem Unterricht wird weder Brot noch Obst gegessen. Es 
gibt vieles, was an solchen Orten und in der Gegenwart von bestimmten Personen, 
die sich dadurch belästigt fühlen, nicht gemacht wird, doch an anderen Orten 
und während man allein ist, sind diese weder makrūh noch harām. In der Moschee 
Käufe und Verkäufe zu tätigen, laut zu sprechen und sich Blut abnehmen zu 
lassen, ist makrūh. [Siehe auch Kapitel 72 im ersten Abschnitt.] Außerhalb der 
Moschee sind diese aber nicht makrūh. Kauf und Verkauf außerhalb davon sind 
gar eine gottesdienstliche Handlung. Blutabnahme ist nicht makrūh, sondern 
sunna. Tabak kann nicht als sinnlos erachtet werden, denn die Verwendung von 
Besteck und das Auftragen von Düften wird auch nicht als sinnlos bezeichnet. 

Es ist primitiv anzunehmen, dass es sich bei Bedürfnissen nur um jenes handele, 
was in den Magen gelangt. Die Tatsache, dass der Körper und die Seele vielfältige 
Bedürfnisse haben, findet sich sowohl in den Büchern der Religion als auch im 
heutigen Verständnis. So wie alle unsere Sinnesorgane unterschiedliche Bedürfnisse 
haben, hat auch das Nervensystem, sogar ein jedes Organ unterschiedliche Be-
dürfnisse. Dass diese Bedürfnisse so wichtig wie Brot und Wasser sind, ist heut-
zutage jedem sofort einleuchtend. In den Fiqh-Büchern finden wir unterschiedliche 
Bedürfnisse vor, die uns nicht in den Sinn kommen würden. So heißt es im ad-
Durr al-mukhtār beispielsweise: „Stofftaschentücher zu kaufen, um die Nase zu 
putzen und den Schweiß abzuwischen, ist erlaubt, sofern es dem Bedürfnis dient. 

– 922 –



Wird dies getan aus Hochmut und Prahlerei, ist es makrūh tahrīman.“ Wir sehen, 
dass selbst die Verwendung einer Sache je nach Absicht zu einem Bedürfnis 
wird. Zu essen, nachdem man satt geworden ist, ist harām, doch um zu fasten 
oder den Gast nicht zu beschämen, ist dies halāl und bringt gar Lohn. Für die 
Bewirtung des Gastes wird ein Harām halāl, wieso sollte dann das Anbieten 
einer Zigarette, die nicht harām ist, ein Vergehen darstellen? Würden doch die 
Widersacher der Zigarette ihre Angriffe dem widmen, was im Islam wirklich 
harām ist, dann würden sie großen Lohn erlangen und hätten dem Islam einen 
großen Dienst erwiesen. Der Teufel erwischt jeden aus einer Richtung. Einerseits 
verleitet er dazu, den Islam anzugreifen, und andererseits verleitet er in der An-
nahme, gottesdienstliche Handlungen verrichtet zu haben, zu Hochmut und 
Selbstgefälligkeit. Sich zu diesen Themen zu äußern, ohne sie zu verstehen, ist 
eine Schuld gegen die Religion und ein Mangel für den Sprecher. Eine Person, 
die im Namen der Religion spricht, muss zuerst gut gebildet sein, um dann 
sprechen und schreiben zu können. Aus seiner Laune heraus zu sprechen, also 
die eigenen Ansichten als Gebote und Verbote der Religion darzustellen, dem 
Fanatismus in der Bestimmung, ob Handlungen halāl oder harām sind, zu verfallen 
und sich nicht auf die Quellentexte zu berufen, stürzt den Menschen ins Verderben. 
Insbesondere ist es lächerlich, die physiologischen, therapeutischen und toxischen 
Auswirkungen des Tabaks mit Gewissheit ausdrückenden Worten wie „dies ist 
wahrlich/gewiss so!“ anzuführen, um ihn als harām bezeichnen zu können. Die 
Fachberichte über die Auswirkungen des Tabaks, die ich aus dem Deutschen 
übersetzt habe und die von amerikanischen Fachärzten veröffentlicht wurden, 
finden sich gegen Ende des 54. Kapitels im dritten Abschnitt. Wenn man sie auf-
merksam liest, wird man verstehen, dass diejenigen, die sich zu diesem Thema 
geäußert haben, den Tabak nicht als schlecht bezeichnen und das Rauchen von 
ein oder zwei Zigaretten alle paar Tage nicht so schädlich ist wie Alkohol. 

Es gab einige Gelehrte, die den Tabak als harām, und einige, die ihn als 
makrūh bezeichneten. Doch in all diesen Büchern wird der Tabak bestimmten 
Bedingungen unterworfen (wie z. B. den Lebensunterhalt der eigenen Familie 
zu gefährden, andere mit seinem Rauch zu stören, den Körper durch zu viel Rau-
chen zu schädigen usw.), und er wird für diese Bedingungen verunglimpft. Es 
gibt aber keinen Gelehrten, der den Tabak an sich als Übel bezeichnet. Die oben 
angeführte Übersetzung aus dem Buch al-Barīqa von Khādimī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, legt dies klar und offen dar. Die wissenschaftsfernen Worte 
und Schriften über den Tabak seitens Personen, die keine Autorität in der Religion 
sind, liegen zweifelsohne außerhalb unserer Ausführungen. Daher darf das Ta-
bakrauchen in geringen Mengen seitens einer Person, auf die die oben genannten 
Bedingungen nicht zutreffen, nicht als harām oder makrūh bezeichnet werden. 
Am Ende des al-Uqūd ad-durriyya sowie am Ende des zweiten Bandes des al-
Hadīqa wird mit Belegen bewiesen, dass der Tabak nicht harām ist. Im Super-
kommentar von Tahtāwī zum Marāqī al-falāh wird dies unter dem Kapitel über 
die Dinge, die das Fasten ungültig machen, ebenfalls ausführlich behandelt. 

Der Damaszener Gelehrte Mustafā Ruschdu schreibt in seinem 1318 in Ale-
xandria veröffentlichten Buch namens Tuhfat al-ikhwān mā qīla fid-dukhān aus-
führlich über die Dinge, die die Gesundheit des Menschen gefährden und schädlich 
sind, und ebenso über Verschwendung. Er teilt Folgendes mit: „Der Tabak fällt 
nicht unter diese Kategorien. Tabak als harām zu bezeichnen, stellt auch keine 
Achtsamkeit (Waraʿ) und Gottesfurcht (Taqwā) dar. Die Achtsamen nennen 
das, was Allah, der Erhabene, nicht als harām bezeichnet hat, ebenfalls nicht 
harām. Der hanafītische Gelehrte Allāma Abdullāh ibn Muhammad an-Nihrīrī, 
die schāfiʿītischen Gelehrten Alī ibn Yahyā Nūruddīn az-Ziyādī, Abdurraʾūf al-

– 923 –



Munāwī, Schaykh Alī Schawbarī und Schaykh Ismāʿīl Sandschīdī, der mālikītische 
Gelehrte Allāma al-Kullī und der hanbalītische Gelehrte Schaykh Marʿī, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, haben die Fatwa gegeben, dass der Tabak nicht harām 
ist. Was nicht schädlich und nötig ist, wird als mubāh angesehen; was die Stagnation 
des Geistes beseitigt und das Gedächtnis stärkt, wird als mandūb erachtet; was 
bei Unterlassung Schaden mit sich bringt, als wādschib; was beim Verwenden 
Schaden zufügt, wird als harām angesehen, und das Rauchen, obwohl jemand 
nicht rauchen will, wird als makrūh angesehen. Dies gilt nicht für den Wein. Ist 
jemand alkoholsüchtig und bereut seine Handlung und stirbt dann, weil er 
aufgrund der Unterlassung des Weinkonsums krank geworden ist, bringt dies 
Lohn mit sich.“ 

Ich war gezwungen, diese Thematik lang und ausführlich darzulegen, um 
jenen, die Tabak für schlimmer als alkoholische Getränke halten und die Raucher 
nicht mögen, den rechten Weg zu weisen. Sie sollen sich nicht von ihren eigenen 
Gefühlen täuschen lassen. Sie müssen stattdessen meiden, den Tabak, der in ge-
ringer Menge, die keinen Schaden verursacht und nicht zur Gewohnheit wird, 
geraucht wird, als harām und makrūh zu bezeichnen und jene, die wenig rauchen, 
sodass es ihrem Portemonnaie und ihrer Gesundheit nicht schadet, als Sünder 
anzusehen, wie es die meisten Gelehrten klar zum Ausdruck bringen, so bei-
spielsweise Schaykhul-islām Abul-Baqā, Ahmad ibn Alī al-Harīrī, Ismāʿīl al-
Marʿaschī, Qādī Abdurrahīm, Ghanīm ibn Muhammad al-Baghdādī, Schaykhul-
islām al-Bahāʾī, Muhammad at-Tarsūsī, Muhammad al-Kahwākī, die ägyptischen 
Gelehrten Yūsuf ad-Didschwī und Muhammad ibn Abdulbāqī az-Zarqānī, Allāma 
Abdulghanī an-Nablusī, Abdurrahmān ibn Muhammad al-Imādī [978-1051], 
Allāma Alī al-Adschhūrī, Mahmūd ath-Thāminī, Uthmān Badruddīn, Sayyid 
Abdulhakīm Efendi und der große Gelehrte und vollkommene Gottesfreund 
Mawlānā Khālid al-Baghdādī, möge Allah mit ihnen allen barmherzig sein. In 
der von der Tageszeitung „Türkiye“ herausgegebenen Zeitschrift „İnsan ve 
Kainat“ steht in der Mai-Ausgabe des Jahres 1986 Folgendes: „Experimente, die 
in 78 amerikanischen Krankenhäusern an 5000 Patienten durchgeführt wurden, 
haben gezeigt, dass das Risiko einer Herzerkrankung bei Vielrauchern um das 
Dreifache ansteigt, aber ein Jahr, nachdem sie mit dem Rauchen aufgehört haben, 
halbiert sich das Risiko, und nach zwei Jahren sind sie wie Nichtraucher.“ 
 
Leuchtend wie der Mond, verdrängt dein Bild die Dunkelheit vor meinen Augen, 
Diese Welt erscheint wie ein Palast, ohne Licht aber ist sie nur eine Finsternis, 
Alles ist fremd hier, alles; Stimmen, Menschen, und alle Blicke, die nichts taugen, 
Auch wenn Lippen lächeln, ist der Sinn dahinter, wie ein ungelöstes Geheimnis, 
 
Träume, die ich habe, reißen mich fort von der wahren Welt jedoch, meine Augen, 
Blicken nach deinen Rosen, meine Seele sehnt sich nach deinem Duft und deiner Liebe, 
Sogar deine Nachtigall zwitschert anders als die anderen, denn alle die in diese Liebe tauchen, 
Sehen keine Schönheit mehr auf dieser Welt, außer deiner und der deiner Augen, 
 
Keine Schönheit ist es wert geliebt zu werden, nur du, Sonne meiner Seele, 
Je mehr ich deine Schönheit anblicke, desto mehr entfachen meine innigsten Gefühle, 
desto mehr entsteht in mir Vertrauen zu dir, und auch der Glaube stärkt sich dauernd, 
Die Entfernung zu dir verbrennt mein Herz; ich gleite durch Nächte mit Tränen und trauernd, 
Auch dieses Jahr, in der Ferne, und deine Sehnsucht, bedrückt meine Seele.  
 

– 924 –



44 — VERSCHWENDUNG, ZINSEN UND  
RAUCHEN VON TABAK 

Worum es sich bei der Verschwendung, die im Islam harām und eine Sünde 
ist, genau handelt, sowie ihre Arten übersetze ich aus dem arabischen Buch „at-
Tarīqa al-Muhammadiyya“ von Imām al-Birgivī. Dort heißt es: 

Tasawwuf bedeutet, das Herz von schlechten Charaktereigenschaften zu rei-
nigen und es mit guten Charaktereigenschaften zu füllen. Ich habe die schlechten 
Charaktereigenschaften untersucht und festgestellt, dass sie 60 an der Zahl sind. 
Die 27. dieser 60 schlechten Eigenschaften ist Verschwendung und Tabdhīr. 
Tabdhīr bedeutet, den Samen willkürlich auf dem Feld zu verstreuen. Es wird 
auch für das sinnlose/verschwenderische Ausgeben des Vermögens benutzt. 

Wird das eigene Vermögen für Zwecke ausgegeben, die nicht vom Islam und 
der Muruwwa gebilligt werden, wird dies „Isrāf“ (Verschwendung) bzw. „Tabdhīr“ 
genannt. „Muruwwa“ meint den Wunsch, nützlich zu sein und Gutes zu tun. „Fu-
tuwwa“ wiederum hat eine spezifischere Bedeutung und meint, nichts Schlechtes 
zu tun, Gutes zu tun, Dinge zu verbergen, die andere in Verlegenheit bringen 
könnten, und schlechte Taten zu vergeben. Die Verschwendung, die vom Islam 
nicht gebilligt wird, ist harām, und die Verschwendung, die von der Muruwwa 
nicht gebilligt wird, ist makrūh tanzīhan [also leicht verpönt]. 

Wir wollen die Verschwendung in fünf Punkten darlegen: 
ERSTER PUNKT – Das Übel und der Schaden der Verschwendung: Es ist 

definitiv, dass Verschwendung harām ist. Sie ist eine Krankheit des Herzens und 
eine schlechte Charaktereigenschaft/Angewohnheit. Die Tatsache, dass in unserer 
Religion der Geiz stärker verurteilt wird als die Verschwendung, bedeutet nicht, 
dass die Verschwendung nicht so schlimm wäre wie der Geiz. Der Grund für das 
stärkere Verurteilen des Geizes ist, dass die meisten Menschen von Natur aus 
eine Liebe zur Anhäufung von Reichtum haben. Dies ähnelt Folgendem: Zwar 
sagten unsere Gelehrten, dass Urin eine stärkere Unreinheit und ein stärkeres 
Verbot als der Wein ist, aber in unserer Religion wurde der Urin nicht so sehr 
verurteilt wie der Wein und während jenen, die Wein trinken, als Hadd-Strafe 
80 Stockschläge auferlegt werden, wurde für jene, die Urin trinken, keine Hadd-
Strafe verhängt. Der Grund hierfür ist, dass die Menschen dem Weinkonsum 
verfallen sind. Doch niemandem kommt es in den Sinn, Urin zu trinken. Um das 
Übel der Verschwendung darzulegen, genügen die Worte Allahs, des Erhabenen, 
die sinngemäß lauten: „Verschwendet nicht! Denn Allah, der Erhabene, liebt 
die Verschwender nicht.“ In der Sure al-Isrā heißt es sinngemäß: „Vermeidet 
die Vergeudung (Tabdhīr). Jene, die vergeuden, sind die Brüder der Teufel.“ 
Der Bruder des Teufels ist folglich auch ein Teufel. Es gibt keinen schlimmeren 
Namen als den Namen Teufel (Schaitan). Man kann sich nichts vorstellen, was 
die Verschwendung stärker kritisiert als dies. Allah, der Erhabene, gebietet, 
denen, die ihr Vermögen verschwenden, nichts zu geben, und bezeichnet sie mit 
dem allerschlimmsten Namen. In der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Gebt 
eure Güter nicht den Törichten (Niederträchtigen)!“ Im edlen Koran wird der 
Pharao mit den sinngemäßen Worten „Er war ein Verschwender“ kritisiert und 
über das Volk Lūts, Friede sei mit ihm, wird sinngemäß gesagt: „Vielleicht seid 
ihr ja ein verschwenderisches Volk!“ 

In den zwei Grundlagenbüchern, deren Richtigkeit jedermann bekannt ist 
[also im Sahīh al-Bukhārī und im Sahīh Muslim] wird von unserem Propheten, 
Friede sei mit ihm, überliefert: „Verschwendet nicht euer Vermögen!“ In einem 

– 925 –



Hadith, den Imām at-Tirmidhī, möge Allah sich seiner erbarmen, von Abū Barza, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert, sagt unser Prophet, Friede sei 
mit ihm: „Niemand wird am Tage des Jüngsten Gerichts von der Abrechnung 
erlöst, ehe er nicht vier Fragen beantwortet: Wie hat er sein Leben verbracht? 
Wie hat er mit seinem Wissen gehandelt? Woher und wie hat er sein Vermögen 
erworben und wofür hat er es ausgegeben? Wo hat er seinen Körper ermüdet 
und erschöpft?“ 

Ein weiteres Zeichen für das Übel der Verschwendung ist, dass Zins harām 
ist. Zinsen zu nehmen und zu geben, ist eine große Sünde. Der Grund hierfür ist, 
beim Kauf und Verkauf das Vermögen der Menschen vor Verlust zu schützen. 
Um das Übel der Zinsen im Islam zu verdeutlichen, wurde es als nützlich erachtet, 
einige Beispiele aus dem Kommentar zur auf Türkisch verfassten Abhandlung 
Bayʿ wa-schirā von Hamza Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, anzufüh-
ren: 

„Zehn Dinge können Grund dafür sein, im letzten Atemzug ohne Glauben 
ins Jenseits überzugehen: 1. Die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, 
nicht zu lernen, 2. Den Glauben nicht gemäß dem Glauben der Ahlus-Sunna zu 
korrigieren, 3. Weltlichem Besitz, Ruhm und Rang verfallen zu sein, 4. Menschen, 
Tieren und sich selbst Unrecht zuzufügen, 5. Undankbar zu sein gegenüber Allah, 
dem Erhabenen, und jenen, die einem Gutes tun, 6. Den Verlust des Glaubens 
nicht zu fürchten, 7. Die fünf täglichen Gebete nicht in ihrer Zeit zu verrichten, 
8. Zinsen zu nehmen und zu geben, 9. Religiöse, fromme Muslime geringzuschätzen 
und diese mit Worten wie ,Rückständige‘ zu beleidigen, 10. Unzüchtige Worte, 
Schriften und Bilder zu sprechen, zu schreiben oder zu zeichnen.“ 

Allah, der Erhabene, hat den Zins verboten. Im edlen Koran hat Er an zahl-
reichen Stellen denjenigen, die Zinsen nehmen und geben, gewaltig gedroht. In 
Vers 275 der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Diejenigen, die Zins verzehren, 
werden am Tag der Auferstehung so elend aus ihren Gräbern auferstehen wie 
diejenigen, die an einer Epilepsie leiden“, und im darauffolgenden Vers heißt es 
sinngemäß: „Allah, der Erhabene, vernichtet das gesamte Vermögen derer, die 
Zinsen nehmen und geben, und lässt keine Spur davon übrig. Und er vermehrt 
gewiss das Vermögen derer, die ihre Zakat entrichten.“ Im persischen Buch 
Riyād an-nāsihīn stehen 40 Arten des Zinses und seine Schäden geschrieben. 
Siehe für mehr Informationen über Zinsen Kapitel 19 im dritten Abschnitt. 

Schäden der Verschwendung: Die Verschwender werden verglichen mit Satan, 
Pharao und dem bösen Volk Lūts, Friede sei mit ihm; Allah, der Erhabene, liebt 
diese nicht und bezeichnet sie als töricht; sie werden im Jenseits bestraft und im 
Diesseits werden sie minderwertig und bedürftig und sie werden bereuen. 

ZWEITER PUNKT – Der erste Grund, weshalb die Verschwendung ein Übel 
ist, ist die Tatsache, dass das Vermögen wertvoll ist. Vermögen/Besitz (Māl) ist 
eine vom erhabenen Allah gewährte Gabe (Niʿma). Das Jenseits zu gewinnen, 
geschieht mithilfe von Vermögen. Das Diesseits und das Jenseits finden durch 
Vermögen Ordnung und Frieden. Den Lohn der Pilgerfahrt und des Dschihad 
erlangt man durch Vermögen. Mit Vermögen erlangt der Körper Gesundheit 
und Kraft. Das Vermögen bewahrt den Menschen vor Abhängigkeit. Die Almo-
sengabe, das Besuchen der Verwandten, das Unterstützen der Armen geschieht 
mit Vermögen. Moscheen, Schulen, Krankenhäuser, Straßen, Brunnen und Brü-
cken zu bauen und Soldaten auszubilden und auf diese Weise der Menschheit 
einen Dienst zu erweisen, wird durch Vermögen möglich. In unserer Religion 
heißt es: „Der Beste der Menschen ist jener, der ihnen am nützlichsten ist.“ Zu 
arbeiten und Geld zu verdienen, um den Menschen behilflich zu sein, ist ver-

– 926 –



dienstvoller als freiwillige gottesdienstliche Handlungen zu verrichten. Die hohen 
Stufen des Paradieses werden mit Vermögen erreicht. In einem Hadith, den 
Imām at-Tirmidhī von Abū Kabscha al-Ansārī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, überliefert, heißt es: „Gewährt Allah, der Erhabene, einem Seiner Diener 
Vermögen und Wissen und entfernt dieser sich von den Verboten, erfreut seine 
Verwandten und ist sich derer, die einen Anspruch auf sein Vermögen haben, 
bewusst und gewährt ihnen diesen, so wird er die hohe Stufe des Paradieses er-
reichen.“ In den Büchern Sahīh al-Bukhārī und Sahīh Muslim wird von Abdullāh 
ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, folgender Hadith überliefert: 
„Einen Menschen, der eine von zwei Sachen erlangt, gönnend zu beneiden, ist 
angemessen. Allah, der Erhabene, gewährt einem das islamische Wissen und er 
führt jede Handlung in Übereinstimmung mit diesem Wissen aus. Zweitens: 
Allah, der Erhabene, gewährt einem Menschen großes Vermögen und er verwendet 
dieses Vermögen für Zwecke, an denen Allah, der Erhabene, Wohlgefallen 
findet.“ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte in Bezug auf Amr ibn al-Ās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Wie gut stehen einem guten Menschen doch 
gute Sachen.“ Und über Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
sagte er: „O mein Herr! Gewähre ihm großes Vermögen und viele Kinder und 
segne ihn mit diesen!“ Als Kaʿb, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sein gesamtes 
Vermögen als Almosen geben wollte, sagte der Gesandte Allahs: „Es wäre besser, 
wenn du einen Teil deines Vermögens für dich belässt.“ Dies alles steht in Ha-
dithbüchern geschrieben. Allah, der Erhabene, bezeichnet im edlen Koran den 
Besitz / das Vermögen als „etwas Gesegnetes/Gutes“ (Khayr) und erinnert seinen 
Geliebten, Friede sei mit ihm, an die Wohlgaben, die Er ihm bescherte, mit den 
sinngemäßen Worten: „Du hattest kein Vermögen und Ich gab dir so viel Ver-
mögen, dass du nicht auf andere angewiesen bist!“ 

Der große Gelehrte Sufyān ath-Thawrī, einer der Mudschtahids, die eine 
eigene Rechtsschule begründet haben, sagte: „Vermögen ist heute die Waffe des 
Menschen“ [d. h. der Mensch schützt sein Leben, seine Gesundheit, seine Religion 
und seine Ehre mithilfe von Vermögen]. Saʿīd ibn al-Musayyib, einer der sieben 
Großgelehrten Medinas, sagte: „Wer kein Vermögen erwirbt, um die Schulden 
zurückzuzahlen, seine Ehre zu schützen und nach dem Tod den Hinterbliebenen 
ein Erbe zu hinterlassen, ist kein guter Mensch.“ [Das heißt, er ist schädlich für 
sich selbst und für die Gesellschaft.] Der Großgelehrte Ibn al-Dschawzī, möge 
Allah sich seiner erbarmen sagte: „Mit einer guten Absicht Vermögen zu erwerben 
ist besser, als kein Vermögen zu erwerben.“ 

Es gibt auch viele Berichte, in denen das Vermögen und das Weltliche verurteilt 
werden, doch es werden in diesen Berichten nicht das Vermögen und das Weltliche 
an sich verurteilt, sondern ihre schädliche Verwendung. Beispielsweise ist das 
Vermögen, das den Menschen zügellos werden und Allah, den Erhabenen, ver-
gessen lässt und das ihn an den gottesdienstlichen Handlungen hindert, schädlich. 
Vermögen, das den Tod und das Leben danach vergessen lässt, ist ebenfalls 
schädlich. Diese Schäden zeigen sich bei vielen Menschen. Da es nur wenige 
sind, die von diesen Schäden bewahrt bleiben, sind die Berichte, die das Vermögen 
verurteilen, zahlreich geworden. Wie zu sehen ist, ist das Vermögen Grund für 
zwei entgegengesetzte Dinge: Gutes und Schlechtes. Da es zum Guten führt, 
wurde es gelobt, und da es zum Schlechten führt, wurde es getadelt. 

So wurde nun erkannt, dass das Vermögen eine große Gabe ist. Das Vermögen 
zu verschwenden bedeutet, diese Gabe Allahs, des Erhabenen, geringzuschätzen, 
sie nicht wertzuschätzen, sie aus den Händen gleiten zu lassen, kurzum, undankbar 
zu sein. Dies wiederum ist ein großes Vergehen, das zur Anfeindung vonseiten 
des Wohltätigen, Seinem Tadel und Seiner Strafe führen kann. Wird der Wert 

– 927 –



der Gabe/Wohltat nicht erkannt und ihr Recht nicht geachtet, kommt sie abhanden. 
Wird Dank geleistet und das Recht geachtet, dann bleibt die Gabe erhalten und 
vermehrt sich. In Vers 7 der Sure Ibrāhīm heißt es sinngemäß: „Seid ihr dankbar, 
werde Ich Meine Gaben an euch gewiss vermehren.“ 

DRITTER PUNKT – Die verschiedenen Arten der Verschwendung: Ver-
schwendung bedeutet, das Vermögen zugrunde gehen zu lassen, unnütz werden 
zu lassen oder es so auszugeben, dass es für die Religion und die weltlichen 
Dinge, die mubāh sind, nicht nützlich ist. Das Vermögen zugrunde gehen zu 
lassen bedeutet, es ins Meer, in einen Brunnen, ins Feuer oder an Orte zu werfen, 
die dazu führen, dass es vernichtet wird. Es zugrunde gehen zu lassen bedeutet 
auch, es unbrauchbar zu machen, zu zerbrechen, abzuschneiden, die Früchte von 
den Bäumen nicht zu sammeln und verfaulen zu lassen, den Acker nicht zu 
pflügen und somit die Ernte verderben zu lassen, die Tiere nicht an einem Ort 
unterzubringen, wo sie vor Kälte und Feinden geschützt sind, und sie nicht aus-
reichend zu füttern und zu bedecken, damit sie nicht an Kälte, Hitze und Hunger 
sterben. Es ist offensichtlich, dass all dies Verschwendung ist. 

Im al-Hadīqa heißt es im Abschnitt über die Übel der Hand: „Das Eigentum 
eines anderen Menschen zugrunde gehen zu lassen, ist Unrecht und er muss ent-
schädigt werden. Das eigene Vermögen zugrunde gehen zu lassen, ist Verschwen-
dung. Geld, das ausgegeben wird, damit man selbst oder andere Sünden begehen, 
ist ebenfalls Verschwendung.“ 

Es gibt aber auch Arten der Verschwendung, die nicht allen bekannt sind und 
an welche die Menschen erinnert werden müssen. Beispielsweise Früchte und 
Getreide nach der Ernte nicht gut zu lagern, sodass sie von selbst verderben oder 
durch Aufnahme von Luftfeuchtigkeit verfaulen oder von Würmern, Maden, 
Mäusen, Ameisen und ähnlichen Lebewesen gefressen werden, ist alles Ver-
schwendung. Nahrungsmittel wie Brot, Fleisch, Fleischbrühe und Käse, Früchte 
wie Datteln, Wassermelonen und Zwiebeln, Trockenfrüchte wie Feigen, Rosinen 
und Aprikosen, Getreide wie Weizen, Gerste und Linsen und Gegenstände wie 
Kleidung, Stoffe und Bücher werden sehr oft auf diese Weise verschwendet. 

Essensreste wegzuschütten, Gabel, Löffel, Teller und Schüssel nicht mit einem 
Brot oder den Finger gänzlich abzuwischen und zu essen, sondern die Utensilien 
und Finger direkt zu waschen und abzutrocknen, ist Verschwendung. Brot- und 
Essenskrümel, die auf das Tischtuch und den Tisch fallen, nicht aufzusammeln, 
sondern wegzuwerfen, ist ebenfalls Verschwendung. Diese Krümel zu sammeln 
und Tieren wie Katzen, Hunden, Schafen, Rindern, Ameisen, Vögeln und Hühnern 
zum Essen zu geben, ist keine Verschwendung. Im Buch Sahīh Muslim wird von 
Dschābir ibn Abdullāh, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert, dass der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wischt die Teller mit euren Fingern 
und eure Finger mit euren Mündern ab!“ Ebenfalls sagte er: „Der Teufel befindet 
sich bei all euren Taten bei euch, sogar beim Essen. Lässt einer von euch einen 
Happen fallen, soll er diesen aufheben, den Staub abwischen und anschließend 
essen. Er soll diesen Happen nicht dem Teufel überlassen! Und am Ende der 
Mahlzeit soll er seine Finger ablecken, denn man weiß nicht, in welchem Happen 
sich der Segen befindet.“ Erneut im Sahīh Muslim wird überliefert, dass Anas 
ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, wischte am Ende der Mahlzeit die drei Finger mit seinem ge-
segneten Mund ab.“ So wie das Ablecken der Finger und das Aufheben und 
Essen des heruntergefallenen Happens den Menschen vor Verschwendung schützt, 
so schützt es auch vor Hochmut und Zurschaustellung und lässt Segen erlangen. 
Ebenfalls wird damit insbesondere die Ehre erlangt, dem Gesandten Allahs, 

– 928 –



Friede sei mit ihm, Folge zu leisten und seinen Befehl auszuführen. Dies führt 
darüber hinaus dazu, dass die vorhandenen Gaben genutzt werden und die kom-
menden Gaben sich vermehren. Es ist auch Verschwendung, Dinge wie Bohnen, 
Reis und Kichererbsen beim Waschen zu verschütten und das Verschüttete nicht 
aufzuheben. Kleidungsstücke wie das Gewand, den Turban, die Socken und die 
Schuhe nicht sorgfältig zu gebrauchen und sie dadurch schnell abnutzen zu lassen, 
sie zu zerreißen und beim Waschen dieser zu viel Wasser und Seife zu verwenden, 
Lampen und Kerzen [elektrisches Licht, Gas] unnötig brennen zu lassen, ist alles 
Verschwendung. 

Sich zu täuschen, indem man Güter unter ihrem Wert verkauft oder vermietet 
oder über ihrem Wert kauft oder mietet, ist ebenfalls Verschwendung. Wenn 
der Kauf oder Verkauf, bei dem man sich täuscht, aufgrund eines notwendigen 
Bedürfnisses erfolgt ist oder dies mit der Absicht der Wohltätigkeit und Almo-
sengabe geschieht, ist es keine Verschwendung. Für den Leichnam mehr als die 
in den islamischen Bestimmungen vorgeschriebene Menge und Art von Leichen-
tüchern zu verwenden, ist Verschwendung. Bei der Gebets- und Ganzkörperwa-
schung mehr Wasser zu verwenden als es der Sunna entspricht, ist Verschwendung. 
Ahmad ibn Hanbal, möge Allah sich seiner erbarmen, berichtet von Abdullāh 
ibn Umar: Als Saʿd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einst die Gebetswaschung 
vollzog, sah ihn der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, und fragte: „O Saʿd! 
Weshalb verschwendest du das Wasser?“, Daraufhin fragte Saʿd: „Gibt es etwa 
auch Verschwendung bei der Gebetswaschung?“, und der Gesandte Allahs ant-
wortete: „Selbst an einem großen Fluss ist es Verschwendung, bei der Gebets-
waschung zu viel Wasser zu verwenden.“ 

Weiterzuessen, nachdem man bereits satt geworden ist, ist ebenfalls Ver-
schwendung. Es ist aber keine Verschwendung, dass der Gastgeber mehr isst, 
damit der Gast nicht in Verlegenheit kommt, und beim Sahūr mehr zu essen, um 
das Fasten angenehm einzuhalten. 

An einem Tag zum zweiten Mal zu essen, bevor man hungrig ist, ist 
Verschwendung. Ahmad Abū Bakr al-Bayhaqī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
überliefert in seinem Buch von Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, Fol-
gendes: „Einst aß ich am Tag das zweite Mal. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, sah dies und sagte: ,O Āʾischa! Ist es für dich etwa genussvoller als alles 
andere, lediglich deinen Magen zu füllen? Zweimal am Tag zu essen, ist auch 
verschwenderisch. Allah, der Erhabene, liebt die Verschwender nicht!‘ “ 

Khādimī, möge Allah sich seiner erbarmen, erklärt dies wie folgt: „Der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, erkannte, dass Āʾischa, möge Allah mit ihr zu-
frieden sein, zum zweiten Mal am Tag aß, obwohl sie noch keinen Hunger hatte, 
und sprach deshalb so. Doch ansonsten liegt es auf der Hand, dass bei Sühne-
leistungen zweimal am Tag Arme gespeist werden müssen.“ 

Alles zu essen, was man will, ist auch Verschwendung. Ibn Mādscha, Imām 
al-Bayhaqī und Abdullāh ibn Abid-Dunyā, möge Allah sich ihrer erbarmen, be-
richten von Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Alles zu essen, was man will, ist Verschwen-
dung.“ Zweimal am Tag zu essen und alles zu essen, was man begehrt, ist dann 
Verschwendung, wenn man nach dem Sattwerden weiterisst oder erneut etwas 
isst, bevor die vorherige Nahrung verdaut wurde und man noch keinen Hunger 
hat. Denn ein zweites Mal am Tag zu essen, insbesondere an kurzen Tagen und 
für jene, die nicht arbeiten, bedeutet, oftmals zu essen, ohne hungrig zu sein. 
Alles auf dem Esstisch zu essen, was man begehrt, bedeutet ebenfalls zu essen, 
nachdem man satt geworden ist. Da die zwei erwähnten Hadithe nicht ausdrücklich 

– 929 –



sagen, dass es Verschwendung ist, ist es auch möglich, dass eine Vergleichung/ 
Gleichsetzung mit der Verschwendung, dem Harām erfolgt. 

Die Vielfalt der Speisen auf dem Tisch zu erhöhen, ohne dass dafür eine Not-
wendigkeit besteht, ist Verschwendung. Ist jemand aber einer Sorte überdrüssig 
und isst von verschiedenen Sorten ein wenig mit dem Gedanken, sich für die 
Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen [wie das Fasten, das Erwerben von 
Halāl und die Unterstützung seiner muslimischen Geschwister] zu stärken oder 
weil man Gäste zu Tisch haben will, so ist dies keine Verschwendung, wie im al-
Khulāsa und anderen Büchern steht. Diese Aussagen in den Büchern bedeuten 
nicht, dass die Vielfalt der Speisen nur aus diesen beiden Gründen erhöht werden 
dürften. Solange man nicht verschwenderisch ist und keine falsche Absicht damit 
einhergeht, ist es auch erlaubt, die Vielfalt der Speisen um des Geschmacks und 
des Vergnügens willen zu erhöhen, wie aus Vers 31 der Sure al-Aʿrāf und Vers 
88 der Sure al-Māʾida hervorgeht. [Diese Verse und ihre Bedeutungen sind im 
zweiten Abschnitt unter Kapitel 43 erwähnt worden.] Auf der Grundlage dieser 
beiden Verse haben unsere Gelehrten gesagt, dass es erlaubt ist, jede Art von 
Frucht essend zu genießen, und sie haben überliefert, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, verschiedene Arten von Früchten aß. Der Hadith „Iss, was 
du willst, und trag, was du willst! Was den Menschen auf den falschen Weg bringt, 
sind Verschwendung und Hochmut!“, der zu Abdullāh ibn Abbās, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, gesagt wurde, steht im Sahīh al-Bukhārī geschrieben. 

Den gebackenen Teil und das Innere des Brotes zu essen und den Rand und 
die Kruste wegzuwerfen, ist Verschwendung. Isst jemand anderes oder ein Tier 
die übrig gelassenen Teile, so ist dies keine Verschwendung. 

Mehr Brot als nötig auf den Tisch zu legen und dieses später nicht aufzuheben, 
um es beim nächsten Mal zu essen, ist Verschwendung. D. h. die Brotstücke, die 
nicht gegessen werden, wegzuwerfen und zwecks Prahlerei und Ruhm mehr Brot 
auf den Tisch zu legen, ist Verschwendung. 

Köstliche Speisen zu verzehren, wertvolle und neue Kleidung zu tragen, hohe 
und große Gebäude zu bauen und ähnliche Dinge, die vom Religionsstifter nicht 
als harām bezeichnet wurden, sind keine Verschwendung, sofern sie auf legitimem 
Weg erworben werden und dies nicht aus Hochmut und zwecks Prahlerei geschieht. 
Erfolgt dies mehr als nötig, ist es makrūh tanzīhan. Für jene, die das Jenseits ge-
winnen wollen, ziemt es sich, sich mit dem Nötigen zu begnügen und den Rest 
als Almosen zu geben. 

VIERTER PUNKT – Auch beim Geben von Almosen (Sadaqa) gibt es 
Verschwendung. Imām Mudschāhid, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: 
„Gibt eine Person Gold im Gewicht eines Berges für etwas aus, was Allah, der 
Erhabene, befohlen hat, ist es keine Verschwendung. Einen Dirham [ungefähr 5 
Gramm] Silber oder eine Handvoll Weizen für etwas, das harām ist, zu geben, 
ist Verschwendung.“ Hātim at-Tāʾī war bekannt für seine Großzügigkeit. Er ver-
starb, bevor unserem Prophet seine Prophetenschaft verkündet wurde. Da er 
viel spendete, wurde zu ihm gesagt: „Es ist nicht gut, das Vermögen zu ver-
schwenden“, worauf er antwortete: „Vermögen, das für Gutes gegeben wird, ist 
nicht verschwendet!“ Angesichts der Worte von Mudschāhid und Hātim dachten 
einige, dass es keine Verschwendung bei Almosen gäbe, doch diese Annahme 
ist falsch. Wir werden nun versuchen, dies zu erklären: 

Allah, der Erhabene, sagt in der Sure al-Muʾminūn sinngemäß: „Sie geben 
Almosen von der Versorgung, die Wir ihnen gewähren“, und lobt damit die 
Gläubigen. In den Tafsirwerken der Großgelehrten Qādī al-Baydāwī, Zamakh-
scharī und Fakhruddīn ar-Rāzī und in vielen anderen Tafsirbüchern heißt es, 

– 930 –



dass mit der „Versorgung“ in diesem Koranvers „ein Teil ihrer Versorgung“ ge-
meint ist und damit gesagt wird: „Haltet euch von der Verschwendung, die harām 
ist, fern, wenn ihr Almosen gebt!“ Allen Gelehrten zufolge ist mit Almosen hier 
gemeint, das Vermögen für Gutes, für islamkonforme Zwecke auszugeben. In 
Vers 141 der Sure al-Anʿām heißt es sinngemäß: „Wenn ihr die Ernte einbringt, 
gebt den Armen ihr Recht und verschwendet nicht. Gewiss liebt Allah, der Er-
habene, die Verschwender nicht.“ Damit ist gemeint: „Seid nicht verschwenderisch 
beim Geben von Almosen!“ Denn als Thābit ibn Qays, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, an einem Tag die Datteln von 500 Palmen sammelte und sie alle als 
Almosen gab und keine Datteln für sein Haus übrig ließ, wurde dieser Vers he-
rabgesandt. Das heißt also: „Gebt nicht alles!“ Abdurrazzāq überliefert von Ab-
dulmalik ibn Dschuraydsch, dass Muʿādh ibn Dschabal, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, eine Dattelpalme hatte. Er sammelte die Datteln und gab sie alle 
als Almosen, sodass für ihn selbst nichts blieb. Da wurde sofort der Vers „Doch 
verschwendet nicht!“ offenbart. In Vers 29 der Sure al-Isrā heißt es sinngemäß: 
„O Mein geliebter Prophet! Verteile deine Güter nicht derart, dass nichts für 
dich selbst bleibt!“ Dschābir und Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah mit beiden 
zufrieden sein, sagen: „Ein Junge kam zum Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, zählte einige notwendige Dinge auf und sagte: ,Meine Mutter hat mich zu 
dir geschickt und um diese Dinge gebeten.‘ Als der Gesandte Allahs sagte, er 
habe heute keines dieser Dinge, verlangte der Junge sein Hemd. Da zog er un-
verzüglich sein Hemd von seinem gesegneten Rücken aus, gab es dem Jungen 
und blieb zu Hause ohne Hemd. Als Bilāl al-Habaschī zum Gebet rief, wartete 
die Gemeinschaft wie jedes Mal auf den Gesandten Allahs. Als er nicht kam, 
machten sie sich Sorgen. Einige gingen zu ihm nach Hause, um zu sehen, ob 
etwas nicht stimmte. Sie erkannten, dass er nicht kommen konnte, weil er kein 
Hemd hatte. Daraufhin wurde dieser Vers offenbart.“ Bukhārī und Muslim über-
liefern von Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Die gesegneten Almosen sind jene, welche 
die Person gibt, die dessen nicht bedarf.“ Imām al-Baghawī überliefert von Abū 
Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass eine Person zum Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, kam und ihn fragte: „Ich habe eine Goldmünze, was 
soll ich damit machen?“ Der Gesandte Allahs antwortete: „Kaufe dir damit deine 
eigenen Bedürfnisse.“ Die Person sagte daraufhin: „Ich habe noch eine Gold-
münze“, worauf der Gesandte Allahs entgegnete: „Kaufe damit, was dein Kind 
braucht.“ Als sie sagte, sie habe eine weitere Goldmünze, sagte der Gesandte 
Allahs: „Gebe sie für die Bedürfnisse deiner Familie aus.“ Die Person sagte da-
raufhin: „Ich habe noch eine Goldmünze“, worauf der Prophet erwiderte: „Ver-
wende sie für die Bedürfnisse deines Dieners.“ Als sie anschließend sagte, sie 
habe noch eine Goldmünze, sagte der Gesandte Allahs: „Du weißt besser, wofür 
du sie verwenden sollst.“ Muslim überliefert von Dschābir ibn Abdullāh, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Kauft mit eurem Geld zuerst eure eigenen Bedürfnisse ein. Bleibt etwas über, 
so gibt es für die Bedürfnisse eurer Familie aus. Bleibt auch hiervon etwas übrig, 
so helft euren Verwandten!“ Im Sahīh al-Bukhārī wird überliefert, dass der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Almosen, die gegeben werden, während 
man selbst oder die Familie bedürftig ist oder man Schulden hat, werden nicht 
angenommen. Schulden zu bezahlen ist wichtiger, als Almosen zu geben, Sklaven 
zu befreien und Geschenke zu geben. Seid durch das Geben von Almosen nicht 
Grund für den Untergang des Vermögens eines anderen!“ Der Rechtsgelehrte 
Abul-layth as-Samarqandī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Buch Tanbīh al-ghāfilīn, dass der ehrwürdige Ibrāhīm ibn Adham sagte: „Eine 

– 931 –



verschuldete Person sollte, solange sie ihre Schulden nicht zurückzahlt, keine 
fettigen und essighaltigen Speisen zu sich nehmen.“ Ibn Hadschar al-Asqalānī 
überliefert, dass Ibn Battāl sagte: „Für diejenigen, die Schulden haben, ist es 
nicht erlaubt, Almosen zu geben und ihre Schulden nicht zu bezahlen. Dies teilen 
alle Gelehrte übereinstimmend mit.“ Tabarānī und viele andere Gelehrte sagen: 
„Gemäß der Mehrheit der Gelehrten darf jemand sein gesamtes Vermögen als 
Almosen geben, wenn er einen gesunden Körper hat, geistig gesund ist, keine 
Schulden hat, nicht verheiratet ist und die Besitzlosigkeit geduldig ertragen kann, 
oder verheiratet ist und auch die Familie dafür Geduld aufbringen kann. Fehlt 
eine dieser Bedingungen, ist die Almosengabe makrūh, und einige Gelehrte 
sagten, dass sie nicht angenommen werde.“ Dies waren auch die Worte von 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein. 

Aus diesen Berichten versteht sich, dass auch im Geben von Almosen eine 
Verschwendung liegt. Wer nicht über mehr Vermögen als seine Schulden verfügt 
oder nicht mehr Vermögen hat als für die Bedürfnisse der Familie erforderlich, 
obwohl sie die Not nicht geduldig ertragen kann, oder der bedürftig ist, obwohl 
er diese Not nicht erdulden kann, bei dem ist es Verschwendung, dass er Almosen 
gibt. Gleichermaßen liegt auch im Geben von Darlehen eine Verschwendung. 

FÜNFTER PUNKT – Es gibt drei Heilmittel gegen Verschwendung: 
1. Die Heilung durch Wissen: Dies geschieht dadurch, die genannten Schäden 

zu kennen und über diese nachzudenken. 
2. Die Heilung durch Arbeit und Bemühung: Dies besteht darin, sich zu be-

mühen, das Vermögen nicht zu verschenken, jemandem, dem man vertraut, von 
diesem Problem zu erzählen und ihn zu bitten, dass er auf das Vermögen und 
die Ausgaben achtgibt und warnt, wenn er eine Verschwendung bemerkt, und 
dies, wenn nötig, mit Zwang verhindert. 

3. Die Ursachen der Verschwendung von Grund auf zu beseitigen. Die Ursachen 
der Verschwendung sind sechs an der Zahl: 

Die erste Ursache ist Geistesschwäche (Safāha, auch: Ausschweifung). Dies 
ist, was viele Menschen an die Verschwendung gewöhnt. Geistesschwäche ist die 
31. der Krankheiten des Herzens und meint Mangel und Schwäche an Verstand. 
Dies wird „Safāha“ oder „Rakāka“ (Torheit) genannt. Das Gegenteil ist „Ruschd“ 
(geistige Reife) und meint, dass der Verstand stark und ausgereift ist. Allah, der 
Erhabene, sagt in einem Vers sinngemäß: „Gebt eure Güter nicht den Törichten!“, 
und befiehlt daraufhin: „Wenn ihr bei ihnen geistige Reife erkennt, dann händigt 
ihnen ihre Güter aus!“ Viele Leute sind ihrer Natur/Erschaffung nach geistes-
schwach. Diese schlechten Zustände nehmen aus bestimmten Gründen von Zeit 
zu Zeit zu. Wenn ein Mensch Vermögen erlangt, ohne zu arbeiten und zu schwitzen, 
verleiten ihn schlechte Freunde dazu, es zu verteilen und zu denken, dass es nicht 
mannhaft und heldenhaft sei, es aufzubewahren und zu vermehren, um auf diese 
Weise an diesen Vermögen zu gelangen. Sie verleiten zur Verschwendung. Daher 
wurde uns befohlen, schlechte Freunde zu meiden. Die meisten Kinder von Wohl-
habenden gewöhnen sich an solche Verschwendung und werden ausschweifend. 
Eine andere Ursache, die die Ausschweifung vermehrt, ist, dass die Mitmenschen 
ihm viel Wertschätzung, Respekt, Aufmerksamkeit und Lob entgegenbringen. 
Auf diese Weise verfallen die Kinder von Befehlshabern, Reichen und Lehrern 
der Ausschweifung. 

Die zweite Ursache ist die Unkenntnis über Verschwendung oder einige ihrer 
Arten. Er weiß nicht, dass es sich um Verschwendung handelt, und denkt sogar, 
es sei Großzügigkeit. Er denkt, das unnötige Ausgeben des Vermögens für Un-
nötiges, Verbotenes und Schädliches sei Großzügigkeit. 

– 932 –



Die dritte Ursache ist Zurschaustellung und Prahlerei.  
Die vierte Ursache ist Laxheit und Faulheit.  
Die fünfte Ursache ist Scham und Verlegenheit. 
Die sechste Ursache ist, die Religion nicht zu bevorzugen und den Islam nicht 

zu befolgen.  
Wollen wir nun die Heilmittel für diese sechs Ursachen erläutern: 
1. Die Heilung der in der Natur des Menschen vorhandenen Geistesschwäche 

ist schwierig. Daher hat der Islam verboten, ihnen Güter zu geben, und sie ent-
mündigt (Hidschr), d. h. ihnen nicht erlaubt, ihre Güter zu verwenden. Ein ver-
schwenderischer Geistesschwacher muss entmündigt werden. Dabei ist die Ent-
mündigung ein tiefer Einschnitt in das Recht des Menschen und ist so, als würde 
man den Menschen zum Tier oder gar leblosen Geschöpf werden lassen. Es ist 
notwendig, diejenigen, die Heilmittel annehmen können, von schlechten Freunden 
zu trennen und sie in der Gesellschaft vernunftbegabter und erfahrener Menschen 
zu halten. Man soll ihm die Übel der Verschwendung kundtun und ihn mit Zwang 
und gar durch Tadel und Zufügung von Schmerz davon abhalten, das Vermögen 
zu verteilen. 

2. Das Lehren des Heilmittels für die Unkenntnis. 
3. Riyā (Zurschaustellung und Prahlerei): Dies ist die 9. der Krankheiten des 

Herzens, und wir haben dies zuvor bereits ausführlich behandelt. [Dies ist aus-
führlich in unserem Buch Islamische Ethik beschrieben.] 

4. Heilmittel gegen Laxheit und Faulheit, welche die 32. Krankheit des Herzens 
ist. Um das Übel hiervon zu begreifen, genügt Vers 39 der Sure an-Nadschm, in 
welchem es sinngemäß heißt: „Der Mensch sieht nur den Nutzen von dem, wofür 
er sich bemüht.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, suchte Zuflucht bei 
Allah, dem Erhabenen, vor Faulheit und pflegte folgendes Bittgebet zu sprechen: 
„O mein Herr! Bewahre mich vor der Faulheit!“, wie im Sahīh al-Bukhārī und 
Sahīh Muslim von Āʾischa und Anas ibn Mālik, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, überliefert wird. Das Heilmittel gegen Faulheit ist, mit fleißigen Menschen 
zu sprechen, sich von faulen und trägen Menschen fernzuhalten und zu bedenken, 
dass man sich vor Allah, dem Erhabenen, schämen muss und Seine Strafe gewaltig 
ist. Man soll sich mit den rechtschaffenen Menschen treffen, die ihre Religion 
gut kennen und in alle ihren Handlungen ihrem Wissen entsprechend handeln, 
und es ist notwendig, diejenigen zu meiden, die Sünden begehen, die Lügner, 
die die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, nicht befolgen und die Mus-
lime nur mit Worten liebkosen und ablenken, und die Unwissenden, die das 
Wissen in den Büchern der Ahlus-Sunna nicht erworben haben. 

Es ist eine sehr schlimme Angewohnheit, verschwenderisch zu sein. Die Ab-
scheulichkeit der Verschwendung ist offensichtlich. Sie ist eine gefährliche Krank-
heit, die das Herz ständig verdunkelt und daran nagt. Ihre Heilung ist äußerst 
schwierig. Bevor das Herz von dieser Eigenschaft bedeckt wird, sollte man alle 
Heilmittel verwenden und sich bemühen, dieses Unheil zu beseitigen. Für die 
Erlösung muss Allah, der Erhabene, angefleht werden. Allah, der Erhabene, 
wird jegliche Erschwernisse erleichtern für diejenigen, die sich bemühen. Er ist 
der einzige Helfer und Erlöser, bei dem man Zuflucht nehmen und dem man 
vertrauen sollte. Der Abschnitt über die Verschwendung aus dem Buch at-Tarīqa 
al-Muhammadiyya von Imām al-Birgivī, möge Allah sich seiner erbarmen, endet 
hier. 

– 933 –



Frage: Ist das Rauchen von Tabak Verschwendung? 
Antwort: Verschwendung bedeutet, das Vermögen für etwas auszugeben, das 

harām ist, sei es für eigene Zwecke oder für jemand anderen, sei es in großen 
oder kleinen Mengen. Sie ist eine große Sünde. Für Alkohol, Glücksspiel und 
Spiel Geld auszugeben, ist derart. Wäre das Rauchen von Zigaretten harām, 
dann wäre das dafür ausgegebene Geld, gleich ob viel oder wenig, Verschwendung. 
Doch ein geringer Zigarettenkonsum ist nicht harām, sondern mubāh. Geld und 
Güter für Zwecke, die halāl und mubāh sind, auszugeben, geschieht auf zwei Ar-
ten: 

1. Es ist Verschwendung, mehr auszugeben, als man für den eigenen Körper, 
für Essen, Trinken, Kleidung, den Bau eines Hauses oder für das, was die Natur 
des Menschen begehrt, braucht. Wenn jemand zum Beispiel etwas essen und 
trinken möchte, nachdem er satt ist, ist es Verschwendung. Dass dies eine kleine 
Sünde ist, steht im Radd al-muhtār am Anfang des Kapitels über die Wādschib-
Handlungen beim Gebet. 

Imām ar-Rabbānī Ahmad al-Fārūqī as-Sirhindī, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt im 52. Brief des dritten Bandes, der im 38. Kapitel des dritten 
Abschnitts unseres Buches zu finden ist, Folgendes: „Der Körper des Menschen 
und der Tiere besteht aus vier Elementen [Erde, Wasser, Luft und Feuer, d. h. 
Wärme]. Diese vier Elemente, die sich nicht ähneln und gar gegensätzlich zuei-
nander sind, haben Bedürfnisse und Erfordernisse. Aufgrund der Wärme im 
Körper [weil sie eine Energiequelle ist] sind Menschen und Tiere selbstgefällig 
und halten sich für überlegen. Die Kräfte der Begierde und des Zorns sowie 
andere Übel entstehen aus diesen vier Elementen.“ 

Eben diese Bedürfnisse und Erfordernisse, zu denen sich die tierische und 
menschliche Natur hingezogen fühlen und die sie wollen, werden „Triebe“ bzw. 
„Instinkt“ genannt. Der vernunftbegabte Mensch wird diese Triebe im Einklang 
mit den islamischen Geboten und Erlaubnissen verwenden und somit keine Sünde 
begehen. Wer sich aber nicht von seiner Vernunft leiten lässt, wird seiner Triebseele 
folgen und somit die Dinge, die mubāh sind, überschreiten und sich in der Sünde 
wiederfinden. Die Triebseele (Nafs) ist nämlich eine Kraft, die die Triebe dazu 
zwingt, über Dinge, die mubāh sind, hinauszugehen, und auch andere Dinge als 
das Mubāh wünscht. Die Sinnesorgane und die somatischen Nerven des Menschen 
stehen unter dem Befehl einer Kraft, die „Herz“ (Qalb) genannt wird. Die Kraft 
wiederum, welche die vier Elemente des Körpers und die Kräfte der Triebseele 
und des Herzens zusammenhält und arbeiten lässt, ist die Seele (Rūh). Die Trieb-
seele der Ungläubigen und der sündigen Muslime ist zügellos geworden und be-
herrscht das Herz und die Seele. Diese drei Kräfte sind wie vereint und tun, was 
die Triebseele wünscht. Durch Befolgung des Islams werden diese drei Kräfte 
voneinander getrennt, das Herz und die Seele werden stärker und die Triebseele 
wird schwächer, sodass Herz und Seele sich vom Druck und dem Befehl der 
Triebseele befreien und beginnen, sich zu läutern. Beide verrichten ihre Taten 
sodann für das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, und für das Gute. 

Da die Tiere kein Herz, keine Seele und keine Triebseele besitzen, handeln 
sie instinktiv. Wenn sie zum Beispiel hungrig sind, essen sie, was sie finden, bis 
sie satt sind. Die Menschen hingegen handeln mit dem Herzen. Wenn das Herz 
der Triebseele folgt, wird es nicht satt/zufrieden mit dem, was es vorfindet, 
sondern hält Ausschau nach dem, was harām ist. Er isst, obwohl er satt ist. In 
der Hitze zum Beispiel, wenn die Natur des Menschen nach etwas Kühlem 
verlangt, nimmt er, falls das Herz dem Verstand folgt, Wasser, Sorbet, Limonade, 
Soda und viele andere vom Islam erlaubte Getränke so viel zu sich, wie er braucht. 

– 934 –



Hört das Herz aber nicht auf den Verstand, sondern folgt der Triebseele, wird es 
die Dinge, die mubāh sind, mehr als die erforderliche Menge verlangen und auch 
in verbotene Getränke abschweifen, die die Triebseele wünscht. So heißt es im 
27. Brief des dritten Bandes: „Einige Wünsche des Menschen entspringen seiner 
Natur. Solange der Körper am Leben ist, kann sich kein Mensch von diesen Wün-
schen befreien. Nimmt beispielsweise die Hitze zu, will die menschliche Natur 
etwas Kühles trinken, und wenn es kalt ist, verlangt sie etwas Heißes. Solchen 
Wünschen nachzukommen, ist keine Sünde und bedeutet auch nicht, der Triebseele 
zu folgen. Denn die erforderlichen Bedürfnisse unserer Natur sind mubāh. [Sie 
werden „notwendige Bedürfnisse“ genannt und diese so viel wie nötig zu ver-
wenden, ist eine Sunna. Denn diese natürlichen Wünsche] liegen jenseits der 
Wünsche der das Übel gebietenden Triebseele (an-Nafs al-ammāra). Die Triebseele 
wünscht mehr als das notwendige Mubāh, sie wünscht das Zweifelhafte und das 
Harām. Sie begnügt sich nicht mit dem nötigen Maß an Mubāh.“ Im 86. Brief 
des dritten Bandes heißt es: „Riyāda bedeutet, auch die Dinge, die mubāh sind, 
zu verringern und nur in der nötigen Menge zu verwenden.“ 

Es ist also ersichtlich, dass die Verwendung des Vermögens für nötiges Mubāh 
keine Verschwendung und keine Sünde ist. Die Natur einer Person, die an Ziga-
retten gewöhnt ist, verlangt den Tabak wie Brot. Dass eine solche Person so viel 
Tabak wie sie braucht verwendet, ist keine Verschwendung. So wie ein Armer 
für seine Familie das Geld für das tägliche Brot verdienen muss, muss er auch 
seinen eigenen Tabakbedarf decken. In Bezug auf eine Person, die an das Rauchen 
gewöhnt ist, zu sagen: „Ist es denn nicht Verschwendung, den Unterhalt der 
Familie zu kürzen und sich selbst Zigaretten zu kaufen?“, ist, als würde man 
sagen: „Ist es denn nicht Verschwendung für ihn, Brot zu kaufen, um es zu essen, 
bis er satt ist?“ Ja, für so eine arme Person ist es sogar Verschwendung, Soda 
oder Limonade anstelle von Wasser zu trinken, aber Tabak zu kaufen, ist keine 
Verschwendung. 

Wir wollen auch erwähnen, dass es fard ist, zu arbeiten, um genug Geld zu 
verdienen, sodass der Unterhalt der Familie gedeckt ist. Mehr als dies zu arbeiten, 
um den Bedürfnissen nachzukommen, ist eine Sunna. Dies wurde in Kapitel 38 
im zweiten Abschnitt dargelegt. Ein Mensch, der arbeitet, ist nicht so arm, dass 
er den Unterhalt kürzen müsste. Wer so arm ist, dass er den Unterhalt kürzen 
muss, sündigt nicht deshalb, weil er Tabak raucht, sondern weil er nicht arbeitet 
und daher so arm ist. 

Für eine arme Person, die nicht an das Rauchen gewöhnt ist, ist es nicht richtig, 
den Unterhalt zu kürzen und Zigaretten zu kaufen, wenn ihre Natur nicht danach 
verlangt, genauso wie es nicht richtig wäre, Soda anstelle von Wasser zu trinken. 
Dieser Grad der Armut wird jedoch durch Faulheit verursacht. Es ist harām, 
sich selbst und seine Kinder des Lebensnotwendigen und des Unterhalts zu be-
rauben, indem man nicht arbeitet und arm wird. Die Bedürfnisse vorzuenthalten, 
ist makrūh. 

2. Wenn jemand das Vermögen nicht für seinen eigenen Körper aufwendet, 
dann ist es Verschwendung, auch nur ein wenig davon für etwas zu verwenden, 
das nicht richtig, also nicht notwendig ist, so beispielsweise das Vermögen im 
Feuer zu verbrennen oder es ins Meer zu werfen. Mehr als das Nötige auszugeben 
für etwas Nötiges, ist ebenfalls Verschwendung. [Beispielsweise wäre es Ver-
schwendung, der Familie mehr zu geben als sie braucht. Die Bedürfnisse werden 
nach den Maßstäben des Islams und dem Brauch des Landes bemessen.] Wie 
man sieht, muss eine Person lernen, wofür sie ihr Vermögen ausgeben darf und 
wer Rechte auf ihrem Vermögen hat. 

– 935 –



Es ist keine Verschwendung, einem Menschen das Recht zu bezahlen, das 
dieser auf dem eigenen Vermögen hat. Diese Rechte müssen sofort beglichen 
werden. Das wichtigste dieser Rechte ist die Pflichtabgabe (Zakāt). 
 
Die verzaubernden Augen, die Worte, die erzeugten Heiterkeit, 
Sind nun Geschichte, die Trennung war voller Schmerzhaftigkeit. 
Hinter tiefsinnigen Blicken steckt ein Leben voller Rührseligkeit,  
Lange haben wir uns nicht gesehen, nun bin ich in Traurigkeit. 
 
Deine süßen Blicke führten dazu, dass ich dich liebe, 
Deine Sehnsucht ist ein großer Schmerz für meine Seele, 
Ich werde kommen zu dir, ich fühle mich in Schwermut, 
Meine Seele verblasst, tränen tu ich schon Blut. 
 
Wie ein Irrer suche ich dich, wegen der Liebe zu dir, 
Entweder will ich sterben, oder zusammen sein mit dir, 
Entferne diese Vorhänge, sie haben meine Augen verschlossen, 
Meine wertvollsten Tage, sind nun leider abgeschlossen. 
 
Ich habe dich geschlossen in mein Herz, 
Fern von meinen Verwandten war ich ohne Schmerz, 
Ein Geliebter warst du für mich, 
Oft habe ich gesprochen über dich. 
Ich folgte keinem anderen, ein Geschöpf bin ich in Reinheit, 
Mehr als mein eigenes Leben, bist du meine Lebhaftigkeit. 
 
Nach und nach kommen die Träume vor meine Augen, 
Die Sehnsucht ist abzulesen aus meinen Augen, 
Niemals würde ich leugnen, dass ich dich liebe, 
Damit bin ich zufrieden, eine Aufmunterung ist diese Liebe. 
 
Mein Herz blutet eh, so bohre nicht in der Vergangenheit,  
Erinnerungen werden wach und schlagen ein, wie ein Blitz, 
Viele, die mich kennen, beschuldigen mich mit Verrücktheit, 
Und sagen bedauernd, dies war mal ein Palast, welcher heruntergekommen ist. 
 
Seit unserer Trennung, ist es eng für mich überall,  
Wenn es etwas Freude gibt in mir, dann ist es seinetwegen, 
Mein engster Freund ist „Jener“ seit Jahren schon, 
Ohne Absicht bezeichnete ich ihn als „Jener“ des Kummers wegen. 
 
Gibt es ein Ende für die Liebe, ich denke nein, 
Und ich behaupte, es gibt keine Liebe, die meiner gleicht, 
Meine Liebe ist dermaßen stark und so rein, 
Dass mein Herz einem stillen Ozean gleicht. 

– 936 –



45 — ANSTANDSREGELN BEIM ESSEN            
UND TRINKEN 

Zu Beginn des Essens und Trinkens soll man die Basmala sprechen und am 
Ende „Alhamdulillāh“ sagen. Diese zu sprechen und vor und nach dem Essen 
die Hände zu waschen und mit der rechten Hand zu essen und zu trinken, ist 
sunna. [Die Bittgebete, die der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nach dem 
Essen las und die er zu lesen befahl, stehen im Kommentar zum Schirʿat al-islām 
und im al-Mawāhib al-ladunniyya geschrieben.] Vor dem Essen waschen erst die 
Jugendlichen die Hände und nach dem Essen erst die Älteren. Im fünften Band 
des al-Fatāwā al-hindiyya steht, dass es nicht erlaubt ist, die Hände nach dem 
Essen mit Papier abzuwischen. Um andere daran zu erinnern, darf die Basmala 
laut gesprochen werden. 

Vor dem Essen werden die Hände nicht abgetrocknet und wenn sie nach dem 
Essen gewaschen sind, werden sie mit einem Tuch getrocknet. Es ist nicht sunna, 
vor dem Essen neben den Händen auch den Mund zu waschen. Doch es ist 
makrūh, dass die groß rituell unreine Person etwas isst, bevor sie den Mund 
wäscht, doch bei einer menstruierenden Frau ist dies nicht makrūh. Den Salz-
streuer, den Teller auf das Brot zu stellen, die Hand, das Messer am Brot abzu-
wischen, ist makrūh. Wenn dieses Brot gegessen wird, ist es nicht makrūh. Es ist 
erlaubt, sich im Sitzen auf etwas zu stützen und mit unbedecktem Kopf zu essen.[1] 

Es ist Verschwendung, das Innere des Brotes zu essen und die Kruste zurückzu-
lassen, den gebackenen Teil zu essen und den Rest zurückzulassen. Wenn jemand 
anderes oder ein Tier den übrig gebliebenen Teil isst, ist es keine Verschwendung. 
Vom Tellerrand zu essen, von der Seite zu essen, die einem am nächsten ist, den 
rechten Fuß aufzusetzen und sich auf den linken Fuß zu setzen, ist sunna. Es ist 
erlaubt, von der Mitte eines Tellers mit verschiedenen Früchten zu nehmen. 
[Doch es ist nicht erlaubt, von der Vorderseite einer anderen Person zu nehmen.] 
Man sollte nichts essen oder riechen, was zu heiß ist. Imām Abū Yūsuf sagte, 
dass es erlaubt ist, leise darauf zu pusten. Während des Essens überhaupt nicht 
zu sprechen, ist makrūh und Brauch der Feueranbeter. Man sollte mit Freude 
sprechen. Es ist eine Sunna und gesund, das Essen mit Salz zu beginnen und zu 
beenden. [Wenn es sich beim ersten und letzten Bissen um Brot handelt und das 
Salz im Brot beabsichtigt wird, ist diese Sunna erfüllt.] 

Es ist sunna, die Finger abzulecken, bevor sie gewaschen oder mit einem Tuch 
abgewischt werden. 

Im Schirʿat al-islām heißt es, dass das Erwerben der Kenntnisse über Essen 
und Trinken Vorrang hat vor dem Erwerb der Kenntnisse über die gottesdienst-
lichen Handlungen. Weizenbrot mit Gerste zu mischen, ist sunna und bringt 
Segen. Eine der ersten Bidʿa-Handlungen im Islam ist es, zu essen, bis man satt 
ist. Jeden Tag Fleisch zu essen, belastet das Herz. Die Engel mögen den Menschen 
nicht, der das tut. Zu wenig Fleisch wiederum verdirbt den Charakter. Es ist lo-
benswert, auf einer auf dem Boden ausgebreiteten Decke sitzend zu essen. Die 
Decke sollte vorzugsweise aus Leder bestehen. Auf einem Stofftuch zu essen, ist 
der Brauch der alten Perser. Gemüsegerichte sind sehr gut. Ein Tisch ohne Ge-
müsekost gleicht einem Greis ohne Verstand. Imām Dschaʿfar as-Sādiq sagte: 
„Wer viel Vermögen und Kinder haben will, soll viel Gemüsekost essen!“ Erst 
sollte am Tisch Platz genommen und dann das Essen gebracht werden. Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ich bin ein Diener und esse wie die Diener 

[1] Hadiyyat al-mahdiyyīn.

– 937 –



auf dem Boden.“ Man sollte nicht essen, bevor man hungrig ist, aufhören zu 
essen, bevor man satt ist, nicht lachen, wenn es nichts zu lachen gibt, und tagsüber 
nicht [mehr als den „Qaylūla“ genannten Mittagsschlaf, der sunna ist] schlafen. 
In einem Hadith heißt es: „Der Anfang der guten Taten ist der Hunger und der 
Anfang der schlechten Taten ist das Sattsein.“ Der Geschmack des Essens nimmt 
mit der Intensität des Hungers zu. Sättigung führt zu Vergesslichkeit, lässt das 
Herz erblinden und verdirbt wie alkoholische Getränke das Blut. Der Hunger 
reinigt den Verstand und läutert das Herz. Mit Sündern sollte nicht gemeinsam 
gegessen und getrunken werden. Kochend heißes Essen sollte abgedeckt gekühlt 
werden. Man sollte zweimal am Tag essen, einmal morgens und einmal abends. 
In einem Hadith heißt es: „Esst mit der rechten Hand und trinkt mit der rechten 
Hand.“ Mit drei Fingern zu essen, ist sunna. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
nahm das Brot mit der rechten Hand und aß dann mit der linken Hand die Was-
sermelone. Das Brot sollte nicht mit einer, sondern mit zwei Händen gebrochen 
werden. Die Happen sollten klein sein und gut gekaut werden. Während des 
Essens sollte man nicht nach rechts, links und in die Luft schauen, sondern auf 
sein Essen und vor sich blicken. Der Mund sollte nicht zu weit geöffnet werden. 
Am Esstisch sollte man die Finger nicht auf die Kleidung und dergleichen streichen. 
Wenn man husten oder niesen muss, sollte man den Kopf abwenden. Brot darf 
mit einem Messer geschnitten werden. Scheiben werden nicht mit einem Messer 
in Bissen geschnitten. Fleisch sollte mit der Hand und nicht mit dem Messer in 
Stücke geteilt werden. Verschimmeltes Brot, verdorbene Speisen und übel rie-
chendes Wasser sind makrūh. 

Man sollte sich nicht an einen Tisch setzen, an den man nicht gerufen wurde. 
Man sollte am Tisch nicht mehr essen als alle anderen Personen, und wenn man 
satt geworden ist, sollte man dafür beten, die Energie aus dieser Nahrung nicht 
für Sünden zu nutzen. Man sollte die Rechenschaft dafür am Tage des Jüngsten 
Gerichts bedenken. Man sollte mit der Absicht, sich für die gottesdienstlichen 
Handlungen zu stärken, essen. Auch wenn man hungrig ist, sollte man langsam 
essen. Zuerst sollten die Älteren beginnen. Man sollte niemanden bedrängen, 
indem man das Angebot, noch etwas zu nehmen, mehr als dreimal wiederholt. 
Es ist erlaubt, dass der Gastgeber sich nicht an den Tisch setzt und stattdessen 
serviert. Wenn er gemeinsam mit den Gästen isst, sollte er nicht aufhören zu 
essen, bis die Gäste satt geworden sind. Während des Essens sollte nicht über 
erschreckende oder widerliche Themen gesprochen werden. Man sollte nicht 
über Tod, Krankheit und Hölle sprechen. Auf das Essen, das auf den Tisch 
gebracht wird, sollte nicht geschaut werden. Vor dem Herunterschlucken des 
ersten Bissens sollte nicht der zweite in die Hand genommen werden. Während 
des Essens sollte man für nichts vom Tisch aufstehen, auch nicht für das Gebet. 
Das Gebet sollte vorher verrichtet werden. Wird das zubereitete Essen sonst 
jedoch kalt oder verdirbt und ist es, was die Zeit des Gebets anbelangt, geeignet, 
das Gebet nach dem Essen zu verrichten, sollte vor dem Gebet gegessen werden. 
Man sollte vom Tisch aufstehen, nachdem das Essen abgeräumt worden ist. Auf 
der Straße, im Stehen und während des Gehens sollte nicht gegessen werden. In 
einem Hadith heißt es: „Das Herz des Menschen gleicht der Ernte auf dem Feld 
und das Essen gleicht dem Regen. So wie zu viel Wasser die Ernte verdirbt, so 
tötet zu viel Nahrung das Herz ab.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Wer 
viel isst und trinkt, den liebt Allah, der Erhabene, nicht.“ Viel zu essen ist der 
Ursprung aller Krankheiten und wenig zu essen [eine Diät zu machen] ist der 
Ursprung aller Heilmittel. Ein Drittel des Magens sollte für Essen und ein Drittel 
für Trinken reserviert werden. Das verbleibende Drittel ist der Anteil für die 
Luft, d. h. es sollte leer bleiben; dies ist das Mindeste. Das allerbeste ist, wenig 

– 938 –



zu essen und wenig zu schlafen. Im Tashīl al-manāfiʿ heißt es: „In Bezug auf Es-
senszeiten ist das nützlichste, innerhalb von zwei Tagen und zwei Nächten ins-
gesamt dreimal zu essen.“ [D. h. nicht jeden Tag dreimal zu essen, sondern in 
zwei Tagen dreimal zu essen, also stets eine Mahlzeit überspringend in der Form 
„morgens, abends, mittags, morgens...“ zu essen.] Das Essen, das für eine Person 
bestimmt ist, reicht auch für zwei Personen. Der Gast sollte vom Gastgeber nichts 
anderes als Salz und Brot erwarten. Der Gastgeber sollte dem Gast den Happen 
reichen und (beim Händewaschen) Wasser in die Hand gießen. Der Kalif Hārūn 
ar-Raschīd, möge Allah sich seiner erbarmen, goss aus einer Kanne Wasser in 
die Hände seiner Gäste. Dem Gast sollte das Essen, das er liebt, zum Mund hin-
gehalten werden. Das, was auf eine saubere Stelle fällt, sollte aufgehoben und 
dem Gast gegeben werden. Ist es verschmutzt, sollte es Katzen und anderen 
Tieren gegeben werden. Somit vermehrt sich der Segen des Hauses und erreicht 
sogar die Enkelkinder. Wenn das, was auf den Boden fällt, nicht aufgesammelt 
wird, isst es der Satan. Es ist sunna, das, was in der Schüssel übrig bleibt, abzu-
wischen und zu essen. Auf Reste wie Kompott und Ayran Wasser zu gießen und 
anschließend zu schütteln und zu trinken, bringt sehr viel Lohn. Es ist erlaubt, 
die Reste auf dem Teller und im Glas zu lassen. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, liebte es, die Reste der Gläubigen zu essen. 

Die Zähne nach dem Essen mit einem Miswāk [Zahnstocher] zu reinigen, ist 
sunna und Sauberkeit. Sauberkeit stärkt den Glauben. Was mit dem Zahnstocher 
aus den Zahnzwischenräumen entfernt wurde, sollte nicht geschluckt werden. 
[Diese Reinigung sollte am Waschbecken vorgenommen werden, sodass die ent-
fernten Reste in den Abfluss gelangen, damit die am Tisch Sitzenden sich nicht 
ekeln.] Was mit der Zunge aufgesammelt wird, darf geschluckt werden. Aus Ba-
silikum, Zweigen des Granatapfelbaumes, Schilfrohr, Zweigen des Feigenbaumes, 
der Tamariske und Besenhirse werden keine Zahnstocher gemacht. Nach dem 
Essen wird für den Gastgeber ein Bittgebet gesprochen und dabei für Segen, 
Barmherzigkeit und Vergebung gebetet. Anschließend wird um Erlaubnis gebeten, 
um zu gehen, und der Gastgeber ebenfalls zum Essen eingeladen. 

Man sollte nicht schlafen gehen, wenn im Mund und auf den Händen noch 
der Geruch von Fleisch und Essen haftet. Die Hände der Kinder sollten auch 
gewaschen werden. Man sollte nicht zu Bett gehen, wenn man satt ist. Lebensmittel 
sollten in Maßen gekauft werden, so viel wie nötig, und unangemessene Mengen 
und Übermaß sollten vermieden werden. Dies wäre nämlich Verschwendung. 
Essens- und Getränkebehälter sollten mit Deckeln versehen sein. Aus einem 
Fluss oder Becken sollte nicht direkt mit dem Mund getrunken werden, indem 
man sich über das Wasser beugt. Ebenfalls sollte nicht aus der Öffnung eines 
Wasserkruges oder Tonkruges getrunken werden. Man sollte nicht an der zer-
brochenen Stelle der Tasse oder des Glases trinken und ebenso nicht an der 
Stelle, wo der Griff angebracht ist. Nachts vor dem Schlafengehen sollten die 
Behälter der Speisen und Getränke zugedeckt werden, die Türe geschlossen und 
die Lichter ausgeschaltet werden. Die Kinder sollten bereits zuhause sein. Nachts 
streuen sich nämlich die Dschinnen. Es sollte mit der rechten Hand getrunken 
werden und in das Wasser, das getrunken wird, geschaut werden. Es sollte in 
drei Atemzügen getrunken werden. Es soll nicht in das Wasser, sondern außerhalb 
des Glases ausgeatmet werden. Im Sommer sollten kühle Getränke getrunken 
werden, sie sollten aber nicht zu kalt sein. [Eiscreme sollte nicht gegessen werden.] 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, liebte es, kühlen Sorbet zu trinken. Er 
pflegte zu sagen: „Trinkt nicht im Stehen!“ Zamzam-Wasser, das Restwasser 
nach der Gebetswaschung sowie Wasser, das für die Einnahme von Medikamenten 
benutzt wird, dürfen im Stehen getrunken werden. Es wurde gesagt, dass der 

– 939 –



Reisende jedes Wasser im Stehen trinken darf. Auf nüchternem Magen sollte 
kein Wasser getrunken werden. Das Wasser sollte getrunken werden, während 
langsam am Wasser gesaugt wird. Es sollte nicht so getrunken werden, dass der 
Mund mit Wasser gefüllt wird. Beim Ausatmen soll das Glas vom Mund weggeführt 
werden. Kochende Flüssigkeit sollte nicht schlürfend getrunken werden. Erst 
soll sie abgekühlt und dann getrunken werden. Fällt etwas ins Wasser und kann 
mit Leichtigkeit mit den Fingern oder dem Zahnstocher entfernt werden, sollte 
dies getan werden. Ist dies nicht möglich, sollte ein Teil des Wassers ausgegossen 
und es so entfernt werden. Das Wasser soll nicht komplett in einem Atemzug 
getrunken werden. Es ist gesegnet, die Reste von Muslimen und insbesondere 
von rechtschaffenen Menschen zu trinken. Wenn mehreren Personen Wasser ge-
geben wird, wird es erst den Gelehrten, dann den Älteren und zuletzt den Kindern 
gegeben. Diese Reihenfolge wird auch beim Essen, Gehen und Sitzen eingehalten. 
Derjenige selbst sollte als Letztes trinken. Wenn er denjenigen, die neben ihm 
sitzen, etwas gibt, beginnt er mit demjenigen zu seiner Rechten. Dann wird es an 
denjenigen rechts von ihm usw. weitergegeben. Mit der Erlaubnis der Person 
zur Rechten darf es zuerst dem linken Sitznachbarn gegeben werden. In einem 
Hadith heißt es: „Wer viele Sünden hat, soll viel Wasser austeilen.“ 

Das Zubereiten von Weizengrieß mit Fleisch (Harīsa) hat unserem ehrwürdigen 
Propheten der Engel Dschibrīl, Friede sei mit beiden, gelehrt. Dies verleiht dem 
Menschen viel Energie. Alle Propheten, Friede sei mit ihnen, haben Gerstenbrot 
gegessen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, liebte Kürbisdesserts, Lin-
sensuppe, Wild- und Hammelfleisch. Er liebte Vorderkeule, Brust und Schulter 
des Hammels besonders. Beim Zicklein liebte er die Schultern sehr und die Ver-
dauung des Fleisches dieses Tieres ist leicht, weshalb es für jedermann geeignet 
ist. Fleisch von männlichen Tieren lässt sich leichter verdauen als das von Weibchen 
und rotes Fleisch leichter als weißes Fleisch. Hinsichtlich der Verdaulichkeit und 
des Geschmacks sind Hammelfleisch und Kuhmilch zu bevorzugen. Das beste 
Wildfleisch ist Rehfleisch. Kaninchenfleisch ist halāl. Es ist harntreibend und 
große Mengen davon führen zu Schlaflosigkeit. Es ist für jedermann geeignet. 
Fleisch von Vögeln und jungen Hühnchen ist für jeden gut. Das beste Geflügel-
fleisch ist Huhn. Essig ist die nützlichste Nahrung. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Welch schöne Speise Essig ist!“ Datteln sind ebenfalls ein 
Nahrungsmittel, d. h. sie werden mit Brot gegessen. Weintrauben sind sowohl 
ein Nahrungsmittel als auch Obst. Weintrauben mit Brot zu essen, ist sunna. 
Datteln einzeln zu essen, ist sunna. Rosinen, Walnüsse und Mandeln zu essen, 
ist sunna. Honig hat eine heilende Wirkung. Siebzig Propheten haben für den 
Segen des Honigs gebetet. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, liebte die 
Datteln sehr. Er aß Datteln gemeinsam mit Honigmelone und Wassermelone. 
Melonen reinigen die Nieren, lindern Kopfschmerzen, sind wurmtreibend und 
stärken die Sehkraft. Er liebte kalte Sorbets sehr. Beim Essen von Reis sollte 
Salawāt gesprochen werden. Saubohnen mit Schale zu essen, wurde in einem 
Hadith gelobt. Unser Prophet sagte, dass Schwarzkümmel ein Heilmittel für Be-
schwerden ist. Walnüsse mit Käse zu essen, ist heilend. Es ist schädlich, sie allein 
zu essen, sie sollten mit etwas anderem gegessen werden. Traubenkerne sind 
schädlich. Unser Prophet nahm Traubenreben in die linke Hand und aß die Trau-
ben mit der rechten Hand. Quitte vertreibt den Kummer aus dem Herzen. Wenn 
eine schwangere Frau sie isst, wird ihr Kind schön sein. [In der 11. Ausgabe der 
Apothekenzeitschrift von 1970 heißt es: „In England wurde festgestellt, dass 
geistige Störungen und Atemwegserkrankungen bei denjenigen, die Äpfel essen, 
abnehmen und die Rate der Verfaulung der Zähne weniger als 30 % beträgt.“] 
In jeder Honigmelone, Wassermelone und jedem Granatapfel befindet sich ein 

– 940 –



Tropfen Wasser aus dem Paradies. Ein Granatapfel sollte allein gegessen werden 
und nicht einmal ein Tropfen verschwendet werden. Granatapfel ist gut bei Herz-
stolpern und stärkt den Magen. Wenn er mitsamt seinem Fruchtfleisch zu Saft 
gepresst und der Saft getrunken wird, reinigt er die Gallenblase und löst Ver-
stopfungen. Feigen verleihen dem Herzen Erleichterung, heilen die Fibromyalgie 
und lindern die Schmerzen in den Verdauungsorganen. Grüne Gurke mit Salz 
und Walnüsse mit Datteln und Honig zu essen, ist sunna. Dass es sich bei der 
Aussage „Wenn die Aubergine mit der Absicht des Schadens gegessen wird, ist 
sie schädlich. Wird sie mit der Absicht der Heilung gegessen, ist sie nutzbringend“ 
nicht um einen Hadith, sondern um die Worte des Ibn ar-Rāwandī handelt, steht 
im Fawāʾid-i dschāmiʿa. Doch im Hadith wurden Auberginen gelobt und ange-
wiesen, sie mit Olivenöl zuzubereiten. Unser Prophet hat den Portulak ebenfalls 
gelobt. Sellerie heilt die Vergesslichkeit, ist harntreibend, fördert die Blut- und 
Milchbildung und reinigt die Leber. Artischocke löst Gallensteine auf, reinigt 
das Blut, ist gut gegen Arteriosklerose und beseitigt den Schweißgeruch. Gesüßter 
Kürbissaft wird bei Augenschmerzen angewendet. Es ist erlaubt, weiße ungiftige 
Pilze zu essen. Wenn jemand in einem Land ankommt, ist es gut für die Gesundheit, 
zuerst ein wenig rohe Zwiebeln zu essen, denn sie stärkt die Abwehrkräfte gegen 
Mikroben. Wenn nach Zwiebeln Sellerie gegessen wird, beseitigt dies den üblen 
Geruch. Es wurde auch gesagt, dass auch der Verzehr von Weinraute den Geruch 
beseitigt. Die letzte Mahlzeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, enthielt 
Zwiebeln. Er sagte: „Esst Zwiebeln und Knoblauch gekocht!“ Die Engel werden 
durch ihren Geruch verletzt. Rettich ist harntreibend und erleichtert die Ver-
dauung. Lehm und Ton dürfen nicht gegessen werden, sie sind nämlich harām 
und rauben dem Körper Farbe und Kraft. Alī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „Drei Dinge sind Torheit: An den Fingernägeln zu knabbern, den 
Bart zu zupfen und Lehm zu essen.“ In einem Hadith heißt es: „Wenn Allah, der 
Erhabene, Seinem Diener eine Sorge auferlegen will, dann macht dieser es sich 
zur Gewohnheit, den Bart zu zupfen und seine Fingernägel zu knabbern.“ Wer 
Duft angeboten bekommt, soll ihn nehmen und daran riechen. Wenn an der Rose 
gerochen wird, sollte Salawāt gesprochen werden, denn der gesegnete Schweiß 
des Gesandten Allahs roch nach Rose. In einem Hadith heißt es: „Drei Sachen 
nähren den Körper: Schöner Duft, schöne Kleidung aus weichem Stoff und das 
Essen von Honig.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, aß Eier und liebte 
sie. Wird Eiweiß auf das Gesicht aufgetragen, verhindert es den Sonnenbrand. 
Wenn Geflügel krank wird und stirbt, sollte in das Trinkwasser Iodtinktur [zwei 
Teelöffel in einen Kanister Wasser] gegeben werden. Dies bekämpft die Krank-
heit. 

Der dritte Sohn von Urwatul-wuthqā Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī, der große 
Gelehrte, hohe Gottesfreund und Verbreiter der Religion, Muhammad Ubaydullāh 
as-Sirhindī, möge Allah ihre Seelen segnen, schreibt in seinem Buch Khazīnat 
al-maʿārif im 145. Brief, dass Abū Dāwud den folgenden von Muʿādh ibn Dschabal 
und Anas ibn Mālik überlieferten Hadith erwähnt: „Spricht jemand nach dem 
Essen ,Al-hamdu lillāhilladhī atʿamanī hādhat-taʿām wa-razaqanīhi min ghayri 
hawlin minnī wa-lā quwwata‘, dann werden die meisten seiner vergangenen und 
zukünftigen Sünden vergeben. Spricht jemand, wenn er neue Kleidung anzieht, 
,Al-hamdu lillāhilladhī kasānī hādhath-thawb wa-razaqanīhi min ghayri hawlin 
minnī wa-lā quwwata‘, dann werden die meisten seiner vergangenen und zukünf-
tigen Sünden vergeben.“ Die Wahhabiten und die Madhhablosen, die deren Weg 
folgen, sagen, dass das Bittgebet nach dem Essen eine Bidʿa sei. Als Antwort 
gegen diese genügt der obige Hadith. Siehe das Ende des 64. Kapitels im ersten 
Abschnitt. Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge seine Seele gesegnet sein, ein 

– 941 –



Experte im Fiqh-Wissen, der Mudschaddid des 14. Jahrhunderts und Lehrstuhl-
inhaber des Tasawwuf an der Madrasat al-mutakhassisīn, pflegte nach dem Essen 
folgendes Bittgebet zu lesen: „Al-hamdu lillāhilladhī aschbaʿanā wa-arwānā min 
ghayri hawlin minnā wa-lā quwwah. Allāhumma atʿimhum kamā atʿamūnā!“ 

 
Es bedarf der Weisheit, um die Worte der Weisen zu verstehen, 
es ist ein Geheimnis; es muss in deinem Herzen verborgen sein. 
 
Tasawwuf ist ein Schatz, nicht jede gierige Seele kann ihn besitzen,  
um ihn noch in dieser Welt zu erlangen, muss man ein tapferer Sultan sein. 
 
Es ist nicht einfach, eine Muschel zu finden, die Perlen trägt,  
verborgen in einem unerreichbaren Fluss, muss es ein Ozean sein. 
 
Weiß denn der Scharlatan nicht, der behauptet, er wäre ein Weiser,  
dass Behauptungen Beweise bedürfen, wie soll man sonst sicher sein? 
 
Wer Allah kennt, befindet sich unter Menschen, nicht jeder kennt ihn,  
durch Liebe zu Allah muss er völlig verbrannt, und dem Erdboden gleich sein. 
 
Wer seinem Ruhm verfällt, und mit ihm unverschämt prahlt hier und da, 
kann nicht eine Quelle für Liebe und Kenntnis zu Allah, dem Erhabenen, sein,  
 
Erhabenheit erlangst du nie, nur wenn du dein Herz gereinigt hast,  
und dementsprechend muss dein Äußeres zerstört worden sein. 
 
Man sollte vor dem Tode noch sterben und die Auferstehung sehen, 
mit einem staunenden Herzen, die Größe Allahs verstehen. 
 
Durch das Befolgen des Islams, muss man das Feuer der Triebseele überwinden,  
das Herz muss frei sein von Bösem, voller Liebe und Zufriedenheit zu seinem Schöpfer sein. 
 
Alles was er sagt und ohne Unterbrechung denkt, 
muss ohne ein Gleichnis zu setzen, über Allah sein. 
 
O Niyazi, nicht jeder der angeblich danach strebt, erlangt auch die Liebe und Nähe zu Allah,  
wie der Mond empfänglich ist für Sonnenstrahlen, muss der Mensch empfänglich für die 

      Gaben Allahs sein. 

_____________________________ 

Durch die Abwesenheit meiner Freunde und Geliebten, ist meine Brust voll von Blut,  
ihre Sehnsucht lässt meine Tränen strömen und brennt in mir wie eine Glut. 
 
 

– 942 –



46 — BEHANDLUNG VON KRANKHEITEN  
UND ERNÄHRUNGSTHERAPIE 

Die Gewohnheit Allahs, des Erhabenen, ist derart, dass Er alles durch Wirk-
ursachen und Mittel erschafft. Um an eine Sache zu gelangen, muss man das 
Mittel gebrauchen bzw. ausführen, das zur Erschaffung dieser Sache führt. Die 
bei der Erschaffung aller Dinge gemeinsam zu ergreifenden spirituellen Mittel 
sind das Geben von Almosen sowie das 70-malige Lesen des Bittgebets „As-
taghfirullāh min kulli mā karihallāh“ (Ich bitte Allah um Vergebung für alles, 
was Er verabscheut). Diese zwei spirituellen Mittel helfen auch zur Findung der 
materiellen Mittel. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Allah, der Erhabene, hat für jede 
Krankheit das entsprechende Heilmittel erschaffen. Nur für den Tod gibt es 
keine Heilung“, und: „Das Essen im Übermaß ist die Hauptursache von Krank-
heiten und die Diät das Grundheilmittel.“ Er sagte auch: „Behandelt eure 
Kranken, indem ihr Almosen gebt!“ 

Die Bücher, die von Heilmitteln für Krankheiten berichten, bezeichnet man 
als „Klinische Pharmakologie“ oder „Arzneimittel-Codex“. 

Der Mensch sollte darauf achten, nicht krank zu werden. Dazu ist es erfor-
derlich, dem Islam entsprechend zu leben. Jemand, der sich in der Befolgung 
des Islams nachlässig verhält und deshalb krank wird, sollte Medizin einnehmen, 
eine Diät befolgen, Almosen für die Bedürftigen geloben und regelmäßig Almosen 
geben. Dass es erlaubt und notwendig ist, eine Diät zu machen, wird in dem Ko-
ranvers über die Trockenreinigung (Tayammum) dargelegt. Der Vers mit der 
sinngemäßen Bedeutung „Wenn Wasser schadet, dann benutzt es nicht, sondern 
nehmt die Trockenreinigung vor!“ ist bekannt. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, ging gemeinsam mit dem ehrwürdigen Alī zu Besuch. Dort bot man 
ihnen Obst an. Der Gesandte Allahs aß selbst von dem Obst. Weil aber der ehr-
würdige Alī unter Augenschmerzen litt, sagte er zum ehrwürdigen Alī: „Du aber 
sollst nicht davon essen, da deine Augenschmerzen sonst zunehmen.“ Ihnen 
wurde gekochter Mangold und Gerste angeboten. Diesmal sagte der Gesandte 
Allahs: „Hiervon sollst du essen! Das wird deinem Auge guttun.“ Zu denen, die 
an Ödem (Flüssigkeitsansammlung) litten, sagte er: „Trinkt kein Wasser! Enthaltet 
euch von Wasser!“ Die Islamgelehrten verfassten viele Bücher über Medizin 
und Therapiemethoden. Unter diesen sind die Bücher Tadhkirat ulil-albāb von 
Dāwud al-Antākī, die türkischsprachige Nusret Efendi risalesi, Tashīl al-manāfiʿ 
von Ibrāhīm al-Azraq und at-Tibb an-nabawī von Abū Abdullāh adh-Dhahabī 
sehr wertvoll. Die letzten beiden Werke wurden 1396/1976 in Istanbul vom Verlag 
Hakikat per Offsetverfahren gedruckt. Die Ernährungstherapie sollte man aus 
den Hadithen, von ausgebildeten Leuten und von Ärzten lernen. Es ist eine 
Sunna, Medikamente einzunehmen und eine Diät zu machen. [Es gibt auch Fälle, 
in denen es notwendig (wādschib) oder verpflichtend (fard) wird. Siehe auch die 
Seiten 190 und 997.] Daher wird im Folgenden erläutert, wie unter den Krank-
heiten, die dringend eine Diät erfordern, bei 36 Krankheiten die Ernährung um-
gestellt werden muss und welche Medikamente eingenommen werden sollten. 
Darüber hinaus werden kurze Behandlungsmethoden zur Heilung von Herpes, 
Rissen an Lippen und Händen, Juckreiz, Bienenstichen, Brandwunden und Gers-
tenkorn dargelegt. 

Die unten angeführten Diätarten wurden aus dem in Frankreich gebräuchlichen, 
französischen Buch Formulaire consultations médicales et chirurgicales von den 
berühmten Autoren Lemoine und Gerard übersetzt. 

– 943 –



1. Albuminurie: Unter einer Albuminurie versteht man das Auftreten von 
Albumin im Urin. Sie ist ein Hinweis auf eine Nierenentzündung. Dabei ist der 
Urin trüb. Das Urinieren ist schmerzvoll und es kann Blut im Urin auftreten. 
Betroffenen Personen, bei denen auch Fieber auftritt, sind folgende Punkte zu 
raten: Harntreibende Flüssigkeiten zu sich zu nehmen sowie Milch zu trinken. 
Die Trinkmenge sollte verringert werden. Bis das Fieber wieder sinkt und die 
Ödeme aus den Beinen abschwellen, ist es ratsam, komplett auf Essen zu ver-
zichten. Dies gilt auch für salzarme Kost. Lindern sich die oben genannten Symp-
tome, kann man dem Betroffenen nun einen Liter Milch pro Tag geben, gefolgt 
von Milchpudding und ungesalzenem Brot; später dann auch gekochte Kartoffeln 
und Milchreis.  

Wenn die primäre Ursache für die Albuminurie nicht die Niere ist, braucht 
der Betroffene keine Diät zu machen. Dennoch sollte man ihm keine Konser-
vennahrung, Gewürze, Paprika, Eingelegtes mit Essig oder schwarzen Kaffee 
geben. 

Wer an Bluthochdruck leidet, der sollte eine salzarme Diät machen und wenig 
Wasser trinken. Die salzarme Diät wurde unter dem 29. Punkt bezüglich der 
Ödem-Krankheit behandelt. Alle Gemüsearten sind erlaubt. Wenn der Kranke 
auch eine Gicht hat, dann sollte er kein saures Obst und Gemüse verzehren. Bei 
einigen Kranken führt Milch zu Blähungen. Diesen sollte man entrahmte Milch 
geben. Die Nichtmuslime raten hier zum Konsum von (alkoholhaltigem) Kefir. 
Eine Alternative dazu ist Gemüsesaft. Leicht kranke Patienten können auch gut 
gegartes Fleisch und gekochtes Ei verzehren. Absolut vermieden sollte der 
Verzehr von Rohmilch. Der Verzehr von frischen Trauben 1-2 Mal die Woche 
ist empfehlenswert. An diesen Tagen isst man morgens, mittags und abends aus-
schließlich Trauben, und zwar jeweils 1 kg. Diese Trauben-Diät ist auch hilfreich 
bei Prostata- und Lebererkrankungen. 

Klingt die Nierenerkrankung allmählich ab, kann frisches Fleisch und Geflügel 
vom Metzger verzehrt werden, außerdem fettreiches Fleisch sowie Talg, da der 
Cholesteringehalt gering ist. Sie erleichtern die Verdauung von Lipoiden, welche 
den Cholesterinspiegel regulieren und somit auch cholesterinbedingte Gallensteine 
verhindern. Außerdem können auch Teigwaren, Obst und Gemüse sowie in 
kleinen Mengen Bohnen, Linsen, Hülsenfrüchte und Kichererbsen konsumiert 
werden.  

Ungünstige Lebensmittel: Als verboten (während der Albuminurie) gelten 
Fleischbrühe, Jagdtiere, Lunge, Leber, Niere, Gehirn, Hachse, Milz, Pansen, alle 
Fischsorten, Fleisch- und Fischkonserven sowie fettige Lebensmittel. Lediglich 
frische Butter und Pflanzenöle können verzehrt werden. 

Kohl, Sauerampfer, Spargel, Tomaten und Pilze sowie würzige Lebensmittel 
wie Paprika, Sellerie, Gurken und Knoblauch sollten vermieden werden. Zu ver-
meiden gilt es auch alle labhaltigen Käsesorten. Schwarzer Kaffee und Tee sowie 
alkoholische Getränke sind desgleichen suboptimal. Es sollten auch Beerensorten 
wie Strauchbeeren, Erdbeeren und Himbeeren gemieden werden. Statt Essig 
kann Zitronensaft verwendet werden. Eier können in geringen Maßen gegessen 
werden. Nierenschädigende Medikamente wie Phenazon und Aminophenazon 
sollten vermieden werden. 

Empfohlene Lebensmittel: Gemüsesuppen, gebratenes und gekochtes Fleisch, 
frischer Fisch, fetthaltiger Weißkäse, Milch in geringen Mengen und Obst. Salz 
kann auch verzehrt werden.  

Ernährungsplan: Frühstück: einen leichten Tee, getoastetes Brot, Butter, 
Honig und Obstmarmelade. Mittagessen: Mittags kann ein Stück Fleisch gegessen 

– 944 –



werden mitsamt zwei Portionen Obst und Gemüse. Abendessen: drei Mal in der 
Woche Gemüsesuppe, eine Portion Teigwaren oder Obst und Gemüse. Eine 
Tasse Kamillentee nach dem Mittagessen und Abendbrot ist empfehlenswert. 
Rauchen sollte vermieden werden.  

Eine kurze Anleitung, wie man Albumin im Urin nachweist: Der Urin wird 
durch Watte in einem Glastrichter gefiltert. Das Reagenzglas wird bis zur Hälfte 
mit dem filtrierten Urin aufgegossen. Dann füllt man es ungefähr mit einem 
Fünftel stark gesalzenem Wasser auf. Nachdem es geschüttelt wird, wird der 
obere Teil über Feuer erhitzt. 

A) Wenn es nicht trüb wird, heißt es, dass nichts ist. Man fügt dem ein paar 
Tropfen Säure hinzu und erwärmt es erneut. Auch danach sollte es nicht trüben. 

B) Wenn es nach dem Auffüllen des Salzwassers und der Erwärmung trüb 
wird: 

1. Dann gibt man einen Tropfen Essigsäure hinzu. Wenn sich die Trübheit 
wieder auflöst, tropft man eine Wasser-Salpetersäure-Lösung im Verhältnis 20:1 
hinzu und erwärmt es: 

a) Trübt es wieder, bedeutet es, dass säurelösliches Albumin enthalten ist. 
b) Wenn es nicht trübt, erkennt man, dass es sich bei der vorherigen Trübung 

um Phosphat handelte. 
 2. Wenn die Trübung nach der Zugabe von Essigsäure nicht verschwindet, 

dann wird ersichtlich, dass sich Albumin vorfindet. 
Auch bei gesunden Menschen kann aufgrund von Müdigkeit oder anderen 

Gründen Albumin im Urin nachgewiesen werden. Nach dem Befund von Albumin 
sollte man die Niere des Betroffenen untersuchen. Dafür sucht man mikroskopisch 
nach Harnzylindern im Urin und im Blutserum nach Harnstoff.[1] 

Im Buch, das sich in der Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung „Laleli“ 
unter der Nummer 3735 auffinden lässt, heißt es: „Wenn man drei Tage lang 
jeweils fünf Gramm Rhabarber-Pulver einnimmt, hilft es gegen Harnblasensteine 
und reinigt die Harnwege. Genauso verhält es sich, wenn man die Blätter der 
Silber-Pappel als Tee zubereitet und trinkt.“ 

2. Anämie (Blutarmut): Die Haut, die Lippen und die Augenlider sind blass. 
Es kann zu Herzrasen, Schwindel, Luftnot und Schmerzen kommen, sowie zu 
Magenschmerzen. Im Blut kommt es zur Verminderung der roten Blutkörperchen 
(Erythrozyten), wobei die Anzahl der weißen Blutkörperchen (Leukozyten) sich 
nicht ändert. Grund dafür können Blutverlust, Sauerstoffmangel, Sonnenlicht-
mangel, Bewegungsmangel und einige Krankheiten sein. 

Oft haben die Betroffenen geringen Appetit, daher sollte man ihnen ihre 
Lieblingsgerichte servieren. Ein zu hoher Fleischkonsum ist suboptimal. Gemü-
segerichte sind eine bessere Option, da sie den Magen nicht belasten. 

Auf dem Speiseplan des Erkrankten sollten verschiedene Fleischgerichte 
stehen. Das Hirn von Schlachttieren ist empfehlenswert. Es enthält viel Eisen. 
Dies fördert die Produktion von roten Blutkörperchen. Knochenbrühe und Kno-
chenmark erleichtern die Blutproduktion. Des Weiteren können Rinderbrühe 
und Eidotter verzehrt werden sowie Leber und Milz, welche ebenfalls eine sti-
mulierende Wirkung auf Erythrozyten haben. Gemüse darf natürlich auch nicht 
fehlen. Weitere Eisenquellen sind: Kresse, Spinat, Grünkohl, Endivie, Petersilie, 
Trockenfrüchte, Hasenfleisch, Kaumagen, Eigelb, Spargel, Erbsen, Kartoffeln, 

[1] Albumin kann unkompliziert mittels Tanret-Verfahren, bei dem Quecksilberiodid ver-
wendet wird, nachgewiesen werden.

– 945 –



Bohnen, Karotten und Linsen. Empfohlen sind auch allerlei Obstsorten. Personen, 
die kein Fleisch essen, sollten nicht bedrängt werden. Fleisch sollte zusammen 
mit Gemüse und Teigwaren zubereitet werden. Einen besonders hohen Eisen- 
und Jodgehalt haben verschiedene Fischsorten und Fischprodukte wie Störe, 
Thunfisch, Sardelle, Aal und frisches Fischöl. Außerdem hilfreich für Betroffene 
von Blutarmut sind Magen- und Leberextrakte, Folsäure und Vitamin B12. Mul-
tivitamin-Sirup ist auch sehr hilfreich. 

3. Arteriosklerose (Arterienverkalkung): Die Arteriosklerose geht mit Blut-
hochdruck, einem hohen Puls beim Liegen und einem niedrigen beim Stehen 
einher. Atemnot, Herzrasen, vermehrtes Wasserlassen in der Nacht, klarer und 
vermehrter Urin und Leberversagen sind weitere Anzeichen dieser Krankheit. 

Die Leber ist wie ein großes Labor innerhalb des menschlichen Körpers. Lo-
kalisiert ist die Leber unter dem rechten Rippenbogen und dem Zwerchfell. Die 
Kapillaren transportieren das Blut, welches im Dünndarm Nährstoffe sowie einen 
Teil der giftigen Stoffe aufnimmt, und vereinigen sich zur Pfortader (Vene), die 
zur Leber führt. Dort spaltet sie sich wieder in Kapillaren. Das Blut in jeder ein-
zelnen Kapillare verteilt sich wie durch ein Sieb gepresst innerhalb der Leber 
aus. Danach fließt es wieder in weitere andere Kapillaren, diese wiederum ver-
binden sich und führen das Blut über ein großes Gefäß in den rechten Vorhof 
des Herzens. Die Leber nimmt die Kohlenhydrate, welche vom Darm stammen, 
aus dem Blut auf. Sie führt eine für das Blut notwendige Menge davon zum 
Herzen. Auf diese Weise hat die Leber die Funktion eines Zucker-Reservoirs. 
Sie trägt auch zum Eiweiß- und Fettstoffwechsel bei. Sie leitet einen Teil der 
Salze weiter in das Herz, einen Teil transportiert sie später nach und nach ab 
und einen Teil transportiert sie durch die Galle wieder in den Darm. Giftige 
Stoffe aus dem Darm werden somit entfernt. Mittels aus dem Blut stammenden 
Proteinabbauprodukten wird Harnstoff synthetisiert und zu den Nieren geleitet. 
Durch den Abbau des roten Blutfarbstoffes (Hämoglobin), welches sich in alten, 
roten Blutkörperchen befindet, bildet es den Gallenfarbstoff und die Gallensäure. 
Diese Säure dient zur Fettverdauung. Diese zwei Stoffe verbinden sich in der 
Leber mit dem sogenannten Cholesterin, was ein fettartiger Stoff ist, und es ent-
stehen Cholesterinester. Cholesterinester liegen im Verhältnis zum unveresterten 
Cholesterin im Normalfall zu 70 Prozent [0,70] vor. Wenn sich dieses Verhältnis 
verringert, so deutet dies auf eine Leberinsuffizienz hin. Deswegen ist die Leber 
für den Cholesterinmetabolismus relevant und spielt somit eine wichtige Rolle 
bezüglich der Arteriosklerose. Diese drei Stoffe tragen zur Bildung der Galle 
bei. Die Leber sammelt diese Flüssigkeit stetig in der Gallenblase. Siehe auch 
Seite 1417. 

Durch die menschliche Leber fließen innerhalb von 24 Stunden etwa 700 Liter 
Blut.  

In der Leber eines gesunden Menschen sammeln sich unterschiedliche Mengen 
Fett an. Die Menge ist abhängig von der Menge des aufgenommenen Fettes, der 
Geschwindigkeit des Fettabbaus, dessen Transport zur Leber und von der Ge-
schwindigkeit der Oxidation des Fettes in der Leber. Konsumiert man zu viel 
Fett, dann erhöht sich die Menge an Neutralfetten (Triglyceride) in der Leber. 
Der Verzehr von (übermäßig) cholesterinhaltigen Lebensmittel führt zur An-
sammlung von Fett und Cholesterin. Wenn sich in der Leber Fett ansammelt, 
dann vermindert sich dich Menge des Glykogens (also des Energiespeichers) 
und die Fähigkeit zur Vermehrung von Leberzellen wird vermindert. Das Fett, 
welches sich beim Hungern von Fettgeweben trennt und sich ins Blut mischt, 
sammelt sich auch in der Leber an. Da sich bei Diabetikern der Fettanteil im 
Blut erhöht, bekommt die Leber ebenfalls ihren Anteil. Bei der Aufnahme von 

– 946 –



Giftstoffen für die Leber wie Phosphor, Chloroform oder Tetrachlormethan, 
sowie bei Infektionskrankheiten sammeln sich Fette (Lipide) an. 

Die Wirkstoffe, welche die Fettansammlung in der Leber reduzieren und die 
Fette aus der Leber entfernen, bezeichnet man als „lipotrop“. Die Stoffe Cholin, 
Methionin, Inositol und Vitamin B12 haben eine solche lipotrope Wirkung. Denn 
diese Stoffe regeln den Stoffwechsel der Phospholipide. Wenn der Wechsel dieser 
Stoffe unterbrochen wird, vermehrt sich der Cholesteringehalt im Blut. Dadurch 
entstehen Krankheiten wie Leberzirrhose, Diabetes, Nephritis, Bluthochdruck, 
Arteriosklerose oder Krankheiten an den Herzkranzgefäßen. In den Blutgefäßen 
lagern sich Lipoide an. Die lipotropen Stoffe erhöhen die Eigenschaft der Leber, 
Giftstoffe zu beseitigen. 

Arterienverkalkung kann in zwei Arten unterteilt werden: A) Die Innenwände 
der Blutgefäße sind bedeckt von einer Cholesterinschicht und der Blutdruck ist 
erhöht. B) Die Leber und die Nieren sind funktionsunfähig (Leber- und Niere-
ninsuffizienz). 

Im ersten Fall sollte man eine Diät machen und wenig trinken. Beim zweiten 
Fall sollte man, um die Leber und die Nieren nicht zu schädigen, die über Magen 
und Darm aufgenommenen Giftstoffe stark verringern. Um beiden Fällen ent-
gegenzuwirken, sollte man dem Erkrankten eine cholesterinarme und entgiftende 
sowie milchhaltige Gemüsediät vorschreiben. Mit Olivenöl zubereitete Artischo-
cken mindern den Cholesterinspiegel im Blut. Jod und Jodverbindungen sind 
vorteilhaft. Beispielsweise gibt man Kaliumiodid, Lipiodol oder jodiertes Pepton. 
Sulfarlem (Anetholtrithion) verbrennt das Cholesterin und stärkt die Leber. 

Eine cholesterinarme Ernährung dient u. a. zur Reduktion des überschüssigen 
Cholesterins im Blut, bei Arteriosklerose, Gicht und für einige Diabetiker. Wenn 
im Blut eine erhöhte Menge an Cholesterin vorhanden ist, lagert es sich in der 
inneren Gefäßwand ein und bildet Schichten, die als „Atherome“ oder „arterio-
sklerotische Plaques“ bezeichnet werden. 

Ungünstige Lebensmittel bei Arteriosklerose: Fetthaltige Lebensmittel wie 
Ei, Milch, Weißkäse, vor allem abgestandener Käse, Kaymak (Schichtsahne), 
Butter, Hirn, inneres Organfleisch/Innereien, Kaviar, fettreiches Fleisch, Mar-
garine, Schokolade, feste Pflanzenfette, Walnüsse, Haselnüsse, Mandeln und 
Datteln sowie das Rauchen sind verboten. In der Zeitung „Türkiye“ schreibt 
Prof. Dr. Süleyman Yalçın in einem Zeitungsartikel vom 16.07.1985: „Der hohe 
Fett- und Cholesterinanteil im Schweinefleisch führt zur Arteriosklerose.“ In 
einem Zeitungsartikel vom 23. März 1988 schreibt er: „Die meistgelesene medi-
zinische Zeitschrift Europas mit dem Titel Neuform Kurier gibt bekannt, dass 
Schweinefleisch als Ursache für Hautkrankheiten, Krebs, Bluthochdruck, Rheuma 
und Grippe bekannt ist und dass in Schweinefleisch keinerlei Vitamine vorhanden 
sind, es hingegen schädlich ist.“ Öle und zuckerhaltige Lebensmittel können in 
Maßen konsumiert werden. Diese sollten jedoch nicht in der Pfanne angebraten 
werden. 

Besteht zusätzlich eine Nierenentzündung, dann sind Fleisch und Gemüse zu 
reduzieren und Sauerampfer, Spargel und saure Lebensmittel zu vermeiden. 
Herrscht zudem auch noch Bluthochdruck, Diabetes und Übergewicht, sollten 
auch diese behandelt werden. Um einer Erhöhung des Blutdrucks entgegenzu-
wirken ist eine salzarme Diät empfehlenswert. 

4. Chlorose: Die Haut ist blass, die Augenlider und Fersen schwellen an. Es 
können auch Kurzatmigkeit, Herzrasen, Zyklusstörungen, Nervenzusammen-
brüche, Hysterie, Appetitlosigkeit, Verstopfung und Erbrechen beobachtet wer-
den. 

– 947 –



Gegen Chlorose gilt: Trauer und Grübeln vermeiden, Wohnraum sollte luftig 
und offen sein, körperliche Tätigkeiten und Anstrengungen gilt es moderat aus-
zuüben und nicht zu lange wach zu bleiben, sowie 9 Stunden zu schlafen.  

Die Ernährung abwechslungsreich wählen, dazu zählen Lebensmittel wie 
Milch, Ei, Fleisch, Grünzeug, Brei und Teigwaren. Fleischkonsum gering halten 
und bevorzugt helles Fleisch essen. Teigwaren und grünes Gemüse können 
reichlich verzehrt werden, besonders Spinat hat einen hohen Eisengehalt. Starker 
Kaffee und Tee sind zu meiden, empfehlenswert sind auch Getreidesorten wie 
Linsen und Bohnen und reichlich Obst; Reisgerichte wie gekochter Reis, Milchreis 
und Dolma (reisgefüllte Weinblätter), heiße Getränke zwischen den Mahlzeiten 
sowie appetitanregende Kräutergetränke sind bewährt. M. Loeper, Professor an 
der medizinischen Fakultät von Paris, und J. Lesure, Laborchef vom Saint-Louis-
Krankenhaus, schreiben in ihrem Werk Formulaire De Therapeutique: „Die 
Rinde des Roten Chinarindenbaumes ist stärkend und fiebersenkend. Es ist sehr 
wirkungsvoll bei Schwächezuständen, allen voran bei Tuberkulose, Diabetes, bei 
Schwäche durch Malaria und bei überstandenen schweren Krankheiten, die 
Schwäche und Blutmangel hinterließen. Täglich sollten für die Stärkung zwischen 
0,2 und 2 Gramm in Pulverform gegeben werden.“ Es werden 30 Gramm der 
Chinarinde mit einem halben Kilo getrockneten dunklen Trauben im Mörser 
zerrieben. Dies wird in 1,5 Liter Wasser, also ungefähr in 6 Gläsern Wasser für 
eine halbe Stunde aufgekocht. Anschließend wird es durch ein Sieb oder ein 
Tuch in eine Flasche passiert. Davon wird zwischen den drei Mahlzeiten jeweils 
eine halbe Tasse getrunken. 

Die meisten Chlorose-Betroffenen leiden auch unter einer Blutarmut, deshalb 
ist eine zielgerichtete Ernährung für die Anämie indiziert. Eisenhaltige Präparate 
sind sehr hilfreich. 

5. Leberzirrhose (Leberverhärtung): Sie zeigt sich in unterschiedlichen Formen. 
Alkohol und Schweinefleisch sind die größten Feinde der Leber und des Ner-
vensystems. Die Leber vergrößert sich entweder oder sie wird kleiner. Es kommt 
zu Aszites. Dies bedeutet, dass es zur Ansammlung von Flüssigkeit in der Bauch-
höhle kommt. Es entstehen Beinödeme. Manchmal kommt es zu Blutabgang aus 
dem After. Neben Magenschmerzen und Durchblutungsstörungen kann es auch 
zu Gelbsucht, Erschöpfung, Fieber, gefärbtem Urin oder einer Milzvergrößerung 
kommen. Es kann auch der Erkrankung einer Urämie ähnlich erscheinen. 

Man sollte viel Fleisch und wenig Fett konsumieren. Vitamin B ist sehr wichtig 
für den Körper. Man kann z. B. Bierhefe benutzen. Bierhefe ist kein Bier, denn 
es enthält keinen Alkohol. Empfehlenswert sind neben Medikamenten, in denen 
Vitamin C und Vitamin K enthalten sind, auch Zitronen sowie die Gabe von Le-
berextrakten oder einer Vitamin-B-Komplex-Injektion. 

Täglich sollte ein Liter Milch getrunken werden. Man kann Brot, grünes Ge-
müse und gut durchgegartes Fleisch verzehren. Der Kernpunkt ist, sich mit Le-
bensmitteln zu ernähren, die keine Giftstoffe enthalten. Deswegen sind abge-
standene Gerichte und Wildfleisch nicht zu verzehren. Frischer Fisch, milchhaltige 
und gemüsereiche Lebensmittel sind wiederum erlaubt, aber keine würzigen, 
sauren oder eingelegten Lebensmittel. Abgestandener Käse ist kontraindiziert.  
Eisen- und arsenikhaltige Medikamente können eingenommen werden. Außerdem 
sollte man eine Ödem- und Entwässerungskur machen.  

6. Obstipation (Verstopfung): Der Stuhlgang ist seltener und der Stuhl ist 
fest. Dies kann verantwortlich für Veränderungen am gesamten Körper sein: Es 
können Appetitlosigkeit, Atemnot, Gallenwegsinfektionen, Kopfschmerzen, Ab-
geschlagenheit, Zittern aufgrund von Vergiftung und Fieber beobachtet werden. 

– 948 –



Die Ursachen für eine Obstipation können vielfältig sein, darunter: 1) Darm-
verstopfung, 2) Lebensmittel, die schnell verdaut werden 3) Ungleichgewicht im 
Magensaft 4) Trägheit der Darmmuskulatur 5) Verkrampfungen des Schließ-
muskels am After. An Obstipation leidende Menschen sollten möglichst zur glei-
chen Tageszeit auf Toilette, etwa wenn sie morgens aufstehen und abends, bevor 
sie schlafen gehen. Es reicht, wenn es einmal erfolgt, zweimal ist jedoch besser. 

Es sollten schwer verdauliche Lebensmittel, bei denen ein großer Rest aus-
geschieden wird, verzehrt werden. Diese regen den Darm an und tragen dazu 
bei, dass Magensäure produziert wird. Deswegen wird der Verzehr von Lebens-
mitteln mit hohem Cellulose-Anteil, wie es bei Obst und Gemüse der Fall ist, 
empfohlen. Das Essen sollte gut durchgekaut werden.  

Empfohlene Ernährung: Mittags und abends Gemüsesuppe. Gemüsespeisen 
sollten mit Salat, Teigwaren, vor allem mit Hafermehl gegessen werden. Fleisch 
sollte nur zu Mittag verzehrt werden. 

Alle Arten von Fleisch, Fisch, Butter, Vollkornbrot, Roggenbrot, Zwieback, 
Kartoffel, Linsen, Rote-Beete-Saft, Karotte, Kichererbsenpüree, zahlreiches Ge-
müse, Salat, Spinat, Pflaumenmarmelade und Rhabarber sind sehr gut. Alle 
Früchtearten, rohe und gekochte, vor allem getrocknete Früchte wie Feigen, 
Trauben, Pflaumen, Maulbeeren, Walnüsse, Mandeln und Honig können verzehrt 
werden. Sayyid Abdulhakīm Efendi sagt in seiner Abhandlung Kaschkul: „Die 
Feige ist ein gutes und mildes Lebensmittel. Ihre Verdauung ist einfach. Sie ist 
ein Heilmittel mit viel Nutzen. Sie verleiht eine sanfte Wesensart. Sie hat eine 
schleimlösende Wirkung, reinigt die Nieren, beseitigt Sand in der Harnblase und 
öffnet die verstopften Leber- und Milzgänge. Außerdem fördert sie die Gewichts-
zunahme, beseitigt Hämorrhoiden und ist hilfreich bei Gicht und Rheuma.“ Das 
arabische Wort für Feige ist „Tīn“. In der Sure at-Tīn lobt Allah, der Erhabene, 
die Feige. Sie ist sowohl nützlich als auch gesegnet. Wenn einige Tage lang jeweils 
drei Feigen, als frische Frucht oder Trockenfrucht auf nüchternen Magen gegessen 
werden, verhilft dies zu einem weichen Stuhlgang. Wenn morgens und abends 
eine Stunde vor dem Essen 2-3 frische oder trockene Feigen gegessen werden, 
hat man einen schmerzfreien und leichten Stuhlgang. Schokolade und Pralinen 
hingegen schaden der Verdauung. 

Ungünstige Lebensmittel: Eier führen zur Obstipation, deswegen sollten sie 
in geringen Mengen verzehrt werden. Reis, schwarzer Tee und Schokolade sind 
verboten. Ernährungsplan: Morgens: Frisches Obst, eine Scheibe zerkleinertes 
Brot in 300 Gramm aufgewärmter Milch mit Honig, ohne Zucker und mit reichlich 
Butter. 

Mittags: Ein Teller Fleisch, ein Teller Gemüse, Weißkäse, Rettich, Butter 
und Kompott. 

Nachmittags (16 Uhr): Kompott und Tee. 
Abendessen: Gemüsesuppe, Nudeln, Kartoffeln und Obst. 
Man sollte Gerichte verzehren, die im Darm zur Gärung und Gasbildung bei-

tragen. Dazu gehört beispielsweise der Verzehr von altem Fleisch, Teigwaren 
mit Hackfleisch, Pilzen, würzigen Speisen, abgestandenem Käse und Joghurt. 
Der Konsum von Sprudelgetränken, Limonade, kohlensäurehaltigem Wasser, 
hellem Kaffee und Tee ist auch gut. 

Betroffene, die an Darmträgheit leiden, sollten morgens auf nüchternen Magen 
gereifte Früchte mit Roggenbrot essen. In Verbindung mit frischem Gemüse ist 
dies sehr hilfreich. Morgens sollte man einen Teelöffel Natron oder Honig in 
einem Glas lauwarmem Wasser verrühren und es auf nüchternen Magen trinken. 
Oder man löst zwei Teelöffel Karlsbader Salz in einem Glas lauwarmem Wasser 

– 949 –



auf und trinkt dies morgens auf nüchternen Magen. Es hilft sowohl beim Ablassen 
der Galle als auch bei der Anregung der Verdauung. Es begünstigt einen schmerz- 
und problemlosen wässrigen Stuhlgang. Das Präparat Erbalax und Cholsäure-
Natriumsalz enthaltende Präparate sind auch hilfreich. 

Wenn der Verstopfung Krämpfe (spastische Obstipation) zugrunde liegen, 
so zeigen sich Teigwaren und Gemüse als sinnvoll. Fleisch, würzige Speisen, 
Kaffee, Tee und Paprika sind zu vermeiden, sowie eine fettarme Ernährung.  

Arzneien wie Duphalac (Lactulose) und Normacol (Sterculia), die eine ab-
führende Wirkung haben, sind sehr hilfreich. Zeigen sie nicht ihre Wirkung, so 
kann man am nächsten Morgen einen weiteren Esslöffel einnehmen. Von Sub-
stanzen mit reizender Wirkung wie Kassien, Rhabarber, Aloen oder Phenolph-
thalein sollte man nicht zu viel einnehmen. In dem Buch Tashīl al-manāfiʿ steht: 
„Die aufgenommenen Lebensmittel sollten üblicherweise innerhalb einer Stunde 
ausgeschieden werden. Wenn sie innerhalb von 24 Stunden nicht ausgeschieden 
werden, ist das ein Hinweis auf eine Erkrankung.“ 

7. Cholämie (Gelbsucht): Da der Gallenfarbstoff ins Blut gelangt ist, sind 
Haut, Gesicht und Augen gelblich gefärbt. Neben einer Diät werden körperliche 
Bewegung und warme Wasserbäder empfohlen. In schweren Krankheitsverläufen 
sollte jedoch Bettruhe eingehalten werden. 

Als Milchprodukte können fettarme Milch, fettreicher Käse und Greyerzer-
Käse verzehrt werden. Eier sollten in reduzierter Menge und weichgekocht 
verzehrt werden. Des Weiteren Teigwaren, Reisgerichte und Kartoffeln essen. 
Gekochte Salate und viele Gemüsegerichte sind von Nutzen. Doch von Sauer-
ampfer, Spinat und Portulak ist abzuraten. Alle gereiften Obstarten, geröstetes 
Brot und weiße Butter sind ebenfalls gut. 

Fette wie Margarine können die Butter nicht ersetzen. Sie sind zwar auch 
echte Fette, werden aber hergestellt, indem den großen Molekülen, die mehrere 
Kohlenstoffatome enthalten, – wie etwa die Oleinsäure, die in flüssigen Fetten 
enthalten ist – mithilfe eines Nickel-Katalysators Wasserstoff zugeführt wird und 
diese gesättigt werden. Die Oleinsäure wird auf diese Weise zu Stearinsäure um-
gewandelt, wodurch man ein festes Streichfett erhält. Ein großes Fettmolekül 
mit 18 Kohlenstoffatomen kann von den Verdauungsenzymen nicht so leicht in 
Einzelteile zerlegt werden. Die Verdauung wird daher erschwert. Da der in Butter 
vorhandene Tributtersäureglycerinester jedoch ein kleines Molekül ist, kann es 
leichter verdaut werden. Des Weiteren liegt Butter in Form einer Emulsion vor 
und die Enzyme können die Bestandteile der Butter leichter verdauen. Gehärtete 
Fette liegen nicht in einer Emulsion vor. Bei Körpertemperatur gehen sie nicht 
in den flüssigen Zustand über. Da sie nicht in einzelne Teile gespalten werden, 
bleiben sie in Magen und Darm wie ein Festkörper. Allerdings werden diese 
Fette von der Oberfläche her aufgelöst und auf diesem Wege, wenn auch erschwert, 
verdaut. 

[Die Margarine, also die Kunstbutter, ist auf dem Markt unter verschiedenen 
Namen bekannt. Die erste Margarine wurde 1870 auf Wunsch Napoleons III. in 
Paris von Mège-Mouriès aus Oleomargarine hergestellt. Oleomargarine ist das 
flüssige Fett, welches gewonnen wird, indem man Talg bei Hitze dem Druck aus-
lässt und filtriert. Die Margarine besteht aus 30 % Oleomargarine, 25 % Mager-
milch der Kuh und 55 % Wasser, welche unter längerem Rühren eine Emulsion 
ergeben. Es werden auch Salz und Farbstoff hinzugegeben. Auf diese Weise 
erhielt man eine Margarine, die bei 37 Grad schmilzt und deren Verdauung leicht 
ist. Heutzutage wird anstatt der Oleomargarine Stearinfett benutzt, das aus hy-
drolysierten und dadurch verdickten Pflanzenfetten oder Fischfetten gewonnen 

– 950 –



wird. Die Margarine erhielt ihren Namen von dem altgriechischen Wort „mar-
garon“, was „Perle“ bedeutet.] 

Ungünstige Lebensmittel: Unter anderem sind Talg, fettreiches Fleisch, altes 
Fleisch, Meeres- und Jagdtiere, fleischhaltige Teigwaren, Sesampaste, Kohl, 
Spinat, Portulak, Sauerampfer, Rote-Beete-Saft, Gewürze und abgestandener 
Käse nicht zu konsumieren.  

Nur beim Mittagessen kann man fettarmes Fleisch, Kebab, Hähnchen, fettarmen 
frischen Fisch und Zunge essen. Getrocknete Gemüsegerichte, Tee und Kaffee 
sind verboten. Zuckerhaltige Speisen und Torten können gegessen werden. Au-
ßerdem verabreicht man Leberextrakt-Spritzen. Morgens und abends gibt man 
einen Teelöffel Karlsbader Salz in ein Glas kaltes Wasser und trinkt es. Löst 
man es in warmem Wasser auf, ist es bei Verstopfung sehr hilfreich. Die Bilisan-
Tabletten (Mariendiestel- und Gelbwurzelextrakt) reinigen die Gallenwege. 

8. Herzkrankheit: Ist das Herz nicht geschädigt und auf dem Weg der Genesung, 
so besteht keine Notwendigkeit einer Diät. Vor allem das Abendessen ist dezent 
zu halten. Es sollte wenig Wasser getrunken und flüssige Speisen in Maßen kon-
sumiert werden. Jagdfleisch, Konserven, Gewürze und labhaltiger Käse sollten 
nicht verzehrt werden. 

Wenn eine Herzkrankheit vorhanden ist und nicht ganz geheilt werden kann, 
so ist eine strenge Ernährungsumstellung von großer Bedeutung. Auf Fleisch 
ganz verzichten oder nur in geringen Mengen gut Durchgegartes verzehren. 
Besteht Atemnot, dann gilt es den Salzkonsum zu reduzieren. Außerdem am 
Abend wenig essen und unmittelbar nach dem Mahl keine Spaziergänge durch-
führen.  

Konsumieren kann man fettarme Milch, Eier, mittags etwas Tomaten-Gur-
ken-Salat, getoastetes Brot, Gemüse, Teigwaren, frischen Käse und Obst. 

Mehr als ein Liter Wasser am Tag ist nicht zu empfehlen. Der Betroffene 
sollte sich regelmäßig wiegen. Steigt sein Körpergewicht stetig, dann deutet das 
auf eine Wassereinlagerung im Körper hin. Dann gilt es die Flüssigkeitsaufnahme 
zu vermindern. 

9. Herzinsuffizienz (Herzschwäche): Durch unzureichende Kontraktion und 
Entspannung der Herzmuskulatur kann das Herz das Blut aus den Venen nicht 
mobilisieren. Das Blut verbleibt in den Venen der Lunge und der Leber und 
später im großen Kreislauf. In den Beinen kommt es zu Schwellungen (Ödemen) 
und im Bauch zur Wasseransammlung. Die Ausscheidung von Urin lässt nach.  

Es sollte Bettruhe eingehalten werden. Man sollte Aufregung und Wut ver-
meiden, sich ausruhen und weniger essen. Feste Nahrung ist verboten, aber allzu 
viel flüssige Kost sollte auch vermieden werden. Auf diese Weise versucht man 
das Herz zu schonen. Deswegen sollten über den Tag verteilt sieben Mahlzeiten 
eingenommen werden. 

Morgens um acht Uhr: Milchpudding, der mit 50 Gramm Stärke zubereitet 
wurde. Um zehn Uhr: Gekochter Apfel oder Marmelade. Um zwölf Uhr: 50 
Gramm gegarter Fisch und dazu 30 Gramm Brot. Um 14 Uhr: Einen gekochten 
Apfel oder Marmelade. Um 16 Uhr: Eine Tasse Milch. Um 20 Uhr: Getreidebrei 
oder Teigwaren. 

Täglich sollte die Trinkmenge von 900 ml Wasser nicht überschritten werden 
und diese Diät ein bis zwei Monate lang durchgeführt werden. Schauen Sie sich 
die Ödem-Diät an! 

10. Diabetes (Zuckerkrankheit): Im Urin ist Zucker enthalten. Bei einem ge-
sunden Menschen liegt der Glukosespiegel im Blut nüchtern bei einem Gramm 

– 951 –



pro Liter. Wenn es 1,30 Gramm pro Liter übersteigt, dann ist dies ein Anzeichen 
für ein Krankheitsgeschehen. Wenn es bei 1,60 Gramm liegt, dann ist im Urin 
Zucker nachweisbar. Die Urinmenge vermehrt sich. Es können Symptome wie 
Durst, Hunger, Gewichtsverlust, Erschöpfung, Furunkel oder Juckreiz entstehen. 
Es gibt zwei Arten von Diabetes: 

1) Es kommt nicht zu Gewichtsverlust. Dies kommt bei Menschen mit höherem 
Körperfettanteil und Gelenkschmerzen häufig vor. Der Zucker im Urin kommt 
von der Nahrung. 

2) Es kommt zu Gewichtsverlust. Diese Art kommt seltener vor. Die Bauch-
speicheldrüse ist beschädigt. Der Zucker im Urin kommt sowohl von der Nahrung 
als auch durch Gewebezersetzung. 

Bei Diabetikern können Verdauungsprobleme, Albuminurie, Bronchitis, Tu-
berkulose, Furunkel, Anthrax (Milzbrand, Karbunkel), Gangräne (Absterben 
von Extremitäten usw.), Krämpfe (Muskelkrämpfe), Neuralgie (Nervenschmerzen) 
oder ein diabetisches Koma (langzeitige Bewusstlosigkeit) auftreten.  

Zwei Mal in der Woche sollte ein lauwarmes Dampfbad genommen werden. 
Man sollte sich 20 Minuten baden und anschließend mit einem Handtuch reibend 
abtrocknen. Das Baden mit Meerwasser oder kaltem Wasser ist nicht gestattet. 
Bevorzugt sind warme Kleidung sowie warme Regionen. Körperliche Bewegung 
darf nicht vernachlässigt werden, Aktivitäten wie Massagen, Spaziergänge, Fahr-
radfahren und Fechten sind von Nutzen. Das Verrichten des Gebets ist sehr hilf-
reich. 

Eine Fastenkur bzw. eine Diät ist sehr wichtig. Aufregung und Wut gilt es zu 
vermeiden.  

Fettarme Diät: Zunächst wird eine drei Tage lange Wasser-Diät gemacht. 
Man gibt dem Erkrankten, der Bettruhe bewahren sollte, drei bis vier Liter 
Wasser pro Tag. Morgens nimmt der Erkrankte dann ein Abführmittel. Auf diese 
Weise sinkt der Blutzucker rapide zum Normalwert. Bei einem Liter Blut ist es 
etwa ein Gramm. Also bei 100 Gramm Blut wären es 100 Milligramm. Alternativ 
kann man sich 3 Tage lang nur von Gemüse ernähren. Nach den drei Tagen kann 
man etwas Fleisch essen. Zu viel Fleisch produziert Azidose und Aceton und 
beides ist gefährlich. Insgesamt sollte viel Gemüse verzehrt werden. 

Nicht zu verzehren: Alle zucker- und stärkehaltigen Stoffe sind verboten. 
Diese nennt man auch „Kohlenhydrate“. Alle süßen Obstsorten, Teigwaren, 
kohlenhydrathaltige Gemüsesorten wie z. B. Karotten, Rote Bete, Zwiebeln, 
Rüben, Rettich, Erbsen und ähnliche Hülsenfrüchte sind zu meiden.  

Alle Fleischsorten können verzehrt werden. Da Leber Glykogen enthält, ist 
von seinem Verzehr abzuraten. Zu jeder Mahlzeit kann man 50 Gramm Brot 
essen. Die Kruste ist zu bevorzugen. Aleuron und glutenhaltiges Brot kann be-
vorzugt gegessen werden. Zu viel Protein (Fleisch) und Fett verursacht eine Azi-
dose, was toxisch wirkt. Fett sollte nur in Maßen konsumiert werden. Dabei 
sollten Butter und Olivenöl bevorzugt werden, sowie fettreiche Fruchtsorten wie 
Walnüsse, Haselnüsse, Erdnüsse und Mandeln. Gemüsesorten wie Kresse, Salat, 
Gurke, Endivie, Spinat oder frische Bohnen und Kohl, Blumenkohl, Schwarz-
wurzel, Artischocke, Sellerie, Spargel, Topinambur und Trüffel können verzehrt 
werden. 

Obwohl die Kartoffel zu 17 % aus Stärke besteht, kann sie gegessen werden. 
Anstelle von Brot isst man Kartoffelpüree mit Olivenöl. Das in der Kartoffel 
enthaltende alkalische Salz ist hilfreich. Milch ohne Zucker ist erlaubt, sowie 
Eier und Käse. 

– 952 –



Limonaden und Brausegetränke sind kontraproduktiv. Stilles Wasser, Mine-
ralwasser und kohlensäurehaltiges Wasser sind erlaubt. Ebenso kann man zu-
ckerfreien Tee und Kaffee trinken. Anstatt Zucker verwendet man Saccharin-
Tabletten (Süßstoff). Mit jedem Durstgefühl sollte man etwas trinken, jedoch 
verdirbt zu viel Wasser den Magen. 

 Droht eine Azidosegefahr, so sollte man sich für einen Tag lang von Hafermehl 
ernähren. Das Hafermehl wird für eine Weile mit etwas Salz und Butter gekocht. 
Nachdem es abgekühlt ist, wird noch Eiweiß unterhoben. Täglich sollte eine Mi-
schung aus insgesamt 250 Gramm Mehl, 100 Gramm Eiweiß und 300 Gramm 
Butter verzehrt werden. Darauf folgen 3 Tage der Verzehr von diversen Gemü-
sesorten und Eiern. Liegt dazu auch eine Albuminurie vor, so trinkt man mehr 
Milch. In diesem Falle muss der Albuminwert gesenkt werden und nicht der Zu-
ckerwert. Wenn mit dem Diabetes zusammen Gicht auftaucht, sollte kein weißes 
Fleisch oder Fleisch von Jungtieren gegessen werden. Rotes Fleisch in Maßen 
und viel Gemüse können gegessen werden. 

Diabetes mit Gewichtsverlust: Führt zu Gewichtsabnahme. Auch hier sollte 
man nicht viel Fleisch verzehren, da ein erhöhter Konsum zu einer Aceton-Ver-
giftung führen kann. Butter, Fischöl und viel grünes Gemüse sowie Kartoffeln 
sollten konsumiert werden. Kohlenhydrathaltige (zucker- und stärkehaltige) Le-
bensmittel sollten nur gelegentlich verzehrt werden. Auch wenn sie den Zucker-
spiegel erhöhen, führen sie zu keiner Aceton-Vergiftung. Deswegen sind diese 
Lebensmittel mit Fleisch auszugleichen, welches eine gegensätzliche Wirkung 
aufweist. 

Ein berufstätiger Diabetiker sollte am Tag 250 Gramm Glukose (oder Koh-
lenhydrate), 100 Gramm Fett und 60 Gramm Proteine konsumieren. Verträgt er 
diese Glukosemenge nicht, so muss er sich Insulin injizieren. 

Solange keine Azidose vorliegt, werden 12 Einheiten (IE) eines langwirksamen 
Insulins eine halbe Stunde vor dem Frühstück gespritzt. Bis der Zucker im Urin 
verschwindet, sollte die Dosis alle vier Tage um zwei Einheiten erhöht werden. 
Langwirksame Insuline und NPH-Insulin sind rezeptpflichtig erhältlich.  

Wenn eine Azidose vorliegt, werden morgens, mittags und abends jeweils 
zehn Minuten vor dem Essen zehn Einheiten des normalen Insulins gespritzt. 
Dieses ist rezeptpflichtig erhältlich. Bis der Zucker im Urin verschwindet, sollte 
die Dosis alle 15 Tage um fünf Einheiten erhöht werden. Alle drei Monate sollte 
das Blut auf Cholesterin, Aceton und Glukose untersucht werden. Vitamin B12, 
Vitamin C und Vitamin P sollte man einnehmen. 

Bei Erhöhung des Acetons im Blut ist Bettruhe einzuhalten. Dabei ist es sinn-
voll, täglich nur Milch zwischen 2-3 Liter sowie Zitronenwasser und Wasser mit 
Hydrogencarbonat zu trinken. 

Urinuntersuchung nach Zucker: wird durch das Fehling-Reagenz nachgewiesen. 
Jedoch kann die Fehling-Lösung nicht für längere Zeit aufbewahrt werden, da 
sie verdirbt. Man muss sie deswegen jedes Mal frisch zubereiten. Leichter ist es, 
wenn man eine Flasche mit Glasdeckel zu 5 % mit einer Kupfersulfat-Lösung 
(CuSO4) als Nachweisreagenz füllt. Eine weitere Flasche mit einem Plastikdeckel 
bzw. Korkdeckel füllt man zu 10 % mit einer Natriumhydroxid-Lösung (NaOH). 
Diese Lösungen sind mehrere Jahre haltbar, ohne schlecht zu werden. 

Entweder wird der 24 Stunden Sammelurin oder der Urin, der nach jedem 
Essen gesammelt wurde, bis über die Hälfte in einen Versuchsbehälter gegeben 
und anschließend gekocht. Danach werden einige Tropfen Essigsäure hinzugefügt. 
Das Albumin setzt sich ab. Es wird durch Baumwolle in einem Glastrichter oder 
durch ein gerolltes Filterpapier gesiebt. Ein weiteres Reagenzglas wird zu einem 

– 953 –



Drittel mit der gesiebten Flüssigkeit gefüllt. Darauf gibt man die gleiche Menge 
einer Natriumhydroxid-Lösung. Außerdem tropft man etwas von der Kupfer-
sulfat-Lösung (Vitriole) hinein. Wenn im Urin Zucker vorhanden ist, kann man 
beobachten, dass die blaue Trübung sich wieder auflöst und der Urin sich dun-
kelblau färbt. Man sollte so viel von der Kupfersulfat-Lösung hinzugeben, dass 
sich die vorhandenen blauen Rückstände des Kupfer(II)-hydroxid (Cu(OH)2) 
beim Rühren des Behälters nicht weiter auflösen und etwas trüb aussehen. Es 
sollten sich nicht viele Rückstände absetzen, deswegen sollte man nicht allzu viel 
von der Lösung hineintropfen lassen. Das dunkelblaue Gemisch sollte über dem 
Feuer erhitzt werden. Wenn vor dem Aufkochen eine gelbe Trübung vom 
Kupfer(I)-hydroxid (CuOH) sichtbar wird, deutet es auf das Vorhandensein von 
Zucker hin. Wenn die gelb-orange Trübung nach und nach auftaucht, weist es 
auf einen geringen Zuckergehalt hin. Erscheint die Färbung nach dem Aufkochen, 
dann bedeutet es, dass der Anteil an Zucker sehr gering ist. 

Ob in Halwa, Torten und Süßspeisen Glukose vorhanden ist, kann man eben-
falls mit dieser Methode nachweisen. Süßspeisen, die mit Süßungsmitteln (Saccha-
rose) zubereitet werden, färben sich nicht gelb-orange. 

Bei einem gesunden Menschen ist kein Zucker im Urin nachweisbar. Es liegt 
kein Nutzen darin, die Menge an Glukose, welche sich in einem Liter Urin 
befindet, zu kennen. Man erkennt an der Zuckermenge im 24 Stunden Urin, wel-
cher Krankheitsgrad vorliegt und wie eine entsprechende Diät sein sollte. Es 
kann sein, dass durch eine hohe Nahrungsaufnahme eine Glukosurie vorliegt, 
auch wenn keine Krankheit vorhanden ist. Um dies unterscheiden zu können, 
müssen morgens 150 Gramm Glucosesirup in 300 Gramm Wasser aufgelöst und 
auf nüchternen Magen unmittelbar getrunken werden. Jede Stunde wird der Urin 
auf Zucker untersucht. Wenn Zucker nachgewiesen wird, so erkennt man, dass 
es an der Ernährung liegt und die Leber keinen Zucker speichert. 

Milder Diabetes (bzw. Prädiabetes) kann mit angepasster Ernährung behandelt 
werden. Mittelschwerer Diabetes kann durch strenge Diät unter Kontrolle gebracht 
werden.  

Schwerer Diabetes muss mit einer strengen Diät und Medikation behandelt 
werden, während der Betroffene Bettruhe wahrt. Um diese Arten voneinander 
zu unterscheiden, wird im Blut der Glukosewert gemessen sowie nach einer Azi-
dose und einer Albuminurie gesucht. Um eine Azidose nachzuweisen, sucht man 
im Urin nach Ammoniak und Aceton, misst den Kohlendioxid-Partialdruck der 
Lungen und bestimmt die Alkalireserven im Blut. 

Bei einem gesunden Menschen befinden sich zwei Zentigramm Aceton im 
Urin. Bei nüchternem Magen erhöht sich der Wert. Man spricht von einer Azidose, 
wenn sich Aceton, Essigsäureanhydrid oder Oxybuttersäure im Blut findet. Fette 
sind häufig eine Ursache für eine Azidose, Albumine dagegen weniger. Zucker- 
und stärkehaltige Lebensmittel hingegen wirken der Azidose entgegen. Hunger-
zustände können bei Diabetikern ohne Azidose sowie bei gesunden Menschen 
zu einer metabolischen Azidose führen. Bei Betroffenen mit starker Azidose 
mindert der Hunger die Azidose. Patienten, die im Azidose-Koma liegen, gibt 
man Wasser mit Zucker oder mit Hydrogencarbonat. Ebenso kann man einen 
Liter mit 3%-iger Natriumhydrogencarbonat-Lösung intravenös verabreichen. 

11. Diarrhö (Durchfall): Der Stuhlgang ist vermehrt und hat eine flüssige 
Konsistenz. Zuerst treten Bauchschmerzen auf. Die Diarrhö schwächt den Men-
schen und kann zu einer Anämie (Blutarmut) führen. Sie ist ein Zeichen vieler 
Krankheiten. Beispielsweise kann sie auf eine Enteritis (Darmentzündung) oder 
Magenprobleme, Verdauungsstörungen, Vergiftung oder bakterielle Infektionen 

– 954 –



hinweisen. Die Diät sieht dann je nach Krankheitsbild unterschiedlich aus. 
Bei einem bakteriell verursachten Durchfall ist flüssige Nahrung bevorzugt, 

jedoch keine Milch. Nur wenn die Ursache bei einer gestörten Darmflora oder 
nervenbedingter erhöhter Osmose liegt, ist frisch gebratenes Fleisch, rohe oder 
weich gekochte Eier, Reis oder aus Gerstenmehl zubereitete Speisen, Quitten-
kompott und gebackenes, altes Brot zu verzehren. Ebenso können rohe Äpfel, 
Karotten und Johannisbrotschote gegessen werden. 

Zuerst trinkt man reichlich Wasser. Das kann abgekochtes Wasser, Reiswasser 
oder Mineralwasser sein. Danach isst man kohlenhydrathaltige Lebensmittel. 
Milchprodukte sind zu meiden. Anstelle von Milch sollten Gemüsesäfte getrunken 
werden. Außerdem gibt man Tabletten mit Aluminium oder Bismut. Um die 
schädlichen Bakterien im Darm abzutöten, sind Sulfonamide sehr gut. 

In drei Liter Wasser werden Gemüsesaft, Weizen, Gerste und 30 Gramm 
einer getrockneten Gemüsesorte wie weiße Bohnen, Kichererbsen oder Linsen 
für drei Stunden gekocht. Danach fügt man fünf Gramm Salz hinzu und siebt es. 
Es bleibt ein Liter zurück, welcher innerhalb eines Tages getrunken werden 
sollte. Malzextrakt ist ebenfalls hilfreich. 

Nicht bakteriell bedingte Durchfälle werden in zwei Arten unterteilt. 1) Wenn 
der Stuhl schaumig, mit Blähungen, Cellulose-Stücken und Stärke austritt, spricht 
man von „Gährungsdurchfall“. In diesem Fall sind frisches Brot, Kartoffeln, ge-
trocknetes Gemüse, Teigwaren und Käse zu umgehen. Süßspeisen sind zu redu-
zieren. 2) Ist der Stuhl dunkel und übelriechend und beinhaltet Ammoniak, so 
bezeichnet man dies als „Fäulnisdurchfall“. Es werden mehl- und zuckerhaltige 
Speisen gegeben. Fleischbrühe und Fleischgerichte sollte man nicht verzehren. 
Hingegen kann man gegrilltes weißes Fleisch und Fisch konsumieren.  

Außerdem wird etwas Honig und Joghurt verordnet. Auf reizende Lebensmittel 
wie alkoholhaltige und gewürzte Lebensmittel, Tee und Kaffee ist zu verzichten. 
Gemüsesorten, die einen hohen Zelluloseanteil haben, wie Kohl, Blumenkohl, 
Tomaten, Kürbis oder Spinat sollten ebenfalls gemieden werden. Salat, Sellerie, 
Karotten und Artischocken können verzehrt werden. Ebenso können frische 
Eier, reife Früchte und Kompott verzehrt werden. Gegen die Fermentation ver-
ordnet man Kalzium- oder bismuthaltige Pulver. Gegen die Fäulnis sind ebenfalls 
bismuthaltige Pulver hilfreich. 

Bei starkem Durchfall gibt man Albuminlösungen. Dafür wird das Eiweiß 
von 4 Eiern in einem Liter Wasser gelöst, sowie etwas Zucker und Blütenwasser 
hinzugegeben. Der Bauch sollte mit einem Baumwoll- oder Wolltuch umwickelt 
werden. Bei schweren Krankheitsverläufen ist Bettruhe einzuhalten. 

12. Gastrektasie (Magenerweiterung): Der Magen ist erweitert, auch wenn 
er leer ist. Aus dem Magen kommt ein Grummeln. Nach dem Essen ist der Bauch 
meist aufgebläht. Es kann zum Aufstoßen kommen sowie zu vermehrtem Er-
brechen und Obstipation. Kopfschmerzen können symptomatisch auch auftre-
ten. 

Empfohlen ist es, zwei Mahlzeiten zu sich nehmen. Zwischen den Mahlzeiten 
sollte nichts gegessen werden. Der Lebensmittelkonsum sollte minimiert werden. 
Abnormale Fermentation sollte vermieden werden. Wenn das der Fall ist, gilt es 
wenig Wasser zu trinken. Brausegetränke und gasproduzierende Getränke gilt 
es zu meiden. Alles, was den Magen aufbläht, wie rohes Gemüse, Salat, Suppe 
und flüssige Gerichte, ist zu umgehen. Außerdem sollten dunkles und blutiges 
Fleisch, Konservenfleisch sowie fettreicher Fisch, Talg, Schwanzfett und fettarmer 
Käse nicht verzehrt werden. Bei Blähungen und Schmerzen hilft es, Simethicon- 
oder Kompensan-Tabletten zu kauen. 

– 955 –



Man kann gut durchgegartes rotes oder weißes Fleisch, stärkehaltigen Ge-
müsebrei, blanchiertes grünes Gemüse, gebackenes getoastetes Brot, Eier und 
zuckerfreie Fruchtkompotte essen. Heller Tee und Lindenblütentee können auch 
getrunken werden. Vollständiger Verzicht auf Wasser ist nicht richtig.  

Die Mahlzeiten können auf zwei Weisen eingeteilt werden: 1) Um 11 und 18 
Uhr isst man jeweils eine Mahlzeit. Wenn man in der Zwischenzeit dem Hunger 
nicht widerstehen kann, kann man ein Gebäckstück oder einen Keks mit einem 
hellen Tee essen. 2) Alle drei Stunden isst man eine leichte Kost. Mittags und 
abends kann man etwas deftiger essen. Zwischen den Mahlzeiten ist es gut, 
warmes Wasser zu trinken. Wenn man absolut keine flüssige Kost zu sich nimmt, 
kann man nicht urinieren und es kommt zu Gelenkkrankheiten. 

Damit das Essen nicht im Magen angesammelt wird und nicht zur Trägheit 
führt, sollte man sich nach dem Essen für eine halbe Stunde auf seine rechte 
Seite legen. Es kann auch dazu kommen, dass der Betroffene im Krankenhaus 
behandelt werden muss. 

13. Dyspepsie mit erhöhter Säureproduktion (Reizmagen): Sie entsteht durch 
vermehrte Sekretion von Magensaft. Im Buch Grundriss der inneren Medizin, 
das 1940 in Berlin in der 13. Ausgabe erschien, sagt der Mediziner Domarus: 

Ein bis zwei Stunden nach dem Essen treten Magenbeschwerden wie Magen-
schmerzen, Nüchternschmerz, Sodbrennen oder Druckgefühl im Oberbauch auf. 
Außerdem kommen Symptome wie saures Aufstoßen oder Brennen und Schwel-
lung im Rachen sowie Erbrechen vor. Die Verdauung im Magen dauert mehrere 
Stunden. Der Urin ist alkalisch und in den meisten Fällen trüb. Es kommt zu 
Problemen im Nervensystem und die Dominanz des vegetativen Nervensystems 
nimmt zu. Krampfartige Verstopfungen können auftreten. Meistens kommt es 
zu Trauer und Kummer. Das Auftreten von Magen- und Duodenalgeschwüren, 
Pylorusstenose (Pförtnerverengerung) und chronischer Appendizitis kann ebenfalls 
zu Dyspepsie mit erhöhter Säureproduktion führen.  

Lebensmittel, welche die Magensäure zur vermehrten Produktion anregen, 
sind zu meiden. Dazu gehören unter anderem salzige, würzige und zuckerreiche 
Gerichte, Fleischkonserven, über dem Feuer oder in der Pfanne Gebratenes, 
Essig, gesäuerter Käse, Joghurt, Spirituosen, Getreide, rohe Früchte, Salat, 
dunkler Tee, Kaffee, Gemüse wie Spinat oder rohe Zwiebeln und Tabak. Pro-
teinreiche Lebensmittel sind gut. Darunter ist Milch am besten. Fleisch sollte 
nur gekocht und in kleinen Stückchen gegessen werden. Eier nur roh konsumieren, 
also flüssig trinken. Man nimmt frischen Weißkäse, Kinderkekse und Sanato-
gen-Präparate zu sich. Für einen längeren Zeitraum ist eine salzarme Ernährung 
empfehlenswert und dabei sollte nicht mehr als 5 Gramm pro Tag konsumiert 
werden. Kohlenhydrate können in großen Mengen verzehrt werden. Das kann 
zum Beispiel Maismehl, Reis oder Kartoffelpüree sein. Fett ist sehr nützlich, da 
es das Magensekret verringert. Dennoch sind nur Butter, Kaymak oder Mande-
lemulsion zu verwenden. Nach den drei Mahlzeiten ist der Verzehr von jeweils 
einem Löffel Olivenöl nützlich. Das beugt zugleich auch einer Verstopfung vor. 
Jeder Bissen sollte nur kleine Portionen enthalten. Lieber viele kleine Mahlzeiten, 
statt eine große Mahlzeit. Bei vermehrter Magensäure und Erbrechen sind der 
Wasserkonsum sowie flüssige Lebensmittel zu reduzieren. Ausruhen und das 
Vertrauen auf Genesung nicht verlieren. Um die Nerven zu beruhigen, können 
bromhaltige Präparate eingenommen werden.  Geeignet sind auch Magnesiumoxid, 
Calciumcarbonat, Natriumhydrogencarbonat und Belladonna enthaltende Arz-
neien. Vor dem Schlafengehen sollte man eine Karlsbad-Lösung (pro Liter ein 
Teelöffel) trinken. 

– 956 –



Essensplan: Morgens: Milch, Weißkäse und ein getoastetes Brot. 
Eine Stunde vor dem Mittagessen trinkt man ein Glas Milch. 
Mittag- und Abendessen: Gekochte Hackbällchen, gekochtes Fleisch, Hähnchen 

oder Fisch. Nudeln oder Reis ohne gebratenes Fett. Nachmittags: Ein Glas Milch. 
Gegen Magengeschwür ist folgende Medizin sehr hilfreich: Zwei Bittermelonen 

werden gestückelt und in eine Flasche mit einem Kilogramm Olivenöl gegeben. 
Die Flasche wird in die Sonne gestellt. Nach einigen Wochen kann man davon 
morgens auf nüchternen Magen jeweils einen Esslöffel zu sich nehmen. Anschlie-
ßend sollte man sich regungslos für eine Stunde auf den Rücken legen. Die Bit-
termelone (Momordica charantia, Balsamapfel) ist eine Kletterpflanze mit kleinen, 
gelben Blüten, deren Blätter den Blättern der Platane ähnlich sind. Die Frucht-
schale hat walzenähnliche Noppen und ist gurkenähnlich. Auch wenn das Frucht-
fleisch eigentlich weiß ist, färbt es sich beim Anschnitt rot. Die roten Samen 
können aufbewahrt und im Mai ausgesät werden. Das Fett ist auch gegen Hä-
morrhoiden gut. Außerdem kann es auch bei Wunden auf die Haut aufgetragen 
werden. Auf der 61. Seite des Buches Tashīl al-manāfiʿ steht: „Wenn nach dem 
Verzehr von scharfen Paprikaschoten ein Brennen im Magen aufkommt, dann 
ist das ein Zeichen für ein Geschwür. Eine Heilung kann mit dem Verzehr von 
reinem Honig und frischer, lauwarmer Milch in hohen Mengen erzielt werden.“ 

14. Dyspepsie ohne erhöhte Säureproduktion: Dies ist eine Verdauungsstörung, 
die aufgrund von verminderter Magensäure entsteht. Im Magen kann es zu einer 
leichten Lähmung oder einer Vergrößerung kommen. Nach dem Essen kann bis 
zur Verdauung für ein bis zwei Stunden ein Völlegefühl auftreten. Aufstoß und 
Stuhlgang sind übelriechend. Außerdem kann es zu Durchfall, Fieberanfällen 
und Kopfschmerzen führen.  

Der Betroffene fühlt sich durch körperliche Bewegung, frische Luft und das 
Landleben besser. Der Magen wird massiert.  

Milch sollte gemieden werden, es sei denn, man verträgt nichts anderes, dann 
müsste man es sogar trinken. Alle Fleischsorten können verzehrt werden. Das 
Fleisch jedoch gut durchkochen und als Hackfleisch sowie Püree zubereiten und 
in geringen Mengen konsumieren. Eier werden weichgekocht oder als Spiegelei 
serviert oder aber in Suppen eingearbeitet. Es werden fettarme Fischsorten wie 
Rote Meerbarbe oder Steinbutt empfohlen. Altbackenes Brot sollte getoastet 
verzehrt werden. Außerdem stärkehaltige Gemüsesorten in Form von Breien 
und grünes Gemüse in geringen Mengen verzehren. 

Kohl, Gurken, Tomaten, und Sauerampfer lieber meiden. Es kann eine fettfreie, 
salzreiche Suppe getrunken werden. Die Gerichte sollten mit viel Salz und Ge-
würzen zubereitet werden. Butter, Schichtsahne und Olivenöl sind auch ver-
wendbar. Es können süße Fruchtkompotte, frischer labfreier Käse, Fruchtkonfi-
türen, die nicht sauer sind, und frische Trauben verzehrt werden. Die Schale und 
die Kerne der Trauben sind jedoch zu entfernen. 

Heller Kaffee, Tee, Lindenblütentee, Kamillentee und Orangenblütentee 
können getrunken werden. Gegessen wird morgens, mittags und abends. Morgens 
und abends sollten die Mahlzeiten schonend sein. Nach dem Essen ist es sinnvoll 
sich für eine halbe Stunde auf die rechte Seite zu legen. 

Gegen die Ansammlung von Gasen im Magen und Darm können nervenbe-
ruhigende Mittel, wie z. B. Belladonna-Tabletten eingenommen werden. Pulver-
lösungen, die Gase resorbieren, und Alugel (Aluminiumphosphat), Simeco (Hy-
drotalcit, Magnesiumhydroxid und Dimethicon) sind nützlich. Mit Medikamenten 
wie Pankreatin, die zur Fermentation führen, kann man die Verdauung stärken, 
was ebenfalls gut ist. 

– 957 –



Essensplan: Morgens: Ein weich gekochtes Ei und ein schonender Tee. Mittags 
und abends: Fleisch, wässrige oder fettreiche Suppe, ein Teller Fisch oder Rost-
braten, ein Steak (Rindersteak), ein Filet, eine Keule, ein Hähnchen, Gehirn, 
Milz, gegrillte Leber und Rindergulasch werden gegessen. 

Gemüsesorten: Es können Kartoffeln, Gemüsebrei, Karotten, Sellerie, Spinat 
und gekochter Salat verzehrt werden. Man verabreicht Pepsin und Salzsäure. 
Beispielsweise haben Betain-Pepsin-Tabletten diese Wirkung. In der sechsten 
Ausgabe der Apothekenzeitschrift aus dem Jahr 1972 wird erwähnt: Um Schluckauf 
zu stoppen ist es sehr hilfreich, einen Esslöffel Zucker in einem Zug zu schlucken.  

15. Kolitis (Darmentzündung): Bezeichnet die milde Entzündung des Dick-
darms. Die Schleimhäute des Darms sind beschädigt. Dies tritt bei Menschen 
mit Nerven- und Gelenkschmerzen auf. Wechselvorgänge zwischen Durchfall 
und Verstopfung sind zu beobachten. Der Stuhlgang ist fest und von einer fremd-
artigen Außenschicht umgeben. Es können auch Schmerzen auftreten. Während 
der Schmerzphase steigt die Körpertemperatur und man erbricht. 

Um die Darmreizung zu mindern, sollte man morgens ein lauwarmes Bad mit 
35 Grad Celsius Wassertemperatur nehmen. Spaziergänge an der frischen Luft 
sind gut. Körperliche Aktivitäten zu Hause (wie z. B. die Nachholgebete zu ver-
richten) haben positiven Einfluss. 

1) Es gilt die Magen- und Darmbelastungen zu vermindern 
2) Für die Betroffenen ist eine Verstopfung sehr schädlich. Kontraproduktiv 

ist ein leerer Magen, deshalb kann man zwischendurch Brot essen. 
 Fleisch und Geflügel vom Metzger kann verzehrt werden. Frisch und fettarm 

ist dabei essenziell. Das Fleisch sollte gegrillt werden, aber nicht zu trocken sein. 
Konserviertes Fleisch ist hingegen verboten. Geschmolzene Butter kann verzehrt 
werden, ebenso fettarme Fischsorten wie Flunder, Forelle, Hecht, Pollack oder 
Zweibindenbrassen. 

Aus stärkehaltigen Gemüsesorten kann ein fettfreier Brei zubereitet und ge-
gessen werden. Grünes Gemüse ist schwerer verdaulich. 

Gänzlich zu meiden sind Milch und Milchprodukte, denn Milch kann zu Obs-
tipation führen. Anstelle von Milch eignen sich Gemüsesäfte. Da Eier auch stuhl-
verhärtende Eigenschaften haben, sollte man sie meiden. Gekochten Käse kann 
man in geringen Mengen essen, im Gegensatz zu labhaltigem Käse, der nicht zu 
verzehren ist. Teigwaren, Reis und Brot können gegessen werden, solange sie 
gut durchgekocht sind. Nur frische und geschmolzene Butter ist zu verwenden. 
Alle Gewürzsorten, bis auf Oregano und Orangenblüten, einschließlich Salz und 
Pfeffer, sollten vermieden werden. Zucker und Süßspeisen können in Maßen 
konsumiert werden und gereifte Früchte sowie Fruchtkompotte können gegessen 
werden. Da kernige Früchte wie Quitte, Maulbeeren oder Erdbeeren auch stuhl-
verhärtend wirken können, ist ein Verzicht sinnvoll. Das Trinken von Wasser, 
hellem Tee und Kräutertee ist erlaubt. Fettreiche Fleischbrühe kann lediglich 
mit Brot in geringen Mengen gegessen werden. 

Bei schweren Krankheitsverläufen ist ein Wasserfasten empfehlenswert. Es 
können Gemüsesäfte konsumiert werden. Wenn sich der Zustand bessert, kann 
man beginnen, stärkehaltiges Reismehl zu verzehren. Danach kann man Kartoffeln 
essen und anschließend ernährt man sich entsprechend der allgemeinen Diät-
vorgaben. Das beste Medikament bei Kolitis oder bakteriellem, schmerzendem 
und blutigem Durchfall sind Sulfonamide. Von den Sulfonamid-Tabletten sollte 
jeweils morgens, mittags und abends eine Tablette eingenommen werden. 

 In dem Buch mit der Nummer 3735 in der Abteilung „Laleli“ der Süleyma-

– 958 –



niye-Bibliothek steht: „Gegen Bauchschmerzen, Bauchwandbruch (Hernie) und 
Aszites können zehn Gramm Zucker mit 20 Gramm Öl verrührt und getrunken 
werden. Es können auch die bei den Arabern als Fak’ und Arhun bekannten 
hellen und weichen Pilze (Beletus) getrocknet und zermahlen werden. Dies wird 
dann mit Bienenwachs erhitzt und verrührt. Kühlt es ab, klebt man die Masse 
wie ein Verband über den Bauch. Anis zermahlen und mit Essig aufkochen ist 
auch eine Möglichkeit. Dann wird es gesiebt und mit Alaun zu einer Teigmasse 
verarbeitet, die dann auf den Bauch gelegt wird. Dies hat sich als sehr nützlich 
erwiesen.“ Wer schwere Gegenstände hebt, sich hochstreckt etwa nach Regalen 
oder sehr viel trauert, kann einen sogenannten Bauchwandbruch erleiden. Drückt 
man mit dem Finger oder der Ferse auf den Bauch, dann kann man das Pochen 
des darunterliegenden Gefäßes spüren. Bei Menschen mit Bauchwandbruch ist 
dieses Pochen der Ader nicht spürbar. Es führt zu Schwindel und Übelkeit. Man 
verspürt starke Bedrückung und hat das Gefühl, ohnmächtig zu werden. Es treten 
Bauchschmerzen (im mittleren Oberbauch) auf, die als „Epigastralgie“ bezeichnet 
werden. Müdigkeit und Abgeschlagenheit treten auf. Beim Bauchwandbruch 
sollte man sich morgens mit leerem Magen auf den Rücken legen, den Bauch 
freimachen, ein zweilagiges Tuch über den Bauch legen und eine tiefe Teekanne 
mit heißem Wasser draufsetzen. Der Griff der Kanne wird mit dem Tuch festge-
halten. Man deckt es mit einer Decke zu und verbleibt so für eine halbe Stunde. 
Dies wiederholt man ein paar Tage lang jeden Morgen, bis der Bauch sich nor-
malisiert und man das Schlagen des dort verlaufenden Gefäßes spürt. Das Bittgebet 
im Buch Fawāʾid-i Uthmāniyya ist auch hilfreich. 

16. Gastritis (Magenschleimhautentzündung): Symptome wie Appetitlosigkeit, 
Zungenbelag, Durchfall, Krämpfe, Unterbauchschmerzen und Fieber über 39 
Grad sind möglich. Um die Krankheit zu diagnostizieren, muss eine Röntgenun-
tersuchung oder eine Magenspiegelung (Gastroskopie) durchgeführt werden. 
Allen voran sind faule Zähne zu behandeln. 

Kaltes Wasser ist hilfreich, es sollte nach und nach in kleinen Mengen getrunken 
werden. Ebenso hilfreich ist es, Milch mit natronhaltigem Wasser zu mischen 
und zu trinken. Nach einigen Tagen kann man kalte Fleischbrühe trinken. Danach 
können Eigelb und später gegartes Fleisch verzehrt werden. Auf alle Arten von 
Gemüse, Kaffee, Tee, Gewürze, alkoholhaltige Lebensmittel, natronhaltiges 
Wasser und die Einnahme von Aspirin ist zu verzichten. Phenergan (Promethazin) 
ist auch hilfreich. Im Kitāb ar-rahma wird gesagt: „Es werden in gleichen Mengen 
Sellerie, Bockshornkleesamen und Kreuzkümmel angebraten und zu Pulver zer-
mahlen. Man sollte es auf nüchternen Magen mit Wasser trinken. Grüne Minze 
wird zu Pulver verarbeitet und in den Brotteig geknetet. Dies wird dann auf den 
Magen gelegt.“ 

17. Gicht: Sie entsteht dadurch, dass die Nukleoproteine in den Lebensmitteln 
nicht verdaut werden können. Diese werden durch körpereigene Enzyme zu 
Harnsäure gespalten. Bei gesunden Menschen wird die Harnsäure im Gewebe 
abgebaut. Das meiste wird in der Leber abgebaut. Der Teil, der nicht abgebaut 
wird, wird mit dem Urin ausgeschieden. 

Bei Gichtkranken sammelt sich die Harnsäure im Blut an. Diese Urikämie 
zeigt, dass sie nicht mit dem Urin ausgeschieden werden kann. Der Grund dafür 
ist, dass diese Säure zu einer schwer wasserlöslichen isomeren Säure umgewandelt 
wird. Bei einem gesunden Menschen liegt der Harnsäurespiegel pro Liter Blut 
ca. zwischen zwei und sechs Zentigramm. Bei Gicht oder bei Patienten mit Nie-
rensteinen liegt der Wert pro Liter Blut zwischen sieben und zwölf Zentigramm. 
Zuerst breitet sich ein starker Schmerz und Krampf am großen Zeh und der Fuß-
sohle aus. Die Schmerzen verstärken sich nachts und nehmen morgens ab. Der 

– 959 –



große Zeh ist meist gerötet und geschwollen. Die Haut ist glänzend. 
Manifestiert sich die Gicht, so kann es auch bei anderen Gelenken und Gliedern 

zu Schmerzanfällen kommen. Dabei treten Schwellungen und Formveränderungen 
auf. Es können auch Erschöpfungszustände, Kopfschmerzen, Nierensteine, Ge-
fäßerkrankungen, Herzerkrankungen, Diabetes oder Nierenerkrankungen auf-
treten. 

Der schmerzende Punkt sollte ruhiggestellt werden. Auf die schmerzhafte 
Stelle sollten keine Blutegel, Jodtinktur und Desinfektionsmittel angewendet 
werden. Man sollte sie mit einem trockenen Tuch oder Wolle umwickeln. Schwillt 
das große Gelenk an, so kann man mit einer sterilen Nadel die Flüssigkeit punk-
tieren. Dadurch lassen die Schmerzen nach. Bei Remission ist körperliche Be-
wegung angezeigt. Lauwarme Bäder und Massagen (z. B. Friktionsmassagen) 
sind sinnvoll. 

Bei Auftreten von Schmerzen: Verzicht auf Essen. Dafür sollte viel getrunken 
werden. Jede halbe Stunde etwas trinken, sodass man am Tag auf zwei bis drei 
Liter kommt. Es sollten Teesorten wie Kirschstiel-, Leinsamen-, Kuckucksblu-
men- und Maisbarttee, außerdem Zitronenwasser, Sirup und Gemüsesaft getrunken 
werden. Wenn der Schmerzanfall überwunden wurde, können zwei Liter fettarme 
Milch, ein Liter Gerste und Wasser getrunken werden. Klingt sie weiter ab, gibt 
man Kompott, später eine Lauchsuppe oder Kartoffelsuppe, stärkehaltiges Le-
bensmittel und ein Salat mit Gekochtem. Wenn sich der Zustand bessert, kann 
man auch Fleisch essen. Als Getränk eignet sich Zitronenwasser. 

Jeden Tag ist ein Einlauf durchzuführen. Wenn der Gichtanfall vorüber ist, 
sollte man Abführmittel einnehmen. 

Lassen die Symptome nach, kann man sich den relevanten Begleiterkrankungen 
widmen.  

Ungünstige Lebensmittel: Darunter ist Fleisch in großen Mengen, Lebensmittel, 
die Mehl, Oxal-, Essig- und Milchsäure und Proteine enthalten. Auf Fleischsorten 
wie Leber, Niere, Gehirn und Milz sollte man verzichten. Desgleichen ist auf 
Jagdfleisch, Konservenfleisch, fettreiche Fischsorten, nicht durchgebackenes 
Brot, Kakao, Tee, Kaffee, Schokolade, stärkehaltiges Gemüse (Kichererbsen, 
Bohnen, Erbsen, Ackerbohnen, Linsen) zu verzichten. Teigwaren nur in geringen 
Mengen verzehren. Sauerampfer, Rhabarber, grüne Bohnen, Kresse, Auberginen, 
Champignons, Sellerie, Kakao, Rote-Beete-Saft, Essig, Milch, Eier und alkohol-
haltige Getränke sind verboten, sowie Schokolade, Antibiotika und Vitamin B12. 

Harmlose Lebensmittel: Fischarten wie Flunder, Seezunge, Steinbutt, Pollack, 
Schnauzenbrasse, Rallen, Kabeljau, Grundeln, Hecht, Forelle und Hühnchen 
sind essbar. Die unter dem 28. Punkt erwähnte Diät sollte durchgeführt werden. 

Unter den Gemüsesorten kann man Kartoffeln, Karotten, Endivie, rohen 
oder gekochten Salat mit Zitrone, Topinambur, Artischocken und Blumenkohl 
verzehren. Tomaten und Spinat können in Maßen konsumiert werden. 

Essensplan: Morgens: Milch, getoastetes Brot und Butter. Mittags: Eingelegtes, 
Rettich, Tomaten, gegrillte Kartoffel, Nudeln, kochend hergestellter Käse, Frucht-
kompott, Kekse und 100 Gramm getoastetes Brot. Um 16 Uhr: Schonender Tee 
und Gebäck mit Butter. Abends: Gemüsesuppe, gekochter Salat mit Reis, Orangen, 
100 Gramm Brot und zuletzt wird ein heißer Kräutertee getrunken. 

Als Medikamente werden Natriumsalicylat, Aspirin und Colchicin-Tabletten 
verschrieben. Ebenso wird Phenylbutazon verordnet. Die in der Apotheke vor-
handenen Probenecid-Tabletten, die ACTH-Spritzen, Benziodaron und Allopu-
rinol-Tabletten sind auch sehr hilfreich. Man sollte regelmäßig Feigen essen. 

Die Gicht ist nicht mit rheumatischen Gelenkerkrankungen zu verwechseln. 

– 960 –



Den rheumatischen Gelenkerkrankungen liegt eine bakterielle Infektion oder 
eine Vergiftung zu Grunde. Toxisch (infektiös) bedingt, sollten Antibiotika ein-
genommen werden. Bei der anderen Variante wird die Behandlungsmethode der 
Gicht angewandt. 

Bei allen Arten von Rheuma und Nervenschmerzen sowie bei Rücken-, Arm- 
und Nackenverspannungen hilft es, die jeweiligen Partien mit einem ein Zentimeter 
langen Strang der Finalgon- oder Bengay-Salbe einzureiben. 

18. Nierensteinleiden: Steine entstehen durch die mangelhafte Verbrennung 
der Lebensmittel in den Zellen. Und durch die mangelhafte Spaltung der Stick-
stoff-Elemente entstehen Harnsäuresteine. In den Nieren tritt ein starker Schmerz 
auf. Der Schmerz verbreitet sich in Lendenbereich und Bauch. Die Menge des 
Urins ist gering, er ist trüb und manchmal blutig. Es kann zu Erbrechen kommen. 
Urin, in dem Urate enthalten sind, ist gelb-rot gefärbt. Wenn man den Urin 
erhitzt, schmelzen die Urate und er wird klar. Wenn er abkühlt, wird er wieder 
trüb. 

Unter den Lebensmitteln produzieren Milch, Eier, grünes Gemüse und süße 
Früchte am wenigsten Harnsäure. Vor allem getrocknete Feigen sind sehr hilfreich. 
Harnsäure wird am meisten durch Jungtierfleisch, gelatinehaltige Fleischsorten 
(Kopf, Eisbein, Haut), Eingeweide, Gehirn, Leber, Niere und Panse produziert. 
In diesen ist viel Nukleinsäure enthalten. Durch die Spaltung von Nukleinsäure 
entsteht schnell Harnsäure. Brot und Fleisch erhöhen den Harnsäureanteil er-
heblich. 

Ungünstige Lebensmittel: Jungtiere (Kalbsfleisch, Jungtauben, Lammfleisch, 
Jungvögel, junge Hähnchen) sind nicht zu verzehren. Fleisch mit Gelatine (Kalbs-
kopf, Eisbein, dickflüssige Fleischbrühe), Innereien (Gehirn, Niere, Milz, Leber, 
Panse, Wurst), Konservenfleisch, Champignons, Schokolade, saures Obst, warme 
Getränke sollten vermieden werden, ebenso heiße Kompressen. 

Brotwaren und Gemüsesorten (Linsen, Bohnen, Ackerbohnen, Erbsen) können 
in Maßen verzehrt werden. 

Günstige Lebensmittel: Das Fleisch von Großtieren (Rind, Schaf), frisches 
Jagdfleisch (Hase), Geflügel, frischer Fisch, kalte Milch und Eier können verzehrt 
werden. Grünes Gemüse, Kartoffeln und Obst, vor allem getrocknete Feigen 
sind auch verzehrbar, ebenso auch frischer Käse. Kaffee und Brausegetränke 
sind ungünstig. Empfehlenswert ist ein leichter, lauwarmer Tee sowie täglich 
zwei bis drei Liter Wasser. Mit Zitronenwasser und Natron sollte der Säuregehalt 
im Urin verringert werden. Der pH-Wert sollte nicht unter 6 fallen. Als Medika-
mente sind Piperazine, ACTH und Kortison-Spritzen hilfreich. In dem Buch mit 
der Nummer 3735 in der Abteilung „Laleli“ der Süleymaniye-Bibliothek heißt 
es: „Wenn man drei Tage lang jeweils fünf Gramm Chinesisches Rhabarber-
Pulver und Feigen einnimmt, löst sich der Blasenstein und die Harnwege werden 
frei. Die gleiche Wirkung erzielt man auch, wenn man die Blätter der Silber-
Pappel als Tee zubereitet und trinkt. Trinkt man Muttermilch mit Honig gemischt, 
baut es die Harnsteine ab.“ 

Die in Deutschland herausgebrachten pflanzlichen Arzneien namens Nieron 
zerstückeln die Nierensteine und lassen diese und den Nierengrieß ausscheiden. 
Diese Tabletten müssen am Tag zu drei Mahlzeiten eingenommen werden. In 
den Tabletten sind die als „Verge d’Or“ bezeichneten Blüten der Goldrute ent-
halten. Auch sind die Früchte des als „Ammi“ bezeichneten ägyptischen Anis 
sowie das als „Saxifrage“ bezeichnete Streinbrech-Kraut enthalten, des Weiteren 
die als „Souci“ bezeichnete Ringelblume, die roten Blüten der als „Bugrane“ 
bezeichneten Dornigen Hauheechel und die als „Garance“ bezeichnete Feder-

– 961 –



krapp-Wurzel. Diese aufzukochen und zu trinken, baut ebenfalls Nierensteine 
und Nierengrieß ab. 

19. Oxalatsteine: Entstehen bei übermäßigem Gemüsekonsum. Vor allem 
sind jene Gemüsesorten zu meiden, die oxalatreich sind. Deswegen sind Sauer-
ampfer, Spinat, weiße Bohnen, Portulak, Äpfel, Birnen, Johannisbeeren, Him-
beeren, Kirschen, Sauerkirschen und Erdbeeren zu meiden. Es wurde nachge-
wiesen, dass Tomaten nicht schädlich sind. Paprika, Schokolade und Kakao sind 
ebenfalls zu meiden. Wenn keine Harn- oder Nierenerkrankungen vorhanden 
sind, kann man alle Fleischsorten, vor allem weißes Fleisch verzehren. Man sollte 
weißes Brot ohne Vollkornanteile essen. 

Mustafā Abul-Fayd Efendi übersetzte 1141/1728 das Buch Ghāyat al-itqān 
des Arztes Sālih Efendi, der 1669 in Yenişehir geboren wurde und zur Amtszeit 
von Mehmed IV. oberster Arzt war, unter dem Titel Nuzhat al-abdān vom Ara-
bischen ins Türkische. Es ist in sehr schöner Schrift als Manuskript erhalten. Ein 
Exemplar des 850-seitigen Buches ist in der Türkiye Gazetesi-Bibliothek vor-
handen. In diesem Buch sagt er: Lebensmittel, die Nierensteine verursachen, 
sind zu unterlassen. Man sollte stattdessen Lebensmittel verzehren, die die Stein-
bildung unterbinden. Es sollten Kalbs- und Steinbockfleisch, Eigelb, Grundeln, 
Erdnüsse, Bittermandeln, Pistazien, Kerne der wilden Aprikose und der Aprikose, 
Feigen und schwarze Kichererbsen gegessen werden. Zudem wilde Malve, Pe-
tersilie, Spargel und Endivie essen. Den Speisen sollte Zimt zugefügt werden. 
Süßspeisen können auch verzehrt werden. Innerhalb eines Monats sollte man 
zwei Mal Abführmittel einnehmen. Als Lebensmittel mit abführender Wirkung 
eignen sich Röhren-Kassie, Manna, Rosensirup, Gemeiner Rhabarber und Ter-
pentin-Pistazie. Weinstein (Tartar) ist mit Rhabarber-Zucker zu konsumieren. 
Das beste Mittel gegen Nierensteine ist die Pflanze Terpentin-Pistazie. Es baut 
die Nierensteine effektiv ab. Tabletten werden aus vier Gramm Terpentin-Pistazie, 
einem Gramm Rhabarber, einem halben Gramm Zimt, jeweils zwanzig Zenti-
gramm Echter Süßholz und Sand-Strohblume hergestellt und davon täglich ein 
Gramm eingenommen. Ein Dirham Aloe, jeweils eineinhalb Dirham Rhabarber 
und Laricifomes officinalis (Holzfäulepilz), zwölf Zentigramm Purgierwinde 
(Convolvulus scammonia), jeweils zwölf Zentigramm Zimt, Ähre, Mastix und 
Süßholzwurzel werden mit ausreichend Terpentin-Pistazie zu Tabletten verarbeitet 
und einmal die Woche in der Menge von einem Dirham verabreicht. Oder man 
kann vier Gramm Röhren-Kassien-Honig mit zwei Gramm Terpentin-Pistazie, 
einem halben Gramm Süßholzwurzel und ausreichend Zucker vermischen und 
in einem Zuge trinken. Um Nierensteine zu lösen, ist eines der folgenden Dinge 
einzunehmen: Sassafrasbaum-Rinde, Peninla-Harz, Petersilie, Fenchel, Rettich, 
Echtes Herzgespann, Frauenhaarfarn, Gundermann, Kletten-Labkraut, Sand-
Strohblume, Stinkstrauch, Efeu-Samen, Bittermandeln, schwarze Kichererbsen, 
Wildaprikosenkerne, Zitronatzitronenkerne, Lampionblume, Pinienharz, Bern-
stein, Weinstein, Salzsäure-Wasser, Schwefelsäure, Zitronatzitrone oder Zitrone. 
Es ist sehr nützlich, eine walnussgroße Menge Pinienharz mit Zucker oder Veil-
chensirup zu trinken. Dies ist erwiesen. Dass Pinienharz Nierensteine löst, steht 
auch in französischen Medizinbüchern. Efeu-Tee oder Efeu-Extrakt ist äußerst 
hilfreich, wenn man es jeden Morgen einnimmt. Jeden Morgen 12 Wacholdersamen 
zu schlucken und die Wurzel von Echtem Eibisch mit Trauben zu kochen und 
dies zu trinken, ist ebenso wie der Verzehr von Feigen sehr hilfreich. Dies beruht 
auf Erfahrungen. 

Im Buch Tashīl al-manāfiʿ wird auf der 27. und 153. Seite gesagt: „Um die 
Nierensteine abzubauen, kann man gezuckerten Wassermelonensaft trinken. 
Pilze, Kaymak, Keşkek (Weizengericht), Weißkäse, Fisch, Brei und Milchprodukte 

– 962 –



begünstigen die Entstehung von Steinen und Grieß in den Nieren. Deswegen 
sind diese Lebensmittel zu meiden. Salz- und kalkhaltiges Wasser nicht trinken 
sowie altes Fleisch, Rind, Hasenfleisch und Reisgerichte nicht konsumieren. Ge-
trunken werden können schwarzes Kichererbsenwasser oder Zimtwasser sowie 
echten Alant, Anis, Kreuzkümmel und Bockshornkleesamen essen oder deren 
Wasser trinken, diese zersetzen die Nierensteine; ebenso der Verzehr von Çemen 
(Tschemen) auf Brot. Schwarzer Rettich wird gerieben und ausgedrückt. Das 
gewonnene Wasser wird jeweils als eine Teetasse auf nüchternen Magen für 
einige Tage getrunken. Dies zerkleinert die großen sowie kleinen Steine. Diese 
Methode hat sich erfahrungsgemäß bewährt. Die Bockshornkleesamen werden 
vier Mal in Wasser aufgekocht. Jedes Mal sollte das Wasser ausgeschüttet werden. 
Es wird zu einem feinen Pulver zermahlen und in einem Mörser mit Schwanzfett 
vermischt. Die Mischung sollte leicht erwärmt und gemeinsam mit Steppenrau-
tesamen und Zucker verrührt werden. Wenn es auf die Haut aufgetragen wird, 
hilft es bei Gelenkschmerzen, Schwellungen, Husten, Bauchschmerzen, Wunden 
und Furunkel. Wenn es gegessen wird, wirkt es harntreibend. Es spaltet die Nie-
rensteine und stoppt den Husten.“ Siehe auch die Bronchitis-Erkrankung unter 
Punkt 36. Das Buch Tashīl al-manāfiʿ wurde vom Verlag Hakikat gedruckt. Wenn 
man morgens auf nüchternen Magen eine Tasse Olivenöl trinkt, löst es den Grieß. 

In dem Buch Dictionnaire pratique Thérapeutique, welches 1972 in Paris ge-
druckt wurde, wird empfohlen, Magnesium, Vitamin B6, Aspirin und Methylenblau 
einzunehmen. 

20. Hämophilie (Blutkrankheit): Spontane Blutungen, Blutungen aus einer 
Wunde oder einem Furunkel treten auf. Hämophilie kann vererbbar oder erworben 
sein. Manchmal blutet es aus den Kapillaren unterhalb der Haut und manchmal 
kommt es zu Einblutungen in Gelenke. Meistens ist das Nasen- oder Zahnfleisch-
bluten so stark, dass es sogar tödlich sein kann. In seltenen Fällen kommt es zu 
Darmblutungen oder Gebärmutterblutungen. Die Zahl der roten Blutkörperchen 
nimmt ab, wobei die Zahl der Leukozyten (weiße Blutkörperchen) im Normbereich 
ist. Die Blutgerinnung ist gestört. Die Zahl der Hämoblasten im Blut nimmt zu. 

Bei dieser Erkrankung ist das Wohnen in Küstennähe sinnvoll. Die Ernährung 
sollte nährstoffreich sein, dabei kann frisches und blutiges Fleisch verzehrt werden. 
Knochenbrühe und gekochtes Rindereisbein sind ebenfalls nahrhaft, denn in 
diesen ist viel Gelatine enthalten. Sie erhöhen die Fähigkeit der Blutgerinnung. 
Frisches Weizen- und Roggenbrot sowie Weizengrütze sind fördernd. Mais ist 
zu meiden.  

Reichlich verzehrt werden können Gemüse, besonders frischer Spinat und 
Salat mit Essig. Bitteres Obst ist gut. Dazu gehören Johannisbeeren (Himbeeren), 
Kirschen, Zitronen und Orangen. Auf Konserven und Eingelegtes in Salzlake 
ist zu verzichten. Wasser und allerlei Getränke gilt es wenig zu trinken. Bei Na-
senbluten sollte der Kopf nicht in den Nacken gelegt, sondern im Sitzen nach 
vorne geneigt werden. Die Nasenlöcher werden einzeln gesäubert. Mit dem Dau-
men und dem Zeigefinger ist die Nase zu komprimieren. Auf ein Stück Watte 
sollte man ein blutstillendes Pulver auftragen und in die Nasenlöcher stecken. 
Als Medizin werden alle zwei Monate ca. 20 ml Serum injiziert. Bei Blutungen 
über der Haut sollte die blutende Stelle zuerst mit Salzwasser gewaschen und 
gereinigt werden. Danach nimmt man Ampullen mit Desmopressin, schneidet 
den Ampullenhals auf und schüttet den Inhalt in eine Flasche. Unter Schütteln 
wird es gut gelöst. Es sollte ein Stück Kompresse oder Watte in die Flüssigkeit 
getunkt und auf die blutige Stelle gelegt werden. Man kann es auch in die Nase 
stecken. Dies müsste die Blutung stoppen. Ampullen sind in 2er-Packungen er-
hältlich. Medikamente, die Vitamin K enthalten, sind hilfreich. 

– 963 –



Bei blutigen Hämorrhoiden tritt am Ausgang des Enddarms wenig bis viel 
Blut aus. Gegen die Hämorrhoiden-Blutung ist die beste Medizin eine Diät. 
Dabei sind Gewürze, Paprika, Schalentiere, Sesampaste, gestandenes Jagdfleisch, 
Schweinefleisch, alkoholhaltige Getränke, Gebratenes, Tee, Kaffee und kaltes 
Wasser nicht gestattet. Mehlhaltige Speisen können in Maßen verzehrt werden. 
Brot und Kartoffeln sind suboptimal. Cellulosehaltige Lebensmittel erschweren 
die Verdauung. Deswegen sollte man sich von Kohl, Blumenkohl, Sauerampfer, 
Spinat, Tomaten, Kürbis, Lauch und Spargel fernhalten. Es sollten frische Eier, 
Kompotte, Konfitüre, Käse, Zucker, lauwarme Fruchtsäfte, Butter, fettarme 
Fischsorten, frisches Fleisch, Gemüse und Obst gegessen werden. Ausreichende 
Erholung ist wichtig. Trauer, Schlaflosigkeit, psychische Erschöpfung und kalte 
Getränke verschlimmern die Hämorrhoiden. Als leichte Abführmittel sollte man 
Rhabarber, Podophyllin und Rizinusöl einnehmen. Salze mit abführender Wirkung 
sind nicht einzunehmen. Man sollte sich an die Diät bezüglich der Prostataer-
krankung unter dem 32. Punkt halten. Trauben sind auch gut. Tägliche Warm-
duschen sind gut. Rosskastanie hat eine blutstillende und schmerzlindernde Ei-
genschaft. Die Rosskastanie ist auch bei Rheuma hilfreich. Hayātīzāda Muhammad 
Amīn Efendi, der leitende Arzt von Sultan Mahmud I., gab dem Thronfolger 
Osman III. Tabletten gegen Hämorrhoiden und diese zeigten ihre Wirkung. Die 
Zubereitung der Tablette war wie folgt: von der Chebulischen Myrobalane ein 
Gramm, von der Citrine Myrobalane ein Gramm, von der Belerischen Myrobalane 
ein Gramm und vom Bdelliumharz sechs Gramm; diese werden gemahlen und 
mit Wasser, das Lauch enthält und aufgekocht wird, zu einer Masse verarbeitet, 
aus der dann 20 Tabletten hergestellt werden. Jeden Abend vor dem Schlafengehen 
nimmt man zwei von diesen Tabletten. Oder man röstet 50 Gramm Chebulische 
Myrobalane wie Kaffee und mahlt es in einer Handmühle. Vor dem Schlafen 
und morgens auf nüchternen Magen nimmt man jeweils ein Gramm. Es wirkt 
abführend und scheidet die Blutreste aus. Erneute Blutergüsse werden verhindert 
und die Schmerzen gelindert. 

Der Autor des Buches Nuzhat al-abdān, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagt: „Wenn Hämorrhoiden nicht bluten, dann muss das verunreinigte Blut aus-
geschieden werden. Man kann folgende Dinge trinken oder sich auf den Dampf 
davon setzen: Einjähriges Bingelkraut, Kletten Lab-Kraut, Rinderzunge, Fei-
genblätter, Alpenveilchenwurzel, Zwerg-Johanniskraut; dies führt das alte Blut 
ab. Um die Schmerzen der Hämorrhoiden zu lindern, trägt man Pappelsalbe auf 
den After auf. In französischen Anleitungen wird beschrieben, wie diese Salbe 
aus Pappel-Knospen hergestellt wird. Auch kann man aus jeweils acht Dirham 
Butter und Rosenöl und vier Dirham Cerussit eine Salbe zum Auftragen herstellen. 
Ebenso ist eine aus Veilchen- und Rosenöl sowie Baumwollsamen hergestellte 
Salbe effektiv. Wilde Malve-Blätter mit Kamille und Königkerzenblätter sowie 
Leinsamen werden mit Wasser gekocht und zu einer Lösung verarbeitet, die man 
auftragen oder sich auf ihren Dampf setzen kann.“ Im Tashīl al-manāfiʿ heißt es, 
dass man sich regelmäßig auf einen heißen Gegenstand (einen in ein Tuch gewi-
ckelten heißen Backstein) setzen soll, wodurch Schmerzen und Schwellungen 
gelindert werden.  

Bei denjenigen, die viel lesen und nachdenken, ist die Blutung aus der Anal-
region sogar gut. Dies verringert den Druck des Blutes, welches sich im Gehirn 
ansammelt, und verhindert eine Gehirnblutung. Die Blutung kann mit Watte, 
welche vor dem Schlafen am After platziert wird, gestoppt werden.  

Bei blutigem Erbrechen sollte sich der Betroffene nicht viel bewegen. Man 
gibt ihm eiskalte Getränke. Vitamin K und flammendes Käthchen wirken blut-
stillend. Gerinnungshemmende Medikamente sind zwar hilfreich, sollten aber 

– 964 –



unter ärztlicher Aufsicht eingenommen werden. 
21. Cholestatischer Ikterus (Posthepatische Gelbsucht): Symptome wie Gelb-

färbung von Haut, Schleimhäuten und Augen können beobachtet werden. Grund 
dafür ist ein Übertritt der Galle ins Blut. Dies beruht darauf, dass es durch eine 
mehr oder minder starke Verstopfung der Gallenwege zu einem Spasmus der 
Gallenwege oder einer Entzündung (Infektion) kommt. Dies geschieht, wenn 
Mikroorganismen, die sich stets im Darm befinden, in die Gallengänge wandern 
und dort eine Infektion hervorrufen. Die dauerhafte Einnahme einiger Medika-
mente kann auch für Störungen der Leber sorgen. Dazu gehören Sulfonamide 
und einige Antibiotika. 

Der Urin ist dunkel gefärbt und der Stuhlgang ist entweder farblos oder stark 
verfärbt. Der Puls ist niedrig und es treten unter anderem Juckreiz, Verdauungs-
störungen, Erbrechen und Blutungen auf. 

Beim gesunden Menschen werden Gallenfarbstoffe im Darm zu Urobilinogen 
und Urobilin abgebaut. Wenn keine Gallenflüssigkeit den Darm erreicht, kann 
auch kein Urobilin gebildet werden. Dies ist aber selten der Fall. Bei gesunden 
Menschen ist im Urin eine geringe Menge an Urobilin nachweisbar. Bei einer 
Gelbsucht hingegen kommt es zu vermehrter Ausscheidung. 

Treten rechtsseitige Flankenschmerzen auf, wird der Urin nach dem Gallen-
farbstoff (Bilirubin) untersucht. Wird im Urin Bilirubin nachgewiesen, ist dies 
ein Indiz, dass es im Blut erhöht ist und eine Gelbsucht vorliegt. Sind Gallensalze 
im Urin nachweisbar, ist es wahrscheinlich, dass es sich um eine posthepatische 
Gelbsucht, in der der Cholesteringehalt im Blut erhöht ist, handelt. Liegen im 
Urin keine Gallensalze vor, dann ist es nur eine prähepatische Gelbsucht und 
hat keinen Zusammenhang mit der Galle. 

Im Blut eines gesunden Menschen befindet sich kein Bilirubin. Bei einigen 
Menschen ist es zwar in geringen Mengen vorhanden, führt jedoch zu keinerlei 
Problemen. Wenn die Gallenwege verstopft sind, sammelt es sich im Blut an. 
Bei einem Anteil von 1:50.000 tritt es in den Urin über.  

Ist die Gallenblase schwach, verordnet man galletreibende Mittel. Man sollte 
frische Butter, Kaymak, Eigelb und Olivenöl konsumieren. Fettige, in der Pfanne 
frittierte und würzige Speisen sowie alkoholhaltige Getränke, Kaffee und Tee 
sind zu meiden. Frittierte Speisen sind sehr schädlich. 

Wenn Spasmen die Ursache der Gelbsucht sind, gibt man dem Patienten keine 
galletreibenden Mittel. Sie dürfen auch nicht Milch, Kaymak, Butter, Talg, Oli-
venöl, Ei, Ofengerichte, fettreiche Fische, Süßspeisen, fetthaltige Nussfrüchte 
wie Walnüsse, Haselnüsse oder Mandeln, frische Orangen und Pfirsiche verzehren. 
Man verschreibt ihnen Antispasmodika wie Tribrom oder Buscopan.  

Man kann Fleisch und Fett sowie Gemüsebrühe, Gemüsepüree und grünes 
Gemüse essen. Ebenso kann man auch Teigwaren verzehren. Milch sollte nur in 
geringen Mengen konsumiert werden. Auf Eier sollte man verzichten. Milch 
führt zu Fermentation. Gekochte Früchte können auch verzehrt werden. Zuletzt 
kann man durchgegartes Fleisch essen. Hilfreich sind alkalisches und bicarbo-
nathaltiges Wasser und man sollte jeden Tag Abführmittel nehmen. Empfeh-
lenswert ist außerdem morgens auf nüchternen Magen die Einnahme von einem 
Glas kalten Wassers, in dem ein gehäufter Kaffeelöffel Karlsbader Salz aufgelöst 
wurde. Das trägt zur Öffnung der Gallenwege bei. Desgleichen ist drei Mal am 
Tag das Gemisch aus jeweils einem halben Gramm Natriumsalicylat und Na-
triumhydrogencarbonat mit Wasser einzunehmen. Dies hat eine galletreibende 
Wirkung. Um die Leber zu unterstützen, sollten Bilsan oder Dycholium-Tabletten 
verschrieben werden. Bilagit-Tabletten und die Blätter des „Boldo“-Strauches 

– 965 –



dienen zur Öffnung der Gallenwege und zur Erleichterung der Verdauung, wenn 
sie gekocht und getrunken werden. Um die Verdauung anzuregen und gegen 
Blähungen sind die Pankreatin-Tabletten auch gut. 

Auf die juckenden Hautstellen sollte man Essigwasser auftragen. Man kann 
auch Doxergan und Polaramine-Tabletten einnehmen. [Siehe auch die Krankheiten 
Nr. 8 und Nr. 39.] 

22. Hämolytischer Ikterus (prähepatische Gelbsucht): Obwohl keine Störung 
der Leber vorhanden ist, kommt es beim hämolytischen Ikterus zu einer Verän-
derung des Blutfarbstoffes. Auch wenn sie häufig harmlos verläuft, kann sie sich 
in einigen Fällen zur Hepatitis oder Anämie entwickeln. Die Milz kann sich ver-
größern. Bei diesem Krankheitsbild kommt es zu einem schnellen Zerfall der 
Erythrozyten (roten Blutkörperchen). Im Urin ist Urobilin nachzuweisen. Die 
Haut hat eine heuähnliche Gelbfärbung und der Stuhlgang ist gefärbt. Es tritt 
kein Juckreiz auf. Der Cholesterinspiegel ist normal und befindet sich somit zwi-
schen 1,2 und 1,8 Gramm. 

 Cholesterinhaltige Lebensmittel sollten dabei reichlich verzehrt werden. 
Siehe auch unter der Diät bei Tuberkulose-Patienten. Ein warmes Wasserbad 
oder Friktion tun gut. Außerdem verordnet man den Patienten frische Luft, Bett-
ruhe, eisenhaltige Sirupe und Leberextrakte. 

23. Hepatische Gelbsucht: Eine meist durch Virusinfektion ausgelöste anste-
ckende Krankheit. Das Herz wird sehr geschwächt, deswegen muss an erster 
Stelle das Herz gestärkt werden. Eine Ansteckung gilt es zu verhindern. Dazu 
ist eine Darmreinigung mit kaltem Wasser sinnvoll. Es ist wichtig, viel zu trinken 
und Bettruhe einzuhalten. 

Es wird in hohen Mengen ein Leberextrakt, Vitamin K und Kortison verab-
reicht. Für die Prävention einer solchen virusbedingten Erkrankung ist es essenziell, 
auf die Sauberkeit der Hände, Kleidung und der Toilette Wert zu legen. Eine 
Gammaglobulin-Injektion in die Hüfte schützt bis zu einem Monat. 

24. Infektionskrankheiten (ansteckende Krankheiten): Bei ansteckenden 
Krankheiten ist die Verdauung geschwächt. Wenn schwer verdauliche Lebensmittel 
gegessen werden, dann gelangen Bakterien vom Darm ins Blut. Deshalb ist eine 
Milch-Diät indiziert. Besteht eine Milchunverträglichkeit, sollten Gemüsesäfte 
und Getreidesäfte getrunken werden. Man kann auch Tee und Kaffee mit Milch 
trinken. Sobald das Fieber wieder auf einen Normalwert von 37 Grad sinkt, 
können Eier und reichlich Fleisch verzehrt werden. Beispielsweise kann man 
Lebensmittel mit hohem Cholesteringehalt wie Hirn, Milz, Schokolade, Filet, 
Hähnchen oder Kalbfleisch einmal am Tag verzehren. Danach können milch- 
und butterhaltige Getreidebreie gegessen werden. Wenn Breie zu deftig sind, 
kann man Milchpudding, Milchreis oder einen mit Stärke zubereiteten Pudding 
(türk. pelte) essen. Zu bevorzugen sind häufige kleine Mahlzeiten. Siehe auch 
Seite 1425. 

In fettreicher Fleischbrühe sind stärkende Salze enthalten. Besteht keine Al-
buminurie und ist das Herz nicht geschwächt, so sollte man davon konsumieren. 
Infektionskrankheiten führen zu Fieber. Zur Fiebersenkung werden Tabletten 
wie Piramidon oder Optalidon eingenommen. Um Bakterien abzutöten, werden 
Penicillin-Spritzen verabreicht. Sulfonamide enthaltende Medikamente sind auch 
sehr hilfreich.  

Um sich vor Infektionskrankheiten zu schützen, sind Impfungen, Infusionen, 
Antibiotika und Sulfonamide ratsam. Unmittelbar nach der Geburt kann die 
BCG-Impfung gegen Tuberkulose, ab dem dritten Lebensmonat die Mumps-
Impfung und ab dem fünften Monat weitere Impfungen gemacht werden. Die 

– 966 –



durchgeführten Impfungen sollten im Impfpass eingetragen werden. Solange 
Haut und Nierenerkrankungen nicht abklingen, sollten Impfungen vorerst nicht 
verabreicht werden. Impfungen sind nur als Einzelimpfung zu verabreichen. Wer 
an einer ansteckenden Krankheit leidet oder sie grade erst überwunden hat, der 
sollte nicht geimpft werden. Beim Auftreten von Fieber als Folge der Impfung 
kann Aspirin eingenommen werden. Wenn die Haut errötet und anschwillt, sollte 
eine alkoholhaltige Kompresse auf die Stichstelle gelegt werden. Gammaglobuline 
im Blut werden als Impfstoff bei Infektionskrankheiten und Allergien verwendet. 
Sie werden alle 20 Tage in den Muskel injiziert. 

Die Impfung gegen Windpocken ist zwischen dem 4. und 12. Monat ratsam. 
Vier Tage nach der Impfung kommt es meist zu Papeln, am sechsten Tag zu Bläs-
chen, zwischen dem achten und elften Tag zu Pusteln, Fieber und Schwellungen 
und am 15. Tag kommt es zur Krustenbildung. Damit das Fieber nicht erhöht 
wird, sollte man die Windpocken-Impfung nicht im Sommer vornehmen. Die 
Kruste fällt nach dem 21. Tag ab. Im Alter von 7 und 21 und bei Seuchenausbruch 
sollte die Impfung aufgefrischt werden. Bei Ekzem- und Leukämie-Erkrankten 
macht man keine Impfung gegen Windpocken. Die Windpocken-Impfung wurde 
1762 von muslimischen Türken entdeckt. Im Jahre 1796 brachte Jenner den Impf-
stoff nach Europa. Zu Unrecht erlangte er den Titel als Entdecker der Windpo-
cken-Impfung. 

25. Ekzem: Es ist eine juckende und blutende Hauterkrankung. Sie kann 
feucht oder trocken sein, plötzlich auftreten oder sich langsam entwickeln. Die 
Haut kann erröten und es kann zu eitrigem Ausfluss sowie zu Krustenbildungen 
kommen. Ein Ekzem kann stellenweise auftreten oder die ganze Haut betreffen. 
Die Verdauung wird gestört und kurzzeitige Fieberanfälle sind möglich. Starker 
Juckreiz an allen Stellen ist ein mögliches Symptom. Allergien und deren Auslöser 
müssen überprüft und vermieden werden. Durchgeführte Allergietests führen 
nicht immer zu eindeutigen Ergebnissen. 

 Vor Kälte muss sich der Betroffene gut schützen und Umschläge mit 0,1%-
iger Rivanol-Lösung auf die betroffene Stelle legen. Kontakt mit Wasser sollte 
gemieden werden. Um die Magen- und Darmschleimhäute zu entgiften, sollte 
eine Ernährungsumstellung durchgeführt werden. Der Magen-Darm-Trakt steht 
in enger Verbindung mit unserer Haut. Magen- und Darm-Erkrankungen können 
am äußeren Hautbild erkannt werden. Daher sind bei Hauterkrankungen wie 
Ekzeme, Pickel, Juckreiz, Schuppenflechte, fettige Haut, juckende Hautknötchen 
(Prurigo), Hautjucken, Nesselsucht und Vitiligo Lebensmittel, welche auch nur 
sehr geringe Giftstoffmengen beinhalten, nicht zu verzehren. Man sollte auch 
auf Lebensmittel verzichten, die zu Übersäuerungen im Magen führen. Viele 
reagieren empfindlich auf Fisch, Erdbeeren sowie auf Muscheln (deren Verzehr 
harām ist). Solche Lebensmittel sind zu vermeiden. Man sollte langsam essen 
und gut durchkauen. Bei der Zubereitung von fettarmem gebratenem Fleisch 
sowie Hühnchen-Kebap, Kartoffeln, Teigwaren und Reis ist auf Fett/Öl zu ver-
zichten. Gemüse sollte ebenso ohne Fett zubereitet und zusammen mit Butter 
verzehrt werden. Nur gekochtes oder überreifes Obst essen. Fetthaltige und frit-
tierte Lebensmittel sind zu meiden. Kohl, Gewürze, Tomatenmark, Eingelegtes 
in Essig, labhaltiger Käse, Schokolade und alkoholhaltige Getränke gehören 
nicht in den Speiseplan. Antihistaminika sind genesungsfördernd. Betroffene 
Hautstellen können mit einer Wasserlösung mit 0,01-%igem Permanganat gereinigt 
werden. Im Buch Hayāt al-haywān steht, dass der Verzehr von Igel-Fleisch gegen 
die oben genannten Hautkrankheiten sowie bei Lymphödemen förderlich ist. In 
der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist der Verzehr von Igeln 
harām. Im Falle von Erkrankungen kann man die zwei anderen Rechtsschulen 

– 967 –



befolgen und es somit verzehren. Dafür legt man den Igel ins Wasser und sobald 
er den Kopf aus dem Wasser streckt, kann man ihn den Hals entlang schächten. 

26. Migräne (Halbseitiger Kopfschmerz): Tritt bei körperlicher Schwäche auf. 
Am meisten sind Personen betroffen, deren Nerven- und Verdauungssystem ge-
schwächt ist. Betroffene klagen meist über starke halbseitige Kopfschmerzen. 
Zu beobachten sind Appetitlosigkeit, Erbrechen und Obstipation. Verschwinden 
die Schmerzen, so liegt kein weiteres Problem vor. Toxine, die durch den Ver-
dauungsprozess entstehen, können nicht ausgeschieden werden. 

Einige Menschen zeigen eine Überempfindlichkeit oder haben eine Unver-
träglichkeit gegenüber einigen Lebensmitteln wie Eier, Milch, Fisch oder Käse. 
Konsumieren sie diese Lebensmittel, dann treten bei ihnen Kopfschmerzen und 
weitere Symptome auf. Albuminhaltige Lebensmittel sollten vermieden werden. 
Eine Stunde vor den drei Mahlzeiten sollte jeweils ein halbes Gramm Pepton 
eingenommen werden. Es verhindert eine Überempfindlichkeit gegenüber Al-
bumin. Die Haut sollte jeden Tag mit lauwarmem Wasser eingerieben sowie 
zweimal die Woche ein lauwarmes Bad genommen werden. 

Man sollte der Verdauungsstörung vorbeugen. Am besten macht man eine 
Gemüse-Diät. Es sollten Gemüsesuppen und -breie verzehrt werden. Gut durch-
gekochtes Rotfleisch und dessen Brühe können konsumiert werden. Hirn und 
Hachse sind nicht zu verzehren. Fettarmer Fisch und Obst sind gut. Gut gebackenes 
Brot sollte in Maßen verzehrt werden. 

Ungünstige Lebensmittel: Eier, Eingelegtes in Essig, Jagdtiere, Teigwaren, 
Salat, Käse, Gebäck, Gebratenes, Gewürze, Kaymak und Butter sollte man 
meiden. Milch ist in den meisten Fällen nicht gut. Auch Kaffee, Tee und alko-
holhaltige Getränke sind zu meiden. Unter die Haut Histamin zu verabreichen, 
ist bei vielen Erkrankten hilfreich. Kalzium-Verbindungen sind bei der Behandlung 
hilfreich. Auch Bellergal-Tabletten sind gut. 

27. Neurasthenie: Es handelt sich hierbei um eine Nervenkrankheit. Das ganze 
Nervensystem ist beschädigt. Körperliche Anstrengung, Bedrücktheit und Auf-
regung liegen dieser Krankheit zugrunde. Es kann auch erblich bedingt sein oder 
als Folgeschaden einer durchlebten schweren Krankheit auftreten. Es können 
folgende Symptome auftreten: Müdigkeit, Erschöpfungszustand beim Aufstehen, 
Kopfschmerzen, wiederkehrende Schmerzen, Zweifel, Angstzustände, Verdau-
ungsstörung, Enddarmvorfall (Rektumprolaps), Obstipation, eine leichte, aber 
langandauernde Darmentzündung, Vergesslichkeit, allgemeines Schwächeemp-
finden, Abgeschlagenheit und Schwäche der Nerven, die das Gefäßsystem steuern. 
Das Gesicht wird plötzlich errötet oder blass. Die Hände und Füße frieren und 
manchmal schwitzen sie sehr. Es kann auch zu Herzrasen, Atemnot und Engegefühl 
in der Brust kommen.  

Duschen, Dampfbäder und Massagen sind von Nutzen. Psychische und phy-
sische Ruhe sind notwendig. Stärkende und belebende Lebensmittel sowie schwer-
verdauliches Essen sollten gemieden werden. Wichtig ist der Aufenthalt an der 
frischen Luft und Zeit mit Menschen zu verbringen, die ermunternd und stärkend 
sind. Lebensmittel und Medikamente, die phosphat- und eisenhaltig sind, wirken 
positiv. Um die Morgenmüdigkeit zu überwinden, sollten drei Tropfen Validol 
auf Zucker getropft und jeden Morgen gegessen werden. Die Chinarinde wird 
mit trockenen Trauben aufgekocht und eine halbe Stunde vor dem Essen ge-
trunken. Bei der sogenannten „Anxiété“, womit Angstzustände und Bedrücktheit 
bezeichnet werden, sind Tabletten mit beruhigender Wirkung vorteilhaft. Es 
sollten keine Medikamente wie Bromide, Opium oder Morphin eingenommen 
werden. Iberol-Präparate stärken das Blut und die Nerven. Eine seelische Therapie 

– 968 –



und gute Ratschläge sind sehr vorteilhaft. 
Man sollte nach einer halbstündigen Bettruhe ein lauwarmes Bad nehmen 

und anschließend spazieren gehen. Das Leben in Gebirgen ist gut, Meeresklima 
hingegen nicht. Eine Elektrotherapie ist hilfreich. Gasproduzierende Lebensmittel 
sollte man nicht verzehren sowie Brausegetränke und Kaffee nicht trinken. 
Ebenso sollte kein Tabak geraucht werden.  

Man sollte jeden Tag mehrmals „Astaghfirullāh min kulli mā karihallāh“ auf-
sagen. 

28. Fettleibigkeit: 30 % der Fettleibigen sind Diabetiker. Personen, deren 
Körpergewicht 10 % über dem Normalgewicht liegt, werden als Fettleibige be-
zeichnet. Von der Körpergröße werden 150 cm abgezogen und der Rest durch 
Vier geteilt. Der Quotient wird von Hundert abgezogen. Die Differenz zwischen 
dem Ergebnis und der Körpergröße gibt das Normalgewicht an. Das Normalge-
wicht bei Frauen ist einige Kilogramm geringer als bei Männern. Fermentierte 
Getränke wie Boza (Hirsegetränk) und Traubensaft sind im Falle einer Fettlei-
bigkeit zu meiden. Fettaufbau fördernde (z. B. zucker- und mehlhaltige) Lebens-
mittel gehören nicht in den Speiseplan. Salzarme Kost ist erstrebenswert, da Salz 
appetitanregend wirkt. Anderes kann in Maßen verzehrt werden. Eine strenge 
Diät ist nicht ratsam. Diese schwächt den Körper, was wiederum zu Verdauungs-
störungen führen kann, was wiederum zu einer Intoxikation führen kann. Es 
wird eine Schonkost empfohlen. Eine reine Milch- oder Gemüse-Diät ist nicht 
zu empfehlen. Es gibt fünf Arten der Diät: 

A) Diät für Vielesser: Es wird zweimal am Tag gegessen. Speiseplan einer 
Mahlzeit: Ein Salat mit einem Dressing aus Essig und Zitrone, Tomaten, Sellerie, 
Gurke, in Essig eingelegtes Gemüse und Rettich. Von allem sollten insgesamt 
100 Gramm verzehrt werden. Ein Ei, welches nach Wahl zubereitet wurde, gut 
gekochtes Fleisch oder Fisch. Die Fleischmenge entspricht dem Körpergewicht 
des Betroffenen in Gramm. Es sollten auch fettarme Fleischbrühe und gekochte 
Früchte verzehrt werden. Keine getrockneten Früchte essen. 

B) Diät für Mäßigessende: Bei jeder Mahlzeit: Jeweils ein Teller Fleisch, Ge-
müse und Obst. Die benötigten Kohlenhydrate sollten durch frisches Obst auf-
genommen werden. 

C) Diät für leicht Übergewichtige: Bei jeder Mahlzeit: Ein Ei oder 50 Gramm 
Fisch, ein Teller Fleisch und 100 Gramm grünes oder stärkehaltiges Gemüse. 
Obst gehört auch auf den Essensplan. Heiße Dampfbäder sind auch empfehlens-
wert. 

D) Diät für stark Übergewichtige: Am ersten Tag wird ein Abführmittel ver-
abreicht und eine Wasserdiät durchgeführt. Am zweiten Tag wird wieder ein 
Abführmittel verabreicht und zusätzlich Gemüse-Püree und -Wasser konsumiert. 
An den folgenden Tagen werden zwei Mahlzeiten zu sich genommen. Jede 
Mahlzeit beinhaltet: in Essig eingelegtes Gemüse, Tomaten, Sellerie, Gurken, 
Salat und Rettich, die insgesamt 100 Gramm betragen. Außerdem soll ein Ei 
oder Fisch und ein Stück Fleisch verspeist werden. Morgens wird Gemüse und 
abends 120 Gramm nicht frittierte Kartoffeln, Obst und Kaffee zum Verzehr an-
geordnet.  

Falls nach den zwei Mahlzeiten ein Hungergefühl aufkommt, ist das Trinken 
von Kaffee oder Milch oder das Essen eines Eies und Obst zu empfehlen. Der 
Verzehr von Brot ist nicht gestattet. Zwischen den Mahlzeiten wird kein Wasser 
getrunken, stattdessen ist das Trinken eine Stunde vor jeder Mahlzeit empfohlen. 
Zudem sollte auf fettanlagernde Lebensmittel, wie zum Beispiel Brot, Teigwaren, 
Süßspeisen oder Butter verzichtet werden. 

– 969 –



E) Die Diät für Normalgewichtige: Zum Frühstück wird ein Brot mit 30 
Gramm Butter verzehrt und Kaffee mit Milch getrunken. Das Mittag- und Abend-
essen besteht jeweils aus: Zwei Eier oder Fisch, 80 Gramm Fleisch, grünes Gemüse 
oder 100 Gramm stärkereiches Gemüse, Joghurt und 20 Gramm frisches Käse 
und 40 Gramm Brot und Kaffee. Zusätzlich kann ein beliebiges Obst (außer Ba-
nanen) verspeist werden. 

Als Zwischenmahlzeit zum Nachmittag wird der Verzehr von Zwieback mit 
Tee empfohlen. Das Trinken von Wasser zwischen den einzelnen Mahlzeiten ist 
erlaubt. Auf das Trinken eines Sirups jedoch ist zu verzichten. 

Bis zum Erreichen des Wunschgewichtes ist diese Diät mit Sorgfalt einzuhalten. 
Pro Woche sollte nicht mehr als ein Kilo abgenommen werden. Medikamente, 
die den Appetit zügeln, haben keinen Nutzen. Während der Diät soll der Blutdruck 
nicht unter 140 fallen. Prof. Dr. Andre de Gennes, Mitglied der französischen 
Medizinakademie, sagte in seiner Rede im April [1964]: „Überragt das Körper-
gewicht entsprechend der Körpergröße 30 Kilo, überfordert dies das Herz. Das 
ist gefährlich, noch gefährlicher als eine Tuberkulose. Die Fettleibigkeit ist nicht 
immer die Folge einer Überernährung. Sie kann auch aus einem Defekt der Ner-
venzentren, welche die Fettverdauung regulieren, resultieren. Ausruhen ist dabei 
angesagt. Die tägliche Kalorienzufuhr von 1500 Kalorien gilt es keinesfalls zu 
überschreiten.“ 

29. Ödem (Wasser- bzw. Flüssigkeitseinlagerung): Früher verschrieb man 
Ödem-Erkrankten unterschiedliche Diätarten, je nachdem, welche Krankheiten 
bei der Ursache eine Rolle spielten. Dabei entstehen Ödeme aufgrund von Na-
triumchlorid- (Kochsalz-)Ansammlungen in Gliedern. Egal, welche Krankheiten 
zugrunde liegen, für die Einlagerung von Wasser in den Geweben ist die An-
sammlung von Salz verantwortlich. Deshalb ist bei Ödemen, Anasarka (Einla-
gerung von Wasser im Unterhautzellgewebe) und Aszites (Wassereinlagerung 
im Bauch) eine salzfreie Diät notwendig. 

Eine salzfreie Diät ist auch bei Ödemen, denen eine Nierenkrankheit zugrunde 
liegt, hilfreich. Zuerst ist eine wasserreduzierende Diät zu vollziehen. Danach 
folgt eine salzfreie Diät. Alternativ kann man beide Diäten gleichzeitig durch-
führen. Wer eine salzfreie Diät macht, der nimmt jeden Tag ein halbes Kilo ab. 
Da in einem Liter Milch nur anderthalb Gramm Salz enthalten sind, sollte man 
bei Nierenerkrankungen mit Milch eine salzfreie Diät durchführen. In rohem 
Fleisch ist auch wenig Salz enthalten. Mittagessen: 200 Gramm salzfreies Brot, 
700 Gramm Kartoffeln und 50 Gramm Butter.  Abendessen: 250 Gramm salzfreies 
Brot, 300 Gramm Kartoffeln, 100 Gramm Reis, 100 Gramm Zucker und 25 
Gramm Butter. 

Salzarme Lebensmittel: Kartoffeln, Mehl, Erbsen, Gemüse, Obst, frischer 
Käse, Butter, Zucker, Tee, Kaffee, Schokolade und Eier. 

Fleischbrühe ist zu meiden. Für Herzkranke ist eine salzfreie Diät sehr von 
Nutzen. 

Bei Scharlach ist eine salzfreie Kost besser als eine Diät mit Milch und auch 
der Betroffene hat mehr Gefallen daran. 

 Im Buch mit der Nummer 3697 in der Abteilung Esad Efendi der Süleyma-
niye-Bibliothek findet sich auf Seite 109 ein Bittgebet; wenn dieses Bittgebet 
niedergeschrieben und zur Behandlung bei Lymphödem auf die angeschwollenen 
Stellen gewickelt wird, findet man Heilung. Um den Muslimen eine Erleichterung 
zu verschaffen, wurde das Bittgebet am Ende des Buches Tashīl al-manāfiʿ nie-
dergeschrieben. Dieses Buch wird vom Hakikat-Verlag verkauft. Die Lymph-
ödem-Krankheit ist eine Art der Ödem-Erkrankung, bei der es zu einer Flüssig-

– 970 –



keitsansammlung in den Armen und Beinen kommt. 
30. Entwässerungskur: Bettruhe ist dabei wichtig. In den ersten fünf Tagen 

konsumiert man morgens, mittags, nachmittags und abends jeweils 200 Gramm 
Milch. In den darauffolgenden fünf Tagen trinkt man pro Tag 800 Gramm Milch. 
Zusätzlich isst man am Morgen des ersten Tages ein Ei und nachmittags einen 
Keks, am zweiten Tag zusätzlich zwei Eier, am dritten Tag zusätzlich ein Stück 
Brot und am vierten Tag zusätzlich Gemüse mit Hackfleisch und Milchreis. Kann 
eine herzerkrankte Person keine Milch trinken, konsumiert sie drei Mal am Tag 
Gemüse, Kartoffeln und das Wasser von gekochten Karotten in 250-350 Gramm-
Portionen. Nachmittags und abends gibt man ihm noch 150 Gramm hellen Tee 
und einen Keks. 

31. Phosphaturie: Bezeichnet den Befund von Phosphat im Urin. Das Krank-
heitsbild der Phosphaturie entsteht, wenn phosphatreiche Organsysteme, wie 
z. B. das Nervensystem unzureichend versorgt werden. Der Urin wird als Reaktion 
auf den Farbstoff Turnsole basisch. Man spricht von Alkali-Silikaten. Es sollte 
viel Fleisch und wenig Gemüse verzehrt werden, also phosphathaltige Lebensmittel 
sind zu bevorzugen. Es ist auch von Nutzen, Lebensmittel zu konsumieren, die 
reich an Mineralkomplexen sind. Rotes Fleisch (Rind, Schaf) ist weißem Fleisch 
zu bevorzugen, da rotes Fleisch phosphatreich ist. Es können auch fettreiche 
Fleischbrühen, Hirn, fettreiche Leber, Milz, Feldlerche, Kaviar und Hühnereier 
gegessen werden. Im Eigelb ist viel Phosphor enthalten. Außerdem indiziert sind 
Bohnen, Linsen, Ackerbohnen, Rote-Beete-Saft, Kichererbsen, Rettich, Sellerie 
und Artischocken, vor allem wenn sie frisch sind. Alle Obstsorten sind gut. Nicht 
auf den Speiseplan gehören Teigwaren, zuckerhaltige, würzige und essighaltige 
Lebensmittel. Milch und Kaffee sind auch vorteilhaft. Es sollten phosphor- und 
ammoniumchloridhaltige Präparate eingenommen werden. 

32. Prostatitis (Prostatavergrößerung): Die die Harnröhre umgebende Vor-
steherdrüse wird mit der Zeit durch Mikroben besiedelt, wodurch es zu einer 
Entzündung und Anschwellung kommt. Häufiger sind jene betroffen, die nach 
dem Urinieren nicht vollkommen abtropfen lassen und ein Restharn bleibt. Das 
Urinieren ist erschwert. Die definitive Genesung erfolgt durch einen operativen 
Eingriff. Leichte Medikamente wie Calcibronat und Magnesiumkomplexe können 
schmerzlindernd sein und einen operativen Eingriff hinauszögern. Es kommt zur 
Arteriosklerose. Daher gilt die gleiche Diät wie bei der Arteriosklerose: Der 
Konsum von rotem Fleisch, frischem Jagdfleisch und Geflügel sowie frischem, 
fettarmem Fisch gehören in den Speiseplan. Das Fleisch sollte nicht mariniert 
und ungewürzt verzehrt werden. Butter darf hingegen benutzt werden. Tierfette 
und Margarine sind nur begrenzt zu konsumieren. Konserven, in Salzlake Ein-
gelegtes, fettiger Fisch, fettige Lebertaschen, gestandenes Jagdfleisch, labhaltiger 
Käse, Tee, Kaffee, alkoholische Getränke und Gewürze nicht verzehren. Hohes 
Fieber ist ein Anzeichen für eine Prostatitis. Dafür nimmt man Antibiotika und 
Sulfonamide. Azo Gantrisin Tabletten sowie die in Deutschland hergestellten 
Sitosterol-Tabletten sind gegen Prostatitis, Zystitis und Urethritis hilfreich. 

Gemüsereiche Kost ist angezeigt. Mehlhaltiges sollte in Maßen gegessen wer-
den, da es sehr nährstoffreich ist. Prostata-Kranke sollten allgemein nicht viel 
essen. Grünes Gemüse wie grüne Bohnen und Spinat sind gut. Sauerampfer, To-
maten und Spargel sind kontraindiziert. Frischer Salat kann konsumiert werden, 
doch Paprika und Essig gilt es zu meiden. Obstkonserven und Kompott können 
verzehrt werden. Rotes Obst und Erdbeeren sollten gemieden werden. Es sollte 
täglich länger spaziert werden. 

Brot ist in Maßen in Ordnung, aber Torten, Sesamringe und Kekse sollten 
dagegen gänzlich gemieden werden. Teigwarengerichte sind auch erlaubt. Mi-

– 971 –



neralwasser ist empfehlenswert, da es magenreinigend wirkt. 
Bei Schmerzanfällen und Fieber kann man Milch konsumieren. Zwischen den 

Mahlzeiten nichts verzehren. Das Essen ist stets gut zu zerkauen. Stickstoffhaltiges 
sollte in Maßen verzehrt werden, da diese zu Kristallbildung im Harn führen 
können. Gewürze und Kräuter sind zu meiden. Das Abendessen ist fleischarm 
zu gestalten. 

33. Rachitis (Knochenerkrankung): Krankheit, die bei Kleinkindern vorkommt. 
Die Knochen sind verbogen und verformt. Die Verdauungswege sind gestört 
und die Lymphknoten schwellen an. Sie kann durch Infektionskrankheiten, In-
toxikationen, Syphillis, Tuberkulose oder Mangelernährung hervorgerufen werden. 
Vorzeitiges Abstillen oder Konsum von tierischer Milch bei Kleinkindern, welches 
zu einer gestörten Darmfunktion führen kann, sind mögliche Ursachen für die 
Knochenerkrankung. Die Ursache der Krankheit sollte erforscht und behandelt 
werden. Kinder, die keine Muttermilch bekommen, ist die Gabe von zusätzlichem 
Vitamin D ratsam. Für Betroffene ist eine Lichttherapie mit ultraviolettem Licht 
wirksam. Vitamin D wird in Form von Ergosterol eingenommen, jedoch ist die 
Vitamin D-Einnahme unter ärztlicher Beobachtung durchzuführen. 

In den Knochengeweben ist der Phosphatgehalt vermindert. Im Magen-Darm-
Trakt kommt es zu einer Ansammlung von Giftstoffen, die die Resorption von 
Phosphat vermindert. Das Trinken von Muttermilch kann beide Störungen ver-
bessern. Wenn keine Muttermilch vorhanden ist, sollte ein ernährungswissen-
schaftlich geeigneter Muttermilchersatz, pasteurisierte oder gekochte Milch ge-
geben werden. Bei abgestillten Kindern kann man auch Mais- oder Hafermehl 
zur Milch hinzugeben, da in ihnen Phosphat enthalten ist. Man sollte auch Öl, 
Eigelb, Lecithin, Glycerolphosphat, Bohnen- oder Linsenbreie hinzufügen. Diese 
phosphathaltige Diät kann man auch mit kalkhaltigen Lebensmitteln ergänzen. 
Es ist zu achten, säurefreie Lebensmittel zu wählen. Deswegen ist auf Speisen 
mit Essig, abgestandenem Käse, Zitronen und Orangen zu verzichten. Es darf 
im Verdauungstrakt nicht zur Gärung von Säure kommen. 

Ein Kind sollte die ersten acht Monate nur von Muttermilch ernährt werden, 
danach ist eine Milchmahlzeit, später zwei Milchmahlzeiten durch die Zugabe 
von einem Milchbrei zu ersetzen. Zwischen dem 10. und 15. Monat sollte die 
tägliche Ernährung des Kindes aus zwei Breimahlzeiten und fünf Milchmahlzeiten 
bestehen. Zwischen dem 15. und 18. Monat geht man auf drei Breimahlzeiten 
und drei Milchmahlzeiten. Ab dem 18. Monat kann das Kind mit den oben er-
wähnten Lebensmitteln ernährt werden. Das Kind sollte man nicht allzu lange 
auf den Füßen stehen und laufen lassen. Ein gut durchlüftetes und sonniges 
Zimmer ist für das Kind zu wählen. Meeresklima ist absolut empfehlenswert. 
Unter den Behandlungsmethoden kommt das Baden am Meer und im Sand an 
erster Stelle. Alternativ kann man in der Woche zwei bis drei Mal ein lauwarmes 
Salzbad nehmen. Mit Hilfe eines Einlaufs kann man Verstopfungen vorbeugen. 
Älteren Kindern sollte man täglich einen Esslöffel Fischöl geben. 

34. Spermatorrhoe (Samenfluss): Diese Krankheit hat drei Arten: 
1) Der Erkrankte ist stark und gesund. Es herrschen auch keine psychischen 

Probleme. Er hat jede Nacht einen Samenerguss und dies schwächt den Betroffenen 
auf lange Zeit. Wenn er auf Toilette geht, treten aus der Harnröhre einige Tropfen 
Sekret aus. 

2) Man leidet an neurologischen Störungen, in einigen Fällen auch an Neu-
rasthenie. Der Samenerguss ist vermehrt. Man wacht sehr erschöpft auf. Das 
Sekret, welches tagsüber bei Bewegungen austritt, ist in der Wäsche sichtbar. 

3) Die Flüssigkeit tritt in Folge eines Reflexes aus. Es ist eine Art Kitzeln. 

– 972 –



Der Samenerguss hat verschiedene Ursachen, wie die Berührung der Intimregion, 
Varikozele (Hodenkrampfader), die Ansammlung von Blut in den Adern, Hä-
morrhoiden, Juckreiz am After, Obstipation oder weitere Gründe, die die Nerven 
beanspruchen, da durch Reflexe die zum Ausfluss führenden Nerven stimuliert 
werden. Der Erguss im ersten Beispiel ist physiologisch/natürlich. In den ersten 
beiden Fällen ist es hilfreich, eine harte Matratze zu benutzen, früh aufzustehen 
und Kissen wegzulassen; das Bett sollte man mit Campher-Öl einsprühen und 
jeden Morgen und Abend ein lauwarmes Bad nehmen.  

Nerven stimulierende Lebensmittel wie Gewürze, Paprika, Eingelegtes in 
Essig, Tee, Kaffee, Konservenfleisch und labhaltiger Käse sind zu meiden. Leicht 
verdauliche Lebensmittel sollten konsumiert werden. Beim Abendessen am 
besten nur Wasser und Lindenblütentee konsumieren. Man sollte Belladonna 
und kampferhaltige Medikamente einnehmen.  

Das nächtliche Einnässen bei Kindern ist psychisch und neurologisch bedingt. 
Urininkontinenz bei Erwachsenen ist keine eigenständige Krankheit. Meist ist 
es ein Anzeichen für eine andere Erkrankung. Um der Inkontinenz entgegenzu-
wirken, kocht man Gurken auf und trinkt sie. Gurkenkerne und Basilikumsamen 
können ebenso verwendet werden. Eicheln können gemahlen und täglich ein 
Löffel genommen werden. Morgens auf leeren Magen sollte Weihrauch oder 
Knoblauch oder auch Kreuzkümmel in der Menge einer Kichererbse mit Wasser 
eingenommen werden. Siehe auch das 52. Kapitel im ersten Abschnitt dieses Bu-
ches. 

35. Tuberkulose (Schwindsucht): Bei Tuberkulose ist darauf zu achten, den 
Betroffenen vor Gewichtsverlust zu bewahren und ihm nährstoffreiche Lebens-
mittel zu geben. Sich zu übersättigen, wäre jedoch nicht richtig. Dies führt zu 
Magen-Darm-Beschwerden und Organe wie Leber und Nieren werden überstra-
paziert. Der Erkrankte erleidet allmählich oder zügig eine Intoxikation, welche 
wiederum zu Atemnot, verdauungsbedingter Albuminurie, Leberschwellungen, 
Hypertonie und blutigem Auswurf führen kann. 

Heutzutage wird Tuberkulose mit Medikamenten behandelt, die die Wirkstoffe 
Rifampicin oder Isoniazid enthalten, oder mit Amikacin. Wenn diese Medikamente 
den Anweisungen des Arztes entsprechend eingenommen werden und die unten 
aufgeführte Diät eingehalten wird, kann man die Tuberkulose überwinden. Auch 
Streptomycin wirkt gut. Um sich vor Tuberkulose zu schützen, sollte man sich 
die B.C.G.-Impfung (Bacille de Calmette et Guérine) verabreichen lassen. Dieser 
Impfstoff kann sowohl Neugeborenen als auch Erwachsenen, die negativ auf Tu-
berkulin getestet wurden, verabreicht werden. Ein Tuberkulin-Test erfolgt wie 
eine Windpockenimpfung am Arm. Wenn es zu einer Errötung und Krustenbil-
dungen kommt, ist man positiv und darf nicht geimpft werden. Gegen den Husten 
kann man bei Grippe und Tuberkulose Oxolamin in Sirupform oder als Tabletten 
anwenden. 

Man kann alles verzehren, jedoch nichts im Übermaß. Gegessen wird nach 
dem Hungergefühl und es gilt sich nicht zu übernehmen. Man sollte cholesterin-
reiche Lipoid-Fette verzehren. Cholesterine töten die Erreger und zersetzen die 
Toxine der Tuberkulose.  

Bei Arteriosklerose ist jedoch das Gegenteil der Fall, denn Betroffene sollten 
Cholesterin meiden. Empfohlene Lebensmittel:  

Hirn und Leber, da diese cholesterinhaltige Lipoide beinhalten; auch wenn 
dies bei Eigelb zutrifft, begünstigt es Obstipation, daher sollten nicht mehr als 
zwei bis drei Eier pro Tag konsumiert werden. Zu viel kann zu Intoxikationen 
führen. Auch in Milch ist Lipoid enthalten, diese ist jedoch nur in Maßen zu kon-

– 973 –



sumieren und hat beim Essen nicht als Ersatz für Wasser zu dienen. Man kann 
sie zwischen den Mahlzeiten trinken.  

Fischeier und Kaviar sowie fettige Fische enthalten viel Lipoide und sollten 
daher verzehrt werden. Fischöl gehört zu den sehr wertvollen Lebensmitteln.  

Tierfette enthalten wenig Lipoide und Cholesterin. Die Verdauung wird er-
schwert.  

Doch Fleisch ist essenziell. Rotes Fleisch von Großtieren sollte frisch konsumiert 
werden. Fleisch von Kleintieren sowie weißes Fleisch sind zweitrangig. Geflügel 
kann verzehrt werden, Jagdfleisch jedoch nicht. Fleischbrühe ist nützlich und 
enthält viele Mineralkomplexe. 

Leber, Milz und Niere enthalten viele Lipoide und können regelmäßig kon-
sumiert werden. Gekochtes Fleisch ist nur für Betroffene gedacht, deren Appetit 
vermindert ist. Wer aber etwas anderes essen kann, sollte darauf verzichten.  

Teigwaren, Kichererbsen, Linsen, Bohnen, Ackerbohnen und Maronen sind 
gut. Sie gleichen den Verlust von Stickstoff, Phosphor und Kohlenstoff aus. Diese 
in getrockneter Form zu essen, ist sehr nützlich. 

Grünes Gemüse verhindert Verstopfung und enthält Calcium. Weil es auch 
Mangan und Eisen enthält, bildet es Kalk und fördert die Blutbildung.  

Alle Obstsorten, die nicht sehr sauer sind, sind erlaubt. Tee konsumiert man 
in Maßen. Da Tuberkulosekranke eine beschädigte Leber haben, müssen sie al-
koholische Getränke meiden.  

Diät bei blutigem Auswurf: Wer an Bluthochdruck leidet, keine Blutarmut 
und wenig blutigen Auswurf hat, isst wenig Fleisch. Auch Eier, Hirn, Leber, Milz 
und Nieren sind in dem Fall nur in geringen Maßen zu verzehren. Wer unter Ar-
thritis leidet, hat keinen großen Bedarf an Lipoiden. Trockengemüse ist eher zu 
erwägen. Betroffene ohne Fieber sollten lediglich Gemüse essen und Milch 
trinken. Bei Betroffenen mit Fieber ist eine Ernährung aus Milch, Gemüsebrühe 
und Gemüsewasser ratsam. Fällt das Fieber, kann man Kartoffeln und Obstkom-
pott essen. 

Alkoholiker leiden an Leberproblemen und sind daher sehr anfällig für Tu-
berkulose. Ihre Behandlung ist besonders schwierig. Ihre Leber kann keine adä-
quate Entgiftung vollbringen. Da ihre Galle nur wenig Lipoide produziert, sind 
diese Patienten anfällig gegenüber Infektionen. Daher sind Lebensmittel zu 
wählen, die nur gering zu einer Lebensmittelvergiftung neigen. Fleisch sollte 
nicht in großen Mengen konsumiert werden. Aufgrund des erhöhten Lipoid-Be-
darfs sind Hirn, Leber, Milz, Niere und Gemüse von Vorteil. Auch Teigwaren 
können verzehrt werden.  

Lipo bedeutet „Fett“ und Lipoid bedeutet „fettähnlich“. Dies sind Kolloid-
Stoffe, die Fette lösen und sich in Ether, Benzol und Chloroform lösen können. 
Sie haben also eine andere chemische Struktur als Fette, doch ihre physikalischen 
Eigenschaften ähneln denen von Fetten. Einige Beispiele sind Phosphatid- und 
Sterin-Lipoide. Das Myelin in den Nervenzellen ist ein Gemisch aus Lipoiden. 

36. Bronchitis: Die Bronchitis ist eine Entzündung der Bronchien und stellt 
somit eine Entzündung der Atemwege dar. Die Symptome sind Husten und ein 
farbloser oder dunkelgelber Auswurf. Ein schwerer Verlauf der Krankheit kann 
zu Atemnot und rasselnden Atemgeräuschen führen. Bei Rauchern weist die Er-
krankung einen schweren Verlauf auf. Meistens ist der Grund für Bronchitis 
kalter und feuchter Wind.  

Liegen in Mund und Zähnen Entzündungen vor, so sollten diese sofort be-
handelt werden. Jedes Jahr im Herbst kann eine Grippeimpfung durchgeführt 

– 974 –



werden. Die Einnahme von Antibiotika für ein paar Tage wird die Infektion an 
den Bronchien und im Mundbereich bekämpfen. Durch die Verabreichung von 
Expektorantien wird die Ausscheidung des Schleimes vereinfacht. Innerhalb des 
Tages sollten zwischen 1 und 2 Gramm Antibiotika verabreicht werden und dies 
3 bis 4 Tage lang am Stück mit einer Unterbrechung von 15 Tagen. Es ist davon 
abzuraten, Chloramphenicol einzunehmen. Den Husten gilt es zwar zu beseitigen, 
jedoch nicht mittels der Einnahme von opiumhaltigen Arzneien. 

Feuchte kalte Luft, Wind sowie kalte Getränke sind streng zu meiden. Der 
Brust- und Halsbereich sollte stets bedeckt sein. Gegen Asthma und Atemnot 
wird etwas Kortikoide verabreicht. Bestehen Herz- und Kreislaufschwäche, wird 
eine salzfreie Diät angeordnet. Der Wasserkonsum soll verringert werden und 
zusätzlich werden harntreibende Medikamente verabreicht, insbesondere Ace-
tazolamid. 

Expektorantien stillen den Husten. Im Buch Tashīl al-manāfiʿ heißt es: „Um 
feuchten Husten zu unterbinden, wird 130 Gramm gesiebter Honig bei schwacher 
Hitze erwärmt. Anschließend wird dem Honig ein Gramm Weihrauch und ein 
Gramm Mastix beigemischt. Sobald alles geschmolzen ist, nimmt man es von der 
Hitzequelle. Bevor die Masse fest wird, wird jeweils ein Gramm gerösteter und 
gemahlener Schwarzkümmel, Bockshornkleesamen, Ingwer und schwarzer Pfeffer 
hinzugefügt und gemischt. Morgens auf nüchternen Magen oder vor dem Schla-
fengehen und bei Verstärkung des Hustens ist die Einnahme von einem Kaffee-
löffel dieser Paste empfohlen. Stattdessen kann man auch vor dem Schlafengehen 
5 Pfefferkörner schlucken. Bei einem durch Kälte verursachten Husten wird die 
Einnahme von purem Honig nicht empfohlen. Honig führt zur Kontraktion von 
Gefäßen und Muskeln und schadet der Galle. Eine geschädigte Galle wiederum 
kann Juckreiz verursachen. Hilfreich für den Auswurf von Schleim ist das Trinken 
von lauwarmem Wasser. Ebenfalls hilfreich ist die Einnahme von im warmen 
Wasser geschmolzenem Weihrauch und der morgendliche Verzehr von Rosinen 
und altbackenem Brot auf nüchternen Magen. Für einen trockenen Husten 
werden Bockshornkleesamen fünfmal mit frischem Wasser gekocht, nach jedem 
Kochen wird das Wasser gewechselt. Diesem wird in gleicher Menge Mehl, Milch, 
Zucker und Butter hinzugefügt und zu einer Paste verrührt. Von dieser Paste 
wird jeweils morgens und abends ein Teelöffel gegessen. Der Verzehr von Olivenöl, 
Mandeln, Bananen, frischer Milch und Lakritz-Honig ist einem nahegelegt. In 
Gemüsesorten wie frischen Bohnen sind rote, weizenähnliche Samen enthalten, 
die den Bockshornkleesamen ähneln. Im Persischen nennt man es Schamlīz und 
im Französischen Semence fenugrec. Dies ist die auf Rinder-Dörrfleisch (Pastirma) 
aufgetragene Paste, das sogenannte Çemen, bestehend aus Knoblauch, roter Pa-
prika und Bockshornkleesamenmehl. Daher wird Bockshornklee auch als Çe-
men-Pflanze bezeichnet. Der Verzehr von Brot mit Çemen stoppt den Husten. 
In einem Hadith heißt es: ,Wenn meine Gemeinde (Umma) vom Nutzen des 
Bockshornklees wüsste, würde sie in der Menge des Gewichts davon Gold zahlen 
und ihn kaufen.‘ “ Die Übersetzung aus dem Werk Tashīl al-manāfiʿ endet hier. 
Für die Reinigung des Mundes und des Rachens wird eine antiseptische Mund-
spülung oder eine Mischung aus 1 Gramm Phenol, 10 Gramm Glycerin und 250 
Gramm Wasser morgens und abends gegurgelt. Das Gemisch von verschiedenen 
Blumen der gleichen Menge von kleinblütiger Königskerze, Mohnblume, Portu-
lakröschen, köstliches Fensterblatt und Veilchen wird Species Pectorales genannt. 
Zum Hustenstillen werden 5 Gramm dieser Mischung zusammen mit einem Liter 
Wasser wie ein Tee gekocht und getrunken. Im Kitāb ar-rahma heißt es: „Bei 
Husten wird empfohlen, jeweils ein Gramm reine Myrrhe, Weihrauch, Mastix 
und geröstete sowie gemahlene Bockshornkleesamen mit 120 Gramm Olivenöl 
zu vermischen und anschließend bei leichter Hitze zu verschmelzen. Beim Zu-

– 975 –



bettgehen wird ein Löffel dieses Gemisches eingenommen. Alternativ können 
Pulver von reiner Myrrhe, Bockshornkleesamen und Zucker in gleicher Menge 
vermischt werden. Ein Löffel dieser Mixtur wird morgens und bei Husten zu-
sammen mit heißem Wasser gemischt und getrunken. Ebenfalls ist der Verzehr 
der Mischung von Bockshornkleesamen, Mehl und Honig empfohlen. Das Trinken 
auf nüchternen Magen der Mischung von jeweils einem Teelöffel der Pulver von 
Bockshornklee, Selleriesamen und Kreuzkümmel zusammen mit Wasser hilft 
bei Röcheln, Magen- und Bauchschmerzen.“ 

37. Mundwinkelentzündung: Im Französischen wird sie als „perlèche“ be-
zeichnet. Es handelt sich dabei um kleine Wunden, die an der Verbindungsstelle 
der oberen und unteren Lippen aufkommen. Es kommt zu einer Verkrustung. 
Wenn der Mund bewegt wird, reißt die Verkrustung auf und führt zu starken 
Schmerzen. Ursache davon sind internistische Krankheiten oder Bakterien. Als 
Mittel gegen Bakterien löst man zwei Gramm Silbernitrat (Höllenstein) in 100 
Gramm destilliertem Wasser auf. Diese Lösung kann in einer dunklen Glasflasche 
unter Lichtschutz mehrere Jahre aufbewahrt werden. Man tropft einige Tropfen 
davon auf ein Stück Watte oder ein Baumwolltuch und betupft damit für eine 
Minute die Wunden. Das wird für zwei bis drei Tage jeden Abend vor dem Schla-
fengehen einmal wiederholt, bis die Wunde komplett verschwindet. Vorsicht ist 
beim Tropfen gebeten, sie sollte nicht auf die Kleidung tropfen, da es schwarze 
Flecken hinterlässt. Es sollten antibiotische Salben aufgetragen und Vitamin C 
und B12 eingenommen werden. 

38. Rissige Lippen: Vor dem Schlafengehen werden die rissigen Stellen mit 
einer fetthaltigen Creme eingerieben. 

39. Rissige Hände: Im Winter kann die Haut an den Händen und Füßen durch 
die Kälte reißen. Es kann sogar bluten. In eine kleine Flasche sollte der Saft 
einer Zitrone gepresst werden. Darüber wird das Doppelte an Glycerin hinzugefügt 
und gut geschüttelt. Abends, vor dem Schlafengehen, werden die rissigen Stellen 
damit eingerieben. 

40. Juckreiz: Gegen Juckreiz füllt man in eine Tasse jeweils einen Kaffelöffel 
Salicylsäure- und Borax-Pulver. Die Mischung füllt man mit Babypuder auf. 
Alles wird in einem Mörser gut miteinander verrührt. Die juckenden Hautpartien 
werden damit überdeckt. In der Apotheke wird diese Mischung unter verschie-
denen Namen verkauft. Doxergan und Polaramine-Tabletten und Volon-Creme 
sind gut bei Juckreiz. [Man sollte auch dieselben Medikamente wie bei der 21. 
Krankheit nehmen.] 

41. Bienenstich: Zuerst wird der Stachel an der Spitze mit einer Pinzette 
gezogen und entfernt. Auf den Stich legt man ein Stück Watte, welches in Am-
moniak und der dreifachen Menge Wasser befeuchtet wurde. Wenn kein Am-
moniak zuhanden ist, sollte ein Streichholz angezündet und wieder gelöscht 
werden. Nachdem das Feuer erlischt, bleibt die Spitze noch heiß und diese Spitze 
wird auf die Stichstelle gedrückt. 

42. Brandwunde: Bei einer Brandwunde sollte man ein nussgroßes Stück Cal-
ciumhydroxid/Löschkalk nehmen und diesen in einer Tasse mit Wasser rühren. 
(Löschkalk findet sich auch an Baustellen.) Anschließend sollte das klare Kalk-
wasser entnommen und mit der gleichen Menge Olivenöl übergossen werden. 
Beides wird gut miteinander verrührt. Die entstandene Salbe wird auf die Brand-
wunde aufgetragen. 

43. Gerstenkorn: Um die Ansammlung von Augenschleim zu verhindern und 
die als Gerstenkorn bezeichneten Anschwellungen zu behandeln, sollte in eine 
mit Wasser gefüllte Mokkakanne ein halber Teelöffel Borsäure verrührt und 
aufgekocht werden. In das heiße borsäurehaltige Wasser wird ein Stück Watte 

– 976 –



eingetaucht. Die Watte wird auf die Augen des Erkrankten gelegt, der auf dem 
Rücken liegt. Die Watte wird, bis sie kalt wird, etwa zwei bis drei Minuten auf 
die Augen gelegt. Beim Auflegen muss die Watte sehr heiß sein. Antibiotische 
Augensalben sind auch gut. Das Auftragen von Arzneimitteln ins Auge macht 
das Fasten nicht ungültig. 

Wenn sich im Auge Blut ansammelt, weil man ohne Schutz in der Sonne oder 
im Wind stand, dann sollte man sich morgens und abends einen Tropfen frisches 
Zitronenwasser ins Auge tropfen. Auch wenn es sehr brennt, vergeht der Schmerz 
in einer Minute. 

44. Haarausfall: Der als „Alopezie“ bezeichnete Haarausfall hat unterschied-
liche Gründe. Es ist nicht selten, dass es aufgrund von ansteckenden Krankheiten, 
einigen Medikamenten, einer Schwangerschaft, einer Schilddrüsenunterfunktion 
oder psychischen Störungen zu Haarausfall kommt. Ebenso ursächlich für Haar-
ausfall sind fettige und schuppige Haare, die als Seborrhö oder Seborrhoea be-
zeichnet werden. Alle von ihnen haben ihre eigenen Behandlungsmethoden. Es 
gibt keine generelle, allgemeine Behandlung. Gegen Haarausfall sollte man die 
Kopfhaut mit dunkler Seife, also mit einer weichen Kalium-Seife waschen. Im 
Buch mit der Nummer 3735 in der Abteilung „Laleli“ der Süleymaniye-Bibliothek 
heißt es: „Wenn die Person, die an Haarausfall leidet, morgens und abends Veil-
chenöl auf ihre Kopfhaut einreibt, fallen ihre Haare nicht aus und neue Haare 
wachsen nach. Bezüglich der Herstellung von Veilchenöl oder Blütenöl heißt es 
im französischen Buch von Dorvault: Es werden 100 Gramm reines Olivenöl 
ohne Säure mit 25 Gramm Blüten vermischt. Man knetet es mit den Händen 
oder zerdrückt es in einem Mörser. Es wird in eine Flasche gefüllt und verschlossen. 
Für drei Tage sollte es in die Sonne gelegt und gelegentlich geschüttelt werden. 
Danach wird es durch ein Sieb geseiht. Die festen Bestandteile werden wegge-
worfen. In das Öl werden erneut 25 Gramm Blüten hinzugefügt und wieder wird 
es für weitere drei Tage in die Sonne gelegt. Diesen Vorgang wiederholt man 
drei Mal. Nach zehn Tagen erhält man ein kräftiges Blumenöl. Alternativ kann 
man in 100 Gramm Öl zwei Gramm Veilchen-Essenz (Öl) hinzugeben und es 
schütteln. Mit Ölen, die auf diese Weise hergestellt werden, wie z. B. das Laven-
delöl, sollte man seine Kopfhaut einmassieren. Dies schreibt Doktor Heraud in 
seinem französischen Buch über Heilpflanzen.  

Die Sennesblätter werden aufgekocht und das Wasser anschließend getrunken. 
Oder das Pulver wird geschluckt, beides regt das Wachstum der Haare an. Wenn 
Hibiskus-Blüten aufgekocht und anschließend damit die Haare gewaschen werden, 
stärkt dies die Haarwurzeln und wirkt somit einem Haarausfall entgegen. Das 
Möhrengrün hat dieselbe Wirkung.“ Im Ghāyat al-itqān wird gesagt: „Wenn dem 
Haarausfall eine Durchblutungsstörung zugrunde liegt, dann sollte man Blut ab-
nehmen und abführende Medikamente einnehmen. Liegt eine allgemeine Schwäche 
vor, dann sollten stärkende Lebensmittel verzehrt werden. Empfehlenswert ist 
die Verwendung der Öle Myrtenblattöl, Mastixstrauchöl oder Fichtenöl. Sehr 
nützlich ist es, Venuskraut, Rose, Rosmarin und Mastixstrauchblätter aufzukochen 
und mit dieser Flüssigkeit die Haarwurzeln zu waschen. Eberraute (Aurone) und 
Zuckerrohrwurzel, Ampfer, gewöhnlicher Haselwurz, Asche von Bienen und 
Igeln, Alpen-Gänsekresse und Bärenfett sollten aufgekocht und aufgetragen 
oder als Spülung angewendet werden, damit es dem Haarausfall entgegenwirken 
kann.“ 

45. Verrenkung und Verstauchung: Im Buch Nuzhat al-abdān heißt es: „Bei 
einem Sturz, Aufprall oder falschen Auftreten springt ein Knochen aus dem Ge-
lenk. Dies bezeichnet man als Verrenkung oder im Französischen als „Luxation“. 
Wenn der Knochen nicht rausspringt, sondern sich überdehnt, so wird es als Ver-

– 977 –



stauchung oder „Entorse“ bezeichnet. In beiden Fällen gilt es das betroffene 
Gelenk nicht zu bewegen. Der ausgerenkte Knochen sollte sorgsam in das Gelenk 
eingerenkt werden. Deshalb sucht man sich den nächsten Arzt (Orthopäden) 
oder Chiropraktiker, der den Knochen wieder einrenken kann. Nach der Ein-
renkung und auf die Verstauchung sollte man eine Mischung aus Drachenblut-
Harz, Tonerde, Granatapfelschale und -blüte, Weihrauch, Mehl des Taumellolches 
und Eiweiß auftragen. Die Stelle wird mit einem Tuch eingewickelt. Man kann 
auch 75 Gramm gelben Bienenwachs, 15 Gramm Balsamharz und 15 Gramm 
Fichtenharz schmelzen und die entstandene Masse auf die betroffene Stelle auf-
tragen. Wenn diese Zutaten nicht vorhanden sind, kann man auf ein Tuch Hack-
fleisch streichen und darüber Pfeffer streuen. Das Tuch wickelt man dann um 
die verstauchte Stelle. Wenn die Schmerzen nach einigen Stunden nicht gelindert 
werden, besteht die Wahrscheinlichkeit, dass ein Riss oder ein Bruch vorhanden 
ist, weshalb ein Krankenhausbesuch notwendig wird. Dort wird der Bruch mit 
einem Gips versorgt. 

46. Prellung, Quetschung/Kontusion, Bluterguss, Hexenschuss: Wenn die 
Haut irgendwo eingeklemmt oder eingequetscht wird, dann sammelt sich dort 
Blut an und die Stelle schwillt blutig an. Es tut sehr weh und schmerzt. Dies 
nennt man Prellung oder Kontusion. In der Apotheke kann man sich Bleiwasser 
oder auch Goulard’sches Bleiwasser, was als Eau de Goulard bezeichnet wird, 
besorgen, welches eine milchartige weiße und trübe Flüssigkeit ist. Eine Kompresse 
wird in diese Flüssigkeit getränkt und auf die errötete Haut gelegt. Die Schmerzen 
und Beschwerden lindern sich und vergehen in wenigen Minuten. Wenn kein 
Bleiwasser vorhanden ist, kann man auf eine Kompresse Heparinoid-Salbe auf-
tragen und sie auf die Hautstelle legen, die man anschließend mit einer Bandage 
umwickelt. Wenn die Wunde offen ist und Blut austritt, sollte man diese Sachen 
nicht auftragen. In dem Falle wird die Wunde zuerst mit Wasserstoffperoxid ge-
reinigt. Auf die Wunde wird Terra-Cortril-Salbe (Terramycin-Salbe) oder Cor-
tril-Salbe aufgetragen und anschließend wird sie mit einer Kompresse bedeckt. 
Bei einem Hexenschuss sollte man von der Heparinoid- oder Ben-Gay-Salbe 
einen 3 cm langen Strang aus der Tube entnehmen und mit beiden Handflächen 
auf der Haut verteilen und einige Minuten einmassieren. Diesen Vorgang morgens 
und abends wiederholen.  

47. Knie- und Hüftschmerzen: An kalten Tagen wird ein Kniewärmer aus An-
gorawolle angezogen. Diese wird in Deutschland hergestellt. Sollte sie nicht er-
hältlich sein, kann man auch die Ärmel eines dicken Langarm-Unterhemdes aus 
Baumwolle trennen und sie über die Beine ziehen. Täglicher Verzehr von 2-3 
Feigen ist nützlich. 

48. Furunkel: Ist der Pickel oder Furunkel noch nicht aufgeplatzt, so wird 
eine linsengroße Menge der schwarzen Ichtholan-Salbe auf eine Kompresse auf-
getragen, womit dann die spitze Stelle bedeckt wird. Über die Kompresse legt 
man zusätzlich Watte und klebt sie mit einem Pflaster zu. Jeden Abend wird der 
ganze Verband gewechselt. Nach einigen Tagen öffnet sich die Spitze des Fu-
runkels. Ab da an muss bei jedem Verbandswechsel der Eiter aus der Öffnung 
mit einer Watte, auf die einige Tropfen Wasserstoffperoxid getropft wurden, ge-
reinigt und anschließend mit der Ichtholan-Salbe bedeckt werden. Wenn kein 
Eiter austritt, dann wird die Öffnung mit einer Kompresse bedeckt, auf die man 
weiße Zinkoxid-Salbe aufträgt. Die Kompresse wird mit einem Pflaster beklebt. 
Auch dieses muss jeden Abend gewechselt werden. Nach einigen Tagen ist die 
Behandlung abgeschlossen. 

49. Skorpion- und Schlangenbiss: Die Bissstelle sollte mit einer Klinge oder 
einem Messer, welche vorher durch eine Gasflamme oder Spiritus gehalten 

– 978 –



wurden, eingeschnitten werden und anschließend wird das Gift ausgesaugt und 
ausgespuckt. Oberhalb der Bissstelle wird mit nur sanftem Druck abgebunden 
und dies nicht länger als eine halbe Stunde. Es ist nicht nützlich, auf die Stelle 
etwas Glühendes/Heißes zu legen. Man muss die Stelle sofort mit Wasser spülen, 
welches 10 % Javelwasser oder 1 % Permanganat enthält. Nahe der Wunde sollte 
man Antivenin (Serum gegen Skorpion- bzw. Schlangenbiss) in die Haut oder in 
den Muskel injizieren. Die Art des Serums kann sich entsprechend der Art der 
Schlange ändern. Auch die Dosierung kann entsprechend des Gewichtes des Pa-
tienten und der Zeit, die nach dem Biss vergangen ist, unterschiedlich sein. Für 
einen Mann beträgt die Dosis 20-30 ml. Erst werden 10 ml gegeben, danach 
werden mit einem Abstand von 2-3 Minuten weitere 1 ml injiziert, sodass es in-
nerhalb von zehn Minuten vervollständigt wird. Das Serum kann bei +4 Grad 
bis zu fünf Jahren aufbewahrt werden. Man sollte Antibiotika und Schmerzmittel 
einnehmen. Opiumhaltige Medikamente sind zu meiden. Wenn es als notwendig 
erachtet wird, injiziert man eine Corticosteroid-Spritze. Innerhalb von 24 Stunden 
sind 1-2 g Hydrocortisone Hemisuccinate angemessen. 

Zur Prävention von Krankheiten und für die Heilung von Erkrankungen sind 
folgende vier Dinge essenziell: 

1) Nicht viel essen, 
2) Alkoholische Getränke sollten keineswegs getrunken werden, 
3) Aufregung und Traurigkeit sind zu meiden, 
4) Körper, Utensilien und Essen sollen sauber sein. 
In Amerika wurde festgestellt und in der sechsten Ausgabe der Apotheken-

zeitschrift aus dem Jahre 1974 festgehalten, dass Viren, die grippale Krankheiten 
auslösen, auch bei den Tieren in unserem Umfeld, vor allem bei Schweinen auf-
treten und sich vermehren. Hunde sollten nicht im Haushalt gehalten werden.  

50. Vitamine: Vitamine sind in Tieren sowie in Pflanzen enthalten und werden 
vom Menschen mit der Nahrung aufgenommen. Sie sind für das Überleben not-
wendige, essenzielle, organische Stoffe. Von der täglichen Nahrung nehmen wir 
ein Zehnmillionstel des Gewichtes an Vitaminen auf. Vitamine entstehen nur in 
Pflanzen. Ihre chemische Struktur wurde festgestellt und einige werden synthetisch 
hergestellt. Die Vitamine werden mit einem einzelnen Großbuchstaben gekenn-
zeichnet, aber sie haben auch spezielle Namen. Die hauptsächlichen Krankheiten, 
bei denen die jeweiligen Vitamine als Medizin eingenommen werden, sind fol-
gende: 

A: Für Säuglinge, Schwangere und ältere Menschen bei Schwächefällen, bei 
Sehschwäche, bei der Verzögerung von Wundheilungen und bei Bluthochdruck. 

B - Komplex: Bei Verdauungsstörungen des Magens und der Zellen. 
B1: Bei Nervenschwäche/Neurasthenie, Herzrasen, Ödem und Rheuma. 
B2: Bei Zungen- und Hautkrankheiten, Muskelverspannung, Bindehautent-

zündung und Tuberkulose. 
B3: Bei Entzündung des Verdauungstraktes, Leberinsuffizienz und bei Into-

xikationen durch Blei, Barbiturate oder Sulfonamide. 
B4: Bei Agranulozytose, Blutvergiftung und Rheuma. 
B6: Bei Krankheiten des Nervensystems, Muskelkrampf und bei Intoxikationen 

durch Spiritus und Spirituosen. 
B12: Bei Anämie und Nervenschwäche. 
C: Bei Skorbut und Blutungen sowie bei Menschen mit starker Kälteemp-

findlichkeit und Müdigkeitsgefühl, Rheuma und seelischen Erkrankungen. 
D: Bei Knochenkrankheiten, Tuberkulose und Allergien. 

– 979 –



E: Bei Potenzstörungen, neurologischen Problemen in den Wechseljahren, 
Herz- und Gefäßkrankheiten und rheumatischen Schmerzen. 

F und H1: Bei Hautkrankheiten. 
H2: Bei Hautkrankheiten mit Fieber und Kurzatmigkeit. 
I und J: Bei Leberinsuffizienz. 
K: Bei Blutungen. 
M: Bei Verhärtung der Haut und Ischialgie. 
N: Verstärkt die Immunität/den Schutz gegenüber Vergiftungen. 
O und T: Bei Verdauungsstörungen und Knochenkrankheiten. 
P: Bei Venenschwäche/Gefäßerkrankungen, Hämorrhoiden, Ödemen und 

Ekzemen. 
Es schadet nicht, wenn man die Vitamine B2, B6, B12, C und E in höheren 

Mengen einnimmt. Wird Vitamin A zu hochdosiert eingenommen, kann es zu 
Blutdrucksteigerung in der Kopfregion und zu seelischen und neurologischen 
Störungen kommen. Wird die Einnahme gestoppt, so bilden sich die Symptome 
zurück. Zu viel B1 stört die Empfindlichkeit, zu viel Vitamin P senkt den Blutdruck 
und zu viel Vitamin D erhöht den Kalziumspiegel im Blut und führt zu Übelkeit, 
Erbrechen und psychischen sowie neurologischen Störungen. Durch Einnahme 
von Phytat und Natron wird das Eindringen des Kalziums ins Blut verringert. 

Derwisch Muhammad Nidāʾī Efendi berichtet in seinem türkischen Buch 
Manāfiʿ an-nās aus dem Jahre 986/1578 ausführlich von Krankheiten und ihren 
Heilmitteln. Das Buch besteht aus sechzig Kapiteln auf 376 Seiten. Auf der 33. 
Seite schreibt er: „Wenn die Kopfschmerzen nicht durch Heilmittel vergehen, 
sollte man aus dem 196. Vers der Sure al-Baqara den Abschnitt von ,fa-man‘ bis 
,aw-nusuk‘ aufschreiben und über den Kopf führen; so Allah will, wird man Ge-
nesung finden. Am Anfang schreibt man die Basmala und am Ende schreibt man 
,uskun lillāh‘.“ Man sollte es im Zustand der Gebetswaschung und mit islamischen 
Buchstaben niederschreiben. 
 

Die Gesellschaft von Gottesfreunden ist schwer zu erreichen,  
wer diese Gesellschaft erlangt, bleibt nicht unbeschenkt. 
 
Reisen muss man überallhin, um einen Gottesfreund zu finden,  
ein Juwelier erkennt den Edelstein, nicht die Unwissenden. 
 
An die Quelle stelle man eine Kanne hin – geschlossen,  
vierzig Jahre möge sie dort bleiben, Wasser kommt nicht eingeflossen. 
 
Jene Gesellschaft reinigt das Herz, das beneiden die im Himmel,  
was den Menschen zum Gebildeten macht, sind nicht Macht und Titel. 
 
Erst muss man den Glauben annehmen, dann das Verbotene meiden,  
die Nahrung der Seele kennen: Nicht nähren ihn die süßen Speisen! 

 
– 980 –



47 — GOTTVERTRAUEN (TAWAKKUL) 
Die vierte Säule und achte Grundlage auf Seite 508 des persischen „Kimyā-i 

saʿādat“ von Imām Muhammad al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, in 
der Ausgabe von 1281, gedruckt in Indien, wird nachfolgend übersetzt wieder-
gegeben: 

Eine der Stufen, die jene durchschreiten, die sich dem erhabenen Allah nähern, 
ist das Gottvertrauen (Tawakkul) und ihr Rang ist sehr hoch. Doch das Gottver-
trauen zu lernen, ist schwierig und subtil. Noch schwieriger ist es, es zu praktizieren. 
Denkt jemand nämlich, dass in den Bewegungen und Handlungen jemand anderes 
außer Allah, dem Erhabenen, wirkt, so ist sein Tawhīd unvollkommen. Sagt er, 
es sei kein einziges Mittel (Sabab) nötig, so ist er vom Islam abgewichen. Sagt 
er, die Mittel müssten nicht ergriffen werden, so folgt er nicht der Vernunft. Sagt 
er, dass dies nötig ist, so hat er auf denjenigen vertraut, der die Mittel bereitstellt, 
was wiederum ein Mangel im Tawhīd ist. So zeigt sich also, dass das Gottvertrauen 
auf eine Weise verstanden werden muss, die mit der Vernunft, dem Islam und 
dem Tawhīd im Einklang steht. Um es auf diese Weise zu verstehen, bedarf es 
an tiefgründigem Wissen. Daher kann es nicht jeder verstehen. Wir wollen zuerst 
den Wert des Gottvertrauens darstellen, anschließend, was Gottvertrauen bedeutet, 
und danach, wie es erlangt werden kann: 

Vorzüglichkeit des Gottvertrauens: Allah, der Erhabene, hat allen Menschen 
das Gottvertrauen (Tawakkul) geboten. Der sinngemäße Koranvers „Das Gott-
vertrauen ist eine Bedingung des Glaubens“ ist eines dieser Gebote. In Vers 23 
der Sure al-Māʾida heißt es sinngemäß: „Wenn ihr Glauben habt, so vertraut auf 
Allah, den Erhabenen“, in Vers 159 der Sure Āl Imrān sinngemäß: „Allah, der 
Erhabene, liebt gewiss diejenigen, die Ihm vertrauen“, in Vers 3 der Sure at-
Talāq sinngemäß: „Wenn jemand auf Allah, den Erhabenen, vertraut, so genügt 
Allah ihm“, und in Vers 36 der Sure az-Zumar sinngemäß: „Genügt Allah, der 
Erhabene, Seinem Diener etwa nicht?“ Es gibt zahlreiche Verse in dieser Be-
deutung. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Man zeigte mir einen Teil 
meiner Gemeinde (Umma). Sie füllten Berge und Wüsten. Ich war erstaunt und 
froh darüber, dass sie so zahlreich waren. Als ich gefragt wurde, ob ich darüber 
glücklich sei, bejahte ich dies. Darauf wurde mir gesagt, dass nur 70 Tausend 
von ihnen ohne Abrechnung in das Paradies eingehen werden. Als ich fragte, 
wer diese seien, hieß es: ‚Es sind jene, die ihren Angelegenheiten keine Magie, 
Zauberei, Kauterisation und Wahrsagerei beimischen und die sich auf niemand 
anderen als auf Allah, den Erhabenen, verlassen und nur Ihm vertrauen.‘ “ Als 
Ukāscha, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einer der Zuhörer, aufstand und 
sagte: „O Gesandter Allahs! Sprich ein Bittgebet für mich, damit ich einer von 
ihnen bin“, sagte der Gesandte Allahs: „O mein Herr! Lass ihn einen von diesen 
sein!“ Als eine weitere Person sich erhob und um dasselbe Bittgebet bat, sagte 
er: „Ukāscha war schneller als du.“ 

In einem Hadith heißt es: „Würdet ihr euch vollkommen auf Allah, den Er-
habenen, verlassen, so würde Er euch Versorgung zukommen lassen, wie Er sie 
den Vögeln zukommen lässt. Die Vögel gehen am Morgen mit leerem Magen 
und hungrig weg und kehren am Abend mit vollem Magen gesättigt zurück.“ In 
einem weiteren Hadith heißt es: „Wer bei Allah, dem Erhabenen, Zuflucht sucht, 
dem genügt Er in allen Angelegenheiten. Er wird ihm Versorgung von dort ge-
währen, wo er damit nicht rechnet. Wer sich auf die Welt verlässt, den überlässt 
Er der Welt.“ Als sie Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, auf das Katapult setzten und 
ihn ins Feuer warfen, sagte er: „Hasbiyallāh wa-niʿmal-wakīl“, d. h.: „Mir genügt 

– 981 –



Allah. Er ist wahrhaftig ein guter Helfer.“ Als er dabei war ins Feuer zu fallen, 
kam Dschibrīl, Friede sei mit ihm, und fragte, ob er einen Wunsch habe, worauf 
Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, antwortete: „Ja, aber nicht an dich.“ Damit zeigte 
er, dass er ein Mann seines Wortes „Hasbiyallāh“ war. Daher wurde er mit dem 
sinngemäßen Vers „Ibrāhīm, der Mann seines Wortes“ in der Sure an-Nadschm 
gelobt. Allah, der Erhabene, sandte Dāwud, Friede sei mit ihm, eine Offenbarung 
mit dem sinngemäßen Vers: „Wenn jemand die Hoffnung auf alles aufgibt und 
einzig Mir vertraut, dann werde Ich ihn gewiss retten, falls alle auf der Erde und 
in den Himmeln Befindlichen sich darum bemühen sollten, ihm zu schaden und 
ihn zu täuschen.“ Saʿīd ibn Dschubayr berichtet: „Einmal stach mich ein Skorpion 
in die Hand. Meine Mutter sagte schwörend, ich solle meine Hand ausstrecken, 
damit darauf eine Beschwörungsformel (Afsūn), also unsinnige Dinge ausge-
sprochen werden. Ich streckte meine andere Hand aus und sie lasen eine Be-
schwörungsformel.“ Saʿīd ließ nichts auf seine Hand lesen, denn der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer Afsūn machen lässt und mit Feuer kau-
terisiert, hat nicht auf Allah, den Erhabenen, vertraut.“ Ibrāhīm ibn Adham, 
möge seine Seele gesegnet sein, fragte einen Priester: „Wovon lebst du?“ Er ant-
wortete: „Frag den, der mir die Versorgung schickt, ich selbst weiß es nicht!“ 
Man fragte eine Person: „Du verrichtest jeden Tag gottesdienstliche Handlungen. 
Was isst und trinkst du?“ Als Antwort zeigte er seine Zähne und wollte damit 
sagen: „Wer die Mühle gebaut hat, schickt auch das Wasser.“ Haram ibn Hayyān 
fragte Uways al-Qarnī, wo er sich niederlassen solle. Dieser sagte ihm: „In Da-
maskus.“ Als er fragte, wie der Lebensstandard in Damaskus wohl sei, entgegnete 
Uways: „Schande über die Herzen, die an ihrer Versorgung zweifeln! Ratschlag 
bringt ihnen keinen Nutzen!“ 

Tawakkul ist eine Angelegenheit des Herzens und entspringt dem Glauben. 
Der Glaube hat unterschiedliche Arten. Doch Gottvertrauen stützt sich auf zwei 
von ihnen. Diese sind der Glaube an den Tawhīd und der Glaube an die Fülle 
der göttlichen Gnade und Barmherzigkeit. 

Der Tawhīd, der die Grundlage des Tawakkul darstellt: Den Tawhīd darzulegen, 
beansprucht viel Zeit und das Wissen des Tawhīd ist das Ende/Ziel aller Wis-
senschaften. Wir wollen hier nur so viel darlegen, wie für den Tawakkul erfor-
derlich: Der Tawhīd hat vier Stufen, also einen Kern und auch sein Kern hat 
einen Kern. Er hat auch eine Schale und auch seine Schale hat eine Schale. Dem-
nach hat er zwei Kerne und zwei Schalen. Der Tawhīd gleicht einer frischen Wal-
nuss. Jeder kennt die beiden Schalen und das Innere der Walnuss. Der Kern 
ihres Kernes ist ihr Öl. 

Die erste Stufe des Tawhīd ist, nur mit der Zunge „Lā ilāha illallāh“ zu sagen 
und mit dem Herzen nicht daran zu glauben. Derart ist der Tawhīd der Heuch-
ler. 

Die zweite Stufe besteht darin, an die Bedeutung dieses Einheitsbekenntnisses 
(Kalimat at-tawhīd) mit dem Herzen zu glauben. Dieser Glaube entsteht entweder, 
weil dies von anderen gesehen und gehört wurde und somit nachgeahmt wird – 
dies ist der Glaube von Unwissenden, wie wir es sind –, oder der Glaube basiert 
auf Beweisführung, also darauf, dass der Verstand ihn beweist. Derart ist der 
Glaube der Religionsgelehrten und der Experten der Kalām-Wissenschaft. 

Die dritte Stufe besteht darin, zu erblicken, dass ein Schöpfer alles erschafft, 
und zu begreifen, dass jedes Werk von einem einzigen Akteur vollbracht wird 
und niemand anderes irgendetwas tut. Für diese Sichtweise und dieses Verständnis 
muss ein Licht im Herzen aufleuchten. Ein solcherart entstehender Glaube gleicht 
nicht dem Glauben der Unwissenden und der Kalām-Gelehrten. Deren Glaube 

– 982 –



ist wie ein Schleier, der mit den Tücken der Nachahmung und des Beweisens 
über das Herz gezogen wurde. Diese Sichtweise und dieses Verständnis hingegen 
sind die Öffnung des Herzens und die Lüftung der Schleier. So gibt es beispielsweise 
drei Arten daran zu glauben, dass der Besitzer eines Hauses im Haus anwesend 
ist: 

1. Daran von jemandem hörend zu glauben. Der Glaube durch Nachahmung 
(Taqlīd) ist wie dieser. 

2. Daran zu glauben, weil man das Reittier, die Kopfbedeckung und die 
Schuhe, die der Hausbesitzer jeden Tag benutzt, im Haus sieht. Dies ist ein 
Beispiel für den Glauben der Kalām-Gelehrten. 

3. Daran zu glauben, indem man den Hausbesitzer im Haus sieht. Dies ist ein 
Beispiel für den Tawhīd der Gotteskenner (Ārifūn). So ranghoch dieser Tawhīd 
auch ist, sieht der Besitzer dieses Tawhīd die Geschöpfe und den Schöpfer und 
weiß, dass sie vom Schöpfer erschaffen sind. Da er die Geschöpfe sieht, kann 
sein Tawhīd nicht vollkommen sein. 

Die vierte Stufe besteht darin, dass er ein einziges Wesen sieht. Er sieht nichts 
anderes als das Eine. Die Tasawwuf-Gelehrten nennen diesen Zustand „Fanā 
im Tawhīd“. 

Die erste der oben genannten vier Stufen ist der Tawhīd der Heuchler und 
gleicht der äußeren Schale der Walnuss. So wie die äußere Schale der Walnuss 
bitter ist und, während ihr Äußeres schön grün ist, ihr Inneres hässlich aussieht, 
beim Verbrennen viel Rauch entwickelt und das Feuer löscht und keinen anderen 
Nutzen hat als einige Tage die Walnuss zu schützen, so hat auch der Tawhīd des 
Heuchlers keinen anderen Nutzen als ihn in dieser vergänglichen Welt vor der 
Exekutierung zu schützen. Nach dem Tod, wenn der Körper verwest und nur die 
Seele zurückbleibt, hat er keinerlei Nutzen. Der Tawhīd der Unwissenden und 
der Kalām-Gelehrten, der die zweite Stufe bildet, ist wie die Holzschale der Wal-
nuss. So wie diese Schale keinen anderen Nutzen hat als die Nuss für gewisse 
Zeit zu schützen, so nützt der Tawhīd dieser Stufe nur darin, den Menschen vor 
dem Höllenfeuer zu schützen. Die dritte Stufe ist wie der Kern der Walnuss. 
Zwar ist der Kern der eigentliche nutzbringende Bestandteil der Walnuss, aber 
wenn wir ihn mit dem Öl der Walnuss vergleichen, sehen wir, dass er den Press-
kuchen beinhaltet. Und in der dritten Stufe die Geschöpfe zu sehen, ist wie der 
Presskuchen. Der wahre Tawhīd ist die vierte Stufe, in welcher es nichts anderes 
als Allah, den Erhabenen, gibt. Der Mensch vergisst hier auch sich selbst. 

Frage: Die vierte Stufe des Tawhīd zu erreichen, ist schwierig. Wie ist es 
möglich, alles als ein Wesen zu sehen? Wir sehen verschiedene Mittel und sehen 
die Erde, den Himmel und allgemein die Geschöpfe. Ist alles etwa dasselbe? 

Antwort: Die erste, zweite und dritte Stufe des Tawhīd sind leicht zu verstehen. 
Es ist der vierte Tawhīd, der schwierig zu verstehen ist. Doch für das Gottvertrauen 
ist dieser Tawhīd nicht erforderlich und ihn demjenigen zu erklären, der ihn nicht 
gekostet hat, ist sehr schwierig. Ich kann kurzgefasst sagen, dass viele unter-
schiedliche Dinge in einer Hinsicht einander ähnlich sind. In dieser Hinsicht 
können sie als ein und dasselbe betrachtet werden. Wenn also ein Gotteskenner 
(Ārif) alles als etwas sieht, was in allem vorhanden ist, sieht er alles als eine 
Sache. Beispielsweise hat der Mensch Fleisch, Haut, Kopf, Füße, Augen, Ohren, 
Magen, Lunge uvm. Doch aus Sicht des Menschseins ist er eine Sache und wenn 
wir an einen Menschen denken, so denken wir nicht an seine einzelnen Teile, 
sondern wir denken an ihn als eine Sache. Wenn wir gefragt werden, woran wir 
gerade denken, sagen wir, an nichts anderes außer eine einzige Sache. Wenn wir 
einen Menschen sehen, sagen wir, dass wir nichts außer eine Person gesehen 

– 983 –



haben. Im Tasawwuf gibt es eine solche Erkenntnisstufe, dass ein Gotteskenner, 
der sie erreicht hat, die gesamte Existenz in einer Hinsicht als miteinander ver-
bunden sieht. Er sieht die verschiedenen Körper in der Welt wie die unterschied-
lichen Gliedmaßen eines Menschen. Er sieht den Zustand der Geschöpfe gegenüber 
dem Schöpfer nur in einer Hinsicht und findet sie vor wie den Zustand der 
menschlichen Gliedmaße gegenüber Verstand und Seele. Wer die Bedeutung 
des Hadith „Allah, der Erhabene, erschuf Ādam nach Seinem Abbild“ nicht ver-
steht, wird diese Worte nicht begreifen können. Zu Beginn des Buches Kimyā-i 
saʿādat haben wir diesen Hadith ein wenig erläutert. Mehr als das kann nicht 
dargelegt werden. Der Verstand kann es nämlich nicht erfassen und es wird miss-
verstanden. 

Für das Gottvertrauen genügt die dritte Stufe des Tawhīd. Diesen Tawhīd 
haben wir lang und ausführlich in unserem Buch Ihyā al-ulūm dargelegt. Dort 
kann darüber nachgelesen werden. Wie wir in unserem Buch Kimyā-i saʿādat im 
Kapitel über die Dankbarkeit dargelegt haben, unterstehen die Sonne, der Mond, 
die Sterne, die Wolken, der Regen, der Wind und alle Naturkräfte dem Willen 
und Befehl Allahs, des Erhabenen. Sie sind wie eine Feder in der Hand des 
Schreibers. Solange Allah, der Erhabene, es nicht will, bewegt sich nichts. Demnach 
ist es falsch zu sagen, diese Mittel würden die Angelegenheiten bewirken. Dies 
wäre, als würde man denken, die Befehle des Vorgesetzten kämen von Stift und 
Papier. Auf den Willen (Irāda) des Menschen und seine freie Wahl (Ikhtiyār) zu 
schauen und dann anzunehmen, der Mensch habe etwas in der Hand, ist auch 
falsch. Denn es ist Allah, der Erhabene, der dem Menschen die Willensfreiheit 
gab. Der Mensch handelt mit seiner Macht. Seine Macht wiederum hängt von 
seinem Willen ab. Doch [gemäß der aschʿarītischen Glaubensschule] wünscht 
sich der Mensch entsprechend dem, wie sein Wille erschaffen wird. Da der Wille 
nicht in seiner Hand liegt, liegen auch seine Macht und seine Taten nicht in seiner 
Hand. Um dies besser zu verstehen, wollen wir die Handlungen des Menschen 
in drei Kategorien einteilen: 

1. Natürliche (tabīʿī) [physische] Bewegungen. Beispielsweise ist das Sinken, 
wenn man auf Wasser tritt, eine physische Bewegung. 

2. Unfreiwillige/unwillkürliche (irādī) Bewegungen, wie das Atmen. 
3. Freiwillige/gewollte (ikhtiyārī) Bewegungen, wie das Sprechen und Gehen. 
Die natürlichen Bewegungen liegen nicht in der Hand des Menschen. Denn 

wie jeder Körper, der schwerer ist als Wasser, versinkt auch der Mensch im 
Wasser. Der Stein geht unter nicht etwa, weil der Stein das so will. Das gleiche 
trifft auch auf den Menschen zu: Sein Versinken erfolgt nicht gewollt. 

Gleiches gilt für unfreiwillige Bewegungen wie das Atmen. Denn selbst wenn 
wir wollten, könnten wir es nicht bewerkstelligen, nicht zu atmen. Der Wille zu 
atmen, entsteht spontan (von selbst). Wenn wir eine Nadel an das Auge einer 
Person führen, wird er unfreiwillig seine Augen schließen. Die Augen nicht zu 
schließen, liegt nicht in seiner Hand, denn direkt in dem Moment entsteht von 
selbst der Wille, die Augen zu schließen. Wie beim Versinken im Wasser schließt 
sich das Auge aufgrund natürlicher Ursachen von selbst. Das heißt also, dass der 
Mensch bei seinen unfreiwilligen Bewegungen gezwungen ist. 

Freiwillige Bewegungen wie das Sprechen und Gehen zu analysieren, ist 
schwierig. Der Mensch tut solche Handlungen, wenn er es will, und er tut sie 
nicht, wenn er es nicht will. Damit der Mensch diese aber will, muss sein Verstand 
Gefallen daran finden und es als gut ansehen. Wenn er gar eine Weile überlegt, 
ob er etwas tun soll oder nicht, und dann erkennt, dass es gut ist, entsteht sein 
Wille gezwungenermaßen und die Körperteile bewegen sich. Wie das Schließen 

– 984 –



der Augen beim Anblick der Nadel bewegen sich die Körperteile. Der Unterschied 
besteht darin, dass der Schaden der Nadel für das Auge und der Nutzen des 
Schließens der Augen in jedem Augenblick bekannt sind und der Wille zustande 
kommt, ohne dass es des Nachdenkens bedarf, und aus dem Willen entsteht Kraft 
(Vermögen). Da hier kein Nachdenken erfolgt, ist das Schließen der Augen wie 
das Versinken im Wasser. Wird beispielsweise eine Person mit einem Stock gejagt 
und während der Flucht taucht ein Abgrund vor ihr auf, wird sie das machen, 
was einen geringeren Schaden zufügen wird. D. h., sieht sie den Sprung in den 
Abgrund als weniger gefährlich an als die Stockschläge, dann springt sie und 
flieht. Wenn sie denkt, dass der Sprung gefährlich ist, bleiben die Füße unweigerlich 
stehen und sie wird sich nicht fortbewegen können. Wie man sieht, ist die Bewegung 
vom Willen und der Wille vom Verstand abhänging. Wenn sich jemand selbst 
töten will, kann er das nicht tun, auch wenn er eine Waffe in der Hand hat. Denn 
die Kraft, die die Bewegung der Hand veranlasst, ist an den Willen gebunden 
und der Wille an die Entscheidung des Verstandes. Wenn der Verstand dies als 
gut und nützlich befindet, wird der Wille aktiv. Aber auch der Verstand ist nicht 
frei. Der Verstand gleicht einem Spiegel. Die Gestalt einer guten Sache erscheint 
im Spiegel des Verstandes. Ist sie nicht nützlich, wird sie nicht sichtbar. Fällt der 
Mensch einem Unglück anheim und kann es nicht ertragen und erkennt den Tod 
als besser, dann wird es sichtbar. Der Grund dafür, dass solche Bewegungen als 
freiwillig (ikhtiyārī) bezeichnet werden, liegt darin, weil sie als nützlich angesehen 
werden. Wäre aber der Nutzen sofort von sich aus ersichtlich, dann wäre dies 
wie das Atmen und das Schließen der Augen zwingend. Der Zwang von beiden 
wäre wie das Versinken im Wasser. So sind die Gründe und Anlässe miteinander 
verknüpft. Die Glieder der Ursachenkette sind zahlreich. Wir haben dies in un-
serem Buch Ihyā al-ulūm ausführlicher dargelegt. Die im Menschen erschaffene 
Kraft ist eines der Glieder dieser Kette. Wie wir sehen, ist es nicht richtig, dass 
sich der Mensch mit seinen guten Taten brüstet. Der Anteil des Menschen an 
einer guten Handlung ist nichts anderes, als ein Ort und ein Mittel dafür zu sein. 
D. h. in ihm wurden die Wahl und die Kraft erschaffen, die Ursachen dafür sind, 
etwas Nützliches zu tun. Weil im Baum keine Kraft und Wahl erschaffen wurden, 
bezeichnen wir das Schwanken des Baumes im Wind als eine unabdingbare und 
gezwungene Bewegung. Bei der Erschaffung von allem ist die göttliche Macht 
Allahs, des Erhabenen, an nichts anderes außer Ihm gebunden, weswegen wir 
Seine Handlungen als „Ikhtirāʿ“, d. h. als „Erschaffen“ bezeichnen. Beim Menschen 
hingegen verhält es sich anders; da seine Kraft und sein Wille von anderen Ursa-
chen abhängen, die nicht in seiner Hand liegen, und seine Handlungen nicht den 
Handlungen Allahs, des Erhabenen, gleichen, werden die Handlungen des Men-
schen nicht „Erschaffen“ genannt. Da der Mensch aber auch nicht wie der Baum 
ist und er der Ort der Kraft und des Willens ist, die unwillkürlich in ihm entstehen, 
können die Handlungen des Menschen auch nicht als „Zwang“ (Dschabr) be-
zeichnet werden. Um seine Handlungen von beiden genannten Arten der Hand-
lungen bzw. Bewegungen zu unterscheiden, wurde nach einer weiteren Bezeich-
nung gesucht und sie wurden schließlich „Kasb“ (Aneignung, Erwerb) genannt. 
D. h. also, so sehr der Mensch auch seine Handlung mit seiner Wahl begeht, liegt 
seine Wahl aber nicht in seiner Hand. Demnach hat er in Wirklichkeit nichts in 
der Hand (ist machtlos). 

[Die Gebote Allahs, des Erhabenen, sind zweierlei Art: „al-Awāmir at-
taklīfiyya“ und „al-Awāmir at-takwīniyya“. Die erste Art von Geboten sind 
Seine Gebote und Verbote, die Er den Menschen und Dschinnen auferlegt hat. 
Nachdem diese von den Menschen gewollt und gewünscht wurden, werden sie 
auch von Ihm gewollt und erschaffen. Die zweite Art von Geboten erschafft Er 
sofort gemeinsam mit ihren Anlässen und Mitteln. Sämtliche Naturereignisse 

– 985 –



sind derart. Das Reifen einer Frucht über einen langen Zeitraum hinweg ist die 
Zusammenkunft von dem, was Er in einem Augenblick erschaffen hat.] 

Frage: Wenn der Mensch nichts in der Hand hat (machtlos ist), warum gibt es 
dann Lohn und Strafe und weshalb werden Religionen und eine Scharia gesandt? 

Antwort: Diese Frage wird „Tawhīd in der Scharia“ und „Scharia im Tawhīd“ 
genannt und viele sind in diesem Meer ertrunken. Dieser Gefahr zu entkommen, 
wird nur jenen zuteil, die in der Lage sind, auf diesem Meer zu treiben oder min-
destens darin zu schwimmen. Dass die meisten Menschen dieser Gefahr entkamen, 
geschah dank dem Umstand, dass sie sich gar nicht erst in dieses Meer begeben 
haben. Da unwissende Menschen nicht in diesem Meer schwimmen können, 
sollten sie bemitleidet und vor dem Ertrinken bewahrt werden, indem sie nicht 
in die Nähe des Ufers gelassen werden. Die meisten derer von ihnen, die in das 
Meer des Tawhīd fielen, sind ertrunken. Sie denken auch nicht daran, schwimmen 
zu lernen. Viele ertrinken in diesem Meer und gehen zugrunde, weil sie sagen: 
„Wir haben nichts in unserer Hand. Allah, der Erhabene, tut alles. Der ,Schaqī‘ 
(Unglückselige), d. h. derjenige, der als Kāfir bestimmt und niedergeschrieben 
wurde, kann dies nicht ändern, gleich wie sehr er sich bemüht. Der ,Saʿīd‘ (Glück-
selige) wiederum, d. h. jener, der als für das Paradies bestimmt niedergeschrieben 
wurde, hat es nicht nötig, sich zu bemühen.“ Diese Worte sind alle das Resultat 
von Unwissenheit und falschem Denken. Zwar ist es nicht angemessen, die Wirk-
lichkeit des Gesagten in Büchern niederzuschreiben, doch wollen wir ein wenig 
davon erwähnen, da wir dieses Thema nun aufgegriffen haben: 

Bezüglich der Frage, warum es Lohn (Thawāb) und Strafe (Adhāb) gibt, sagen 
wir: Strafe ist nicht, dass jemand zornig auf dich ist, weil du etwas Schlechtes 
getan hast, und er dir wehtut, um Rache zu nehmen. Lohn wiederum ist keine 
Belohnung für eine gute Tat, weil jemand Gefallen daran fand. Am Tag des 
Jüngsten Gerichts wird es außer Allah, dem Erhabenen, niemanden geben, der 
Rache nehmen kann. So wie wir die Veränderung im Körper, wenn Blut- und 
Gallenwerte nicht in Ordnung sind oder sich andere schädliche Substanzen im 
Körper eines Menschen vermehren, als „Krankheit“ bezeichnen und den Zustand 
nach dem Wirken eines Medikaments „Gesundheit“ nennen, so fällt, falls seine 
Begierde (Schahwa) und sein Zorn zunehmen, ein Feuer in die Seele. Der Grund 
für das Zugrundegehen des Menschen liegt eben in diesem Feuer. Daher heißt 
es in einem Hadith: „Der Zorn ist ein Teil vom Höllenfeuer.“ So wie das Licht 
des Verstandes, wenn es stark wird, das Feuer der Begierde und des Zornes 
löscht, so löscht das Licht des Glaubens das Feuer der Hölle. So wird die Hölle 
zu den Gläubigen rufen: „O Gläubiger! Gehe zügig vorbei, denn dein Licht löscht 
mein Feuer!“ Diese Worte werden nicht mit Geräuschen erfolgen und die Hölle 
wird das Licht des Gläubigen nicht ertragen können und erlöschen, so wie Wasser 
das Feuer löscht. Das Feuer der Begierde wird mit dem Licht des Verstandes ge-
löscht. Sie werden dir am Tag des Jüngsten Gerichts zwecks Strafe nichts von 
woanders bringen. So heißt es: „Die Hölle ist nichts anderes als die schlechten 
Taten, die ihr im irdischen Leben verrichtet habt. Sie ist die Rückkehr dieser 
Taten zu euch.“ Daher sind der Keim des Höllenfeuers die Begierde und der 
Zorn des Menschen. Diese sind im Inneren des Menschen. Wer die Dinge mit 
dem Wissen der Gewissheit (Ilm al-yaqīn) kennt, kann dies sehen. So heißt es in 
den Versen 5 und 6 der Sure at-Takāthur sinngemäß: „Wenn ihr es mit dem 
Wissen der Gewissheit wüsstet, würdet ihr das Höllenfeuer gewiss sehen.“ 

Gift lässt den Menschen krank werden. Krankheit wiederum führt den Men-
schen ins Grab. Doch es kann nicht gesagt werden, dass Gift und Krankheit ge-
genüber dem Menschen zornig und rachsüchtig sind. Sünde und Begierde wiederum 
lassen das Herz erkranken und diese Krankheit wird zum Feuer des Herzens. 

– 986 –



Dieses Feuer ist von der Art des Höllenfeuers und ähnelt nicht dem Feuer der 
irdischen Welt. So wie ein Magnet Eisenstücke anzieht, zieht das Höllenfeuer 
jene an, die dieses Feuer in sich tragen. Es kann nicht sein, dass sie [die Hölle 
und die Strafengel in der Hölle] zornig sind und Rache üben. So ist auch der Zu-
stand derer, die lohnenswerte Taten verrichten. Dies zu erklären, würde viel Zeit 
in Anspruch nehmen. 

[Allah, der Erhabene, hat die Handlungen der Menschen in zwei Kategorien 
unterteilt. Er hat versprochen, dass Er an einigen davon Gefallen hat, mit denje-
nigen, die sie verrichten, zufrieden ist und als Gegenleistung für eine jede solcher 
Taten Gaben, Gemütlichkeiten und Gunst bescheren wird. Das Maß für das 
Gute, das Er versprochen hat, wird „Adschr“ bzw. „Thawāb“ (Lohn/Belohnung) 
genannt. Für jede gute Tat in dieser Welt werden im Jenseits als Gegenleistung 
Gaben verschiedenster Mengen gewährt. Der Ort, an dem diese Wohlgaben be-
schert werden, wird „Dschanna“ (Paradies) genannt. Allah, der Erhabene, teilte 
ebenfalls mit, dass Ihm einige der Taten der Menschen missfallen, Er mit denje-
nigen, die sie verrichten, unzufrieden ist, Er jedoch denen vergeben wird, die 
Reue empfinden oder Fürsprache erhalten, und dass Er die schlechten Taten 
derer, denen nicht vergeben wird, im Jenseits sehr bitter vergelten und sie im 
Höllenfeuer brennen lassen wird. Diese schmerzliche Gegenleistung wird „Adhāb“ 
(Strafe) genannt. Das Maß für die Schwere und Höhe der Strafe wird „Ithm“ 
bzw. „Dschunāh“ (Sünde, pers. Gunāh) genannt. Das, woran Allah, der Erhabene, 
Wohlgefallen hat, wird als „Khayrāt“ und „Hasanāt“ (Gutes, gute Taten) be-
zeichnet. Was Ihm missfällt, wird „Sayyiʾāt“ (Schlechtes, schlechte Taten) genannt. 
Er teilte mit, welche Taten gut und welche schlecht sind, und versprach diejenigen 
zu belohnen, die gute Taten verrichten. Allah, der Erhabene, ist Seinem Wort 
treu und bricht es niemals. Demnach wird am Tage des Jüngsten Gerichts als 
Gabe und Strafe nichts von anderswo gebracht werden, sondern es wird nur die 
Gegenleistung für das, was im irdischen Leben getan wurde, erlangt.] 

Weshalb kam der Islam? Warum wurden die Propheten, Friede sei mit ihnen, 
entsandt? Was die Antwort auf diese Frage betrifft, so ist deren Entsendung ein 
Zwang, eine Unterwerfung und dient dazu, die Menschen mit der Kette des 
Zwangs in das Paradies zu ziehen. So heißt es: „Wundert ihr euch über Menschen, 
die mit Ketten in das Paradies gezogen werden?“ Der Islam ist ein Lasso, das 
die Menschen an sich bindet, damit sie nicht in die Hölle kommen. So heißt es: 
„Ihr stürzt euch wie Motten ins Feuer und Ich packe euch am Gürtel und ziehe 
euch zurück.“ Eines der Kettenglieder der freien Verfügungsgewalt (Dschabbār) 
Allahs, des Erhabenen, sind die Worte der Propheten, Friede sei mit ihnen. Die 
Menschen können den richtigen Weg von falschen mithilfe dieser Worte unter-
scheiden. Durch die Gefahren, auf die sie hinweisen, entsteht in den Menschen 
Furcht. Mit diesem differenzierenden Wissen reinigt die Furcht den Staub auf 
dem Spiegel des Verstandes. Der Verstand wird geschliffen und begreift sodann, 
dass das Beschreiten des Weges des Jenseits vorzugswürdiger ist als sich weltlichem 
Vergnügen hinzugeben. Diese Einsicht lässt den Willen entstehen, sich für das 
Jenseits zu bemühen. Da die Körperglieder des Menschen seinem Willen unter-
worfen sind, beginnen die Glieder sodann für das Jenseits zu arbeiten. Allah, 
der Erhabene, hätte dich also mit dieser Kette durch Zwang vom Höllenfeuer 
entfernt und ins Paradies gezogen. Die Propheten, Friede sei mit ihnen, sind wie 
der Hirte einer Schafherde. Wenn sich auf der rechten Seite der Herde eine 
Weide befindet und auf der linken Seite eine Höhle und sich Wölfe in der Höhle 
aufhalten, wird der Hirte auf der Seite der Höhle stehen, einen Stock schwingen, 
die Schafe somit erschrecken und in Richtung Weide jagen. Die Entsendung der 
Propheten, Friede sei mit ihnen, ist ähnlich. 

– 987 –



Kommen wir nun zu der Frage, welchen Nutzen die Bemühungen dessen 
haben, der für die Hölle bestimmt wurde: Diese Worte sind aus einer Sicht richtig 
und aus anderer Sicht falsch. Sie sind daher richtig, weil sie denjenigen, der sie 
äußert, ins Verderben stürzen. Das Zeichen nämlich dafür, in der Urewigkeit 
für die Hölle bestimmt und geschrieben worden zu sein, ist, dass diese Frage in 
den Sinn kommt und man deswegen die Bemühung unterlässt und keine Samen 
aussät. Wer in dieser Welt keine Samen aussät, wird im Jenseits nichts ernten 
können. Das Zeichen dafür, dass für jemanden in der Urewigkeit der Hungertod 
bestimmt wurde, ist, dass folgender Gedanke bei ihm aufkommt: „Wenn in der 
Urewigkeit der Hungertod als mein Schicksal geschrieben wurde, so nützt es 
nichts, zu essen und zu trinken.“ Weil er so denkt, isst und trinkt er nicht und 
stirbt vor Hunger. So arbeitet auch die Person nicht, die sagt: „Wenn Armut 
mein Schicksal ist, was nützt dann schon das Arbeiten“, und bleibt arm. Wessen 
Schicksal Glückseligkeit und Reichtum ist, wird sich denken: „Diejenigen, für 
die bestimmt wurde, reich zu werden, arbeiten und verdienen.“ Dieser Gedanke 
treibt ihn zum Arbeiten an. Das heißt also, dass diese Gedanken nicht sinnlos 
sind. Aufgrund der Schrift in der Urewigkeit kommen sie ins Herz und sind 
Grund dafür, dass dieses Geschriebene geschieht. Je nachdem, für welche Arbeit 
der Mensch erschaffen wurde, bringen sie die Anlässe und Mittel für diese Arbeit 
vor ihn. Ansonsten beauftragen sie ihn nicht ohne Grund mit dieser Arbeit. 
Daher heißt es: „Arbeitet; für jeden wird erleichtert, wofür er erschaffen wurde.“ 
Demnach kann jeder aus den Zuständen und Angelegenheiten, in die er hinein-
gezogen wurde, sein Schicksal und das, was ihm im Jenseits widerfahren wird, 
erkennen. Ein Schüler, der seine Hausaufgaben erledigt und seine Pflichten 
erfüllt, sollte dies als frohe Kunde und Anzeichen dafür ansehen, dass für ihn 
bestimmt wurde, die Klasse zu bestehen und später ein Amt zu bekleiden. Doch 
wenn in sein Herz der Gedanke kommt: „Wenn Unwissenheit mein Schicksal 
ist, bringt das ganze Lernen nichts“, und er nicht lernt und seine Zeit unnütz 
verbringt, dann sollte er erkennen, dass die Unwissenheit sein Schicksal ist. Ge-
nauso muss man auch das Schicksal und die Bestimmung bezüglich des Jenseits 
auffassen. So heißt es in Vers 28 der Sure Luqmān sinngemäß: „Die Erschaffung 
und die Wiederauferweckung von euch allen ist wie die Erschaffung und Aufer-
weckung einer einzigen Person“, und in Vers 21 der Sure al-Dschāthiya sinngemäß: 
„Ihre jenseitigen Zustände sind wie ihre diesseitigen Zustände.“ Wer das Ge-
schriebene gut versteht, bei dem wird Tawhīd entstehen und er wird verstehen, 
dass Islam, Verstand und Tawhīd miteinander in Einklang stehen. 

Die zweite Art des Glaubens, die die Grundlage des Gottvertrauens ist, ist 
der Glaube daran, dass Allah, der Erhabene, rahīm (barmherzig), hakīm (weise) 
und latīf (gnädig) ist. Seine Gnade und Barmherzigkeit erreicht von der Ameise 
bis zum Menschen sämtliche Geschöpfe. Seine Barmherzigkeit und Güte gegenüber 
Seinen Dienern übersteigt die Barmherzigkeit einer Mutter gegenüber ihrem 
Kind. Dass dem so ist, wird in einem Hadith erwähnt. Seine Gnade und Barm-
herzigkeit ist so groß, dass Er die Welt und alles, was sich in ihr befindet, auf die 
beste Art erschaffen hat. Etwas Besseres ist nicht möglich. Er hat kein einziges 
Geschöpf von Seiner Barmherzigkeit und Gnade ausgeschlossen. Wenn alle In-
telligenten dieser Welt zusammenkommen und nachforschen würden, so könnten 
sie keine bessere und geeignetere Form von irgendetwas finden, das Er erschaffen 
hat. Sie werden verstehen, dass alles so erschaffen ist, wie es sein soll. Die ange-
messenste und vollkommenste Form von etwas, das hässlich erschaffen wurde, 
ist, dass es hässlich ist. Wäre es nicht hässlich, wäre es unvollkommen und fehl 
am Platze gewesen. Denn gäbe keine Hässlichkeit, würde beispielsweise niemand 
die Schönheit wertschätzen und sie wäre nicht angenehm. Gäbe es keine fehler-

– 988 –



haften Dinge, würde man das Makellose nicht schätzen und es wäre nicht ange-
nehm, denn das Makellose und Makelhafte werden durch Vergleich miteinander 
erkannt. Ohne Vater gäbe es beispielsweise keine Kinder. Wer kein Kind hat, 
ist kein Vater. D. h. in solchen Fällen wird durch die Existenz des einen die 
Existenz des anderen erkannt. Das Messen/Vergleichen geschieht zwischen zwei 
Sachen. Ohne Dualität kann das Ende des Maßes und der Messung nicht erreicht 
werden. Es ist möglich, dass die Menschen den Nutzen der Taten Allahs, des Er-
habenen, nicht begreifen. Doch es muss daran geglaubt werden, dass die nützlichste 
und beste Form jene ist, die Er erschaffen hat. Kurzgefasst ist alles, was es auf 
der Welt gibt, wie Krankheit, Schwäche, gar Sünde und Unglaube, Vernichtung, 
Makel, Sorge und Schmerz nicht ohne Weisheit und Nutzen und Grund. Sie alle 
wurden auf die angemessenste und nützlichste Art und Weise erschaffen. Für 
die Person, die Er arm erschaffen hat, ist das Angemessenste die Armut. Wäre 
diese Person nämlich reich gewesen, so wäre sie ins Verderben gestürzt. Das 
gleiche gilt für denjenigen, den er reich erschaffen hat. Dies gleicht wie der 
Tawhīd-Teil ebenfalls einem weiten Meer. Viele sind in diesem Meer ertrunken. 
Auch diese Angelegenheit ist wie das Thema „Schicksal und Bestimmung“ un-
begreiflich und es ist nicht erlaubt, es zu erklären. Tauchen wir in dieses Meer 
ein, werden sich die Ausführungen in die Länge ziehen. Doch es genügt, daran 
in dem Maße zu glauben, wie wir dargelegt haben. 

Was bedeutet Gottvertrauen (Tawakkul)? Gottvertrauen ist ein Zustand, der 
im Herzen entsteht. Es entsteht durch den Glauben an den Tawhīd und an die 
Tatsache, dass die Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, grenzenlos sind. 
Dieser Zustand ist das Vertrauen des Herzens auf den Helfer, das Verlassen auf 
Ihn, das Glauben an Ihn und die Ruhe mit Ihm. Ein solcher Mensch bindet sein 
Herz nicht an die weltlichen Güter und ist nicht betrübt, wenn seine weltlichen 
Angelegenheiten schlecht laufen. Er vertraut darauf, dass Allah, der Erhabene, 
die Versorgung zukommen lässt. Ein Gleichnis hierfür auf dieser Welt ist eine 
Person, die verleumdet wurde; wenn sie dem Gericht vorgeführt wird, wird sie 
sich einen Anwalt suchen. Wenn sie in drei Angelegenheiten dem Anwalt vertraut, 
wird ihr Herz in Frieden sein: 1. Dass der Anwalt die Verleumdung, die Kniffe 
und Tricks gut kennt. 2. Dass er sich nicht davor zurückhält, die Wahrheit zu 
sagen beim Vermitteln eines Anliegens, das er gut kennt, und dass er gut und 
offen und klar sprechen kann. 3. Dass der Anwalt Mitleid mit ihr hat und ernsthaft 
bemüht ist, das Recht zu wahren. Glaubt und vertraut sie diesem Anwalt in dieser 
Art, wird sie sich nicht zusätzlich bemühen müssen. Wer die Bedeutung von Vers 
173 der Sure Āl Imrān, in welchem es sinngemäß heißt: „Allah, der Erhabene, 
genügt uns. Welch guter Helfer Er ist!“, gut versteht und sagt: „Es ist Allah, der 
Erhabene, der alles bewirkt. Niemand außer Ihm kann etwas bewirken“, und 
daran glaubt, dass in Seinem Wissen und Seiner Macht kein Mangel liegt und 
Seine Barmherzigkeit und Güte unendlich sind, wird auf die Gnade Allahs, des 
Erhabenen, vertrauen und sich nicht auf Vorkehrungen und Mittel verlassen. Er 
wird sagen: „Die Versorgung wurde bestimmt und zugeteilt und wird mich er-
reichen, wenn die Zeit gekommen ist. Allah, der Erhabene, verfährt mit mir so, 
wie Seiner Größe und Barmherzigkeit gebührt.“ Einige werden daran glauben, 
aber in ihnen wird sich Furcht und Hoffnungslosigkeit befinden. Es gibt viele, 
die zwar an etwas glauben, deren Natur aber sich ihrem Glauben nicht beugt, 
sondern sich Wahnvorstellungen und Illusionen hingibt. Ein solcher Mensch folgt 
diesen Illusionen trotz der Tatsache, dass er weiß, dass diese falsch sind. Wenn 
er beispielsweise gerade eine Süßspeise isst und jemand anderes sie mit etwas 
Schmutzigem vergleicht, kann er sie nicht mehr essen. Obwohl er weiß, dass 
hinter diesen Worten keine Wahrheit steckt und die Süßspeise dem Schmutzigen 

– 989 –



nicht ähnelt, kann er sie dennoch nicht essen. Er kann zum Beispiel nicht allein 
in einem Zimmer schlafen, in welchem sich eine tote Person befindet. Obwohl 
er weiß, dass der Tote einem Stein gleicht und sich nicht bewegen kann, kann er 
dort nicht schlafen. Wie man sieht, ist für das Gottvertrauen einerseits ein starker 
Glaube und andererseits auch ein starkes Herz erforderlich. So verbleibt kein 
Zweifel mehr in seinem Herzen. Wenn Vertrauen und Ruhe nicht vollkommen 
sind, wird der Tawakkul nicht vollkommen sein. Denn Tawakkul bedeutet, dass 
das Herz in allen Angelegenheiten Allah, dem Erhabenen, vertraut und sich auf 
Ihn verlässt. Der Glaube Ibrāhīms, Friede sei mit ihm, war ein Glaube der Ge-
wissheit (Yaqīn), doch damit sein Herz Ruhe findet, sagte er: „O mein Herr! 
Wie erweckst Du die Toten? Zeige es mir!“ Wie in Vers 260 der Sure al-Baqara 
mitgeteilt wird, wurde er sinngemäß gefragt: „Glaubst du denn nicht?“, worauf 
er sagte: „Doch, aber ich wollte fragen, damit mein Herz Ruhe findet.“ Er hatte 
Gewissheit in seinem Herzen, doch er wollte, dass sein Herz Ruhe findet. Die 
Ruhe des Herzens ist nämlich zunächst von den Sinnen und der Vorstellungskraft 
abhängig und dann folgt das Herz der Gewissheit und hat es nicht mehr nötig, es 
offenkundig zu sehen. 

DIE STUFEN DES GOTTVERTRAUENS – Gottvertrauen hat drei Stufen: 
Jemand, der sich auf der ersten Stufe befindet, gleicht einer Person, die einem 

eifrigen, eloquenten, mutigen und mitfühlenden Anwalt vertraut. 
Eine Person, die sich auf der zweiten Stufe befindet, gleicht einem Kind. Das 

Kind denkt, dass alles, was ihm gegeben wird, von seiner Mutter geschickt wird. 
Wenn es hungrig ist, sucht es die Mutter auf. Wenn es Angst hat, sucht es Zuflucht 
bei seiner Mutter. Dieser Zustand des Kindes ist ein spontaner, er wird ihm nicht 
von jemand anderem beigebracht und er wird auch nicht mit Gewalt erzwungen. 
Er geschieht nicht durch seinen Willen. Wer sich auf dieser Stufe befindet, ist 
sich seines Gottvertrauens nicht bewusst, denn er hält seinen Stellvertreter nicht 
für getrennt von sich. Der auf der ersten Stufe Befindliche hingegen weiß von 
seinem Gottvertrauen Bescheid und sein Gottvertrauen geschieht mit Zwang 
und Willen. 

Jemand, der sich auf der dritten Stufe befindet, gleicht einem Toten in den 
Händen des Totenwäschers. Er sieht sich selbst als einen Toten, der sich mit der 
Macht Allahs, des Erhabenen, bewegt. Wenn er mit Sorgen und Schmerzen kon-
frontiert ist, betet er nicht einmal, um sie loszuwerden. Das Baby hingegen ruft 
nach der Mutter, wenn es Schmerzen hat. Dieser hier gleicht aber einem Kind, 
das nicht nach der Mutter ruft. Denn es weiß, dass die Mutter immer nach ihm 
schaut und bereit ist, ihm zu Hilfe zu kommen. 

Der Wille der auf der dritten Stufe Befindlichen liegt ebenfalls nicht in ihrer 
Hand. Jene auf der zweiten Stufe rennen zum Vertreter und flehen. Der Wille 
ist auf der ersten Stufe existent und meint das Festhalten an den Gewohnheiten 
und Mitteln, die der Vertreter wünscht. Wenn es beispielsweise die Gewohnheit 
des Anwalts ist, dass er nicht vor Gericht kommt, solange der Mandant nicht an-
wesend ist und die Akte ihm nicht vorliegt, dann bereitet er diese vor und überlässt 
anschließend den Rest dem Anwalt. Danach erwartet er alles von seinem Vertreter. 
Dass die Akte vorbereitet wurde, weiß er vom Vertreter. Denn er hat auf seine 
Gewohnheit und seinen Hinweis hin vorbereitet. Demnach betätigen sich dieje-
nigen auf der ersten Stufe mit Handel und Landwirtschaft. Sie lernen ein Hand-
werk, einen Beruf und klammern sich an die Mittel, die der Brauch Allahs, des 
Erhabenen, sind. Doch sie lassen vom Gottvertrauen nicht ab; sie vertrauen nicht 
auf ihre Arbeit, sondern auf die Gnade, Gunst und Güte Allahs, des Erhabenen. 
Sie erwarten von Ihm, dass Er sie mit den ergriffenen Mitteln ihr Ziel erreichen 

– 990 –



lässt. Sie sagen, dass schließlich Er es ist, der die Mittel „Handel“ und „Land-
wirtschaft“ gesendet hat. Sie ergreifen die Mittel und wissen, dass das Erhaltene 
von Allah, dem Erhabenen, kommt. So heißt es in Vers 39 der Sure al-Kahf sinn-
gemäß: „Nur Allah, der Erhabene, ist es, der allen Dingen Kraft (Quwwa) ver-
leiht.“ Hawl bedeutet Bewegung. Quwwa wiederum bedeutet Kraft/Macht [also 
Energie]. Weiß ein Mensch, dass seine Kraft nicht von ihm selbst stammt, sondern 
von Allah, dem Erhabenen, erschaffen wurde, wird er alles von Ihm erwarten. 
Zusammengefasst: Jemand, der die Mittel beim Zustandekommen der Handlungen 
nicht sieht, wird von niemandem außer Allah etwas erwarten und hätte somit 
Tawakkul vollzogen. 

Die höchste Stufe des Gottvertrauens teilt der „Sultan der Gotteskenner“, 
Bāyazīd al-Bistāmī, wie folgt mit: Abū Mūsā ad-Dīnawarī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, sagt: „Ich fragte Bāyazīd, was Tawakkul ist. Er fragte, was ich denn 
denke. Ich sagte, dass die Gelehrten sagen: ,Wenn deine rechte und linke Seite 
und alles um dich herum voller Schlangen und Skorpione ist, dann ist es Tawakkul, 
dass nichts in dein Herz kommt.‘ Er erwiderte: ,Dies ist leicht. Für mich ist Ta-
wakkul, zu sehen, dass alle Ungläubigen in der Hölle bestraft werden und alle 
Gläubigen im Paradies in Gaben weilen, aber dennoch keinen Unterschied zwi-
schen beiden zu sehen.‘ “ Was Abū Mūsā sagte, ist eine hohe Stufe des Tawakkul, 
doch dies bedeutet nicht, den Schaden nicht zu meiden. Abū Bakr, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, schützte sich vor der Schlange, indem er seinen gesegneten 
Fuß auf ihr Loch in der Höhle setzte. Dabei war sein Tawakkul höher. Doch er 
fürchtete nicht die Schlange, sondern er fürchtete den Schöpfer der Schlange 
und, dass Er ihr Kraft und Bewegung verleiht. Er sah, dass alle Kraft und Bewegung 
einzig von Allah, dem Erhabenen, kommt. Die Worte von Bāyazīd verweisen 
auf den Glauben, der das Fundament des Tawakkul darstellt, nämlich den Glauben 
an die Gerechtigkeit, Weisheit, Barmherzigkeit und Güte Allahs, des Erhabenen. 
Es ist der Glaube daran, dass alles, was Er tut, rechtens ist. Jemand mit einem 
solchen Glauben sieht keinen Unterschied zwischen Strafe und Wohlgabe. 

WIE WIRD GOTTVERTRAUEN PRAKTIZIERT? – Jede Stufe in der Re-
ligion fußt auf drei Fundamenten: Wissen (Ilm), Zustand (Hāl) und Handlung 
(Amal). Wir haben beschrieben, was Gottvertrauen ist, und haben auch dessen 
Zustand dargelegt. Nun wollen wir darüber sprechen, wie die praktische Ebene 
des Tawakkul ist, also wie Gottvertrauen zu praktizieren ist. Viele denken, Gott-
vertrauen würde bedeuten, alles dem Zufall zu überlassen, nichts aus eigenem 
Willen zu tun, sich nicht um das Verdienen von Geld zu bemühen, nichts zu 
sparen, sich vor Schlangen, Löwen und Gift nicht in Acht zu nehmen, bei Krankheit 
keine Medikamente einzunehmen, den Islam nicht zu lernen und sich nicht vor 
den Islamfeinden zu hüten. [Die Religionsunkundigen geben dem Gottvertrauen 
und der Genügsamkeit diese Bedeutung und sagen, der Islam sei Faulheit und 
Religion sei Opium. Sie greifen den Islam an. Sie versuchen, die Jugendlichen in 
die Irre zu führen und sie vom Glauben und Islam zu trennen. Sie verleumden 
den Islam auf niederträchtige Art.] Das Gottvertrauen auf diese Art zu verstehen, 
ist falsch. Dies steht nicht im Einklang mit dem Islam. Dabei ist das Gottvertrauen 
etwas, was im Islam geboten wird. Wie kann etwas, was dem Islam widerspricht, 
Gottvertrauen sein? 

In den freiwilligen/gewollten Handlungen, im Erwerb von Gütern und Geld, 
im Sparen des verfügbaren Geldes und Vermögens, im Meiden von Schaden und 
im Behandeln von Beschwerden und Krankheiten gibt es verschiedene Arten 
des Gottvertrauens. Wir wollen diese vier Arten des Gottvertrauen nun der 
Reihe nach anführen: 

– 991 –



1. Gottvertrauen beim Erwerb von Eigentum und beim Kauf nützlicher Dinge: 
Hier gleichen das Gottvertrauen der Unverheirateten und Alleinlebenden 

und das Gottvertrauen der Verheirateten und Unterhaltspflichtigen einander 
nicht. 

Das Gottvertrauen von Personen, die nicht unterhaltspflichtig sind, im Erwerb 
von Eigentum und im Erfüllen ihrer Bedürfnisse ist gemäß der Mittel dreierlei: 

I. Die Mittel der ersten Art: Mittel, bei denen es der göttliche Brauch Allahs, 
des Erhabenen, ist, sie in die Existenz zu bringen, um etwas zu erschaffen. [Er-
schaffen bedeutet, aus dem Nichts hervorzubringen oder das Existente nach phy-
sikalischen, chemischen, physiologischen oder metaphysischen Gesetzen von 
einer Form in eine andere Form mit anderen Eigenschaften zu überführen.] 
Diese Mittel werden durch Erfahrung gekannt. Sich nicht an solche Mittel zu 
klammern, ist kein Gottvertrauen, sondern töricht. Beispielsweise bei Hunger 
nichts zu essen und zu denken: „Wenn Allah will, wird Er mich auch ohne zu 
essen sättigen, oder Er wird das Brot und die Nahrung zu meinem Mund führen, 
ohne dass ich sie berühre“, oder zu denken, Er werde Kinder gewähren, ohne 
eine Ehe zu schließen und zu heiraten, ist nicht Gottvertrauen, sondern Torheit. 
Bei Handlungen, die von Mitteln abhängen und die durch Erfahrung erkannt 
werden, ist es kein Gottvertrauen, die Mittel beiseite zu lassen. Es bedeutet, mit 
dem Wissen und Zustand Gottvertrauen zu üben. Gottvertrauen mit Wissen 
besteht darin, zu wissen, dass Allah, der Erhabene, es ist, der die Mittel für das 
Beseitigen des Hungers, also die Hand, den Mund, die Zähne, den Magen, die 
Verdauungsorgane, die Nahrung, das Brot und die physiologischen Bewegungen 
erschaffen hat. Gottvertrauen mit dem Zustand besteht darin, auf die Güte 
Allahs, des Erhabenen, zu vertrauen und sich nicht auf Nahrung, Hand, Mund 
und Gesundheit zu verlassen. Die Hand kann in einem Augenblick gelähmt 
werden. Der Mensch kann eines Tag von Verdauungskrankheiten geplagt werden. 
Die Nahrung könnte keinen Nutzen mehr haben. Daher soll man bei der Er-
schaffung, Erlangung und Verdauung der Nahrung nicht auf das eigene Handeln 
und die Kraft vertrauen, sondern auf die Gnade und Güte Allahs, des Erhabe-
nen. 

II. Die Mittel der zweiten Art: Diese sind jene Mittel, deren Wirkung nicht 
100 % ist, die aber in vielen Fällen notwendig sind. Solche Mittel zu unterlassen, 
ist ebenfalls kein Gottvertrauen. Beispielsweise für die Reise Proviant mitzu-
nehmen, ist zwar oftmals nützlich, doch manchmal nicht unbedingt nötig. Solche 
Mittel zu nutzen, war die Sunna unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und der 
Brauch der Gelehrten gewesen. Gottvertrauen besteht darin, nicht auf diese 
Mittel zu vertrauen, denn diese haben manchmal keinen Nutzen. Man soll vielmehr 
auf den Schöpfer und Sender dieser Mittel vertrauen. Solche Mittel zu unterlassen, 
ist keine Sünde, sondern zeugt davon, dass das Gottvertrauen stark ist. D. h. 
also, dass das Unterlassen von Essen und Trinken eine Sünde ist. Dass der 
Reisende keinen Proviant mitnimmt, ist keine Sünde, doch es gibt zwei Bedin-
gungen, damit es keine Sünde ist: Er muss stark genug sein, um mehrere Tage 
den Hunger zu ertragen, und daran gewöhnt sein, das zu essen, was man unterwegs 
vorfindet. Ibrāhīm al-Khawwās, möge Allah sich seiner erbarmen, war eine gott-
vertrauende Person. Auf langer Reise nahm er keinen Proviant mit sich, sondern 
er nahm eine Nadel, ein Taschenmesser, ein Seil und einen Eimer mit. Denn 
diese sind Mittel, die zu 100 % wirken, also jederzeit nützlich sind. In der Wüste 
kann nämlich aus dem Brunnen kein Wasser ohne Seil und Eimer geschöpft 
werden und wenn ein Kleidungsstück zerrissen ist, kann nichts anderes die Arbeit 
einer Nadel erledigen. Wir wollen erneut wiederholen, dass auch das Unterlassen 

– 992 –



der Mittel, deren Wirkung nicht definitiv ist, kein Gottvertrauen ist. Die Mittel 
zu ergreifen und nicht auf die Mittel, sondern auf Allah, den Erhabenen, zu ver-
trauen, ist Tawakkul. D. h. also, fernab von Städten in einer Höhle zu leben und 
zu sagen, man würde auf Allah vertrauen, ist harām. Dies ist, sich in den Tod zu 
stürzen, und bedeutet, sich dem Brauch und den Gesetzen Allahs, des Erhabenen, 
zu widersetzen. Eine solche Person gleicht jemandem, der einen Anwalt engagiert 
und zwar weiß, dass es die Gewohnheit dieses Anwalts ist, nicht vor Gericht zu 
gehen, bevor er die Akte gelesen hat, aber auf den Anwalt vertraut, ohne ihm 
die Akte zu übergeben. Es gab einst jemanden, der Askese üben und sich der 
Welt lossagen wollte. Er begab sich in eine Höhle in einem Berg und wartete 
gottvertrauend auf Versorgung. Tage vergingen, aber es kam nichts. Kurz vor 
dem Hungertod gab Allah, der Erhabene, dem Propheten dieser Zeit den Befehl: 
„Geh zu diesem törichten Mann und sage ihm: ,Wenn er sich nicht in die Stadt 
begibt und sich nicht unter die Menschen mischt, werde Ich ihn vor Hunger 
sterben lassen.‘ Will er etwa Meinen Brauch brechen?“ Als der Prophet ihn in-
formierte, kam dieser in die Stadt. In der Stadt wurde ihm von überall etwas ge-
bracht. Der folgende sinngemäße Koranvers ist wohlbekannt: „Ich liebe es, die 
Versorgung Meiner Diener nicht direkt zu schicken, sondern durch die Hände 
Meiner Diener.“ Dass sich jemand in der Stadt verbirgt oder sich in seinem Haus 
zurückzieht und Gottvertrauen übt, ist harām. Die definitiven Mittel zu unterlassen, 
ist nicht erlaubt. Wenn er in der Stadt die Haustür nicht abschließt oder den 
Leuten seine Tür öffnet, hätte er zwar Gottvertrauen geübt, doch dazu ist es er-
forderlich, dass seine Gedanken nicht bei der Tür sind und er nicht daran denkt, 
ob jemand etwas bringe. Sein Herz muss mit Allah, dem Erhabenen, sein und er 
muss sich mit gottesdienstlichen Handlungen beschäftigen. Auch wenn keine 
Mittel in Sicht sind, muss er wissen, dass die Versorgung nicht abgeschnitten 
wird. Es wurde gesagt: „Wenn der Mensch vor seiner Versorgung flieht, wird 
die Versorgung ihn jagen“, was auch stimmt. Wenn jemand zu Allah, dem Erha-
benen, betet: „O mein Herr! Gib mir keine Versorgung!“, gebietet Allah, der 
Erhabene: „O Unwissender! Ich habe dich erschaffen. Denkst du etwa, Ich gebe 
dir dann keine Versorgung?“ Demnach meint Gottvertrauen (Tawakkul), die 
Mittel zu ergreifen, doch nicht auf die Mittel zu vertrauen, sondern auf den 
Schöpfer dieser Mittel. Jeder verzehrt die Versorgung Allahs, des Erhabenen. 
Doch einige erleben die Demütigung und Erniedrigung des Bettelns und einige 
[Händler, Gewerbetreibende] erleiden die Mühsal des Wartens, andere [Hand-
werker, Arbeitnehmer usw.] ermüden, während andere [wie die Wissenschaftler] 
mit Würde und in Komfort essen, ohne von jemand anderem als Allah, dem Er-
habenen, etwas zu erwarten. 

III. Die Mittel der dritten Art: Mittel, deren Wirkung nicht definitiv ist und 
die nicht immer notwendig sind und die durch Nachdenken und Forschen erlangt 
werden können. Mit solchen Mitteln Geld zu verdienen gleicht dem, mit Wahr-
sagerei, Beschwörung und Kauterisation Kranke zu behandeln, und unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sagte bei der Darlegung des Gottvertrauens: „Wer Tawakkul 
übt, behandelt Krankheiten nicht mit Wahrsagerei, Beschwörung und Kauteri-
sation.“ Er sagte aber nicht: „Diejenigen, die Gott vertrauen, arbeiten nicht und 
leben nicht in der Stadt, sondern begeben sich in die Berge.“ 

Im Ergreifen der Mittel gibt es drei Stufen des Gottvertrauens: 
a) Ein Unverheirateter auf einer hohen Stufe des Gottvertrauens lebt fern 

von der Stadt, um die Rechte der Menschen nicht zu missachten. Er nimmt nichts 
mit sich. Wenn er hungrig wird, isst er, was er vorfindet. Findet er keine Nahrung, 
fürchtet er den Hungertod nicht. Stirbt er an Hunger, weiß er, dass dies gut für 
ihn ist. Denn es ist schon oft vorgekommen, dass ein Reisender, der Nahrung 

– 993 –



mit sich führte, auf dem Weg ausgeraubt und sogar getötet wurde. Sich davor zu 
schützen, ist nicht wādschib. 

b) Derjenige auf der zweiten Stufe verdient kein Geld, verlässt aber auch 
nicht die Stadt. Er verrichtet in den Moscheen gottesdienstliche Handlungen und 
erwartet von niemandem etwas. Einzig von Allah, dem Erhabenen, erwartet er. 
[Im zweiten Abschnitt am Ende von Kapitel 40 haben wir erklärt, dass die An-
nahme von unaufgefordert gegebenen Geschenken kein Hindernis für das Gott-
vertrauen ist.] 

c) Derjenige auf der dritten Stufe arbeitet, um Geld zu verdienen, doch in all 
seinen Handlungen achtet er die islamischen Bestimmungen und die Sunna. Er 
hält sich fern von Betrug, dem Forschen nach subtilen Mitteln und der Beschäf-
tigung mit kommerziellem Wissen. Wer diese Dinge nicht meidet, wäre in die 
Mittel der dritten Art versunken und hätte kein Gottvertrauen geübt. 

Tawakkul bedeutet nicht, nicht zu arbeiten, denn: Abū Bakr, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, vertraute in all seinen Angelegenheiten Allah. Als er zum 
Kalifen gewählt wurde, verkaufte er auf dem Basar Stoffe. Als er gefragt wurde: 
„O Kalif! Ist es angemessen, Handel zu treiben, während man einen Staat führt?“, 
antwortete er: „Wie soll ich mich um das Volk kümmern, wenn ich mich nicht 
um meine Familie kümmere?“ Daraufhin sahen sie es als angemessen an, dem 
Kalifen von der Staatskasse ein monatliches Gehalt festzulegen. Danach war er 
ständig mit den Angelegenheiten des Volkes beschäftigt. Als er der Höchste der 
Gottvertrauenden war, trieb er Handel, doch er dachte nicht daran, Geld zu ver-
dienen. Er wusste seinen Verdienst nicht von seinem Kapital oder seiner Arbeit, 
sondern von Allah, dem Erhabenen. Er liebte sein eigenes Vermögen nicht mehr 
als das Vermögen seiner Glaubensbrüder. 

Für Gottvertrauen ist Askese (Zuhd) notwendig, doch um ein Asket zu sein, 
bedarf es des Gottvertrauens nicht. Abū Dschaʿfar al-Haddād war der Lehrer 
von Dschunayd al-Baghdādī, möge Allah sich ihrer erbarmen. [Haddād bedeutet 
Schmied.] Er besaß viel Gottvertrauen. Er ließ sich 20 Jahre lang nicht anmerken, 
dass er Gottvertrauen übte. Er verdiente täglich auf dem Basar einen Dinar. 
[Ein Dinar ist ein Mithqāl Gold, ein Mithqāl sind 4,8 Gramm.] Er gab alles davon 
den Armen als Almosen. Dschunayd sprach in seiner Gegenwart nie über Gott-
vertrauen. Er pflegte zu sagen: „Ich schämte mich in seiner Gegenwart über 
etwas zu sprechen, das er besaß.“ 

Dass die Tasawwuf-Anhänger auf den Einkaufsstraßen, auf dem Basar und 
unter den Menschen umherwandern, ist ein Zeichen ihres geringen Gottvertrauens. 
Sie müssen in ihren Häusern sitzen und von Allah, dem Erhabenen, erwarten. 
An öffentlichen Orten und in Ordenshäusern zu sitzen, gleicht dem Sitzen auf 
einer Einkaufsstraße. Es besteht nämlich die Gefahr, dass die Ruhe ihres Herzens 
aus ihrem Ruhm resultiert. Wenn sie jedoch nicht an Ruhm denken, hätten sie 
wie eine arbeitende Person Gottvertrauen geübt. 

Kurzgefasst besteht das Fundament des Gottvertrauens (Tawakkul) darin, 
von den Menschen nichts zu erwarten und sich nicht auf die Mittel zu verlassen, 
sondern alles allein von Allah, dem Erhabenen, zu erwarten. Ibrāhīm al-Khawwās, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Ich sah Khidr, Friede sei mit ihm, und 
er wollte mit mir Freundschaft schließen. Doch ich wollte dies nicht. Ich hatte 
nämlich die Furcht, dass mein Herz ihm vertraut und mein Gottvertrauen dadurch 
abnimmt.“ Ahmad ibn Hanbal, möge Allah sich seiner erbarmen, hatte einen 
Arbeiter angeheuert. Er sagte zu seinem Schüler: „Gib dem Arbeiter etwas mehr 
als seinen Tageslohn.“ Doch der Arbeiter nahm dies nicht an. Als der Arbeiter 
ging, sagte er zu seinem Schüler: „Geh ihm nach und gib es ihm! Jetzt nimmt er 

– 994 –



es sicherlich!“ Der Schüler fragte nach dem Grund und Imām Ahmad sagte: „Zu 
dem Zeitpunkt hoffte sein Herz, dass wir ihm etwas geben würden, deswegen 
nahm er es nicht an. Als er jetzt ging, blieb bei ihm keine Erwartung mehr und 
somit schadet es seinem Gottvertrauen nicht, wenn er annimmt.“ 

D. h. das Gottvertrauen des Arbeitenden besteht darin, nicht auf das Vermögen 
zu vertrauen. Und Zeichen hierfür ist, dass wenn sein Vermögen untergeht, sein 
Herz keineswegs beunruhigt wird und er seine Hoffnung auf die Versorgung 
nicht verliert. Er weiß nämlich, dass Allah, der Erhabene, demjenigen, der Ihm 
vertraut, Versorgung schicken wird, von wo er es nicht erwartet hätte. Wenn Er 
sie nicht zukommen lässt, sagt er: „Dies ist für mich besser so.“ 

Ein solches Gottvertrauen zu erlangen, ist nicht einfach. Keine Veränderung 
im Herzen zu verspüren, wenn das gesamte Vermögen entwendet wird oder man 
einem Unheil anheimfällt, ist nichts, was jeder zu bewerkstelligen vermag. Die 
Anzahl derer, die ein solches Gottvertrauen besitzen, ist zwar äußerst gering, 
doch es gibt sie. Um ein solches Gottvertrauen zu erwerben, muss das Herz voll 
und ganz an die Grenzenlosigkeit der Gnade, Barmherzigkeit und Güte Allahs, 
des Erhabenen, und an die Vollkommenheit Seiner Macht glauben und dabei 
Glaubensgewissheit erlangen. Er muss daran denken, dass Allah, der Erhabene, 
vielen Menschen die Versorgung auch ohne Kapital zukommen lässt und so man-
ches Kapital zum Unheil führt. Falls sein Kapital abhandenkommt, muss er 
wissen, dass dies gut für ihn ist. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Eine Person verbringt den Abend mit Nachdenken über die Arbeiten, die er 
am nächsten Tag verrichten wird, dabei wird diese Arbeit ihn ins Unheil stürzen. 
Allah, der Erhabene, ist gnädig mit diesem Diener und lässt ihn dies nicht machen. 
Er jedoch ist traurig, weil diese Arbeit nicht gelungen ist. Er fragt sich, warum 
diese Arbeit nicht zustande kommt, wer dies verhindert, wer ihm denn nun ein 
Feind ist, und beginnt auf seine Freunde mit Argwohn zu blicken. Dabei hat 
Allah, der Erhabene, ihn aus Seiner Barmherzigkeit heraus vor einem Unglück 
geschützt.“ Daher sagte Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein: „Falls ich 
morgen arm und bedürftig werden sollte, werde ich überhaupt nicht betrübt sein 
und ich werde auch keineswegs daran denken, reich zu werden, denn ich weiß 
nicht, welches hiervon besser für mich ist.“ 

Zweitens muss gewusst werden, dass die Angst vor Armut und der Glaube an 
schlechte Omen vom Satan verursacht werden. So heißt es in Vers 268 der Sure 
al-Baqara sinngemäß: „Der Satan verspricht euch, dass ihr in eine bedürftige 
Lage geraten werdet.“ Auf die Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, zu ver-
trauen, ist von hoher Gotteserkenntnis. Es wird jederzeit bezeugt, dass Er von 
unerwarteten Stellen und aus unbedachten Anlässen heraus viel Versorgung zu-
kommen lässt. Doch man darf auch nicht auf geheime Mittel vertrauen, sondern 
muss Zuflucht beim Schöpfer der Mittel suchen. Ein Gottvertrauender pflegte 
in einer Moschee gottesdienstliche Handlungen zu verrichten. Der Imam dieser 
Moschee sagte zu ihm: „Du bist arm, es wäre besser für dich, wenn du dir eine 
Arbeit suchen würdest“, und er erwiderte: „Mein jüdischer Nachbar schickt mir 
jeden Tag die Dinge, die ich benötige.“ Der Imam sagte: „Wenn dies so ist, dann 
hast du deine Existenz gesichert. Es wird dir nicht schaden, nicht zu arbeiten“, 
worauf dieser zum Imam sagte: „So unterlasse du von nun an das Vorbeten, denn 
wer das Wort eines Juden über das Wort Allahs, des Erhabenen, stellt, ist nicht 
würdig, ein Imam zu sein.“ Der Imam einer anderen Moschee fragte jemanden 
aus der Gemeinschaft: „Woher beziehst du deinen Unterhalt?“, worauf dieser 
sagte: „Einen Moment! Erst will ich das Gebet wiederholen, welches ich hinter 
dir verrichtete.“ Er wollte damit sagen: „Du hast keinen Glauben daran, dass 
Allah, der Erhabene, es ist, der die Versorgung zukommen lässt, und somit wird 

– 995 –



dein Gebet nicht angenommen.“ Wer also in dieser Art vollkommenes Gottver-
trauen besitzt, hat stets von unerwarteten Stellen Versorgung erhalten und sein 
Glaube an Vers 6 der Sure Hūd ist erstarkt, wo es sinngemäß lautet: „Allah, der 
Erhabene, lässt die Versorgung eines jeden Lebewesens auf der Erde gewiss zu-
kommen.“ Hudhayfa al-Marʿaschī diente Ibrāhīm ibn Adham. Als sie nach dem 
Grund fragten, erzählte er: „Wir waren sehr hungrig auf unserem Weg nach 
Mekka. Als wir in Kufa ankamen, konnte ich vor Hunger nicht mehr gehen. Er 
fragte: ,Bist du vor Hunger schwach geworden?‘ Als ich bejahte, bat er um Tinte, 
Feder und Papier und ich fand und brachte sie. Er schrieb die Basmala und Fol-
gendes: ,Mein Herr, dem in allem und in jeder Angelegenheit vertraut wird! Du 
bist es, der alles gibt. Ich preise Dich und danke Dir jeden Augenblick und 
vergesse Dich nicht für einen einzigen Moment. Ich bin nunmehr hungrig, durstig 
und nackt. Die ersten drei sind meine Pflicht und ich werde sie gewiss erfüllen. 
Die letzten drei hast Du versprochen. Ich erwarte sie von Dir.‘ Dann gab er mir 
das Papier und sagte: ,Geh hinaus, erhoffe von niemandem außer Allah etwas 
und gib dieses Papier dem ersten Menschen, dem du begegnest!‘ Ich ging also 
hinaus und traf als Erstes einen Mann auf einem Kamel. Ich gab ihm das Blatt 
Papier. Er las es, begann anschließend zu weinen und fragte: ,Wer hat das ge-
schrieben?‘ Ich antwortete: ,Jemand in der Moschee‘, woraufhin mir der Mann 
einen Beutel Gold überreichte. Darin befanden sich 60 Dinar. Ich fragte später 
die dortigen Menschen, wer diese Person sei, und da teilten sie mir mit, er sei ein 
Christ. Ich erzählte dies Ibrāhīm ibn Adham und er sagte mir: ,Rühr den Beutel 
nicht an! Sein Eigentümer wird gleich kommen.‘ Kurze Zeit später kam der 
Christ. Er fiel Ibrāhīm zu Füßen und küsste sie und wurde Muslim.“ Abū Yaʿqūb 
al-Basrī, möge Allah sich seiner erbarmen, erzählte: „Ich erlitt in Mekka 10 Tage 
Hunger. Ich konnte es sodann nicht mehr ertragen. Ich sah Steckrübensaft, der 
auf die Staße geworfen war. Ich wollte ihn nehmen, doch eine Stimme in mir 
schien zu sagen: ,Zehn Tage hast du nun ausgehalten und willst nun verdorbenen 
Steckrübensaft trinken?‘ Ich nahm den Saft nicht. Ich begab mich in die al-
Harām-Moschee und setzte mich hin. Jemand kam zu mir und stellte frisch ge-
bratenes Brot sowie Zucker und Mandeln vor mich. Er sagte zu mir: ,Ich war auf 
See und ein Sturm kam auf. Ich gelobte, diese Sachen dem allerersten Armen, 
dem ich begegnen werde, zu geben.‘ Ich nahm von allem eine Handvoll. Was 
übrig blieb war, schenkte ich ihm. D. h. also, dass Allah, der Erhabene, einen 
Sturm aufkommen ließ, um mir Versorgung zu schicken, und diesen Menschen 
rettete und mit einem Gelöbnis meine Versorgung schickte. Dafür dankte ich 
Allah, dem Erhabenen, und bereute, auf den Straßen nach Nahrung gesucht zu 
haben.“ Es ist notwendig, solche seltenen Begebenheiten zu lesen, um den 
Glauben zu stärken. 

Besitzt der Unverheiratete einen starken Glauben und hält sich davon zurück, 
Geld zu verdienen, um keinerlei Sünden zu begehen, werden die Mittel zur Er-
langung der Versorgung vor ihn kommen. Weil das Kind im Leib der Mutter un-
fähig ist zu arbeiten, lässt Er ihm aus dem Nabel Nahrung zukommen. Nachdem 
es auf die Welt gekommen ist, lässt Er sie durch die Brust der Mutter zukommen. 
Erreicht es das Alter, in welchem es etwas essen kann, erschafft Allah, der Er-
habene, seine Zähne. Wenn seine Eltern sterben und es zum Waisenkind wird, 
verleiht Er auch anderen die Barmherzigkeit, die Er Vater und Mutter zuteilwerden 
ließ, und füllt jedermanns Herz mit Mitleid gegenüber diesem Waisen. Zuerst 
hatte nur die Mutter Mitleid mit ihm und sonst niemand kümmerte sich um ihn. 
Nach dem Tod der Mutter lässt Er tausende Personen mitleidvoll für ihn sorgen. 
Wird es älter, verleiht Er ihm die Kraft zu arbeiten und gibt ihm den Wunsch, 
Geld zu verdienen. Das Mitleid für sich selbst platziert Er nun in ihn. Lässt 
jemand von diesem Wunsch ab und wählt den Weg der Gottesfurcht und versetzt 

– 996 –



sich selbst in die Lage eines Waisen, so füllt Er die Herzen ihm gegenüber ebenfalls 
mit Mitleid. Jeder pflegt zu sagen, dass dieser jemand sich auf dem Weg Allahs 
befindet und ihm von allem nur das Beste zusteht. Als er Geld verdiente, hatte 
nur er selbst mit sich Mitleid. Nun aber bemitleidet ihn jeder. Trennt er sich 
jedoch vom Weg der Gottesfurcht und folgt seiner Triebseele und arbeitet nicht, 
dann lässt Er in den Herzen kein Mitleid ihm gegenüber aufkommen. Dass solche 
Leute unter dem Vorwand, sie würden Gottvertrauen üben, untätig bleiben und 
faul herumsitzen, ist keineswegs erlaubt. Wer an sich selbst denkt, muss arbeiten 
und auch daran denken, für seine Bedürfnisse aufzukommen. Das heißt also, 
dass Allah, der Erhabene, in den Herzen aller Menschen gegenüber jemandem, 
der sich auf Seinem Weg befindet und wie ein Waiser ist, Mitleid und Mitgefühl 
erschafft. Daher wurde nie bezeugt, dass jemand, der sich auf dem Weg Allahs 
bemüht, vor Hunger gestorben wäre. Wenn jemand versteht, in welch prächtiger 
Ordnung und Vollkommenheit der Herr der Welten alles erschaffen hat, wird er 
mit Leichtigkeit die Bedeutung von Vers 6 der Sure Hūd verstehen, wo es sinn-
gemäß heißt: „Es gibt kein Geschöpf auf der Erde, dem Allah, der Erhabene, 
nicht Versorgung gewährt.“ Er weiß, dass Allah, der Erhabene, die Welt sehr 
schön verwaltet und niemanden hungrig lässt. Es gibt zwar wenige, die Er den 
Hungertod erleiden lässt, doch Er ließ dies zu, weil dies für sie besser war, und 
nicht, weil sie sich nicht bemühten. Manchmal lässt Er nämlich auch jene an 
Hunger sterben, die viel Vermögen erworben haben, indem Er ihnen ihr Vermögen 
nimmt. Hasan al-Basrī, möge Allah sich seiner erbarmen, sah diese Feinheit ganz 
klar und sagte deshalb: „Wenn das gesamte Volk Basras meine Kinder wären 
und ein Weizenkorn ein Dinar wäre, würde ich mich niemals besorgt fühlen.“ 
Wahab ibn Ward sagte: „Wenn der Himmel aus Eisen und der Boden aus Bronze 
wäre und ich mir Sorgen um meine Versorgung machen würde, so würde ich 
mich nicht als Muslim betrachten.“ Allah, der Erhabene, sendet die Versorgung 
vom Himmel. 

[Dies geben die Koranverse und Hadithe offen bekannt. Die Wissenschaftler 
unserer Zeit haben angefangen, diese Tatsache zu erkennen. Bei Regenwetter 
geht durch Blitze der Stickstoff in der Luft mit dem Sauerstoff eine chemische 
Bindung ein, wodurch das „Stickstoffmonoxid“ genannte farblose Gas entsteht. 
Dieses Gas kann nicht frei in der Luft bleiben. Es verbindet sich erneut mit Sau-
erstoff und wird zu Stickstoffdioxid. Dieses orangeefarbene und stickige Gas 
verbindet sich mit der Feuchtigkeit in der Luft (Wasserdampf) und es entsteht 
Salpetersäure. Der Wasserstoff, der sich durch Spaltung des Wasserdampfes in 
der Luft infolge von Blitzeinwirkung freisetzt, verbindet sich mit dem Luftstickstoff, 
wodurch Ammoniakgas entsteht. Dieses Gas wiederum verbindet sich mit der 
Salpetersäure, die während dieses Vorgangs ebenfalls entsteht, und mit dem in 
der Luft vorhandenen Kohlenstoffdioxid, sodass die Salze Ammoniumnitrat und 
Ammoniumcarbonat entstehen. Da diese zwei Salze wie alle Salze der Alkali-
metalle wasserlöslich sind, fallen sie mit dem Regen auf die Erde hinab. Die 
Erde verwandelt diese Stoffe in Calciumnitrat und gibt sie an die Pflanzen weiter. 
Die Pflanzen wiederum wandeln diese Salze in Proteine um, die von den Pflanzen 
auf Weidetiere und Menschen übergehen. Die Menschen nehmen sie von Pflanzen 
und Weidetieren auf. Diese Stoffe bilden die Bausteine der Zellen von Menschen 
und Tieren. Trockene Proteine enthalten 14 % Stickstoff. Es wurde errechnet, 
dass jedes Jahr über das Regenwasser mehr als 400 Millionen Tonnen Luftstickstoff 
in die Erde gelangen und zu Nahrung werden. Was in die Meere gelangt, ist 
gewiss noch viel mehr. Wir können heute mithilfe der Wissenschaft verstehen, 
dass die Versorgung auf diese Weise vom Himmel herabkommt. Sie kommt auch 
auf vielfältige andere Weise herab. Einiges davon wird die Wissenschaft in der 
Zukunft vielleicht noch entdecken.] 

– 997 –



Indem Allah, der Erhabene, bekannt gibt, dass die Versorgung eines jeden 
vom Himmel herabgesandt wird, teilt Er mit, dass niemandes Versorgung ange-
tastet werden kann. Als man zu Dschunayd al-Baghdādī, möge seine Seele 
gesegnet sein, sagte: „Wir suchen nach unserer Versorgung!“, entgegnete er: 
„Wenn ihr wisst, wo es ist, so sucht dort danach!“ Sie sagten: „Wir bitten Allah, 
den Erhabenen, darum“, worauf er erwiderte: „Wenn ihr denkt, Er habe euch 
vergessen, dann erinnert Ihn daran.“ Sie sagten: „Wir vertrauen Ihm, mal sehen, 
was Er schickt“, worauf er sagte: „Gottvertrauen zu üben, indem man prüft und 
auf die Probe stellt, zeigt, dass es Zweifel am Glauben gibt.“ Sie fragten: „Was 
sollen wir dann tun?“, und er antwortete: „Man soll arbeiten, weil Er dies geboten 
hat, nicht aber besorgt sein wegen der Versorgung und nicht hinter Vorkehrungen 
herlaufen.“ In Bezug auf die Versorgung muss man sich auf das Versprechen 
Allahs, des Erhabenen, verlassen. Wer Seinem Befehl folgend arbeitet, den wird 
Er seine Versorgung erlangen lassen. 

Das Gottvertrauen der Verheirateten: Es ist nicht richtig für den Verheirateten, 
dass er zwecks Tawakkul die Städte verlässt. Er muss arbeiten und sich an die 
Mittel klammern. D. h. die Verheirateten müssen Tawakkul der dritten Stufe 
besitzen, also arbeitend auf Ihn vertrauen. So übte Abū Bakr as-Siddīq, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, Gottvertrauen, indem er arbeitete. Denn Gottver-
trauen ist zweierlei: Das eine ist, den Hunger zu ertragen und zu essen, was man 
vorfindet. Das zweite ist, daran zu glauben, dass wenn Hunger und Tod für ihn 
bestimmt sind, dies gut für ihn ist. Diese zwei Arten des Gottvertrauens der 
Familie anzubefehlen, ist niemandem erlaubt. Es ist sogar demjenigen, der nicht 
in der Lage ist, selbst geduldig zu sein, nicht erlaubt, ohne zu arbeiten Gottver-
trauen zu üben. Ist die Familie bereit, geduldig zu sein, dann ist Gottvertrauen 
ohne Arbeit erlaubt. Kurzgefasst sagen wir: Es ist zwar erlaubt, sich selbst dazu 
zu zwingen, Schwierigkeiten geduldig zu ertragen, doch es ist nicht erlaubt, dies 
der Familie aufzuzwingen. 

2. Gottvertrauen im Bewahren des vorhandenen Geldes und der Güter: 
Auch hier unterscheidet sich das Gottvertrauen des alleinstehenden Unver-

heirateten von dem eines Unterhaltspflichtigen. 
Dass jemand, der nicht unterhaltspflichtig ist, den Bedarf eines Jahres im 

Voraus lagert, widerspricht dem Gottvertrauen, denn er hätte damit den Mitteln 
vertraut. Eine unverheiratete Person, die genug Nahrung zum Sattwerden und 
genügend Kleidung zum Anziehen hat, hat Gottvertrauen. Es heißt, dass das 
Aufbewahren des Bedarfs für vierzig Tage dem Gottvertrauen nicht widerspricht. 
Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī sagt: „Dass der Unverheiratete Nahrungsmittel 
lagert, gleich für wie lange, widerspricht dem Gottvertrauen.“ Der große Tasawwuf-
Gelehrte Abū Tālib al-Makkī sagt: „Solange er nicht auf das vertraut, was er 
lagert, schadet es selbst dann, wenn er mehr als vierzig Tage lagert, nicht dem 
Gottvertrauen.“ Bischr al-Hāfī gehört zu den Großen des Tasawwuf. Eines Tages 
kam ein Gast zu ihm und er gab einem seiner Schüler eine Handvoll Silber und 
sagte: „Kauf damit qualitative und süße Sachen!“ Bis dahin hatte man nicht be-
zeugt, dass er so viel kaufen ließ. Er aß gemeinsam mit dem Gast und der Gast 
nahm das übrig gebliebene Essen mit nach Hause. Als er sah, dass sein Schüler 
darüber verwundert war, sagte er: „Dieser Gast war Fath al-Mūsulī. Er kam aus 
Mossul, um uns etwas zu lehren. Er zeigte uns, dass das Lagern von Nahrung 
demjenigen nicht schadet, dessen Gottvertrauen stark ist.“ Demnach meint Gott-
vertrauen (Tawakkul), für die Zukunft nicht den Kopf zu zerbrechen. Dazu soll 
man nicht für die Zukunft anhäufen und wissen, dass man das, was man aufbewahrt 
hat, nicht in der Hand hat, sondern Allah, der Erhabene, es in der Zukunft 
schicken wird, d. h. man soll nicht darauf vertrauen. 

– 998 –



Das Gottvertrauen der Verheirateten: Dass diejenigen, die Frau und Kinder 
haben, Güter für ein Jahr lagern, widerspricht nicht dem Gottvertrauen. Mehr 
als ein Jahr widerspricht dem. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, ließ für die 
Angehörigen seines Haushaltes Güter für ein Jahr vorrätig sein, da ihre Herzen 
schwach waren. Für sich selbst bewahrte er nicht einmal einen Tagesvorrat auf. 
Hätte er es getan, hätte es seinem Gottvertrauen nicht geschadet. Denn ihm war 
es gleich, ob es vorhanden war oder nicht, doch um seiner Gemeinde eine Lektion 
zu erteilen, tat er dies. Als einer seiner Gefährten verstarb, fanden sie in seiner 
Tasche zwei Goldmünzen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Das sind 
zwei Zeichen der Strafe.“ Bei dieser Strafe handelt es sich wohl um das Leid, 
keinen hohen Rang im Paradies zu erlangen. So sagte er nämlich, als jemand an-
deres starb: „Am Tage des Jüngsten Gerichts wird sein Gesicht wie der Vollmond 
strahlen. Hätte er seine Sommerkleidung nicht bereits im Winter und seine Win-
terkleidung nicht bereits im Sommer bereitgelegt, so hätte er wie die Sonne ge-
strahlt.“ Einst sagte er auch: „Das Geringste, was euch gegeben wurde, ist Ge-
wissheit und Geduld.“ D. h. die Bekleidung ein Jahr im Voraus bereitzustellen, 
ist das Resultat der geringen Gewissheit. Doch alle Großen sagen übereinstimmend: 
„Wassergefäße, Sanitärteile, Tischbesteck, Nähzeug und Reinigungsutensilien, 
also Dinge, die im Haus jederzeit gebraucht werden, aufzubewahren, ist erlaubt 
und gar notwendig und widerspricht nicht dem Gottvertrauen. Allah, der Erhabene, 
hat diese Welt nämlich so erschaffen, dass Nahrung und Kleidung jedes Jahr 
frisch herauskommen. Dem Brauch Allahs, des Erhabenen, nicht zu folgen, ist 
nicht erlaubt. Doch es kann durchaus sein, dass Hausrat nicht immer gefunden 
wird, wenn Bedarf danach besteht.“ 

EINSCHUB: Findet jemand keine Ruhe im Herzen, wenn er Nahrung und 
Kleidung nicht aufbewahrt, und wartet darauf, dass andere ihm dies bringen, so 
ist es besser für ihn, wenn er dies aufbewahrt. Kann jemand nicht ohne Gedanken 
und unbekümmert gottesdienstliche Handlungen verrichten und Allahs gedenken, 
weil er keinen Acker, kein Geschäft und keinerlei Einkommen hat, so ist es 
besser für ihn, sich ein Einkommen zu sichern. Denn das eigentliche Ziel ist es, 
dass das Herz in Ruhe und ohne Sorgen Allahs gedenkt. Manche beschäftigt das 
Vermögen und sie können sich nicht in Ruhe ihren Gottesdiensten widmen, weil 
sie die gesamte Zeit an ihr Vermögen denken. Wenn sie keinen Besitz hätten, 
blieben keine Gedanken und Sorgen mehr. Für solche Menschen ist es besser, 
dass sie keinen Besitz haben. Manch andere finden erst Ruhe, wenn sie ausrei-
chendes Einkommen für ihren notwendigen Unterhalt haben. Für diese ist es 
besser, ein solches Einkommen zu haben. Doch Herzen, die sich nicht mit dieser 
Menge begnügen, mit der sie auskommen, sondern nach mehr streben und an 
ihren Zierrat, ihre Vergnügungen und Genüsse denken, sind keine dem Islam 
verbundene Herzen. Diese ziehen wir hier nicht in Erwägung. 

3. Gottvertrauen in der Vermeidung von Schaden: 
Unter den Mitteln, die den Menschen vor Schaden bewahren, diejenigen, 

deren Wirkung definitiv oder sehr wahrscheinlich ist, zu unterlassen, ist keine 
Bedingung des Gottvertrauens. Die Tür eines Hauses zu schließen und zu ver-
riegeln, um einen Dieb am Eindringen zu hindern, widerspricht nicht dem Gott-
vertrauen. An gefährlichen Orten eine Waffe bei sich zu tragen oder die Feinde 
zu meiden, schadet dem Gottvertrauen nicht. Dicke Kleidung zu tragen, um nicht 
zu frieren, widerspricht ebenfalls nicht dem Gottvertrauen. Doch sich subtile 
Gedanken zu machen wie, viel zu essen, um für die Erwärmung des Körpers 
mehr Kalorien zu bekommen, damit der Körper im Winter warm bleibt, und 
solche Mittel zu konsultieren, widerspricht dem Gottvertrauen. [Als Vorbeugung 

– 999 –



von Krankheiten einen gesunden Menschen mit Feuer] zu kauterisieren und Zau-
ber anzuwenden, ist ebenfalls derart. [Dass der Arzt den Patienten kauterisiert, 
ist erlaubt.] Für das Gottvertrauen ist es nicht erforderlich, solche Mittel, deren 
Wirkung definitiv und jedem bekannt ist, zu unterlassen. Eines Tages kam ein 
Dorfbewohner zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Der Gesandte Allahs 
fragte ihn: „Was hast du mit deinem Kamel gemacht?“ Der Dorfbewohner ant-
wortete: „Ich habe auf Allah vertraut und es sich selbst überlassen!“ Daraufhin 
sprach unser Prophet: „Binde dein Kamel an und verlass dich dann auf Allah!“ 

Den Schaden, der von einem Menschen kommt, nicht abzuwenden, sondern 
dies geduldig zu ertragen, ist Gottvertrauen und etwas Gutes. Vers 48 der Sure 
al-Ahzāb, in welchem es sinngemäß heißt: „Entgegne den Schäden und dem 
Leid, die die Ungläubigen und Heuchler dir zufügen, nicht! Ich werde Ihre wohl-
verdiente Strafe geben. Vertraue Allah, dem Erhabenen, um dich vor ihnen zu 
schützen und von ihnen loszukommen!“, sowie Vers 12 der Sure Ibrāhīm, in wel-
chem es sinngemäß heißt: „Wir werden das Leid, das sie zufügen, geduldig 
ertragen. Jene, die Tawakkul üben, sollen einzig auf Allah, den Erhabenen, ver-
trauen“, teilen dies mit. 

Den Schaden von Skorpionen, Schlangen und Raubtieren zu verhindern, ist 
erforderlich und widerspricht nicht dem Gottvertrauen. [Man soll nicht erdulden, 
dass Krankheitserreger Krankheiten verursachen, sondern diese mit allen Mitteln 
bekämpfen. Ist man einer solchen Krankheit anheimgefallen, soll man antiseptische 
Medikamente, Antibiotika (Penicillin und dergleichen) einnehmen.] 

Wenn jemand, der eine Waffe bei sich trägt, um sich vor dem Feind zu schützen, 
sich nicht auf seine Kraft und Waffe verlässt, dann hat er Tawakkul geübt. Die 
Tür muss abgeschlossen werden, doch es darf kein Vertrauen in das Schloss 
gelegt werden. Räuber brechen nämlich unterschiedliche Schlösser auf. Zeichen 
dessen, der auf Allah vertraut, ist, dass er nicht traurig wird, wenn er bei der 
Heimkehr sieht, dass seine Gegenstände gestohlen wurden. Er wird sagen, dass 
Allah, der Erhabene, dies so bestimmt hat, und wird mit dem Schicksal zufrieden 
sein. Wenn er ein Schloss anbringt, soll er im Herzen denken: „O Herr! Dieses 
Schloss bringe ich nicht an, um Deine Bestimmung zu verändern, sondern um 
Deinem Gebot und Brauch Folge zu leisten. O mein Herr! Wenn Du jemanden 
auf meine Gegenstände ansetzt, so bin ich mit Deiner Bestimmung zufrieden! 
Ich weiß ja nicht, ob Du diesen Gegenstand für mich erschaffen hast, oder für je-
mand anderen und mich nur als Treuhänder eingesetzt hast.“ Schließt jemand 
die Tür ab und geht und sieht bei der Rückkehr, dass seine Gegenstände gestohlen 
wurden, und ist deshalb traurig, so sollte er verstehen, dass er kein Gottvertrauen 
hat. Schreit er aber nicht herum, dreht nicht durch und versetzt die Menge nicht 
in Aufruhr, erlangt er wenigstens die Stufe der Geduld. Beschwert er sich aber 
und sucht nach dem Dieb, verliert er auch die Stufe der Geduld. Erkennt er, 
dass er weder Gottvertrauen noch Geduld hat, und lässt von der Selbstgefälligkeit 
ab, so wäre dies ein Nutzen und Gewinn, den der Dieb verursacht hat. 

Frage: Wenn er nicht auf diese Gegenstände angewiesen wäre, hätte er die 
Tür nicht abgeschlossen und sie nicht aufbewahrt. Liegt es denn in der Hand des 
Menschen, nicht traurig zu sein, wenn ihm etwas gestohlen wird, was er für die 
Befriedigung seiner Bedürfnisse aufbewahrt hat? 

Antwort: Wenn Allah, der Erhabene, ihm diese Gegenstände gewährt, muss 
er diese als Segen für sich selbst erkennen. Er muss sagen, das in allem, was 
Allah, der Erhabene, beschert, ein Segen liegt. Genauso muss er es auch als 
Segen für sich sehen, dass diese Gegenstände abhandenkommen. So wie darin 
Segen liegt, dass Allah, der Erhabene, sie ihm zukommen lässt, liegt auch Segen 

– 1000 –



darin, dass Er sie ihm wieder nimmt. Er muss sich sagen: „So wie es ein Segen 
ist, dass diese Gegenstände vorhanden sind, wenn Er sie gibt, ist es auch ein 
Segen, dass sie nicht vorhanden sind, sobald Er sie nimmt.“ Man muss sich freuen 
für das Gute, das einem widerfährt. Der Mensch kann aber nicht mit Gewissheit 
wissen, was gut und nützlich für ihn ist. Allah, der Erhabene, weiß es besser. 
Wenn beispielsweise der Vater eines Kranken ein Facharzt ist, freut er sich, wenn 
sein Vater ihm Fleisch und Süßigkeiten gibt, und denkt sich: „Wenn ich nicht 
gesund wäre, hätte er mir diese Dinge nicht gegeben.“ Gleichermaßen würde er 
sich freuen, wenn sein Vater ihm keine Speisen gibt, die Fleisch und Süßes ent-
halten. Er würde sagen: „Er gibt mir diese Dinge nicht, um meine Krankheit zu 
heilen.“ Wenn man keinen Glauben dieser Art an das Geben und Nichtgeben 
Allahs, des Erhabenen, hat, ist das Gottvertrauen nicht solide. 

Beim Schutz seines Vermögens soll derjenige, der auf Allah vertraut, sechs 
Anstandsregeln einhalten: 

1) Er sollte die Tür abschließen, aber sich nicht bemühen, weitere Maßnahmen 
zu ergreifen. Er soll nicht die Räume und Fenster verriegeln und die Nachbarn 
nicht als Wächter einsetzen. Wächter und Hausmeister für Arbeitsplätze einzu-
stellen, widerspricht nicht dem Gottvertrauen. Mālik ibn Dīnār, möge Allah sich 
seiner erbarmen, pflegte seine Tür mit einem Seil zuzubinden. Er sagte: „Wüsste 
ich, dass keine Tiere in mein Haus hineingehen werden, würde ich sie auch nicht 
zubinden.“ 

2) Er soll keine Wertsachen und Gegenstände, die Diebe anlocken, zu Hause 
aufbewahren und soll nicht dazu verleiten, dass ein Glaubensbruder die Sünde 
des Diebstahls begeht. Mughayra sandte Mālik ibn Dīnār die Zakāt. Er nahm 
sie und sandte sie anschließend zurück mit der Begründung, dass der Satan ihm 
einflüsterte, dass dies ein Dieb stehlen könnte. Er sagte: „Ich will keine Einflüs-
terung dieser Art haben und möchte auch nicht, dass ein Muslim wegen mir 
Diebstahl begeht.“ Als Abū Sulaymān ad-Dārānī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
dies hörte, sagte er: „Dass er das Geld zurückwies, liegt an der Schwäche der 
Herzen der Sūfīs. Er ist ein Asket und die Welt hat keinen Platz in seinem Herzen. 
Was schadet es also, wenn ein Dieb es stiehlt.“ Abū Sulaymāns Worte zeigen, 
dass er einen scharfen Blick hat. 

3) Beim Verlassen des Hauses soll Folgendes beabsichtigt werden: „Wenn 
ein Dieb meine Gegenstände stiehlt, sollen sie ihm gehören und ihm halāl sein! 
Es kann ja sein, dass der Dieb arm ist und er mit diesen Dingen ein Bedürfnis 
stillt. Wenn er reich ist, wird er sich mit diesen Dingen zufrieden geben und nicht 
das Eigentum anderer stehlen. So verhindern meine Gegenstände, dass ein Glau-
bensbruder von mir zu Schaden kommt.“ Mit einer solchen Absicht zeigt er 
sowohl dem Dieb als auch allen Muslimen gegenüber Mitgefühl. Muslim zu sein 
besteht ohnehin darin, Mitgefühl für die gesamte Schöpfung zu haben. Mit solcher 
Absicht ändert sich nicht die göttliche Bestimmung. Unabhängig davon, ob der 
Gegenstand gestohlen wird oder nicht, wird er für einen Dinar so belohnt, als 
hätte er 700 Dinar als Almosen gegeben. Diese Absicht ähnelt dem, was im nach-
folgenden Hadith erwähnt wird: „Wenn ein Mensch sich während des Beischlafs 
mit seiner Frau nicht zurückzieht, das heißt, wenn er die Entstehung eines Kindes 
nicht verhindert, wird er, gleich ob er ein Kind bekommt oder nicht, den Lohn 
eines Helden bekommen, der bis zum Märtyrertod Dschihad führt.“ Denn er 
hat getan, was in seiner Macht liegt. Wäre das Kind leblos auf die Welt gekommen, 
hätte er den Lohn für seine Handlung erhalten. 

4) Wenn die Gegenstände gestohlen werden, soll er nicht traurig sein und 
wissen, dass es zu seinem Besten ist, dass sie weg sind. Vergibt er sein Anrecht, 

– 1001 –



soll er nicht nach seinen Gegenständen Ausschau halten und sie nicht zurück-
nehmen, wenn sie ihm zurückgegeben werden. Nimmt er sie aber zurück, ist es 
sein Eigentum, denn lediglich mit einer Absicht verliert er nicht das Eigentum 
daran. Um aber vollständiges Gottvertrauen zu haben, wird dies nicht zurückge-
nommen. Einst wurde das Kamel von Abdullāh ibn Umar, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, gestohlen. Er suchte lange danach, konnte es aber nicht finden. 
Er sagte, es sei dem halāl, der es genommen hat. Sodann betrat er die Moschee 
und verrichtete sein Gebet. Da kam jemand zu ihm und sagte, dass sein Kamel 
sich am Ort Soundso befinde. Als er seine Schuhe angezogen hatte und sich in 
die besagte Richtung begab, kehrte er um und sagte: „Ich hatte mein Anrecht 
bereits vergeben, daher kann ich das Kamel nun nicht mehr zurücknehmen.“ 
Einer der Großen sah seinen Bruder im Traum. Er befand sich im Paradies, doch 
er war traurig. Als er nach dem Grund fragte, antwortete sein Bruder: „Ich werde 
bis zum Jüngsten Tag so traurig sein, denn sie haben mir meinen hohen Rang im 
Paradies gezeigt. Kein anderer Rang war so schön wie er und ich wollte dorthin. 
Doch ich hörte eine Stimme, die sagte: ,Lasst ihn nicht dorthin! Dies ist der Ort 
derer, die um Allahs willen verzichten.‘ Ich fragte, wie man für Allah verzichtet, 
und da sagten sie: ,Eines Tages hattest du gesagt: ,Möge diese Sache von mir um 
Allahs willen halāl sein‘, hast anschließend aber dein Wort nicht gehalten. Hättest 
du dein Versprechen gänzlich gehalten, so wäre dieser Ort ganz dein gewesen.‘ “ 
Jemand schlief in Mekka ein. Als er aufwachte, sah er seinen Geldbeutel nicht 
mehr. Einer der Großen war dort und der Mann sagte zu ihm: „Du hast mein 
Geld genommen.“ Dieser Große nahm den Eigentümer des Geldes mit zu sich 
nach Hause und fragte, wie viel Geld er habe. Er gab ihm so viel Gold, wie der 
Mann angab. Als er hinausging, fand er heraus, dass einer seiner Freunde aus 
Spaß seinen Geldbeutel genommen hatte. Er ging zurück und wollte das Gold 
zurückgeben, doch er lehnte ab. Er sagte: „Als ich diese Goldmünzen gab, tat 
ich es mit der Absicht, für das Wohlgefallen Allahs Almosen zu geben.“ Er sagte 
zu ihm, er solle alles an die Armen verteilen. Ebenso brachten sie früher, wenn 
sie beispielsweise einem Armen Brot brachten, den Armen aber nicht fanden, 
das Brot nicht wieder nach Hause, sondern gaben es einem anderen Armen. 

5) Man soll den Unterdrücker und den Dieb nicht verwünschen. Diese zu ver-
wünschen, widerspricht dem Gottvertrauen und der Askese (Zuhd). Denn wer 
traurig ist, wenn ihm etwas abhandenkommt, kann kein Asket (Zāhid) sein. Rabīʿ 
ibn Khaytham, möge Allah sich seiner erbarmen, wurde ein Pferd im Wert von 
einigen Tausend Dirham gestohlen. Er sagte; „Ich habe gesehen, wie es gestohlen 
wurde.“ Als man ihn fragte: „Warum hast du geschwiegen, obwohl du es gesehen 
hast?“, antwortete er: „In dem Moment war ich bei dem, den ich mehr als das 
Pferd liebe, und konnte mich nicht von Ihm trennen.“ Später verstanden sie, 
dass er sich im Gebet befand. Sie verwünschten den Dieb. Er sagte: „Verwünscht 
ihn nicht! Ich habe ihm mein Pferd halāl gemacht.“ Ein Tyrann unterdrückte 
einen der Großen. Als man ihm sagte, er solle diesen verwünschen, sagte der 
Große: „Er ist nicht mir gegenüber feindselig, sondern sich selbst gegenüber. 
Der Schaden, den er sich selbst zugefügt hat, ist für ihn genug. Ich kann keinen 
zusätzlichen Schaden zufügen.“ In einem Hadith heißt es: „Der Mensch verwünscht 
den, der ihm Unrecht zufügt. Somit hätte er sein Recht im Diesseits genommen 
und vielleicht sogar das Recht des Tyrannen auf sich gelastet.“ 

6) Man soll Mitleid mit dem Dieb haben und barmherzig mit ihm sein, anstatt 
zu sündigen und deshalb eine Strafe zu erleiden. Man soll dankbar sein, dass 
man selbst kein Unterdrücker, sondern Unterdrückter ist. Man soll sich darüber 
freuen, dass nicht die Religion, sondern das Eigentum Mangel erlebt. Ist jemand 
nicht betrübt darüber, dass sein Glaubensbruder eine Sünde begangen hat, so 

– 1002 –



hat er keinen Ratschlag gegeben und kein Mitleid gezeigt. Einst wurden Bischr 
al-Hāfī, möge Allah sich seiner erbarmen, Besitztümer gestohlen. Er begann zu 
weinen und als Fudayl ibn Iyād fragte: „Geziemt es sich denn wegen Eigentum 
zu weinen?“, erwiderte er: „Ich weine nicht um mein Eigentum, sondern weil 
ich daran denke, dass der Dieb eine Sünde begangen hat und am Tag des Jüngsten 
Gerichts dafür bestraft werden wird.“ 

4. Gottvertrauen des Kranken während der Therapie und der Verwendung 
von Medizin: 

Es gibt drei Arten von Medizin: Die Wirkung und der Nutzen der ersten Art 
sind definitiv und offenkundig. Derart ist, dass Brot den Hunger stillt und Wasser 
den Durst. [Die Wirkung von Chininverbindungen gegen Malaria, von Salicylaten 
gegen Rheuma, von Impfungen, Serum, Antibiotika und Sulfamiden gegen Bak-
terien gehört ebenfalls zu dieser Kategorie. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt im fünften Band auf Seite 215: „Genug zu essen und zu trinken, 
um nicht zu sterben und das Gebet im Stehen verrichten zu können, ist fard. 
Nicht so viel zu essen, ist eine große Sünde. Wenn man keine Medizin verwendet 
und stirbt, ist es keine Sünde, denn der Nutzen der Medizin ist nicht gewiss.“ 
Wie man sieht, ist die Verwendung definitiv wirksamer Medizin fard. Dass das 
Ergreifen definitiv wirksamer Mittel wādschib ist und das Erleiden von Schaden, 
weil man sie nicht benutzt, eine Sünde darstellt, schreibt Muhammad Maʿsūm 
al-Fārūqī, möge Allah sich seiner erbarmen, ausführlich in seinem 182. Brief und 
wird auch im al-Hadīqa auf Seite 343 ausführlich behandelt.] Ein Feuer mit 
Wasser zu löschen, ist auch derart. Medizin wie diese, deren Wirkung definitiv 
ist, nicht zu gebrauchen, ist kein Gottvertrauen, sondern töricht und harām. 

Die Wirkung der zweiten Art der Medizin ist weder definitiv noch beruht sie 
auf Vermutung. Es besteht die Möglichkeit des Nutzens. Die Verwendung von 
Zauber (Afsūn), also von Substanzen, die durch die Wissenschaft nicht bestätigt 
wurden, und von bedeutungslosen Schriftzeichen, die nicht aus dem edlen Koran 
stammen, sowie das Kauterisieren mit Feuer und Dinge, die aufgrund von Wahr-
sagerei und in der Annahme eines guten Omens verwendet werden, sind alle 
derart. Für Gottvertrauen ist es erforderlich, diese Dinge nicht zu verwenden. 
In einem Hadith heißt es, dass die Verwendung dieser Dinge ein Zeichen dafür 
ist, dass jemand den Mitteln verfallen ist. Von diesen dreien ist dasjenige mit 
der höchsten Nutzenwahrscheinlichkeit das Kauterisieren [eines gesunden Men-
schen]. [Über Wahrsagerei gibt es am Ende der Abhandlung Bayʿ wa-schirā aus-
führliche Informationen.] 

Die dritte Art der Medizin befindet sich zwischen der ersten und zweiten Art. 
Ihr Nutzen ist zwar nicht gewiss, doch er wird stark angenommen. Derart sind 
die Blutentnahme aus der Ader, das Blutschröpfen, die Einnahme von Abführ-
mitteln und die Verwendung von Medikamenten, deren Wirkung zweifelhaft ist 
[und die zu hundertfach auf dem Markt erhältlich sind]. Diese nicht zu verwenden, 
ist nicht harām, aber auch keine Bedingung für das Gottvertrauen. Für viele 
Menschen ist es besser, dass sie diese verwenden. Manchmal ist es aber auch 
besser, sie nicht zu verwenden. Wir haben gesagt, dass ihre Unterlassung für das 
Gottvertrauen nicht notwendig ist, denn der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, sagte: „O ihr Diener Allahs! Verwendet Medikamente!“ Einst sagte er: 
„Für jede Krankheit gibt es ein Heilmittel, nur für den Tod gibt es kein Heilmittel.“ 
Als er gefragt wurde, ob denn Medizin die Bestimmung und das Schicksal ändern 
würde, sagte er: „Qadā und Qadar lassen den Menschen Medizin verwenden.“ 
In einem Hadith heißt es: „Ich habe alle Engel sagen hören: ,Sag deiner Gemeinde, 
dass sie Blut schröpfen, also Blut entnehmen lassen sollen.‘ “ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Lasst euch Blut schröpfen am 17. oder 19. oder 21. Tag des 

– 1003 –



arabischen Monats, denn die Erhöhung des Blutvolumens [also der Anstieg des 
Blutdrucks] kann zum Tod führen.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Eine 
der Krankheiten, die Allah, der Erhabene, als Anlass für den Tod erschaffen 
hat, ist die Erhöhung des Blutvolumens.“ Beim Anstieg des Blutdrucks Blut ent-
nehmen zu lassen und den Blutdruck senkende Medikamente einzunehmen, bei 
Infektionskrankheiten Antibiotika, Sulfamide und andere Antiseptika einzuneh-
men und Desinfektionsmittel zu nutzen, hat keinen Unterschied zum Töten von 
Skorpionen und Schlangen in der Kleidung und im Bett oder zum Verwenden 
von Wasser, um das Feuer zu löschen. Denn dies sind alles Todesursachen für 
den Menschen. Zwecks Gottvertrauen müssen diese Dinge nicht unterlassen wer-
den. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, befahl Saʿd ibn Muʿādh, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, sich Blut aus einer Ader abnehmen zu lassen. Als das gesegnete 
Auge des ehrwürdigen Alī schmerzte, befahl er ihm, keine frischen Datteln zu 
essen, sondern Rübenblätter, Joghurt und gekochte Gerste zu essen. Suhayb ar-
Rūmī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, hatte ein schmerzendes Auge. Der 
Gesandte Allahs sah ihn Datteln essen und merkte an: „Du isst Datteln, obwohl 
dein Auge schmerzt“, worauf Suhayb erwiderte: „Ich kaue auf der Seite, wo es 
nicht wehtut.“ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, hat über diese Antwort gelacht. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, strich jede Nacht Kajal in die Augen, 
ließ einmal im Monat Blut schröpfen und nahm jedes Jahr Medizin ein. Wenn 
eine Offenbarung kam, schmerzte sein gesegneter Kopf, weshalb er auf seinen 
gesegneten Kopf Henna auftrug. Wenn er irgendwo eine Wunde hatte, trug er 
dort Henna auf und wenn nichts anderes verfügbar war, bestäubte er sie mit sau-
berem Erdpulver. Er verwendete viele andere Heilmittel. Diese stehen in Büchern 
über die prophetische Medizin (at-Tibb an-nabawī) geschrieben. [Eines dieser 
Bücher wurde von Imām Dschalāluddīn as-Suyūtī, möge Allah sich seiner er-
barmen, verfasst. Auch im zweiten Band des Buches al-Mawāhib al-ladunniyya 
wird dies ausführlich behandelt.] 

Einst wurde Mūsā, Friede sei mit ihm, krank und ihm wurde das Heilmittel 
dagegen mitgeteilt. Er sagte, er wolle kein Heilmittel, sondern er warte auf die 
Heilung vonseiten Allahs, des Erhabenen. Die Krankheit zog sich in die Länge 
und verschlimmerte sich. Es hieß, das Heilmittel für diese Krankheit sei bekannt 
und wohlerprobt und würde in kurzer Zeit die Krankheit besiegen. Er weigerte 
sich erneut, woraufhin sich die Krankheit weiter verschlimmerte. Da kam eine 
Offenbarung, in der es hieß: „Wenn du keine Medizin verwendest, werde Ich 
keine Heilung gewähren“, worauf Mūsā, Friede sei mit ihm, die Medizin einnahm 
und gesund wurde. Doch in sein Herz kam etwas. Es kam eine Offenbarung und 
Allah, der Erhabene, sagte: „Für Tawakkul willst du Meinen Brauch und Meine 
Weisheit verändern. Wer hat den Heilmitteln nützliche Wirkungen verliehen? 
Gewiss erschaffe Ich all dies.“ 

Einer der Propheten litt einst an Schwäche. Da kam die Offenbarung: „Iss 
Fleisch und trink Milch!“ Einst beschwerten sich die Gläubigen bei ihrem Pro-
pheten über die Hässlichkeit ihrer Kinder. Es kam die Offenbarung, die besagte: 
„Sag deiner Gemeinde, dass die schwangeren Frauen Quitte essen sollen!“ Wäh-
rend der Schwangerschaft aßen sie Quitte und nach der Geburt Datteln. 

Aus all diesen Beispielen erkennen wir, dass Allah, der Erhabene, die Medizin 
zum Mittel für die Heilung machte. So wie Er Brot und Wasser zum Mittel der 
Sättigung machte, so machte Er die Medizin zum Mittel für die Beseitigung von 
Krankheiten. Derjenige, der sämtliche Mittel und Anlässe erschafft und ihnen 
Wirkungskraft verleiht, ist Allah, der Erhabene. In einem Hadith heißt es: „Mūsā, 
Friede sei mit ihm, fragte: ,O Herr! Wer ist es, der die Krankheit verursacht, und 
wer ist es, der sie heilt?‘ Allah, der Erhabene, antwortete: ,Ich bin derjenige, der 

– 1004 –



beides tut‘, wonach Mūsā, Friede sei mit ihm, fragte: ,Wozu bedarf es dann noch 
eines Arztes?‘ Allah, der Erhabene, entgegnete: ,Sie kennen die Mittel, die Ich 
für die Heilung erschaffen habe, und geben diese Meinen Dienern. Ich wiederum 
gewähre ihnen auf diesem Wege Versorgung und Lohn.‘ “ 

Wie zu sehen ist, soll man (bei Krankheit) einen Arzt konsultieren und Me-
dikamente einnehmen. Doch man soll sich nicht auf den Arzt und die Medikamente 
verlassen, sondern Allah, den Erhabenen, um Heilung bitten. Es kommt nicht 
selten vor, dass Menschen Medikamente einnehmen und nicht gesund werden 
oder auf dem Operationstisch versterben. 

Unterpunkt – Das Kauterisieren mit Feuer ist mancherorts üblich geworden. 
Allerdings widerspricht das Kauterisieren mit Feuer dem Gottvertrauen. Der 
Islam hat es sogar verboten. Es kann nämlich gefährliche Verwundungen verur-
sachen und der Nutzen ist nicht gewiss. Der Nutzen der Kauterisation kann auch 
durch andere Medizin erzielt werden. Imrān ibn Husayn, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, wurde einst krank und man riet ihm, sich kauterisieren zu lassen, 
doch er verweigerte dies. Sie flehten ihn an, woraufhin er sich kauterisieren ließ 
und gesund wurde. Dann sagte er: „Hiervor sah ich ein Licht (Nūr), hörte Stimmen 
und Engel grüßten mich. Nach dem Kauterisieren ereignete sich all dies nicht 
mehr.“ Er bereute dies sehr und bat Allah viel um Vergebung. Dass Allah, der 
Erhabene, ihm diese Gaben wieder gewährte, berichtete er Mutrif ibn Abdullāh. 

Unterpunkt – Manchmal bringt es mehr Lohn, keine Medikamente einzuneh-
men. Dies bedeutet aber nicht, unserem ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit 
ihm, nicht zu folgen. Die meisten unser Großen verwendeten keine Medikamen-
te. 

Frage: Wäre der Verzicht auf Medikamente eine Vollkommenheit, so hätte 
unser Prophet, Friede sei mit ihm, keine Medikamente verwendet, aber er ver-
wendete sie. 

Antwort: Es gibt sechs Gründe für den Verzicht auf Einnahme von Medika-
menten/Heilmitteln: 

1) Jemand besitzt ein waches Herz und ist eine Person der Enthüllung (Kaschf). 
Er erkennt, dass sein Todeszeitpunkt nah ist, und verwendet sodann keine Me-
dikamente mehr. So verschreiben auch die Ärzte den Patienten, deren naher 
Tod ersichtlich ist, keine Medikamente und keine Diät. Der Kalif der Muslime, 
Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, wurde krank und ihm wurde an-
geboten, einen Arzt zu holen. Er sagte: „Der Arzt hat mich schon aufgesucht 
und ich werde tun, was ich will.“ 

2) Der Kranke hat Angst vor dem Jenseits. Er denkt nicht an Medikamente 
und fragt auch nicht danach. Als Abud-Dardā, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, krank wurde, seufzte er. Als man ihn nach dem Grund fragte, sagte er, er 
denke an seine Sünden und seufze deswegen. Er wurde gefragt, ob er etwas wün-
sche, und er antwortete, er wünsche einzig die Barmherzigkeit Allahs, des Erha-
benen. Als er gefragt wurde, ob sie einen Arzt rufen sollen, sagte er, dass der 
Arzt es war, der ihn krank gemacht hat. Abū Dharr al-Ghifārī, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, hatte Schmerzen im Auge. Er wurde gefragt, ob er keine Me-
dizin nehmen wolle, worauf er antwortete, er habe Wichtigeres zu tun. Es ist so, 
als würde man einen Menschen, der zur Hinrichtung abgeführt wird, fragen, ob 
er unterwegs etwas essen möchte. Kommt einer solchen Person in diesem Moment 
überhaupt Essen in den Sinn, selbst wenn sie hungrig sein sollte? Sahl ibn Abdullāh 
at-Tustarī wurde gefragt, was seine Nahrung sei. Er antwortete: „Das Gedenken 
(Dhikr) dessen, der alllebendig (hayy) und beständig (qayyūm) ist.“ Da fragten 
sie: „Wir meinen, was dir Kraft und Energie spendet.“ Er antwortete: „Das 

– 1005 –



Wissen gibt mir Kraft.“ Da fragten sie ihn erneut, was seine Nahrung sei. Er 
sagte, das Nachsinnen und Gottgedenken. Sie erklärten, dass sie die Nahrung 
meinen, die den Körper nährt. Er antwortete: „Nicht an den Körper, sondern an 
den, der die Versorgung schickt, zu denken.“ 

3) Es handelt sich um eine chronische Krankheit mit unbekannter Ursache. 
Der Erkrankte will dann keine Scheinmedikamente einnehmen. Jene, die kein 
Wissen über Medizin besitzen, denken, dass viele Medikamente so seien. 

4) Einige wiederum wollen nicht gesund werden, um nicht vom Lohn der 
Krankheit beraubt zu sein, sondern wollen auch den Lohn der Geduld erlangen 
und nehmen deshalb keine Medikamente ein. In einem Hadith heißt es: „So wie 
sie zweifelhaftes Gold mit Feuer behandeln, prüft Allah, der Erhabene, den Men-
schen mit Sorgen und Unglück. Einige kommen aus diesem Feuer des Unglücks 
rein heraus, andere wiederum verdorben.“ Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, gab den Kranken Medizin, nahm aber selbst keine 
ein. Er pflegte zu sagen: „Das Gebet, das im Sitzen mit geduldigem Ertragen der 
Krankheit verrichtet wird, ist wertvoller als das im Stehen verrichtete Gebet des 
Gesunden.“ 

5) Seine Sünden sind zahlreich und er wünscht sich, dass durch das Erleiden 
der Krankheit seine Sünden vergeben werden. In einem Hadith heißt es: „Malaria 
reinigt alle Sünden des Menschen. So wie es keinen Staub in einem Hagel gibt, 
bleibt bei dem, der unter Malaria leidet, keine Sünde mehr.“ Īsā, Friede sei mit 
ihm, sagte: „Wer krank wird, einer Heimsuchung oder einem Unglück anheimfällt 
und sich nicht freut, dass seine Sünden vergeben werden, ist kein Gelehrter.“ 
Mūsā, Friede sei mit ihm, sah einen Kranken und sagte: „O mein Herr! Sei barm-
herzig mit diesem Diener!“ Allah, der Erhabene, sprach: „Wie kann Ich einem 
Meiner Diener Barmherzigkeit erweisen, der sich inmitten der Mittel befindet, 
die Ich ihm für die Erlangung der Barmherzigkeit geschickt habe? Ich werde 
ihm nämlich seine Sünden mit dieser Krankheit vergeben und seine Stufen im 
Paradies hiermit erhöhen.“ 

6) Er möchte krank bleiben, weil er denkt, dass anhaltende Gesundheit Grund 
dafür ist, Allah, den Erhabenen, zu vergessen, Ihm gegenüber ungehorsam zu 
sein und verbotene Handlungen zu begehen. Allah, der Erhabene, weckt Seine 
Diener, mit denen Er barmherzig ist, durch Krankheit und Sorgen aus der Acht-
losigkeit. So heißt es in Hadithen: „Bei den Gläubigen findet sich eines von drei 
Dingen: Armut (Qilla), Krankheit (Illa) oder Verachtung (Dhilla)“, und: „Allah, 
der Erhabene, sagte: ,Krankheit ist Mein Lasso, Meine Falle und Armut ist Mein 
Kerker. Darin stecke Ich jene, die Ich liebe.‘ “ Gesundheit ist Ursache für das 
Begehen von Sünden. Wohlergehen liegt in der Krankheit. Als Alī, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, einst eine Gruppe von Menschen sah, die sich vergnügte, 
fragte er nach dem Grund, und sie sagten, es sei heute ihr Festtag. Der ehrwürdige 
Alī sagte: „Die Tage, an denen wir keine Sünden begehen, sind wiederum unsere 
Festtage.“ Einer der Großen fragte eine Person, der er auf dem Weg begegnete, 
wie es ihr gehe. Diese Person sagte: „Mir geht es gut“, worauf der Große sagte: 
„Der Tag, an dem es dir gut geht, ist der Tag, an dem du keine Sünden begehst. 
Es gibt keine gefährlichere Krankheit als das Begehen von Sünden.“ Der Grund, 
weshalb Pharao sich wünschte, dass er von jedermann angebetet wird, war, dass 
er 400 Jahre lebte, aber nicht ein einziges Mal Kopfschmerzen oder Fieber bekam. 
Hätte er nur ein einziges Mal Kopfschmerzen gehabt, wäre ihm diese Art der 
Ungeheuerlichkeit nicht eingefallen. Wenn jemand krank wird und keine Reue 
empfindet, dann sagt Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, zu ihm: „O Unachtsamer! Wie 
oft habe ich einen Botschafter zu dir gesandt, doch du bist nicht zu Vernunft ge-
kommen.“ Die Großen pflegen zu sagen, dass einem Gläubigen innerhalb von 

– 1006 –



vierzig Tagen gewiss Trauer, Krankheit, Angst oder Verlust von Eigentum wi-
derfährt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wollte eine Frau ehelichen. 
Sie wurde bei ihm damit gelobt, dass sie noch nie krank wurde. Da verzichtete 
der Gesandte Allahs auf die Ehe. Eines Tages sprach der Gesandte Allahs über 
Kopfschmerzen und ein Dorfbewohner fragte, was denn Kopfschmerzen seien, 
denn er habe bislang nie Kopfschmerzen gehabt. Da sagte der Gesandte Allahs: 
„Bleib mir fern! Wer jemanden sehen will, der für die Hölle bestimmt ist, möge 
auf diesen Mann schauen.“ Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, fragte: 
„Gibt es Personen, die auf die Stufe der Märtyrer steigen?“ Der Gesandte Allahs 
antwortete: „Wer täglich 20 Mal an den Tod denkt, wird den Rang der Märtyrer 
erreichen.“ Zweifelsohne denken die Kranken sehr oft an den Tod. Aus diesen 
genannten Gründen heraus haben manche keine Medizin verwendet. 

Da der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, dieser Gründe nicht bedurfte, 
nahm er Medizin ein. 

Im ad-Durr al-mukhtār und der Erläuterung des Ibn Ābidīn dazu heißt es am 
Ende des Kapitels über die Wasserarten: „Substanzen, die harām sind, als Medizin 
einzunehmen ist dann erlaubt, wenn man weiß, dass sie den Kranken heilen, und 
es keine Medizin gibt, die halāl ist. In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī 
überliefert wird, heißt es: ,Allah, der Erhabene, hat für euch keine Heilung in 
Dingen erschaffen, die harām sind‘, und damit ist gemeint, dass Substanzen, die 
harām sind und bei denen durch Erfahrung eine heilende Wirkung nachgewiesen 
ist, für Medikamente halāl werden. So ist es auch der Person, die kurz davor ist, 
vor Durst zu sterben, halāl, so viel Wein zu trinken, dass sie vor dem Tod bewahrt 
wird. Dass in einer Substanz, die harām ist, Heilung liegt, wird durch Auskunft 
eines muslimischen Facharztes verstanden. Jedoch dürfen das Fleisch und Fett 
des Schweins nicht als Medizin verwendet werden, selbst wenn sie heilend sind.“ 
Muhammad az-Zarqānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Kommentar zum al-Mawāhib al-ladunniyya unter dem achten Maqsad: „In einem 
Hadith heißt es, dass wir uns behandeln lassen sollen. Gemäß diesem Hadith 
sind Behandlungen, die vor dem Tod schützen oder das Unterlassen einer Pflicht-
handlung verhindern, sowie die Behandlung von Herzenskrankheiten fard. Die 
Behandlung aller anderen Krankheiten ist sunna.“ 

Im at-Tātārkhāniyya heißt es: „Wenn es keine andere Möglichkeit gibt, ist es 
erlaubt, sich einer Operation zu unterziehen, um den Tod zu vermeiden.“ 

Abschließend sagen wir, dass das Vermeiden der Krankheitsursachen das 
Gottvertrauen nicht verhindert. Der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, reiste einst nach Damaskus. Man erhielt die Nachricht, dass dort die Pest 
ausgebrochen war. Einige der Personen, die ihn begleiteten, schlugen vor, Da-
maskus lieber nicht zu betreten, und eine andere Gruppe riet, nicht vor der Be-
stimmung Allahs, des Erhabenen, zu fliehen. Der Kalif entgegnete: „So wollen 
wir vom Schicksal Allahs wiederum zu Seiner Bestimmung fliehen und die Stadt 
nicht betreten. Wenn einer von euch eine Weide und einen kahlen Felsen hat, 
dann hätte er, gleich zu welchem er seine Herde treibt, dies mit der Bestimmung 
Allahs, des Erhabenen, getan.“ Er rief Abdurrahmān ibn Awf, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, und fragte ihn nach seiner Meinung. Dieser sagte, dass er 
vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Folgendes hörte: „Betretet keinen 
Ort, an dem die Pest ausgebrochen ist, und begebt euch von einem Ort, an dem 
es die Pest gibt, nicht an andere Orte und flieht nicht von dort!“ Der Kalif sagte 
daraufhin: „Alhamdulillāh, meine Worte haben dem Hadith entsprochen“, und 
sie betraten Damaskus nicht. Der Grund für das Verbot, einen Ort zu verlassen, 
an dem die Pest ausgebrochen ist, besteht darin, dass wenn die Gesunden weg-
gehen, es keinen mehr geben wird, der sich um die Kranken kümmern kann, und 

– 1007 –



sie werden zugrunde gehen. Wenn an einem von der Pest heimgesuchten Ort die 
verseuchte Luft [also die Luft mit Krankheitserregern und die Pestbazillen] sich 
in allen Menschen festsetzt, können diejenigen, die davor fliehen, sich nicht vor 
der Krankheit retten [und hätten die Krankheit an andere Orte getragen und 
dort verbreitet]. In Hadithen heißt es: „Von einem Ort, an dem die Pest herrscht, 
zu fliehen, ist wie die Flucht vor den Ungläubigen in der Schlacht eine große 
Sünde.“ [Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in 
seinem Buch al-Futūhāt al-makkiyya im Kapitel über Schicksal und Heimsuchung: 
„Vermeidet Heimsuchungen und Gefahren, so gut ihr könnt, denn sich von dem 
fernzuhalten, was man nicht aushalten kann, ist Brauch der Propheten.“ Der 
Kranke, dessen Todeszeitpunkt gekommen ist, kann nicht am Sterben gehindert 
werden. Doch dass der Todkranke die Bitte um Vergebung (Istighfār) liest, 
lindert die Schmerzen der Krankheit, wie im 80. Brief aus dem zweiten Band des 
Maktūbāt-i Maʿsūmiyya geschrieben steht. Dieser Brief ist in unserem Buch 
Belege für das wahre Wort zu finden.] 

Am Ende des fünften Bandes des Radd al-muhtār sowie in der Fatwasammlung 
al-Bazzāziyya heißt es: „Wenn ein Erdbeben ausbricht, während man sich an 
einem geschlossenen Ort befindet, so ist es mustahabb, an einen offenen Ort zu 
fliehen.“ 

Unterpunkt – Für Gottvertrauen ist es erforderlich, die Krankheit nicht jedem 
mitzuteilen. Dies mitzuteilen und darüber zu klagen, ist makrūh. Einzig denen 
mitzuteilen, bei denen es einen Nutzen gibt [beispielsweise dem Arzt] oder um 
seine Unfähigkeit und Schwäche zu erklären, dann ist dies nicht makrūh und wi-
derspricht nicht dem Gottvertrauen. Beispiel: Der ehrwürdige Alī wurde krank. 
Als er gefragt wurde, ob es ihm gut gehe, verneinte er dies. Sie waren alle ver-
wundert und sahen sich gegenseitig an. Er sagte dann: „Ich bekunde damit Allah, 
dem Erhabenen, meine Schwäche.“ Diese Worte waren seines Zustandes würdig. 
Mit seinem Mut, seiner Tapferkeit und seiner Kraft war er sich seiner Schwäche 
bewusst und pflegte wie folgt zu beten: „O mein Herr! Gewähre mir Geduld!“ 
Im Buch Islam und Christentum wird auf Seite 172 die Wichtigkeit des Gottver-
trauens behandelt. 

Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Bittet Allah, den Erhabenen, um 
Wohlbefinden, nicht um Unglück!“ Die Krankheit jedem mitzuteilen und sich 
über die eigene Situation zu beklagen, ist harām. Wenn dies nicht mit der Absicht 
der Klage geschieht, ist es nicht harām, doch es ist besser, dies nicht zu sagen. 
Denn das viele Reden darüber kann die Form einer Klage annehmen. 

Einer der Großgelehrten Indiens, Muhammad Bāqī billāh, sagte: „Tawakkul 
bedeutet nicht, sich nicht an die Mittel zu klammern und faul herumzusitzen. 
Dies wäre nämlich Anstandslosigkeit gegenüber Allah, dem Erhabenen. Der 
Muslim muss sich an islamkonforme Mittel klammern, und nachdem man das 
Mittel ergriffen und mit der Arbeit begonnen hat, vertraut man auf Allah, den 
Erhabenen. Das heißt, das Gewünschte wird nicht von den Mitteln erwartet, 
durch die es erreicht wird, denn Allah, der Erhabene, hat die Mittel wie eine 
Tür erschaffen, um das Gewünschte erlangen zu lassen. Etwas zu unterlassen, 
was ein Mittel für die Verwirklichung einer Sache ist, und zu erwarten, dass dies 
ohne Mittel erlangt wird, gleicht dem Schließen der Tür und dem Verlangen, 
dass dies vom Fenster herausgeworfen wird. Das wiederum ist anstandslos. Allah, 
der Erhabene, hat für die Erlangung unserer Bedürfnisse die Tür erschaffen und 
sie offen gelassen. Es ist nicht richtig, dass wir diese Tür schließen. Unsere 
Aufgabe ist es, an die Tür zu gehen und zu warten. Den Rest bestimmt Er. 
Oftmals schickt Er sie durch die Tür. Wenn Er will, gibt Er sie uns, indem Er sie 
aus dem Fenster wirft.“ Diese Worte Bāqī billāhs stehen im Buch Barakāt. Das 

– 1008 –



heißt also, untätig herumzusitzen und zu sagen, man würde Gottvertrauen üben, 
ist nicht erlaubt. Die Großen des Tasawwuf haben gesagt, dass man anfangen 
soll zu arbeiten und die Mittel zu ergreifen, und hiernach Gottvertrauen haben 
soll. 

Einer der Großgelehrten Indiens, Mazhar Dschān-i Dschānān, möge seine 
Seele gesegnet sein, schreibt in seinem 13. Brief: „Auch wenn unsere Gelehrten 
viel über unfreiwillige und freiwillige Handlungen geschrieben haben, kommen 
dem Menschen immer noch Zweifel in den Sinn. Der Verstand ist nämlich nicht 
in der Lage, einiges vom religiösen Wissen zu begreifen. Würde der Verstand 
dieses begreifen, gäbe es keine Notwendigkeit für Offenbarungen an die Propheten, 
damit die Taten der Menschen gut und nützlich sind. Die Behauptung, der Mensch 
habe absolut freien Willen, d. h. er könne alles machen, was er will, und zu sagen, 
der Mensch habe selbst nichts in der Hand und sei absolut dem Schicksal und 
der Bestimmung ausgeliefert, ist ein Unglaube an das Buch und die Sunna. Denn 
es ist Allah, der Erhabene, der die Handlungen der Menschen, ihren Körper, 
also ihre Materie, ihre Handlungen und ihre Bewegungen erschafft. Kann folglich 
behauptet werden, dass absolute Willensfreiheit gegeben ist? Für eine Tat, zu 
der man gezwungen wurde, Rechenschaft zu verlangen, wäre wiederum Unrecht. 
Allah, der Erhabene, tut aber kein Unrecht. Wie kann also die Behauptung, der 
Mensch sei einem Zwang unterworfen, wahr sein? Es ist offensichtlich, dass die 
Handlungen des Menschen nicht wie das Zittern unfreiwillig/gezwungenermaßen 
erfolgen. Sie geschehen mit unserem Wissen, Willen und unserer Kraft. Der 
Wille [die freiwillige Bewegung] des Menschen entsteht durch all diese drei Fak-
toren. Doch die Verwirklichung dieser drei Faktoren erfolgt nicht mit dem Willen 
des Menschen. Allah, der Erhabene, sendet sie, wann Er will, dem Menschen zu. 
Der Zwang ist hiermit begrenzt. Da der Mensch keinen absolut freien Willen 
hat und nicht unter vollem Zwang steht, entstehen seine Handlungen zwischen 
diesen beiden. Dass die Handlungen auf diese Art ausgeführt werden, wird ,Kasb‘ 
(Aneignung, Erwerb) genannt. Dass in den angeeigneten Taten des Menschen 
diese Menge an freiem Willen vorhanden ist, führte zu den Geboten und Verboten 
Allahs, des Erhabenen. Da aber unser Wille schwach und gering ist, sind die 
Gebote und Verbote leicht und das Attribut der Barmherzigkeit Allahs, des Er-
habenen, gegenüber den Gläubigen überwiegt das Attribut des Zornes gegenüber 
den Ungehorsamen. Kein einziges der anderen Attribute übertrifft die anderen. 
Da auch die Taten Allahs, des Erhabenen, mit Seinem Wissen, Seinem Willen 
und Seiner Macht geschehen, ähneln sie in dieser Hinsicht den Handlungen des 
Menschen. Es kann nicht behauptet werden, dass es der Gerechtigkeit wider-
spreche, wenn Er aufgrund solcher Handlungen Seine Diener zur Rechenschaft 
zieht. 

[Anmerkung: Das Leben vor dem Tod wird „diesseitiges Leben“ (Dunyā) ge-
nannt und das Leben nach dem Tod als „jenseitiges Leben“ (Ākhira) bezeichnet. 
Das jenseitige Leben teilt sich in drei Abschnitte auf: Das Grabesleben (Qabr) 
bis zur Auferstehung aus dem Grab, das Leben am Jüngsten Tag (Qiyāma) von 
der Wiederauferstehung bis zum Eintritt in Paradies oder Hölle und letztlich das 
Leben im Paradies (Dschanna) oder in der Hölle (Dschahannam). Alle Handlungen 
und Gedanken, die im Diesseits entstehen, bringen im Diesseits und Jenseits 
Nutzen oder Schaden. Was Nutzen bringt, wird „Khayr“ (Gutes) genannt und 
was Schaden bringt, wird „Scharr“ (Schlechtes) genannt. Allah, der Erhabene, 
hat das Gute vom Schlechten in der Urewigkeit getrennt. Diese vermischen sich 
keinesfalls miteinander. Diese Unterscheidung wird „Qadā“ und „Qadar“ genannt. 
Qadā und Qadar ändern sich niemals. Allah, der Erhabene, ließ die Menschen 
frei in ihrer Wahl, Gutes oder Schlechtes zu tun. Wer will, verrichtet gute Taten, 

– 1009 –



und wer möchte, führt schlechte Taten aus. Allah, der Erhabene, teilt aus Seiner 
Barmherzigkeit heraus mittels der Propheten Seinen Dienern mit, welche der 
Handlungen gut und welche schlecht sind. Die Menschen lernen dies von den 
Propheten mit ihrem Verstand und ihrem Wissen. Menschen mit Verstand und 
Wissen folgen dem Verstand und dem Wissen und verrichten Gutes. Törichte 
und unwissende Menschen, die nicht über Verstand und Wissen verfügen, folgen 
ihrer Triebseele und den Teufeln und begehen Schlechtes, also Sünden, und 
werden im Diesseits und Jenseits Strafe erleiden. Wie wir nun sehen, sind die 
Aufforderungen der Propheten, also die Religionen, eine große Gabe und Wohltat 
Allahs, des Erhabenen. Wer dem Islam folgt, wird in das Paradies kommen, und 
jene, die ihm nicht folgen, werden in die Hölle eingehen.] 

48 — DIE WOHLBEWAHRTE TAFEL  
(AL-LAWH AL-MAHFŪZ) UND DIE URSCHRIFT  

(UMM AL-KITĀB) 

Der Großgelehrte Ahmad ibn Sulaymān ibn Kamāl Pascha, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schrieb eine Abhandlung namens „Lawh-i mahfūz wa-umm al-
kitāb“. Dies wurde gemeinsam mit Muhammad al-Akkirmānīs Abhandlung 
„Ikhtiyār-i dschuzʾī“ und Abus-Suʿūd Efendis Abhandlung „Qadā wa-qadar“ 
zur Zeit des 31. osmanischen Sultans Abdülmecid, möge Allah sich seiner erbar-
men, im Jahre 1264 in Istanbul auf Türkisch zusammen als ein Buch gedruckt. 
Wir haben es für angebracht gehalten, alle drei in vereinfachter Form wiederzu-
geben: 

Der sinngemäße Vers „Allah, der Erhabene, löscht aus, was Er will, und was 
Er will, lässt Er bestehen. Die Urschrift (Umm al-kitāb) ist bei Ihm“ aus der 
Sure ar-Raʿd handelt von der wohlbewahrten Tafel (al-Lawh al-mahfūz). „Umm 
al-kitāb“ (wörtlich „die Mutter des Buches“) ist die Bezeichnung für das urewige 
göttliche Wort. Die Engel können dies nicht verstehen. Es ist zeitlos, das heißt, 
hier ist die Zeit nicht geschrieben. Niemand außer Allah, dem Erhabenen, kennt 
dies. Es hört niemals auf zu existieren. In der wohlbewahrten Tafel jedoch kommt 
es zu Änderungen. Die Engel sehen dies. Je nach Tätigkeit des Menschen ändert 
sich seine Lebensspanne und seine Versorgung. Es kann vorkommen, dass die 
Guten in schlecht und die Schlechten in gut geändert werden. So lässt Er jemanden 
kurz vor seinem Tod gute Taten verrichten und im letzten Atemzug mit Glauben 
ins Jenseits übergehen. Andere lässt Er schlechte Taten begehen und ohne 
Glauben sterben. Daher pflegte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, beständig 
zu sagen: „Allāhumma yā muqallibal-qulūb! Thabbit qalbī alā dīnik!“ [O mein 
erhabener Allah! Allein Du bist es, der die Herzen vom Guten zum Schlechten 
und vom Schlechten zum Guten wendet. Halte mein Herz fest in Deiner Religion, 
d. h. lass es sich niemals von ihr abwenden und sie verlassen!“] Als die edlen Ge-
fährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, dies hörten, fragten sie: „O Gesandter 
Allahs, fürchtest etwa auch Du die Abkehr?“, worauf der Gesandte Allahs sagte: 
„Wer kann mir vor der göttlichen List Sicherheit bieten?“ Denn in einem Hadith 
qudsī heißt es: „Die Herzen der Menschen unterliegen der Macht des Barmher-
zigen. Er wendet die Herzen, wie Er will.“ Das heißt, mit den Attributen „Dschalāl“ 
und „Dschamāl“ wendet Er zum Guten und Schlechten. Auf die wohlbewahrte 
Tafel wurde zuallererst Folgendes geschrieben: „Es gibt keinen Gott außer Mir. 
Muhammad (Friede sei mit ihm) ist Mein Gesandter und Geliebter und alles ist 
Meine Schöpfung. Ich bin der Herr und Schöpfer von allem.“ Dann wurden Seine 

– 1010 –



Propheten, Friede sei mit ihnen, und die Guten unter den Menschen bis zum 
Jüngsten Tag als Glückselige (Saʿīd) und die Schlechten als Unglückselige (Schaqī) 
niedergeschrieben. 

Die Bestimmung (Qadar) ändert sich nicht und das Schicksal (Qadā) ereignet 
sich entsprechend der Bestimmung. Das Schicksal ändert sich jeden Tag des Öf-
teren und wird am Ende, wenn es der Bestimmung entspricht, erschaffen. Worüber 
niedergeschrieben wurde, dass es in Form von Qadā muʿallaq erschaffen werden 
wird, kann sich durch die gute Handlung des Dieners ändern, sodass es nicht er-
schaffen wird. Die Gottesfreunde haben den Qadar mit einem Kornspeicher und 
das Qadā mit einer Waage verglichen. 

[Im al-Qāmūs heißt es unter dem Begriff Qadā: „Qadā ist ein spezieller Teil 
des Qadar. Qadar ist wie in einen Kornspeicher gefüllter Weizen. Qadā wiederum 
ist wie das Geben durch Messen. Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, kam 
einst nach Damaskus. Als er hörte, dass dort die Pest ausgebrochen war, betrat 
er die Stadt nicht. Auf die Frage, ob er vor dem Qadā Allahs, des Erhabenen, 
fliehe, sagte er, dass er vom Qadā Allahs, des Erhabenen, zu Seinem Qadar 
fliehe. Denn der Qadar kann sich ändern, solange er nicht die Form von Qadā 
angenommen hat. [Qadar ist wie eine Gehaltsliste und Qadā wie die Auszahlung 
der Gehälter.] Ibn al-Athīr sagte: ,Qadā und Qadar sind untrennbar, denn Qadar 
ist wie das Fundament und Qadā wie das Gebäude auf diesem Fundament.‘ “ 
Unter dem Begriff Qadar heißt es: „Qadar ist das Wissen Allahs, des Erhabenen, 
in der Urewigkeit über die Dinge, die sich ereignen werden. Qadā ist das Erschaffen 
der Dinge, die sich im Qadar befinden, wenn ihre jeweilige Zeit gekommen ist.“] 

Imām al-Ghazālī schreibt in seinem Buch Ihyā al-ulūm: „Qadā muʿallaq steht 
auf der wohlbewahrten Tafel. Wenn die betroffene Person gute Taten verrichtet 
und ihr Bittgebet angenommen wird, verändert sich dieses Qadā.“ In einem 
Hadith heißt es: „Der Qadar ändert sich durch Vorkehrungen und Achtsamkeit 
nicht. Doch das angenommene Bittgebet schützt vor einer nahenden Heimsu-
chung.“ Dass das Bittgebet (Duʿā) Heimsuchungen abwendet, ist ebenfalls Teil 
von Qadā und Qadar. So wie ein Schild ein Schutzwall gegen Pfeile ist und Wasser 
das Gras auf der Erde wachsen lässt [das Sauerstoffgas der Luft die Nährstoffe 
in den Zellen der Lebewesen verbrennt und Wärme erzeugt], so ist das Bittgebet 
Grund für die Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen. In einem Hadith heißt es: 
„Nichts kann das Qadā muʿallaq ändern. Einzig das Bittgebet verändert es und 
nur Gunst und Güte verlängern das Leben.“ Die Niederschrift der Bestimmung 
(Taqdīr) Allahs, des Erhabenen, also des Qadar, auf der wohlbewahrten Tafel 
ist Qadā. Handelt es sich bei der Heimsuchung, die für jemanden vorherbestimmt 
wurde, um Qadā muʿallaq, d. h. falls ebenfalls bestimmt wurde, dass die betroffene 
Person ein Bittgebet spricht, so betet sie und mit der Annahme des Bittgebets 
wird die Heimsuchung verhindert. Auch die durch Qadā festgesetzte Lebensspanne 
(Adschal al-qadā) wird mittels guter Taten verschoben. Doch die bestimmte Le-
bensspanne (al-Adschal al-musammā) verändert sich nicht. Adschal al-qadā ist 
beispielsweise, dass Folgendes bestimmt wird: Falls eine Person eine gute Tat 
verrichtet, Almosen gibt oder die Pilgerfahrt vollzieht, dann beträgt ihre Le-
bensspanne 60 Jahre, und falls sie diese nicht tut, 40 Jahre. Ist die Zeit vollendet, 
wird die Lebensfrist nicht um einen einzigen Moment hinausgezögert. Wenn je-
mand nur noch drei Tage zu Leben hat und er seine Verwandten für das Wohl-
gefallen Allahs besucht, verlängert sich sein Leben auf dreißig Jahre. Wer dreißig 
Jahre leben sollte, dessen Lebensspanne wird auf drei Tage verkürzt, weil er den 
Besuch seiner Verwandten unterlassen hat. Im Buch Lubāb at-taʾwīl [also Tafsīr 
al-Khāzin] heißt es: „Die Bestimmung wurde in der Urewigkeit auf die wohlbe-
wahrte Tafel geschrieben. Später wird nichts mehr geschrieben. Das heißt, dass 

– 1011 –



die Veränderungen in der wohlbewahrten Tafel und die Zunahme und Verkürzung 
der Lebensspanne in der Urewigkeit geschrieben wurden. Dies wird ,al-Qadā al-
muʿallaq‘ genannt. Die Veränderungen in der wohlbewahrten Tafel sind in Über-
einstimmung mit dem Qadar Allahs, des Erhabenen, also Seinem Wissen in der 
Urewigkeit.“ Als Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, einst verwundet 
wurde, sagte Kaʿb al-Ahbār: „Wenn Umar gewünscht hätte, länger zu leben, 
hätte er ein Bittgebet gesprochen. Sein Bittgebet wird nämlich gewiss angenom-
men.“ Die Zuhörenden waren verwundert über diese Worte und fragten, wie er 
dies behaupten könne, wo doch Allah, der Erhabene, im edlen Koran sinngemäß 
sagt: „Der Todeszeitpunkt wird keinen Augenblick hinausgezögert und tritt auch 
nicht vor seiner Zeit ein.“ Er antwortete: „Ja, wenn der Todeszeitpunkt (Adschal) 
gekommen ist, wird er nicht hinausgezögert. Ist er aber noch nicht gekommen, 
wird die Lebensspanne durch Almosen, Bittgebete und rechtschaffene Taten 
verlängert. So heißt es in der Sure Fātir sinngemäß: ,Die Lebensspanne einer 
jeden Person und ihre Verkürzung stehen stets geschrieben.‘ “ 

Jedes Jahr [in der 15. Nacht des Monats Schaʿbān, der Barāʾa-Nacht] wird auf 
die wohlbewahrte Tafel alles niedergeschrieben, was innerhalb dieses Jahres ge-
schehen wird, so die Taten, die Lebensspannen, die Todesursachen, die Beför-
derungen und die Degradierungen. 

Es kamen zwei Personen zu Dāwud, Friede sei mit ihm, und beschwerten sich 
übereinander. Als er ging, nachdem er ihnen zugehört und eine Entscheidung 
getroffen hatte, kam Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, zu ihm und sagte: „Von diesen 
beiden hat der Erste noch eine Woche zu leben. Das Leben des Zweiten war 
schon vor einer Woche zu Ende, doch er ist nicht gestorben.“ Dāwud, Friede sei 
mit ihm, war verwundert und fragte nach dem Grund. Der Engel antwortete: 
„Der Zweite hatte einen Verwandten, der ihm gegenüber gekränkt war. Er ging 
zu diesem und versöhnte sich wieder mit ihm. Deshalb hat Allah, der Erhabene, 
ihm das Leben um zwanzig Jahre verlängert.“ [In der Kasside al-Amālī heißt es 
im 62. Doppelvers: „Die Lebensspanne des Ermordeten wurde nicht abgebrochen.“ 
Mit anderen Worten: In diesem Moment ist sein Leben nicht abgeschnitten. Der 
Übersetzer des al-Qāmūs, Ahmad Āsim Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seiner Erläuterung dieses Doppelverses: „Gemäß der Ahlus-Sunna 
ist der Todeszeitpunkt einer getöteten Person in jenem Moment gekommen. Ihr 
Leben wurde nicht abgebrochen. Jeder besitzt einen einzigen Todeszeitpunkt 
(Adschal).“] Es ist also ersichtlich, dass der Besuch der muslimischen und frommen 
Verwandten unbedingt notwendig ist. Wenigstens einmal die Woche oder einmal 
im Monat sollten sie besucht werden und es sollten nicht mehr als vierzig Tage 
vergehen. Befindet sich ein solcher Verwandter in einem fernen Land, sollte 
man sein Herz gewinnen, indem man ihm schreibt oder ihn anruft. Auch wenn 
der Verwandte gekränkt oder nachtragend ist, sollte man nicht davon ablassen. 
Wenn der Verwandte nicht kommt oder nicht antwortet, sollte man nicht darauf 
verzichten, ihn zu besuchen, ihm ein Geschenk oder einen Gruß zu schicken, 
einen Brief zu schreiben oder anzurufen. Allah, der Erhabene, gebietet den 
Besuch von Verwandten, die Muslime und rechtschaffen sind. Wer so handelt, 
wie wir es beschrieben haben, hat dieses Gebot erfüllt. In den Büchern al-Barīqa 
und al-Hadīqa heißt es: „Das Beenden der Verwandtschaftsbeziehungen ist eine 
große Sünde. Die Mahram-Verwandten per Abstammung zu besuchen, gleich 
ob Frauen oder Männer, ist wādschib. Doch die Verwandten per Abstammung, 
die nicht mahram sind, so z. B. die Tochter des Onkels, und Verwandte, die keine 
Verwandten per Abstammung sind, zu besuchen, ist nicht wādschib. Es ist aber 
mustahabb, auch diesen Geschenke zukommen zu lassen und Grüße auszurichten.“ 
Den Waisenkindern gegenüber muss auch Mitleid gezeigt werden und sie dürfen 

– 1012 –



nicht verletzt werden. Wer den Kopf eines Waisen streichelt, bekommt den Lohn 
einer Pilgerfahrt. Wenn Allah, der Erhabene, einen Seiner Diener liebt, wird Er 
ihn gute und schöne Taten verrichten lassen, die im Jenseits von Nutzen sind. 
Gibt es keine Rechtleitung von Allah, dem Erhabenen, wird er nicht auf den 
rechten Weg finden, selbst wenn er hunderte Bücher liest oder Ratschlägen 
Gehör schenkt. D. h. einer Person, die keine Erziehung akzeptiert, guten Rat zu 
geben, ist so, als würde man einem Ochsen Tadschwīd beibringen. 

[Einen Arzt zu finden und Medikamente einzunehmen, ist ebenfalls an die 
Bestimmung gebunden. Allah, der Erhabene, erschafft gemäß Seiner Bestimmung 
die Mittel und Anlässe. Wie schon seit jeher bekannt ist, ist es so, dass wenn der 
Todeszeitpunkt einer Person, die an einer Stelle aufgeschnitten wurde, noch 
nicht gekommen ist, ihre Ader verbunden wird, ihr Medikamente gegeben werden 
und sie nicht stirbt. Wenn ihr Todeszeitpunkt aber gekommen ist, findet sich 
niemand, der die Ader verbindet, sodass ihr Blut fließt, sie sich eine Infektion 
einfängt und stirbt. Dass bei einer schwerkranken Person, die an Herzmuskel-
störung leidet, das Herz mit einem gesunden Herz eines anderen, der kurz vor 
dem Sterben ist, ausgetauscht wird oder nicht, hängt davon ab, ob der Todes-
zeitpunkt gekommen ist oder nicht. Die Herztransplantation führt nicht notwen-
digerweise zur Gesundung des Patienten, sie verursacht bei vielen den Tod. 

Am Tag der Auferstehung wird jeder in der gleichen Gestalt und Größe und 
mit den gleichen Organen aus dem Grab auferstehen, wie sie zum Zeitpunkt 
seines Todes waren. Das Steißbein eines jeden Menschen wird sich nicht verändern, 
die anderen Körperteile und Organe werden auf diesem Knochen neu erschaffen, 
und die Seelen werden diese neuen Körper finden und sich mit ihnen verbinden. 
Die Bindung der Seelen an diese neuen Körper ist keine Reinkarnation (Tanā-
sukh). Reinkarnation ist im Diesseits denkbar, im Jenseits kann es sie nicht 
geben. Der Körper des Menschen, seine Organe verändern sich auch im Diesseits. 
Fleisch, Fett, Haut und Knochen eines 40-jährigen Menschen sind anders als in 
seiner Kindheit. Doch er ist stets der gleiche Mensch. Denn Mensch bedeutet 
Seele (Rūh). Der Körper verändert sich zwar, aber die Seele verändert sich nicht. 
Der Fingerabdruck eines Menschen ändert sich ebenfalls niemals. Niemandes 
Fingerabdruck gleicht dem Abdruck eines anderen. Die Form der Linien an den 
Fingerspitzen eines Menschen entsteht vor der Geburt, wenn die Seele sich mit 
dem Körper verbindet. Sie verändern sich keineswegs, bis der Mensch stirbt und 
verwest. Man hat gesehen, dass sie bei Mumien, die 5000 Jahre alt sind, gleich 
geblieben sind. Eine jede Linie an der Fingerspitze bildet sich durch nebeneinander 
angeordnete Löcher. Aus jedem kleinen Loch tritt Schweiß aus. Wenn der Mensch 
etwas in der Hand hält, bleibt der austretende Schweiß an diesem Gegenstand 
haften, wie die Form der Linien. Wird eine Chemikalie aufgetragen, die den 
Schweiß färbt, sind die Fingerabdrücke der Person darauf zu sehen. Der Groß-
gelehrte Imām Muhammad al-Ghazālī schreibt in seinem auf Persisch verfassten 
Buch Kimyā-i saʿādat auf Seite 80: „So wie der Körper eines Menschen in ver-
schiedenen Lebensabschnitten unterschiedlich ist, wird er aus dem Grab aufer-
stehen mit einem Körper von gleicher Größe und Gestalt, aber aus anderen Par-
tikeln bestehend. Wenn jemand dies versteht, wird er erkennen, dass sich Fragen 
wie ,Wenn ein Mensch einen anderen Menschen aufisst, mit welchem Menschen 
wird das verzehrte Organ erschaffen? Mit dem, der verzehrt hat, oder mit dem, 
von dem verzehrt wurde?‘ erübrigen, denn nicht die Organe selbst werden er-
schaffen, sondern ähnliche.“  

 
 

– 1013 –



49 — DER FREIE WILLE  
(AL-IRĀDA AL-DSCHUZʾIYYA) 

Diese Abhandlung namens „Irāda-i dschuzʾiyya“ wurde von Muhammad al-
Akkirmānī, möge Allah sich seiner erbarmen, verfasst: 

In der Sure ad-Dahr [oder al-Insān] heißt es sinngemäß: „Ihr wollt nur das, 
was Allah, der Erhabene, will!“ Unser Imām Abul-Hasan al-Aschʿarī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, legte diesen Vers wie folgt aus: „Ihr könnt nichts 
wollen, solange Allah, der Erhabene, nicht will, dass ihr wollt!“ Das heißt: 
„Solange Allah, der Erhabene, es nicht will, kann der Diener von seinem freien 
Willen (seinem Teilwillen, seiner Willensfreiheit, al-Irāda al-dschuzʾiyya) nicht 
Gebrauch machen.“ Gemäß der Madhhab der Aschʿariyya sind die Diener in der 
Verwendung ihres freien Willens gezwungen. Wenn nämlich Allah, der Erhabene, 
will, dass eine Person von ihrem freien Willen Gebrauch macht, um etwas zu 
tun, dann ist sie gezwungen, ihren Willen zu verwenden und etwas zu wollen. 
Der freie Wille ist dann also vorhanden (mawdschūd) und erschaffen (makhlūq). 
Wenn dies der Fall ist, kann man dem Teufel nicht antworten, falls er zum Men-
schen sagt: „O Mensch! Warum mühst du dich ab? Wenn Allah, der Erhabene, 
eine deiner Angelegenheiten nicht will, kannst du diese Handlungen ja nicht 
wollen.“ Demnach wäre der Diener kein nach freiem Willen Handelnder (Fāʿil 
mukhtār) und es gäbe keinen Grund, dass er für seine gottesdienstlichen Hand-
lungen Lohn erhält und für seine üblen Taten bestraft wird. Der Diener würde 
wünschen, was Allah, der Erhabene, will, und wäre ein Werkzeug für die Aus-
führung dieser Handlung. 

Abū Mansūr al-Māturīdī erklärte, was Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich 
ihrer erbarmen, verstand, wie folgt: „Der freie Wille ist keine Existenz. Was 
nicht existiert, ist nicht erschaffen. Der freie Wille (al-Irāda al-dschuzʾiyya) ist 
bei den Menschen ein Zustand (Hāl). Es ist, die Kraft in der Verrichtung oder 
Unterlassung einer Tat zu nutzen. Die Menschen sind freigestellt in ihrer Ver-
wendung des Willens. Sie sind nicht gezwungen.“ Dieser Madhhab nach kann 
jemand dem Teufel folgendermaßen antworten: „Der Wille ist ein Zustand in 
mir. Wenn ich ihn für das Gute nutze, erschafft Allah, der Erhabene, das Gute. 
Nutze ich ihn für das Schlechte, erschafft Allah, der Erhabene, entsprechend das 
Schlechte. Wenn ich ihn nicht benutze, erschafft Er beides nicht.“ Zwar ist es 
möglich, dass Allah, der Erhabene, auch ohne den Willen des Menschen erschafft, 
doch Er hat für die Erschaffung der freiwilligen (ikhtiyārī) Taten die Wahl und 
den Willen der Herzen der Diener zum Anlass gemacht. Dass unser freier Wille 
Anlass dafür ist, ist ebenfalls durch den Willen Allahs, des Erhabenen. Wenn 
der Diener das Verrichten einer Handlung wählt und will, d. h. sie bevorzugt 
und wünscht, dann erschafft Allah, der Erhabene, diese Handlung, wenn Er sie 
ebenfalls will. Wenn der Diener sie nicht wählt und will, dann erschafft Er diese 
freiwillige Handlung nicht. Wenn also der Diener seinen freien Willen zugunsten 
gottesdienstlicher Handlungen verwendet, erschafft Allah, der Erhabene, die 
gottesdienstlichen Handlungen. Verwendet er ihn zwecks Sünden, erschafft Er 
die Sünden. Dann wird der Diener im Diesseits schlecht und im Jenseits Strafe 
erleiden. Einem Menschen, der weiß, dass dies der Fall ist, kann Satan nichts 
einflüstern. 

Abū Mansūr al-Māturīdī, möge Allah sich seiner erbarmen, erklärt den obigen 
Vers wie folgt: „Eure freiwilligen Handlungen geschehen nicht nur mit eurem 
Willen. Nach eurem Wollen wünscht Allah, der Erhabene, diese Handlung eben-

– 1014 –



falls und erschafft sie.“ Wie zu sehen ist, sind die Diener in der Verrichtung von 
Taten nicht unabhängig. 

Diejenigen, die sich auf dem Weg der Muʿtazila befinden, behaupten, dass 
der Mensch seine gesamten Handlungen selber erschaffe. Sie gesellen im Er-
schaffen die Menschen Allah, dem Erhabenen, bei. [Diejenigen, die sich in Iran 
als Schiiten bezeichnen, glauben in Bezug auf Schicksal (Qadā) und Bestimmung 
(Qadar) wie die Muʿtazila. Damit trennen sie sich vom Weg der Gelehrten der 
Ahlus-Sunna. Wir haben in unseren Büchern Belege für das wahre Wort und 
Die edlen Gefährten aus wertvollen Büchern entnehmend deren Schriften aus-
führlich widerlegt und das Wissen über Schicksal und Bestimmung dargelegt. Im 
Buch al-Mawāhib al-ladunniyya wird unter dem Kapitel „die Schlacht von Badr“ 
das Thema „freier Wille“ (al-Irāda al-dschuzʾiyya) ausführlich behandelt. Im 
Buch Die edlen Gefährten ist die Abhandlung al-Irāda al-dschuzʾiyya des großen 
Gelehrten und vollkommenen Gottesfreundes Mawlānā Khālid al-Baghdādī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, enthalten. Sein Neffe Muhammad Asʿad, der 
der Sohn seines Bruders Mahmūd Sahīb ist, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
veröffentlichte diese Abhandlung im neunten Brief seines Buches Bughyat al-
wādschid. Dieses Buch wurde 1334/1915 in Damaskus gedruckt. Im Buch wurden 
die Titel der Kommentare zu dieser Abhandlung und deren Autoren erwähnt. 
Mawlānā Khālid al-Baghdādī, möge Allah sich seiner erbarmen, behandelt in 
seinem Buch al-Iqd al-dschawharī lang und ausführlich die Wahlfreiheit und den 
freien Willen des Menschen. Abdulhamīd al-Harpūtī hat dieses Werk unter dem 
Namen as-Simt al-abqarī kommentiert und dies wurde 1305/1888 in Istanbul ge-
druckt.] 

Die freiwillige Handlung des Menschen wird durch vier Dinge hervorgerufen: 
1. Sich im Kopf die Handlung vorzustellen und sich an sie zu erinnern, 2. Genuss 
daran zu finden, 3. danach mit dem Herzen das Verrichten dieser Handlung zu 
wählen und den freien Willen dafür aufzuwenden, d. h. die Bewegung zu wollen, 
und 4. dass die Bewegung zustande kommt. Das Erste und Zweite erschafft Allah, 
der Erhabene, denn die Vorstellung und das Verlangen sind existierende Dinge 
und was existiert, bedarf der Erschaffung. Die Wahl und der Wille sind vom 
Diener. Allah, der Erhabene, ist es, der die Bewegung erschafft. Wille und Wahl 
entstehen beim Menschen einzig dadurch, dass vorher Vorstellung und Verlangen 
erschaffen werden. Wenn jemand sich beispielsweise das Geben von Almosen 
und dessen Lohn vorstellt, dann entsteht in ihm entweder das Verlangen danach 
oder Abscheu. Sodann wählt und will er diese Handlung oder aber nicht. Verlangen 
ist nicht gleichbedeutend mit Wille und Abscheu bedeutet nicht, keinen Gebrauch 
vom Willen zu machen. 

Der Beschluss Allahs, des Erhabenen, Seine Bestimmung und Seine Nieder-
schrift auf die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-mahfūz) entsprechen Seinem ure-
wigen Wissen. Sein Wissen folgt dem, was Er weiß. D. h. Er hat in der Urewigkeit 
alles genau so gewusst, zu welcher Zeit in der Zukunft und wie es sein wird oder 
nicht sein wird. Was Er weiß, bestimmt Er und schreibt es nieder. Dies bedingt 
also keinen Zwang. Wenn die späteren Dinge Seinem Wissen gefolgt/unterworfen 
wären, hätte dies Zwang erfordert. Wenn das Wissen Allahs, des Erhabenen, die 
Erschaffung der Dinge, ihre Eigenschaften und Zustände erfordert hätte, gäbe 
es Zwang, doch dies ist nicht der Fall. Es handelt sich um das Gegenteil davon. 
Hier enden mit der Unterstützung Allahs, des Erhabenen, unsere Worte. 

Der Autor des Kommentars zum Durr-i yektā, möge Allah sich seiner erbar-
men, schreibt: „Dass alles, was die Menschen mit ihrem Herzen oder Körper 
tun, und alles, was sich in Lebewesen und leblosen Dingen ereignet, mit dem 
Wissen Allahs, des Erhabenen, in der Urewigkeit und Seinem Willen und Er-

– 1015 –



schaffen zustande kommt, wird ,Qadar‘ und ,Taqdīr‘ genannt. Der Mensch wählt 
und will das Verrichten oder Unterlassen einer Handlung, d. h. er nutzt seine 
Kraft. Wenn danach auch Allah, der Erhabene, dies will und Seine Kraft und 
Macht nutzt, entsteht dies. Die ersten zwei werden ,Kasb‘ (Aneignung, Erwerb), 
die letzten zwei ,Khalq‘ (Erschaffen) genannt. Wenn Allah, der Erhabene, Gefallen 
daran hat, wird es ,Tāʿa‘ (Gehorsamstat) genannt und dafür erhält der Mensch 
im Jenseits ,Thawāb‘ (Lohn). Wenn bei der Verrichtung einer Gehorsamstat das 
Erlangen von Lohn beabsichtigt wird, wird sie zu einer ,Qurba‘ (gottgefällige 
Tat). Wenn dies Allah, dem Erhabenen, missfällt, wird es eine ,Maʿsiya‘ (Sün-
dentat). Im Jenseits gibt es dafür Rüge (Itāb) und Strafe (Iqāb). Wer ein Makrūh 
begeht oder das unentschuldigte Unterlassen einer Sunna muʾakkada zur Ge-
wohnheit werden lässt, wird gerügt. Wenn jemand, der eine Fard unterlässt oder 
ein Harām begeht, ohne Reue (Tawba) stirbt und ihm keine Fürsprache oder 
Vergebung zuteilwird, wird er Strafe erleiden, brennen. Wer nicht daran glaubt, 
dass der Mensch eine Wahlfreiheit, einen Willen und Kraft, also Kasb besitzt, 
wird zu einem Abtrünnigen (Murtadd).“ 

DER RATSCHLAG UND DIE BITTE EINES ÄLTEREN 
MUSLIMS AN SEINE TOCHTER: 

1. WAS IST GLÜCKSELIGKEIT (SAʿĀDA)?: Alle Menschen auf der Welt 
wollen glücklich sein, doch diejenigen, die glücklich sind, sind sehr wenige. Woran 
liegt das? Grund ist, dass nicht gewusst wird, worin Glückseligkeit besteht. Das 
Eigentliche ist, zu wissen, was genau Glückseligkeit ist. Diese ist nicht einfach 
nur diesseitige Glückseligkeit, sondern ganz im Gegenteil, die eigentliche Glück-
seligkeit ist die Erlangung jenseitiger Glückseligkeit. Wie erlangt man jenseitige 
Glückseligkeit? Dafür müssen die Gesetze und Gebote Allahs, des Erhabenen, 
eingehalten [d. h. der edle Koran und die Aussagen unseres Propheten, Friede 
sei mit ihm, befolgt] werden. Unter den Geboten Allahs, des Erhabenen, ist der 
Glaube an die Wiederauferstehung nach dem Tod, also an das Jenseits. Allah, 
der Erhabene, teilt uns mit, dass das Jenseits endlos (ewig) ist. Das weltliche 
Leben aber besteht nur aus wenigen endlichen Tagen. Demnach ist Glückseligkeit 
zweidimensional. Die eine Dimension betrifft jenseitige Glückseligkeit und die 
andere betrifft diesseitige Glückseligkeit. Welche der beiden Glückseligkeiten 
ist wichtiger? Die verstandesbegabten und einsichtigen Menschen werden dies 
mit Leichtigkeit erkennen. Unser Verstand und unsere Einsicht lassen uns er-
kennen, dass das jenseitige Leben so wichtig ist, dass es nicht mit dem diesseitigen 
Leben verglichen werden kann. Trotz dessen ist es offensichtlich, dass die 
Menschen nicht einmal ein Zehntel ihrer diesseitigen Bemühungen und Anstren-
gungen für das Jenseits aufbringen. Glauben wir etwa nicht daran, wie schmerzhaft 
und fürchterlich das Ende dessen sein wird? Wenn wir nicht daran glauben, 
besteht keine Hoffnung auf Errettung. Der Ort derer, die nicht an Allah, den 
Erhabenen, glauben, ist die Hölle, wo sie auf ewig brennen werden. Zu glauben, 
aber die Gebote Allahs, des Erhabenen, nicht einzuhalten, ist Unachtsamkeit 
(eine Art Schlaf) und Irreleitung. Schande über diejenigen, die von diesem Schlaf 
nicht erwachen können. 

Jene, die über weltliche Glückseligkeit sprechen, Bücher schreiben, diese auf-
merksam lesen und anhören, sind zahlreich. Was die jenseitige Glückseligkeit 
betrifft, so gibt es diesbezüglich das Buch Allahs, des Erhabenen, (also den edlen 
Koran) und die Worte unseres ehrwürdigen Propheten (also die Hadithe) und 
tausende Bücher der Islamgelehrten. Doch heutzutage sind nur wenige geblieben, 
die diese lesen, darüber sprechen und denen Gehör schenken, die darüber sprechen 

– 1016 –



und schreiben. Die sehr wichtige Glückseligkeit des Jenseits wurde regelrecht 
vergessen und wir befinden uns in einer Unachtsamkeit, als würde so etwas nicht 
existieren. Dies jedoch stellt die gefährlichste Katastrophe und das schlimmste 
Ende dar. Daher, meine Tochter, besteht der eigentliche Zweck meiner Worte 
darin, dich vor dieser furchtbaren Katastrophe zu retten, d. h. dich vor dem 
großen Feuer namens „Hölle“ zu bewahren. Du wirst im Maße deiner Einsicht 
und deines Verständnisses einen Anteil an meinen Worten haben. Möge Allah, 
der Erhabene, dich zu jenen gehören lassen, die die Wahrheit gut verstehen und 
nach diesem Verständnis handeln! Āmīn. 

Zu denken, dass es unnötig sei, zu diesen Themen den Kindern Ratschläge 
zu geben, wo es doch von Islamgelehrten verfasste Bücher gibt, ist nicht korrekt. 
Denn ein Vater, der die Glückseligkeit seines Kindes wünscht, hat nicht nur die 
Pflicht, seinem Kind die für kurze Zeit andauernde diesseitige Glückseligkeit zu 
vermitteln, sondern auch die ewige Glückseligkeit des Jenseits. Es ist der erhabene 
Allah, der dem Vater diese Pflicht auferlegt. 

Wie unbekümmert ein Kind auch sein mag, es wird aus Neugier wenigstens 
einmal lesen, was sein Vater für ihn geschrieben hat. Wenn das Kind zusätzlich 
das Verständnis und die Wachsamkeit aufbringt, daraus eine Lehre zu ziehen, 
hätte es sich selbst gerettet. 

In unserer Zeit sind unsere Bücher und Lehrer, die religiöses Wissen vermitteln, 
unzureichend. Einige Schulen und Gemeindezentren in Großstädten scheinen 
eine schwache Beziehung zur Religion zu haben. Es ist mittlerweile sehr schwierig 
geworden, dass unter diesen Bedingungen die Kinder korrektes und ausreichendes 
Wissen über Religion erwerben. Daher ist es eine besonders wichtige Aufgabe 
geworden, hier zumindest die Fundamente und den Kern des Islams darzulegen: 
Die Fundamente lauten: I – Die Grundlagen des Glaubens (Īmān): 1- Der Glaube 
an Allah, den Erhabenen, 2- Der Glaube an die Engel, 3- Der Glaube an die 
Schriften, 4- Der Glaube an die Propheten, 5- Der Glaube an das Jenseits (die 
Wiederauferstehung nach dem Tod), 6- Der Glaube an die Bestimmung, also 
daran, dass das Gute und Schlechte von Allah, dem Erhabenen, kommt. II – Die 
Bedingungen für das Muslimsein: 1- Das Glaubensbekenntnis, 2- Das Gebet, 3- 
Das Fasten, 4- Die Pflichtabgabe, 5- Die Pilgerfahrt. 

2. DAS DIESSEITS (DUNYĀ) UND DAS JENSEITS (ĀKHIRA): Eines 
Tages werden wir unsere beiden Hände zur Seite legen und unser irdisches Leben 
wird zu Ende sein. Dies ist eine erschreckende Tatsache. Es dürfte keinen Men-
schen geben, der angesichts dieser Tatsache nicht darüber nachgedacht hätte, 
was das Leben und der Tod sind. Daher besteht die erste Bedingung des Mensch-
seins darin, zu lernen und zu wissen, was das Leben ist, weshalb wir auf diese 
Welt gekommen sind und was nach dem Tod kommt. Kann es jemanden geben, 
der besser weiß, warum wir auf die Welt gekommen sind, als der Eigentümer 
des Lebens? Der Eigentümer unseres Lebens ist Allah, der Erhabene, wie auch 
von allem anderen. Allah, der Erhabene, sagt im edlen Koran in Vers 56 der 
Sure adh-Dhāriyāt sinngemäß: „Ich habe die Menschen und die Dschinnen einzig 
und allein dazu erschaffen, damit sie Mich erkennen, Mir gehorchen und Mich 
anbeten.“ Wie groß ist der Anteil der Menschen in unserer heutigen Zeit, die 
diese Tatsache kennen und demnach handeln? Wir sehen, dass die große Mehrheit 
der Menschen diese Tatsache nicht kennt und diejenigen, die sie kennen, ihre 
Augen davor verschließen oder ihr keine Wichtigkeit beimessen. Genau in diesem 
Punkt beginnt das Unheil. Diese Tatsache nicht zu kennen oder sie zwar zu 
kennen, aber nicht nach ihr zu handeln, und vor allem nicht an diese Tatsache zu 
glauben, ist das größte Unglück, die größte Katastrophe und die größte Heimsu-
chung, die man sich für einen Menschen (insbesondere für einen Muslim) vorstellen 

– 1017 –



kann. Allah, der Erhabene, teilt uns nämlich in Seinem urewigen Buch mit, dass 
Er jene, die nicht an Sein Wort glauben, auf ewig im Höllenfeuer brennen lassen 
wird, und diejenigen, die daran glauben, aber nicht danach handeln, so lange 
brennen lassen wird, wie Er will. Allah, der Erhabene, lügt nicht wie die Menschen. 
Er wird definitiv diejenigen bestrafen, die Seine Gebote nicht wichtig nehmen. 
Die Strafe Allahs, des Erhabenen, ist sehr hart. Bedauernswert sind jene, die 
sich vor dieser Strafe nicht schützen können. Für unser kurzes Leben im Diesseits 
unser ewiges jenseitiges Leben in der Hölle zu verbringen ist nichts, was ein ver-
nünftiger Mensch in Erwägung ziehen würde. 

3. WAS IST DER ISLAM?: Der Islam ist materielle und spirituelle Reinheit, 
er gebietet die Reinheit des Körpers und des Herzens. 

Der Islam ist der einzige Weg, der die Glückseligkeit im Diesseits und Jenseits 
ermöglicht. Der wahrhaftige Muslim (der Muslim, der an die Bestimmung Allahs, 
des Erhabenen, glaubt) ist im Diesseits stets in Frieden. Dieser Muslim glaubt 
nämlich an Folgendes: Das Gute und Schlechte, das ihm widerfährt, kommt von 
Allah, dem Erhabenen, und ist Seine Bestimmung. Er denkt daran, dass alles, 
was von Allah, dem Erhabenen, kommt, gut für ihn ist und Dinge, die er für 
schlecht hält, ein gutes Ende nehmen werden, und stört somit seinen inneren 
Frieden nicht. Er erträgt auch Heimsuchungen mit Leichtigkeit. Ein solcher 
Mensch ist ein geliebter Diener Allahs, des Erhabenen. Auf diese Weise erlangt 
dieser Mensch auch die jenseitige Glückseligkeit. 

Ein Mensch, der die Gebote des Islams befolgt, schützt sich in dieser Welt 
vor allen Arten von Übel und Schaden. 

Islam und Muslimsein sind Synonyme. Allah, der Erhabene, sagt in Seinem 
edlen Koran in Vers 3 der Sure az-Zumar sinngemäß: „Die Religion bei Allah, 
dem Erhabenen, ist der Islam.“ Die Religionen, die es heute außerhalb des Islams 
gibt, gelten bei Allah, dem Erhabenen, nicht als Religion. Die Bibel in den 
Händen der Christen und die Thora der Juden sind Bücher der Zeiten vor unserem 
ehrwürdigen Propheten. Der edle Koran hat die Bestimmungen all dieser aufge-
hoben. 

Muslimsein bedeutet, guten Charakter zu haben. Allah, der Erhabene, sagte 
zu unserem Propheten, Friede sei mit ihm, sinngemäß: „Ich habe dich erschaffen, 
um den guten Charakter zu vervollkommnen.“ In jedem Wort des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, (also in seinen Hadithen) stecken große Lektionen 
und schöne moralische Eigenschaften. 

4. DER GLAUBE (ĪMĀN/IʿTIQĀD): Damit ein Mensch Muslim sein kann, 
muss er im Besitz des Glaubens sein, d. h. er muss an die Gesetze und Gebote 
des Islams glauben. Doch Glauben allein genügt nicht; er muss auch Gefallen an 
diesen Geboten finden und sie lieben. Dies wiederum ist eine Angelegenheit des 
Wissens. Der Glaube ist äußerst wichtig. Der Glaube lässt nicht den geringsten 
Zweifel zu. Wer Zweifel hat, muss sie ausräumen, indem er Islamgelehrte danach 
befragt und von ihnen lernt. Andernfalls kommt die Gabe des Glaubens abhan-
den. 

Ein Mensch ohne Glauben ist der unglücklichste Mensch auf Erden, denn er 
ist dazu verdammt, auf ewig im Höllenfeuer zu brennen. 

An einen Teil der Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, zu glauben 
und an einen anderen Teil nicht, ist nicht korrekt. Der Glaube muss allumfassend 
sein. 

Es gibt sechs Bedingungen, um Besitzer des Glaubens zu sein: 1- Der Glaube 
an Allah, den Erhabenen, 2- Der Glaube an die Engel, 3- Der Glaube an die Bü-

– 1018 –



cher, 4- Der Glaube an die Propheten, Friede sei mit ihnen, 5- Der Glaube an 
das Jenseits (die Wiederauferstehung nach dem Tod), 6- Der Glaube an das 
Schicksal und die Bestimmung Allahs, des Erhabenen. Wer auch nur an eines 
hiervon nicht glaubt, ist ein Ungläubiger. Wenn er in diesem Zustand stirbt (möge 
Allah, der Erhabene, uns alle davor bewahren!), wird er auf ewig in der Hölle 
bleiben. 

5. BEWEIS DER EXISTENZ ALLAHS, DES ERHABENEN: Wir sehen 
das Wesen Allahs, des Erhabenen, nicht, doch wir sehen Seine Werke und Ge-
schöpfe zu jeder Zeit an jedem Ort. Die Sonne, der Mond, die Sterne, die Meere, 
die Berge, die Steine, die Menschen, die Tiere, die Bäume, der Tag und die 
Nacht, der Sommer und der Winter, was auch immer wir sehen, wurde zweifellos 
von Allah, dem Erhabenen, erschaffen. Denn wenn irgendein anderes Wesen als 
Allah, der Erhabene, so beispielsweise die intelligentesten Menschen, zusam-
menkämen, könnten sie dann von diesen beeindruckenden Werken das kleinste, 
so etwa eine Ameise, erschaffen? Kann ein Pasteur einen Mikroorganismus aus 
dem Nichts erschaffen? Kann ein Edison ein Licht erfinden, welches dem Son-
nenlicht gleichkommt? Kann ein Galileo die Regelmäßigkeit der Erdrotation 
verändern? Wer ist es, der die Menschen durch die Himmel und unter dem Meer 
reisen lässt und der ein menschliches Gehirn erschafft, das Radios erfindet? Um 
den Schöpfer all dieser großartigen Geschöpfe zu leugnen, muss der Mensch ent-
weder töricht, äußerst ignorant oder extrem störrisch sein. Es gibt welche, die 
diese Werke als „Natur“ bezeichnen. Es gibt welche, die Allah, den Erhabenen, 
verleugnen, indem sie die prächtigen Welten in den Himmeln, jegliche Werke, 
die wir auf der Welt sehen, die Umdrehung der Erde, die Phänomene „Tag“ und 
„Nacht“, die Jahreszeiten sowie alles andere als Naturkräfte und -gesetze be-
zeichnen. Diese Leute sollte man fragen: Gibt es keinen Eigentümer dieser groß-
artigen Werke? Wir akzeptieren, dass das kleinste Werk, das die Menschen her-
vorbringen, ein Produkt des menschlichen Bewusstseins und seiner Intelligenz 
ist. Können diese verblüffenden, großartigen Werke von selbst entstanden sein? 
Die Ordnung und Harmonie in diesen Werken sollen also von einer unbewussten 
und starren Natur hervorgebracht worden sein? Es ist für einen normalen Verstand, 
selbst für einen einfachen Verstand, unmöglich, diese Worte der Leugner zu ak-
zeptieren. 

6. DIE FURCHT VOR ALLAH, DEM ERHABENEN, UND DIE LIEBE 
ZU IHM: 

Allah, den Erhabenen, zu fürchten und zu lieben, ist die annehmbarste aller 
gottesdienstlichen Handlungen. Die Furcht vor Ihm sowie die Liebe zu Ihm sind 
einerseits eine Angelegenheit des Wissens und andererseits eine Angelegenheit 
der Bemühung und Anstrengung. Nicht jeder kann diese mit Leichtigkeit erlan-
gen. 

Allah, der Erhabene, lässt jene, die Er will, Ihn lieben. Er gibt ihnen Furcht 
und Demut. Dies gewährt Er nicht jedem. Es bedeutet, dass Er den Diener, dem 
Er es beschert hat, liebt. Viele Menschen erreichen diese Stufe nach langen Be-
mühungen, Anregungen und Anstrengungen. 

Es gibt viele Gründe, Allah, den Erhabenen, zu fürchten und Ihn zu lieben.  
Die Gründe für die Furcht vor Allah, dem Erhabenen: 
Denken wir an die Katastrophen, die dem Menschen im Diesseits widerfahren: 

Krankheit, Verwundung, Verlust eines Körperteils, Hunger, Durst, Armut, Verlust 
des Verstandes, Unglück, das die Familie trifft, Brand, Erdbeben und andere 
Katastrophen und Sorgen, die durch andere Geschöpfe oder direkt von Allah, 

– 1019 –



dem Erhabenen, den Menschen treffen; dies alles kommt von Allah, dem Erha-
benen. Das Leid im Diesseits wird letztlich vergehen. Dasjenige im Jenseits ist 
jedoch ewig. Die Strafe dort ist eine nicht endende Strafe. Oder aber wenn es 
sich um einen sündigen Muslim handelt, der mit Glauben in das Jenseits überge-
gangen ist, dann wird er so viel Strafe erleiden, wie Allah, der Erhabene, es will. 
Die jenseitige Strafe beginnt in dem Moment, in welchem man ins Grab gelangt. 
Sind all dies nicht ausreichende Gründe, um Allah, den Erhabenen, zu fürch-
ten? 

Auch die Gründe, Allah, den Erhabenen, zu lieben, sind vielfältig: Zuallererst, 
als Muslim geboren zu werden, d. h. als das Kind von muslimischen Eltern auf 
die Welt zu kommen, ist allein schon der größte Grund dafür, unser gesamtes 
Leben lang Allah, den Erhabenen, zu lieben, Ihm zu danken und Ihn zu preisen. 
Wären wir beispielsweise als Kinder christlicher Eltern geboren worden, wäre 
es für uns sehr schwierig oder gar unmöglich gewesen, den Weg des Islams zu 
finden. Wir würden in einer christlichen Gesellschaft leben und ohne Glauben 
in das Jenseits übergehen. In unserer Zeit genügt es nicht mehr, als Muslim 
geboren zu werden. Es ist eine andere große Gabe, das Kind einer Familie zu 
sein, die den Islam liebt und sich so gut sie kann bemüht, auf dem Weg des Islams 
zu schreiten. Es gibt viele „angebliche“ Muslime, deren Namen zwar Ahmad 
oder Khadīdscha lauten, die aber nicht die Pflichten des Islams erfüllen und gar 
den Islam verachten. Verstand und Einsicht zu besitzen, über eine solche Bildung 
und ein solches Verständnis zu verfügen, dass man das Gute und Schlechte ver-
stehen kann, gehören ebenfalls zu den größten Gaben Allahs, des Erhabenen. 
Darüber hinaus in einem Staat zu leben, der die Menschenrechte anerkennt, bei 
Gesundheit zu sein, keine Armut zu erleiden und Tausende andere solcher Wohl-
gaben sind allesamt eine Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen. Wenn wir be-
denken, dass es Millionen von Menschen, Millionen von Muslimen gibt, die dieser 
genannten Gaben beraubt sind, ist es leicht zu verstehen, wie wir Allah, den Er-
habenen, lieben und Ihm dankbar sein sollen. 

7. DAS BUCH (GESETZ) ALLAHS, DES ERHABENEN: An das Buch 
Allahs, des Erhabenen, (den edlen Koran) zu glauben, ist eine der Grundlagen 
des Glaubens. Selbst an einem einzigen seiner Verse zu zweifeln, ist keineswegs 
erlaubt. Wer zweifelt, muss die Bücher wahrhaftiger Islamgelehrter lesen, die 
Allah, den Erhabenen, lieben, und auf diese Weise seine Zweifel loswerden. 

Da Allah, der Erhabene, von großer Barmherzigkeit ist, hat Er, damit es keine 
Menschen auf der Welt gibt, die Seine Gebote und Verbote nicht vernehmen, 
nicht nur Seinen Propheten entsandt, sondern zusätzlich auch Sein Buch (Gesetz). 
Das Buch der Muslime ist der edle Koran. Der edle Koran ist ein Buch, das alle 
Menschen anspricht, da es die Gebote und Bestimmungen der vorherigen Bücher, 
die den Völkern vor unserem Propheten, Friede sei mit ihm, seitens des erhabenen 
Allahs gesandt wurden, in sich versammelt. D. h. der edle Koran ist ein Buch, 
welches den heutigen Christen, Juden, Feueranbetern und Angehörigen anderer 
Religionen den rechten Weg kundtut. 

Wer nicht an den edlen Koran glaubt, gilt nicht als Muslim. Und wer kein 
Muslim ist, wird sich vom Feuer Allahs, des Erhabenen, nicht retten können. 

Der edle Koran ist das Wort Allahs, des Erhabenen. D. h. jedes Wort und 
jede Aussage darin wurde von Allah, dem Erhabenen, unserem Propheten, Friede 
sei mit ihm, verkündet. Diese Worte wurden unserem Propheten, Friede sei mit 
ihm, mittels Offenbarung (Wahy), d. h. durch den Erzengel Dschibrīl, Friede sei 
mit ihm, mitgeteilt. Dschibrīl, Friede sei mit ihm, nahm Menschengestalt an und 
las sie unserem Propheten, Friede sei mit ihm, vor und ließ sie ihn auswendig 

– 1020 –



lernen. Unserem Propheten, Friede sei mit ihm, wurde der edle Koran Stück für 
Stück offenbart. Sobald unser Prophet, Friede sei mit ihm, die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, empfing, lernte er sie selbst auswendig und ließ sie auch seine 
Nächsten auswendig lernen. Zusätzlich ließ er sie von seinen Offenbarungsschrei-
bern niederschreiben. Das Niedergeschriebene wurde später gesammelt und so 
entstand der edle Koran. Die Koranexemplare auf der ganzen Welt sind einander 
identisch. Es gibt nicht ein Wort, nicht einmal einen einzigen Buchstaben, der 
anders wäre. Dabei sind die Bibeln in den Händen der Christen widersprüchlich 
und nicht einheitlich. 

Es ist unbedingt erforderlich, an jeden Vers (Satz) des edlen Korans zu glauben. 
An einen einzigen Vers nicht zu glauben, führt zum Verlust des Glaubens. Das 
Jenseits eines Menschen ohne Glauben ist frustrierend. 

Über die Gebote Allahs, des Erhabenen, darf nicht gestritten werden. Es ist 
nicht erlaubt, dass jeder sie seinem eigenen Verständnis nach interpretiert oder 
sie versteht, wie es ihm passt. Derjenige, der den edlen Koran am besten verstand, 
ist unser Prophet, Friede sei mit ihm. Die Stellen, die wir im edlen Koran nicht 
verstehen, hat unser Prophet, Friede sei mit ihm, mit seinen Hadithen erläutert. 
Darüber hinaus haben große Islamgelehrte den edlen Koran ausgelegt. Viele 
Verse im edlen Koran haben sehr weite Bedeutungen. Daher kann die volle Be-
deutung des edlen Korans nicht durch eine wörtliche Übersetzung ausgedrückt 
werden. Die Bedeutung eines jeden Verses zu erlernen, ist jedoch durch Auslegung 
und Erläuterung seitens autorisierter Großgelehrter möglich. 

Es gibt welche, die behaupten, der edle Koran sei das Wort unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm. Diejenigen, die dies behaupten, sind ohne Zweifel Ungläubi-
ge. 

Als der edle Koran Vers für Vers zu unserem Propheten, Friede sei mit ihm, 
zu kommen begann, haben die damaligen berühmtesten arabischen Dichter und 
Literaten zum Ausdruck gebracht, dass sie unfähig sind, etwas Ähnliches wie 
einen einzigen Koranvers darzubringen. Auch in dieser Hinsicht wird der edle 
Koran als ein Wunder (Muʿdschiza) bezeichnet. Er ist die größte Gabe Allahs, 
des Erhabenen, an die Menschen, denn der edle Koran hat die Wege aufgezeigt, 
die die Menschen im Diesseits und Jenseits zur Glückseligkeit führen. Wie 
glücklich sind jene, die diesen Weg beschreiten! 

8. DIE PROPHETEN: Allah, der Erhabene, hat den Menschen Seine Gebote 
und Verbote mittels Propheten, Friede sei mit ihnen, mitgeteilt. Auch die Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, sind Menschen, doch sie sind ranghohe Menschen, 
die Allah, der Erhabene, mit Wissen, großartigem Charakter und makellos er-
schaffen hat. Da die Propheten Menschen sind, die Allah, dem Erhabenen, 
spirituell nah sind, wurden ihren Gedanken und Herzen andere und umfassendere 
Kenntnisse und Eingebungen gegeben. Nach den Berichten der muslimischen 
Gelehrten kamen von der Erschaffung der Welt bis zu unserem Propheten mehr 
als 124.000 Propheten, Friede sei mit ihnen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
ist der letzte und ranghöchste Prophet. Nach unserem Propheten wird kein 
Prophet mehr auf die Welt entsandt werden. Unser Prophet ist der meistgeliebte 
Diener Allahs, des Erhabenen. Allah, der Erhabene, sagte zu unserem Propheten: 
„Wärst du nicht, hätte Ich dieses Universum [die Welt und die Himmel] nicht 
erschaffen!“ Unser Prophet, Friede sei mit ihm, kam in Mekka auf die Welt. Er 
studierte nicht an einer Universität und genoss keine Bildung. Er war ummī (des 
Lesens und Schreibens unkundig), doch er war der intelligenteste, gelehrteste 
und wohltätigste aller Menschen auf der ganzen Welt, denn Allah, der Erhabene, 
hat ihn als das letzte Licht der Welt erschaffen, die nunmehr jahrhundertelang 

– 1021 –



ohne einen Propheten bleiben würde. Dieses Licht wird bis zum Jüngsten Tag 
weiter leuchten. Der Glaube an unseren Propheten und alle anderen Propheten, 
Friede sei mit ihnen, ist eine der Grundlagen des Glaubens. Wer nicht an unseren 
Propheten, Friede sei mit ihm, glaubt, gilt nicht als Muslim. Und wer kein Muslim 
ist, wird auf ewig im Feuer brennen. Dies teilt uns Allah, der Erhabene, im edlen 
Koran mit. 

9. DER GLAUBE AN DAS JENSEITS: Dies ist eine der Grundlagen des 
Glaubens. Wer nicht daran glaubt, dass wir nach dem Tod wiederauferstehen 
werden, ist ein Ungläubiger (Kāfir). Sollte er in diesem Zustand ins Jenseits 
übergehen, wird er auf ewig zur Strafe in der Hölle verdammt sein. Die meisten 
Menschen von heute scheinen nicht daran zu glauben. Sie denken, dass Leben 
bestehe nur darin, sich im Diesseits wohl zu fühlen und gut zu leben, so als ob 
das Ziel des Lebens Vergnügen, Reisen, Bequemlichkeit und Reichtum wären. 
Diese Menschen scheinen nicht daran zu glauben, dass sie nach dem Tod wie-
derauferstehen und zur Rechenschaft gezogen werden. Menschen können nicht 
in einem solchen Zustand der Apathie leben. Das muss wohl der Sinn einer 
solchen Gleichgültigkeit sein. 

Die Zahl derer, die sagen, dass es nicht möglich sei, nach dem Tod und der 
Verwandlung in Staub und Asche wiederaufzuerstehen, ist nicht gering. Diejenigen, 
die dies sagen, sind zweifellos ungläubige, religionslose und armselige Menschen. 
Es gibt logische Antworten auf diejenigen, die sagen, dass eine Wiederauferstehung 
nicht möglich sei. Ist die Macht des erhabenen Allahs, die imstande ist, einen 
Menschen aus dem Nichts (aus einem Tropfen Flüssigkeit) zu erschaffen, etwa 
nicht in der Lage, den Menschen ein zweites Mal zu erschaffen? Wie kann man 
annehmen, dass der Erschaffer der Welten und all dieser beeindruckenden Werke, 
die wir mit unseren Augen sehen, nicht in der Lage wäre, den Menschen erneut 
zu erschaffen? Ein Baum wirft im Winter seine Blätter ab. Folglich wird er mit 
seinen trockenen Ästen für tot gehalten. Erwachen diese aber im Frühling nicht 
wieder zum Leben? Der große Mawlānā Dschalāluddīn ar-Rūmī, möge seine 
Seele gesegnet sein, sagt: „Welcher Samen, der in die Erde gepflanzte wurde, 
spross nicht lebendig hervor?“, und machte darauf aufmerksam, dass die in der 
Erde begrabenen Menschen erneut zum Leben erwachen werden. Die nachfol-
gende logische Argumentation, die zu diesem Thema dem ehrwürdigen Alī zu-
geschrieben wird, legt dies wunderschön dar: Ahmad glaubt an das Jenseits und 
Ahmads Freund Kaya glaubt nicht an die Wiederauferstehung. Ahmad bemüht 
sich sehr, um seinen Freund zu überzeugen, doch es gelingt ihm nicht. Schließlich 
sagt Ahmad zu Kaya: „Ich glaube an das Jenseits und halte alle Gebote Allahs, 
des Erhabenen, ein. Vielleicht ermüde ich mehr als du und erleide mehr Mühe, 
um diese Gebote zu erfüllen. Ich bete und faste, doch du tust es nicht. Stellen 
wir uns vor, dass wir beide alt geworden und gestorben sind. Unmittelbar nachdem 
wir das Grab betreten, wird sich herausstellen, ob das Jenseits existert oder nicht. 
Gibt es das Jenseits, habe ich gewonnen, denn mein Ansehen und mein Komfort 
dort sind gesichert. Gibt es kein Jenseits, habe ich nichts verloren und der einzige 
Preis wird meine weltliche Müdigkeit sein. Was dich betrifft: Gibt es kein Jenseits, 
gibt es weder Gewinn noch Verlust für dich. Doch da es das Jenseits gibt, bist du 
verloren. Die nicht endende, ewige Strafe Allahs, des Erhabenen, wird dich 
erfassen und dich nicht mehr loslassen. Welcher Ansatz von uns beiden ist also 
nach dieser logischen Argumentation der richtige? Ich überlasse dies deinem 
Verständnis.“ Gegen diese Art der logischen Argumentation lässt sich nichts 
einwenden. Außerdem möchten wir darauf hinweisen, dass der Glaube an das 
Jenseits mit Zweifeln kein guter Glaube ist. Der Glaube muss vollkommen und 
ohne den geringsten Zweifel sein. 

– 1022 –



10. DER GLAUBE AN DIE BESTIMMUNG (QADAR) IM GUTEN UND 
SCHLECHTEN: Eine der Grundlagen des Glaubens ist der Glaube an Qadar, 
also dass das Gute und Schlechte von Allah, dem Erhabenen, kommt. Die Be-
deutung von Qadar wird auch mit „Schicksal“ ausgedrückt. Allah, der Erhabene, 
weiß im Voraus, was mit jedem Diener alles geschehen wird. Es liegt nicht in je-
mandes Macht, das Schicksal zu ändern. Wenn Allah, der Erhabene, es will, kann 
Er es ändern. Qadar ist ein Geheimnis Allahs, des Erhabenen. 

Das Gute und Schlechte kommt von Allah, dem Erhabenen, denn Allah, der 
Erhabene, hat den absoluten Willen (al-Irāda al-kulliyya). Er hat Seinen Dienern 
einen Teilwillen (al-Irāda al-dschuzʾiyya) gegeben. Diejenigen, die diesen Teilwillen 
auf die von Ihm befohlene Weise nutzen, werden belohnt. Wer ihn auf schlechte 
Weise nutzt, wird bestraft. Es ist dieser Teilwille, der die Menschen ins Paradies 
oder in die Hölle führt. Wenn ein Muslim Alkohol trinkt, benutzt er seinen Teil-
willen entgegen dem Gebot Allahs, des Erhabenen. Trinkt ein anderer Muslim 
keinen Alkohol, hat er seinen Teilwillen gemäß dem Gebot Allahs, des Erhabenen, 
verwendet. Somit hat es der Mensch selbst in der Hand, seinen Teilwillen auf 
gutem oder schlechtem Weg zu nutzen. 

Verwendet der Diener seinen Teilwillen auf schlechtem Wege, schickt Allah, 
der Erhabene, ihm Übel. Es ist demnach der Diener selbst, der das Übel verursacht. 
Allah, der Erhabene, ist nicht ungerecht. Im Gegenteil, die Barmherzigkeit 
Allahs, des Erhabenen, ist weitaus größer als die Barmherzigkeit einer Mutter 
gegenüber ihrem Kind. Damit einhergehend kennt nur Allah, der Erhabene, die 
Weisheit hinter dem Übel, dessen Grund uns unbekannt ist. Den Grund und die 
Weisheit eines jeden Willens und einer jeden Manifestation Allahs, des Erhabenen, 
zu verstehen, ist den Dienern oftmals nicht möglich. 

11. VORZÜGE DES GEBETS: Es gibt viele materielle und spirituelle Nutzen 
im Gebet. Die materiellen Nutzen sind folgende: Ein Muslim, der jeden Tag 
fünfmal die Gebetswaschung vollzieht, ist ein sauberer Mensch. Wer sich täglich 
vierzig Mal (in 40 Gebetseinheiten) auf Befehl Allahs, des Erhabenen, verbeugt, 
niederwirft und aufsteht, ist ein Trainierender, der jeden Teil seines Körpers in 
Bewegung bringt. Ein sauberer und aktiver Mensch kann seine Gesundheit in 
jedem Lebensalter aufrechterhalten. Es ist zu beobachten, dass die große Mehrheit 
derjenigen, die das Gebet ihr Leben lang verrichten, gesunde Menschen sind. 

Die spirituellen Nutzen des Gebets sind folgende: Täglich fünfmal zu beten, 
d. h. fünfmal in die Gegenwart Allahs, des Erhabenen, zu treten, bedeutet, sich 
häufig an Allah, den Erhabenen, zu erinnern. Wenn jemand, der an Allah, den 
Erhabenen, glaubt und Ihn fürchtet, Seine Gebote missachtet haben sollte, wird 
er während der Gebetsstunden seinen Fehler erkennen. Er wird es vermeiden, 
diesen Fehler noch einmal zu begehen, und einen Weg suchen und finden, sich 
zu bessern. Es mag anfangs nicht leicht sein, sich zu bessern. Wenn er jedoch 
weiter betet, erfüllt er die Gebote Allahs, des Erhabenen, und meidet Seine Ver-
bote. Somit schlägt er den Weg ein, ein vollkommener Mensch und ein recht-
schaffener Muslim zu werden. Das Gebet ist das schönste Mittel, um die Menschen 
auf den rechten Weg zu führen. Das Gebet macht jeden Muslim zu einem ma-
kellosen Menschen. Welch glückliche Gesellschaft ist jene, die von solchen Men-
schen gebildet wird. 

Das Gebet ist der Grundstein des Muslimseins. So wie ein Gebäude ohne 
Fundament instabil ist, ist das Muslimsein ohne Gebet dazu verdammt, eines 
Tages einzustürzen. 

Wir sagten bereits, dass das Gebet Grund dafür ist, sich häufig an Allah, den 
Erhabenen, zu erinnern. Das Unterlassen des Gebets führt dazu, Allah, den Er-

– 1023 –



habenen, zu vergessen. Allah, der Erhabene, vergibt jenen, die Ihn vergessen, 
nicht. In Vers 7 der Sure al-Baqara sagt Er zu denen, die Ihn vergessen, sinngemäß: 
„Wir haben ihre Herzen versiegelt.“ Möge Allah, der Erhabene, uns alle davor 
bewahren, in einen solchen Zustand zu geraten! Āmīn. 

Es gibt welche, die sagen: „Das Gebet beeinträchtigt unsere Arbeit und 
unseren Gewinn. Insbesondere zur Zeit des Mittags- und Nachmittagsgebets die 
Gebetswaschung zu vollziehen und zu beten, ist schwierig.“ Diese Worte sind 
unangemessen, denn in allen zivilisierten Ländern und an jedem Arbeitsplatz 
wird mittags mindestens eine Stunde für die Mittagspause vorgesehen. Um in 
dieser Zeit die Gebetswaschung zu vollziehen und das Gebet zu verrichten, 
genügen 15 Minuten. Das Nachmittagsgebet wiederum kann innerhalb von 5-10 
Minuten verrichtet werden mit der Waschung vom Mittagsgebet. 

Das Gebet ist ein Schlüssel, der die Tür der diesseitigen und jenseitigen Glück-
seligkeit öffnet. Diesen Schlüssel zu erlangen, liegt in jedermanns Hand. Letztlich 
kann ein Muslim, der an Allah, den Erhabenen, glaubt und nicht faul ist, diesen 
Schlüssel erlangen. Dies ist eine Frage des Willens und der Entschlossenheit. 

Derjenige, der sein Gebet verrichtet, bringt einen starken Beweis für seinen 
aufrichtigen Glauben an Allah, den Erhabenen, dar. 

Das Gebet zu verrichten, um zu prahlen, ist Zurschaustellung (Riyā). Ein sol-
ches Gebet wird nicht angenommen. In unserer Zeit ist es fast so, als gäbe es 
niemanden mehr, der das Gebet verrichtet, um damit zu prahlen. Im Gegenteil, 
es gibt viele, die verbergen, dass sie das Gebet verrichten. In unserer Zeit ist es 
nämlich üblich geworden, dass diejenigen, die das Gebet verrichten, mit beleidi-
genden und herabsetzenden Adjektiven wie rückständig, fanatisch, zurückgeblieben 
und altmodisch verspottet und verachtet werden. Um sich vor deren Übel zu 
schützen, ist es erlaubt, das Gebet vor ihnen zu verbergen. 

Ein Muslim, der in den Genuss des Gebets gekommen ist, wird es nicht mehr 
loslassen können. 

12. VORZÜGE DES FASTENS: Allah, der Erhabene, hat geboten, für einen 
Monat im Jahr (im Monat Ramadan) tagsüber zu fasten. Allah, der Erhabene, 
hat diesen Befehl nicht grundlos erteilt. Das Fasten hat für den Menschen sowohl 
materielle als auch spirituelle Nutzen. Der menschliche Magen und Darm, die 
das ganze Jahr über erschöpft sind, um verschiedene Nahrungsmittel zu verdauen, 
erhalten ihre Gesundheit, indem sie einen Monat im Jahr ruhen (vorausgesetzt, 
beim Fastenbrechen nicht viel zu essen). Dies ist der materielle Nutzen. Der spi-
rituelle Nutzen besteht darin, dass der Fastende das Leid eines hungernden Men-
schen am eigenen Leibe spürt und das Bedürfnis verspürt, den armen Menschen 
zu helfen. Dies stärkt die Solidarität mit Menschen und in einer Gesellschaft, 
die solidarisch zueinander ist, wird es keinen Streit geben. 

Ein Muslim, der einen Monat lang tagsüber fastet, um das Gebot Allahs, des 
Erhabenen, zu erfüllen, gewinnt außerdem die Gewohnheit, die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, einzuhalten, und er erlangt dadurch das Vermögen, auch andere 
Gebote Allahs, des Erhabenen, zu erfüllen. 

13. GENÜGSAMKEIT (QANĀʿA) UND ZUFRIEDENHEIT (RIDĀ): Mit 
seinem täglichen Zustand zufrieden zu sein, in jedem Zustand Allah, dem Erha-
benen, zu danken und Ihn zu preisen, bedeutet genügsam zu sein. Bei einem 
Menschen, der nicht neidisch ist auf einen Menschen, der in einer besseren 
Position, reicher, stärker und schöner ist als er selbst, und mit seinem eigenen 
Zustand zufrieden ist, ist allen voran sein Herz in Frieden. Und am wichtigsten 
ist, dass er ein geliebter Diener Allahs, des Erhabenen, ist. Der Grund für dieses 

– 1024 –



Geliebtsein ist folgender: Er ist mit dem, was Allah, der Erhabene, ihm gegeben 
hat, zufrieden. Deshalb ist auch Allah, der Erhabene, mit ihm zufrieden. 

Genügsamkeit ist ein unerschöpflicher Schatz. Ein ungenügsamer Reicher ist 
in einem schlimmeren Zustand als ein genügsamer Armer. Denn das Herz dieses 
Reichen ist nicht in Frieden. Da das Herz des genügsamen Armen friedlich ist, 
ist es so als würde er in einem Schatz leben. 

Zufriedenheit (Ridā) bedeutet, zufrieden mit allem zu sein, was von Allah, 
dem Erhabenen, kommt. Wenn ein Unglück von Allah, dem Erhabenen, kommt, 
ist er auch damit zufrieden und beschwert sich bei niemandem. Dies ist nichts, 
was jeder Mensch bewerkstelligen kann. Doch wer das kann, ist ein großartiger 
Mensch. Diese Menschen haben die Ausdauer und die Geduld, die den Propheten, 
Friede sei mit ihnen, eigen sind. Der Mensch kann gemäß der Stärke seines Glau-
bens an die Größe Allahs, des Erhabenen, diese Geduld und Zufriedenheit an 
den Tag legen. Das ist eine Tugend, um die man ihn gönnend beneiden sollte. 

14. NEID (HASAD): Ein Mensch, der alles, was bei einem anderen überlegen 
ist, beneidet, d. h. der wünscht, dass dessen Überlegenheit sich nur bei ihm selbst 
befindet, wird „neidisch“ genannt. Dieser Zustand ist eine der schlimmsten Ei-
genschaften der Menschheit. Ein neidischer/eifersüchtiger Mensch ist jemand, 
der sich sein Leben lang unwohl fühlt. Solche Menschen sehen nicht die Person, 
die ihnen unterlegen ist, sondern sie sehen alles in der Person, die höhergestellt 
und reicher ist als sie, und beneiden sie. Ein neidischer Mensch ist jemand, der 
mit dem, was Allah, der Erhabene, ihm gegeben hat, nicht zufrieden ist. Wer mit 
den Gaben Allahs, des Erhabenen, nicht zufrieden ist, mit dem ist Allah auch 
nicht zufrieden. Das Unzufriedenheit Allahs, des Erhabenen, mit einem Menschen 
wiederum ist das größte Unheil. Sodann ist dieser Mensch sowohl im Diesseits 
als auch im Jenseits in Verlust. Deshalb sollten diejenigen, die feststellen, dass 
sie ein Gefühl von Eifersucht und Neid haben, diese Eigenschaften allmählich 
ablegen. Dies ist durchaus möglich. Die Menschen können sich im Maße ihres 
Willens verbessern. Wer sich von Neid befreit, wird zu Ruhe und Frieden finden. 
Dies ist keine Frage von Reichtum und Armut. Dies ist eine Frage von Herzens-
reichtum und -armut. Es gibt viele Arme, die, wenn sie einen Happen Brot erar-
beiten, Allah, dem Erhabenen, danken und nicht einen Gedanken an den Zustand 
der Reichen verlieren. Und es gibt viele Reiche, die traurig sind, weil sie ihren 
Millionen nicht ein paar weitere Millionen hinzufügen können. Der Neider kann 
es nicht verdauen, dass ein anderer sich besser kleidet und besser lebt als er. Das 
heißt, er beneidet den anderen um dessen Größe, Extravaganz, Schönheit, Fleiß 
und Erfolg. Schlimmer noch, er empfindet Schadenfreude über das Unglück, das 
ihm widerfährt. Dies ist der schlimmste Grad des Neides. Einem solchen Menschen 
kann die Hilfe Allahs, des Erhabenen, entzogen werden. Er wird dann noch mehr 
benachteiligt sein. Ein Mensch, der gutherzig ist und das Wohl aller Menschen 
will, steht unter dem Schutz Allahs, des Erhabenen. Es gibt einen wunderschönen 
Hadith unseres großen Propheten, Friede sei mit ihm, der besagt: „Wenn ein 
Muslim etwas Gutes, das er für sich selbst wünscht, nicht auch für einen anderen 
Muslim wünscht, und wenn ein Muslim ein Übel, das ihm widerfahren wird, für 
einen anderen Muslim wünscht, obwohl er es für sich selbst nicht wünscht, so ist 
sein Glaube nicht vollkommen.“ D. h. unser Prophet, Friede sei mit ihm, mag 
keine Personen, die nur an sich selbst denken. Er mag jene, die an andere Muslime 
denken, und wünscht, dass sie so handeln. Stellt euch einmal vor, dass alle Men-
schen auf der Welt die Gebote unseres Propheten, Friede sei mit ihm, befolgen. 
Würde es dann noch Streit und Krawall auf der Welt geben? 

– 1025 –



15. DEN MENSCHEN, INSBESONDERE DEN MUSLIMEN, GUTES TUN 
UND KEIN HERZ BRECHEN: Dass ein Mensch einem anderen Menschen, 
insbesondere einem Muslim, Gutes tut, ist ein Zustand, den Allah, der Erhabene, 
sehr liebt. Das Gute kann vielerlei geschehen: Mit Geld, körperlich, ideell und 
auf anderen Wegen. Hat ein Mensch keine Möglichkeit, auf irgendeine Weise 
zu helfen, so bringt es sogar Lohn ein, wenn er einem Diener Allahs, des Erha-
benen, ein lächelndes Gesicht zeigt. [Siehe Brief 147 im Buch Islam und Chris-
tentum sowie Brief 98 in der Übersetzung des Maktūbāt.] 

Allah, der Erhabene, sagt: „Wer Meinen Dienern hilft, dem werde Ich weitaus 
mehr helfen.“ Kann ein Mensch, der seine Hilfe verweigert, obwohl er die Mög-
lichkeit dazu hat, ein bei Allah geliebter Diener sein? Menschen das Herz zu 
brechen bedeutet, den Zorn Allahs, des Erhabenen, auf sich zu ziehen. Das sollte 
unbedingt vermieden werden. Das Herz des Menschen ist ein Ort, an dem sich 
die Liebe Allahs, des Erhabenen, manifestiert. Diesen Ort anzutasten, ist äußerst 
gefährlich. Vor allem dann, wenn in diesem Herz Gottesfurcht und Gottesliebe 
vorhanden sind, sollte man es tunlichst vermeiden, es zu verletzen. 

16. DAS RECHT DER MUTTER: Es gibt für den Menschen auf dieser Welt 
kein wichtigeres Recht als das Recht der Mutter. Man bedenke, dass die Mutter 
ihr Kind neun Monate lang im Mutterleib trägt, das Kind mit ihrem eigenen Blut 
nährt und es mit großen Schmerzen und großer Aufregung auf die Welt bringt. 
Monate vergehen schlaflos, während es ein Baby ist. Sie nährt es mit ihrer eigenen 
Milch und dann erträgt sie die Ungezogenheiten des Kindes in jedem Alter. 
Diese Mühen und Qualen würde niemand für Geld oder Eigennutz ertragen. 
Diese Mühen kann eine Mutter nur mit dem Mitleidsgefühl, das Allah, der Er-
habene, ihr gab, ertragen. Angesichts dieser großen Mühen ist es offensichtlich, 
wie viel das Kind seiner Mutter schuldet. Oftmals findet ein Kind nicht die nötige 
Zeit und Möglichkeit, die Rechte der Mutter zu begleichen. Ein Kind, das sich 
gegen seine Mutter auflehnt, ist nunmehr ein Rebell und ein Mensch, der sich 
nicht von einem Räuber unterscheidet. Wenn dieses Kind, nachdem es erwachsen 
geworden ist, nicht auf seine Mutter hört, sie verärgert und ihr Leid zufügt, wird 
es dann nicht die Menschen erzürnen und den Zorn und die Strafe Allahs auf 
sich ziehen? Leider missachten viele Jugendliche aufgrund der Grobheit und 
fehlenden Wertschätzung, die die Jugend mit sich bringt, die Rechte ihrer Mütter 
und kränken sie. Wenn eine solche Mutter, die sich manchmal in einer schwierigen 
Situation befindet, das Kind verwünscht, kann dieses Bittgebet von Allah, dem 
Erhabenen, angenommen werden. Dann wird dieses Kind noch im Diesseits be-
straft. Seine jenseitige Strafe jedoch wird unvorstellbar schmerzhaft sein. Ein 
Kind, welches ein klein wenig einsichtig und verständnisvoll ist, kann die Rechte 
der Mutter bedenken und wird liebend gern einhalten, was die Mutter sagt. Es 
wird darauf achten, das Herz der Mutter zu gewinnen. Wenn das Kind der Mutter 
das Herz gebrochen hat, muss es sie sofort um Verzeihung bitten und darf sie 
nicht noch einmal kränken. Hat es das Herz zum zweiten oder dritten Mal ge-
brochen, muss es sie dennoch erneut um Vergebung bitten und darauf achten, 
sie nie wieder zu verletzen. Welch schmerzhaftes Ende doch jene erwartet, die 
mit den Rechten der Mutter auf ihren Schultern ins Jenseits übergehen. 

17. KEUSCHHEIT (IFFA): Allah, der Erhabene, hat Mann und Frau für die 
Fortführung der menschlichen Spezies füreinander attraktiv gemacht. Gleichzeitig 
hat er die Menschen angesichts dieses starken Gefühls einer schwierigen Prüfung 
in der Welt unterzogen. In unserem kurzen Leben auf dieser Welt ist die schwie-
rigste Prüfung die Prüfung der Keuschheit. Wer diese Prüfung besteht, ist der 
Held des Diesseits und Jenseits. Die Vollkommenheit (d. h. Makellosigkeit) der 
Menschen oder ihre Unterlegenheit zeigt sich am deutlichsten in der Frage der 

– 1026 –



Keuschheit. Allah, der Erhabene, hat an vielen Stellen des edlen Korans jenen, 
die ihre Keuschheit wahren, große Belohnungen versprochen und frohe Bot-
schaften gegeben, und denjenigen, die sie nicht wahren, hat Er die Höllenstrafe 
angedroht. „Allah, der Erhabene, setzt den Unkeuschen mit einem Mörder, der 
einen Menschen tötet, gleich.“ 

Vielleicht 90 % der menschlichen Sünden liegen im Bereich der Keuschheit. 
So wie der unkeusche Mensch bei Allah, dem Erhabenen, ein Sünder ist, wird 

er auch unter den Menschen als ein Sünder und Ehrloser angesehen. Es gibt fast 
keinen Unterschied zwischen der Würde und dem Ansehen einer Prostituierten 
in einer Gemeinschaft und der eines Hundes. Die Gefühle von Männlichkeit und 
Weiblichkeit existieren sowohl bei Menschen als auch bei Tieren. Da Tiere kein 
Schamgefühl haben, verbergen sie diese Gefühle nicht. Menschen hingegen 
suchen aufgrund ihres Ehrgefühls und ihrer Würde verschiedene und legitime 
Wege gegen ihre Männlichkeits- und Weiblichkeitsgefühle. 

Die Ehre und das Ansehen einer Person und einer Familie werden an ihrer 
Haltung zu diesem Gefühl gemessen. Wenn eine reiche und sehr schöne Frau 
unkeusch ist, hat sie keine Ehre und ihr Ansehen ist angeschlagen. In den Augen 
der Gesellschaft ist sie eine Prostituierte. Eine arme und keusche Frau hingegen 
ist immer und überall angesehen und des Respektes würdig. Dies sind die Keusch-
heitsmaßstäbe einer normalen und reinen Gesellschaft. Menschliche Gesellschaf-
ten, die wie eine Herde wildgewordener Tiere, die die Grundsätze der Keuschheit 
mit Füßen getreten haben, nur ihren tierischen Gefühlen nachgehen, machen 
sich über diese Worte lustig. Für sie haben wir kein Wort übrig. Wir können für 
sie nur sagen: „Möge Allah, der Erhabene, sie zurechtweisen.“ 

Viele Schandtaten, Morde, Streitigkeiten und Eifersuchtsfälle, kurzgefasst 
jedes Übel, ist das Resultat der Unkeuschheit. 

Die meisten Menschen kennen zwar das Übel der Unkeuschheit, sie können 
aber dennoch nicht verhindern, dass sie auf diese falschen Wege abschweifen. 
Welches sind angesichts dieses starken Gefühls die Mittel, die die Menschen zu-
rückhalten und sie auf den Pfad der Erlösung führen können? Dies ist eine Frage 
der Erziehung und Moral. Wir sagten ja schon, dass die Religion Moral ist. Auch 
in dieser wichtigen Angelegenheit spielt die religiöse Erziehung eine Hauptrolle. 
Ein Mensch, der gelernt hat, Allah, den Erhabenen, zu fürchten, und Ihn auch 
wirklich fürchtet, kann nicht unkeusch sein. Daher ist es unsere oberste Pflicht, 
unseren Kindern die Gottesfurcht zu lehren. Um Allah, den Erhabenen, zu fürch-
ten, muss man Ihn gut kennen. Um Allah, den Erhabenen, zu kennen, sind wir 
dazu verpflichtet, Seine Majestät und Seine Eigenschaften zu lernen. Für eine 
Gemeinschaft, die nie an Allah, den Erhabenen, denkt, ist es nicht einfach, Got-
tesfurcht zu besitzen. Die Furcht vor Allah, dem Erhabenen, ist wiederum eine 
Frage des Wissens, der Bemühung und Anstrengung. Diese Furcht entsteht nicht 
aus dem Nichts. Doch Allah, der Erhabene, gibt sie von Seinen Dienern wem Er 
will auch mit Leichtigkeit. Die Gottesfurcht ist ein gutes Zeichen für den Men-
schen. 

Insbesondere in den Großstädten hat die Keuschheit eine gefährliche Richtung 
eingeschlagen. Es ist sehr schwierig, dass eine junge Frau alleine mit ihrer eigenen 
Vernunft und ihrem Urteilsvermögen ihre Keuschheit bewahrt. Diese junge Frau 
(wenn sie obendrein auch nur ein wenig hübsch ist) ist umgeben von unvorstell-
baren Gefahren. Diese Gefahren lassen sie in der Schule, auf den Straßen, im 
Bus, in der Nachbarschaft, ja gar im eigenen Haus nicht los. Wenn dann diese 
junge Frau auch noch moralisch so schwach ist, dass sie nicht weiß, wie sie den 
Gefühlen der Weiblichkeit widerstehen kann, dann ist die Gefahr doppelt so 

– 1027 –



groß. Aus diesem Grund darf eine junge Frau niemals auch nur fünf Minuten 
unkontrolliert gelassen werden. Die Kontrolle der Mutter innerhalb des Hauses 
und die Kontrolle des Vaters außerhalb des Hauses sollten sie wie ein Schutzengel 
begleiten. 

Meine liebe Tochter! Vielleicht wird das Leben deines Vaters nicht ausreichen, 
um dich zu beschützen. Es kann sein, dass deine Mutter nicht in der Lage sein 
wird, dir immer und überall zu folgen. Wirst du in diesem Fall als beschützerloses 
und den Gefahren gegenüber hilfloses Geschöpf ein Spielzeug in den Händen 
der Morallosen sein? Möge Allah, der Erhabene, dich vor diesem Schicksal be-
wahren! Āmīn. Zunächst vertraue ich dich der Größe Allahs und Seinem Schutz 
an. Dann rate ich dir, dich zu bemühen, nicht in diese Gefahren zu geraten, indem 
du dich deines Verstandes bedienst, den Allah, der Erhabene, dir gegeben hat. 

Meine liebe Tochter, du wirst zu einer solchen Zeit und an einem solchen 
Ort leben, dass dir von jedem und überall ein Schaden zukommen könnte. Dieser 
Schaden betrifft nicht dein Geld oder deine Besitztümer, sondern deine Keuschheit, 
deine Ehre und deine Würde. Ein finanzieller Schaden kann wiedergutgemacht 
werden, doch ein spiritueller Schaden kann nicht kompensiert werden. 

Es gibt in der Gesellschaft so viele Ungeziefer (unmoralische Menschen), 
dass es schwierig ist für eine junge Frau, unter ihnen ehrenhaft zu leben. Diese 
Schwierigkeit kommt nicht nur von anderen, sondern auch von dir selbst. Wenn 
auch du unter dem Einfluss der Weiblichkeit stehst und dich nicht beherrschen 
kannst, wirst du in die Grube der Unkeuschheit und Unmoral stürzen. Nur wenige 
von denen, die in diese Grube fallen, können ihr wieder entkommen. 

Du musst entgegen deiner weiblichen Gefühle würdige und legitime Wege 
suchen! Du kannst wie jeder andere auch heiraten. Wenn du einen guten Charakter 
hast, gibt es keinen Grund, nicht zu heiraten. Lass dich vor der Ehe jedoch 
niemals zum Flirten verleiten, wie es viele Mädchen tun! Diese Erfahrung ist ab-
solut gefährlich. Eine Person zu heiraten, mit der man geflirtet hat, bringt nämlich 
oftmals nicht das Glück. Das zweite Mittel zur Wahrung der Keuschheit ist es, 
einen jungen Mann und eine junge Frau rechtzeitig zu verheiraten. Das dritte 
Mittel ist, sich von allen Orten fernzuhalten, die der Keuschheit schaden können. 
Zum Beispiel bedeutet das Fernbleiben von allen Arten der Verführung einer 
jungen Frau, wie Versammlungen von Mädchen und Jungen, mit ihnen auszugehen, 
zu tanzen, an den Strand zu gehen, mit einem Mann ins Kino zu gehen, Alkohol 
zu trinken, sich mit unmoralischen und schwachen Menschen anzufreunden, usw., 
dass man sich von der Gefahr fernhält. Solches Verhalten unter Namen wie 
„Recht der Jugend“ und Vergnügen und Unterhaltung, sind nur Fallen, um junge 
Frauen zu verführen. Eine junge Frau, die nicht glaubt, dass dies eine Falle ist, 
kommt zur Vernunft, nachdem sie in die Falle getappt ist. Doch dann ist es zu 
spät. Die Frauen, die sich von der äußeren Schönheit und dem Charme der oben 
genannten Vergnügungen und Fallen hinreißen lassen, verkommen entweder all-
mählich oder schnell zu Spielzeugen in den Händen von Männern. Selbst die 
selbstbewussteste Frau kann ihnen nicht bis zum Ende widerstehen. Sie kann 
durch das trügerische Lächeln eines gutaussehenden Mannes verführt werden. 
Dann ist sie letztlich in die Falle getappt. Vor allem, wenn die Frau es selbst 
gewollt hat, ist sie nun in Gefahr. Es gibt nur sehr wenige oder gar keine, die 
dieser Falle entkommen. Dabei ist es einfacher, diese Vergnügungsstätten, die 
wir als Fallen bezeichnen, nicht aufzusuchen. Ein Sprichwort besagt: „Wenn das 
Auge nicht sieht, erträgt das Herz.“ Eine junge Frau, die diesen Ort meidet, ist 
frei von dem Reiz und der Gefahr dieses Ortes. Wenn sie doch hingeht, ist es 
nicht leicht, sich davon zu befreien. Wir sagen dies nicht bloß als Ratschlag. Wir 
sagen dies in Anlehnung an Erfahrungen. 

– 1028 –



Keuschheit ist ein Juwel einer jungen Frau, das Millionen wert ist. Um sich 
dieses Juwels zu bemächtigen, setzt jeder Mann, der Allah, den Erhabenen, nicht 
fürchtet, seine ganze Teufelei ein. Nachdem er es an sich gerissen hat, hat er sein 
Ziel erreicht. Sie ist sodann kein Juwel mehr, sondern ein gewöhnlicher Stein 
geworden und wird auf die Straße geworfen. In diesem Fall ist der Mann ein 
Dieb der Ehre. Die Frau hingegen ist eine Armselige, der man ihr Juwel gestohlen 
hat. 

18. WIE SOLLTE SICH EINE JUNGE FRAU KLEIDEN?: Eine junge Frau 
sollte in einer sauberen und seriösen Kleidung erscheinen, die nicht zu auffällig 
ist. 

Sich zu sehr zu schmücken, um anderen zu gefallen, wirft Zweifel über die 
Moral auf.  

Dass Frauen einige Körperteile wie die Brust oder die Beine entblößen, um 
Männern zu gefallen, ist ein Zeichen niedriger Moral. 

Eine Frau, die sich um ihre Ehre und Würde und die ihrer Familie sorgt, muss 
sich seriös kleiden. Dass eine Frau sich so kleidet, dass ihre Brust so unmerklich 
wie möglich ist, ihr Kleid und ihr Rock in Plisseeform sind, gilt als Anzeichen 
dafür, dass sie eine ernsthafte Hausfrau ist. [Wie sollte sich eine muslimische 
Frau kleiden? Wir haben die Antwort hierauf im ersten Abschnitt, Kapitel 58 
behandelt.] 

19. WIE SOLLTE SICH EINE JUNGE FRAU IN DER ÖFFENTLICHKEIT, 
AUF DER STRASSE, VERHALTEN?: Eine Art, die unverstellt bescheiden, 
schlicht und wohlerzogen ist, ist dasjenige Verhalten, das sich ihr am meisten 
geziemt. 

Respektloses und freches Verhalten einer jungen Frau, die die Menschen um 
sich herum nicht beachtet, ist ein Zeichen für Ungezogenheit. Eine normale 
junge Frau schaut einen Mann nicht mit Aufmerksamkeit und Interesse an. Wenn 
keine Notwendigkeit besteht und die Möglichkeit gegeben ist, ist es das allerbeste, 
gar nicht hinzusehen. Dies soll nicht künstlich geschehen, sondern natürlich sein. 

Wenn eine junge Frau rücksichtslos in das Gesicht eines Mannes schaut, gibt 
sie unverschämten und übergriffigen Männern den Mut, solche Frauen zu beläs-
tigen. 

Das Verhalten einer jungen Frau, das einem Mann Hoffnungen macht, kann 
für sie zum Verhängnis werden. Die Menschen unterscheiden sich nicht nur in 
ihren Gesichtern, sondern auch in ihrem Benehmen und Charakter. Eine Person 
mit einem schönen und guten Gesicht bedeutet nicht unbedingt eine Person mit 
gutem Charakter. 

Mit einem anderen Auftreten und einer frivolen Haltung zu gehen, als wolle 
man Aufmerksamkeit erregen, hinterlässt keinen guten Eindruck. Eine solche 
Person wird verspottet und ausgelacht. 

Die Art und Weise, wie sich eine Frau kleidet, geht und bewegt, kann Aufschluss 
über ihre religiösen Überzeugungen, ihre Moral und ihren Charakter geben. 

O mein Herr! Durch Deine Gnade und Barmherzigkeit habe ich ein langes 
Leben gelebt, ohne große Schwierigkeiten zu erleben. In diesem Leben habe ich 
viele Sünden Dir gegenüber begangen. Ich habe meinen freien Willen für Dinge 
aufgewandt, die Dir missfallen. 

Doch nun ist die Zeit meiner Rückkehr zu Dir sehr nah. Von nun an werden 
die Stationen meines diesseitigen und jenseitigen Lebens folgende sein: 

Die weltlichen Leiden, die Todestrunkenheit, das Leben im Grab, die Ver-

– 1029 –



sammlung zum Jüngsten Gericht und die Möglichkeit von Lohn und Strafe. 
Ich weiß nicht, wie ich mit meinen großen Sünden durch diese gefährlichen 

Passagen gehen soll. Was wird aus mir werden, wenn Du mir nicht vergibst? 
Ich weiß nicht, ob meine Bitten um Vergebung und Bittgebete der Akzeptanz 

würdig sind. Dein Attribut der Vergebung ist meine einzige Hoffnung! Zu wem 
kann ich Zuflucht nehmen außer zu Dir? 

O mein Herr! Ich glaube an Dich, und zwar so, wie Du es in Deinem Buch 
verkündet hast. Ich glaube an Dein Buch und Deinen Gesandten, Friede sei mit 
ihm. 

Ich sehe das Universum, das von Deiner grenzenlosen Größe zeugt, mit meinen 
Augen. Ich begreife Deine Majestät mit meinem Verstand, den Du mir beschert 
hast. Ich weiß auch, dass meine Sünden im Meer Deiner Vergebung nicht einmal 
ein Tropfen sind. 

Ich empfinde Reue für meine begangenen Sünden. Verringere nicht meine 
Gefühle der Reue, sondern steigere diese Gefühle bis zum Grad des Leides, o 
Herr! 

O mein Herr! Du liebst die Vergebung, so nimm mich unter die Diener, denen 
Du vergibst! Du bist allvergebend und allbarmherzig, o Herr! 

 
Pensionierter Generalmajor 

Hayri Aytepe 
 
[Hayri Aytepe, möge Allah sich seiner erbarmen, starb am 2. September 1967 

(1387), an einem Samstag. Er wurde auf dem Edirnekap›-Friedhof begraben.] 
 
Allah, der Mensch und das Gebet 
Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Lā hawla wa-lā quwwata illā billāhil-aliyyil-azīm.  
Es gibt einen Allah, der alles erschafft und im Sein hält. Wenn es heißt, es 

gäbe keinen Gott, dann dürfte gar nichts existieren. [Siehe das Wort „Luft (At-
mosphäre)“ auf Seite 1421.] Das Leben eines jeden Menschen teilt sich in drei 
Abschnitte auf. Das Leben im Diesseits (Dunyā), im Grab (Qabr) und im Jenseits 
(Ākhira). Das jenseitige Leben ist zweigeteilt in Paradies und Hölle. Diejenigen, 
die Allah liebt, werden auf ewig im Paradies in endlosen Gaben leben und jene, 
die Er nicht liebt, werden auf ewig im Feuer brennen. Allah, der Erhabene, liebt 
jene, die an Seine Existenz glauben, im Diesseits in jedem Moment an Ihn denken 
und Seine Gebote einhalten. Wer jeden Tag fünfmal betet, vergisst Ihn niemals. 
Das Gebet lässt den Menschen diese Glückseligkeit erlangen. Diejenigen, die 
das Gebet nicht verrichten und ihre Gebete nicht nachholen, werden in der Hölle 
brennen. 

 
Wer erlangt schon sein Ziel durch Gewalt und bloßen Willen, 
Es kommt zustande, was das Schicksal bringen wird, was anderes nicht, 
 
Überlasse Allah alles, halte dich fest an den richtigen Mitteln, 
Mache diese Worte deinen Wegweiser, so erlangst du Weitsicht, 
 
Die Kunst ist es, von Schwierigkeiten im Leben Lust zu verspüren, 
Trauer und Freude sind abwechselnd, sie haben kein bedeutendes Gewicht. 

– 1030 –



50 — SCHICKSAL (QADĀ) UND BESTIMMUNG 
(QADAR) 

Diese Abhandlung wurde von Abus-Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner er-
barmen, verfasst. Im Buch „Asmā al-muʾallifīn“ wird erklärt, dass sein Name 
nicht Mehmed, sondern Ahmad lautet. Im „Qāmūs al-aʿlām“ steht ebenfalls Ah-
mad Abus-Suʿūd geschrieben: 

Man stelle sich eine im religiösen Wissen bewanderte Person vor, die ihrer 
Triebseele folgt, Tag und Nacht Sünden begeht und auf den guten Rat seiner 
Bekannten wie folgt entgegnet: „Meinen Alkoholkonsum hat Allah, der Erhabene, 
in der Urewigkeit bestimmt und auf die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-mahfūz) 
geschrieben. Daher lässt Er mich diese Sünden aus Zwang verrichten, ob ich will 
oder nicht“, also sagt: „Der Mensch ist in einem Zustand, in welchem er Schicksal 
und Bestimmung unterliegt. Er ist gezwungen, gemäß dem Vorherbestimmten 
zu handeln, und somit sind seine Sünden entschuldigt.“ Diese Person maßt sich 
nun an, diese Aussage mit rationalen und tradierten Belegen zu untermauern, 
und sagt: „Bevor Allah, der Erhabene, irgendetwas erschuf, wusste Er über alles 
Bescheid, was Er tun würde. Diese werden gewiss eintreten. Er kannte auch die 
Dinge, die Er nicht erschaffen würde, und diese treten auch wahrlich nicht auf. 
Der Mensch kann dies keinesfalls verändern. Was Allah, der Erhabene, in Seinem 
urewigen Wort, dem edlen Koran, mitgeteilt hat, wird notwendigerweise geschehen. 
Dies sagt auch einer unserer großen Gelehrten, Imām Fakhruddīn ar-Rāzī, möge 
Allah sich seiner erbarmen. Im sinngemäßen Koranvers ,Wir haben in der Ure-
wigkeit gesagt, dass sie nicht glauben werden‘ aus der Sure Yasīn und im sinnge-
mäßen Vers ,Ich habe ihn allein erschaffen, ihm dann viel Vermögen, helfende 
Kinder, die ihm in allen Angelegenheiten zu Diensten waren, und einen hohen 
Rang und eine hohe Position gegeben. Doch er gab sich damit nicht zufrieden 
und verlangte nach mehr, doch Ich habe dies nicht vermehrt, denn er hat nicht 
an Meinen Koran und Meinen Propheten geglaubt und war eigensinnig. Später 
werde Ich ihn in der Hölle auf die Feuerhügel namens Saʿūd platzieren‘ aus der 
Sure al-Muddaththir sowie im sinngemäßen Vers ,Mögen die Hände Abū Lahabs 
vertrocknen! Dann sind sie vertrocknet‘ teilt Allah, der Erhabene, mit, dass be-
stimmte Personen den Glauben nicht annehmen werden. Wenn diese zum Glauben 
kämen, würde das erfordern, dass das göttliche Wort falsch wäre. Das aber ist 
unmöglich. Daher können diese Personen den Glauben nicht annehmen. Genauso 
wusste Er, dass die Ungläubigen nicht den Glauben annehmen würden. Täten 
sie es doch, müsste das göttliche Wissen falsch sein. Die Ungläubigen können 
den Glauben nicht annehmen. Das heißt, die Menschen haben keine Wahlfreiheit 
(Ikhtiyār), keinen freien Willen (al-Irāda al-dschuzʾiyya).“ 

Nachdem dieser sündige Gelehrte die Worte von Fakhruddīn ar-Rāzī hiermit 
zitiert hat, sagt er weiter: „Ein Mensch sieht das Verrichten einer Handlung 
besser an als deren Unterlassung und er verrichtet sie. Diese Ansicht und diese 
Wahl sind aber nicht vom Menschen selbst. Daher ist der Mensch also gezwungen, 
dies zu tun. So sagt Fakhruddīn ar-Rāzī, dass der sinngemäße Vers ,Allah, der 
Erhabene, hat ihre Herzen versiegelt‘ zu Beginn der Sure al-Baqara ebenfalls 
Zwang impliziere. Wenn nämlich Allah, der Erhabene, im Herzen den Wunsch 
nach Unglauben erschafft, ist der Mensch gezwungen, ein Ungläubiger zu sein. 
D. h. jede Bewegung des Menschen ist wie das Schwingen von Blättern und die 
Bewegung der Sonne und des Mondes. Sie bewegen sich nämlich auch wie Lebe-
wesen. Auch der Mensch scheint, als würde er sich mit seinem eigenen Willen 
bewegen, doch in Wirklichkeit bewegt er sich unter Zwang. So sagte Mūsā zu 
Ādam, Friede sei mit ihnen: ,Allah, der Erhabene, erschuf dich mit Seiner Macht, 

– 1031 –



gab dir von Seinem Geist, ließ die Engel sich vor dir niederwerfen und brachte 
dich in das Paradies. Dann verließen die Menschen wegen dir das Paradies.‘ 
Ādam, Friede sei mit ihm, entgegnete: ,Allah, der Erhabene, machte dich zu 
einem Propheten, sandte dir die Thora in Form von Tafeln und gab dir Wissen 
über alles. Wann wurde die Thora auf diese Tafeln geschrieben?‘ Mūsā, Friede 
sei mit ihm, antwortete: ,Bevor Er dich erschuf.‘ Daraufhin fragte Ādam, Friede 
sei mit ihm: ,Steht in der Thora, dass ich ein Fehlverhalten begehen und aus dem 
Paradies entfernt werde?‘, und Mūsā, Friede sei mit ihm, antwortete: ,Ja!‘ Dann 
sagte Ādam, Friede sei mit ihm: ,Somit habe ich nur getan, was im Buch Allahs, 
des Erhabenen, geschrieben steht.‘ Dieses wahre Wort, das in einem Hadith 
überliefert ist, zeigt, dass das, was ich sage, richtig ist.“ Ist es erlaubt, denjenigen 
weiter sündigen zu lassen? Oder muss er von seinem Glauben abgebracht und 
ihm befohlen werden, Reue zu zeigen? 

Antwort: Dieser jemand darf nicht in diesem Zustand allein gelassen werden. 
Wenn er wirklich glaubt, wie aus seinen Worten ersichtlich wird, nämlich dass 
„der Mensch zu seiner Sünde gezwungen und in seinen Übeltaten entschuldigt 
sei und es für gottesdienstliche Handlungen keinen Lohn und für Sünden keine 
Strafen gäbe“, so ist dieser ein Ketzer (Zindīq) und muss sofort exekutiert werden. 
Sagt er jedoch, dass es Lohn gibt für die gottesdienstlichen Handlungen und 
Strafe für die Sünden, aber die Menschen zu diesen gezwungen seien, und ist 
traurig, da jeder dem Schicksal und der Bestimmung unterworfen sei, wird ihm 
befohlen, diesen falschen Glauben zu korrigieren. Es wird ihm mitgeteilt, dass 
seine Worte falsch sind, und das Richtige wird ihm vermittelt. Die Antwort wird 
wie folgt gegeben: Allah, der Erhabene, kannte die Sünden, die verrichtet werden, 
in der Urewigkeit, doch erst im letzten Atemzug wird klar, ob der Mensch gut 
oder schlecht, für das Paradies oder die Hölle bestimmt ist. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Ein Mensch begeht sein gesamtes Leben über Sünden, die in 
das Höllenfeuer führen. In den letzten Tagen seines Lebens jedoch verrichtet er 
gute Taten, die in das Paradies führen, und geht in das Paradies ein.“ Woher 
will dieser sündige Gelehrte denn verstanden haben, dass Allah, der Erhabene, 
wusste, dass er in diesem Zustand weiterleben und sein Leben in diesem Zustand 
beenden wird, sodass er sich als gezwungen sieht, bis zum letzten Atemzug Sünden 
zu begehen, und keine Hoffnung hat, gut zu werden? Es wurde oft bezeugt, dass 
viele sture, zügellose Ungläubige in ihren letzten Tagen den Glauben annehmen. 
Warum zieht er die Möglichkeit, dass auch er sich auf diese Weise bessern wird, 
nicht in Erwägung? Warum wendet er sich nicht dem Guten zu? Gab ihm etwa 
jemand Bescheid, dass er bis zu seinem Tod Sünden begehen wird? Ob ein be-
stimmter Ungläubiger bis in alle Ewigkeit ungläubig bleiben wird oder nicht, 
weiß Allah, der Erhabene. Niemand kann sagen, dass Allah, der Erhabene, weiß, 
dass diese Person gewiss ungläubig bleiben wird. Es ist auch falsch zu sagen, dass 
die Ungläubigen, von denen im Koran die Rede ist, zum Unglauben gezwungen 
waren und die Einladung dieser zum Glauben das Verlangen von etwas gewesen 
sei, was diese gar nicht tun konnten. Das Wissen folgt nämlich dem Gewussten. 
Allah, der Erhabene, weiß das, was geschehen wird, weil es geschehen wird. Die 
Dinge, die im edlen Koran kundgetan werden, werden mitgeteilt, weil sie geschehen 
werden. Wenn ein Maler ein Bild von einem Pferd malt, dann deshalb, weil das 
Pferd so aussieht. Das Pferd sieht nicht so aus, weil der Maler es so zeichnete. 
Der Grund, warum Allah, der Erhabene, wusste, dass einige Menschen nicht den 
Glauben annehmen werden, und dies im edlen Koran berichtete, ist, dass sie aus 
eigenem Willen im Unglauben verharren und den Glauben nicht annehmen woll-
ten. Diese sind nicht etwa ungläubig, weil Allah, der Erhabene, dies wusste und 
mitteilte. Wäre man aufgrund des Wissens Allahs, des Erhabenen, dazu gezwungen, 
ein Ungläubiger zu sein, dann hätte Allah, der Erhabene, auch in Seinem eigenen 

– 1032 –



Erschaffen keinen Willen und keine Wahlfreiheit gehabt und wäre somit ge-
zwungen gewesen. Er wusste nämlich in der Urewigkeit auch, was Er erschaffen 
wird. Demnach sind diese Menschen aus eigenem Willen und mit ihrer eigenen 
Wahl ungläubig. Sie sind nicht gezwungen, ungläubig zu sein, weil Allah, der Er-
habene, dies in der Urewigkeit wusste und mitteilte. Sie zum Glauben zu rufen 
bedeutet auch nicht, dass sie zu etwas Unmöglichem gerufen werden. Es genügt, 
an den edlen Koran als Ganzes zu glauben. Es wird ja nicht verlangt, an jede 
Stelle einzeln zu glauben, auf dass es für die im Koran erwähnten Ungläubigen 
nötig wäre, an ihren eigenen Unglauben zu glauben. 

Dass Allah, der Erhabene, den Wunsch erschafft, die Dinge auszuführen, die 
aus eigenem Willen verrichtet werden, ist ebenfalls kein Zwang. Zwar erschafft 
Er diesen Wunsch, doch der Mensch erwirbt ihn. Der Wille Allahs, des Erhabenen, 
beschränkt sich nicht auf nur das Erschaffen oder nur das Nichterschaffen einer 
Sache, sondern umfasst beides, und so ist auch der Wille des Menschen. Wir 
können den Willen haben, sowohl etwas zu tun als auch zu unterlassen. D. h. in 
dem Moment, in welchem wir diese Sache verrichten wollen, können wir auch 
wollen, sie nicht auszuführen. Niemand kann, während er etwas tut, sagen, dass 
das Nichtverrichten dieser Handlung nicht in seiner Hand liege. Das Gespräch 
zwischen Ādam und Mūsā, Friede sei mit beiden, deutet nicht auf Zwang hin. 
Mūsā, Friede sei mit ihm, fragte ihn, warum er nicht aufgepasst habe, als er seinen 
Willen gegen den Befehl eines solch großen Wohltäters benutzte. Ādam, Friede 
sei mit ihm, wiederum sagte: „Da du in der Thora gelesen hast, dass Allah, der 
Erhabene, in der Urewigkeit wusste, dass ich die Verrichtung dieser Tat wünschen 
und wollen würde, und da du die zahlreichen Nutzen, die daraus resultieren 
werden, kennst, gebührt es dir nicht, mich zu verurteilen.“ Allah, der Erhabene, 
weiß alles am besten. [Wie schön sagte es Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī: „Qadā 
und Qadar sind kein beherrschender Zwang (Dschabr mutahakkim), sondern 
vorausgehendes Wissen (Ilm mutaqaddim).“] 

 
Wolken steigen gen der Berge Gipfel auf, 
Von meiner Brust entfachen Blitze hinauf, 
Wo sich eine große Eiche vom Firdaws-Paradies herablässt, da bin ich, 
Dort bin ich jetzt angelangt, da bin ich jetzt, da bin ich. 

 
Die Hyazinthe braucht einen Zypressenast, um sich zu klammern, 
Die Nachtigall sucht sich die Frühlingsrose, um ständig zu jammern, 
Wo der Hakīm (der Weise: Sayyid Abdulhakīm Efendi) Liebe verbreitet,  

    durch seine Worte, 
Wo mein Herz vor Sehnsucht schmerzt, bin ich angelangt an jenem Orte. 

 
Wie sehr wünschte ich mir, mit dir zusammen zu sein, einmal noch, 
Ich war nicht imstande den Wert der Zusammenkunft zu erfassen jedoch, 
Da wo aus dem Reich der Seelen ein Mond und eine Sonne waren, 
Da bin ich nun angelangt, wo sie sich zeigten und ihre Lichter strahlen. 
 
 
 

– 1033 –



51 — ZWEITER BAND, 33. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Sālih Gulābī geschrieben. Er behandelt, 

dass jede Tat des Geliebten zu lieben ist und gar die Leiden, die der Geliebte 
zufügt, süßer sind als seine Wohltaten. Ebenfalls behandelt er, dass der Lobpreis 
(Hamd) höher ist als der Dank (Schukr). 

Jeglicher Lobpreis gebührt Allah, dem Erhabenen. Der Friede sei mit Seinen 
erwählten Dienern. 

Mein lieber Bruder Mawlānā Muhammad Sālih. Wisse, dass der Geliebte in 
den Augen des Liebenden, sogar in der Realität/Wirklichkeit, zu allen Zeiten 
und in allen Zuständen geliebt wird. Er wird geliebt, auch wenn er Leid zufügt. 
Er wird geliebt, auch wenn er Gutes tut. Bei den meisten derer, die mit der Gabe 
der Liebe geehrt wurden und den Geschmack der Liebe verspüren, vermehrt 
sich ihre Liebe, wenn sie Wohltaten des Geliebten empfangen. Oder aber ihre 
Liebe ändert sich sowohl bei seiner Kränkung als auch bei seinen Wohltaten 
nicht. Es gibt aber sehr wenige unter den Liebenden, deren Liebe zunimmt, wenn 
der Geliebte sie kränkt. Um diese wertvollste Gabe zu erlangen, muss gut über 
den Geliebten gedacht werden. Selbst wenn der Geliebte sein Messer an die 
Kehle des Liebenden setzt und jeden Körperteil in Stücke reißt, muss der Liebende 
wissen, dass dies gut für ihn ist, und dies als große Wohltat und Glückseligkeit 
betrachten. Wenn ein solches positives Denken erreicht wird, wird keine einzige 
Handlung des Geliebten als übel empfunden und die Person wird geehrt mit der 
„wesenshaften Liebe“ (al-Mahabba adh-dhātiyya, also der Liebe zum Wesen 
Allahs). Ausschließlich das göttliche Wesen [also Allah selbst] zu lieben, ohne 
irgendeine Eigenschaft, Beziehung, Perspektive [Bedingung, in einer Hinsicht] 
dazwischen, ist einzig dem Geliebten des Herrn der Welten, Friede sei mit ihm, 
vorbehalten. Denjenigen, die mit einer solchen Liebe geehrt werden, bereiten 
die Schmerzen, die der Geliebte zufügt, größeren Genuss und Erleichterung als 
seine Wohltaten. Ich nehme an, dass diese Stufe höher ist als die Stufe der Zu-
friedenheit (Ridā). Derjenige auf der Stufe der Zufriedenheit sieht den vom Ge-
liebten zugefügten Schmerz nicht als unangenehm an. Derjenige auf dieser Stufe 
jedoch findet Genuss am Schmerz. Je mehr das Leid, das der Geliebte zufügt, 
zunimmt, desto mehr nehmen die Erleichterung und Freude des Liebenden zu. 
Sind sich diese beiden denn ähnlich? Da der Geliebte in den Augen des Liebenden, 
sogar in der Realität, zu allen Zeiten und in allen Zuständen geliebt wird, ist er 
in den Augen des Liebenden und sogar in der Realität ein Geliebter. Er wird zu 
jeder Zeit und bei jeder Handlung gelobt und gepriesen. Der Liebende lobt 
immer sowohl das Leid, das Er zufügt, als auch Seine Gaben. Daher ist es richtig, 
dass die wahrhaftigen Liebenden sagen: „Al-hamdu lillāhi rabbil-ālamīn alā kulli 
hāl.“ Wer in Momenten der Bedrücktheit und der Freude immer lobpreist, wird 
zu den Lobpreisenden gezählt werden. Vielleicht ist genau das der Grund, warum 
das Lobpreisen (Hamd) wertvoller als der Dank (Schukr) ist. Beim Danken sind 
nämlich die Gaben des Geliebten vor Augen, die wiederum aus Seinen Eigen-
schaften und sogar Seinen Taten entstehen. Bei der Lobpreisung jedoch ist der 
Geliebte selbst vor Augen. D. h. Sein Wesen, Seine Eigenschaften, Seine Taten, 
Seine Gaben und Sein Zufügen von Leid – sie alle werden geliebt und gelobt. 
Die Leiden, die Allah, der Erhabene, einem zufügt, sind nämlich ebenso schön 
wie Seine Gaben. Wie man sieht, ist der Lobpreis (Hamd) die höchste Form des 
Lobes und zeigt die Schönheit am kompaktesten. Sowohl bei Freude als auch 
bei Bedrücktheit wird gelobpreist. Dank (Schukr) jedoch erfolgt in Zeiten der 
Wohlgaben und ist nicht andauernd. Wenn keine Gaben mehr bleiben und die 
Güte endet, bleibt auch kein Dank mehr. 

– 1034 –



Frage: In einigen Briefen habt Ihr geschrieben, dass die Stufe der Zufriedenheit 
höher sei als das Lieben und die Stufe der Liebe. Jetzt aber sagt Ihr, dass die 
Stufe der Liebe höher sei als die Stufe der Zufriedenheit. Wie können diese zwei 
Aussagen miteinander in Einklang gebracht werden? 

Antwort: Die Stufe der Liebe, von der wir jetzt sprechen, unterscheidet sich 
von der Stufe der Liebe, die wir zuvor in jenen Briefen beschrieben haben. In 
der vorher beschriebenen Liebe gab es auch andere Bindungen und Auffassungen, 
gleich ob in geringem oder großem Maße. Jene Liebe bezeichnen sie zwar ebenfalls 
als „wesenshafte Liebe“ und sehen sie einzig und allein als Liebe zu Ihm an, 
doch sie ist nicht ausschließlich die Liebe zum göttlichen Wesen, zu Ihm selbst. 
Denn sie können sich nicht davon befreien, auch andere Dinge zu sehen als die 
Bindungen, die in jener Stufe der Liebe sind. Auf dieser nun beschriebenen Stufe 
jedoch gibt es keinerlei Bindungen und keine andere Auffassung mehr. In einigen 
Briefen sagten wir ja, dass es über der Stufe der Zufriedenheit einen Weg gibt, 
der einzig dem letzten der Propheten, Friede sei mit ihnen, vorbehalten ist, und 
dass niemand sonst diese Stufe überqueren kann. Allah, der Erhabene, allein 
kennt die Wahrheit und die Essenz von allem. 

Es soll auch gewusst werden, dass wenn irgendetwas dem Äußeren (Zāhir) 
[also der Triebseele, dem Körper] widerlich erscheint, dies nicht bedeutet, dass 
es auch dem Inneren (Bātin) [dem Herzen] missfällt. Die Tatsache, dass es dem 
Anschein nach bitter ist, schließt nicht aus, dass es in Wirklichkeit süß ist. Denn 
sie haben die Gestalt und Erscheinung eines Gotteskenners (Ārif), der die Voll-
kommenheit erreicht hat, wie alle anderen bleiben lassen. Die menschlichen Ei-
genschaften haben sie ihm nicht genommen. So haben sie seine Vollkommenheit 
vor den Augen der anderen verborgen. Damit wurde gewährleistet, dass diese 
Welt ein Ort der Prüfung und Erfahrung ist. Diejenigen, die auf dem rechten 
Pfad sind, und jene, die vom Weg abgekommen sind, sind vermischt und ähneln 
einander. Die Erscheinung und die Gestalt des vollkommenen Gotteskenners 
sind im Vergleich zu seinem Inneren und seinem Kern genauso wie die Bindung 
des Menschen zu seiner Kleidung, die er trägt. Welchen Wert hat die Kleidung 
im Vergleich zum Wert des Menschen? Genauso verhält es sich mit dem Wert 
seiner äußeren Form im Vergleich zu seiner Wirklichkeit. Unwissende Menschen 
sehen die äußere Form des Gotteskenners als einen Berg und denken, sie sei wie 
ihre eigenen Formen und Erscheinungen ohne Wirklichkeit und Kern. Daher 
lehnen sie diese Großen ab und glauben nicht an sie. Sie können von ihnen keinen 
Nutzen empfangen und bleiben beraubt. Möge Allah, der Erhabene, jenen Erlö-
sung gewähren, die auf dem rechten Weg schreiten und Muhammad Mustafā, 
Friede sei mit ihm, Folge leisten! Āmīn. 

[Der obige Brief ist eine umfassende Antwort auf die Wahhabiten. An vielen 
Stellen des wahhabitischen Buches namens Fath al-madschīd, beispielsweise auf 
Seite 503, heißt es: „Die Propheten und sogar alle Lebenden um Bittgebete zu 
bitten, ist erlaubt. Für die Toten Bittgebete zu sprechen, ist erlaubt. Doch von 
Toten Bittgebete zu erbitten, wurde verboten. Allah, der Erhabene, sagt: ,Von 
demjenigen, der nicht hören und antworten kann, etwas zu erbitten, ist Schirk!‘ 
Die Toten und jene in der Ferne hören nicht und antworten nicht. Keiner der 
Prophetengefährten und der Gelehrten kam zum Grab der Propheten, Friede 
sei mit ihnen, und bat um etwas.“ 

Wir haben lange und ausführlich im zweiten Abschnitt unter dem 17. Kapitel 
dargelegt, dass diese Worte falsch und verleumderisch sind. Im Buch Der Jüngste 
Tag und das Jenseits, im Abschnitt „Ratschlag an den Muslim“, haben wir dies 
mit Belegen und Beispielen bewiesen. Alle edlen Gefährten waren höher als alle 
Gottesfreunde. Sie alle hatten die Liebe zum göttlichen Wesen erlangt und waren 

– 1035 –



zufrieden mit dem Schicksal und der Bestimmung Allahs, des Erhabenen. Sie 
empfanden auch Genuss von den Leiden und Schwierigkeiten, die ihnen wider-
fuhren. Daher baten sie weder die Toten noch die Lebenden um Bittgebete und 
Fürsprache, um die Dinge loszuwerden, die sie bedrückten. Sie sprachen Bittgebete 
für die Befreiung von Krankheiten, die sie am Gottesdienst, am Dschihad und 
an der Arbeit hinderten. Während die ehrwürdigen Umar, Uthmān, Alī, Hasan 
und Husayn, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, zu Märtyrern wurden, genossen 
sie diese Bestimmung Allahs, des Erhabenen, und erbaten daher keine Hilfe von 
der gesegneten Seele des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Hätten sie dies 
gewollt, so hätte der Gesandte Allahs dies gewiss vernommen und sie mittels 
eines Bittgebets oder direkt selbst gerettet. Die Hadithe besagen, dass er im 
Grab hört, und die edlen Gefährten berichten von seinen Wundern nach seinem 
Ableben. 

Wenn Allah, der Erhabene, mit Seinen Dienern Mitleid hatte, erschuf Er Be-
glaubigungswunder (Muʿdschiza) und Wundertaten (Karāma), damit sie die Pro-
pheten und Gottesfreunde kennen und von ihnen spirituelle Erkenntnisse (Fayd) 
erlangen, indem sie an diese glauben, sie lieben und ihnen Respekt entgegen-
bringen. Da in der Zeit der Prophetengefährten und der Gefährtennachfolger 
die Herzen strahlend rein waren, erkannten die Muslime die Gottesfreunde auf 
Anhieb und erlangten von ihnen spirituelle Erkenntnisse. Es bestand keine Er-
fordernis für die Erschaffung von Wundertaten. Je weiter man sich von der Zeit 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, entfernte, desto mehr nahmen Neue-
rungen, Sünden und Übeltaten zu und deren Finsternis verdunkelte die Herzen. 
Daher erschuf Allah, der Erhabene, viele Wundertaten, um Seine Freunde 
bekannt zu machen, und nur so konnten die Menschen von ihrer Unachtsamkeit 
erwachen und von den Gottesfreunden spirituelle Erkenntnisse erlangen. Dass 
bei einem Gottesfreund viele Wundertaten bezeugt werden, bedeutet nicht, dass 
er höher ist als andere.] 

 
Wer sind diese Menschen? Sie versöhnen die Menschen, 
Geben ihre Zakat und helfen den armen Menschen, 
Im Handel sowie in allen Taten wird ersichtlich, wie sie der Sunna folgen, 
Gelangen werden sie nicht in die Hölle, weil sie den Islam befolgen. 
 
Von den Gelüsten ihrer Triebseele befreiten sie sich für Allah, 
Völlig blass sind sie geworden, wegen der Ehrfurcht zu Allah,  
Den Genuss des Gebets, konnten sie im Diesseits erlangen, 
Weil sie den Islam befolgen, werden sie nicht in die Hölle gelangen. 

52 — MELODISCHES LESEN (TAGHANNĪ)  
UND MUSIK 

Die Musik, die als Zweig der schönen Künste bezeichnet wird, ist die Kunst, 
Gefühle und Gedanken durch Klänge und Bewegungen auszudrücken. Musik 
sind organisierte Klänge und Bewegungen. Sie ist die Organisation von Klängen 
in Formen wie Melodie, Harmonie und Polyfonie. Die Offenbarungsreligionen 
und die durch die Entstellung dieser entstandenen Altägyptischen, Altchinesischen 
und Altgriechischen Religionen sowie die buddhistischen und brahmanischen 
Ungläubigen erklären, dass es im Paradies Musik geben werde. Das Wort „Musik“ 

– 1036 –



leitet sich sogar vom Namen der neun Statuen ab, die als Töchter des großen 
Götzen der Griechen, Zeus, gelten und Muse (Moúsa) heißen. Im ad-Durr al-
muntaqā heißt es, dass Musik in allen Religionen eine große Sünde ist. Die Musik, 
die im Evangelium verboten wurde, wurde im Nachhinein von Geistlichen in das 
Christentum eingeführt, wie im fünften Band des Kommentars von Zarqānī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, zum Buch al-Mawāhib al-ladunniyya ausführlich 
geschrieben steht. Da die entstellten Religionen Herz und Seele nicht nähren 
können, wurde der Umstand, dass Musik und alle Arten von Instrumentalklängen 
der Triebseele gefällig sind und sie nähren, fälschlicherweise als spirituelle 
Wirkung angesehen. Die heutige westliche Musik ist aus der Kirchenmusik her-
vorgegangen. In nahezu allen entstellten Religionen, die heute auf der Welt ver-
breitet sind, ist Musik zu einer Form des Gottesdienstes geworden. Mit Musik 
und jeglicher Art von Musikinstrumenten werden die Triebseelen befriedigt und 
das wollüstige und animalische Verlangen gestärkt. Die gottesdienstlichen Hand-
lungen, welche die Nahrung der Seele sind, das Herz läutern, die Triebseele 
zügeln und ihr Verlangen nach Verbotenem vernichten, geraten immer mehr in 
Vergessenheit. Im 90. und 99. Brief aus dem Makātīb-i scharīfa heißt es am Ende: 
„Höre nicht zu viel Lieder und melodisches Lesen (Taghannī). Simāʿ (melodischem 
Lesen ohne Instrumente zuzuhören), tötet das Herz und lässt Heuchelei entstehen.“ 
Im 96. Brief heißt es: „Gedichte, die im Herzen die Liebe zu Allah stärken, ohne 
Musikinstrumente und in Abwesenheit von Sündern anzuhören, ist erlaubt.“ 
Musik und jede Art von Musikinstrument führen dazu, dass die Menschen wie 
Alkoholiker und Drogenabhängige in Unachtsamkeit und Trägheit leben. Somit 
lassen sie die Triebseelen maßlos werden und führen dazu, dass der Mensch der 
ewigen Glückseligkeit beraubt wird. Um die Menschen vor diesem Unheil und 
ewigen Unglück zu schützen, hat der Islam die Musik in Kategorien eingeteilt 
und die schädlichen als harām eingestuft und untersagt. 

Einige der Hadithe, die davon handeln, dass es auch im Paradies Musik gibt 
und wie die Beschaffenheit dort ist, und die jene Teile nennen, die im Diesseits 
für Männer und Frauen harām sind, werden im letzten Kapitel des Buches Qurrat 
al-uyūn erwähnt. Dieses Buch wurde am Rande des Mukhtasar tadhkirat al-
Qurtubī gedruckt, welches im Jahre 1302/1884 in Istanbul veröffentlicht wurde. 
Beide Bücher wurden 1421/2001 vom Verlag Hakikat erneut veröffentlicht. 

Im al-Hadīqa steht, dass es im Fatwabuch at-Tātārkhāniyya heißt: „Gedichte, 
die andere verspotten, die von Unzucht und Alkohol handeln und die Wollust 
erregen, melodisch (nach Tonhöhen) vorzutragen, ist in jeder Offenbarungsreligion 
harām. Was zum Harām führt, ist selbst harām.“ Wer in Bezug auf ein solch de-
finitives Harām sagt: „Das hast du schön vorgetragen“, wird ein Kāfir. Dies gilt 
auch für Verbote wie Unzucht, Zins, Heuchelei und Weinkonsum. Gedichte und 
religiöse Lieder/Gedichte (Naschīd, türkisch: ilahi), die Predigt, Weisheit, guten 
Rat und gute Moral vermitteln, melodisch (mit Taghannī) vorzutragen bzw. zu 
singen, ist erlaubt. Ständig damit Zeit zu verbringen, ist makrūh. Dass Pseudosufis 
in Moscheen und Ordenshäusern (Tekken) religiöse Lieder singen und Gottes-
andachten und Lobpreisungen sprechen und dadurch die Begierden ihrer Trieb-
seelen anregen, ist ein noch größeres Harām. Versammlungen, bei denen dies 
offenkundig bekannt ist, dürfen nicht aufgesucht werden. Solche Orte sind keine 
Orte des Gottesdienstes mehr, sondern „Orte der Sünde (Fisq)“. Solange es aber 
nicht mit Gewissheit klar ist, dürfen keine schlechten Annahmen getroffen werden. 
Den edlen Koran, die Gottesandacht (Dhikr), das Bittgebet und den Gebetsruf 
melodisch zu lesen, ist per Konsens harām. Das melodische Lesen (Taghannī) 
entstellt die Buchstaben und Worte und somit die Bedeutung. Diese bewusst 
und vorsätzlich zu ändern, ist harām. Dass es nicht harām ist, wenn versehentlich, 

– 1037 –



aufgrund von melodischem Lesen und unbewusst eine Entstellung erfolgt, gilt 
für jene, die sich darum bemühen zu lernen, wo eine Entstellung stattfindet und 
wo nicht. Daher muss man Tadschwīd (die Regeln der korrekten Rezitation) ler-
nen. Den edlen Koran, Andachten und religiöse Gedichte/Lieder nicht entstellend 
mit schöner Stimme zu lesen und aufzusagen, ist mustahabb. Dies wiederum 
gelingt, indem man gemäß dem Tadschwīd rezitiert. Dies hat eine große Wirkung 
auf Herz und Seele. Mit schöner Stimme zu lesen bedeutet nicht, melodisch zu 
lesen und den Kiefer zu bewegen, sondern mit Gottesfurcht zu lesen. Die Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, und die Gottesfreunde, möge Allah sich ihrer er-
barmen, rezitierten derart mit schöner Stimme. Wie Sünder und die Schriftbesitzer 
in traurigem Ton melodisch zu singen und dem zuzuhören, wurde in einem Hadith 
untersagt. Mit dem Befolgen der musikalischen Regeln den Tadschwīd zu ent-
stellen, ist eine Bidʿa und das Anhören dessen eine große Sünde. 

Um vollständiges Wissen über Taghannī (melodisches Lesen ohne Instrumente) 
und Musik zu erhalten, sahen wir es als angemessen an, aus dem Buch Kimyā-i 
saʿādat von Imām al-Ghazālī die achte Grundlage der ersten Säule zu übersetzen. 
Im Akhlāq-i Alāʾī auf Seite 182 und am Ende von Dhahabīs at-Tibb an-nabawī 
gibt es ebenfalls schöne und ausführliche Informationen zum Thema Taghannī. 
Imām al-Ghazālī schreibt: 

Im (materiellen) Herzen der Menschen gibt es eine Kraft, die wir (spirituelles) 
„Herz“ (Qalb) nennen. So wie beim Reiben von Stahl auf Stein ein Funke entsteht 
[und beim Reiben eines Stabes aus Glas oder Bakelit an einem Stück Wolle am 
Ende des Stabes Strom entsteht, der die Papierstücke anzieht], so bringt das 
Hören von schönen und harmonischen Klängen diese Herz genannte geheime 
Kraft in Bewegung. Schöne Klänge wirken auf sein Herz, ohne dass der Mensch 
dies in der Hand hat. Das Herz und die Seele haben nämlich eine Bindung zur 
„Welt der Seelen“ (Ālam al-arwāh), die sich über dem Thron (al-Arschul-aʿlā) 
befindet. Diese Welt, die ohne Materie und Maß ist, ist die Welt der Schönheit. 
Grundlage für Schönheit jedoch sind Harmonie, Angemessenheit und Gleich-
mäßigkeit. Alles Schöne in dieser Welt kommt von der Schönheit jener Welt. 
Auch die schönen, gleichmäßigen und harmonischen Klänge ähneln jener Welt. 
Wer dem Islam folgt, dessen Herz wird rein und stark. Solche Herzen haben eine 
starke Bindung zur Welt des Befehls (Ālam al-amr). Musik hat eine Wirkung 
auf sie und versetzt sie in Bewegung/Wallung. Wenn ein solches Herz an etwas 
gebunden ist, bringt es das in Wallung, womit es beschäftigt ist. Dies gleicht dem, 
dass der Wind ein Feuer anfacht. Wenn sich im Herzen die Liebe zu Allah 
befindet, wird die schöne Stimme diese Liebe verstärken und dies wird für ihn 
nützlich sein. Folgt jemand nicht dem Islam, sondern der Triebseele, die der 
Feind Allahs, des Erhabenen, ist, wird sein Herz verderben. Das Hören von 
Musik und das Begehen jeder Art von Sünde stärkt die Triebseele. Ein gesundes 
und reines Herz wird von Musik keinen Genuss verspüren können. Musik stärkt 
die Triebseele, setzt sie in Bewegung und ist schädlich. Jene, die nicht verstehen, 
dass sich im Herzen Gottesliebe befinden kann, bezeichnen jede schöne Stimme 
als harām. Sie sagen, der Mensch könne nur seine eigene Art lieben. Sie glauben 
nicht an Gottesliebe, indem sie sagen, dass sich das Herz des Menschen nur an 
seine eigene Art binden könne. Wenn gesagt wird, dass im Islam die Gottesliebe 
geboten ist, sagen sie, damit sei das bereitwillige Ausführen der Gebote Allahs 
gemeint. Eine schöne Stimme bringt nichts von außen in das Herz. Sie regt die 
erlaubte (halāl) Bindung im gesunden Herzen an. Für ein Herz, das nicht krank 
ist, ist das Anhören von melodischem Lesen erlaubt. Gibt es keine Bindung im 
Herzen, so gleicht das Genießen der schönen Stimme dem Lauschen von Vogel-
gezwitscher und dem Anschauen von Grünem, Gewässern und Blumen. So wie 

– 1038 –



der Anblick dieser Dinge dem Auge Genuss verleiht, Wohldüfte die Nase erfreuen, 
gutes Essen dem Mund schmackhaft vorkommt und Wissen und wissenschaftliche 
Erkenntnisse den Verstand erfreuen, so bereitet die schöne Stimme den Ohren 
Genuss und ist wie diese mubāh. 

Wessen Herz aber krank ist, also eine Bindung zu etwas anderem als Allah 
hat, d. h. etwas anderes liebt, dessen Triebseele wird maßlos. Beispielsweise 
begehrt sie eine fremde Frau oder einen fremden Mann. Wenn diese Person In-
strumente und Musik hört, wächst in ihrer Triebseele das Verlangen, sie zu 
treffen. Sie versetzt das Herz diesbezüglich in Bewegung. Da es harām ist, sich 
mit diesen zu treffen, führt das Anhören aller Arten von Musikinstrumenten 
zum Harām. 

Wenn jemand, dessen Herz nicht krank ist, d. h. in dessen Herzen sich nur 
die Liebe zu Allah befindet, Stimmen hört, die von Frauen, Liebe und Wollust 
handeln, dann wird sein Herz keinen Genuss hiervon verspüren, sondern sich 
bedrängt fühlen. Ist das Herz aber krank, wird die Triebseele Gefallen daran 
finden und das Herz dazu bringen, sich in diese Richtung zu bewegen. Dass 
solche Personen Musik hören, ist harām. Dies gilt für alle Jugendlichen, Mann 
und Frau gleichermaßen. Alles, was das Feuer der Triebseele entfacht, das der 
Islam auszulöschen befiehlt, ist harām. Das Anhören von Stimmen, die die Liebe 
und Bindung eines nicht kranken Herzens zu erlaubten Dingen stärken und die 
Triebseele schwächen, ist unter bestimmten Bedingungen mubāh. 

Es ist für den Pilger mubāh und gar verdienstvoll, dass er Lieder hört über 
die Kaaba, die Pilgerfahrt, Mekka und Medina, und für den Soldaten, dass er 
Lieder über Krieg und Tapferkeit hört. 

Im al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es: „Als der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, Mekka betrat, rezitierte Ibn Rawāha vor ihm einige Gedichtsverse. Als 
Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dies sah, war er gekränkt und fragte: 
,Ist es angemessen, vor dem Gesandten Allahs Gedichte zu rezitieren?‘ Der Ge-
sandte Allahs sagte: ,O Umar! Hindere ihn nicht daran! Diese Verse sind gegenüber 
den Ungläubigen effektiver als Pfeile!‘ “ Hieraus versteht sich, dass es nicht 
erlaubt ist, Gedichte zu lesen, welche die Triebseele anregen, es aber erlaubt ist, 
jene Gedichte zu lesen, die im Krieg den Ungläubigen schaden und sie beküm-
mern. 

Kassiden und religiöse Gedichte anzuhören, die über Sünden, Fehler und 
Strafe sprechen, und dabei traurig zu werden und Reue zu empfinden, ist ver-
dienstvoll. Doch religiöse Gedichte und Kassiden, die Trauer hinsichtlich Tod, 
Schicksal und Bestimmung verursachen, zu hören und somit traurig zu werden, 
ist harām. [Daher soll in Mawlid-Sitzungen das Kapitel über das Ableben unseres 
Propheten nicht rezitiert werden.] 

Es ist mubāh, sich bei Anlässen, bei denen es erforderlich ist, fröhlich zu sein, 
mit Klängen, die halāl sind, zu vergnügen, wie z. B. bei Hochzeiten, Festmahlen, 
Beschneidungen, Festtagen und der Rückkehr von der Reise. Diese Klänge 
stärken nicht die Triebseele, sondern das Herz. Dass diejenigen, die ein dunkles 
Herz haben, behaupten, in ihrem Herzen befinde sich die Liebe zu Allah, und 
religiöse Lieder und Gedichte anhören, täuscht den Menschen zumeist. Einzig 
die vollkommenen Gottesfreunde erkennen, ob ein Herz rein und stark ist und 
die Triebseele besiegt hat, oder ob das Herz krank und die Triebseele maßlos 
ist. [Deshalb sieht Imām ar-Rabbānī in seinem 266. Brief es nicht als angemessen 
an, dass sich Jugendliche versammeln und Kassiden, religiöse Lieder und Maw-
lid-Gedichte lesen bzw. singen.] Reisenden auf dem Weg des Tasawwuf, die in 
ihrem Herzen keine spirituellen Zustände erleben oder zwar welche erleben, 
aber sich nicht vollständig von den Begierden ihrer Triebseele befreit haben, 

– 1039 –



werden schöne Stimmen und melodisches Lesen mehr schaden als nützen. Hier 
endet die Übersetzung aus dem Kimyā-i saʿādat. 

Im Raschahāt wird überliefert, dass Saʿduddīn al-Kaschgarī von Khādscha 
Muhammad Pārisā, möge Allah ihre Seelen segnen, Folgendes hörte: „Der schäd-
lichste der Schleier, die den Menschen von Allah, dem Erhabenen, entfernen, 
ist, dass das Herz dunkel und krank wird, also die Liebe zur Welt sich im Herzen 
ansiedelt. Diese Liebe entsteht durch schlechte Freunde und durch das Anschauen 
unnötiger Dinge. Man muss sich äußerst bemühen und diese aus dem Herzen 
entfernen. Unnütze Bücher [Romane, Zeitungen, Zeitschriften und Märchen] 
zu lesen und Unnötiges zu reden, vermehrt diese Liebe. Frauen und Frauenbilder 
[Illustrierte, Filme, Fernsehen] anzuschauen, Lieder und Musikinstrumente [und 
Frauenstimmen] anzuhören, etablieren diese Liebe im Herzen. All diese Dinge 
entfernen den Menschen von Allah, dem Erhabenen. Die Krankheit des Herzens 
ist das Vergessen Allahs. Siehe das Ende von Kapitel 46 im ersten Abschnitt. 
Wer Allah, den Erhabenen, erreichen will, muss diese Dinge meiden und sich 
von allem fernhalten, was die Triebseele stärkt und maßlos werden lässt. Der 
Brauch Allahs, des Erhabenen, ist, dass Er denjenigen, die sich nicht um die 
Läuterung ihres Herzens und die Zügelung ihrer Triebseele bemühen und die 
nicht auf ihre Vergnügungen und Begierden verzichten, diese Gabe nicht gewährt.“ 
[Das Herz ist der Ort der Liebe. Ein Herz ohne Liebe ist tot. Im Herz befindet 
sich entweder die Liebe zur Welt (Dunyā) oder die Liebe zu Allah. Mit „Dunyā“ 
sind hier jene Dinge gemeint, die harām sind. Wenn durch Gottgedenken (Dhikr) 
und gottesdienstliche Handlungen (Ibāda) die Liebe zur Welt aus dem Herzen 
vertrieben wird, dann wird das Herz rein. In dieses reine Herz füllt sich die Liebe 
zu Allah von selbst. Wenn eine Sünde begangen wird, verdunkelt sich das Herz 
und wird krank. Die Liebe zur Welt etabliert sich dort und die Liebe zu Allah 
verschwindet. Dieser Zustand des Herzens gleicht einer Flasche. Wenn Wasser 
in die Flasche gefüllt wird, entweicht die Luft. Wenn das Wasser entleert wird, 
füllt sie sich von selbst mit Luft.] 

Der große Tasawwuf-Gelehrte Mahmūd al-Indschirfaghnawī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, sagt: „Damit der laute Dhikr praktiziert werden darf, ist es not-
wendig, keine Lüge und üble Nachrede im Herzen zu haben, kein Harām und 
keine zweifelhaften Dinge durch die Kehle durchgehen zu lassen, ein Herz zu 
haben, das frei von Prahlerei und Unaufrichtigkeit ist, und das Innerste soll rein 
sein von der Zuwendung zu anderen als dem erhabenen Allah.“ Melodisches 
Lesen (Taghannī, Simāʿ) ist eben nur für solche Personen von Nutzen. Die Fiqh-
Gelehrten haben klargestellt, dass melodisches Lesen für alle anderen und In-
strumentalmusik für alle harām ist. So heißt es in einem Gedicht: 

Mit meinem Geliebten lief ich Hand in Hand,  
Unbewusst fiel mein Blick auf eine Rose,  
So wurde mir gesagt: „Wie kannst du schauen auf die Rose, 
Wenn wir gerade laufen Hand in Hand?“ 

Dieses Gedicht zeigt den Zustand der Tasawwuf-Anhänger und Gottesfürch-
tigen. 

Damit das melodische Lesen (Taghannī) mubāh sein kann, müssen fünf Be-
dingungen beachtet werden:  

1. Die Stimme einer Frau, eines Mädchens oder eines attraktiven Jungen an-
zuhören, während man bei ihnen ist und sie sieht, ist für [fremde] Männer, die 
nicht deren Mahram-Verwandte sind, harām. Ein reines Herz wird beim Anblick 
dieser betrübt, verdunkelt sich, wird krank und geschwächt. Die Triebseele wie-

– 1040 –



derum genießt dies, erstarkt und wird zügellos. Der Satan hilft dem Handeln der 
Triebseele. Die Triebseele bringt das Herz dazu, ihre üblen Begierden und die 
Verbote zu verrichten. Alle Körperteile handeln nämlich nach dem Befehl des 
Herzens. Zwar ist die Stimme eines Jungen, der nicht hübsch ist, erlaubt, doch 
die Stimme eines hässlichen Mädchens in ihrer Gegenwart anzuhören, ist harām. 
Dass Männer die Stimmen von Frauen und Mädchen hören, wenn sie Mawlid-
Gedichte oder religiöse Lieder singen, die erlaubt sind, ohne diese selbst zu sehen 
[so beispielsweise über das Radio oder ein Grammofon], ist so, als würde man in 
das Gesicht eines Jungen schauen. D. h. je nach Gedanke ist es halāl oder harām: 
Das Anhören von Mawlid-Gedichten ist erlaubt, während das Anhören ihrer 
Stimmen harām ist. Zweifelhaftes sollte gemieden werden. 

Im al-Hadīqa heißt es: „Wenn keine Notwendigkeit besteht, ist es für den 
Mann harām, mit [einer fremden Frau bzw.] einem fremden Mädchen zu sprechen. 
Beim Einkauf und derartigen Anliegen ist es erlaubt, in nötigem Maße zu reden. 

2. Beim Anhören einer Stimme dürfen keine Musikinstrumente wie Violine, 
Ney (Schilfflöte), Flöte, Ud, Saz und dergleichen gespielt werden. Ein beliebiges 
Instrument zum Vergnügen oder zur Unterhaltung zu spielen und anzuhören, 
ist harām. Das Spielen von Instrumenten ist der Brauch derer, die Alkohol 
trinken. Alkohol wiederum stärkt die Triebseele und schwächt das Herz. Jedoch 
im Krieg, um die Moral der Soldaten zu stärken, in Begleitung der Militärkapelle 
Lieder zu spielen, diese in Friedenszeiten einzuüben und bei Hochzeiten Trommeln 
und Tamburine zu spielen, ist für jeden Muslim erlaubt. [Politische Kongresse 
werden in dieser Hinsicht als Schlachtfelder betrachtet.] 

Die Musikinstrumente sind nicht selbst harām. Es ist harām, sie zu spielen 
und anzuhören. 

3. Es dürfen keine Gedichte mit schöner Stimme vorgetragen werden, in denen 
über Unzucht, Frauen und Alkohol gesprochen wird, und solchen Gedichten 
darf nicht zugehört werden. Es ist harām, Stimmen anzuhören, die einen Muslim 
oder Religionsgelehrte verunglimpfen. 

4. Unter den Zuhörern dürfen sich keine attraktiven Jungen und fremden 
Frauen befinden. Sünde, Unzucht, gleichgeschlechtlicher Verkehr und Ehebruch 
sind Verlangen und Begierden der Triebseele. Die üblen Wünsche (also Begierden) 
der Triebseele dürfen nicht als Liebe und Zuneigung bezeichnet werden. Liebe 
und Zuneigung haben ihren Platz im Herzen und sind wertvoll.  

5. Wer in seinem Herzen keine Liebe zur Schöpfung und in seiner Triebseele 
keine Wollust hat, darf zwar zum Vergnügen schöne Stimmen anhören, doch 
dies darf nicht ständig sein. Einige Mubāh-Handlungen häufig zu verrichten, 
wäre Unterhaltung, Spiel und Unsinn und eine Zeitverschwendung. Diese jedoch 
sind harām. 

[Der große Gelehrte in den sinnlichen Wissenschaften und der Kenner der 
übersinnlichen Gotteserkenntnis, der vollkommene Mazhar Dschān-i Dschānān, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Simāʿ, d. h. Kassiden, religiöse Lieder 
und Mawlid-Gedichte zu hören, füllt das Herz, das nicht krank ist, mit Mitgefühl 
und weicht es auf. Allah, der Erhabene, ist barmherzig mit den Muslimen, die 
ein weiches Herz haben. Wieso sollte etwas, das Allahs Barmherzigkeit hervorruft, 
harām sein? Es wurde übereinstimmend überliefert, dass Instrumentalmusik 
harām ist. Doch es wurde gesagt, dass bei Hochzeiten das Schlagen des Tamburins 
[der Trommel] mubāh und das Spielen der Ney-Flöte makrūh ist. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, hörte einst auf dem Weg den Klang einer Ney-Flöte, 
woraufhin er seine gesegneten Ohren zuhielt. Er befahl Abdullāh ibn Umar, der 
sich bei ihm befand, nicht, die Ohren zuzuhalten. Demnach ist es Taqwā und 

– 1041 –



Azīma, dies nicht anzuhören. Bezüglich des ,Simāʿ‘ gibt es unter den Gelehrten 
Meinungsdifferenz. Es gab welche, die dies erlaubten, und welche, die dies ver-
boten. [Doch dass das Spielen von Musikinstrumenten harām ist, wurde per Kon-
sens überliefert.] Es ist besser, etwas zu meiden, worüber es Meinungsverschie-
denheit gibt. Daher haben die Gottesfürchtigen den lauten Dhikr gemieden und 
den leisen Dhikr zur Gewohnheit gemacht.“ Diese Worte von Mazhar Dschān-i 
Dschānān stehen im Maqāmāt-i Mazhariyya. 

Auf der vierten Seite des Durr al-maʿārif heißt es: „Simāʿ ist einzig für jene, 
die Allah, dem Erhabenen, zugewandt (mutawaddschih) sind, erlaubt. Sie wissen 
alles von Allah, dem Erhabenen. Unfreiwilliges Tanzen wird ,Wadschd‘ genannt 
und freiwilliges Tanzen wird ,Tawādschud‘ genannt. In den Sitzungen des ehr-
würdigen Nizāmuddīn Awliyā, möge Allah sich seiner erbarmen, gab es Simāʿ, 
aber keine Musikinstrumente, auch keine Frauen und Jungen, nicht einmal das 
Klatschen der Hände. Eine Stimme ohne Instrumente wird ,Simāʿ‘ (melodisches 
Lesen/Rezitieren) [also ,Taghannī‘] genannt. Eine menschliche Stimme in Be-
gleitung von Instrumenten wird ,Ghinā‘ [also ,Musik‘] genannt. Alle Gelehrten 
haben übereinstimmend mitgeteilt, dass Musik harām ist. Es gibt Gelehrte, nach 
denen in Vers 64 der Sure al-Isrā Musik verboten wird. Die Hadithe ,Der Erste, 
der Taghannī machte, war Satan‘ und ,Ghinā erzeugt Zwietracht im Herzen‘ 
zeigen, dass Ghinā harām ist. Die Gelehrten waren sich uneinig darüber, ob Simāʿ 
harām ist oder nicht. Es gibt aber keine Meinungsverschiedenheit über das Verbot 
von Ghinā. Die Stimme von Frauen und Jungen zählt zum Ghinā. Die Gelehrten, 
die Simāʿ als erlaubt ansehen, haben auch Bedingungen dafür aufgestellt. Simāʿ, 
der diese Bedingungen nicht erfüllt, ist per Konsens harām.“ Diese Übersetzung 
aus dem Durr al-maʿārif zeigt, dass es im Islam keinen Platz für Musik gibt. Der 
Ausdruck „Tasawwuf-Musik“, den man in letzter Zeit hört, hat demnach keinen 
Platz im Islam. Es wurde berichtet, dass derjenige, der ein Harām als halāl be-
zeichnet, zum Kāfir wird. Daher kommt es einem in den Sinn, dass derjenige, 
der in eine gottesdienstliche Handlung ein Harām beimischt, sowohl zum Kāfir 
wird als auch ein Ketzer (Zindīq) ist, der sich darum bemüht, den Islam zu ent-
stellen und zunichtezumachen. Den edlen Koran, die Takbīre und religiöse Lie-
der/Gedichte in Begleitung von Musikinstrumenten wie die Ney-Flöte zu lesen 
und vorzutragen, ist aus diesem Grund eine gefährliche Bidʿa. Der edle Koran 
muss mit schöner Stimme unter Einhaltung der Tadschwīd-Regeln rezitiert 
werden. Melodisches Lesen (Taghannī), bei dem die Wörter entstellt und an 
Tonhöhen angepasst werden, ist harām. 

Es zählt auch als Ghinā, dass junge Koranbewahrer (Hāfiz) unter jungen 
Frauen und Mädchen den edlen Koran, Mawlid-Gedichte und religiöse Lieder 
rezitieren, und ist somit harām. Blickt ein Mensch mit Begierde auf etwas, bleibt 
sein Herz daran haften und es wird befleckt und krank. Erkrankt das Herz, so 
erstarkt die Triebseele und wird maßlos. 

Zwar sagten wir, dass diejenigen, in deren Herzen ausschließlich Gottesliebe 
vorhanden ist, schöne Stimmen anhören dürfen und sie dabei unter Einhaltung 
der oben genannten Bedingungen sitzen und lesen, aber die edlen Gefährten, 
möge Allah mit ihnen zufrieden sein, und die Gefährtennachfolger, möge Allah 
sich ihrer erbarmen, taten dies nicht. Somit ist es klar, dass dies eine Neuerung 
(Bidʿa) ist. Wir bezeichneten dies als gestattet, weil darin ein Nutzen liegt. Im 
Siyar al-aqtāb heißt es, dass Hasan al-Basrī sagte: „Wer mit Gottesliebe Simāʿ 
zuhört, wird ein Wahrhaftiger (Siddīq). Wer dem in Befolgung der Triebseele 
zuhört, wird ein Ketzer.“ 

Oftmals ist es so, dass bei Koranrezitationen über Rundfunk und Lautsprecher 
die für die Buchstaben spezifischen Klänge, also die Artikulationsstellen im 

– 1042 –



Mund, verzerrt werden und sich dadurch die Bedeutung verändert. Der edle 
Koran wird somit zu einer gewöhnlichen, bedeutungslosen Klangwelle und seine 
Rezitation ist dann keine gottesdienstliche Handlung mehr, sondern zu einem 
Mittel für sinnliches Vergnügen geworden, wie das melodische Vortragen eines 
Sängers. Darüber hinaus heißt es in den Büchern Radd al-muhtār, Madschmaʿ 
al-anhur und ad-Durr al-muntaqā sowie im dritten Band des Tafsir von Elmalılı 
Hamdi Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, auf Seite 2361: „Mit Rezitation 
des edlen Korans ist die Rezitation eines Menschen gemeint, der derart klaren 
Verstandes ist, dass er sich seiner Rezitation bewusst ist.“ Die Moscheen wurden 
errichtet, um das Gebet zu verrichten. Weil die Stimmen der Prediger und Ko-
ranrezitatoren per Lautsprecher und Rundfunk alle Ecken der Moschee erreichen, 
bleibt kein ruhiger Ort zum Beten mehr in der Moschee. Die Betenden werden 
im Gebet verwirrt. Ibn Ābidīn schreibt, dass es an den Stellen, an denen die laute 
Rezitation für den Imam wādschib ist, eine Sünde ist, so laut zu rezitieren, dass 
er dabei andere Menschen stört. Auch deshalb begehen jene, die den Lautsprecher 
nutzen, eine Sünde. 

Ibn Hadschar al-Makkī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
al-Fatāwā al-kubrā zu Beginn des Kapitels über die Ganzkörperwaschung: „In 
der Moschee den edlen Koran zu rezitieren, ist eine große gottgefällige Tat (Qur-
ba). Rezitieren Kinder den edlen Koran laut und verwirren dadurch die Betenden, 
dann sollen sie zum Schweigen gebracht werden. Wenn ihr Lehrer sie nicht zum 
Schweigen bringt, sollten die Verantwortlichen die Kinder und ihren Lehrer von 
der Moschee verweisen.“  

[Frage: Wenn der Gebetsruf (Adhan) mit einem Lautsprecher gerufen wird, 
kann er in weiter Ferne gehört werden. Die Gläubigen hören dadurch den Ruf 
zum Gebet. Somit sind doch die Lautsprecher von Nutzen? 

Antwort: Wenn der Adhan aus großer Entfernung gehört werden müsste, 
hätte diese Aussage einen gewissen Wert. Hätte der Gebetsruf lauter gerufen 
werden müssen als die Stimme eines Menschen es vermag, hätte der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, hierfür eine Lösung angeordnet. Denn es war seine 
Pflicht, alles, was in der Religion notwendig war, zu verkünden und für die Um-
setzung zu sorgen. Es gab Personen, die sagten, dass der Eintritt der Gebetszeiten 
durch das Läuten von Glocken wie bei den Christen oder durch das Blasen in 
ein Horn signalisiert werden könne, damit es auch in weiter Ferne vernommen 
wird, doch er lehnte ab und sagte: „Wir tun dies nicht. Steigt auf eine hohe Stelle 
und ruft den Adhan!“ Daraus wurde erkenntlich, dass ein einziger Gebetsruf 
keine Orte zu erreichen brauchte, die die menschliche Stimme nicht erreichen 
konnte. Wir wissen, dass eine Änderung in den gottesdienstlichen Handlungen 
eine Neuerung (Bidʿa) und somit eine große Sünde ist. Jedoch etwas in die got-
tesdienstliche Handlung einzuführen, was der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, nicht akzeptierte, sondern ablehnte, ist eine größere und schlimmere Sünde 
als eine Neuerung. Im 19. Brief, der im ersten Abschnitt unter dem 34. Kapitel 
zu finden ist, heißt es: „Auch wenn die Neuerungen glänzend und nützlich zu 
sein scheinen, müssen sie allesamt gemieden werden. In keiner einzigen Neuerung 
liegt irgendein Nutzen.“ Im Maktūbāt, Brief 186, heißt es: „Heutzutage erscheinen 
einige Neuerungen aufgrund der Schwärze der Herzen zwar als schöne Taten, 
doch am Tag des Jüngsten Gerichts, wenn die Herzen erwacht sind, wird er-
kenntlich sein, dass sämtliche Neuerungen schädlich sind. Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: ,Jede Neuerung in eurer Religion ist schädlich! Verwerft 
diese!‘ “ Allah, der Erhabene, sagt in Vers 216 der Sure al-Baqara sinngemäß: 
„Ihr liebt einiges und denkt, es sei nützlich, wobei es für euch schädlich ist.“ Es 
ist nun erkenntlich, dass die Verteidigung der Neuerung, den Gebetsruf über 

– 1043 –



Lautsprecher zu rufen, einem Muslim nicht gebührt. Darüber hinaus schreibt 
der Autor des Buches ad-Durr al-mukhtār im Kapitel über Schwüre, im Abschnitt 
über Gelübde: „Es ist wādschib für die Regierung, in jeder Ortschaft und jedem 
Viertel eine Moschee zu errichten. Dies muss von der Staatskasse bezahlt werden. 
Baut die Regierung diese nicht, wird es wādschib für die Muslime.“ Auf Seite 
480 des ersten Bandes heißt es: „Es ist harām, die Moschee zu verlassen, während 
der Adhan gerufen wird. Aber es ist erlaubt, die Moschee zu verlassen, um das 
Gebet mit der Gemeinschaft der Moschee im eigenen Viertel zu verrichten. Das 
Gebet in der Moschee des eigenen Viertels zu verrichten, ist nämlich wādschib.“ 
Aus alledem versteht sich, dass geboten wurde, dass es in jedem Viertel eine 
Moschee gibt, in jeder dieser Moscheen der Gebetsruf ausgerufen wird, jeder 
den Gebetsruf der Moschee seines Viertels oder Basars hört und sich zur Ge-
meinschaft dort begibt. In jedem Viertel wird es demnach eine Moschee geben, 
in jeder Moschee wird zum Gebet gerufen werden und jeder wird den Gebetsruf 
hören. Somit besteht kein Bedarf, mit Lautsprechern den Gebetsruf in weite 
Ferne zu tragen. Heutzutage wird der Gebetsruf über Lautsprecher gerufen. Die 
Klänge des Lautsprechers vermischen sich miteinander und der Gebetsruf ver-
kommt zu einem Spielzeug. Es zeigt sich, dass das Rufen mit einem Lautsprecher 
unnötig und schädlich ist. Wenn den Befehl des Islams befolgend jeder Gebetsrufer 
das Minarett besteigen und gemäß der Sunna zum Gebet rufen würde, könnte 
jeder den Ruf in seiner Nähe sehr gut vernehmen. Es bestünde kein Bedarf, den 
Klang des Lautsprechers aus der Ferne zu vernehmen. Den Gebetsruf per Laut-
sprecher ausrufen und den Klang in der Ferne hörbar machen zu wollen, drückt 
den Wunsch aus, dass nur an einem Ort zum Gebet gerufen wird und nicht in 
allen Moscheen. 

In einem Hadith, den Bayhaqī überliefert und der auch im Kunūz ad-daqāʾiq 
aufgezeichnet ist, spricht der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, seine Gefährten, 
möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, wie folgt an: „Nach euch wird eine 
Zeit kommen, in der die Elendigsten und Niedrigsten unter den Muslimen die 
Gebetsrufer sein werden.“ Dieser Hadith teilt uns mit, dass Personen auftauchen 
werden, die auf melodische Weise und nicht in Übereinstimmung mit der Sunna 
lesen und in gottesdienstliche Handlungen Neuerungen einführen werden. Möge 
Allah, der Erhabene, unsere Brüder unter den Gebetsrufern davor bewahren, 
dass sie zu den in diesem Hadith kritisierten Gebetsrufern gehören! Āmīn. 

In unserer Zeit ist es nahezu unmöglich, eine Moschee zu finden, bei der das 
Minarett bestiegen und der Adhan in Übereinstimmung mit der Sunna gerufen 
wird. Die Praxis, nicht mehr vom Minarett aus zu rufen, hat sich sowohl in Städten 
als auch in Dörfern verbreitet. Dankenswerterweise hat die Religionsbehörde 
mit einem Rundschreiben, das sie unter der Nummer 19 am 1.12.1981 den Muf-
tiämtern zukommen ließ, verbindlich gemacht, dass die Gebetsrufer auf die Mi-
narette steigen und von dort zum Gebet rufen. 

Es muss gewusst werden, dass derjenige, der zum Gebet ruft, ein Muslim, 
verstandesreif (āqil) und rechtschaffen (sālih) ist. Daher ist der Gebetsruf, der 
über ein Tonbandgerät oder per Rundfunk ausgerufen wird, nicht gültig. Auf 
das Minarett zu steigen und von dort per Lautsprecher zum Gebet zu rufen, ent-
spricht ebenfalls nicht der Sunna. Siehe auch im ersten Abschnitt das Ende von 
Kapitel 61. Es muss differenziert werden zwischen gottesdienstlicher Handlung 
(Ibāda) und Brauch (Āda). Rundfunk und Lautsprecher dürfen benutzt werden, 
wenn es sich nicht um eine gottesdienstliche Handlung handelt. Der Islam hat 
dagegen nichts einzuwenden. Wer jedoch auch nur eine geringfügige Änderung 
in gottesdienstlichen Handlungen vornimmt, wird ein Madhhabloser. 

In sämtlichen Fiqh-Büchern, so beispielsweise im persischen Targhīb as-salāt, 

– 1044 –



heißt es: „Es ist makrūh, dass jemand, der keine Gebets- oder Ganzkörperwaschung 
hat, der Betrunkene, der Sünder, das Kind, die Frau und der Wahnsinnige den 
Adhan ausrufen. Es wurde übereinstimmend berichtet, dass der Gebetsruf, der 
von einem Betrunkenen, einem groß rituell Unreinen oder einem Geisteskranken 
gerufen wird, wiederholt werden muss. Wenn ein Kāfir zur Gebetszeit den Adhan 
ruft, wird davon ausgegangen, dass er ein Muslim geworden ist, denn der Gebetsruf 
ist ein Symbol und Zeichen des Islams.“ Den Adhan auszurufen, während man 
seine Bedeutung kennt, daran glaubt und ihn liebt, ist ein Zeichen des Muslimseins. 
Derjenige, der große Sünden begeht, wird „Fāsiq“ (Sünder) genannt. Wer Alkohol 
trinkt, Glücksspiel spielt, Mädchen und Frauen anfreundet, das täglich fünfmalige 
Gebet nicht verrichtet, wird ein Fāsiq. Es ist harām, dass Frauen ihre Stimmen 
den Männern hörbar machen, indem sie den Adhan rufen, den Koran rezitieren, 
Mawlid-Gedichte vortragen und religiöse Lieder singen. Dass sie ihre Stimmen 
über Lautsprecher, Radio und Fernsehen hörbar machen, ist makrūh. An Orten, 
an denen die Verwendung dieser Geräte für Klänge, die harām sind, üblich ist, 
gelten sie als „Geräte der Unterhaltung (Lahw)“. Mit ihnen gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten, so beispielsweise mit Lautsprechern zum Gebet zu 
rufen, ist ebenso nicht erlaubt wie das Rufen eines Sünders zum Gebet. Zum 
Gebet zu rufen, wie es die Sünder tun, ist harām, wie im ad-Durar geschrieben 
steht. 

Es gibt viele Beispiele dafür, wie die Bedeutung des edlen Korans verzerrt 
wird und dies Grund zum Kufr wird. Wir wollen hier ein Beispiel geben: In Vers 
81 der Sure Yasīn heißt es sinngemäß am Ende: „Was Er erschaffen hat, ist zahl-
reich, und Er weiß alles.“ Wenn dieser Koranvers jedoch im Rundfunk ausgestrahlt, 
über Lautsprecher gelesen oder mit lateinischen Buchstaben rezitiert wird, kommt 
es vor, dass sich die Bedeutung in „Er ist ein Friseur und weiß alles“ ändert, und 
wer dies rezitiert und derjenige, der dies hört und Gefallen daran findet, wird 
ein Kāfir. Mit den islamischen Buchstaben sind die Wörter „Khallāq“ und „Hallāq“ 
sowohl in der Schreibweise als auch in der Aussprache zwei verschiedene Wörter; 
sie bedeuten Schöpfer bzw. Friseur. Ein weiteres Beispiel sind die drei „Z“-
Buchstaben im Arabischen: Zāʾ, Zāy und Dhāl. Diese drei werden unterschiedlich 
ausgesprochen. Ibn Ābidīn schreibt auf Seite 332: „Beim Tasbīh in der Verbeugung 
(Rukūʿ) wird ,azīm‘ mit einem Zāʾ ausgesprochen, was ,Mein Herr ist gewaltig‘ 
bedeutet. Sagt man jedoch ,azīm‘ mit einem Zāy, bedeutet es: ,Mein Herr ist 
mein Feind‘, und dadurch wird das Gebet ungültig.“ Wer also den edlen Koran 
mit lateinischen Buchstaben lernt und demzufolge rezitiert, dessen Gebet ist un-
gültig, da er diese drei Buchstaben nicht voneinander unterscheiden kann. 

Es ist nicht erlaubt, den edlen Koran in lateinischen Buchstaben zu schreiben, 
wie im Buch al-Fatāwā al-kubrā des Ibn Hadschar, möge Allah sich seiner er-
barmen, im Kapitel über Unreinheiten und dem 1966 in Libyen von der al-
Dschāmiʿa al-islāmiyya veröffentlichten Buch al-Hady al-islāmī in der Fatwa auf 
Seite 62 steht. In der Fatwa aus der Ausgabe von 1406/1985 der monatlich publi-
zierten Zeitschrift al-Muʿallim, die von den Lehrenden der Medresse al-Bāqiyāt 
as-sālihāt, einer der großen unter den hunderten sunnitischen Medressen in 
Indien, herausgegeben wurde, steht dies ebenfalls ausführlich geschrieben. In 
dem vom Hakikat-Verlag herausgebrachten Khutba-Buch namens al-Adilla al-
qawātiʿ ist diese Fatwa abgedruckt. 

Die Klänge aus dem Rundfunk und dem Lautsprecher sind, wie die heutigen 
Versionen des Evangeliums und der Thora in den Händen der Christen und 
Juden, nicht das Wort Allahs. Es ist nicht erlaubt, die heiligen Schriften, die von 
Allah, dem Erhabenen, aufgehoben und von Menschen entstellt wurden, zu ver-
achten und zu verspotten und ebenfalls nicht erlaubt, diese zu lesen oder anzuhören, 

– 1045 –



wie im al-Hadīqa auf Seite 115 steht. Daher ist es Kufr, in Bars, Spielhallen und 
anderen Orten und Veranstaltungen der Sünde über Rundfunk den edlen Koran 
und Mawlid-Gedichte abzuspielen und sich diese anhörend zu vergnügen, und 
derjenige, der dies veranlasst hat, wird ebenfalls zum Kāfir. 

Es gibt Menschen, die den edlen Koran und den Mawlid aus dem Rundfunk 
mit Respekt anhören und aufgrund der melodischen Rezitation des Hāfiz weinen. 
Die schöne Stimme und melodische Rezitation wirken auf die Triebseele von 
Menschen, deren Herzen erkrankt sind, und nähren die Triebseele. Die Triebseele 
bringt den Menschen zum Weinen. Dabei ist das Rezitieren des edlen Korans 
eine Sunna. Es gehört zu den Grundkenntnissen des Fiqh, dass eine Sunna, die 
zu einem Harām oder gar einem Makrūh führt, unterlassen werden muss. Daher 
ist es richtiger, keinen Koran und Mawlid über Rundfunk zu lesen. Per Rundfunk 
in allen Sprachen religiöses Wissen zu vermitteln und die Worte der Gelehrten 
der Ahlus-Sunna, welche die Intellektuellen auf der ganzen Welt in Staunen ver-
setzen und Nahrung für die Seele sind, den Menschen zu verkünden, ist zwingend 
erforderlich. Solche Sendungen wären von großem Nutzen und sehr verdienst-
voll. 

Frage: Es stimmt, dass der Klang nicht klar und deutlich ist, wenn er von Sen-
dern in fernen Ländern gehört wird. Aber der Klang, der von einem Sender in 
einer Stadt empfangen wird, ist dem, was der Hāfiz rezitiert, vollkommen ähnlich. 
Die Bedeutung wird auch sehr gut verstanden. Können diese Klänge, die vom 
Radio, Tonbandgerät und Lautsprecher vernommen werden, etwa nicht als Koran 
bezeichnet werden? 

Antwort: Die Stimme aus dem Radio ist aus wissenschaftlicher Sicht weder 
ein Echo der Stimme (Aks as-sadā) noch eine Übertragung der Stimme (Naql 
as-sadā). Unter Übertragung (Naql) wird verstanden, dass die Stimme selbst 
transportiert wird. So wie Wärme durch Leitung, Strahlung und Konvektion 
übertragen wird, geschieht dies auch per Wärmetransport. Eine Zange, die in 
das Feuer gehalten wird, überträgt die Wärme ohne Veränderung. Die Wärme 
breitet sich aus, indem sie von einem Kristall des Eisens zu einem anderen 
übergeht. Dass wir neben dem Rezitator seine eigene Stimme hören, ist die Über-
tragung seiner Stimme (Naql as-sadā). Die [aus Fleisch bestehenden zwei] Stimm-
bänder im Kehlkopf verhärten sich beim Sprechen durch Dehnung. Die Luft aus 
der Lunge versetzt diese Bänder in Schwingung, wodurch Laute entstehen. Diese 
schwingenden Bänder stoßen mit den Luftmolekülen zusammen und versetzen 
diese Moleküle in Schwingung. Diese Schwingungen wiederum versetzen die um-
gebenden Luftmoleküle in Schwingung und sie gelangen bis zu unseren Ohren. 
Dadurch hören wir die Stimme. Der Schall breitet sich in der Luft in Form von 
kugelförmigen Druckwellen aus. Nicht die Luft selbst bewegt sich, sondern sie 
transportiert den Schall. Trockene Luft transportiert den Schall mit einer Ge-
schwindigkeit von 340 m/s. Auch Wassermoleküle übertragen den Schall. Die 
Geschwindigkeit, mit der sich der Schall im Wasser bewegt, beträgt 1500 m/s. 
Feste Körper übertragen den Schall schneller. Die Schallgeschwindigkeit in Stahl 
und Glas beträgt 5000 m/s. 

Wenn die Schallwellen, die sich in der Luft und im Wasser ausbreiten, auf 
harte, flache Oberflächen wie Wände und Felsen treffen, ändern sie ihre Richtung 
und kehren wieder zurück. Diese zurückkehrenden Wellen erzeugen einen zweiten 
Ton mit identischen Eigenschaften. Dieser zweite Ton wird „Aks as-sadā“, also 
„Echo“ genannt. Obwohl das Echo dieselben Merkmale wie das Original aufweist, 
muss derjenige, der das Echo eines Koranverses hört, der eine Niederwerfung 
erfordert (Āyat as-sadschda), keine Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-
tilāwa) vollführen, selbst wenn er die Bedeutung verstehen sollte. Das Echo des 

– 1046 –



edlen Korans ist somit kein Koran. Diese Stimme wird nicht als Wort Allahs be-
zeichnet. Die Stimme des Koranrezitators im Rundfunk ist weder eine Stimm-
übertragung, also die Stimme selbst, noch ein Echo der Stimme. Sie ist ein Laut, 
der der Stimme des Hāfiz ähnelt. Wir hatten bereits am Ende des 58. Kapitels 
im ersten Abschnitt unseres Buches Folgendes dargelegt: Die Reflexionen von 
Frauen im Spiegel oder Wasser oder ihr Bild auf Papier oder einer Leinwand 
(Bildschirm) zu betrachten bedeutet, ihr Ähnliches anzuschauen. Wenn der Schall 
das Mikrofon erreicht, verschwindet und endet er. Er wird in Elektrizität und 
dann in magnetische Wellen umgewandelt. Diese elektromagnetischen Wellen 
gelangen zur Antenne und werden im Radio in Elektrizität und anschließend in 
einen neuen Ton umgewandelt. Gleiches gilt für den Lautsprecher. Dass es sich 
beim Lautsprecher (franz. haut-parleur) um ein Gerät handelt, welches elektrische 
Wellen in Schallwellen umwandelt, steht selbst im französischen Larousse ge-
schrieben. Wenn also nicht einmal das Echo als Koranrezitation bezeichnet wird, 
wie sollen dann diese anderen Klänge Koranrezitation genannt werden? 

Frage: Zwar ist die Stimme, die im Radio gehört wird, aus wissenschaftlicher 
Sicht nicht die Stimme des Rezitierenden selbst, aber sie gleicht ihr vollkommen. 
Die Stimme ist mit all ihren Obertönen ununterscheidbar und auch die Bedeutung 
verändert sich nicht. Wie sollte es nicht erlaubt sein, dies anzuhören? 

Antwort: Das Ähnliche einer Sache ist nicht die Sache selbst. Zwar ähneln 
Armbänder aus Messing goldenen Armbändern sehr, aber sie sind nicht identisch 
und kein Ersatz für Gold. Der Klang aus dem Radio und dem Lautsprecher 
ähnelt der Stimme des Rezitators zwar sehr, stellt aber keine menschliche Stimme 
dar. Es ist ein metallischer Klang. Seine Klangfarbe, Tonhöhe, Lautstärke und 
Obertöne sind anders. Das Bild der Frau gleicht zwar der Frau sehr, ist aber 
nicht die Frau selbst, aber auch nichts anderes als sie. Daher ist es nicht harām, 
die Bilder einer Frau unlüstern anzuschauen, während es harām ist, auf die Awra 
der Frau unlüstern zu blicken. Da sie ihr aber gleichen, ist es makrūh, auf ihre 
Bilder zu schauen. Daher muss auch dem Respekt gezeigt werden, was der ge-
liebten Sache ähnelt, denn es ist zwar nicht das Gleiche, aber auch nichts ande-
res. 

In anerkannten Büchern heißt es, dass das Rezitieren des edlen Korans in 
Begleitung von Musikinstrumenten Kufr ist, so wie die Christen in der Kirche in 
Begleitung der Orgel etwas vortragen. [Siehe im zweiten Abschnitt das 40. 
Kapitel.] Der Rezitation aus dem Rundfunk und dem Lautsprecher, die dem 
edlen Koran exakt ähnelt, eine solche Respektlosigkeit zu zeigen, wäre Kufr. 
Wenn diese Rezitation ohne Musikinstrumente und mit Tadschwīd erfolgt, aber 
im Rundfunk mehrere Stunden Musik und andere die Wollust anregende Dinge 
gespielt werden und nur einige Minuten diese Koranrezitation und anschließend 
wieder die sündhaften Dinge, dann ist dies so, als würden diese Leute oder jemand 
anderes den edlen Koran oder etwas genau Ähnliches für einige Minuten in einer 
sündigen Versammlung rezitieren, in der es Sünden wie Glücksspiel, Alkohol, 
Spiele und freizügige Frauen gibt. Die Koranrezitation aus einem solchen Radio 
anzuhören, ist so, als würde man dem in der sündigen Versammlung rezitierten 
Koran von außen zuhören. Daher ist es nicht erlaubt und eine Sünde, solche ver-
botenen Dinge zu unterbrechen und in dieser Zwischenzeit zu rezitieren und 
dieser Rezitation zuzuhören. Im Kommentar zum al-Multaqā heißt es: „An Orten 
der Sünde, inmitten verspottender Personen Tasbīh, Tahlīl, Dhikr, Takbīr, oder 
Hadith, Fiqh und dergleichen zu lesen, ist eine Sünde.“ Denn unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, hat solches Lesen verboten. So heißt es beispielsweise im 
Buch Kimyā-i saʿādat, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, zum Haus 
von Rabīʿ ibn as-Suʿūd kam. Kleine Mädchen spielten im Haus Tamburin und 

– 1047 –



sangen Lieder. Sie ließen vom Singen [dem Spielen des Instrumentes] ab und 
fingen an, den Gesandten Allahs zu loben. Er sagte: „Erwähnt mich nicht! [Fahrt 
mit dem fort, was ihr zuvor gelesen habt!] Mich zu loben [Mawlid-Gedichte vor-
zutragen und religiöse Lieder zu singen] ist eine gottesdienstliche Handlung. 
Während des Spielens des Tamburins [des Instrumentes] und inmitten des Ver-
gnügens ist die gottesdienstliche Handlung nicht gestattet.“ Dass derjenige, der 
den edlen Koran rezitiert, während er Tamburin oder ein anderes Musikinstrument 
spielt oder inmitten von Unterhaltung und Spiel, zum Kāfir wird, steht im Targhīb 
as-salāt unter dem Kapitel „Gemeinschaftsgebet“ sowie im Dschawāhir al-fiqh 
geschrieben. Im al-Mīzān asch-Schaʿrānī heißt es im Kapitel über die Gebetswa-
schung: „Die islamischen Gelehrten sagten, dass derjenige, der den edlen Koran 
rezitiert, nachdem er hässliche Worte gesagt hat, wie jemand ist, der den Mushaf 
in den Schmutz wirft. Es besteht kein Zweifel an seinem Kufr.“ 

Im al-Hadīqa unter den Übeln der Zunge wird folgender Hadith angeführt: 
„Verkündet die Ehe allen! Tut dies zu diesem Zweck in Moscheen und spielt 
Tamburine!“ Imām al-Munāwī erläuterte dies wie folgt: „In Moscheen darf kein 
Tamburin gespielt werden. Im Hadith wird nicht befohlen, das Tamburin in Mo-
scheen zu spielen, sondern, dies außerhalb von Moscheen zu tun und in der Mo-
schee nur die Ehe zu schließen.“ Aus diesem Ausschnitt des al-Hadīqa ist Folgendes 
ersichtlich: Wenn nicht einmal das Tamburin, das zu spielen offenkundig erlaubt 
wurde, in der Moschee gespielt werden darf, dann ist es erst recht nicht erlaubt, 
irgendein Instrument in der Moschee zu spielen. 

In Hadithen, die im Mukhtasar at-tadhkira übeliefert werden, heißt es: „In 
der Endzeit werden sich die ignoranten Gelehrten und sündigen Koranbewahrer 
vermehren“, und: „Es wird eine solche Zeit kommen, in der die Religionsgelehrten 
verdorbener und übel riechender sein werden als der Kadaver eines Esels.“ 
Solche Hadithe geben bekannt, dass nahe des Jüngsten Tages sündige und irre-
gegangene Pseudogelehrte auftauchen werden. Uns ist zu Ohren gekommen, 
dass kommunistische Agenten und Anarchisten, die in Russland mit speziellen 
Methoden ausgebildet wurden, in Turbane und Roben gekleidet und als „Mufti 
von Turkmenistan, Aserbaidschan“ und „Hazret“ (Titel für Würdenträger) betitelt 
wurden. Wir haben in ihren Zeitschriften, in denen sie ihre internationalen Pro-
pagandaversammlungen veröffentlichen, ihre Bilder gesehen. Diese Agenten 
wurden als „Religionsgelehrte“ in afrikanische und arabische Länder gesandt, 
deren Bevölkerung Muslime waren. Sie bereiteten mit ihnen eine Anarchie vor 
und wiegelten Bruder gegen Bruder auf. Auf diese Weise eroberten sie die 
Länder, die sie „sozialistisch-islamische Republik“ nannten. Wir können mit 
Dankbarkeit beobachten, dass sich in unserem geehrten Land und unter unserem 
ehrvollen Volk keine solchen verdorbenen Pseudogelehrten befinden. 

Den edlen Koran auf einem Tonband oder einer Schallplatte aufzuzeichnen, 
gleicht dem Schreiben des edlen Korans auf Papier. Tonbandgerät und Grammofon 
werden zwar ebenfalls für Musik, Lieder, Vergnügen, Spiel und Unterhaltung 
verwendet, doch auch Papier dient als Mittel für Romane, nackte Bilder, Unter-
haltung und Zeitschriften mit obszönem Inhalt. Wenn der edle Koran auf Papier 
geschrieben wird, ist es ein „Mushaf“. Der Mushaf ist deswegen wertvoll, weil 
er Mittel für das Rezitieren, Lernen und Memorisieren des edlen Korans ist. 
Daher bringt es großen Lohn ein, den Mushaf zu schreiben und zu verschenken. 
Tonbänder und Schallplatten sind ebenfalls Mittel dafür, dass der edle Koran 
gehört und gelernt wird, indem sein Ähnliches vernommen wird. Mit dieser 
Absicht den edlen Koran auf Tonbändern oder Schallplatten aufzuzeichnen, ist 
erlaubt. Diesen soll Respekt gezeigt werden wie dem Mushaf selbst, auf diesen 
soll nichts anderes aufgezeichnet werden, sie sollen an eine hohe Stelle gelegt 

– 1048 –



werden, nichts anderes soll auf diese gelegt werden, sie sollen nicht ohne Ge-
betswaschung berührt werden, nicht an Ungläubige und Sünder gegeben werden, 
nicht zwischen andere Tonbänder und Schallplatten gelegt und nicht an Orten 
abgespielt werden, an denen gesündigt, gespielt und sich vergnügt wird. Das 
Grammofon und das Tonbandgerät, die für das Anhören des edlen Korans ver-
wendet werden, dürfen niemals zu Orten der Sünde mitgenommen und mit ihnen 
niemals schändliche Dinge, die harām sind, abgespielt werden. Dass das Gram-
mofon und das Tonbandgerät, die für Musik benutzt werden, auch für das Anhören 
des edlen Korans benutzt werden, gleicht dem Anhören des edlen Korans, den 
ein sündiger Hāfiz rezitiert, der auch Lieder singt und Ghaselen aufsagt, was 
wiederum nicht erlaubt ist, wie weiter oben dargelegt wurde. Kurzgefasst sind 
Tonbänder und Schallplatten, auf denen der edle Koran aufgezeichnet ist, wertvoll 
wie der edle Mushaf selbst. Diesen gegenüber Respektlosigkeit zu zeigen, führt 
zum Unglauben. Doch es sollte Folgendes gewusst werden: Von diesen den edlen 
Koran anzuhören, ist nicht dasselbe wie dem Hāfiz bei der Rezitation zuzuhören. 
Es wird etwas angehört, was dem exakt ähnelt. Es entsteht nicht der Lohn für 
das Anhören der Koranrezitation, denn Rezitation (Tilāwa) des edlen Korans 
bedeutet, dass ihn jemand rezitiert, der sich der Tatsache bewusst ist, dass er 
den edlen Koran rezitiert, wie auf Seite 516 des Radd al-muhtār steht. Es ist aber 
fard, auch das Ähnliche mit Respekt anzuhören. Im Radd al-muhtār auf Seite 
366 heißt es, dass auch die Rezitation eines kleinen Kindes, das sich nicht der 
Rezitation bewusst ist, angehört werden muss. 

Wenn im Radio keine im Islam verbotenen Dinge gehört werden, sondern 
nur nützliche und lohnbringende Dinge, dann ist es erlaubt, die in der Zwischenzeit 
abgespielte Koranrezitation anzuhören sowie mit der Absicht des Lernens jene 
Rezitation anzuhören, die zu Hause von einem Tonbandgerät und inmitten von 
Dingen, die für den Muslim angemessen sind, Ratschlägen und Unterrichten ab-
gespielt wird. Im dritten Band des Tafsir von Elmalılı Hamdi Efendi heißt es auf 
Seite 2361, dass es sich nicht um das Hören des originalen Korans handelt. Den 
edlen Koran wie unser Prophet, Friede sei mit ihm, und seine edlen Gefährten 
zu rezitieren und dem zuzuhören, ist eine gottesdienstliche Handlung. Ihn auf 
eine andere Weise zu rezitieren und diese Rezitation anzuhören bedeutet, die 
gottesdienstliche Handlung zu verändern, und ist eine Neuerung (Bidʿa). Eine 
Neuerung wiederum ist die größte aller Sünden. [Siehe auch Kapitel 1 im dritten 
Abschnitt unseres Buches.] 

Es wird berichtet, dass in Indien die Wahhabiten in einigen Moscheen das 
Gemeinschaftsgebet ohne einen Imam verrichten. Diese Moscheen sind durch 
elektrische Leitung mit der großen Moschee verbunden, und die Gemeinschaften 
folgen dem Imam, indem sie seine Stimme über Lautsprecher hören. Wie wir 
bereits im 69. Kapitel des ersten Abschnitts erklärt haben, ist das Gebet derer, 
die dem Imam über Lautsprecher folgen, nicht gültig. Im al-Fatāwā al-hindiyya 
heißt es: „Einer der Gründe, die das Befolgen des Imams verhindern, besteht 
darin, dass sich zwischen dem Imam und der Gemeinschaft ein solcher Fluss be-
findet, den ein Boot passieren kann, oder eine Straße, die ein Auto passieren 
kann, oder auf einem Feld zwischen Imam und Gemeinschaft ein Abstand in der 
Größe von zwei Gebetsreihen besteht. Innerhalb der Moschee ist es erlaubt, 
hinter einer großen Lücke dem Imam zu folgen. Ein anderer Grund ist der, dass 
eine so große Wand vorhanden ist, die verhindert, dass derjenige, der oberhalb 
oder außerhalb der Moschee betet, die Stimme des Imams bzw. eines Mitbetenden 
vernehmen oder die Bewegungen des Imams bzw. eines Mitbetenden sehen kann. 
[Der Klang aus dem Lautsprecher ist nicht die Stimme des Imams. Die Formen 
im Fernseher sind auch nicht die wahre Gestalt des Imams, sondern nur ein 

– 1049 –



Abbild.] Es ist dem Betenden oberhalb der Moschee und hinter der Wand nicht 
erlaubt, einem anderen als dem Imam oder Mitbetenden zu folgen. Ist die Moschee 
bis zur Tür voll, so ist es gültig, dass derjenige, der angrenzend an die Moschee 
betet, dem Imam folgt. Ist die Moschee jedoch nicht bis zur Tür gefüllt, so ist es 
gültig, sofern sich zwischen dieser Person und der letzten Gebetsreihe keine 
Lücke in der Größe einer Straße, die ein Auto überqueren könnte, befindet. Bei 
einer größeren Lücke ist das Gebet aber nicht gültig [selbst wenn er die Stimme 
des Imams vernimmt]. Im Qādīkhān heißt es: ,Es ist demjenigen, der in einem 
an die Moschee angrenzenden Gebäude betet, erlaubt, dem Imam zu folgen, 
nicht aber oberhalb dieses Gebäudes oder in Gebäuden, die nicht an die Moschee 
angrenzen.‘ “ Angesichts dieser offenkundigen Wahrheit zeigt sich, dass diese 
Pseudogelehrten, die veranlassen, dass die Muslime ohne Imam das Gemein-
schaftsgebet verrichten, nicht zur gottesdienstlichen Handlung, sondern zum 
Unheil führen. 

Die Ungläubigen bemühen sich darum, die Muslime zum Christentum zu be-
kehren und Moscheen in Kirchen zu verwandeln. Damit sie dies heimtückisch 
bewerkstelligen können, geben sie sich als Muslime aus. Damit sie in Zukunft 
Tische in den Moscheen aufstellen können, beginnen sie damit, die Stellen der 
Niederwerfung ein wenig anzuheben. Sie behaupten, das Gesicht solle nicht auf 
eine Stelle platziert werden, auf die man mit Füßen tritt, da es zu Krankheiten 
führe. Sie haben den Plan, an diesen Niederwerfungsstellen Tische aufzustellen, 
indem sie diese Jahr für Jahr erhöhen. Damit sie Musik und Orgeln in Moscheen 
einführen können, beginnen sie zuerst mit Lautsprechern und Tonbandgeräten 
und möchten die Menschen allmählich daran gewöhnen, die gottesdienstlichen 
Handlungen in Begleitung von Musikinstrumenten zu verrichten. Besteht die 
Befürchtung, dass etwas, das mubāh und keine Sünde ist, als gottesdienstliche 
Handlung (Ibāda) erachtet wird, so wird es harām, dieses Mubāh auszuführen. 
Dies wäre eine große Sünde. Daher müssen Muslime sehr wachsam sein und 
großen Wert darauf legen, die gottesdienstlichen Handlungen wie ihre Vorfahren 
und wie die edlen Gefährten zu verrichten. Selbst wenn es so scheint, als bringe 
das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen mit Lautsprechern, Tondbandge-
räten und dergleichen Nutzen und Gutes, dürfen sie nicht in Moscheen eingeführt 
werden, da es sich bei ihnen um eine Neuerung handelt und sie zur Veränderung 
der gottesdienstlichen Handlungen führen. Man muss darauf achten, nicht in die 
Fallen der Feinde des Islams zu tappen. In Vers 216 der Sure al-Baqara heißt es 
sinngemäß: „Es gibt vieles, woran ihr Gefallen findet und was ihr liebt, während 
darin Schaden für euch liegt!“ Selbst wenn eine noch so kleine Veränderung, 
die in gottesdienstlichen Handlungen vorgenommen wird, sehr nützlich erscheint, 
muss man sich davor sehr hüten. Gebetsrufe per Rundfunk oder Lautsprecher 
werden nicht angenommen. Es wurde im 69. Kapitel des ersten Abschnitts erklärt, 
dass das Gebet einer Gemeinschaft, die die originalen Stimmen des Imams und 
des Gebetsrufers nicht vernimmt und ihnen allein durch die Stimme im Laut-
sprecher oder Rundfunk folgt, ungültig ist. 

Im Buch Targhīb as-salāt steht, dass in einem Hadith, der in der Abhandlung 
Kitāb al-qirāʾa aufgezeichnet ist, bei der Erwähnung der Zeichen des Jüngsten 
Tages der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Richter werden Bestechung 
annehmen und ungerechte Urteile fällen, das Töten von Menschen wird zunehmen, 
die Jugendlichen werden ihre Eltern und Verwandten nicht aufsuchen und res-
pektieren, der edle Koran wird mittels Mizmār (Musikinstrumenten) rezitiert 
und die Menschen werden jene, die den Koran mit Tadschwīd auf schöne Weise 
lesen, und die Hāfize, die dem Islam folgen, nicht anhören, sondern jene, die ihn 
wie ein Lied mit Musik lesen.“ Der ehrwürdige Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge 

– 1050 –



seine Seele gesegnet sein, schreibt in seinem Buch al-Musāmara, dass vom Pro-
phetengefährten Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden sein, folgender 
Hadith überliefert wurde: „Es wird eine Zeit kommen, in der die Muslime ent-
zweigehen werden. Sie werden vom Islam ablassen und ihren eigenen Gedanken 
und Ansichten folgen. Sie werden den edlen Koran von Musikinstrumenten 
(Mizmār) wie ein Lied rezitieren. Sie werden ihn nicht für Allah rezitieren, 
sondern zum Vergnügen. Jenen, die derart lesen und dem zuhören, wird keinerlei 
Lohn zuteil. Allah, der Erhabene, wird sie verfluchen und bestrafen.“ Der 
Gesandte Allahs teilt in zahlreichen weiteren Hadithen wie diesen mit, dass der 
edle Koran von Instrumenten wie Radio, Tonbandgerät, Grammofon und Laut-
sprecher gelesen werden wird, mit denen Musik gespielt wird. Er teilt klar mit, 
dass es eine Sünde ist, auf diese Weise zu rezitieren. In der Übersetzung der 
Vierzig Hadithe des profunden Gelehrten und Schaykhul-islāms Ahmad ibn 
Kamāl Efendi heißt es beim 39. Hadith wie folgt: „Ich wurde gesandt, um die 
Mizmāre zu brechen und die Schweine zu töten.“ Bei der Übersetzung steht 
dazu: „Mit Mizmār sind Flöten und alle anderen Musikinstrumente gemeint. Der 
Prophet drückt hiermit aus, dass er damit beauftragt wurde, alle Arten von Mu-
sikinstrumenten und den Verzehr von Schweinefleisch zu verbieten.“ In einem 
anderen Hadith heißt es: „Rezitiert den edlen Koran im arabischen Dialekt und 
mit ihrer Stimme! Rezitiert ihn nicht wie Sünder und Sänger!“ Rezitiert jemand 
den edlen Koran wie ein Lied, ist es harām, dass er als Imam das Gebet leitet. 
Das hinter ihm verrichtete Gebet wird nicht gültig. Denn um seine Stimme den 
Tonhöhen anzupassen und melodisch zu lesen, fügt er Buchstaben hinzu, die 
zum Menschenwort werden und nicht mehr der edle Koran sind.] 

ANMERKUNG: Bis hierher wurde das Thema behandelt, den edlen Koran 
per Radio zu rezitieren und dies anzuhören. Der Gebrauch und das Hören des 
Radios im Allgemeinen wurde nicht behandelt. Diese beiden sind nicht miteinander 
zu verwechseln. Die Verwendung des Radios wird drei Seiten später behandelt. 

Im Kimyā-i saʿādat heißt es: „Es bringt großen Lohn, das Lesen des edlen 
Korans zu lernen, doch die Rezitierenden und die Memorisierer (Hāfiz) müssen 
dem edlen Koran Respekt zeigen. Dazu müssen alle ihre Worte und Handlungen 
dem edlen Koran entsprechen. Sie müssen die Anstandsregeln des Korans an-
nehmen und sich vor den darin enthaltenen Verboten hüten. Wenn sie dem edlen 
Koran gegenüber nicht derart Respekt erweisen, wird er zu ihrem Feind. Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: ,Die meisten der Heuchler meiner 
Gemeinde werden von den Rezitierenden des edlen Korans sein.‘ Abū Sulaymān 
ad-Dārānī sagte: ,Die ,Zabānī‘ genannten Strafengel in der Hölle werden noch 
vor den Ungläubigen, die Götzen angebetet haben, die Koranbewahrer (Hāfiz) 
angreifen, welche dem Islam nicht folgten.‘ Genauso verhält es sich mit den Ko-
ranbewahrern, die Mawlid-Gedichte vortragen, um sich materiell zu bereichern, 
oder die in Begleitung von Musik Mawlid-Gedichte vortragen. Man muss gut 
wissen, dass der edle Koran nicht lediglich zur Rezitation gesandt wurde. Er 
wurde vielmehr offenbart, um auf dem darin beschrieben Weg zu schreiten, also 
dem Islam zu folgen.“ Der Autor des Kommentars zum Schirʿat al-islām, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Den edlen Koran wie ein Lied zu lesen, 
ist die schlimmste und übelste aller Neuerungen. Wer den Koran auf diese Weise 
liest, wird bestraft.“ 

Im Riyād an-nāsihīn heißt es: „Der edle Koran wird für die Koranbewahrer, 
die dem Islam folgen, Fürsprache einlegen.“ In einem Hadith, der im Sahīh 
Muslim aufgezeichnet ist, heißt es: „Der edle Koran wird für jene, die ihn 
rezitieren, entweder Fürsprache einlegen oder ihnen feind sein.“ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Es gibt viele, die den edlen Koran rezitieren, doch der edle 

– 1051 –



Koran verflucht sie.“ Es ist erforderlich, den edlen Koran im Zustand der Ge-
betswaschung zu lesen, ihn mit der rechten Hand zu halten, ihn nicht unterhalb 
der Knie zu legen, nach dem Lesen nicht offen zu lassen, ihn bei einer anderen 
Beschäftigung zu schließen und an eine hohe Stelle zu legen, während seiner Re-
zitation nicht zu sprechen und falls doch geredet wird, die Rezitation nach 
erneutem Sprechen der Istiʿādha zu beginnen. Der Mushaf [und das Tonband, 
auf welchem der edle Koran aufgezeichnet ist] soll im Stehen in die Hand ge-
nommen werden. 

Hört jemand den edlen Koran im Radio, sollte er das Radio zumindest an er-
höhter Stelle platzieren, dabei keiner anderen Beschäftigung nachgehen, nicht 
sprechen und in Gebetsrichtung mit Anstand sitzen. Nach oder vor dem Hören 
des edlen Korans und des Mawlid Musik und andere Dinge, die Kufr oder harām 
sind, zu hören, ist eine Respektlosigkeit diesen gegenüber. Der edle Koran 
verflucht jene, die ihm keinen Respekt erweisen, wenn er gelesen wird. Alles, 
was für die Rezitierenden und Aussprechenden eine Sünde ist, ist auch für jene 
eine Sünde, die ihn lesen lassen und ihm zuhören. 

Die Zuhörer, die Anlass für die Rezitation des Hāfiz im Radio sind, gleichen 
den Zuschauern eines Seiltänzers. Fällt der Seiltänzer während der Vorführung 
vom Seil und stirbt, machen sich die Zuschauer einer Sünde schuldig. Hätten sie 
nämlich nicht zugesehen, hätte der Seiltänzer sein Stück nicht vorgeführt und 
wäre nicht gestorben. Ja, der Sterbende stirbt, weil sein Todeszeitpunkt gekommen 
ist, aber auch der Tötende bekommt seine Strafe. 

Den edlen Koran, den Mawlid und den Gebetsruf nach musikalischen Ton-
höhen, melodisch (also mit Taghannī) zu rezitieren, entstellt die Bedeutung und 
wird schädlich. Beispielweise bedeutet „Allahu akbar!“, dass Allah, der Erhabene, 
groß ist. Liest jemand aber verlängernd in der Form „Aaaallahu akbar“, bedeutet 
es: „Ist Allah etwa groß?“, und es liegt auf der Hand, dass jemand, der dies sagt, 
zum Kāfir wird.  

In sämtlichen Fiqh-Büchern, so z. B. im Halabī-i saghīr auf Seite 252, heißt 
es: „Den edlen Koran melodisch zu rezitieren, das heißt, die Stimme den Tonhöhen 
anpassend zu lesen, ist nach den Gelehrten makrūh, wenn die Buchstaben dabei 
nicht verändert werden. Denn es ist ein Versuch, das melodische Lesen der 
Sünder zu imitieren. Verändert dies jedoch die Buchstaben, ist es harām. Etwas, 
dessen Rezitation makrūh ist, anzuhören, ist ebenfalls makrūh, und etwas, dessen 
Rezitation harām ist, anzuhören, ist harām. Es ist wādschib, den Koranbewahrern, 
die den edlen Koran melodisch rezitieren, das Gute zu gebieten (Amr bil-maʿrūf). 
Wenn sie aber dadurch starrsinnig und feindselig werden, soll man ihnen nicht 
zuhören und den Ort verlassen.“ Auf Seite 297 heißt es: „Das Gebet, das hinter 
einem Imam verrichtet wurde, der den edlen Koran melodisch rezitiert, muss 
wiederholt (erneut verrichtet) werden.“ Auf einer anderen Seite heißt es: „Wird 
zwischen denen, die arbeiten, und denen, die sich hingelegt haben, der edle Koran 
laut rezitiert, begeht der Rezitator eine Sünde.“ 

Im Halabī-i kabīr heißt es auf Seite 496: „Auf der Seite liegend und die Füße 
zusammengelegt den Koran aus dem Herzen (unhörbar) auswendig zu lesen, 
oder ihn beim Gehen, Arbeiten, im Hamam oder am Grab sitzend zu rezitieren, 
ist erlaubt. In der Gegenwart einer Person, die ein Buch liest, schreibt oder 
gerade arbeitet, mit der Koranrezitation anzufangen, ist eine Sünde, wenn diese 
Person der Rezitation nicht zuhört. Dass in einer Moschee oder an einem anderen 
Ort mehrere Personen gleichzeitig den edlen Koran mit lauter Stimme rezitieren, 
ist makrūh tahrīman. Es ist erforderlich, dass einer von ihnen rezitiert und die 
anderen leise zuhören. Für diejenigen, die beschäftigt sind, ist es nicht fard, 
zuhören. Dem edlen Koran zuzuhören, ist eine Fard kifāya und bringt mehr Lohn 

– 1052 –



als seine Rezitation und freiwillige gottesdienstliche Handlungen. Eine Frau soll 
den edlen Koran von einer Frau lernen. Sie soll ihn nicht von fremden Männern 
lernen, nicht einmal von einem Blinden.“ In den Büchern al-Barīqa und al-Hadīqa 
heißt es, dass es eine Sünde ist, den edlen Koran nach dem Erlernen zu vergessen. 
Der Autor des Khulāsat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Beim Gehen oder bei der Arbeit im Herzen den edlen Koran zu rezitieren, ist 
erlaubt.“ 

Um den edlen Koran korrekt und schön zu rezitieren, bedarf es nicht des Er-
lernens von Musik, sondern es muss das Tadschwīd-Wissen angeeignet werden. 
Der Mehrheit der Gelehrten zufolge ist die Rezitation des edlen Korans, ohne 
die Artikulationsstellen im Mund, die Verlängerungen der Buchstaben und vieles 
andere, das in der Tadschwīd-Wissenschaft behandelt wird, zu erlernen, nicht 
korrekt und genauso sind auch ein solcher Gebetsruf und ein solches Gebet nicht 
gültig. Siehe auch Kapitel 1 im zweiten Abschnitt. 

Im Halabī-i saghīr, einige Zeilen vor dem Kapitel über die Rezitationsnie-
derwerfung, heißt es: „Den edlen Koran in solch kleinen Buchstaben zu schreiben, 
dass er nicht lesbar ist, ist eine Sünde und ein solches Exemplar zu kaufen, ist 
ebenfalls eine Sünde. Allah, der Erhabene, sandte den edlen Koran, damit er re-
zitiert, angehört, der Inhalt gelernt und praktiziert wird. Den edlen Koran in 
einer solch unlesbar kleinen Schrift zu schreiben, ist eine Beleidigung des Korans. 
Der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, bestrafte einst eine Person, 
die den Koran in dieser Art schrieb.“ Solche Exemplare zu kaufen, zu tragen, 
wie die Götzen der Christen sie in Hüllen aus Gold um den Hals zu hängen, ist 
nutzlos und eine große Sünde. 

Koranverse und Namen Allahs, des Erhabenen, auf Dinge, die auf dem Boden 
liegen, und auf Gebetsteppiche zu schreiben [oder das Bild der Kaaba auf den 
Boden zu legen], ist makrūh tahrīman, wie im Halabī geschrieben steht. Im Su-
perkommentar von Tahtāwī zum al-Imdād heißt es, dass es makrūh ist, diese auf 
Münzen und Papierscheine zu schreiben. Der Großgelehrte Sayyid Abdulhakīm 
Efendi, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt in einem seiner Briefe: „In der 
Zeit der edlen Gefährten und ihrer Nachfolger, möge Allah mit ihnen allen zu-
frieden sein, wurden gesegnete Wörter nicht auf Geld geschrieben. Geld ist 
nämlich ein Zahlungsmittel und somit nichts Geehrtes, sondern etwas Verach-
tenswertes. Geld mit Bildern zu versehen, ist erlaubt. Regierungen, die nicht 
sunnitisch waren, wie die Fatimiden, die Rasuliden und andere, deren Herrscher 
der Muʿtazila angehörten und muslimische Namen trugen, aber dem Islam nicht 
folgten, ließen Koranverse und Hadithe auf Geld schreiben. Dies war einer der 
Tricks, die sie anwandten, um die Menschen in die Irre zu führen und den Anschein 
zu erwecken, Muslime zu sein. Die Gelehrten der Religion [das heißt, die großen 
Rechtsgelehrten (Fuqahā)], verbaten nicht nur, geehrte Worte auf Geld zu schrei-
ben, sondern gar auf Grabsteine.“ Solche Münzen ohne Gebetswaschung zu 
halten, ist makrūh, wie im al-Fatāwā al-hindiyya geschrieben steht. Dass ein un-
brauchbar gewordenes Exemplar des edlen Korans vergraben oder verbrannt 
werden muss, steht im Kommentar zum Schirʿat al-islām. 

Es kann nicht sein, gottesdienstliche Handlungen in eine gefällige Form zu 
verwandeln. Es ist äußerst falsch anzunehmen, dass an einer gottesdienstlichen 
Handlung, die den Menschen gefällt, auch Allah Gefallen finden wird. Wäre dem 
so, dann wäre die Entsendung der Propheten, Friede sei mit ihnen, nicht nötig 
gewesen. Jeder hätte gottesdienstliche Handlungen verrichtet, wie es ihm gefällt, 
und Allah wäre damit zufrieden gewesen. Doch damit gottesdienstliche Hand-
lungen angenommen werden, ist es nicht notwendig, dass sie den Menschen 
gefallen und die Zuhörer zahlreich sind, sondern es ist ausschlaggebend, dass sie 

– 1053 –



im Einklang mit dem Islam stehen, selbst wenn der Verstand der Menschen sie 
nicht begreifen und deren Nutzen nicht erfassen kann. 

Diese Ausführungen mögen denen missfallen, die die Religion für ihren welt-
lichen Profit missbrauchen. Wir schreiben dies ohnehin nicht für sie, sondern für 
jene, die die Wahrheit erfahren wollen. 

Frage: Ist es eine Sünde, Radio zu hören und fernzusehen? 
Antwort: Diese Frage gleicht der Frage, ob es eine Sünde ist, ins Kino zu 

gehen. Wir wollen diese zwei Fragen gemeinsam beantworten: 
Frage: Ist es eine Sünde, ins Kino zu gehen? 
Antwort: Radio, Kino und Fernsehen sind Informationsmedien. Sie sind wie 

Bücher, Zeitungen und Zeitschriften. Sie sind Instrumente und Mittel wie Pistolen. 
Die Pistole gegen eine unschuldige und unschädliche Person zu verwenden, ist 
eine Sünde, aber es ist sehr verdienstvoll, sie im Krieg gegen den Feind einzusetzen. 
So ist ersichtlich, dass es nicht richtig ist, es dabei bewenden zu lassen, die Ver-
wendung einer Pistole immer als Sünde oder stets als lohnbringend zu bezeich-
nen. 

Selbiges gilt für Radioprogramme und Filme: Haben gute Menschen diese 
vorbereitet und werden dort Informationen vermittelt, die Allah, dem Erhabenen, 
gefallen, werden dort das Diesseits und Jenseits betreffenden Informationen wie 
die Vorteile des Islams, Ethik, Handel, Handwerk, Betrieb von Fabrikanlagen, 
historische Ereignisse und Militärdienst ausgestrahlt, dann ist es keine Sünde, 
sondern mubāh, solche Radiokanäle zu hören und derartige Filme und Fernseh-
sender zu schauen. Sie sind sodann notwendig für Muslime, wie die Lektüre nütz-
licher Bücher und Zeitschriften. [Siehe auch die vierte Seite von Kapitel 68 im 
ersten Abschnitt.] 

Wurden diese jedoch von Feinden der Religion und unmoralischen Menschen 
vorbereitet und enthalten verbotene und abscheuliche Lieder und Instrumental-
musik und es wird schädliche Dinge propagiert, so ist nicht erlaubt, ein solches 
Radioprogramm zu hören, einen solchen Fernsehkanal zu schauen und in Kinos 
zu gehen, in denen solche Filme gezeigt werden. Sie sind dann harām wie die 
Lektüre von Zeitungen, Büchern und Romanen mit solchem Inhalt. 

Am Ende der Bücher al-Hadīqa und al-Barīqa heißt es: „Tamburin, Tanbur 
und alle Arten von Musikinstrumenten in seinem Haus oder Geschäft aufzube-
wahren, ist eine Sünde. Diese zu verkaufen, zu verschenken, zu verleihen oder 
zu vermieten, auch wenn man selbst sie nicht verwendet, ist ebenfalls eine Sünde.“ 
Sind Mubāh und Sünde vermischt und befinden sich im Radio, Fernsehen und 
Film oder dort, wo diese gesehen und gehört werden, verbotene Dinge, so muss 
man das Mubāh, ja sogar das, was Lohn bringt, unterlassen, um die Sünde zu 
vermeiden. Ähnlich ist es zwar eine Sunna, der Einladung eines Gläubigen zu 
folgen, doch der Einladung, bei der etwas Verbotenes vorhanden ist, darf nicht 
gefolgt werden und die Sunna muss unterlassen werden, um kein Harām oder 
Makrūh zu begehen. 

Im Buch Akhlāq-i Alāʾī heißt es: „Ein Gedicht (Schiʿr) ist ein Wort mit 
Versmaß. Es ist absolut mubāh, einer schönen Stimme zuzuhören, die kein me-
lodisches Lesen enthält. Manche sagten, dass es erlaubt ist, dies melodisch für 
sich selbst zu singen, um die Bedrücktheit zu vertreiben. Jedoch ist es harām, 
dies zu tun, um andere zu unterhalten oder um Geld zu verdienen. Das melodische 
Lesen (Naghma), d. h. der metrische Klang, ist dreierlei: 

1. Die menschliche Stimme. Dies haben wir weiter oben ausführlich behan-
delt. 

2. Tierstimmen, wie das Vogelgezwitscher. Diese anzuhören, ist absolut halāl.  

– 1054 –



3. Klänge anzuhören, die durch das Schlagen, Blasen und Streichen von 
leblosen Dingen [sämtlichen Musikinstrumenten] erzeugt werden, ist absolut 
harām. Es ist nicht sündhaft, das Murmeln eines Wasserlaufs, das Plätschern von 
Wellen, das Wehen des Windes und das Flattern von Blättern anzuhören. Diese 
anzuhören, ist nützlich und vertreibt die Bedrücktheit.“ 

Der Autor des Hadithwerkes Aschiʿat al-lamaʿāt, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt im Kapitel „Bayān wa-schiʿr“, dass die ehrwürdige Āʾischa fol-
genden Hadith überlieferte: „Das Gedicht ist eine Äußerung, deren Gutes gut 
und deren Hässliches hässlich ist.“ Das heißt, Metrum und Reim lassen eine Aus-
sage nicht hässlich werden. Was das Gedicht hässlich werden lässt, ist seine Be-
deutung. 

Der Autor des Buches al-Hadīqa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „So 
wie Taghannī (melodisches Lesen ohne Instrument), dem kein Harām beigemischt 
ist, das reine Herz und die reine Seele eines rechtschaffenen Menschen erfreut, 
so erfreut die Musik, die mit Harām vermischt ist, die Triebseele der Sünder.“ 
Diese verspüren vom Gesang der anderen und die anderen vom Gesang dieser 
keinen Genuss und fühlen sich dabei bedrückt, denn das, was dem Herz und der 
Seele Genuss bereitet, bedrückt die Triebseele. Was wiederum die Triebseele 
erfreut, bedrückt die reinen Herzen. Daher sind die Orte, an denen die Ungläu-
bigen und Sündiger ein paradiesisches Leben führen, für die Muslime, die recht-
schaffenen Menschen ein Kerker. Der folgende Hadith ist eine unabänderliche 
Wahrheit: „Die Welt [also die Orte, an denen Harām vorhanden ist; die Ver-
sammlungen, in denen gesündigt wird] ist für den Gläubigen ein Kerker und für 
den Ungläubigen ein Paradies.“ Wenn man diese Wahrheit vor Augen hält, kann 
jeder leicht verstehen, wie die Verfassung seines Herzens ist. Da die Triebseele 
vieler Personen durch das Verwenden der Zeichen des Unglaubens und das Be-
gehen von Verboten stark wird und das Herz und die Seele verdeckt, hat das 
melodische Lesen eine Wirkung auf die Triebseele und lässt sie maßlos werden. 
Da die Eigenschaften von Herz und Seele unterlegen sind, werden sie nicht be-
einflusst. Manche nehmen deshalb an, dass der Genuss der Triebseele der Genuss 
des Herzens und der Seele sei. Auch manche Tiere empfinden vom melodischen 
Lesen Genuss. 

Dass der Koranvers „lahw al-hadīth“ in der Sure Luqmān vom Verbot der 
Musik handelt, steht in Tafsirbüchern geschrieben, so beispielsweise im Tafsīr 
al-madārik. Im persischen Tafsir namens Mawāhib-i aliyya wird dieser Vers wie 
folgt ausgelegt: „Manche Menschen erzählen Gerüchte, erzählen und schreiben 
falsche Geschichten und Romane, heuern mit Geld Sängerinnen an und bringen 
alle dazu, ihrem Gesang zuzuhören, und auf diese Weise versuchen sie, die Men-
schen davon abzuhalten, den edlen Koran anzuhören, die Gebote und Verbote 
zu lesen und zu lernen und das Gebet zu verrichten, d. h. die Jugendlichen vom 
Islam abzuwenden, und sie verspotten die Muslime und die Gebote Allahs, des 
Erhabenen. Sie bezeichnen den Islam als rückständig und die Muslime als ab-
normale, primitive, ignorante, kranke und rückständige Menschen. Wenn diesen 
die Gebote Allahs, des Erhabenen, und die Worte der Gelehrten der Ahlus-
Sunna vorgetragen werden, wenden sie sich mit Arroganz und Einbildung ab 
und ignorieren sie, als ob sie diese gar nicht hören würden. Verkünde ihnen das 
Höllenfeuer und sehr schmerzhafte Strafen!“ Dieser Tafsir wurde unter dem 
Titel Mawākib ins Türkische übersetzt. Im Buch ad-Durr al-muntaqā heißt es: 
„Den edlen Koran und den Gebetsruf melodisch zu lesen bzw. zu rufen (Taghannī) 
und einem solchen Koran und Gebetsruf zuzuhören, ist harām. Burhānuddīn al-
Marghinānī, sagte: „Derjenige, der zu einem den edlen Koran melodisch rezitie-
renden Hāfiz sagt, er habe schön gelesen, verliert seinen Glauben. Er muss sodann 

– 1055 –



seinen Glauben und seine Ehe erneuern.“ Der ehrwürdige Quhistānī schreibt 
dies ebenfalls. Die Worte derer, die sagen, sie würden durch das melodische Vor-
tragen von Kassiden und religiösen Liedern in Ekstase und Trance geraten, sind 
nicht richtig. So etwas gibt es in unserer Religion nicht. Die Tänze und melodisch 
vorgetragenen Dinge [religiöse Lieder (Naschīd) und Mawlid-Gedichte] in den 
Ordenshäusern (Tekken) sind harām. Diese Orte aufzusuchen, dort zu sitzen 
und dem zuzuhören, ist nicht erlaubt. Die Großen des Tasawwuf haben so etwas 
nicht getan. Diese Dinge wurden im Nachhinein erfunden. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, hörte sich Gedichte an, doch dies stellt keine Erlaubnis für das Hören 
von Liedern und melodischem Lesen dar. Jene die behaupten, unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sei durch das Hören von Liedern in Ekstase geraten, lügen.“ 
[Das Taghannī, das harām ist, ist das Lesen entsprechend der Tonhöhen (Richt-
linien der Musik). Das Taghannī, das eine Sunna ist, ist das Rezitieren gemäß 
den Regeln des Tadschwīd.] Am Ende des Buches al-Uqūd ad-durriyya gibt es 
ausführliche Informationen über Tanz und melodisches Lesen. 

Im fünften Band des ad-Durr al-mukhtār auf Seite 270 heißt es: „Den edlen 
Koran auf eine Art melodisch zu rezitieren, dass keine Buchstaben hinzugefügt 
und keine Wörter entstellt werden, ist erlaubt und schön. Anderenfalls ist es 
harām. Wenn man zu demjenigen, der auf diese Art melodisch rezitiert, sagt, er 
habe schön gelesen, dann besteht die Furcht, dass diese Person in den Kufr fällt.“ 
Ibn Ābidīn, der dies kommentiert, sagt: „Es wurde gesagt, dass derjenige, der zu 
einem Hāfiz, der melodisch rezitiert, sagt, er habe schön rezitiert, zum Ungläubigen 
wird, denn wer etwas als schön bezeichnet, was nach allen vier Rechtsschulen 
harām ist, wird zu einem Ungläubigen. Doch derjenige wird zum Ungläubigen, 
der zu ihm sagt, er habe schön gelesen, weil er die Buchstaben und Wörter des 
edlen Korans entstellt hat. Wer aber meint, dass seine Stimme oder sein Rezitieren 
des edlen Korans schön ist, wird gewiss kein Ungläubiger.“ Eine solche Person 
findet auch an der Koranrezitation des Hāfiz, die nicht melodisch erfolgt, Genuss 
und sagt dann, dass dies eine schöne Rezitation ist. Allerdings darf einem Hāfiz, 
der melodisch rezitiert, nicht zugehört werden. Es ist sowohl harām, so zu 
rezitieren, als auch dem zuzuhören. Im al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die 
Übel der Zunge: „Den edlen Koran nach den Tonhöhen lesend die Vokalisationen 
oder Verlängerungen zu verändern, ist harām und dieser Rezitation zuzuhören 
ist ebenfalls harām. Den edlen Koran mit Taghannī zu verschönern bedeutet, 
ihn gemäß den Regeln des Tadschwīd zu rezitieren.“ 

Im Buch Kimyā-i saʿādat auf Seite 266 bei den Ausführungen zur Kinderer-
ziehung heißt es: „Den Kindern darf man keine Gedichte vorlesen lassen, in 
denen Frauen, Mädchen und Liebe vorkommen, und sie dürfen nicht zu einem 
Lehrer geschickt werden, der solche Gedichte als Nahrung für die Seele bezeichnet. 
Ein Lehrer, der dies zu seinen Schülern sagt [oder ihnen Sexualkunde vermittelt] 
ist kein Lehrer, sondern ein Teufel. Er verdirbt das Herz des Kindes.“ Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Ghinā verdunkelt das Herz“, d. h. menschliche 
Stimme mit Taghannī und Musikinstrumenten schwärzt das Herz. [Diesen Hadith 
erläutert Ibn Ābidīn im fünften Band auf Seite 222.] Man soll sich nicht nach 
Musik sehnen und sich nicht vom Genuss, den sie erzeugt, täuschen lassen. Nicht 
die Seele findet Genuss an der Musik, sondern die Triebseele, die der Feind 
Allahs, des Erhabenen, ist. Da die arme Seele in den Händen der Triebseele ge-
fangen ist, denkt sie, sie sei ihr eigener Genuss. [Siehe auch Kapitel 35 im dritten 
Abschnitt.] Der Geschmack der Musik gleicht vergiftetem Honig und kandierter 
und veredelter Unreinheit. 

Wir erwähnen hier das Musikverbot und ihren Schaden nicht etwa, um die 
tausenden Menschen, die ihr verfallen sind, als Sünder abzustempeln. Ich möchte 

– 1056 –



anmerken, dass die Sünden des Autors dieser Zeilen um ein Vielfaches größer 
sind als die seiner Leser. Sündenlos sind einzig die Propheten, Friede sei mit 
ihnen. Die verbreiteten Sünden nicht zu kennen, ist zusätzlich eine Sünde. Wer 
Verbote, die übereinstimmend überliefert sind, ohne Hemmung verrichtet, weil 
er denkt, sie seien halāl, wird zu einem Ungläubigen. Wir müssen immerzu die 
Vielzahl unserer Sünden bedenken und uns vor unserem Herrn schämen und 
demütig sein. Jeden Tag müssen wir Reue empfinden. 

Der große Gottesfreund Mawlānā Dschalāluddīn ar-Rūmī, der von der Liebe 
zu Allah, dem Erhabenen, erfüllt war, spielte weder die Ney-Flöte noch ein 
anderes Musikinstrument. Er hörte keine Musik und tanzte nicht. Sein Mathnawī, 
welches mit seinen mehr als 47.000 Doppelversen die Welt mit Licht füllt, wurde 
in unterschiedlichen Sprachen in allen möglichen Ländern kommentiert und er-
läutert. Der beste Kommentar unter ihnen ist das Buch von Mawlānā al-Dschāmī, 
das ebenfalls von vielen kommentiert wurde. Darunter sind 56 Seiten des Kom-
mentars von Süleyman Neşet Efendi die Erläuterung von nur vier Doppelversen 
und er wurde im Jahre 1263 n. H. in der Zeit von Sultan Abdülmecid in der Dru-
ckerei Amire gedruckt. In diesem Buch sagt Mawlānā al-Dschāmī, möge seine 
Seele gesegnet sein: „Das im ersten Doppelvers des Mathnawī [also: Höre von 
der Ney, wie sie erzählt – sie klagt über Trennungen] vorkommende Wort ,Ney‘ 
meint einen im Islam erzogenen vollkommenen und hohen Menschen. Diese 
haben sich und alles andere vergessen und ihre Gedanken sind in jedem Augenblick 
auf der Suche nach dem Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen. Ney bedeutet auf 
Persisch ,nichtexistent‘. Auch diese sind in ihrer eigenen Existenz entworden. 
Das Ney-Flöte genannte Instrument ist ein hohler Stock und jeder Ton, der von 
ihr ausgeht, wird von der Person erzeugt, die sie spielt. Auch diese Großen 
werden von ihrer eigenen Existenz entleert und die Eigenschaften und die Voll-
kommenheit Allahs, des Erhabenen, zeigen sich in ihnen. Die dritte Bedeutung 
von Ney ist ,Rohrfeder‘, womit ebenfalls der vollkommene Mensch (Insān kāmil) 
gemeint ist. So wie die Bewegungen und das Schreiben der Feder nicht von ihr 
selbst sind, erfolgen auch die Bewegungen und Worte der vollkommenen Menschen 
stets durch die Eingebung Allahs, des Erhabenen.“ Ābidīn Pascha, der zur Zeit 
von Sultan Abdülhamid II. Gouverneur von Ankara war, beweist in seinem Kom-
mentar zum Mathnawī auf neun Arten, dass mit Ney ein vollkommener Mensch 
gemeint ist. 

Die Schaykhs des Mawlawī-Ordens waren gelehrte und rechtschaffene Per-
sonen. Einer von ihnen, Osman Efendi, hat in seinem Buch Tazkiyat ahl al-bayt 
das Buch Husniyya der Rāfiditen mit Beweisen widerlegt und damit dem Islam 
einen großen Dienst erwiesen. Die deutsche Übersetzung des Buches Tazkiyat 
ahl al-bayt wurde als dritter Abschnitt des Buches Belege für das wahre Wort 
vom Verlag Hakikat veröffentlicht. Später begannen einige Unwissende, die die 
Ney für ein Instrument hielten, Dinge wie Ney-Flöte und Kelchtrommel zu spielen 
und zu tanzen. Instrumente wurden in das Mausoleum dieses großen Tasawwuf-
Gelehrten eingeführt. Wer die Kommentare zum Mathnawī liest und diese Sonne 
der Wahrheit aus der Nähe kennt, wird sich gewiss nicht in die Irre führen las-
sen. 

Mawlānā Dschalāluddīn ar-Rūmī, möge seine Seele gesegnet sein, übte nicht 
einmal den lauten Dhikr aus. So sagt er in seinem Mathnawī: 

Pas zi dschān kun, wasl-i dschānānrā talab,  
bī lab-u bī gām mīgū, nām-i Rab! 

Dies bedeutet: „Deshalb wünsche dir von ganzem Herzen, den Geliebten zu er-
reichen. Sprich den Namen deines Herrn [aus deinem Herzen], ohne deine Lippen 

– 1057 –



und deinen Gaumen zu bewegen!“ Die späteren Religionsunkundigen begannen, 
Musikinstrumente wie Ney, Saz und Tamburin zu spielen, Ghasele vorzutragen, 
zu wirbeln und zu tanzen und auf diese Weise ihre Triebseele zu vergnügen. Um 
diese Sünden als gottesdienstliche Handlung bezeichnen und sich selbst als 
Gelehrte der Religion darstellen zu können, behaupteten sie lügend Folgendes: 
„Mawlānā hat auch so gespielt und getanzt. Wir sind Mawlawīs und folgen seinem 
Weg.“ 

Der profunde Gelehrte und große Gottesfreund Abdullāh ad-Dahlawī, der 
ein Experte in den sinnlichen Wissenschaften und auf einer sehr hohen Stufe im 
Tasawwuf ist, schreibt in seinem 74. Brief: „Taghannī, traurige Stimmen, Gedichte, 
die von Gottesliebe handeln, und Kassiden, die das Leben von Gottesfreunden 
beschreiben, regen die Bindung im Herzen an. Mit leiser Stimme den Dhikr zu 
vollziehen und Gedichte anzuhören, die im Islam nicht verboten sind, erweicht 
die Herzen derer, die sich auf dem Pfad der Tschischtiyya befinden.“ In seinem 
85. Brief schreibt er: „Die Großen des Tasawwuf hörten der schönen Stimme zu, 
doch dies erfolgte nicht in Begleitung von Musikinstrumenten. Es geschah auch 
nicht in der Gegenwart von Jungen und Mädchen und ebenso nicht unter Sündern. 
Der Sultan der Schaykhs, Nizāmuddīn Awliyā, einer der Großen des Tschisch-
tiyya-Pfades, pflegte schöne Stimmen anzuhören, jedoch zu keiner Zeit in Be-
gleitung von Instrumenten, wie in den Büchern Fawāʾid al-fuʾād und Siyar al-
awliyā geschrieben steht. ,Simāʿ‘, d. h. eine schöne Stimme anzuhören, dient 
dazu, den im Herzen der Gottesfreunde befindlichen Zustand der Bedrücktheit/Be-
klommenheit [Qabd] in den Zustand der Freude/Gelöstheit [Bast] zu verwandeln. 
Hören die Unachtsamen schöne Stimmen an, öffnet dies den Weg zur Sünde. 
Keine Instrumentalmusik ist halāl. Es gab zwar solche, die im Zustand der Trun-
kenheit (Sakr) diese als erlaubt bezeichneten, doch diese sind entschuldbar. Nie-
mand darf Instrumentalmusik als erlaubt bezeichnen, indem er diese anführt. 
Auch wenn es erlaubt ist, unter Einhaltung der islamkonformen Bedingungen 
lauten Dhikr zu vollziehen, ist der leise Dhikr besser. Ud, Violine, Saz, Ney und 
alle anderen Musikinstrumente sowie die Lieder der Unachtsamen anzuhören, 
zu tanzen und dem zuzusehen, ist nicht erlaubt.“ In seinem 99. Brief schreibt er: 
„Um die Bedrücktheit und Trübe im Herzen zu beseitigen, sollte dem edlen 
Koran zugehört werden, der mit schöner Stimme unter Einhaltung der Regeln 
des Tadschwīd rezitiert wird. Dies war der Brauch der edlen Gefährten. Sie 
hörten sich keine Kassiden und Gedichte an. Lieder und Musikinstrumente an-
zuhören und lauten Dhikr zu vollziehen, sind erst später aufgekommen. Große 
Tasawwuf-Gelehrte wie Abul-Hasan asch-Schādhilī und Hammād ad-Dabbās, 
möge Allah ihre Seelen segnen, lehnten diese vehement ab. Abdulhaqq ad-
Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, hat dies ausführlich erörtert. Es gab 
große Persönlichkeiten, die Gedichte anhörten, die nicht in Begleitung von Mu-
sikinstrumenten und nicht in der Gegenwart von Sündern und Unachtsamen vor-
getragen wurden und die von der Gottesliebe handelten. Als man zum ehrwürdigen 
Bahāʾuddīn al-Bukhārī eine Ney-Flöte und Saz brachte, sagte er: ,Wir hören 
diese nicht an und lehnen die Sūfīs, die diese anhören, auch nicht ab.‘ Der Grund 
ist, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, diese nie anhörte. Beim 
Mudschaddidī-Orden hat das Anhören von Taghannī keine Wirkung auf das 
Herz. Der Rezitation des edlen Korans zuzuhören, bereitet Genuss und verleiht 
Frieden. Das Anhören von melodischem Lesen und Saz bereitet jenen Genuss, 
die sich auf der Reise (Sayr) des Herzens befinden. Dhikr mit leiser Stimme und 
traurigem Taghannī verstärkt den Genuss und die Leidenschaft. Es ist nicht ver-
boten, mit lauter Stimme Dhikr zu vollziehen, der ohne Willen mit Sorgen und 
Trauer aus dem Inneren kommt. Jedoch darf dies nicht jederzeit getan werden.“ 

– 1058 –



Im Aschiʿat al-lamaʿāt unter dem Kapitel „Bayān wa-schiʿr“ heißt es: „Einer 
der Großen unter den Gefährtennachfolgern, Nāfīʿ, berichtete: ,Wir waren ge-
meinsam mit Abdullāh ibn Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, unterwegs 
und hörten die Laute einer Ney-Flöte. Abdullāh hielt sich mit seinen Fingern 
die Ohren zu und wir entfernten uns zügig von diesem Ort. Er fragte, ob die 
Laute der Ney-Flöte noch zu hören seien, und wir verneinten, wonach er seine 
Finger wieder aus den Ohren nahm. Dann sagte er, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, dies ebenfalls getan hat.‘ Nāfiʿ sagte anschließend: ,Ich war 
damals noch ein Kind.‘ Hieraus versteht sich, dass er Nāfīʿ nicht das Zuhalten 
der Ohren befahl, weil dieser noch ein Kind war. Es ist andernfalls falsch zu be-
haupten, das Anhören der Ney-Flöte sei nicht makrūh tahrīman, sondern makrūh 
tanzīhan, und Abdullāh ibn Umar hätte aufgrund seiner Achtsamkeit (Waraʿ) 
und Gottesfurcht (Taqwā) die Ohren zugehalten. Damit diesem Missverständnis 
vorgebeugt wird, hat Nāfīʿ erwähnt, dass er ein Kind war.“ Hier endet die Über-
setzung aus dem Aschiʿat al-lamaʿāt. 

Itrī Efendi, der zur Zeit von Sultan Muhammed III., möge Allah sich seiner 
erbarmen, lebte, war kein Islamgelehrter, sondern ein Meister der Musik wie 
der berühmte Beethoven. Indem er den Takbīr des Islams nach der Segāh ge-
nannten Maqam komponierte, erwies er dem Islam keinen Dienst, sondern führte 
im Gegenteil eine Neuerung (Bidʿa) in die Religion ein. Um den Tonhöhen 
gerecht zu werden, werden Wörter verändert und ihre Bedeutungen entstellt. 
Die Menschen lassen sich hinreißen von der Wirkung, die das melodische Lesen 
auf die Ohren und die Triebseele hat, und die Bedeutung des Takbīrs und seine 
Wirkung auf Herz und Seele gehen verloren. Wenn der edle Koran und Mawlid-
Gedichte derart musikalisch gelesen werden, werden die Wörter entstellt und 
die Bedeutungen verändert. Es bleiben sodann keine Wirkung und kein Lohn 
mehr. Der edle Koran muss mit schöner Stimme und mit Tadschwīd gelesen wer-
den. Dann sind die Wirkung und der Lohn groß. 

Im Buch al-Barīqa wird als 17. der Übel der Zunge das melodische Lesen 
(Ghinā/Taghannī) ausführlich behandelt. Dort ist auch die Fatwa von Schaykhul-
islām Abus-Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, enthalten. In dieser 
Fatwa wird zwischen erlaubtem und verbotenem Taghannī differenziert. Musik-
instrumente werden dort nicht erwähnt. Dass jene, die die Ney-Flöte und andere 
Musikinstrumente spielen, diese Fatwa anführen, ist eine Verleumdung dieses 
großen Gelehrten. 

Ibn Ābidīn schreibt im vierten Band unter der Erklärung derer, deren Zeu-
genaussagen nicht angenommen werden: „Zu Unterhaltungszwecken und zum 
Gelderwerb für andere Lieder zu singen, ist übereinstimmend harām. Es ist eine 
große Sünde, zu tanzen und dabei Musikinstrumente zu spielen. Für sich selbst 
zu singen, um die Bedrücktheit zu vertreiben, ist keine Sünde. Gedichte anzuhören, 
die Ratschläge und Weisheiten beinhalten, ist erlaubt. Was Musikinstrumente 
angeht, so dürfen nur Frauen bei Hochzeiten Tamburine spielen.“ Aber beide 
Geschlechter dürfen sich dabei nicht vermischen. Über Taghannī und Musikin-
strumente gibt es am Ende des zweiten Abschnitts des Buches al-Mawāhib al-la-
dunniyya ausführliche Informationen. Im al-Hadīqa unter dem Kapitel über die 
Übel der Ohren heißt es: „Musikinstrumente zu spielen an Orten, an denen ge-
sündigt und Alkohol getrunken wird, und dabei Mädchen tanzen zu lassen, ist 
harām und dem zuzuhören ist ebenfalls harām. Das, was im Hadith verboten 
wird, ist diese Art des Spielens von Instrumenten. Als der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, das Flötenspiel eines Hirten vernahm, hielt er sich zwar mit 
seinen Fingern seine Ohren zu, doch er befahl Abdullāh ibn Umar, der sich bei 
ihm befand, nicht, sich die Ohren zuzuhalten. Dies wiederum zeigt, dass das Ver-

– 1059 –



nehmen beim Vorbeigehen nicht harām ist.“ Unter den Übeln der Hände heißt 
es: „Das Spielen von Musikinstrumenten an Orten, wo sich Alkohol, Glücksspiele 
und Frauen befinden, mit der Absicht der Unterhaltung, ist harām. Das Spielen 
des Tamburins bei Hochzeiten wurde im Hadith befohlen. Der stärkste Standpunkt 
besagt, dass dieser Befehl auch für Männer gilt. [Doch die oben angeführte Schrift 
des Ibn Ābidīn, die dies verbietet, hat hier Vorrang.] Im Krieg, auf dem Weg zur 
Haddsch und im Militärdienst Trommeln und ähnliche Instrumente zu spielen, 
ist erlaubt.“ Daraus geht hervor, dass es erlaubt ist, in Schulen, bei nationalen 
und politischen Versammlungen und bei Festen Musikkapellen Lieder spielen 
zu lassen. 

Am Ende des Buches at-Tibb an-nabawī von Imām adh-Dhahabī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, sowie am Ende des Fatwabuches al-Uqūd ad-durriyya von 
Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, werden auf Arabisch die verbotenen 
und erlaubten Arten von Taghannī ausführlich behandelt. Das erste dieser Bücher 
wurde am Rande des Tashīl al-manāfiʿ und vom zweiten Buch lediglich der Ab-
schnitt über Taghannī am Ende des Buches al-Habl al-matīn fī ittibāʿ as-salaf as-
sālihīn seitens des Verlages Hakikat in Istanbul gedruckt. 

53 — ÜBER DIE DSCHINNEN 
Die folgende Schrift stammt aus dem Buch mit dem Titel „Kaschkul“ von 

Sayyid Abdulhakīm Efendi, der zur Zeit des 36. und letzten Sultans des Osmani-
schen Reiches, Sultan Muhammed Vahideddin, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
Hochschullehrer (Mudarris) für Tasawwuf an der Madrasat al-mutakhassisīn 
(Hochschule für fachliche Spezialisierung) war. Das Kaschkul wurde nicht ge-
druckt. 

Jenen, die fragen, ob es Dschinnen gibt, muss so schnell wie möglich geantwortet 
werden. Denn der Zweifel an der Existenz von Dschinnen ist äußerst gefährlich. 
Folgende Informationen, die ich als Antwort aus vertrauenswürdigen Büchern 
der islamischen Gelehrten entnommen habe, sollen aufmerksam und unvorein-
genommen gelesen und richtig reflektierend verstanden werden. 

Wörter wie Dschinn, Dschinna, Dschinān, Dschanna, Dschanān und Dschanīn, 
die sich aus den Buchstaben Dsch und N zusammensetzen, bedeuten „verdeckt/be-
deckt“. Der Ort, der Dschanna, also Paradies genannt wird, wird so bezeichnet, 
da er mit Früchten, Blumen und Düften bedeckt ist. Dass die Geisteskranken 
Madschnūn genannt werden, liegt daran, dass ihr Verstand verdeckt ist. Die 
Nacht wird Dschunn al-layl genannt, denn die Dunkelheit verdeckt das Tageslicht. 
Die Geschöpfe, die Dschinn genannt werden, haben diesen Namen, da sie vor 
unseren Augen verdeckt sind. Das Wort Dschinn ist der Plural des Substantivs 
Dschinnī. Dschinn meint also die Dschinnen. Peri ist der persische Begriff für 
Dschinn. 

Die Geschöpfe teilen sich in zwei Kategorien auf: sichtbare und unsichtbare 
Geschöpfe. Darüber hinaus gibt es Geschöpfe, die keinen Raum einnehmen und 
keine Materie sind. Imām al-Māwardī sagt: „Die Dschinnen bestehen aus vier 
Hauptstoffen: Wasser, Erdsubstanzen, Luftgase und Feuer. Feuer besteht aus 
Flamme, Licht und Rauch. Unter den Dschinnen, die aus der Flamme erschaffen 
wurden und Māridsch genannt werden, gibt es Gläubige, Ungläubige und Sünder.“ 
Nach unseren heutigen wissenschaftlichen Erkenntnissen bestehen diese vier 
Hauptstoffe aus 105 [mittlerweile 118] Elementen. Demnach setzen sich sämtliche 
Geschöpfe aus Elementen zusammen und sind Träger von Energie. Da wir Wesen, 
die unter normalen physikalischen Bedingungen im festen oder flüssigen Zustand 

– 1060 –



vorliegen, sowie farbige Gase sehen können, sind die Stoffe, die aus ihnen 
bestehen, sichtbar. Da beispielsweise der Mensch mehrheitlich (zu mehr als 70 %) 
aus festen Stoffen und Wasser besteht, ist er sichtbar. Genauso verhält es sich 
mit Pflanzen und sämtlichen Tieren. 

Die Dschinnen setzen sich aus Luft und Feuer zusammen. [Die Flamme des 
Feuers ist nicht sichtbar. Da die festen Partikel darin in der Hitze erleuchtet 
werden, erscheinen sie hell.] Daher sind Dschinnen unsichtbar. 

Die Flamme gliedert sich in zwei Teile: Einer ist finster (zulmānī) und der 
andere leuchtend (nūrānī) [beide sind unsichtbar]. Aus dem finsteren Teil wurden 
die Dschinnen und aus dem leuchtenden die Engel erschaffen. Obwohl der 
Mensch aus Erdsubstanzen erschaffen wurde, hat Allah, der Erhabene, diese 
Substanzen in organische Stoffe und organisierte Formen, in Fleisch und Knochen 
verwandelt, und entsprechend hat sich die Form der Flamme bei den Engeln und 
Dschinnen verändert und einen ihnen spezifischen, feinstofflichen (latīf) Zustand 
eingenommen, der jede Form annehmen kann. 

Die Beschreibung/Definition der Dschinnen lautet wie folgt: Dschinnen (per-
sisch: Peri) sind körperliche Wesen, die aus der Flamme des Feuers bestehen 
und jede Form annehmen können. 

Engel wiederum sind Körper aus Licht und können verschiedene Formen an-
nehmen. Engel und Dschinnen stehen sich in Bezug auf ihre Erschaffung nahe. 
Die Engel sind ehrenhaft und wertvoll, die Dschinnen hingegen sind niederträchtig 
und wertlos. Bei den Engeln ist der Anteil des Lichts größer, bei den Dschinnen 
wiederum der Flammenanteil. Licht (Nūr) ist zweifelsohne vorzüglicher als Fins-
ternis (Zulma). Die Nähe der Engel zu den Dschinnen ist wie die Nähe der Men-
schen zu den Tieren. Die Hohen unter den Menschen sind wertvoller als die 
Engel und die Dschinnen sind wertvoller als Tiere. 

Die meisten Islamgelehrten bezeichneten die Engel als Körper (Dschism). 
Dies ist auch der korrekte Standpunkt. 

Wer nicht an die Existenz der Engel glaubt, ist ein Ungläubiger (Kāfir). Wer 
nicht daran glaubt, dass sie Körper sind, ist kein Ungläubiger, sondern ein 
Irrgänger (Sāhib al-bidʿa). 

Wer nicht an die Existenz der Dschinnen glaubt, ist ebenfalls ein Ungläubiger. 
Ein Teil der antiken Philosophen, ein Großteil der Qadariyya [also der Muʿtazila] 
und die Ketzer glaubten nicht an die Dschinnen und Teufel (Schaitane). Sie be-
haupteten, mit Dschinnen seien intelligente Menschen, Genies gemeint und mit 
Teufeln seien böse Menschen gemeint. Jemand, der keine islamischen Bücher 
liest und die Aussagen der Islamgelehrten nicht kennt, wird sicherlich nicht daran 
glauben. Es ist jedoch verwunderlich, dass die Qadariyya nicht daran glaubte, 
obwohl sie eindeutig im edlen Koran erwähnt werden und die Bücher der großen 
Islamgelehrten gefüllt sind mit Kenntnissen über sie. Sie behaupten nämlich, 
dem edlen Koran zu folgen. Ihre Gefolgschaft reicht also nur so weit. Die Existenz 
der Dschinnen ist nicht etwas, das mit dem Verstand (Aql) unvereinbar wäre, 
d. h. der Verstand kann ihre Existenz nicht ablehnen. Denn es gibt nichts, wozu 
die Macht Allahs, des Erhabenen, unfähig wäre. Heute lehnen Wissenschaftler, 
verstandesbegabte Menschen und Anhänger von Religionen nicht ab, was der 
Verstand nicht für unmöglich hält. Es ist notwendig, den Dingen, die im edlen 
Koran stehen, die klare und bekannte Bedeutung der Worte zu geben. Der 
Schaykh al-akbar [Muhyiddīn ibn al-Arabī], möge seine Seele gesegnet sein, legt 
die Existenz der Dschinnen mit folgenden Versen dar: 

1. In Vers 56 der Sure adh-Dhāriyāt heißt es sinngemäß: „Ich habe die Menschen 
und Dschinnen nur erschaffen, damit sie Mich erkennen und Mich anbeten.“ 

– 1061 –



2. In Vers 74 der Sure ar-Rahmān heißt es, dass die Dschinnen in das Paradies 
eingehen werden, 

3. In Vers 31 der Sure ar-Rahmān taucht das Wort „Thaqalān“ auf, was „O 
ihr Menschen und Dschinnen!“ bedeutet. Titel wie „Rasūl ath-thaqalayn, Muftī 
ath-thaqalayn und Ghawth ath-thaqalayn [also der Prophet, Mufti und Helfer 
der Menschen und Dschinnen] zeigen ebenfalls die Existenz der Dschinnen. 

Alle Schriftbesitzer, die Feueranbeter, Götzendiener, Buddhisten, Polytheisten 
und die Mehrheit der griechischen Philosophen sowie die großen Persönlichkeiten 
des Tasawwuf glauben an die Existenz der Dschinnen. Das Ereignis von Sulaymān, 
Friede sei mit ihm, zeigt ebenfalls die Existenz der Dschinnen. 

Wer die Koranverse, die von Dschinnen handeln, dem eigenen Verständnis 
nach umdeutet, wird abtrünnig (murtadd). Im Buch al-Milal wan-nihal, in der 
Fatwa von Imām al-Birgivī, möge Allah sich seiner erbarmen, in seinem Buch 
at-Tarīqa al-Muhammadiyya sowie in den Ausführungen im Kommentar zum 
Buch al-Aqāʾid an-Nasafiyya steht dies so geschrieben. Die Fatwa lautet folgen-
dermaßen: 

„Die Wörter in den Koranversen werden gemäß ihren offensichtlichen und 
bekannten Bedeutungen gedeutet. Wer diese Bedeutungen verändert und den 
Bātiniten [Ismāʿīliten] folgt, wird ein Ungläubiger.“ 

Die Suren an-Nās und al-Dschinn berichten offenkundig von der Existenz 
der Dschinnen. 

[Es ist wertlos, wenn einige Leute, deren Wissen unzureichend ist, sagen, dass 
Dschinnen nicht existieren würden, weil sie denken, dass sie eine Illusion seien. 
Illusionen, die aus Angst vor den Augen entstehen, existieren natürlich nicht. 
Doch anzunehmen, dass es sich bei diesen Illusionen um Dschinnen handele, be-
deutet, dass man keine Ahnung von Dschinnen hat. Um etwas als nichtexistent 
bezeichnen zu können, muss diese Sache zuerst einmal gekannt und verstanden 
werden. Ohne diese Kenntnis die Nichtexistenz zu behaupten, wäre kindisches 
Gerede. Solche Leute als Wissenschaftler zu betiteln, wäre unangemessen. Eine 
Tatsache, die von sämtlichen Propheten kundgetan wurde und allen voran vom 
Höchsten unter ihnen, Friede sei mit ihnen, zu verschiedenen Zeiten mitgeteilt 
wurde, lediglich auf Vermutung basierend abzulehnen, ohne sich auf den Verstand 
und die Empirie zu berufen, ist kein Verhalten, das einem Wissenschaftler gebührt. 
Die einzigen Worte derer, die nicht an Dschinnen, Engel, Paradies, Hölle und 
gar an Allah, den Erhabenen, glauben, sind folgende: „Wer war denn dort und 
wer hat sie denn gesehen? Würden sie existieren, hätten wir sie gesehen. An 
etwas Unsichtbares zu glauben, ist töricht.“ Sie denken, der Verstand müsse dem 
Auge unterworfen sein und nicht das Auge dem Verstand. Dabei ist der Verstand 
eine Kraft, die über den Sinnesorganen steht, und ein Richter, der richtige Wahr-
nehmungen von den falschen unterscheidet. Würden die Menschen dem Auge 
unterworfen sein und würde die Ehre des Menschen an der Stärke des Auges 
gemessen werden, dann müssten Katzen, Hunde und Mäuse ehrenvoller und 
wertvoller sein als Menschen. Denn diese Tiere können in der Dunkelheit sehen, 
der Mensch hingegen nicht. Wer also nicht an das glauben will, was er nicht sehen 
kann, setzt die Menschheit unter die Tiere herab. Das heißt also, dass unsere 
Sinnesorgane Diener und Instrumente des Verstandes sind. Befehlshaber und 
Richter ist der Verstand. So wie der Verstand nicht ablehnt, was nicht gesehen 
und gehört werden kann, so leugnet er auch nicht die Existenz von Dingen, deren 
Nichtexistenz nicht bewiesen oder verstanden werden kann. Zu behaupten, diese 
würden nicht existieren, widerspricht dem Verstand.] 

Da die Existenz der Dschinnen eine in der Religion offenkundig erwähnte 

– 1062 –



Tatsache ist, fällt die Person, die nicht an ihre Existenz glaubt, vom Glauben ab, 
sodass keine ihrer gottesdienstlichen Handlungen angenommen wird. 

Es wurde zu verschiedenen Zeiten von zahlreichen Muslimen und Nichtmus-
limen gesehen und berichtet, dass die Dschinnen den Menschen schaden, ihnen 
helfen und veranlassen, dass ihre Wünsche erfüllt werden. Im Gegenzug gibt es 
nur sehr wenige, die nicht daran glauben. Das sind zumeist diejenigen, die die 
Philosophen nachahmen oder einen Abschluss in Medizin haben. Die früheren 
erfahrenen Ärzte und die Mehrheit derer, die sich heute für Medizin interessieren 
und sich darin vertiefen, können dies nicht einfach abtun und folgen den Muslimen. 
Der größte Arzt der islamischen Welt, Ibn Sīnā, stand zwar unter dem Einfluss 
der griechischen Philosophen und hatte keinen Anteil am Islam, doch in seinem 
Buch al-Qanūn spricht er bei den Ausführungen zur Epilepsie über die Dschinnen. 
Er schreibt beispielsweise: „So wie viele Substanzen Krankheiten verursachen, 
gibt es auch Krankheiten, die von Dschinnen verursacht werden, und diese sind 
wohlbekannt.“ 

[Im Buch eines jeden Propheten gab es Informationen über die Dschinnen. 
Die Dschinnen arbeiteten auf Befehl von Sulaymān, Friede sei mit ihm. Als der 
Prophet Idrīs, Friede sei mit ihm, lebendig in das Paradies gebracht wurde, 
konnten diejenigen, die ihn sehr liebten, den Schmerz der Trennung nicht ertragen. 
Sie machten Bilder von ihm und betrachteten sie. Die Menschen, die nach ihnen 
kamen, dachten, dass diese Bilder Götter seien. Sie fertigten verschiedene Statuen 
an und verehrten sie. So entstand der Götzenkult. 1000 Jahre vor unserem Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, brachte Amr ibn Luhay, das Oberhaupt des Stammes 
Khuzāʿa im Hedschas, die Religion der Götzenanbetung von Syrien nach Mekka. 
Die Götzendiener hörten Stimmen aus den Götzen. Die Dschinnen gingen in 
die Götzen hinein und sprachen. Es wurde von zahlreichen Götzen vernommen, 
dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, auf die Erde kam und der Islam nun auf-
gekommen ist. Im Geschichtsbuch Mirʾāt-i Makka wird ausführlich berichtet, 
dass viele Menschen durch diese Worte zu Muslimen wurden. Teufel können 
auch in lebende Menschen eindringen. Indem sie die sensorischen und motorischen 
Nerven des Menschen beeinflussen, erzeugen sie Bewegungen und Stimmen. Der 
Mensch ist sich dieser Worte und Bewegungen von ihm selbst nicht bewusst. So 
wurden seinerzeit in Rom, Budapest und in jüngerer Zeit in Adana sprechende 
Kinder und Kranke gesehen. Da die Dschinnen, die sie zum Sprechen brachten, 
von Dingen in fernen Ländern oder in früheren Zeiten berichteten, dachten 
einige Menschen, dass diese Kinder zwei Seelen besäßen oder die Seele eines 
anderen Menschen in sich trugen, d. h. sie dachten, es handele sich um Reinkar-
nation (Tanāsukh). Unsere Religion berichtet eindeutig, dass eine solche Annahme 
falsch ist. Früher erhielten die Wahrsager von den Dschinnen Kunde über einige 
Dinge und betrieben damit Wahrsagerei. Daher glaubten die Götzendiener an 
die Existenz von Dschinnen und fürchteten sich vor ihnen. Die Muslime haben 
die Existenz der Dschinnen nicht von den Götzendienern erfahren. Sie erfuhren 
es aus dem edlen Koran und von unserem Propheten Muhammad, Friede sei mit 
ihm. Die Muslime fürchten die Dschinnen nicht wie die Götzendiener. So wie 
die Schutzengel die Menschen vor den Dschinnen beschützen, können sie denen, 
die Zuflucht bei Allah, dem Erhabenen, suchen, indem sie Koranverse und Bitt-
gebete lesen, nichts antun.] 

So wie die Menschen zuerst aus Erde erschaffen wurden, so wurden die Dschin-
nen aus der Flamme erschaffen. Die Dschinnen sind ebenfalls männlich und 
weiblich. In unterschiedlichen Büchern wird berichtet über ihre Ehe, ihr Zuhause, 
ihr Essen, Trinken, ihre Fortpflanzung, ihr Sterben, die Tatsache, dass Muhammad, 
Friede sei mit ihm, auch zu ihnen als Prophet entsandt wurde, sie den edlen 

– 1063 –



Koran anhören, dass sie sich in Mekka und Medina versammelten und der edle 
Gesandte, Friede sei mit ihm, ihnen den edlen Koran rezitierte, sie gottesdienstliche 
Handlungen verrichten, Almosen geben, für ihre guten Taten Lohn erhalten, die 
ungläubigen Dschinnen in die Hölle eingehen werden, die Gläubigen unter ihnen 
in das Paradies einziehen und dort Allah, den Erhabenen, sehen werden, ob das 
Gebet einer Person, die hinter einem Dschinn betet, gültig ist oder nicht, ob das 
Freitagsgebet oder die Gebetsgemeinschaft mit ihnen erfolgt oder nicht und dass 
es für sie erlaubt ist, vor einem Betenden vorbeizugehen. Es gibt verschiedene 
Schriften unserer Gelehrten, die besagen, dass die Ehe eines Menschen mit einem 
Dschinn erlaubt ist, dass die Ganzkörperwaschung vollzogen werden muss, wenn 
ein Dschinn mit einer menschlichen Frau verkehrt, wie das Kind, das zwischen 
einem Dschinn und einem Menschen gezeugt wird [wie Balqis], sein wird, dass 
der Verzehr eines von einem Dschinn geschlachteten Tieres erlaubt ist, die 
Dschinnen den menschlichen Gelehrten Fragen stellen und Fatwas erhalten, dass 
sie den Menschen predigen, ihnen Gedichte vortragen und die Menschen diese 
vernehmen, dass sie den Menschen die Behandlung von Krankheiten und Her-
stellung von Medizin lehren, sie Angst vor den Menschen haben und den Menschen 
gehorchen. Diese Bücher zeigen die Existenz der Dschinnen. Ebenfalls werden 
in wertvollen Büchern folgende Ereignisse erwähnt, in denen Dschinnen vor-
kommen: Wie Vorkehrungen getroffen werden können gegen den Schaden, den 
die Dschinnen den Menschen antun, dass die niedrigeren Dschinnen den höheren 
Dschinnen gehorchen, sie Gutes vonseiten der Menschen mit Gutem und Schlech-
tes mit Schlechtem und Schädlichem vergelten, in die Körper von Epileptikern 
eindringen und sodann die Bewegungen und Handlungen der Kranken eigentlich 
die Bewegungen und Handlungen der Dschinnen sind, dass bei der Behandlung 
eines solchen Kranken ein Verhör, eine Befragung und eine Beantwortung mit 
dem Dschinn stattfindet, dass die Dschinnen sich über die Menschen lustig 
machen, man genauso wie bei Menschen von ihrem schädlichen (bösen) Blick 
getroffen werden kann, dass die Dschinnen Krieg führen, insbesondere im Monat 
Ramadan maßlos werden, sie gemeinsam mit Menschen gottesdienstliche Hand-
lungen verrichten, sie mit Menschen darüber diskutieren, ob Hadithe authentisch 
sind, dass die Dschinnen den Bewohnern Mekkas berichteten, dass unser ehr-
würdiger Prophet, Friede sei mit ihm, im Zelt der Umm Maʿbad zu Gast war, sie 
berichteten, dass Umm Maʿbad den Islam annahm, sie von der Schlacht von Badr 
berichteten, dass es erlaubt ist, vergangene Ereignisse von den Dschinnen zu er-
fragen, nicht aber zukünftige Ereignisse, dass die Dschinnen am Tage des Jüngsten 
Gerichts Zeugnis ablegen werden für den Ruf der Gebetsrufer, dass die Dschinnen 
weinten und trauerten, als Abū Ubayda und seine Freunde starben, sie eine 
Nänie verlasen, als Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, verstarb, sie weinten 
und klagten, als Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, zum Märtyrer 
wurde, sie den Märtyrertod des ehrwürdigen Alī berichteten, sie weinten und 
schrien, als der ehrwürdige Husayn zum Märtyrer wurde, sie den Märtyrertod 
anderer Prophetengefährten berichteten, dass sie den Tod von Umar ibn Abdulʿazīz 
mitteilten, sie beim Tod von Imām Abū Hanīfa und Imām asch-Schāfiʿī, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, weinten, dass sie in die Herzen der Menschen Ein-
flüsterungen bringen, und noch viele andere bekannte Ereignisse. All dies beweist 
die Existenz der Dschinnen. [Es wurde oft gesehen, dass Dschinnen die Gestalt 
von Ziegen, Schlangen und Katzen annehmen. Sie nehmen auch die Form von 
Bakterien an und zirkulieren in den Adern der Menschen.] 

Die Dschinnen essen und trinken. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Esst mit der rechten Hand und trinkt mit der rechten Hand! Der Teufel isst 
und trinkt nämlich mit der linken Hand!“ Alle Teufel sind ungläubig. Sie sind 
bestrebt, die Menschen in die Irre zu führen. Sie lassen die gottesdienstlichen 

– 1064 –



Handlungen in Vergessenheit geraten und stellen die Sünden als etwas Gutes 
dar. Sie fachen die Gelüste der Triebseele an. Auch die Teufel (Schaitane) wurden 
aus Feuer und Luft geschaffen. Doch bei den Dschinnen ist der Luftanteil und 
bei den Teufeln der Feueranteil größer. Die Dschinnen und Teufel können die 
kleinsten Stellen passieren und in den Menschen, in seine Adern eindringen. 

Im Buch Aynī tārīkhi heißt es: „Die Anzahl der Dschinnen beträgt mehr als 
das Zehnfache der Anzahl der Menschen. Die Anzahl der Teufel wiederum ist 
mehr als das Zehnfache der Summe dieser beiden. Die Anzahl der Engel hingegen 
beträgt mehr als das Zehnfache der Summe dieser drei.“ [Das Buch Aynī tārīkhi 
von Mahmūd ibn Ahmad, der auch einen Kommentar zum Sahīh al-Bukhārī ver-
fasste, umfasst 19 Bände.] Jeder Mensch hat einen ungläubigen Dschinnen an 
seiner Seite, doch die Engel schützen die Menschen vor dem Übel dieser Dschin-
nen. Im al-Aschbāh steht geschrieben, dass es keinen Propheten von den Dschinnen 
gibt. Imām Muqātil berichtet, dass vor Muhammad, Friede sei mit ihm, kein Pro-
phet zu den Dschinnen entsandt wurde. 

Der Autor des al-Aschbāh schreibt im zweiten Abschnitt und Imām al-Hamawī, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, im Kommentar dazu Folgendes: „Der erste 
Mensch wurde aus Erde erschaffen. Der Körper aller Menschen setzt sich aus 
Erdsubstanzen zusammen. Der Mensch besteht aber aus Fleisch und Knochen 
und ist keine Erde. Entsprechend sind zwar auch die Dschinnen aus Feuer er-
schaffen worden, doch sie sind nicht Feuer und Luft.“ 

Im Tadhkirat al-Qurtubī heißt es: „Das Sterben eines Dschinnen bedeutet, 
auf dem Boden zu verschwinden. Die Älteren unter ihnen sterben nicht, ehe sie 
wieder jünger werden. Kurz vor ihrem Tod kehren sie in ihren kindlichen Zustand 
zurück und verschwinden auf dem Boden. Es gibt drei Gruppen von Dschinnen: 
Eine Gruppe ist wie der Wind und die Luft, eine andere Gruppe ist wie Insekten 
und kleine Tiere auf dem Boden. Siehe auch Kapitel 68 im ersten Abschnitt. Die 
dritte Gruppe ist mit Geboten und gottesdienstlichen Handlungen beauftragt. 
Für diese gibt es eine Abrechnung und Bestrafung.“ 

Sayyid Umar, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „Zu mir kam ein Dschinn-
Mädchen. Es wollte mich heiraten. Ich fragte Schamsuddīn al-Hanafī und er 
sagte mir, dass dies in der hanafītischen Rechtsschule nicht erlaubt ist. Ich sagte 
das dem Mädchen, woraufhin es mich mit in sein Haus unter der Erde nahm. Es 
erzählte seinen Älteren, was vorgefallen war. Sie sagten: ,Sayyid Schamsuddīns 
Antwort gebührt höchster Respekt, doch die Heirat zwischen einem Dschinn 
und einem Menschen ist in der schāfiʿītischen Rechtsschule erlaubt. Wir sind 
Schāfiʿīten und keine Hanafīten.“ 

Die Fortpflanzung der Menschen erfolgt durch Sperma. Die Dschinnen hin-
gegen vermehren sich durch Gas (Luft). D. h. vom Mann geht ein Gas in die 
Frau über, wodurch ein Kind entsteht. Daraus ist zu verstehen, dass die Heirat 
des Menschen mit einem Dschinn imaginär ist und es sich nicht um eine reale 
Ehe handelt. Doch die meisten Gelehrten sagten, dass dies eine reale Ehe ist 
und die Ganzkörperwaschung erforderlich wird und Balqis zwischen einem 
Dschinn und einem Menschen entstanden ist. [Der Dschinn nimmt die Gestalt 
eines Menschen an und heiratet.] 

Der Mensch kann Dschinnen und Teufel im Wachzustand und im Traum 
sehen. Sie können nämlich jede Gestalt annehmen. Sie erscheinen in sehr schönen 
Formen und verursachen feuchte Träume. Viele der Propheten und Gottesfreunde 
haben den Teufel gesehen und mit ihm gesprochen. Gleich in welcher Gestalt, 
solange der Mensch, der einen Dschinn sieht, diesen anschaut, kann dieser seine 
Gestalt nicht ändern und seinem Anblick nicht entkommen. In einem solchen 
Fall kann der Mensch diesem Dschinn Fragen stellen und von ihm Antworten 

– 1065 –



erhalten. Wenn man einen Moment wegschaut, nimmt er sofort seine eigene 
Gestalt an und verschwindet. Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagte: „Die Zeugenaussage einer Person, die behauptet, sie habe einen Dschinn 
in seiner eigentlichen Gestalt gesehen, wird nicht angenommen.“ Denn diejenigen, 
die eine starke Vorstellungskraft haben, denken, dass sie Dinge sehen, die gar 
nicht da sind. Sie denken, ihre Vorstellungen/Illusionen seien echt. Jene, bei 
denen Magie (Sihr) praktiziert wurde, sehen auch solche Illusionen und denken, 
dass sie Körper seien. Für diejenigen, die zu viel Phantasie haben, erscheinen 
hässliche Dinge schön. Ihre hässlichen Seiten sind nicht sichtbar. Jenen, die der 
Welt verfallen sind, erscheint die gesamte Welt derart. Das Hässliche erscheint 
ihnen als etwas Schönes. Wer jedoch wachsam und scharfsinnig ist, sieht die 
Wahrheit von allem und lässt sich nicht täuschen. 

Dass der Mensch mit Dschinnen Bekanntschaft macht und Freundschaft 
schließt, ist nichts Wertvolles, sondern im Gegenteil schädlich. Mit ihnen zu spre-
chen ist wie die Freundschaft mit einem Sünder. Wer mit ihnen Bekanntschaft 
gemacht hat, hat keinen Nutzen von ihnen gesehen. Muhyiddīn ibn al-Arabī, 
möge seine Seele gesegnet sein, schreibt im 51. Kapitel seines al-Futūhāt: „Kein 
Mensch hat jemals von Dschinnen Wissen über Allah, den Erhabenen, erlangt, 
denn das religiöse Wissen der Dschinnen ist sehr gering. Wer denkt, er könne 
von den Dschinnen weltliches Wissen erlangen, täuscht sich. Denn sie werden 
Anlass dazu, die Zeit mit nutzlosen Dingen zu verbringen. Wer mit ihnen Be-
kanntschaft macht, wird hochmütig. Dabei liebt Allah, der Erhabene, die Hoch-
mütigen nicht.“ Im Raschahāt heißt es, dass Abdulghafūr al-Lārī, der Khalīfa 
(autorisierte Schüler) des ehrwürdigen Mulla al-Dschāmī, berichtet habe, dass 
in einem Sendschreiben von Muhyiddīn ibn al-Arabī Folgendes steht: „Der erste 
Vater der Dschinnen ist nicht Iblīs. Iblīs gehört zu den Dschinnen. Da die Dschin-
nen aus Feuer und Luft erschaffen wurden, sind sie sehr feinstofflich (latīf). Sie 
bewegen sich schnell. Trifft der Mensch leicht auf sie, sterben sie umgehend. 
Deshalb haben sie eine kurze Lebensspanne. Sie besitzen wenig Wissen über die 
Religion. Da sie hochmütig sind, kämpfen und streiten sie immer miteinander. 
Vom Feuer werden sie nicht beeinflusst. Daher werden jene, die für die Hölle 
bestimmt sind, im Zamharīr, also in der kalten Hölle bestraft. Iblīs und seine 
Kinder erinnern die Menschen auch an die Verrichtung guter Dinge, die rechtmäßig 
und verdienstvoll sind, doch während ihrer Ausführung entstehen in der Triebseele 
Selbstgefälligkeit und Zurschaustellung oder sie bringen dazu, Pflichthandlungen 
zu verpassen, sodass der Mensch viele Sünden begeht.“ Niemand sollte sich 
danach sehnen, Bekanntschaft mit Dschinnen zu machen, sondern versuchen, 
von den Seelen der Gottesfreunde zu profitieren. Die Seelen der Gottesfreunde 
bringen jenen, die sie lieben, Nutzen und schützen sie vor Heimsuchungen, auch 
ohne sichtbar zu sein oder indem sie in ihrer eigenen menschlichen Gestalt er-
scheinen. Der Mensch sollte sich darum bemühen, diese zu kennen, zu lieben 
und von ihnen geliebt zu werden. 

Im Buch al-Hadīqa an-nadiyya unter dem Kapitel über die Übel des gesamten 
Körpers wird folgender Hadith erwähnt: „Wer Tatayyur praktiziert oder bei sich 
machen lässt, wer Wahrsagerei betreibt oder zu einem Wahrsager geht, wer 
Magie oder Zauberei praktiziert oder praktizieren lässt oder an diese glaubt, 
gehört nicht zu uns und hat nicht an den edlen Koran geglaubt.“ Tatayyur 
bedeutet, an schlechte Vorzeichen/Omen zu glauben. Wahrsagerei (Kahāna) be-
deutet, sich mit einem Dschinn anzufreunden und von ihm Dinge, die geschehen 
sind oder geschehen werden, zu erfragen, diese von ihm zu erfahren und dann 
anderen zu berichten. Das Gleiche gilt für Wahrsager, die mit Dschinnen Be-
kanntschaft machen, und für diejenigen, die sich Horoskope ansehen und Ant-

– 1066 –



worten auf alle Fragen geben. Zu diesen und den Zauberern zu gehen und ihren 
Worten und Taten Glauben zu schenken, auch wenn es manchmal wahr ist, be-
deutet daran zu glauben, dass jemand anderes als Allah alles wisse und tun könne, 
was er will, und dies ist Kufr. 

Ibn Hadschar al-Haytamī schreibt in seinem al-Fatāwā al-hadīthiyya auf Seite 
120: „Wenn Pseudosufis, die Kunststücke vollbringen wie, den Arm einer Person 
abzuschneiden und dann wieder anzubringen, ein Messer oder einen Dolch in 
den eigenen Mund oder Körper einzuführen und herausziehen, diese Kunststücke 
in Form von Magie und Augenwischerei vollbringen und dann behaupten, dies 
seien Wundertaten, dann werden sie vonseiten des Richters exekutiert. Tun sie 
dies auf eine andere Weise, werden sie nicht exekutiert, sondern schwer bestraft. 
Der mālikītische Gelehrte Abdullāh ibn Abī Zayd al-Qayrawānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Ithbāt karāmāt al-awliyā: ,Wenn 
in jemandes Magie nichts enthalten ist, was zum Kufr führt, und er sie als Fin-
gerfertigkeit tut, dies aber als Wundertat zeigt und behauptet, einer Tarīqa an-
zugehören, wird er bestraft. Zu solchen Tarīqa-Anhängern (Pseudosufis) zu 
gehen oder ihnen zuzusehen, ist nicht erlaubt. Eine Frau teilte ihrem Ehemann 
mit, dass sie ihn mit einem Schadenzauber belegt habe, damit er sich von ihr 
oder jemand anderem distanziere. Sie exekutierten diese Frau nicht, sondern be-
straften sie.‘ Ibn Abī Zayd, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: ,Wenn jemand 
sagt, dass er mit einem Dschinn gesprochen habe, indem er in einem Buch nach-
schlug, dass er diesem Dschinn befohlen habe, einen bösen Dschinn zu vertreiben, 
der Epilepsie verursacht, dass er Zauber auflöse und böse Dschinnen töte, dann 
darf ihm nicht geglaubt werden.‘ Behauptet jemand, mit einem Dschinn befreundet 
zu sein oder dem Anführer der Dschinnen zu dienen, so ist er als Zauberer zu 
betrachten. Der sechste Herrscher des Fatimidenreiches in Ägypten, Hākim bi-
amrillāh al-Mansūr, folgte Dirār und dessen Schüler Hamza, machte Bekanntschaft 
mit Dschinnen und ging in die Irre, indem er dem Anführer der Dschinnen diente. 
Somit wurde er zum Spielzeug der Teufel und gab vor, Gott zu sein. Ibn Abī 
Zayd sagt: ,Es ist nicht erlaubt, einem Pseudosufi zu glauben, der Freunde unter 
den Dschinnen hat, oder ihm einen Lohn zu zahlen in dem Glauben, dass er vor 
den Dschinnen retten wird. Es ist auch nicht erlaubt, der Person, die vorhandenen 
Zauber aufhebt, Geld zu geben.‘ Es ist erlaubt, für eine Frau ein Amulett zu 
schreiben aus Koranversen und aus Bittgebeten, die von den rechtschaffenen 
Altvorderen überliefert wurden, damit ihr Ehemann sie liebt und sie nicht quält, 
ohne eine Gegenleistung dafür zu verlangen. Dinge zu schreiben, von denen man 
nicht wirklich weiß, was sie sind, diese zu lesen oder von jemandem lesen und 
hauchen zu lassen oder daraus Amulette zu machen oder damit zu räuchern, ist 
harām.“ Qādīzāda schreibt in seinem Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi 
unter der folgenden Aussage von Birgivī: „Behauptet eine Person, den Ort von 
gestohlenen oder verloren gegangenen Gegenständen zu kennen, so werden diese 
Person und jene, die an sie glauben, zu Ungläubigen. Sagt sie: ,Ich weiß es deshalb, 
weil mich Dschinnen darüber informieren‘, wird sie ebenfalls ungläubig, denn 
auch die Dschinnen kennen das Verborgene (Ghayb) nicht. Allein Allah, der 
Erhabene, kennt das Verborgene und sonst niemand“, die nachfolgende Erklärung: 
„Nur jene, denen Allah, der Erhabene, Offenbarung (Wahy) und Eingebung 
(Ilhām) gibt, wissen dies. Dschinnen können nicht alles wissen. Sie wissen nur, 
was Allah, der Erhabene, ihnen mitteilt und was sie sehend begreifen. Teilt ein 
Dschinn mit, er sei zu seinen Informationen auf diesen zwei Wegen gelangt, dann 
liegt kein Schaden darin zu sagen, dass ein Dschinn dies einem mitgeteilt habe. 
Die Propheten sind in ihren Gräbern mit einem uns unbekannten Leben lebendig. 
Allah, der Erhabene, teilte ihnen mittels Offenbarung, Eingebung und Enthüllung 
(Kaschf) verborgene und geheime Dinge mit. Er informiert sie und die Seelen 

– 1067 –



der Muslime, die Er wählt, über die Taten und Zustände der lebenden Menschen.“ 
Es ist auch möglich, dass Er die rechtschaffenen Dschinnen informiert. Man muss 
jedoch sehr wachsam sein, um nicht den Lügen von Pseudosufis, die nicht gläubig 
und rechtschaffen, sondern abgeirrt, sündig und bigott sind, zu glauben und um 
nicht in ihre Fallen geratend ins Unheil zu stürzen. Lesen Sie auch Seite 1322 
und im Buch al-Munīra nach. 

Am Ende des letzten Bandes der Kommentare von Tahtāwī und Ibn Ābidīn 
zum Buch ad-Durr al-mukhtār heißt es: „Über Dinge zu diskutieren, die der 
Mensch nicht wissen braucht, ist makrūh. Es ist nicht gestattet, nach Dingen zu 
fragen, deren Kenntnis uns nicht befohlen wurde, so beispielsweise zu fragen, 
ob Luqmān und Dhul-Qarnayn Propheten waren oder nicht, wie Dschibrīl, Friede 
sei mit ihm, zu den Propheten kam, wie Engel und Dschinnen den Menschen er-
scheinen, ob sie noch immer Engel und Dschinnen sind, wenn sie in Menschen-
gestalt erscheinen, wo sich das Paradies und die Hölle befinden, wann der Jüngste 
Tag einbrechen wird, wann Īsā, Friede sei mit ihm, vom Himmel herabsteigen 
wird, welcher von Ismāʿīl und Ishāq, Friede sei mit beiden, höher war und wer 
von beiden geopfert wurde, ob Fātima oder Āʾischa, möge Allah mit ihnen zu-
frieden sein, tugendhafter ist, welcher Religion die Eltern des Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, und Abū Tālib angehörten, wer der Vater Ibrāhīms, Friede 
sei mit ihm, war und dergleichen. Solche Fragen sollten nicht gestellt werden, 
denn uns wurde nicht angeordnet, diese Dinge zu lernen.“ 

Im Khazīnat al-asrār steht: Wir wollen nun die Hadithe über die Vertreibung 
des geistigen Wesens (Rūhānī) aus dem Epileptiker und die Heilung des Kranken 
anführen: [Im Lughat-i Nādschī heißt es unter dem Begriff „Dschinn“: „Die geis-
tigen Wesen (Rūhāniyyūn) lassen sich in drei Gruppen einteilen: Jene, die immer 
Gutes tun (Akhyār). Derart sind die Engel. Jene, die nur Schlechtes tun (Aschrār), 
so die Teufel. Jene Mittleren (Awsāt), die sowohl Gutes als auch Schlechtes tun, 
wie die Dschinnen.“ Siehe auch Seite 40 im Buch Glaube und Islam.] 

Imām al-Bayhaqī schreibt in seinem Dalāʾil an-nubuwwa und Imām al-Qurtubī 
in seinem at-Tadhkira, dass Abū Dudschāna, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
berichtete: „Ich lag im Bett, als ich ein Geräusch hörte, das dem einer Mühle 
oder dem Rauschen der Blätter eines Baumes glich, und etwas Strahlendes wie 
einen Blitz sah. Ich hob meinen Kopf und sah, wie in der Mitte des Raumes etwas 
Schwarzes aufstieg. Ich fühlte es mit meiner Hand und es war wie die Haut eines 
Igels. Es begann, Dinge wie Funken auf mein Gesicht zu werfen. Ich habe mich 
umgehend zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, begeben und ihm davon 
berichtet. Er sagte: ,O Abū Dudschāna! Möge Allah, der Erhabene, deinem Haus 
Segen und Gutes bescheren!‘ Er bat um Stift und Papier und ließ Alī, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, einen Brief schreiben. Diesen Brief nahm ich mit nach 
Hause, legte ihn unter mein Kissen und schlief ein. Eine klagende Stimme weckte 
mich. Sie sagte: ,O Abū Dudschāna! Du hast uns mit diesem Brief ruiniert! Dein 
Meister ist gewiss sehr viel höher als wir! Es besteht für uns keine andere Erlösung 
als die, dass du diesen Brief entfernst. Von nun an werden wir nicht mehr zu 
deinem Haus und dem deiner Nachbarn kommen können. Wir können nicht 
dorthin gehen, wo dieser Brief ist!‘ Ich sagte dem Wesen: ,Ich kann diesen Brief 
nicht entfernen, ehe ich die Erlaubnis von meinem Meister eingeholt habe.‘ Auf-
grund des Weinens und Wehklagens der Dschinnen kam mir diese Nacht wie 
eine Ewigkeit vor. Nachdem ich das Morgengebet in der Moschee verrichtet 
hatte, berichtete ich dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, die Worte des 
Dschinns. Der Gesandte Allahs sagte: ,Entferne diesen Brief, ansonsten werden 
sie den Schmerz, den dieser Brief verursacht, bis zum Jüngsten Tag erleiden!‘ “ 

Kafawī schreibt in seinem Madschmūʿat al-fawāʾid und Damīrī in seinem 

– 1068 –



Hayāt al-haywān unter dem Buchstaben Qāf beim Eintrag „Qunfadh“: „Wenn 
jemand diesen Brief bei sich trägt oder in seinem Haus aufbewahrt, dann kommt 
kein Dschinn zu ihm, seinem Haus und seiner Umgebung und jene, die ihn heim-
gesucht haben und Schaden zufügen, verschwinden.“ Dieser Brief befindet sich 
in den Büchern Khazīnat al-asrār und Hayāt al-haywān. In der Süleymaniye-Bi-
bliothek, in der Abteilung Ayasofya, gibt es unter der Nummer 2912 die persische 
Ausgabe des Hayāt al-haywān und unter Nummer 1913 die türkische. Damit es 
für die Muslime eine Erleichterung ist, wurde dieser Brief am Ende des Tashīl 
al-manāfiʿ [auf Seite 612] angeführt. Dieses Buch kann beim Verlag Hakikat er-
worben werden. 

Die Āyat al-kursī, die Suren al-Ikhlās, al-Falaq, an-Nās und al-Fātiha häufig 
zu lesen, schützt den Menschen ebenfalls vor den Dschinnen. Diejenigen, die 
durch das Lesen dieser Koranverse, das Tragen dieses Briefes, das Lesen der 
heilenden Verse und durch das Trinken von dem Wasser, in welches das Stück 
Papier getränkt wurde, Nutzen ziehen wollen, müssen einen korrekten Glauben 
im Einklang mit dem Glauben der Ahlus-Sunna haben. Wenn der Glaube des 
Schreibers und des Verwenders nicht korrekt ist und sie Zeichen des Kufr benutzen 
und verbotene Taten begehen, werden sie keinen Nutzen haben. 

Auf Seite 163 des persischen Buches Schawāhid an-nubuwwa wird folgender 
Hadith angeführt: „Wer beim Schlafengehen die Āyat al-kursī liest, dem kann 
sich der Teufel nicht nähern.“ 

Qādī Badruddīn asch-Schiblī, möge Allah sich seiner erbarmen, hat ein um-
fangreiches arabisches Buch mit dem Titel Ākām al-mardschān verfasst. Es 
handelt nur von Dschinnen. An einer Stelle des Buches schreibt er: „Es ist erlaubt, 
die Dschinnen nach Dingen zu fragen, die in der Vergangenheit geschehen sind, 
und diese in Erfahrung zu bringen, doch es ist nicht erlaubt, sie nach zukünftigen 
Dingen zu fragen. Sie kennen vergangene Dinge, da sie diese gesehen und ver-
nommen haben. Es ist nicht erlaubt, Dinge zu tun, die zum Kufr führen, um 
einen Epileptiker oder anderweitig vom Dschinn Befallenen/Besessenen vom 
Dschinn zu befreien. Wir schreiben die besten zehn Heilmittel, um die Dschinnen 
loszuwerden, [verkürzt] auf: 

1. Mit Aʿūdhu und Basmala die Sure al-Fātiha lesen, 2. Mit Aʿūdhu und 
Basmala die Suren al-Falaq und an-Nās lesen, 3. Mit Aʿūdhu und Basmala die 
ersten fünf Verse der Sure al-Baqara lesen, 4. Mit Aʿūdhu und Basmala die Āyat 
al-kursī lesen, 5. Mit Aʿūdhu und Basmala die letzten zwei Verse der Sure al-
Baqara lesen, 6. Mit Aʿūdhu und Basmala die Sure al-Muʾmin von Anfang bis 
Masīr und anschließend die Āyat al-kursī lesen, 7. ,Lā ilāha illallāhu wahdahū lā 
scharīka lah, lahul-mulku wa-lahul-hamdu wa-huwa alā kulli schayʾin qadīr‘ lesen, 
8. ,Allah‘ oftmals aufsagen, 9. Sich stets im Zustand der Gebetswaschung befinden 
und die Fard- und Sunna-Handlungen nie unterlassen, 10. Sich davor hüten, 
fremde Frauen anzuschauen, viel zu reden, viel zu essen und sich in große Men-
schenmengen zu begeben.“ Im Buch Barakāt wird am Ende des Abschnitts über 
Muhammad Saʿīd berichtet, dass Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich ihrer er-
barmen, zum Schutz vor Dschinnen „Lā hawla wa-lā quwwata illā billāhil-aliy-
yil-azīm“ las. Der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī empfiehlt dies in seinem 174. 
Brief zur Vertreibung der Dschinnen. Dies wird „Kalimat at-tamdschīd“ ge-
nannt. 

Im Buch Tadhakkur al-āthār al-wārida führt Schaykhul-islām Ibn Hadschar 
al-Haytamī, möge Allah sich seiner erbarmen, die Bittgebete an, die vor den 
Dschinnen schützen. Dieses Buch befindet sich in der Süleymaniye-Bibliothek 
in der Abteilung „Reis-ül-küttab Mustafa Efendi“ unter der Nummer 1150. Es 
wurde vom Verlag Hakikat am Ende des Buches al-Minha gedruckt. 

– 1069 –



Zum Schutz vor dem Übel der Dschinnen und Teufel und gegen Epilepsie 
und Zauber sollten die Schutzverse (Āyāt al-hirz), die am Ende des Tashīl al-
manāfiʿ stehen, sieben Tage lang gelesen werden sowie aufgeschrieben und bei 
sich getragen werden. 

In seinem Buch Kitāb ar-rahma fit-tibb wal-hikma hat Imām Dschalāluddīn 
as-Suyūtī, möge Allah sich seiner erbarmen, viele wertvolle Informationen für 
den Schutz gegen Zauber (Sihr), den schädlichen Blick (Nazar) und Dschinnen 
zusammengetragen. In Kapitel 150 heißt es: „Zum Schutz vor der Einflüsterung 
(Waswasa) des Teufels und vor Bedrängnis sollte täglich folgendes Bittgebet ge-
lesen werden: Yā Allāhur-raqībul-hafīzur-rahīm. Yā Allāhul-hayyul-halīmul-
azīmur-raʾūful-karīm. Yā Allāhul-hayyul-qayyūmul-qāʾimu alā kulli nafsin bi-mā 
kasabat. Hul baynī wa-bayna aduwwī!“ Am Ende des 174. Punktes heißt es: „Zu 
jemandem, der das ,Stinkasant‘ oder ,Teufelsdreck‘ genannte Harz bei sich trägt, 
kommen keine Dschinnen. Riecht der Epileptiker daran, genest er.“ Dieses auch 
als Asafoetida bezeichnete Harz ist braun und übel riechend und wird in Europa 
als Spasmolytikum und Beruhigungsmittel in Pulver-, Pillen- oder flüssiger Form 
verwendet, um die Muskeln und Nerven zu entspannen. In den Büchern Hayāt 
al-haywān und al-Qāmūs heißt es, dass Dschinnen ein Haus, in welchem sich Zi-
tronatzitronen (Utruddsch) befinden, nicht betreten. 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, befand sich einst mit 
seinen Schülern auf einer Reise zu einem fernen Ort. Sie übernachteten in einem 
Gasthaus. Er sagte: „Diese Nacht wird es in diesem Haus ein Unglück geben. 
Lest folgendes Bittgebet: ,Bismillāhilladhī lā yadurru maʿasmihī schayʾun fil-ardi 
wa-lā fis-samāʾi wa-huwas-samīʿul-alīm.‘ “ In der Nacht gab es ein großes Feuer. 
Die Gegenstände in einem einzigen Zimmer verbrannten. Man hatte den Personen 
in diesem Zimmer nämlich nicht Bescheid gegeben. Jene, die das Bittgebet gelesen 
hatten, nahmen keinen Schaden. Dieses Bittgebet steht in den Büchern Umdat 
al-islām und Barakāt geschrieben. Im Targhīb as-salāt sowie im Buch Der Jüngste 
Tag und das Jenseits auf Seite 207 wird dies gar als Hadith angeführt. Um vor 
Sorgen, Unheil, Zwietracht und Krankheiten geschützt zu werden, sollte man es 
morgens und abends dreimal lesen und sich dabei an diese Aussage des Imāms 
erinnern. Auch die Schutzverse (Āyāt al-hirz) sollten gelesen werden. 

54 — BRIEF ÜBER DIE GEGENWÄRTIGKEIT 
DER SEELEN 

Dieser Brief wurde von Sayyid Abdulhakīm Efendi, möge Allah sich seiner 
erbarmen, geschrieben und handelt davon, dass die Seelen der Gottesfreunde 
(Awliyā) überall zu Hilfe kommen. 

Lieber Alī Beg, mein Bruder in beiden Welten! 
Ich habe Euren letzten Brief erhalten und mich über die gute Nachricht darin 

sehr gefreut. Ich habe meinen Bittgebeten Grüße folgen lassen. Am Ende Eures 
Briefes fragt Ihr voller Anstand Folgendes: 

Frage: In der [türkischen] Übersetzung des Buches Halabī namens Baba dağı 
und im Birgivī vasiyetnāmesi [sowie in der Fatwasammlung al-Bazzāziyya] heißt 
es: „Wer sagt, die Seelen der Gottesfreunde seien hier gegenwärtig/anwesend, 
wird zu einem Kāfir.“ Dabei ist die Aussage „Die Seele unseres Murschids ist 
gegenwärtig (hādir) und sehend (nāzir)“ unter den Tasawwuf-Anhängern wohl-
bekannt. Wie können diese zwei Aussagen miteinander in Einklang gebracht 
werden? 

– 1070 –



Antwort: Verehrter Herr! Die Aussagen in beiden Büchern sind korrekt und 
beide Bücher sind wertvoll. Die Aussage „Es wurde gesagt, dass derjenige, der 
behauptet, dass die Seelen der Gottesfreunde gegenwärtig sind und wissen, zum 
Kāfir wird“ im Birgivī vasiyetnāmesi kommentiert Qādīzāda Ahmad Efendi, 
möge Allah sich seiner erbarmen, wie folgt: „Denn das Gegenwärtigsein der 
Seelen ist verborgenes Wissen (Ghayb). Diese Person wird deshalb ungläubig, 
weil sie das Verborgene beurteilt.“ Man sieht also, dass die Ursache des Kufr 
nicht darin liegt, zu glauben, dass die Seelen gegenwärtig werden, sondern zu 
sagen, dass sie gegenwärtig sind. Das heißt, obwohl sie nicht weiß, dass die Seelen 
gegenwärtig sind, sagt die Person, dass sie gegenwärtig sind, und informiert somit 
über das Verborgene, weswegen sie ein Kāfir wird. Allah, der Erhabene, ist ge-
genwärtig (hādir) und sehend (nāzir). Um zu erklären, dass dies so ist, sagen sie, 
dass Allah, der Erhabene, immer und überall gegenwärtig und sehend ist. Doch 
Allah, der Erhabene, unterliegt nicht Ort und Zeit. Daher darf diese Aussage 
nicht wörtlich genommen, sondern muss in übertragener Bedeutung verstanden 
werden, d. h.: Er ist unabhängig von Ort und Zeit, ohne an einem Ort zu sein, 
gegenwärtig und sehend.] Anderenfalls würde man Allah, dem Erhabenen, Ort 
und Zeit zuschreiben. 

Allah, der Erhabene, ist als Lebendiger, Wissender, Mächtiger und Sprechender 
und auf ewig immer gegenwärtig und sehend. So wie Seine Attribute des Lebens, 
Wissens, der Macht und Rede zeitlos und raumlos sind, so unterliegen auch Sein 
Gegenwärtigsein und Sein Sehen nicht Ort und Zeit. Sämtliche Attribute Allahs, 
des Erhabenen, sind derart. Somit ist Ihm nichts gleich. Die Attribute Allahs, 
des Erhabenen, sind auf ewig existent. Weder vor ihnen noch nach ihnen gibt es 
eine Nichtexistenz. Beispielsweise ist Er gegenwärtig und vor diesem Gegenwär-
tigsein war Er nicht abwesend. So wie es danach keinen Tod und keine Unwis-
senheit gibt, ist auch eine Abwesenheit ausgeschlossen, denn Seine Attribute 
sind wie Er urewig/anfangslos (azalī) und ewig/endlos (abadī), d. h. immer existent. 
Niemandes Attribute gleichen Seinen Attributen. 

Wer auch immer an welchem Ort, zu welcher Zeit und in welchem Zustand 
die Engel und die Seelen der Propheten, Friede sei mit ihnen, der Gottesfreunde 
und der rechtschaffenen Gläubigen ruft, werden diese dort gegenwärtig und 
leisten Hilfe. Dass Khidr, Friede sei mit ihm, Menschen in Bedrängnis und Not 
zur Hilfe eilt, ist derart. Genauso verhält es sich damit, dass der Stolz der Welten, 
Friede sei mit ihm, jedem einzelnen seiner Gemeinde (Umma), insbesondere im 
Augenblick des Todes, zur Hilfe eilt. So kommt auch Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, 
zu jeder Zeit an jeden Ort, um die Seele zu ergreifen. Dass jeder vollkommene 
Wegweiser (Murschid kāmil) zu seinen Schülern eilt, ist auch derart und dies 
erfolgt im Rahmen von Raum und Zeit. Dies erfolgt nicht in einer urewigen und 
ewigen Weise und ist auch nicht andauernd. Vor der Anwesenheit waren sie 
nämlich abwesend und nach einer gewissen Zeit werden sie wieder abwesend 
sein. Es besteht ein sehr großer Unterschied zwischen dem Gegenwärtigsein 
Allahs, des Erhabenen, und der Seelen. Niemand kann auf die Weise gegenwärtig 
sein, wie Allah, der Erhabene, es ist. Sämtliche Attribute Allahs, des Erhabenen, 
sind derart. Weder ein Engel, noch ein Prophet oder Gesandter, noch ein Got-
tesfreund oder rechtschaffener Muslim kann Anteil an irgendeinem Attribut Al-
lahs, des Erhabenen, haben. 

Der Person, die nicht auf die Stufen der Erkenntnis der Gottesfreundschaft 
aufgestiegen ist, wurde gelehrt, dass die Seelen der Großen, wann und wo sie ge-
rufen werden, dort zur Hilfe eilen. Die Seele war vor ihrer Anwesenheit dort 
jedoch abwesend und wird nach einer gewissen Zeit diesen Ort wieder verlassen. 
Allah, der Erhabene, ist nicht auf die Weise gegenwärtig, wie es die Seelen sind. 

– 1071 –



Denn solches Gegenwärtigsein erfolgt in Raum und Zeit. Die Seelen wiederum 
können niemals so gegenwärtig sein wie Allah, der Erhabene, denn das Gegen-
wärtigsein Allahs, des Erhabenen, ist jenseits von Raum und Zeit und ist urewig 
und ewig. 

Das Birgivī vasiyetnāmesi und ähnliche wertvolle Bücher wollen hiermit Fol-
gendes sagen: 

Sagt eine Person: „Mein Murschid ist auf beständige, urewige und ewige Weise 
gegenwärtig und sehend“, so wird diese Person zum Kāfir. Diese aber sagen: 
„Allah, der Erhabene, hat der Seele meines Murschid eine solche Kraft verliehen, 
dass er, wo und wann auch immer ich ihn rufe, mir zur Hilfe eilt.“ 

Man sieht also, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, einem jeden 
Mitglied seiner Gemeinde überall auf der ganzen Welt von damals bis heute und 
insbesondere denen, die Personen der Enthüllung (Kaschf) und spirituellen Schau 
(Schuhūd) sind, zur Hilfe eilt, wenn sie ihn rufen. Die Seele von Khidr, Friede 
sei mit ihm, eilt einigen derer zur Hilfe, die ihn rufen. Die Engel sind in einem 
einzigen Moment zur gewünschten Zeit am gewünschten Ort anwesend, um die 
Seele zu ergreifen. Der Meister des Schādhiliyya-Pfades, Abul-Hasan Alī asch-
Schādhilī, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „In jedem Augenblick, zu jeder 
Zeit ist das gesegnete Antlitz unseres Propheten, Friede sei mit ihm, vor meinen 
Augen gegenwärtig.“ Dies wird im Buch al-Mīzān al-kubrā überliefert. 

[Wenn die Seelen der Gottesfreunde gerufen werden, vernehmen sie diesen 
Ruf und werden am gerufenen Ort anwesend, wie aus dem Hadith qudsī offen-
kundig hervorgeht, der am Ende des 46. Kapitels im ersten Abschnitt erwähnt 
wurde.] 

Das in den Büchern Geschriebene ist korrekt, doch die Aussage der Tasaw-
wuf-Anhänger meint etwas anderes. D. h., es ist Kufr zu sagen, die Seelen der 
Gottesfreunde seien genauso gegenwärtig wie Allah, der Erhabene. Niemand ist 
auf die Weise wissend, mächtig, sprechend und gegenwärtig wie Allah, der Er-
habene, wissend, mächtig, sprechend und gegenwärtig ist. Das Wissen, das Leben, 
die Macht, das Reden und das Gegenwärtigsein Allahs, des Erhabenen, sowie 
all Seine anderen Attribute sind ein Leben, ein Wissen, ein Reden, eine Macht 
und ein Gegenwärtigsein, wie sie Ihm gebühren. Doch das Leben, das Wissen, 
die Macht und das Reden der Geschöpfe sind wie sie selbst später ins Sein ge-
kommen, zeitlich und örtlich begrenzt und von schnell vergänglichen und unter-
schiedlichen Dingen abhängig. Damit einhergehend wird gesagt, dass die Pro-
pheten, Gottesfreunde, Gelehrten und alle Gläubigen wissend, lebendig, mächtig, 
anwesend und existent sind. Das soll aber nicht bedeuten, dass sie wissend, 
lebend, mächtig, anwesend und existent seien wie Allah, der Erhabene. Zwischen 
dem Gegenwärtigsein Allahs, des Erhabenen, und dem Gegenwärtigsein der 
Seelen der Gottesfreunde gibt es einen großen Unterschied. Damals, als jene 
Bücher verfasst wurden, gaben unwissende Pseudosufis solche Worte von sich. 
Sie sagten, ihr Meister sei gegenwärtig und sehend, um sich auf diese Weise als 
Tasawwuf-Anhänger darzustellen. Die Religionsgelehrten, die Autoren der Fiqh-
Bücher schrieben auf die oben genannte Weise, um die Verbreitung dieser großen 
Sünde zu verhindern. Damit einhergehend haben unsere Religionsimāme, die 
größer sind als sie, diese Angelegenheit allgemeiner, umfassender und angemessen 
erklärt. Niemand ist ein Partner Allahs, des Erhabenen, in Seinen Attributen. 
All dies ist im Einheitsbekenntnis „Lā ilāha illallāh“ einbegriffen. D. h. es gibt 
niemanden, der das Recht darauf hat, Gott zu sein und angebetet zu werden, 
außer Allah, dem Erhabenen, der in keinem Seiner Attributen einen Partner 
hat. Denkt jemand gründlich und tief über diese Bedeutung nach, wäre diese 
Angelegenheit von Grund auf gelöst. 

– 1072 –



Verehrter Herr! Ich habe die Antwort lang und ausführlich gehalten, denn 
viele Personen sind hinsichtlich dieser Thematik in Zweifel geraten. Die Großen 
des Tasawwuf müssen Gelehrte sein, damit sie derartige Zweifel auf eine Weise 
lösen können, die jeder verstehen kann. In letzter Zeit sind die Ordenshäuser in 
die Hände von Unwissenden gefallen. Es wurden Leute als „Schaykh“ betitelt, 
die keine Ahnung vom Glauben und der Religion haben. Die Feinde des Islams 
wiederum nutzen die Worte und Intrigen dieser Pseudoschaykhs aus, um sagen 
zu können, dass sich in die Religion Aberglaube gemischt habe und der Islam 
degeneriert sei. Es ist jedoch sehr falsch, die Worte und Taten der Pseudosufis 
als Religion anzusehen und sie mit den großen Tasawwuf-Gelehrten zu verwech-
seln. Das bedeutet, die Religion nicht zu kennen und zu verstehen. Um in dieser 
Religion ein Mitspracherecht zu haben und eine Autorität zu sein, muss man die 
Gelehrten der Ahlus-Sunna kennen, ihre Bücher lesen, gut verstehen und ent-
sprechend dem Wissen handeln. Gibt es keinen solchen Gelehrten, werden die 
Feinde der Religion freies Feld haben und die Gestalt von Gelehrten annehmen. 
Mit ihren Predigten und Büchern werden sie den Glauben der jungen Menschen 
angreifen, um ihn zu stehlen, und die Nation und das Land ins Verderben füh-
ren. 

 
Er ist der Meistgeliebte von Allah, dem Herrn aller Welten,  
sein Körper ist rein, sein Name Ahmad, er ist ein Segen für alle Welten. 
 
Höchste Charakterzüge sind sein,  
er ist gemeint mit „Lawlāka..“ (wenn du nicht wärst), 
 
Sittlichkeit, Wissen, sowie Herzenslichter und Liebe,  
entspringen alle aus seinem Herzen. 
 
Er ist der wahre Vermittler zwischen Allah und Menschen,  
seine Worte sind Segen für das Herz und die Seelen. 
 
Er ist der Arzt für kranke Herzen ohne Hoffnung, er ist ohne jegliche Mängel, 
nicht nur er, sondern auch seine Gemeinde ist höher als die Engel. 
 
Allah gab ihm Helfer, diesem höchsten Auserwählten,  
jene, die Er für ihn erkor als höchste Gefährten. 
 
Der Prophet verkündete ihren Weg als den seinen,  
zugleich beteuerte er ihre Zeit, als die beste aller Zeiten. 
 
Sie liebten Muhammad mehr als ihr Leben,  
sie verließen Hab und Gut, sowie Ämter auf alle Zeiten. 
 
Sie gaben ihr Leben auf, um des Islams willen, von ganzem Herzen, 
O Allah, wie schön ist dies, wie hoch ist deren Rang in unserem Herzen. 
 
Schon beim ersten Mal in seiner Gegenwart wurden ihre Triebseelen rein,  
ihre Herzen füllten sich mit Gotteserkenntnis und Herzenslichtern obendrein. 
 
Den Zustand der Gottesfreunde erlangten sie sogleich, 
und sie folgten dem Propheten, keine Gabe ist dieser gleich. 
 
Sie sind alle gerecht, und Rechtschaffene ihrer Zeit,  
niemals wünschen sie sich das Kalifentum wegen Triebhaftigkeit. 
 
Daher kränken sie sich niemals aus Boshaftigkeit, das kann einfach nicht sein,  
nach Propheten sind sie am höchsten, und Mudschtahids sind sie obendrein. 

– 1073 –



55 — ZWEITER BAND, 38. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Hādschi Muhammad Yūsuf Kaschmīrī geschrieben und 

behandelt, dass die Gottesfreunde nicht ein Fünkchen Gedanken an diese Welt 
(Dunyā) im Herzen haben. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der Friede sei mit Seinen erwählten 
Dienern. Wer in seinem Herzen auch nur ein Fünkchen Liebe zu dieser Welt 
oder ein Fünkchen weltliche Bindung oder auch nur den kleinsten Gedanken an 
diese Welt hat, dem wird nicht zuteil, Allah, den Erhabenen, zu kennen. Das 
Äußere [Zāhir, also Sinnesorgane und Gedanken] eines solchen Auserwählten 
ist sehr weit entfernt und getrennt von seinem Inneren [Bātin, also von Herz 
und Seele]. Er ist aus dem Jenseits in diese Welt gekommen und hat sich unter 
die Menschen gemischt, um anderen nützlich zu sein. Dass diese Person über 
weltliche Angelegenheiten spricht und sich an die Mittel weltlicher Angelegen-
heiten klammert, ist nichts Schlechtes, sondern im Gegenteil etwas sehr Gutes. 
Auf diese Weise erfüllt sie die Rechte der Mitmenschen, bringt ihnen Nutzen 
und profitiert von ihnen. Das Innere eines solchen Menschen ist besser als sein 
Äußeres. Er ist wie eine Person, die Weizen auf einem Gerstenmarkt verkauft. 
Jeder denkt von ihm, er sei wie sie selbst ein Gerstenverkäufer auf dem Weizen-
markt, und gehen davon aus, dass sein Äußeres besser ist als sein Inneres. Sie 
sagen, dass er nach außen hin wie ein Gottesfreund aussieht, aber sein Herz der 
Welt verbunden ist. In Vers 89 der Sure al-Aʿrāf heißt es sinngemäß: „O unser 
Herr, richte zwischen uns und unserem Volk nach der Wahrheit. Du bist gewiss 
der beste aller Richter!“ Ich grüße diejenigen, die sich auf dem rechten Pfad be-
finden und dem Weg unseres Propheten Muhammad Mustafā, Friede sei mit 
ihm, folgen. 

 
Wüsstest du, was stand auf dem Ring des Süleyman:  
Lass nicht täuschen dich von der Weltentreue, 
Glücklich ist, der alles verzehrt, was er besitzt,  
Damit nicht laben daran seine Feinde. 

 
Ein leidvoller Traum ist, dieses Leben, 
Geboren sind wir, um abzuleben, 
Auch wenn du einige Momente verbringst mit Genuss, 
Wird dich der Kummer vergessen lassen den Genuss! 

 
Jeden Moment nähern wir uns an mit Unwissenheit, 
Dem „Abgrund des Todesmeeres“ mit Sehnsüchtigkeit, 
Mit tausenden Strapazen und unzähliger Trübseligkeit, 
Führt sie uns in den Abgrund, ja diese Weltlichkeit. 

 
Wir hingegen sind durch die Welt gereist, 
Dabei haben wir Allahs Zufriedenheit gesucht. 
Aus dem Nichts kann Er erschaffen, mit Seiner unendlichen Macht, 
Wir wollen wissen, was steckt hinter des Herrn Weisheit.  

 
Was Allah, der Erhabene, bestimmt hat für ein Geheimnis, 
Kann gewiss nicht verstanden werden mit des Geschöpfs Verständnis. 
Die Bedürftigkeit, Unachtsamkeit und Unwissenheit,  
Führten bei Menschen zu Handlungen voller Unrichtigkeit. 

– 1074 –



56 — ZWEITER BAND, 28. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Sādiq Kaschmīrī geschrieben und behandelt, 

dass Seelen die Gestalt eines Körpers annehmen können und dies keine Rein-
karnation (Tanāsukh) ist. 

Ich preise Allah, den Erhabenen, spreche den Segenswunsch auf Seinen Ge-
sandten und bete für Euch. Wir haben Euren wertvollen Brief erhalten. Als wir 
darin von Euren guten Zuständen erfuhren, freuten wir uns. Ihr sagt: „Ich verstehe 
Allah, den Erhabenen, jenseits von Verstand, Wissen, Enthüllungen und Er-
kenntnissen, jenseits von dem, was jenseits ist. So sehr, dass ich nicht glauben 
kann, dass Seine Attribute mit Ihm sind. Ich verstehe Ihn fern von allem, von 
jedem Wesen.“ Dies hat mich sehr erfreut. 

Frage: Im Raschahāt heißt es, dass Bābā Ābriz sagte: „Als Allah, der Erhabene, 
wünschte, dass der Lehm Ādams, Friede sei mit ihm, geknetet wird, während es 
auf der Welt keinen einzigen Menschen gab, goss auch ich Wasser in den Lehm.“ 
Ihr fragt, was er damit sagen will.  

Antwort: Der Lehm Ādams, Friede sei mit ihm, wurde von den Engeln 
geknetet. So wie diese Aufgabe den Engeln übertragen wurde, wurde, wie man 
versteht, die Aufgabe des Wassergießens auch der Seele von Bābā Ābriz über-
tragen. Als sein eigener Körper auf die Welt kam und er gar die Vollkommenheit 
erreichte, wurde er darüber informiert, dass seine Seele diese Aufgabe erfüllt 
hat. Es ist möglich, dass Allah, der Erhabene, den Seelen die Macht gibt, die 
Gestalt eines Körpers anzunehmen, bevor sie in den Körper kommen oder nach-
dem sie den Körper verlassen haben, und Dinge zu bewerkstelligen, die von Le-
benden vollbracht werden. 

Einige der ranghohen Persönlichkeiten dieser Religion haben berichtet, dass 
sie Jahrhunderte, bevor sie auf die Welt kamen, wichtige Taten vollbracht haben. 
Dies geschah so wie wir es beschrieben haben. D. h. diese Taten haben ihre 
Seelen ohne Körper vollbracht, und nachdem sie auf die Welt kamen, wurde 
ihnen dies bekannt gegeben. 

Manche Menschen haben die Tatsache, dass die Seelen die Gestalt eines Kör-
pers annehmen und Taten vollbringen, fälschlicherweise für Reinkarnation ge-
halten. Hāschā wa-kallā, dies ist keineswegs Reinkarnation, d. h. die Seelen sind 
nicht in einen anderen Körper eingetreten. Dieser Zustand führte dazu, dass 
viele Unwissende in die Irre gehen. Es gibt viel zu diesem Thema zu schreiben 
und erstaunliche Erkenntnisse gelangen in mein Herz. Wenn es möglich wird, 
werde ich dies schriftlich festhalten, doch jetzt gerade habe ich keine Zeit zum 
Schreiben. So Allah will, wird dies möglich sein. 

Ich grüße Euch und spreche Bittgebete. 
 
Warum sucht die Seele nicht nach ihrem Schöpfer, wenn sie ihn nicht kennt? 
Wenn die Triebseele die Ursache ist, warum wird sie dann nicht bekämpft? 
Ist es nicht seltsam, trotz des ultimativen Vergnügens, wird nicht danach verlangt,  
Wenn sie ihn kennt, warum nicht das Streben, dass sie ihn erlangt? 
Welcher Vorhang hat die Sicht versperrt, was brachte den Vollmond zum Untergang? 
Was ist der Grund, dass der Mond nicht nach dem Sonnenschein verlangt? 
 
 

– 1075 –



57 — ZWEITER BAND, 62. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khān-i Khānān Abdurrrahīm Khān, möge Allah sich 

seiner erbarmen, geschrieben. Darin wird behandelt, dass der Mensch erschaffen 
wurde, um zivilisiert zu sein. Um zivilisiert zu sein und zu leben, ist der Mensch 
auf andere Menschen angewiesen. Die Überlegenheit des Menschen ist auf dieses 
Bedürfnis zurückzuführen. Außerdem werden ähnliche Themen angesprochen: 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinen 
auserwählten und geliebten Dienern sein! Ich bete zu Allah, dem Erhabenen, 
dass Ihr sichtbare und unsichtbare Gaben erlangen möget, denn wenn es Euch 
gut geht und Ihr überlegen seid, werden viele Muslime gut sein und in Ruhe 
leben. Daher ist das Beten für Euer Wohlergehen Beten für das Wohlergehen 
vieler Muslime. Möge Allah, der Erhabene, zu Ehren des Meisters der Propheten, 
Friede sei mit ihnen allen, Euch schützen vor allem, was Eurer nicht würdig ist! 
Da ich weiß, dass Eure Liebe, Verbundenheit und Aufrichtigkeit gegenüber den 
Großgelehrten, die die Erben des Gesandten Allahs sind, wahrhaftig und voll-
kommen ist, bereite ich Euch mit diesem Schreiben Kopfschmerzen. Mein geehrter 
Herr! Die Reisenden auf diesem hohen Pfad sind in diesem Land [also Indien] 
einsam und wenige geworden. Weil sich Neuerungen (Bidʿa) in den Pfad der 
heutigen Tasawwuf-Anhänger gemischt und diesen Pfad verdorben haben, sind 
die Menschen mittlerweile nicht mehr in der Lage, die Großen, die sich an die 
Sunna des Gesandten Allahs geklammert haben, zu erkennen. Wegen dieser Un-
kenntnis und aufgrund der Kurzsichtigkeit vieler der Reisenden auf diesem Pfad 
haben sie Neuerungen auf diesem Pfad eingeführt. Sie haben versucht, die Herzen 
der Menschen mit diesen Neuerungen zu gewinnen. Sie dachten, mit diesen Neue-
rungen würden sie die Religion des Islams zur Reife führen. Doch Allah bewahre, 
dies ist keineswegs der Fall! Sie sind bestrebt, diesen hohen Pfad zu ruinieren 
und ihn aus den Händen gleiten zu lassen. Sie haben nicht begriffen, wie die 
Großen dieses Pfades sind. Möge Allah, der Erhabene, sie auf den rechten Weg 
führen. Es gibt heute in diesem Land nur noch sehr wenige Großgelehrte. Daher 
müssen jene, die sich auf diesem Pfad befinden und diesen Pfad lieben, den wahr-
haftigen Büchern der Großen dieses Pfades und den wahrhaftigen Schülern auf 
diesem Pfad Unterstützung leisten und ihnen zu Hilfe eilen. Der Mensch wurde 
nämlich erschaffen, um zivilisiert zu leben. Damit er zivilisiert leben kann, ist er 
auf andere angewiesen. Allah, der Erhabene, sagt in Vers 64 der Sure al-Anfāl 
sinngemäß: „O Mein Prophet! Allah, der Erhabene, und die Gläubigen, die auf 
deinem Weg sind, genügen dir!“ Er teilt mit, dass die Gläubigen dem Besten 
aller Menschen bei seinen Anliegen Genüge und Beistand sein werden. Daraus 
ergibt sich, dass es auch notwendig ist, anderen zu helfen. Die Reichen unserer 
Zeit denken, ein Derwisch zu sein bedeute, auf niemanden angewiesen zu sein. 
Dies ist aber ein falsches Verständnis. Denn Mensch zu sein bedeutet, angewiesen/ 
bedürftig zu sein. Nicht nur der Mensch, sondern jedes Geschöpf ist bedürftig. 
Die Güte und die Schönheit des Menschen beruhen auf der Tatsache, dass er 
bedürftig ist. Aufgrund dieser Bedürftigkeit ist der Mensch ein Diener und sein 
Herz ist gebrochen. Wäre der Mensch nicht bedürftig, dann wäre er ungehorsam, 
maßlos und unbändig. In der Sure Iqraʾ heißt es sinngemäß: „Wenn der Mensch 
bedürfnislos ist, wird er wahrlich maßlos werden!“ Die Bedürftigen, die von der 
Bindung an die Geschöpfe befreit sind, richten zu Zeiten, in denen sie das 
Bedürfnis haben, die Mittel zu ergreifen, ihre Bedürfnisse an den Eigentümer 
und Schöpfer der Mittel. Wenn sie diese Mittel erlangen, wissen sie, dass diese 
von Ihm kommen. Sie sagen: „Er ist es, der sie zukommen lässt, und wieder Er 
ist es, der sie nicht zukommen lässt.“ Allah, der Erhabene, erschafft alles mit 

– 1076 –



Anlässen und Mitteln, damit zahlreiche Ordnungen und Nutzen gewährleistet 
sind. Er bezeichnete jene, die Anlass zu Gutem sind, als gut und jene, die Anlass 
für Schlechtes sind, als schlecht. Daher danken die Großen dieses Pfades denje-
nigen, die Anlass zum Guten sind, und klagen über jene, die Anlass zum Schlechten 
sind. Dem Anschein nach erachten sie das Gute und Schlechte als von diesen 
Anlässen und Mitteln stammend. Hätte Allah, der Erhabene, alles sofort und 
ohne Mittel erschaffen, gäbe es keine Ordnung mehr in dieser Welt und alles 
würde im Chaos versinken. O mein Herr! Du erschaffst nichts in Chaos. 

Dass mein geehrter Bruder Sayyid Mīr Muhammad Nuʿmān, ein Beschützer 
des Islams, ein Kenner der Wahrheiten und ein Besitzer von Erkenntnissen, sich 
in Eurer Nähe befindet, ist ein großer Segen. Schätzt den Wert davon, seine Bitt-
gebete einzuholen und seiner spirituellen Zuwendung (Tawaddschuh) zuteilzu-
werden. Ich denke gar, dass die Grundlage und Basis Eurer Regierung und Eurer 
Macht sein Segen, sein Fayd und seine Zuwendung sind. Ich sehe ihn als Euren 
Helfer und Beistand sowohl in Eurer Nähe als auch in der Ferne. Seit mehr als 
einem Jahr schreibt er diesem Bedürftigen (Fakir) fortlaufend von Euren guten 
Zuständen und berichtet in jedem Brief von der Liebe und der Aufrichtigkeit, 
die Ihr für diesen Bedürftigen verspürt. Er schrieb mir, dass die Leitung dort 
einem anderen übergeben wurde und es nun Zeit für spirituelle Zuwendung und 
Hilfe sei. Als ich den Brief las, wandte ich mich zu diesem Zweck der Angelegenheit 
zu. Da zeigte sich, dass Ihr euch auf einer sehr hohen Stufe befindet. Zu dem 
Zeitpunkt machte sich gerade jemand auf den Weg und als Antwort auf jenen 
Brief wurde lediglich geschrieben, dass Khān-i Khānān auf einer sehr hohen 
Stufe gesehen wurde. Allah, der Erhabene, allein ist es, der alles tut und erschafft! 
Was-salām. 

58 — ZWEITER BAND, 25. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khādscha Scharafuddīn Husayn geschrieben und be-

handelt, dass jede Handlung im Einklang mit dem Gesandten Allahs als Gottge-
denken (Dhikr) gilt. 

Alhamdulillāhi wa-salāmun alā ibādihilladhīnastafā! Der Brief, den mein ge-
ehrter Sohn mit Mawlānā Abdurraschīd und Mawlānā Dschān Muhammad gesandt 
hat, ist angekommen. Die Summe für das Gelübde war ebenfalls enthalten. Möge 
Allah, der Erhabene, im Gegenzug alles erdenklich Gute geben! Wir haben uns 
über die Nachricht Eures Wohlbefindens sehr gefreut. 

O mein Sohn! Eure jetzige Zeit ist eine Gelegenheit. Die Gelegenheit wiederum 
ist ein großer Segen. Zeiten, die bei Gesundheit und ohne Sorgen verbracht 
werden, sind ein Geschenk, das nicht leicht auffindbar ist. Jeder Augenblick 
sollte mit dem Gedenken Allahs, des Erhabenen, verbracht werden. Jede Hand-
lung, die im Einklang mit dem Gesandten Allahs geschieht, ja gar der Einkauf, 
ist Gottgedenken. Daher muss jede Handlung und Haltung mit dem Gesandten 
Allahs übereinstimmen. Somit werden sie alle zu Dhikr. „Dhikr“ bedeutet, sich 
der Gottvergessenheit (Ghafla) zu entledigen, also Allahs, des Erhabenen, zu 
gedenken. Beachtet der Mensch in all seinen Handlungen und Angelegenheiten 
die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen, wird er erlöst vom Vergessen 
dessen, der diese Gebote und Verbote auferlegte, und wird in ständigem Dhikr 
sein. 

 

Jeder Weg wird sich dir öffnen, wenn es will, der Herr, 
gewähren wir Er dir viel, mit Anlässen der Herr. 

– 1077 –



59 — BEGLAUBIGUNGSWUNDER  
(MUʿDSCHIZA), WUNDERTAT (KARĀMA), 

SCHARFBLICK (FIRĀSA) UND MAGIE (SIHR) 
Sayyid Abdulhakīm ibn Mustafā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 

in einem seiner Briefe: 
Die Wāridāt ilāhiyya [also die göttlichen Lichter (Fayd) und Eingebungen 

(Ilhām)] ereignen sich allesamt innerhalb des göttlichen Brauches (al-Āda al-
ilāhiyya). Das bedeutet, dass Allah, der Erhabene, alles durch Mittel erschafft. 
Er verlieh diesen Mitteln die Wirkung und Kraft zum Handeln. Diese Kräfte 
nennen wir Naturkräfte und Gesetze der Physik, Chemie und Biologie. Um eine 
Sache zu vollbringen oder etwas zu erlangen, müssen wir die Mittel dieser Sache 
ergreifen. So muss man z. B., um Weizen zu gewinnen, das Feld pflügen, säen 
und ernten. Alle Bewegungen und Taten der Menschen geschehen innerhalb 
dieses Brauches Allahs, des Erhabenen. Um Menschen, die Er liebt, Güte und 
Gunst zu erweisen und um Seine erbitterten Feinde zu täuschen, erschafft Allah, 
der Erhabene, auf außergewöhnliche Weise (Khāriqul-āda), d. h. Seinen göttlichen 
Brauch brechend, Sachen ohne Mittel. [Jeder Mensch hat eine Triebseele (Nafs). 
Die Triebseele ist Allah, dem Erhabenen, feind. Sie möchte stets nur Schlechtes 
tun. Sie will niemals dem Islam folgen. Die Triebseele derjenigen, die dem Islam 
folgen, wird gereinigt, sodass nichts mehr von ihrer Feindschaft bleibt. Die Trieb-
seele von Ungläubigen, die hungern und sich Strapazen aussetzen, wird hingegen 
schwächer, sodass sie nicht mehr dazu in der Lage ist, Schlechtes zu tun. Aus 
diesem Grund ereignen sich außergewöhnliche Sachen bei Gottesfreunden und 
bei Priestern.] 

1. Bei den Propheten, Friede sei mit ihnen, ereignen sich Sachen außerhalb 
des göttlichen Brauches und innerhalb der göttlichen Macht, da sie vollkommen 
rein sind. Dies wird „Muʿdschiza“ ([Beglaubigungs-]Wunder) genannt. Es ist für 
die Propheten, Friede sei mit ihnen allen, notwendig, dass sie Wunder zeigen. 

2. Die Sachen, die sich bei den Gottesfreunden (Awliyā) aus den Gemeinden 
der Propheten, Friede sei mit ihnen allen, auf außergewöhnliche Weise ereignen, 
weil bei ihnen keine Übel der Triebseele geblieben sind, werden „Karāma“ 
(Wundertat) genannt. [Im Kapitel über die Abtrünnigen schreibt Ibn Ābidīn: 
„Die Muʿtaziliten und die Wahhabiten glaubten nicht an die Existenz von Wun-
dertaten. Imām al-Haramayn und Imām Umar an-Nasafī sowie viele andere Ge-
lehrte, möge Allah sich ihrer erbarmen, haben bewiesen, dass Wundertaten 
möglich sind.] Es ist nicht notwendig, dass Gottesfreunde Wundertaten vollbringen. 
Diese wollen auch keine Wundertaten zeigen. Sie schämen sich nämlich vor 
Allah, dem Erhabenen. 

3. Außergewöhnliche Dinge, die sich innerhalb der Gemeinde bei Personen, 
die keine Gottesfreunde sind, ereignen, werden „Firāsa“ (Scharfblick) genannt. 

4. Wenn sich Außergewöhnliches bei Sündern (Fāsiqūn), also bei Leuten, die 
viele Sünden begangen haben, ereignet, wird dies „Istidrādsch“ genannt, was 
bedeutet, dass ihr Wert Stufe um Stufe verringert wird. 

5. Ereignet sich Außergewöhnliches bei Ungläubigen (Kāfirūn), wird es „Sihr“ 
(Magie/Zauber) genannt. 

 
Täuschen soll die Welt dich nicht, schon bald liegt sie in Ruinen,  
deine momentan verbrachte Zeit, schon bald liegt auch sie in Ruinen. 

 

– 1078 –



60 — DRITTER BAND, 86. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Darwīsch Habīb Khādim geschrieben und behandelt 

den Grund dafür, dass sich übernatürliche Zustände und Wundertaten viel oder 
wenig ereignen. 

Das Eintauchen in ein Übermaß an Dingen, die mubāh sind, führt zur Ver-
ringerung der Wundertaten. Vor allem, wenn man sich gar in das Zweifelhafte 
stürzt und – Allah bewahre – sich von dort den Dingen, die harām sind, nähert, 
verschwinden die Wundertaten (Karāma) und das Übernatürliche/Außergewöhn-
liche (Khāriqa). Werden die Dinge, die mubāh sind, wenig und nur im notwendigen 
Maße getan, vermehren sich die Wundertaten und das Übernatürliche. Dass sich 
Übernatürliches ereignet, ist bei der Prophetenschaft notwendig, aber nicht bei 
der Gottesfreundschaft. Denn die Prophetenschaft muss jedem verkündet werden, 
doch die Gottesfreundschaft zu offenbaren, ist nicht wādschib. Es ist sogar besser, 
die Gottesfreundschaft zu verbergen. Prophetenschaft ist nämlich, die Menschen 
zu Allah, dem Erhabenen, zu rufen, während Gottesfreundschaft meint, sich 
Allah, dem Erhabenen, zu nähern. Es ist jedem bekannt, dass es nötig ist, in Er-
scheinung zu treten, um die Menschen zu etwas zu rufen. Das Näherkommen 
geschieht jedoch insgeheim. Dass ein Gottesfreund (Walī) viele Wundertaten 
vollbringt, bedeutet nicht, dass er den Gottesfreunden, die wenige Wundertaten 
vollbringen, überlegen wäre. Es kann durchaus sein, dass ein Gottesfreund, der 
keine Wundertaten vollbringt, höher ist als ein Gottesfreund, der Wundertaten 
vollbringt. Der Autor des Buches al-Awārif, der zu den hohen Gottesfreunden 
gehört [also Schihābuddīn as-Suhrawardī, möge Allah sich seiner erbarmen], hat 
dies ausführlich erörtert. Für die Propheten ist das Vollbringen von Beglaubi-
gungswundern eine Bedingung, doch die Menge dieser Wunder ist kein Indikator 
für den Rang dieser Propheten; wieso also sollte dies ein Indikator sein für die 
Gottesfreunde, obwohl für sie das Vollbringen von Wundertaten keine Bedingung 
ist? Ich gehe gar davon aus, dass die Propheten Askese (Riyāda) und körperliche 
Bemühung (Mudschāhada) übten und die Dinge, die mubāh sind, nur in sehr ge-
ringem Maße nutzten, damit sie Übernatürliches bewirken. Das Bewirken von 
Übernatürlichem ist nämlich eine Pflicht und Bedingung der Prophetenschaft. 
Es dient nicht dazu, dass sie zu Stufen aufsteigen, die Allah, dem Erhabenen, 
nah sind. Die Propheten, Friede sei mit ihnen, sind nämlich für den Weg des 
„Idschtibā“ auserwählte und geliebte Anführer. Allah, der Erhabene, hängte sie 
an den Haken Seiner Liebe und zog sie zu sich. Ohne sich anzustrengen, werden 
sie zu den Stufen der Nähe geführt. Die Askese und körperliche Bemühung, um 
die Stufen der Nähe zu Allah, dem Erhabenen, zu erreichen, erfolgt auf dem 
Weg der „Ināba“ und „Irāda“. Dieser Weg ist der Pfad der „Suchenden/Stre-
benden“ (Sg. Tālib). Der Weg des Idschtibā jedoch, auf dem die Propheten 
geführt werden, ist der Pfad der „Gewollten“ (Sg. Murād). Auf dem ersten Pfad 
schreitet man durch Mühsal voran. Die Gewollten hingegen werden sich zierend, 
zärtlich zum Ziel geführt. Sie werden ohne Mühsal zu den Stufen der Nähe ge-
bracht. 

Auf dem Weg der Ināba und Irāda sind Askese und körperliche Bemühung 
nötig. Auf dem Weg des Idschtibā jedoch sind diese nicht erforderlich, doch 
nichtsdestotrotz bringen sie Nutzen. Wenn eine Person zärtlich und in ihrem 
Dienst stehend geführt wird und sie sich dabei auch selbst bemüht und somit die 
Führung vereinfacht, wird sie schneller vorankommen und größere Höhen er-
klimmen. Bemüht sie sich selbst nicht, wird ihr Fortschritt nicht so leicht und 
schnell erfolgen. Ja, Allah, der Erhabene, zieht und erhebt, wen Er will, derart, 
dass Er diesen schneller als alle anderen befördert. Kurzgefasst: So wie auf dem 

– 1079 –



Weg des Idschtibā Mühe und Anstrengung für das Erreichen des Ziels nicht er-
forderlich sind, so sind sie auch für das schnelle Erreichen und Aufsteigen in 
höhere Stufen nicht erforderlich, doch diese sind mitunter von Nutzen. Riyāda 
und Mudschāhada meint, die Dinge, die mubāh sind, nur in absolut notwendigem 
Maße zu nutzen [die maßlosen Wünsche der Triebseele nicht zu befolgen], und 
dies bringt jenen auf dem Pfad des Idschtibā andere Nutzen. Der große Dschihad 
(al-Dschihād al-akbar) sowie die Läuterung des Herzens vom Schmutz dieser 
Welt gehören zu diesen Nutzen. 

Die Dinge, derer der Mensch bedarf, in notwendigem Maße zu nutzen und 
für ihren Erwerb zu arbeiten, ist keine Bindung des Herzens an diese Welt. 
„Fudūl“, also Dinge, die über den Bedarf hinausgehen und unnütz sind, sind 
Weltliches. [Wenn diese aber im Einklang mit dem Wohlgefallen Allahs, des Er-
habenen, erworben und ausgegeben werden, gelten sie nicht als Weltliches.] Ein 
weiterer großer Nutzen der Riyāda und der Verwendung des Mubāh in notwen-
diger Menge ist, dass die Abrechnung am Jüngsten Tag kurz und einfach sein 
wird. Darüber hinaus führt dies zur Erhöhung der jenseitigen Stufen. Je mehr 
Mühsal man im Diesseits erleidet, desto bequemer wird man es im Jenseits haben. 
Auch zu diesem Zweck haben die Propheten, Friede sei mit ihnen, Riyāda und 
Mudschāhada geübt. Aus all dem geht hervor, dass auf dem Pfad des Idschtibā 
Askese und das Verdienen und Verwenden des Mubāh in nötigem Maße keine 
Bedingung, aber dennoch gut und nützlich sind. Wenn die Vielzahl der Nutzen 
bedacht wird, können wir davon ausgehend auch sagen, dass diese notwendig 
und zwingend erforderlich sind. O mein Herr! Sei gnädig mit uns und gewähre 
uns, dass unsere Taten richtig und nützlich sind. Friede sei mit jenen, die auf 
dem rechten Weg schreiten. 

61 — ZWEITER BAND, 92. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Muhammad Nuʿmān, möge seine Seele ge-

segnet sein, geschrieben und behandelt, dass mit der Gottesfreundschaft die 
Nähe zu Allah, dem Erhabenen, gemeint ist und dass Übernatürliches und Wun-
dertaten keine Bedingung dafür sind, um ein Gottesfreund (Walī) zu sein. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Friede sei mit den Dienern, mit 
denen Er zufrieden ist! Ich bete dafür, dass es meinem geliebten Bruder Sayyid 
Mīr Muhammad Nuʿmān wohlergeht. Damit die Gottesfreundschaft (Wilāya) er-
langt wird, sind Übernatürliches/Außergewöhnliches (Khāriqa) und Wundertaten 
(Karāma) nicht notwendig. So wie die Gelehrten dieser Religion keine Wunder-
taten vollbringen müssen, so müssen auch die Gottesfreunde keine Wundertaten 
vollbringen. Gottesfreundschaft [also ein Gottesfreund zu sein] meint nämlich 
Gottesnähe (al-Qurb al-ilāhī) [also die Nähe zu Allah, dem Erhabenen]. Allah, 
der Erhabene, lässt diese Nähe nach der Entwerdung (Fanā) [also nachdem alles 
andere als Allah, der Erhabene, vergessen wird] Seinen Freunden (Awliyā) zu-
teilwerden. Es ist durchaus möglich, dass jemandem diese Nähe beschert wird, 
ohne dass er über die Dinge in dieser Welt, die nicht gekannt werden, informiert 
wird. Einer anderen Person mögen sowohl diese als auch die verborgenen Dinge 
bekannt gemacht werden. Einem Dritten hingegen mag zwar keine Nähe beschert 
werden, er aber über das Verborgene informiert werden. Diese dritte Person ist 
Träger von Istidrādsch. Da die Triebseele dieser Person poliert ist, werden ihr 
unbekannte Dinge enthüllt und sie wird auf diese Weise in die Schlucht der Irre 
gestürzt. In den Versen 18 und 19 der Sure al-Mudschādala heißt es sinngemäß: 
„Sie glauben, etwas Gutes zu tun, doch wisst, dass sie sehr lügnerisch sind. Der 
Satan hat sie getäuscht und vom Weg abgebracht. Er hat Allah, den Erhabenen, 

– 1080 –



so sehr vergessen lassen, dass sie Ihn weder erwähnen noch an Ihn denken. Sie 
sind zu Soldaten und Dienern des Satans geworden. Wisst, dass diese Leute, die 
die Gruppe des Satans sind, unerschöpfliche Gaben aus den Händen haben gleiten 
lassen und sich einer unendlichen Strafe ausgesetzt haben.“ In diesen Versen 
wird die Lage solcher Menschen kundgetan. Die Personen der ersten und zweiten 
Gruppe, die mit der Gottesnähe beschenkt wurden, sind Gottesfreunde. Kunde 
über das Verborgene zu geben, vermehrt und verringert ihre Gottesfreundschaft 
nicht. Der Unterschied zwischen beiden ist gemäß der Ränge der Gottesnähe. 
Der Gottesfreund, dem kein Einblick in das Verborgene gewährt wird, ist aufgrund 
seiner größeren Nähe fortgeschrittener und höher als der andere. Der Autor des 
Buches Awārif al-maʿārif, Schihābuddīn Umar as-Suhrawardī, möge seine Seele 
gesegnet sein, gehört zu den hohen Gottesfreunden. Sämtliche Gottesfreunde 
lieben ihn. Nachdem er in seinem Buch die Wundertaten der Gottesfreunde be-
schrieben hat, schreibt er: „Es kann durchaus sein, dass einem Gottesfreund, der 
eine hohe Stufe innehat, keine einzige Wundertat und nichts Übernatürliches 
gewährt wird, denn Wundertaten werden beschert, um die Gewissheit (Yaqīn) 
[den Glauben] zu stärken. Derjenige, dem Gewissheit beschert wurde, hat keine 
Wundertaten und übernatürlichen Zustände nötig. All diese Wundertaten sind 
der Verzierung des Herzens mit dem Gedenken des Wesens Allahs, des Erhabenen, 
unterlegen.“ Schaykhul-islām Abdullāh al-Ansārī, einer der Großen der Sūfiyya 
aliyya, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Manāzil as-
sāʾirīn: „Die Firāsa (Scharfblick) ist zweierlei: Die erste Art ist der Scharfblick 
der Gotteskenner (Besitzer von Gotteserkenntnis) und er besteht darin, das Po-
tenzial der Schüler zu entdecken und die Gottesfreunde zu erkennen. Die zweite 
Art ist der Scharfblick derer, die Askese üben und mit Hunger ihre Triebseele 
polieren, und er besteht darin, verborgene Dinge, die den Geschöpfen eigen sind, 
zu erkennen. Da die meisten Menschen nicht Allahs, des Erhabenen, gedenken, 
sondern Tag und Nacht nur an die Welt denken, suchen sie nach Personen, die 
ihnen Informationen über weltliche Angelegenheiten und Dinge, die sie erstreben, 
geben, und erachten diese als große Menschen. Sie denken sogar, diese Menschen 
seien Gottesfreunde und Allah, dem Erhabenen, nah. Sie blicken nicht auf die 
Erkenntnisse und das korrekte und feine Wissen der Gottesfreunde. Sie reden 
diese vielleicht sogar schlecht und sagen: ,Wären sie geliebte Diener Allahs, so 
besäßen sie Wissen über unsere verborgenen Angelegenheiten und geheimen 
Gedanken. Jemand, der kein Wissen über unseren Zustand hat, kann niemals 
das feine Wissen verstehen, das über den Geschöpfen liegt.‘ Mit solchen Aussagen 
glauben sie nicht an den Scharfblick der Gottesfreunde und ihr Wissen über das 
Wesen und die Attribute Allahs, des Erhabenen. Aufgrund ihres falschen Maß-
stabes berauben sie sich des korrekten Wissens und der Gotteserkenntnis dieser 
großen Persönlichkeiten. Sie wissen nicht, dass Allah, der Erhabene, diese Großen 
vor den Augen der Unwissenden verborgen und sie für sich selbst vorbehalten 
hat. Er beschäftigte Seine Freunde nicht mit weltlichen Angelegenheiten, sondern 
mit sich selbst. Hätten sich die Gottesfreunde an die Angelegenheiten und Zu-
stände der Menschen gebunden, wären sie der Gegenwart Allahs, des Erhabenen, 
nicht würdig gewesen.“ Abdullāh al-Ansārī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
hat noch viele andere Dinge dieser Art geschrieben. 

Ich hörte von meinem Meister Khādscha Muhammad Bāqī billāh, möge seine 
Seele gesegnet sein, dass Schaykh Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt: „Gottesfreunde, die viele Wundertaten und übernatürliche 
Zustände innehatten, bereuten dies in ihren letzten Atemzügen und wünschten, 
sie hätten keine einzige Wundertat vollbracht.“ Würde die Überlegenheit der 
Gottesfreunde am Auftreten von Übernatürlichem gemessen werden, dann wäre 
es unnötig, dass sie dieses Auftreten bereuen. 

– 1081 –



Frage: Wenn das Vollbringen von Wundertaten keine Bedingung der Got-
tesfreundschaft ist, wie kann dann zwischen wahren Gottesfreunden und Pseu-
doschaykhs unterschieden werden? 

Antwort: Die Gottesfreunde müssen in dieser Welt nicht kenntlich sein und 
wahrhaftige Gottesfreunde und falsche Schaykhs müssen sich vermischen. Es ist 
notwendig, dass sich in dieser Welt Recht und Unrecht, Wahrheit und Falschheit 
vermischen. Der Gottesfreund braucht sich auch seiner eigenen Gottesfreundschaft 
nicht bewusst zu sein. Es gab viele Gottesfreunde, deren Gottesfreundschaft 
ihnen selbst nicht bekannt war. Wie können andere sie dann erkennen? Es besteht 
auch gar keine Notwendigkeit dazu. Ja, die Propheten, Friede sei mit ihnen, 
müssen Wunder vollbringen, wodurch sich der Prophet von denen unterscheidet, 
die keine Propheten sind. Grund hierfür ist, dass es für jedermann zwingend er-
forderlich ist, die Prophetenschaft des Propheten zu kennen. Da die Gottesfreunde 
die Menschen zur Religion ihres eigenen Propheten rufen, genügen den Gottes-
freunden die Wunder ihres Propheten. Würden die Gottesfreunde zu etwas an-
derem als dem Islam einladen, dann wäre es sicherlich notwendig, dass sie Über-
natürliches vollbringen. Da sie aber zum Islam rufen, müssen sie keine Wundertaten 
vollbringen. Die Religionsgelehrten rufen alle Menschen dazu auf, die Gebote 
in den Büchern der Religion zu erfüllen. Die Gottesfreunde wiederum rufen 
sowohl hierzu auf als auch zu der inneren Dimension des Islams. Sie rufen zuerst 
zum Islam, dann lehren sie das Gedenken des Namens Allahs, des Erhabenen. 
Sie fordern mit Nachdruck, zu jeder Zeit ununterbrochen mit dem Gottgedenken 
beschäftigt zu sein. Auf diese Weise wird der Körper des Menschen mit Liebe 
(Mahabba) durchdrungen und im Herzen wird nichts außer Allah, dem Erhabenen, 
enthalten sein. Alles wird so sehr vergessen, dass der Mensch sich an nichts 
anderes erinnern kann als an Allah, den Erhabenen, so sehr er sich auch dazu 
zwingen sollte. Warum sollte es erforderlich sein, dass die Gottesfreunde für 
diese zwei Arten des Aufrufs Wundertaten vollbringen? Das spirituelle Führen 
(Irschād) bedeutet, diese beiden Arten von Einladungen auszuführen. Wundertaten 
haben hier keinen Platz. Es soll auch erwähnt sein, dass der aufmerksame Schüler 
während des Voranschreitens auf dem Pfad des Tasawwuf viele außergewöhnliche 
Zustände und Wundertaten seines Meisters wahrnimmt. Auf diesem unbekannten 
Weg konsultiert er jeden Augenblick die Hilfe seines Meisters und erhält sie 
auch stets. Ja, der Meister muss anderen keine Wundertaten zeigen. Doch für 
seine Schüler vollbringt er ständig Wundertaten und die übernatürlichen Zustände 
kommen eins nach dem anderen. Wie soll der Schüler auch nicht die Wundertaten 
seines Meisters bemerken, wo er doch sein totes Herz belebt? Der Meister lässt 
ihn spirituelle Schau (Muschāhada) und Enthüllungen (Kaschf) erlangen. Die 
Unwissenden denken, das Wiederbeleben der Toten aus ihren Gräbern sei eine 
große Wundertat. Die Großen jedoch legen Wert auf das Beleben toter Herzen 
und die Heilung der kranken Seelen. Khādscha Muhammad Pārisā, einer der 
Großen der Sūfiyya aliyya, schreibt: „Da die meisten Menschen denjenigen für 
groß halten, der die Toten wiederbelebt, haben jene, die Allah, dem Erhabenen, 
nah sind, dies nicht gewollt, sondern sie haben die toten Seelen belebt und 
versucht, die toten Herzen ihrer Schüler zu beleben. In Wahrheit hat das Wie-
derbeleben der Toten im Vergleich zum Beleben der Herzen und Seelen keinerlei 
Wert und ist gar Zeitverschwendung mit Unnützem. Das Beleben des Toten gibt 
ihm nämlich ein paar Tage mehr zu leben. Die Belebung der Herzen jedoch führt 
zu ewigem Leben. Die Existenz derer, die nah zu Allah, dem Erhabenen, sind, 
ist schon an sich eine Wundertat. Dass sie die Menschen zu Allah, dem Erhabenen, 
einladen, ist eine der Gnaden des erhabenen Herrn. Dass sie tote Herzen beleben, 
ist das allergrößte Wunder. Die Erlösung der Menschen erfolgt durch ihre Existenz. 
Sie sind die wertvollsten Geschöpfe. Allah, der Erhabene, lässt durch sie Barm-

– 1082 –



herzigkeit regnen. Durch sie sendet Er Versorgung. Ihre Worte sind Medizin 
und ihre Blicke des Mitleids sind Heilung. Sie sind die nahen Freunde Allahs. 
Wo sie sich befinden, fehlt es nicht an Gnade und Güte seitens Allahs, des Erha-
benen. Wer sich bei ihnen befindet, gehört nicht zu den Schlechten und wer sie 
kennt, bleibt nicht beraubt.“ 

Das offenkundigste Merkmal, das diese Großen von den Scharlatanen unter-
scheidet, ist, dass all ihre Worte und Handlungen im Einklang mit dem Islam 
stehen und sich im Herzen derer, die sich bei ihnen befinden, Furcht vor und 
Liebe zu Allah, dem Erhabenen, entsteht und sie sich von allem anderen abwenden. 
Bei jenen, die eine Beziehung zu den Gottesfreunden haben, entstehen diese 
Anzeichen. Wer keine Beziehung zu ihnen hat, ist ohnehin von allem beraubt. 
In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Wer dem Guten nicht geneigt ist, hat keinen Nutzen zu finden,  
auch wenn er sehen sollte einen Propheten. 

[Im Raschahāt wird von Ubaydullāh al-Ahrār, möge seine Seele gesegnet 
sein, Folgendes überliefert: „Mit ,Himma‘ (Bestrebung) ist gemeint, dass eine 
Person, die eine Beziehung zu den Namen Allahs, des Erhabenen, hat, in ihrem 
Herzen lediglich die Erledigung einer einzigen Angelegenheit behält. Diese 
Person wendet sich dieser Angelegenheit zu und bringt nichts anderes in ihr 
Herz. Sie will allein die Erledigung dieser Angelegenheit. Und Allah, der Erhabene, 
erschafft dies. So ist der Brauch Allahs, des Erhabenen. Es wurde auch gesehen, 
dass die Dinge, worauf die Bestrebungen der Ungläubigen gerichtet sind, ge-
schehen. Allah, der Erhabene, hat mir diese Kraft verliehen, doch auf dieser 
Stufe ist Anstand (Adab) erforderlich. Dieser Anstand besteht darin, dass sich 
der Diener dem Willen Allahs unterwirft und nicht im Gegenteil Allah dem 
eigenen Willen folgen lässt, Es bedeutet, auf die Anordnung Allahs, des Erhabenen, 
zu warten und, wenn sich der Wille des Herrn an etwas bindet und Er eine An-
ordnung gibt, die Bestrebung darauf zu richten.“ Khādscha Muhammad Yahyā, 
der Sohn von Ubaydullāh al-Ahrār, sagte: „Es gibt drei Arten von Personen mit 
Verfügungsgewalt (Tasarruf): Die einen können mit der Erlaubnis Allahs, des 
Erhabenen, zu jeder gewünschten Zeit im Herzen der von ihnen gewünschten 
Personen eine Verfügung treffen und sie auf die Stufe der Entwerdung (Fanā) 
gelangen lassen. Andere treffen nicht ohne die Anweisung Allahs, des Erhabenen, 
eine Verfügung und sie wenden sich der angewiesenen Person zu. Die anderen 
jedoch treffen in den Herzen eine Verfügung, wenn sie eine Eigenschaft oder 
ein Zustand überkommt.“] 

In Eurem wertvollen Brief schreibt Ihr darüber, dass der Herrscher unserer 
Zeit dem Islam Wichtigkeit beimisst, Gerechtigkeit einhält und die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, ausführt. Als wir diese Zeilen lasen, haben wir uns sehr gefreut. 
So wie Allah, der Erhabene, Länder mit dem Licht der Gerechtigkeit von Staats-
oberhäuptern erstrahlen lässt, so stärkt Er die Religion des Islams mit ihrem 
Schutz und ihrem Beistand. Mein geehrter Bruder! Es heißt: „Der Islam steht 
unter dem Schutz des Schwertes“, d. h. die Verbreitung und Einhaltung des 
Islams hängt von der Hilfe und dem Schutz der Staatsoberhäupter ab. [Ist der 
Staat mächtig, sind das Leben und Eigentum aller Menschen in Sicherheit und 
jeder kann seinen gottesdienstlichen Handlungen in Ruhe nachgehen. Auch die 
Muslime, die in nichtislamischen Ländern wie Europa und Amerika Menschen-
rechte genießen und ihre religiösen Verpflichtungen frei ausüben, dürfen sich 
gegenüber dem Staat, der ihnen diese Freiheit gewährt, nicht auflehnen, nicht 
gegen die Gesetze verstoßen, kein Anlass für Aufruhr und Anarchie sein und 
sie müssen ihre Steuern und Schulden fristgerecht bezahlen und dem Staat be-

– 1083 –



hilflich sein. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna befehlen uns, so zu sein.] Wie schade 
es doch ist, dass in Indien der staatliche Schutz der Muslime seit geraumer Zeit 
nachgelassen hat und der Islam schwach geworden ist. Die Ungläubigen Indiens 
haben, ohne sich zu genieren, Moscheen zerstört und diese in ihre eigenen Tempel 
umgewandelt und zu Spielplätzen gemacht. Sie vernichteten die Gräber geehrter 
Persönlichkeiten und machten daraus Parks. Die Ungläubigen begingen offen 
jegliche Sünde und jedes Zeichen des Unglaubens und die Muslime hatten mit 
Schwierigkeiten zu kämpfen, um die Gebote Allahs, des Erhabenen, zu erfüllen. 
Da es den ungläubigen Hindus verboten war, während ihrer Feste zu essen und 
zu trinken, hinderten sie Bäckereien und Köche daran, Brot und Lebensmittel 
in muslimischen Städten zu verkaufen. Im Monat Ramadan aßen und tranken 
sie auf öffentlichen Plätzen maßlos vor den Augen der Fastenden. Die Muslime 
jedoch konnten nichts dagegen sagen. Wie schändlich es doch ist, dass, obwohl 
die Regierenden zu uns gehören, wir so schwach und bemitleidenswert geworden 
sind. Zu Zeiten, in denen die Regierenden dem Islam Wert beimaßen, erstrahlte 
die Religion, und die profunden Gelehrten sowie Großen der Sūfiyya wurden 
von jedem geliebt und respektiert. Sie bemühten sich, den Islam mit der Macht, 
die sie vom Staat erhielten, zu verbreiten. Nach dem, was ich gehört habe, sah 
Emir Timur, möge Allah sich seiner erbarmen, als er die Straße von Buchara 
passierte, viele Menschen, die in der Ferne Teppiche abschüttelten, und erkundigte 
sich neugierig danach. Er erfuhr, dass es sich um die Teppiche des Ordenshauses 
von Khādscha Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, möge seine Seele gesegnet 
sein, handelte. Aufgrund seiner großen Liebe und seines Respekts gegenüber 
dem Islam begab er sich dorthin und stellte sich in den Staub der Teppiche und 
rieb den Staub auf sein Gesicht und seine Augen, so als würde er Moschus und 
Amber auftragen, und wollte auf diese Weise mit den spirituellen Erkenntnissen 
und dem Segen derer geehrt werden, die auf dem Wege Allahs schreiten. Es wird 
gehofft, dass er dank seiner Liebe und seines Respekts gegenüber denen, die 
Allah, dem Erhabenen, nahestehen, mit Glauben ins Jenseits übergegangen ist. 
Wie wir mitbekommen haben, sagte einer der Gottesfreunde damals, als die 
Nachricht von Timurs Tod eintraf: „Timur ist gestorben und er hat den Glauben 
mitgenommen.“ 

Wenn die Prediger am Freitag die Freitagspredigt verlesen, sprechen sie die 
Namen der Sultane, indem sie auf die unterste Stufe herabsteigen. Der Grund 
hierfür ist, dass die Sultane zeigen wollen, dass sie niedriger sind als der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, und seine vier Kalifen. Sie lassen derart verlesen, da 
sie es nicht als angemessen erachten, dass ihre Namen gemeinsam mit den Namen 
dieser Großen ausgesprochen werden. 

Niederwerfung bedeutet, die Stirn auf den Boden zu legen, was die eigene 
Niedrigkeit und Minderwertigkeit zeigt. Sie ist die letzte Stufe der Demut und 
des Respekts. Aus diesem Grund wird die Niederwerfung nur zur Anbetung 
Allahs, des Erhabenen, vollzogen. Sich vor anderen niederzuwerfen, ist nicht er-
laubt. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, begab sich eines Tages an einen Ort 
und er begegnete unterwegs einem Dorfbewohner, der sagte, er würde den 
Glauben annehmen, falls er ein Wunder zeigt. Da sagte der Gesandte Allahs zu 
ihm: „Geh zu dem Baum gegenüber und sag: ,Der Prophet Allahs ruft dich.‘ “ 
Als der Dorfbewohner dies sagte, verließ der Baum seinen Platz und kam vor 
den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Als der Dorfbewohner das sah, wurde 
er sofort Muslim. Er sagte: „O Gesandter Allahs! Falls du erlaubst, werde ich 
mich vor dir niederwerfen.“ Der Gesandte Allahs erklärte ihm: „Man darf sich 
vor niemand anderem als vor Allah, dem Erhabenen, niederwerfen. Wäre es ge-
stattet, sich vor jemand anderem niederzuwerfen, so hätte ich den Frauen ange-

– 1084 –



ordnet, dass sie sich vor ihren Ehemännern niederwerfen.“ Zwar erlaubten einige 
Fiqh-Gelehrte, sich vor dem Sultan mit der Absicht des Grußes niederzuwerfen, 
doch das Angemessene hierbei ist, dass die Sultane den Anstand gegenüber 
Allah, dem Erhabenen, wahren und nicht die Erlaubnis geben, sich vor anderen 
als Allah, dem Erhabenen, niederzuwerfen. Allah, der Erhabene, hat sie zu Herr-
schern und Befehlshabern über allem und alle andere von ihnen abhängig gemacht. 
Sie sollten als Dank gegenüber dieser großen Gabe die Niederwerfung, die die 
höchste Form der Hilflosigkeit und Niedrigkeit ist, Allah, dem Erhabenen, vor-
behalten und Ihm kein Teilhaber darin sein. Auch wenn einige Gelehrte die Er-
laubnis aussprachen, sollten die Sultane aus ihrer schönen Demut dies nicht er-
lauben. Der Lohn der Gütigen ist einzig und allein Güte. Wenn wir uns treffen, 
werde ich noch mehr erzählen. Der Friede sei mit denen, die auf dem rechten 
Weg schreiten und den Spuren unseres Propheten Muhammad Mustafā folgen. 

62 — ZWEITER BAND, 8. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khān-i Khānān Abdurrahīm, möge Allah sich seiner 

erbarmen, geschrieben. Er erklärt den Unterschied zwischen den Erwählten 
(Khawāss), den Unwissenden und den Tasawwuf-Anhängern, die zwischen diesen 
beiden liegen, in Bezug auf den Glauben an das Verborgene (Ghayb). 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen aus-
erwählten und geliebten Dienern sein. In einem persischen Gedicht heißt es: 

Es ist schöner über den Geliebten zu reden, 
als über andere Personen zu reden. 

In Vers 186 der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Meine Diener fragen 
dich nach Mir. Ich bin ihnen sehr nahe.“ Und in Vers 7 der Sure al-Mudschādala 
heißt es sinngemäß: „Reden drei im Geheimen, ist Allah ihr Vierter. Reden fünf 
im Geheimen, ist Allah ihr Sechster. Auch wenn es weniger oder mehr sind, 
Allah ist mit ihnen, wo immer sie sein mögen.“ Die Nähe und das Beisammensein 
Allahs, des Erhabenen, sind wie Er selbst „bī-tschūn“ (unbegreiflich), d. h. nicht 
so, wie wir sie kennen und verstehen. Wie sie sind, kann nicht verstanden werden. 
Menschen, die mithilfe ihrer Sinnesorgane und ihres Verstandes begreifen können, 
können jene Dinge, die nicht gefühlt und mit dem Verstand nicht gedacht werden 
können, nicht verstehen. Allah, der Erhabene, ist weit entfernt von allem, was 
uns in den Sinn kommt, was wir denken und verstehen, wenn wir von der Nähe 
und dem Beisammensein sprechen, und was die Gottesfreunde diesbezüglich 
durch spirituelle Schau und Enthüllung verstehen. Er gleicht all dem keineswegs. 
Über Allah, den Erhabenen, so zu denken bedeutet, abzugleiten auf den Irrweg 
der „Mudschassima“, die zu den 72 Bidʿa-Gruppen gehört. Wir glauben daran, 
dass Allah, der Erhabene, uns nahe und mit uns ist, doch wir können die Be-
schaffenheit dieser Nähe und dieses Beisammenseins nicht verstehen. Was die 
größten Gelehrten des Islams in dieser Welt erreichen können, ist, an Allah, den 
Erhabenen, und Seine Attribute auf dem Wege des Verborgenen (Ghayb) zu 
glauben, d. h. zu glauben ohne zu verstehen. In einem persischen Doppelvers 
heißt es: 

Als Allah fragte: „Bin Ich nicht euer Schöpfer?“, 
antworteten die Seelen lediglich mit: „Du bist unser Schöpfer.“ 

Der Glaube der erwählten und geliebten Großgelehrten an das Verborgene 
ist nicht wie der Glaube der Unwissenden an das Verborgene. Die Unwissenden 
haben die Ehre des Glaubens an das Verborgene erlangt, indem sie von anderen 

– 1085 –



gehört oder mit dem Verstand geschlussfolgert haben. Die Erwählten jedoch 
haben geglaubt, indem sie die Existenz des Verborgenen mittels der Schleier der 
Schönheit und Majestät Allahs, des Erhabenen, und der Manifestationen und 
Erscheinungen erkannten. Die Tasawwuf-Anhänger wiederum, die sich zwischen 
diesen beiden Gruppen befinden, dachten, als sie die Schleier und die Manifes-
tationen sahen, sie hätten das Verborgene nun verstanden, und sagten, dass sie 
anstelle des „Īmān ghaybī“ (Glaube an das Verborgene, also glauben ohne zu 
sehen) den „Īmān schuhūdī“ (also sehend zu glauben) erlangt hätten. Sie denken, 
der Īmān ghaybī sei der Glaube der Unwissenden, ja sogar der Glaube der Feinde. 
In Vers 53 der Sure al-Muʾminūn und in einem Vers der Sure ar-Rūm heißt es 
sinngemäß: „Die Angehörigen einer jeden Gruppe denken, dass ihr Verständnis 
die Wahrheit ist.“ Ein weiterer Grund, weshalb ich Euch mit dieser Schrift 
verletze, ist, dass Mawlānā Abdulghafūr und Mawlānā Hādschi Muhammad zu 
unseren Nächsten und Liebsten gehören. Jede Wohltat ihnen gegenüber wird 
auch uns Bedürftige erfreuen. In einem persischen Gedichtsvers heißt es: 

Arbeite mit Menschen, welche sind voller Gutmütigkeit,  
so wirst du nicht enden mit Niedergeschlagenheit. 

Ich grüße Euch. 

63 — ZWEITER BAND, 13. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Schamsuddīn geschrieben. Er ist eine Antwort 

auf seinen Brief und beschreibt den Zustand der Zāhir-Gelehrten, der Tasaw-
wuf-Anhänger und der Gelehrten mit unerschütterlichem (rāsikh) Wissen, die 
die Erben der Propheten sind. 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und Friede und Segen seien auf Seinem 
Propheten! Ich bete für Euch und jene, die sich auf dem rechten Weg befinden. 
Mein verehrter Bruder Schaykh Muhammad Tāhir überbrachte Euren ehrenvollen 
Brief, den Ihr mir in Eurer Güte geschickt habt. Als wir ihn lasen, erfreute er 
uns. Ihr sagt, dass Ihr bis zu unserem Treffen die Briefe des Maktūbāt, welche 
Ratschläge enthalten, lest. Mein geehrter Herr! Das Erteilen von Ratschlag 
(Nasīha) ist die erste Pflicht in unserer Religion und zeugt vom Befolgen des 
höchsten Propheten – auf ihm und allen anderen seien die höchsten Bittgebete 
und alle erdenklichen Friedensgrüße! Der Anteil der Gelehrten an der Religion 
und ihre Befolgung des Gesandten Allahs besteht darin, zuerst den Glauben zu 
korrigieren und danach das Wissen über die islamischen Bestimmungen (al-
Ahkām al-islāmiyya) anzueignen und das Gelernte zu praktizieren. Das wiederum, 
was die großen Gelehrten des Tasawwuf erreichen, sind neben dem Wissen der 
Gelehrten zusätzlich Zustände, Ekstasen, Kenntnisse des Tasawwuf und Got-
teserkenntnis. Was das anbelangt, was die Gelehrten mit unerschütterlichem 
Wissen (al-Ulamā ar-rāsikhūn), denen die frohe Kunde zuteilwurde, die Erben 
der Propheten zu sein, von der Religion und der Befolgung des Gesandten Allahs 
erlangten, so wurden ihnen neben dem, was die Religionsgelehrten und die 
Großen des Tasawwuf erlangten, viele geheime und feine Kenntnisse gewährt. 
Auf diese geheimen und feinen Kenntnisse wird in den Koranversen, die als 
„Mutaschābihāt“ (mehrdeutige Verse) bezeichnet werden, hingewiesen. Sie 
wurden interpretierend (Taʾwīl), also sinngemäß dargelegt. [Die Gelehrten der 
Ahlus-Sunna haben die Verse, deren Bedeutungen nicht eindeutig sind, inter-
pretiert, das heißt „Taʾwīl“ vollbracht. „Taʾwīl“ (Interpretation) bedeutet, von 
den unterschiedlichen Bedeutungen eines Wortes jene zu wählen, die dem Islam 

– 1086 –



entspricht.] Jene, die dem Gesandten Allahs gänzlich folgen, sind diese großen 
Gelehrten mit unerschütterlichem Wissen. Die Erben der Propheten sind aus-
schließlich sie. Da sie dem Gesandten Allahs vollkommen folgen und Erben der 
Propheten sind, haben sie auch Anteil an den Gaben, die den Propheten zuteil-
werden. Das geheime Wissen jener Großen wird auch ihnen kundgetan. Daher 
wurden sie mit der frohen Kunde „Die Gelehrten meiner Gemeinde sind wie 
die Propheten der Kinder Israels!“ beehrt. [Dass dieser Hadith authentisch 
(sahīh) ist, haben wir in unserem Buch im zweiten Abschnitt, Kapitel 5, dargelegt.] 
Daher klammert auch Ihr euch an den Weg des höchsten Propheten und des Ge-
liebten des Herrn der Welten und bemüht euch, auf diese Weise die höchste aller 
Stufen der Glückseligkeit zu erreichen, nämlich die Stufe, sein Erbe zu sein! 

64 — DRITTER BAND, 62. BRIEF  
Dieser Brief wurde an seinen gesegneten Sohn Muhammad Maʿsūm, möge 

Allah sich seiner erbarmen, geschrieben. Er behandelt, dass der Ursprung des 
Menschen die „Nichtexistenz“ (ʿAdam) ist und in der Nichtexistenz nichts Gutes 
liegt. 

Die Wirklichkeit des Menschen, also sein Wesen, sein Selbst, ist seine Triebseele 
(Nafs). Diese wird „an-Nafs an-nātiqa“ genannt. Der Mensch deutet auf seine 
Triebseele, wenn er „Ich“ sagt. Die Wirklichkeit, der Ursprung dieser Nafs nātiqa 
ist „ʿAdam“ (die Nichtexistenz, das Nichts). Auf die Nichtexistenz kamen die 
Lichter der Existenz (Wudschūd) sowie die Eigenschaften der Existenz, weshalb 
die Triebseele gedacht hat, sie sei existent. Die Triebseele hält sich für lebendig, 
wissend und mächtig und denkt, schöne Eigenschaften wie Leben und Wissen 
seien ihr eigen und sie selbst sei die Ursache für ihre Existenz. Deshalb erachtet 
sie sich selbst als vollkommen und gut. Sie vergaß das Übel und die Mängel, die 
von der Nichtexistenz, der Quelle allen Übels, über sie kamen und ihr einverleibt 
wurden. Wenn jemand durch die Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, von 
seiner gewaltigen Unwissenheit und seinem Irrglauben erlöst wird, dann erkennt 
er, dass das Gute und Schöne, das er innehat, kein Eigenverdienst sind, sie von 
woanders stammen und er nicht die Ursache dafür ist, dass sie in der Existenz 
bleiben. Er glaubt daran, dass seine Wirklichkeit, seine Essenz die Nichtexistenz, 
die Quelle allen Übels, ist. Stärkt sich durch die Güte Allahs, des Erhabenen, 
dieser Glaube und er gibt die Vollkommenheiten und das Gute, die sich bei ihm 
befinden, an ihren Eigentümer zurück und übergibt all dieses schöne Anvertraute 
an ihren Platz, wird er sich einzig als nichtexistent auffassen. Er wird an sich 
selbst nicht Gutes erkennen können. Sodann wird von ihm weder der Name, 
noch ein Anzeichen, noch irgendeine Spur bleiben. Weder seine Materie noch 
sein Werk wird bleiben, denn er selbst ist einzig nichtexistent. Die Nichtexistenz 
wiederum ist ein Nichts und ist in jeder Hinsicht nichtexistent, denn wäre die 
Nichtexistenz in irgendeiner Hinsicht existent, würde er nicht sagen, dass alles 
Schöne und Gute sich nicht bei ihm befindet. Der Grund ist nämlich, dass das 
Existieren eine Schönheit ist und gar die Quelle alles Schönen. 

Aus all diesen Ausführungen geht hervor, dass der Mensch nicht vergehen 
(nicht nichtexistent sein) muss, damit es zu einer gänzlichen „Entwerdung“ (Fanā) 
kommt. Er ist ja gar nicht existent, auf dass darüber nachgedacht werden könnte, 
dass er vergeht. Er ist eine Nichtexistenz, die sich selbst für existent hält. Wenn 
er sich von diesem falschen Gedanken befreit und sich nicht als existent erkennt 
und sieht, so begreift er, dass er nichts ist. Das heißt also, dass für die Erlangung 
der Entwerdung „Zawāl schuhūdī“ (zu sehen, dass man vergänglich ist) nötig 
ist, nicht aber „Zawāl wudschūdī“ (Vergehen der Existenz). 

– 1087 –



[Alles Üble der Nichtexistenz ist in der das Üble gebietenden Triebseele (an-
Nafs al-ammāra) versammelt. Die Triebseele, die das Üble gebietet, will nie 
etwas Gutes tun. Sie möchte stets nur Schlechtes tun. Sie liebt die Dinge, die ihr 
selbst und anderen schaden. Damit der Mensch im Diesseits und Jenseits Glück-
seligkeit erlangt, darf er seiner Triebseele nicht folgen und muss sie schwächen 
und in einen Zustand versetzen, in welchem sie keinen Schaden mehr zuzufügen 
vermag. Das erste Mittel zur Schwächung der Triebseele ist das Befolgen des Is-
lams. Alle Verbote, weltlichem Besitz, Rang und Genuss verfallen zu sein, sind 
die Nahrung der Triebseele. Diese nähren und stärken sie. Wird sie stark, greift 
sie den Islam an, der die Quelle alles Guten, der guten Moral, der Wissenschaft 
und der Zivilisation ist. Sie verspottet die Religion, den Glauben und die Gebote 
Allahs, des Erhabenen. Sie will, dass alle wie sie selbst maßlos und verwirrt sind 
und Unrecht, Übel und Grausames tun. Sie bezeichnet all jene, die wie sie sind, 
als fortschrittlich und diejenigen, die ihr nicht folgen, als rückständig. Der größte 
Feind des Menschen sind seine Triebseele und unachtsame und unwissende Men-
schen, die ihre Triebseele genährt haben und sie maßlos werden ließen.] 

65 — DRITTER BAND, 98. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Hādschi Abdullatīf Khārazmī geschrieben. 
Jegliche Schönheit, wo immer sie sich befinden mag, kommt von der Existenz, 

also dem wahrhaftig Existierenden. Existenz (Wudschūd) ist die Quelle für alles 
Gute und Schöne. Einzig Allah, der Erhabene, ist existent und die Existenz des 
Kontingenten (Mumkin) [also der Geschöpfe] ist von Allah, dem Erhabenen, 
durch Schatten reflektiert. Auch die Schönheiten des Kontingenten kamen von 
jenem heiligen Wesen über den Weg des Schattens. Der Ursprung und die Grund-
lage des Kontingenten ist die Nichtexistenz (ʿAdam). Die Nichtexistenz ist das 
Schlechte. Die Nichtexistenz ist die Quelle allen Übels. Daher ist der Ursprung 
des Kontingenten die Hässlichkeit und der Mangel. So sehr die beim Kontingenten 
wahrgenommene Schönheit von der Existenz kommt, ist sie, da sie im Spiegel 
der Nichtexistenz sichtbar ist, wie der Spiegel der Nichtexistenz geworden und 
hat Anteil erhalten an der Hässlichkeit und am Mangel. Da das Kontingente 
seinem Ursprung nach hässlich ist, resultiert der Umstand, dass das Kontingente 
dem Kontingenten schön erscheint, nicht aus der reinen Schönheit der Existenz, 
die der Grund für die Schönheit des Kontingenten ist. Denn es hat wenig Beziehung 
zur reinen Schönheit. Es hat eine weitreichende Beziehung zu der Schönheit, 
die sich auf der Nichtexistenz widerspiegelt und daher hässlich geworden ist, und 
es verspürt hiervon Genuss. Den Genuss, den der Kanalisationsarbeiter vom 
üblen Geruch verspürt, verspürt er nicht vom schönen Duft. Wie wir gehört 
haben, wurde ein Kanalisationsarbeiter, als er durch den Parfümeriemarkt ging, 
von guten Gerüchen berührt und fiel in Ohnmacht. Sie ließen ihn üble Gerüche 
riechen, woraufhin er wieder zur Besinnung kam, da er den üblen Geruch als ge-
nüsslich wahrnahm. 

 

Mitgeteilt habe ich dir meine Sorge, 
Jedoch kann ich nicht erwähnen jede Sorge, 
Angst hatte ich, dein Herz zu brechen, 
Sonst hätt‘ ich gewiss, noch viel zu sprechen. 

 
– 1088 –



66 — ZWEITER BAND, 34. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Nūr Muhammad Tahārī geschrieben. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der Friede sei mit Seinen erwählten 

Dienern. Euer geehrter Brief ist angekommen. Ihr schreibt, dass Eure Zustände 
sich stetig verändern. Wisst, dass Allah, der Erhabene, weder innerhalb des Uni-
versums (Ālam) ist noch außerhalb davon. Er ist weder vom Universum getrennt 
noch mit ihm verbunden. Allah, der Erhabene, existiert, doch Er ist nicht innerhalb, 
außerhalb, verbunden oder getrennt. So muss man Allah, den Erhabenen, kennen, 
suchen und finden. Kommt es auch nur im Geringsten zu einer derartigen Über-
zeugung, so versteht sich, dass man sich in Schatten und Erscheinungen festgefahren 
hat. Allah, der Erhabene, muss als ein Wesen gesucht werden, das nichts und 
niemandem gleicht und keineswegs begriffen werden kann. Man muss sich be-
mühen, diese Stufe auf eine gänzlich unverständliche Art zu erreichen. Diese 
große Gabe kann lediglich durch die Gesellschaft eines großen Gelehrten erlangt 
werden. Dies kann nicht vermittelt und begriffen werden durch Reden und Schrei-
ben. Bemüht Euch, Eure Aufgaben zu erfüllen, und schreibt über Eure Zustände, 
bis wir uns treffen! 

67 — DRITTER BAND, 44. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhammad Nuʿmāns Sohn Mīr Abdurrahmān ge-

schrieben. Er antwortet jenen, die nicht daran glauben, dass Allah, der Erhabene, 
im Paradies gesehen werden wird. 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Diejenigen, die nicht an die Schau Allahs, des 
Erhabenen, glauben und sagen, dass Er nicht gesehen werden könnte, führen 
Folgendes an, um ihre Behauptung zu beweisen: „Das, was gesehen wird, muss 
sich dem Schauenden gegenüber befinden. Allah, der Erhabene, kann jedoch 
niemandem gegenüberstehen, denn Er unterliegt keiner Richtung. Eine Richtung 
zu haben bedeutet nämlich, eine Grenze, ein Ende und einen Umfang zu besitzen. 
Diese wiederum wären für Allah, den Erhabenen, ein Mangel und eine Unzu-
länglichkeit. Bei einem Gott kann es diese Mängel aber nicht geben.“ 

Als Antwort darauf sagen wir: Die Macht Allahs, des Erhabenen, ist derart 
groß, dass Er in dieser vergänglichen und schwachen irdischen Welt zwei gefühl-
losen, bewegungslosen und hohlen Nerven die Kraft verliehen hat, die Dinge 
gegenüber zu sehen. Kann der erhabene Allah, der den Nerven diese Kraft gab, 
nicht auch diesen zwei Nerven, die im Jenseits stärker und nie vergehen werden, 
die Kraft verleihen, auch jene Dinge zu sehen, die nicht vor ihnen stehen, keine 
Richtung aufweisen bzw. in jeder Richtung befindlich sind? Er ist nämlich Inhaber 
unendlicher Macht und es ist möglich, Ihn im Jenseits wahrzunehmen und zu 
sehen. An manchen Orten und zu manchen Zeiten hat Er für das Sehen zur Be-
dingung gemacht, sich einander gegenüber und in einer bestimmten Richtung zu 
befinden, doch an anderen Orten und zu anderen Zeiten hat Er ohne diese Be-
dingung Sehkraft verliehen. Obwohl diese zwei Orte sich keineswegs gleichen, 
zu behaupten, dass die Bedingungen, die an dem einen Ort notwendig sind, auch 
an dem anderen notwendig seien, ist genau genommen sehr uneinsichtig. Dies 
hieße, die Geschöpfe nur in dieser sichtbaren und messbaren Welt (Ālam al-
mulk) zu wissen und nicht an die erstaunlichen Geschöpfe in der immateriellen 
Welt (Ālam al-malakūt) zu glauben, die nicht mit dem Verstand erfassbar ist. 

Frage: Wenn Allah, der Erhabene, gesehen wird, muss Er doch eine Umgebung 
haben und mit dem Auge erfassbar sein. Das aber würde bedeuten, dass Er ein 

– 1089 –



Ende und eine Begrenzung hat. Doch diese Mängel können auf Allah, den Er-
habenen, nicht zutreffen. 

Antwort: Es ist sehr wohl möglich, dass Allah, der Erhabene, gesehen wird, 
Er aber keine Umgebung hat und nicht mit dem Auge erfassbar ist. In Vers 103 
der Sure al-Anʿām heißt es sinngemäß: „Die Augen können Ihn nicht erfassen, 
doch Er erfasst und kennt die Augen. Er ist allgütig und allwissend.“ Die Gläubigen 
werden im Jenseits Allah, den Erhabenen, sehen und sagen, dass sie gesehen 
haben. Sie werden die Freude und den Geschmack des Sehens empfinden, doch 
sie werden das Geschaute nicht begreifen können und nichts von der Schau er-
langen können. Sie werden die Schau verstehen und den Genuss der Schau ver-
spüren, doch das Geschaute nicht begreifen. In einem persischen Doppelvers 
heißt es: 

Mit dieser Falle kannst du den Phönix nicht fangen,  
mit dieser Falle lässt sich lediglich Luft fangen. 

Allah, der Erhabene, wird gesehen werden, aber nicht begriffen werden 
können. Es wird keinen Mangel in der Schau geben. Er wird sich aus Seiner 
Gnade und Güte heraus Seinen Liebenden zeigen und Er wird ihnen den Ge-
schmack Seiner Schau reichlich gewähren. Daraus ergibt sich keinerlei Mangel 
und Unvollkommenheit für Ihn und dies bedingt keine Umgebung und keine 
Richtung. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Keine Makel erlaubt sie, diese Vollkommenheit, 
unbeschreiblich ist sie, deine Ehrenhaftigkeit. 

Wird gesagt, es sei eine Bedingung für die Schau Allahs, des Erhabenen, dass 
Er sich dem Schauenden gegenüber befinde, so müsste diese Bedingung auch 
für das Sehen Allahs gelten. Denn das Vorhandensein dieser Bedingungen bei 
demjenigen, der gesehen wird, bedeutet ihr Vorhandensein auch bei demjenigen, 
der sieht. Dann wären diese Bedingungen auch dann notwendig, wenn Allah, 
der Erhabene, Seine Geschöpfe sieht, und dies würde erfordern, dass Er sie nicht 
sehen kann. Damit wäre das göttliche Attribut des Sehens geleugnet und man 
hätte nicht an den edlen Koran geglaubt. In vielen Suren des edlen Korans gibt 
es nämlich Verse, die sinngemäß lauten: „Allah, der Erhabene, sieht eure Hand-
lungen“, und: „Er ist der Hörende und Sehende“, und: „Allah, der Erhabene, 
sieht eure Taten.“ Darüber hinaus ist das Nichtvorhandensein des Sehens ein 
Mangel und bedeutet, des Attributs der Göttlichkeit beraubt zu sein. 

Frage: Bedeutet denn das Sehen Allahs, des Erhabenen, nicht, dass Er wissend 
ist, dass Er alles weiß? Ist es denn überhaupt notwendig, das Vorhandensein von 
etwas anderem zu erwähnen, das erfordern würde, dass Allah, der Erhabene, 
eine Richtung und Grenze habe? 

Antwort: Das Sehen ist eine schöne Eigenschaft. Es wird im edlen Koran 
kundgetan, dass Allah, der Erhabene, zusätzlich zu den anderen Attributen auch 
dieses Attribut innehat. Zu behaupten, das Sehen sei nichts anderes als das 
Wissen, würde nicht dem edlen Koran entsprechen. Wenn man es doch Wissen 
nennt, wird es nicht davor bewahrt, dem gegenüberzustehen, was man weiß. Es 
ist so, als ob Wissen aus zwei Teilen abgeleitet wird. Im ersten Teil ist das Ge-
genüberstehen des Gewussten keine Bedingung. Im zweiten Teil jedoch ist es 
eine Bedingung. Dies wird „Ruʾya“ (Schau/Sehen) genannt. Der stärkste und 
höchste Grad des Wissens bei den Geschöpfen ist das Sehen. Nur durch das 
Sehen entstehen im Herzen volle Gewissheit und Sicherheit. Bei gedachten und 
gewussten Dingen kann sich die Imagination des Menschen widersetzen. Was 
mit den Sinnen erfasst wird, kann nicht durch Illusionen gestört werden. Solche 

– 1090 –



Dinge sind vor dieser Gefahr bewahrt. Dies ist auch der Grund, weshalb der Pro-
phet Ibrāhīm Khalīlurrahmān, Friede sei mit ihm, obwohl er an die Wiederauf-
erweckung der Toten seitens Allahs, des Erhabenen, glaubte und sich in seinem 
Herzen Glaubensgewissheit (Yaqīn) befand, sehen wollte, wie die Toten aufer-
weckt werden, um im Herzen „Itmiʾnān“ (Glaubenssicherheit) zu haben. 

Wenn gesagt wird, eine schöne Eigenschaft wie das Sehen habe Allah, der 
Erhabene, nicht inne, so fragen wir, woher die Geschöpfe denn wohl diese schöne 
Eigenschaft haben. Jede in den Geschöpfen befindliche Schönheit ist nämlich 
eine Reflexion und Erscheinung der Schönheit Allahs, des Erhabenen. Dass eine 
Schönheit und Güte, die in einem Geschöpf zu finden ist, bei Allah, dessen 
Existenz notwendig ist, nicht vorhanden sein soll, ist unvorstellbar. Denn die 
Geschöpfe sind nichts als Übel und Unvollkommenheit. Jede Schönheit und 
Vollkommenheit, die man an ihnen sieht, wurde von der Stufe des Wudschūb als 
Leihgabe verliehen. Die Wudschūb-Stufe ist nämlich reine Vollkommenheit und 
Schönheit. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Früher hatte ich Dir nichts gebracht von mir,  
nun ist alles von mir und mein Selbst, Besitz von Dir! 

Als Antwort auf die erste Frage sagen wir, dass der angeführte Grund auch 
hinsichtlich der Existenz Allahs, des Erhabenen, ein gefährlicher Gedanke ist. 
Wenn nämlich gesagt wird, es sei nicht möglich, Ihn zu sehen, bedeutet dies 
letztlich auch, Seine Existenz sei unmöglich. Dieser Gedanke aber widerspricht 
der Vernunft, denn wenn Allah, der Erhabene, existiert, müsste Er sich in ir-
gendeiner Richtung des Universums befinden. Entweder müsste Er oben oder 
unten, vorne oder hinten, rechts oder links sein. Dies würde aber bedeuten, dass 
Er begrenzt und umgeben ist, was wiederum einen Mangel und Unvollkommenheit 
darstellt. Ein Gott darf aber keine Mängel haben. 

Frage: Vielleicht befindet sich Seine Existenz in allen Richtungen des Uni-
versums? Bedeutet das nicht auch, dass Er umgeben und begrenzt ist? 

Antwort: Sich in allen Richtungen des Universums zu befinden, bewahrt nicht 
davor, umgeben und begrenzt zu sein. Dafür wäre es notwendig, außerhalb des 
Universums zu sein. Denn etwas, das anders ist, muss sich außerhalb davon be-
finden. Dualität bedeutet, sich an einem anderen Ort zu befinden. Auch dies be-
deutet, umgeben und begrenzt zu sein. 

Um solche falschen und trügerischen Gedanken loszuwerden, muss man sich 
von der Krankheit befreien, anzunehmen, dass unbekannte Dinge wie bekannte 
Dinge seien. Man darf das Verborgene/Nichtsichtbare nicht mit dem Sichtbaren 
vergleichen. Ein schöner Zustand in etwas Gesehenem kann die Schönheit des 
Unsichtbaren aufheben. Denn wenn die Bedingungen unterschiedlich sind, sind 
auch die Eigenschaften und Zustände unterschiedlich. Insbesondere wenn der 
Unterschied der Bedingungen so groß ist, dass er gegensätzlich ist, geht auch der 
Unterschied der Zustände so weit, dass er gegensätzlich ist. In einem arabischen 
Gedicht heißt es: 

Wie können Schlamm und Staub dem Reinen ähneln? 

Möge Allah, der Erhabene, Vernunft und Einsicht gewähren, damit sie sich 
den eindeutigen Texten (Nusūs) des edlen Korans nicht widersetzen und die au-
thentischen Hadithe nicht ablehnen. Der Glaube an alles, was derart offenkundig 
berichtet wurde, ist zwingend erforderlich. Wir müssen sagen, dass Allah, der 
Erhabene, weiß, wie diese Dinge sind. Hinsichtlich dessen, was wir nicht begreifen, 
sollten wir sagen, dass unser Verstand es nicht erfassen kann. Es ist sehr falsch 
und ungerecht, sich auf den eigenen Verstand zu verlassen und nicht an das zu 

– 1091 –



glauben, was man nicht versteht. Es gibt viele Dinge, die wahr sind, aber der 
Verstand kann sie nicht als richtig und korrekt begreifen. Wäre der Verstand in 
der Lage gewesen, alles korrekt zu erfassen, so hätten Leute wie Abū Alī Sīnā, 
einer der Vorreiter derer, die sich auf ihren Verstand verlassen, alles richtig ver-
standen und sich niemals geirrt. Er irrte sich jedoch gewaltig, als er sagte: „Aus 
einer Sache kann nur eine einzige Sache hervorkommen“, und die Falschheit 
dieser Aussage wird mit nur ein wenig Nachdenken erkannt. Imām Fakhruddīn 
ar-Rāzī kritisiert diese Aussage sehr scharf und sagt: „Obwohl er sein gesamtes 
Leben mit Wissenschaften verbrachte, die Menschen vor Denkfehlern schützen, 
lag er an dieser wichtigsten und wertvollsten Stelle derart falsch, dass er gar 
Kinder zum Lachen brachte.“ 

[Im Akhlāq-i Alāʾī heißt es: „Ibn Sīnā leugnete in seinem Buch al-Muʿād die 
Wiederauferstehung am Tag der Auferstehung. Es wird zwar berichtet, dass er 
kurz vor seinem Tod die Ganzkörperwaschung vollzogen und Reue empfunden 
habe für die Ungerechtigkeiten, die er während seines Amtes als Wesir verübte, 
doch es heißt, dass die Ganzkörperwaschung, das Gebet sowie die Bittgebete 
einer Person, deren Glaube verdorben ist, nicht angenommen werden.“ Dass 
sich auch antike griechische Philosophen wie Platon und Aristoteles geirrt haben 
und deshalb Grund waren für den jahrhundertelangen Rückschritt der Zivilisation, 
sagen Wissenschaftler des 20. Jahrhunderts. Siehe auch Punkt 24 im ersten Ab-
schnitt. In Europa sagte der französische Chemiker Lavoisier, der als Vater der 
heutigen modernen Chemie gilt, derart falsche Dinge, dass der Schaden, den er 
der Wissenschaft der Chemie zufügte, in der er spezialisiert war, seine Verdienste 
übersteigt. Siehe auch Kapitel 30 im zweiten Abschnitt. 

Imām al-Ghazālī teilte in seinem Buch al-Munqidh die Ungläubigen, die sich 
für weise, wissend und unfehlbar halten, in drei Gruppen auf: Die erste Gruppe 
besteht aus den Eternisten (Dahriyyūn) und den Materialisten (Māddiyyūn) und 
diese gab es bereits Jahrhunderte vor den griechischen Philosophen. [Auch einige 
törichte Personen, die sich heute als Wissenschaftler ausgeben, sowie Kommunisten 
und Freimaurer gehören zu dieser Gruppe.] Diese glauben nicht an die Existenz 
Allahs, des Erhabenen, und sagen, die Welt sei von selbst entstanden und würde 
ewig so bestehen, sie hätte keinen Schöpfer (möge Allah vor einem solchen Glau-
ben bewahren!) und die Lebewesen würden voneinander abstammen und dies 
werde sich bis in alle Ewigkeit so fortsetzen. Jene, die zwar Eternisten sind, sich 
aber als Muslime ausgeben und bemüht sind, die Religion und den Glauben der 
Muslime zu entstellen und den Islam von innen heraus zu zerstören, werden 
„Ketzer“ (Zindīq) und „Pseudowissenschaftler“ genannt. Die zweite Gruppe 
sind die Naturalisten (Tabīʿiyyūn). Sie sahen die erstaunliche Ordnung und die 
Feinheiten in den Lebewesen und den leblosen Dingen und mussten daher zwar 
die Existenz Allahs, des Erhabenen, zugeben, aber sie leugneten die Wiederauf-
erstehung, das Jenseits, das Paradies und die Hölle. Die dritte Gruppe vertrat 
die Philosophien der späteren griechischen Philosophen, einschließlich Sokrates, 
sein Schüler Platon und dessen Schüler Aristoteles. Diese widerlegten die Eter-
nisten und Naturalisten und sagten genug, um ihren Irrtum und ihre Niedertracht 
aufzuzeigen, sodass es für andere nicht nötig war, noch etwas zu sagen. Doch 
auch sie konnten sich nicht vom Unglauben befreien. Die Angehörigen dieser 
drei Gruppen und jene, die ihnen folgen, sind allesamt Ungläubige. Man hört 
mit Erstaunen, dass einige leichtgläubige Personen diese für Religionsgelehrte 
halten, diese gar auf die Stufe der Prophetenschaft erheben und mehr noch zu 
diesem Zweck Hadithe fabrizieren. Die Ungläubigen mögen alles mögliche sagen, 
doch die Tatsache, dass diejenigen, die scheinbar Muslime sind, nicht zwischen 
Glauben (Īmān) und Unglauben (Kufr) unterscheiden können, ist ein sehr be-
dauernswerter Zustand. 

– 1092 –



Im an-Nabrās sowie in dessen Kommentar von Barhurdār, möge Allah sich 
seiner erbarmen, heißt es: Die Gesamtheit der Geschöpfe wird „Ālam“ (Welt, 
Kosmos) genannt. Diese Welt, also alles, existierte nicht. Allah, der Erhabene, 
erschuf alles aus dem Nichts. Demokrit sagte: „Die Welt war nicht existent und 
kam von selbst ins Sein.“ Dies sagten auch die meisten Naturalisten. Aristoteles 
zufolge wurde die Welt aus der Hayūlā [Hyle, Materie] geschaffen. Die Materie 
[Hayūlā], die eine Form annahm, werde Körper genannt. Körper seien in drei 
Aggregatzuständen [gasförmig, flüssig, fest] vorfindlich und die Welt sei von 
selbst entstanden und werde auf ewig fortbestehen. Die vier Elemente [Feuer, 
Luft, Wasser, Erde] bestünden seit der Urewigkeit, seit jeher. Die Körper ent-
stünden zwar alle voneinander, doch diese vier Elemente, die ihren Ursprung 
ausmachen, seien urewig. Platon wiederum sagte, dass die Welt vorher nicht exis-
tierte und erst später in die Existenz kam, und gab somit das zu Wort, was er aus 
den Büchern früherer Propheten vernommen hatte. Pythagoras und sein Schüler 
Sokrates sagten dasselbe wie Aristoteles. Demokrit sagte, dass die Materie aus 
kleinsten Teilen [Atomen] besteht und diese sich in einem Vakuum bewegen. 
Galenos wiederum tat kund, er habe nicht feststellen können, ob die Welt urewig 
oder erschaffen ist. Ihre Ansicht ist: „Die Schöpfung des urewigen Schöpfers ist 
selbst urewig und die Behauptung, er habe erst später mit dem Erschaffen be-
gonnen, impliziert, dass Seine Macht zuvor unvollständig gewesen sei.“ Als 
Antwort darauf sagen wir: „Er begann zu erschaffen, als Sein ewiger Wille es 
wollte. Dies ist wie bei einem Durstigen, der eines von zwei Gläsern Wasser aus-
wählt und nimmt. Es kann nicht gesagt werden, dass es dieser Person zuvor an 
Macht und Willen gefehlt hätte. Wir sehen auch heute, dass Er neue Dinge er-
schafft, wenn Er will.“ Wenn sie nun behaupten: „Die Aussage, dass die Welt 
vorher nicht existierte, meint, dass die Zeit bereits existierte, als es die Welt noch 
nicht gab. Auch die Zeit ist Teil der Welt. Zu sagen, dass ein Teil der Welt 
existiert habe, bevor es sie selbst überhaupt gab, ist unvorstellbar“, so entgegnen 
wir dem, dass wir nicht sagen, dass vor der Existenz der Welt die Zeit bereits 
existierte. Im Buch al-Aqāʾid al-dschalāliyya gibt es ausführliche Informationen 
zu diesem Thema. Dies ist genauso absurd wie die Behauptung, von dieser Welt 
aus gäbe es bis in die Ewigkeit eine unendliche Länge. 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, sagen: Der 
Kosmos besteht aus Materie (Ayn/Mādda) und Akzidenzien (Arad). Materie ist 
das, was in der Leere Raum einnimmt, und Akzidens ist etwas, das nicht alleine 
bestehen kann, sondern mit etwas anderem existiert. Strahlung, also Licht, ist 
ein Akzidens. Wäre sie ein Körper, würde sie Glas und Wasser nicht durchdringen 
können. Denn zwei unterschiedliche Körper können nicht zur gleichen Zeit am 
gleichen Ort befindlich sein. Dasselbe gilt für Wärme. Die Materie (ein Stoff) 
besteht aus Atomen. Stoffe sind entweder Elemente oder Verbindungen. Zwischen 
den Atomen, welche die Stoffe bilden, gibt es kleine, nicht wahrnehmbare Lücken. 
Alle Körper [Stoffe und Atome] unterliegen einer Veränderung und alles, was 
sich verändert, ist zeitlich erschaffen (hādith). Demnach ist die Welt zeitlich er-
schaffen. Die ersten zwei dieser drei Sätze sind Prämissen/Voraussetzungen (Mu-
qaddima). In der Wissenschaft der Logik wird die erste „Obersatz“ (Sughrā) und 
die zweite „Untersatz“ (Kubrā) genannt. Die dritte Aussage ist die Schlussfol-
gerung/Konklusion (Natīdscha). Wäre die Materie in der Urewigkeit existent 
gewesen, hätte sie auch in der Urewigkeit Veränderung erlebt. Urewigkeit (Azal) 
bedeutet, dass es davor nichts gab, wonach es in der Urewigkeit keine Veränderung 
geben kann. Demnach kann die Materie nicht urewig sein. Hier endet die Über-
setzung aus dem an-Nabrās. 

Ahmad Āsim Efendi schreibt in seinem Kommentar zur Kasside al-Amālī: 

– 1093 –



„Die Welt ist mit all ihren Teilen zeitlich geschaffen, d. h. sie sind erst im Nach-
hinein entstanden, während sie vorher nicht existierten. Himmel, Erde und alles 
andere waren nicht existent. Auch die Christen, Juden und Feueranbeter glauben 
hieran. Aristoteles, Fārābī und Ibn Sīnā behaupteten, die Materie sei urewig. 
Die Gelehrten des Islams sagen: ,Etwas, das urewig ist, verändert sich nicht, doch 
die physikalischen und chemischen Eigenschaften der Materie [Elemente] ver-
ändern sich ständig. Hätten sich die Stoffe in der Urewigkeit nicht verändert, 
würden sie sich auch jetzt nicht bis in die Ewigkeit verändern. Es kann auch nicht 
gesagt werden, dass es vorher zwar keine Veränderung gab, aber im Nachhinein 
Veränderungen stattgefunden hätten. Denn damit es zu einer Veränderung 
kommt, muss eine Kraft wirken. Wenn die Veränderung später begonnen hat, 
folgt daraus, dass auch die Kraft später entstanden ist und nicht urewig ist.‘ “ 
Hier enden die Ausführungen von Ahmad Āsim Efendi. Wie man sieht, folgt 
aus der Behauptung, die Materie sei urewig, dass die Naturkräfte erschaffen und 
nicht urewig sind. 

Die Gelehrten der Naturwissenschaften haben erkannt, dass viele Pflanzen- 
und Tierarten ausgestorben und verschwunden sind und viele Arten erst später 
entstanden sind. Alles Lebende und Leblose hat eine Lebensdauer. Die Lebens-
dauer einer jeden Sache ist unterschiedlich. Es gibt Wesen, deren Lebensdauer 
in Sekunden gemessen wird, und genauso gibt es auch solche, die mehrere Jahr-
hunderte leben. Die Existierenden mit der längsten Lebensdauer sind die Ele-
mente. Die lange Lebensdauer dieser Elemente hat die Naturalisten in Staunen 
versetzt, und es gab solche unter ihnen, die sagten: „Die Körper vergehen und 
die Materie verändert sich, doch die Materie vergeht nicht.“ Zu behaupten, dass 
die Veränderung der Materie und der Körper seit jeher so gewesen sei und sich 
bis in alle Ewigkeit so fortführen werde, bedeutet zu sagen, dass man an ein ure-
wiges und ewiges Wesen glaubt. Das zeigt, dass auch die Materialisten und Na-
turalisten die Urewigkeit und Ewigkeit der Existenz Allahs, des Erhabenen, nicht 
leugnen können. Diese törichten Menschen denken, dass alles Lebendige und 
Leblose seit jeher voneinander abstamme und dabei die Elemente jedoch niemals 
vergingen. Dabei bestehen auch Elemente aus Atomen, sie sind Anhäufungen 
von Atomen. Allah, der Erhabene, hat die Atome aus dem Nichts erschaffen. 
Wären die Elemente in der Urewigkeit existent gewesen und wäre alles in der 
Urewigkeit aus unterschiedlichen Verbindungen dieser Elemente hervorgekom-
men, so hätte es in der Urewigkeit einer immensen Energie bedurft, um diese in 
Verbindung zu bringen. Ohne Energie können Atome nämlich keine Verbindung 
eingehen. Diese Macht, die es in der Urewigkeit gegeben haben muss, ist eben 
die Macht Allahs, des Erhabenen. Die Atome und Elemente gab es in der Ure-
wigkeit nicht. In der Urewigkeit existierte einzig und allein Allah, der Erhabene. 
Die Muslime glauben daran, dass Allah alles aus dem Nichts erschafft. Ihrer 
Überzeugung nach muss für die Existenz einer jeden Sache das, was diese Sache 
hervorbringt, vorher existent sein, und für die Existenz dieser Sache wiederum 
muss das existiert haben, was sie hervorbrachte. Urewigkeit meint Anfanglosigkeit. 
Ist zu Anfang nichts existent, kann es auch nichts geben, was daraus hervorgeht. 
Demnach dürfte nichts von dem, was wir sehen und kennen, existieren. Daher 
versteht sich, dass alles, während es zuvor nicht existierte, im Nachhinein erschaffen 
wurde und sie aus einer einzigen erschaffenen Sache entstanden sind. Wenn nun 
begriffen wurde, dass die Aussage der Materialisten, „in der Urewigkeit zu exis-
tieren“, in Bezug auf Materie und Körper unmöglich ist, so sind diese Worte für 
den Schöpfer der Materie, der selbst nicht materiell ist, möglich, ja gar zwingend 
notwendig. Dies zu sagen, führt nicht zu dem oben erwähnten Widerspruch. Wie 
zu erkennen ist, existiert ein anfangsloses Wesen. Entgegen dem, was die Mate-
rialisten, Naturalisten und Kommunisten behaupten, ähnelt dieses Wesen nicht 

– 1094 –



den uns bekannten Körpern, die unwissend und unfähig sind, nur für kurze Zeit 
in der Existenz verbleiben können und anschließend vergehen. Dieses ewige 
Wesen ist Allah, an den die Muslime glauben und der nicht materiell ist, nichts 
und niemandem gleicht und allwissend, allsehend und allmächtig ist. Alles hat 
Er erschaffen und Er erschafft weiterhin alles. Die Stoffe, Körper, Lebewesen 
und unterschiedlichen Formen der Energie, die wir als Natur bezeichnen, sind 
keine Schöpfer, wie sie irrtümlicherweise annehmen. All diese hat Allah, der 
Erhabene, erschaffen und Er hat ihnen die Kraft verliehen, aufeinander zu wirken, 
und das Alte zum Anlass und Mittel für die Erschaffung des Neuen gemacht. 
Allah, der Erhabene, bedarf der Mittel und der Wirkung der Mittel nicht. Er 
kann auch ohne Mittel und Anlässe erschaffen, doch Er erschafft, indem Er 
Anlässe und Mittel dazwischen schaltet. In dieser Erschaffung durch Mittel liegen 
Weisheiten und Nutzen für Seine Diener. Einer dieser Nutzen ist, dass der Mensch 
die Wirkungen und Eigenschaften, die diesen Mitteln verliehen wurden, lernt, 
indem er sie sieht und von anderen darüber hört, und materielle und immaterielle 
Mittel verwendet. Auf der einen Seite wird er durch neue Synthesen und Analysen 
Anlass für die Erschaffung neuer Stoffe und Körper. Sodann werden verschiedene 
Industrien und Fabriken errichtet. Auf der anderen Seite werden Herz und Cha-
rakter geläutert, sodass der Mensch wie ein Engel wird. Er wird ein Gottesfreund 
(Walī) und erlangt Gotteserkenntnis (Maʿrifa). Der Mensch erlangt seinen Wunsch, 
indem er jene Mittel, die zu diesem Wunsch führen, ergreift. Das Ergreifen der 
Mittel ist der Brauch der Propheten, Friede sei mit ihnen. Die Intelligenz und 
Kraft des Menschen sind ebenfalls Mittel für die Erschaffung seitens Allahs, des 
Erhabenen. Sie sind ein Glied in der Kette der Mittel. Dass die Naturalisten und 
Kommunisten denken, die Mittel seien selbst Schöpfer, gleicht dem Umstand, 
dass ein Kind, nachdem sein Vater ihm Schokolade gebracht hat, sagt: „Mein 
Vater hat die Schokolade geschaffen.“ Dieses Kind sieht nämlich, dass der Vater 
ihm die Schokolade gibt, und kennt nichts anderes. 

Ahmad Āsim Efendi sagt außerdem: „Wäre Allah, der Erhabene, nicht urewig, 
sondern zeitlich erschaffen, hätte es einen Erschaffer geben müssen, der Ihn er-
schaffen hat. Ist dieser Erschaffer urewig, so ist dies Allah. Ist Er zeitlich erschaffen, 
muss es wiederum jemanden geben, der Ihn erschaffen hat. Somit müsste es eine 
Kette von Schöpfern geben, die nicht urewig sind. Diese Kette wird ,Infiniter 
Regress‘ (Tasalsul) genannt. Der infinite Regress ist unmöglich. Die Unmöglichkeit 
des infiniten Regresses wird durch den ,Widerspruchsbeweis‘ (Burhān at-tatbīq) 
belegt: Wir wollen die unendlichen Erschaffer einer Sache, beim ersten beginnend, 
nebeneinander anordnen. Wir stellen uns eine zweite Reihe vor, die vom zweiten 
Schöpfer ausgeht. Da die zweite Reihe, die an einem Ende ins Unendliche führt, 
um eins weniger ist als die erste Reihe, ist sie kürzer. Was kürzer ist, kann nicht 
als unendlich bezeichnet werden. Da die zweite Reihe nicht unendlich sein kann, 
kann entsprechend auch die erste Reihe, die um eins länger ist, nicht unendlich 
sein. D. h. man kann sich eine Halbgerade vorstellen, bei der das eine Ende ins 
Unendliche führt, aber so etwas kann nicht existieren. Es kann keinen infiniten 
Regress geben. Es kann keine unendliche Anzahl von Schöpfern geben. Es gibt 
nur einen einzigen Schöpfer, der auf ewig existiert. Dieser eine Erschaffer ist 
urewig, ewig und bis in alle Ewigkeit existierend. Seine Existenz ist von Ihm 
selbst und kommt nicht von anderen. Wenn eine verstandes- und geschlechtsreife 
Person, nachdem sie gehört hat, dass die Existenz Allahs, des Erhabenen, ewig 
ist und alles andere aus dem Nichts erschaffen wurde, ihren Verstand nicht 
einsetzt, hierüber nicht nachdenkt und nicht daran glaubt, oder aber zwar ihren 
Verstand gebraucht und nachdenkt, aber zu dem Ergebnis kommt, dass der Ver-
stand dies nicht annehmen könne und es der Wissenschaft widerspreche, und 
daher nicht glaubt, dann ist diese Person ungläubig (kāfir). Sie wird in der Hölle 

– 1095 –



ewige Qualen erleiden und brennen.“ Hier enden die Ausführungen von Ahmad 
Āsim Efendi. Wenn der Mensch nicht nachdenkt, weil er nicht vernommen hat, 
und nicht versteht, weil er nicht nachgedacht hat, und deshalb nicht glaubt, ist er 
ebenfalls ein Ungläubiger und wird nicht in das Paradies eingehen. Doch er wird 
auch nicht in die Hölle kommen. Die Strafe, die den Ungläubigen auferlegt wird, 
bekommt diese Person nicht. Sie wird nach ihrer Abrechnung wie Tiere zu Erde 
und vergehen. Allah, der Erhabene, sagt in Vers 15 der Sure al-Isrā sinngemäß: 
„Wir strafen nicht eher, bis Wir einen Propheten gesandt haben.“ Aus diesem 
Koranvers ist Folgendes zu verstehen: Das Erforschen der Ordnung in der Natur, 
um zur Erkenntnis zu gelangen, dass Allah, der Erhabene, existiert und Einer 
ist, wird erst dann zur Pflicht, nachdem die Propheten, Friede sei mit ihnen, dies 
vermittelt haben und der Mensch dies durch Hören oder Lesen dieser Verkün-
dungen gelernt hat. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Abtrünnigen: „Die 
Gelehrten von Buchara sagten: ,Vor der Entsendung eines Propheten gibt es 
keine religiöse Verpflichtung.‘ Dies ist die Ansicht der aschʿarītischen Schule 
und auch die bevorzugte (mukhtār) Position. Diese Gelehrten sagten, dass mit 
der Aussage ,Dass eine vernunftbegabte Person, welche die Himmel, die Erde 
und sich selbst sieht, die Existenz Allahs, des Erhabenen, nicht versteht, ist keine 
Entschuldigung‘ gemeint und beabsichtigt ist, dass das Nichtverstehen dann keine 
Entschuldigung ist, wenn die Kunde hierüber von den Propheten vernommen 
wurde.“ Dies sagt auch Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein, in 
seinem 266. Brief. 

Dass Platon in der Zeit von Īsā, Friede sei mit ihm, lebte, steht im Buch 
Burhān-i qātiʿ geschrieben. In europäischen Büchern heißt es, dass Platon 347 
Jahre v. Chr. gestorben sei. Selbst wenn man dem Todesdatum Platons glaubt, 
da die Unterrichte dieses griechischen Philosophen bekannt sind, konnte der 
Tag der Geburt von Īsā, Friede sei mit ihm, also das Datum der Weihnachtsnacht, 
nicht eindeutig bestimmt werden, da er nämlich heimlich auf die Welt kam, nur 
eine kurze Zeit auf der Welt blieb und anschließend in den Himmel emporgehoben 
wurde, nur 12 Jünger ihn kannten und die Anhänger seiner Religion über Jahr-
hunderte hinweg zahlenmäßig wenige waren und in Verborgenheit lebten. Es 
werden Ansichten vertreten, wonach er am 25. Dezember oder 6. Januar oder 
einem anderen Tag geboren sei, und darüber hinaus steht in Büchern in unter-
schiedlichen Sprachen, so beispielsweise in Hasib Begs Buch, welches im Jahre 
1333/1915 unter dem Titel Kozmoğrafya gedruckt wurde, sowie im Taqwīm-i 
Abud-Diyā, dass die Jahreszahl im gregorianischen Kalender fünf Jahre zu viel 
ist. Demnach ist das gregorianische Jahr, anders als das Hidschrī-Jahr der Muslime, 
nicht richtig und definitiv, sondern sowohl Tage als auch Jahre des gregorianischen 
Kalenders sind zweifelhaft und falsch. Den Worten Imām ar-Rabbānīs, möge 
seine Seele gesegnet sein, und den Ausführungen im Buch Burhān-i qātiʿ zufolge 
ist er um mehr als 300 Jahre verfehlt und die Zeitspanne zwischen den Propheten 
Īsā und Muhammad, Friede sei mit ihnen, beträgt nicht weniger als 1000 Jahre. 
Im dritten Kapitel des zweiten Bandes des Buches al-Mawāhib al-ladunniyya 
steht: „Ibn Asākir überlieferte von Schaʿbī, möge Allah sich ihrer erbarmen, dass 
zwischen Īsā und Muhammad, Friede sei mit ihnen, 963 Jahre Unterschied liegen.“ 

Imām Muhammad al-Ghazālī, Imām Ahmad ar-Rabbānī und andere Groß-
gelehrte des Islams haben die griechische Philosophie genaustens analysiert und 
aufgezeigt, wie unwissend, töricht und ungläubig die Philosophen sind. Sie haben 
in vielen ihrer Bücher festgehalten, dass Muslime an diesen Ungläubigen keinen 
Gefallen finden und sich nicht von ihnen täuschen lassen dürfen. 

Daher sind die Behauptungen der Ungläubigen, Abtrünnigen und Feinde des 
Islams, dass die Gelehrten des Islams und die Tasawwuf-Anhänger unter dem 

– 1096 –



Einfluss der griechischen Philosophen, römischen Mystiker und der Schule des 
Ptolemäus stünden, völlig unbegründet und falsch. Es handelt sich um feindselige 
Verleumdungen, um die islamischen Gelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
herabzusetzen, indem sie als deren Schüler und Nachahmer dargestellt werden. 
Die Islamgelehrten haben die Philosophie und das Recht der Griechen und 
Römer mit ihrem sehr feinen und starken Wissen widerlegt sowie aufgezeigt, 
dass diejenigen ihrer Aussagen über Recht, Moral und Medizin, die richtig sind, 
letztlich aus den Büchern früherer Propheten, Friede sei mit ihnen, entnommen 
wurden. Die Aussagen der Sūfiyya aliyya über den Tasawwuf werden nicht, wie 
die Unwissenden meinen, durch Lesen von Büchern, Lernen von anderen und 
Nachahmung verstanden, sondern es handelt sich bei ihnen um Erkenntnisse, 
die sie durch Enthüllung (Kaschf) erfahren haben, also dadurch, dass sie in ihre 
gesegneten Herzen und reinen Seelen eingeflossen sind. Diese Wahrheiten werden 
in zahlreichen Briefen des Maktūbāt sehr schön zum Ausdruck gebracht. 

Die antiken griechischen Philosophen und die heutigen Kommunisten sind 
Menschen, die versuchen, alles mit dem Verstand zu begreifen und alles dem 
Verstand anzupassen, und die nur an das glauben, was dem Verstand gefällt. 
Auch wenn diese in Angelegenheiten, die innerhalb der Grenzen des Verstandes 
liegen, das Richtige finden können, irren und täuschen sie sich in zahlreichen 
Dingen, die der Verstand nicht begreifen und erreichen kann. So haben die Spä-
teren der antiken griechischen Philosophen die Fehler der Vorherigen aufgedeckt 
und ihnen missfielen die jeweils anderen. 

Die Gelehrten des Islams, möge Allah sich ihrer erbarmen, haben, nachdem 
sie die Wissenschaften bis zu ihrer Zeit studiert und sich in den 80 Wissenschaften 
vertieft hatten, auf dem vom Islam aufgezeigten Weg ihre Herzen geöffnet und 
ihre Triebseelen geläutert und somit auch in Kenntnissen, die jenseits der Grenzen 
des Verstandes liegen, das Richtige gefunden und die Wahrheit erlangt. Die Is-
lamgelehrten als Philosophen zu bezeichnen, bedeutet, sie herabzusetzen. Die 
Philosophen sind Sklaven und Gefangene ihres fehlbaren Verstandes. Wenn sie 
etwas in Anlehnung an den Verstand sagen, ohne zu experimentieren, und wenn 
sie bei der Erklärung der Experimente von ihren Illusionen getäuscht werden, 
irren sie sich und werden schädlich. Aus diesem Grund und da sie die Grenzen 
des Verstandes nicht zu überschreiten vermögen, können diese nicht so hoch 
sein wie die islamischen Gelehrten. 

Wer keinen Verstand (Aql) hat, ist geisteskrank, wer seinen Verstand nicht 
nutzt, ist geistesschwach. Nicht entsprechend dem Verstand zu handeln, zeugt 
von Geistesschwäche. Wessen Verstand unzulänglich ist, der ist töricht. Wer nur 
dem Verstand folgt und nur auf ihn vertraut und sich folglich in Anliegen, die 
der Verstand nicht begreifen kann, irrt, ist ein Philosoph. Die hohen Menschen 
wiederum, die auf den Verstand vertrauen in Angelegenheiten, die er erfassen 
kann, und in Angelegenheiten, die seine Grenzen übersteigen und in denen er 
sicht irrt, im Lichte des edlen Korans dem Verstand die Wahrheit aufzeigen, sind 
die Gelehrten des Islams. Demnach gibt es im Islam keine Philosophie, es gibt 
keine islamische Philosophie und keine islamischen Philosophen. Vielmehr gibt 
es die islamischen Wissenschaften, die über der Philosophie stehen, und die Is-
lamgelehrten, die über den Philosophen stehen. 

Der Verstand ist wie das Auge und das religiöse Wissen wie das Licht. D. h. 
der Verstand des Menschen wurde wie sein Auge schwach geschaffen. Unser 
Auge kann in der Dunkelheit die Objekte nicht sehen. Damit wir von unserem 
Sehorgan Nutzen ziehen können, erschuf Allah, der Erhabene, die Sonne und 
das Licht. Gäbe es das Licht der Sonne und unterschiedlicher Lichtquellen nicht, 
wären unsere Augen unbrauchbar und wir könnten uns nicht in Schutz nehmen 

– 1097 –



vor gefährlichen Objekten, nicht vor schädlichen Orten fliehen und nützliche 
Dinge nicht finden. Ja, wer seine Augen nicht öffnet oder wessen Augen defekt 
sind, der kann nicht von der Sonne profitieren. Sie haben jedoch kein Recht, die 
Sonne zu tadeln. 

Genauso ist auch unser Verstand nicht in der Lage, ganz alleine die Spiritualität, 
die nützlichen und schädlichen Dinge zu begreifen. Allah, der Erhabene, erschuf 
die Propheten und das Licht des Islams, damit wir von unserem Verstand Nutzen 
ziehen. Hätten die Propheten nicht den Weg des Wohlergehens im Diesseits und 
Jenseits kundgetan, hätte unser Verstand ihn nicht von selbst finden können und 
wäre somit unnütz gewesen. Wir hätten uns nicht vor Gefahren und Schaden 
schützen können. Ja, Individuen und Nationen, die dem Islam nicht Folge leisten 
und deren Verstand unzulänglich ist, können von Propheten nicht profitieren. 
Sie können sich im Diesseits und Jenseits nicht vor Gefahren und Schäden retten. 
Gleich wie reichlich die wissenschaftlichen Mittel, Ämter, Positionen und das 
Geld sind, solange man nicht dem Weg folgt, den die Propheten, Friede sei mit 
ihnen, aufgezeigt haben, kann kein einziges Individuum und keine Gesellschaft 
glücklich werden. So glücklich und fröhlich sie auch zu sein scheinen, ihr Inneres 
weint bitterlich. Glücklich im Diesseits und Jenseits leben einzig diejenigen, die 
den Propheten folgen. Um Ruhe und Glückseligkeit zu erlangen, genügt es nicht, 
sich als Muslim zu bezeichnen und vorzugeben, Muslim zu sein. Dazu muss man 
den Islam gründlich erlernen und die Gebote und Verbote befolgen.] 

Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben das Wissen der Religion, ob der Ver-
stand es nun begreift oder nicht, bewiesen. Möge Allah, der Erhabene, sie für 
ihre Bemühung reichlich belohnen. Sie haben keiner dieser Kenntnisse wider-
sprochen, nur weil sie der Verstand nicht begreift. Somit haben sie an die Gra-
besstrafe, die Befragung durch die beiden „Munkar“ und „Nakīr“ genannten 
Engel im Grab, die Sirāt-Brücke und die Waage am Jüngsten Tag unverzüglich 
geglaubt. Sie sagten nicht, dass diese unmöglich seien, nur weil der Verstand sie 
nicht begreift. Diese Großen folgten nämlich dem edlen Koran und den ehrwür-
digen Hadithen und stützten ihren Verstand auf diese zwei Hauptquellen. Sie 
erklärten, was sie verstehen konnten, und glaubten an das, was sie nicht verstehen 
konnten, wie es ist. Sie sagten über das, was sie nicht verstanden, dass sie es 
deshalb nicht haben verstehen können, da ihr Verstand dazu nicht in der Lage 
ist. Sie agierten hier nicht wie die antiken griechischen Philosophen. Diese 
glaubten nur an das, was der Verstand erfassen konnte, und das, was der Verstand 
nicht begreifen konnte, leugneten sie. Sie haben nicht erkennen können, dass 
die Entsendung der Propheten, Friede sei mit ihnen, darauf zurückzuführen ist, 
dass der Verstand vieles von dem, was Allah, dem Erhabenen, gefällt, nicht 
erfassen kann. Der Verstand ist ein Beweis, aber kein vollkommener Beweis. 
Mit der Sendung der Propheten, Friede sei mit ihnen, wurde er zu einem voll-
kommenen Beweis. [Das heißt, durch ihre Sendung konnte der Verstand alles 
lernen.] In Vers 15 der Sure al-Isrā heißt es sinngemäß: „Wir strafen nicht eher, 
bis Wir einen Propheten gesandt haben.“ 

Um noch einmal auf unsere Worte zurückzukommen, sagen wir, dass es für 
das Sehen von etwas, das sich gegenüber befindet, zwar notwendig ist, dieselbe 
Richtung zu haben, doch dies nicht nötig ist für das Sehen von etwas, das sich 
nicht neben einem befindet. So wie etwas in der Ferne Befindliches nicht in ir-
gendeiner Richtung des Menschen ist, so ist auch seine Schau nicht in einer Rich-
tung. Was vor der Schau in keiner Richtung war, ist auch während der Schau 
nicht in einer Richtung. Das Unverständliche zu sehen, erfolgt auf unverständliche 
Art. Etwas Materielles kann das Immaterielle nicht begreifen. In einem arabischen 
Gedicht heißt es: 

– 1098 –



Die reichlichen Geschenke des Sultans,  
können nur getragen werden von den Helfern des Sultans. 

Die Schau des Unverständlichen mit der Schau des Begreifbaren zu vergleichen, 
ist falsch und unvernünftig. Es ist einzig und allein Allah, der Erhabene, der den 
Menschen zum Richtigen führt. 

68 — DRITTER BAND, 39. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Muhammad Sādiq Kaschmīrī geschrieben 

und erklärt den Unterschied zwischen dem Wissen der Gewissheit (Ilm al-yaqīn) 
der Tasawwuf-Anhänger und der antiken griechischen Philosophen. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen er-
wählten und geliebten Dienern sein. Gemäß den Tasawwuf-Anhängern meint 
„Wissen der Gewissheit“ (Ilm al-yaqīn), von der Wirkung (also vom Werk) auf 
die Ursache (d. h. den Wirkenden/Verursacher) zu schließen. Dies sagen auch 
die antiken griechischen Philosophen, d. h. diejenigen, die alles mit dem Verstand 
begreifen wollen und darin Freude finden. Was ist aber dann der Unterschied 
zwischen diesen beiden? Warum beruht das Wissen der Gewissheit bei den Ta-
sawwuf-Anhängern auf Enthüllung (Kaschf) und spiritueller Schau (Schuhūd)? 
Und warum ist das Wissen der Gewissheit bei Religionsgelehrten, die keine Ta-
sawwuf-Anhänger sind, so, wie es die Philosophen verstehen? Wir wollen dies 
kurz erläutern. In beiden Arten des Wissens der Gewissheit ist es notwendig, 
die Wirkung zu sehen. Durch die Wirkung wird auf die nicht sichtbare Ursache 
geschlossen. Was den Menschen von der Wirkung zur Ursache führt, ist die Ver-
bindung zwischen diesen beiden. Beim Wissen der Gewissheit der Tasawwuf-
Anhänger wird diese Verbindung durch Enthüllung und spirituelle Schau deutlich. 
Beim Wissen der Gewissheit der Religionsgelehrten und Philosophen wiederum 
wird diese Verbindung durch Denken und Analysieren mit dem Verstand erkannt. 
Daher ist das Schließen der Tasawwuf-Anhänger von der Wirkung auf die Ursache 
„intuitiv“ (hadsī), d. h. diese Erkenntnis ergibt sich umgehend und zügig, es ist 
wenn nicht sogar „sofort einleuchtend“ (badīhī), also offenkundig. Aber dass 
die anderen durch das Sehen der Wirkung die Ursache erkennen können, geschieht 
durch Nachdenken und Analysieren. Wie zu sehen ist, erfolgt das Wissen der 
Gewissheit bei den Tasawwuf-Anhängern durch Enthüllung und spirituelle Schau, 
bei den anderen jedoch kommt es nicht dazu, solange sie mit ihrem Verstand 
nicht analysieren. Zwar wird das Wissen der Gewissheit bei den Tasawwuf-An-
hängern ebenfalls als „Istidlāl“ (Nachdenken und Schlussfolgern) bezeichnet, 
doch nur deshalb, weil das Schließen von der Wirkung auf die Ursache so genannt 
wird. Ansonsten handelt es sich nicht um Istidlāl, sondern um Enthüllung und 
spirituelle Schau. Das Wissen der Gewissheit erfolgt bei den Religionsgelehrten 
durch Schlussfolgerung. Viele haben diesen feinen Unterschied nicht verstehen 
können und einige unter ihnen haben deshalb schlecht über große Tasawwuf-
Gelehrte gesprochen. Es ist einzig und allein Allah, der Erhabene, der die 
Wahrheit von allem vermittelt. Friede unsererseits mit jenen, die sich auf dem 
rechten Weg befinden. 

Ich bin ein Muslim, der Weg, den ich Tag und Nacht gehe, ist einer,  
nicht eine Minute entfernte ich mich vom Tawhīd, Allah ist Einer! 
 

– 1099 –



69 — DRITTER BAND, 50. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Qādī Nasrullāh geschrieben. Er behandelt den Unter-

schied zwischen dem Schlussfolgern (Istidlāl) der Gelehrten mit unerschütterlichem 
Wissen und der übrigen Religionsgelehrten. 

„Istidlāl“ bedeutet, die Wirkung, also das Werk zu sehen und davon ausgehend 
auf die Ursache, d. h. den Wirkenden/Verursacher zu schließen. Es bedeutet, 
die Schöpfung zu sehen und auf den Schöpfer zu schließen. Die Gelehrten mit 
unerschütterlichem Wissen (al-Ulamā ar-rāsikhūn) und die Gelehrten der sinn-
lichen Wissenschaften (Ulamā az-zāhir) vollbringen stets den Istidlāl und teilen 
mit, dass die Geschöpfe auf den Schöpfer verweisen. Die Gelehrten, von denen 
in den Hadithen berichtet wird, dass sie die Erben der Propheten sind, werden 
„Gelehrte mit unerschütterlichem Wissen“ (al-Ulamā ar-rāsikhūn) genannt, möge 
Allah sich ihrer erbarmen. Nicht alle Gelehrten der Religion sind derart. Die 
Gelehrten, die nicht über unerschütterliches Wissen verfügen, erkennen anhand 
der Kenntnis der Existenz der Geschöpfe die Existenz des Schöpfers. Sie sagen, 
dass die Existenz der Wirkung auf die Existenz der Ursache verweist, und glauben 
somit an die Existenz der Ursache. Die Gelehrten mit unerschütterlichem Wissen 
wiederum haben sämtliche hohen Stufen der Gottesfreundschaft (Wilāya) durch-
laufen und die Stufe der Einladung (Daʿwa) erreicht, die den Propheten vorbe-
halten ist. Nachdem ihnen Manifestationen (Tadschallī) und spirituelle Schau 
(Muschāhada) zuteilwerden, schließen auch sie von der Wirkung auf die Ursache 
und glauben auch auf diesem Wege an die Existenz der wahren Ursache, also 
Allahs, des Erhabenen. Diese erkennen, nachdem sie das Ziel erreicht haben, 
dass alles, was geschaut wird und sich manifestiert, keine wahre Existenz ist. Sie 
sind ein Schatten der Schatten und Erscheinungen der wahren Existenz. An diese 
wird nicht als wahre Existenz geglaubt. Sie sagen, dass man an die wahre Existenz 
nicht ohne Schlussfolgern glauben könne. Durch Schlussfolgern suchen sie die 
wahre Existenz, ohne dass sich Schatten einmischen. Weil sie ausschließlich die 
wahre Existenz lieben und alles für sie aufopfern, gelangen sie durch solches 
Schlussfolgern zum wahrhaft Existenten. Wie im Hadith „Der Mensch ist mit 
dem beisammen, den er liebt“ zum Ausdruck kommt, erreichen sie den Ursprung, 
die wahre Existenz, die jenseits der mit Schatten vermischten Manifestationen 
und Erscheinungen ist. Zu dem Ursprung, zu dem das Wissen der Gelehrten der 
sinnlichen Wissenschaften gelangen kann, gelangen diese Großen selbst, indem 
sie mit der Bindung der Liebe gezogen werden. Ein Erreichen, dessen Beschaf-
fenheit nicht erfasst werden kann, wird ihnen zuteil. Der Unterschied zwischen 
diesen beiden Arten des Erreichens resultiert aus der Liebe. Derjenige, der liebt 
und sich von allem anderen als dem Geliebten lossagt, gelangt zu seinem Geliebten. 
Wer eine solche Liebe nicht besitzt, kann dieses Erreichen nur lernen und dem-
entsprechend wissen und er denkt, dass dieses Wissen eine große Gabe ist. Sie 
können aber die Stufe, die diese Großen erreicht haben, nicht gänzlich kennen. 
Diejenigen, die sie kennen, kennen einzig den Weg zu dieser Stufe. Die Errei-
chenden haben vollkommen erreicht und sind beisammen. Einer dieser Großen 
sagte, dass es in einem Gedichtsvers auf Persisch heißt: 

Dass der Diener erlangt des Herrn Zufriedenheit, 
ist wie das Mischen von Zucker und Milch zu einer Einheit. 

Höchste Priorität hat, ein Diener zu sein und sich durch die Dienerschaft zu 
Ihm von anderen Dingen zu befreien. 

 

– 1100 –



70 — ZWEITER BAND, 59. BRIEF  
Dieser Brief wurde geschrieben an Khādscha Muhammad Abdullāh, den Sohn 

seines Schaykhs, möge Allah sich seiner erbarmen. Er behandelt, dass alles, was 
in den Sinn und in die Vorstellung kommt und mit der Enthüllung und der spiri-
tuellen Schau begriffen wird, ein Geschöpf ist und die Gesamtheit der Geschöpfe 
als „Mā-siwā“ bezeichnet wird. 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinen 
auserwählten und geliebten Dienern sein! Der wertvolle Brief meines Augensterns 
ist angekommen. Ihr sagt darin: „Sämtliche Dinge wie die Spielzeuge auf dem 
Weg des Tasawwuf, die die Reisenden ablenken, sind mit der Hilfe Allahs, des 
Erhabenen, verschwunden. Nichts ist von Dauer und alles, was mir in den Sinn 
und in die Vorstellung kommt, verschwindet durch das Aussprechen von ,Lā‘.“ 
Ihr schreibt noch weitere Inhalte wie diese und berichtet, dass Ihr euch um deren 
Vernichtung bemüht und hofft, dass sie in Zukunft von selbst verschwinden 
werden. Mein verehrter Sohn! Alles, was in den Sinn und in die Vorstellung 
kommt, selbst Erkenntnisse, die mittels Enthüllung (Kaschf) und spiritueller 
Schau (Schuhūd) verstanden werden, ob sie nun „āfāqī“ sind, also sich außerhalb 
des Menschen befinden, oder „anfusī“, also innerhalb des Menschen befindlich 
sind, ist „Mā-siwā“ [d. h. sie alle sind Geschöpfe Allahs, des Erhabenen]. Das 
Herz an diese zu binden bedeutet, mit Dingen wie Spielen und Spielzeugen die 
Zeit zu verschwenden und mit unnötigen Dingen zu spielen. Geschieht ihre Ver-
nichtung durch Bemühung, so handelt es sich um „Ilm al-yaqīn“ (Wissen der 
Gewissheit). Wenn die Vernichtung von selbst ohne Mühe geschieht, dann hat 
man sich vom Weg der Bemühung befreit und die Straße des Wissens verlassen. 
Man hat die Ehre der „Fanā“ (Entwerdung) erlangt. Dies in Worte zu fassen ist 
zwar leicht, doch dies zu erreichen ist äußerst schwierig. Nur jene, denen Allah, 
der Erhabene, dies ermöglicht, erreichen sie. Die Dinge auf der Stufe der „Haqīqa“ 
(Wirklichkeit) werden später erlangt. Nach der Entwerdung wird die Stufe des 
„Ithbāt“ (Bestätigung) erreicht. Nach dem Wissen entsteht „Ayn“. Neben der 
Wirklichkeit hat die Bemühung keinerlei Wert. Neben dem Ithbāt [also dem Er-
reichen des Zieles, der wahren Existenz] hat „Nafy“ (Negierung) [das Entfernen 
des Wissens und der Gedanken über die Geschöpfe aus dem Herzen] keinerlei 
Beachtung. Denn während der Negierung ist man mit den Geschöpfen beschäftigt. 
Bei der Bestätigung jedoch gibt es nichts außer Allah, dem Erhabenen. Neben 
der Bestätigung erscheint die Negierung [in der Welt der Gleichnisse (Ālam al-
mithāl)] wie ein Tropfen neben dem endlosen Meer. Wenn die Negierung und 
Bestätigung sich verwirklicht haben, erlangt man die „besondere Gottesfreund-
schaft“ (al-Wilāya al-khāssa). Nach dieser besonderen Gottesfreundschaft steigt 
eine Person entweder weiter auf (Urūdsch) oder sie sinkt herab (Nuzūl) und 
kehrt zurück. Steigt sie auf, muss sie später wieder herabsteigen. O mein Herr! 
Vermehre das Licht, das Du uns gewährt hast! Vergib uns unsere Sünden! Du 
bist zu allem fähig! Der Friede sei mit Euch und all jenen, die sich auf dem 
rechten Weg befinden und unserem ehrwürdigen Propheten Muhammad Mustafā 
folgen! 

So vieles auf der Welt erfreut unsere Seelen und Herzen,  
doch ist die Erinnerung an Geliebte und Freunde die höchste Freude  
für Herzen. 

 
– 1101 –



71 — 61. BRIEF 
Der 61. Brief im Buch „Makātīb-i scharīfa“ des großen Gelehrten Abdullāh 

ad-Dahlawī, möge seine Seele gesegnet sein, wurde an Khādscha Hasan Mawdūd 
geschrieben und wird nachfolgend wiedergegeben: 

Die Ausführungen [über Wahdat al-wudschūd] des geehrten Khādscha Hasan 
Sāhib, bei dem es nicht notwendig ist, die Worte, die seine Überlegenheit zeigen, 
zu schreiben, sind alle korrekt, im Einklang mit dem Verstand, notwendig und 
wertvolles Wissen, das die Großen akzeptieren werden. Es ist ein Wissen, an 
dem die Gottesfreunde Gefallen finden. Diese Großen haben die Zustände 
dadurch erlangt, dass sie großes Leid ertragen und ihr Leben der Gefahr ausgesetzt 
haben. Die Geheimnisse des Tawhīd werden durch das viele Gottgedenken 
(Dhikr), Selbstkontrolle (Murāqaba) und übermäßige Liebe offenbar. Dass Ihr 
die Zustände des Tawhīd derart offenkundig zu Wort gebracht habt, hat diesen 
Bedürftigen (Fakir) höchst erfreut. Möge Allah, der Erhabene, Euch segnen und 
Euch für diesen Dienst hoch belohnen. Wenn ich das, was ich über dieses Thema 
weiß, nicht niederschreibe, so hätte ich Euer Recht nicht erfüllt. Schreibe ich es 
nieder, wäre es eine Respektlosigkeit gegenüber einer hochstehenden Persön-
lichkeit. Unsere Großen ordneten an, aufrichtig gestellte Fragen zu beantworten. 
Der Anordnung zu folgen, hat Vorrang vor dem Beachten des Anstandes. Daher 
schreibe ich. Die Großen der Mudschaddidiyya [d. h. der Schüler Imām ar-
Rabbānīs, die bis in unsere heutige Zeit kamen] haben kundgetan, dass das Ein-
treten von Modalitäten, Zuständen und Lichtern durch Selbstkontrolle und Gott-
gedenken als „Ilm al-yaqīn“ (Wissen der Gewissheit) bezeichnet wird. Leuchtet 
von der Stufe des „Ihsān“, von dem im Hadith berichtet wird, ein Licht im Herzen 
auf, wird dies „Ayn al-yaqīn“ (Wesen/Sehen der Gewissheit) genannt. Das An-
eignen der Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, als Charaktereigenschaften 
wird „Haqq al-yaqīn“ (Wahrheit der Gewissheit) genannt. Beim Dhikr muss 
diese Bedeutung bedacht werden. Wenn diese Bedeutung das Bewusstsein des 
Menschen umfasst, wird das Herz erleuchtet. Er denkt, dass diese Bedeutung 
eingetreten sei, und ihm erscheint, als gäbe es eine Einheit mit Allah, dem Erha-
benen. Mein geehrter Herr! Wer kann diesen Worten der Großen widersprechen? 
Rūzbihān al-Baqlī und Mulla Alī al-Qārī waren hartnäckig in ihrer Ablehnung 
dieser Erkenntnis. Dieser Bedürftige schrieb als Antwort auf diese Folgendes: 
Madschnūn al-Āmirī hörte aufgrund seiner übermäßigen Liebe für Laylā mit 
dem Essen und Trinken auf und wandte sich von allem ab. Er ließ den Namen 
Laylā nicht mehr von seiner Zunge und begann später zu sagen, er sei Laylā, 
und sah alles als Laylā an. Wenn durch das Erleiden von viel Leid (Askese) die 
Triebseele geläutert wird, gehen die materiellen Merkmale und Wirkungen des 
Körpers verloren und sie nimmt den Zustand der Seele ein. Erfasst ihn durch 
das viele Gottgedenken diese Bedeutung, so sieht er sich mit der Stufe der Trans-
zendenz (Tanzīh) vereint. Husayn ibn Mansūr, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagte [als er dies sah]: „Anal-Haqq!“ [Ich bin der Wahre (also Allah).] Wir Arm-
seligen können uns nicht in diese feine Gotteserkenntnis vertiefen. Worte wie 
„Ich bin Ahmad ohne Mīm“ [das heißt, ich bin Ahad (der Eine)] oder „Ich bin 
ein Arab ohne A“, [das heißt, ich bin Rabb (der Herr)] sind keine Hadithe. Es 
sind Worte, die jene erfanden, die denjenigen auf der Stufe des Tawhīd folgen. 
Möge Allah ihnen allen vergeben! Das, was im Buch Nahdsch al-balāgha als 
Kanzelpredigten dem ehrwürdigen Alī zugeschrieben wird, entspricht nicht der 
Tatsache. 

[Die islamischen Gelehrten teilen übereinstimmend mit, dass das Buch Nahdsch 
al-balāgha von einem Schiiten namens Radī verfasst wurde. Der indische Gelehrte 

– 1102 –



Abdulʿazīz ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem um-
fangreichen Buch namens Tuhfa-i ithnā aschariyya ausführlich, dass Radī ein 
Jude war. Der Schiit Imtiyāz Alī Arschī hat in Indien in der Stadt Rampur im 
Jahre 1389/1969 ein Buch namens Istinād verfasst und sich darin unterfangen zu 
beweisen, dass das Buch Nahdsch al-balāgha authentisch sei, doch die Belege 
führte er von Freimaurern wie Abduh und einigen bestimmten Schiiten an. Die 
zweite Auflage des Buches Istinād wurde im Jahre 1393/1973 in Teheran veröf-
fentlicht und wird in islamischen Ländern verbreitet und es wird damit versucht, 
die sunnitischen Jugendlichen in die Irre zu führen. Dass profunde Islamgelehrte 
wie Imām adh-Dhahabī und Ibn Hadschar al-Asqalānī gesagt haben, dass „dieses 
Buch vom Schiiten Radī verfasst wurde“, steht auch im Vorwort des Istinād. 
Jedes Wort dieser drei großen Gelehrten ist ein Beleg und Beweis. Somit bedarf 
es keines anderen Zeugnisses, um die Falschheit des Buches darzulegen. Muslime 
dürfen solche schädlichen und zweifelhaften Bücher nicht lesen. Sie sollten statt-
dessen vertrauenswürdige Hadithbücher wie Sahīh al-Bukhārī und Sahīh Muslim 
sowie deren Kommentare lesen.] 

Die Geheimnisse des Tawhīd wudschūdī kamen in den Herzen derer auf, die 
starke körperliche Leiden erfahren und in das Meer der Liebe eintauchen. Die 
Anzahl dieser hohen Menschen ist so groß, dass es unmöglich ist, nicht daran zu 
glauben. Es ist nicht erforderlich, dass diejenigen, die dem Weg dieser Großen 
folgen, Koranverse und Hadithe uminterpretieren, um ihre Worte zu beweisen. 
Niemand zweifelt an der Existenz dieser Erkenntnis. Doch anzunehmen, dass 
diese Erkenntnis das höchste Ziel des Tasawwuf und das Ende der spirituellen 
Reise sei, wurde verwehrt durch Vers 110 der Sure Tāhā, in welchem es sinngemäß 
heißt: „Ihr Wissen kann Ihn nicht erreichen!“ Die Gelehrten haben diese Art 
der Erkenntnis nicht weiter besprochen. Ihr habt uns nicht ausreichend erklärt, 
was Ihr mit der Aussage „Wer an diese Erkenntnis nicht glaubt, kann das Ziel 
nicht erreichen!“ meint. Dafür müsste man zunächst erklären, was mit „erreichen“ 
gemeint ist. 

 
Größte aller Gottesfreunde, ist der Siddīq al-Akbar,  
danach Fārūq und Dhun-Nūrayn, danach der edle Alī, er ist Waliyyullah. 
 
Den Rest der Gefährten, erwähnen wir nur im Guten,  
Sie alle liebe ich wohl, um zu erlangen die Liebe von Allah. 
 
Die Aschara al-mubaschschara und Fātima, dann Hasan und Husayn sowohl,  
bezeugen wir mit dem Paradies, alle auserwählt von Allah. 
 
Keinen anderen kam dieses Zeugnis zugleich, 
denn das Verborgene ist dem Offenbarten nicht gleich. 
 
Keiner kann je erfahren das Verborgene von sich aus, 
nur wenn es ihm mitgeteilt wurde von Allah. 
 
Nachfolgend der Sahāba kommen die Tābiʿūn,  
sie sind die Nahestehendsten zu Allah. 
 

– 1103 –



72 — 85. BRIEF 
Nachfolgend der 85. Brief aus dem Buch „Makātīb-i scharīfa“ des großen 

Gelehrten Abdullāh ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Mögen Friedensgrüße und Segens-

wünsche mit Seinem geliebten Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, sein. 
Dies ist der Brief des Faqīr Abdullāh al-Qādirī al-Mudschaddidī, bekannt als 
Ghulām Alī, möge Allah sich seiner erbarmen. Er schrieb ihn für die Muslime 
Indiens, Möge Allah, der Erhabene, seine Sünden vergeben. 

„Bayʿa“ (Treueid) bedeutet, etwas zu versprechen und sich an dieses Ver-
sprechen zu halten. Dies ist ein auf dem Weg des Tasawwuf oft verwendeter 
Begriff und seine Verwendung ist Sunna der Prophetengefährten, möge Allah 
mit ihnen zufrieden sein. Es gibt drei Arten des Treueides: Die erste Art besteht 
darin, vor einer bedeutenden Persönlichkeit zu versprechen, keine Sünden zu 
begehen. Dies wird „Treueid der Reue“ (Bayʿat at-tawba) genannt. Dieser Eid 
ist gebrochen, wenn eine der großen Sünden begangen wird, sodass ein neuer 
Treueid erforderlich wird. Es gibt Zweifel, ob der Eid gebrochen wird durch 
üble Nachrede (Ghība). Einem Muslim übel nachzureden, indem man ihn beleidigt 
und verunglimpft, ist gewiss eine große Sünde. Die Muslime in Kenntnis zu setzen 
über Pseudogelehrte, die in Wort und Schrift das religiöse Wissen falsch wieder-
geben, und Pseudosufis, deren Glaube degeneriert ist, gilt nicht als üble Nachrede. 
Damit die Muslime nicht von diesen getäuscht werden, ist es zwingend erforderlich, 
über sie zu informieren. 

Die zweite Art des Treueides ist der Eid, der einem Gottesfreund oder dessen 
wahrhaftigen Anhängern geleistet wird, um sich ihm anzuschließen und Segen 
zu erhalten. Dadurch werden die frohe Botschaft und die Fürsprachen, die für 
diese verkündet wurden, erlangt. So sagte beispielsweise Ghawth ath-thaqalayn 
Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein: „Meine Schüler sterben 
nicht ohne Reue.“ Um dieser frohen Kunde zuteilzuwerden, wird der Treueid 
einem der Großen dieses Pfades geleistet. Eine Wiederholung dieses Treueides 
ist nicht erforderlich. 

Die dritte Art des Treueides wird geleistet, um von Gottesfreunden spirituelle 
Erkenntnisse zu erlangen und zu profitieren. Wenn jemand einem der Großen 
des Tasawwuf den Treueid leistet und die von ihm vorgeschriebenen Aufgaben 
und Stufen des Ikhlās einhält, aber keinen Nutzen daraus zieht, darf er sich einem 
anderen Meister (Wegweiser) anschließen, gleich ob der vorherige Meister damit 
einverstanden ist oder nicht. Aber er darf den vorherigen Meister nicht verleugnen. 
Es bedeutet nur, dass für ihn nicht bestimmt war, vom ersten Meister zu profitieren. 
Sieht er bei seinem Meister eine Nachlässigkeit im Befolgen des Islams und sieht, 
dass er sich den Reichen nähert und der Welt verfallen ist, so soll er die Segen 
Allahs, des Erhabenen, die Liebe zu Ihm und Erkenntnis von Ihm bei einer 
anderen Person suchen. Wenn jemand, der in seiner Kindheit den Treueid leistete 
und dann verstandesreif wird und über Bewusstsein verfügt, erkennt, dass dieser 
ein wahrhaftiger Gelehrter ist, hält er an seinem Eid fest und setzt die Aufgaben 
fort, oder er leistet den Eid gegenüber einer anderen Person, an der er Gefallen 
findet. 

Der Islamgelehrte ist derjenige, der der Sunna des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, [also dem Islam] folgt, sich fest an sie klammert, sich von äußeren 
und inneren Neuerungen fernhält und an dem Glauben der rechtschaffenen Alt-
vorderen (as-Salaf as-sālihūn) festhält. Er befolgt den korrekten Glauben, wie 
sie ihn Ghawth ath-thaqalayn Abdulqādir al-Gīlānī und Schaykhul-islām Farī-
duddīn Gandsch-i Schakar hatten, und verfügt über das notwendige Wissen des 

– 1104 –



Fiqh. Er liest oft das Hadithbuch al-Mischkāt und Tafsire des edlen Korans. Er 
liest Bücher über Ethik, welche von denjenigen auf dem Weg des Tasawwuf 
verfasst wurden, so beispielsweise die Bücher Minhādsch al-ābidīn und Kimyā-i 
saʿādat von Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, sowie Bücher, 
die von den Zuständen und Aussagen der großen Tasawwuf-Gelehrten berichten. 
Das Lesen dieser Bücher ist von großem Nutzen für die Läuterung des Herzens. 
Ein Islamgelehrter ist nicht weltverfallen und verkehrt nicht mit jenen, die der 
Welt verfallen sind. Er vollbringt die guten Taten, die im Islam verkündet wurden. 
Er erwartet den diesseitigen und jenseitigen Lohn für seine Bemühungen aus-
schließlich von Allah, dem Erhabenen. Von niemand anderem als Ihm erwartet 
er etwas. Er rezitiert den edlen Koran viel. Er hat einen Anteil am spirituellen 
Wissen und der Gotteserkenntnis, die in die Herzen der Gottesfreunde fließen. 
In all seinen Handlungen folgt er dem Weg der Reue, aufrichtigen Umkehr, Ent-
haltsamkeit, Achtsamkeit, Gottesfurcht, Geduld, Genügsamkeit, des Gottver-
trauens und des Wohlgefallens. Wer ihn sieht, denkt an Allah, den Erhabenen, 
und die weltlichen Gedanken verschwinden aus seinem Herzen. Bei einer auf-
richtigen Person, die sich in der Gesellschaft der Großen des Weges der „Tschisch-
tiyya“ befindet, kommt es zu Genuss, Begeisterung, Eifer, Frieden und Einsamkeit 
(also Fernbleiben von denen, die der Welt verfallen sind). Die Gesellschaft der 
Großen des „Qādirī“-Weges führt zur Reinheit im Herzen, es entsteht eine Ver-
bindung mit der Welt der Seelen und der Engel und er wird über die meisten 
vergangenen und zukünftigen Dinge informiert. Bei demjenigen, der die Gesell-
schaft der Großen des „Mudschaddidī“-Weges pflegt, ergeben sich Gegenwär-
tigsein, Gesammeltheit, Yād-i dāscht, Unbewusstheit in Bezug auf die Welt und 
Anziehung von Allah, dem Erhabenen. Seinem Herzen und seiner Seele werden 
viele Wohlgaben zuteil. Ist der Islamgelehrte ein Mudschaddidī, entstehen auf 
all seinen Feinstoffen Modalitäten, Zustände, Reinheit, Feinheiten, Lichter und 
Geheimnisse. Tritt das von uns Gesagte nicht ein, so ist es gerechtfertigt, dass 
der aufrichtige Sucher (Tālib) klagt, so viel er vermag, da er zu keinem wahrhaftigen 
Gelehrten gefunden hat. 

Unter einem „Tālib“ wird ein aufrichtiger Mensch verstanden. Er brennt mit 
der Liebe zu Allah, dem Erhabenen, und dem Wunsch, Seine Liebe zu erlangen. 
Er ist verwirrt von einer Liebe, die er nicht kennt und nicht verstehen kann. Sein 
Schlaf entrinnt ihm und seine Tränen versiegen nicht. Er kann sein Haupt nicht 
heben, da er sich für seine vergangenen Sünden schämt. In all seinen Angele-
genheiten fürchtet er Allah, den Erhabenen, und zittert. Er bemüht sich, jene 
Werke zu tun, die zur Liebe Allahs, des Erhabenen, führen, ist in all seinen An-
gelegenheiten geduldig und vergebend und sieht in allen Reibereien und Problemen 
sich selbst als den Schuldigen. Er denkt bei jedem Atemzug an Allah, den Erha-
benen, lebt nicht in Gottvergessenheit, streitet sich mit niemandem und fürchtet 
sich davor, die Herzen anderer zu brechen. Er weiß, dass die Herzen das Haus 
Allahs, des Erhabenen, sind. Er erkennt alle Gefährten des Propheten als gute 
Menschen an, indem er das Bittgebet „radiyallāhu taʿālā anhum adschmaʿīn“ 
(möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein) spricht, und sagt, dass sie alle gut 
sind. [Heute gibt es einen solch wahren Tālib nicht mehr.] Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, befahl, nicht darüber zu sprechen, was zwischen den edlen Gefährten 
vorgefallen ist. Ein rechtschaffener Muslim spricht, schreibt und liest nicht darüber 
und hütet sich auf diese Weise davor, ihnen gegenüber anstandslos zu sein. Die 
Liebe zu diesen Großen ist ein Zeichen für die Liebe zum Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm. Er unterscheidet mit seinem Wissen und seiner persönlichen 
Ansicht nicht zwischen den Gottesfreunden dahingehend, dass sie im Vergleich 
hoch oder niedrig sind. Ob jemand höher ist im Vergleich zu anderen, kann nur 
gewusst werden durch Koranverse, Hadithe und die übereinstimmende Kundgabe 

– 1105 –



der Prophetengefährten. Der Rausch der Liebe ist natürlich etwas anderes. Die 
Liebenden sind entschuldigt. 

„Simāʿ“ bedeutet, von einer oder mehreren Personen rezitierte Gedichte, 
Kassiden, religiöse Lieder und Mawlids anzuhören, die den Glauben stärken und 
den Charakter verschönern. Es wurde überliefert, dass die Großen des Tasawwuf 
das, was ohne Musikinstrumente und ohne Vermengung von Männern und Frauen 
gelesen wurde, angehört haben. In der Gesellschaft und den Versammlungen 
des Sultān al-maschāyikh [Nizāmuddīn ad-Dahlawī] wurde niemals ein Musik-
instrument gesehen. Diejenigen, die in seiner Gesellschaft waren, weinten heimlich 
und waren sehr betrübt. Dies wird in den Büchern Fawāʾid al-fuʾād und Siyar al-
awliyā ausführlich beschrieben. Sich vom Pfad der Großen des Tasawwuf zu tren-
nen, schwärzt das Herz. Diese Großen erlaubten den Simāʿ, um die Beklommenheit 
(Qabd) im Herzen in den Zustand der Gelöstheit (Bast) zu verwandeln oder den 
Zustand der Gelöstheit, des Wohlbefindens und der Ruhe zu verstärken. Sie 
sagten, dass Simāʿ die Gottesliebe im Herzen und die Weichherzigkeit vermehre. 
Der Simāʿ derer, die unachtsam (ghāfil) sind, also in deren Herzen keine Got-
tesliebe vorhanden ist, ist nicht erlaubt. Solche Simāʿ-Sitzungen sind Orte der 
Sünde. Jeder Muslim muss sich vor solchem Simāʿ hüten. Es gab zwar Tasaw-
wuf-Anhänger, die Musikinstrumente wie die Ney-Flöte als erlaubt bezeichneten, 
doch sie tätigten diese Aussagen im Zustand des Liebesrausches. Aussagen dieser 
Art, die dem Islam widersprechen, darf nicht gefolgt werden. [Siehe auch Seite 
174 des Superkommentars von Tahtāwī zum Marāqī al-falāh.] 

Es wurde gesagt, dass das laute Gedenken des Namens Allahs Heilung für 
die Krankheit des Herzens sei. Das leise Gedenken hat jedoch einen größeren 
Nutzen und ist vorzüglicher, wie im Hadith berichtet wird. Um das Feuer im 
Herzen zu erhöhen und die Trägheit zu vertreiben, kann das laute Gedenken er-
laubt sein. Wenn dies oft wiederholt und Askese praktiziert wird, vermehrt sich 
im Herzen die Liebe zu Allah, dem Erhabenen, und die Geheimnisse der „Wahdat 
al-wudschūd“ werden zuteil. „Wahdat al-wudschūd“ (Einheit der Existenz) be-
deutet, das Kontingente, also die Geschöpfe, als eine einzige Existenz zu sehen. 
Es bedeutet nicht, die Geschöpfe für Allah, den Erhabenen, zu halten. Die über 
Wahdat al-wudschūd getätigten Worte derer zu vernehmen, bei denen die Got-
tesliebe im Herzen einen Zustand hervorgerufen hat, und gemäß eigenen Ansichten 
und Vorstellungen derart zu sprechen und sich als jemand zu präsentieren, dem 
Wahdat al-wudschūd zuteilwurde, widerspricht sowohl der Vernunft als auch 
dem Islam. Ruknuddīn Alāʾud-dawla as-Samnānī und Mudschaddid-i alf-i thāni 
Ahmad al-Fārūqī, möge Allah sich ihrer erbarmen, sowie jene Großen, die ihnen 
folgen, haben gesehen und erkannt, dass es neben der Erkenntnis der Wahdat 
al-wudschūd auch andere Erkenntnisse gibt, die in allen Propheten, Friede sei 
mit ihnen, entstanden sind. 

„Tasawwuf“ bedeutet, mit Allah, dem Erhabenen, zu sein, sich einen guten 
Charakter anzueignen und dem Islam zu folgen. Es ist, alles andere außer Allah, 
dem Erhabenen, aus dem Herzen zu entfernen und mit sämtlichen Körperteilen 
dem ehrwürdigen Muhammad Mustafā, Friede sei mit ihm, zu folgen. Das Bei-
sammensein mit Allah, dem Erhabenen, wird als „Hudūr“ (Gegenwärtigsein) 
bezeichnet und ist die im Hadith erwähnte Stufe des „Ihsān“. Das Herz des Men-
schen sollte sich auf dieser Stufe befinden. Wem diese Wohlgabe beschert wird, 
soll dies als eine große Glückseligkeit erkennen! 

„Tawhīd al-afʿāl“ bedeutet, alle Handlungen und Bewegungen der Geschöpfe 
als Taten eines einzigen Handelnden zu sehen. 

„Tawhīd as-sifāt“ bedeutet, die Eigenschaften und Besonderheiten der Ge-
schöpfe als die Erscheinungen der Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, zu er-

– 1106 –



kennen und jedes Wesen in der Existenz Allahs als nichtig zu sehen. Die Gottes-
freunde waren stets derart. 

„Idschāza“ (Autorisation) und „Khilāfa“ (Stellvertreterschaft) bedeutet, 
einer reifen Person die Erlaubnis zu geben, Ikhlās (Aufrichtigkeit) in den Herzen 
der Schüler (Tālib) zu etablieren. Die Person, die dazu autorisiert wird, bezeichnet 
man als „Khalīfa“ (Stellvertreter, autorisierter Schüler) oder „Wasīla“ (Mittler). 
Das Innere dieser zu autorisierenden Person [also ihr Herz und ihre anderen 
vier Feinstoffe (Latāʾif)] muss eine spirituelle Bindung und Zustände erlangt 
haben, sich von schlechten Charaktereigenschaften bereinigt und gute Eigen-
schaften angeeignet haben und sie muss über Geduld, Gottvertrauen, Genüg-
samkeit, Zufriedenheit und Ergebung verfügen und darf nicht der Welt verfallen 
sein. Dieser hohe Rang kann einzig durch das Befolgen der rechtschaffenen Alt-
vorderen erlangt werden. [Die Prophetengefährten (Ashāb) und Gefährtennach-
folger (Tābiʿūn) werden „as-Salaf as-sālihūn“ (die rechtschaffenen Altvorderen) 
genannt. Die Islamgelehrten des dritten und vierten Jahrhunderts werden „al-
Khalaf as-sādiqūn“ (die aufrichtigen Nachfolger) genannt.] Vor dem Aufkommen 
dieser Zustände und Modalitäten ihm die Erlaubnis zur Predigt zu geben, ist 
harām und würde bedeuten, den Weg der Großen des Tasawwuf zu verderben. 
Anlass dafür zu sein, dass jemand selbstgefällig wird, und einen Schüler, einen 
Liebenden zu berauben, indem man ihn den Händen eines unerfahrenen Anfängers 
überlässt, widerspricht sowohl der Vernunft als auch dem Islam. [In der Türkei 
gibt es heute keine wahrhaftigen Orden (Tarīqa), Wegweiser (Murschid), Ta-
sawwuf-Schüler (Murīd) und Schaykhs mehr. Denen, die behaupten, dass es sie 
gäbe, und denen, die behaupten, sie seien Schaykhs, darf kein Glaube geschenkt 
werden. Man muss sehr wachsam sein, um nicht in die Fänge falscher Schaykhs 
und unwissender Pseudosufis zu geraten.] 

Die Gebete in Gemeinschaft zu verrichten, sie mit „Tumaʾnīna“ [also dass 
die Glieder des Körpers in der Rukūʿ, in der Qawma, in der Sadschda und in der 
Dschalsa kurz zum Stillstand kommen] zu verrichten, sich nach der Rukūʿ auf-
zurichten (Qawma) und zwischen den beiden Niederwerfungen zu sitzen (Dschal-
sa), wurde uns vom Propheten Allahs mitgeteilt. Es gibt auch Gelehrte, die sagen, 
dass die Qawma und die Dschalsa fard sind. Der hanafītische Mufti Qādīkhān 
sagte, dass diese beiden Positionen wādschib sind und dass es, wenn man eine 
von ihnen vergessen sollte, wiederum wādschib ist, die Korrekturniederwerfung 
(Sadschdat as-sahw) zu vollziehen, und dass derjenige, der eine von ihnen vor-
sätzlich nicht macht, das entsprechende Gebet zu wiederholen hat. Gelehrte, die 
der Ansicht sind, dass diese beiden Positionen eine Sunna muʾakkada sind, be-
zeichnen sie als dem Wādschib nahe Sunna-Handlungen. Es ist Kufr, die Sunna 
nicht ernst nehmend und sie geringschätzend zu unterlassen. Im Qiyām des 
Gebets, in der Rukūʿ, in der Qawma, in der Dschalsa, in der Sadschda und im 
Sitzen ereignen sich verschiedene Zustände und Modalitäten. Alle gottesdienst-
lichen Handlungen sind im Gebet versammelt. Im Gebet sind vereint die Rezitation 
des edlen Korans, Tasbīh [d. h. „Subhānallāh“ zu sagen], Salawāt (Segenswünsche) 
für den Gesandten Allahs, Istighfār (Bitte um Vergebung) für die Sünden und 
das Sprechen von Bittgebeten, also das Erbitten dessen, was man bedarf, nur 
von Allah, dem Erhabenen. Bäume und Pflanzen stehen aufrecht, als ob sie im 
Gebet stehen würden. Die Tiere sind im Zustand der Rukūʿ und die unbelebten 
Objekte liegen auf dem Boden, als ob sie im Gebet sitzen würden. Wer das Gebet 
verrichtet, der verrichtet all ihre gottesdienstlichen Handlungen. Das Gebet 
wurde in der Miʿrādsch-Nacht zur Pflicht. Ein Muslim, der das Gebet mit dem 
Gedanken verrichtet, jenem geliebten Propheten Allahs zu folgen, der mit der 
Himmelfahrt geehrt wurde, steigt wie jener erhabene Prophet in den Stufen, die 

– 1107 –



den Menschen Allah, dem Erhabenen, näherbringen, auf. Jene, die das Gebet in 
Frieden und mit Anstand gegenüber Allah, dem Erhabenen, und Seinem Ge-
sandten verrichten, erkennen, dass sie zu diesen Stufen aufsteigen. Allah, der 
Erhabene, und Sein Prophet haben dieser Gemeinde große Barmherzigkeit er-
wiesen und ihr das Verrichten des Gebets zur Pflicht gemacht. Lobpreis und 
Dank gebührt unserem Herrn dafür. Wir erbringen Segenswünsche für Seinen 
geliebten Propheten und grüßen ihn und sprechen Bittgebete für ihn. Die Reinheit 
und der Frieden, die während des Gebets entstehen, sind höchst erstaunlich. 
Mein Meister [Mazhar Dschān-i Dschānān] sagte: „Auch, wenn es nicht möglich 
ist, Allah, den Erhabenen, im Gebet zu sehen, ereignet sich ein Zustand, als 
würde man Ihn sehen.“ Dass sich dieser Zustand ereignet, haben die Großen 
des Tasawwuf einstimmig kundgetan. Zu Beginn des Islams wurde das Gebet in 
Richtung Jerusalem (Quds) verrichtet. Als dann angeordnet wurde, dass man 
das Gebet nicht mehr in Richtung Bayt al-muqaddas (al-Aqsā-Moschee) gewandt, 
sondern zur Kibla Ibrāhīms, Friede sei mit ihm, [also zur Kaaba] gewandt verrichtet, 
erzürnten die Juden in Medina. Sie sagten: „Was geschieht mit all euren Gebeten, 
die ihr zum Bayt al-muqaddas gewandt verrichtet habt?“ Darauf wurde Vers 143 
der Sure al-Baqara offenbart, in welchem es sinngemäß heißt: „Und Allah lässt 
euren Glauben nicht verloren gehen!“ Damit wurde verkündet, dass die Gebete 
nicht ohne Entlohnung bleiben werden. Hier wurde das Gebet (Salāt) mit dem 
Glauben (Īmān) ausgedrückt. Man versteht hieraus, dass es Verlust des Glaubens 
bedeutet, die Gebete nicht der Sunna entsprechend zu verrichten. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Das Licht und der Genuss meiner Augen sind 
im Gebet.“ Mit diesem Hadith ist gemeint: „Allah, der Erhabene, manifestiert 
sich im Gebet und wird wahrgenommen. Daher fühlen sich meine Augen wohl.“ 
In einem Hadith heißt es: „O Bilāl! Erleichtere mich!“ Gemeint ist, dass Bilāl, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, ihn durch das Rufen des Adhāns und der 
Iqāma Frieden erlangen lassen solle. Jemand, der Frieden in etwas anderem 
sucht als im Gebet, ist nicht akzeptabel. Wer das Gebet aus seinen Händen gleiten 
lässt, es versäumt, wird andere Angelegenheiten der Religion noch mehr ver-
säumen. 

Sinnloses zu sprechen, Muslimen übel nachzureden, tilgt den Lohn des Fastens. 
Üble Nachrede vernichtet den Lohn der gottesdienstlichen Handlungen. Die 
üble Nachrede zu vermeiden, ist wādschib. Gottesdienstliche Handlungen zu 
verrichten, indem man Mühsal erleidet und sich Schwierigkeiten aussetzt, und 
dann diesen Lohn zunichtezumachen, ist äußerst unvernünftig. Die gottesdienst-
lichen Handlungen werden Allah, dem Erhabenen, dargebracht, und üble Nachrede 
und unnütze Wörter Allah, dem Erhabenen vorzulegen, ist schlechtes Benehmen 
Ihm gegenüber. 

Lieder, Musik und Tanbur anzuhören, Tänzen zuzuschauen und über das 
Martyrium von Hasan und Husayn, möge Allah mit beiden zufrieden sein, [über 
das Ereignis von Karbala] zu sprechen und zu schreiben, geziemt einem Muslim 
nicht. Die heutigen Pseudoschaykhs haben diese zu ihren Ordenspraktiken ge-
macht. Sie machen Bilder von den Großen der Religion und besuchen diese und 
behaupten, der Besuch dieser würde zum Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, 
führen. So etwas gibt es im Islam nicht. Bilder, die angefertigt wurden, ohne die 
Abgebildeten zu sehen, mit den Namen der Großen zu versehen, ist eine Ver-
leumdung. Möge Allah, der Erhabene, ihnen gewähren, Reue zu empfinden! 
Einer der Großgelehrten aus Medina, ein Experte der Hadithwissenschaft, Sayyid 
Ismāʿīl Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, reiste von Medina bis nach 
Indien zu diesem Bedürftigen, um die Erkenntnisse der Mudschaddidiyya zu er-
langen. Ich habe ihn zur großen Moschee geschickt [die größte Moschee Asiens, 

– 1108 –



die Schah Jahan Moschee (Jama Masjid) in Delhi], damit er dort die „Heiligen 
Reliqiuen“ besucht. Er kam sofort zurück und sagte, dort befände sich zwar das 
Licht des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, aber auch die Finsternis von 
Götzen seien wahrzunehmen. Ich erkundigte mich bei den Verantwortlichen in 
der Moschee und erfuhr, dass sich in einer Truhe im Raum Bilder mit den Namen 
der Großen befanden. Da verstand ich, dass Sayyid Ismāʿīl Efendi unter dem 
Einfluss dieser Finsternis stand. Als dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
ein Bild von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, gezeigt wurde, zerriss er es mit seiner 
gesegneten Hand. In Vers 106 der Sure Yūsuf heißt es sinngemäß: „Die meisten 
von ihnen sagen: ,Wir glauben an Allah, den Erhabenen‘, doch sie haben keinen 
Glauben. Sie sind Götzendiener geworden, indem sie andere Dinge anbeten.“ 
Dieser Vers tut diesen Zustand kund. Alle Spiele, wie z. B. Hahnenkampf und 
das Spielen mit Tauben, sind harām. Einen Stein zu meißeln und diesen „geehrter 
Fußabdruck“ zu nennen, als wäre es der Fußabdruck des Gesandten Allahs, 
gleicht dem Anbeten von Bildern und Götzen. 

Am Nouruz-Tag [oder an Weihnachten] wie die Feueranbeter zu feiern, be-
deutet den Ungläubigen zu ähneln. Wenn Tasawwuf-Anhänger und Pseudo-
schaykhs diese schändlichen Taten begehen, werden sie zum Vorbild für ihre 
Schüler, die dies dann als Beweis erachten, sodass auch sie in dieses Unglück 
stürzen und in diese Strömung hineingezogen werden. Das wahre Muslimsein 
erfolgt mit Gottesfurcht (Taqwā) und durch das Vemeiden von Götzendienst 
und verbotenen Handlungen. Dass im Herzen Zustände aufkommen, einige 
Dinge enthüllt und sichtbar werden und Taten vollbracht werden, die jenseits 
der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse liegen und den Verstand in Erstaunen 
versetzen, ereignet sich auch bei den Ungläubigen. Askese zu erleiden, bestimmte 
Dinge als Gottesdienst zu verrichten und es zum Beruf zu machen, Amulette zu 
schreiben, auf Kranke und Verzauberte zu lesen und sie anzuhauchen, sind keine 
religiösen Akte. Diese werden getan, um unwissende und törichte Menschen an-
zulocken und Weltliches zu erlangen. Diese Dinge haben im Islam keinen Wert 
und keine Bedeutung. Das Einzige, das im Islam von Wert und Bedeutung ist 
und den Menschen Allah, dem Erhabenen, näherbringt, ist, Seinem Gesandten 
und Propheten, Friede sei mit ihm, zu folgen und auf seinem Weg zu schreiten. 
Dies ist der Weg der edlen Gefährten und der Familie des Propheten (Ahl al-
bayt). Der edle Koran wurde offenbart, um diesen Weg zu weisen. Möge Allah, 
der Erhabene, uns alle auf dem Pfad Seines geliebten Propheten, Friede sei mit 
ihm, der edlen Gefährten und der Prophetenfamilie halten! Āmīn. 

[Im ad-Durr al-mukhtār heißt es im fünften Band auf Seite 481: „Am Nou-
ruz- oder Mihridschan-Tag [20. März bzw. 20. September] Geschenke zu geben, 
indem man ihre Namen nennt, ist harām. Geschenke zu geben, indem man diese 
Tage als Festtage erachtet, ist Kufr. Wer diesen Tagen Respekt zollend den Un-
gläubigen Eier schenkt, wird zu einem Ungläubigen. Damit, an diesen Tagen 
einzukaufen, verhält es sich genauso. Wer etwas einkauft, was er immer einkauft, 
wird kein Ungläubiger.“ In der Fatwasammlung al-Bazzāziyya heißt es: „Nouruz 
ist der Festtag der Feueranbeter. Sich an diesem Tag zu den Feueranbetern zu 
gesellen und sich wie sie zu verhalten, ist Kufr. Einem Muslim, der diesen Tag 
als Festtag begeht, kommt sein Glaube abhanden, ohne dass er es bemerkt.“ An 
Weihnachten, Ostern und anderen Festtagen der Ungläubigen wie sie das Fest 
zu feiern, führt ebenfalls zum Unglauben, wie aus dieser Fatwa ersichtlich wird. 

Im Tafsīr al-Mazharī heißt es bei der Auslegung von Vers 44 der Sure al-
Māʾida wie folgt: „In einem Hadith heißt es: ,Ich bin allen voraus darin, zu tun, 
was Īsā, Friede sei mit ihm, tat. Die Propheten sind wie Brüder, deren Väter 
eins sind. Ihre Mütter sind verschieden und ihre Religion ist eins.‘ Diesem Hadith 

– 1109 –



folgend sagte Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, dass es für 
uns wādschib ist, jene Bestimmungen der früheren Religionen zu praktizieren, 
die von unserem Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, nicht verändert wur-
den. Das heißt, jene Bestimmungen, bei denen es anhand von Koranversen und 
Hadithen ersichtlich ist, dass es sich um Bestimmungen früherer Religionen han-
delt, und die nicht abrogiert wurden, gilt es zu befolgen.“ Unsere Fiqh-Gelehrten 
haben sämtliche Bestimmungen dieser, die praktiziert werden müssen, ermittelt. 
Es ist nicht zulässig, andere gottesdienstliche Handlungen zu verrichten als jene, 
die die Fiqh-Gelehrten erlaubt haben. Denn einige der Gottesdienste, welche 
die Juden und Christen heute verrichten, haben sie später selbst erfunden. Ihnen 
darin zu folgen, ist je nach Umstand Kufr, harām oder makrūh. Wir müssen das 
Richtige und Falsche aus den Fiqh-Büchern lernen! Imām asch-Schāfiʿī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, war der Ansicht, dass keine einzige Bestimmung 
vorheriger Religionen für uns als Beweis dienen kann. 

Auf Seite 115 und 202 des Kommentars zum Birgivī vasiyetnāmesi steht: „Sich 
das Zingulum umzubinden, das die christlichen Geistlichen tragen, und Statuen 
sowie Götzen wie das Kreuz, von dem behauptet wird, Jesus sei dort gekreuzigt 
worden, anzubeten und durch das Tragen am Hals zu respektieren, eines der 
Bücher zu beleidigen, die vom Islam berichten, einen Gelehrten des Islams zu 
verspotten und ins Lächerliche zu ziehen, eine Aussage zu tätigen oder aufzu-
schreiben, die zum Unglauben führt, etwas zu erniedrigen, dessen Ehrung uns 
befohlen wurde, oder zu ehren, was uns zu erniedrigen angeordnet wurde, ist 
alles Kufr. Wer diese tut, verliert seinen Glauben und wird ein Ungläubiger. Wer 
jedoch eine große Sünde begeht, sich darüber bewusst ist, dass dies etwas Schänd-
liches ist, diese Sünde bereut, darüber betrübt ist und sich vor Allah, dem Erha-
benen, schämt, verliert seinen Glauben nicht und bleibt ein Muslim. Wer einen 
gesunden Glauben hat und eine große Sünde begeht, die kein Anzeichen des 
Unglaubens ist, wird nicht ungläubig. Bereut er diese Sünde und bittet Allah, 
den Erhabenen, um Vergebung, wird ihm vergeben. Stirbt er hingegen ohne 
Reue empfunden zu haben, wird Allah, der Erhabene, wenn Er will, ihm ebenfalls 
vergeben. Will Allah, der Erhabene, ihn bestrafen, wird dieser im Maße seiner 
Sünden Strafe erleiden und danach in das Paradies eingehen. Der Ungläubige 
(Kāfir) und der Irrgänger (Sāhib al-bidʿa) werden im Jenseits keineswegs Ver-
gebung erlangen und gewiss im Höllenfeuer brennen. Der Ungläubige wird 
niemals aus dem Höllenfeuer entlassen, der Irrgänger hingegen schon.“ 

Dass eine Person ohne Glauben (Īmān) auf ewig im Höllenfeuer brennen 
wird, hat unser Prophet mitgeteilt. Diese Überlieferung ist selbstverständlich 
wahr. Hieran zu glauben, ist genauso notwendig, wie an die Existenz und die 
Einheit Allahs, des Erhabenen, zu glauben. Was bedeutet es, ewig im Feuer zu 
brennen? Wenn ein beliebiger Mensch an das Unheil, auf ewig im Feuer zu bren-
nen, denken würde, so müsste er eigentlich vor Angst den Verstand verlieren 
und nach einem Ausweg suchen, um diesem schrecklichen Unheil zu entkommen. 
Dieser Ausweg ist im Grunde sehr einfach und lautet: „Der Glaube daran, dass 
Allah, der Erhabene, existiert und Einer ist, dass Muhammad, Friede sei mit 
ihm, Sein letzter Prophet ist und dass alles, was er verkündet hat, wahr ist“, rettet 
den Menschen vor diesem ewigen Unglück. Wenn jemand sagt, dass er nicht an 
dieses ewige Brennen glaube und daher solch ein Unglück nicht fürchte und 
nicht nach einem Ausweg aus dieser Katastrophe suche, dann fragen wir, ob er 
irgendeinen Beweis für diese Leugnung hat und welche Wissenschaft ihn hindert 
zu glauben. Natürlich wird er keinen Beweis erbringen können. Kann man eine 
Aussage, für die es keinen Beleg und keine Quelle gibt, wissenschaftlich nennen? 
Wohl eher nennt man es Annahme und Wahrscheinlichkeit. Doch selbst, wenn 

– 1110 –



die Wahrscheinlichkeit eins zu einer Million oder einer Milliarde wäre: Müsste 
man sich vor diesem Unglück des „ewigen Brennens im Feuer“ nicht in Acht 
nehmen? Würde sich nicht sogar jemand mit geringem Verstand davor in Acht 
nehmen und nach einem Weg suchen, sich vor der Möglichkeit des ewigen Bren-
nens im Feuer zu retten? Man sieht also, dass eigentlich jeder vernünftige Mensch 
den Glauben annehmen muss. Um den Glauben anzunehmen, muss man keine 
Steuern zahlen, kein Eigentum abgeben, keine Last tragen, keine Mühen des 
Gottesdienstes ertragen, nicht auf vergnügliche und angenehme Sachen verzichten 
und keine anderen ähnlichen Schwierigkeiten erleiden. Es genügt, lediglich im 
Herzen aufrichtig und ernsthaft zu glauben. Man muss diesen Glauben auch nicht 
jenen mitteilen, die nicht glauben. Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt in seinem 73. Brief: „Für jene, die nicht an das ewige Brennen 
im Feuer glauben, ist es eine Unumgänglichkeit des Verstandes, dies wenigstens 
als sehr geringe Wahrscheinlichkeit zu betrachten und anzunehmen.“ Ist es an-
gesichts der Möglichkeit des ewigen Brennens im Feuer nicht töricht und eine 
äußerst große Verwirrung, auf die Gabe des Glaubens zu verzichten, der das 
einzige und definitive Mittel dagegen ist? 

 
O Zāhid! Öffne die Augen, schaue auf die Wüste und ziehe daraus Lehre! 
Schau dir diese Himmel genannte Kuppel ohne Pfeiler an, und ziehe daraus Lehre! 
Wünschst du dir die Macht Allahs zu sehen,  
betrachte die Welt jede Nacht vor der Dämmerung, und ziehe daraus Lehre! 
 

Selbst wenn du ein Sultan bist – bei deinem Totengebet wird nur gesagt:  
„Totengebet für eine männliche Person“.  
Gehe und schaue dir den Toten auf der Bahre an, und ziehe daraus Lehre!  
Am Ende hat man nur das Leichentuch als Mitbringsel, gleich ob Reicher oder Armer.  
Wer also stolz ist aufgrund weltlicher Güter – ist er etwas anderes als nur ein Verrückter? 

73 — 88. BRIEF 
Der 88. Brief im Buch „Makātīb-i scharīfa“ des profunden Gelehrten und 

großen Gottesfreundes Abdullāh ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
umfasst 11 Seiten. Nachfolgend präsentieren wir den letzten Abschnitt aus dem 
langen, auf Persisch verfassten Brief: 

Es gibt im edlen Koran und in den ehrwürdigen Hadithen solches Wissen, 
das ohne Taʾwīl nicht verstanden werden kann. [Von den verschiedenen Bedeu-
tungen eines Wortes, die nicht von Allah, dem Erhabenen, und Seinem Gesandten 
offen kundgetan wurden, eine solche auszuwählen, die im Einklang mit dem 
Islam steht, wird „Taʾwīl“ (Interpretation) genannt. Nicht jeder ist dazu in der 
Lage.] Es ist auch notwendig, die Aussagen der Gottesfreunde (Awliyā) zu in-
terpretieren und sie sinngemäß kundzutun. Wenn sie nämlich nicht sinngemäß 
mitgeteilt werden, werden ihre Worte missverstanden. Bei der sinngemäßen Wie-
dergabe besteht nicht die Gefahr, den Gottesfreund zu verleumden. Verleumdung 
(Iftirā) ist harām. Einige Worte der Gottesfreunde, die sie getätigt haben, als sie 
im Zustand der Trunkenheit (Sakr) [also Unbewusstheit] waren, von den erlangten 
Wohlgaben berichteten, ihre Schüler motivieren wollten oder weil sie keine an-
deren Worte finden konnten, um ihre Absicht zu formulieren, bedürfen der In-
terpretation. Auch bei Imām ar-Rabbānī finden sich solche Wörter. Abdulhaqq 
ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem persischen 

– 1111 –



Kommentar zu Abdulqādir al-Gīlānīs Futūh al-ghayb Folgendes: „Wenn feine 
und unverständliche Erkenntnisse in das Herz des Gotteskenners (Ārif) kommen, 
findet er keine geeigneten Worte, um sie zu beschreiben. Wer solche Worte ver-
nimmt, sollte sagen: ,Allah, der Erhabene, kennt die Wahrheit‘, und nicht versu-
chen, diese abzulehnen.“ Das Ziel des Weges des Tasawwuf besteht darin, den 
von den Gelehrten der Ahlus-Sunna vermittelten richtigen Glauben und den 
schönen islamischen Charakter anzueignen, die in den Fiqh-Büchern vermittelten 
Taten zu verrichten, sich von Neuerungen fernzuhalten und die Zustände zu er-
reichen, die in die Herzen der Gottesfreunde gelangen. Alhamdulillāh, auf 
unserem Pfad werden diese Gaben zuteil. Möge Allah, der Erhabene, diesem 
Bedürftigen und allen Muslimen, die den rechten Weg suchen, die spirituellen 
Erkenntnisse auf diesem Pfad gewähren! Dann wird verstanden, dass die Wohl-
gaben, die in das Innere [das Herz] kommen, unendlich sind. 

Ohne die Absicht einer Person zu kennen, darf diese Person nicht allein auf-
grund ihrer Worte als ungläubig bezeichnet werden. Wenn siebzig Bedeutungen 
einer Aussage des Muslims auf seinen Unglauben hinweisen und eine Bedeutung 
auf seinen Glauben, darf er nicht ungläubig genannt werden. In einem Hadith 
heißt es: „Wer jemanden als Kāfir bezeichnet, dessen Kufr nicht klar bekannt 
ist, wird ein Kāfir.“ Es gibt welche, die in Bezug auf Imām ar-Rabbānī sagen: 
„Ihr sagt, man müsse jederzeit dem Gesandten Allahs folgen. Dabei ist von der 
Askese (Riyāda), der körperlichen Bemühung (Mudschāhada) und dem Dschihad 
gegen die Ungläubigen, die der Gesandte Allahs getan hat, bei Euch überhaupt 
nichts zu sehen.“ Dem entgegnen wir: 

Es ist notwendig, dass jeder Muslim in den Fard-, Wādschib- und Sunna 
muʾakkada-Taten dem Gesandten Allahs folgt. Unfähig zu sein, ist ein Entschul-
digungsgrund dafür, sich nicht körperlich bemühen und keinen Krieg führen zu 
können. Hinzukommt, dass sein nächtliches Verrichten des Tahaddschud-Gebets 
bis zum Anschwellen seiner gesegneten Füße, sein Leiden an Hunger und seine 
Heldentaten in Schlachten zu seinen prophetischen Besonderheiten (Khasāʾis) 
gehören, d. h. nur ihm beschert waren. Der Löwe Allahs, der Befehlshaber der 
Gläubigen, Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „In den hitzigsten Mo-
menten der Schlacht suchten wir beim Gesandten Allahs Zuflucht.“ Für den 
Kampf auf dem Schlachtfeld, welcher der kleine Dschihad (al-Dschihād al-asghar) 
ist, und für den Kampf gegen die eigene Triebseele, welcher der große Dschihad 
(al-Dschihād al-akbar) ist, muss man stark sein. Jene, die Imām ar-Rabbānī wi-
dersprechen, sind ebenfalls unfähig. In einem Hadith heißt es: „Tut jene Dinge, 
die euch leichtfallen, und erschwert eure Angelegenheiten nicht! Tut, wozu ihr 
die Kraft habt! Allah, der Erhabene, will, dass ihr das Leichte tut.“ Allah, der 
Erhabene, hat das Ertragen von Schwierigkeiten und Leid erleichtert. [Daher 
möchte Er, dass Sorgen und Unglück geduldig ertragen werden. Er liebt die Ge-
duldigen.] Imām ar-Rabbānī sagt nicht: „Einer jeden Handlung des Gesandten 
Allahs muss gefolgt werden!“, sondern: „Im Glauben, in den praktischen Ange-
legenheiten, die in Fiqh-Büchern erwähnt sind, also in den islamischen Bestim-
mungen (al-Ahkām al-islāmiyya), im Gottgedenken, das mit dem Herzen vollbracht 
wird, sowie im spirituellen Fortschreiten muss dem Gesandten Allahs gefolgt 
werden.“ Wie Ihr wisst, kann jemand, der diese Dinge nicht befolgt, kein Got-
tesfreund sein. Diejenigen, die Imām ar-Rabbānī widersprechen, sind jene, die 
seine Worte nicht begreifen. [Die Unwissenden, welche die in unserem Buch an-
geführten Worte der Islamgelehrten nicht verstehen, verunglimpfen genauso wie 
die Pseudogelehrten, die die Religion für weltlichen Profit missbrauchen, und 
die Verräter, die sich an die britischen Agenten verkauft haben, unsere Bücher. 
Möge Allah, der Erhabene, unsere Nachkommen davor bewahren, von diesen 

– 1112 –



Feinden in die Irre geführt zu werden! Āmīn.] 
Folgt der Mensch dem Gesandten Allahs vollkommen, wird er wie der Gesandte 

Allahs. Die Großen des Tasawwuf haben dies als „Fanā fir-rasūl“ (Entwerden 
im Gesandten) bezeichnet. Sie meinen dies auch, wenn sie von „Fanā fisch-
schaykh“ (Entwerden im spirituellen Wegweiser) und „Fanā fillāh“ (Entwerden 
in Allah) sprechen. Damit meinen sie, dass die Eigenschaften des Menschen wie 
die Eigenschaften des Wegweisers (Murschid) und wie die vollkommenen Ei-
genschaften Allahs, des Erhabenen, werden. Da die Unwissenden diese Worte 
nicht begreifen, denken sie, dass sie und jedes Geschöpf sich mit Allah, dem Er-
habenen, vereinen würden. Dabei sagen die Scharia und der edle Koran ganz 
klar, dass Schöpfung und Allah vollkommen unterschiedlich sind. Die unbewussten 
Worte der Gottesfreunde im Zustand der Trunkenheit ändern nichts an dieser 
Realität. Sie dachten, dass die Erscheinung eines Bruchstücks der vollkommenen 
Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, bei jemandem, der dem Gesandten Allahs 
gänzlich folgt, eine Vereinigung mit Allah sei. Unsere Großen haben den Zustand, 
wie Muhammad, Friede sei mit ihm, zu sein, als Vereinigung und Einswerdung 
mit ihm bezeichnet. Da aber ein Geschöpf niemals wie Allah, der Erhabene, sein 
kann, ist es nicht möglich, von einer Einswerdung mit Allah zu sprechen. Dass 
ein Geschöpf mit einem anderen Geschöpf eins geworden ist, kann gesagt werden, 
doch es kann nicht gesagt werden, dass ein Geschöpf mit dem Schöpfer eins ge-
worden sei. Die Worte der Gottesfreunde sind wie Moschus. Sie verbreiten 
schöne Bedeutungen. Ihnen falsche Bedeutungen zu geben, ist so, als würde man 
den Moschus mit Reisig und Müll zudecken. Ein Haufen Reisig kann den Duft 
von Moschus nicht überdecken. 

Ebenfalls ist es eine widerliche Verleumdung, wenn gesagt wird: „Früher 
haben die Tasawwuf-Anhänger die Armut dem Reichtum vorgezogen. Imām ar-
Rabbānī jedoch bevorzugt Reichtum und Vermögen.“ An vielen Stellen des 
Maktūbāt steht: „Es ist besser, dass die Armen auf den Türschwellen sitzen, als 
dass die Reichen in Schmuck und Zier sitzen.“ Er sagt zudem: „Die Armen hier 
haben zwar kein festes, kontinuierliches Einkommen, aber sie fühlen sich wohl 
und sind glücklich, indem sie auf die von Allah in der Urewigkeit zugeteilte Ver-
sorgung vertrauen.“ Zu arbeiten und auf legitimem Wege zu verdienen, um den 
notwendigen Bedürfnissen nachzukommen und den Armen zu helfen, ist etwas 
Gutes. Sulaymān, Friede sei mit ihm, die Prophetengefährten Uthmān, Abdur-
rahmān ibn Awf und andere wurden nach dem Ableben des Gesandten Allahs 
wohlhabende Menschen. Ihre Reichtümer haben nicht zur Abnahme ihres Ranges 
als Prophetengefährte geführt. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna waren sich uneinig 
darüber, wer höher ist: der geduldige Arme oder der dankbare Reiche. Der Ge-
sandte Allahs, Friede sei mit ihm, wollte die Armut, da er in der Lage war, die 
Erschwernisse der Armut zu ertragen. In einem Hadith heißt es: „In der Nacht 
bin ich beim Festmahl meines Herrn. Er speist mich und lässt mich trinken.“ Er-
schwert die Armut das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen, so ist der 
Reichtum, der Kraft für gottesdienstliche Handlungen gibt, vorzugswürdiger. 
Über solche dankbaren Reichen schlecht zu reden, zeigt die Unkenntnis über 
Vers 21 der Sure al-Hadīd. In diesem Vers heißt es sinngemäß: „Allah, der Er-
habene, gewährt diese Überlegenheit, wem Er will.“ [Dieser Koranvers und die 
Hadithe zeigen, dass es großen Lohn einbringt, das Geld und Vermögen zu ver-
dienen, das erforderlich ist, um nicht auf Nichtmuslime und Sünder angewiesen 
zu sein und um den Muslimen zu dienen, das islamische Wissen zu verbreiten 
und jene, die diese Dinge tun, zu unterstützen.] 

Ich, Ghulām Alī Abdullāh ad-Dahlawī, Verfasser der obigen Zeilen, habe 
von den Gelehrten des Qādiriyya- und Tschischtiyya-Ordens viel profitiert und 

– 1113 –



von den Naqschibandī-Mudschaddidī-Großen spirituelle Erkenntnisse (Fayd) 
erlangt. Möge Allah, der Erhabene, um dieser Großen willen den Schriften dieses 
Bedürftigen Wirkung verleihen. Und möge Er zufrieden sein mit den Lesern und 
den Befolgern und uns allen ein gutes Ende gewähren! Āmīn. 

 
Aufgebraust ist das Meer der Liebe, als er erschienen ist, die Waisenperle, 
„Wenn du nicht wärst, hätte Ich nichts erschaffen“, sagt der Erhabene, 
Mahmūd Muhammad (Friede sei mit ihm), ist gemeint, der Gesandte Allahs, 
Der letzte Prophet und der Geliebte des Herrn ist er, der Gesandte Allahs, 
Als er kam auf die Welt, verbreite sich das Licht dieser Sonnigkeit, 
Wahrnehmen konnte ihn jener, wer sehen kann, welch Glückseligkeit, 
Wahrnehmen konnten ihn jedoch nicht die Blinden, welch Traurigkeit. 
 
In Mekka blühte diese Rose auf, verteilt wurde ihr Duft auf der Welt, 
Widerspiegeln tut die derzeitige Weisheit, nur einen Bruchteil von ihr auf der Welt, 
Die gesamte Weisheit auf der Welt, ist ein Spross von dieser Rose, 
Wie wäre diese Finsternis erleuchtet, ohne die Anwesenheit dieser Sonne? 
Wären die Schulen Andalusiens nicht, wer hätte nach Europa gebracht das Licht  

       dieser Sonne? 
 
Samarkand und Bagdad waren das Zentrum der Weisheit, 
Durch sie wurde erlöst, die ganze Welt von der Unwissenheit, 
Sodann wurde das Licht Muhammads auf der Welt verbreitet, welch Glückseligkeit, 
O mein Lieber, sei einsichtig, lass sein, die Sturköpfigkeit, 
Das Wissen unserer Vorfahren ist doch für jeden eine Offensichtlichkeit. 
 
Mit seiner Weisheit legte Mustafā dar, des Herrn Ewigkeit, 
Die Hethiter, Assyrer, Römer und Griechen aber nicht, das ist also keine  

       Selbstverständlichkeit, 
Würden Thora, Psalter und Evangelium verglichen sodann, 
Wäre gewiss überlegen der edle Koran, 
Dieser edle Koran ist eine wunderbare Begebenheit, 
Beständig ist er, solang die Welt ist noch in Anwesenheit. 
 
Bis zum Jüngsten Tag wird dieses Buch sein, voller Gültigkeit, 
Wer dies anzweifelt, möge gebracht werden zur Göttlichkeit, 
Die Juden, Freimaurer und Kommunisten, attackieren den edlen Koran, 
Gewiss zu jeder Zeit gab es Ungläubige, die verunglimpften den edlen Koran, 
Jedoch konnten diese Menschen, ihr Ziel nicht erreichen zu keiner Zeit, 
Denn der erhabene Allah erwies dem Koran Schutz zu jeder Zeit. 
 
 

– 1114 –



Verbreitet hat er die Tugend und die Weisheit, 
Der Prophet mithilfe des Islams auf die ganze Menschheit, 
Wer ihm in vollster Weise schenkt, die Folgsamkeit, 
Wird in jedem seiner Dinge, erlangen die Gütigkeit, 
Wer sich als Ziel setzt, diesen wahren Weg zu erstreben, 
Wird gewiss ein guter Mensch sein in diesem Leben. 
 
Mit Wissen und Weisheit hat er gefüllt diese Welt, 
Auch wenn er ein Ummī war auf dieser Welt, 
Ein Ummī war er jedoch strahlten seine Worte,  
Die Rechte der Menschen an jedem Orte, 
Ein Ummī war er und hatte obendrein kein‘ Lehrer, 
Wissenschaftsgetreu konnte er lesen die Verse, auch ohne Lehrer. 
 
Der Geliebte des Herrn war er und obendrein auserwählt, 
In Bedürftigkeit zu leben, hat er selbst gewählt, 
Zu Befehl standen ihm, die ganze Welt und alle Menschen, 
Nichtmal drei Hemden hat dieser hohe Mensch besessen, 
Den Krieg gewannen seine Krieger mit Schnelligkeit, 
Bedürftig zu sein, war für ihn eine Fröhlichkeit. 
 
Viel Besitz war nicht zu sehen, in seinem Hause, 
Zu spüren war die Knappheit, bei ihm zuhause, 
Den Bedürftigen hat er gegeben, sein ganzes Hab und Gut, 
Wenn er bedürftig war, fühlte er sich besonders gut. 
 
Gesehen hat er vieles, welchen Wert hat daneben die Weltlichkeit? 
Keinen wies er zurück, jedem zeigte er seine Großzügigkeit, 
So groß war sie manchmal, seine Großzügigkeit, 
Dass schon die Ungläubigen, zeigten ihm Gehormsamkeit, 
Überdies zeigte er den Niederträchtigen viel Barmherzigkeit, 
Jedem Waisen zeigte er, eines Vaters Liebligkeit. 
 
Einen tieferen Sinn hatte, jede seiner Tätigkeit, 
Niemandem rieb unter die Nase, seine Großzügigkeit, 
Den Menschen in Not hat er geholfen, die Erkrankten besucht, 
Vor der Ehrfurcht zu Allah, ließ er das Schlafen unversucht. 
 
Der Prophet behandelte alle Menschen gleich, nie zeigte er sich in Überlegenheit, 
Er rühmte sich mit der Dienerschaft zu Allah, seine Tugend gab ihm Allah, 
Er musste keine Lehrer haben, denn er wurde gelehrt direkt von Allah, 
Im Koran wurde er erwähnt und ohne Zweifel wurde offenbart seine Überlegenheit, 
Bis zum Jüngsten Tage, ohne Ende, sei er gegrüßt der oberste Sultan, 
Und auch seine Familie und Gefährten seien gegrüßt von mir fortan. 

– 1115 –



 
 
 
 
 
 

DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT 

DRITTER ABSCHNITT 

1 — ZWEITER BAND, 23. BRIEF  

Dieser Brief wurde an Khādscha Muhammad Abdullāh, den Sohn seines 
Meisters Muhammad Bāqī billāh, möge Allah sich ihrer erbarmen, geschrieben 
und behandelt, allen voran an der Sunna festzuhalten und Neuerungen zu meiden, 
und weiteres. 

Ich lobpreise Allah, den Erhabenen, und bete, dass Er den von Ihm erwählten 
Menschen Frieden und Gutes gewährt. Mein geehrter Sohn! Mein erster Rat an 
Euch und die anderen Freunde ist, an der Sunna festzuhalten und die Neuerungen 
(Bidʿa) zu meiden. Die Religion des Islams wird immer einsamer/fremder und 
schwächer. Die Gläubigen sind mittlerweile ohne Schutzherr. Von nun an wird 
diese Religion noch entfremdeter werden. Es wird so weit kommen, dass es nie-
manden mehr auf dem Angesicht der Erde geben wird, der den Namen Allahs, 
des Erhabenen, erwähnt. Es heißt, dass der Jüngste Tag dann anbrechen wird, 
wenn auf der Welt keine guten Menschen mehr verbleiben und das Übel alle 
Orte der Welt erfasst hat. 

[Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Es wird eine Zeit kommen, in 
der in meiner Gemeinde vom Islam nur noch der Name bleiben wird. Die Gläu-
bigen werden nur einige wenige islamische Bräuche befolgen. Ihr Glaube wird 
ihnen nicht erhalten bleiben. Der edle Koran wird nur noch gelesen werden. 
Sie werden sich über die darin enthaltenen Gebote und Verbote nicht einmal 
bewusst sein. Sie werden einzig an Essen und Trinken denken und Allah, den 
Erhabenen, vergessen. Sie werden einzig Geld verehren und Sklaven der Frauen 
sein. Sie werden sich nicht begnügen, wenn sie wenig verdienen, und nicht zu-
frieden sein, wenn sie viel verdienen.“ 

Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seiner Kurzfassung des Tadhkirat al-Qurtubī, dass es in einem von Ibn Mādscha 
überlieferten Hadith heißt: „Es wird eine Zeit kommen, in der der Islam auf 
dem Angesicht der Welt verblassen und verschwinden wird, wie die Farbe und 
Zier der Kleidung verblasst, so sehr, dass das Gebet, das Fasten, die Pilgerfahrt 
und die Almosengabe vergessen werden. Kein einziger Vers des edlen Korans 
wird auf der Erde verbleiben.“ Imām al-Qurtubī sagte hierzu: „Dass der Islam 
in Vergessenheit geraten wird, wird sich ereignen, nachdem Īsā, Friede sei mit 
ihm, vom Himmel herabgekommen und gestorben ist. Davor werden die Muslime 
einsam sein. Der edle Koran wird zwar nicht befolgt werden, doch er wird nicht 
völlig in Vergessenheit geraten.“ Im Maʿrifetnāme steht: „Es gibt viele Zeichen 
des Jüngsten Tages. Es wird viele Moscheen geben, aber die Zahl der Gemein-

– 1116 –



schaft wird gering sein. Die Gebäude werden hoch, die Kleidungsstücke dünn 
und die Frauen Vorgesetzte sein. Männer werden verweiblichen.“] 

Der glücklichste und profitreichste Mensch ist derjenige, der zu einer Zeit, 
in der die Religionslosigkeit zunimmt, eine der vergessenen Sunna-Handlungen 
zum Vorschein bringt und eine der verbreiteten Neuerungen zunichtemacht. 
Nun befinden wir uns in einer solchen Zeit, in der seit dem allerbesten Menschen, 
Friede sei mit ihm, tausend Jahre vergangen sind. In dem Maße, wie wir uns 
von der glückseligen Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, entfernen, 
werden die Sunna-Handlungen bedeckt und, da sich die Lügen verbreiten, ver-
mehren sich die Neuerungen. Es braucht einen Helden, der die Sunna unterstützt 
und die Neuerungen aufhält und vertreibt. Die Verbreitung der Neuerung ist 
gleichbedeutend mit der Vernichtung der Religion des Islams. Das Respektieren 
und Wertschätzen derer, die Neuerungen hervorbringen und praktizieren, führt 
zur Vernichtung des Islams. In einem Hadith heißt es: „Wer diejenigen, die 
Neuerungen begehen, als großartig bezeichnet, trägt dazu bei, den Islam zu ver-
nichten.“ Man bedenke die Bedeutung dieser Worte sehr gründlich. Man muss 
sein Äußerstes geben, um eine Sunna zum Vorschein zu bringen und eine Neue-
rung abzuschaffen. Zu jeder Zeit, insbesondere in dieser Zeit, in der der Islam 
sehr schwach geworden ist, ist für die Stärkung des Islams die Verbreitung der 
Sunna und die Beseitigung der Neuerungen zwingend erforderlich. Die früheren 
Islamgelehrten müssen in den Neuerungen wohl etwas Schönes gesehen haben, 
weshalb sie einige von ihnen als schön (hasana) bezeichneten. Dieser Bedürftige 
(Fakir) jedoch folgt ihnen in diesem Punkt nicht und erachtet keine einzige der 
Neuerungen als schön. Ich sehe sie alle als finster und trüb an. Unser Prophet, 
Friede sei mit ihm, sprach: „Alle Neuerungen sind Verirrung, Abkommen vom 
Weg.“ In einer Zeit wie dieser, in der der Islam schwach geworden ist, sehe ich, 
dass die Erlösung und die Befreiung von der Hölle im Festhalten an der Sunna 
liegt und die Vernichtung der Religion darin, in eine beliebige Neuerung zu ge-
raten, gleich auf welche Weise dies geschehen mag. Eine jede Neuerung erkenne 
ich als eine Spitzhacke, die das Gebäude des Islams zum Einsturz bringt, die 
Sunna-Handlungen wiederum als helle Sterne, die in der finsteren Nacht den 
Weg weisen. Allah, der Erhabene, möge den Gelehrten unserer Zeit Einsicht 
gewähren, auf dass sie keine einzige Neuerung als schön bezeichnen und sie das 
Praktizieren keiner Neuerung genehmigen. Auch wenn die Neuerung wie der 
Sonnenaufgang die Finsternis zu erhellen scheint, sollen sie ihre Augen davor 
keineswegs verschließen! Denn außerhalb der Sunna fällt den Teufeln ihre Tä-
tigkeit leicht. Früher, als der Islam stark war, war die Finsternis der Neuerungen 
nicht erkennbar und ein Teil dieser Finsternis erschien vielleicht als strahlend 
inmitten des starken Lichtes des Islams, das alle Orte umfasste. Die Neuerungen 
wurden daher als schön bezeichnet. In Wirklichkeit gab es kein Leuchten und 
nichts Schönes an diesen Neuerungen. Heute jedoch ist der Islam geschwächt, 
die Bräuche der Ungläubigen, ja gar die Anzeichen des Unglaubens selbst, haben 
sich unter den Muslimen etabliert [sind in Mode gekommen], weshalb sich der 
Schaden einer jeden Neuerung zu erkennen gibt und der Islam unter den Men-
schen langsam aber sicher verschwindet, ohne dass sie es bemerken. Unsere 
Gelehrten müssen in dieser Angelegenheit sehr wachsam sein und dürfen nicht 
den Weg für die Verbreitung von Neuerungen ebnen, indem sie basierend auf 
alten Fatwas sagen: „Dies ist erlaubt und jenes ist harmlos.“ Genau hier trifft 
die Aussage zu, dass die Religion sich mit der Zeit verändert. Andernfalls ist es 
falsch, wenn die Ungläubigen [Feinde Allahs] diesen Spruch als Werkzeug be-
nutzen, um den Islam zunichtezumachen und Neuerungen und Ungläubigkeit 
zu etablieren. Da heutzutage die Neuerungen die ganze Welt erfasst haben, er-
scheint es wie eine tiefschwarze Nacht. Die Sunan vermindern sich sehr und ihr 

– 1117 –



Licht strahlt wie Glühwürmchen, die einzeln in einer dunklen Nacht fliegen. Je 
mehr die Neuerungen verrichtet werden, desto finsterer wird die Nacht und 
desto mehr verringert sich das Licht der Sunna. Die Praktizierung der Sunna 
wiederum verringert diese Finsternis und vermehrt das Licht. Wer mag, soll nun 
die Finsternis der Neuerung vermehren und die Schar des Satans stärken, und 
wer mag, soll das Licht der Sunna vermehren. Möge Allah, der Erhabene, Seine 
Schar stärken! Wisset, dass das Ende der Schar des Satans das Verderben und 
Unglück ist. Diejenigen, die in der Schar Allahs, des Erhabenen, sind, werden 
jedoch ewige Glückseligkeit erlangen. 

[Es soll wiederholt werden, dass mit „Bidʿa“ (Neuerung) jegliche Glaubens-
inhalte, Aussagen, Handlungen, Praktiken und Bräuche gemeint sind, die in der 
Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, und seiner vier Kalifen, möge Allah 
mit ihnen allen zufrieden sein, nicht Teil der Religion waren und später erfunden 
und in die Religion eingeführt wurden. All diese Dinge als Teil der Religion, 
als Form der gottesdienstlichen Handlung neu in die Religion einzuführen oder 
beispielsweise zu behaupten, Dinge, die religiös von Bedeutung sind, seien nicht 
Teil der Religion und die Religion mische sich bei ihnen nicht ein, ist eine Bidʿa. 
Einige der Neuerungen sind Unglaube (Kufr), während einige große Sünden 
sind. Die Koranrezitation oder der Gebetsruf via Lautsprecher oder per Rundfunk 
ist eine Neuerung. 

In den persischen und arabischen Ausgaben des Buches Maktūbāt heißt es 
in einer Randnotiz beim 186. Brief: „Die meisten Islamgelehrten haben die 
Neuerungen in den Handlungen in zwei Kategorien eingeteilt: Neuerungen, die 
der Sunna nicht widersprechen, d. h. ihren Ursprung im ersten Jahrhundert is-
lamischer Zeitrechnung haben, wurden ,schöne Neuerung‘ (Bidʿa hasana) genannt. 
Neuerungen, die keinen Ursprung haben, wurden als ,üble Neuerung‘ (Bidʿa 
sayyiʾa) bezeichnet. Doch Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein, 
hat solchen, die über einen Ursprung verfügen, nicht den Namen ,Bidʿa‘ verliehen, 
sondern sie ,Sunna hasana‘ genannt. Dazu gehören das Lesen des Mawlid und 
das Errichten von Minaretten und Mausoleen. Er verwendete den Begriff ,Bidʿa‘ 
nur für all das, was keinen Ursprung hat. Die Wahhabiten jedoch bezeichneten 
auch diese ,schönen Neuerungen‘ als ,üble Neuerungen‘ und die Dinge, die eine 
Sunna hasana sind, als ,Schirk‘. Die ignoranten Pseudogelehrten wiederum 
haben die meisten der üblen Neuerungen als gute Neuerung bezeichnet und 
somit verursacht, dass die üblen Neuerungen Verbreitung finden. Der ehrwürdige 
Imām ar-Rabbānī kritisiert also die Bidʿa und richtet sich nicht gegen die Is-
lamgelehrten, sondern gegen die ignoranten Pseudogelehrten.“] 

Die heutigen Tasawwuf-Anhänger müssen zur Einsicht kommen, die Schwäche 
des Islams bedenken und die Tatsache, wie Erfundenes heute die Form von Re-
ligion und gottesdienstlichen Handlungen eingenommen hat, und sie dürfen 
somit die Worte und Handlungen ihrer Meister, die der Sunna widersprechen, 
nicht befolgen. Sie dürfen sich Handlungen, die nicht Teil der Religion sind, 
nicht als Glaubenspraxis und Gottesdienst zu eigen machen unter dem Vorwand, 
dass ihre Meister sie praktiziert haben. Das Festhalten an der Sunna wird den 
Menschen gewiss retten und ihn das Wohl und Glückseligkeit erlangen lassen. 
Etwas anderes als die Sunna zu befolgen, führt den Menschen ins Verderbnis 
und zur Gefahr. Unsere Pflicht ist die Verkündung der Wahrheit. Jeder kann 
tun und lassen, was er will, und wird hierfür letztlich die entsprechende Gegen-
leistung bekommen. [Jeder verstandes- und geschlechtsreife Mann ist für seine 
eigenen Taten verantwortlich.] 

Möge Allah, der Erhabene, jenen Großen, die uns erzogen haben, sehr großen 
Lohn gewähren. Sie haben nämlich Unwissende, wie wir es sind, vor Neuerungen 

– 1118 –



geschützt. Sie haben uns, die wir ihnen folgten, nicht in dunkle Gefahren und 
Abgründe gezerrt. Sie haben keinen anderen Weg als die Sunna aufgezeigt. Sie 
haben keinen anderen Weg gezeigt, als dem Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, zu folgen und neben dem Harām gar das Zweifelhafte zu meiden. Daher 
ist der Gewinn dieser Großen äußerst groß. Ihre erreichten Stufen sind sehr 
hoch. Sie wandten sich nicht dem Taghannī und Tanz zu und maßen Zuständen 
der Ekstase keine Bedeutung bei. Die Zustände, die andere mit ihren Herzen 
fanden, sahen und als großartig beschrieben, sahen sie fern vom eigentlichen 
Ziel und anders als das wahrhaftig Gesuchte und verwarfen und verbannten die 
Einbildungen, in denen sie gefangen waren. Ihre Taten sind keine Dinge, die 
man durch Sehen, Finden und Wissen verstehen kann. Sie sind jenseits von Vor-
stellungen, Manifestationen, Erscheinungen, Enthüllungen und Schau. Alle an-
deren bemühen sich, um etwas zu finden und etwas zu erreichen. Diese Großen 
jedoch wollen nichts anderes als Allah, den Erhabenen, und vertreiben alles an-
dere. Die anderen wiederholen das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) 
immer und immer wieder mit dem Ziel, sich Allah, dem Erhabenen, zu nähern. 
Mit dem Aussprechen des Einheitsbekenntnisses versuchen sie, Allah, den Er-
habenen, in diesem gesamten Universum, das nichts anderes ist als eines Seiner 
bedürftigen Geschöpfe und keinen anderen Bezug zu Ihm hat, zu finden und zu 
sehen. Diese Großen jedoch wiederholen den Spruch „Lā ilāha illallāh“ mit der 
Absicht, alles als nichtig zu wissen und alle Ansichten, Entdeckungen, Erkennt-
nisse und Vorstellungen beim Sprechen von „Lā“ zu verwerfen und zu negieren. 
Bemerken oder verspüren sie etwas in der Existenz, verwerfen sie alles und 
bringen nichts in ihr Gedächtnis. [Nur die Hälfte des Briefes wurde übersetzt. 
Der letzte Teil wurde ausgelassen.] 

 
Den Heuchler gibt es in zwei Arten,  
Beide täuschen geschickt die Armen,   
Den einen siehst du mit alten Sachen, 
Damit sie ihn wie einen Sufi empfangen.  
Die Naiven möchten sie einnehmen,  
Um als Pseudo-Derwisch gut zu leben,   
Geflickte Kleider sind es, was sie tragen,  
Möchten dem Volk solch eine Erscheinung geben.   
Wochenlang kämmen sie ihren Bart nicht,  
Damit man denkt, sie wären „selbstlos“.   
Zweite Art der Heuchler ist noch mehr schamlos, 
Höre ihre Eigenschaften und folge ihnen nicht.  
Er trachtet ständig nach gutem Ruf und Ansehen,  
Möchte vom Adel und Pöbel Anerkennung sehen,   
Lässt sich teure Kleider anfertigen, der Mode entsprechend,  
Gibt sich als Weisen und seine Worte sind vielversprechend.   
Dauernd gibt er Ratschläge, allen um sich herum,  
Wenn es zum Beten kommt, kümmert er sich nicht darum. 

– 1119 –



2 — DRITTER BAND, 41. BRIEF  
Dieser Brief wurde an eine rechtschaffene Frau, möge Allah sich ihrer er-

barmen, geschrieben und enthält notwendige Ratschläge für Frauen: 
Der Vers in der Sure al-Mumtahina, der besagt, dass die Frauen dem Ge-

sandten Allahs, Friede sei mit ihm, ihr Wort geben, wurde am Tage der Eroberung 
Mekkas offenbart. Nachdem unser Prophet, Friede sei mit ihm, den Eid mit den 
Männern schloss, begann er den Eid mit den Frauen. Er schloss den Eid mit 
den Frauen nur verbal; seine gesegnete Hand berührte ihre Hände nicht. Da 
die schlechten Charaktereigenschaften bei Frauen vermehrt vorhanden sind als 
bei Männern, führte er mehr Bedingungen beim Eid an. Er teilte ihnen mit, 
dass sie sich von diesen Handlungen fernhalten müssen, um die Gebote Allahs, 
des Erhabenen, einzuhalten. 

Die erste Bedingung: Nichts und niemanden außer Allah, den Erhabenen, 
anzubeten. Verrichtet eine Person gottesdienstliche Handlungen, um von anderen 
gesehen zu werden, oder verrichtet sie zwar für das Wohlgefallen Allahs, des 
Erhabenen, doch gefällt ihr auch, von anderen dabei gesehen zu werden, oder 
aber erwartet sie im Gegenzug von anderen etwas, so z. B. die Aussage „Gut 
gemacht“, dann ist diese Person nicht erlöst vom Schirk und kann kein wahrer 
Einheitsbekenner (Muwahhid) sein. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Nehmt euch vor dem kleinen Schirk in Acht!“ Auf die Frage, was denn der 
kleine Schirk sei, antwortete er: „Augendienerei (Riyā)“, d. h. gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten, um sie anderen zur Schau zu stellen. 

Das zu tun, was die Ungläubigen an ihren Festtagen tun, ist ebenfalls Schirk. 
Derjenige, der einerseits die Glaubenspraktiken des Islams und andererseits 
die Gottesdienste einer anderen Religion verrichtet, ist ein „Muschrik“. Wer 
Gefallen an der Ungläubigkeit findet, ist ebenfalls ein Muschrik. Um ein Muslim 
zu sein, muss man sich vom Unglauben fernhalten. Damit jemand gläubig 
(muʾmin) ist, muss er sich vollkommen vom Schirk befreien. 

Von Götzen, Statuen oder Priestern Hilfe zu erwarten, um eine Krankheit 
loszuwerden, ist Schirk und dieser Zustand ist unter den Muslimen weit verbreitet. 
Die eigenen Bedürfnisse von Götzen oder Statuen zu erbitten, ist Unglaube 
[Feindschaft zu Allah]. In Vers 60 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Obwohl 
ihnen befohlen wurde, den Ungläubigen keinen Glauben zu schenken, handeln 
sie nach den Worten der Ungläubigen. Der Satan führt sie in die Irre.“ Viele 
Frauen geraten unbewusst in dieses Unheil. Sie rufen einige Namen, deren Wirk-
lichkeit nicht bekannt ist, um Hilfe an und erhoffen sich durch sie eine Befreiung 
aus ihrer Notlage. Sie befolgen die Bräuche der Ungläubigen und verrichten 
Taten, die Zeichen des Unglaubens sind. Insbesondere wenn eine Pockenkrank-
heit ausbricht, sieht man, dass sowohl die Guten als auch die Schlechten diesem 
Unheil anheimfallen. Es gibt nur wenige Frauen, die sich von diesem Schirk 
lösen können und keine Handlungen begehen, die Zeichen des Unglaubens sind. 
Die Festtage der Hindus [oder den Nouruz der Feueranbeter oder das Weih-
nachten oder Ostern der Christen] zu respektieren und zu diesen Zeiten ihre 
Bräuche genau wie sie zu praktizieren, ist Schirk und führt zum Kufr. An den 
Festtagen der Ungläubigen tun die Unwissenden unter den Muslimen und ins-
besondere Frauen das, was die Ungläubigen tun, erachten diese Tage auch als 
Feste der Muslime und schicken sich gegenseitig Geschenke wie die Ungläubigen. 
Sie schmücken ihre Sachen und Tische wie die Ungläubigen. Sie unterscheiden 
diese Nächte von anderen Nächten. All dies ist Schirk und Ungläubigkeit. In 
der Sure Yūsuf heißt es sinngemäß: „Viele derjenigen, die sagen: ,Wir glauben 

– 1120 –



an Allahs Existenz, Einsheit und dass Er der Schöpfer allen Seins ist, und sind 
Muslime geworden‘, werden zu Muschriks, indem sie andere anbeten und ihnen 
gehorchen und durch viele weitere Handlungen und Worte.“ [Siehe auch im 
dritten Abschnitt den Beginn von Kapitel 60.] 

Sie geloben für Schaykhs und Mausoleen Opfertiere. Sie nehmen sie mit und 
schlachten sie am Grab. In den Fiqh-Büchern werden auch diese Handlungen 
als Schirk (Beigesellung) beschrieben. Einige gehen sogar noch weiter und be-
zeichnen diese Opfer als Opfer der Dschinnen. Unsere Religion lehnt dies ab 
und sieht dies als Schirk an. Es gibt verschiedene Arten von Gelübden. Wozu 
ist es nötig, das Opfern eines Tieres zu geloben, es dann zu opfern und diese 
Opferung als Opferung von Dschinnen zu bezeichnen und damit denen zu glei-
chen, die Dschinnen anbeten? [Siehe auch im ersten Abschnitt das Kapitel 88 
sowie das Buch Hayāt al-haywān.] 

Dasselbe gilt für das Fasten, das sie für Schaykhs vollbringen. Sie denken 
sich einige Namen aus und fassen für diese die Absicht, stellen für jedes Fasten 
zur Zeit des Fastenbrechens bestimmte Speisen als Bedingung und teilen be-
stimmte Tage ein. Sie denken, ihre gewünschten Anliegen würden dank dieses 
Fastens eintreten. Dies ist Schirk im Gottesdienst (Ibāda). Es bedeutet, anderen 
zu dienen, sie anzubeten, um die gewünschten Taten zu verwirklichen. Die Ab-
scheulichkeit dieser Handlung sollte gut verstanden werden. In einem Hadith 
qudsī heißt es: „Das Fasten wird für Mich vollbracht und den Lohn dafür werde 
Ich geben.“ Das heißt: „Das Fasten wird nur für Mein Wohlgefallen eingehalten. 
Niemand darf Mir beim Fasten beigesellt werden.“ Es ist zwar nicht erlaubt, in 
irgendeiner gottesdienstlichen Handlung Allah, dem Erhabenen, etwas beizu-
gesellen, aber die Tatsache, dass das Fasten besonders erwähnt wird, dient dazu, 
dass beim Fasten speziell darauf geachtet werden muss, keinen Schirk zu be-
treiben. Einige Frauen wenden eine List an und sagen, sie würden für Allah 
fasten und den Lohn ihres Fastens ihren Schaykhs schenken. Wenn ihre Worte 
korrekt sind, weshalb legen sie denn bestimmte Tage für dieses Fasten fest, 
essen bestimmte Speisen beim Fastenbrechen und verrichten während des Fas-
tenbrechens andere üble Taten? Viele begehen beim Fastenbrechen Handlungen, 
die harām sind. Damit sie diese Bedingungen einhalten können, gehen sie sogar 
auf den Straßen betteln und glauben, dass ihre Wünsche dank dieser Verbote 
in Erfüllung gehen. All dies ist ein Abkommen vom rechten Weg und eine Täu-
schung des Satans. 

[Im Radd al-muhtār steht im Kapitel über die Schlachtung von Opfertieren 
gegen Ende hin: „Es ist harām, ein Tier zu schlachten, weil ein Amtsträger 
kommt, denn es ist Schirk, für andere als Allah ein Tier zu opfern. Es ist auch 
dann harām, wenn beim Schlachten der Name Allahs, des Erhabenen, erwähnt 
wird. Wird das Tier geschlachtet, um es dem Kommenden anzubieten, so ist 
dies nicht harām. Es ist nämlich eine Sunna des Propheten Ibrāhīm, Friede sei 
mit ihm, den Gast zu bewirten. Das Bewirten des Gastes ist verdienstvoll. Dass 
die Aussage ,Für die Bewirtung eines Menschen ein Tier zu schlachten bedeutet, 
das Tier für jemand anderen als Allah zu schlachten, und dies ist nicht halāl‘ 
nicht richtig ist, steht in der Fatwasammlung al-Bazzāziyya. Diese Aussage wi-
derspricht dem edlen Koran, den ehrwürdigen Hadithen und auch der Vernunft. 
Der Metzger schlachtet die Tiere, um Geld zu verdienen, doch es gab niemanden, 
der das Fleisch des Metzgers deswegen als harām bezeichnete. Wäre das Tier, 
das mit der Absicht, Geld zu verdienen, geschlachtet wird, dadurch unrein, dann 
würde kein Metzger Tiere schlachten. Der Unwissende, der diese Aussage tätigte, 
dürfte demnach vom Metzger kein Fleisch kaufen und auch kein Fleisch von 
einem Tier essen, das für eine Hochzeit oder als Aqīqa geschlachtet wurde. 

– 1121 –



Wenn vom Fleisch des Tieres, das für einen kommenden Gast geschlachtet 
wird, auch dem Gast serviert wird, dann wurde das Tier für Allah geschlachtet 
und der Nutzen kam dem Gast zu. Was der Metzger schlachtet, ist ebenfalls für 
Allah, doch der Nutzen, der Gewinn kommt dem Metzger zu. Gibt man dem 
Gast nicht vom Fleisch zu essen und verteilt das gesamte Fleisch an andere, 
dann versteht sich, dass die Schlachtung nicht für Allah, sondern für jemand 
anderen erfolgte, und somit wäre es harām. Es ist erkenntlich, dass zwischen 
den Fällen, ob ein Tier für die Ehrung eines Menschen oder für jemand anderen 
als Allah oder aber für Allah geschlachtet wird, dadurch unterschieden wird, 
ob man demjenigen, für den das Tier geopfert wurde, von dessen Fleisch zu 
Essen anbietet oder nicht. Daraus versteht sich, dass es erlaubt ist, ein Tier zu 
schlachten, wenn der Grundstein eines Gebäudes gelegt wird, eine Krankheit 
auftritt und Kranke gesund werden. Der Grund ist, dass mit dem Fleisch die 
Armen gespeist werden. So steht es bei Hamawī. Genauso verhält es sich mit 
dem Geloben eines Tieropfers für Allah, sofern ein Wunsch in Erfüllung geht, 
wie es im al-Bahr ar-rāʾiq geschrieben steht. Das Fleisch muss aber vollständig 
unter den Armen verteilt werden. Beim kommenden Gast ist es ausschlaggebend, 
ob ihm etwas vom Fleisch zum Essen angeboten wird oder nicht, nicht aber, ob 
man das gesamte Fleisch ihm oder jemand anderem gibt. Das Fleisch des Tieres, 
von dem er isst, darf auch an andere verteilt werden. Auch der Schlachtende 
kann davon nehmen. Dies ist nicht von Belang, vielmehr wird auf die bei der 
Schlachtung vorhandenen Absicht, ihn zu speisen oder nicht, geachtet. Wenn 
bei der Schlachtung nicht beabsichtigt wird, den Gast zu ehren, dann ist es nicht 
harām, den Gast nicht mit dem Fleisch zu speisen, sondern andere Speisen an-
zubieten. Denn bei der Schlachtung wurde beabsichtigt, ihm von diesem Fleisch 
zu Essen zu geben. Daraus ist Folgendes zu verstehen: Wenn beim Schlachten 
eines Tieres für einen kommenden Regierungsbeamten die Absicht gefasst wird, 
ihn zu ehren, dann ist dies nicht halāl, selbst wenn ihm von dem Fleisch zu Essen 
gegeben wird. Beabsichtigt man bei der Schlachtung aber, ihn zu bewirten/speisen, 
so ist dies halāl, auch wenn man ihm dann nichts von dem Fleisch zu Essen gibt, 
sondern ihm andere Speisen anbietet. 

Wenn das Schlachten harām ist, führt es dann auch zum Kufr oder nicht? Im 
al-Bazzāziyya heißt es, dass beide Standpunkte vertreten wurden. Da die Absicht 
des Menschen verborgen ist, soll man auf einen Muslim nicht mit Argwohn 
blicken und hinsichtlich Themen, über die es Meinungsverschiedenheit gibt, ihn 
nicht des Unglaubens bezichtigen. Es ist nicht vorstellbar, dass ein Muslim einen 
anderen anbetet, weil er ihm näherkommen und gefallen will. Wenn er ein Tier 
schlachtet, so tut er dies, um seine Liebe zu dieser Person zu demonstrieren. 
Indem er seine Liebe kundtut, will er sich dieser Person nähern und damit welt-
liche Vorteile erlangen. Wenn sich zum Schlachten für Allah auch noch das 
Schlachten aus Ehrerbietung zu einem Menschen mischt, ist dies zwar harām, 
kann aber nicht als Kufr bezeichnet werden. Harām und Kufr sind sehr weit 
voneinander entfernt.“] 

Die zweite Bedingung an die Frauen beim Eid: Nicht zu stehlen. Diebstahl 
ist eine der großen Sünden und viele Frauen sind dieser Sünde anheimgefallen. 
Frauen, die sich von den Feinheiten des Diebstahls fernhalten können, sind nur 
wenige. Daher wurde das Fernbleiben vom Diebstahl zur zweiten Bedingung. 
Frauen, die ohne die Zustimmung ihres Ehemannes sein Eigentum ausgeben, 
sind Diebinnen und begehen damit eine große Sünde. Dieser Zustand scheint 
bei fast allen Frauen vorzuliegen, diese Art der Untreue befindet sich bei ihnen 
allen. Nur wenige von Allah Bewahrte sind vor dieser Sünde geschützt. Wenn 
sie doch nur wüssten, dass diese Handlung Diebstahl und eine Sünde ist. Es gibt 

– 1122 –



nämlich viele, die denken, dass dies halāl sei. Es herrscht große Befürchtung, 
dass diejenigen, die dies als halāl ansehen, zu Ungläubigen werden. Nachdem 
Allah, der Erhabene, den Frauen den Schirk verboten hat, untersagte Er ihnen 
als Zweites den Diebstahl. Denn die meisten von ihnen würden zu Ungläubigen 
werden, wenn sie denken, dass es halāl sei. Daher ist diese Sünde für die Frauen 
größer als andere Sünden. Da sich solche Frauen durch das ständige Veruntreuen 
des Eigentums ihrer Ehemänner an das Hintergehen gewöhnt haben, verlieren 
sie in ihren Herzen die Scham davor, das Eigentum anderer zu nutzen. Es fällt 
ihnen sodann leicht, das Eigentum anderer hinter ihrem Rücken, ohne ihre 
Kenntnis zu verwenden. Schamlos werden sie das Eigentum anderer veruntreuen 
und Diebstahl begehen. Wenn gut nachgedacht wird, lässt sich offenkundig er-
kennen, dass dem so ist. Daher ist es in der Religion des Islams äußerst wichtig, 
den Frauen den Diebstahl zu verbieten. Nach dem Schirk ist dies die zweithäss-
lichste Tat für die Frauen geworden. [Damit ein gläubiger Mann seine ihm treue 
und vertrauenswürdige Frau vor dieser großen Sünde schützt, sollte er ihr im 
Voraus die Erlaubnis geben, sein Eigentum nach Belieben zu verwenden und 
auszugeben.] 

Zusatz: Unser Prophet, Friede sei mit ihm, fragte eines Tages seine Gefährten: 
„Wisst ihr, wer der größte Dieb ist?“ Die edlen Gefährten antworteten: „Wir 
wissen es nicht. Sagt Ihr es!“ Der Gesandte Allahs erklärte: „Der größte Dieb 
ist derjenige, der von seinem Gebet stiehlt, weil er dessen Grundelemente 
(Arkān) nicht gänzlich ausführt.“ Auch diese Art des Diebstahls muss man ver-
meiden, um nicht als großer Dieb zu gelten. Die Absicht für das Gebet muss ge-
fasst werden, ohne etwas im Herzen zu haben. Wenn die Absicht nicht korrekt 
ist, ist die gottesdienstliche Handlung nicht gültig. Die Rezitation (Qirāʾa) muss 
korrekt sein. Die Verbeugung (Rukūʿ), die Niederwerfung (Sadschda), das 
Stehen nach der Verbeugungsposition (Qawma) und das Sitzen zwischen den 
Niederwerfungen (Dschalsa) müssen alle in Ruhe (Itmiʾnān) ausgeführt werden. 
Das heißt, wenn die Person sich von der Verbeugungsposition erhebt, muss sie 
sich vollständig aufrichten und für die Dauer eines Tasbīh so verharren. Genauso 
muss sie zwischen den zwei Niederwerfungen aufrecht sitzen und für die Dauer 
eines Tasbīh so verharren. Auf diese Weise entsteht in der Qawma und Dschalsa 
Ruhe. Wer darauf nicht achtet, gehört zu den Dieben und wird eine harte Strafe 
erhalten. 

[Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Kapitels „Fundsachen“, dass Ibn Hadschar, 
Nawawī und andere sagen, dass man, um verloren gegangene oder gestohlene 
Sachen wiederzufinden, [tagtäglich 25 Mal] das Bittgebet „Yā dschāmiʿan-nāsi 
li-yawmin lā rayba fīhi innallāha lā yukhliful-mīʿād idschmaʿ baynī wa bayna ...“ 
lesen soll. Dies soll so lange fortgeführt werden, bis die entsprechende Sache 
gefunden wurde. An der Stelle der Punkte im Bittgebet soll der Name der ver-
lorenen Sache erwähnt werden. Im Fatāwā-i qāriʾ al-hidāya heißt es: „Wer einen 
Wunsch hat, sollte vor dem Schlafengehen die Gebetswaschung vollziehen. Diese 
Person setzt sich auf ein sauberes Tuch und spricht 3 Mal die Salawāt. Dann re-
zitiert sie jeweils mit der Basmala 10 Mal die Sure al-Fātiha und anschließend 
11 Mal die Sure al-Ikhlās. Danach spricht sie wieder 3 Mal die Salawāt. Daraufhin 
legt sie sich auf die rechte Seite, das Gesicht der Gebetsrichtung zugewandt und 
die rechte Hand unter der rechten Wange, schlafen. Sie wird mit der Erlaubnis 
Allahs im Traum sehen, wie sie das Gewünschte erreichen kann.“ Im Bustān al-
ārifīn heißt es zum Ende hin, dass Ibn Umar sagte, dass derjenige, der etwas 
verloren hat oder dem etwas gestohlen wurde, jeden Tag zwei Gebetseinheiten 
verrichten und nach dem Schlussgruß folgendes Bittgebet lesen solle: „Allāhumma 
yā hādī wa-yā rāddad-dāllati, ardid alayya dāllatī bi-izzatika wa-sultānika fa-

– 1123 –



innahā min fadlika wa-atāʾika“. Es ist auch nützlich, das auf Seite 158 erwähnte 
Istighfār-Bittgebet zu lesen.] 

Die dritte Bedingung an die Frauen beim Eid: Keine Unzucht zu begehen. 
Dass diese Bedingung einzig von den Frauen gefordert wird, liegt daran, dass 
das Begehen dieser Sünde oftmals von ihrem Einverständnis abhängt und weil 
sie sich den Männern anbieten. Daher sind sie der vorrangige Grund für diese 
Sünde. Bei dieser Tat ist ihr Einverständnis ausschlaggebend. Dies ist der Grund, 
weshalb es erforderlich war, die Frauen von dieser Tat noch stärker abzuhalten. 
Daher erwähnte Allah, der Erhabene, im edlen Koran die Frauen vor den Män-
nern, als Er sinngemäß sagte: „Schlagt Frau und Mann mit 100 Stockschlägen!“ 
Diese Sünde schadet dem Menschen im Diesseits und Jenseits und wurde in 
allen Religionen verboten und als hässlich gewertet. Unser Prophet, Friede sei 
mit ihm, sagte: „Die Unzucht hat im Diesseits drei Übel: 1) Sie nimmt die Schön-
heit und den Glanz, 2) sie verursacht Armut und 3) sie verkürzt das Leben. Was 
die drei Schäden im Jenseits anbelangt: 1) Sie ist Grund für den Zorn Allahs, 
des Erhabenen, 2) sie verursacht, dass die Befragung und Rechenschaft übel 
verläuft, und 3) sie führt zur Bestrafung im Höllenfeuer.“ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Fremde Frauen anzuschauen, ist die Unzucht der Augen, sie 
anzufassen, ist die Unzucht der Hände und zu ihnen zu gehen, ist die Unzucht 
der Füße.“ In Vers 30 der Sure an-Nūr heißt es sinngemäß: „Sag zu den gläubigen 
Männern, sie sollen fremde Frauen nicht anschauen und keine Unzucht begehen! 
Und sag zu den gläubigen Frauen, sie sollen fremde Männer nicht anschauen 
und keine Unzucht begehen!“ Das Herz ist dem Auge unterworfen. Hüten sich 
die Augen nicht vor dem Harām, wird es schwierig, das Herz zu schützen. Gibt 
sich das Herz dem Harām hin, wird es schwierig, sich vor Unzucht zu schützen. 
Daher dürfen diejenigen, die Glauben haben und Allah, den Erhabenen, fürchten, 
nicht auf etwas schauen, das harām ist. Einzig so ist es möglich, sich zu schützen 
und diesseitigen sowie jenseitigen Schaden abzuwehren. Allah, der Erhabene, 
gebietet im edlen Koran, dass Frauen und Mädchen zu fremden Männern nicht 
mit sanfter Stimme und höflich sprechen sollen, damit sie in die Herzen schlechter 
Männer keine falschen Gedanken bringen. Es wird von den Frauen gefordert, 
dass sie in einer Art sprechen, dass Männer gar nicht erst auf schlechte Ideen 
kommen. Es wurde den Frauen verboten, sich für fremde Männer zu schmücken. 
Er gebietet ihnen, langsam und leise zu gehen, damit das Geräusch ihrer Arm-
reifen nicht zu hören ist. D. h. alles, was zur Sünde führt, ist selbst eine Sünde. 
Daher muss man sich vor den Dingen hüten, die zur Sünde und zum Harām 
führen. 

„Sapphismus“, also dass Frauen fremde Frauen lüstern anschauen und an-
fassen, ist nicht erlaubt. Ebenso ist es nicht erlaubt, dass Frauen sich für irgend-
jemand anderen als den Ehemann schmücken, gleich ob Mann oder Frau. So 
wie homosexuelle Praktiken für Männer harām sind, also das lüsterne Betrachten 
und Berühren anderer Männer und Jungen, sind auch für Frauen homosexuelle 
Praktiken, also das lüsterne Betrachten und Berühren anderer Frauen, harām. 
Um sich vor diesseitigen und jenseitigen Katastrophen zu schützen, müssen 
diese Feinheiten strikt beachtet werden. Da Mann und Frau verschiedenen Ge-
schlechts sind, ist es schwierig, dass sie zusammenkommen. Aber für eine Frau 
ist es leicht, sich einer anderen Frau zu nähern. Aus diesem Grund ist es not-
wendig, der Frau das Anschauen und Berühren einer Frau strenger zu verbieten 
als dem Mann das Anschauen einer Frau und der Frau das Anschauen eines 
Mannes. 

[Knabenliebe (Päderastie) war unter den Römern und alten Griechen sowie 
in England weit verbreitet, wie in Fakhraddīn Karīms Buch namens „Gayr-i 

– 1124 –



tabî’î aşklar“ (Unnatürliche Liebesformen) aus dem Jahre 1343/1925 ausführlich 
nachgelesen werden kann.] 

Die vierte Bedingung an die Frauen beim Eid: Ihre Kinder nicht zu töten. 
Frauen töteten damals aus Angst vor Armut ihre Töchter. Diese abscheuliche 
Handlung bedeutet einerseits, zu Unrecht ein Leben zu nehmen, und andererseits 
die Rechte der eigenen Kinder zu missachten, und beides ist eine große Sünde. 
[Dasselbe gilt für die Abtreibung. Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 
276: „Ohne Entschuldigungsgrund ein Kind abzutreiben, ist in allen Fällen 
harām. Wenn ein Entschuldigungsgrund vorliegt, der den Tod der Mutter oder 
eines anderen Säuglings verursacht, ist es erlaubt, das Kind abzutreiben, bevor 
sich die Organe des Kindes gebildet haben.“ Es heißt, dass sich die Organe eines 
Kindes nach 120 Tagen bilden. Ein lebendes Kind abzutreiben oder abtreiben 
zu lassen, ist harām. Es ist erlaubt, im Voraus Vorkehrungen zu treffen, um eine 
Schwangerschaft zu verhindern, z. B. Kondome zu benutzen. Die Angst davor, 
aufgrund von Armut nicht für das Kind sorgen zu können, ist kein legitimer 
Entschuldigungsgrund für eine Abtreibung. Die Angst, dem Kind keine religiöse 
Bildung und Erziehung gewähren zu können aufgrund des Verbots vonseiten 
der Religionsfeinde, ist ein legitimer Grund. Für eine leichte Entbindung des 
Kindes heißt es am Ende des Bustān al-ārifīn, dass Abdullāh ibn Abbās, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „In eine Schüssel/Teller soll in islamischen/ara-
bischen Buchstaben Folgendes geschrieben werden: ,Bismillāhilladhī lā ilāha 
illā huwal-halīmul-karīm. Subhāna rabbil-arschil-azīm al-hamdu lillāhi rabbil-
ālamīn‘, danach der letzte Vers der Sure an-Nāziʿāt und der letzte Vers der Sure 
al-Ahqāf ab ,Ka-annahum‘. Das Geschriebene wird sodann im Wasser aufgelöst 
und der Mutter zu trinken gegeben.“ 

Bei Ibn Ābidīn, Band 5, Seite 249, sowie in den Büchern al-Barīqa und al-
Hadīqa unter den Übeln der Geschlechtsteile heißt es: „Es ist erlaubt, Schlacht-
tiere zu kastrieren, um sie zu mästen. Andere Tiere oder Menschen zu kastrieren, 
ist harām.“] 

Die fünfte Bedingung an die Frauen beim Eid: Sich fernzuhalten von Ver-
leumdungen. Diese Sünde ist insbesondere unter Frauen verbreitet und daher 
wurde ihnen dies zur Bedingung gemacht. Die Verleumdung (Iftirā) ist eine 
große Sünde und sehr schlimm. Die Verleumdung beinhaltet auch die Lüge und 
das Lügen ist in allen Religionen verboten. Sie beinhaltet auch das Verletzen 
eines Muslims und dies ist eine weitere Sünde. Hinzukommt, dass Verleumdungen 
Zwietracht und Chaos in der Welt verursachen, und dies ist ebenfalls harām. 

Die sechste Bedingung: Alle Befehle unseres ehrwürdigen Propheten, Friede 
sei mit ihm, zu befolgen. Diese Bedingung beinhaltet, alle Fard- und Sunna-
Handlungen einzuhalten und sich von sämtlichen Verboten fernzuhalten, und 
sie informiert über die fünf Säulen des Islams. 

Eine der fünf Säulen des Islams ist das rituelle Gebet. Die täglichen fünf Ge-
bete müssen ohne Nachlässigkeit, bereitwillig verrichtet werden. Die Zakāt des 
Besitzes muss bereitwillig an die dafür vorgesehenen Personen gegeben werden. 
Das Ramadanfasten ist Anlass für die Vergebung der Sünden eines ganzen 
Jahres. Man soll das Fasten genießen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: 
„Die vergangenen Sünden dessen, der die Pilgerfahrt durchführt, werden ver-
geben!“ Daher muss es als großer Gewinn erachtet werden, sich zur prächtigen 
Kaaba zu begeben und die Pilgerfahrt durchzuführen. Man darf nicht von der 
Achtsamkeit (Waraʿ) und Gottesfurcht (Taqwā) ablassen. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Der Pfeiler der Religion ist Waraʿ.“ Es darf kein Alkohol 
getrunken werden. Alles, was berauscht, ist harām wie Wein. Musik muss ebenfalls 
gemieden werden, denn sie ist Zeitverschwendung und Unterhaltung, also eine 

– 1125 –



unnütze Tätigkeit, an der die Triebseele Gefallen findet, und harām. In einem 
Hadith heißt es: „Musik führt zur Unzucht.“ Üble Nachrede über Muslime, das 
heißt, über sie herzuziehen mit der Absicht, sie schlechtzureden, und das Zwi-
schentragen zwischen zwei Muslimen ist eine größere Sünde als Musik. [Es ist 
auch harām, über einen Schutzbefohlenen (Dhimmī) üble Nachrede zu führen, 
wie im Bahdschat al-fatāwā geschrieben steht.] Vor diesen Dingen muss man 
sich in Acht nehmen. Muslime zu verspotten, ihr Herz zu brechen, ist ebenfalls 
harām und muss vermieden werden. 

Man darf nicht an Unglücksvorzeichen (schlechte Omen) glauben und nicht 
denken, dass sie eine Wirkung haben. Im Rūh al-bayān heißt es in der Auslegung 
von Vers 37 der Sure at-Tawba: „Nachdem der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, auf die Welt kam, gab es keinen Unglückstag mehr für die Gläubigen.“ Es 
darf nicht angenommen werden, dass eine Infektionskrankheit definitiv auf 
einen gesunden Menschen übertragen wird. Nur wenn Allah, der Erhabene, es 
so will, wird die Krankheit übertragen, ansonsten nicht. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Im Islam gibt es kein schlechtes Omen und nicht den Umstand, 
dass eine Krankheit auf einen gesunden Menschen definitiv übertragen wird.“ 
[Damit einhergehend ist es wādschib, gefährliche Dinge und zweifelhafte Orte 
zu meiden. Es müssen Vorkehrungen getroffen werden, um sich nicht mit Krank-
heiten anzustecken.“] Wahrsagern und Hellsehern darf nicht geglaubt werden. 
Diese dürfen nicht nach unbekannten Dingen gefragt werden. Es darf nicht ge-
glaubt werden, dass sie das Verborgene (Ghayb) kennen. [Am Anfang des 
Buches Scharh al-aqāʾid heißt es: „Dass der Mensch etwas weiß, geschieht mittels 
der Sinnesorgane, durch vertrauenswürdige Berichte oder mithilfe des Verstandes. 
Die Sinnesorgane sind fünf an der Zahl. Vertrauenswürdige Berichte sind zwei-
erlei: Vielfach bezeugte Überlieferungen (Tawātur) und Berichte von Propheten. 
Tawātur ist ein Bericht, der einstimmig von allen verlässlichen Menschen eines 
jeden Jahrhunderts überliefert wird. Es gibt zwei Formen der Verstandeser-
kenntnis: Wenn es eine Erkenntnis ist, über die kein Nachdenken notwendig 
ist, wird dies ,badīhī‘ (sofort einleuchtend) genannt. Ist Nachdenken erforderlich, 
wird dies ,istidlālī‘ (schlussfolgernd) genannt. Es ist sofort einleuchtend, dass 
das Gesamte größer ist als seine Einzelteile. Durch Berechnungen erlangte Er-
kenntnisse sind schlussfolgernd. Erkenntnisse, die durch die Sinnesorgane und 
den Verstand gemeinsam gewonnen werden, werden ,tadschrubī‘ (empirisch) 
genannt.“ Das heißt, was nicht durch Verkündung der islamischen Religion, Be-
rechnung und Empirie erkenntlich ist, wird „Ghayb“ (Verborgenes) genannt. 
Das Verborgene kennen allein Allah, der Erhabene, und jene, denen Er etwas 
davon mitteilt.] 

Man darf keine Magie (Sihr) praktizieren und auch nicht praktizieren lassen. 
Dies ist harām, und zwar die schlimmste Form des Harām, das dem Kufr am 
nächsten ist. Es muss sehr darauf geachtet werden, nichts zu tun, was nur im 
Geringsten mit Magie zu tun hat. In einem Hadith heißt es: „Der Muslim darf 
keine Magie praktizieren. Allah bewahre, nachdem sein Glaube verfliegt, wirkt 
die Magie.“ Es scheint hier so, als ginge der Glaube durch die Magie verloren. 

[Imām an-Nawawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Wenn während 
des Praktizierens von Magie eine Aussage getätigt oder eine Handlung ausgeführt 
wird, die zum Kufr führt, so ist dies Kufr. Gibt es kein solches Wort oder keine 
solche Handlung, ist es eine große Sünde.“ Magie macht die Menschen krank 
und führt zu Liebe oder Disharmonie zwischen Personen. D. h. Magie wirkt auf 
Körper und Seele. Die Wirkung der Magie auf Frauen und Kinder ist stärker. 
Doch die Wirkung der Magie ist nicht definitiv. Sie ist ähnlich wie die Wirkung 
von Medikamenten: Wenn Allah, der Erhabene, es so will, erschafft Er eine 

– 1126 –



Wirkung. Wenn Er es nicht will, lässt Er Magie ganz und gar nicht wirken. Die 
Magie der Ungläubigen, die durch Erleiden von Hunger und Ausüben schwerer 
Handlungen ihre Triebseele unterdrücken und in einen Zustand versetzen, in 
welchem sie keinen Genuss mehr an Verboten verspürt, zeigt Wirkung. Dass 
solche Geistliche die Magie auflösen, ist ebenfalls wirksam. Da gegenwärtige 
Geistliche jedoch weltlichen Genüssen verfallen sind und eine unbändige Trieb-
seele besitzen, können sie weder Magie praktizieren noch vorhandene Magie 
auflösen. 

Wer sagt und daran glaubt, ein Magier (Sāhir) könne definitiv mit seiner 
Magie tun, was er will, oder Magie würde mit Gewissheit wirken, wird zu einem 
Ungläubigen. Man muss sagen: „Magie kann nur wirken, wenn Allah, der Er-
habene, dies bestimmt hat und zulässt.“ Wenn eine Person, auf die Magie geübt 
wurde, die Koranverse und Bittgebete, die im zweiten Band der Übersetzung 
des al-Mawāhib al-ladunniyya auf Seite 187 stehen, sowie die Schutzverse (Āyāt 
al-hirz) am Ende des auf Arabisch verfassten Tashīl al-manāfiʿ nach dem Mor-
gen- und Nachmittagsgebet sieben Tage lang jeweils einmal liest und um den 
Hals hängt, wird sie geheilt. Ebenfalls sollten in etwas Wasser die Āyat al-kursī, 
die Sure al-Ikhlās sowie die beiden Schutzsuren (al-Falaq und an-Nās) rezitiert 
werden. Die der Magie anheimgefallene Person soll drei Schluck hiervon trinken 
und mit dem Rest die Ganzkörperwaschung vollziehen. Dadurch findet sie Hei-
lung. Bei Ibn Ābidīn im Abschnitt über die Scheidung im Krankheitsfall, bei 
Zarqānī im siebten Band auf Seite 104 und in der Übersetzung des al-Mawāhib 
al-ladunniyya heißt es: „Vom Sidr-Baum werden sieben grüne Blätter zwischen 
zwei Steinen gemahlen und in Wasser gemischt. Darauf werden dann die Āyat 
al-kursī, die Sure al-Ikhlās und die zwei Schutzsuren rezitiert. Daraufhin trinkt 
die Person drei Schluck von diesem Wasser und vollzieht damit anschließend 
die Ganzkörperwaschung.“ Der Sidr-Baum ist die Lotuspflaume. Im 96. Brief 
des Makātīb-i scharīfa heißt es: „Damit Wünsche in Erfüllung gehen, soll man 
zwei Gebetseinheiten verrichten, den Lohn den Seelen der Silsila aliyya widmen 
und Bittgebete sprechen, indem man ,ihnen zu Ehren‘ sagt.“ 

Mawlānā Muhammad Uthmān Sāhib, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt in seinem Fawāʾid-i Uthmāniyya am Ende der Seite 103 Folgendes: 
„Um sich vor Magie und Hexerei zu schützen, sollen drei Salawāt gesprochen 
werden, danach siebenmal die Fātiha, siebenmal die Āyat al-kursī, siebenmal 
die Sure al-Kāfirūn, siebenmal die Sure al-Ikhlās, siebenmal die Sure al-Falaq, 
siebenmal die Sure an-Nās gelesen und auf sich selbst oder den Kranken gehaucht 
werden. Dies soll wiederholt rezitiert und auf das Zimmer des Verzauberten, 
auf sein Bett, auf sämtliche Stellen in seinem Haus und auf seinen Garten 
gehaucht werden. Inschāʾallāh wird er dann von der Magie erlöst. [Dafür soll 
aber kein Geld genommen werden.] Dies ist auch für alle anderen Krankheiten 
gut. Damit die Ernte ertragreich ist, soll der Zehnt (Uschr) der Ernte entrichtet 
werden, dann sollen die Namen der Siebenschläfer (Ashāb al-kahf) auf vier 
Stücke Papier geschrieben, separat eingewickelt und anschließend an den vier 
Ecken des Feldes dort begraben werden, wo keiner darauf tritt. Nach dem Mor-
gen- und Nachtgebet werden die Namen der großen Gelehrten [der Silsila aliyya] 
aufgesagt, anschließend die Fātiha gelesen und der Lohn ihren Seelen gewidmet 
und danach sie als Mittler nehmend ein Bittgebet gesprochen. Es ist durch Er-
fahrung bestätigt, dass solche Bittgebete erhört werden.“ Auf Seite 148 sowie 
im Rūh al-bayān heißt es: „Ein Blatt Papier, auf dem die Namen der Sieben-
schläfer geschrieben stehen, im Haus zu haben oder auf sich zu tragen, schützt 
ebenfalls und bringt Segen.“ Domitian bzw. Domitianus, einer der Römischen 
Kaiser, war eine schändliche Person, ein Tyrann und ein Götzendiener und be-

– 1127 –



hauptete, eine Gottheit zu sein. Er wurde im Jahre 96 getötet. Als er nach Tarsus 
kam, versteckten sich sieben Jugendliche, die nicht von der Religion Īsās, Friede 
sei mit ihm, abließen, in einer 15 Kilometer nordwestlich der Stadt gelegenen 
Höhle. Sie schliefen dort ununterbrochen ganze 309 Jahre. In der Zeit des Im-
perators Theodosius erwachten sie und sprachen mit den Schülern des Arius. 
Danach schliefen sie erneut. Theodosius setzte dem Götzenkult ein Ende und 
verbreitete das Urchristentum. Er begab sich zur Höhle und sprach mit den Sie-
benschläfern und holte ihre Bittgebete ein. Vor der Höhle errichtete er eine 
Gebetsstätte und starb im Jahre 395. Maʾmūn, der siebte Kalif der Abbasiden, 
ist der Sohn von Hārūn ar-Raschīd und sein Grab befindet sich in Tarsus. Die 
„Namen der Siebenschläfer (Ashāb al-kahf)“ lauten: Yamlīkhā, Makthalīnā, 
Mithlīnā, Marnūsch, Dabarnūsch, Schādhanūsch, Kafaschtatūsch, und der Name 
ihres Hundes lautet Qitmīr. Im Buch Asmā ahl al-badr von Qabānī heißt es, 
dass der Tawassul mit den Namen der Ahl al-badr (derjenigen, die an der Schlacht 
von Badr teilgenommen haben) Heilung und Segen bringt. Dieses Buch wurde 
in Bombay gedruckt. 

Der „schädliche/böse Blick“ (Nazar/Ayn) ist wahr. Wenn manche Menschen 
auf etwas schauen und daran Gefallen finden, sind die Strahlen, die von ihren 
Augen ausgehen, schädlich und führen dazu, dass alles, ob lebendig oder leblos, 
Schaden nimmt. Dafür gibt es zahlreiche Beispiele. Vielleicht wird es eines 
Tages möglich sein, diese Strahlungen und ihre Auswirkungen wissenschaftlich 
zu erfassen und zu verstehen. Derjenige, der von einem schädlichen Blick 
getroffen wurde, und sogar jeder soll „Māschāʾallāh“ sagen, wenn er etwas sieht, 
das ihm gefällt, und erst danach diese Sache erwähnen. Wenn zuvor Māschāʾallāh 
gesagt wurde, wirkt der schädliche Blick nicht. Für ein Kind, das vom schädlichen 
Blick getroffen wurde oder Angst hat, darf geräuchert werden, indem Räucher-
stäbchen angezündet und um das Kind gekreist werden, oder über seinem Haupt 
geschmolzenes Wachs in Wasser gegossen [oder Bleigießen vollführt] wird, wie 
im al-Fatāwā al-hindiyya geschrieben steht. In einem Hadith wird angeordnet, 
„die Fātiha, die Āyat al-kursī und ,Aʿūdhu bi-kalimātillāhit-tāmmati...‘ “ zu 
lesen. So steht es auf Seite 76 des at-Tashīl. In den Büchern al-Mawāhib und al-
Madāridsch heißt es: „Nach Imām Mālik ist die Ruqya mit Eisen, Salz, Faden-
verknoten und dem Siegel Sulaymāns makrūh.“ 

„Ruqya“ bedeutet, etwas zu rezitieren und anschließend zu hauchen oder 
auf sich zu tragen. Ruqya mit Koranversen und vom Gesandten Allahs überlie-
ferten Bittgebeten wird „Taʿwīd“ genannt. Taʿwīd ist erlaubt und nutzt denen, 
die daran glauben und darauf vertrauen. Es ist erlaubt, dass eine groß rituell 
unreine (dschunub) Person ein Amulett, in welchem Taʿwīd geschrieben steht, 
[in Nylon oder anderen wasserundurchlässigen Materialen] gewickelt auf sich 
trägt und dass man damit auf die Toilette geht. Dies steht bei Halabī und im ad-
Durr al-mukhtār am Ende des Kapitels über die rituelle Reinheit [auf S. 119]. 
Ruqya zu lesen, deren Bedeutung unbekannt ist oder die zum Kufr führt, wird 
„Afsūn“ genannt. Diese oder andere Sachen auf sich zu tragen, die vor dem 
schädlichen Blick schützen sollen, wird „Tamīma“ genannt. Ruqya, die vollführt 
wird, um Liebe und Zuneigung zu erzeugen, wird „Tiwala“ genannt. In einem 
Hadith, der bei Ibn Ābidīn im fünften Band auf Seite 232 und 275 sowie in den 
Büchern al-Mawāhib und al-Madāridsch erwähnt wird, heißt es: „Tamīma und 
Tiwala sind Schirk.“ Ibn Ābidīn erklärt hier, dass das Platzieren von Knochen 
und Tierschädeln auf Feldern erlaubt ist, um den schädlichen Blick abzuwehren. 
Der Blickende sieht sodann zuerst den Schädel und erst danach das Feld. Hieraus 
versteht sich, dass das Tragen der blauen Augenperle (türk. mavi boncuk) und 
dergleichen mit dieser Absicht keine Tamīma und somit erlaubt ist. Im persischen 

– 1128 –



Buch Madāridsch an-nubuwwa und in der Übersetzung des al-Mawāhib al-la-
dunniyya auf Seite 179 des zweiten Bandes heißt es, dass zur Heilung einer 
Person, die vom schädlichen Blick betroffen ist, das Lesen der Āyat al-kursī, 
der Fātiha, der zwei Schutzsuren und der letzten zwei Verse der Sure an-Nūn 
gewiss gut ist. Es ist ebenso nützlich, die in diesen beiden Büchern sowie auf 
Seite 200 des Tashīl al-manāfiʿ erwähnten Bittgebete zu lesen. Das wertvollste 
und nützlichste aller Bittgebet ist die Sure al-Fātiha. Im Tafsīr al-Mazharī heißt 
es auf der letzten Seite: „Ibn Mādscha berichtet, dass der ehrwürdige Alī folgenden 
Hadith überlieferte: ,Das beste Heilmittel ist der edle Koran.‘ Wenn er auf den 
Kranken gelesen wird, lindert es die Krankheit.“ Wenn der Todeszeitpunkt noch 
nicht eingetroffen ist, wird der Kranke genesen. Ist der Todeszeitpunkt gekommen, 
wird es der Person leichtfallen, ihre Seele zu übergeben. Um Trauer, Kummer 
und Bedrückung zu mindern, pflegte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
Folgendes zu lesen: „Lā ilāha illallāhul-azīmul-halīm lā ilāha illallāhu rabbul-
arschil-azīm lā ilāha illallāhu rabbus-samāwāti wa-rabbul-ardi rabbul-arschil-
karīm.“ Es wird von Anas ibn Mālik überliefert, dass das Rezitieren von 
„Bismillāhir-rahmānir-rahīm wa-lā hawla wa-lā quwwata illā billāhil-aliyyil-
azīm“ bei Nervenkrankheiten und allgemein bei sämtlichen Krankheiten hilft. 
Das Bittgebet (Duʿā) des Sünders und dessen, der im Herzen unachtsam (ghāfil) 
ist, wird nicht angenommen. In der Sure al-Māʾida wird befohlen, die Mittel zu 
ergreifen, die bewirken, dass Allah, der Erhabene, etwas erschafft. Die Mittel, 
deren Wirkung definitiv erwiesen ist, zu ergreifen/gebrauchen, ist fard. Bei-
spielsweise wurde geboten, dem Islam zu folgen und Bittgebete zu sprechen, 
um das Wohlgefallen, also die Liebe Allahs, des Erhabenen, zu erlangen. Da 
die anderen Mittel und ihre Wirkungen nicht offenkundig bekannt gegeben wur-
den, ist es sunna, diesen zu folgen. Von den Seelen der Propheten und Gottes-
freunde sowie von Medikamenten Heilung zu erwarten und diese zu einem 
Mittel zu machen, um von Sorgen und Leiden loszukommen, ist eine Sunna ge-
worden. Die Wahhabiten bezeichnen diese Sunna als Schirk und Kufr und lehnen 
den zugehörigen Koranvers ab. Es steht offen im Buch Der Jüngste Tag und 
das Jenseits auf Seite 302 und nachfolgend, dass die Seelen Mittel/Mittler sind. 
Wer nicht dem Glauben der Ahlus-Sunna angehört, dessen Bittgebete werden 
nicht erhört. Allah, der Erhabene, erschafft alles durch ein Mittel (Sabab). Wer 
einen Wunsch erfüllt haben möchte, sollte Bittgebete dafür sprechen, dass er 
zum Mittel dieser Sache geführt wird. Gelangt er zum Mittel, gebraucht er dieses. 
Allah hat für die Gesundheit und Heilung des Menschen das Sprechen von Bitt-
gebeten, das Geben von Almosen und die Einnahme von Medikamenten zum 
Mittel gemacht. Koranverse oder Bittgebete werden auf eine Schüssel geschrieben 
oder auf ein Blatt Papier, das anschließend in die Schüssel gelegt wird. Darauf 
wird Wasser gegossen und wenn die Schrift sich aufgelöst hat, wird jeden Tag 
von diesem Wasser getrunken. Oder das Blatt wird gefaltet und als Amulett am 
Körper getragen. Oder aber diese werden gelesen und auf beide Handinnenflächen 
gehaucht und dann wird mit den Handinnenflächen der gesamte Körper bestri-
chen. Auf der letzten Seite des Korankommentars Tibyān heißt es: „Unsere 
ehrwürdige Mutter Āʾischa sagte, dass der Gesandte Allahs, wenn er Schmerzen 
hatte, die beiden Schutzsuren rezitierte, auf seine Handinnenflächen hauchte 
und anschließend die schmerzende Stelle bestrich.“ Bittgebete und Medikamente 
verlängern die Lebensspanne nicht. Sie retten denjenigen, dessen Todeszeitpunkt 
gekommen ist, nicht vor dem Tod. Da aber Lebensspanne und Todeszeitpunkt 
nicht bekannt sind, ist es erforderlich, Bittgebete zu sprechen und Medikamente 
einzunehmen. Wessen Todeszeitpunkt noch nicht gekommen ist, wird Gesundheit 
und Kraft erlangen. Man soll die Heilung nicht vom Medikament, sondern von 
Allah, dem Erhabenen, erwarten. Muhammad Maʿsūm, möge Allah sich seiner 

– 1129 –



erbarmen, schreibt in seinem Maktūbāt: „Es heißt, für die Erfüllung der Wünsche 
müssen die Koranverse und Bittgebete mit Erlaubnis gelesen werden.“ Derjenige, 
der die Erlaubnis gegeben hat, bevollmächtigt ihn damit. Wenn im Buch eines 
bekannten Gelehrten oder Gottesfreundes steht: „Dies soll gelesen werden“, 
dann ist dies bereits eine Erlaubnis. Wird beim Lesen an denjenigen, der die 
Erlaubnis gab, und an seine Erlaubnis gedacht, so wird das Lesen so nützlich 
und wirkungsvoll sein, als hätte diese Person selbst dies gelesen. Den edlen 
Koran und Bittgebete gegen eine Gebühr zu lesen, d. h. im Voraus dafür Geld 
zu verlangen, ist eine große Sünde. Das Verlangen und Nehmen ist harām und 
in diesem Fall hätte das Lesen keinen Nutzen. Wenn nicht im Voraus verlangt, 
aber im Nachhinein etwas gegeben wird, so handelt es sich um ein Geschenk 
und das Geschenk anzunehmen ist erlaubt. Im al-Fatāwā al-fiqhiyya auf Seite 
37 heißt es: „In den Briefen an die Nichtmuslime dürfen ein oder zwei Verse 
aus dem edlen Koran geschrieben werden. Mehr darf nicht geschrieben werden. 
Und diese ein oder zwei Verse dürfen nur geschrieben werden als Predigt an 
sie oder als Beleg/Dokument. Selbst wenn der Nichtmuslim an die Wirkung des 
Amuletts glauben sollte, darf ihm kein Amulett mit Koranversen und gesegneten 
Namen geschrieben werden. Dies wäre harām. Es ist auch nicht erlaubt, die 
Buchstaben einzeln zu schreiben. Damit ein Amulett benutzt werden darf, muss 
gewusst werden, dass darin nichts geschrieben steht, was zum Kufr führt oder 
harām ist, gleich ob von einem Muslim oder einem Nichtmuslim geschrieben.“ 
Im al-Mawāhib al-ladunniyya heißt es: „Bei Vorliegen von drei Bedingungen 
ist die Ruqya erlaubt: 1) Sie beinhaltet Koranverse oder die Namen Allahs. 2) 
Sie ist auf Arabisch oder in einer verständlichen Sprache geschrieben. 3) Es 
muss daran geglaubt werden, dass die Ruqya wie eine Medizin ist und nur wirkt, 
wenn Allah, der Erhabene, dies wünscht, und Er es ist, der die Wirkung verleiht. 
Demjenigen, der vom schädlichen Blick getroffen wurde, sollte der folgende 
von unserem ehrwürdigen Propheten empfohlene Taʿwīd gelesen werden: ,Aʿūdhu 
bi-kalimātillāhit-tāmmāti min scharri kulli schaytānin wa-hāmmatin wa-min 
scharri kulli aynin lāmmatin.‘ Wird dieser Taʿwīd jeden Morgen und Abend 
dreimal gelesen und dann auf sich selbst gehaucht oder auf die Personen neben 
einem, so schützt dies vor dem schädlichen Blick und dem Schaden seitens der 
Teufel und Tiere.“ Wenn auf eine einzige Person gelesen wird, wird anstelle 
von Aʿūdhu „Uʿīdhuka“ gesagt. Wird auf zwei Personen gelesen, wird „Uʿīdhu-
kumā“ gesagt und bei mehr als zwei Personen „Uʿīdhukum“.] 

Kurzgefasst: All jenes, was der Mukhbir sādiq [also derjenige, der stets die 
Wahrheit sagt] verkündet hat und die Gelehrten der Ahlus-Sunna in ihren Bü-
chern festgehalten haben, muss versucht werden mit Leib und Seele auszuführen. 
Was dem widerspricht, muss als tödliches Gift angesehen werden, da es nämlich 
zum ewigen Tod führen kann, also zu ewiger und vielfältiger Strafe. 

Die Frauen, die sich in der Gegenwart unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, befanden, akzeptierten all diese Bedingungen und leisteten ausschließlich 
mit Worten den Eid. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sprach für sie 
ein gutes Bittgebet und bat um ihre Vergebung. Es wird gänzlich gehofft, dass 
diese Bittgebete angenommen wurden, und es ist damit bekannt, dass ihnen 
allen vergeben wurde. Die Ehefrau von Abū Sufyān und Mutter von Muʿāwiya, 
Hind, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, befand sich unter ihnen und war 
gar ihre Vorsteherin. Sie war es, die im Namen der Frauen sprach. Es herrscht 
große Hoffnung, dass sie durch diesen Eid und dadurch, dass ihr dieses Verge-
bungsbittgebet zuteilwurde, viel gewonnen hat. 

Wenn irgendeine der muslimischen Frauen diese Bedingungen akzeptiert 
und sich an sie hält, gilt sie ebenfalls in diesen Eid involviert und zieht Nutzen 

– 1130 –



von diesem Bittgebet. In Vers 147 der Sure an-Nisā heißt es sinngemäß: „Warum 
sollte Allah euch strafen, wenn ihr für Seine Gaben dankbar seid und glaubt?“ 
D. h. Er wird euch sodann nicht bestrafen. Allah, dem Erhabenen, zu danken 
bedeutet, Seine Religion anzunehmen und die Bestimmungen des Islams einzu-
halten. [Siehe hierzu den 17. Brief auf Seite 146.] Für die Erlösung von der 
Hölle gibt es keine andere Möglichkeit, als dem Religionsstifter, Friede sei mit 
ihm, im Glauben und in den Taten zu folgen. Der Zweck der Suche nach einem 
Wegweiser/Meister (Ustād) ist der, den Islam zu lernen und ihn beobachtend 
im Glauben und im Befolgen des Islams Leichtigkeit zu erlangen. Andernfalls 
ist es nicht möglich, zu tun und zu essen, was man will, und von der Strafe ver-
schont zu bleiben, indem man sich an den Meister klammert. Solche Gedanken 
sind nichts anderes als Illusionen zu verfallen. Am Tag des Jüngsten Gerichts 
wird niemand ohne eine Erlaubnis für eine andere Person Fürsprache einlegen 
können. Derjenige wiederum, der die Erlaubnis dafür erhält, wird nur für jene 
Fürsprache einlegen, mit denen er zufrieden war. Um ihn zufriedenzustellen, 
muss dem Islam gefolgt werden. Wenn danach menschliches Versagen gegeben 
ist, so werden lediglich solche Fehler durch die Fürsprache Vergebung finden. 

Frage: Werden sie zufrieden sein mit jemandem, der Fehler und Sünden hat? 
Antwort: Wenn Allah, der Erhabene, dieser Person vergeben will und Gründe 

für ihre Vergebung vorlegt, so wird diese Person, auch wenn sie äußerlich sündig 
erscheint, sicherlich zu denen gehören, auf denen die Zufriedenheit liegt. Möge 
Allah, der Erhabene, uns alle zu den Dienern gehören lassen, mit denen Er zu-
frieden ist! Āmīn. 

Anmerkung: Magie/Zauber (Sihr): Darunter verstehen sich Krankheiten, die 
von Dschinnen bei Menschen verursacht werden. Von muslimischen Dschinnen 
erleiden die Menschen keinen Schaden. Dschinnen können in jeder Form er-
scheinen. Ungläubige Dschinnen nehmen auch die Gestalt rechtschaffener Men-
schen ein. So wie die Ungläubigen unter den Menschen auch, können sie, wenn 
etwas Gutes getan wurde, zum Kufr und zur Sünde verleiten. Sie verursachen 
Krankheit und Magie bei denjenigen Menschen, auf die die Person, mit der sie 
ein freundschaftliches Verhältnis pflegen, verweist. Um sich von dieser Krankheit 
zu befreien, muss dieser Dschinn getötet oder vertrieben werden. Die wirksamsten 
zwei Waffen gegen den Schaden der Dschinnen sind der Kalimat at-tamdschīd 
und das Vergebungsbittgebet (Duʿā al-istighfār). Beim Kalimat at-tamdschīd 
handelt es sich um den Spruch „Lā hawla wa-lā quwwata illā billāhil-aliyyil-
azīm“. Imām ar-Rabbānī schreibt in seinem 174. Brief, dass die Dschinnen vor 
der Person fliehen, die diesen Spruch liest, und die Magie aufgelöst wird, und 
in Hadithen wird kundgetan, dass das Vergebungsbittgebet Heilung für Sorgen 
und Kummer ist. 

 
Komm, o Verstand, bitte um Ankunft, erwache aus den Begierden!  
Wünsche die Schau des Antlitzes der Schönheit, lasse ab von der Liebe zu Anderem! 
 
Reinige den Besitz deines Herzens, kehre aus dem Schmutz, dem Rost,  
und verrichte die Anbetung mit Aufrichtigkeit, lege die Selbstgefälligkeit und die Schaustellung ab. 
 
Du weißt, dass vergänglicher Besitz niemandem bleibt, wünsche also das,  
was nie vergeht und immer bleibt, lass ab von diesem untreuen Besitz. 
 
Lass dich nicht von Geld und Glanz täuschen und werde nicht zur Beute der diesseitigen Welt, 
schaue nicht auf ihren Schmuck, gehe vorbei an dieser verfallenden Ruine! 

– 1131 –



3 — ERWERB (KASB) UND HANDEL IM ISLAM 

Der nachfolgende Auszug wurde aus dem Buch „Riyād an-nāsihīn“ über-
setzt: 

Kasb bedeutet, sein Einkommen auf eine Weise, die halāl (erlaubt) ist, zu 
erwerben. Die Akzeptanz aller gottesdienstlichen Handlungen ist davon abhängig, 
dass die Nahrung halāl ist. Der Hadithgelehrte Ahmad ibn Abdullāh al-Isfahānī 
schreibt in seinem Buch Hilyat al-awliyā: „Viele der Großen sagten, dass die 
gottesdienstlichen Handlungen aus zehn Teilen bestehen: Neun Teile sind der 
Erwerb von Halāl und ein Teil sind die uns bekannten, sämtlichen Gottesdienste.“ 
Demnach müssen sich die Gläubigen darum bemühen, Halāl zu erwerben, und 
sich vom Harām und Zweifelhaften fernhalten. Abū Hurayra, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, überliefert, dass er den Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, Folgendes hat sagen hören: „Allah, der Erhabene, ist schön. Er akzeptiert 
nur diejenigen gottesdienstlichen Handlungen, die schön verrichtet werden. Was 
Allah, der Erhabene, Seinen Propheten befahl, befahl Er auch den Gläubigen. 
Er sagte: ,O Meine Propheten! Ernährt euch vom Erlaubten und verrichtet recht-
schaffene, gute Taten!‘ Und den Gläubigen befahl Er: ,O ihr, die ihr glaubt! Er-
nährt euch von dem Erlaubten an der Versorgung, die Ich euch gewährte!‘ “ 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sprach weiter: „Eine Person, die aus 
der Ferne kommt, deren Haare und Bart zerzaust sind und deren Gesicht mit 
Staub bedeckt ist, streckt ihre Hände in Richtung Himmel aus und betet. Sie 
fleht, indem sie sagt: ,O mein Herr!‘ Dabei ist das, was sie verzehrt, harām, was 
sie trinkt ist harām und all ihre Nahrung ist harām. Wie soll ihr Bittgebet ange-
nommen werden?“ Das heißt, das Bittgebet dessen, der sich von Harām ernährt, 
wird nicht angenommen. Wer also nicht weiß, was harām und halāl, was zweifelhaft 
und was Zins ist, diese nicht voneinander unterscheiden kann, wird nicht in der 
Lage sein, sich vom Harām zu befreien, sodass seine gottesdienstlichen Hand-
lungen ins Leere gehen. 

Der höchste Erwerbsweg ist der Dschihad mit Waffe und Feder. Der zweit-
höchste Erwerb ist durch Handel, der dritthöchste durch Landwirtschaft und 
der vierthöchste durch Handwerk. Demnach sind die wertvollen Erwerbswege 
diese vier.  

[„Dschihad“ bedeutet, mit dem Leben, dem Vermögen und mit Propaganda 
zu kämpfen und Krieg zu führen, damit die Menschen damit beehrt werden, den 
Islam anzunehmen, indem die Tyrannen und Ausbeuter aus dem Weg geschafft 
werden, welche verhindern, dass die Menschen vom Islam hören und zu Muslimen 
werden, oder aber um den Besitz, das Leben, die Ehre und die Würde der 
Muslime gegen die Armeen von Ungläubigen und Unterdrückern, die die Muslime 
angreifen, zu verteidigen. Den Dschihad führt der Staat. In Friedenszeiten die 
Menschen auf den Dschihad vorzubereiten und dafür zu schulen, ist Pflicht des 
Staates. Dass die Muslime Dschihad führen und den Lohn des Dschihad erlangen, 
bedeutet, dass sie dem Ruf des Staates zum Dschihad oder zur Vorbereitung 
auf den Dschihad folgen, den Befehlen der Kommandanten gehorchen und die 
Wehrpflicht erfüllen. Ohne die Erlaubnis des Staates und die Anordnung des 
Kommandanten einen anderen Menschen anzugreifen, ist kein Dschihad, sondern 
Plünderei und Wegelagerei und eine große Sünde. Ibn Ābidīn schreibt: „Es ist 
wādschib, dass der Staat Krieg führt und hierfür die perfektesten Waffen der 
gegenwärtigen Zeit herstellt, und es ist wādschib, dass das Volk dem Staat hilft 
und gehorcht. Es ist nicht erlaubt, dass der Staat einem Feind den Krieg erklärt, 
dessen Armee und Waffen überlegen sind. Wenn der Feind angreift, ist es zwar 
für jeden fard, sich dem Dschihad anzuschließen, doch keinen Dschihad führen 

– 1132 –



zu können, obwohl man das Verlangen danach hat, weil der Staat und die Armee 
nämlich keinen Krieg führen oder weil es ihm untersagt ist, ist keine Sünde. 
Wenn bekannt ist, dass sie im Kriegsfall sinnlos sterben oder, falls sie keinen 
Krieg führen, gefangen genommen werden, dann müssen sie keinen Krieg führen. 
Wenn befürchtet wird, dass die Muslime in irgendeiner Weise vernichtet werden 
könnten, wird Frieden geschlossen, indem den Ungläubigen Güter übergeben 
werden.“ [Hieraus ist zu verstehen, dass es erlaubt ist, Güter zu geben, um sich 
von Unterdrückung und Fitna zu retten.] Kommt es zu einer Invasion seitens 
der Ungläubigen, wandert man in das islamische Territorium (Dār al-islām) aus. 
Wenn man nicht in der Lage ist, auszuwandern, und der neue nichtislamische 
Staat tyrannisch ist, wandert man in einen nichtislamischen Staat aus, der keine 
Tyrannei übt. 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wenn die Anzahl der Muslime nicht we-
niger als die Hälfte der Zahl der Ungläubigen beträgt und sie Waffen haben, ist 
die Flucht nicht erlaubt. Haben sie jedoch keine Waffen, dürfen sie vor dem be-
waffneten Feind fliehen. [Wenn sie zum Beispiel keine Rakete haben, ist es 
ihnen erlaubt, vor dem Feind zu fliehen, der eine Rakete hat.] Eine Person darf 
fliehen, wenn sie drei Personen gegenübersteht. Ein Heer mit 12.000 Mann darf 
nicht vor einem vielfach überlegeneren Gegner fliehen. Es ist erlaubt, von der 
Stelle zu fliehen, die vom Gegner beschossen wird.“ 

In den Fiqh-Büchern werden ausführliche Informationen über den Dschihad 
vermittelt. Insbesondere erwähnenswert ist das Buch as-Siyar al-kabīr von Imām 
Muhammad asch-Schaybānī, das vom Großgelehrten Schamsul-aʾimma as-Sarakhsī 
kommentiert und von Muhammed Munīb Efendi aus Ayıntap (Gaziantep) ins 
Türkische übersetzt und im Jahre 1241 gedruckt wurde. Es ist ein umfangreiches 
Buch, das tiefgründige Informationen über den Dschihad enthält.] 

Der fünfte Erwerbsweg ist die Dienstleistung. Yūsuf, Friede sei mit ihm, ge-
hörte zwar zu den höchsten Propheten, doch als er sah, dass die Menschen in 
Not waren, begab er sich zum Staatsoberhaupt und ersuchte ihn um ein Amt, 
obwohl dieser ein Ungläubiger war. Somit diente er den Menschen. Wer also 
weiß, dass er den Menschen dienen kann, und erkennt, dass es außer ihm sonst 
niemanden gibt, der dazu fähig wäre, soll sogar einen ungläubigen Vorgesetzten 
um ein Amt bitten, um zu verhindern, dass ein Unterdrücker dieses Amt über-
nimmt, und um den Muslimen zu dienen. Beispielsweise bittet er um eine freie 
Stelle als Imam, Mufti, Prediger, Lehrer oder Polizist. Selbst wenn er in diesen 
Ämtern vielleicht nichts Gutes bewirken kann, ist es auch eine gottesdienstliche 
Handlung, wenigstens zu verhindern, dass zum Nachteil der Muslime gearbeitet 
wird. Deshalb ist es auch nicht erlaubt, vom Amt zurückzutreten. 

Erwerb (Kasb) vermehrt das Vermögen, aber nicht die Versorgung (Rizq). 
Die Versorgung ist für jeden bestimmt. Da die Menschen als geistig verwirrt 
(muschawwasch adh-dhihn) erschaffen wurden, wurde ihnen der Erwerb befohlen. 
Die Versorgung ist nicht abhängig von Gehalt, Vermögen und Arbeit. Auch 
wenn dies so ist, ist es notwendig, zu arbeiten, denn die göttlichen Taten mani-
festieren sich durch die Mittel. Derart ist der göttliche Brauch. Jedoch kann es 
manchmal sein, dass das erprobte Mittel zwar erlangt wird, die Tat sich aber 
nicht ereignet. Manchmal können sich die Handlungen aber auch ohne Mittel 
ereignen.] 

Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagt: „Wer das 
Wissen um den Kauf und Verkauf, also den Handel nicht besitzt, wird Zinsen 
verzehren.“ Imām al-Baghawī schreibt in seinem Buch al-Masābīh, dass der 
Sohn von Hanzala, der die Ehre hatte, den Titel „Ghasīl al-malāʾika“ (der von 
den Engeln Gewaschene) verliehen zu bekommen, möge Allah mit beiden zu-

– 1133 –



frieden sein, vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, überlieferte: „Wissentlich 
Zinsen im Wert von einem Dirham Silber zu verzehren ist eine schlimmere 
Sünde, als dreißigmal Unzucht zu begehen.“ 

Eigentum ist der Helfer des Gläubigen. Arbeitet und verdient auf legitimem 
(halāl) Wege! Ihr befindet Euch in einer solchen Zeit, dass Ihr, falls Ihr bedürftig 
werdet, Eure Religion aufgeben würdet, um Euren Bedarf zu decken. Damit 
die Religion nicht aufgegeben wird, um etwas essen zu können, muss man das 
essen, was man mit Schweiß verdient hat. In einem Hadith heißt es: „Iss mit 
dem Erwerb deiner Hände und dem Schweiß deiner Stirn! Iss nicht, indem du 
deine Religion verkaufst!“ In einem anderen Hadith heißt es: „Wer auf Halāl 
und Harām achtend arbeitet und verdient, den liebt Allah, der Erhabene, sehr.“ 
In einem Hadith heißt es: „Wer Harām im Wert von einem Dirham Silber nimmt, 
wird 25.000 Jahre in der Hölle gelassen.“ Im Buch al-Muhīt heißt es: „Ist jemand 
kurz vor dem Hungertod und findet nur einen toten Hund und Hammelfleisch, 
welches jemand anderem gehört, muss er den Hund verzehren. Zwar sind beide 
harām, doch er darf nicht das Eigentum eines anderen verzehren. Gäbe es den 
Hund nicht, dürfte er vom fremden Eigentum in dem Maße essen, wie für das 
Überleben nötig ist.“ In einem Hadith heißt es: „Es wird eine Zeit kommen, in 
der die Menschen nur noch daran denken werden, dass Güter und Geld kommen, 
aber nicht daran, was davon halāl und was harām ist.“ Daher muss sich der 
Muslim bei all dem, was er nimmt, überlegen, ob dies halāl oder harām ist, und 
wenn es harām ist, darf er dies nicht nehmen. Bei dem, was er nimmt, muss er 
daran denken, denjenigen, die ein Recht darauf haben, ihr Recht zu geben und 
den Armen und Bedürftigen zu helfen. Denn der Beste unter den Menschen ist 
derjenige, der den Menschen Gutes tut. Der Schlechteste unter den Menschen 
wiederum ist derjenige, der den Menschen Schlechtes tut. Der Mensch muss sich 
mit seinem Verdienst begnügen und mit der Einteilung/Zuweisung Allahs, des 
Erhabenen, zufrieden sein. Es heißt: „Der Genügsame wird satt.“ Allah, der 
Erhabene, legte fünf Dinge in fünf Dinge. Wer diese fünf Dinge nimmt, erlangt 
die darin enthaltenen fünf Dinge ebenfalls: Würde und Ehre hat Er von den 
gottesdienstlichen Handlungen abhängig gemacht; Erniedrigung und Elend von 
der Sünde; Weisheit und Wissen vom wenigen Essen; Größe und Ansehen vom 
nächtlichen Gebet; Reichtum und Unbedürftigkeit von der Genügsamkeit. 

In einem Hadith, der im Sahīh al-Bukhārī überliefert wird, heißt es: „Das 
Beste von dem, was der Mensch isst, ist das, was er mit seinen eigenen Händen 
verdient und isst. Allahs Prophet Dāwud, Friede sei mit ihm, aß, was er mit 
seinen eigenen Händen erwarb.“ 

Im persischen Buch Tadhkirat al-awliyā heißt es, dass dem ehrwürdigen 
Ibrāhīm ibn Adham, möge seine Seele gesegnet sein, von einem Jugendlichen 
aus dem Ort Soundso berichtet wurde, der Tag und Nacht in Anbetung verbringe 
und den Zustände der Ekstase überkämen, sodass er außer sich gerate. Sodann 
begab er sich zu diesem Jungen und blieb drei Tage zu Gast. Er beobachtete 
den Jungen genau und sah sogar mehr, als man ihm berichtete. Er war erstaunt, 
dass er selbst kalt, schwach und unachtsam war, während der Junge so schlaflos 
und eifrig war. Er wollte herausfinden, ob der Junge vom Satan getäuscht wurde 
oder ob er aufrichtig und wahrhaftig war. So achtete er auf die Nahrung des 
Jungen und erkannte, dass das, was er aß, nicht halāl war. „Allahu akbar! Seine 
Zustände sind allesamt vom Satan!“, dachte er sich und lud den Jungen zu sich 
nach Hause ein. Als er dem Jungen von seiner eigenen Nahrung gab, änderte 
sich auf einen Schlag der Zustand des Jungen. Jene Liebe, jene Lust und jener 
Eifer waren verflogen. Als der Junge den ehrwürdigen Ibrāhīm fragte: „Was 
hast du mir angetan?“, erklärte er diesem: „Deine Nahrung war nicht halāl, wes-

– 1134 –



halb der Satan gemeinsam mit der Nahrung in deinen Körper eindrang. Deine 
Zustände kamen vom Satan. Als du Erlaubtes aßt, konnte der Satan nicht ein-
dringen und dein wahrer Zustand kam zum Vorschein.“ Harām zu verzehren, 
verdunkelt das Herz und macht es krank. Im gleichen Buch wird von Dhunnūn 
al-Misrī, möge seine Seele gesegnet sein, überliefert: „Es gibt vier Zeichen für 
die Verdunkelung des Herzens: 1. Keinen Genuss von den gottesdienstlichen 
Handlungen zu verspüren, 2. Dass die Gottesfurcht nicht in den Sinn kommt, 3. 
Keine Lektion zu ziehen aus dem, was man sieht, und 4. Das Gelesene und Ge-
lernte nicht zu verstehen und zu erfassen. 

Abū Sulaymān ad-Dārānī, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Vom Er-
laubten einen Happen weniger zu essen ist mir lieber, als vom Abend bis zum 
Morgen Gebete zu verrichten. Ist der Magen nämlich voll, kommt im Herzen 
Unachtsamkeit auf, der Mensch vergisst seinen Herrn. Wenn dies der Fall beim 
Übermaß an Erlaubtem ist, wie wird es dann jenen ergehen, die ihren Magen 
mit Harām füllen?“ Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī, möge seine Seele gesegnet 
sein, sagt: „Unser Weg fußt auf dreierlei: Halāl zu essen, in der Moral und den 
Handlungen dem Gesandten, Friede sei mit ihm, zu folgen, und Ikhlās (Auf-
richtigkeit), also jede Tat einzig und allein für das Wohlgefallen Allahs zu ver-
richten.“ Im ar-Risāla al-Quschayriyya heißt es, dass Ibrāhīm ibn Adham, möge 
seine Seele gesegnet sein, sagte: „Solange du dich vom Erlaubten und Reinen 
ernährst, ist es gleich, ob du bis in den Morgen in Anbetung verbringst oder 
schläfst oder ob du jeden Tag fastest oder nicht!“ 

Im dritten Abschnitt des Buches Kimyā-i saʿādat heißt es: Diese Welt ist eine 
Raststätte für die Reisenden des Jenseits. Der Mensch benötigt hier Nahrung 
und Kleidung. Ohne zu arbeiten können diese nicht erlangt werden. Wer sich 
jedoch in jedem Augenblick darum bemüht, Güter zu erwerben, hat sich getäuscht. 
Einerseits müssen Vorbereitungen für das Jenseits getroffen werden und ande-
rerseits müssen die weltlichen Bedürfnisse verdient werden. Die weltlichen Be-
dürfnisse müssen jedoch mit dem Gedanken, dass sie für die jenseitige Reise 
vonnöten sind, verdient werden. 

Die eigenen Bedürfnisse und die der Familie aus dem Erlaubten zu erwerben 
und von niemandem abhängig zu sein bedeutet, Dschihad zu üben, und bringt 
mehr Lohn als viele gottesdienstliche Handlungen. Als der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, eines Morgens mit seinen Gefährten sprach, ging ein kräftiger, 
junger Mann früh in Richtung seines Ladens. Als einige Prophetengefährten 
sagten, dass dieser junge Mann lieber zu ihnen kommen und etwas lernen sollte, 
anstatt sich früh dem Erwerb von Weltlichem zu widmen, sagte der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm: „Sagt das nicht! Wenn er dorthin geht, damit er von 
niemandem abhängig ist und um seine Eltern und seine Familie auf niemanden 
angewiesen werden zu lassen, dann ist jeder seiner Schritte ein Gottesdienst. 
Hat er aber die Absicht, sich vor allen zu rühmen oder in Luxus zu leben, dann 
ist er mit dem Teufel zusammen.“ In einem weiteren Hadith heißt es: „Wenn 
ein Muslim Halāl verdient, auf niemanden angewiesen ist und seinen Nachbarn 
und Verwandten hilft, wird er am Jüngsten Tag strahlend wie der Vollmond 
sein.“ In einem Hadith heißt es: „Der wahrhaftige Händler wird am Jüngsten 
Tag mit den Getreuen und Märtyrern beisammen sein.“ In einem anderen Hadith 
heißt es: „Allah, der Erhabene, liebt den Gläubigen, der ein Handwerk ausübt.“ 
In einem weiteren Hadith heißt es: „Das, was am meisten halāl ist, ist der Verdienst 
desjenigen, der ein Handwerk ausübt.“ In einem Hadith heißt es: „Treibt Handel! 
Denn 9/10 der Versorgung liegen im Handel.“ Ein anderer Hadith besagt: „Wer 
sich selbst in einen Zustand bringt, in welchem er andere um Almosen bitten 
muss, den lässt Allah, der Erhabene, auf 70 Dinge angewiesen sein.“ 

– 1135 –



[Angesichts dieser Hadithe sollen sich die Religionsfeinde schämen! Sie sollen 
aufhören, die Jugendlichen dahingehend zu täuschen, dass der Islam den Handel, 
das Handwerk, die Steigerung der Produktionskapazität und unseren wirtschaft-
liches Fortschritt verhindert habe!] 

Isā, Friede sei mit ihm, fragte eine Person nach ihrer Tätigkeit/Arbeit. Als 
die Person antwortete: „Ich verbringe meine Zeit mit Gottesdienst,“, fragte er: 
„Wovon ernährst du dich?“ Der Mann erklärte: „Mein Bruder kommt für all 
meine Bedürfnisse auf“, woraufhin Īsā, Friede sei mit ihm, sagte: „In diesem 
Fall führt dein Bruder einen wertvolleren Gottesdienst als du aus.“  

Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Arbeitet und verdient und 
sagt nicht, Allah, der Erhabene, werde eure Versorgung ohne Arbeit gewähren! 
Er lässt kein Geld vom Himmel regnen.“ Luqmān al-hakīm gab seinem Sohn 
folgenden Rat: „Arbeite und verdiene! Wer nicht arbeitet und von allen abhängig 
ist, dessen Verstand und Religion sind mangelhaft, er wird davon beraubt sein, 
Gutes tun zu können, und von jedem erniedrigt werden.“ Einer der Großen 
wurde gefragt: „Ist der wahrhaftige und vertrauenswürdige Händler höher oder 
der Gottesanbeter (Ābid), der nachtsüber betet und tagsüber fastet?“ Er ant-
wortete: „Der vertrauenswürdige Händler ist höher. Denn er befindet sich jede 
Stunde im Dschihad mit dem Satan. Satan ist bestrebt, ihn beim Kaufen, Verkaufen 
und Abwiegen zu täuschen, er wiederum hält sich an die Gebote Allahs, des Er-
habenen, und achtet auf Sein Wohlgefallen.“ Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „Mir ist das Sterben während des Kaufens und Verkaufens und des 
Erwerbs von Halāl lieber als jeder andere Tod!“ Imām Ahmad ibn Hanbal, möge 
Allah sich seiner erbarmen, wurde gefragt: „Was sagst du zu der Person, die 
täglich von morgens bis abends in der Moschee gottesdienstliche Handlungen 
verrichtet und sagt, dass Allah, der Erhabene, ihr ihre Versorgung von irgendwoher 
gewähren werde?“ In seiner Antwort sagte er: „Dieser Mann ist unwissend über 
den Islam. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte nämlich: ,Allah, der 
Erhabene, hat meine Versorgung an die Spitze meines Bajonetts gesetzt‘, das 
heißt: Meine Versorgung kommt durch den Krieg mit den Ungläubigen, die den 
Islam und die Muslime angreifen.“ Wie zu sehen ist, handelt es sich bei den im 
Krieg vom Feind erbeuteten Gütern und dem Lohn, den jene erhalten, die sich 
in Friedenszeiten für den Krieg vorbereiten, um Versorgung, die halāl ist. Imām 
al-Awzāʿī sah Ibrāhīm ibn Adham, möge Allah sich ihrer erbarmen, dabei, wie 
dieser auf seinem Rücken einen Bündel Brennholz trug, und fragte: „Warum 
nimmst du so viele Strapazen auf dich, wo doch deine Brüder alle deine Bedürf-
nisse abdecken?“ Ibrāhīm ibn Adham, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: 
„Sag so etwas nicht! In einem Hadith heißt es: ,Das Paradies ist wādschib für 
diejenigen, die Mühsal erleiden, um Halāl zu erwerben.‘ “ 

Frage: Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Mir wurde nicht befohlen, 
ein Händler zu sein und Güter anzusammeln. Doch mir wurde befohlen, meinen 
Herrn zu preisen, mich für Ihn niederzuwerfen und Ihn bis zum Tod anzubeten.“ 
Zeigt dieser Hadith nicht, dass die Anbetung Allahs über dem Besitzerwerb 
steht? 

Antwort: Für einen reichen Menschen, der seine eigenen Bedürfnisse und 
die seiner Familie decken kann, ist es verdienstvoller, dass er seine Zeit mit got-
tesdienstlichen Handlungen verbringt, anstelle weiter Geld zu verdienen. Es 
liegt kein Lohn im Besitzerwerb für diejenigen, die keinen Bedarf danach haben. 
Dies wäre gar gleichbedeutend damit, das Herz an die Welt zu binden. Das Herz 
an die Welt zu binden ist wiederum der Anfang aller Sünden. Für diejenigen, 
die kein eigenes Vermögen haben, aber ein Amt ausüben und monatliches Gehalt 
bekommen, ist es ebenfalls besser, wenn sie sich nebenbei nicht noch mit dem 

– 1136 –



Erwerb von Vermögen beschäftigen. Beispielsweise ist es verdienstvoller, dass 
Wissenschaftler den Menschen Wissen vermitteln; d. h. wenn für die Bedürfnisse 
der Religionsgelehrten, Ärzte, Richter und Offiziere und derjenigen, die in jeg-
licher Art von nützlicher Wissenschaft bewandert sind, und der Großen des Ta-
sawwuf, also derjenigen, deren Herzensaugen geöffnet sind, seitens der Regierung 
oder Wohltätigkeitsorganisationen oder Wohltätern aufgekommen wird, ohne 
dass sie selbst es verlangen, dann ist es für sie verdienstvoller, dass sie das Volk 
spirituell führen und ihnen helfen, anstatt Vermögen zu erwerben. Ändern sich 
aber die Umstände der Zeit und ihnen wird nichts gegeben, ohne dass sie unter-
würfig werden, dann ist es auch für sie besser, wenn sie arbeiten und Geld ver-
dienen. Denn das Bitten ist harām und wird nur im Falle einer Notwendigkeit 
mubāh. Wer beim Besitzerwerb auf Halāl und Harām achtet, also Allah, den 
Erhabenen, nicht vergisst, für den ist die Erwerbstätigkeit besser. Der Kern aller 
gottesdienstlichen Handlungen ist nämlich das Gedenken Allahs. Hier endet 
die Übersetzung aus dem Kimyā-i saʿādat. 

Im al-Hadīqa im Kapitel über die Ausgewogenheit in den Handlungen heißt 
es: „Kasb bedeutet, zu arbeiten, um die für das Leben erforderlichen Güter auf 
legitimem Weg (vom Erlaubten) zu erwerben. Es ist fard zu erwerben, was für 
den eigenen Unterhalt, den Unterhalt der Familie (Iyāl) und für die Rückzahlung 
der Schulden nötig ist. Wer hierfür arbeitet, erlangt Lohn (Thawāb), und wer 
diesen Erwerb ohne Entschuldigungsgrund unterlässt, wird bestraft. Diejenigen, 
für deren Unterhalt man aufkommen muss, werden ,Iyāl‘ (zu ernährende Fami-
lienmitglieder) genannt. Schulden zurückzuzahlen ist fard. Wenn derjenige, der 
stirbt, ohne sie zurückgezahlt zu haben, die Absicht der Rückzahlung hatte, 
lastet keine Sünde auf ihm. In einem Hadith heißt es: ,Nach den täglichen fünf 
Gebeten zu arbeiten und Halāl zu erwerben, ist für jeden Muslim fard.‘ Alle 
Propheten haben gearbeitet und verdient. Demjenigen, der nicht arbeitet, sondern 
in der Moschee sitzt und behauptet, er würde nur auf Allah vertrauen, darf kein 
Glauben geschenkt werden. Weil er das Arbeiten unterlässt, sündigt er. Er ist 
keine rechtschaffene Person, sondern ein Sünder. Sein Herz ist nicht an Allah, 
den Erhabenen, gebunden, sondern an den Besitz der Menschen. Es wurde ge-
boten, erst die Mittel zu ergreifen und danach die Wirkung der Mittel von Allah, 
dem Erhabenen, zu erwarten. Nach dem Erwerb der nötigen Güter nicht noch 
weiter zu arbeiten, sondern sich gottesdienstlichen Handlungen zu widmen, ist 
gestattet. Daher darf man über diejenigen, die nicht arbeiten, sondern mit got-
tesdienstlichen Handlungen beschäftigt sind, nicht schlecht denken und ihnen 
auch nicht hinterherspionieren. Beides ist harām. Mehr als den Bedarf zu arbeiten 
und das Verdiente über Jahre hinweg anzusparen, ist mubāh. Es nicht anzusparen, 
sondern für Gutes und Wohltätiges auszugeben, ist mustahabb und bringt mehr 
Lohn als freiwillige Gottesdienste. In einem Hadith heißt es: ,Der beste Mensch 
ist derjenige, der anderen Menschen Nutzen bringt.‘ Aus Prahlerei und Hochmut 
mehr als nötig zu verdienen, ist harām.“ Es ist also ersichtlich, dass das Arbeiten 
und Verdienen von Halāl, um für den Unterhalt der Familie aufzukommen und 
ihre Schulden zu begleichen, um ein Vielfaches mehr Lohn einbringt als freiwillige 
Gottesdienste. In einem Hadith, der auf Seite 105 des Buches Rāmūz al-ahādīth 
aufgezeichnet ist, heißt es: „Für meine Gefährten ist Armut Glückseligkeit. Für 
meine Umma in der Endzeit ist Reichtum Glückseligkeit.“ 

Der wahrhaftige Islamgelehrte und große Gottesfreund Abdullāh ad-Dahlawī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 88. Brief: „Für die Bedürfnisse 
der Familie, die Unterstützung der Armen und den Dienst am Islam zu arbeiten 
und Halāl zu erwerben, ist etwas sehr Gutes. Sulaymān, Friede sei mit ihm, Kalif 
Uthmān, Abdurrahmān ibn Awf und einige andere Prophetengefährten, möge 

– 1137 –



Allah mit ihnen zufrieden sein, waren sehr reich. Diese Reichtümer waren kein 
Grund für die Minderung ihrer Ränge bei Allah, dem Erhabenen. Es gibt Mei-
nungsverschiedenheit darüber, ob die geduldigen Armen oder die dankbaren 
Reichen vorzüglicher sind. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hatte die 
Armut bevorzugt und er pflegte zu sagen: ,Mein Herr speist und tränkt mich.‘ 
Verhindert die Armut das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen und den 
Dienst, dann ist es vorzugswürdiger, reich zu sein, um Kraft und Energie für die 
Gehorsamstaten zu haben. Solcher Reichtum ist ein großer Segen. Allah, der 
Erhabene, beschert diesen Segen, wem Er will.“ 

[Der Muslim arbeitet und verdient nicht, weil er die Welt liebt und ihr verfallen 
ist, sondern weil Allah, der Erhabene, die Erwerbstätigkeit befohlen hat. Für 
die üblen Wünsche und Gelüste der Triebseele zu arbeiten und Geld zu verdienen 
und beim Erwerb nicht zwischen Halāl und Harām zu unterscheiden, sich an 
den Rechten anderer zu vergreifen, Schulden nicht zurückzuzahlen, das Gesetz 
zu missachten und Steuern nicht zu zahlen, sind alles Zeichen dafür, der Welt 
verfallen zu sein. Weltverfallen zu sein, ist eine große Sünde. Viel zu arbeiten 
und viel zu verdienen, weil Allah, der Erhabene, es geboten hat, und auf die 
Weise zu arbeiten, wie Er geboten hat, und das Verdiente für von Ihm gebotene 
Zwecke auszugeben, ist alles Gottesdienst und bringt großen Lohn mit sich.] 

Auf Seite 267 im zweiten Band des al-Hadīqa heißt es: „So wie es harām ist, 
ohne Notwendigkeit etwas zu verlangen, so ist es auch harām, jemand anderen 
ohne Entgelt für sich arbeiten zu lassen. Das Kind oder den Sklaven einer anderen 
Person für sich arbeiten zu lassen, ist eine noch größere Sünde. Im Sahīh Muslim 
wird von Abdullāh ibn Abbās, möge Allah mit ihm zufrieden sein, überliefert: 
Ich spielte mit den Kindern, da kam plötzlich der Gesandte Allahs und ich ver-
steckte mich hinter der Tür. Er kam zu mir, streichelte mit seiner Handfläche 
meinen Rücken und bat: ,Geh und ruf Muʿāwiya.‘ Diesem Hadith zufolge ist es 
erlaubt, dass Kinder Spiele spielen, die nicht harām sind, dass man einem Kind 
dabei vertraut, es jemanden rufen zu lassen, und dass man es kleine Aufgaben 
verrichten lässt. Die eigenen kleinen Kinder, Söhne und Töchter, sowie die 
eigenen Enkelkinder eine Arbeit erledigen zu lassen, ist erlaubt für eine arme 
Person oder wenn dies zu Erziehungszwecken dient. Es ist wādschib für das 
Kind, dem Vater zu dienen.“ 

Einer Person, der es harām ist, von anderen Sadaqa zu erbitten, ist es auch 
harām, um Zakāt zu bitten. Die Rückzahlung der Schulden zu verlangen, ist 
übereinstimmend erlaubt. Genauso verhält es sich damit, dass der Reiche dies 
vom Armen verlangt, doch es ist wādschib für den Reichen, zu warten, bis der 
Arme in der Lage ist, das Geld zurückzuzahlen. Es ist lohnenswerter, wenn er 
die Schuld verzeiht. Die Religionsgelehrten, die Koranbewahrer, jene, die gegen 
die Feinde der Religion mit Körper, Wort und Schrift Dschihad führen, Regie-
rungsbeamte, die den Besitz, das Leben und die Rechte der Muslime wahren, 
und die Richter haben einen Anspruch darauf, von der Staatskasse so viel Geld 
oder Güter zu beziehen, wie für ihren Unterhalt erforderlich ist. Es ist ihnen er-
laubt, dieses Recht einzufordern. 

Dass die Frau die Hausarbeit erledigt, ist eine Gnade und ein Geschenk an 
ihren Ehegatten und bringt großen Lohn. Der Ehemann darf seine Frau nicht 
dazu zwingen, diese Dinge zu tun. Er ist vielmehr dazu verpflichtet, dass er 
hierfür eine Bedienstete einstellt, doch die Ehefrau sollte diese Gnade und Güte 
dem Ehemann nicht verwehren. Der Ehemann wiederum sollte hinsichtlich des 
Unterhalts der Frau großzügig sein. Allah, der Erhabene, liebt die Gnädigen 
und Gütigen sehr. Seit der Zeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, bis 
heute haben muslimische Frauen ihren Ehemännern diese Güte erwiesen. Die 

– 1138 –



Ehefrau hat zwei Pflichten: Sich ihrem Ehemann zu ergeben und nicht ohne Er-
laubnis und ohne Bedeckung das Haus zu verlassen. So ist erkenntlich, dass eine 
Frau im Islam nicht die Pflicht hat, zuhause oder außerhalb des Hauses zu 
arbeiten und Geld zu verdienen. Wenn sie verheiratet ist, muss ihr Ehemann, 
wenn sie unverheiratet ist, ihr Vater, oder wenn sie keinen Vater hat oder dieser 
arm ist, muss ein reicher, naher Verwandter arbeiten und für ihren Unterhalt 
aufkommen. Eine Frau, die niemanden hat, erhält einen Unterhalt vom „Bayt 
al-māl“ (Staatskasse) genannten Hilfsfonds. Im Islam ist der Lebenskampf, also 
das Verdienen von Geld, nicht zwischen Mann und Frau geteilt. Ein Mann darf 
seine Ehefrau nicht zum Arbeiten auf dem Feld, in der Fabrik und irgendwo 
anders zwingen. Wenn die Frau will und ihr Mann es erlaubt, darf sie dort 
arbeiten, wo Frauenarbeit verrichtet wird, ohne sich unter fremde Männer zu 
mischen. Das verdiente Geld gehört aber allein der Frau. Der Mann darf von 
ihr nichts unter Zwang nehmen. Er darf seine Frau auch nicht dazu zwingen, 
ihre Bedürfnisse selbst zu denken. Dass der Islam der Frau diese Rechte gewährt 
und sie davor schützt, Gefangene und Spielzeuge in den Händen der Männer zu 
sein, zeigt offenkundig, dass Allah, der Erhabene, der Frau großen Wert bei-
misst. 

Weder Mann noch Frau dürfen für die Erwerbstätigkeit Harām begehen und 
dürfen kein einziges Gebet verpassen. Die in der Urewigkeit zugeteilte Versorgung 
ändert sich nicht. Ein und dieselbe Versorgung kommt demjenigen, der sie 
legitim erwerben will, auf legitimem Weg zu, und wer sie verdienen will, indem 
er Verbote begeht, der erlangt sie auf verbotenem Wege. Die Unwissenden 
sagen: „Wenn meine Tochter in unserer heutigen Zeit nicht studiert, wird sie 
hungern, und wenn mein Sohn keine Zinsen nimmt, wird es seinem Geschäft 
schaden.“ Dies ist falsch. Die Aussage, dass man nicht verdienen soll, indem 
man Verbote begeht, bedeutet nicht, dass man untätig herumsitzen und arbeitslos 
sein soll. Es bedeutet, dass man auf legitimem Weg arbeiten und verdienen soll. 
Wer auf illegitimem Weg Geld verdient, begeht einerseits große Sünden und 
anderseits bringt das Verdiente keinen Segen. Das Verdiente wird ausgegeben 
für Arztbesuche, Gerichtsverfahren und Feinde, bei Sündentaten verwendet und 
ihn ins Unglück stürzen. Wessen Verdienst zweifelhaft ist, soll sich mit anderen 
gegenseitig beschenken und Darlehen nehmen und das Erhaltene verwenden. 
Das, was in Form von Geschenken und Darlehen erhalten wird, ist nämlich halāl. 

Am Ende der Abhandlung Bayʿ wa-schirā heißt es: „Allein die Mutter darf 
einen Halbwaisen entgeltlos arbeiten lassen. Gibt der Vormund (Walī) das ver-
standesreife Kind unter die Obhut eines Lehrers oder Meisters und sagt: ,Un-
terrichte ihn und dafür soll er dir dienen‘, darf dieser das Kind leichte Aufgaben 
verrichten lassen. [Der Vormund, der dem Kind Wissen vermittelt und Anstand 
lehrt, ist wie sein Lehrer.] Der Lohn der Arbeit aber, die er von dem Jungen 
verlangt, oder der Marktpreis des seitens des Kindes vom Brunnen geschöpften 
Wassers darf nicht den Lohn des Lehrens übersteigen, und es muss die ausdrück-
liche Erlaubnis des Vormundes für das Dienen eingeholt werden. Kommt eine 
verstandes- und geschlechtsreife Person und sagt: ,Unterrichte mich und ich 
werde dir dienen‘, dann gilt dies ebenfalls. [Siehe im dritten Abschnitt Kapitel 
26.] Der Vormund darf dem Kind für sich selbst und sein Vermögen gegen 
Entgelt leichte Arbeiten verrichten lassen. Vormund ist der Vater und ist dieser 
nicht gegeben, der Testamentsvollstrecker des Vaters, und ist dieser nicht gegeben, 
der Opa. Ist der Opa nicht gegeben, dann ist es derjenige, der vom Opa als Vor-
mund eingesetzt wurde, ansonsten der Richter. Der Lohn wird nur für das Kind 
ausgegeben.“ Die Frau kann kein Vormund (Walī) sein. 

 
– 1139 –



Komme aus dem Reich des Geliebten,  
Was soll ich mit der vergänglichen Welt, 
 
Mein Herz blickt in jene Richtung,  
Was soll ich mit Reichtum und Geld. 
 
Habe mein Ansehen und Ruf abgelassen,  
Mich von der Liebe leiten lassen,  
 
Die Triebseele dem Geliebten überlassen, 
Den Feind gebändigt, auch wenn er bellt. 
 
Habe Liebe als Heilung erlebt,  
Seitdem ohne Krankheit gelebt,  
 
Den großen Abdulhakīm gesehen,  
Hellenen sind wertlos in meiner Welt. 
 
Die Erleuchtung ist mein Begleiter, 
Das „Entwerden“ meine Leiter,  
 
Für mein Herrschertum und noch weiter, 
Was ist schon Geld, dass es mich aufhält. 
 
Soll doch kommen was kommen mag,  
Denn es ist das, was der Geliebte mag,  
 
Alles ist sein Werk, ob Nacht oder Tag, 
Schlechte Gedanken sind des Feindes Spielfeld. 
 
Zwar bin ich jetzt ziemlich gealtert, 
Auch wenn der Körper mal meutert,  
 
Mein Herz ist jung und es eifert, 
Jugend oder Alter zählen nur in dieser Welt. 
 
Für mich ist der Geliebte genügend, 
Alles andere ist nur noch trügend,  
 
Seine Nähe ist mir genügend, 
Ich brauche niemanden auf dieser Welt. 
 
Es gibt tausend Sprachen, oder mehr, 
Worte sind wie Sand am Meer,  
 
Herz und Seele, sagen viel mehr, 
Auch ohne Worte von dieser Welt. 
 
Ab jetzt brauche ich niemanden, 
Mein Herz ist verschlossen zu Fremden,  
 
Allah existiert, bete Ihn an ohne Sünden, 
So bist du unabhängig von allen auf dieser Welt. 

– 1140 –



4 — KAUF UND VERKAUF 
Die Menschen sind aufeinander angewiesen und verpflichtet, miteinander zu 

leben: Gäbe es keinen Kauf (Schirā) und Verkauf (Bayʿ), gäbe es keine Ordnung 
auf der Erde. Im Islam beruhen Kauf und Verkauf auf Angebot (Ard) und Nach-
frage (Talab). Der Islam respektiert die wirtschaftliche Freiheit des Individuums 
und lässt private Unternehmungen und Investitionen zu. Diese von Allah, dem 
Erhabenen, gebotenen Handelsbestimmungen stehen in diametralem Gegensatz 
zum Sozialismus genannten, politischen Wirtschaftsregime, das dem trunkenen 
Verstand eines Juden namens Karl Marx entsprungen ist. Das liberale Wirt-
schaftssystem in den freien Ländern der Welt ist den islamischen Handelsbe-
stimmungen nah. Der vom Islam aufgezeigte Weg der Wirtschaft ist weder der 
marxistische Sozialismus, der das private Unternehmertum abschafft, noch der 
Liberalismus nach Adam Smith, der eine gänzliche Enthaltung des Staates vom 
Wirtschaftsleben fordert. Der Zehnt, die Landsteuer, die vom Beamten einge-
sammelte Zakat, die Schutzsteuer, die Preisfestsetzung sowie die Erhebung und 
Verwendung der anderen Einkünfte der Staatskasse, liegen in den Händen des 
Staates. Daher ist die islamische Wirtschaft kein unkontrollierter Liberalismus. 
Es handelt sich um Bestimmungen, die in der Produktion die bestmöglichen 
Möglichkeiten für privates Unternehmertum fördern und bei der Verteilung des 
Nationaleinkommens an den Einzelnen soziale Gerechtigkeit gewährleisten. 

Jemand fragte Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen: „Ich 
möchte meine Zeit mit gottesdienstlichen Handlungen verbringen. Schreibe mir 
etwas auf, auf dass ich stets danach handle!“ Als Imām Abū Hanīfa hierauf das 
Wissen über Kauf und Verkauf niederschrieb und es dem Mann gab, sagte dieser: 
„Dieses Wissen ist für Händler notwendig, dabei werde ich daheim bleiben und 
mich mit dem Gottesdienst beschäftigen.“ Imām Abū Hanīfa entgegnete: „Gibt 
es irgendjemanden, der nicht Nahrung und Kleidung braucht? Wer von den isla-
mischen Bestimmungen jene in Bezug auf den Kauf und Verkauf nicht kennt, 
wird sich nicht vor Nahrung, die harām ist, in Acht nehmen können und keinen 
Lohn für seine gottesdienstlichen Handlungen erhalten. Seine Mühen werden 
vergeblich sein, er wird bestraft werden und große Reue verspüren.“ Im al-
Bazzāziyya heißt es: „Es ist harām für denjenigen, der das handelsrechtliche 
Wissen nicht angeeignet hat, Handel zu treiben. Auch Imām Abul-layth, möge 
Allah sich seiner erbarmen, gab dies kund. Als Imām Muhammad asch-Schaybānī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, darum gebeten wurde, ein Buch über Enthalt-
samkeit (Zuhd) zu schreiben, sagte er, dass dazu das Wissen zum Kaufrecht aus-
reichend sei.“ 

„Bayʿ“ bedeutet Verkauf und „Schirā“ bedeutet Kauf. Im Islam wird jene 
Transaktion als „Bayʿ“ und „Schirā“ bezeichnet, in der zwei Parteien einver-
nehmlich ihre Sachen/Güter miteinander tauschen, d. h. das Eigentum übertragen 
(Tamlīk). Dies wird auf Deutsch als „Kauf“ bezeichnet. Sagt jemand zu Zayd 
und Amr: „Ich habe euch diese Ware von mir für 1000 Euro verkauft“, und nur 
Zayd nimmt das Angebot an, ist der Kauf nicht wirksam zustande gekommen. 
[Verkaufsanzeigen in Zeitungen und im Rundfunk sind kein Verkauf (sondern 
eine „Aufforderung zum Angebot“). Der Kauf ist wirksam, wenn die Interessenten 
kommen und den Kauf tätigen.] Ich werde das Wissen über das Kaufrecht und 
über sämtliche Transaktionen nach der hanafītischen Rechtsschule wiedergeben. 
Es ist wādschib, einer Person die Sachen zu verkaufen, die für sie absolut notwendig 
sind. Damit der Kauf wirksam (sahīh) ist, muss es ein Angebot/Antrag (Īdschāb) 
und eine Annahme (Qabūl) geben, das heißt, Worte geäußert werden, die unter 
Kaufleuten üblich sind, oder eine gegenseitige Güterübergabe erfolgen. Wer 

– 1141 –



vom Käufer oder Verkäufer zeitlich zuerst seine Zustimmung bekundet, dessen 
Aussage wird als Angebot bezeichnet. Die Aussage des anderen wird Annahme 
genannt. 

„Māl“ (Sache, Gut, Ware, Besitz) bezeichnet körperliche Sachen, die der 
Mensch begehrt und die aufbewahrt werden können, um sie bei Bedarf zu nutzen. 
Ein Weizenkorn gilt nicht als Sache, denn niemand bewahrt es auf. Ein freier 
Mensch und jeder Teil eines freien Menschen, alle verendeten Tierkadaver außer 
Fische und Heuschrecken, Blut sowie Erde und Wasser, die sich beide an ihrem 
natürlichen Ort befinden, sind keine Sachen. Erde und Wasser, die von ihrem 
Ort genommen und weggetragen werden, und Blutegel sind Sachen. 

„Milk“ (Eigentum) bezeichnet jene Dinge, die dem Menschen gehören und 
bei denen er das Recht hat, sie ohne Zustimmung und Erlaubnis einer anderen 
Person zu verwenden. Hierbei handelt es sich entweder um eine Sache oder nicht 
um die Sache selbst, sondern nur um ihren Nutzen. Sämtlicher Besitz, der einer 
Person gehört [so z. B. sein Pferd], ist sein Eigentum. Doch nicht jedes Eigentum 
ist gleichzeitig auch sein Besitz, so im Falle des Hauses eines Mieters [oder des 
Nutzungsrechts an einer Maschine]. 

„Wertvolle/geldwerte/verkaufsfähige (mutaqawwim) Sachen“ sind solche Sa-
chen, deren Verwendung mubāh und möglich ist. Für Muslime sind Wein, Schwein, 
Tiere, die ohne Basmala geschlachtet oder ohne Schlachtung getötet werden, 
und Fische im Meer keine wertvollen Güter. Zwar ist ein Weizenkorn geldwert, 
doch es gilt nicht als Sache. 

Damit der Kauf wirksam ist, müssen beide Sachen wertvoll sein. 
Güter, die an einen anderen Ort transportiert werden können, werden „be-

wegliche (manqūl) Sachen“ bzw. „Mobilien“ genannt. Bäume und Gebäude auf 
einem gestifteten oder Mīrī-Grundstück gelten als „manqūl“. 

„Naqd“: Gold und Silber in Form von Barren oder als geprägte Münzen 
werden „Naqd“, „Naqdayn“ oder „Nuqūd“ genannt. Von den Nuqūd mit mehr 
als fünfzig Prozent Gold oder Silber werden die mit dem höchsten Gold- oder 
Silberanteil als „Dschayyid“ (starke Münzen) bezeichnet und all jene, deren 
Anteil geringer ist, als „Zuyūf“ (schwache Münzen) bezeichnet. Gold- und Sil-
bergegenstände sind kein Naqd. 

Sachen werden je nach Maßeinheit in fünf Kategorien eingeteilt: Jene, die 
nach Gewicht, Volumen, Fläche, Länge und Anzahl gemessen werden. 

„Makīl“ (im Hohlmaß messbar) bezeichnet solche Sachen, die im Scheffel, 
also nach Volumen gemessen werden. Weizen, Gerste, Datteln und Salz sind 
stets makīl. Dass diese heute mit einer Waage (nach Gewicht) behandelt werden, 
ändert nichts daran, dass sie makīl sind. Wenn eine Gleichheit verlangt ist, muss 
ihr Volumen gleich sein.  

„Mawzūn“ oder „waznī“ (wägbar) bezeichnet Sachen, die nach Gewicht ge-
messen werden. Gold und Silber werden stets nach Gewicht gemessen. Ob andere 
Sachen als die genannten sechs makīl oder mawzūn sind, hängt von den Gepflo-
genheiten ab. Die auf den Märkten übliche Art der Messung ist maßgebend. 

„Qadr“: Das Vorhandensein von Qadr bei einem Kauf bedeutet, dass die 
zwei ausgetauschten Sachen entweder beide makīl oder beide mawzūn sind. 

„Dschins“ (Gattung) ist der gemeinsame Name für Sachen, deren Verwen-
dungsbereiche keinen großen Unterschied aufweisen. Das Kamel ist eine Gattung 
der Klasse Tier, und das haarige Kamel ist eine Art dieser Gattung. Eine Sache, 
deren Ursprung eine andere ist oder deren Verwendungsbereich sehr unter-
schiedlich ist oder die so stark verändert wurde, dass sie einen vollkommen 
anderen Namen bekommt, gehört zu einer anderen Gattung. Rindfleisch und 

– 1142 –



Schaffleisch, Ziegenhaar und Schafwolle, Brot und Mehl sind von unterschiedlicher 
Gattung. Ziegenfleisch oder Ziegenmilch ist aber von der gleichen Gattung wie 
Schaffleisch oder Schafmilch. 

Sachen sind entweder „mithlī“ (vertretbar) oder „qiyamī“ (nicht vertretbar). 
Wer eine vertretbare Sache zerstört, besorgt eine Sache derselben Art. Wer eine 
unvertretbare Sache zerstört, bezahlt den Wert. Mithlī ist jene Sache, von der es 
auf dem Markt ein Gleiches mit denselben Eigenschaften gibt; ihre Preise sind 
nicht unterschiedlich. Derart sind von den nach Gewicht, Volumen und Länge 
bestimmten Sachen jene, die in Fabriken oder Werkstätten hergestellt werden, 
und von den nach Zahl bestimmten Sachen jene mit identischer Größe. Ein 
Beispiel hierfür sind Eier oder gleich große Wassermelonen. 

Geld, das nicht Gold oder Silber ist, wird „Fulūs“ genannt. Wenn diese, so 
z. B. Münzen aus anderen Metallen und Papiergeld, gültige Zahlungsmittel (im 
Umlauf) sind, sind sie wie Naqd vertretbar. Wenn sie kein gültiges Zahlungsmittel 
sind, sind sie wie Urūd unvertretbar, ebenso wie diejenigen, die zwar gültiges 
Zahlungsmittel sind, aber in dieser Absicht verwendet werden. In beiden Fällen 
wird entsprechend des Brauches nach [Gewicht oder] Anzahl gemessen. 

„Qiyamī“, also nicht vertretbare Sachen sind solche, deren Gleiches es auf 
dem Markt nicht gibt oder, selbst wenn es erhältlich ist, deren Preise sich unter-
scheiden. Von den nach Länge gemessenen Sachen sind Felder, handgewebte 
Stoffe, Teppiche und Kleidungsstücke, Häuser, Läden, handgeschriebene Bücher 
und Wassermelonen in unterschiedlichen Größen unvertretbar. Bewegliche, un-
vertretbare Sachen mit Ausnahme von Tieren werden „Urūd“ genannt. Kupfer-
töpfe und vertretbare Sachen, die gemischt sind mit anderen Gattungen, sind 
Urūd. 

Sachen werden als „Ayn“ und „Dayn“ in zwei Kategorien unterteilt: Ayn 
bedeutet lexikalisch Materie/Körper. Doch im Kaufrecht wird unter Ayn eine 
bestimmte Sache (Māl) verstanden. Im Kaufrecht wird folgendes als „Ayn“ be-
zeichnet: Von unvertretbaren Sachen bestimmte Einzelstücke wie ein Haus, ein 
Pferd und ein Stuhl oder alle oder ein getrennter Teil von ihnen, die präsent 
sind und gezeigt werden, und von vertretbaren Sachen alle, die präsent sind und 
gezeigt werden, oder ein gesondert gezeigter Teil von ihnen oder ein nicht ge-
sonderter Teil in bestimmter Menge, oder aber eine Sache, die nicht präsent ist, 
aber deren Standort, an dem sie sich allein, separat von Sachen gleicher Art be-
findet, sowie deren Gattung erwähnt werden. Bei dem Ort, an dem sie sich separat 
befindet, handelt es sich um einen Sack, eine Truhe, ein Zimmer, ein Haus oder 
eine Stadt. Wenn der Käufer über die dort befindliche Sache Bescheid weiß oder 
auch wenn er das in den ersten drei Orten Befindliche nicht kennt, sind sie alle 
„Ayn“. Ein Weizenhaufen, der gesehen wird, und ebenso eine Geldmenge, die 
man sieht, sind Ayn. Dieses Geld ist Dayn, wenn es das Zahlungsmittel (Thaman) 
ist. „Dayn“ bezeichnet Schulden/Verbindlichkeiten, die aufgrund von Verkäufen, 
Darlehen oder aus anderen Gründen bezahlt/erfüllt werden müssen. Im Kaufrecht 
jedoch bezeichnet Dayn alle Arten von Sachen, die nicht präsent sind und deren 
Standort, an dem sie sich separat befinden, nicht genannt wird, sowie Teile von 
unvertretbaren Sachen, die zwar präsent sind, aber nicht separat gezeigt werden. 
Darlehen sind Dayn, doch nicht jedes Dayn meint Schulden aus Darlehen. 

„Taʿyīn“ (Spezifizierung) einer Sache bedeutet, dass diese Sache bei Ver-
tragsschluss Ayn ist. 

„Taʿayyun“ (Konkretisiertsein) einer Sache bedeutet, beim Vertragsabschluss, 
wenn sie spezifiziert wird, Ayn zu bleiben und nicht zu Dayn zu werden. Wenn 
eine Sache konkretisiert ist, muss genau diese gegeben werden. Der Käufer darf 
nicht gezwungen werden, ein gleichartiges Stück oder gar eines mit besserer 

– 1143 –



Qualität zu nehmen. Ist der Käufer aber einverstanden, gilt dies als neuer 
Naturaltausch (Muqāyada). Geht die Sache vor der Übergabe unter, wird der 
Kauf unwirksam (fāsid). Geht sie unter, bevor sie konkretisiert ist, wird der Kauf 
nicht unwirksam, denn es kann ein ähnliches Exemplar gegeben werden, dessen 
Gattung, Menge und Eigenschaften identisch sind. 

„Ribā“ bzw. „Zins“: Wenn bei einem Kauf „Qadr“ vorhanden ist (d. h. die 
ausgetauschten Sachen beide nach Gewicht oder beide nach Volumen gemessen 
werden) oder beide Sachen dieselbe Gattung aufweisen, so spricht man davon, 
dass bei diesem Kauf Zins vorhanden ist. Ausgenommen hiervon ist der Austausch 
von Gold und Silber gegen andere Sachen, die nach Gewicht gemessen werden. 
Daher enthält der Verkauf irgendeiner Sache für Geld keinerlei Zins. Ein Kauf, 
bei dem beide Bedingungen für den Zins vorliegen oder nur eine, muss mit so-
fortiger Zahlung (also „Zug um Zug“) erfolgen. Falls eine von beiden Sachen 
zeitlich aufgeschoben wird (auf Kredit ist), so ist dies harām. Bei Gold und Silber 
ist eine sofortige Zahlung gegeben durch Inbesitznahme (Qabd), noch bevor 
beide Parteien nach Vertragsschluss auseinandergehen. Bei anderen Sachen ist 
dies vorhanden, wenn sie konkretisiert sind. Auch wenn nur eine von beiden Sa-
chen ayn ist, ist der Kauf gestattet. Doch es ist erforderlich, dass jenes, das dayn 
ist, zum Zahlungsmittel (Thaman) gemacht und vor dem Auseinandergehen in 
Besitz genommen wird. Wenn beide Bedingungen des Zinses vorliegen, muss 
neben der sofortigen Zahlung auch die Menge beider Sachen identisch sein. 
Siehe auch die fünftletzte Seite dieses Kapitels. 

„Mabīʿ“ (Kaufsache) bezeichnet die verkaufte Ware. Die Kaufsache wird 
spezifiziert und ist durch die Spezifizierung konkretisiert. 

„Thaman“: Die Sache, die als Gegenleistung für die Kaufsache gegeben 
werden muss, wird „Thaman“ (Zahlungsmittel, Preis, Entgelt, Gegenleistung) 
genannt. Gold und Silber wurden als Zahlungsmittel geschaffen. Ganz gleich, in 
welchem Zustand sie sich befinden, sind sie immer Zahlungsmittel. Gold und 
Silber in Form von Barren und Münzen und Münz- und Papiergelder sind nicht 
konkretisiert, wenn sie spezifiziert werden. Gold- und Silbergegenstände, die 
verarbeitet wurden, Münz- und Papiergeld, welche kein gültiges Zahlungsmittel 
sind, und andere Sachen, die zu Zahlungsmitteln gemacht werden, sind nach der 
Spezifizierung konkretisiert. 

[Am Ende des Buches al-Hadīqa steht: „Wenn das Zahlungsmittel, das Geld 
spezifiziert wird, ist es bei wirksamen Verträgen nicht konkretisiert. Das heißt, 
es muss nicht das beim Vertragsschluss Spezifizierte gegeben werden. Stattdessen 
kann Ähnliches gegeben werden. Bei unwirksamen Verträgen oder Geldwechsel 
(Sarf) ist es konkretisiert. Bei der Brautgabe, einem Gelübde oder einer Bevoll-
mächtigung ist es nicht konkretisiert. Bei der Treuhänderschaft, der Schenkung, 
der Almosengabe, der gewöhnlichen Gesellschaft, der Mudāraba-Gesellschaft 
und der Usurpation ist es konkretisiert. Die Kaufsache ist immer konkretisiert. 

Wenn bei einem Kauf während des Vertragsabschlusses die Gattung des Zah-
lungsmittels nicht genannt und später ein Zahlungsmittel, das harām ist, übergeben 
wird, oder ein Zahlungsmittel, das halāl ist, genannt wird oder zwar ein Zah-
lungsmittel, das harām ist, genannt, dieses aber nicht gezeigt wird und ein Zah-
lungsmittel, das harām ist, gegeben wird, ist in allen Fällen die Kaufsache halāl. 
Wenn bei Vertragsschluss ein Zahlungsmittel, das harām ist, gezeigt und dieses 
tatsächlich übergeben wird, ist das Gekaufte harām und ,unreines Eigentum‘. 
Da beim Verkauf usurpierter oder hinterlegter Sachen eine Spezifizierung erfolgen 
muss und diese dann konkretisiert sind, ist das erhaltene Zahlungsmittel harām. 
Wenn auf usurpiertes oder anvertrautes Geld gedeutet, aber anderes Geld, das 
halāl ist, gegeben wird, oder auf ein Zahlungsmittel, das halāl ist, gedeutet wird 

– 1144 –



oder auch nicht und das anvertraute oder usurpierte Geld gegeben wird, ist die 
Kaufsache halāl.“] 

Bei jedem Kauf wird bei Vertragsschluss eine der beiden Sachen ayn und die 
andere dayn. Wenn bei einem Kauf die Kaufsache und das Zahlungsmittel beide 
dayn sind, dann ist dieser Kauf nicht gültig, selbst wenn sie vor dem Auseinan-
dergehen in Besitz genommen werden. Dieser Vertrag (Aqd) ist nichtig (bātil). 
Ausgenommen hiervon ist der Geldwechsel (Sarf). Es gibt vier Arten des Kaufes 
(Bayʿ) hinsichtlich dessen, dass die Kaufsache und das Zahlungsmittel ayn oder 
dayn sind und in Besitz genommen werden: 

1. Absoluter Kauf (Bayʿ mutlaq): Dies ist der Verkauf einer Sache, die ayn 
ist, für eine Gegenleistung, die dayn ist. D. h. die Kaufsache muss spezifiziert 
werden, die Inbesitznahme ist nicht erforderlich. Das Zahlungsmittel wird nicht 
spezifiziert und es kann damit sowohl sofort bezahlt werden als auch auf Kredit 
sein. Da diese Art des Kaufes jedem bekannt ist, wird sie auch einfach als Kauf 
(Bayʿ) bezeichnet. Wenn also lediglich von Kauf gesprochen wird, ist dieser ab-
solute Kauf gemeint. 

2. Geldwechsel (Sarf): Gold und Silber in Form von Naqd oder im verarbeiteten 
Zustand werden im Tausch gegeneinander verkauft. D. h. beide sind Zahlungs-
mittel. Beim Vertragsschluss können beide ayn oder dayn sein. Die Inbesitznahme 
beider muss geschehen, bevor die zwei Parteien auseinandergehen. 

3. Terminkauf (Salam): Die Zahlung erfolgt im Voraus und die Kaufsache ist 
auf Kredit (wird später geliefert). Das Zahlungsmittel muss bei Vertragsschluss 
spezifiziert und vor dem Auseinandergehen der Parteien in Besitz genommen 
werden. Die Kaufsache wird nicht spezifiziert und nicht in Besitz genommen. 
Zu verkaufende Sachen, die nicht vorhanden sind, sich nicht im Eigentum befinden, 
werden mittels Terminkauf verkauft. 

4. Naturaltausch/Realtausch (Muqāyada): Dies ist, eine Sache außer Gold 
und Silber, die ayn ist, für eine Sache zu verkaufen, die ebenfalls ayn ist, so bei-
spielsweise zu sagen: „Ich habe diese zwei Scheffel Weizen für diese 100 Eier 
verkauft.“ Die Sachen müssen bei Vertragsschluss spezifiziert werden, doch die 
Inbesitznahme ist keine Bedingung. 

Der Marktpreis der Kaufsache wird als ihr „Wert“ (Qīma) bezeichnet. Darunter 
wird der Wert verstanden, den über die Ware kundige Käufer ihr beimessen. 
Der Marktwert wird auch „üblicher Preis“ (Thaman al-mithl) genannt. Der Wert, 
über den sich Verkäufer (Bāʾiʿ) und Käufer (Muschtarī) einigen, wird „Verhand-
lungspreis“, „Kaufpreis“ oder „Preis“ genannt. Wenn neben dem Kaufpreis 
weitere Kosten anfallen wie Transportkosten, Verarbeitungskosten, Steuern und 
dergleichen, wird dies als „Selbstkostenpreis“ bezeichnet. 

Von Sachen außer Gold und Silber jene, die nicht vertretbar sind, wie bei-
spielsweise Kleidung, Häuser, Tiere, Felder und Grundstücke, sind bei einem 
absoluten Kauf immer die Kaufsache (Mabīʿ). 

Wenn vertretbare Sachen beim Tausch gegen Gold, Silber oder Papiergeld 
spezifiziert werden, sind sie die Kaufsache. Beispielsweise sagt die Person: „Ich 
habe dir soundso viel Scheffel meines Weizens, die sich am Ort Soundso befinden, 
für soundso viel Gold verkauft.“ Werden sie nicht spezifiziert, gelten sie dennoch 
als die Kaufsache. Doch bei dem Kauf handelt es sich dann um einen Terminkauf 
(Salam). Wenn beispielsweise gesagt wird: „Ich habe soundso viel Scheffel Weizen 
für soundso viel Euro gekauft“, ist es ein Terminkauf. 

Wenn vertretbare Sachen gegen unvertretbare Sachen ausgetauscht werden, 
dann sind sie im Falle einer Spezifizierung die Kaufsache und es handelt sich um 
einen Naturaltausch (Muqāyada). Beispiel: „Ich habe dieses Pferd für diesen 

– 1145 –



Haufen Weizen verkauft“, oder: „Ich habe diesen Haufen Weizen für dieses 
Pferd verkauft“. Wenn die vertretbare Sache nicht spezifiziert wird, kann sie 
zweierlei sein: Werden bei der Erwähnung der vertretbaren Sache Begriffe wie 
„für, als Gegenleistung für“ benutzt, ist sie das Zahlungsmittel. Beispiel: „Ich 
habe dieses Lamm für zehn Scheffel Weizen gekauft.“ Wird nicht ein solcher 
Begriff verwendet, so ist sie die Kaufsache und der Kauf ein Terminkauf. Beispiel: 
„Ich habe mit diesem Lamm zehn Scheffel Weizen gekauft.“ 

Wenn beim Austausch von zwei vertretbaren Sachen beide ayn sind, dann 
sind beide die Kaufsache und der Kauf ein Naturaltausch. Wird eine von beiden 
spezifiziert, handelt es sich um einen Terminkauf. 

Die vier erwähnten Kaufarten können sechs Formen annehmen: 
1) Wirksamer Kauf (Bayʿ sahīh): Kauf, dessen Grundlagen und Eigenschaften 

islamkonform sind. 
2) Nichtiger Kauf (Bayʿ bātil): Kauf, bei dem sowohl Grundlagen als auch 

Eigenschaften dem Islam widersprechen. 
3) Unwirksamer Kauf (Bayʿ fāsid): Kauf, dessen Grundlagen islamkonform 

sind aber dessen Eigenschaften dem Islam widersprechen. 
4) Missbilligter Kauf (Bayʿ makrūh): Die Grundlagen und Eigenschaften des 

Kaufes sind zwar islamkonform, doch es mischten sich Dinge in den Kauf, die 
dem Islam widersprechen. 

5) Schwebender Kauf (Bayʿ mawqūf): Die Grundlagen und Eigenschaften 
des Kaufes sind zwar islamkonform, doch die Rechte eines Dritten wurden ver-
letzt. 

6) Kauf mit Rückkaufsrecht (Bayʿ al-wafā): Kauf, bei dem Käufer und Ver-
käufer das Recht auf Rücktritt besitzen. 

Alle sechs Formen sollen nun einzeln dargelegt werden: 
1) Der wirksame Kauf: Damit jede Art von Kauf wirksam ist, dürfen Käufer 

und Verkäufer nicht dieselbe Person sein, d. h. jemand darf nicht als Vertreter 
sowohl des Verkäufers als auch des Käufers mit sich selbst Käufe abschließen, 
beide müssen verstandesreif sein, es muss ein Vertrag geschlossen werden durch 
Angebot und Annahme (Īdschāb und Qabūl), bevor die Parteien auseinander-
gegangen sind, die Kaufsache und das Zahlungsmittel müssen beide als Sachen 
gelten und verkaufsfähig (mutaqawwim) sein. Dass die Kaufsache keinen gerin-
geren Wert haben darf als der Nominalwert von einem Fils (Fals), steht im al-
Bahr ar-rāʾiq und ad-Durr al-mukhtār vor dem Kapitel „Geldwechsel“. 

Damit ein absoluter Kauf wirksam ist, muss neben diesen Bedingungen die 
Kaufsache immer spezifiziert und das Zahlungsmittel für den Fall, dass beim 
Kauf Zinsen in Frage kommen, ebenfalls spezifiziert werden, die Menge der 
Kaufsache und des Zahlungsmittels erwähnt werden, wenn sie bei der Verhandlung 
nicht präsent sind und nicht auf sie gezeigt wird, die Kaufsache vorhanden und 
Eigentum des Verkäufers sein, die Übergabe an den Käufer möglich sein und 
die Gattung des Zahlungsmittels klargestellt sein. Bei allen Arten von Käufen 
ist es keine Bedingung, dass Käufer und Verkäufer geschlechtsreif, frei und Mus-
lime sind. Das Vorhandensein des Zahlungsmittels und die Anwesenheit der 
Kaufsache am Ort des Vertragsschlusses sind ebenfalls keine Bedingung. Die 
Kaufsache muss ayn sein und das Zahlungsmittel darf nicht ayn sein. Die Angabe 
der Grenzen des Feldes bedeutet, seine Größe und sein Maß anzugeben. Fehlt 
eine der genannten Bedingungen, ist der Kauf nicht wirksam und harām. 

Ist der Kauf wirksam, wird mit Abschluss des Kaufvertrages das Zahlungsmittel 
Eigentum des Verkäufers und die Kaufsache geht in das Eigentum des Käufers 

– 1146 –



über. Wenn sich die Kaufsache zum Zeitpunkt des Verkaufs nicht im Eigentum 
des Verkäufers befindet, ist der Kauf nicht wirksam, selbst wenn der Verkäufer 
sie später kauft und übergibt. Damit er die Sache, die nicht sein Eigentum ist 
und die er später übergeben wird, verkaufen kann, soll er entweder einen Ter-
minkauf machen oder keinen Vertrag abschließen, das Zahlungsmittel als An-
vertrautes annehmen und dann, wenn er die Sache besitzt, Verhandlungen machen 
und einen Vertrag abschließen. 

Der „Barāʾāt-Verkauf“, der Verkauf von Gütern, welche Imame und Hodschas 
von Stiftungen bekommen werden, und der „Dschāmakiyya-Verkauf“ sind nicht 
erlaubt. Barāʾāt sind Dokumente, auf denen die Gattung und Höhe der Zakat 
und des Zehnten geschrieben stehen, die die mit dem Einsammeln der Zakat 
beauftragten Beamten von den Dorfbewohnern einsammeln werden. Die dort 
aufgelisteten Sachen sind nicht vorhanden. Solange Imame und Hodschas die 
ihnen von der Stiftung zustehenden Rechte nicht entgegengenommen haben, 
sind sie nicht deren Eigentümer. Die Kriegsbeute ist nach der Überführung in 
das islamische Territorium (Dār al-islām) zwar das Recht der Soldaten, doch vor 
der Aufteilung gelten sie nicht als Eigentum und es ist daher nicht erlaubt, dass 
die Soldaten dieses Recht verkaufen, bevor es zum Eigentum wird. „Dschāma-
kiyya“ bezeichnet den Scheck, den jemand für eine Dienstleistung oder sein 
Gehalt bekommt. Bevor er diesen nicht entgegengenommen hat, darf er ihn nicht 
verkaufen. Auch wenn er sich den Lohn verdient hat, ist er noch nicht in Besitz 
genommen und nicht zum Eigentum geworden. [Einerseits ist er nicht sein Ei-
gentum und andererseits ist er dayn.] Ein Dayn mit sofortiger Zahlung jemand 
anderem als dem Schuldner zu verkaufen, ist nicht erlaubt. Es ist auch nicht 
erlaubt, dies dem Schuldner auf Kredit zu verkaufen. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Abschnitt über das 
„Widerrufsrecht bei der nicht gesichteten Kaufsache“: „Der Verkauf der Kauf-
sache, die zur Zeit des Vertragsabschlusses oder vor dem Vertragsabschluss nicht 
gesehen wird, ist wirksam. Wenn die nicht in Augenschein genommene Kaufsache 
insgesamt zu einer Gattung gehört und sie alle sich an einem Ort befinden, wird 
[durch deren Spezifizierung, also durch] Angabe ihres Lagerortes der Kauf wirk-
sam. Dadurch sind viele Eigenschaften der Kaufsache bekannt geworden. Die 
wenigen Einzelheiten, die nicht klar verstanden wurden, sind durch das Wider-
rufsrecht abgedeckt.“ Im Kaschf rumūz al-ghurar heißt es: „Damit der Kauf wirk-
sam ist, muss die Kaufsache [spezifiziert, also darauf] selbst oder auf den Lagerort 
verwiesen werden. Wenn nicht auf die Kaufsache oder dessen Lagerort gedeutet 
wird, ist der Kauf per Konsens nicht wirksam. An diesem Ort darf sich mit der 
Kaufsache nicht eine weitere Ware mit demselben Namen befinden.“ Im al-
Dschawhara heißt es: „Beim absoluten Kauf müssen bei Vertragsschluss Gattung 
und Menge/Betrag des Zahlungsmittels mitgeteilt und die Kaufsache spezifiziert 
werden. Wird beides nicht getan, ist der Kauf lediglich mit Antrag und Annahme 
nicht wirksam.“ Scharnblālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Superkommentar zum ad-Durar hinsichtlich des Widerrufsrechtes: „Werden die 
Kaufsachen nicht gesehen, da sie entweder zwar präsent, aber geschlossen sind, 
oder weil sie nicht präsent sind, ist der Verkauf per Konsens nicht wirksam, 
sofern sie nicht durch Deuten bekannt gemacht werden.“ 

[Münzen, die aus anderen Metallen als Gold und Silber geprägt wurden, 
werden „Fulūs“ genannt. Früher wurden nur Fulūs aus Kupfer mit unterschied-
lichen Gewichten verwendet. Fulūs ist der Plural von Fals. Ein Fals (Fils) wird 
auf Türkisch als „mangır“, auf Persisch als „pul“ [und auf Deutsch als „Heller“] 
bezeichnet. Wie aus Seite 1236 hervorgeht, beträgt das Gewicht von einem Fals 
weniger als ein Zentigramm. Der nominelle (gängige) Wert der Fulūs, die als 

– 1147 –



Zahlungsmittel verwendet werden, ist um ein Vielfaches höher als ihr eigentlicher 
Wert, wie es beim heutigen Papiergeld der Fall ist. Dieser Wert ändert sich 
ständig. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über Zinsen, entnommen aus dem al-
Bazzāziyya, dass zuvor 100 Fulūs in etwa den Wert von einem Dirham Silber 
hatten. Da gemäß der Scharia 20 Mithqāl Gold oder 200 Dirham Silber die Ver-
mögensmenge angibt, die die Trennlinie zwischen arm und reich ist, ist der Wert 
von Gold, das ein Mithqāl wiegt, identisch mit dem Wert von Silber im Gewicht 
von 10 Dirham und eine Goldmünze wiegt 1,5 Mithqāl, wie im Kapitel über die 
Zakāt dargelegt wurde. Da 10 Dirham so viel wiegen wie 7 Mithqāl, ist der Wert 
von einem Mithqāl Gold nach der Scharia gleich dem Wert von 7 Mithqāl Silber. 
Der Nominalwert eines Fals in Cent entspricht heute einem Fünfzehntel des ak-
tuellen Wertes einer Goldmünze in Papierscheinen. Wenn beispielsweise die 
günstigste Goldmünze 450 Euro wert ist, dann beträgt der nominelle Wert von 
einem Fals 30 Cent. Demnach wäre es nicht erlaubt, eine Ware zu verkaufen, 
die einen geringeren Wert als 30 Cent hat. Eine solch günstige Ware darf in grö-
ßerer Menge, sodass der Wert von einem Fals erreicht wird, oder mit anderen 
Waren mit einem einzigen Vertragsschluss per Pauschalkauf verkauft werden.] 

Es wurde erwähnt, dass für die Wirksamkeit eines Kaufes nur die Verstan-
desreife des Käufers und Verkäufers Bedingung ist. Der Kauf eines verstandes-
reifen Menschen, der geschlechtsreif ist, ist stets wirksam. Der Kauf eines ver-
standesreifen, aber nicht geschlechtsreifen Kindes wird mit Einverständnis des 
Vormundes wirksam. Hamza Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Kommentar zur Abhandlung Bayʿ wa-schirā auf Seite 34: „Der 23. 
Punkt ist der, dass einem verstandesreifen Kind Sachen wie Süßigkeiten, Früchte 
und dergleichen, die zu seinem eigenen Nutzen sind, nicht verkauft werden 
dürfen. Der Vormund hat in diesem Fall nämlich kein Einverständnis gegeben. 
Möchte es aber Salz, Reis und dergleichen kaufen, dann darf ihm dies verkauft 
werden, da davon auszugehen ist, dass der Vormund sein Einverständnis gegeben 
hat. Es ist erlaubt, dass dieses Kind mit Einverständnis des Vormundes Käufe 
tätigt. Ist das Kind noch nicht verstandesreif, so ist es nicht erlaubt, dass es Käufe 
tätigt, selbst wenn der Vormund einverstanden sein sollte. Der Vormund (Walī) 
ist der Vater. Gibt es den Vater nicht, dann ist es der vom Vater als Testaments-
vollstrecker (Wasī) Bestimmte, ansonsten der Vater des Vaters und danach der 
vom Opa als Testamentsvollstrecker Eingesetzte. Gibt es diese Personen nicht, 
so ist es der Richter (Kadi) oder der vom Richter als Testamentsvollstrecker Be-
stimmte. Mutter, Geschwister und Onkel väterlicherseits können kein Vormund 
sein. Doch wenn der Richter oder einer der Vormunde diese als Testaments-
vollstrecker eingesetzt hat, können auch sie Vormund sein. Ein Kind gilt ab 
sieben Jahren als verstandesreif (āqil). Sagt ein zwölfjähriger Junge und ein neun-
jähriges Mädchen, dass er/es geschlechtsreif ist, wird dies akzeptiert. Selbst wenn 
mit Vollendung des 15. Lebensjahres keine Menstruation oder kein Samenerguss 
eingetreten ist, gelten sie als geschlechtsreif (bāligh). Kinder zwischen 7 und 15 
Jahren werden verstandesreife Kinder genannt.“ 

Die Kaufsache (Mabīʿ) kann siebenerlei sein: 
1. Sie ist präsent/anwesend und ayn. Der Verkauf ist wirksam (sahīh). 
2. Sie ist nicht präsent, aber ayn. D. h. sie wurde spezifiziert und die Übergabe 

(Taslīm) ist möglich, so beispielsweise ein Grundstück, dessen Grenzen angegeben 
wurden. Sein Verkauf ist wirksam. 

3. Sie steht im Eigentum, doch die Übergabe ist nicht möglich. Ein flüchtiges 
Tier oder verloren gegangene Gegenstände zu verkaufen, ist nichtig (bātil). 

4. Die Übergabe ist möglich, doch die Sache ist nicht ayn. Der Käufer kennt 
die Sache nicht. Ein solcher Verkauf ist unwirksam (fāsid), so z. B. ein Schaf aus 

– 1148 –



einer Herde zu verkaufen. Ist die Übergabe möglich, aber schädlich, ist der 
Verkauf ebenfalls unwirksam, so z. B. eine Säule des Hauses zu verkaufen. 

5. Sie wurde jemandem als Darlehen gegeben. Nur ihm und gegen Sofortzahlung 
darf sie verkauft werden, aber sie jemand anderem zu verkaufen, macht den Ver-
kauf unwirksam. 

6. Sie wurde jemandem anvertraut, geliehen oder vermietet oder als Pfand 
oder als Kapital überlassen. Diese Sache ihm zu verkaufen ist zwar erlaubt, doch 
sie muss in Besitz genommen und wieder übergeben werden. 

7. Sie befindet sich beim Käufer aufgrund von Usurpation, Diebstahl oder 
Täuschung. Sie darf diesem Käufer verkauft werden und es bedarf keiner erneuten 
Übergabe. 

Es gibt acht Arten von Geld oder Gütern als Zahlungsmittel (Thaman): 
1. Gold in Form von Barren oder in Form von verarbeiteten Gegenständen, 

oder als Münzen geprägt, oder Metall- und Papiergeld, das anstelle von Gold 
verwendet wird. Diese sind immer Zahlungsmittel. Wenn mit diesen beliebige 
Sachen gekauft werden, kommt es niemals zu Zins. Der Kauf kann aber durchaus 
unwirksam (fāsid) sein. Daher muss bei einem Einkauf mit Geld darauf geachtet 
werden, dass der Kauf nicht unwirksam ist, damit man kein Harām begeht. 

2. Silber in Form von Barren oder in Form von verarbeiteten Gegenständen, 
oder als Münzen geprägt, oder Metall- und Papiergeld, das anstelle von Silber 
verwendet wird. Diese sind ebenfalls immer Zahlungsmittel. 

3. Nach Volumen gemessene Sachen. Mit diesen dürfen Käufe mit sofortiger 
Bezahlung und Kreditkäufe getätigt werden unter der Bedingung, dass Gattung, 
Menge und Eigenschaften angegeben werden. 

4. Nach Gewicht gemessene Sachen. Für sie gilt dasselbe wie für Sachen, die 
nach Volumen gemessen werden. 

5. Nach Länge gemessene Sachen. Unter diesen dürfen mit Feldern, Grund-
stücken und unvertretbaren Stoffen nur Käufe mit Sofortzahlung getätigt werden. 
Mit vertretbaren Stoffen kann auch auf Kredit gekauft werden. 

6. Zählbare Sachen, die vertretbar sind: Mit ihnen verhält es sich wie mit nach 
Volumen gemessenen Sachen. 

7. Tiere. Mit Tieren dürfen nur Käufe mit Sofortzahlung getätigt werden. Un-
vertretbare Sachen wie Tiere, Gebäude, Felder und Sklaven können niemals 
dayn sein. Ist das Zahlungsmittel ayn, handelt es sich beim Kauf um einen 
Naturaltausch (Muqāyada), so beispielsweise ein bestimmtes Pferd gegen ein 
bestimmtes Pferd oder einen bestimmten Teppich auszutauschen. Beide Sachen 
sind in diesem Fall Kaufsache und somit ist der Kauf ein Naturaltausch. Beim 
Terminkauf ist das Tier ebenfalls Zahlungsmittel, wie in Alī Haydar Begs Kom-
mentar zur Mecelle unter Artikel 155 geschrieben steht. 

8. Gebäude. Mit Gebäuden dürfen nur Käufe mit Sofortzahlung erfolgen und 
somit ist der Kauf ein Naturaltausch.  

Ein Kauf ist wirksam erfolgt mit einem Antrag und der darauffolgenden An-
nahme, bevor man vom Ort des Antrags auseinandergegangen ist, also mit einem 
Vertragsschluss. Ist der Vertrag geschlossen, erwirbt der Käufer das Eigentum 
an der Kaufsache. Ist das gesamte Zahlungsmittel oder ein Teil davon auf Kredit, 
so werden mit Vertragsschluss auch die zukünftig zu zahlenden Raten Eigentum 
des Verkäufers. Dies sind sodann Schulden des Käufers an den Verkäufer und 
all dies wird beim Nisāb der Zakāt des Verkäufers mitberechnet. 

„Īdschāb“ (Angebot/Antrag) soll erfolgen in einer für das Gegenüber ver-
ständlichen Sprache mit Sätzen wie „ich habe verkauft“, „ich habe gegeben“, 

– 1149 –



„ich habe geschenkt“ und die Akzeptanz mit Sätzen wie „ich habe gekauft“, „ich 
habe dies genau so akzeptiert“, „ich bin einverstanden“, also jeweils in der Ver-
gangenheitsform. Erfolgen Angebot und Annahme mit an diesem Ort üblichen 
Ausdrücken und in der Vergangenheitsform, bedarf es keiner gesonderten Absicht. 
Wird eines von beiden in der Vergangenheitsform, das andere in der Gegen-
wartsform ausgedrückt, bedarf es beim in der Vergangenheitsform Formulierten 
ebenso keiner Absicht und der Kauf ist wirksam. Derjenige, der dies in der Ge-
genwartsform formuliert, muss eine Absicht fassen. Der Anbietende darf vor 
der Annahme sein Angebot zurückziehen oder sein Angebot verändern. Wenn 
der Verkäufer „Kauf dies!“ sagt und der Käufer mit „Ich habe es unter diesen 
Konditionen gekauft“ oder „Ich habe es angenommen“ entgegnet, ist dies gültig. 
Das Angenommene und das Angebotene müssen identisch sein und die Kaufsache 
und das Zahlungsmittel müssen vollumfänglich akzeptiert werden. Wenn die An-
nahme sich nicht mit dem Angebot deckt, wird das Einverständnis als neues An-
gebot aufgefasst. Akzeptiert das Gegenüber das neue Angebot, ist ein neuer 
Vertrag zustande gekommen. 

Der Vertrag kann auch durch Übergabe (Taʿātī) lediglich einer Seite oder 
beider Parteien zustande kommen. Wenn der Verkäufer sagt: „Ich habe dir diese 
Ware für 1000 Euro verkauft“, und der Käufer die Ware an sich nimmt, ohne 
etwas zu sagen, ist dies zulässig, d. h. der Kauf ist wirksam abgeschlossen. Wenn 
der Verkäufer die Ware aushändigt und der Käufer das Geld gibt, ohne dass 
beide sprechen, ist der Kauf wirksam. 

Wenn jemand zum Lebensmittelhändler sagt: „Wiege drei Kilo Kartoffeln 
für 30 Euro ab“, und der Verkäufer nichts sagt und abwiegt, ist damit ein Vertrag 
geschlossen, d. h. der Kauf ist wirksam abgeschlossen. 

Gibt der Käufer dem Verkäufer fünf Euro und fragt den Verkäufer, wie viel 
der Weizen kostet, und der Verkäufer erklärt, er verkaufe einen Scheffel für 
einen Euro, oder erfährt der Käufer den Preis vorher und reicht dann das Geld 
und sagt: „Gib mir fünf Scheffel Weizen“, woraufhin der Verkäufer sagt, er werde 
es morgen geben, dann ist ein Kaufvertrag zustande gekommen. Ändert sich am 
nächsten Tag der Preis, muss er dem Käufer dennoch fünf Scheffel für fünf Euro 
geben. Sagt der Käufer zum Metzger: „Wiege mir von jener Stelle des Schafes 
für so viel Euro ab“, oder: „Wiege das gesamte Stück“, und der Metzger tut es, 
ist ein Vertrag geschlossen und der Käufer muss das Geld bezahlen. Sagt er 
jedoch, von dem Schaf solle er so viel Kilo wiegen, und der Metzger wiegt ab, ist 
der Vertrag nicht geschlossen, bis der Käufer das Fleisch an sich genommen oder 
in den ausgestreckten Behälter legen lassen hat. Nicht alle Stellen des Fleisches 
sind nämlich gleich. Der Käufer hat ein Widerrufsrecht. Fragt der Käufer, wie 
viel die Ladung Holz auf dem Lasttier kostet, und der Verkäufer „zehn Euro“ 
sagt, daraufhin der Käufer sagt: „Bring sie zu mir nach Hause“, ist der Vertrag 
so lange nicht zustande gekommen, bis das Holz in das Haus geleert und das 
Geld bezahlt wurde. Denn so, wie kein Vertrag mit Angebot und Annahme vor-
liegt, ist auch keine Übergabe erfolgt. 

Sagt jemand, er habe seine Ware an eine abwesende Person verkauft, und 
einer der Anwesenden sich zu ihr begibt und ihr dies mitteilt, ist der Kauf nicht 
wirksam. Schickt der Verkäufer aber jemanden zu ihr und sie akzeptiert dann 
das Angebot, ist der Kauf wirksam. Derjenige, der gesandt wird, wird als „Bote“ 
(Rasūl) bezeichnet. 

Beim Kauf muss ernst gesprochen werden. Werden die Worte aus Spaß ge-
sprochen, ist der Kauf nicht wirksam. 

Angebot in Frageform ist nicht zulässig. Wenn der Käufer fragt: „Würdest 
du mir diese Sache für so viel Euro verkaufen?“, und der Verkäufer sagt: „Ich 

– 1150 –



habe sie dir verkauft“, ist der Kauf nicht wirksam. Erst wenn der Käufer erneut 
zustimmt, ist der Kauf wirksam. Zwar ist der Kauf auch dann wirksam, wenn die 
Gegenwartsform benutzt wird, so beispielsweise „ich kaufe“ und „ich verkaufe“, 
oder aber die Befehlsform, doch in diesem Fall muss die Absicht vorhanden sein, 
den Kauf jetzt zu tätigen. 

So wie Angebot und Annahme mit Worten erfolgen können, können die eine 
oder beide Parteien einen Brief schreiben oder es kann ein Bote entsandt werden. 
Wenn beispielsweise jemand einer Person per Brief mitteilt, dass er eine bestimmte 
Sache für einen bestimmten Preis verkauft, und diese Person nach dem Lesen 
des Briefes sagt, dass sie dies annehme, oder dies per Brief mitteilt, ist der Kauf 
wirksam. Beim Kauf, bei der Miete, bei der Schenkung und bei der Eheschließung 
ist das geschriebene Wort wie das gesprochene Wort. Schreibt jemand einer 
Person, er habe eine bestimmte Sache für soundso viel Euro gekauft, und sie 
nach dem Lesen sagt, dass sie sie verkauft habe, oder dies per Brief mitteilt, ist 
der Kauf wirksam. Wenn vor Ankunft des Briefes oder nach Ankunft, aber vor 
Annahme des Angebots der Anbietende zurücktritt, kommt der Kauf nicht zu-
stande. 

Schreibt jemand einer Person: „Verkaufe mir jene Sache für soundso viel 
Euro“, und die Person antwortet schriftlich, sie habe ihm die Sache verkauft, so 
ist kein Kauf zustande gekommen. Der Erste muss erneut schreiben und seine 
Annahme kundtun. Wenn der Verkäufer ein Angebot macht und der Käufer nur 
einen Teil des Angebots akzeptiert, ist der Kauf nicht wirksam. Der Verkäufer 
muss erneut sagen, dass er diesen Teil verkauft, oder er muss den Preis für diesen 
Teil gesondert erwähnt haben. Reicht der Verkäufer Brot oder Zeitungen und 
ähnliche Sachen, deren Preis bekannt ist, und der Käufer nimmt sie entgegen, 
ohne dass beide sprechen, ist der Kauf wirksam. 

Verkauft der Kommissionär (Dallāl) eine Sache mit Einverständnis des Ei-
gentümers, bekommt er seine Provision vom Verkäufer. Er darf vom Käufer 
nichts fordern, denn in Wirklichkeit ist er es, der die Sache verkauft. Hier wird 
nicht auf die Gepflogenheiten zwischen Händlern geachtet. Ist der Kommissionär 
Vermittler zwischen Verkäufer und Käufer und der Verkäufer selbst verkauft 
die Sache, dann wird die Provision je nach Brauch vom Verkäufer oder vom 
Kunden oder von beiden gemeinsam gezahlt. 

Wenn der Anbietende vor der Annahme des Käufers sein Angebot zurückzieht 
oder vor der Antwort einer der beiden den Ort verlässt oder der Verkäufer stirbt, 
ist das Angebot nichtig. Eine Person kann nicht gleichzeitig Vertreter (Wakīl) 
des Verkäufers und Käufers sein und mit sich selbst einen Kauf abschließen. 
Kaufverträge können in jeder Sprache geschlossen werden. Fragt der Käufer: 
„Hast du mir jene Sache für diesen Preis verkauft?“, und der Verkäufer antwortet 
mit „Ja“, dann ist der Kauf zwar wirksam, aber wenn er anstelle des Bejahens 
ein Zeichen gibt, so beispielsweise nickt, und der Käufer sagt, er habe sie gekauft, 
dann ist dies kein wirksamer Kauf. Wenn bei Verwendung der Gegenwartsform 
wie „ich kaufe“ oder „ich verkaufe“ an den jetzigen Moment gedacht wird, ist 
der Kauf wirksam. Wird aber an die Zukunft gedacht oder an gar keine Bedeutung, 
ist er nicht wirksam. Mit Ausdrücken wie „ich werde kaufen“ oder „ich werde 
verkaufen“ kommt kein Kauf zustande. 

Bei verschiedenen Sachen den Einzelpreis jeder Sache zu nennen oder, ohne 
den Einzelpreis zu nennen, den Gesamtpreis zu nennen und zu sagen, man habe 
sie alle zusammen verkauft, ist gestattet und der Käufer müsste sie in diesem 
Fall alle nehmen. 

Wenn der Kaufvertrag geschlossen ist, kann weder Käufer noch Verkäufer 
vom Kauf zurücktreten. Mit gemeinsamem Einverständnis können sie den Vertrag 

– 1151 –



aber auflösen. Wenn nach Vertragsschluss am gleichen Ort oder später ein neuer 
Vertrag eingegangen wird, gilt der zweite. 

Damit bei einem wirksamen Kauf der Käufer Eigentümer der Kaufsache wird, 
ist es nicht notwendig, dass er sie entgegennimmt. Verkauft jemand eine in einer 
anderen Stadt befindliche bekannte Sache für einen bekannten Preis einer Person 
und bereut danach den Verkauf, kann er nicht zurücktreten, nur weil er die Sache 
noch nicht übergeben hat. 

Selbst wenn der absolute Kauf mit Sofortzahlung erfolgt, die Kaufsache präsent 
ist und der Käufer kein Widerrufsrecht hat, ist die Inbesitznahme der Kaufsache 
und des Zahlungsmittels, dessen Aufschub gestattet ist, bei Vertragsschluss nicht 
obligatorisch. Nach Vertragsschluss besteht die Pflicht, dass zuerst der Käufer 
das Zahlungsmittel, das per Sofortzahlung entrichtet wird, dem Verkäufer übergibt 
und anschließend der Verkäufer die Kaufsache übergibt und der Käufer sie ent-
gegennimmt. Mit Vertragsschluss wird die Kaufsache nämlich Eigentum des Käu-
fers. Solange der Käufer kein Einverständnis gibt, darf der Verkäufer die Sache 
niemand anderem übergeben. Der Verkäufer kann die Ware einbehalten, solange 
das sofort zu zahlende Geld nicht vollständig gegeben wurde. Wenn bei einem 
Kauf mit Sofortzahlung die Bedingung gestellt wird, dass zuerst die Kaufsache 
übergeben wird, wird der Kauf unwirksam. Ist die Kaufsache nicht präsent, kann 
der Käufer so lange das Geld einbehalten, bis der Verkäufer die Sache bereitgestellt 
hat. Ein Käufer, der ein Haus in einer anderen Stadt kauft, ist nicht verpflichtet, 
das Geld sofort zu überreichen. Der Verkäufer oder dessen Vertreter geht in 
die Stadt und zeigt dem Käufer oder dessen Vertreter, dass das Haus zur Über-
nahme bereit ist. Danach kann er die Zahlung entgegennehmen. 

Wenn der Verkäufer drei Dinge tut, gilt, dass er die Kaufsache dem Käufer 
übergeben hat: 

1. Der Verkäufer oder sein Vertreter sagt nach Vertragsschluss: „Ich habe 
sie dir übergeben“, oder: „Nimm sie entgegen!“ 

2. Die Kaufsache befindet sich vor dem Käufer und es besteht kein Hindernis, 
sie mit Leichtigkeit entgegenzunehmen.  

3. Die Kaufsache befindet sich separat von anderen Waren und ist nicht mit 
dem Recht eines anderen belegt. 

Sind diese Bedingungen erfüllt, ist der Käufer verpflichtet, die Kaufsache 
entgegenzunehmen. Wenn er sie nicht entgegennimmt und sie untergeht, muss 
der Verkäufer nicht dafür aufkommen. Dinge, die schnell verderben/verfaulen, 
müssen bei Vertragsschluss übergeben werden. Geschieht keine sofortige Über-
gabe, wird der Kauf unwirksam. 

Verschwindet der Käufer vor Übergabe des Zahlungsmittels und kann der 
Verkäufer den Umstand mit zwei Zeugen vor Gericht nachweisen, so lässt der 
Richter die Kaufsache, die beweglich (manqūl) ist, verkaufen und dem Verkäufer 
das Geld überreichen. Ist der Aufenthaltsort des Käufers bekannt oder wurde 
die Kaufsache bereits entgegengenommen oder ist sie nicht beweglich, kann sie 
nicht verkauft werden. Ist die Kaufsache etwas, was verdirbt/verfault, wenn es 
aufbewahrt wird, kann auch der Verkäufer sie jemand anderem verkaufen. Wenn 
bei einem Kauf mit Sofortzahlung der Käufer vor der Bezahlung die Kaufsache 
ohne Einverständnis des Verkäufers an sich nimmt, darf der Verkäufer sie zu-
rücknehmen. Hat er sie mit Einverständnis des Verkäufers an sich genommen 
oder befindet sie sich zur Verwahrung oder als Leihgabe beim Käufer, darf der 
Verkäufer sie vom Käufer nicht zurücknehmen, um sie bis zum Erhalt des Zah-
lungsmittels zu behalten. Er verlangt die sofortige Herausgabe des Zahlungsmittels. 
Sagt für den Fall, dass die Kaufsache untergegangen ist, der Käufer, dass dies 

– 1152 –



vor der Entgegennahme geschah, der Verkäufer hingegen danach, wird die 
Aussage des Käufers akzeptiert. Wenn beide Zeugen vorweisen können, werden 
die Zeugen des Verkäufers akzeptiert. 

„Sawm asch-schirā“ (Preisverhandlung) bezeichnet, dass Käufer und Verkäufer 
einen Preis für die Kaufsache festlegen. Sagt der Verkäufer nach der Einigung: 
„Nimm sie mit und kauf sie, falls sie dir gefällt“, und stimmt der Käufer dem zu 
und geht die Kaufsache beim Transport unter, bezahlt er den Wert oder beschafft 
ein gleichartiges Exemplar. Sagt der Käufer nichts oder sagt: „Falls mir dieses 
Tier gefällt, werde ich es für 1000 Euro kaufen“, und übergibt der Verkäufer 
ohne zu antworten das Tier, ist der Kauf ebenfalls abgeschlossen. Selbst wenn 
bei Übergabe gesagt wird, der Käufer müsse keine Entschädigung zahlen, muss 
er Ersatz leisten. Ist der Käufer Vertreter einer Person und der eigentliche Käufer 
nicht einverstanden und schickt die Ware mit dem Vertreter zurück und geht sie 
beim Rücktransport unter, muss der Vertreter für den Schaden aufkommen. Ist 
dies aber auf Anordnung des eigentlichen Käufers geschehen, fordert er von ihm 
im Nachhinein Entschädigung. Die Anordnung zum Kauf ist nämlich nicht zugleich 
eine Anordnung zur Preisverhandlung. Geht die Kaufsache nicht selbst unter, 
sondern der Käufer lässt sie untergehen, muss der Käufer den Preis zahlen. 
Waren sich beide bezüglich des Preises nicht einig, wird der Preis bezahlt, den 
der Verkäufer nennt. Wurde gar kein Preis genannt oder nur der Verkäufer 
nannte einen Preis und der Käufer nahm die Ware mit Einverständnis des Ver-
käufers mit, nicht um sie zu kaufen, sondern sie zu inspizieren oder sie einem 
anderen zu zeigen, ist die Kaufsache in der Treuhänderschaft des Käufers gewe-
sen. 

Bei einem Kreditkauf wird erst die Kaufsache übergeben. 
Beim Abschluss des Kaufvertrages ist es nicht notwendig, den Übergabeort 

der Kaufsache zu nennen. Wenn er nicht genannt wurde, geschieht die Übergabe 
dort, wo sich die Sache bei Vertragsschluss befindet. Ist das Zahlungsmittel etwas, 
was getragen werden kann, muss der Ort der Übergabe des Zahlungsmittels ge-
nannt werden. Wenn bei Nennung des Lagerortes der Kaufsache der Käufer 
später erfährt, dass sie sich in einer anderen Stadt befindet, kann er vom Kauf 
zurücktreten. Der Käufer trägt die Verantwortung, das Gekaufte vom Übergabeort 
zu transportieren. 

Der Kauf kann sowohl mit sofortiger Bezahlung geschehen als auch auf 
Kredit/Borg (mit Zahlungsaufschub, ohne sofortige Bezahlung). Der Zahlungs-
aufschub (Taʾdschīl) ist nur dann erlaubt, wenn Zahlungsmittel und Kaufsache 
nicht gleicher Gattung sind, beide nicht nach Volumen oder Gewicht gemessen 
werden, das Zahlungsmittel nicht ayn, sondern dayn ist, und die Zahlung auf 
einen genau festgelegten Zeitpunkt aufgeschoben wird. Wird die Zahlung mit 
einem Zahlungsmittel, das ayn ist, aufgeschoben, wird der Kauf unwirksam. Bei-
spielsweise ist es unwirksam, zu sagen: „Ich habe dir diese Ziege für diese fünf 
Scheffel Weizen mit einem einmonatigen Aufschub verkauft.“ Da die Kaufsache 
(Mabīʿ) immer ayn ist, kann es keinen Aufschub für sie geben. Wenn beispielsweise 
die Bedingung gestellt wird, dass die Kaufsache einen Monat nach Kauf geliefert 
wird, ist der Kauf unwirksam. Damit ein Kauf auf Raten wirksam ist, müssen die 
Anzahl der Raten, die Zahlungstermine der einzelnen Raten und die Höhe des 
in jeder Rate zu zahlenden Betrages genau festgelegt sein (Durar al-hukkām).  

Werden das Zahlungsmittel und die Kaufsache beide nach Volumen oder 
beide nach Gewicht gemessen oder ist ihre Gattung identisch, befindet sich bei 
diesem Kauf Zins. Käufe, bei denen Zins vorliegt, dürfen niemals auf Kredit er-
folgen, das heißt, auch die Zahlung darf nicht aufgeschoben werden. Die Bezahlung 
muss bei Vertragsschluss also ebenfalls sofort erfolgen. Bei einem Zahlungsmittel, 

– 1153 –



das dayn ist, ist dann eine sofortige Bezahlung vorhanden, wenn ihre Inbesitznahme 
erfolgt. Ist das Zahlungsmittel ayn, ist es ohnehin bereits etwas, das sofort zu be-
zahlen ist, sodass es keiner Inbesitznahme bedarf. Denn etwas, das ayn ist, kann 
nicht aufgeschoben werden. Wird die Kaufsache nicht spezifiziert, das heißt, ist 
sie dayn, so ist der Kauf unwirksam. Ausgenommen hiervon ist lediglich der Ter-
minkauf (Salam). Obwohl beim Terminkauf die Kaufsache dayn ist, ist der Ter-
minkauf zulässig, doch die Bedingungen dieser Art von Kauf müssen erfüllt sein. 
Wenn Zahlungsmittel und Kaufsache nach Gewicht gemessen werden, ist der 
Zahlungsaufschub zwar nicht erlaubt, doch Gold und Silber als Zahlungsmittel 
wurden hiervon ausgenommen. Daher gibt es keinen Zins bei Warenkäufen mit 
Geld. Es ist auch erlaubt, einen Kauf mit Sofortzahlung zu tätigen und die Be-
zahlung anschließend aufzuschieben. In diesem Fall ist es notwendig, dass der 
Verkäufer sagt: „Ich habe die Zahlung bis zu diesem und jenem Zeitpunkt auf-
geschoben.“ Mit der Aufforderung, es soll zu einem bestimmten Zeitpunkt bezahlt 
werden, ist kein Aufschub geschehen. Käufer und Verkäufer müssen die exakte 
Frist des Aufschubes kennen. Die Zahlungsfrist beginnt mit Übergabe der Kauf-
sache. Der Aufschub auf ungenaue Zeitpunkte wie: wenn die Pilger zurückkehren, 
wenn es regnet und dergleichen, ist nicht erlaubt, sondern unwirksam. Beispiels-
weise ist ein Kauf unwirksam, bei dem die Bedingung genannt wird, die Hälfte 
des Geldes sofort zu bezahlen und die andere Hälfte dann, wenn ein Reisender, 
auf den der Käufer wartet, ankommt. Doch wenn das Datum der Rückkehr exakt 
genannt wird, ist der Kauf wirksam. Der Zeitpunkt des Aufschubs der nach einem 
Kauf mit Sofortzahlung entstandenen Schulden muss nicht genau festgelegt sein. 
Bei einem Kreditkauf darf der Verkäufer das Geld nicht vor Ablauf der Frist 
einfordern. Daher wäre es gut, wenn der Käufer dem Verkäufer einen Schein 
oder Wechsel übergibt, der ihm die Frist bestätigt. Wenn sich auf die Bezahlung 
auf Raten an festgesetzten Tagen geeinigt wurde und eine der Raten nicht recht-
zeitig bezahlt werden konnte, so ist der Kauf gültig unter der Bedingung, dass 
die nachfolgenden Raten per Sofortzahlung bezahlt werden. Siehe auch Seite 
1237. 

Schulden, die aufgrund einer Miete oder des Untergehenlassens einer Sache 
entstanden sind, dürfen zwar ebenfalls auf einen bestimmten Zeitpunkt aufge-
schoben werden, doch Schulden aufgrund eines Darlehens oder der Preis eines 
Geldwechsels sowie die Schulden des Verstorbenen können nicht aufgeschoben 
werden. Das Aufschieben der Schulden ist nämlich ein auf Kredit erfolgter 
Verkauf einer Sache gleicher Gattung zu einer bestimmten Zeit und somit ist 
dies Zins. Stirbt der Käufer, wird sofort von seiner Erbschaft die Schuld bezahlt, 
ohne die Frist abzuwarten. Stirbt der Verkäufer, sind die Erben dazu verpflichtet, 
die Frist abzuwarten. Wird auf Kredit verhandelt, aber keine Zeit genannt, gilt 
eine Frist von einem Monat. Genauso wird auch beim Terminkauf und beim 
Schwur ein Monat berücksichtigt. Ist man sich im Nachhinein nicht darüber einig, 
ob es ein Kauf mit Sofortzahlung oder ein Kreditkauf war, wird die Aussage des 
Verkäufers akzeptiert. Das heißt, es wird angenommen, dass es ein Kauf mit So-
fortzahlung war. Gibt es Uneinigkeit bezüglich der Frist, wird die Aussage des 
Käufers akzeptiert. Wenn jemand in Istanbul eine Ware kauft und sagt: „Ich 
schicke dir das Geld, wenn ich in Bursa bin“, ist der Kauf nicht wirksam, da kein 
konkretes Datum genannt wurde. 

Wurde die Gattung des Zahlungsmittels nicht genannt, wird dasjenige Zah-
lungsmittel verstanden, das bei Vertragsschluss dort üblich ist. Deckt sich der 
wahre Wert des Geldes auf dem Markt mit dem gängigen Wert, ist der Kauf 
wirksam. Der Käufer kann in diesem Fall mit dem Geld zahlen, das er will. Sind 
ihre gängigen Werte unterschiedlich, gibt er das mit dem höchsten Wert. Ist ihr 

– 1154 –



gängiger Wert identisch, doch ihr wahrer Wert unterschiedlich, ist der Kauf un-
wirksam, sofern Gattung und Eigenschaften nicht genannt werden können. 

Wenn bei Vertragsschluss „soundso viel Euro“ gesagt wurde, kann mit auf 
dem Markt verwendeten, beliebigen Hunderter- oder Fünfziger-Scheinen bezahlt 
werden. Wurde jedoch die Gattung des Zahlungsmittels genannt, darf sie nicht 
verändert werden. Wenn beispielsweise Hamīd-, Raschād-, Englisches Gold oder 
Papiergeld oder dergleichen genannt wurde, muss diese Gattung gegeben werden. 
Verändert sich der Wert, darf die Menge nicht geändert werden. Gleiches gilt 
für die Zahlung des Darlehens und der Miete: Es muss mit derselben Gattung 
bezahlt werden. Das heißt, wenn das Zahlungsmittel spezifiziert wird, ist es zwar 
nicht konkretisiert, doch wenn Gattung, Menge und Eigenschaften spezifiziert 
werden, ist es konkretisiert. Bei Ungültigwerden (Kasād) von Münz- und Pa-
piergeld, d. h. wenn sie wertlos werden, wird nach Imām Abū Yūsuf der Wert 
zum Zeitpunkt der Vereinbarung bezahlt und nach Imām Muhammad der Wert, 
den das Geld kurz vor dem Ungültigwerden hatte. Hierbei wird nach dem 
Idschtihād Imām Abū Yūsufs verfahren. Der Verkäufer ist dazu verpflichtet, 
dann von der gültigen Währung die entsprechende Menge anzunehmen. 

Am Ende des al-Hadīqa heißt es: „Bei dem Kauf, der Miete, dem Geben von 
Darlehen und dem Eheschluss muss die Menge von Gold und Silber in Gewichts-
einheiten angegeben werden. Wenn das Zahlungsmittel bei Vertragsschluss 
präsent ist, genügt es, darauf zu zeigen. Es ist sodann nicht nötig, die Menge zu 
nennen. Wird die Menge an Gold und Silber nicht in Gewichtseinheiten genannt, 
ist der Vertrag nicht wirksam, sondern unwirksam. Von Imām Abū Yūsuf wird 
zwar überliefert, dass er bei Nennung der Anzahl wirksam sei, doch diese Über-
lieferung ist schwach. Diesem Idschtihād darf nicht gefolgt werden. Nach den 
Tarafayn [also Imām Abū Hanīfa und Imām Muhammad] wird bei Vorliegen 
von Quellentexten der ortsübliche Brauch nicht berücksichtigt. Doch das Gewicht 
von Gold und Silber, die von den Regierungen geprägt werden, ist bekannt. Wird 
also bei Vertragsschluss die Anzahl erwähnt, ist das bekannte Gewicht gemeint. 
Die Prophetengefährten und Gefährtennachfolger pflegten bei ihren Verträgen 
nur die Anzahl zu nennen, denn das Nennen der Anzahl trat anstelle der Ge-
wichtsnennung. Wenn daher heutzutage die Anzahl der Münzen genannt wird, 
die bei Vertragsschluss nicht gezeigt werden, muss an das Gewicht gedacht 
werden. In diesem Bewusstsein geschlossene Verträge sind wirksam. [Es ist nicht 
erforderlich zu wissen, wie viel Gramm eine Gold- bzw. Silbermünze wiegt, und 
an die Höhe des Gewichts zu denken.] Der erste Mensch auf der Welt, der aus 
Gold und Silber Geld prägte, war Ādam, Friede sei mit ihm. Im Islam war es der 
ehrwürdige Umar, der als Erster Geld prägte. Im 18. Jahr nach der Hidschra ließ 
er die Form und Schrift der persischen Münzen exakt nachprägen. Auf den Gold-
münzen, die der ehrwürdige Muʿāwiya prägte, befand sich eine Abbildung mit 
einer Person, die in der Hand ein Schwert hielt. Die erste runde Silbermünze 
wurde in Mekka von Abdullāh ibn az-Zubayr geprägt. Die Münzen vor ihm 
waren kurze und dicke Stücke. [Im al-Hadīqa werden von Maqrīzī übernehmend 
ausführliche Informationen über die ersten im Islam geprägten Münzen vermittelt. 
Da Ahmad ibn Alī al-Maqrīzī kein Islamgelehrter, sondern ein Historiker war 
und schiitische Ansichten pflegte, wurde es nicht als angebracht erachtet, seine 
Ausführungen hier wiederzugeben.] Vor dem Islam gab es in Mekka Münzen 
aus Gold und Silber. Das Gewicht betrug das Doppelte des Geldes der Muslime. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, und der ehrwürdige Abū Bakr nutzten 
auch dieses Geld.“ 

Im Uyūn al-basāʾir unter dem Abschnitt über den Nisāb der Zakāt steht: 
„Vormals gab es drei Arten von Dirhams. Ein Silberdirham hatte ein Gewicht 

– 1155 –



von 20, 12 oder 10 Karat (Qirāt). Diese werden 10er, 6er oder 5er Dirham genannt. 
Der ehrwürdige Umar summierte die Karate dieser Münzen, sodass es 42 Karat 
wurden. Er teilte die 42 durch drei und machte einen durchschnittlichen Dirham 
mit 14 Karat. Dieser wird 7er Dirham genannt. Denn das Gewicht von 10 Dirham 
entspricht dem Gewicht von 7 Mithqāl. [Ein Mithqāl hat ein Gewicht von 20 
Karat.] Die Dirhams hatten früher die Form von Körnern. Die Aussage, wonach 
der ehrwürdige Umar der Erste war, der den Dirham in der uns bekannten runden 
Form prägte, ist wohlbekannt. Dies steht auch im al-Fatāwā az-zahīriyya.“ Im 
Mirʾāt al-haramayn, dem Abschnitt über Mekka, heißt es: „Gold- und Silber-
münzen, die mit bestimmten Gewichten geprägt wurden, werden ,Maskūkāt‘ (ge-
prägte Münzen) genannt. Goldmünzen werden ,Dinar‘ und Silbermünzen ,Dirham‘ 
genannt. Die von Historikern entdeckten ältesten, geprägten Münzen sind jene, 
die zur Zeit der antiken Griechen geprägt wurden. In der Zeit der edlen Gefährten 
wurden einerseits die geprägten Münzen der alten Araber verwendet und ande-
rerseits ungeprägtes Gold und Silber durch Wiegen benutzt. Damals gab es drei 
Arten von Dirhams mit unterschiedlichen Gewichten. Der ehrwürdige Umar, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, akzeptierte einen einzigen Dirham von mitt-
lerem Gewicht. Er änderte auch das Gewicht eines Karat und so wurde 1/14 eines 
Dirham als ein Karat akzeptiert. 20 Karat wurden von ihm als ein Mithqāl 
normiert. Der ehrwürdige Uthmān ließ im 28. Jahr nach der Hidschra in der 
Stadt Hartak in Tabaristan nach dieser Berechnung Gold- und Silbermünzen 
prägen. 

Die meisten islamischen Reiche prägten zu ihrer jeweiligen Zeit unterschied-
liche Münzen. Zu Beginn des Osmanischen Reiches wurden die Münzen der 
seldschukischen Sultane verwendet. Sultan Orhan ließ im Jahre 729/1329 die 
erste osmanische Münze prägen. Danach wurden unterschiedliche Münzen geprägt 
und viele Gesetzesbestimmungen erlassen, um dieses Geschäft zu regeln.“ Die 
Gewichtsmaße Mithqāl und Dirham sind in der hanafītischen und schāfiʿītischen 
Rechtsschule voneinander unterschiedlich. 

Im Buch Farhang-i fārisī, welches im Sonnenjahr 1333 n. H. in Teheran 
gedruckt wurde, steht unter dem Eintrag „Tschaw“: „Es ist ein Wort chinesischen 
Ursprungs und bezeichnet Papiergeld, das sehr viel früher von den Chinesen 
verwendet wurde. Der persische Schah Gaichatu ließ im Mondjahr 693 n. H. in 
Iran wie das Tschaw der Chinesen ebenfalls Papiergeld drucken und befahl zwar 
dessen Verwendung anstelle von Gold und Silber, doch das Volk weigerte sich 
und daher wurde es aufgegeben.“ In der Übersetzung des Burhān-i qātiʿ heißt 
es: „Die Tschaw und Tschad genannten rechteckigen Papierstücke wurden von 
einem der mongolischen Sultane nach Dschingis Khan und später vom aserbai-
dschanischen Sultan Izzaddīn Muzaffar als Geld verwendet. Das Volk lehnte 
dies ab und töte Izzaddīn.“ Papiergeld wurde im Osmanischen Reich erstmals 
im Jahre 1256 n. H. verwendet und danach wieder aufgegeben, wie im ersten 
Abschnitt im Kapitel über die Zakāt mitgeteilt wurde. [Die islamischen Reiche 
bevorzugten die Verwendung von Metallgeld. Ein Grund hierfür ist die Wirt-
schaftlichkeit. In der Ausgabe der Tageszeitung Türkiye vom 29. März 1986 heißt 
es: „In der Türkei sind 1000 Tonnen Geldscheine im Umlauf. Diese werden mit 
großem Aufwand hergestellt. Bei Verwendung dieser Geldscheine gehen die 
Scheine kaputt, weswegen jedes Jahr 400 Tonnen neu gedruckt werden. Um diese 
hohen Kosten zu sparen, wird der Versuch unternommen, zumindest einen Teil 
davon durch Metallgeld zu ersetzen.“] 

Ist das Zahlungsmittel kein Geld, sondern eine Sache oder gar ein fertiger 
Gegenstand aus Gold oder Silber, sind sie mit der Spezifizierung während der 
Verhandlung (Kaufgespräch) wie die Kaufsache konkretisiert. Der Kauf ist dann 

– 1156 –



ein Naturaltausch (Muqāyada), daher muss genau diese Sache übergeben werden. 
Wenn der Käufer beispielsweise auf einen Silberlöffel zeigt und sagt: „Für diesen 
Silberlöffel habe ich diesen Hahn gekauft“, muss er genau diesen Silberlöffel 
überreichen. Er darf nicht einen anderen Silberlöffel überreichen, auch wenn 
Gewicht, Form und Wert identisch sind. Andere Gelder, die Naqd und gültige 
Währung sind, sind bei Treuhänderschaft, Gesellschaft, Bevollmächtigung, Miet-
entgelt, Schenkung, Zakat, Almosen und bei Stellvertreterschaft für einen Kauf 
und bei der Usurpation durch Spezifizierung konkretisiert. D. h. der Treuhänder 
muss genau dasjenige Geld übergeben, das ihm anvertraut wurde. Geht das Geld 
unter, kann er kein Ähnliches geben, sondern muss den Wert begleichen. Der 
zum Kauf Bevollmächtigte darf das ihm vom Eigentümer gegebene Geld nicht 
für persönliche Zwecke verwenden. Wenn er dies tut, verliert er seine Rolle als 
Vertreter. Usurpiert jemand eine Goldmünze, muss er genau diese Goldmünze 
zurückgeben. Ist sie nicht vorhanden, darf er keine ähnliche Goldmünze geben, 
sondern muss den Wert bezahlen. 

Wenn während der Verhandlung nicht erwähnt wird, ob es sich um einen 
Kauf mit Sofortzahlung oder um einen Kreditkauf handelt, so wird von einem 
Kauf mit Sofortzahlung ausgegangen. Das Zahlungsmittel kann aber je nach 
Brauch beispielsweise nächste Woche oder am Monatsanfang entrichtet werden. 

Dass der Verkäufer auf eine Sache oder Person am Vertragsort zeigt und 
sagt, er wolle sie als Pfand oder Bürgen haben, ist gestattet. Lehnt der Käufer 
ab, ist der Kauf nicht wirksam. 

Die Übergabe des Zahlungsmittels und die Kosten für die Verkaufsscheine 
obliegen dem Käufer. Bei Einzelverkäufen (Verkäufen im Einzelhandel) trägt 
zwar der Verkäufer die Kosten für die Messung und den Transport der Kaufsache, 
doch bei Großhandelsverkäufen trägt der Käufer die Transportkosten. Wird bei-
spielsweise ein Lastkahn mit Weizen oder Holz verkauft, so obliegt das Entladen 
und der Transport des Lastkahns dem Käufer. 

Es gibt vier Verkaufsarten in Bezug auf die Kenntnis der Menge der Kaufsa-
che: 

1. Der Preis der Maßeinheit einer nach Volumen, Gewicht, Länge oder Anzahl 
gemessenen, vertretbaren Sache und die Menge der Kaufsache werden angegeben. 
Dies ist bei üblichen Käufen stets der Fall. 

2. Wenn die Kaufsache und das Zahlungsmittel nicht gleicher Gattung sind, 
kann ohne Messung per Pauschalkauf durch Zeigen gekauft werden. Bei Sachen, 
die ohne Messung in einer Verpackung oder einem Karton gekauft werden, 
handelt es sich um einen Pauschalverkauf, solange die Menge nicht genannt wird, 
selbst wenn sie geschrieben steht. Volumen und Gewicht können mit jedem be-
liebigen, nicht spezifizierten Behälter oder Stein gemessen werden. Beim Ter-
minkauf ist ein solches Messen des Zahlungsmittels nicht erlaubt. 

3. Wird bei einem Kanister Olivenöl nur der Literpreis genannt, nicht aber 
die Gesamtliteranzahl des Kanisters, so gilt nach Imām Abū Hanīfa, dass nur 
ein einziger Liter verkauft wurde. Wenn die Menge durch Nennung oder Messung 
am Ort des Vertragsabschlusses bekannt wird, gilt die gesamte Menge als verkauft. 
Den zwei Imāmen zufolge ist der Kauf auch ohne Messung wirksam. So lautet 
auch die Fatwa. Bei einer Schafherde wiederum gilt weder die gesamte Herde 
noch ein einzelnes Schaf als verkauft, denn Schafe ähneln sich nicht. Gleiches 
gilt auch für Stoffe. Genauso verhält es sich auch mit unvertretbaren Sachen wie 
Melonen, die nach Stückzahl verkauft werden und sich voneinander unterscheiden. 
Gemäß den zwei Imāmen (Imāmayn) [also Imām Abū Yūsuf und Imām Muham-
mad] sind sie wie Olivenöl. So lautet auch die Fatwa. Dies gilt auch für den 

– 1157 –



Verkauf von Weinbergen, Feldern und Grundstücken. 
4. Wenn der Preis der Menge einer Maßeinheit nicht angegeben ist, aber die 

Menge und der Preis des Ganzen angegeben sind, gilt das Gesamte als verkauft. 
Eine Messung ist nicht erforderlich. Wenn bei der ersten und vierten Verkaufsart 
der Käufer die Kaufsache nach Entgegennahme misst und feststellt, dass zu wenig 
gemessen wurde, kann er, wenn er will, den Vertrag auflösen oder die Differenz 
des Preises ausgezahlt bekommen. Er kann nicht verlangen, dass ihm die fehlende 
Menge des Gekauften ausgehändigt wird. Wenn sich herausstellt, dass er mehr 
als gekauft erhalten hat, gibt er das Überschüssige dem Verkäufer zurück. Beim 
Kauf ist nämlich stets die bei Vertragsschluss erwähnte Menge ausschlaggebend. 
Wenn der Unterschied aber geringer als der Wert von 5/1000 Silberdirham oder 
eines Kornes Gold ist, gibt er sie nicht zurück. Da bei der vierten Verkaufsart 
die Differenz von nach Gewicht verkauften Erzeugnissen, so beispielsweise Kup-
fertöpfe, oder von nach Länge gemessenen Sachen wie Stoffe oder Grundstücke 
nicht getrennt werden kann, besitzt der Käufer für den Fall, dass sich die Menge 
als zu wenig herausstellt, ein Widerrufsrecht: Wenn er will, löst er den Vertrag 
auf oder er akzeptiert die Kaufsache für den vereinbarten Preis. Wenn sich he-
rausstellt, dass es zu viel war, ist der Kauf bindend und die Menge, die zu viel ist, 
wird Eigentum des Käufers. Stellt sich bei der ersten Verkaufsart ein Überschuss 
heraus, ist der Käufer freigestellt. Wenn sich bei unvertretbaren Sachen nach 
der vierten Verkaufsart herausstellt, dass es zu viel oder zu wenig war, ist der 
Kauf unwirksam. Wäre der Kauf nach der ersten Form erfolgt, hätte der Käufer 
ein Widerrufsrecht und könnte demnach, wenn er will, den Vertrag auflösen 
oder den Wert des fehlenden Teils vom Verkäufer einfordern. Wäre es jedoch 
mehr als vereinbart, wäre der Kauf unwirksam. Es ist erlaubt, 100 Scheffel Weizen 
für 100 Euro zu verkaufen, doch wenn der Käufer dies abwiegt und zu wenig he-
rauskommt, kann er, wenn er will, die fehlende Menge vom Preis abziehen oder 
den gesamten Kauf widerrufen. Wenn es mehr als vereinbart ist, gehört der Über-
schuss dem Verkäufer. Genauso verhält es sich bei vertretbaren Sachen, die nach 
Gewicht und Anzahl gemessen werden, und bei günstigen Stoffen. Kommt bei 
wertvollem Stoff zu wenig heraus, kann er, wenn er will, diesen ohne Abzug vom 
Preis kaufen oder den Kauf widerrufen. Kommt zu viel heraus, dann gehört der 
Überschuss dem Käufer und der Verkäufer kann nicht vom Kauf abtreten. Wenn 
der Wert des Stoffes pro Meter angegeben wurde, kann der Käufer sowohl dann, 
wenn zu wenig herauskommt, als auch für den Fall, dass zu viel herauskommt, 
wenn er will, mit der Preisdifferenz kaufen oder den Kauf widerrufen. Dies gilt 
auch für Felder. Von einem Grundstück mit 100 Anteilen dürfen beispielsweise 
10 Anteile verkauft werden. Der Käufer hat die Freiheit, sich einen beliebigen 
Teil des Grundstücks auszusuchen. Es ist nicht erlaubt, von einem Grundstück 
mit einer Fläche von 10 Hektar beispielsweise 1 Hektar zu verkaufen. Nach den 
Imāmayn ist dies erlaubt. Wenn eine unvertretbare Sache mit Nennung der Stück-
zahl per Pauschalkauf verkauft wird, beispielsweise ein Ballen Kleidung in Form 
von 10 Kleidungsstücken insgesamt für 1000 Euro verkauft wird, dann ist der 
Kauf unwirksam, sofern sich herausstellt, dass die Stückzahl zu wenig oder zu 
viel ist. Der Grund ist, dass unvertretbare Sachen sich voneinander unterscheiden 
und daher jedes verkaufte Stück einen anderen Wert aufweist. 

Wird ein Grundstück verkauft, gelten auch sämtliche darauf befindlichen Ge-
bäude und alle Schlüssel als verkauft. Wenn ein Garten verkauft wird, dann sind 
auch die Bäume darin verkauft. Beim Verkauf eines Feldes gilt die enthaltene 
Ernte, beim Verkauf eines Baumes gelten die Früchte und beim Verkauf eines 
Hauses gilt der Hausrat nicht als verkauft. Der Verkäufer muss die Früchte und 
den Hausrat einsammeln bzw. ausräumen. Wenn er sagt, er verkaufe mit der 

– 1158 –



Ernte bzw. den Früchten, gelten sie mitverkauft. Es ist erlaubt, die ausgewachsenen 
Früchte eines Baumes zu verkaufen, selbst wenn sie noch nicht essbar sind. Der 
Käufer sammelt sie unmittelbar ein. Wünscht er, dass sie auf dem Baum bleiben, 
wird der Kauf unwirksam. Wenn der Käufer dies nicht will, der Verkäufer aber 
sein Einverständnis gibt, ist es gut. Wenn der Käufer die Früchte nach dem Kauf 
nicht pflückt, sondern den Baum verpachtet, ist diese Verpachtung nichtig und 
es ist halāl, dass die Früchte wachsen. Das Feld zu verpachten, um die gekaufte 
Ernte nicht einfahren zu müssen, ist unwirksam. Das Wachsen dieser Ernte ist 
nicht gut für den Käufer. Wenn der Baum, dessen Früchte verkauft wurden, vor 
dem Sammeln/Pflücken der Früchte erneut Früchte gibt, ist der Kauf unwirksam. 
Trägt der Baum nach dem Sammeln Früchte, sind Käufer und Verkäufer Teilhaber 
an den Früchten. Ein Gut, bei dem der alleinige/separate Verkauf erlaubt ist, 
von der Kaufsache zu trennen und nicht zu verkaufen, oder dieses Gut für sich 
selbst zu lassen und den Rest zu verkaufen, ist zulässig. Etwas, das nicht separat 
verkauft werden kann, kann nicht von der Kaufsache getrennt werden. Eine be-
stimmte Menge der am Baum befindlichen oder gesammelten Früchte der Bäume 
dem Verkäufer zu überlassen und den Rest per Pauschalverkauf zu verkaufen, 
ist erlaubt. Es ist erlaubt, Weizen in der Ähre für etwas anderes zu verkaufen. 
Genauso ist es erlaubt, Saubohnen, Reis und Sesam für etwas anderes zu verkaufen. 
Entsprechend dürfen Mandeln, Pistazien und Walnüsse mit ihren Innenschalen 
verkauft werden. Bienen im Bienenstock, Seidenraupen und deren Eier, Blutegel, 
Jagdhunde, Jagdkatzen, Vögel, Elefanten und jedes nützliche Tier zu verkaufen, 
ist erlaubt. Die Eigenanteile dürfen ohne Zustimmung anderer Teilhaber verkauft 
werden. 

Eine Sache, die per Mengenangabe gekauft wurde, während der Preis der 
Maßeinheit angegeben war, und die nach Volumen, Gewicht oder Anzahl gemessen 
wird, darf nicht verzehrt oder verkauft werden, bevor sie [bei oder nach dem 
Kauf] gemessen wird. Es genügt, wenn nach dem Kaufgespräch der Verkäufer 
vor dem Käufer misst/wiegt. [Wenn mit einem Kind oder per Telefon vom Le-
bensmittelhändler einige Sachen und vom Metzger Fleisch gewünscht werden 
und es schwierig ist, diese im eigenen Haus zu wiegen, nachdem es geliefert oder 
gebracht wurde, muss auf jeder Packung der Preis stehen, sodass nicht das Gewicht 
einer jeden Packung bedacht wird, sondern jede Packung per Pauschalkauf 
gekauft wird. Somit wäre ein zweiter Kaufvertrag geschlossen und der erste 
Vertrag aufgelöst worden. Sodann ist der Verzehr erlaubt, ohne im Haus zu wie-
gen.] Werden nach Gewicht gemessene Sachen mit Tara (Gewicht der Verpackung 
einer Ware) gewogen, muss das Gewicht der Tara abgezogen werden. Daher 
muss die Verpackung gewogen werden, bevor sie gefüllt oder nachdem sie entleert 
wird. Siehe im dritten Abschnitt das sechste Kapitel. Da es schwierig ist, bei 
Sachen, die zusammen mit Papiertüte oder Ähnlichem gewogen werden, das Ge-
wicht der Tüte festzustellen und abzuziehen, soll man vor dem Wiegen keinen 
Vertrag schließen, um kein Harām zu essen. Nach dem Wiegen soll man sagen: 
„Wie viel zahle ich dafür?“, oder: „Wie viel Euro kostet es?“, diesen Preis zahlen 
und somit per Pauschalkauf alles zusammen kaufen. Oder man fragt nicht nach 
dem Preis, sondern sagt: „Gib mir Käse für so viel Euro“, und nach dem Abwiegen 
gibt man das Geld und nimmt ihn. Dies gilt nicht für per Metermaß gemessene 
Sachen. Der Käufer kann diese ohne zu messen nutzen und verkaufen. Nach der 
Übergabe einer per Kauf mit Sofortzahlung oder Kreditkauf verkauften Ware 
vor Entgegennahme des Zahlungsmittels diese Ware von diesem Käufer günstiger 
oder mit einer verlängerten Frist per Kreditkauf mit einem Zahlungsmittel der-
selben Gattung zu kaufen, ist unwirksam. Wenn der Käufer diese Ware einer 
anderen Person verkauft oder geschenkt hat, darf man die Ware von dieser 
Person kaufen. Wenn der Verkäufer die gesamte Zahlung erhalten hat oder wenn 

– 1159 –



er sie für den gleichen Preis zurückkaufen will oder für einen anderen Preis mit 
einem Zahlungsmittel anderer Gattung, so ist dies erlaubt. 

Wenn eine mobile (transportierbare) Sache gekauft wird, darf sie vor der 
Entgegennahme seitens des Käufers oder seines Vertreters niemandem, weder 
dem Verkäufer noch jemand anderem, verkauft werden. Jedoch darf er sie als 
Geschenk, Almosen oder Darlehen geben. Hiermit dürfen keine Schulden bezahlt 
werden. Ein Gebäude, dessen Sofortzahlung entrichtet wurde, darf vor der Ent-
gegennahme nur an eine andere Personen verschenkt oder verkauft werden, es 
darf aber nicht vermietet werden. Eine Forderung, gleich welcher Art, darf vor 
der Entgegennahme niemandem auf Kredit verkauft werden. D. h. Schulden 
(Dayn) dürfen nicht gegen Schulden verkauft werden. 

Der Verkäufer kann jede Art von vertretbarem Zahlungsmittel vor der Ent-
gegennahme und Messung, sofern es ayn ist, wem er will per Sofortzahlung ver-
kaufen, schenken, testamentarisch vermachen oder vermieten. Ist es dayn, darf 
er dies nur dem Käufer oder dessen Vertreter per Sofortzahlung verkaufen. Das 
heißt, er kann vom Käufer anstelle des Zahlungsmittels eine andere Sache sofort 
nehmen. Er kann ihm Geschenke und Almosen geben oder sein Haus vermieten. 
Er kann aber auch den Preis ein wenig vermindern oder, sofern der Käufer zu-
stimmt, erhöhen. Ein Kauf, bei dem zur Bedingung gemacht wird, dass der Ver-
käufer einen Teil des Zahlungsmittels dem Käufer schenkt, ist unwirksam. Wenn 
das Zahlungsmittel dayn ist, darf der Verkäufer dem Käufer einen beliebigen 
Gläubiger übertragen und seine Forderung gegen den Käufer testamentarisch 
vermachen. Wenn irgendeine Forderung außer die Kaufsache und Geldwechsel 
und Terminkauf ayn ist, darf sie dem Schuldner oder einer anderen Person per 
Sofortzahlung verkauft werden. Ist sie jedoch dayn, darf sie vor der Entgegennahme 
ausschließlich dem Schuldner per Sofortzahlung verkauft werden. Oder er kann 
damit von seinem Schuldner etwas kaufen. Dies darf nicht einem anderen verkauft 
werden und auch nicht als Zahlungsmittel veräußert werden. Etwas, das dayn 
ist, auf Kredit, also als Gegenleistung für ein Dayn dem Schuldner zu verkaufen, 
ist nichtig. D. h. anstelle der Forderung etwas anderes in der Zukunft zu kaufen, 
ist nichtig. Da Scheine und Wechsel das Dayn ausweisen, das man erhalten wird, 
können sie nicht wie Geld verwendet werden. Mit diesen darf von niemandem 
außer dem Aussteller selbst etwas gekauft werden, nicht einmal per Sofortzahlung. 
Diese bei der Bank einzulösen bedeutet ebenfalls, ein Dayn jemand anderem zu 
verkaufen. Diese dürfen lediglich übertragen werden. Siehe im dritten Abschnitt 
die Kapitel 6, 12 und 14. 

Es ist nicht erforderlich, dass bei Käufen Zeugen zugegen sind, oder Scheine 
auszustellen. Doch beides ist erlaubt und wäre gut. Die Kosten für die Scheine 
trägt der Käufer. 

Sagt jemand zu einer Person: „Verkaufe mir diese Ware für 1000 Euro“, und 
der Verkäufer sagt: „Ich verkaufe sie nicht unter 1700 Euro“, und ein Dritter 
mischt sich dazu und sagt: „Verkauf sie ihm für 1000 Euro und ich zahle dir die 
fehlenden 700“, und der Verkäufer stimmt dem Verkauf zu, nimmt er die 700 
Euro vom Dritten. 

Allah, der Erhabene, hat die Versorgung (Rizq) eines jeden Menschen und 
Tieres in der Urewigkeit bestimmt und zugeteilt. So wie Lebensspanne und 
Anzahl der Atemzüge der Menschen und Tiere bestimmt sind, so ist auch die 
Versorgung des Körpers und der Seele eines jeden Menschen bestimmt. Die Ver-
sorgung ändert sich niemals. Sie nimmt weder zu noch ab. Niemand kann die 
Versorgung eines anderen verzehren. Niemand stirbt ohne die ihm zugeschriebene 
Versorgung zu verzehren und aufzubrauchen. Wenn jemand arbeitet, weil Allah, 
der Erhabene, dies geboten hat, und seine Versorgung auf legitimem Wege sucht, 

– 1160 –



erlangt er die Versorgung, die ihm in der Urewigkeit bestimmt wurde. Diese 
Versorgung wird für ihn gesegnet sein. Für seine Arbeit bekommt er auch jen-
seitigen Lohn (Thawāb). Sucht er seine Versorgung auf Wegen, die Allah, der 
Erhabene, verboten hat, bekommt er ebenfalls die ihm in der Urewigkeit bestimmte 
Versorgung. Diese Versorgung wird für ihn jedoch ohne Segen sein und die 
Sünden, die er aufgrund des Erlangens dieser Versorgung bekommt, werden ihn 
ins Unglück stürzen. 

Jene, die sagen, dass es heutzutage nicht anders ginge als mit der Zeit und 
der Mode Schritt zu halten, und ihre Kinder und insbesondere ihre Töchter für 
das Geldverdienen an Orte schicken, die harām sind, nehmen dieser Tage zu. 
Aus Angst, dass ihre Kinder hungern könnten, bringen sie ihnen die Religion 
nicht bei, lassen sie nicht den edlen Koran lesen und übergeben sie in die Hände 
von Unwissenden. Ihre Kinder wachsen ohne Glauben und Religion auf. Welches 
Gewissen kann damit zufrieden sein, dass ihre Ehre und Scham zunichte geht, 
nur um eine Zukunft zu haben? Mühsal erleidend erlangen sie die in der Urewigkeit 
zugeteilte Versorgung. Es gibt Leute, die verrückte Dinge sagen wie: „Das Gebet 
macht nicht satt und das Lernen von Hausarbeit bringt den Mädchen kein Geld 
ein. Wenn wir uns nicht der Zeit anpassen, sondern an der Religion festhalten, 
werden wir untergehen.“ Wenn dahingegen den Söhnen in jungen Jahren Glaube 
und Religion gelehrt, das Lesen des edlen Korans beigebracht und sie danach 
daran gewöhnt werden, in Einklang mit den Geboten Allahs, des Erhabenen, 
Geld zu verdienen, werden sie dieselbe Versorgung erlangen, und zwar leicht 
und bequem. Die Eltern sowie die Kinder werden einerseits jenseitigen Lohn 
erlangen und andererseits den Segen in ihrem Verdienst sehen. Sie werden im 
Diesseits und Jenseits glücklich sein. Mögen wir zur Vernunft kommen und 
unsere Versorgung auf legitimem Wege erwerben! 

5 — WIDERRUFSRECHT BEIM KAUF 
Das Recht des Käufers oder Verkäufers, vom Kauf zurückzutreten, wird 

„Widerrufsrecht“ (Khiyār) genannt. Inhaber des Widerrufsrechtes zu sein, ist 
zulässig bei wirksamen (sahīh) und unwirksamen (fāsid) Käufen und insgesamt 
dreierlei: 

1. Das Stellen der Bedingung während der Verhandlung, das Widerrufsrecht 
innezuhaben: Dieses Widerrufsrecht darf nicht länger als drei Tage sein. Wird 
dieser Zeitraum nicht genannt, besteht kein Widerrufsrecht. Gemäß den zwei 
Imāmen ist es möglich, über einen großen Zeitraum hinweg das Widerrufsrecht 
innezuhaben, sofern ein konkreter Zeitraum festgelegt wurde. Es ist erlaubt zu 
sagen: „Wenn du innerhalb von drei Tagen das Geld nicht bezahlst, trete ich 
vom Verkauf zurück.“ Wenn mehr als drei Tage genannt werden, ist der Kauf 
nicht gültig, nach Imām Muhammad hingegen ist er gültig. Hat der Verkäufer 
den Widerruf zur Bedingung gemacht, bleibt die Ware im Eigentum des Ver-
käufers. Wenn der Käufer die Ware mitnimmt und sie bei ihm untergeht, muss 
er Ersatz in Form eines entsprechendes Exemplars leisten oder den Marktwert 
bezahlen. Hat der Käufer das Widerrufsrecht inne, verliert der Verkäufer das 
Eigentum an der Kaufsache. Geht sie unter oder nimmt Schaden, während sie 
sich beim Käufer befindet, muss er den „Thaman musammā“ genannten, ver-
einbarten Preis bezahlen. Derjenige, der das Widerrufsrecht innehat, kann seine 
Zustimmung in Anwesenheit der Person, mit der er die Vereinbarung getroffen 
hat, oder auch an einem anderen Ort bekannt geben. Seine Ablehnung muss er 
aber in der Gegenwart der anderen Partei bekannt geben. Imām Abū Yūsuf 
sagte, dass die Ablehnung auch an einem anderen Ort erfolgen dürfe. Das Wi-

– 1161 –



derrufsrecht erlischt mit dem Ableben des Rechtsinhabers. D. h. der Kauf ist 
bindend. Wenn die Frist abläuft, wird der Kauf ebenfalls verbindlich. Käufer 
oder Verkäufer können auch die Bedingung stellen, dass eine dritte Person das 
Widerrufsrecht für einen bestimmten Zeitraum innehat. Wird kein Tag (Zeitraum) 
konkretisiert, ist der Kauf nicht wirksam. Derjenige, der die Bedingung gestellt 
hat, oder die dritte Person kann ablehnen oder akzeptieren. Lehnt der eine ab 
und der andere akzeptiert, wird die Aussage dessen in Betracht gezogen, der als 
Erstes das Wort ergriff. Der Autor des Durar al-hukkām, möge Allah sich seiner 
erbarmen, schreibt beim 300. Artikel: „Per Bedingung das Widerrufsrecht inne-
zuhaben, kann auch einige Tage nach dem Kaufvertrag vereinbart werden. Das 
bedingte Widerrufsrecht vor dem Kaufvertrag ist jedoch ohne Belang.“ Wenn 
beim Kauf eines Hauses ohne Abnahmebescheinigung (Bauabnahme) gesagt 
wird, die Abnahmebescheinigung werde bis zu einem bestimmten Datum erhalten, 
doch in der erwähnten Zeit wird sie nicht erhalten, dann ist ersichtlich, dass die 
Stadtverwaltung den Kauf nicht genehmigt hat, und somit wird der Kauf aufgelöst. 
Ist der Zeitraum nicht klar bestimmt, so ist der Vertrag nicht wirksam, sondern 
unwirksam. 

Es ist zulässig, dass der Käufer für die Auswahl einer von zwei oder drei 
Waren drei oder mehr Tage ein Widerrufsrecht hat. Bei mehr als drei Sachen ist 
dies aber nicht zulässig. Eine der drei Sachen ist sodann die Kaufsache und die 
anderen zwei sind Eigentum des Verkäufers und der Käufer ist Treuhänder. 
Gehen die Sachen unter, muss der Käufer eine von ihnen bezahlen. Diejenigen, 
die er als Treuhänder bei sich hielt, muss er nicht bezahlen. Er kann nicht alle 
Sachen ablehnen, doch wenn er bei allen den Widerruf zur Bedingung gemacht 
hat, kann er sie alle ablehnen. Stirbt der Käufer vor Ablauf des Zeitraums seines 
Widerrufsrechts, so kaufen die Erben eine der drei Sachen. Wenn zwei Personen 
eine Ware kaufen und beide das Recht auf Widerruf haben, kann bei Annahme 
der einen Person die andere nicht ablehnen. 

2. Widerrufsrecht bei Sachen, die während des Kaufes nicht gesehen werden 
(Khiyār ar-ruʾya): Der Kauf einer Sache, die bei Vertragsschluss zwar vorhanden 
ist, sich aber nicht beim Verkäufer befindet, die der Käufer also nicht in Augen-
schein nehmen kann und somit nicht gut kennt, ist erlaubt. Der Käufer kann 
den Kauf widerrufen, wenn er die Sache sieht. Er darf nicht zur Bezahlung ge-
zwungen werden, bevor er die Sache gesehen hat. Dieses Widerrufsrecht ist nicht 
auf einen Zeitraum beschränkt. Der Käufer, der das Widerrufsrecht hat, weil er 
die Sache nicht gesehen hat, kann den Kaufvertrag auch vor Sichtung der Sache 
auflösen. Wenn die Kaufsache nicht ayn ist, d. h. der Verkäufer bei einer Kauf-
sache, die der Käufer nicht gesehen hat, den Ort, die Eigenschaften, die Grenzen 
ihres Grundstückes, die Gattung und die Menge nicht mitteilt, dann ist der Kauf 
unwirksam. 

Verkauft jemand eine Sache unter Angabe ihrer Gattung und es stellt sich 
nachher heraus, dass sie von anderer Gattung ist, so ist dieser Kauf nichtig. Wenn 
jemand beispielsweise Wassermelonensamen kauft, sich aber herausstellt, dass 
es sich um Gurkensamen handelt, ist der Kauf nichtig. Der Käufer gibt die Samen 
zurück, sofern sie noch vorhanden sind. Sind sie es nicht, gibt er gleichartige 
Gurkensamen und nimmt sein Geld zurück. 

Verkauft jemand eine Sache ohne sie gesehen zu haben, hat er kein Recht 
auf Widerruf. Das heißt, er kann nach Sichtung nicht vom Verkauf zurücktreten. 
Wer Gesicht und Kreuz des Pferdes, Maultieres und Esels sieht, hat kein Wider-
rufsrecht. Wer ein Schaf für das Fleisch kauft und beim Kauf das Tier nicht mit 
den Händen abtastet, hat ein Widerrufsrecht. Wer den Flur des Hauses sieht, 
hat kein Widerrufsrecht, selbst wenn er die Räume nicht sieht. Doch nach Imām 

– 1162 –



Zufar, möge Allah sich seiner erbarmen, müssen auch sämtliche Räume gesehen 
werden und so lautet auch die Fatwa. Ein Käufer, der von einer gemischten 
Sache nur einen Teil sieht, hat ein Widerrufsrecht, wenn er alles gesehen hat. 
Sieht jemand von einer nach Gewicht oder Volumen gemessenen Sache eine 
Probe, hat er kein Widerrufsrecht, wenn er alles sieht. Wenn die gesamte Menge 
niedrigerer Qualität als die Probe ist, besteht das Recht auf Widerruf wegen 
Mangel an der Sache. Wer Lebensmittel nicht gekostet hat, hat ein Widerrufs-
recht. 

Wenn der vom Käufer zum Kauf Bevollmächtigte oder der Bevollmächtigte, 
den er für die Entgegennahme der von ihm gekauften Sache schickt [also derjenige, 
zu dem er gesagt hat: „Ich bevollmächtige dich“], die Sache sieht, hat der Käufer 
kein Widerrufsrecht. Doch mit der Inaugenscheinnahme desjenigen, den er los-
geschickt hat, um eine Sache entgegenzunehmen, die er ohne zu sehen gekauft 
hat, erlischt das Widerrufsrecht des Käufers nicht. 

Blinde dürfen Käufe und Verkäufe tätigen. Wenn der Blinde die Kaufsache 
durch Berühren, Riechen oder Kosten erkennt, dann besitzt er ein Widerrufsrecht, 
sofern er diese nicht getan hat. Wurde ihm ein Haus beschrieben, hat er kein 
Widerrufsrecht. Sieht eine Person von zwei Kleidungsstücken nur das eine, kauft 
beide Stücke und sieht danach auch das zweite, ist er darin freigestellt, entweder 
beide anzunehmen oder beide abzulehnen. Er darf nicht nur das zweite Klei-
dungsstück ablehnen. 

Kauft jemand eine Sache, nachdem er sie gesehen hat, behauptet aber, dass 
es sich nicht um die besagte Sache handelt, steht ihm ein Recht auf Widerruf zu. 
Schwört der Verkäufer aber, dass dies die gleiche Sache ist, wird dem Verkäufer 
Glauben geschenkt. 

Wenn der Käufer sagt, er habe die Sache nicht gesehen, der Verkäufer aber 
sagt, dieser habe sie gesehen, wird dem Käufer geglaubt. 

Das Buch Kitāb al-fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa, das von einer Kommission 
ägyptischer Gelehrter unter der Leitung des Großgelehrten Abdurrahmān al-
Dschazīrī, einem der Hochschullehrer an der al-Azhar-Universität, vorbereitet 
wurde, besteht aus fünf Bänden und wurde im Jahre 1392/1972 in Ägypten erneut 
gedruckt. Das Buch wurde von Hasan Ege ins Türkische übersetzt und vom Ba-
har-Verlag zwischen 1971 und 1979 in sieben Bänden veröffentlicht. Im zweiten 
Band der arabischen Ausgabe heißt es: „Ein Widerrufsrecht bei nicht gesehenen 
Sachen zu haben, liegt in der hanafītischen Rechtsschule in vier Situationen vor: 
1. Bei der Ayn-Ware, also der Kaufsache. Ist die Kaufsache dayn, handelt es 
sich um einen Terminkauf (Salam). Bei einem Terminkauf gibt es kein Recht 
auf Widerruf der Kaufsache. 2. Wenn die gemietete Immobilie gesehen wird, 
kann widerrufen werden. 3. Wird eine Ayn-Ware unter Teilhabern aufgeteilt, 
können jene, die ihren Anteil im Nachhinein sehen, ablehnen. Wenn eine ver-
tretbare Sache aufgeteilt wird, gibt es kein Widerrufsrecht. 4. Wenn es bei einer 
Forderung bezüglich einer Sache zu einer Einigung kommt. D. h. wenn jemand, 
der behauptet, eine Forderung gegen eine Person zu haben, zustimmt, dass ihm 
etwas gegeben wird, was er nicht sieht, hat er das Recht auf Widerruf, sobald er 
die Sache sieht.“ 

3. Widerrufsrecht bei Mängeln: Stellt jemand an einer gekauften Ware Mängel 
fest, ist er freigestellt, den Kauf für den vollen Preis abzuschließen oder ihn zu 
widerrufen. Wenn der Verkäufer einverstanden ist, kann er den Preis auch re-
duzieren. Als Mangel (Ayb) gilt all das, was dazu führt, dass auf dem Markt der 
Preis sinkt.  

Kauft ein Käufer eine Ware und erkennt bei der Verwendung oder Verände-

– 1163 –



rung der Form oder Eigenschaften einen Mangel, der vor dem Kauf schon bestand, 
kann er den Preisunterschied einfordern. Kauft er beispielsweise Stoff und sieht 
nach dem Schnitt, dass der Stoff einen Mangel aufweist, kann er den Stoff nicht 
ablehnen, es sei denn, der Verkäufer stimmt dem zu. Wurde der Stoff schon 
vernäht oder gefärbt, oder wurde das Mehl mit Butter bereits zum Teig verknetet, 
und der Käufer sieht dann den Mangel von vorher, kann er den Preisunterschied 
verlangen. Er kann aber den Kauf nicht rückgängig machen, selbst wenn der 
Verkäufer einverstanden ist. Isst jemand gekaufte Lebensmittel oder nutzt 
gekaufte Kleidung durch Tragen ab, sodass sie zerreißt, kann er den Preisunter-
schied nicht verlangen. Nach den zwei Imāmen darf er den Preisunterschied ver-
langen. Kauft jemand Eier, Walnüsse, Honigmelonen, Wassermelonen oder Kür-
bisse und sieht beim Aufbrechen, dass diese verdorben sind, kann er den Preis-
unterschied verlangen, wenn diese noch für andere Zwecke nutzbar sind. Sind 
diese gar nicht mehr brauchbar, gibt er sie zurück und erhält sein Geld in voller 
Höhe zurück. Wenn sich 3 % des Gekauften, das er als unverdorben annahm, 
als verdorben herausstellt, ist der Kauf wirksam. Ist es mehr als 3%, ist der Kauf 
unwirksam. Er gibt die gesamte Ware zurück und bekommt sein Geld zurück. 

Verkauft jemand eine Ware, die er gekauft hat, einer anderen Person weiter 
und ihm wird aufgrund eines Mangels an der Ware per Gerichtsbeschluss die 
Ware zurückgegeben, kann er den Kauf beim ersten Verkäufer widerrufen. Ist 
dies aber nicht durch einen Gerichtsbeschluss geschehen, sondern mit seinem 
eigenen Einverständnis, kann er den Kauf beim ersten Verkäufer nicht widerrufen. 
Kann der Käufer belegen, dass die gekaufte Ware einen Mangel aufweist, oder 
kann der Verkäufer nicht schwören, dass die Ware frei von Mängeln ist, ist der 
Käufer nicht gezwungen, das Geld zu bezahlen. Wenn sich beide Parteien beim 
Kauf einer messbaren Sache auf eine Menge einigen und bei der übergebenen 
Menge uneins sind, wird die Aussage des Käufers berücksichtigt. Wird bei einer 
nach Gewicht oder Volumen gemessenen Sache zu Hause festgestellt, dass ein 
Teil Mängel aufweist, ist der Käufer freigestellt, entweder alles zu nehmen oder 
den gesamten Kauf zu widerrufen. 

Wenn der Käufer den Mangel einer gekauften Ware selbst behebt, erlischt 
sein Widerrufsrecht. Auf ein gekauftes Tier zu steigen bedeutet, den Kauf anzu-
nehmen. 

Eine Person, die durch Anlügen schwer betrogen wurde (Taghrīr), kann den 
Kauf auflösen. In Artikel 165 der Mecelle heißt es: „Beim Geldwechsel (Devi-
sengeschäft) getäuscht zu werden, indem man zu einem Preis kauft, der 2,5 % 
oder mehr über dem höchsten Preis auf dem Markt liegt, wird ,schwere (maßlose) 
Täuschung‘ (Ghaban fāhisch) genannt. Dieser Anteil beträgt bei Urūd, also 
transportierbaren Gütern außer Tieren 5 %, bei Tieren 10 % und bei Gebäuden 
20 %. Eine Täuschung, die unter den genannten Anteilen liegt, wird als ,leichte 
Täuschung‘ (Ghaban yasīr) bezeichnet. Wenn beispielsweise eine Sache verkauft 
wird mit der Behauptung, er hätte ein Angebot über einen bestimmten Preis be-
kommen, und sich herausstellt, dass der Preis um so viel höher ist wie der Anteil 
der schweren Täuschung und niemand ein solches Angebot gemacht hat, kann 
der Käufer den Vertrag auflösen. 

Wenn der Verkäufer ohne zu lügen zu einem extrem überteuerten Preis ver-
kauft, kann der getäuschte Käufer den Kauf nicht auflösen. Jeder darf seine 
Güter nämlich für den Preis verkaufen, den er will. Es gibt im Islam keine 
Gewinngrenze. Es ist nur harām, das Nötigste an Nahrung, Kleidung und Un-
terkunft zu einem extrem hohen Preis an diejenigen zu verkaufen, die sich in 
einer Notsituation befinden. [Siehe auch Nummer 3 in Kapitel 6.] Wer angelogen 
und dadurch leicht betrogen wurde, kann den Kaufvertrag nicht auflösen. 

– 1164 –



6 — NICHTIGE (BĀTIL), UNWIRKSAME (FĀSID) 
UND MISSBILLIGTE (MAKRŪH) KÄUFE UND 

GELDWECHSELGESCHÄFTE 

Wir haben am Anfang des vorherigen Kapitels erklärt, dass es sechs Formen 
von Käufen und Verkäufen gibt. Wir haben die erste Form, den wirksamen 
(sahīh) Kauf, im vorangegangenen Kapitel behandelt. In diesem Kapitel sollen 
nichtige, unwirksame, missbilligte, schwebende Käufe, Käufe mit Rückkaufsrecht 
und Geldwechselgeschäfte (Devisengeschäfte) kurz dargelegt werden: 

2) Nichtige (bātil) Käufe: Nichtige Kaufgeschäfte sind nicht erlaubt und harām. 
Sie stellen eine große Sünde dar. Bei einem nichtigen Kauf wird der Käufer nicht 
Eigentümer der Ware, selbst wenn er sie entgegennimmt. Da der Käufer dies 
mit dem Einverständnis des Verkäufers an sich nahm, gilt der Käufer in diesem 
Fall als Treuhänder und muss für die Ware im Falle des Untergangs nicht auf-
kommen. 

Dinge, die in keiner Religion als Gut/Sache gelten, zu verkaufen und mit 
diesen etwas zu kaufen, ist nichtig. Blut, der Kadaver eines natürlich verendeten 
Tieres und freie Menschen sind keine Güter. Eine Sache, die nicht verkaufsfähig 
(mutaqawwim) ist, für Geld oder Dayn zu verkaufen, ist ebenfalls nichtig, und 
sie mit Ausnahme von Wein für eine Ayn-Sache zu verkaufen, ist unwirksam. 
Wein für eine Ayn-Sache zu verkaufen, ist nichtig. Wein, Schwein und der Kadaver 
eines Tieres, das ohne Schlachtung getötet wurde, so z. B. erdrosselt, erstochen, 
erschossen oder durch einen Elektroschock getötet wurde, oder das von einem 
buchlosen Ungläubigen geschlachtet wurde, sind nicht verkaufsfähige Sachen. 
Diese und nach den beiden Imāmen jede Art von alkoholischen Getränken dürfen 
nicht gekauft und verkauft werden. Im fünften Band des ad-Durr al-mukhtār 
heißt es: „Wenn ein Muslim Wein verkauft und vom Erlös seine Schulden bezahlt, 
ist die Annahme dieses Geldes für den Gläubiger nicht erlaubt. Der Erlös eines 
nichtigen Kaufgeschäfts wird nämlich nicht Eigentum des Verkäufers. Er gleicht 
einer usurpierten Sache. Dieses Geld vom Verkäufer anzunehmen, ist harām.“ 
Muslime dürfen Weinberge anlegen und Trauben züchten. Sie dürfen getrocknete 
und frische Trauben, Traubensirup und Essig verwenden und verkaufen. Diese 
sind auf dem Weltmarkt sehr gefragt und stellen eine wichtige Quelle dar, die 
das Nationaleinkommen steigert. Diejenigen, die in diesem Geschäft tätig sind, 
sind sich der Bedeutung und Größe dieser Ressource sehr wohl bewusst und 
auch tägliche Veröffentlichungen und Statistiken führen diese Tatsache vor 
Augen. Daher darf man sich von Aussagen wie „Da im Islam der Weinverkauf 
verboten ist, ist unser Weinbau jahrhundertelang zurückgeblieben und da wir 
von diesem reichen Schatz der Natur nicht profitieren können, ist der Islam dafür 
verantwortlich, dass unser Nationaleinkommen einen großen Verlust erlitten 
hat“ seitens der Islamfeinde, die sie tätigen, um die Jugend in die Irre zu führen, 
nicht täuschen lassen und muss vielmehr mit diesen Armseligen, die offenkundige 
Tatsachen verleugnen, Mitleid haben. 

Fleisch von Tieren, die mit der Basmala geschlachtet wurden, gemeinsam mit 
dem Fleisch von Tieren, die nicht islamkonform geschlachtet wurden, zu verkaufen, 
ist nichtig. Nach den beiden Imāmen ist der Verkauf des Fleisches von Tieren, 
die mit der Basmala geschlachtet wurden, erlaubt, sofern die Preise separat an-
gegeben sind. Es ist nicht erlaubt, irgendetwas Gestiftetes zu verkaufen, denn 
das Gestiftete ist kein Eigentum. Ein ungestiftetes Grundstück gemeinsam mit 
einem gestifteten Grundstück zu verkaufen, ist erlaubt beim ungestifteten Teil. 

– 1165 –



Gebäude, die auf gestiftetem Land errichtet werden, zu verkaufen, ist erlaubt. 
Es ist nichtig, Sachen zu verkaufen, die sich nicht im Eigentum befinden, so bei-
spielsweise Vögel in der Luft oder Fische im Meer zu verkaufen, bevor sie 
gefangen werden. Wenn der Verkäufer nach Vertragsschluss Besitzer dieser 
Sachen wird und sie dem Käufer übergibt, ist kein wirksamer Kauf zustande ge-
kommen. Der nichtige Kauf muss aufgelöst werden und für die Sache, die in den 
Besitz übergeht, muss ein neuer Kaufvertrag abgeschlossen oder die Kaufsache 
übergeben werden. Ungeborene Tierjungen, Milch im Euter, auf dem Acker 
wachsendes wildes Gras vor dem Jäten und Quell- und Flusswasser auf dem 
eigenen Grundstück zu verkaufen, solange es sich an seinem natürlichen Ort be-
findet, ist nichtig. Im Hadith wird nämlich erwähnt, dass es das Recht eines jeden 
Menschen ist, von selbst wachsendes Gras und aus dem Boden quellendes Wasser 
zu gebrauchen und sich am Feuer eines anderen aufzuwärmen. Jedoch darf nicht 
das Eigentum einer anderen Person für die Inanspruchnahme dieses Rechts be-
treten werden. Der Eigentümer wird um Erlaubnis gefragt oder darum gebeten, 
die Pflanzen/Kräuter bzw. das Wasser zu bringen. An dem Wasser, das sich in 
einem Brunnen, den jemand graben ließ, ansammelt, oder an dem Regenwasser, 
das sich in seiner eigenen Zisterne ansammelt, haben andere kein Recht und es 
darf verkauft werden, wie im al-Fatāwā al-khayriyya geschrieben steht. In dieser 
Fatwasammlung heißt es außerdem hinsichtlich dessen, die Milch im Euter ver-
kaufen zu können: „Derjenige, der die Milch will, gibt dem Eigentümer des Tieres 
eine Sache als Darlehen, die nahezu dem Wert der Milch entspricht. Der Eigen-
tümer des Tieres sagt zu der Person: ,Nimm täglich die vom Tier entnommene 
Milch als Darlehen.‘ Später begleichen sie ihre Schulden durch gegenseitige Ver-
rechnung.“ Es ist nichtig, nicht ausgeformte Früchte am Baum zu verkaufen. 
Dass ein nicht verstandesreifes Kleinkind Käufe tätigt, also verhandelt und Ver-
träge abschließt, ist nichtig. Doch es ist erlaubt, dass der Vater das Kind zum 
Abholen einer Ware schickt, die er mit der zuvor getroffenen Vereinbarung 
kaufen will. Ein Dayn gegen ein Dayn zu verkaufen ist, nichtig. Daher darf 
jegliche Art von Forderung vor Entgegennahme niemandem auf Kredit verkauft 
werden. 

Das Fleisch eines lebenden Tieres durch Wiegen zu verkaufen, die Wolle auf 
dem Schaf oder die Haut eines lebenden Schafes zu verkaufen, ist nichtig. Imām 
Abū Yūsuf sagt, dass es erlaubt ist, die Wolle auf dem Schaf und Maulbeerblätter 
auf einem Baum zu verkaufen. Derjenige, der das Fleisch eines lebenden Tieres 
durch Wiegen verkaufen oder kaufen will, sollte am Ort des Kaufgespräches das 
Tier wiegen und für sich selbst den Preis des Fleisches in Anlehnung an das 
Gewicht berechnen und gemäß dem berechneten Preis über einen Pauschalkauf 
des lebenden Tieres verhandeln. Der Verkauf soll über das Tier abgewickelt 
werden. Etwas, das aus einem anderen Grund als dem Verkauf in Zukunft in 
den Besitz übergehen wird, vor der Entgegennahme zu verkaufen, ist nur an den 
Schuldner und per Sofortzahlung gestattet. Dies jemand anderem zu verkaufen, 
und sei es per Sofortzahlung, und Schuhe, die man in der Zukunft herstellen 
wird, vor der Herstellung zu verkaufen, ist nichtig. Dies per Werklieferungsver-
trag/Maßanfertigung (Istisnāʿ) zu verkaufen, ist erlaubt. [Siehe das 11. Kapitel.] 
Öffentliche Plätze wie Weiden und Wiesen zu verkaufen oder zu verpachten, ist 
nichtig. Es ist nichtig, eine Sklavin, die Kindesmutter (Umm al-walad) ist, zu 
verkaufen. Es ist nichtig, die Milch einer freien Frau zu verkaufen, selbst nachdem 
sie abgepumpt wurde, und es ist nichtig, die Haare eines Schweins zu verkaufen. 
Wenn es zwingend wird, anstelle einer Nadel zum Nähen der Schuhe Schweine-
borsten zu verwenden, d. h. wenn man nichts anderes zum Nähen findet, dann 
ist es gestattet, sie zu verwenden und, falls man nicht ohne Geld in den Besitz 
davon kommt, sie zu kaufen. Der Verkauf an diese Person ist makrūh. Gleiches 

– 1166 –



gilt für den Gebrauch des Fettes von Kadavern, von Urin, menschlicher Milch 
und Wein für medizinische und industrielle Zwecke. Imām Muhammad zufolge 
ist diese Menge an Borsten rein. Haare und alle Körperteile eines Menschen, 
den Urin oder Kot des Menschen zu verkaufen, ist nichtig, auch bei einem Nicht-
muslim. Deren Verwendung ist ebenfalls nicht erlaubt. Einzig Menschenkot darf 
verwendet und mit Erde gemischt verkauft werden. Tierkot zu verkaufen und 
ihn als Dünger oder Brennstoff zu verwenden, ist erlaubt. Das Fett eines Kadavers 
zu verwenden oder zu verkaufen, ist harām. 

Im Radd al-muhtār, Band 5 Seite 249 und Band 4 Seite 215 heißt es, dass in 
den Büchern an-Nihāya, al-Khāniyya und at-Tahdhīb geschrieben steht: „Wenn 
ein muslimischer Facharzt sagt, dass es Heilung bringen wird und es kein anderes 
Heilmittel gibt, dann darf der Kranke Urin und Blut trinken und Kadaver essen. 
Es wurde gesagt, dass selbiges auch für Wein gelte. Doch um sich vor dem Tod 
zu schützen, ist das Trinken von Wein per Konsens halāl.“ Auf Seite 113 heißt 
es: „Der Verkauf der Milch einer Sklavin ist ebenfalls nichtig.“ Im Buch Fath al-
qadīr steht: „Es wurde gesagt: Wenn ein muslimischer Facharzt sagt, dass Frau-
enmilch gewiss Heilung bringen werde und es kein anderes Heilmittel gibt, dann 
ist es dem Kranken erlaubt, Frauenmilch zu trinken und zu kaufen.“ [Dies gilt 
auch für die Blutspende.] 

Die Haut eines Kadavers vor der Gerbung zu verkaufen, ist nichtig. Nach der 
Gerbung ist dies erlaubt. Die Knochen, Nerven, Hörner, Haare, Federn und das 
Elfenbein des Kadavers dürfen verkauft und verwendet werden. Tiere, deren 
Verzehr nicht erlaubt ist, außer dem Schwein, Insekten und Meerestiere außer 
Fische dürfen nur dann verkauft werden, wenn ein Nutzen in ihrer Verwendung 
liegt. Doch ihr Verzehr ist dennoch harām. Wenn zum Verzehr verbotene Tiere 
außer dem Schwein mit der Basmala geschlachtet werden oder gejagt werden, 
dann ist ihre Haut per Konsens rein und es heißt, dass auch ihr Fleisch dadurch 
rein wird. Doch der Verzehr ist harām. Der Verkauf und die Verwendung ihrer 
Haut und ihres Fleisches ist erlaubt. Fette, in die sich Unreinheiten gemischt 
haben, dürfen verkauft und verwendet, aber nicht verzehrt werden. Dass ein 
Muslim einen Schutzbefohlenen (Dhimmī) zum Verkauf oder Kauf von Schwein 
oder Wein bevollmächtigt, ist harām. Der gekaufte Wein muss zu Essig verarbeitet 
oder weggeschüttet werden, das Schwein muss freigelassen werden und der Ver-
käufer muss seinen Erlös an Arme verteilen. 

Wenn das obere Stockwerk eines Gebäudes eingestürzt ist, ist der Verkauf 
nur dieses oberen Stockwerkes nichtig. Es existiert nämlich keine Sache mehr. 
Es können nur vorhandene Sachen verkauft werden. Rechte/Ansprüche dürfen 
nicht separat veräußert werden. Daher ist es nichtig, zu erhaltende Gehälter oder 
Lebensmittel vor dem Erhalt zu verkaufen und deren Schecks bei der Bank ein-
zulösen. Die Stockwerke eines Hochhauses können nach dem Bau verkauft 
werden. Sie vor dem Bau zu verkaufen, ist nichtig. Jemand darf das Recht ver-
kaufen, auf sein eigenes Stockwerk ein weiteres Stockwerk zu errichten. Hier 
wird die Decke des Stockwerkes als Boden des oberen Stockwerkes verkauft. 
Die Decke und der Boden sind gemeinsames Eigentum der Eigentümer der 
beiden Stockwerke. Es ist sodann eine „Eigentumsgesellschaft“ (Scharikat al-
milk) zustande gekommen, die im 20. Kapitel behandelt wird. Ein Bach und ein 
Fluss können nicht verkauft werden, da die Grenzen nicht bekannt sind. Eine 
Straße kann verkauft werden, denn Länge und Breite der Straße sind bekannt. 
Wenn eine Fläche verkauft wird, ist damit auch das Recht verkauft, sie zu durch-
queren, oder den Weg, der zu ihr führt, und das Recht, sie zu bewässern. Zwar 
ist es wirksam, ein weibliches Schaf als männliches zu verkaufen, doch der Käufer 
darf den Kauf widerrufen. Eine Sache entgeltlos zu verkaufen, ist nichtig. Sachen 

– 1167 –



gleicher Gattung im Austausch miteinander zu verkaufen, gilt jederzeit als Zins. 
Wenn diese bei einem Kauf mit Sofortzahlung nach Volumen oder Gewicht ge-
messen werden und ihr Volumen oder Gewicht unterschiedlich ist, ist dies dennoch 
Zins. Sind ihr Gewicht oder Volumen und ihre Qualitäten und Eigenschaften 
identisch, ist das Kaufgeschäft unwirksam, denn dann wäre es ein nutzloser Kauf. 
Sind Gewicht oder Volumen und Gattung identisch, aber die Eigenschaften un-
terschiedlich, ist ein Kauf mit Sofortzahlung wirksam. Gold- oder Silbermünzen 
gegen die eigene Gattung zu tauschen, stellt hier eine Ausnahme dar und dies ist 
bei einem Kauf mit Sofortzahlung immer wirksam. Wenn beide Parteien sich 
uneinig darüber sind, ob der Kauf wirksam oder nichtig ist, wird von der Nichtigkeit 
ausgegangen. 

3) Unwirksame (fāsid) Käufe: Ein unwirksamer Kauf ist nicht erlaubt und 
harām, eine große Sünde. Eine Sache, die durch einen unwirksamen Kauf erworben 
wurde, wird durch Entgegennahme des Käufers zwar sein Eigentum, doch sie zu 
verzehren oder als Kleidung zu tragen, ist harām. Es ist wādschib, dass Käufer 
und Verkäufer diesen Kauf auflösen und das Erhaltene wieder zurückgeben. 
Machen sie den Kauf nicht rückgängig, werden sie durch Unterlassung des 
Wādschib sündig. Geht eine durch unwirksamen Kauf erworbene Sache unter, 
während sie im Besitz des Käufers ist, gibt er ein gleichartiges Exemplar. Gibt es 
kein gleichartiges Exemplar, zahlt er den Marktwert, den die Sache zur Zeit der 
Entgegennahme hatte. Bei wirksamen Kaufgeschäften wird aber nicht der Markt-
wert, sondern der ausgemachte Preis bezahlt. 

Wird ein unwirksamer Kauf rückgängig gemacht, dann gibt zuerst der Verkäufer 
das Geld zurück und nimmt anschließend die Sache zurück. Der Verkäufer darf 
nach Erhalt des Zahlungsmittels vor der Rückgängigmachung des Kaufes dieses 
nutzen, doch für den Käufer ist es nicht erlaubt, die Sache zu nutzen. Zwar ist es 
wirksam, dass er die Kaufsache als Almosen oder Geschenk gibt, doch aufgrund 
dessen, dass er ein Wādschib unterlassen hat, muss er Reue empfinden. Sie zu 
vermieten, ist nicht wirksam. Hat er sie verkauft und einen Gewinn erzielt, gibt 
er den Gewinn als Almosen. Für den zweiten Käufer ist es halāl, das Gekaufte 
zu verzehren/verwenden. 

Ein unwirksamer (fāsid) Kauf ist dem Grunde nach wirksam (sahīh), also er-
laubt (dschāʾiz), denn es handelt sich um den Verkauf einer verkaufsfähigen (mu-
taqawwim) Sache. Seine Eigenschaften sind aber nicht im Einklang mit dem 
Islam und daher ist er nicht wirksam. D. h. es handelt sich um ein Kaufgeschäft, 
bei dem das Zahlungsmittel keine verkaufsfähige Sache ist oder bei dem Menge 
und Eigenschaften der Kaufsache oder des Zahlungsmittels nicht gekannt werden 
oder, wenn es ein Kreditkauf ist, das Datum des Entrichtens des Zahlungsmittels 
nicht festgelegt ist, oder bei dem unwirksame Bedingungen vorliegen. 

Ein Verkauf, bei dem gesagt wird: „Nimm von den zwei Stücken dieser un-
vertretbaren Sache, welches du möchtest“, ist unwirksam. Wenn der Käufer sagt: 
„Ich nehme, welches ich möchte“, dann hat er das Recht auf Widerruf und der 
Kauf ist wirksam. 

Ist das Zahlungsmittel nicht genau bekannt, wie beispielsweise zu sagen „für 
den Einkaufspreis“ oder „für den wahren Wert“ oder „für den Marktwert“ oder 
„für den Preis, den Soundso bezahlt hat“, ohne Gattung und Menge anzugeben, 
ist der Kauf unwirksam. Das Zahlungsmittel ist dann bekannt, wenn entweder 
darauf gezeigt wird oder Menge und Gattung erwähnt werden. Doch beim Kauf 
von Sachen wie Brot und Zeitungen, deren Preise ausgeschildert sind und sich 
nicht auf Wunsch des Verkäufers ändern, ist der Kauf ohne Nennung des Preises 
wirksam. Im al-Hadīqa steht unter dem Kapitel über Speisen, deren Verzehr 
harām ist, Folgendes: „Wenn das Zahlungsmittel, das harām ist, nicht spezifiziert 

– 1168 –



wird, ist der Verzehr der damit eingekauften Sache halāl.“ Siehe auch die fünfte 
Seite des 40. Kapitels im zweiten Abschnitt. 

Wenn etwas [beispielsweise Öl] im Behälter gewogen wird, ist die gestellte 
Bedingung, für den Behälter ein bestimmtes Verpackungsgewicht abzuziehen, 
unwirksam. Der Behälter muss leer gewogen und dann das Verpackungsgewicht 
abgezogen werden. Wenn als Bedingung gestellt wird, so viel wie das Gewicht 
des Behälters abzuziehen, oder wenn das Öl im Kanister ohne zu wiegen per 
Pauschalkauf verkauft wird, ist es erlaubt. Wenn der Käufer den leeren Behälter 
wiegt und das Gewicht nennt und der Verkäufer ihm nicht glaubt, wird das Wort 
des Käufers berücksichtigt. [Siehe das Ende des vierten Kapitels.] Den Beischlaf 
zwischen einem Schafbock und einem Schaf zu verkaufen, ist unwirksam. 

Die Früchte des Baumes oder die Ernte eines Ackers vor dem Reifen zu 
kaufen unter der Bedingung, sie bis zur Reife nicht zu pflücken bzw. einzufahren, 
ist unwirksam. 

Es ist unwirksam, dass der Arme die Zakat vor ihrer Entgegennahme verkauft. 
Die Kriegsbeute vor der Aufteilung zu verkaufen, ist unwirksam. 

Ein Tier für ein Tier auf Kredit zu verkaufen, ist unwirksam. Fleisch, in 
welchem sich Maden befinden oder das verdorben ist, zu verkaufen, ist nichtig. 
Übel riechendes Fleisch zu verkaufen, ist unwirksam. Ein Verkauf mit zwei Be-
dingungen, bei dem gesagt wird: „Bei Kreditkauf teuer und bei Sofortzahlung 
günstig“, so beispielsweise zu sagen: „Bei Kauf mit Sofortzahlung 10 Euro und 
bei Kreditkauf (Ratenzahlung) 15 Euro“, ist unwirksam, wie in den Büchern 
Mawqūfāt, al-Dschawhara und Tuhfat al-fuqahā geschrieben steht. Der Grund 
ist, dass das Zahlungsmittel unbekannt ist. Dies wurde per Hadith verboten. 
Wenn nur der Gesamtpreis der verkauften Sachen [z. B. einer Herde] angegeben 
wird und sich nach dem Kauf herausstellt, dass die Anzahl des Verkauften mehr 
oder weniger ist, ist der Kauf unwirksam. 

Dem Käufer eine abwesende Sache ohne Beschreibung zu verkaufen, ist un-
wirksam. Sagt der Käufer: „Wenn ich diese Sache kaufe, soll dieses Geld das 
Zahlungsmittel der Sache sein, und wenn ich sie nicht kaufe, schick mir das Geld 
zurück“, ist der Kauf unwirksam. Eine Forderung auf Kredit zu verkaufen, ist 
unwirksam. Im Hamza efendi risālesi scherhi heißt es: „Der 25. Punkt lautet: 
Hat jemand gegen eine andere Person eine Forderung als Sache oder Geld in 
Form von Darlehen, Kauf, Erbschaft, Schenkung oder Almosen, so ist es nicht 
erlaubt, diese gemessene oder gezählte Sache vor der Entgegennahme dieser 
Person oder jemand anderem auf Kredit zu verkaufen. Handelt es sich bei der 
Forderung in Form eines Kaufes nicht um etwas wie ein Haus oder Grundstück, 
sondern um eine Mobilie, ist es vor der Entgegennahme auch nicht erlaubt, dies 
per Kauf mit Sofortzahlung zu verkaufen.“ [Siehe auch das Ende des vierten Ka-
pitels.] 

Einer Person in Not, so beispielsweise einer verhungernden, verdurstenden, 
mittellosen oder obdachlosen Person betreffende Sachen für einen hohen Preis, 
also über dem üblichen Marktwert maßlos überteuert (mit schwerer Täuschung) 
zu verkaufen, ist unwirksam. Muss eine arme Person notgedrungen für den 
Erwerb des Lebensunterhaltes etwas verkaufen, ist es auch unwirksam, von ihr 
die Sache mit schwerer Täuschung maßlos günstig zu kaufen. Die „schwere Täu-
schung“ (Ghaban fāhisch) wurde am das Ende des fünften Kapitels erklärt. 

Es ist wirksam, dass ein Nichtmuslim den edlen Koran kauft, doch er wird 
zum Verkauf gezwungen.  

Ein altes und gerissenes Koranexemplar, das ein gestiftetes Gut ist, zu verkaufen 
und ein neues zu kaufen, eine baufällige Moschee zu verkaufen und das Geld für 

– 1169 –



eine andere Moschee auszugeben, ist erlaubt. Ein gestiftetes Gut wird von einem 
Menschen gestiftet. Die mit dem Stiftungsgeld errichteten Gebäude sind keine 
gestifteten Güter. Wenn ein gestiftetes Gebäude zusammenbricht und mit dem 
Geld dieses Gebäudes ein anderes Gebäude errichtet wird, ist dieses keine Stiftung 
und gehört der Staatskasse. Die Früchte vom Garten eines gestifteten Gebäudes 
zu verzehren, ist harām. Die Früchte und Pflanzen dürfen verkauft und damit 
das Gebäude restauriert werden. Die Bäume dürfen aber nicht verkauft werden. 

Es gibt zwei Arten von bedingten Käufen: Die erste Art besteht darin, dass 
jemand sagt: „Wenn dieses und jenes geschieht oder nicht geschieht, verkaufe 
ich dir diese Ware oder kaufe ich dir diese Ware ab“, und die andere Partei dies 
akzeptiert; dann ist der Kauf an die Bedingung gebunden (Taʿlīq). Ein Kaufge-
schäft, das an eine Bedingung geknüpft erfolgt, ist nichtig. Die zweite Art besteht 
darin, dass jemand sagt: „Wenn du dies tust, verkaufe ich dir diese Ware oder 
kaufe ich dir diese Ware ab“, und die zweite Person akzeptiert; hier hat die Be-
dingung den Kauf beschränkt (Taqyīd). Eine solche Bedingung ist entweder zu-
lässig (dschāʾiz), unwirksam machend (mufsid) oder sinnlos (laghw). Ist die Be-
dingung zulässig, wird sie erfüllt. Ist die Bedingung sinnlos, ist das Kaufgeschäft 
zwar wirksam, doch die Bedingung wird nicht erfüllt. Etwas, das Erfordernis des 
Kaufes ist, also auch ohne zur Bedingung zu machen zwingend ist oder zulässig 
oder üblich, als Bedingung zu stellen, ist zulässig, so beispielsweise, dass die 
Ware Eigentum des Käufers wird. Eine Bedingung, die keine Erfordernis des 
Kaufes darstellt und dem Käufer und Verkäufer auch keinen Nutzen bringt, ist 
sinnlos. Wenn beim Vertragsabschluss eine Bedingung gestellt wird, die keine 
Erfordernis des Kaufes darstellt, aber zum Vorteil des Käufers oder des Verkäufers 
ist, ist der Kauf unwirksam. Es gibt auch einige, die sagen, dass der Kauf auch 
dann unwirksam ist, wenn die Bedingung zum Vorteil eines Dritten (d. h. einer 
Person, die weder der Käufer noch der Verkäufer) ist. Wenn die unwirksame 
Bedingung nach Vertragsschluss gestellt wird, ist dies nach den zwei Imāmen zu-
lässig. So lautet auch die Fatwa. Bedingungen wie, dass der Käufer die Ware 
nicht weiterverkaufen dürfe oder verkaufen müsse, oder sie schenken solle oder 
sie in einer anderen Stadt verkaufen solle oder nicht verschenken dürfe, oder er 
die Tiere nicht auf die Weide lassen dürfe, sie nicht schlachten, reiten oder selbst 
verzehren dürfe, sind alles sinnlose Bedingungen. Das eigene Haus unter der 
Bedingung zu verkaufen, darin bis zum Tod zu wohnen, oder unter der Bedingung, 
dass der Käufer bis zum Tod für ihn sorgt, ist unwirksam. Unter dieser Bedingung 
das eigene Haus zu verschenken, ist erlaubt und nach Übergabe des Hauses und 
bei Einverständnis des Beschenkten, für ihn zu sorgen, kann dieses Geschenk 
nicht zurückgenommen werden [Mecelle, Art. 855]. Verkäufe mit unwirksamen 
Bedingungen sind beispielsweise: Eine Frau verkauft unter der Bedingung, dass 
der Käufer sie oder ihre Tochter ehelicht; der Verkäufer verkauft eine Ware 
unter der Bedingung, sie ihm zurückzuverkaufen; der Verkauf der Hälfte eines 
Grundstücks unter der Bedingung, dass der Käufer die Steuern des gesamten 
Grundstücks bezahlt; Verkauf unter der Bedingung, dass nicht von den Schulden, 
die man beim Käufer hat, bezahlt wird; dass der Verkäufer die Früchte am Baum 
pflückt; er den Weizen zu Mehl verarbeitet; er die Kaufsache für eine Weile nicht 
dem Käufer übergibt; er die Kaufsache übergibt, bevor das Zahlungsmittel bei 
einem sofortigen Kauf übergeben wird; dass die sofortige Zahlung in einer anderen 
Stadt erfolgt; der Verkäufer für eine bestimmte Zeit im verkauften Haus wohnt; 
er die Ware erst eine Weile später übergibt; der Käufer dem Verkäufer Schulden 
gibt, etwas schenkt oder etwas Bestimmtes verkauft oder vermietet oder der 
Verkäufer den Stoff erst nach dem Nähen gibt. 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wenn jemand sagt: ,Ich habe dir dieses 

– 1170 –



Tier für 1000 [Euro] verkauft unter der Bedingung, dass du mir zusätzlich dieses 
Tier von dir gibt‘, ist dies zulässig. Hierbei handelt es sich um einen Zusatz, den 
der Käufer zum Kaufpreis macht. Hätte er nicht ,zusätzlich‘ gesagt, wäre es ein 
Geschenk und somit der Kauf unwirksam. Es ist erlaubt, die Bedingung zu stellen, 
einer anderen Person ein Darlehen zu geben. Ein Kauf unter der Bedingung, 
dass der Verkäufer dem Käufer oder dessen Sohn etwas schenkt oder Almosen 
gibt, ist unwirksam. Wenn die zu verschenkende Sache zur Kaufsache gemacht 
wird, also gemeinsam mit der ersten Kaufsache verkauft wird, ist dieser Verkauf 
nicht unwirksam. Der Verkauf eines Hauses unter der Bedingung, dass daraus 
eine Moschee gemacht wird, ist unwirksam. Der Verkauf von Lebensmitteln, 
damit sie Armen als Almosen gegeben werden, und der Verkauf eines Grund-
stückes, damit daraus ein Friedhof gemacht wird, ist unwirksam. Ein Verkauf 
unter der Bedingung, dass der Käufer dem Verkäufer für eine Weile dient, ist 
unwirksam. Denn dies wäre ein Kaufgeschäft mit einer Mietbedingung. Der Ver-
kauf eines Hauses unter der Bedingung, dass das Haus abgerissen wird, ist 
wirksam, doch die Bedingung ist nichtig. Ein Verkauf unter der Bedingung, dass 
die Zahlung an den Gläubiger des Verkäufers erfolgt, ist erlaubt. Ein Verkauf 
unter der Bedingung, dass der Käufer Bürge für den Gläubiger des Verkäufers 
wird, ist unwirksam. Ein Kauf, bei dem der Käufer sagt, er werde mit dem Geld, 
das er von Soundso erhalten wird, bezahlen, ist unwirksam. [Hieraus geht hervor, 
dass es unzulässig ist, mit einem Schuldschein, den der Schuldner ausgestellt und 
gegeben hat, von jemand anderem etwas zu kaufen.] Ein Kauf unter der Bedingung, 
dass das Zahlungsmittel einer vom Verkäufer verwiesenen Person gegeben wird, 
ist unwirksam. Ein Verkauf unter der Bedingung, dass der Preis reduziert wird, 
ist erlaubt. Es ist nicht erlaubt, etwas unter der Bedingung zu verkaufen, dass 
ein bestimmter Anteil des Zahlungsmittels geschenkt wird. Der Kauf von Früchten 
eines Obstgartens unter der Bedingung, dass der Verkäufer um den Garten eine 
Mauer baut, ist unwirksam. Es ist erlaubt, dass der Verkäufer sagt: ,Ich werde 
eine Mauer errichten, kauf du die Früchte.‘ Der Käufer hat in diesem Fall ein 
Widerrufsrecht. In Buchara etwas mit Sofortzahlung oder auf Kredit zu verkaufen 
und die Bedingung zu stellen, dass die Bezahlung in Samarkand erfolgt, ist nicht 
erlaubt. Der Verkauf eines Tieres unter der Bedingung, dass es trächtig ist, ist 
unwirksam. Es ist erlaubt, ein Tier unter der Behauptung zu verkaufen, dass es 
viel Milch gibt. Eine Wasser- oder Honigmelone unter der Bedingung zu kaufen, 
dass sie süß ist, oder einen Vogel unter der Bedingung, dass er schön singt, ist 
unwirksam. 

Wenn bei einem unwirksamen Kauf der Käufer mit Einvernehmen des Ver-
käufers die Ware in Besitz nimmt, wird sie sein Eigentum. Er muss die Ware 
aber zurückgeben. Deren Verwendung und Eigentumsübertragung an einen Drit-
ten ist harām. Doch im Falle einer Eigentumsübertragung ist diese wirksam, 
sodass das Rücknahmerecht des Verkäufers verwirkt ist. Mit einer Vermietung 
ist das Recht des Verkäufers aber nicht verwirkt. 

Die Kaufgeschäfte der Schutzbefohlenen sind wie die Kaufgeschäfte der Mus-
lime. Doch zusätzlich dürfen sie sich gegenseitig Wein und Schweinefleisch ver-
kaufen und voneinander kaufen. [Siehe auch Seite 1167.] Nach den beiden Imāmen 
ist es nicht erlaubt, Musikinstrumente denen zu verkaufen, die sie spielen. An 
Land und im Meer lebende Insekten für den Verzehr zu verkaufen, ist nicht 
erlaubt. Sie für die Nutzung zu medizinischen und industriellen Zwecken zu ver-
kaufen, ist erlaubt.“ 

Ibn Ābidīn schreibt: „Wenn die unwirksame Bedingung vor dem Kaufvertrag 
genannt wird und dann der Vertrag unter dieser Bedingung geschlossen wird, ist 
der Kauf unwirksam.“ Im Durar al-hukkām heißt es beim Kommentar von Artikel 

– 1171 –



189 der Mecelle wie folgt: „Vor dem Vertrag die unwirksame Bedingung zu ver-
sprechen und beim Vertragsschluss sie nicht auszusprechen und nach dem Kauf-
vertrag das Versprechen einzuhalten, macht den Kauf nicht unwirksam.“ 

Beim Kommentar des 254. und der nachfolgenden Artikel heißt es: „Der Ver-
käufer kann nach Vertragsschluss dort oder an einem anderen Ort die Menge 
der Kaufsache um einen bestimmten Betrag anheben oder versprechen, eine 
andere Ware mit demselben Wert zu geben. Wenn der Käufer dies hört und ak-
zeptiert, muss der Verkäufer sein Versprechen einhalten. Bereut er dies, kann 
er nicht zurücktreten. Selbst wenn der Verkäufer nach Vertragsschluss einen 
Teil der Zahlung oder die gesamte Zahlung erhalten hat, kann er einen Teil 
davon dem Käufer schenken. Dass der Verkäufer nach Vertragsschluss die Menge 
der Kaufsache erhöht oder den Preis etwas reduziert, gilt als in den ursprünglichen 
Kaufvertrag einbegriffen. D. h. es gilt dann, dass der erste Vertrag gemäß der 
vermehrten Kaufsache und des verminderten Preises geschlossen wurde. Wenn 
der Verkäufer, nachdem 20 Wassermelonen für 20 [Euro] verhandelt wurden, 
sagt: ,Ich gebe diese Schale dazu‘, und der Käufer dies in dieser Sitzung akzeptiert, 
ist dies erlaubt. Damit wurden 20 Wassermelonen zusammen mit der Schale für 
20 [Euro] verkauft. Wenn der Verkäufer etwas hinzufügt, dessen Verkauf unzu-
lässig ist oder das einen Mangel aufweist, wird der Kauf unwirksam. Der Verkäufer 
kann nach Vertragsschluss einen Teil der Zahlung oder die gesamte Zahlung 
dem Käufer schenken. Dies ist dann aber nicht im ursprünglichen Vertrag inbe-
griffen. Es ist nicht wirksam, dass der Verkäufer vor Vertragsabschluss dem 
Käufer die Zahlung schenkt.“ Im Kommentar zu Artikel 958 heißt es: „Wer seine 
Güter sinnlos ausgibt und untergehen lässt, wird als geistesschwach (safīh) be-
zeichnet. Sich beim Handel zu täuschen, verweist auf Geistesschwäche. Es gibt 
jedoch auch Leute, die sich als List bewusst täuschen lassen.“ [Wenn also der 
Verkäufer vor dem Abschließen eines Vertrages mitteilt, dass er den Käufern 
zusätzlich etwas schenken wird, und sie dies während des Vertragsschlusses nicht 
zur Bedingung machen, dann ist es erlaubt, dass der Verkäufer nach Vertragsschluss 
dieses Versprechen erwähnt und einhält. Doch unter den Käufern eine Lotterie 
zu veranstalten und die Geschenke nur den Gewinnern zu geben, ist Glücksspiel 
und harām. Siehe auch das Ende von Kapitel 40 im zweiten Abschnitt.] 

Im Bahr al-fatāwā unter dem Kapitel des unwirksamen Kaufes heißt es: „Was 
durch Glücksspiel erworben wurde, ist kein Eigentum und darf deshalb nicht 
verkauft, gekauft und verzehrt werden. Eine unwirksame Bedingung macht den 
Tausch einer Sache gegen eine Sache unwirksam. Bei einer unwirksamen Bedin-
gung handelt es sich nämlich um einen Zusatz ohne Gegenleistung und gilt als 
Zins. Der Tausch einer Sache gegen etwas, das keine Sache ist, und das Schenken 
werden nicht unwirksam.“ Unter dem Kapitel „Verpöntheit“ heißt es: „Einer 
Frau ist es nicht erlaubt, sich dem Ehemann ihrer Schwester [also ihrem Schwager] 
zu zeigen. Meerestiere außer Fische zu essen, ist in der hanafītischen Rechtsschule 
makrūh tahrīman. Dass es erlaubt und verdienstvoll ist, den Bedingungen ent-
sprechend Mawlids zu rezitieren, und es zwingend erforderlich ist, Predigern, 
die der Ahlus-Sunna widersprechen, Einhalt zu gebieten [und solche Bücher zu 
verbieten], steht im Bahdschat al-fatāwā ausführlich geschrieben. Eine Schenkung, 
bei der die Bedingung gestellt wird, eine Gegenleistung zu erbringen, ist nicht 
wirksam, solange die Gegenleistung nicht erbracht wurde.“ Zwar ist ein Kauf 
unter der Bedingung, dass der Käufer einen Bürgen vorweist oder die Zahlung 
einer anderen Person überträgt, wirksam, doch der Bürge und derjenige, der die 
Zahlungsübertragung akzeptiert, müssen in dieser Sitzung (am Ort des Vertrags-
abschlusses) anwesend sein und ihr Einverständnis geben. 

Wer bei einem Bäcker oder Lebensmittelhändler etwas auf Kredit kauft und 

– 1172 –



am Anfang eines jeden Monats seine Schulden bezahlt, muss beim Kauf einer 
jeden Sache den Preis in Erfahrung bringen. Wenn am Tag des Kaufes der Preis 
einer jeden Sache nicht bekannt ist, so ist der Kauf unwirksam. Es wurde gesagt, 
dass der Kauf nicht unwirksam ist, wenn der Preis zwar bekannt ist, der Käufer 
aber ohne nach dem Preis jeder einzelnen Sache zu fragen akzeptiert. Sind sich 
beide Parteien uneinig darüber, ob der Kauf wirksam oder unwirksam ist, wird 
der Kauf als wirksam gewertet. 

Der Imam oder irgendein Beamter darf gegen eine Geldsumme als Ablöse 
sein Amt jemand anderem überlassen. Dies wird nicht Kaufgeschäft genannt, 
sondern „Abtretung“ (Farāgh). Bei einem Kauf müssen nämlich das Genommene 
und Gegebene Sachen (Māl) sein. Es ist eine Bedingung, dass der Vorgesetzte 
die Abtretung akzeptiert. Es ist nicht erlaubt, dass der Mieter gegen eine Ablö-
sesumme das Gebäude jemand anderem überlässt. Wer unter Nötigung oder 
Drohung ungewollt einen Verkauf tätigt, kann den Vertrag auflösen. Weist er 
durch zwei Zeugen nach, dass er genötigt wurde, macht das Gericht den Kauf 
rückgängig. 

4) Missbilligte (makrūh) Käufe: Kaufgeschäfte zu tätigen am Freitag in der 
Zeit zwischen dem Gebetsruf am Mittag und dem Schlussgruß des Imams ist 
makrūh. Den Preis einer Ware unter anderen potenziellen Käufern hochzutreiben, 
während man selbst die Ware nicht kaufen will, ist makrūh. Nachdem sich zwei 
Personen bereits auf den Preis einer Ware geeinigt haben, ist es makrūh zu ver-
suchen, diese Ware zu einem höheren Preis zu kaufen. 

Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt unter dem Kapitel 
über Rebellen, dass es makrūh tahrīman ist, Waffen an jene zu verkaufen, die 
Fitna verursachen und Aufstände anzetteln. Es ist jedoch nicht makrūh, Eisen 
und dergleichen zu verkaufen, die für die Waffenherstellung verwendet werden. 
D. h. es ist makrūh tahrīman, die Sache selbst, die für das Sündigen verwendet 
wird, zu verkaufen. Die Materialen, die für die Herstellung verwendet werden, 
zu verkaufen, ist dagegen makrūh tanzīhan. Musikinstrumente zu verkaufen, ist 
makrūh tahrīman und einem Instrumentenhersteller Holz zu verkaufen, mit dem 
ein Musikinstrument hergestellt wird, ist makrūh tanzīhan. Eine Singsklavin oder 
einen Kampfhahn an Sünder zu verkaufen, ist makrūh tanzīhan. Eine Sklavin 
wird nämlich als Dienerin verkauft und nicht für ihren Gesang. Dem Weinhersteller 
Trauben zu verkaufen, ist ebenfalls makrūh tanzīhan. Trauben werden nämlich 
nicht selbst für das Begehen von Verbotenem genutzt, sondern für die Herstellung 
von etwas Verbotenem. Wer nicht die Möglichkeit hat, seine Trauben auf legitimem 
Wege zu verkaufen, darf sie auf Wege, die makrūh tanzīhan sind, verkaufen. 

Nahrungs- und Bedarfsmittel, die in die Stadt importiert werden, außerhalb 
der Stadt günstig einzukaufen, anschließend in der Stadt zu horten und teuer zu 
verkaufen, ist harām. Dies wird „Ihtikār“ (Preistreiberei durch Horten) genannt. 
Vor der Einigung auf einen Preis die Ware jemand anderem, der einen höheren 
Preis anbietet, zu verkaufen, ist nicht makrūh. 

Missbilligte Kaufgeschäfte sind erlaubt (dschāʾiz), also wirksam (sahīh), aber 
makrūh. 

5) Schwebende (mawqūf) Käufe: Eine Ware zu verkaufen, an der ein Dritter 
ein Recht, einen Anspruch hat, ist abhängig (mawqūf) vom Einverständnis dieses 
Rechtsinhabers. D. h. wenn er kein Einverständnis gibt, kann der Käufer kein 
Eigentümer der Ware werden. Kauft jemand ein Haus, in welchem ein Mieter 
wohnt, wartet er das Ende der Mietdauer ab, oder er sorgt dafür, dass der Mieter 
mit seinem Einverständnis auszieht. Das Kaufgeschäft eines verstandesreifen 
Kindes, das nicht geschlechtsreif ist, ist abhängig vom Einverständnis des Vaters. 
Der Verkauf von Sachen, die gepfändet oder usurpiert sind, sowie von Feldern, 

– 1173 –



die einer landwirtschaftlichen Pachtgesellschaft (Muzāraʿa) unterliegen, ist 
ebenfalls schwebend. 

6) Kauf mit Rückkaufsrecht (Bayʿ al-wafā): Sagt der Käufer: „Ich habe von 
dir diese Sache für soundso viel Euro gekauft unter der Bedingung, dass ich sie 
dir zurückgebe, wann immer du mir das Geld zurückgibst“, und akzeptiert der 
Verkäufer dies und verkauft die Sache, oder sagt der Verkäufer: „Ich habe dir 
diese Sache für soundso viel Euro verkauft unter der Bedingung, dass du sie mir 
zurückgibst, wann immer ich dir das Geld zurückgebe“, und sagt der Käufer, 
dass er sie gekauft habe, so ist dies ein Kauf mit Rückkaufsrecht und der Kauf 
ist wirksam. Ebenso ist es wirksam, dass der Käufer die Kaufsache zurückgibt 
und vom Verkäufer den Preis erstattet bekommt. Die mit Rückkaufsrecht zu 
verkaufende Ware darf keine anderen Teilhaber haben. Die Kaufsache ist wie 
eine Pfandware, der Käufer darf sie ohne Einverständnis des Verkäufers nicht 
jemand anderem verkaufen. Wenn nicht die Bedingung gestellt wurde, dass der 
Käufer einen Teil des Nutzens der mit Rückkaufsrecht verkauften Ware innehat, 
muss der Käufer bei ungenehmigter Nutzung zahlen. Bei einer Vermietung 
bezahlt er nicht. Stirbt von Verkäufer oder Käufer einer, geht das Recht an die 
Erben über. Vom Kauf mit Rückkaufsrecht kann man nach Verstreichen der 
vereinbarten Frist nicht zurücktreten. 

Der Kauf mit Rückkaufsrecht ähnelt aus einer Perspektive dem wirksamen 
Kauf, aus anderer Perspektive dem unwirksamen Kauf und aus wiederum anderer 
Perspektive der Pfandleihe. Bedingungslose Käufe ohne Rückkaufsrecht, Zwang 
und Widerrufsrecht werden „Bāt“-Käufe genannt. Derart gekaufte Sachen können 
nicht zurückgegeben werden. 

GELDWECHSEL (SARF) – Unter Sarf wird der Verkauf von Gold für Gold, 
Silber für Silber oder Gold für Silber verstanden, und zwar in Form von Naqd, 
also Geld (Münzen), oder in Form von verarbeiteten Gegenständen jeglicher 
Art. Verkäufer und Käufer müssen nach Vertragsabschluss und vor dem Ausei-
nandergehen das Geld in Besitz nehmen, also in die Hand nehmen oder in die 
Tasche legen. Gold und Silber werden nämlich stets nach Gewicht gemessen. 
Wenn sowohl das Zahlungsmittel als auch die Kaufsache nach Gewicht oder Vo-
lumen gemessen werden, liegt in diesem Kauf Zins vor. Ein Kauf mit Zins darf 
niemals auf Kredit erfolgen, sondern muss immer mit sofortiger Zahlung geschehen. 
Ein Kauf mit Sofortzahlung liegt dann vor, wenn beide Sachen konkretisiert sind 
(Taʿayyun). Sachen und Gold und Silber, die dayn sind, sind nicht durch Spezifi-
zierung (Taʿyīn) konkretisiert, sondern durch Inbesitznahme (Qabd). Daher ist 
die Spezifizierung von Gold- und Silbergeld (Naqd) nicht erforderlich. Sagt der 
eine: „Ich habe dir eine Goldmünze für eine Goldmünze verkauft“, und stimmt 
der andere dem zu und haben beide kein Gold bei sich, ist der Kauf dann gültig, 
wenn sie vor dem Auseinandergehen von jemand anderem Gold nehmen und es 
der anderen Partei übergeben. Erfolgt keine Inbesitznahme, handelt es sich um 
den Verkauf von Dayn für Dayn, was wiederum nichtig ist. Geldwechsel geschieht 
mit Aushandlung und es gibt kein Widerrufsrecht. Beide Parteien können die 
Übergabe nicht verzögern, also nicht auf später verschieben. Wenn einer sich 
trennt, noch bevor beide das Geld in Besitz genommen haben, ist der Vertrag 
nichtig. Wenn Gold gegen Silber getauscht wird, müssen sie nicht das gleiche 
Gewicht haben. 

Wird Gold gegen Gold und Silber gegen Silber getauscht, müssen sie wissen, 
dass das Gewicht beider identisch ist. Wissen sie dies nicht, ist dieser Tausch 
nicht zulässig, selbst wenn beide tatsächlich das gleiche Gewicht haben sollten. 
Sogar wenn der Wert des einen höher ist aufgrund von Kunstfertigkeit und Ver-
arbeitungsqualität oder aus einem anderen Grund, muss das Gewicht identisch 

– 1174 –



sein. Andere Metalle hingegen können aufgrund der Verarbeitung nach der 
Anzahl gemessen werden anstelle nach Gewicht. Wenn die gegebenen und ge-
nommenen Gold- oder Silbermünzen nicht dasselbe Gewicht aufweisen, soll der-
jenige, der jene mit leichterem Gewicht besitzt, zusätzlich Papiergeld oder etwas 
anderes in Höhe der Gewichtsdifferenz geben. Wenn der Wert dessen, was zu-
sätzlich gegeben wird, geringer ist als die Differenz, ist es makrūh. Eine andere 
Möglichkeit wäre es, das Gold bzw. Silber zu geben und als Gegenleistung Pa-
piergeld mit entsprechenden Wert zu nehmen und dann mit einem anderen Kauf-
vertrag das gewünschte Gold bzw. Silber mit diesem Papiergeld wieder zu kau-
fen. 

Beim Geldwechsel und Terminkauf darf das Zahlungsmittel vor Inbesitznahme 
nicht verwendet werden. Kauft jemand für 10 Dirham [Silber] einen Dinar [Gold], 
ist vor deren Inbesitznahme jeglicher Kauf mit ihnen unwirksam. Vor der Inbe-
sitznahme ist ihre testamentarische Verfügung oder Schenkung ebenfalls nicht 
erlaubt. 

Zwei Silbermünzen und eine Goldmünze für zwei Goldmünzen und eine Sil-
bermünze zu verkaufen, ist erlaubt. Die Goldmünzen sind in diesem Fall Ge-
genleistung für die Silbermünzen. Zehn Silbermünzen und eine Goldmünze für 
elf Silbermünzen zu verkaufen, ist erlaubt. 

Wenn beim Kauf eines Eisenschwertes im Wert von 30 Dirham, das eine Sil-
berverzierung im Wert von 50 Dirham aufweist, der Käufer sofort 50 Dirham 
oder mehr zahlt und nichts weiter sagt oder aber sagt: „Dies ist die Zahlung für 
die Verzierung“, und der Rest als Schulden bleibt, so ist dieser Kauf wirksam. 

Wenn in Legierungen aus Gold oder Silber und Kupfer der Anteil des Goldes 
oder Silbers mehr als die Hälfte beträgt, so sind deren Legierungen wie pures 
Gold oder Silber. Mit diesen Legierungen ihre puren Gegenstücke zu kaufen ist 
nur erlaubt, sofern das Gewicht identisch ist. Kupferlegierungen, deren Gold- 
oder Silberanteil weniger als die Hälfte beträgt, sind wie Urūd. Es ist zulässig, 
mit diesen Legierungen ihre puren Gegenstücke, deren Gewicht größer ist als 
das Gold oder Silber in der Legierung, durch Sofortzahlung zu erwerben. Diese 
werden wie Fulūs als Geld, gemäß dem Brauch nach Gewicht oder Anzahl ver-
wendet. Doch diese müssen nach Vertragsabschluss vor dem Auseinandergehen 
in Besitz genommen werden. Sie in unterschiedlichen Mengen füreinander zu 
verkaufen, also gegeneinander zu tauschen, ist erlaubt, denn das Silber des einen 
ist dann die Gegenleistung für das Kupfer des anderen. Wenn diese als Geld ver-
wendet werden, sind sie bei Spezifizierung nicht konkretisiert. Finden sie nicht 
als Geld Verwendung, sind sie wie Urūd und bei Spezifizierung sind sie konkre-
tisiert. 

Werden „Fulūs“ genannte Kupfer- und Bronzemünzen [sowie Papiergeld] in 
gleicher Anzahl [also mit gleichem Nominalwert] für ihre eigenen Gattungen 
oder für Gold bzw. Silber verkauft, sind sie stets das Zahlungsmittel. Werden sie 
für Gold- oder Silbermünzen (Naqd) verkauft, sind zwar beide Bedingungen des 
Zinses nicht gegeben, doch es ist notwendig, dass eines von beiden vor dem Aus-
einandergehen in Besitz genommen wird. Scharnblālī schreibt in seinem Super-
kommentar zum al-Ghurar: „Wenn Gold- oder Silbergeld (Naqd) füreinander 
verkauft werden, müssen beide in Besitz genommen werden, da dies per Quel-
lentext (Nass) bedingt wurde. Zwar gelten auch Fulūs [und Papiergeld] als Zah-
lungsmittel, doch sie sind dem Grunde nach unvertretbare Sachen wie Urūd. 
Der Quellentext erstreckt sich nicht auf sie. Daher ist der Kauf dann wirksam, 
wenn die Fulūs oder das damit zu tauschende Zahlungsmittel in Besitz genommen 
wird. Wenn nicht eines von beiden in Besitz genommen wird, wäre es ein Verkauf 
von Dayn gegen Dayn und der Kauf somit nichtig.“ Wenn Fulūs für die gleiche 

– 1175 –



Anzahl von Fulūs verkauft werden, also Papiergeld gewechselt wird, müssen 
beide vor dem Auseinandergeben in Besitz genommen werden. [Da hier eine 
der zwei Bedingungen des Zinses gegeben ist, nämlich beide dieselbe Gattung 
aufweisen, ist hier ein Kauf auf Kredit harām. Wenn eine der beiden Parteien 
keine Sofortzahlung tätigen kann, bekommt sie von der anderen Partei ein Dar-
lehen. Kommt der Schuldner später in Besitz von Geld, zahlt er dem Gläubiger 
seine Schulden. Wenn beide jedoch nicht in gleicher Anzahl sind, dann sind sie 
kein Zahlungsmittel mehr, wie im Kapitel über Zins geschrieben steht. Papiergeld 
im Wert von 100 Euro gegen weniger als 100 Euro zu wechseln, ist zwar erlaubt, 
doch die Sachen eines Bedürftigen unter deren Wert von ihm zu kaufen, ist 
makrūh.] Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Kauft jemand mit Silber Fulūs und 
hat der Verkäufer gerade keine Fulūs, so ist es erlaubt, dass sich der Verkäufer 
nach der Entgegennahme des Silbers trennt, sich von jemand anderem Fulūs 
leiht und sie dem Käufer gibt. [Denn hier liegt kein Zinskauf vor.] Es ist auch 
erlaubt, die Fulūs vor dem Trennen zu nehmen und das Silber später zu geben.“ 

7 — VERKÄUFE DES KRANKEN 

Der Gouverneur Mossuls, Hādschi Raschīd Pascha, schreibt in seinem Buch 
Rūh al-madschalla: „Es gibt zwei Arten von Krankheiten: Die eine Art ist die 
gewöhnliche Krankheit und solange der Kranke bei Bewusstsein ist, sind seine 
Kaufgeschäfte für sein gesamtes Vermögen wirksam. Die zweite Art ist die To-
deskrankheit: Liegt der Kranke im Totenbett, darf er nach Abzug seiner Schulden 
vom Rest seines Vermögens nur ein Drittel verkaufen. Selbst wenn seine Schulden 
sein Vermögen übersteigen, darf er es für Unterhalt und Behandlung ausgeben.“ 
Wir wollen hier nun die dazugehörigen Artikel aus dem Rūh al-madschalla auf-
listen: 

Art. 1595: Eine Krankheit, die innerhalb eines Jahres zum Tode führen wird, 
wird „Todeskrankheit“ (Marad al-mawt) genannt. Bei einer Krankheit, die 
länger als ein Jahr anhält, handelt es sich nicht um eine Todeskrankheit, solange 
sie keine gefährlichen Ausmaße annimmt. Die Kaufgeschäfte eines solchen 
Kranken sind wirksam und niemand darf sich in seine Geschäfte einmischen. 

Art. 1596: Wer außer seiner Ehefrau keinen Erben hat, darf während seiner 
Todeskrankheit sein gesamtes Vermögen seiner Frau vermachen. 

Art. 1597: Erkennt jemand während seiner Krankheit gegenüber einem seiner 
Erben eine bestimmte Sache an und wird später gesund, erlischt diese Aner-
kenntnis nicht. 

Art. 1598: Schenkt oder erkennt jemand während seiner Todeskrankheit 
einem seiner Erben eine Sache an, die ayn oder dayn ist, und stirbt danach und 
geben die anderen Erben kein Einverständnis, können diese Worte [des Tod-
kranken] nicht eingehalten werden. 

Im vierten Band des Radd al-muhtār heißt es: „Ein Kranker, der nicht auf 
die Straße gehen kann, um seine Bedürfnisse zu erfüllen, wird ,Todkranker/Ster-
bender‘ genannt. Wenn ein Kranker manchmal an Schmerzen leidet, aber die 
meiste Zeit auch hinausgeht, wird er nicht als todkrank bezeichnet. Dies gilt 
beispielsweise bei Malaria, Tuberkulose und Asthenie. Wenn ein solcher Kranker 
sein gesamtes Vermögen verschenkt oder sagt, es sei Treuhändergut und gehöre 
jemand anderem, ist dies erlaubt. Er darf einem seiner Erben etwas verkaufen 
und schenken. Es ist nicht erforderlich, dass die anderen Erben dem zustimmen.“ 
Wenn jemand zu der Erkenntnis gelangt, dass seine Erbschaft nicht seinem 
Wunsch entsprechend aufgeteilt wird, kann er jedem, dem er will, in von ihm 

– 1176 –



gewünschter Höhe etwas schenken und so das gesamte Vermögen aufteilen. 
Art. 1600: Worte in Bezug auf Verkäufe, Käufe und Schenkung, von denen 

der Todkranke sagt, er habe sie bei Gesundheit getätigt, sind abhängig von der 
Bestätigung der Erben. 

Art. 1601: Wenn der Todkranke sagt, er habe von anderen als von seinen 
Erben eine Sache, die ayn oder dayn ist, angenommen oder gegeben, wird dies 
akzeptiert. Ist es ein Geschenk an diese, wird dies gegeben, sofern es weniger 
als 1/3 des verbliebenen Vermögens beträgt. 

Art. 1604: Der Todkranke darf nicht die Rechte anderer übergehen, indem 
er seine Schulden an einen Gläubiger bezahlt. Schulden, die er während seiner 
Krankheit aufgenommen hat, darf er bezahlen. 

Art. 393: Verkauft jemand während seiner Todeskrankheit einem seiner 
Erben etwas und sind die anderen Erben nach seinem Tod nicht damit einver-
standen, wird der Verkauf rückgängig gemacht. Dass er einem seiner Erben 
Vermögen vermacht, ist nichtig. 

Art. 394: Dass der Todkranke einer Person, die nicht sein Erbe ist, für den 
üblichen Marktpreis etwas verkauft, ist erlaubt und wirksam. Verkauft er die 
Sache aber unter dem üblichen Preis und die Differenz beträgt mehr als 1/3 des 
üblichen Preises, können die Erben die Differenz zu 2/3 des Preises und, sofern 
seine Schulden nicht bezahlt werden können, die Gläubiger die Differenz vom 
üblichen Preis vom Käufer einfordern. Zahlt dieser nicht, wird der Kauf rück-
gängig gemacht. 

Art. 880: Wenn der Todkranke den Erben oder einer anderen Person etwas 
schenkt, können die Gläubiger nach seinem Tod das Geschenk zurücknehmen 
und unter sich aufteilen. 

Im Madschmūʿa-i dschadīda heißt es: „Wenn jemand bei Gesundheit einem 
seiner Erben Eigentum überträgt, können die anderen Erben nach seinem Tod 
dies nicht rückgängig machen.“ 

 
Wenn jemand die spirituelle Ekstase nicht erreichen würde,  
wenn er jedoch den Islam befolgen würde, 
 
Wenn er Taten, die erfunden und in den Islam eingeschleust wurden, aufgäbe,  
und niemals die Ahlus-Sunna verlassen würde, 
 
Derjenige hat die Glückseligkeit erlangt, o Bruder, halte dich fest am Islam, 
wenn er spirituelle Ekstase erreichen würde, ohne die Befolgung des Islam,  
 
Ist er verloren, all seine Taten sind Istidrādsch,  
d. h. die außergewöhnlichen Ekstasen sind nur Klatsch und Tratsch, 
 
Auch wenn er denkt, er wäre im Höhenflug, ist es reine Fantasie und nichts als Unfug,  
wenn du bei dir solche Sachen erkennst, schneide sie ab, verfalle nicht dem Schein 

      und Trug, 
 
Um den Glauben zu schützen, musst du diese Zustände vernichten,  
ohne Befolgung des Islams kannst du keinen Siegeszug errichten. 
 

– 1177 –



8 — DIVERSE INFORMATIONEN 

Hunde und andere nützliche Tiere sowie Vögel zu verkaufen, ist erlaubt. 
Kaufgeschäfte des Schutzbefohlenen (Dhimmī), d. h. des nichtmuslimischen Bür-
gers, sind den Kaufgeschäften der Muslime gleichgestellt. Sie dürfen aber zusätzlich 
Wein und Schwein (Schweinefleisch) kaufen und verkaufen. 

Verschwindet der Käufer, bevor er bezahlt und die Ware entgegengenommen 
hat, kann diese Ware einer anderen Person verkauft werden.  

Wenn jemand als Zahlung für seine verkaufte Ware unbewusst Falschgeld 
angenommen hat, gibt er das Geld zurück, falls es sich noch bei ihm befindet, 
und nimmt echtes Geld. Hat er das Falschgeld aber schon ausgegeben, kann er 
kein echtes Geld verlangen. 

Wirft ein Vogel in einem Garten Junge oder legt Eier oder betritt ein herren-
loses Tier den Garten, gehören sie demjenigen, der diese an sich genommen hat, 
nicht aber dem Eigentümer des Gartens. Wenn der Eigentümer des Gartens dies 
sieht und das Tor schließt, gehören sie ihm. Wenn an einem Ort Süßigkeiten 
oder Geld in die Luft geworfen werden, gehören sie der Person, auf die sie fallen. 
Nisten sich Bienen in einem Garten ein und produzieren Honig oder wächst ein 
Baum oder führen Wasserströme Sand mit sich und häufen es an, gehört all dies 
dem Eigentümer des Gartens. 

Wenn ein Lehrer von seinen Schülern [oder ein Imam oder Muezzin von der 
Gemeinschaft] Geld einsammelt, um einen Teppich [oder etwas anderes, was er 
bei seinem Dienst benötigt] zu kaufen, und mit einem Teil des eingesammelten 
Geldes jene Sachen kauft, so ist es erlaubt, das übrige Geld für sich selbst zu be-
nutzen. Das Eigentum an dem von ihm eingesammelten Geld wurde ihm nämlich 
übertragen. Ibn Ābidīn, Band 5, Seite 271. [Genauso verhält es sich auch mit 
Geldern, die an Hilfsorganisationen gegeben werden. Dies erfolgt nicht durch 
Bevollmächtigung.] 

„Luqata“ (Fundsachen) sind Sachen, die auf dem Boden gefunden werden 
und deren Eigentümer nicht bekannt sind. Es ist sunna für jemanden, der sicher 
ist, dass er es dem Eigentümer übergeben wird, es aufzuheben, um es zu schützen. 
Wenn es auf dem Boden untergehen wird, ist es fard, es aufzuheben. Er benennt 
zwei Personen als Zeugen, indem er sagt: „Wenn jemand danach sucht, schickt 
ihn zu mir!“, und sucht nach dem Eigentümer, indem er an einem belebten Ort 
den Gegenstand beschreibt. Geht die Sache unter, während man sie verwahrt, 
bis der Eigentümer auftaucht oder sie mit der Zeit zu zerfallen beginnt, dann 
muss er nicht dafür aufkommen. Wird ihm klar, dass er den Eigentümer nicht 
ausfindig machen kann oder die Sache verderben wird, sucht er nicht weiter nach 
ihm, sondern übergibt sie der Staatskasse. Gibt es keine Staatskasse und er selbst 
ist reich, gibt er sie als Almosen an seine Mutter, seinen Vater, seine Kinder und 
seine Ehefrau, die arm sind. Schenken diese sie ihm zurück, kann er sie auch 
selbst benutzen. In der schāfiʿītischen Rechtsschule kann er sie auch verwenden, 
ohne sie diesen zu geben. Ist er arm, kann er sie auch selbst verwenden. Wenn 
der Eigentümer später auftaucht, nimmt er die Situation an oder lässt sie dem 
Finder oder dem Armen ersetzen. Der Annehmende oder der Ersatzleistende 
erhalten Lohn. Im ad-Durr al-muntaqā sowie im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es 
am Ende des Kapitels über Fundsachen: „Wenn Geld oder Süßigkeiten in die 
Luft geworfen werden, wird derjenige, der sie in der Luft fängt, vom Boden 
aufhebt oder vom Körper eines anderen an sich nimmt, zu deren Eigentümer. 
Wer einen öffentlichen Ort verlässt und bemerkt, dass seine Schuhe oder Schlappen 
genommen wurden, darf das, was an deren Stelle zurückgelassen wurde, nicht 
verwenden. Er nimmt diese und gibt sie als Almosen. Dass der Arme sie ihm 

– 1178 –



schenkt, ist erlaubt.“ Früchte, die vom Baum auf die Straße gefallen sind, dürfen 
sowohl in Dörfern als auch in Städten von jedermann aufgehoben und gegessen 
werden, solange nicht bekannt ist, dass der Eigentümer dies verbietet. 

Folgende Informationen sind der Mecelle entnommen: 
Art. 912: Wenn jemand ausrutscht und dabei die Sache eines anderen zerstört, 

muss er sie bezahlen.  
Art. 914: Wer die Sache eines anderen zerstört im Glauben, es handele sich 

um seine Sache, kommt dafür auf. 
Art. 915: Wer an der Kleidung einer Person zieht und diese zerreißt, muss für 

das gesamte Kleidungsstück aufkommen. Hielt er die Kleidung nur und zerriss 
sie durch das Ziehen des Trägers, zahlt er die Hälfte der Kleidung. 

Art. 916: Wenn ein Kind die Sache einer anderen Person zerstört, wird vom 
Vermögen des Kindes Ersatz geleistet. Hat das Kind kein Vermögen, wird 
gewartet, bis das Kind über Vermögen verfügt. Der Vormund (Sorgeberechtigte) 
kommt nicht dafür auf. 

Art. 918: Reißt jemand das Gebäude eines anderen nieder, kann der Eigentümer 
bei Wunsch die Trümmer ihm überlassen und den Wert des Gebäudes verlangen, 
oder aber der Eigentümer nimmt die Trümmer an sich und verlangt zusätzlich 
den Wertunterschied. Genauso verhält es sich, wenn Bäume eines anderen gefällt 
werden. 

Art. 919: Reißt jemand auf Befehl der Regierung ein Haus nieder, um einen 
Brand aufzuhalten, muss er dafür nicht aufkommen. Wer dies aber aus Eigener-
mächtigung tut, muss zahlen. 

Art. 921: Eine Person, die Unrecht erlitten hat, hat nicht das Recht, einer an-
deren Person Unrecht anzutun. Beide müssen für den entstandenen Schaden 
aufkommen. Wer beispielsweise Falschgeld bekommen hat, darf dieses nicht je-
mand anderem geben. 

Art. 922: Wer Grund für den Untergang der Sache einer Person ist, muss 
dafür aufkommen. Wer die Tür eines Stalles öffnet und das Tier deshalb entläuft 
und zugrunde geht, muss dafür aufkommen. Dies gilt auch für jemanden, der 
das Tier erschreckt und somit Grund dafür ist, dass das Tier entläuft. 

Art. 924: Wer auf dem Weg einen Brunnen gräbt, muss bezahlen, wenn das 
Tier einer Person in den Brunnen fällt und stirbt. Hat er ihn auf seinem eigenen 
Grundstück gegraben, muss er nicht dafür aufkommen. 

Art. 926: Wer einem Vorbeigehenden schadet, muss für den Schaden auf-
kommen. 

Art. 927: Ohne Genehmigung der Regierung darf niemand auf der Straße 
Verkäufe tätigen. 

Art. 928: Wenn eine Mauer einstürzt und daher das Eigentum einer anderen 
Person beschädigt wird, dann muss der Besitzer der Mauer für den Schaden auf-
kommen, wenn er zuvor gewarnt wurde, die Mauer werde einstürzen, und er auf-
gefordert wurde, sie zu reparieren. 

Art. 929: Der Eigentümer kommt nicht für den Schaden auf, den ein Tier, 
das nicht unbeaufsichtigt gelassen wird, von selbst verursacht. Wenn der Eigen-
tümer dies sieht und nicht interveniert oder schon vorher vor der Gefahr gewarnt 
und ihm gesagt wurde, er solle Vorkehrungen treffen, muss er für den Schaden 
aufkommen. 

Art. 934: Niemand hat das Recht, auf der Straße sein Tier anzubinden oder 
sein Fahrzeug abzustellen. Auf Parkplätzen dürfen sie abgestellt werden. 

Art. 1013: Personen, die als Teilhaber Eigentümer an einem Gebäude sind, 

– 1179 –



werden „Teileigentümer“ genannt. Gehört die Hälfte eines Gebäudes Ahmad, 
ein Drittel Umar und ein Sechstel Alī und verkauft Ahmad seinen Anteil und 
wollen Alī sowie Umar diesen von ihm abkaufen, kauft Umar die Hälfte und Alī 
die andere Hälfte. Umar kann nicht gemäß seinem Anteil das Doppelte kaufen. 

Art. 1023: Bei Eigentumsübertragungen ohne Gegenleistung wie bei einer 
Schenkung ohne Gegenleistung und einem Testament gibt es kein Vorkaufsrecht 
(Schufʿa). Siehe auch das Ende von Kapitel 29 im zweiten Abschnitt.] 

Art. 1031: Wer ein Vorkaufsrecht innehat, muss bei Kenntnisnahme des Kaufes 
sofort sein Recht einfordern, dies vor zwei Zeugen erklären und sich innerhalb 
eines Monats an das Gericht wenden. 

Art. 1036: Mit der Übergabe durch den Käufer oder dem Urteil des Richters 
wird der Vorkaufsberechtigte Eigentümer des verkauften Gebäudes. 

Art. 1198: Niemand darf seinem Nachbarn einen „schweren Schaden“ (Darar 
fāhisch) zufügen. Alle Dinge, welche die Nutzung verhindern, stellen schwere 
Schäden dar. Beispiele hierfür wären: Die Schmiede und Mühle erschüttern das 
Nebengebäude, der Rauch aus der Bäckerei oder der Gestank einer Ölmühle ist 
derart unerträglich und Staub durch das Dreschen wird derart aufgewühlt, dass 
man in dem Nachbarhaus nicht wohnen kann; der Wasserlauf der Mühle oder 
des Obstgartens weicht die Fundamente und Wände des Hauses auf; die Müllhalde 
lässt die Wand des Nebengebäudes verkommen; ein hohes Gebäude neben dem 
Dreschplatz raubt den nötigen Wind für das Dreschen; der Rauch aus dem Res-
taurant, das neben einem Textilwarengeschäft eröffnet wird, schadet den 
Stoffen/Textilwaren; die Wände des Nachbarhauses nehmen durch den Auslauf 
der Kanalisation und des Abwassers Schaden: All das, was nachträglich geschieht, 
stellt schweren Schaden dar und ist zu verhindern. 

Art. 1201: Den Wind eines Hauses zu nehmen, die Aussicht zu versperren 
oder das Sonnenlicht zu verhindern, gilt nicht als schwerer Schaden. Einem 
Zimmer das gesamte Sonnenlicht zu nehmen, wird als schwerer Schaden ange-
sehen. 

Art. 1202: Dass die Küche, die Brunnenmündung oder der Innenhof des 
Hauses sichtbar ist, stellt einen schweren Schaden dar. Eine Wand oder ein Vor-
hang muss angebracht werden. 

Art. 1210: Teilen sich zwei Parteien eine Mauer, darf die eine Partei nicht 
ohne das Einverständnis der anderen Partei die Mauer erhöhen und kein Gebäude 
darauf errichten. 

Art. 1224: Solange die Straße, der Wasserlauf oder die Kanalisation keinen 
schweren Schaden darstellt, müssen die zuvor Bestehenden in ihrer alten Form 
belassen werden. 

Art. 1226: Eine Person kann ihr Einverständnis zurücknehmen. Beispielsweise 
kann sie die Erlaubnis, dass ihr Feld überquert wird, zurückziehen. 

Art. 1228: Den Wasserlauf durch das eigene Grundstück darf eine Person 
nicht aufhalten und darf auch nicht verhindern, dass ihr Grundstück zur Reparatur 
betreten wird. Sie kann verhindern, dass ein Wasserlauf durch ihr Grundstück 
neu angesetzt wird. 

Art. 1243: Bäume und Pflanzen auf den Bergen sind für alle Menschen mubāh. 
Wer die Bäume fällt, wird deren Eigentümer. 

Art. 1249: Wer eine Sache, die mubāh ist, an sich nimmt, wird ihr Eigentümer. 
Etwas an sich zu nehmen, geschieht durch Vorsatz/Absicht. 

Art. 1255: Niemand darf einen anderen daran hindern, Sachen, die mubāh 
sind, an sich zu nehmen. 

– 1180 –



Art. 1265: Meere, große Seen und Flüsse, besitzerlose Grundstücke und Berge 
fern von Städten sind allen mubāh unter der Bedingung, niemand anderem zu 
schaden. 

Art. 1281: Wer fern von der Stadt auf einem besitzerlosen Grundstück einen 
Brunnen gräbt, wird der Eigentümer des Brunnenhofs. Das Innere eines Kreises 
mit einem Radius von 20 Metern ist der „Hof (Harīm)“ des Brunnens in seinem 
Zentrum.  

Art. 1291: Ein Brunnen in der Stadt hat keinen Hof. Jeder darf auf seinem ei-
genen Grundstück einen Brunnen graben. 

Art. 1311: Führt jemand eine Restaurierung durch, ohne vom anwesenden 
Teilhaber oder im Falle eines abwesenden Teilhabers vom Richter das Einver-
ständnis einzuholen, so gilt, dass dieser Teilhaber das Geld zur Verfügung gestellt 
(also geschenkt) hat, und er kann von den anderen Teilhabern nichts verlangen. 

Art. 1313: Wenn unteilbares Eigentum wie Mühlen, Badehäuser und Wohn-
häuser baufällig sind und es einen Teilhaber gibt, der keine Restaurierung wünscht, 
wird mit Genehmigung des Richters die Restauration durchgeführt und anschlie-
ßend von diesem Teilhaber der entsprechende Anteil an Geld gefordert. 

Art. 1314: Zerfällt ein Gebäude mit mehreren Teilhabern und es gibt jemanden, 
der einen gemeinsamen Wiederaufbau nicht wünscht, darf er nicht dazu gezwungen 
werden. Das Grundstück wird dann aufgeteilt. 

Art. 1315: Wenn ein Hochhaus zusammenbricht, muss jeder sein eigenes 
Stockwerk errichten lassen. Wenn derjenige im unteren Stockwerk es nicht tut, 
lassen die oben Wohnenden mit der Genehmigung des Richters sämtliche Stock-
werke bauen. Bis dieser Teilhaber seinen Anteil bezahlt, darf er sein Stockwerk 
nicht benutzen. 

Art. 1321: Besitzerlose Flüsse werden von der Staatskasse gereinigt. Ist kein 
Geld in der Staatskasse vorhanden, werden die Kosten denen auferlegt, die mit 
dem Wasser Bewässerungen vornehmen. 

Art. 1327: Die Kosten für die Reinigung einer gemeinsamen Kanalisation 
wird von unten nach oben getragen, und zwar derart, dass mit dem Haus/Grund-
stück am unteren Ende begonnen wird und die Kosten dieses Abschnitts von 
allen getragen werden. Diejenigen, die unten wohnen, beteiligen sich nicht an 
den Kosten für die Abschnitte der Grundstücke, die oben liegen. 

 
Bin in Trauer; ich ersuche Lösung für mein Leiden,  
Habe keine Kraft; ich erhoffe Hilfe vom Schöpfer und Seine Gaben, 
 
Geschwärztes Gesicht und ein Haufen Sünden ist alles was ich habe,  
Ich flehe Dich an um Verzeihung, o Allah, und um Deine Gaben, 
 
Ich habe den festen Entschluss, auf dem rechten Weg zu bleiben,  
Ich ersuche Seine Liebe, und die Tragfähigkeit dafür zu haben, 
 
Bin mittlerweile tief eingetaucht, in den Ozean des Islam,  
Habe schon viele Perlen erlangt; ich hoffe Beständigkeit zu haben, 
 
Seitdem ich die Liebe kostete, suche ich nach Wegen jenseits der Materie, 
Niemand ist da, der mich kennt, um Trost und Beistand bei ihm zu haben, 
 
Mathe und Physik reichen nicht aus, um dieses Geheimnis zu lösen,  
Man muss einen Führer aus dem Reich der Seelen an seiner Seite haben. 

– 1181 –



9 — BEDINGTE AUSSAGEN 
Am Ende des Kapitels „Kauf und Verkauf“ in Fiqh-Büchern steht: 
Die Sachen, die nicht erlaubt sind, wenn die Aussagen bedingt (an eine Be-

dingung geknüpft) geäußert werden, sind 14 an der Zahl: 
1. Kauf/Verkauf (Bayʿ): Beispielsweise ist der Kauf eines Hauses unter der 

Bedingung, einen Monat darin zu wohnen, unwirksam. 
2. Miete (Idschāra): Jemandem etwas zu vermieten unter der Bedingung, dass 

er ein Darlehen gibt, ist unwirksam. 
3. Aufteilung (Taqsīm): Dass bei der Aufteilung des Erbes einige Erben die 

Bedingung nennen, einige Sachen an bestimmte Personen zu übergeben, ist nicht 
erlaubt. 

4, Zustimmung (Idschāza): Wenn jemand die Sache einer Person verkauft 
und der Eigentümer der Sache zu dem Verkäufer sagt: „Ich akzeptiere den Ver-
kauf, falls du mir 100 Euro als Schulden oder ein Geschenk gibst“, dann ist eine 
solche Zustimmung nichtig. 

5. Widerrufung der Scheidung (Ridschʿa): Erneut die Eheschließung zu voll-
ziehen, indem man von der geschiedenen Frau Geld verlangt, ist nicht gestattet.  

6. Vergleich (Sulh) von Sache mit Sache: Beispielsweise zu sagen: „Wenn ich 
in deinem Haus wohnen darf, werde ich deine Schulden bei mir nicht einfor-
dern.“ 

7. Schuldenerlass (Afw): Beispielsweise zu sagen: „Wenn mein Vater von der 
Reise zurückkehrt, erlasse ich dir die Schulden.“  

8. Entlassung (Azl) des Bevollmächtigten (Wakīl): Beispielsweise zu sagen: 
„Wenn du mir ein Geschenk gibst, entlasse ich dich.“ 

9. Rückzug in der Moschee (Iʿtikāf): Es ist nicht erlaubt, zu sagen: „Wenn 
mein Kranker wieder gesund wird, werde ich mich in die Moschee zurückziehen.“ 
Zu sagen: „Wenn mein Kranker gesund wird, werde ich mich für das Wohlgefallen 
Allahs für soundso viele Tage in die Moschee zurückziehen“, ist ein Gelübde 
(Nadhr). 

10. Landwirtschaftliche Pachtgesellschaft (Muzāraʿa): Beispielsweise zu sagen: 
„Wenn du mir Geld leihst, lasse ich dich meinen Acker bewirtschaften.“ 

11. Bewässerungspachtgesellschaft (Musāqāt): Beispielsweise zu sagen: „Wenn 
du mir Geld leihst, stelle ich dir meine Bäume oder Weinstöcke zur Verfügung, 
damit du sie gießt und pflegst.“ „Musāqāt“ bedeutet, die Pflege von Bäumen 
oder Weinstöcken einer Person zu überlassen und ihr als Gegenleistung einen 
Teil der Früchte zu geben. 

12. Anerkenntnis (Iqrār): Beispielsweise unter Forderung von Geld seine 
Schulden anzuerkennen.  

13. Stiftung (Waqf): Beispielsweise zu sagen: „Wenn mein Reisender Soundso 
zurückkehrt, werde ich mein Haus stiften.“ 

14. Einsetzen eines Schiedsrichters (Tahkīm): Beispielsweise zu sagen: „Wenn 
dieses und jenes geschieht, sollst du zwischen uns richten.“ 

Die Sachen, die erlaubt sind, wenn die Aussagen bedingt geäußert werden, 
bei denen die Bedingung aber nicht erfüllt werden darf, sind 28 an der Zahl: 

1. Darlehen (Qard): Ein Darlehen kann unter der Bedingung gegeben werden, 
für eine bestimmte Zeit zu dienen, doch der Dienst wird nicht geleistet. 

2. Schenkung (Hiba): Es ist gestattet zu sagen: „Ich schenke dir dieses Tier 

– 1182 –



unter der Bedingung, dass dessen Junge mir gehört“, doch das Tierjunge ist im 
Geschenk einbegriffen. 

3. Almosen (Sadaqa): Beispielsweise zu sagen: „Unter der Bedingung, für 
eine bestimmte Zeit zu dienen, gebe ich dir Almosen.“ 

4. Eheschluss (Nikāh): Eine Eheschließung unter der Bedingung, dass keine 
Brautgabe entrichtet wird, ist gültig. Es muss die übliche Brautgabe (Mahr al-
mithl) bezahlt werden. 

5. Verstoßung (Talāq): Beispielsweise zu sagen: „Ich habe dich verstoßen 
unter der Bedingung, dass wir nicht heiraten.“ Sie können später heiraten.  

6. Loskauf von der Ehe (Khulʿ): Sagt jemand zu seiner Ehefrau: „Unter der 
Bedingung, einen Monat freigestellt (mukhayyar) zu sein, habe ich dich geschie-
den“, hat er sie damit verstoßen. 

7. Sklavenfreilassung (Atq) [wird auch Itq genannt]: Wenn man zum Sklaven 
sagt: „Unter der Bedingung, einen Monat freigestellt zu sein, habe ich dich frei-
gelassen“, ist der Sklave damit frei. 

[Sklaven sind Kriegsgefangene, die nicht getötet, sondern zu Dienern gemacht 
werden. Niemand außer einem Kriegsgefangenen kann ein Sklave sein. Einen 
Sklaven freizulassen, bringt großen Lohn ein. Der Islam macht niemand anderen 
zum Sklaven als den Feind, der zum Töten gekommen ist. Er findet außerdem 
großen Gefallen an denen, die diese Sklaven freilassen. Der Islam ist keine 
Religion der Versklavung, sondern eine Religion der Sklavenfreilassung.] 

8. Verpfändung (Rahn): Beispielsweise zu sagen: „Ich habe dir mein Haus 
verpfändet unter der Bedingung, dass ich darin wohne.“  

9. Ernennung zum Testamentsvollstrecker (Īsā): Beispielsweise zu sagen: 
„Unter der Bedingung, dass du meine Tochter heiratest, habe ich dich zum Tes-
tamentsvollstrecker ernannt.“ 

10. Vermächtnis (Wasiyya): Beispielsweise zu sagen: „Wenn Person Soundso 
es erlaubt, werde ich dir etwas von meinem Vermögen vermachen.“ Das Ver-
mächtnis wäre wirksam auch ohne Erlaubnis der Person. 

11. Beteiligung/Gesellschaft (Scharika): Beispielsweise zu sagen: „Wenn du 
mir ein Geschenk gibst, mache ich dich zum Teilhaber.“ 

12. Stille Gesellschaft (Mudāraba): Beispielsweise zu sagen: „Kommt mein 
Vater von der Reise zurück, gebe ich dir 1000 Goldmünzen, mit denen du Handel 
treiben sollst. Wir teilen den Profit jeweils zur Hälfte zwischen uns auf.“ 

13. Ein Richter (Qādī) zu sein: Beispielsweise zu sagen: „Ich habe dich als 
Richter ernannt unter der Bedingung, dass du niemanden entlässt.“  

14. Gouverneursamt: Beispielsweise: „Ich habe dich zum Gouverneur (Wālī) 
dieser Stadt ernannt unter der Bedingung, dass du kein Pferd reitest.“ 

15. Bürgschaft (Kafāla): Beispielsweise zu sagen: „Wenn du mir ein Geschenk 
machst, werde ich für dich bei deinem Gläubiger Soundso bürgen.“ 

16. Schuldübertragung (Hawāla): Beispielsweise zu sagen: „Ich habe dich mit 
dieser Sache an jene Person verwiesen unter der Bedingung, dass du seinen 
Kaffee nicht trinkst.“ 

17. Stellvertretung/Bevollmächtigung (Wakāla): Beispielsweise zu sagen: 
„Wenn du mir meine Schulden erlässt, ernenne ich dich zu meinem Vertreter.“  

18. Vertragsauflösung (Iqāla): Beispielsweise zu sagen: „Wenn du mir Geld 
gibst, löse ich den Kaufvertrag auf.“ 

19. Selbstloskaufvertrag (Kitāba): Dass ein Herr zu seinem Sklaven beispiels-

– 1183 –



weise sagt: „Ich gebe dir die Möglichkeit, dich für 1000 Euro loszukaufen unter 
der Bedingung, dass du diese Stadt nicht verlässt.“ 

20. Dass der Herr zu seinem Sklaven beispielsweise sagt: „Ich genehmige dir 
das Handeltreiben unter der Bedingung, dass du diese und jene Ware nicht 
kaufst.“ 

21. Dass jemand zu seiner Sklavin beispielsweise sagt: „Dieses Kind ist von 
mir, falls meine Frau damit einverstanden ist.“  

22. Vergebung des Mörders: Wenn der Vertreter im Falle einer vorsätzlichen 
Tötung dem Mörder vergibt unter der Bedingung, ein Geschenk zu erhalten, ist 
das Geschenk nicht erforderlich und dem Mörder ist vergeben. 

23. Vergebung durch den Verletzten: Dass der Verletzte beispielsweise sagt: 
„Ich vergebe dir unter einer Bedingung.“ 

24. Schutzvertrag (Dhimma): Zu einem Ungläubigen beispielsweise zu sagen: 
„Wenn Soundso damit einverstanden ist, mache ich dich zu einem Schutzbefoh-
lenen (Dhimmī).“  

25. Beispielsweise zu sagen: „Wenn Soundso einverstanden ist, werde ich 
deine mangelhafte Ware zurückgeben.“ 

26. Beispielsweise zu sagen: „Wenn Soundso einverstanden ist, werde ich 
deine Ware mit dem Widerspruchsrecht, das ich als Bedingung gestellt habe, zu-
rückgeben.“  

27. Beispielsweise zu sagen: „Wenn Soundso es will, werde ich den Richter 
entlassen.“ 

28. Kauf (Bayʿ): Der Kauf mit einer Bedingung, die weder für den Käufer 
noch für den Verkäufer einen Nutzen hat, ist wirksam und die Bedingung wird 
nicht eingehalten. So beispielsweise der Verkauf eines Tieres unter der Bedingung, 
dass der Käufer es nicht an jemand anderen verkauft oder verschenkt oder das 
Tier nicht auf der Weide grasen lässt oder es nicht reitet; der Verkauf von 
Kleidung unter der Bedingung, dass der Käufer sie selbst nicht trägt; der Verkauf 
eines Nahrungsmittels unter der Bedingung, dass der Käufer es selbst nicht isst 
oder es nicht an jemand anderen verkauft; ein Kauf unter der Bedingung, dass 
die Ware nicht weiterverkauft wird; all dies ist wirksam und all diese Bedingungen 
sind nichtig und werden nicht erfüllt. 

Der Kauf eines Tieres unter der Bedingung, dass es geschlachtet wird, ist 
wirksam und die Bedingung ist nichtig. Der Kauf einer Sache unter der Bedingung, 
sie in dieser Stadt nicht zu verkaufen, ist wirksam und die Bedingung nichtig. 

Ein Kauf mit einer Bedingung, die keinem nützt, sondern jemandem mögli-
cherweise schadet, ist wirksam, doch die Bedingung ist nichtig, so beispielsweise 
ein Hauskauf unter der Bedingung, es abzureißen. 

Eine Bedingung, die einen Dritten (jemand anderen als den Verkäufer und 
Käufer) bevorteilt, ist ebenfalls nichtig und der Kauf wirksam. Beispielsweise ist 
ein Verkauf unter der Bedingung, dass der Käufer einer anderen Person Schulden 
gibt, wirksam, doch er braucht keine Schulden zu geben. 

Ein Kauf unter der Bedingung, dass jemand anderes als der Käufer dem Ver-
käufer Schulden oder ein Geschenk gibt, ist wirksam, doch der Dritte muss diese 
nicht geben. 

Die Sachen, die mit Nennung einer Bedingung erlaubt sind, stehen im 82. Ar-
tikel der Mecelle ausführlich geschrieben. 

Tag und Nacht sende ich dir meine Grüße von ganzem Herzen,  
für deine geehrte und strahlende Seele, o Stolz der Welten! 

– 1184 –



10 — TERMINKAUF (SALAM) 
Darunter wird ein Vertrag über den Kauf einer bestimmten Sache zu einer 

bestimmten Zeit an einem bestimmten Ort gegen Vorauszahlung verstanden. 
Die Kaufsache ist dann die Schuld (Dayn) des Verkäufers. Beispiel: Der Käufer 
sagt: „Ich habe von dir 100 Scheffel Weizen mit diesen und jenen Eigenschaften 
für 50 Euro per Terminkauf gekauft, die du mir zu jenem Zeitpunkt an jenem 
Ort übergibst“, und der Verkäufer akzeptiert dies, oder aber der Verkäufer sagt: 
„Ich habe dir 10 Liter oder 10 Kilo Walnüsse per Terminkauf für soundso viel 
Euro verkauft“, und der Käufer stimmt dem zu; dadurch ist der Terminkauf zu-
stande gekommen. Auch wenn das Zahlungsmittel präsent ist, muss die Menge 
genannt werden. Dieser Kauf ist wirksam bei Gütern, deren gleichartige Exemplare 
bei Vertragsschluss und innerhalb des Zeitraums bis zur Übergabe auf dem Markt 
stets vorhanden sind und deren Qualität und Menge konkret angegeben werden 
können, also die nach Volumen, Gewicht, Länge oder Stückzahl gemessen werden 
und die bei Spezifizierung konkretisiert sind. Wie bei jeder Schuld (Dayn) erfolgt 
auch beim Terminkauf die Transaktion durch Nennung der Gattung der Sache, 
also ihres Namens, ihrer Eigenschaften und ihrer Menge. D. h. mit Vorauszahlung 
wird ein Kreditkauf getätigt. Die Maßeinheit muss jedem bekannt sein. Wasser-
melonen, Kürbisse, Holzscheitel, Fische, Granatäpfel und Quitten, deren Ein-
zelstücke unterschiedliche Größen haben, können beim Terminkauf nicht nach 
Stückzahl verkauft werden, sondern müssen nach Gewicht und Volumen gemessen 
werden. Dinge, die keinen großen Unterschied in der Größe haben und sich nicht 
groß im Preis unterscheiden, werden beim Terminkauf nach Stückzahl und Vo-
lumen verkauft. Das Vorhandensein von Fäulnis in Dingen wie Eiern und Wal-
nüssen schadet der Messung nach Anzahl nicht. Bei Fleisch, Seife, Tonwaren, 
Papier und Stoff müssen Gattung, Art und Eigenschaften mitgeteilt werden. Bei 
Seidenstoff muss auch das Gewicht mitgeteilt sein. Die landwirtschaftlichen Er-
zeugnisse des nächsten Jahres können sich in ihren Eigenschaften von der Ernte 
des laufenden Jahres unterscheiden. Da demnach der Weizen des nächsten Jahres 
nicht immer auf dem Markt verfügbar ist, kann er nicht per Terminkauf verkauft 
werden. Der Weizen eines bestimmten Dorfes kann nicht per Terminkauf verkauft 
werden, doch im Falle des Weizens einer bestimmten Stadt ist dies möglich. Mit 
Ausnahme des Fisches kann kein Tier per Terminkauf verkauft werden, doch 
Tiere können bei Terminkäufen als Zahlungsmittel dienen. Bei Gütern, für deren 
Tausch Zins in Frage kommt, ist der Terminkauf nicht gestattet. Der Termin-
kauf von nach Gewicht gemessenen Sachen für Geld, also Gold und Silber, wurde 
jedoch erlaubt. Beispielsweise ist der Terminkauf von Eisen gegen Baumwolle 
nicht erlaubt, doch gegen Gold ist dies erlaubt. Gold und Silber werden auch 
nach ihrer Verarbeitung nach Gewicht gemessen. Alle anderen Metalle hingegen 
werden infolge ihrer Verarbeitung nach Anzahl gemessen. Deshalb ist der Kauf 
einer Kupferwanne für einen Kupferbarren, deren Gewicht unterschiedlich ist, 
mit Sofortzahlung erlaubt. Doch ein Terminkauf ist hier nicht erlaubt. Wenn 
Gold- und Silbermünzen spezifiziert werden, sind sie nicht konkretisiert, weshalb 
sie keine Kaufsache sind und nicht per Terminkauf verkauft werden können. Sie 
können beim Terminkauf aber als Zahlungsmittel dienen. [Nach Imām Muham-
mad, möge Allah sich seiner erbarmen, gelten „Fulūs“ genannte Kupfermünzen 
wie Gold- und Silbermünzen. Doch nach den Schaykhayn, möge Allah sich beider 
erbarmen, verlieren Fulūs mit einer entsprechenden Absicht ihren Status als 
Zahlungsmittel und werden wie Urūd zu unvertretbaren Sachen. Durch Spezifi-
zierung sind sie konkretisiert. Sie können nach Stückzahl per Terminkauf verkauft 
werden. D. h. sie können gegen Gold und Silber oder andere Sachen per Ter-
minkauf verkauft werden. Somit ist der Kauf (Tausch) von Gold für Silbermünzen 

– 1185 –



und von Schmuck für Papiergeld wirksam. Es ist erforderlich, Papiergeld eine 
bestimmte Zeit später abzunehmen unter der Bedingung, dass dies mehr als 
einen Monat später erfolgt, und Gold sowie Silber bei Vertragsschluss in Besitz 
zu nehmen.] Die beim Terminkauf verkaufte Sache kann zu bestimmten Zeiten 
auch auf Raten veräußert werden. Ob das Zahlungsmittel nun ayn oder dayn ist, 
muss am Verhandlungsort eine sofortige Übergabe (Taslīm) erfolgen. Deshalb 
wird dieser Verkauf „Salam“ genannt. Wenn die Zahlung nicht gänzlich sofort 
erfolgt, ist der Terminkauf nicht wirksam. Sagt eine Person zu ihrem Schuldner: 
„Soundso viel Euro, die ich von dir erhalten werde, verkaufe ich per Termin-
kauf für soundso viel Liter bzw. Kilo Weizen“, ist dieser Terminkauf nicht 
wirksam. Die Zahlung ist hier nämlich dayn und wurde am Verhandlungsort 
nicht in Besitz genommen. Die Mindestdauer beim Terminkauf beträgt einen 
Monat. Ein sofortiger Terminkauf ist nicht erlaubt. Beim Terminkauf wird kein 
Widerrufsrecht als Bedingung gestellt. Es gibt auch kein Widerrufsrecht, wenn 
die Kaufsache gesehen wird. Beide Parteien können in gegenseitigem Einver-
nehmen den Kaufvertrag auflösen und der Verkäufer gibt das Entgelt oder ein 
gleichartiges Exemplar oder den Wert zurück. Wenn die per Terminkauf verkaufte 
Ware vor Fälligkeit des Übergabedatums nicht mehr auf dem Markt zu finden 
ist, dann kann der Käufer entweder, wenn er will, warten, bis die Ware wieder 
auf dem Markt verfügbar ist, oder aber er kann vom Kauf zurücktreten und sein 
Geld nehmen, anstatt etwas anderes als Ersatz zu akzeptieren. Die Kaufsache 
kann auch jemand anderem übertragen werden. Vor Entgegennahme des Zah-
lungsmittels seitens des Verkäufers und der per Terminkauf verkauften Ware 
seitens des Käufers dürfen sie diese nicht weiterveräußern. Der Käufer darf die 
Salam-Ware nicht dem Verkäufer verkaufen. Er darf sie ihm aber schenken und 
das Zahlungsmittel zurücknehmen. 

11 — WERKLIEFERUNG (ISTISNĀʿ) 
Unter Werklieferung/Maßanfertigung wird verstanden, sich bei einem Hand-

werker etwas anfertigen zu lassen, indem man die Sache beschreibt. Für die be-
nötigten Materialien aufzukommen, obliegt dem Handwerker. Wenn der Käufer 
die benötigten Materialien bereitstellt, wird dies zur Arbeitsleistung. Gibt der 
Verkäufer dem Käufer etwas weiter, was ein anderer hergestellt hat, und akzeptiert 
der Käufer dies, ist dies gültig. Es ist keine Bedingung, dass ein konkretes Datum 
für die Fertigstellung festgelegt wird. Wenn eine Dauer über einen Monat als 
Bedingung festgelegt wird, handelt es sich um einen Terminkauf (Salam). Wenn 
bei Sachen wie Schuhen, Kleidung, Booten, Schränken, Metallgegenständen und 
Gebäuden, bei denen eine Herstellung auf Bestellung üblich ist, kein Datum ge-
nannt oder ein Zeitraum von weniger als einem Monat genannt wird, ist die 
Werklieferung wirksam. Wird bei Sachen, die in der Regel nicht auf Bestellung 
hergestellt werden, ein Zeitraum von mehr als einem Monat genannt, ist es ein 
Terminkauf. Wenn beim Terminkauf keine Zeit genannt wird, ist der Vertrag 
unwirksam. So wie beim Werklieferungsvertrag eine Vorauszahlung erlaubt ist, 
kann auch die Bedingung gestellt werden, in sporadischen Raten zu zahlen. Wenn 
zur Bedingung gemacht wird, dass die Bezahlung zu einem bestimmten Zeitpunkt 
erfolgt, handelt es sich um einen Terminkauf. Wenn der Käufer die hergestellte 
Ware zu Gesicht bekommt und sie ihm nicht gefällt, kann er auf den Kauf ver-
zichten. Wenn es ein Terminkauf war, haben beide Parteien kein Widerrufsrecht. 
Beide können vor Beginn der Bauarbeiten vom Vertrag zurücktreten. Nach 
Beginn der Arbeiten kann der Handwerker weiterhin zurücktreten. Doch nachdem 
er es dem Käufer gezeigt hat, kann er nicht mehr zurücktreten. Wenn der Käufer 

– 1186 –



die Sache nach Inaugenscheinnahme nicht der Beschreibung entsprechend ansieht, 
kann er die Annahme verweigern. Der Autor des al-Bahr ar-rāʾiq schreibt: „Sagt 
jemand zu einem Baumeister: ,Bau mir ein Haus‘, und beschreibt ihm das Haus 
und teilt dem Baumeister mit, er würde ihm den Marktwert zahlen, den ein Sach-
verständiger bestimmt, doch will der Baumeister mehr Geld, muss dieser das 
Gebäude übergeben und den Marktwert akzeptieren.“ [Wie zu erkennen ist, 
bedarf es beim Abschluss eines Werklieferungsvertrages keiner Preisbestimmung. 
Wenn ein Preis abgemacht wurde, ist es zwar erlaubt, dass der Handwerker im 
Nachhinein mehr Geld verlangt, doch wenn der Käufer dies nicht akzeptiert, 
müssen sich beide auf den Marktwert einigen, den ein Sachverständiger ermittelt.] 
Wenn eine der beiden Vertragsparteien stirbt, wird die Werklieferung nichtig, 
also hinfällig. Auch die Miete wird auf diese Weise nichtig. 

[Es ist nicht gestattet, Sachen zu verkaufen, die nicht existieren. Daher ist es 
nicht erlaubt, ein Grundstück einem Bauunternehmer zu übergeben und als Ge-
genleistung ein Stockwerk des Hochhauses, das er darauf errichtet, zu erhalten. 
Genauso darf ein Gebäude, das vom Bauunternehmer gebaut werden wird, vor 
dem Bau nicht gekauft werden. Es ist auch nicht möglich, das Gebäude oder 
Stockwerk vor dem Bau per Terminkauf zu kaufen. Denn Sachen, die bis zum 
Übergabedatum auf dem Markt nicht existieren, sowie nicht vertretbare Sachen 
können nicht per Terminkauf verkauft werden. Doch das Gebäude per Werklie-
ferung durch den Bauunternehmer errichten zu lassen, ist erlaubt und ganz 
einfach. Denn wie in Artikel 37 der Mecelle geschrieben steht, „ist der Gebrauch 
der Menschen ein rechtlicher Beleg und diesen Folge zu leisten, ist wādschib.“ 
D. h. Bräuchen/Gepflogenheiten, die im Islam nicht verboten sind, zu folgen, ist 
wādschib. In Artikel 389 heißt es: „Werklieferung bei Sachen, bei denen dies 
üblich ist, ist wirksam.“ Das heißt, wenn die genaue Zeit der Übergabe des Ge-
bäudes nicht bekannt ist oder sie weniger als einen Monat beträgt, ist dies über-
einstimmend erlaubt. Überschreitet die Zeit jedoch einen Monat, ist die 
Werklieferung nach beiden Imāmen weiterhin gültig. Diesen Artikeln zufolge 
kann ein bestimmter Teil des Grundstückes, beispielsweise zwei Drittel, anteilig 
dem Bauunternehmer per Kreditkauf verkauft werden. Als Gegenleistung für 
das Geld, das man vom Bauunternehmer erhalten wird, wird das gewünschte 
Stockwerk bei ihm per Werklieferung in Auftrag gegeben. Denn es ist erlaubt, 
auf dem eigenen Grundstück gemäß dem eigenen Projekt per Werklieferung ein 
Hochhaus bauen zu lassen. Zuvor bei Vertragsschluss müssen jedoch das Projekt 
des per Werklieferung zu errichtenden Gebäudes oder Stockwerkes, der Plan, 
die Art und das Fabrikat aller zu verwendenden Materialien bekannt und be-
schlossen sein. 

Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es im Kapitel „Miete/Pacht“ (Idschāra): „Wenn 
Zayd sich mit einem Meister für einen bestimmten Lohn darauf einigt, auf seinem 
eigenen Grundstück mit seinen eigenen Materialien einen Raum mit bestimmter 
Länge, Breite und Höhe zu errichten, und er den Lohn im Voraus zahlt, ist es 
nicht erlaubt, dass der Meister nach Fertigstellung des Raumes mehr Geld verlangt. 
Hätte der Meister ihn mit seinen Materialien gebaut [und wäre es somit ein 
Werklieferungsvertrag gewesen], wäre dies erlaubt gewesen.“ Aus diesem Beispiel 
versteht sich, dass es erlaubt ist, dass jemand auf seinem Grundstück per Werk-
lieferung ein Haus bauen lässt. 

Damit jemand, der kein Grundstück besitzt, ein Stockwerk eines Hochhauses 
vor dem Bau mit Vorauszahlung kaufen kann, wird entweder ein Werkliefe-
rungsvertrag geschlossen oder er vertraut das Geld dem Bauunternehmer an. 
Nach Fertigstellung wird dann ein Kaufvertrag (Aqd) abgeschlossen. Wie in 
Artikel 215 der Mecelle geschrieben steht, ist es erlaubt, dass der Bauunternehmer 

– 1187 –



seinen Anteil am Hochhaus und Grundstück gemeinsam verkauft. Siehe auch 
Kapitel 38 im zweiten Abschnitt. 

Wenn vor der Fertigstellung eines Gebäudes, das per Vorauszahlung gebaut 
werden soll, die Zeit für das Entrichten der Zakāt kommt, wird hierfür keine 
Zakāt entrichtet. Im Falle einer aufgeschobenen Zahlung gibt der Bauunternehmer 
als Zakāt 1/40 von den Ausgaben. 

Um bei alltäglichen Angelegenheiten im Einklang mit den islamischen Be-
stimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) handeln zu können, muss jeder Muslim die 
ersten 100 Artikel der Mecelle auswendig lernen und sehr gut verstehen. 

Das Buch Mecelle besteht aus einem einführenden Teil und 16 Abschnitten. 
Insgesamt sind es 1851 Artikel. 

Beim einführenden Teil handelt es sich um rechtliches Grundlagenwissen 
(Rechtsprinzipien) und er besteht aus 100 Artikeln. 

Der erste Abschnitt ist „Kauf und Verkauf (Bayʿ wa-schirā)“ und geht von 
Art. 101 bis Art. 403.  

Der zweite Abschnitt ist die „Miete/Pacht“ (Idschāra) und geht bis Art. 611. 
Der dritte Abschnitt ist die „Bürgschaft“ (Kafāla) und geht bis Art. 672.  
Der vierte Abschnitt ist die „Schuldübertragung“ (Hawāla) und geht bis Art. 

700. 
Der fünfte Abschnitt ist der „Pfandvertrag“ (Rahn) und geht bis Art. 761.  
Der sechste Abschnitt ist die „Treuhänderschaft“ (Amāna) und geht bis Art. 

832. 
Der siebte Abschnitt ist die „Schenkung“ (Hiba) und geht bis Art. 880.  
Der achte Abschnitt ist „Usurpation (Ghasb) und Schaden (Darar)“ und 

geht bis Art. 940. 
Der neunte Abschnitt ist „Entmündigung (Hidschr) und Zwang (Ikrāh)“ und 

geht bis Art. 1044.  
Der zehnte Abschnitt ist „Gesellschaften und soziales Wissen“ und geht bis Art. 1448.  
Der elfte Abschnitt ist die „Stellvertretung/Bevollmächtigung“ (Wakāla) und 

geht bis Art. 1530. 
Der zwölfte Abschnitt ist „Vergleich (Sulh) und Erlass (Afw)“ und geht bis Art. 

1571.  
Der dreizehnte Abschnitt ist die „Anerkenntnis (Iqrār)“ und geht bis Art. 1612. 
Der vierzehnte Abschnitt ist die „Anspruchsforderung (Daʿwā)“ und geht bis 

Art. 1675.  
Der fünfzehnte Abschnitt ist „Beweis (Ithbāt) und Schwur (Yamīn)“ und geht 

bis Art. 1783. 
Der sechzehnte Abschnitt ist die „Rechtsprechung“ und geht bis Art. 1851.  
Die bekannten Rechtsgelehrten Alī Haydar Beg, Ātif Beg und Hādschi Raschīd 

Pascha, möge Allah sich ihrer erbarmen, haben jeweils Kommentare zur Mecelle 
verfasst. Alle diese Kommentare wurden in unterschiedlichen Bänden gedruckt. 
Westliche Akademiker und Intellektuelle, die diese Werke studieren, sind fasziniert 
vom Islamischen Recht und von der Tiefe und dem Reichtum des sozialen Wissens 
im Islam. 
Ātif Beg schreibt bei seiner Kommentierung von Artikel 1114 und nachfol-

gend: 
„Qisma“ bedeutet, eine gemietete Sache, die mehrere Teilhaber hat, unter 

den Eigentümern aufzuteilen. Können sie sich bei einer Sache, die ayn ist und 
vermengt ist mit etwas derselben Gattung, nicht einigen, nimmt der Richter die 

– 1188 –



Aufteilung vor, falls einer der Teilhaber dies fordert. Wie in Kapitel 19 des dritten 
Abschnitts erwähnt wird, handelt es sich beim Aufteilen von Sachen, die nach 
Volumen oder Gewicht gemessen werden, vor dem Wiegen um Zins. Die Auf-
teilung von Schulden ist nicht gültig. Die Aufteilung einer Sache, die eine Ver-
mengung von Gütern unterschiedlicher Gattung ist und deren Aufteilung Schaden 
verursacht, nimmt nicht der Richter vor. Die Teilhaber können sie nach Einigung 
aufteilen oder sie verkaufen und das Geld aufteilen. Bei einem Gebäude wird 
der Wert ermittelt und es wird so aufgeteilt, dass die Anteile denselben Wert 
haben. Derjenige, der den wertvolleren Teil bekommt, zahlt demjenigen, der 
den weniger wertvollen Teil bekommen hat, die Hälfte der Differenz in Geld. 
Die Aufteilung des Nutzens einer gemeinsamen Sache, während ihr Eigentum 
bestehen bleibt, wird „Muhāyaʾa“ genannt. Bei vertretbaren Sachen gibt es keine 
Muhāyaʾa. Häuser und Äcker können zeitlich oder räumlich Gegenstand der 
Muhāyaʾa sein. Wenn hinsichtlich Ort und Priorität keine Einigkeit entsteht, 
werden Lose gezogen. Bei Sachen, die ayn sind, wie z. B. Bäume, Wolle und 
Milch, gibt es keine Muhāyaʾa. Wenn bei diesen die Muhāyaʾa vorgenommen 
wird und sie sich gegenseitig die Unterschiede in den Anteilen verzeihen, ist dies 
dennoch nicht halāl.] 

 
Nichts hat mehr Ansehen auf der Welt als zu sitzen auf dem Throne,  
doch ein gesunder Atem sogar, ist mehr wert als die Krone. 

12 — DARLEHEN 

Jemandem ein Darlehen zu gewähren, also etwas zu borgen (Qard hasan), 
bringt großen Lohn ein. Eine jede Sache, von der es auf dem Markt ein „Ent-
sprechendes“ (Mithl), also „Gleichartiges/Ähnliches“ gibt, auf unbestimmte 
Zeit unter der Bedingung, dass ein Entsprechendes zurückgegeben wird, zu bor-
gen, wird als „Qard hasan“ (zinsloses, wohltätiges Darlehen) bezeichnet. Das 
Darlehen wird durch Angebot und Annahme [durch eine Vereinbarung mit 
Worten wie „Ich habe genommen“ und „Ich habe gegeben“] wirksam. Wer eine 
Goldmünze als Darlehen nimmt, zahlt eine Goldmünze zurück. Unter dem Vor-
wand, der Wert habe sich verändert, darf er kein Silber- oder Papiergeld gemäß 
dem vorherigen oder neuen Wert geben. Anstelle dieser darf er auch kein Gold 
geben, es sei denn, der Gläubiger ist damit einverstanden. Bezahlt jemand seine 
Schulden nicht, obwohl er dazu imstande ist, kann der Gläubiger oder jemand 
anderes sie von ihm mit Gewalt nehmen. Wenn die Schulden bezahlt sind und 
der Schuldschein Eigentum des Gläubigers ist, stellt er ein Dokument aus, aus 
dem hervorgeht, dass die Schulden bezahlt wurden. Hat der Todkranke viele 
Gläubiger, teilt er sie unter allen auf. Sagt der Schuldner: „Gib mir meinen 
Schuldschein, auf dem meine Schulden von 100 Euro dokumentiert sind, und 
ich gebe dir dafür 90 Euro“, und der Gläubiger händigt den Schein widerwillig 
aus, kann er weitere 10 Euro verlangen. Wenn Zuyūf, also Geld außer Gold 
und Silber wie Papiergeld, als Darlehen gegeben wird und es danach zur Inflation 
kommt und das Papiergeld wertlos wird, dann muss die Person nach den beiden 
Imāmen die Menge an Gold bezahlen, die das Geld am Tag der Übergabe wert 
war, oder mit einem gültigen Zahlungsmittel in entsprechender Höhe. Ändert 
sich der Wert, verhält sich dies nach Abū Yūsuf auch so und dies ist auch die 
Fatwa, wie im Kapitel über Geldwechsel geschrieben steht. Dies gilt auch bei 
der Wertänderung sämtlicher Sachen, die nach Volumen oder Gewicht gemessen 
werden. Ein Gläubiger kann die Forderung gegen eine Person nicht bei einem 

– 1189 –



Dritten, der Schulden bei dieser Person hat, geltend machen. Unvertretbare Sa-
chen wie Häuser, Läden, Tiere oder Kleidung, also Sachen, von denen es auf 
dem Markt kein Entsprechendes gibt, zu borgen, ist unwirksam und sie müssen 
unverzüglich zurückgegeben werden. Ihre Verwendung ist harām. Ihr Verkauf 
ist zwar auch harām, aber dennoch wirksam, denn durch die Inbesitznahme wur-
den sie Eigentum der Person. Bei einer unvertretbaren Sache, die geborgt wurde, 
muss der Wert bezahlt werden. Sagt eine Person, sie schulde Ahmad 100 Euro, 
dann ist daraus nicht zu verstehen, dass sie Schuldner ist. Die Person muss auch 
angeben, weshalb und wie sie sich verschuldet hat. 

Auf Seite 59 des Hamza efendi risālesi scherhi heißt es: „Beim Gewähren 
von Darlehen darf keine Frist festgesetzt werden, denn wenn eine Frist festgelegt 
wird, wäre dies der Verkauf einer Sache für ihr Entsprechendes auf Kredit, was 
wiederum Zins ist. Dadurch, dass auf den Schuldschein kein Zahlungsdatum 
geschrieben wird, hat der Gläubiger stets das Recht, das Gegebene zurückzu-
verlangen, und braucht keine bestimmte Zeit abzuwarten. Darlehen müssen 
ohne Fristsetzung gewährt werden und der Gläubiger muss diese zu beliebigen 
Zeiten einfordern können. Die Aussage von Unwissenden, aufgrund des Ver-
langens der Rückzahlung der geborgten Sache verbleibe kein Lohn, ist nicht 
richtig. Es ist erlaubt, sein Recht zu fordern, ohne der anderen Person das Herz 
zu brechen und es ihr vorzuhalten. Jemandem das Herz zu brechen, ist eine se-
parate Sünde.“ Der Darlehensnehmer darf auf den Schuldschein (Wechsel), den 
er aushändigen wird, keine Frist notieren. Doch derjenige, der etwas einkauft, 
muss auf den Schein das Zahlungsdatum schreiben. Wenn es erforderlich ist, 
dass auf dem Schein ein Datum steht, damit jemand später die Schulden zu-
rückbekommt, verlangt er vom Schuldner einen Bürgen (Kafīl). Mit dem Bürgen 
einigt er sich dann darauf, dass dieser für die Rückzahlung zu einem bestimmten 
Datum bürgt. Vom Bürgen nimmt er dann beispielsweise einen Schein, auf dem 
das Datum der Zahlung notiert ist. Es wurde gesagt, dass zu der Zeit, zu der der 
Bürge zahlen muss, auch der Schuldner die Zahlung tätigen dürfe. Es ist jedoch 
besser, wenn der Bürge bei Fälligkeit das Geld bezahlt und dann das Geld vom 
Schuldner nimmt. Oder der Schuldner überträgt seine Schulden auf jemanden, 
der bei ihm Schulden hat. Wenn der Zeitpunkt für die Begleichung der Schulden 
desjenigen, auf den die Schulden übertragen wurden, feststeht, zahlt er dem 
Gläubiger zu diesem Zeitpunkt. Wurde kein Datum festgelegt, einigt sich der 
Gläubiger mit der Person, die der Übertragung der Schulden zugestimmt hat, 
auf ein bestimmtes Datum. Hat dieser keine Schulden beim Schuldner, teilt der 
Schuldner mit, dass er sich für eine bestimmte Zeit bei ihm verschuldet, d. h. er 
gibt ihm einen Schuldschein. Beide Schulden werden am selben Datum bezahlt. 
Doch in diesem Fall gibt der Schuldner den Schein, aus dem die Zahlung her-
vorgeht, nicht dem Gläubiger, sondern der Person, die der Schuldübertragung 
(Hawāla) zugestimmt hat. Wenn der Gläubiger verlangt, dass der Schein mit 
dem Zahlungsdatum ihm überreicht wird, schenkt er das Geld, das er als Darlehen 
geben wird, einem Freund, dem er vertraut. Der Freund wiederum gibt das Geld 
dem Schuldner und sagt, dass er seine Schulden auf den Inhaber des Geldes 
übertragen soll. Der Geldinhaber akzeptiert die Übertragung, füllt einen Schein 
mit dem gewünschten Zahlungsdatum aus und übergibt ihn seinem Freund. Der 
Schuldner wiederum gibt dem Geldinhaber einen Schein, auf welchem dasselbe 
Datum geschrieben steht. Anschließend schenkt derjenige, der die Übertragung 
akzeptierte, die Forderung seinem Freund und gibt den Schein zurück. Oder er 
verkauft demjenigen, der ein Darlehen möchte, etwas Günstiges für den Preis, 
der der zu borgenden Sache entspricht, auf Kredit. Er nimmt von ihm einen 
Schein, aus dem das Datum für die Zahlung dieses Verkaufs hervorgeht. Danach 

– 1190 –



kauft er von dieser Person diese Sache für den gleichen Preis mit sofortiger 
Zahlung. [Siehe auch das Ende von Kapitel 6.] Auf Seite 620 des al-Hadīqa 
heißt es: „Jemand darf der Person, der er ein Darlehen gewähren wird, gar ein 
Stück Papier für 1000 [Euro] verkaufen. Dies ist nicht makrūh.“ Im al-Aschbāh 
heißt es: „Einer der Wege, beim Gewähren eines Darlehens auf den Schuldschein 
ein Zahlungsdatum notieren zu können, ist das Befolgen der mālikītischen 
Rechtsschule. In der mālikītischen Rechtsschule muss nämlich beim Gewähren 
eines Darlehens das Rückzahlungsdatum festgelegt werden.“ Im al-Mīzān al-
kubrā heißt es: „In der mālikītischen Rechtsschule ist es nicht erlaubt, die 
geborgte Sache und die Zahlung für einen Verkauf vor oder nach Fälligkeit der 
Frist zu verlangen. Dies muss zum rechten Zeitpunkt geschehen.“ Doch das Be-
folgen einer anderen Rechtsschule ist nur in schwierigen Situationen, bei Er-
schwernis erlaubt. Sodann müssen sämtliche Gültigkeitsbedingungen der befolgten 
Schule erlernt und diese eingehalten werden. Im Superkommentar von Schaykh-
zādā zum al-Baydāwī heißt es in Band 1 auf Seite 590: „Das Wort Mudāyana 
(Verschuldung), welches im edlen Koranvers vorkommt, meint Muʿāmala, also 
Kauf und Verkauf. Dies kann auf vier Arten geschehen: Beim Verkauf eines 
Ayn für ein Ayn handelt es sich nicht um eine Mudāyana. Schulden (Dayn) 
gegen Schulden zu verkaufen, ist nichtig. Ayn gegen Dayn zu verkaufen, ist der 
uns bekannte Kreditkauf. Dayn gegen Ayn zu verkaufen, ist ein Terminkauf. 
Bei beiden Käufen wird für das Geschuldete auf einem Schein ein bestimmtes 
Zahlungsdatum festgehalten. Darlehen zu geben, gehört zu keiner der beiden 
Kategorien. Beim Gewähren von Darlehen ein bestimmtes Zahlungsdatum fest-
zulegen, ist in der hanafītischen Rechtsschule nicht erlaubt.“ Wird ein Datum 
festgelegt, ist es Zins. 

Beim Gewähren eines Darlehens einen Vorteil als Bedingung zu stellen, ist 
Zins und harām. Ohne eine solche Bedingung zu stellen bei Bezahlung etwas 
Zusätzliches zu geben, ist erlaubt. Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt, bevor er das Gewähren von Darlehen erläutert: „Sagt jemand zu einer 
Person: ,Bürge für die Schulden, die ich bei Soundso habe‘, und diese Person 
akzeptiert dies und zahlt, kann der Bürge zum Schuldner sagen: ‚Zahl mir die 
Schulden zu diesem Zeitpunkt zurück.‘ Sagt er aber: ,Bezahle die Schulden, die 
ich bei Soundso habe‘, und die Person akzeptiert und zahlt, so ist es nicht erlaubt, 
dass der Schuldner ihr den Betrag zu einem festgelegten Datum zahlt, denn die 
Person hat die Schulden des Schuldners bezahlt und der Schuldner schuldet nun 
dieser Person Geld. Das Festlegen eines Rückzahlungsdatums bei Schulden ist 
jedoch nicht erlaubt.“ 

Der Autor des al-Uqūd ad-durriyya, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Dem Gläubiger das eigene Haus zu geben und ihm anzubieten, kostenfrei darin 
zu leben, ist unwirksam. Es muss der übliche Preis bezahlt werden. Wenn man 
dem Gläubiger das eigene Haus als Pfand gibt und ihm erlaubt, darin kostenfrei 
zu wohnen, ist keine Zahlung erforderlich. Gibt er dem Gläubiger das Pfand 
zur Miete, wird die Pfandleihe unwirksam. Es ist makrūh tahrīman, dass der 
Gläubiger vom Verpfändeten profitiert. Wenn eine Frau ihren Sohn in ihrem 
Haus wohnen lässt unter der Bedingung, dass er dieses Haus renovieren wird, 
und der Sohn jahrelang darin wohnt und es nicht renoviert, muss er seiner Mutter 
den üblichen Preis bezahlen.“ 

Der große hanafītische Gelehrte Khayruddīn ar-Ramlī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt in seinem Werk al-Fatāwā al-khayriyya: „Wenn ein 
Schutzbefohlener (Dhimmī) einem Schutzbefohlenen 50 [Euro] borgt und mit 
Zinsen 55 [Euro] zurücknimmt, muss er die 5 [Euro] zurückgeben. Denn Zinsen 
sind in jeder Religion harām.“ 

– 1191 –



Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seinem Buch al-Mīzān al-kubrā: „In allen vier Rechtsschulen ist es mustahabb, 
Darlehen zu geben. Um einen Teil des Geldes für eine verkaufte Ware, welches 
später bezahlt werden soll, vor der ausgemachten Zeit erhalten zu können, auf 
den Rest zu verzichten, ist nicht erlaubt. Wenn man einen Teil des Geldes vor 
dem ausgemachten Datum erhält und den Rest nach dem Datum auf ein anderes 
Datum aufschiebt, ist dies ebenso nicht erlaubt. Vor der ausgemachten Zeit 
einen Teil als die ausgemachte Sache zu erhalten und einen anderen Teil als 
etwas anderes, ist nicht erlaubt. Bei Fälligkeit einen Teil anzunehmen und den 
Rest auf später zu verschieben oder darauf zu verzichten, ist erlaubt.“ Bei einem 
Kauf mit sofortiger Bezahlung ist es erlaubt zu sagen: „Wenn du die Hälfte jetzt 
(oder morgen) zahlst, kannst du mir den Rest nach einem Jahr geben.“ 

Während oder nach dem Gewähren eines Darlehens damit einverstanden zu 
sein, dass Schulden auf Raten bezahlt werden, ist nicht gestattet. Der Gläubiger, 
der mit einer Ratenzahlung auf lange Zeit einverstanden war, kann im Nachhinein 
darauf verzichten und alles sofort verlangen. Der Schuldner ist dann verpflichtet, 
alles auf einmal zu bezahlen, sofern er dazu imstande ist, selbst wenn er einen 
Schein hat, aus dem die vereinbarte Ratenzahlung hervorgeht. Wenn der Schuld-
ner einen Teil leugnet, darf der Rest zur bestimmten Zeit genommen werden. 
Es ist nicht erlaubt, dass die sofort fällige Brautgabe (Mahr muʿaddschal) auf-
geschoben wird. Die Frau oder ihre Erben nehmen alles sofort. Es ist erlaubt, 
vom Schuldner einen Bürgen zu verlangen und mit dem Bürgen eine Ratenzahlung 
zu bestimmten Terminen zu vereinbaren. 

Es ist nicht erlaubt, beim Darlehen ein bestimmtes Datum festzulegen für 
die Rückzahlung der Schulden, und es ist erlaubt, die Schulden vor diesem 
Datum zurückzuverlangen. (In der mālikītischen Rechtsschule darf der Darle-
hensgeber vom Schuldner keine Geschenke entgegennehmen, nicht von seinen 
Speisen essen und in keiner Weise von ihm einen Nutzen ziehen, selbst wenn 
dies nicht zur Bedingung gemacht wurde. Nach der schāfiʿītischen und hanbalī-
tischen Rechtsschule ist dies erlaubt, falls es bei Vertragsschluss nicht zur Be-
dingung gemacht wird. Es gibt zwar einige hanafītische Gelehrte, die sagten, 
dass dies erlaubt ist, falls es nicht als Bedingung gestellt wurde, doch andere 
sagten, dass dies auch ohne diese Bedingung nicht erlaubt ist. Der erste Stand-
punkt trifft dann zu, wenn man von einer Person annimmt, die ihm jederzeit ge-
wohnheitsmäßig Geschenke gibt, und ist der Weg der Fatwa. Der zweite Stand-
punkt ist jedoch der Weg der Gottesfürchtigen. Der Darlehensnehmer muss 
verstandesreif sein und darf nicht entmündigt sein. 

Es ist zwar erlaubt, dass der Schuldner nach Erhalt des Darlehens vom Gläu-
biger für einen hohen Preis etwas kauft, während es bei der Darlehensgabe nicht 
zur Bedingung gemacht wurde, doch dies ist makrūh. Nach Schamsul-aʾimma 
al-Halwānī ist dies harām. Wenn er jedoch vor dem Darlehensvertrag beispiels-
weise einen Stoff im Wert von 1000 Euro für 1500 Euro kauft und nach dem 
Auseinandergehen wieder zurückkehrt und ein Darlehen über 4000 Euro auf-
nimmt, ist dies erlaubt und er schuldet dann dem Verkäufer 5500 Euro. Dabei 
müssten seine Schulden aber 5000 Euro betragen. Im ad-Durr al-mukhtār heißt 
es, dass ein solches Geschäft (Muʿāmala) erlaubt ist, wenn es nicht mehr als 5 
% ist. Wenn jemand mit einer Differenz von mehr als 5 % ein Darlehen gewährt, 
also vor dem Geben des Darlehens die per Muʿāmala zu verkaufende Ware 
mehr als 5 % des zu gewährenden Darlehens kostet, so ist dies harām und 
jemand, der auf solche Weise Darlehen gibt, wird eingesperrt. Ibn Ābidīn, möge 
Allah sich seiner erbarmen, erklärt diese Zeilen des ad-Durr al-mukhtār aus-
führlich. Er schreibt, dass auf Befehl des Sultans eine Fatwa erteilt wurde, der 

– 1192 –



zufolge Muʿāmala-Verkäufe bis 15 % statthaft sind, und nennt die Gelehrten 
und bedeutenden Fiqh-Bücher, die dies als statthaft bewerten. In der Fatwa-
sammlung al-Bazzāziyya heißt es im Kapitel über Geldwechsel (Sarf): „Wenn 
ein Bedürftiger ein Darlehen mit Aufschlag ersucht und einer Person eine Ware 
für 10 [Euro] verkauft und übergibt und der Darlehensgeber ihm anschließend 
die Ware für 12 [Euro] verkauft, so ist dies erlaubt. Es wäre besser, den Kauf 
nach dem Geben des Darlehens zu tätigen. Wenn die Ware dem Darlehensgeber 
gehört, kann er sie dem Darlehensnehmer für eine beliebige Dauer beispielsweise 
für 12 [Euro] auf Kredit verkaufen. Wenn der Darlehensnehmer die Ware an-
nimmt, verkauft er sie einem Dritten für 10 [Euro] und übergibt sie ihm. Dieser 
Dritte wiederum verkauft die Ware dem Darlehensgeber für 10 [Euro] mit so-
fortiger Bezahlung und übergibt sie ihm. Anschließend gibt er die erhaltenen 
10 [Euro] dem Darlehensnehmer und begleicht somit seine Schulden.“ Im al-
Bahr heißt es: „Wenn jemand eine Forderung über 10 [Euro] hat und nach einer 
bestimmten Zeit 13 [Euro] erhalten möchte, kauft er von seinem Schuldner eine 
Ware für 10 [Euro] und verkauft sie ihm nach Inbesitznahme für 13 [Euro] auf 
Kredit.“  

In den muslimischen Gerichten hat man Verfahren bei Muʿāmala-Käufen 
mit bis zu 15% stattgegeben. Beispielsweise werden im Buch Durr as-sukūk, 
das im Jahre 1288 gedruckt wurde, einige hundert Urteile von Scharia-Gerichten 
aus der Zeit von Sultan Abdülmecid, möge Allah sich seiner erbarmen, angeführt. 
Im zweiten Band auf Seite 65 heißt es: „Alī Aga gesteht vor Walī Aga: ,Dieser 
Walī Aga hat mir von seinem Besitz 3000 Kuruş als Darlehen überreicht und 
ich habe sie an mich genommen. Dieses Geld, dessen Zahlung wir auf ein Jahr 
später aufgeschoben haben, zusammen mit 450 Kuruş als Preis für das einbändige 
Buch mit dem Titel al-Qudūrī, das ich von derselben Person, Walī Aga, auf 
Kredit gekauft habe, macht zusammen 3450 Kuruş, und das sind meine Schulden 
bei ihm.‘ Diese Anerkenntnis wurde akzeptiert.“ Da 450 Kuruş 15 % von 3000 
Kuruş ausmachen, wurde dies als statthaft angesehen. 

Es wurde gesagt, dass das Geben von Darlehen auf dem Wege der „Iyna“ 
erlaubt sei, um so der Sünde des Zinses zu entgehen. Ibn Ābidīn schreibt am 
Ende der Kapitel „Geldwechsel“ und „Bürgschaft“: „Bei einem Iyna-Verkauf 
verkauft der Reiche dem Armen eine Ware im Wert von 10 [Euro] beispielsweise 
für 12 [Euro] auf Kredit. Der Arme nimmt die Ware entgegen und verkauft sie 
einem Dritten mit sofortiger Bezahlung für 10 [Euro] weiter, sodass er 10 [Euro] 
erhalten hat. Dem Reichen schuldet er 12 [Euro]. Nach Imām Abū Yūsuf ist 
dies erlaubt. Im Fath al-qadīr steht, dass dies nicht einmal makrūh ist. Nach 
Imām Muhammad ist dies nicht erlaubt.“ In den Büchern al-Hadīqa und al-
Barīqa heißt es: „Iyna bedeutet, eine Ware auf Kredit zu verkaufen und sie in 
der gleichen Sitzung von diesem Käufer mit sofortiger Bezahlung und billiger 
zurückzukaufen. Da die zweite Zahlung ayn ist, also sofort erfolgt, wird dieser 
Kauf ,ʿIyna‘-Kauf genannt. Wenn beide Zahlungen vorher abgesprochen und 
als Bedingung gestellt werden, ist dies per Konsens harām. Wird dies aber nicht 
als Bedingung gestellt, ist es nach der schāfiʿītischen Rechtsschule erlaubt. Wenn 
der Käufer diese Ware in der gleichen Sitzung einer anderen Person verkauft, 
ist dies erlaubt. In einem Hadith heißt es: ,Wenn ihr mit dem Iyna-Verkauf 
anfängt und den Dschihad unterlassend euch mit der Landwirtschaft beschäftigt, 
wird Allah, der Erhabene, euch erniedrigen. Solange ihr nicht zu eurer Religion 
zurückkehrt, könnt ihr euch nicht von dieser Erniedrigung retten.‘ Dieser Hadith 
handelt von demjenigen Iyna-Verkauf, der harām ist. Die edlen Gefährten pfleg-
ten den Iyna-Verkauf, der halāl ist, zu tätigen. Beispielsweise verkauft ein 
Reicher einem Armen, der ein Darlehen aufnehmen will, eine Ware für 2000 

– 1193 –



[Euro] auf Kredit. Eine dritte Person wird vom Reichen geschickt, die dann 
vom Armen diese Ware für 1000 [Euro] mit sofortiger Bezahlung kauft und sie 
dem Reichen anschließend für 1000 [Euro] zurückverkauft und den Armen somit 
an den Reichen verweist. Der Reiche wiederum bezahlt die ihm zugewiesenen 
1000 [Euro] dem Armen. Wenn der Zahltag kommt, nimmt er vom Armen 2000 
[Euro] als Zahlung. Ein solcher Kauf wurde vom Gesandten Allahs anbefohlen, 
wie bei Qādīkhān geschrieben steht.“ 

[Im al-Bahr heißt es: „Der Bedürftige darf Darlehen mit Zinsen aufnehmen.“ 
Dieser Person aber ein Darlehen mit Zinsen zu geben, ist harām [al-Aschbāh]. 
Als „bedürftig“ (muhtādsch) wird derjenige bezeichnet, der keinen Unterhalt 
hat und diesen auch nicht auftreiben kann. Im Islam wird dieses Bedürfnis als 
Notwendigkeit (Darūra) gewertet [al-Aschbāh]. Wenn eine solche arme Person 
kein zinsloses Darlehen aufnehmen kann und sich auch niemand findet, der ihm 
ein Darlehen mit Zinsen gewährt, da dies harām ist, dann ist es erlaubt, ihm in 
Höhe seines Bedarfs per Muʿāmala oder Iyna Geld zu borgen, um ihn davor zu 
bewahren, zugrunde zu gehen. Aber ein Darlehen mit Zinsen aufzunehmen und 
diesem per Muʿāmala oder Iyna Geld zu borgen, um in den Besitz von mehr 
Gütern und Gebäuden kommen, als man für seinen Lebensunterhalt braucht, 
und Kapital für seinen Handel zu erwerben, ist nicht erlaubt.] Siehe Seite 1232. 

Mittels Terminkauf ein Darlehen zu geben, also einem Bauern/Dorfbewohner 
im Voraus das zu borgende Geld als Zahlung eines Terminkaufes für sehr günstig 
zu geben und später als Gegenleistung für dieses Geld von der Ernte des kom-
menden Jahres sehr viel Weizen, Zuckerrüben oder Baumwolle zu kaufen, ist 
nicht erlaubt. Erzeugnisse des nächsten Jahres, die im Moment des Kaufvertrages 
auf dem Markt nicht vorhanden sind, dürfen keine Ware bei einem Terminkauf 
sein. Einem Bauern auf diese unerlaubte Art per Terminkauf Geld zu geben, 
ist noch schlimmer als das Geben von Darlehen per Muʿāmala oder Iyna. Es 
ruiniert die Bauern und Dörfer. 

Sachen, die als Leihgabe (Āriya) gegeben werden, sind somit geborgt. Borgen 
(Darlehen zu geben) bedeutet ohnehin leihen. Āriya (Leihe) meint, eine Sache 
für die Nutzung zu übergeben. Bei Leihgaben wird die Sache selbst zurückge-
nommen. Beim Darlehen hingegen wäre bei der Rücknahme der Sache ein Ent-
sprechendes verkauft und dafür die Zahlung angenommen. [In der Mecelle heißt 
es: „Āriya bezeichnet eine Sache, die für die kostenfreie Verwendung übergeben 
wird.“] 

Wird einer Person Geld gegeben und gesagt: „Hier nimm das“, oder: „Gib 
das hier aus“, und es wird nicht explizit als Geschenk bezeichnet, handelt es 
sich bei der Übergabe um ein Darlehen. Kleidung, die mit Worten wie „nimm 
es und zieh es an“ gegeben wird, ist ein Geschenk. 

Wenn man selbst oder der Stellvertreter das Darlehen entgegennimmt, wird 
man dessen Eigentümer. Sodann kann der Darlehensgeber das Gegebene nicht 
mehr zurückverlangen. Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Das Darlehen vor 
der Inbesitznahme zu verwenden, ist erlaubt.“ Der Schuldner muss vom geborgten 
Gut bzw. Geld ein Entsprechendes, also Ähnliches, bezahlen. Vor der Zahlung 
kann er seine Schulden [und nicht die Sache selbst, die er geborgt hat] von 
seinem Gläubiger mit sofortiger Bezahlung kaufen, nicht aber auf Kredit. Er 
kann das, was er geborgt hat, seinem Gläubiger verkaufen. Stehen jemandem 
aufgrund eines Warenverkaufs, Darlehens, Erbes, Geschenkes, einer Almosen-
gabe oder eines Lohns messbare Sachen oder eine Forderung in Geld zu, ist es 
nicht erlaubt, dass er diese vor der Entgegennahme seinem Schuldner oder einer 
anderen Person auf Kredit verkauft; dies wäre harām. Wenn er am Ort des Han-

– 1194 –



delsgesprächs die Zahlung entgegennimmt, hat er Zug um Zug (mit sofortiger 
Zahlung) verkauft. Dieser Verkauf ist nur seinem Schuldner gegenüber erlaubt. 
Hieraus ist auch zu verstehen, dass bei einem Wechsel von Gold oder Silber 
gegen Fulūs das eine sofort in Besitz genommen werden muss. Einzig wenn eine 
bewegliche Ware gekauft wird, ist es nicht erlaubt, sie vor ihrer Entgegennahme 
irgendjemandem, nicht einmal mit sofortiger Bezahlung, zu verkaufen. Wenn 
also ein Darlehensnehmer kein Entsprechendes für die Rückzahlung seiner 
Schulden finden kann und er sich mit dem Darlehensgeber darauf einigt, statt-
dessen eine andere Sache oder Geld zu geben, muss er dies sofort am Ort des 
Vertragsabschlusses übergeben. Es wäre harām, dass sie sich darauf einigten, 
die Sache oder das Geld später zu übergeben. Um sich vor dem Harām zu schüt-
zen, kauft er von seinem Schuldner eine geringe Sache als Gegenleistung für 
die Schulden mit sofortiger Bezahlung und verkauft sie ihm nach Inbesitznahme 
für den entsprechenden Geldbetrag auf Kredit. Wenn sie sich nicht einig werden, 
wird gewartet, bis das Entsprechende verfügbar ist. Siehe auch das Ende des 
vierten Kapitels. Wenn Weizen als Darlehen genommen wird und der Preis des 
Weizens sich stark verändert, muss bei der Rückzahlung dennoch dasselbe Vo-
lumen an Weizen gegeben werden. Hat jemand an einer anderen Person eine 
Forderung über 100 Euro, ist es unwirksam, dass dieser jemand von ihr für 100 
Euro eine Ware kauft unter der Bedingung, dass dies kein Tausch (Verrechnung) 
gegen die Forderung ist. 

Im Madschmūʿa-i dschadīda wird von Qādīkhān Folgendes zitiert: „Wenn 
jemand, der sich durch Darlehen, Usurpation oder Warenkauf um 100 [Euro] 
verschuldet, seinem Gläubiger eine Goldmünze borgt, dürfen beide diese For-
derungen [also die 100 Euro und die eine Goldmünze] gegenseitig verkaufen. 
Dass sie solche Schulden unterschiedlicher Gattungen gegenseitig verkaufen, 
ist so, als würden sie diese Sachen in Besitz haben und sie gegenseitig verkaufen. 
Sie hätten dann quasi 100 [Euro] und eine Goldmünze gegenseitig übergeben. 
Der Austausch von Schulden ist wie der Austausch von Sachen im Besitz. Wenn 
demzufolge jemand, der Schulden von einem Scheffel Weizen hat, seinem Gläu-
biger einen Scheffel Gerste borgt, ist es erlaubt, dass sie anschließend diese 
Weizen- und Gerstenschulden gegeneinander verkaufen (verrechnen).“ Siehe 
auch Mitte des 19. Kapitels. 

Es ist erlaubt, zu borgen, indem das Fleisch gewogen und das Brot gewogen 
oder gezählt wird. 

Wenn der Gläubiger die Besitztümer des Schuldners sieht und es sich um 
eine ähnliche Sache wie die geschuldete handelt, kann er sie auch ohne dessen 
Einverständnis an sich nehmen. Auch jemand anderes kann sie nehmen und 
dem Gläubiger übergeben. 

Vertraut der Schuldner dem Gläubiger 50 Goldmünzen an, während er dem 
Gläubiger 50 Goldmünzen schuldet, können diese nicht gegen die Schulden auf-
gerechnet werden, solange nicht beide damit einverstanden sind. 

Die Schulden einer Person können auch von jemand anderem bezahlt werden. 
Ist der Schuldschein Eigentum dessen, der die Schulden begleicht, kann er ihn 
zurückverlangen. Schulden in Form von Darlehen können nicht als Ratenzahlung 
in bestimmter Höhe und auf eine bestimmte Zeitspanne vereinbart werden. Der 
Schuldner bezahlt seine Schulden, wenn er in Besitz von Geld kommt, und zwar 
in der Menge, die er zu Händen bekommt. Wenn er die Schulden jedoch auf 
einen anderen überträgt, so kann diese Person, die die Schuldübertragung ak-
zeptiert hat, in bestimmten Raten zahlen. 

Als Gegenleistung für die ausgeborgte Sache kann die Zahlung, auf die sich 

– 1195 –



beide Parteien geeinigt haben, in Form von Geld sofort erfolgen. Auf diese 
Weise hätte er die Sache vom Gläubiger mit sofortiger Bezahlung gekauft. 

Der Schuldner kann durch den Verlust des Schuldscheines seitens des Gläu-
bigers nicht das Begleichen seiner Schulden verweigern. Der Gläubiger beweist 
vor Gericht, dass der Schuldner bei ihm Schulden hat, indem er zwei Zeugen 
vorweist. Daher sollten Darlehen stets in der Gegenwart von Zeugen gegeben 
werden. 

Der Schuldner zahlt seine Schulden dort, wo er sie aufgenommen hat, oder 
an dem Ort, mit dem der Gläubiger einverstanden ist. 

Ohne Bürgschaft oder Schuldübertragung darf niemand dazu gezwungen 
werden, die Schulden einer anderen Person zu bezahlen. Der Erbe darf nicht 
dazu gezwungen werden, die Schulden des Verstorbenen aus seinem eigenen 
Vermögen zu bezahlen. Geisteskranken und Kindern werden keine Darlehen 
gegeben. Im Bahr al-fatāwā heißt es im Kapitel über die Schenkung: „[Einem 
Schuldner zu befehlen, in Regierungsämtern seinen Angelegenheiten nachzu-
gehen, wäre Zins.] Dem Schuldner die Schulden zu erlassen, sofern er dies tut, 
wäre Bestechung. Der Gläubiger kann weiterhin seine Forderung verlangen.“ 
Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Gibt eine Frau ihrem Ehemann etwas von 
ihrem Besitz und sagt: ,Verkauf das und das Geld dafür soll für den Unterhalt 
dienen‘, so hat sie ihren Ehemann als Stellvertreter ernannt und ihm das Geld 
geliehen. Vertretbare Sachen, die als Leihe (Āriya) gegeben werden, gelten als 
Darlehen (Qard).“ 

Es ist möglich, jemanden als „Wakīl“, also Stellvertreter einzusetzen, damit 
dieser das zu gewährende Darlehen entgegennimmt. Doch um jemanden um 
ein Darlehen zu bitten, kann kein Stellvertreter ernannt werden. Wenn demnach 
20 Personen, denen Geld geborgt wurde, jemanden unter sich als Vertreter er-
nennen, um das Geld entgegenzunehmen, zahlt er nur 1/20 des erhaltenen Geldes. 
Der Reiche [d. h. der Gläubiger] kann später nicht sagen: „Ich hatte das gesamte 
Geld dir gegeben, daher musst du alles bezahlen.“ Es ist erlaubt, einen „Rasūl“, 
also Boten zu schicken, um von einer Person ein Darlehen zu erbitten. Erbittet 
die Person von dem Reichen die Sache für sich selbst, hätte er als Stellvertreter 
gehandelt und dies ist nicht gestattet. Wenn er aber sagt, er wolle ein Darlehen 
für einen Armen, oder das Darlehen nimmt, indem er sagt: „Soundso bittet dich 
um ein Darlehen“, ist er Bote. Sagt er: „Gib mir ein Darlehen für Person Sound-
so“, oder: „Gib mir ein Darlehen“, dann ist er Vertreter. Dasselbe gilt bei Kauf-
geschäften. Schließt er für sich selbst einen Vertrag ab, ist er Stellvertreter. 
Handelt er jedoch für die Person, die ihn geschickt hat, ist er Bote. 

Die Schulden nicht zu bezahlen, obwohl man Vermögen besitzt, ist harām, 
auch wenn die Schulden gering sind. Eine solche Person wird eingesperrt, auch 
wenn es sich um einen Verwandten, Frau oder Kind handelt. Ausnahme ist, 
wenn sich die Eltern bei ihrem Kind verschuldet haben: Sie werden dann nicht 
festgenommen. Dem Häftling wird keine Erlaubnis gegeben für das Freitagsgebet, 
das Festtagsgebet, das Totengebet, die Pilgerfahrt oder den Krankenbesuch. Er 
bleibt in Haft, bis er seine Schulden bezahlt oder nachweist, dass er arm ist. 

Im zweiten Abschnitt des Werkes al-Fatāwā al-khayriyya heißt es: „Wenn 
jemand über Vermögen verfügt, aber seine Schulden nicht bezahlt, wird er ein-
gesperrt. Zahlt er seine Schulden noch immer nicht, bleibt er nach Imām Abū 
Hanīfa in Haft, bis er seine Schulden bezahlt hat. Gemäß der beiden Imāme 
verkauft der Richter dessen Güter oder Haus und begleicht so die Schulden. 
Danach entlässt er diesen aus dem Gefängnis. So lautet auch die Fatwa. Prügel-
strafe ist nicht gestattet.“ Wenn der Eigentümer des oberen Stockwerkes das 

– 1196 –



untere Stockwerk mit Einverständnis des Eigentümers restauriert, verlangt er 
die Ausgaben vom Eigentümer des unteren Stockwerkes. Zahlt dieser Eigentümer 
nicht, wird er eingesperrt. 

Artikel 656 der Mecelle besagt: „Wenn der Schuldner vor Fälligkeit der Zah-
lungsfrist in ein anderes Land reisen will und der Gläubiger sich an den Richter 
wendet, um von diesem einen Bürgen oder ein Pfand zu verlangen, ist der Schuld-
ner verpflichtet, dies zu leisten. Tut er es nicht, wird er daran gehindert, die 
Reise anzutreten. Von einem Schuldner, der nicht an einen anderen Ort reisen 
will, kann kein Bürge verlangt werden. Wer auf Wunsch des Schuldners bürgt, 
kann bei einem reisewilligen Schuldner sagen: ,Bezahl deine Schulden an mich 
oder deinen Gläubiger, oder trage dafür Sorge, dass der Gläubiger mich als 
Bürgen entlässt.‘ “ In Artikel 1609 heißt es: „Schrieb eine Person einen Schuld-
schein oder ließ ihn schreiben und gab diesen unterschrieben oder gestempelt 
an eine Person und wurde dieser Schuldschein regelkonform und den Standards 
entsprechend geschrieben, ist dies genauso wertvoll wie das gesprochene Wort. 
Sagt jemand, dass der Schuldschein ihm gehöre, lehnt aber die Summe auf dem 
Schuldschein ab, wird seine Ablehnung nicht beachtet. Er muss die Schulden 
bezahlen.“ 

In § 32 des 1296/1879 erlassenen Vollstreckungsgesetzes steht: „Wird durch 
ein Dokument oder Mitteilung festgestellt, dass der Schuldner, der seine Schulden 
nicht bezahlen will, über Vermögen verfügt, sperrt das Gericht den Schuldner 
ein oder pfändet den Besitz.“ § 65 besagt: „Vom Geld eines verkauften Gegen-
standes und Grundbesitzes werden zuerst die Vollstreckungskosten bezahlt und 
danach die Schulden beglichen.“ § 13 des Stempelgesetzes besagt: „Die Stem-
pelgebühr und Kosten für Wechsel (Scheine) bezahlt derjenige, der das Geld 
erhält.“ Aus den Ausführungen Ibn Ābidīns, möge Allah sich seiner erbarmen, 
über die Zulässigkeit, dass Richter und Muftis für die Niederschrift von Scheinen 
und Dokumenten eine Gebühr erhalten, versteht sich, dass es erlaubt ist, dass 
die Kosten für das Geben von Darlehen, Ausstellen von Scheinen und Ähnliches 
je nach Brauch vom Darlehensgeber oder -nehmer beglichen werden. 

Um ein Darlehen zu bitten ist nur erlaubt, wenn es erforderlich ist. Erfor-
dernisse sind dreierlei: 

1. Zwingende Erfordernis (Luzūm īdschābī): Dass jemand, der nicht für den 
Unterhalt aufkommen kann oder dessen Verdienst zweifelhaft ist, um ein Dar-
lehen bittet, um den Unterhalt auf legitimem Weg zu decken. Geld für Bekleidung, 
um die Awra zu bedecken, gehört auch zur zwingenden Erfordernis. 

2. Rationale Erfordernis (Luzūm aqlī): Dass jemand, der keine Unterkunft 
hat, um ein Darlehen bittet, um je nach Brauch seines Landes ein Haus zu mieten 
oder zu kaufen. Bei Geld für Bekleidung, um sich vor Kälte zu schützen, verhält 
es sich genauso. 

3. Als schön erachtete Erfordernis (Luzūm istihsānī): Um ein Darlehen zu 
bitten, um sich aufgrund des sozialen Status oder der Tätigkeit entsprechend 
des Brauches zu kleiden. Für diese drei Arten von Erfordernissen ein zinsloses 
Darlehen aufzunehmen, ist erlaubt. Nur diesen Personen dürfen Darlehen 
gegeben werden. Anderen, Tyrannen und Sündern dürfen keine Darlehen 
gegeben werden. Darlehen werden nämlich denjenigen gegeben, die es benötigen. 
Wer es nicht benötigt und seinen Besitz für Sinnloses und Verbotenes ausgibt, 
dem wird kein Darlehen gewährt. Es ist nicht richtig, anderen etwas zu borgen 
und sich dadurch selbst in Schwierigkeiten zu bringen. Es ist nicht erlaubt, dass 
jemand, der nicht über den Nisāb für das Schlachten eines Opfertieres verfügt, 
ein Darlehen für die Opferschlachtung nimmt. 

– 1197 –



DIE TRIEBSEELE (NAFS) 

Mal wogt sie auf, wie eine Welle im Atlantischen Ozean,  
sie nimmt sie ein wie eine unzerbrechliche Kette, 
 
Mal beruhigt sie sich, wie ein kühler Bach,  
wird zu einem Freund, der jedes Wort akzeptiert, 
 
Mal stürzt sie in Seufzer, aus Gier für irdische Gelüste,  
wird habgierig auch wenn sie die ganze Welt hätte, 
 
Mal glaubt sie fest an die Worte ihres Schöpfers,  
Tränen füllen ihre sündigen Augen, 
 
Mal blitzt es in ihr, und vernichtet in einem Moment,  
was sie in Jahren erlangt hatte, 
 
Mal stürzt sie in tiefe Trauer und Reue, 
wird wie ein stiller Ozean, 
 
Mal wird sie wie der Pharao oder wie der Teufel,  
der in deine Adern hineingelangen kann, 
 
Mal ist sie unterwürfig, akzeptiert alles,  
die Welt ist ein Nichts in ihren Augen, will ihren Schöpfer anbeten, 
 
Mal richtet sie sich auf, wie ein Löwe,   
oder wie ein blutrünstiger, verwundeter Tiger, um dich zu töten, 
 
Mal beruhigt sie sich,  
sodass jeder ihrer Wünsche den Worten des Gesandten entspricht. 
 
Mal ist sie so grausam, dass sie ihre Seele betrübt,  
und sich mit eigenen Händen ein Grab schaufelt. 
 
O mein Herz, wenn du einer solchen Triebseele gehorchst,  
wenn du ihr nicht widersprichst, kann es dir sehr schlimm ergehen!  
 
Lass dich niemals von ihren Tricks täuschen und glaube nichts,  
was sie dir verspricht. 

__________________________________ 

Allāhumma yā muhawwilal-hawli wal-ahwāl!  
Hawwil hālanā ilā ahsanil-hāl! 
 
O Allah, der Du den Zustand aller veränderst!  
Gewähre uns gute Zustände! 

 

– 1198 –



13 — BÜRGSCHAFT (KAFĀLA) UND  
SCHULDÜBERTRAGUNG (HAWĀLA) 

Bürge (Kafīl bzw. Dāmin) zu sein bedeutet, dass jemand verspricht, eine 
Sache, die eine oder mehrere bestimmte Personen von einer Person verlangen, 
auch selbst zu bezahlen. So wie es sich beim Zurückzuzahlenden um ayn oder 
dayn handeln kann, so kann es auch die Übergabe eines Menschen sein. Bedingung 
ist, dass der Gläubiger bekannt ist. Eine Bürgschaft mit den Worten „Wer auch 
immer dieser Person irgendwas verkauft, ich verbürge mich für die Person“ ist 
nicht wirksam. Daraus ist zu verstehen, dass Schuldscheine und Wechsel nicht 
als Bürgschaftsscheine gelten können, da bei ihrer Niederschrift die künftigen 
Gläubiger nicht bekannt sind. Der letzte Gläubiger kann von dem Aussteller des 
Wechsels oder vom Indossanten nichts verlangen. Sich für die Zahlung von an-
vertrauten Sachen wie im Falle von Pfand, Verwahrung, Leihe und Miete und 
vom Untergang der Kaufsache zu verbürgen, ist nicht zulässig. Bürgschaft für 
die Übergabe dieser Sachen, wenn sie vorhanden sind, ist zulässig. Wenn die 
Sachen untergehen, zahlt er deren Gegenwert nicht. Sich bei der Vermietung 
für den Mieter und bei der Schuldübertragung für denjenigen, der die Schuld 
übernimmt, zu verbürgen, ist zulässig. Sich für die Bezahlung und das Geld der 
Brautgabe zu verbürgen, ist erlaubt. Der Gläubiger kann vom Bürgen oder vom 
Schuldner sein Recht einfordern. Der Muslim darf sich für einen Schutzbefohlenen 
verbürgen. So wie eine bedingungslose Bürgschaft, indem man sagt: „Ich bürge 
für soundso viel Schulden von Soundso bei Soundso“, erlaubt ist, so ist auch eine 
bedingte Bürgschaft, indem man sagt: „Wenn er seine Schulden bei Soundso 
nicht selbst bezahlt, so tue ich es“, erlaubt. Nach drei Rechtsschulen und Imām 
Abū Yūsuf ist die Bürgschaft allein durch mündliche Kundgabe seitens des Bürgen 
bereits wirksam. Es ist keine Bedingung, dass der Schuldner und Gläubiger die 
Bürgschaft akzeptieren. Der Gläubiger kann aber diese Bürgschaft ablehnen, 
wenn er davon erfährt. Der vom Schuldner abgelehnte Bürge kann vom Schuldner 
das bezahlte Geld nicht verlangen, und sollte der Bürge aufgrund fehlender Zah-
lung eingesperrt werden, kann er den Schuldner nicht einsperren lassen. Nach 
den Tarafayn, also Imām Abū Hanīfa und Imām Muhammad, muss für die Wirk-
samkeit der Bürgschaft neben dem Angebot des Bürgen der Gläubiger oder 
dessen Vertreter diese Bürgschaft in der Gegenwart des Bürgen akzeptieren. In 
Notsituationen wird Imām Abū Yūsuf gefolgt. Es ist auch erlaubt, sich für den 
Bürgen zu verbürgen. Der Gläubiger kann dann von allen dreien die Schulden 
verlangen. Es ist auch erlaubt, dass für einen Schuldner mehrere Personen einzeln 
oder gemeinsam bürgen. Wer zur Bürgschaft gezwungen wurde, ist kein Bürge. 
Es ist keine Bedingung, dass die Gattung und Menge der Sache, für die gebürgt 
wird, bekannt sind. Die Bürgschaft für Schulden, deren Bezahlung nicht erfor-
derlich ist, wie Bestechungsgelder, Glücksspielschulden, die Zahlung für nicht 
islamkonform geschlachtete Tiere und für einen freien Mann, ist nicht wirksam. 
Man wird nicht zum Bürgen, indem man einer Person sagt: „Wenn dein Haus 
einstürzt, bürge ich dafür“, oder dem Gast sagt: „Wenn dein Tier zugrunde geht, 
bürge ich dafür“. Eine Bürgschaft, bei der die Bedingung gestellt wird, dass der 
eigentliche Schuldner das Geld nicht zu zahlen hat, ist eine Schuldübertragung 
(Hawāla). Wenn jemand, der auf Anordnung des Schuldners bürgt, sich mit dem 
Gläubiger einigt und weniger als den vereinbarten Betrag zahlt, verlangt er vom 
Schuldner so viel, wie er bezahlt hat. Zahlt er mit einer Sache einer anderen 
Gattung, dann nimmt er vom Schuldner nicht, was er bezahlt hat, sondern wofür 
er gebürgt hat. 

Der Autor des Werkes al-Fatāwā al-imādiyya, möge Allah sich seiner erbarmen, 

– 1199 –



schreibt: „Wenn der Bürge die Art der Rückzahlung der Sache, für die er sich 
verbürgen wird, an eine Bedingung knüpft, die zu seinem Vorteil ist, ist die Bürg-
schaft wirksam, sofern sie nicht von dieser Bedingung abhängt, und die Bedingung 
sodann nichtig. Macht er aber die Bürgschaft von dieser Bedingung abhängig, 
ist auch die Bürgschaft unwirksam.“ Das heißt also, eine Bürgschaft mit Worten 
wie: „Wenn du mir Geld oder ein Gut gibst oder mit mir eine Partnerschaft ein-
gehst, dann bürge ich, sonst nicht“, ist nicht wirksam. Demnach ist die Gebühr 
für das Ausstellen eines Garantiebriefes nicht halāl und eine solche Bürgschaft 
ist nicht wirksam. In nichtislamischen Ländern (Dār al-harb) Nichtmuslime derart 
zu Bürgen zu machen, ist bei Notwendigkeit erlaubt und das gegebene Geld gilt 
als Bestechungsgeld. Es ist erlaubt, dass der Bürge vom Schuldner ein Pfand ver-
langt. Stirbt der Schuldner vor dem Zahlungsdatum, zahlen seine Erben die 
Schulden sofort oder der Bürge zur vereinbarten Zeit. Stirbt der Bürge, zahlen 
seine Erben sofort. Stirbt der Gläubiger, erhalten die Erben das Geld zum ver-
einbarten Datum. Erlässt der Gläubiger dem Schuldner die Schulden oder schiebt 
eine sofort zu zahlende (unmittelbare) Forderung auf, so gilt der Erlass bzw. der 
Zahlungsaufschub auch für den Bürgen. Wenn die Bürgschaft angenommen 
wurde mit der Bedingung, dass dem Schuldner die Schulden erlassen werden, 
handelt es sich hier um eine Schuldübertragung, weshalb der Bürge von der Zah-
lung nicht befreit wird. Wenn dem Bürgen die Schulden erlassen werden oder 
die Zahlung unmittelbarer Schulden aufgeschoben wird, gilt beides nicht für den 
Schuldner. Der Bürge kann aber nichts vom Schuldner einfordern. Sagt der Gläu-
biger, er habe die Schulden dem Bürgen geschenkt oder als Almosen gegeben, 
kann der Bürge dies vom Schuldner einfordern. 

Für jede Art unmittelbarer Schulden darf mit der Bedingung, diese auf Kredit 
zu zahlen, gebürgt werden. In diesem Fall muss der Schuldner nur die Schulden 
für das Darlehen sofort bezahlen. Tritt der Bürge die Schulden an einen anderen 
ab und akzeptiert der Gläubiger dies, sind sowohl Bürge als auch Schuldner von 
der Zahlung befreit. 

Der Autor des Durar al-hukkām, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Kommentar zu Art. 1614 der Mecelle: „Die Bürgschaft für die Zahlung 
einer Sache (Māl) ist zweierlei: Bürgen für eine Sache, die ayn ist, und Bürgen 
für eine Sache, die dayn ist. Eine usurpierte Sache ist ayn, d. h. sie ist tatsächlich 
eine Sache. Dafür kann gebürgt werden. Geht die Ayn-Sache unter, wird der 
Gegenwert bezahlt. Die Dayn-Sache jedoch ist vor der Inbesitznahme keine tat-
sächliche Sache. Sie ist nämlich nicht vorhanden und kann nicht aufbewahrt 
werden. Nach der Übernahme gilt sie als Sache und ihre Verwendung ist möglich. 
Daher ist ihre Schenkung an den Schuldner wirksam und es ist keine Bedingung, 
dass er das Geschenk annimmt. Hat derjenige, der keine Ayn-Sachen besitzt, 
Forderungen gegen andere und schwört, dass er keine Sachen habe, so gilt er als 
wahrhaftig in seinem Schwur und hat seinen Schwur nicht gebrochen.“ 

Bei Strafen ist eine Bürgschaft nicht wirksam. Der Bürge kann nicht anstelle 
einer anderen Person exekutiert werden. Es ist erlaubt, nur für eine begrenzte 
Zeit zu bürgen. Ein bedingungsloser Bürge kann die Bürgschaft nicht zurückziehen. 
Sich für den Treuhänder zu verbürgen unter der Bedingung, dass die Schulden 
von der anvertrauten Sache bezahlt werden, ist wirksam. Der Gläubiger kann 
vom Bürgen nicht mehr als die anvertraute Sache verlangen. Dies ist auch bei 
der Schuldübertragung der Fall. 

Will der Schuldner vor dem Zahlungsdatum in ein anderes Land reisen, kann 
der Gläubiger sich an einen Richter wenden und vom Schuldner einen Bürgen 
oder ein Pfand verlangen. Kommt der Schuldner dem nicht nach, darf der Richter 
ihm die Reise verwehren. Auch wer auf Anordnung des Schuldners gebürgt hat, 

– 1200 –



darf dem Schuldner die Reise verhindern lassen. Wer ohne die Anordnung 
[Kunde] des Schuldners gebürgt hat, kann nach der Bezahlung der Schulden dies 
nicht vom Schuldner einfordern. Kauf und Verkauf mit Avalkredit (Bankbürg-
schaft) ist in islamischen Ländern (Dār al-islām) nicht erlaubt. 

SCHULDÜBERTRAGUNG (HAWĀLA): Unter „Hawāla“ wird verstanden, 
dass der Schuldner dem Gläubiger sagt: „Nimm meine Schulden von Soundso“, 
und der Gläubiger dem am Ort des Vertragsschlusses zustimmt. Wenn während 
des Vertragsschlusses zwischen dem Schuldner und dem Dritten, der sich zur 
Übernahme der Schulden bereit erklärt hat, der Gläubiger nicht anwesend ist, 
so ist die Schuldübertragung gemäß den Tarafayn nicht wirksam, selbst wenn 
der Gläubiger dem bei Kenntnisnahme zustimmen sollte. Der Gläubiger muss 
am Ort des Vertragsschlusses anwesend sein und sein Einverständnis geben. Nur 
Schulden, deren Höhe und Art bekannt sind, können übertragen werden. Ayn-
Sachen oder Rechte zu übertragen, ist nicht erlaubt. Sagt eine Person zu jemandem, 
dem sie nichts schuldet: „Geh und nimm dir, was mir die Person Soundso schuldet“, 
dann ist dies keine Hawāla. Sie hätte ihn bevollmächtigt für die Entgegennahme 
der Forderung. Die erste Person, die ihre Schulden auf jemand anderen überträgt 
(der Altschuldner), muss Schulden haben bei der zweiten Person, die die Schuld-
übertragung akzeptiert (dem Gläubiger). Der Dritte (der Neuschuldner), der die 
Schulden übernimmt, kann Schulden bei der ersten Person haben oder auch 
nicht. 

Es kann drei Formen von Schuldübertragung geben: 
1. Absolute Schuldübertragung: Jene Art der Schuldübertragung, bei der nicht 

erklärt wird, ob die erste Person, die die Schuld überträgt, gegen den Dritten 
(den Übernehmer der Schulden) Forderungen hat oder sich bei ihm etwas zur 
Verwahrung (Wadīʿa) befindet. Ist es so, dass er zwar Forderungen gegen ihn 
hat oder sich bei ihm etwas zur Verwahrung befindet, er dies aber nicht mitgeteilt 
hat, dann verlangen sowohl der Altschuldner als auch der Gläubiger ihre Forde-
rungen vom Neuschuldner. 

2. Übertragung, bei der vom Geld, das vom Neuschuldner erhalten wird, die 
Schulden bezahlt werden. 

3. Übertragung, bei der die Schulden bezahlt werden von Sachen oder Geldern, 
die sich als Anvertrautes beim Neuschuldner befinden oder die er usurpiert hat. 
Derart ist ein Bankscheck, der dem Gläubiger gegeben wird. 

Wenn sich bei der zweiten und dritten Art der Schuldübertragung herausstellt, 
dass der Altschuldner keine Forderungen gegen den Neuschuldner hat, oder das 
Verwahrte untergeht, dann wird die Übertragung nichtig. Ist die Übertragung 
wirksam, ist der Neuschuldner lediglich dazu verpflichtet, die Schulden dem 
Gläubiger zu bezahlen; zahlt er sie dem Altschuldner, muss er dem Gläubiger 
Ersatz leisten. Nach der Ersatzleistung verlangt er das Gegebene vom Altschuldner. 
Wenn die Schuldübertragung akzeptiert wurde, kann der Altschuldner seine For-
derung gegen den Neuschuldner nicht mehr geltend machen. Genausowenig ist 
es erlaubt, dass er ihm diese schenkt. 

So wie die Schuldübertragung bewirkt werden kann durch einen Vertrag zwi-
schen Altschuldner, Gläubiger und Neuschuldner, kann er auch lediglich durch 
einen Vertrag zwischen Altschuldner und Gläubiger oder zwischen Altschuldner 
und Neuschuldner oder aber zwischen Gläubiger und Neuschuldner zustande 
kommen. Jedoch müssen bei einem Vertrag zwischen Altschuldner und Neu-
schuldner der Gläubiger oder dessen Vertreter am Ort des Vertragsschlusses 
ihre Zustimmung geben, und für die Wirksamkeit eines Vertrages, bei dem der 
Altschuldner oder Neuschuldner nicht anwesend ist, müssen diese darüber hinaus 

– 1201 –



mit der Übertragung bzw. Übernahme der Schulden einverstanden sein. Ist der 
Altschuldner nicht einverstanden, doch der Neuschuldner zahlt an den Gläubiger, 
kann er das Gezahlte nicht vom Altschuldner einfordern und er kann dies auch 
nicht gegen seine Schulden, die er bei ihm hat, aufrechnen. Eine Übertragung, 
zu der diese drei gezwungen wurden, ist nicht wirksam. Wenn ein Gläubiger zu 
seinem Schuldner sagt: „Zahl die Schulden, die du bei mir hast, an Soundso“, 
dann ist keine wirksame Schuldübertragung erfolgt. Er hat damit diese Person 
zur Entgegennahme der Schulden bevollmächtigt. 

Altschuldner und Gläubiger müssen verstandesreif, der Neuschuldner hingegen 
sowohl verstandesreif als auch geschlechtsreif sein. Damit aber mit der Schuld-
übertragung, die durch einen Vertrag zwischen diesen bewirkt wird, die Schulden 
bezahlt werden können, müssen die Vormunde der Kinder, die Altschuldner und 
Gläubiger sind, im Nachhinein ihre Zustimmung bekunden. 

Da Schulden aufgrund von Bestechung, Glücksspielen und Zahlungen vom 
Verkauf freier Menschen, nicht islamkonform geschlachteter Tiere und von Blut 
keine rechtswirksamen Schulden sind, ist deren Übertragung nicht wirksam. Die 
Übertragung für eine Zahlung bei einem unwirksamen Kauf ist nicht wirksam. 

Schulden, von denen man sich einzig und allein durch Rückzahlung oder 
Schuldenerlass befreien kann, werden „Dayn sahīh“ (wirksame Schulden) genannt. 
Zakatschulden sind keine wirksamen Schulden, denn durch den Tod des Schuldners 
oder durch Verlust des Vermögens ist er davon befreit, die Zakat zu entrichten. 
Solche nicht wirksamen Schulden können nicht übertragen werden. Pfand, Leihe, 
Verwahrung, Mudāraba, Gesellschaften und vermietete Sachen sind keine wirk-
samen Schulden und können somit nicht übertragen werden. Diese sind nämlich 
kein dayn, sondern ayn. Da Ayn-Sachen keine wirksamen Schulden sind, können 
sie nicht übertragen werden. Ansprüche/Rechte können ebenfalls nicht übertragen 
werden. Beispielsweise kann der Kommandant eines Heeres einen Veteranen, 
der einen Anspruch an der Kriegsbeute hat, nicht an jemand anderen verweisen. 
Ebenso ist es nicht wirksam, dass das Finanzministerium die Gehälter, die sie 
den Beamten oder Rentnern auszahlen wird, an die Bank überträgt, denn Kriegs-
beute und Gehalt sind Ansprüche. Vor ihrer Entgegennahme sind sie kein Ei-
gentum und der Kommandant oder das Finanzamt sind diesen nichts schuldig. 
Der Kommandant und das Finanzministerium ernennen hier die Bank oder 
jemand anderen zum Stellvertreter für die Übergabe. Der Veteran oder der 
Rentner jedoch darf einen Gläubiger an den Kommandanten oder das Finanz-
ministerium verweisen. Hier wird nämlich nicht ein Anspruch, sondern die Schuld, 
die man bei jemandem hat, übertragen. Zahlungen für verkaufte Waren, die 
Mietzahlungen und verliehene [vertretbare] Gegenstände sind wirksame Schulden 
und können daher übertragen werden. 

Es ist notwendig, dass die Art und die Höhe der zu übertragenden Schulden 
bekannt sind. Wenn jemand beispielsweise sagt: „Ich akzeptiere die Übernahme 
der Forderung, die du gegen Soundso hast“, ist die Forderungsübernahme nicht 
wirksam. 

Derjenige, der die Schulden übernimmt, kann diese Schulden auch auf einen 
Vierten und gar wieder auf den Altschuldner übertragen. D. h. auch Schulden 
aus einer Schuldübertragung und Bürgschaft können übertragen werden. Doch 
nur derjenige, der die Schuldübernahme bzw. Bürgschaft annimmt, also Schuldner 
wird, kann dies tun. [Eine Person kann einen Gläubiger nicht an einen seiner 
Schuldner verweisen. D. h. bei erneuten Schuldübertragungen darf sich der Gläu-
biger nicht ändern. Es ändern sich nur die Personen, die an den Gläubiger zahlen 
müssen. 

Heutzutage wird Folgendes getan: Wird jemand Gläubiger im Gegenzug zu 

– 1202 –



Warenverkauf, Vermietung oder Gewährung eines Darlehens, stellt sein Schuldner 
einen Schuldschein (Wechselbrief) aus und gibt ihn dieser Person. Reicht dieser 
Gläubiger nun diesen Schein weiter an eine Person, bei der er selbst Schulden 
hat, hat er diese Schulden auf denjenigen übertragen, der den Wechsel ausgestellt 
hat. Diese Übertragung ist aber unwirksam (fāsid). Wenn nun der Dritte, der 
diesen Wechsel erhalten hat, diesen an einen Gläubiger weiterreicht, hat er damit 
diesen Dritten ebenfalls an den Aussteller des Wechsels verwiesen. Auch diese 
zweite Schuldübertragung ist nicht gestattet. Denn dadurch, dass der Wechsel 
von Hand zu Hand gereicht wird, ändern sich die Gläubiger, doch die zahlende 
erste Person ändert sich nicht. Bei der wiederholten Übertragung der Schuld-
übertragung darf sich aber der Gläubiger nicht ändern, sondern es müssen sich 
die zahlenden Personen ändern, woraus zu verstehen ist, dass es nicht wirksam 
ist, wenn der Wechsel eines Kaufmannes von Hand zu Hand gereicht wird.]  

Bei einer Schuldübertragung werden der Übertragende sowie dessen Bürge 
von den Schulden befreit. Derjenige, der die Schuldübertragung akzeptiert hat 
(also der Gläubiger), kann seine Forderung nicht von diesem verlangen, und, 
sollte der Übertragende sterben, kann er auch von dessen Erben nichts verlangen. 
Er muss sie vom Übernehmer der Schulden (dem Neuschuldner) verlangen. 

Es kann aber die Bedingung gestellt werden, dass der Gläubiger seine Forde-
rung auch vom Übertragenden verlangen kann. In diesem Fall wird der Über-
nehmende zum Bürgen, denn der Gläubiger kann seine Forderung sowohl vom 
Schuldner als auch vom Bürgen verlangen. Sind es zwei Personen, die die Schulden 
übernehmen, begleichen sie jeweils die Hälfte der Schulden. 

Eine Schuldübertragung wird aus zwei Gründen nichtig, also hinfällig: 
1. Durch „Tawā“, also durch den Untergang (Talaf) der Forderung beim 

Neuschuldner. Auch der Untergang ist zweierlei: Der Neuschuldner widerruft 
seine Aussage. Er streitet sie ab und schwört. Weder Altschuldner noch Gläubiger 
können dies nachweisen. Kann einer von beiden aber einen Beleg oder einen 
Zeugen vorbringen, ist kein Tawā erfolgt. Auch dann, wenn der Neuschuldner 
als Zahlungsunfähiger stirbt, kommt es zum Tawā. 

2. Durch die Auflösung (Faskh) der Schuldübertragung. Altschuldner und 
Gläubiger lösen sie gemeinsam auf. Auch dann, wenn der Altschuldner die Schul-
den auf jemand anderen überträgt, wird die erste nichtig. 

Der Gläubiger und der Neuschuldner können das Recht auf Widerruf haben. 
Wenn beide von vornherein unter dieser Bedingung zugestimmt haben, kann 
jeder von ihnen allein die Schuldübertragung auflösen. 

Wenn die Zahlung nicht mehr erforderlich ist, weil die Kaufsache vor der 
Übergabe untergegangen ist in dem Fall, dass ein Verkäufer die Schulden, die 
ein Käufer bei ihm hat aufgrund eines Warenkaufes, auf einen Gläubiger überträgt 
unter der Bedingung, dass die Bezahlung von diesem zu erhaltenden Geld erfolgt, 
oder aber die Kaufsache dem Verkäufer zurückgegeben wird aufgrund des Wi-
derrufsrechts, oder der Kaufvertrag aufgelöst wird, dann wird die Schuldüber-
tragung nicht hinfällig. Grund ist, dass bei Abschluss des Vertrages zur Schuld-
übertragung der Käufer Schuldner war. Der Käufer nimmt das, was er bezahlt 
hat, vom Verkäufer zurück. Wenn aber der Käufer den Verkäufer an seinen 
Schuldner verweist und der Schuldner des Käufers dies akzeptiert, löst der Richter 
diese Übertragung auf, wenn die Kaufsache dem Verkäufer zurückgegeben wird. 

Bei einer Schuldübertragung, die nicht als dringend deklariert wurde, werden 
die Schulden auf alte Weise zurückgezahlt. Bei einer Schuldenübertragung, die 
als dringend oder fristgerecht erklärt wurde, werden sie entsprechend dieser Be-
dingung beglichen. 

– 1203 –



Schulden, die zu einer bestimmten Zeit bezahlt werden sollen, können so 
übertragen werden, dass sie entweder zur gleichen Zeit, vorher oder später 
bezahlt werden. Dringende Schulden können so übertragen werden, dass ihre 
Begleichung zu einer bestimmten Zeit erfolgt. Beispielsweise kann jemand eine 
andere Person, von der sie sich etwas geborgt hat, so an jemand anderen verweisen, 
dass die Schulden nach einem Jahr beglichen werden. 

Der Neuschuldner kann vor Bezahlung der Schulden diese nicht vom Alt-
schuldner verlangen, sondern erst danach. Im ad-Durr al-mukhtār, unmittelbar 
vor dem Kapitel über Darlehen (Qard), heißt es: Wenn eine Forderung, die je-
mandem als Darlehen gegeben wurde, vom Schuldner an eine andere Person ab-
getreten wird, so ist es erlaubt, dass die Rückzahlung zu einer vom Gläubiger 
bestimmten Zeit erfolgt, und für den Fall, dass der Schuldner für bestimmte Zeit 
an jemanden verwiesen wird, dessen Gläubiger er ist, ist es ebenso erlaubt, dass 
die übertragenen Schulden in dieser bestimmten Zeit bezahlt werden. Um bei 
einem Darlehen für die Rückzahlung ein konkretes Datum festlegen zu können, 
wird auf diese Weise eine Schuldübertragung vorgenommen. Hat sich bei dem 
Vertragsgespräch zur Schuldübertragung auch der Altschuldner befunden und 
wenn der Neuschuldner eine andere Sache bezahlt oder der Gläubiger dies ihm 
geschenkt oder als Almosen gegeben hat, fordert er vom Altschuldner die He-
rausgabe der übertragenen Sache oder deren Wert oder aber er begleicht dies 
mit den Schulden, die er beim Altschuldner hat. 

Wenn sich Neuschuldner und Gläubiger einigen und der Neuschuldner weniger 
gibt als die übertragenen Schulden, kann der Gläubiger die Differenz vom Alt-
schuldner verlangen. Er kann aber nicht die übertragene Menge verlangen. Erlässt 
der Gläubiger dem Neuschuldner die Schulden, kann der Neuschuldner vom Alt-
schuldner nichts verlangen. Wenn aber der Gläubiger dem Neuschuldner dies 
schenkt, kann der Neuschuldner vom Altschuldner die übertragene Summe ver-
langen. Erlässt er aber die übertragenen Schulden, kann er nichts vom Altschuldner 
einfordern. 

[Daraus versteht sich die Unzulässigkeit davon, dass Banken und Händler 
Wechsel und Schuldscheine einlösen/begeben. Die Bank bezahlt dabei demjenigen, 
der den Wechsel bringt, wenig Geld und nimmt von demjenigen, der diesen 
Wechsel ausstellte, nicht die gegebene Summe, sondern mehr Geld, nämlich das, 
was auf dem Wechsel steht. Es ist ersichtlich, dass dies nicht erlaubt ist.] 

Der Brief, den der Gläubiger an den Schuldner schickt, damit dieser seine 
Schulden zu einer bestimmten Zeit dem Gläubiger selbst oder einer anderen, im 
Brief erwähnten Person bezahlt, wird „Wechsel“ genannt. 

Ein Kauf, bei der die Bedingung gestellt wird, dass der Verkäufer einen Gläu-
biger an den Käufer verweist unter dem Vorbehalt, dass die Schulden mittels 
Bezahlung der Ware erfolgt, ist unwirksam und die Schuldübertragung ist nichtig. 
Ein Kauf, bei dem der Käufer die Verweisung des Verkäufers mit der Warenbe-
zahlung an eine andere Person als Bedingung setzt, ist wirksam. Siehe auch den 
Abschnitt über den unwirksamen (fāsid) Kauf. Der Käufer darf dem Verkäufer 
nur den Wechsel aushändigen, den sein Schuldner ausgestellt hat, und dieser 
Wechsel darf zuvor seitens der Gläubiger nicht erneut übertragen worden sein. 
Wir haben weiter oben klargestellt, dass bei Wechseln, die von Hand zu Hand 
gereicht werden, keine wirksame Schuldübertragung erfolgt und sie wie Fulūs 
als Zahlungsmittel verwendet werden. 

In Artikel 1640 der Mecelle heißt es: „Der Schuldner eines Schuldners kann 
dem Gläubiger des Schuldners gegenüber nicht haftbar gemacht werden.“ Bei-
spielsweise kann er seine Forderung gegen den Verstorbenen nicht von jemandem, 
der Schulden beim Verstorbenen hat, verlangen. In Artikel 1641 steht: „Der 

– 1204 –



Käufer vom Käufer kann dem Verkäufer gegenüber nicht haftbar gemacht wer-
den.“ Verkauft beispielsweise jemand eine gekaufte Ware an eine andere Person, 
bevor er dem Verkäufer das Geld dafür bezahlt hat, kann der erste Verkäufer 
zum zweiten Käufer nicht sagen: „Die Person, die dir diese Ware verkauft hat, 
hatte sie von mir gekauft, das Geld aber nicht bezahlt. Gib mir daher meine 
Ware oder das Geld dafür.“ 

Eine Schuldübertragung in Form einer „Suftadscha“ ist makrūh tahrīman. 
Suftadscha meint, einem Reisenden ein Darlehen zu geben und ihm zu sagen: 
„Du wirst deine Schulden an dem Ort, an den du reist, der Person Soundso be-
zahlen“. Wenn die Schulden auf dem Weg einer Gefahr ausgesetzt sind, hat der 
Gläubiger auf diese Weise seine Sachen vor der Gefahr geschützt, denn der 
Schuldner muss die Schulden an dem Ort bezahlen, an den er sich begibt, auch 
wenn eine Gefahr besteht oder die Schulden untergehen. Der Darlehensgeber 
verweist seinen Freund Soundso an dem bestimmten Ort per Brief an den Rei-
senden, dem er das Darlehen gegeben hat. Ohne die Bedingung der Suftadscha 
ist es erlaubt, dem Reisenden ein Darlehen zu geben. 

 
Die Lichtquelle meines Herzens ist nun sehr weit entfernt,  
Ein Trennungsschmerz für meine Seele, so düster und nicht weit entfernt. 
 
Geschlossen waren die Augen in dieser Welt, der Körper nackt und frei,  
Nach dem Jenseits sehnte er sich, denn dort ist er so frei. 
 
Beruhig dich junger Bursche, unter dem Erdboden ist die Endstation,  
Sage ich wenn er empört die Seele, er wünscht sich diese Endstation. 
 
Meine Seele erlischt, Sehnsucht habe ich nach Licht, es ist so fern,  
Die Quelle meines Herzens du bist so fern, so fern. 
 
Ein letztes Mal kam er, nun ist er fort und nicht bei uns, der Einzigartige,  
Ein kalter Wind trug ihn fort, weg ist er nun, der Einzigartige. 
 
Flog weg von uns die reine Seele, wir nun voller Trübseligkeit,  
Packte das Schaf aus der Herde, plötzlich ist er, in der Unendlichkeit. 
 
In der „Wüste des Trübsals“ bin ich, und dazu kommt die Bequemlichkeit,  
Führe uns zusammen im Jenseits, in der Unendlichkeit. 
 
Im Sarg sich zu befinden: eine Freude für ihn, er ist ein Schatz voller Licht,  
Diesen Weg hält er durch, seine Seele voller Licht. 
 
Bleibt die Zunge, der ächzende Waise befindet sich im Elend,  
Die Sehnsucht nach Feuer erlosch ihn, meinen Körper, er ist nun im Elend. 
 
Wenn ich wie ein Irrer nicht weiß, was ich sag,  
Meine Augentränen fließen, ein Fluss wird daraus unbewusst. 
 

– 1205 –



Der Dhul-hiddscha begann, das Sterbehemd zog er sich an,  
„Befiehl mein Allah“ sagte er, denn der Tod kam nun näher heran. 
 
Die niederträchtige Welt ließ er hinter sich, er verstand in Sicht ist sein Ende,  
Er bemühte sich und in der Nähe zu Allah, konnte er feiern schließlich am Ende. 
 
In Fröhlichkeit sollst du erleben die Prüfung von Allah,  
Sein Leben gab er auf und genoss den Tod, der führte zu Allah. 
 
Den edlen Koran auswendig, konnte er schon mit 12 Jahren,  
Möge Dhun-nūrayn Uthmān sein Fürsprecher werden, 
 
Schon in dem Alter erlangte er die herzreinigenden Blicke eines Gottesfreundes,  
Seine Bindung und sein Ort soll im Paradies sein von diesem Gottesfreund. 
 
Ohne seine Anwesenheit soll diese Welt ein Kerker für mich sein,  
Sein Grab soll gefüllt sein, mit Glauben und dem edlen Koran. 
 
Dieser reine Sarg, lass es uns jeden Freitag einen Besuch schenken,  
Unser Gesicht auf dem Grabstein streichen, und unser Vertrauen schenken. 
 
Lasst uns den edlen Koran für seine reine Seele rezitieren,  
Machen wir es uns zur Gewohnheit, seiner morgens und abends im Guten zu gedenken. 
 
Lasst uns vom Vergnügen der vergänglichen Welt ablassen,  
Denn dies ist die göttliche Bestimmung, wir wollen ihr gehorchen. 
 
Der heftige Wind des Todes hat diesen zarten Zweig gefunden,  
Die schwarze Erde hat diese Lichtquelle unter sich genommen. 
 
Weine, o Betender, du hast das Heilmittel deines Herzens verpasst,  
Das Glied der Silsila, die vom Gesandten Allahs kommt. 
 
Wisse, o Betender, kein Kummer sind deine Tränen,  
Lasst uns jeden Augenblick mit Sehnsucht, das Datum des Todes (1057) erwähnen. 
 
Ich bin sehnsüchtig, ich wurde beraubt meines Lichtes,  
Lebe wohl, lebe wohl, meine Quelle des Lichtes. 
 
[Das obige Gedicht wurde dem Nawhat al-uschschāq entnommen.] Die Fort-

setzung findet sich auf Seite 1504. 

 
– 1206 –



14 — STELLVERTRETUNG (WAKĀLA) 

Unter „Wakāla“ (Stellvertretung/Bevollmächtigung) wird verstanden, dass 
jemand eine andere Person an seine Stelle einsetzt, damit sie eine Aufgabe oder 
Tätigkeit für ihn übernimmt. [Wakāla ist also die Delegation (Übertragung) von 
Aufgaben an jemand anderen.] Derjenige, der für einen anderen handelt, wird 
„Wakīl“ (Stellvertreter/Bevollmächtigter) genannt und derjenige, der jemanden 
bevollmächtigt, also einen Stellvertreter ernennt, wird „Sāhib“ (Vertretener/Be-
vollmächtigender/Vollmachtgeber) genannt. Die Person, die eine Botschaft/Er-
klärung einer anderen Person überbringt, wird „Rasūl“ (Bote bzw. Erklärungsbote) 
genannt. 

Das Bevollmächtigen geschieht durch Antrag (Īdschāb) und Annahme (Qabūl), 
also durch die Aussagen „Ich habe dich bevollmächtigt“ und „Ich habe die Stell-
vertretung angenommen“ in Wort oder Schrift. Wenn der Vertreter ohne eine 
Antwort mit der Tätigkeit beginnt, gilt dies als konkludente Annahme. Wenn 
die Tätigkeit ohne Benachrichtigung vorgenommen wurde und der Vertretene 
im Nachhinein seine Zustimmung zum Ausdruck bringt, gilt dies als Bevollmäch-
tigung. Der Mieter kann mit der Miete zur Reparatur des gemieteten Objekts 
bevollmächtigt werden. 

Wenn jemandem eine Handlung angeordnet wird, dann wird er je nach Umstand 
mal als Vertreter und mal als Bote eingesetzt. Der Autor des Werkes adh-
Dhakhīra al-burhāniyya, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Reicht je-
mand einer anderen Person 100 [Euro] und sagt: ,Ich werde sie Soundso verleihen. 
Geh zu ihm und sag ihm, dass ich sie ihm geliehen habe. Gib sie ihm und nimm 
im Gegenzug ein Pfand‘, und geht diese Person, gibt das Geld und nimmt als 
Pfand eine Sache, so ist sie Bote. Derjenige, der die Anordnung erteilt hat, kann 
vom Boten das Pfand entgegennehmen. Der Bote hat hier nämlich nicht für sich 
selbst gesprochen, sondern im Namen des Anordnenden. Die Rechte, die aus 
der Absprache entstehen, stehen demjenigen zu, der die Anordnung gegeben 
hat. Der Bote hat nur seine Erklärung überbracht und das Pfand für ihn entge-
gengenommen. Wenn das Pfand in den Händen des Boten untergeht, dann ist es 
so, als wäre es in den Händen des Anordnenden untergegangen. Sagt der An-
ordnende ihm jedoch: ,Ich habe dich bevollmächtigt‘, und akzeptiert dieser, kann 
er das Pfand vom Vertreter nicht nehmen. Denn der Vertreter hat um das Pfand 
für sich selbst gebeten. Die Rechte des Vertrages stehen sodann dem Vertreter 
zu. Das Verwahren des Pfandes gehört zu diesen Rechten. Derjenige, der das 
Pfand übergeben hat, hat dies für den Vertreter getan. Geht das Pfand in den 
Händen des Vertreters unter, muss dennoch der Anordnende dafür aufkommen. 
Denn durch den Untergang des Pfandes gilt, dass er die Schulden erhalten und 
das Pfand zurückgegeben hat. Wenn nach Erhalt der Schulden das Erhaltene in 
seinen Händen untergegangen wäre, hätte er dem Anordnenden nichts zahlen 
müssen.“ Wenn ein Diener auf Anordnung seines Herrn eine Ware einkauft, ist 
er sein Vertreter. Schickt er aber den Diener los, um die Ware zu kaufen, die er 
ausgehandelt hat, ist er Bote seines Herrn. 

Manchmal ist die Bevollmächtigung an Bedingungen geknüpft, so beispielsweise 
zu sagen: „Ich habe dich zum Verkauf dieser Uhr für 100 Euro bevollmächtigt.“ 

Der Bevollmächtigende/Vertretene muss jemand sein, der in der Lage ist, die 
Aufgabe zu erfüllen. Der Bevollmächtigte/Vertreter wiederum muss verstandesreif 
sein, nicht aber geschlechtsreif. 

Bei Schenkung, Leihe, Pfand, Verwahrung, Darlehen, Klage und Gesell-
schaftsgründung handelt der Vertreter unter Nennung des Namens des Vertre-

– 1207 –



tenen. Unterlässt er die Erwähnung des Namens, sind seine Handlungen nicht 
rechtswirksam. 

Beim Kaufgeschäft, der Vermietung und der Schlichtung mit dem Kläger ist 
es zwar auch zulässig, dass er in eigenem Namen handelt, doch dann ist er auch 
verantwortlich für die damit entstehenden Rechte. Was er an sich nimmt, gehört 
dem Vertretenen. Handelt er unter Erwähnung des Namens des Vertretenen, ist 
er wie ein Bote. Die Verantwortung für die Handlungen des Boten trägt der Ent-
sendende. Im Buch ad-Durar heißt es im Kapitel über Speisen und Getränke: 
„Bei Kaufgeschäften und Bevollmächtigung wird die Aussage einer einzigen 
Person akzeptiert. Wenn beispielsweise ein Nichtmuslim, eine Frau, ein Sünder 
oder ein Sklave sagt, das Fleisch von einem Muslim, Juden oder Christen gekauft 
zu haben, ist der Verzehr des Fleisches halāl. Wird eine Lüge vermutet, ist es 
nicht halāl. Sagt eine Person: ,Ich bin der Vertreter von Soundso‘, ist es erlaubt, 
von ihr die Sachen des Vertretenen zu kaufen.“ 

Die Sachen, die jemand entgegengenommen hat, der zum Kauf und Verkauf, 
zum Geben von Darlehen oder zum Zahlen von Schulden bevollmächtigt ist, 
gelten als Anvertrautes. Gehen sie ohne Eigenverschulden unter, muss er dafür 
nicht aufkommen. Sachen in den Händen des Boten sind ebenfalls wie Anver-
trautes. Im Falle des Untergangs gilt, dass die Sachen des Entsenders unterge-
gangen sind. 

Wenn jemand zwei Personen gemeinsam zur Erledigung einer Aufgabe be-
vollmächtigt, können die Vertreter nicht eigenständig agieren. Ausnahme sind 
hier Anwälte und Bevollmächtigte zur Rückgabe von Anvertrautem und zur Be-
gleichung von Schulden: In diesen Fällen kann auch nur eine Person handeln. 

Solange der Vertreter vom Vertretenen keine gesonderte Genehmigung er-
halten hat oder nicht zum „Generalbevollmächtigten“ (Wakīl umūmī) ernannt 
wurde, indem ihm gesagt wurde: „Tue, was dir beliebt“, kann er seinerseits nie-
manden bevollmächtigen. Einzig der Bevollmächtigte zur Entrichtung der Zakat 
kann ohne Genehmigung jemand anderen und dieser andere wiederum jemand 
anderen bevollmächtigen. Der zweite Vertreter ist dann unmittelbar der Vertreter 
des Vertretenen. 

Wenn bei der Bevollmächtigung ein Lohn zur Bedingung gemacht wurde, be-
kommt er den Lohn, wenn er die Aufgabe ausgeführt hat. Wurde kein Lohn zur 
Bedingung gemacht, handelt es sich um ein Geschenk und er kann keinen Lohn 
fordern. 

Bei Kaufgeschäften muss dem Vertreter die Gattung, die Art [oder der Preis] 
der Ware genannt werden. Ist er generalbevollmächtigt, bedarf es keiner In-
kenntnissetzung. Es ist zulässig zu sagen: „Kauf mir ein Pferd!“, aber nicht zulässig 
zu sagen: „Kauf mir ein Tier!“ Sagt man: „Wie auch immer es dir passt und wie 
du willst, so sollst du kaufen“, hat man eine Generalvollmacht erteilt. Wenn das 
Material der Ware [Wolle oder Baumwolle], der Verwendungsort oder die Ver-
arbeitung sich unterscheidet, ist auch die Gattung unterschiedlich. Die Wolle 
und das Fell eines Schafes sind zwei unterschiedliche Gattungen. Kauft der Ver-
treter eine Ware anderer Gattung, so gehört sie ihm und nicht dem Vertretenen. 
Wenn jemand, der zum Kauf eines Schafbockes bevollmächtigt ist, ein weibliches 
Schaf kauft, gehört es dem Vertreter. Wird dem Vertreter gesagt, er solle Milch, 
Reis und dergleichen kaufen, ist es gestattet, dass er kauft, was auf dem Markt 
vorfindlich ist. Es genügt, einem zum Kauf eines Hauses Bevollmächtigten die 
Gegend und den Preis zu nennen. Bei Waren, die nach Messung gekauft werden, 
wird die Menge oder der Preis genannt. Es ist nicht erforderlich, die Eigenschaften 
zu erwähnen. 

– 1208 –



Im Buch ad-Durra al-baydā, das sich in der Süleymaniye-Bibliothek, Abteilung 
Esad Efendi, unter der Nr. 685 befindet, steht: „Wenn jemandem, der zum Essen 
eingeladen wird, gesagt wird: ,Iss und nimm so viel du willst und gib davon, wem 
du willst, alles sei dir halāl‘, dann ist das, was er isst, halāl. Was er aber mitnimmt 
und anderen gibt, ist nicht halāl. Es ist nämlich nur erlaubt, bei einer unbestimmten 
Menge an Speisen den Verzehr als halāl zu erklären. Doch zur Annahme einer 
Sache unbekannter Menge zu bevollmächtigen und eine Ware, die unbekannt 
und deren separate Übergabe möglich ist, vor dem Separieren zu schenken, ist 
nicht zulässig.“ 

Wenn der bedingte Vertreter die Bedingung nicht einhält, bleibt die eingekaufte 
Ware bei ihm. Es ist erlaubt, dass er die Bedingungen zugunsten des Vertretenen 
ändert. Wenn ihm angeordnet wird, er solle auf Kredit kaufen, er aber sofort 
zahlt, bleibt die Ware bei ihm. Wird ihm aber gesagt, er solle mit sofortiger Be-
zahlung kaufen, er aber auf Kredit kauft, gilt, dass er die Ware für den Vertretenen 
gekauft hat. Findet er nur einen Teil der Ware und kauft ihn und es handelt sich 
bei der Ware um etwas, das bei einer Teilung Schaden nimmt [wie bei Stoffen], 
dann wurde nicht für den Vertretenen gehandelt. Ist die Teilung jedoch unschädlich 
[wie bei Reis und Zucker], gilt der Kauf als für den Vertretenen getätigt. 

Bei einer zu kaufenden Ware, deren Wert nicht bekannt gegeben wurde, ist 
eine leichte Täuschung tolerierbar. Doch bei Fleisch, Brot, Zucker und anderen 
Sachen, deren Preise bekannt sind, ist es nicht vergeben, dass man sich leicht 
täuscht. Waren, die der Vertreter durch schwere Täuschung (zu einem extrem 
überteuerten Preis) gekauft hat, kann der Vertretene ablehnen. 

Wer zum Kauf einer bestimmten Ware bevollmächtigt wird, darf diese Ware 
nicht für sich selbst kaufen. Selbst wenn er sagt, er habe die Ware für sich gekauft, 
gehört sie dem Vertretenen. Eine Ware, die der Vertreter in Anwesenheit des 
Vertretenen gekauft hat, gehört dem Vertreter. 

Der Vertreter kann dem Vertretenen nicht seine eigenen Waren verkaufen. 
Der Vertreter kann bei einer Ware, die auf Kredit gekauft wurde, vom Ver-

tretenen keine sofortige Bezahlung verlangen. Selbst wenn der Vertretene die 
Zahlung einer mit Sofortzahlung gekauften Ware aufschieben lässt, kann er so-
fortige Zahlung verlangen. Er kann die Übergabe der Ware verweigern, bis der 
Vertretene zahlt. Wenn jedoch die Ware in dieser Zeit untergeht, muss der Ver-
treter ein Ersatzstück kaufen und dieses bezahlen. Ein zum Kauf Bevollmächtigter 
kann den Kauf nicht auflösen. 

Der Generalbevollmächtigte kann die Ware des Vertretenen für einen belie-
bigen Preis verkaufen. Wurde ein Preis genannt, darf er die Ware nicht zu einem 
niedrigeren Preis verkaufen. Verkauft er sie doch unter dem Preis, zahlt er die 
Differenz. Der Vertreter darf die Ware des Vertretenen nicht für sich selbst 
kaufen und auch nicht an seine Verwandten verkaufen. Dies ist nur dann erlaubt, 
wenn er generalbevollmächtigt ist oder es über dem Wert verkauft wird. Der 
Generalbevollmächtigte kann sowohl auf Kredit als auch mit sofortiger Bezahlung 
verkaufen. Wenn jedoch gesagt wurde, er solle die Ware mit sofortiger Zahlung 
verkaufen oder er solle die Ware verkaufen und damit Schulden begleichen, darf 
er die Ware nicht auf Kredit verkaufen. 

Für die Bezahlung der auf Kredit verkauften Ware darf er ein Pfand oder 
einen Bürgen verlangen, er trägt jedoch nicht die Verantwortung für diese. Wurde 
ihm auferlegt, gegen Pfand oder einen Bürgen zu verkaufen, muss er den Verkauf 
dementsprechend tätigen. 

Der Vertreter darf vor dem Erhalt der Zahlung nicht dazu gezwungen werden, 
von seinem eigenen Vermögen den Vertretenen zu bezahlen. Die Zahlung vom 

– 1209 –



Käufer kann der Vertretene auch selbst entgegennehmen. Der unentgeltlich han-
delnde Vertreter ist nicht gezwungen, die Zahlung vom Kunden entgegenzuneh-
men, doch er muss, damit der Vertretene die Zahlung entgegennehmen kann, 
diesen bevollmächtigen. Bezahlte Vertreter wie der Kommissionär (Dallāl) oder 
der Makler (Simsār) sind dazu verpflichtet, die Zahlung entgegenzunehmen. Der 
zum Verkauf Bevollmächtigte darf den Kauf auflösen, doch diese Auflösung gilt 
nicht für den Vertretenen. Die Ware gehört dann ihm selbst und er muss dem 
Vertretenen das Geld bezahlen. 

Wenn der zur Rückzahlung von Schulden Bevollmächtigte von seinem eigenen 
Vermögen die Zahlung tätigt, kann er vom Vertretenen das Geld zurückverlangen. 
Wenn der mit dem Zahlen mit Papiergeld beauftragte Vertreter von seinem ei-
genen Vermögen mit Gold zahlt, nimmt er vom Vertretenen Papiergeld. Zahlt 
der zum Zahlen mit Gold Bevollmächtigte mit Papiergeld, nimmt er ebenfalls 
Papiergeld. Verkauft der Vertreter dem Gläubiger seine eigenen Sachen und be-
zahlt damit die Schulden des Vertretenen, erhält er vom Vertretenen so viel wie 
die Schulden. 

Wenn zum Vertreter gesagt wird: „Gib der Person Soundso ein Darlehen 
oder Almosen oder ein Geschenk“, und der Vertreter dies tut, kann er dies nicht 
vom Anordnenden einfordern, es sei denn, der Anordnende sagte, er werde es 
ihm später geben. 

Jeder kann nur für sein eigenes Eigentum Anordnungen geben. Wenn gesagt 
wird: „Wirf die Sache eines anderen ins Meer“, darf dies nicht getan werden. 
Wer sie hineinwirft, muss dafür aufkommen. Wird gesagt: „Zahl meine Schulden 
von deinem eigenen Vermögen“, und der Vertreter akzeptiert dies, ist er dennoch 
nicht zur Zahlung verpflichtet. Doch wenn er Forderungen gegen den Vertreter 
hat oder ihm Geld anvertraut hat, muss der Vertreter die Anordnung erfüllen 
[also zahlen]. Sagt er ihm: „Verkauf meine Sachen und bezahle es“, dann ist nur 
der bezahlte Vertreter verpflichtet, dies zu tun. 

Gibt der Vertretene dem Vertreter Geld, damit er es einem Gläubiger des 
Vertretenen überreicht, kann er dies nicht anderen Gläubigern des Vertretenen 
geben. Wenn der Vertretene stirbt, bevor der Vertreter das Geld dem Gläubiger 
übergeben konnte, wird das Geld den Erben ausgehändigt. Die Gläubiger fordern 
es dann von der Erbschaft ein. 

Gibt der Vertretene dem Vertreter Geld und sagt dabei: „Gib es meinem 
Gläubiger und lass es auf der Rückseite des Schuldscheins notieren oder lass dir 
ein Dokument ausstellen“, und zahlt der Vertreter, nimmt aber kein Dokument, 
muss für den Fall, dass der Gläubiger die Zahlung abstreitet, der Vertreter be-
zahlen. 

Das dem Vertreter gegebene Geld wird durch Spezifizierung konkretisiert. 
Geht dieses Geld unter, wird der Vertreter entlassen. Wenn der Vertreter das 
erhaltene Geld für eigene Zwecke ausgibt und die vom Vertretenen verlangten 
Sachen mit dem eigenen Geld kauft, gehört das Eingekaufte ihm (Durar al-
hukkām).  

Im Buch Durr as-sukūk, das im Jahre 1288 in Istanbul gedruckt wurde, werden 
einige Urteile der islamischen Gerichte in Istanbul angeführt. Auf Seite 15 des 
ersten Bandes heißt es: „Ein Händler händigt 500 Kuruş, die seine Zakāt sind, 
Mūsā Efendi aus, der auf dem Weg zur Haddsch ist. Er ernennt Mūsā Efendi als 
Vertreter, indem er diesem anordnet, diese Zakāt an Ibrāhīm Efendi, der sich in 
Medina befindet, zu übergeben und ihm zu sagen, dass es sich um seine Zakāt 
handelt. Mūsā Efendi akzeptiert die Bevollmächtigung und nimmt die 500 Kuruş 
an. Da aber Ibrāhīm Efendi zwischenzeitlich verstorben ist, händigt Mūsā Efendi 

– 1210 –



die Zakāt einem anderen in Medina befindlichen Armen aus. Da der Vertreter 
die Zakāt nicht entsprechend der Anordnung ausgehändigt hat, muss er die 500 
Kuruş dem Vertretenen erstatten, wenn dieser es von ihm fordert.“ Gibt jemand, 
der dazu bevollmächtigt ist, die Almosen an einen bestimmten Armen zu geben, 
diese an jemand anderen, kann der Vertretene die Almosen nicht vom Vertreter 
zurückfordern. 

Kläger und Angeklagter dürfen für sich selbst auch ohne Zustimmung des je-
weils anderen einen Anwalt [also Rechtsvertreter] ernennen. Der Anwalt darf 
vor Gericht gegen seinen Mandanten sprechen, nicht aber anderenorts. Spricht 
er auch an anderen Orten, wird er nicht angehört und von der Stellvertretung 
entlassen. Ein Anwalt darf auch beauftragt werden unter der Bedingung, dass er 
nicht gegen den Mandanten spricht. Tut er dies doch, wird er entlassen. 

Der Anwalt ist kein Bevollmächtigter zum Kauf von Waren. Wer zum Kauf 
von Waren bevollmächtigt ist, kann kein Anwalt für den Vertretenen sein. 

Der Vertretene kann seinen Vertreter, der in die Rechte anderer eingegriffen 
hat, nicht entlassen. Sind die Rechte anderer nicht betroffen, kann er ihn entlassen. 
In diesem Fall kann sich auch der Vertreter selbst entlassen. Bis der entlassene 
Vertreter von der Entlassung erfährt, sind seine Tätigkeiten rechtswirksam. Ein 
Vertreter, der sich selbst entlässt, führt, bis er den Vertretenen in Kenntnis setzt, 
seine Tätigkeiten weiter. Der Gläubiger darf den Vertreter, der seinem Schuldner 
bekannt ist, nicht ohne Wissen des Schuldners entlassen. 

Wenn die Tätigkeit des Vertreters abgeschlossen ist, ist auch seine Vertretung 
beendet. Auch wenn mit dem Tod des Vertretenen die Vertretung endet, endet 
die Vertretung nicht, wenn die Rechte anderer betroffen sind. Mit dem Tod des 
Vertreters endet die Vertretung ebenfalls und seine Erben werden nicht zu Ver-
tretern. 

Der Generalbevollmächtigte, der mit den Worten „Du bist mein Vertreter in 
allen Anliegen“ ernannt wird, darf im Namen des Vertretenen alles tun außer 
Scheidung, Schenkung, Almosengabe und Stiftung. 

Um von jemandem ein Darlehen zu erbitten, jemand anderen als Vertreter 
zu ernennen, ist nichtig. Doch zu diesem Zweck einen Boten zu entsenden, ist 
wirksam. Es ist erlaubt jemanden zu bevollmächtigen, damit dieser das Darlehen 
entgegennimmt. 

Im al-Fatāwā al-khayriyya heißt es: „Es ist erlaubt, dass ein Ehemann seinen 
eigenen Bruder oder einen fremden Mann bevollmächtigt, damit dieser seine 
Ehefrau bei ihrem Vater [oder einem Mahram-Verwandten], der sich in Rei-
seentfernung befindet, abholt und zu ihm bringt. Sie dürfen nicht verhindern, 
dass die Ehefrau mit diesem Vertreter reist. Ihr Verhindern wäre eine Sünde.“ 
Auf Seite 43 heißt es: „Bei Hungersnot gibt eine Frau ihrem Ehemann einen 
Armreif und sagt: ,Verkauf diesen Armreif und das Geld soll unser Unterhalt 
sein. Später kannst du mir dann einen Armreif mit demselben Wert geben.‘ Im 
Nachhinein sind sich beide uneinig über den Wert des Armreifes. Es wird die 
mit einem Schwur bekräftigte Aussage des Ehemannes akzeptiert. Der Mann 
war nämlich der von seiner Frau zum Verkauf Bevollmächtigte. Es ist nicht wirk-
sam, vom Vertreter für den Verkauf ein Entsprechendes des Armreifes zurück-
zuverlangen. Hätte sie nicht ,Verkauf‘ gesagt, wäre es ein Darlehen gewesen und 
dann wäre es unwirksam gewesen, dass sie von ihm den Wert des Armreifes ver-
langt.“ 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Es ist keine Bedingung, dass der Vertreter 
die Vertretung explizit annimmt. Sofern er nicht ablehnt, gilt dies als konkludente 
Annahme. Wenn ein im nichtislamischen Territorium (Dār al-harb) befindlicher 

– 1211 –



Abtrünniger jemanden bevollmächtigt, damit dieser seine im islamischen Terri-
torium (Dār al-islām) befindlichen Sachen verkauft, ist dies nicht zulässig. Wenn 
der Abtrünnige nämlich ins nichtislamische Territorium zieht [beispielsweise 
nach Italien, Frankreich oder andere christliche Länder], sind seine Sachen fortan 
nicht mehr sein Eigentum. Dass ein im islamischen Territorium befindlicher 
Muslim einen im nichtislamischen Territorium befindlichen Nichtmuslim bevoll-
mächtigt, ist nichtig. Ebenso ist es nichtig, dass ein im nichtislamischen Territorium 
befindlicher Nichtmuslim einen im islamischen Territorium befindlichen Muslim 
bevollmächtigt. Bevollmächtigt ein im nichtislamischen Territorium befindlicher 
Nichtmuslim in Anwesenheit zweier Zeugen einen im nichtislamischen Territorium 
befindlichen Muslim oder einen Schutzbefohlenen (Dhimmī) oder Bürger eines 
nichtislamischen Landes (Harbī), damit dieser seine Forderungen im islamischen 
Territorium eintreibt, so ist dies zulässig. Dies darf er auch für Kaufgeschäfte 
tun. Wenn ein Muslim oder Schutzbefohlener einen Harbī im islamischen Terri-
torium bevollmächtigt, ist dies zulässig. Begibt sich die Person in das nichtislamische 
Territorium, endet die Vertretung. Gleiches gilt, wenn ein Abtrünniger bevoll-
mächtigt wird. Es ist erlaubt bei Kauf, Vermietung, Eheschließung, Verstoßung 
der Ehefrau (Talāq), Loskauf von der Ehe (Khulʿ), Schlichtung, Vereinbarung, 
Rückzahlung von Schulden und Pfand jemanden zu bevollmächtigen. Doch bei 
Handlungen, die für alle mubāh sind, wie das Fällen von Bäumen zur Gewinnung 
von Brennholz, das Sammeln von Kräutern, Bergbau und Ölbohrungen, ist dies 
nicht erlaubt, das heißt, was durch diese Tätigkeiten gewonnen wird, gehört dem 
Vertreter. Der zur Schenkung, Verwahrung, Leihe, Gewährung von Darlehen 
und Verpfändung Bevollmächtigte hat kein Recht darauf, diese zurückzufordern. 
Der Generalbevollmächtigte, also der Vertreter, dem gesagt wird: ,Tue, was du 
möchtest‘, kann auch jemand anderen bevollmächtigen. Dieser neue Vertreter 
ist dann der Vertreter des Vertretenen. Der zweite Vertreter darf keine dritte 
Person bevollmächtigen. [Ibn Ābidīn sagt: ,Der Vertreter darf mit Zustimmung 
des Vertretenen jemand anderen bevollmächtigen. Wenn der zum Kauf eines 
Opfertieres Bevollmächtigte jemand anderen bevollmächtigt und dieser wiederum 
einen anderen und der letzte Vertreter das Tier kauft, ist dies mit Zustimmung 
des Vertretenen zulässig. Der zur Entrichtung der Zakāt Bevollmächtigte darf 
auch ohne Zustimmung des Vertretenen jemand anderen und dieser wiederum 
einen anderen bevollmächtigen. Es ist erlaubt, dass dann der letzte Vertreter 
die Zakāt entrichtet.‘] Es ist erlaubt, den Vertreter auf Ort und Zeit zu beschrän-
ken. Wenn der Käufer sagt, er sei Bote, der Verkäufer aber sagt, er sei Vertreter, 
und die Zahlung verlangt, wird dem Käufer geglaubt. Der Verkäufer muss seine 
Aussage belegen. Wer zum Verkauf bevollmächtigt ist, kann nicht für sich selbst 
kaufen, denn eine Person kann nicht gleichzeitig Käufer und Verkäufer sein. Bei 
einem Terminkauf kann der Verkäufer keinen Vertreter ernennen. Mit einem 
Boten darf kein Geldwechsel (Sarf) getätigt werden, mit einem Vertreter hingegen 
schon. Wenn man jemanden bevollmächtigt, damit er mit bestimmten 1000 [Euro] 
etwas kauft, und der Vertreter vor der Annahme dieser 1000 [Euro] mit anderen 
1000 [Euro] jene Sache kauft, ist dies zulässig. Doch wenn er nach Übernahme 
der 1000 [Euro] mit anderen 1000 [Euro] einkauft, ist dies nicht zulässig. Geben 
zwei Leute einer Person Geld und bevollmächtigen sie zum Kauf von Sachen 
und vermischt der Vertreter das Geld beider, endet seine Vertretung. [Die ge-
kauften Sachen gehören dann ihm und er muss ihnen das Geld zurückzahlen.] 
Jene, die Geschenke und Almosen geben und nehmen, können einen Vertreter 
ernennen. Es ist zulässig, dass Muslime Vertreter von zwei Schutzbefohlenen 
sind, die einander Wein oder Schweinefleisch schenken. Einen Armen zu be-
vollmächtigen, indem gesagt wird: ,Gib 10 Goldmünzen von den Schulden, die 
du bei mir hast, als Almosen oder gib sie für die Sühne für meinen Schwur aus 

– 1212 –



oder händige sie als meine Zakāt aus‘, ist gültig. Sagt ein Reicher zu einem 
Armen: ,Nimm die 50 Dirham, die mir Person Soundso schuldet, als meine Zakāt 
von ihm‘, und der Arme nimmt Gold im besagten Wert entgegen, ist dies nicht 
zulässig. Wird gesagt: ,Ich schenke dir meine Forderungen gegen Person Soundso, 
nimmt sie von ihr‘, und er nimmt Gold anstelle von Silber, so ist dies zulässig. 
Der Vertreter des Schuldners verlangt nach Begleichung der Schulden das Bezahlte 
vom Schuldner. Damit der zur Sühneleistung für einen Schwur oder zum Entrichten 
der Zakāt Bevollmächtigte nach der Zahlung das Bezahlte vom Anordnenden 
verlangen kann, muss während der Anweisung der Anordnende explizit zum 
Ausdruck bringen, dass er es ihm nachher zurückzahlen wird. Sagt er zum Ver-
treter: ,Gib der Person Soundso von meiner Seite 10 Goldmünzen‘, oder sagt er 
,was ich ihm schulde‘ statt ,von meiner Seite‘, muss er dies dem Vertreter später 
bezahlen. Sagt er: ,Gib es als Zakāt meiner Besitztümer oder als mein Almosen 
oder als mein Geschenk an jene Person‘, ohne zu sagen, dass er es später zu-
rückzahlen werde, kann der Vertreter das Gegebene nicht vom Vertretenen zu-
rückverlangen. Wenn bei der Zahlung seitens des Vertreters keine zwei Zeugen 
anwesend sind oder er keine Quittung nimmt, ist er nicht verantwortlich. Wurden 
diese aber bei der Bevollmächtigung explizit verlangt, ist er verantwortlich. Wird, 
nachdem jemand mit den Worten ,Zahl die Schulden, die ich bei Soundso habe‘ 
bevollmächtigt wird, der Gläubiger abtrünnig und stirbt, gibt der Vertreter dem 
Schuldner das Geld. Es ist nämlich nicht erlaubt, dass er es dem Abtrünnigen 
gibt. Wenn der Vertretene seinem Vertreter 10 Goldmünzen gibt, damit dieser 
Schulden zurückzahlt, und der Vertreter nicht diese Goldmünzen gibt, sondern 
von seinem eigenen Geld, oder dem Gläubiger Waren im Wert von 10 Goldmünzen 
verkauft oder aber mit 10 Goldmünzen, die dessen Forderung gegen ihn sind, 
tauscht (also gegen diese aufrechnet), ist dies zulässig. D. h. die Schulden des 
Schuldners wären damit beglichen. Wenn ein Harbī im nichtislamischen Terri-
torium einen Vertreter hat und einer von ihnen oder beide den Islam annehmen, 
dann wird die Vertretung nichtig. Gibt der Vertreter das Geld, das für Almosen 
bestimmt ist, für eigene Bedürfnisse aus und gibt anschließend von seinem eigenen 
Geld dieselbe Menge als Almosen, ist dies nicht erlaubt. Er muss das Ausgegebene 
zurückgeben. Gibt er von seinem eigenen Geld, während er das erhaltene Geld 
bei sich hat, ist es erlaubt. Sagt der Vertretene zum Vertreter: ,Gib meinen 
Weizen, der sich bei dir befindet, als Almosen an Person Soundso‘, und jene 
Person sagt zum Vertreter: ,Verkauf den Weizen und gib mir das Geld‘, so darf 
der Vertreter den Weizen ohne Zustimmung des Eigentümers des Weizens nicht 
verkaufen. Denn Almosen werden vor ihrer Inbesitznahme (Qabd) nicht zum 
Eigentum. Wenn jemand zum Vertreter sagt: ,Nimm die Forderung, die ich gegen 
Soundso habe, entgegen und gib sie als Almosen‘, und der Vertreter zunächst 
von seinem eigenen Geld Almosen gibt und die Forderung anschließend vom 
Schuldner entgegennimmt, so ist dies erlaubt.“ Im Fatāwā Qādīkhān steht: „Wird 
zu einer Person gesagt: ,Du bist mein Vertreter in allen Angelegenheiten‘, dann 
hat er ihn nur zur Wahrung seiner Sachen bevollmächtigt. Sagt er: ,Du bist mein 
Vertreter in allen Anliegen und deine Anordnungen sind alle zulässig‘, dann ist 
er Vertreter in allen Tätigkeiten, bei denen etwas genommen und gegeben wird, 
so bei Kauf, Verkauf, Schenkung und Almosengabe.“ 

Ibn Ābidīn schreibt bei der Schenkung: „Unter Schenkung (Hiba) wird die 
Übergabe einer Ayn-Sache an einen Reichen, ohne eine Gegenleistung zu er-
warten, verstanden. Leistungen/Nutzen können nicht geschenkt, sondern nur ge-
liehen werden. Forderungen (Dayn) können nur dem Schuldner oder anderen 
Personen unter der Bedingung geschenkt werden, ihnen anzuordnen, sie vom 
Schuldner einzufordern. Die übergebene Sache darf nicht mit dem eigenen Ver-
mögen ,besetzt‘ sein und sie muss derart separat in Besitz genommen werden, 

– 1213 –



dass es nicht anteilig ist. Siehe auch das Kapitel ,Opferschlachtung‘. Die Schenkung 
ist zustande gekommen, wenn der Schenkende üblicherweise gebräuchliche Be-
griffe wie ,Ich habe es dir geschenkt‘ oder dergleichen verwendet und der An-
nehmende ,Ich habe es angenommen‘ sagt oder das Geschenkte in Besitz nimmt. 
Sobald er es in Besitz nimmt, wird es sein Eigentum. Einen Teller, ein Tier, ein 
Haus zu verschenken und zu übergeben, aber nicht das Essen auf dem Teller, 
nicht das Sattelzeug und nicht das Hausrat zu schenken, ist nicht erlaubt. Das 
Gegenteil aber ist erlaubt. Denn Essen, Sattelzeug und Möbel sind nicht mit dem 
Eigentum des Gebenden ,besetzt‘ (maschghūl), sondern es ,besetzend‘ (schāghil). 
Kurzum darf das ,Besetzende‘ geschenkt werden, nicht aber das ,Besetzte‘. Als 
Ausnahme hiervon dürfen die Ernte und Bäume auf dem Feld nicht verschenkt 
werden, obwohl sie ,besetzend‘ sind. Gleiches gilt für die Inbesitznahme von Al-
mosen und Pfand. Wenn zwei Leute ein Haus, an dem sie beide Teilhaber sind, 
einer Person schenken, ist dies erlaubt. Verschenkt eine Person ihr Haus an zwei 
Personen, so ist dies nicht erlaubt. Denn etwas, das Teilung zulässt, darf nicht 
anteilig verschenkt werden. 10 [Euro] an zwei Arme als Almosen zu geben oder 
zu schenken, ist erlaubt. Was den Armen nämlich geschenkt wird, gilt als Almosen. 
Das heißt, dabei muss den Vorschriften bezüglich Almosen gefolgt werden. Al-
mosen anteilig zu geben ist erlaubt und Almosen dürfen nicht zurückverlangt 
werden. 10 [Euro] an zwei Reiche als Almosen zu geben oder zu schenken ist 
aber nicht erlaubt. Denn das, was dem Reichen als Almosen gegeben wird, ist 
eigentlich eine Schenkung und es müssen dabei die Vorschriften bezüglich der 
Schenkung beachtet werden. Damit es keine anteilige Gabe ist, müssen die 10 
[Euro] zweigeteilt und dann jeder Person jeweils 5 [Euro] gegeben werden. Wenn 
während der Schenkung etwas Unbestimmtes als Gegenleistung verlangt wird, 
ist diese Bedingung nichtig. Will er etwas Bestimmtes, muss die Inbesitznahme 
beider Sachen gleichzeitig geschehen. Vor der Inbesitznahme gelten die Vor-
schriften der Schenkung und nach der Inbesitznahme die Vorschriften des Kaufes. 
Deswegen kommt nach der Inbesitznahme ein einseitiger Rücktritt nicht in Frage. 
Wenn einer nicht in Besitz genommen hat, darf ein jeder zurücktreten.“ 

Im al-Ikhtiyār heißt es, dass die „Umrī“ genannte Schenkung (also die Schen-
kung auf Lebenszeit) erlaubt ist. D. h. wenn gesagt wird: „Solange du am Leben 
bist, gehört mein Haus dir“, wird das Haus nach dem Tod dem Eigentümer zu-
rückgegeben oder, sofern dieser verstorben ist, den Erben. Die „Ruqbī“ genannte 
Schenkung ist nach den Tarafayn nichtig. D. h. das Haus jemandem zu geben, 
indem gesagt wird: „Wenn du stirbst, soll es mir gehören, und wenn ich sterbe, 
soll es dir gehören“, ist nichtig. Da ein jeder von ihnen auf den Tod des anderen 
wartet (Taraqqub), wurde diese Schenkung „ruqbī“ genannt. Den Erwerb von 
Eigentum an eine Gefahr, einen Schaden zu knüpfen, ist nicht gültig. Wird je-
mandem Kleidung geschickt, gilt dies als Geschenk und wird mit ihrer Inbesitz-
nahme zum Eigentum. Er kann sie dann auch anderen geben. Wenn jemand zum 
Essen eingeladen wird, gilt das, was ihm vorgesetzt wird, nicht als Geschenk, 
sondern ist eine „Ibāha“, d. h. eine Erlaubnis zum Essen. Nur das, was er isst, ist 
sein Eigentum. Ohne Erlaubnis des Einladenden darf er nichts davon anderen 
geben. 

Im al-Fatāwā al-bazzāziyya heißt es: „Wenn eine Person zu einem anderen 
sagt: ,Ich habe dir das geschenkt‘, und der andere seine Akzeptanz nicht ausdrückt, 
sondern das Geschenk in ihrer Gegenwart an sich nimmt, oder es nicht nimmt, 
aber ,Ich habe es angenommen‘ sagt, ist die Schenkung wirksam. Sagt jemand: 
,Ich habe dir meine Forderung gegen Soundso geschenkt, nimm sie von ihm‘, ist 
dies zulässig. Es ist aber nicht zulässig zu sagen: ,Ich habe sie dir als Zakāt 
gegeben, nimm sie von ihm.‘ Denn die Zakāt wird von Ayn-Sachen ausgehändigt. 

– 1214 –



[Daher ist es nicht erlaubt, die Zakāt in Form von Papiergeld zu geben. Papier-
gelder sind nämlich keine Ayn-Sachen. Es sind Scheine, die gegen Sachen aus-
getauscht werden, die ihrem Wert entsprechen. Die Zakāt für Papiergeld wird 
in Gold gegeben.] Sagt ein Mann zu seiner Ehefrau: ,Wenn du mir deine Brautgabe, 
die ich dir schulde, nicht schenkst, darfst du keinesfalls in das Haus deines Vaters 
gehen‘, und die Ehefrau schenkt sie ihm, ist diese Schenkung nicht wirksam 
erfolgt. Denn etwas aus Zwang zu schenken, ist unwirksam. Es ist nicht erlaubt, 
die Schenkung der Brautgabe an eine Bedingung zu knüpfen, so beispielsweise 
zu sagen: ,Wenn du dieses und jenes tust, soll dir meine Brautgabe halāl sein.‘ 
Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: ,Schenkungen, die mit dem Wort ,wenn‘ bzw. 
,falls‘ an eine Bedingung geknüpft sind, sind nichtig. Schenkungen mit Worten 
wie ,unter der Bedingung, dass ...‘ sind wirksam, sofern es eine angemessene Be-
dingung ist. Ist es eine unpassende Bedingung, ist sie nichtig. Wird eine Tätigkeit 
zur Bedingung gemacht, handelt es sich nicht um eine Schenkung, sondern man 
hätte ihn gegen Entlohnung eingestellt.‘ Ein Geschenk, das einem kleinen Kind 
gegeben wird, nimmt der Vater in Besitz. Ist der Vater nicht vorhanden, nimmt 
es der Testamentsvollstrecker des Vaters an, und wenn auch dieser nicht vorhanden 
ist, der Großvater. Ist auch der Großvater nicht vorhanden, nimmt es der Testa-
mentsvollstrecker des Großvaters. Während einer dieser vier vorhanden ist, 
dürfen es nicht einmal die Verwandten des Kindes, die es pflegen, an sich nehmen. 
Ist keiner dieser vier vorhanden, nimmt es die Person an, die das Kind zu Hause 
pflegt. Ein verstandesreifes Kind darf Geschenke auch selbst annehmen. Die 
Geschenke an rechtschaffene Söhne und Töchter gleichermaßen zu geben, ist 
die beste Art. Es ist zwar erlaubt, dass jemand, der nicht im Sterbebett liegt, all 
sein Vermögen seinem Sohn schenkt, doch dies ist eine Sünde. Zwar wird das 
Geschenkte Eigentum des Sohnes, doch der Vater sündigt damit [al-Hindiyya]. 
Es ist erlaubt, den mündigen und rechtschaffenen oder sich im Wissenserwerb 
befindlichen Kindern mehr zu geben. Sind die Kinder gleich rechtschaffen, sollten 
die Geschenke gleichmäßig verteilt werden. Es ist besser, dass derjenige, dessen 
Kinder sündig sind, keine Erbschaft hinterlässt, sondern sein ganzes Hab und 
Gut rechtschaffenen Menschen gibt und für Wohltätigkeiten ausgibt. Denn auf 
diese Weise hätte er dem Sündigen keine Mithilfe geleistet. [Siehe auch Kapitel 
7 im dritten Abschnitt.] Einem sündigen Kind sollte nicht mehr als der Unterhalt 
gegeben werden. Es ist erlaubt, dass Eltern von den Geschenken an ihre Kinder 
verzehren. Der Lohn für die guten Taten, die Kinder verrichten, wird ihnen gut-
geschrieben. Die Eltern bekommen den Lohn für das Lehren und Verrichtenlassen. 
Bei der verkauften Ware ist die Übergabe erforderlich, doch beim Geschenk 
bedarf es auch der Inbesitznahme.“  

O mein Herz, dein verborgenes Feuer hat mein Sein vernichtet,  
Dein Weinen und deine Sehnsucht wurden schon im Himmel gesichtet,  

Wie seltsam bist du doch, wo ist deine wohlbekannte Vernunft,  
Du bist in aller Munde, siehst du nicht, was dein Zustand anrichtet,  

Seit dem Tage, an dem du in die ewige Liebesfalle bist gefallen,  
Ist dein Frühling vorbei, es wird kein einziges Obst mehr fallen,  

Niemand hat Anteil gehabt, vom Geheimnis, das du verkündest,  
Der verlockende Duft, den du verbreitest, konnte niemanden befallen,  

Du hast Recht, rede nicht über deinen Geliebten, dies ist besser für dich,  
Solange sie nicht selbst dieser Liebe verfallen, verstehen sie dich nicht,  

Dieser Liebe folgen nur jene, denen sie zuteilwerden soll, 
Nur wer stark ist, kann sie ertragen, sie ist nichts für einen Wicht. 

– 1215 –



15 — GERECHTIGKEIT IM HANDEL UND  
PREISTREIBEREI DURCH HORTEN (IHTIKĀR) 

Der nachfolgende Abschnitt wurde aus dem „Kimyā-i saʿādat“ übersetzt: 
In diesem Buch haben wir eine Auswahl von jederzeit vorkommenden Situa-

tionen niedergeschrieben. Wer diese geringe Menge an Wissen nicht besitzt, wird 
Harām begehen und Zinsen nehmen, ohne es zu bemerken. Er wird auch nicht 
wissen können, wie danach zu fragen ist. Es gibt viele, die Kaufgeschäfte im Ein-
klang mit den islamischen Bestimmungen tätigen, aber damit den Muslimen auch 
einen Schaden zufügen und zu deren Verlust führen. Diese Personen ziehen 
damit den Fluch auf sich. Muslimen beim Kauf und Verkauf zu schaden, kann 
auf zwei Wegen geschehen: Der eine Weg ist ein Schaden für alle und dieser ge-
schieht wiederum auf zwei Arten: Die eine Art ist Preistreiberei durch Horten 
(Ihtikār) [und die andere ist, Falschgeld in Umlauf zu bringen]. Preistreiber sind 
verflucht. 

„Ihtikār“ bedeutet, Nahrungsmittel für Menschen und Tiere zu horten und 
anschließend zu verkaufen, wenn der Preis gestiegen ist. Unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Kauft jemand Nahrungsmittel und hortet sie 40 Tage, um sie 
bei erhöhtem Preis zu verkaufen, wird er die Sünde nicht wiedergutmachen 
können, selbst wenn er alles den Armen kostenlos verteilt.“ Er sagte auch: „Wenn 
jemand Nahrungsmittel 40 Tage hortet, zürnt Allah, der Erhabene, mit ihm. Er 
hätte damit Allah, den Erhabenen, missachtet.“ In einem Hadith heißt es: „Kauft 
jemand von außerhalb Nahrungsmittel, bringt sie in die Stadt und verkauft sie 
für den Marktpreis, bekommt er Lohn wie als hätte er Almosen gegeben oder 
einen Sklaven freigelassen.“ Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: 
„Das Herz dessen, der Nahrungsmittel 40 Tage hortet, verdunkelt sich.“ Als man 
ihn über einen Preistreiber benachrichtigte, ordnete er an, dessen gehortete 
Sachen niederzubrennen. Einer der Gelehrten war ein Händler und ordnete 
seinem Vertreter an, von Wasit nach Basra Lebensmittel zu transportieren und 
dort zu verkaufen. Da die Lebensmittel in Basra günstig waren, wartete der Ver-
treter eine Woche, bis die Preise anstiegen. Danach verkaufte er die Lebensmittel 
teurer und schrieb dies als gute Botschaft an den Gelehrten. Der Gelehrte ant-
wortete ihm: „Wir bevorzugen es, mit kleinem Profit großen Lohn zu bekommen. 
Du hättest den größeren Profit nicht vor unserer Religion bevorzugen dürfen. 
Du hast ein großes Verbrechen begangen. Um Vergebung hierfür zu erlangen, 
verteil sofort das Kapital und den Gewinn als Almosen!“ Preistreiberei durch 
Horten ist deshalb harām, weil es den Muslimen schadet. Nahrungsmittel sind 
nämlich überlebensnotwendig für Menschen und Tiere. Im Falle des Verkaufs 
steht es jedem frei, diese einzukaufen. Kauft eine Person sie alle auf und hortet 
sie, können andere sie nicht mehr kaufen. Dies ist, als würde man das Wasser 
aus einem Brunnen aufbewahren und andere Menschen durstig zurücklassen. 
Nahrungsmittel mit dieser Absicht zu kaufen, ist eine Sünde. Imām Abū Hanīfa, 
möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Der Bauer kann die Ernte seines Ackers 
verkaufen, wann er es wünscht. Es ist nicht wādschib, dass er sich im Verkauf 
beeilt, doch die Eile würde ihm Lohn bringen. Dass er sich vornimmt, diese zu 
verkaufen, wenn sie teurer geworden sind, ist abscheulich. Preistreiberei durch 
Horten bei Medikamenten und Dingen, die keine Nahrungsmittel sind und nicht 
von jedermann benötigt werden, ist nicht harām. Bei Brot und dergleichen ist 
Preistreiberei besonders harām und bei Fleisch und Fett etc. ist es weniger harām.“ 
Gemäß den zwei Imāmen ist alles davon Preistreiberei und dies ist bei allem, 
was für die Menschen erforderlich ist, harām. Die Regierung ordnet der Person, 

– 1216 –



von der sie erfährt, dass sie Preistreiberei begeht, an, den Bedarf für den eigenen 
Haushalt beiseitezulegen und den Rest der Bevölkerung zu verkaufen. 

[Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass es kein 
Ihtikār ist, wenn Arzneimittel gehortet und mit hohem Preis verkauft werden. 
Dies gilt zwar für die allermeisten Arzneimittel, aber da Chinin gegen Malaria, 
Insulin gegen Diabetes und Impfungen und Sera gegen bestimmte Mikroorga-
nismen definitive Heilungsmittel sind, genauso wie Brot gegen Hunger verzehrt 
wird, ist es harām, derartig hocheffektive Arzneimittel zu horten und somit Preis-
treiberei zu begehen.] Dass Preistreiberei bei Nahrungsmitteln harām ist, gilt für 
solche Zeiten, in denen sie knapp sind. Sind sie reichlich vorhanden und von je-
dermann mit Leichtes zu besorgen, ist ihr Ihtikār zwar nicht harām, aber auch zu 
solchen Zeiten makrūh. Denn es ist nicht gut, auf den Schaden der Menschen zu 
warten. 

Die zweite Art des allgemeinen Schadens ist, falsches Geld in Verkehr zu 
bringen. Erkennt derjenige, der das Falschgeld erhält, nicht, dass es sich um 
Falschgeld handelt, wurde ihm Unrecht angetan. Erkennt er es, wird er jemand 
anderes und dieser andere wiederum einen anderen kettenartig betrügen. Solange 
das Falschgeld den Besitzer wechselt, wird die Sünde auch für den Ersten mit 
aufgeschrieben. Deswegen heißt es: „Ein Euro Falschgeld zu geben ist schlimmer 
als 100 Euro zu stehlen.“ Die Sünde des Diebstahls ist nämlich ein einziges Mal, 
aber die Sünde des Falschgeldes hält sogar nach dem Tod an. Die armseligste 
Person ist die, deren Sünden aufgrund eines Übels auch nach ihrem Tod nicht 
versiegen. Jahre nach dem Tod werden weiterhin Sünden aufgeschrieben und 
sie erleidet dafür Pein. Wer Falschgeld in die Hände bekommt, muss es vernichten 
und darf es niemandem geben. Menschen müssen das echte Geld gut kennen 
und mehr darauf achten, andere nicht zu täuschen, als selbst getäuscht zu werden. 
Unwissentlich Falschgeld anzunehmen und weiterzugeben, ist auch eine Sünde. 
Denn: „Es ist wādschib, dass jeder Mensch sich das religiöse Wissen über eine 
jede Angelegenheit, mit der er konfrontiert wird, aneignet.“ Falschgeld zu nehmen 
mit der Absicht, es zu vernichten, ist verdienstvoll. Entwertete Metallmünzen 
sollen nicht vernichtet werden, sondern vertrauenswürdigen Personen oder der 
Regierung übergeben werden, nachdem sie über die Lage informiert werden. 
Diese an betrügerische Menschen weiterzugeben, gleicht dem Umstand, Waffen 
an Wegelagerer zu verkaufen, und ist harām. 

Der zweite Weg des Schadens ist der Schaden, der demjenigen zugefügt wird, 
mit dem man Handel treibt. Jede Handlung, die Schaden verursacht, ist Unge-
rechtigkeit. Ungerechtigkeit wiederum ist harām. Kein Muslim darf eine Sache, 
von der er nicht wollen würde, dass sie ihm angetan wird, nicht einmal Nicht-
muslimen antun. 

Es müssen primär vier Punkte beachtet werden: 
1. Die verkaufte Ware darf nicht übermäßig gelobt werden. Damit hätte die 

Person sowohl gelogen, als auch betrogen, als auch Unrecht getan. Man soll sogar 
nichts sagen, was richtig ist, der Kunde aber weiß. Dies wäre nämlich sinnloses 
Gerede. Am Tag des Jüngsten Gerichts wird der Mensch über jedes gesprochene 
Wort befragt. Wer sinnlos geredet hat, wird keine Entschuldigung vorweisen 
können. Was den Verkauf mit Schwur betrifft, so sind falsche Schwüre harām, 
also eine große Sünde. Wenn der Schwur wahr ist, so ist es dennoch eine Res-
pektlosigkeit, den Namen Allahs, des Erhabenen, für eine belanglose Angele-
genheit auszusprechen. In einem Hadith heißt es: „Schande sei über denen, die 
beim Kauf und Verkauf schwören, indem sie ‚Wallāhi so ist es!‘, ,Wallāhi so ist 
es nicht!‘ sagen, und über den Handwerkern, die nicht ihr Wort halten, indem 
sie sagen: ,Komm morgen‘, ,Komm übermorgen‘.“ In einem anderen Hadith 

– 1217 –



heißt es: „Wer durch Schwüre seine Güter gefällig macht, wird am Tage des 
Jüngsten Gerichts keine Barmherzigkeit und kein Mitleid erfahren.“ Yūnus ibn 
Abīd, möge Allah sich seiner erbarmen, war Seidenstoffhändler. Er lobte nie 
seine Waren beim Verkauf. Als sein Lehrlich eines Tages beim Zeigen des Stoffes 
neben dem Kunden sagte: „O mein Herr! Gewähre auch mir von diesem para-
diesischen Stoff!“, räumte Yūnus den Stoff weg und ließ ihn nicht verkaufen, da 
er diese Aussage als Lob des Stoffes auffasste. 

2. Die Mängel der Ware dürfen dem Kunden nicht verschwiegen werden und 
alles muss dem Kunden so dargestellt werden, wie es ist. Mängel nicht mitzuteilen, 
ist eine Hintergehung des Kunden und bedeutet, einem Gläubigen den guten 
Rat (Nasīha) zu unterlassen und Unrecht zu tun, ein Ungehorsamer zu sein. Die 
gute Seite der Ware darzustellen oder die Ware in der Dunkelheit zu zeigen, ist 
Betrug und Ungerechtigkeit. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, steckte 
einst seine gesegneten Finger in den Weizen eines Weizenverkäufers und bemerkte, 
dass er feucht war, woraufhin er fragte: „Was ist das?“ Der Mann erklärte, der 
Regen habe den Weizen wohl nass gemacht. Der Gesandte merkte an: „Warum 
verbirgst du es und zeigst es nicht? Wer betrügt, ist nicht von uns.“ Eine Person 
verkaufte für 300 Dirham Silber ein Kamel. Am Fuß des Kamels gab es einen 
Makel. Der Prophetengefährte Wāthila ibn al-Asqaʿ, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, war zugegen, doch im Moment des Kaufes war er geistesabwesend. Als er 
bemerkte, dass das Kamel schon verkauft wurde, folgte er dem Käufer und 
erklärte ihm, dass das Kamel am Fuß einen Makel aufwies. Der Käufer brachte 
das Kamel zurück und nahm sein Geld. Der Verkäufer fragte: „Warum hast du 
meinen Verkauf ruiniert?“ Da sagte Wāthila: „Ich hörte den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagen: ,Es ist nicht halāl, den Mangel der verkauften Ware zu 
verbergen. Diesen Mangel zu kennen und ihn zu verschweigen, ist für niemanden 
halāl.‘ “ Wāthila sagte auch, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ein 
Versprechen von ihnen abnahm, wonach sie immer einen guten Rat für die 
Muslime bereit haben und barmherzig mit ihnen sind. Die Mängel von Waren 
zu verbergen, widerspricht dem guten Rat. Verkäufern fällt es sehr schwer, die 
Mängel ihrer Waren nicht zu verbergen. Dies ist großer Dschihad für sie. Um in 
diesem Dschihad erfolgreich zu sein, soll derjenige beim Kauf von Waren achtsam 
sein und keine mangelhaften Waren kaufen. Kauft er dennoch mangelhafte 
Waren ein, muss er die Absicht haben, dies dem Kunden mitzuteilen. Wenn er 
getäuscht wurde, hat er Verlust gemacht, er darf andere aber nicht ebenfalls 
Verlust erleiden lassen. Wenn er auf eine andere Person wütend ist, darf er nicht 
veranlassen, dass andere auf ihn selbst wütend werden. Man muss gut wissen, 
dass mit Betrug die Versorgung des Menschen sich nicht vermehrt, sondern viel-
mehr der Segen der Ware verloren geht. Durch Betrug nach und nach angesam-
melte Sachen können mit einer unerwarteten Katastrophe schlagartig verloren 
gehen, sodass nur die Sünden zurückbleiben. Es gab einen Milchverkäufer, der 
in seine Milch Wasser beimischte. Eines Tages kam eine unerwartete Flut und 
ertränkte die Kuh. Als der Mann im geschockten Zustand nachdenklich war, 
sagte sein Kind zu ihm: „Das Wasser, das wir der Milch hinzugegeben haben, 
hat sich angesammelt und nun die Kuh mitgenommen.“ Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte: „Mischt sich Betrug in den Handel, verschwindet der 
Segen.“ Segen (Baraka) bedeutet, dass wenige Sachen großen Nutzen bringen 
und für viele gute Taten verwendet werden können. Wenn wenige Sachen gesegnet 
sind, führt dies dazu, dass viele Menschen Komfort erfahren und viele gute Taten 
vollbracht werden. Es gibt viele Sachen, die keinen Segen haben und dem Ei-
gentümer im Diesseits und Jenseits nur Unglück bringen. Daher soll man nicht 
wünschen, dass das Vermögen reichlich ist, sondern dass es gesegnet ist. Segen 
findet sich bei denen, die vertrauenswürdig sind, und gar Überfluss findet sich 

– 1218 –



bei vertrauenswürdigen Händlern. Jeder Kunde bevorzugt nämlich einen ver-
trauenswürdigen Händler und vermeidet Betrüger. Ein Händler muss darüber 
nachsinnen, dass sein Leben nicht mehr als hundert Jahre andauert. Das Jenseits 
jedoch hat kein Ende. Wer will schon sein ewiges Leben riskieren, um das Gold 
und Silber eines nur wenige Tage andauernden Lebens zu vermehren? Ein 
Händler, der so denkt, wird nicht betrügen können. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Diejenigen, die ,Lā ilāha illallāh‘ sagen, werden von dem 
Zorn und der Bestrafung Allahs, des Erhabenen, verschont bleiben, solange sie 
das Weltliche nicht vor der Religion bevorzugen. Geben sie die Religion auf und 
klammern sich an die Welt, wird Allah, der Erhabene, wenn sie dieses Einheits-
bekenntnis (Kalimat at-tawhīd) sprechen, zu ihnen ,Du lügst!‘ sagen.“ 

In allen Berufszweigen ist es fard, nicht zu betrügen. Mangelhafte Arbeiten 
zu produzieren und dies zu verbergen, ist harām. Imām Ahmad ibn Hanbal, möge 
Allah sich seiner erbarmen, wurde befragt über das verborgene Nähen von 
Flicken. Er sagte: „Unter der Voraussetzung, die Kleidung selbst zu tragen, oder 
dass der Käufer dies zu tragen wünscht, ist es erlaubt, dies aber als Betrug zu 
tun, d. h. Kleidung mit verborgenen Flickstellen als neu zu verkaufen, ist eine 
Sünde und das erhaltene Geld ist harām.“ 

[Es ist nicht richtig anzunehmen, dass es erlaubt sei, die Menschen zu betrügen 
und zu hintergehen, weil man denkt, sie seien Sünder oder Nichtmuslime. Betrug, 
Hintergehung und das Verletzen der Rechte anderer ist harām. Verbote sind 
nirgends und unter keinen Umständen, außer bei Notwendigkeit, erlaubt. Die 
schöne Moral und Ethik des Islams muss überall praktiziert werden. Das Propa-
gieren des Islams mit gutem Charakter ist „Amr bil-maʿrūf“. Auch in nichtisla-
mischen Ländern (Dār al-harb) ist es eine Erfordernis des Muslimseins, die 
Rechte der Nichtmuslime nicht zu verletzen, die Gesetze der Regierung einzuhalten 
und niemanden zu betrügen. Madhhablose wie Hasan al-Bannā, Sayyid Qutb 
und Mawdūdī haben die Jugendlichen zum Aufstand gegen die Regierungen an-
getrieben, indem sie Vers 39 der Sure al-Haddsch missgedeutet haben. Sie haben 
Bruder gegen Bruder aufgewiegelt und Anarchie geschürt. Dabei lautet die Aus-
legung dieses Koranverses wie folgt: „Es wurde erlaubt, Dschihad zu führen 
gegen jene Tyrannen, welche die Gläubigen angreifen.“ Die Ungläubigen in 
Mekka unterdrückten, verletzten und töteten die Muslime. Sie baten den Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, wiederholte Male um Erlaubnis, gegen diese 
Tyrannen zu kämpfen. Es wurde jedoch keine Erlaubnis gewährt. Diejenigen, 
die der Unterdrückung durch die Tyrannen nicht entkommen konnten, durften 
nach Abessinien, einem Land der Ungläubigen, auswandern. Als der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, nach Medina auswanderte, wurde dieser Koranvers 
offenbart und somit dem in Medina neu gegründeten islamischen Staat erlaubt, 
gegen die Tyrannen in Mekka in den Dschihad zu ziehen. Dieser Vers erlaubt 
also den Muslimen nicht, gegen eine tyrannische Regierung zu rebellieren, sondern 
erlaubt es den islamischen Staaten, Dschihad zu führen gegen die Armeen un-
terdrückerischer Diktatoren, die verhindern, dass die Menschen vom Islam hören 
und zu Muslimen werden. Wie ersichtlich ist es niemals erlaubt, gegen irgendeine 
Regierung zu rebellieren, gleich ob diese muslimisch oder nichtmuslimisch, 
gerecht oder ungerecht ist, und gegen die Gesetze zu verstoßen. Zwietracht darf 
nicht gesät werden und man darf sich nicht jenen anschließen, die Zwietracht 
säen. Wenn ein Muslim, der sich in einem kommunistischen Land aufhält, die 
Unterdrückung und Folter nicht mehr ertragen kann und es für ihn unmöglich 
wird, den Islam auszuleben und die gottesdienstlichen Handlungen zu verrichten, 
soll er dennoch nicht gegen die Tyrannen rebellieren, sondern in ein islamisches 
Land auswandern. Findet er nicht die Möglichkeit, in ein islamisches Land aus-

– 1219 –



zuwandern, soll er sich in ein beliebiges anderes Land begeben, das die Men-
schenrechte achtet und nicht in die Religion und die Religionsausübung ein-
greift.] 

3. Beim Messen darf nicht betrogen werden und es muss korrekt gemessen 
werden. Im edlen Koran heißt es in Vers 1 der Sure al-Mutaffifīn sinngemäß: 
„Jene, die beim Geben zu wenig und beim Nehmen zu viel messen, werde ich 
schwer bestrafen.“ Unsere Großen maßen alles, was sie kauften, etwas weniger 
und das, was sie verkauften, etwas mehr, und sagten: „Dieser kleine Unterschied 
ist ein Schleier zwischen der Hölle und uns.“ Sie taten dies aus Angst, nicht ganz 
genau messen zu können, und pflegten zu sagen: „Wie töricht doch jene sind, 
die das Paradies, das so weit wie sieben Himmelsstufen und sieben Erdstufen 
ist, für ein paar Pfennige verkaufen, und jene, denen für einige wenige Gersten-
körner die Höllenpein verheißen wurde.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, pflegte bei jedem seiner Einkäufe immer ein wenig mehr zu bezahlen. Als 
Fudayl ibn Iyād, möge Allah sich seiner erbarmen, seinen Sohn dabei sah, wie 
dieser die Goldmünze, mit der er Ein- und Verkäufe tätigen wird, vom Schmutz 
reinigte, sagte er: „Mein Sohn! Diese Tat ist nützlicher als zweimal die freiwillige 
Haddsch und zweimal die Umra durchzuführen!“ Unsere Großen sagen: Die 
Schlimmsten der Sünder sind jene, die beim Einkauf mehr messen und beim Ver-
kauf weniger messen. Gleiches gilt für die Stoffhändler, die beim Einkauf den 
Stoff locker halten, ihn aber beim Verkauf spannen und so messen. Genauso 
verhält es sich mit Metzgern, die zum Fleisch mehr Knochen als üblich zugeben. 
Das gilt auch für Bauern, die Staub und Erde unter das Getreide mischen und es 
so verkaufen. Dasselbe gilt auch für Markthändler, die gute und schlechte Waren 
vermischen und alles als gute Waren verkaufen. All diese Taten sind harām. 
Kurzgefasst ist es wādschib, beim Kauf und Verkauf sich jedem gegenüber korrekt 
zu verhalten. Es ist sogar erforderlich, solche Worte nicht zu anderen zu sagen, 
von denen man nicht will, dass sie zu ihm selbst gesagt werden. Um sich von 
solchen Verboten zu befreien, darf man sich nicht überlegener als seine Glau-
bensgeschwister erachten. Doch nicht jeder kann dies bewerkstelligen. Deswegen 
sagte Allah, der Erhabene: „Ihr alle werdet die Hölle durchschreiten!“ Aber 
jeder wird je nach seiner Gottesfurcht früher oder später von dort errettet wer-
den. 

4. Beim Verkaufspreis nicht zu betrügen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
hat verboten, dass Muslime die Dorfbewohner, die Güter in die Stadt bringen, 
empfangen und diese günstig einkaufen, indem sie den Marktpreis verschweigen. 
Es ist erlaubt, dass der Dorfbewohner von einem solchen Verkauf zurücktritt. 
Er hat auch Folgendes verboten: Wenn ein Dorfbewohner eine günstige Ware 
bringt, ihn zu empfangen und zu sagen: „Überlasse mir die Ware, ich werde sie 
später für einen teureren Preis verkaufen.“ Er hat auch verboten, eine Ware in 
der Gegenwart anderer zu einem teuren Preis zu kaufen, damit ihr Marktpreis 
in die Höhe geht. Die Kunden können, wenn sie bemerken, dass es sich um eine 
solche Manipulation handelt, vom Kauf zurücktreten. Es ist auch harām, denje-
nigen, die den Marktpreis nicht kennen, Waren teuer zu verkaufen. Am besten 
sollte kein Kaufgeschäft getätigt werden mit jenen, die unerfahren sind und 
günstig verkaufen oder teuer einkaufen. Zwar ist das Kaufgeschäft mit ihnen 
wirksam und erlaubt, doch es ist eine Sünde, den Marktwert zu verbergen. In 
Basra gab es einen Großhändler. Einer seiner Männer in der Stadt Sus im Iran 
schrieb ihm einen Brief und teilte ihm mit, dass die diesjährige Ernte der Zu-
ckerrohre nicht ertragreich war und er viel Zucker einkaufen solle, bevor die 
Nachricht andere erreicht. Der Händler kaufte viel Zucker und als es keinen 
Zucker mehr auf dem Markt gab, verkaufte er den Zucker teuer und machte 

– 1220 –



einen Gewinn von 30.000 Silberdirham. Später dachte er nach und sagte sich: 
„Ich habe den Muslimen verschwiegen, dass die Zuckerrohre von einem Unglück 
befallen wurden, und habe sie hintergangen! Was für ein Muslimsein ist das?“ 
Er brachte die 30.000 Dirham zu denjenigen, deren Zucker er gekauft hatte. Er 
sagte zu allen, dass das Geld ihnen gehöre, und als die Leute nach dem Grund 
fragten, berichtete er ihnen von seiner falschen Tat. Keiner nahm sein Geld an 
und sie alle sagten: „Möge es dir halāl sein.“ Am Abend dachte er sich zuhause: 
„Vielleicht haben sie sich geschämt und deswegen das Geld verweigert. Ich habe 
meine Geschwister hintergangen!“, und brachte ihnen am nächsten Tag erneut 
das Geld und verteilte, sie anflehend, die 30.000 Dirham Silber. Man muss dem 
Käufer stets die Wahrheit sagen und darf ihn niemals betrügen. Wenn es einen 
Mangel an der Ware gibt, muss dies kundgetan werden. Hat man die Ware von 
einem Verwandten oder Freund gekauft für einen höheren Preis, um diesen zu 
unterstützen, muss man dies dem Käufer sagen und ihm den wahren Wert mitteilen. 
Wenn er beispielsweise eine Ware für 10 Euro gekauft hat, sie aber keine 10 
Euro wert ist, darf er beim Verkauf dieser Ware nicht erklären, dass er sie für 10 
Euro gekauft hat. Wenn der Preis von einer günstig gekauften Ware gestiegen 
ist und er sie nun teurer verkauft, muss er den Einkaufspreis erwähnen. Derartige 
Beispiele sind zahlreich. Es gibt viele, die solche Betrügereien unbewusst machen. 
Um sich vom Betrügen zu befreien, soll jeder die Dinge unterlassen, von denen 
er nicht will, dass sie ihm angetan werden. Denn jeder denkt, dass er achtsam 
und mit Mühe durch Verhandeln die Ware für den optimalen Preis gekauft habe. 
Daher ist der Verkauf durch Täuschung Betrug und Hintergehung. 

[Artikel 26 der Mecelle besagt: „Um viele Menschen vor Schaden zu bewahren, 
wird der Schaden einer einzigen Person in Kauf genommen.“ Wenn Verkäufer 
von Nahrungsmitteln diese für den doppelten Marktwert verkaufen und somit 
der Bevölkerung Schaden zufügen, lässt der Richter sie für den Marktwert ver-
kaufen. In Zeiten der Hungersnot darf die Regierung die Nahrungsmittel, die 
die Preistreiber gehortet haben, für einen angemessenen Preis an die Hungrigen 
verkaufen lassen. 

Abdulghanī an-Nablusī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Buch al-Hadīqa auf Seite 207: „Wer die Erleichterungen (Rukhsa) der Rechts-
schulen erforscht und demnach seine Handlungen ausrichtet, wird ,Mulaffiq‘ ge-
nannt. Derart eklektisch zu handeln, ist nicht erlaubt und etwas, das jemand tut, 
der die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) nicht befolgen will. 
Aus einem Bedürfnis heraus oder aufgrund einer Notwendigkeit eine oder alle 
Angelegenheiten zu verrichten, indem man eine andere Rechtsschule befolgt, 
ist erlaubt. Zwecks Erleichterung in eine andere Rechtsschule überzuwechseln, 
bedeutet der Triebseele zu folgen und ist nicht erlaubt.  

Einen ,unerlaubten Rechtskniff‘ (Hīla bātila) anzuwenden, um ein Harām 
halāl und ein Halāl harām werden zu lassen oder einer Person ihre Rechte zu 
verwehren oder zu Unrecht Güter zu erlangen, ist nicht gestattet. Dass in der 
hanafītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule ,schariakonforme Umgehungen‘ 
(Hīla scharʿiyya) erlaubt sind, bedeutet nicht, verbotene Taten zu gestatten. Wird 
einem Richter ein Fall vorgelegt und er weiß nicht, dass es sich hier um einen 
Rechtskniff handelt, darf er das erforderliche Urteil geben. Urteilt er im Wissen, 
dass es sich um einen Rechtskniff handelt, begeht er eine Sünde. Imām Abū 
Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte, dass ein Mufti, der den Menschen 
solche Rechtskniffe lehrt, entmündigt werden müsse. Ja, Imām Abū Hanīfa sagte, 
dass es erlaubt ist, von schariakonformen Umgehungen Gebrauch zu machen, 
doch diese Aussage drückt keine Erlaubnis dafür aus, Mittel zu verwenden, die 
dem Islam widersprechen. Es bedeutet, dass im Falle des Gebrauchs eines solchen 

– 1221 –



Mittels das resultierende Urteil wirksam ist. Beispielsweise ist ein unwirksamer 
(fāsid) Kauf nicht erlaubt und harām. Wenn jedoch ein unwirksamer Kauf getätigt 
wird, müssen die Bestimmungen dieses Kaufes eingehalten werden. Genauso 
verhält es sich damit, infolge des Gebetsrufes für das Freitagsgebet ein Kaufgeschäft 
zu tätigen. Dies gilt auch für den verbotenen Teil des Iyna-Verkaufs. Ein Urteil, 
das aus einem Rechskniff mit einem verbotenen Mittel resultiert, einzuhalten, 
ist auch in der schāfiʿītischen Rechtsschule erforderlich. Nach der mālikītischen 
und hanbalītischen Rechtsschule ist dies nicht erforderlich. Dass jemand, der 
über den Nisāb für die Zakāt verfügt, vor Ablauf eines gesamten Jahres sein 
Vermögen einer vertrauenswürdigen Person übereignet und es nach Ablauf des 
Jahres wieder zurücknimmt und auf diese Weise einen Rechtskniff anwendet, 
um zu verhindern, dass die Zakāt fard wird, ist auch in der hanafītischen Rechts-
schule nicht erlaubt. Behauptet jemand, er habe eine Frau geehelicht, und weist 
zwei falsche Zeugen vor, gilt die Frau als seine Ehefrau, auch wenn die Frau es 
abstreitet. Doch das Vorbringen von falschen Zeugen, um dieses Urteil zu 
erwirken, ist harām. Damit, die Zinsen beim Darlehen in eine erlaubte Form im 
Sinne eines Muʿāmala-Verkaufs zu bringen, verhält es sich genauso; dies ist eine 
Bidʿa. [Wir haben auf der vierten Seite des 12. Kapitels im dritten Abschnitt 
erklärt, dass derjenige, der beim Darlehen Zinsen aufnehmen muss, sich mittels 
Muʿāmala-Verkauf von der Zinsstrafe retten kann. Diese Fatwa ist jedoch nur 
für solche Personen vorgesehen, die ihren Unterhalt nicht decken können und 
niemanden finden, der ihnen ein zinsloses Darlehen gewährt. D. h. diese Fatwa 
dient dazu, arme Personen, die es nötig haben, ein Darlehen mit Zinsen aufzu-
nehmen, vor der Sünde des Zinses zu bewahren. Damit ist aber keineswegs 
gemeint, dass jeder mittels Muʿāmala-Verkauf Darlehen mit Zinsen aufnehmen 
dürfe.] Bei solchen Abmachungen sind nicht die verwendeten Worte ausschlag-
gebend, sondern die Bedeutung. Einen unerlaubten Rechtskniff (Hīla bātila) an-
zuwenden, um ein Harām in ein Halāl zu verwandeln, ist eine übliche Praxis der 
Juden.“ 

Im sechsten Band des al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Von einer schariakon-
formen Umgehung Gebrauch zu machen, um sich vor einem Harām zu schützen 
und ein Halāl zu erreichen, ist erlaubt und gut. Der Beleg dafür, dass eine solche 
Umgehung erlaubt ist, ist der 44. Vers der Sure Sād. In diesem Vers wird von 
der schariakonformen Umgehung berichtet, die anzuwenden war, damit Ayyūb, 
Friede sei mit ihm, davor errettet wird, seinen Schwur zu erfüllen, nachdem er 
geschworen hatte, seiner Frau 100 Stockschläge zu versetzen.“ Im Aschiʿat al-
lamaʿāt heißt es im Kapitel über die Hadd-Strafen, dass Saʿīd ibn Saʿd sagte: 
„Mein Vater Saʿd brachte zum Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, einen kran-
ken, gebrechlichen Mann und erklärte, sie hätten ihn beim Begehen von Unzucht 
erwischt. Daraufhin sagte der Gesandte Allahs: ,Schlagt ihn einmal mit einem 
Zweig, der 100 Triebe hat!‘ So wurden mit einem Schlag 100 Stockschläge versetzt 
und die Hadd-Strafe wurde ausgeführt.“ Die Übersetzung aus dem Aschiʿat al-
lamaʿāt zeigt, dass die schariakonforme Umgehung (Hīla scharʿiyya) erlaubt und 
sogar erforderlich ist.] 

 
Wir lieben Allah, den Erhabenen, wir fügen uns jedem Seiner Gebote,  
Wir beten fünfmal am Tag und wir leben fern von allen Seiner Verbote. 
 
Der Gläubige hat guten Charakter und alle sind mit ihm zufrieden.  
Er schadet niemandem und lebt in Glück und Frieden. 
 

– 1222 –



16 — GUNST IM HANDEL 
Im Buch Kimyā-i saʿādat heißt es im vierten Kapitel des dritten Abschnitts: 

So wie Allah, der Erhabene, Gerechtigkeit (Adāla) geboten hat, so hat Er auch 
die Gunst (Ihsān) geboten. Im vorangehenden Kapitel haben wir die Gerechtigkeit 
behandelt. Wer diese Dinge lernt, wird sich von Ungerechtigkeit befreien. Wir 
wollen kurz erklären, wie Gunst/Güte erwiesen wird: In Vers 56 der Sure al-
Aʿrāf heißt es sinngemäß: „Meine Barmherzigkeit ist gewiss denen nahe, die 
Gunst erweisen.“ Jene, die nur Gerechtigkeit aufbringen, hätten damit zwar ihr 
Kapital in der Religion gerettet, doch der Gewinn ist jenen vorbehalten, die 
Gunst erweisen. Wird jemand, der Vernunft hat, jemals seinen jenseitigen Gewinn 
aus den Händen gleiten lassen? Ihsān bedeutet, eine gute Tat zu verrichten, die 
nicht explizit geboten wurde. 

[Der Autor des al-Aschbāh, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Das 
dritte Prinzip lautet ,Īthār‘. Īthār (jemand anderem den Vorzug geben) bedeutet, 
etwas, das man selbst nötig hat, nicht für sich zu nehmen, sondern einem Glau-
bensbruder zu überlassen, der es ebenfalls benötigt. Īthār wird vollbracht bei 
Dingen, welche der Mensch benötigt, nicht aber bei gottgefälligen Taten (Qurba) 
und gottesdienstlichen Handlungen (Ibāda). Hat jemand beispielsweise nur so 
viel Wasser, wie für die Intimreinigung erforderlich ist, oder so viel Bekleidung, 
wie für die Bedeckung der Awra benötigt wird, dann verwendet er diese für sich 
selbst und gibt sie nicht an andere Bedürftige weiter. Er gibt auch seinen Platz 
in der ersten Gebetsreihe nicht jemand anderem ab. Es ist nicht erlaubt, dass 
eine Person, die keine Gebetswaschung hat, nach Eintritt der Gebetszeit beim 
Wasser für die Gebetswaschung jemand anderem den Vorzug gibt.] 

Gunst im Handel wird auf sechs Wegen erlangt: 
1. Auch wenn der Käufer aufgrund eines großen Bedarfs bereit ist, eine höhere 

Summe zu bezahlen, sollte er keinen großen Gewinn wünschen. Sirrī as-Saqatī, 
möge seine Seele gesegnet sein, hatte einen Laden. Er wünschte nie mehr als 5 
% Gewinn. Einst kaufte er Mandelkerne im Wert von 60 Goldmünzen. Danach 
stieg der Preis von Mandeln plötzlich an. Es kam ein Vermittler zum Verkauf 
der Mandeln. Sirrī wies ihm an, sie für 63 Goldmünzen zu verkaufen. Der Ver-
mittler erklärte ihm, an diesem Tag betrage der Marktpreis dieser Mandeln 90 
Goldmünzen. Sirrī as-Saqatī entgegnete, er habe sich entschieden, keinen größeren 
Gewinn als 5 % zu machen, und er werde seine Entscheidung nicht ändern. Der 
Vermittler erklärte ihm, er könne seine Ware nicht für einen niedrigen Preis ver-
kaufen, und verzichtete somit auf den Verkauf. Sirrī seinerseits wiederum war 
mit dem hohen Gewinn nicht einverstanden. So konnten die Mandeln nicht ver-
kauft werden. Genau das ist Gunst. Muhammad ibn al-Munkadir gehört zu den 
bedeutenden Persönlichkeiten der Religion. Er hatte einen Laden und verkaufte 
verschiedene Arten von Stoffen. Bei einigen Stoffen betrug eine Elle [1 Elle = 
0,48 m] fünf Goldmünzen und bei einigen sogar zehn Goldmünzen. Als er eines 
Tages nicht persönlich im Laden anwesend war, verkaufte sein Lehrling einem 
Dorfbewohner einen Stoff im Wert von 5 Goldmünzen für 10 Goldmünzen. Als 
Muhammad ibn al-Munkadir zurückkam und davon hörte, ließ er bis zum Abend 
den Dorfbewohner suchen. Als er diesen sah, erklärte er ihm, dass der Stoff nicht 
mehr wert war als 5 Goldmünzen. Der Dorfbewohner erklärte ihm, er habe ihn 
gerne gekauft, worauf Muhammad ibn al-Munkadir sagte: „Was ich für mich 
selbst nicht angemessen finde, sehe ich auch für meinen Glaubensbruder nicht 
als angemessen an. Tritt bitte vom Kauf zurück und nimm deine 5 Goldmünzen 
zurück oder komm mit mir mit und ich gebe dir einen Stoff, der zehn Goldmünzen 
wert ist.“ Der Dorfbewohner nahm die 5 Goldmünzen zurück und fragte später 

– 1223 –



jemanden, wer dieser ehrliche Mann gewesen war. Sie sagten, dass es sich um 
Muhammad ibn al-Munkadir handele, und als er diesen Namen hörte, merkte er 
an: „Subhānallāh! Das ist eine solche Person, dass wenn wir in der Wüste ohne 
Wasser bleiben und beim Bittgebet für Regen seinen Namen erwähnen, es Barm-
herzigkeit regnet!“ Unsere Großen pflegten mit wenig Gewinn viele Geschäfte 
zu machen und sahen dies als gesegneter an. Der Kalif Alī, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, pflegte auf dem Basar der Stadt Kufa umherzugehen und zu sagen: 
„Lehnt kleinen Gewinn nicht ab! Ansonsten wird euch großer Gewinn entgehen.“ 
Der große Prophetengefährte Abdurrahmān ibn Awf, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein, wurde gefragt, wie er an diesen großen Reichtum gekommen war. 
Er erklärte: „Ich war auch mit sehr geringem Gewinn zufrieden und wies nie 
einen Kunden ab. Ich habe sogar eines Tages 1000 Kamele für ihr Kapital verkauft. 
Einzig die Seile an ihren Knien blieben mir als Gewinn. Jedes Seil hatte einen 
Wert von einem Silberdirham. An jenem Tag war ich für die Kosten des Futters 
für die Kamele aufgekommen. Ich habe einen Gewinn von 1000 Dirham erzielt.“ 

[Hamza Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf der 25. Seite 
seines Kommentars zur Abhandlung Bayʿ wa-schirā: „Siebtens: Man muss sich 
davor hüten, mit hohen Verkaufspreisen Menschen zu betrügen. Denn eine Ware, 
deren Marktpreis 10 [Euro] beträgt, für mehr als 11 [Euro] zu kaufen, ist ,Ghaban 
fāhisch‘, also eine schwere Täuschung. Ein Kunde, der durch Anlügen schwer 
getäuscht wurde, darf den Kauf widerrufen.“] 

2. Die Sachen der Armen sollten teurer eingekauft werden, um ihnen eine 
Freude zu bereiten. Beispielsweise sollte für Wollfäden, die von verwitweten/ge-
schiedenen Frauen gesponnen werden, und für Früchte, die von Kindern verkauft 
werden, mehr Geld bezahlt werden. Auf diese Weise arbeitenden Menschen zu 
helfen, bringt mehr Lohn als Almosengabe. Jenen, die diese Art von Unterstützung 
leisten, wird das Bittgebet des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, zuteil. Er 
betete nämlich wie folgt: „Möge Allah mit denjenigen barmherzig sein, die beim 
Kaufen und Verkaufen Erleichterung zeigen.“ Doch es ist nicht verdienstvoll 
und nicht gut, sich beim Kauf von Waren von einer reichen Person zu täuschen. 
Dies wäre Verschwendung des Eigentums. Vielmehr ist es erforderlich, den Preis 
zu verhandeln und die Ware günstig zu kaufen. Imām Hasan und Imām Husayn, 
möge Allah mit beiden zufrieden sein, verhandelten bei allen Einkäufen und 
versuchten immer, die Waren günstig zu kaufen. Sie wurden gefragt: „Während 
ihr an einem einzigen Tag tausende Dirham als Almosen gebt, weshalb verhandelt 
ihr beim Kauf lang und ausgiebig und müht euch somit ab?“ Da antworteten sie: 
„Was wir geben, geben wir für Allahs Wohlgefallen. Wie viel wir auch geben, ist 
es immer noch zu wenig. Sich jedoch beim Kauf und Verkauf zu täuschen, zeugt 
von Mangel an Vernunft und Vermögen.“ 

3. Bei der Annahme des Geldes vom Kunden gibt es drei Arten der Gunst: 
Beim Preis sollte Gunst erwiesen. Altes und schmutziges Geld sollte auch ange-
nommen werden. Denselben Preis, den man bei sofortiger Bezahlung fordert, 
sollte man auch beim Kauf auf Kredit machen. [Wenn die Bedingung gestellt 
wird, dass beim Kauf auf Kredit mehr bezahlt werden muss, ist der Kauf unwirksam 
und harām.] Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Jenen, die beim 
Kauf und Verkauf Erleichterung zeigen, wird Allah, der Erhabene, sämtliche 
Angelegenheiten erleichtern.“ Die größte und wertvollste Art der Gunst ist es, 
den Armen auf Kredit zu verkaufen. Die Frist für die Schulden zu verlängern 
bei einer Person, die das Geld dafür nicht hat, ist ohnehin wādschib. Dabei 
handelt es sich nicht um Gunst, sondern um Gerechtigkeit und eine Pflicht. Doch 
die Schuldenfrist bei jenen Personen zu verlängern, die zwar Vermögen haben, 
aber nur dann zahlungsfähig wären, wenn sie etwas mit Verlust verkaufen oder 

– 1224 –



etwas verkaufen, worauf sie angewiesen sind, ist Gunst und ein großer Akt der 
Almosengabe. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Am Tag des 
Jüngsten Gerichts wird jemand zur Rechenschaft gezogen, der viele Sünden be-
gangen und keine einzige gute Tat verrichtet hat. Sie werden ihn fragen: ,Hast 
du im irdischen Leben nicht eine einzige gute Tat verrichtet?‘ Da wird er erklären: 
,Nein, ich pflegte lediglich zu meinem Lehrling zu sagen: Dräng die armen Schuld-
ner nicht! Sag ihnen, sie sollen dann zahlen, wenn sie in den Besitz davon kommen, 
und gib ihnen trotzdem weiterhin, was sie wollen. Lass sie nicht leer ausgehen.‘ 
Da wird Allah, der Erhabene, sagen: ,O Mein Diener! Heute bist du arm und 
bedürftig! So wie du in der irdischen Welt Mitleid mit Meinen Dienern hattest, 
werden Wir heute barmherzig mit dir sein‘, und Er wird ihm vergeben.“ In einem 
Hadith heißt es: „Jemandem, der einem Muslim für das Wohlgefallen Allahs ein 
Darlehen gibt, wird für jeden Tag der Lohn von Almosen gewährt. Wer von 
einem Armen seine Forderung nicht zügig zurückverlangt, bekommt für jeden 
Tag einen Lohn, als hätte er sein gesamtes Vermögen als Almosen gegeben.“ Es 
gab unter unseren Großen solche, die nicht wünschten, dass ihnen die Schulden 
zurückbezahlt werden. Sie bevorzugten es, dass sie jeden Tag den Lohn bekommen, 
als hätten sie das Verliehene als Almosen gegeben. In einem Hadith heißt es: 
„Für jeden Dirham, der als Almosen gegeben wird, gibt es 10-fachen Lohn, doch 
für jeden geliehenen Dirham gibt es 18-fachen Lohn. Denn Darlehen werden 
denen gegeben, die darauf angewiesen sind. Almosen hingegen können mögli-
cherweise in die Hände einer Person gelangen, die nicht darauf angewiesen ist.“ 
[Siehe auch das Ende des 12. Kapitels im dritten Abschnitt.] 

4. Gunst in der Bezahlung der Schulden ist, dass sie, ohne dem Gläubiger 
Zeit zum Fordern zu lassen, beglichen werden und hierbei das beste Geld ver-
wendet und mit den eigenen Händen bezahlt wird, indem man sich persönlich 
zum Gläubiger begibt, und ihn nicht dazu zu veranlassen, jemanden zu schicken. 
In einem Hadith heißt es: „Der Beste von euch ist derjenige, der seine Schulden 
gut zurückzahlt.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Wenn derjenige, der ein 
Darlehen nimmt, die Absicht hat, seine Schulden gut zurückzuzahlen, werden 
die Engel für ihn beten, damit er seine Schulden zurückzahlt.“ Wenn jemand die 
Zahlung seiner Schulden nur eine einzige Stunde verzögert, obwohl er genug 
Vermögen hat, gilt er als unrechttuende (zālim) und ungehorsame (āsī) Person. 
Während des Gebets, des Fastens und auch des Schlafes, also jeden Augenblick, 
steht er unter einem Fluch. Die Schulden nicht zu begleichen, ist eine solche 
Sünde, dass sie sogar im Schlaf ununterbrochen aufgeschrieben wird. Über Ver-
mögen/Besitz zu verfügen bedeutet nicht, viel Geld zu haben. Hat jemand etwas 
Verkäufliches, verkauft es aber nicht, sündigt er. Wenn er seine Schulden mit 
Geld, das einen geringen Wert hat, oder mit Sachen, die nutzlos sind, begleicht 
und der Rechtsinhaber mit Missfallen annimmt, ist es ebenfalls eine Sünde. 
Solange er die Person nicht zufriedenstellt, d. h. ihr Herz gewinnt, kann er sich 
nicht von der Sünde befreien. Viele denken nicht an diesen Punkt, doch es handelt 
sich hierbei um eine der großen Sünden. 

5. Bereut eine Person das Kaufgeschäft, sollte man das Geschäft widerrufen. 
[Widerruf (Iqāla) geschieht, indem die eine Person erklärt, dass sie vom Kauf 
zurücktritt, und die andere Person sich damit einverstanden gibt. Wenn beim 
Widerruf die Bedingung gestellt wird, dass der Preis erhöht oder gesenkt wird, 
ist diese Bedingung nichtig. Das heißt, sie wird nicht eingehalten. Der Untergang 
des Zahlungsmittels verhindert nicht den Widerruf, doch der Untergang der 
Kaufsache verhindert den Widerruf. Bei unwirksamen und missbilligten Käufen 
sowie dann, wenn der schwer getäuschte Käufer dies wünscht, ist es wādschib, 
den Kauf zu widerrufen. Wenn bei einem wirksamen Kauf eine Partei dies 

– 1225 –



wünscht, ist es mustahabb für den anderen, dass er diesem Wunsch folgt.] Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte nämlich: „Wenn jemand den Kauf 
widerruft [nachdem die andere Partei ihn bereut], vergibt Allah, der Erhabene, 
ihm die Sünden.“ Einen bereits vollzogenen Kauf rückgängig zu machen, ist 
nicht wādschib, bringt aber großen Lohn und ist eine Gunst. 

6. Den Armen auf Kredit zu verkaufen und die Absicht zu haben, von denen, 
die nicht zahlungsfähig sind, nichts zu verlangen, und wenn der Schuldner stirbt, 
ihm zu vergeben. Einige unserer Großen hatten in ihren Läden zwei Hefte. In 
ein Heft schrieben sie unbekannte Namen, allesamt von armen Personen. Bei 
manchen Schulden war gar kein Name vermerkt. Dies taten sie, damit im Falle 
ihres Todes niemand von den Armen etwas verlangt. Doch selbst solche Händler 
galten nicht als die Besten. Die besten Händler waren diejenigen, die für die 
Armen überhaupt kein Heft führten. Wenn der Arme etwas brachte, nahmen 
diese Händler es an, und von denen, die nichts brachten, verlangten sie nichts. 
Genau auf diese Weise tätigten die Großen der Religion ihren Handel. Wer 
einen zweifelhaften Pfennig annahm, wurde nicht zu den Wackeren in der Religion 
gezählt. 

17 — DIE BEVORZUGUNG DER RELIGION  
IM HANDEL 

Im Buch Kimyā-i saʿādat heißt es im fünften Kapitel wie folgt: Wenn der welt-
liche Handel einer Person ihren jenseitigen Handel verhindert, ist sie unglückselig 
und armselig. Was kann man über eine Person sagen, die einen Becher aus Gold 
gibt, um einen Topf zu kaufen? Die Welt gleicht einem Stück Blumentopf. Er ist 
sowohl wertlos als auch schnell zerbrechlich. Das Jenseits jedoch ist wie ein gol-
dener Becher: Er ist sehr wertvoll, stabil und zerbricht nicht und wird sogar nie 
aufgebraucht. Damit der weltliche Handel dem Jenseits Nutzen bringt und den 
Menschen nicht in die Hölle führt, muss man sich sehr anstrengen. Das Kapital 
des Menschen sind seine Religion und sein Jenseits. Um dieses Kapital nicht aus 
den Händen gleiten zu lassen, muss man sehr wachsam sein. Wer seine Religion 
bevorzugen/bewahren will, sollte auf sieben Punkte achten: 

1. Jeden Morgen sollte folgende Absicht gefasst werden: „Ich gehe zur Arbeit, 
um den Lebensunterhalt für mich selbst und meine Kinder und meine Familie 
zu verdienen, sie auf niemanden angewiesen sein zu lassen, Allah, dem Erhabenen, 
in Ruhe und mit Reinheit anbeten und den Weg des Jenseits beschreiten zu kön-
nen.“ Man soll sich durch das Herz gehen lassen, an diesem Tag den Muslimen 
Gutes zu tun, ihnen zu helfen, guten Rat zu geben, das Gute zu gebieten und das 
Schlechte zu verbieten. Denjenigen, die im Gebet Mängel aufweisen, und jene, 
die Sünden begehen, soll man das Gute gebieten und nicht die Augen davor ver-
schließen. Ein Händler/Kaufmann, Beamter, Lehrer, Richter und Offizier, der 
eine derartige Absicht fasst, erhält für die gesamte Dauer seiner Arbeit jenseitigen 
Lohn (Thawāb) und jede seiner Taten wird eine gottesdienstliche Handlung sein. 
Und was er im Diesseits erwirbt, ist obendrein sein Gewinn. 

2. Er sollte bedenken, dass er nicht auch nur einen einzigen Tag leben könnte, 
wenn nicht mindestens Tausende von Menschen arbeiten würden. Beispielsweise 
arbeiten die Bauern, Bäcker, Weber, Schmiede, Spinner und viele weitere Hand-
werker alle für ihn. Er ist auf all diese Menschen angewiesen. Kann es demnach 
richtig sein, dass er selbst untätig herumsitzt und niemandem nützlich ist, während 
alle für ihn arbeiten und seine Bedürfnisse vorbereiten? Auf dieser Welt ist jeder 

– 1226 –



ein Reisender. Wir sind gekommen und gehen wieder. Sämtliche Reisenden 
müssen sich gegenseitig helfen, sich die Hände reichen und wie Brüder sein. 
Jeder Muslim muss so denken. Wenn er mit seiner Arbeit beginnt, muss er 
folgende Absicht haben: „Ich werde arbeiten, um meine muslimischen Brüder 
zu unterstützen und ihnen zum Komfort zu verhelfen. So wie meine Glaubens-
brüder meine Angelegenheiten erledigen, so werde auch ich ihnen dienen.“ Jeder 
Muslim soll gut wissen, dass alle Handwerke Fard kifāya sind. Dies bedenkend 
einem Handwerk nachzugehen, ist eine gottesdienstliche Handlung. Es ist fard, 
dass jede Art von Handwerk erlernt wird, ob es nun von Nichtmuslimen, die 
Schriftbesitzer sind, oder schriftlosen Nichtmuslimen begründet wurde, und dass 
sich darum bemüht wird, die Mittel der Kriegsführung auf modernste und fort-
schrittlichste Art herzustellen. Mit dieser Absicht die für das Herstellen dieser 
Mittel erforderlichen Wissenschaften und Fächer in den Schulen zu lehren und 
zu studieren, ist eine gottesdienstliche Handlung. Jede Tat eines Menschen, der 
das Gebet verrichtet, mit dieser Absicht ist eine gottesdienstliche Handlung. 
Jede Handlung von Menschen, die das Gebet nicht verrichten, ist wiederum eine 
Sünde. Daher muss jeder Muslim das Gebet verrichten und danach seiner Arbeit 
nachgehen im Gedanken, dass dies fard ist. Das Anzeichen dafür, dass bei der 
Arbeit die Absicht korrekt ist, besteht darin, einen Beruf, ein Handwerk/eine 
Kunst zu wählen, welches zum Nutzen der Menschen ist. D. h. jemand soll einer 
solchen Arbeit nachgehen, dass wenn er diese Arbeit nicht verrichten würde, 
die Muslime leiden würden. Zwar werden auch Unterhaltung, Spiele und der-
gleichen als Kunst bezeichnet und jene, die Verbotenes begehen, Künstler genannt, 
doch diesen nachzugehen, ist keine gottesdienstliche Handlung. Man soll sogar 
keine Handwerke/Künste wählen, die zwar nicht harām sind, sondern mubāh, 
aber den Menschen keinen Nutzen bringen. In einem Hadith heißt es: „Der beste 
Handel ist der Stoffverkauf und das beste Handwerk das Schneidern.“ 

3. Weltliche Angelegenheiten dürfen kein Hindernis für die jenseitige Bemü-
hung darstellen. Der Ort des Handels für das Jenseits sind die Moscheen. In Vers 
9 der Sure al-Munāfiqūn heißt es sinngemäß: „Euer Vermögen und eure Kinder 
sollen euch nicht vom Gedenken Allahs abhalten!“ Der Kalif Umar, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, sagte: „O ihr Händler! Erwerbt zuerst eure jenseitige 
Versorgung und arbeitet danach für die weltliche Versorgung!“ Unseren Großen, 
die im Handel tätig waren, arbeiteten morgens und abends für das Jenseits, rezi-
tierten den edlen Koran, hörten sich Vorträge an, bereuten ihre Taten, sprachen 
Bittgebete, eigneten sich Wissen an und vermittelten es den Jugendlichen. Der 
Verkauf von gebratenem Schafskopf, Morgensuppe und dergleichen war Ange-
legenheit der Kinder und der Schutzbefohlenen, denn die Muslime hielten sich 
morgens und abends in der Moschee auf. Die jeweils zwei Engel, welche die 
Handlungen der Menschen niederschreiben, ändern sich jeden Morgen und 
Abend. In einem Hadith heißt es: „Wenn die Engel die Bücher der Taten der 
Menschen mitnehmen und am Anfang und am Ende gute Taten aufgeschrieben 
sind, wird ihnen vergeben, was sie in der Mitte des Tages taten.“ In einem anderen 
Hadith heißt es: „Die Engel des Tages und der Nacht begegnen sich am Morgen 
und Abend, wenn sie kommen und gehen. Allah, der Erhabene, fragt [die Engel, 
die gehen]: ,In welchem Zustand habt ihr Meine Diener verlassen?‘ Sie antworten: 
,O unser Herr! Wir fanden sie im Gebet vor und verließen sie während des 
Gebets.‘ Da sagt Allah, der Erhabene: ,Bezeugt, dass Ich ihnen vergeben habe‘.“ 
Die muslimischen Händler und Handwerker/Berufstätigen sollten, wenn sie tags-
über den Gebetsruf hören, ihre Arbeit sofort ruhen lassen und sich zugüg in die 
Moschee begeben. [Findet man einen Imam, der seine Religion liebt und wahrt, 
sollte man diesem folgen. Man soll sich aber fernhalten von der Gegenwart, der 
Stimme und den Worten von Imamen und Koranbewahrern, die ihre Religion 

– 1227 –



für das Weltliche aufgeben, den gottesdienstlichen Handlungen Verbote und 
Neuerungen beimischen und keine Ahnung vom Muslimsein haben.] Unsere 
Großen sagen bei der Auslegung des Verses „Ihr Handel, ihr Verkauf führt nicht 
dazu, dass sie Allah, den Erhabenen, vergessen“ Folgendes: Es gab Schmiede, 
die, wenn beim Schmieden des Eisens der Adhan gerufen wurde, nicht mit dem 
Hammer schlugen, während er gehoben war, sondern sich unmittelbar zum Gebet 
begaben. Und es gab Schneider, die, sogar wenn sie gerade die Nadel in den 
Stoff gestochen hatten, sie in diesem Zustand ließen, wenn währenddessen der 
Adhan gerufen wurde, und zum Gemeinschaftsgebet eilten. 

4. Auf dem Basar und bei der Arbeit sollte man Allahs, des Erhabenen, ge-
denken, Ihn lobpreisen und sich in jedem Augenblick an Ihn erinnern. Das Herz 
und die Zunge sollten nicht leer sein. Man muss gut wissen, dass das, was man in 
jenem Moment verpasst, nie wieder erlangt werden kann, selbst wenn man die 
ganze Welt hergibt. Es gibt großen Lohn für das Gottgedenken inmitten von 
Unachtsamen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer inmitten 
von Unachtsamen Allahs, des Erhabenen, gedenkt, gleicht einem jungen, grünen 
Baum inmitten von verdorrten Bäumen, einem Lebenden inmitten von Toten 
und einem wie ein Löwe Kämpfenden inmitten von Personen, die in der Schlacht 
fliehen.“ Er sagte auch: „Wer auf dem Weg zum Basar ,Lā ilāha illallāhu wahdahū 
lā scharīka lah, lahul-mulku wa-lahul-hamdu yuhyī wa-yumīt wa-huwwa hayyun 
lā yamūt bi-yadihil-khayr wa-huwa alā kulli schayʾin qadīr‘ spricht, bekommt 2 
Millionen Lohn.“ [Numerische Angaben wie in diesem Hadith oder in anderen 
Hadithen, in denen die Menge des Lohnes oder der Sünde erwähnt wird, die 
Größe der Himmel und ihre Entfernung, die Zeiten im Jenseits, die Erschaffung 
der Welt und die Anzahl der Geschöpfe, dienen nicht dazu, eine exakte Anzahl 
zu nennen, sondern um zu verdeutlichen, dass es sich um eine große Menge 
handelt. Dies kann damit verglichen werden, dass man zu einer Person, die man 
mehrmals mit Mühe aufgesucht, aber nicht vorgefunden hat, sagt, wenn man sie 
sieht: „Ich habe dich zehnmal gesucht, dich aber nicht finden können.“] Dschunayd 
al-Baghdādī, möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Es gibt viele auf dem Basar, 
die wertvoller sind als jene, die in den Kreisen der Sūfīs sitzen.“ Ein anderes 
Mal sagte er: „Ich kenne solche Menschen, die täglich auf dem Basar 300 Ge-
betseinheiten verrichten und 30.000 Lobpreisungen sprechen.“ Einige sagten, 
dass es sich dabei um ihn selbst handele. Kurzgefasst bekommt jeder, der mit 
der Absicht, dass es eine Stütze für seine Religion und gottesdienstlichen Hand-
lungen sein möge, für Weltliches arbeitet, diesen Lohn. Jene, die nur arbeiten, 
um Geld zu verdienen und weltliche Güter anzuhäufen, bleiben dieses Lohnes 
beraubt. Diese Menschen sind sogar in der Moschee während des Gebets mit 
ihren Herzen bei der Kalkulation ihrer Geschäfte und ihre Gedanken sind zer-
streut. 

5. Man darf weltlichen Angelegenheiten nicht sehr verfallen sein. Beispielsweise 
soll man nicht vor allen anderen Menschen auf den Basar gehen und als Letzter 
den Basar verlassen. Man soll keine gefährlichen und weiten Strecken auf sich 
nehmen und sich nicht auf Reisen im Meer [und in der Luft] begeben, um Güter 
zu erwerben. Muʿādh ibn Dschabal, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: 
„Der Satan versucht, die Gläubigen zur Sünde zu verleiten, indem er sie dazu 
bringt, auf dem Basar zu lügen, zu betrügen, zu hintergehen und zu schwören. 
Noch mehr belästigt er jene, die früh dorthin gehen und spät zurückkehren.“ In 
einem Hadith heißt es: „Die schlimmsten Händler und Gewerbetreibenden sind 
jene, die früh gehen und spät zurückkehren.“ Man sollte es sich zur Gewohnheit 
machen, nicht zur Arbeit zu gehen, ehe man das Morgengebet verrichtet und 
durch Lektüre eines Buches einige Dinge gelernt hat. Hat eine Person genug 

– 1228 –



Weltliches verdient, wie sie braucht, soll sie sich mit dem Erwerb des Jenseitigen 
beschäftigen. Das jenseitige Leben ist nämlich endlos, der Bedarf danach weitaus 
größer und man steht beim jenseitigen Handel kurz vor dem Bankrott. Imām 
Abū Hanīfas Lehrer Hammād, möge Allah sich ihrer erbarmen, trieb Handel 
und verkaufte Kopftücher. Immer wenn sein täglicher Verdienst zwei Habba er-
reichte, sammelte er seine Waren ein und verließ den Basar. Einige der Großen 
gingen nur zweimal die Woche in ihren Laden. Einige gingen an allen Tagen 
außer Freitag und kamen zur Zeit des Mittagsgebets zurück. Ein Teil schließlich 
tätigte bis zur Zeit des Nachmittagsgebets Käufe und Verkäufe. Wenn sie alle 
entsprechend ihres Bedarfs genug verdient hatten, begaben sie sich in die Moschee 
und verbrachten den Abend mit gottesdienstlichen Handlungen und Wissenser-
werb. 

6. Zweifelhaftes gilt es zu vermeiden. Wer sich dem Harām nähert, ist ohnehin 
ungehorsam und ein Sünder. [Worüber man Zweifel hat, muss aus den Büchern 
der Ahlus-Sunna gelernt werden. Es darf nicht unwissenden Koranbewahrern, 
Hodschas und auch nicht jedem Buch vertraut werden.] Das Zweifelhafte, welches 
das Herz beunruhigt, sollte nicht gekauft werden. Es sollen keine Käufe getätigt 
werden mit Unrechttuenden, Betrügern, Verrätern, jenen, die schwörend ver-
kaufen, und denjenigen, die verbotene Dinge verkaufen. Unrechttuenden und 
Sündern soll man nichts auf Kredit verkaufen, denn sonst trauert der Mensch 
bei deren Tod. Dabei ist es eine Sünde, Trauer zu verspüren, wenn Unrechttuende 
[d. h. jene, die Muslimen und dem Islam mit Händen, in Wort und Schrift geschadet 
haben] sterben. Diesen zu helfen, ist nicht erlaubt. Beispielsweise ist der Verkauf 
von Papier an jene, die die Religion verspotten oder sich darum bemühen, die 
Religion zunichtezumachen, indem sie erlogene Bücher schreiben, nicht erlaubt. 
Mit anderen Worten: Man soll nicht mit jedem geschäftliche Beziehungen pflegen, 
sondern gute Menschen suchen. Es gab Zeiten, da konnte ein Händler mit jedem 
handeln, mit dem er wollte, denn jeder besaß das Handelswissen und handelte 
im Einklang mit seinem Wissen. Später kamen solche Zeiten, in denen man mit 
einigen Personen nicht handeln konnte. Noch später konnte man nur noch mit 
wenigen Handel treiben. Es besteht die Befürchtung, dass eine Zeit kommen 
wird, in der es niemanden mehr geben wird, mit dem man handeln kann. Dies 
haben sie vor langer Zeit schon gesagt. Vielleicht sind wir heute in der Zeit an-
gelangt, welche unsere Großen befürchteten. Heute wird Handel mit jedem ge-
trieben, gleich wer er ist. Unwissende Koranbewahrer gießen Öl ins Feuer und 
sagen: „Heute ist es auf der ganzen Welt so. Überall hat sich Verbotenes ins 
Vermögen gemischt. Es ist unmöglich geworden, sich vor Verbotenem zu schüt-
zen.“ Diese Aussage ist völlig falsch und entspricht ganz und gar nicht der 
Wahrheit. Wir werden dies im nächsten Abschnitt erklären. 

7. Man muss gegenüber der Person, mit der man Handel treibt, die Worte, 
Bewegungen, das Genommene und Gegebene gut und richtig kalkulieren. Man 
muss wissen, dass man am Tag des Jüngsten Gerichts für alles Rechenschaft 
ablegen wird. Einer der Großen sah in seinem Traum einen Lebensmittelhändler 
und fragte ihn: „Wie verfuhr Allah mit dir?“ Er beschrieb: „Man legte 50.000 
Seiten vor mich. Ich sagte: ,O mein Herr! Wessen Seiten sind diese?‘ Und man 
entgegnete mir: ,Du hast mit 50.000 Personen gehandelt. Jede Seite verweist auf 
deinen Handel mit einer jeden von ihnen.‘ Als ich hineinsah, sah ich, dass auf 
jeder Seite mein Handel mit einer Person bis ins kleinste Detail festgehalten 
war.“ Wer auch nur um einen einzigen [Cent] betrügt, wird die Strafe dafür 
erleiden und keinerlei Hilfe bekommen. 

Bis hierhin haben wir also die Zustände unserer Großen und den Weg unserer 
Religion gezeigt. Heute ist dieser Weg in Vergessenheit geraten und es gibt nie-

– 1229 –



manden mehr, der ihn noch kennt. Wer heute eines dieser erwähnten Dinge tut, 
bekommt großen Lohn. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Es wird 
eine Zeit kommen, wenn die Muslime jener Zeit 1/10 der gottesdienstlichen 
Handlungen, die ihr heute verrichtet, einhalten, werden sie von der jenseitigen 
Strafe erlöst.“ Als er nach dem Grund gefragt wurde, sagte er: „Ihr findet nämlich 
viele Helfer für Wohltaten. So wie sie keine Helfer finden werden, werden sie 
auch mit unterschiedlichen Hindernissen konfrontiert sein. Sie werden einsam 
sein zwischen Unachtsamen und Unwissenden.“ Wir erwähnen diesen Hadith 
mit dem Ziel, dass die Muslime nicht in Hoffnungslosigkeit verfallen sollen, wenn 
sie die Lage der heutigen Zeit sehen. Demnach ist es nicht richtig, in Verzweiflung 
zu geraten aufgrund des Gedankens, wer denn heutzutage vom oben Beschriebenen 
alles einhalten könne. Wie viel man auch davon umsetzen kann, ist alles ein 
großer Gewinn. Wer daran glaubt, dass das Jenseits besser als das Diesseits ist, 
kann sich auch an all das Erwähnte halten. Die Beachtung all des Erwähnten 
wird einen Menschen im schlimmsten Fall arm machen. Einige Jahre anhaltende 
Armut, die zur ewigen Glückseligkeit und Ruhe führt, kann gewiss ertragen wer-
den. Viele gibt es ja, die für den Erwerb einiger weniger Sachen bei stürmischem 
und verschneitem Wetter beschwerliche Reisen auf sich nehmen und für den 
Aufstieg im Amt sich vieles verwehren. Dabei verlieren sie all ihren Gewinn, 
wenn der Tod sie ereilt, und sie werden sich umsonst bemüht haben. 

18 — DRITTER BAND, 116. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khādscha Abul-Makārim geschrieben und lobt den 

Dienst an den Dienern Allahs, des Erhabenen: 
Möge Allah, der Erhabene, vor extremen Handlungen bewahren und gewähren, 

sich auf dem rechten Weg zu befinden, indem das ausgewogene Mittelmaß und 
die Gerechtigkeit eingehalten werden! Dass Allah, der Erhabene, einem Seiner 
Diener zuteilwerden lässt, nützliche und schöne Taten zu verrichten und für die 
Bedürfnisse vieler Menschen zu sorgen, und dass viele Menschen bei ihm Zuflucht 
nehmen, ist eine äußerst große Gabe für diesen Diener! Allah, der Erhabene, 
hat Seine Diener als Seine Iyāl („zu ernährende Familie“) bezeichnet und aus 
Seiner großen Barmherzigkeit heraus die Versorgung und den Unterhalt aller 
auf sich genommen. Wenn Allah, der Erhabene, einen Seiner Diener beauftragt 
für die Versorgung und den Unterhalt einiger dieser Iyāl und für deren Erziehung 
und Komfort, dann ist dies eine große Gunst gegenüber diesem Diener. Wer 
diese große Gabe erlangt und dafür zu danken weiß, ist aufs Äußerste glückselig 
und glücklich. Es ist eine Erfordernis der Vernunft, den Wert dieser Gabe zu er-
kennen, dafür dankbar zu sein, den Dienst an den Iyāl seines Herrn als Glückse-
ligkeit und Ehre aufzufassen und sich damit zu rühmen, die Diener seines Herrn 
zu erziehen. Gelobt sei Allah, der Erhabene, dafür, dass alle, die dort sind, von 
Euren Wohltaten berichten. Die Berichte über Eure Güte und Hilfeleistungen 
sind in aller Munde. 

 
Jedermann hat jemanden,  
Doch ich, ein niemand, 
Ich habe niemanden,  
Nur Du Allah sollst es sein,  
Ich möchte sonst niemanden. 
 
 

– 1230 –



19 — ZINSEN, BANKEN UND STIFTUNGEN  
IM ISLAM 

Ist im Islam die Gründung von Banken und das Tätigen von Geschäften mit 
ihnen erlaubt? Gleich zu Beginn soll klargestellt werden, dass Zinsen im Islam 
harām sind. Zinsen sind nicht nur im Islam verboten, sondern in allen himmlischen 
Religionen, also allen Religionen, die wahr sind. Zinsen sind harām, unabhängig 
davon, ob viel oder wenig. Sie gehören zu den größten Sünden. Daher muss gut 
verstanden werden, was mit Zinsen und Banken gemeint ist. Unsere Religion 
genehmigt nicht nur die Gründung von Unternehmen und Banken, die den Han-
del, die Entwicklung riesiger industrieller Einrichtungen und die Steigerung in-
dividueller Produktionskapazitäten fördern und die ihre Geschäfte nicht mit 
Zinsen betreiben, sondern er befiehlt dies auch. 

Ein Muslim, der seine Religion gut erlernt, wird auf legitimem Wege Geld 
verdienen, indem er jede Art von Handel treibt, ohne dabei Verbote zu begehen 
und in das Unglück des Zinses zu stürzen. Mit seinem legitimen und gesegneten 
Verdienst wird er für das Land und die Nation von großem Nutzen sein. Im al-
Hadīqa heißt es: „Als Imām Muhammad asch-Schaybānī gefragt wurde, weshalb 
er kein Buch über den Tasawwuf, in welchem er ein Experte ist, geschrieben 
habe, sagte er: ,Enthaltsamkeit (Zuhd) und Gottesfurcht (Taqwā) können nur 
erlangt werden, indem in sämtlichen Angelegenheiten den islamischen Bestim-
mungen gefolgt wird und nichtige, unwirksame und missbilligte Kaufverträge 
vermieden werden. Diese wiederum werden aus den Fiqh-Büchern gelernt. Eine 
Person, die Kauf- und andere Verträge abschließen wird, muss die Bedingungen 
erlernen, nach denen sie wirksam und halāl sind. Daher ist es eine individuelle 
Pflicht (Fard ayn) für jeden rechtlich verantwortlichen (mukallaf) Menschen, 
dass er sich das Grundlagenwissen über diese Angelegenheiten aneignet. Ich 
habe zur Erfüllung dieser Pflicht das Buch über Käufe und Verkäufe geschrie-
ben.“ 

Was sind Zinsen?: Alle Fiqh-Bücher beschreiben Zinsen als einen Überschuss 
an Gütern/Geld, der beim Gewähren von Darlehen, bei der Verpfändung oder 
beim Kauf derart zur Bedingung gemacht wird, dass der Geber oder Empfänger 
dem anderen dies ohne Gegenleistung gewährt. Wenn die Bedingung gestellt 
wird, dass die Übergabe an eine andere Person erfolgt, ist es kein Zins. Es wurde 
jedoch gesagt, dass der Kauf unwirksam (fāsid) wird. Ein Geschenk, das gegeben 
wird, ohne beim Kauf zur Bedingung gemacht worden zu sein, ist kein Zins. 
Das Geschenk muss ein separates Gut sein und separat übergeben werden. 
Wenn jemand beispielsweise eine Goldmünze zahlt und vier Viertelgoldmünzen 
kauft und darüber hinaus eine kleinen Geldbetrag schenkt, stellt dies keine 
Zinsen dar. Der Kauf ist auch nicht unwirksam. Denn beim Verkauf wurde die 
Schenkung nicht zur Bedingung gemacht. Bei einer Schenkung ist der bedingte 
Zusatz ebenfalls kein Zins. Wenn jemand sagt: „Unter der Bedingung, dass du 
mir einen Monat dienst, schenke ich dir dieses Objekt, beispielsweise mein 
Haus“, und der andere dies akzeptiert und annimmt, ist dies kein Zins. Die Be-
dingung ist aber unwirksam, sodass er nicht dienen muss. Dient er aber, liegt 
darin kein Schaden. „Schenkung“ (Hadiyya bzw. Hiba) meint das Übertragen 
des Eigentums an einer existierenden und bekannten Sache (Ayn) ohne Ge-
genleistung an eine andere Person. Eine Schenkung, bei der eine bestimmte 
Gegenleistung gefordert wird, ist auch erlaubt. Forderungen (Dayn) dem Schuld-
ner oder einer anderen Person als dem Schuldner zu schenken, ist erlaubt. Doch 
in dem Fall, dass sie einem anderen geschenkt werden, muss man diesem auch 
anordnen, dass er sie in Besitz nimmt, und er muss sie tatsächlich in Besitz 

– 1231 –



nehmen. Mit der Inbesitznahme wird das Dayn zum Ayn. D. h. das in der obigen 
Definition verwendete Wort „Ayn“ meint „das, was bei Vertragsschluss oder 
später ayn ist“. [Gold und Silber (Naqd), welches beim Kauf nicht gesehen wird, 
wird mit der Inbesitznahme ayn und dadurch ist die am Ort des Vertragsschlusses 
erforderliche Spezifizierung (Taʿyīn) erfolgt.] Geschenke anzunehmen, ist eine 
Sunna. Der Schenkende muss rechtlich verantwortlich sein und es muss sich 
beim Geschenkten um sein Eigentum handeln. Eine Schenkung ist wirksam ge-
schehen durch Angebot und Annahme, die mit Worten oder Handlungen erfolgen, 
sowie durch die Inbesitznahme am Ort des Vertragsschlusses. Mit unnötigen 
Bedingungen wird die Schenkung nicht nichtig. Die Person kann die Bedingungen 
einhalten oder auch nicht. Es ist erlaubt, bei der Schenkung etwas Bestimmtes 
als Gegenleistung zu fordern oder die Bedingung zu stellen, dass die eigenen 
Schulden bei einem Gläubiger beglichen werden. Geschenk und Gegenleistung 
müssen vor dem Auseinandergehen übergeben werden. Die Schenkung eines 
Korbes mit Lebensmitteln, eines Hauses mit Hausrat und eines Tieres mit einer 
Last ist nicht wirksam. Diese dürfen verschenkt werden, wenn sie leer sind, bzw. 
nur deren Inhalte dürfen verschenkt werden. D. h. nicht das „Besetzte“ (masch-
ghūl), sondern das „Besetzende“ (schāghil) wird verschenkt. Die Wolle auf dem 
Schaf, ein gepflanzter Baum, Früchte auf dem Baum und Milch im Euter dürfen 
nicht verschenkt werden. Teile, die bei Trennung dem Ganzen schaden, dürfen 
nicht durch Trennung verschenkt werden. Wenn beim Tausch einer Goldmünze 
gegen vier Viertelgoldmünzen eines von beiden Tauschobjekten schwerer wiegt, 
ist dies erlaubt, sofern der andere damit zufrieden ist und dies halāl macht. Er 
hat dann nämlich etwas, dessen Trennung schadet, ohne es zu trennen verschenkt. 
Fleisch für Fleisch mit größerem Gewicht zu verkaufen und die Differenz zu 
schenken, ist aber nicht erlaubt. Denn das Überschüssige zu trennen, schadet in 
diesem Fall nicht. Wer seine Forderung dem Schuldner schenkt/erlässt, kann 
dies im Nachhinein nicht mehr verlangen. Wenn eines von sieben Dingen zutrifft, 
kann auch ein Geschenk, das ayn ist, nach der Übergabe nicht zurückgenommen 
werden. Ist keines dieser sieben Hindernisse vorhanden, dann ist die Rücknahme 
mit richterlichem Beschluss zwar wirksam, aber makrūh. Diese sieben Hindernisse 
lauten: 1. Zunahme bei der Ayn-Sache, die auch den Wert erhöht, 2. Tod einer 
der beiden Parteien, 3. Schenkung mit Inkenntnissetzung, dass es sich um die 
Gegenleistung eines Geschenkes handelt [auch wenn die Gegenleistung von 
einer anderen Person kommt, stellt dies ein Hindernis für die Rücknahme dar], 
4. dass das geschenkte Gut nicht mehr Eigentum des Beschenkten ist, 5. dass 
beide miteinander verheiratet sind, 6. Verwandtschaft in dem Grad, dass die 
Ehe zwischen ihnen auf ewig harām ist, 7. Untergang des Geschenkes. Bei der 
„Sadaqa“ (Almosen) handelt es sich um ein Geschenk, das einem Armen gegeben 
wird. Geschenke und Almosen, die dayn sind, dürfen niemals zurückgenommen 
werden. Ohne Zustimmung einer Person ihre Schulden zu begleichen und dann 
diese Person zum eigenen Schuldner zu machen, ist nicht erlaubt. 

In der schāfiʿītischen und mālikītischen Rechtsschule greifen Zinsen nur bei 
Nahrungsmitteln und Geld.  

1. Zinsen beim Geben und Nehmen von Darlehen: Imām ar-Rabbānī Ahmad 
al-Fārūqī as-Sirhindī, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt im 102. Brief des 
ersten Bandes: „Ein Darlehen zu geben unter der Bedingung, dass mehr zu-
rückgezahlt wird, ist Zins. D. h. ein solcher Vertrag ist harām. Alles, was durch 
einen Vertrag, der harām ist, erworben wird, ist selbst harām. Wenn beispielsweise 
10 Scheffel Weizen als Darlehen gegeben werden unter der Bedingung, dass 12 
Scheffel zurückgegeben werden, sind die gesamten 12 Scheffel harām. [Bei den 
zwei Scheffeln, die zu viel sind, handelt es sich um das Recht des Menschen und 

– 1232 –



es ist daher wādschib, sie zurückzugeben. Da die zehn Scheffel harām sind, 
müssen sie als Almosen gegeben werden.] Dass es harām ist, Darlehen mit 
Zinsen zu geben und zu nehmen, steht offenkundig im edlen Koran. Mit Zinsen 
Darlehen zu nehmen, ist sowohl für denjenigen harām, der einen Bedarf danach 
hat, als auch für den Unbedürftigen. Zu behaupten, Zinsen seien für den Be-
dürftigen nicht harām, bedeutet eine Veränderung des koranischen Gebots. Das 
Buch al-Qinya kann das Gebot des edlen Korans nicht verändern. Mawlānā 
Dschamāl, einer der Großgelehrten der Stadt Lahore, pflegte zu sagen, dass 
viele der Berichte im al-Qinya den wertvollen Büchern widersprechen und 
solchen Berichten nicht vertraut werden darf. [Auch Ibn Ābidīn sagt, dass viele 
Berichte im al-Qinya schwach und demnach nicht vertrauenswürdig sind. Dieses 
Buch wurde von Zāhidī, möge Allah sich seiner erbarmen, verfasst.] Selbst wenn 
wir die Aussage im al-Qinya für richtig hielten, muss das Wort ,Bedürfnis‘ 
(Ihtiyādsch) hier als absolute Notwendigkeit (Darūra) und Todesgefahr gedeutet 
werden. Somit hätte man von der Erlaubnis in Vers 3 der Sure al-Māʾida, in 
welchem es sinngemäß heißt: ,Wer in eine Notlage gerät, die zum Tode führt‘, 
Gebrauch gemacht. Dieser Koranvers beschreibt nämlich den Entschuldigungs-
grund, der das Begehen von Harām entschuldigt. Wenn jedes Bedürfnis als Ent-
schuldigungsgrund gewertet werden würde, um Darlehen mit Zinsen zu nehmen, 
dann bestünde kein Grund mehr für das Zinsverbot. Denn Zinsen zu geben ak-
zeptiert nur derjenige, der ein Bedürfnis hat. Wer kein Bedürfnis hat, wird nicht 
freiwillig mehr Geld zahlen wollen. Dieses Verbot Allahs, des Erhabenen, wäre 
somit fehl am Platze und unnötig. Es ist keineswegs erlaubt, das Buch Allahs, 
des Erhabenen, derart zu verleumden. Es ist undenkbar, dass darin etwas Un-
nötiges und Unangemessenes zu finden sei. Selbst wenn wir für einen einzigen 
Moment annehmen würden, dass jeder, der ein Bedürfnis hat, sich mit Zinsen 
Geld ausborgen dürfe, so ist jedes Bedürfnis ja eine Art Notwendigkeit. Die 
Notwendigkeit wiederum hat verschiedene Stufen. Sich Geld mit Zinsen zu 
leihen, um ein Festmahl zu geben, stellt kein Bedürfnis dar. Dass das Bedürfnis 
des Verstorbenen von seinem Nachlass die Ausgaben für das Leichentuch und 
die Beerdigung sind, steht in den Büchern geschrieben. Das Geben eines Fest-
mahls für seine Seele wurde nicht als Bedürfnis genannt. Obwohl der Verstorbene 
den Lohn der Almosen mehr als jeder andere nötig hat, wurde im Islam nicht 
geboten, für seine Seele Essen [Halwa] zu verteilen. Kann demnach das Ausführen 
dieser Handlungen je ein Bedürfnis und eine Entschuldigung für ein Gelddarlehen 
mit Zinsen sein? Selbst wenn es als ein Bedürfnis des Verstorbenen angenommen 
wird, kann der Verzehr von Speisen, die mit solchem Geld gekauft und zubereitet 
worden sind, halāl sein? Die Vielzahl an Kindern und dass der Mann beim Mili-
tärdienst ist, als Entschuldigung und Bedürfnis anzunehmen und deshalb das 
Nehmen eines Gelddarlehens mit Zinsen als erlaubt und halāl zu bezeichnen, 
ziemt sich einem Muslim nicht. Jenen, die einer solchen Katastrophe anheim-
gefallen sind, muss das Gute geboten und das Schlechte verboten werden und 
ihnen somit der rechte Weg gewiesen werden. Wie kann es so weit kommen, 
dass ein Muslim dieses Harām begeht? Es gibt viele Wege, die Bedürfnisse auf 
legitime Art zu decken. [Eben diese Wege müssen gesucht werden. Sucht er 
nach diesen Wegen, findet sie aber nicht, so werden die Unterhaltsbedürfnisse, 
also der Bedarf an Nahrung, Bekleidung und Unterkunft, zur Notwendigkeit. 
Dies trifft in der Praxis aber nur auf die Unterkunft zu.] 

Ihr sagt, dass es heutzutage keinen Verdienst mehr gäbe, der nicht mit Zwei-
felhaftem beschmutzt sei. Ja, das stimmt, doch wir müssen das Bestmögliche 
versuchen, um uns vor dem Zweifelhaften in Schutz zu nehmen. Es heißt, den 
Acker ohne Gebetswaschung zu pflügen und die Samen ohne Gebetswaschung 
auszusäen, mache den Segen und die Güte der Versorgung zunichte. In Indien 

– 1233 –



gibt es nahezu niemanden, der auf solche Weise arbeitet. Doch Allah, der Er-
habene, fordert von seinem Diener nur, dass er so viel tut, wie in seiner Macht 
steht. Sich davor zu hüten, Gelddarlehen mit Zinsen zu nehmen und damit Fest-
mahle zu geben, ist für jeden sehr einfach. Wer ein Halāl als harām oder ein 
Harām als halāl bezeichnet, wird ein Kāfir, doch dies gilt nur für solches Halāl 
und Harām, das definitiv und offenkundig ist [also für solche, deren Erlaubt- 
bzw. Verbotensein in den Quellentexten (Nusūs) explizit und eindeutig erwähnt 
ist, oder solche, für die es zwar keine offenkundigen Quellentexte gibt, deren 
Bestimmung aber in allen vier Rechtsschulen übereinstimmend ist.] Dies gilt 
aber nicht für Wahrscheinliches (Zann). Es gibt in der hanafītischen Rechtsschule 
vieles, was mubāh ist, aber in der schāfiʿītischen Rechtsschule nicht mubāh ist. 
Das Gegenteil ist auch der Fall. Jemand, der über eine Person, deren Bedürftigkeit 
zweifelhaft ist, nicht sagt, dass sie ein Gelddarlehen mit Zinsen nehmen dürfe, 
bzw. ein offenkundiges Harām nicht als halāl bezeichnet, darf nicht schlechtge-
redet und nicht als Irrgänger und Rückständiger bezeichnet werden. Er darf 
nicht gezwungen werden, dies als halāl zu bezeichnen. Es ist wahrscheinlicher, 
dass er im Recht ist. Vielmehr ist es offenkundig, dass er recht hat. Wer ihn 
schlechtredet, ist im Unrecht und in Gefahr. Mawlānā Abdulfattāh soll gesagt 
haben, dass das Nehmen zinsloser Darlehen gut ist und warum die Menschen 
Darlehen mit Zinsen nehmen. Darauf sollt Ihr kritisierend entgegnet haben: 
,Sag so etwas nicht. Lehnst du etwa ab, was halāl ist?‘ Mein lieber Sohn! Eure 
Worte wären im Falle eines definitiven Halāl korrekt. Selbst wenn Ihr es als 
halāl bezeichnet, dass eine bedürftige Person ein Darlehen mit Zinsen nimmt, 
ist es dennoch besser, dies zu vermeiden. Die Achtsamen (Sāhib al-waraʿ) ver-
mieden die Erlaubnisse (Rukhsa) und wiesen jedem den schwierigeren Weg 
(Azīma). Auch wenn die Muftis in Lahore gesagt haben, dass dies für bedürftige 
Personen erlaubt sei, gibt es unterschiedliche Grade des Bedürfnisses. Wenn 
jedes Bedürfnis als Entschuldigung angesehen wird, dann gäbe es keine Situation, 
in der Zinsen harām wären. Damit wäre das Zinsverbot unnötig und sinnlos. 
Mit der Absicht der Sühne des Fastens oder Schwures ein Darlehen mit Zinsen 
zu nehmen, um Arme zu speisen, ist ebenfalls nicht erlaubt. Wer die Armen 
nicht speisen kann, fastet.“ 

2. Zinsen bei der Verpfändung (Rahn): Verpfändung bedeutet, dass aufgrund 
einer Forderung eine Sache als Sicherheit einbehalten wird. Im Islam ist damit 
gemeint, dass eine Sache als Gegenleistung für eine zu bezahlende Sache beim 
Gläubiger oder einer anderen vertrauenswürdigen Person als Sicherheit hinterlegt 
wird. Ein Pfand wird nur bei Sachschulden gegeben. Bei einer Tötung, bei 
Schwurrechten, damit der Arbeiter gute Arbeit leistet oder der Gast nicht stiehlt, 
darf kein Pfand gefordert werden. Ein Pfand kann nicht erzwungen werden. 
Die Verpfändung kommt durch einen Vertrag, d. h. durch Angebot und Ak-
zeptanz, und zwar mündlich oder schriftlich, zustande. Das Pfand muss genommen 
und gegeben werden, d. h. es muss die Übergabe einer Sache erfolgen. Vor der 
Übergabe kann der Schuldner darauf verzichten, das Pfand zu geben. Das Pfand 
muss verkaufstauglich sein. Alles, was nach Gewicht oder Volumen gemessen 
wird, Gold- und Silbergegenstände sowie Geld eignen sich als Pfand. Den eigenen 
Anteil an einer gemeinsamen Sache als Pfand zu geben, ist nicht erlaubt. Die 
Früchte an einem Baum ohne den Baum, die Ernte eines Feldes ohne das Feld, 
einen Baum, der Früchte trägt, ohne die Früchte oder ein Feld mit Ernte ohne 
die Ernte als Pfand zu geben, ist nicht erlaubt. Das Haus samt Hausrat als Pfand 
zu geben, ist erlaubt. Tiere und Traubenmost als Pfand zu geben, ist erlaubt. 
Der Gläubiger kann auf das Pfand verzichten, der Schuldner hingegen nicht. 
Das Pfand wird einbehalten, bis die Schulden beglichen sind. Erst werden die 
Schulden beglichen, danach wird das Pfand zurückgegeben. Stirbt der Schuldner, 

– 1234 –



verkauft dessen Erbe das Pfand und bezahlt mit dem Geld die Schulden. Dann 
nimmt er das Pfand und übergibt es dem Kunden. Das restliche Geld wird 
anderen Gläubigern gegeben. Wenn die Zeit für die Zahlung des Kaufpreises 
gekommen ist, bevollmächtigt der Schuldner für den Verkauf des Pfandes den 
Gläubiger oder eine andere rechtschaffene Person oder er verkauft es selbst. 
Vom Erlös werden die Schulden bezahlt und danach wird das Pfand befreit. 
Der Schuldner kann die verpfändete Sache nicht ohne Zustimmung des Pfand-
gläubigers verkaufen. Er kann das Pfand nicht verlangen, um es zu verkaufen. 
Wenn der Gläubiger das Pfand entgegennimmt, kann er die Bedingung stellen, 
dass er dazu bevollmächtigt wird, es später zu verkaufen. Wenn der Schuldner 
dies akzeptiert, kann er den Bevollmächtigten im Nachhinein nicht abberufen. 
Er wird auch nicht mit dem Tod des Schuldners abberufen. Wenn das Pfand un-
tergeht oder der Wert zu gering ist, verlangt er die Differenz vom Schuldner. 
Pfand ist kein Hindernis dafür, dass der Gläubiger die Begleichung der Schulden 
verlangen kann. Wenn jemand Vermögen hat, aber seine Schulden nicht zu-
rückzahlt, kann das Pfand auch nicht verhindern, dass der Gläubiger den Schuld-
ner verhaften lässt. 

Der Gläubiger kann nicht Anlass dafür sein, dass der Schuldner das Eigentum 
am Pfand verliert. Er darf das Pfand weder verkaufen noch vermieten. Er darf 
das Pfand nur mit der Erlaubnis des Schuldners verwenden. Einer von beiden 
darf mit der Erlaubnis des anderen das Pfand einem anderen verleihen. Danach 
kann ein jeder von beiden die Sache wieder zum Pfand machen. Der Gläubiger 
kann das bei ihm befindliche Pfand auch dem Schuldner, der das Pfand gegeben 
hat, leihen. Wenn das Pfand untergeht, da es nicht aufbewahrt oder verwendet 
wurde, zahlt der Gläubiger den Wert. Es ist rechtswirksam, dass jemand ver-
pfändete Güter kauft. Der Gläubiger kann es verweigern, dem Käufer die ver-
pfändete Sache zu übergeben. Der Käufer wartet dann, bis die Schulden beglichen 
sind und das Pfand frei geworden ist. Oder aber er lässt den Kauf per Gerichts-
entscheidung auflösen. 

Wenn beim Gewähren eines Darlehens die Erlaubnis zur Bedingung gemacht 
wird, dass der Gläubiger das Pfand nutzen darf, gilt dies als Zins. Wenn bei-
spielsweise die Bedingung gestellt wird, dass der Gläubiger das Tier, das Feld 
oder die Kleidung benutzen oder die Milch des Tieres trinken darf, ist dies Zins. 
Durch nachträgliche Genehmigung darf der Gläubiger das Pfand wiederum nut-
zen. 

3. Zinsen bei Käufen und Verkäufen: Gemäß der hanafītischen und hanbalī-
tischen Rechtsschule ist mit „Zinsen bei einem Kauf“ gemeint, dass einer der 
unten erwähnten zwei Punkte oder beide gleichzeitig auf die Kaufsache (Mabīʿ) 
und das Zahlungsmittel (Thaman) zutreffen. In der schāfiʿītischen und mālikīti-
schen Rechtsschule muss es sich zusätzlich zu diesen zwei Bedingungen um Gold 
oder Silber oder um Nahrungsmittel handeln. 

1. Qadr, d. h. nach Gewicht oder Volumen gemessen zu werden,  
2. derselben Gattung (Dschins) anzugehören. 
Ein Kauf, der Zinsen enthält, darf nicht auf Kredit erfolgen, sondern muss 

immer unmittelbar (mit sofortiger Bezahlung) geschehen. Damit dies unmittelbar 
geschieht, müssen sowohl die Kaufsache als auch das Zahlungsmittel konkretisiert 
sein (Taʿayyun). 

Es wurde geboten, dass Weizen, Gerste, Datteln und Salz immer und überall 
nach Volumen, Gold und Silber wiederum nach Gewicht gemessen werden. Wie 
andere Dinge als diese sechs Substanzen gemessen werden, wird nach dem orts-
üblichen Brauch bestimmt. Siehe auch Kapitel 4. 

– 1235 –



Wenn bei einem Kauf beide Bedingungen des Zinses nicht gegeben sind, 
liegt bei diesem Kauf folglich kein Zins vor. D. h. wenn eines von beiden (also 
von der Kaufsache oder dem Zahlungsmittel) unmittelbar und mehr oder aber 
auf Kredit erfolgt, ist dies kein Zins. Beispielsweise 10 Meter Flanell für 15 
Meter bedruckten Stoff zu verkaufen, ist sowohl mit sofortiger Zahlung als auch 
auf Kredit erlaubt. 

Sind aber beide Bedingungen erfüllt, ist lediglich der Kauf mit Sofortzahlung 
bei gleicher Menge erlaubt; es handelt sich demnach um Zins, wenn der Kauf 
mit Sofortzahlung und mit unterschiedlicher Menge oder aber auf Kredit, selbst 
wenn mit identischer Menge, erfolgt. Ohnehin sind Käufe, die harām sind, wenn 
die Sache, die mehr misst, sofort bezahlt wird, auf Kredit immer harām, selbst 
bei identischer Menge. Ein Kreditkauf ist etwas anderes, als auf sofortige Be-
zahlung zu verhandeln und im Anschluss die Zahlung aufzuschieben. Bei einem 
Kauf mit Sofortzahlung von einem Scheffel Weizen für einen Scheffel Weizen 
muss bei Vertragsschluss eine Messung erfolgen. Der Kauf ist nicht zulässig, 
wenn später gemessen wird, selbst wenn das Ergebnis identisch sein sollte. Ein 
Scheffel Weizen für einen Scheffel Weizen auf Kredit zu kaufen oder für weniger 
oder mehr als einen Scheffel Weizen unmittelbar zu kaufen, ist Zins. Das heißt, 
dies ist nicht erlaubt und harām. Damit das Kaufgeschäft von zwei Gütern, die 
hinsichtlich Qadr und Gattung übereinstimmen, mit gleicher Menge und sofortiger 
Bezahlung erlaubt ist, müssen sie unterschiedliche Eigenschaften aufweisen. 
Deswegen ist das Wechseln von Geld auch erlaubt. Wenn beide auch in ihren 
Eigenschaften identisch sind, ist der Kauf nicht wirksam, da kein Nutzen in 
diesem Verkauf liegt. 

Wenn eine der beiden Bedingungen vorhanden ist und die andere nicht, ist 
ein Kauf mit Sofortzahlung bei unterschiedlicher Menge erlaubt, doch ein Kre-
ditkauf ist Zins, selbst bei identischer Menge. Einen Scheffel Weizen für zwei 
Scheffel Gerste oder fünf Eier für sechs Eier per Sofortzahlung zu verkaufen 
[und Geld Zug um Zug zu wechseln] ist erlaubt. Doch fünf Meter bedruckten 
Stoff für fünf Meter anderen bedruckten Stoff oder einen Lastwagen für einen 
anderen Lastwagen auf Kredit zu verkaufen, ist Zins. Hier wurde der Kreditkauf 
nur bei Gütern erlaubt, die als Gegenleistung für Gold und Silber nach Gewicht 
gemessen werden. Daher gibt es keine Zinsen bei Güterverkäufen mit Geld und 
folglich auch bei Güterverkäufen mit Papiergeld keine Zinsen. 

Wenn von zwei nach Gewicht gemessenen Sachen beide jeweils weniger als 
eine Habba, also ein Gerstenkorn wiegen oder von zwei nach Volumen gemes-
senen Sachen beide jeweils weniger als ein Sāʿ (4,2 Liter) betragen, fallen diese 
nicht unter die Messung, d. h. die erste Bedingung wird als nichtexistent ange-
nommen. Deswegen darf eine Handvoll Weizen für zwei Handvoll Weizen oder 
ein Fils für zwei oder mehr Fils per Sofortzahlung verkauft werden. Zwei Handvoll 
sind weniger als ein halbes Sāʿ und das Gewicht von drei Fils beträgt weniger 
als eine Habba. Zwei Zentigramm Gold für vier Zentigramm Gold unmittelbar 
zu verkaufen, ist kein Zins. Diese auf Kredit zu verkaufen, ist hingegen Zins. 
Da ein Qirāt scharʿī dem Gewicht von fünf Gerstenkörnern entspricht, beträgt 
eine Habba fünf Zentigramm. 

Legierungen, in denen der Gold- oder Silberanteil mehr als die Hälfte beträgt, 
sind wie reines Gold und Silber. Beim Verkauf und Geben von Darlehen wird 
deren Gewicht berücksichtigt. Legierungen, in denen der Anteil des Goldes 
bzw. Silbers weniger als die Hälfte beträgt, sind wie Urūd. Sie können für reines 
Gold oder Silber, das mehr als das in ihnen enthaltene reine Gold oder Silber 
ist, oder für eine größere Menge ihrer Gattung unmittelbar verkauft werden. 
Denn der Überschuss an Gold gilt dann als Gegenwert zum anderen Metall im 

– 1236 –



Gegenstand. Solches Geld sowie „Fulūs“ genanntes Metallgeld wird dem Brauch 
entsprechend nach Gewicht oder Anzahl gemessen. Gold und Silber müssen 
immer in Besitz genommen werden (Qabd), auch wenn ihr Anteil in der Mischung 
gering ist. Wenn sie kein gültiges Zahlungsmittel sind, werden sie durch Spezi-
fizierung konkretisiert. 

Dass ein Kauf „mit Sofortzahlung“ (unmittelbar, Zug um Zug) erfolgt, be-
deutet, dass beide Güter am Ort des Kaufgespräches vor dem Auseinandergehen 
ayn sind. Dies wird „Taʿayyun“ genannt. Alle Sachen außer Gold und Silber 
werden durch Spezifizierung bei Vertragsschluss konkretisiert. Der Verkauf 
dieser ist dann ein „Naturaltausch“ (Muqāyada). Wenn nur eines von beiden 
Gütern spezifiziert wurde, handelt es sich beim Spezifizierten um die Kaufsache 
(Mabīʿ). Das Gut, das dayn ist, sowie Gold und Silber sind konkretisiert, indem 
sie vor dem Auseinandergehen in Besitz genommen werden. 

Der Autor des Buches ad-Durr al-mukhtār, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Wenn beim Verkauf von Weizen für Weizen beides spezifiziert wird, 
also beides ayn wird, ist es erlaubt. Es ist nicht erforderlich, dass eine Übergabe 
stattfindet. Denn bei Käufen außer dem Geldwechsel (Sarf) werden Güter durch 
Spezifizierung konkretisiert. Wenn sie konkret geworden sind, müssen sie selbst 
gegeben werden. Es darf stattdessen kein gleichartiges Gut gegeben werden. 
Das heißt: Wenn zwei Güter, die beide nach Volumen oder Gewicht gemessen 
werden und die derselben oder unterschiedlichen Gattungen angehören [es sei 
denn, es handelt sich um Gold oder Silber], gegenseitig verkauft werden, müssen 
beide bei Vertragsschluss ayn sein. Es genügt dazu ihre Spezifizierung, gleich 
ob sie präsent oder abwesend sind. Vor dem Verlassen des Ortes des Vertrags-
abschlusses muss keine Übergabe geschehen. Anders ist es bei Gold und Silber, 
denn diese müssen in Besitz genommen werden. D. h. sie müssen in die Hand 
oder Tasche des anderen übergeben werden. Geschieht dies 1-2 Minuten nach 
dem Auseinandergehen, ist der Geldwechsel nicht wirksam. 

Wenn bei einem Geldwechsel die Sache, die man erhalten wird, anwesend, 
aber die Sache, die man im Gegenzug geben wird, abwesend ist, soll man keinen 
Kaufvertrag schließen, sondern die anwesende Sache als [Darlehen oder] an-
vertrautes Gut entgegennehmen und wenn man in den Besitz der zu gebenden 
Sache gekommen ist, soll man erst dann verhandeln und einen Vertrag schließen 
und die Sache vor dem Auseinandergehen übergeben. 

Wenn bei einem Kauf, der Zinsen enthält, eine von beiden Sachen ayn und 
die Gegenleistung dayn ist, so ist dies erlaubt unter der Bedingung, dass die 
Sache, die ayn ist, die Kaufsache wird und das, was dayn ist, das Zahlungsmittel 
wird und das Zahlungsmittel [das dayn ist] vor dem Auseinandergehen in Besitz 
genommen wird. Ein Dayn wird nämlich nur durch Entgegennahme konkreti-
siert. 

Ist das Dayn aber die Kaufsache, ist der Kauf nicht wirksam, selbst wenn es 
am Ort des Vertragsschlusses präsent sein sollte. Zinsgüter, die mit Begriffen 
wie ,für, mit‘ benutzt werden, sind Zahlungsmittel. Was nicht mit diesen Begriffen 
verwendet wird, ist die Kaufsache. Verträge, bei denen beispielsweise gesagt 
wird: ,Ich habe diesen einen Scheffel Weizen FÜR einen Scheffel frisches Weizen 
verkauft‘, oder: ,Ich habe diesen einen Scheffel Weizen FÜR einen Scheffel 
frische Gerste verkauft‘, sind wirksam. In beiden Fällen ist nämlich das Gut, 
das ayn ist, die Kaufsache und das Dayn das Zahlungsmittel. Doch vor dem 
Verlassen des Ortes des Vertragsschlusses muss das Dayn in Besitz genommen 
werden. Damit nämlich ein Zinsen enthaltender Kauf wirksam ist, müssen die 
Kaufsache und das Zahlungsmittel vor dem Auseinandergehen ayn sein. Das 
Konkretisiertsein des Dayn [in unserem Fall des Zahlungsmittels] geschieht 

– 1237 –



durch Inbesitznahme (Qabd). Es ist erlaubt, auseinanderzugehen, ohne das Ayn 
in Besitz zu nehmen. Sagt er: ,Ich habe einen Scheffel Weizen guter Qualität 
von dir MIT diesem einen Scheffel Weizen gekauft‘, oder: ,Ich habe zwei Scheffel 
frische Gerste von dir FÜR diesen einen Scheffel Weizen gekauft‘, so ist dies 
nicht wirksam, selbst wenn das Dayn in der Sitzung präsent sein sollte. Denn 
das Gut, das dayn ist, wurde in diesem Fall zur Kaufsache und es wurde etwas 
verkauft, was nicht ayn ist. Das ist aber nicht erlaubt.“ 

Hinsichtlich des Zinses gibt es keinen Unterschied zwischen neu und alt und 
zwischen frisch und abgestanden. Beispielsweise muss altes Kupfer gegen neues 
Kupfer mit sofortiger Bezahlung und gleichem Gewicht getauscht werden. Wenn 
das neue Kupfer leichter ist, muss zusätzlich eine geringe Menge eines anderen 
Gutes oder Geld unmittelbar gegeben werden. 

Bei anderen Metallen als Gold und Silber kann es auch noch eine Differenz 
aufgrund handwerklicher Verarbeitung geben. Ein Samowar aus Kupfer darf 
für einen schwereren Samowar aus Kupfer verkauft werden. Denn bei Metallen 
außer Gold und Silber ist es möglich, sie aufgrund handwerklicher Verarbeitung 
nicht mehr zu wiegen, sondern nach Stückzahl zu verkaufen. An Orten aber, 
wo es üblich ist, diese dennoch nach Gewicht zu verkaufen, führt die Gewichts-
differenz weiterhin zu Zins. Gegenstände aus Gold und Silber können aufgrund 
handwerklicher Verarbeitung vom Zahlungsmittel zur Kaufsache werden. D. h. 
durch Spezifizierung werden sie konkretisiert. Bedingung hierbei ist aber, dass 
eine Inbesitznahme erfolgt und jene, deren Gold- oder Silberanteil mehr als die 
Hälfte beträgt, stets nach Gewicht gemessen werden. 

Der Autor des Buches al-Badāʾiʿ, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
im fünften Band auf Seite 236: „Wenn Fulūs in gleicher Anzahl gegeneinander 
getauscht werden [Papier- oder Metallgeld gewechselt wird], oder mit Fulūs 
etwas anderes als Fulūs [Gold, Silber oder ein anderes Ayn] gekauft wird, sind 
diese Fulūs stets das Zahlungsmittel. Durch Spezifizierung sind sie nicht kon-
kretisiert. Solange keine Inbesitznahme erfolgt ist, gelten sie als Dayn. Wenn 
sie gegen Naqdayn (also Gold und Silber) getauscht werden, muss vor dem Aus-
einandergehen eine von beiden Gegenleistungen in Besitz genommen und somit 
konkretisiert werden. Denn hier sind zwar die beiden Bedingungen des Zinses 
nicht gegeben, doch der Verkauf von ,Schuld (Dayn) gegen Schuld‘ ist nichtig. 
Wenn Fulūs gegen Fulūs mit gleicher Anzahl getauscht werden [beide also den-
selben nominellen Wert haben], müssen beide Gegenleistungen in Besitz ge-
nommen werden, da eine Bedingung des Zinses erfüllt wird [und somit ein Kauf 
auf Kredit harām ist]. Wenn Fulūs aber gegen eine unterschiedliche Anzahl an 
Fulūs getauscht werden [beispielsweise ein 100-Euro-Schein gegeben und kleineres 
Geld, das insgesamt weniger als 100 Euro ausmacht, genommen wird], dann 
müssen beide Gegenleistungen spezifiziert werden, um sich vor dem Zins zu 
retten. Gemäß den Schaykhayn sind nur in diesem Fall [und beim Terminkauf] 
die Fulūs durch entsprechende Absicht kein Zahlungsmittel mehr und werden 
wie Urūd. Wenn sie spezifiziert werden, sind sie konkretisiert. Dennoch wird 
das Geld nach Anzahl gemessen. Da eine der Bedingungen des Zinses erfüllt 
ist, weil es die gleiche Gattung ist, wird durch Spezifizierung sichergestellt, dass 
der Kauf ein unmittelbarer ist. Das spezifizierte Gut selbst muss gegeben werden. 
Es darf stattdessen kein gleichartiges Gut gegeben werden.“ Zwar ist es ausrei-
chend, wenn eines davon spezifiziert wird, doch das Dayn muss das Zahlungsmittel 
sein und vor dem Auseinandergehen in Besitz genommen werden. Hieraus ver-
steht sich, dass es nicht erlaubt ist, bei einer Bank Wechsel (Schuldscheine) ein-
lösen/begeben zu lassen. 

Der Handel zwischen einem Schutzbefohlenen (Dhimmī) und anderen Schutz-

– 1238 –



befohlenen sowie zwischen einem Schutzbefohlenen und Muslimen ist wie der 
Handel der Muslime miteinander. Ihnen ist aber erlaubt, dass sie sich gegenseitig 
Schweinefleisch und Wein verkaufen. Die Güter des Abtrünnigen (Murtadd), 
der sich im Dār al-harb [also in einem Land der Juden, Christen oder Polytheisten] 
befindet, sind nicht sein Eigentum. 

Gold und Silber werden nach Gewicht gemessen. Da das Gewicht von ge-
prägten Münzen bekannt ist, dürfen diese auch nach Anzahl verwendet werden. 
Doch bei der Verwendung muss das Gewicht im Hinterkopf behalten werden.  

Wenn jemand Schulden über 10 Silberdirham hat und seinem Gläubiger statt-
dessen eine Goldmünze gibt, d. h. eine Goldmünze für seine geschuldeten 10 
Dirham unmittelbar verkauft, ist dies erlaubt. Die Silbermünzen wurden nämlich 
zum Zahlungsmittel und damit sie konkretisiert sind, muss der Schuldner sie 
entgegennehmen. Da sie sich aber ohnehin beim Schuldner befinden, bedarf es 
keiner erneuten Entgegennahme. Das gemeinsame Konkretisiertsein von Kauf-
sache und Zahlungsmittel wurde bei Kreditkäufen zur Bedingung gemacht, um 
Zinsen zu entgehen. Bei Schulden, die vollständig beglichen wurden, gibt es 
keine derartigen Zinsen. Doch bei Schulden kann es eine Gefahr des späteren 
Zinses geben (ad-Durr al-mukhtār). Siehe auch die letzte Seite im 12. Kapitel 
des dritten Abschnitts. Im Buch Riyād an-nāsihīn steht: 

„Wir wollen die 33 Beispiele erwähnen, die Umar an-Nasafī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, in seinem Buch Arbaʿīn-i Salmānī anführt in Bezug auf 
Zinsen bei Käufen und Darlehen: 

1. Wenn eine nach Volumen verkaufte Sache für etwas derselben Gattung 
[so beispielsweise Weizen für Weizen] unmittelbar verkauft wird und das Volumen 
der einen Sache mehr ist, so ist es Zins. 

2. Ist das Volumen beider gleich, aber das eine ist auf Kredit [also bis zum 
Verlassen des Ortes des Vertragsschlusses nicht konkretisiert], so handelt es 
sich ebenfalls um Zins. 

3. Wenn eine Sache, die nach Gewicht verkauft wird, für etwas derselben 
Gattung [beispielsweise ein Kettchen mit fünf Goldmünzen für gewöhnliche 
Goldmünzen] unmittelbar verkauft wird, handelt es sich um Zins, sofern das 
Gewicht beider Gegenleistungen nicht identisch ist. 

4. Ist ihr Gewicht identisch, aber die eine Sache auf Kredit, ist es Zins. Um 
bei einem Kauf, bei dem zwei Sachen, deren Gewicht oder Volumen nicht iden-
tisch ist, Zug um Zug gegeneinander ausgetauscht werden, sich vor Zins in 
Schutz zu nehmen, muss neben der Sache, deren Gewicht oder Volumen weniger 
beträgt, etwas anderes von unterschiedlicher Gattung in geringer Menge hinzu-
gefügt werden und für beides zusammen eine Verhandlung geführt werden. Da-
durch schützt man sich zwar vor Zinsen, doch wenn der Wert der hinzugefügten 
Sache geringer als die Differenz ist, dann ist dies dem Harām nah makrūh. Diese 
Sache nach dem Handelsgespräch hinzuzufügen, ist nicht erlaubt. 

5. Dass ein Verkauf, bei dem von Sachen, die nach Volumen gemessen werden, 
solche unterschiedlicher Gattung füreinander [beispielsweise Gerste für Weizen] 
verkauft werden, auf Kredit erfolgt, ist Zins (Ribā). Werden beide Zug um Zug 
gegeneinander ausgetauscht, ist der Kauf gestattet, selbst wenn ihr Volumen 
unterschiedlich ist. 

6. Wenn bei einem Verkauf, bei dem von Sachen, die nach Gewicht gemessen 
werden, solche unterschiedlicher Gattung füreinander [beispielsweise Gold für 
Silber] verkauft werden, eine Gegenleistung auf Kredit erfolgt, so handelt es 
sich um Zins, selbst wenn ihr Gewicht identisch sein sollte. Werden beide un-
mittelbar (Zug um Zug) übergeben, so ist der Kauf auch bei unterschiedlichem 

– 1239 –



Gewicht gestattet. Gold- und Silbergegenstände füreinander auf Kredit zu ver-
kaufen, ist Zins. 

7. Wenn eine beliebige Sache, die nach Gewicht oder Volumen gemessen 
wird oder auch nicht, für eine Sache derselben Gattung auf Kredit verkauft 
wird, ist es Zins, auch wenn die Menge identisch ist. 

8. Eine Sache, die nach Volumen oder Gewicht gemessen wird, für eine 
andere Sache derselben Gattung ohne zu messen per Pauschalkauf zu verkaufen, 
ist Zins. Es ist auch dann Zins, wenn die Mengen identisch sind. Denn beim 
Verkauf solcher Sachen ist es eine Voraussetzung für die Wirksamkeit des 
Kaufes, bei Vertragsschluss durch Messung zu wissen, dass die Mengen identisch 
sind. 

9. Eine Sache, die mehrere Teilhaber hat und nach Volumen oder Gewicht 
gemessen wird, ohne Messung aufzuteilen, ist Zins. [Denn wie im 20. Kapitel 
des dritten Abschnitts erklärt wurde, hätte in diesem Fall ein jeder von ihnen 
das Eigentum eines anderen an seinem Anteil gegen sein Eigentum am Anteil 
des anderen getauscht. D. h. sie hätten diese gegeneinander ohne Messung ver-
kauft. Sie müssen einander ihre Rechte vergeben, indem sie zusätzlich Dinge 
verschiedener Art tauschen; zum Beispiel gibt einer von ihnen dem anderen ein 
Heft und der Zweite ein Taschentuch oder dergleichen.] 

10. Eine nach Volumen oder Gewicht gemessene Sache ohne Messung als 
Darlehen zu geben oder zu nehmen, ist Zins. 

11. Weizen in der Ähre für Weizen selbst gleichen Gewichts zu verkaufen 
(tauschen), ist Zins.  

12. Weizen in der Ähre für Weizen in der Ähre zu verkaufen, ist Zins, selbst 
wenn ihr Gewicht identisch ist. Weizen muss nämlich ohne die Ähren gewogen 
werden. 

13. Die Frucht am Baum für die gleiche gepflückte Frucht zu verkaufen, ist 
Zins.  

14. Die Frucht am Baum für die gleiche Frucht am Baum zu verkaufen, ist 
Zins. 

15. Weizen für Weizenmehl oder gerösteten Weizen zu verkaufen, ist Zins, 
auch bei identischem Volumen. Denn aus Weizen entsteht nicht das gleiche Vo-
lumen an Mehl. 

16. Mehl oder Weizen für Brot zu verkaufen, ist kein Zins. Denn Brot ist 
eine andere Gattung und wird nach Anzahl gemessen. 

17. Sachen, die einen unterschiedlichen Ursprung oder Verwendungsort 
haben oder deren Eigenschaften von Menschen verändert wurden, sind nicht 
von derselben Gattung. So sind zum Beispiel Dattelessig und Traubenessig, 
Schaffleisch und Rindfleisch, Schafmilch und Rindermilch, Schafwolle und Zie-
genwolle, Weizen und Brot von verschiedener Gattung. Ziegenfleisch und Schaf-
fleisch sowie deren Milch gehören in Bezug auf Zinsen zur selben Gattung. 

18. Nach Imām Muhammad ist es kein Zins, Brot nach Stückanzahl oder 
nach Gewicht als Darlehen zu geben. Nach Imām Abū Yūsuf ist es nur dann 
kein Zins, wenn es nach Gewicht als Darlehen gegeben wird. 

19. Wenn Sachen wie Sesam, Oliven und Walnüsse, aus denen Öl gewonnen 
wird, für das daraus gewonnene Öl verkauft werden, ist der Verkauf zulässig, 
sofern die Menge des Öls größer ist als die des in der Sache enthaltenen Öls; in 
diesem Fall ist die entsprechende Menge des Öls die Gegenleistung für das in 
der Sache enthaltene gesamte Öl und der Überschuss ist die Gegenleistung für 
den Presskuchen. Ist die Menge nicht mehr, also demnach weniger oder gleich, 

– 1240 –



oder aber nicht bekannt, handelt es sich um Zins. 
20. Bei den folgenden Verkäufen gibt es Zins, wenn sie gleich oder weniger 

sind: Trauben für ihren Traubenmost; ein Schaf für seine Wolle; ein Baum mit 
Früchten für dieselben Früchte; kultiviertes Land für unkultiviertes Land; 
Weizen, der in der Ähre gewachsen ist, für Weizen, der nicht gewachsen ist; ein 
Ohrring mit Edelsteinen für einen Ohrring ohne Edelsteine; ein Schwert oder 
ein Gürtel mit Gold für dasselbe Schwert oder denselben Gürtel ohne Gold; 
und Reis mit Schale für Reis ohne Schale. 

21. Wenn, nachdem jemand selbst oder sein Stellvertreter eine Ware für bei-
spielsweise zehn [Euro] verkauft und sie dem Käufer übergeben hat, er vor der 
Entgegennahme des Geldes die Ware vom Käufer für beispielsweise neun [Euro] 
zurückkauft, ist dies Zins. Nach der Entgegennahme des gesamten Geldes darf 
er sie zurückkaufen. Nach dem Verkauf einer Ware und vor der Entgegennahme 
des gesamten Geldes diese Ware zusammen mit etwas anderem für den gleichen 
Preis zurückzukaufen, ist Zins. Denn in diesem Fall gilt ein Teil desselben Preises 
als Gegenleistung für die andere Sache, sodass er diese Ware für günstiger 
gekauft hätte, was wiederum Zins ist. Es ist jedoch zulässig, diese andere Sache 
zu kaufen. 

22. Nach dem Verkauf einer Sache unter der Bedingung, dass die Übergabe 
z. B. zwei Monate später erfolgt, zu vereinbaren, dass sie mit einer geringeren 
Menge früher übergeben wird, ist Zins. 

23. Wenn zwei Personen, nachdem sie jeweils einen Sack Weizen ohne 
Messung des Volumens gemischt haben, vereinbaren, das Mehl, das daraus ge-
wonnen wird, in zwei Teile aufzuteilen, ist dies Zins. 

24. Zwei Mehlmengen zu mischen, daraus Brot zu backen und es dann in 
zwei zu teilen, ist ebenfalls Zins. Das Volumen des Mehls jeder Person hätte im 
Voraus gemessen werden müssen. 

25. Walnüsse, Mandeln oder Oliven ohne Messung zu mischen und dann das 
gepresste Öl zu teilen, ist ebenfalls Zins. 

26. Wenn zwei Personen gemeinsame Eigentümer einer Kuh sind und die 
Milch derart unter sich aufteilen, dass sie sich täglich abwechseln, so ist dies 
Zins. 

27. Wenn zwei Personen beispielsweise einen Ochsen oder ein Pferd oder 
einen Wagen oder einen Laden oder jeweils ihr Feld oder ihre Werkstatt tauschen, 
sodass ein jeder sie für eine bestimmte Zeit nutzt, ist dies Zins. 

28. Ein Haus unter der Bedingung, darin zu wohnen, ein Feld unter der Be-
dingung, es zu bewirtschaften, einen Wagen unter der Bedingung, es selbst zu 
nutzen, vom Schuldner als Pfand zu verlangen, ist Zins. Denn bei der Annahme 
als Pfand die Bedingung zu stellen, es zu benutzen, ist Zins beim Pfand. 

29. Ein Darlehen zu geben unter der Bedingung, eine Sache günstig einzu-
kaufen oder ihm für einen hohen Preis zu verkaufen, ist Zins. 

30. Einem Dorfbewohner Geld oder Saatgut oder Land zur Verfügung zu 
stellen und ihn arbeiten zu lassen unter der Bedingung, dass man Teilhaber an 
mehr als der Hälfte der Ernte ist, oder diesem ein Darlehen zu geben und dann 
von ihm sein Feld zu übernehmen, es zu bewirtschaften und ihm weniger als die 
Hälfte der Ernte zu überlassen, ist Zins. Denn die Höhe der Pacht muss feststehen 
und bei einer als Darlehen gegebenen Sache muss eine gleichartige Sache in 
gleicher Höhe gezahlt werden. 

31. Es ist Zins, jemandem ein Darlehen zu geben unter der Bedingung, ihn 
für eine geringe Bezahlung arbeiten zu lassen, von ihm ein Geschenk zu erhalten 
oder von ihm das Spendieren eines Essens zu fordern. 

– 1241 –



32. Etwas durch Betrügen für einen hohen Preis zu verkaufen oder günstig 
zu kaufen, ist ebenfalls Zins. [Siehe dazu die Ausführungen zur „schweren Täu-
schung“ (Ghaban fāhisch) am Ende von Kapitel 5.] 

33. Es ist Zins, zu betrügen, indem man die Mängel von einer Sache, die man 
verkauft, oder den Wert einer Sache, die man kauft, verschweigt. 

34. Tāhir az-Zāwī, Großmufti von Libyen, schreibt in seiner Fatwa Folgendes: 
„Die Regierung vergibt Wohnungskredite an Beamte und zieht zusätzlich vier 
Prozent von ihren Gehältern ab. Diese vier Prozent, die die Regierung zusätzlich 
abzieht, sind Zinsen. Dies ist harām. Es ist harām für eine muslimische Regierung, 
dieses zusätzliche Geld zu nehmen, und für die Muslime, es zu bezahlen. Dieses 
als Darlehen gewährte Geld muss ohne Zinsen und für das Wohlgefallen Allahs 
gegeben werden.“ Diese Fatwa steht am Ende der Ausgabe vom April 1973 der 
in Libyen herausgegeben Zeitschrift al-Hady al-islāmī geschrieben. Oder eine 
Person, die kein Haus zum Wohnen hat und den Wohnungskredit in Anspruch 
nehmen möchte, sollte nach Erfüllung aller notwendigen Schritte bei der Annahme 
des Geldes Folgendes sagen: „Ich habe akzeptiert, mit diesem Geld als euer 
Stellvertreter ein Haus bauen zu lassen.“ Und derjenige, der ihr das Geld auszahlt, 
sollte sagen: „Ich habe es auch akzeptiert.“ Wenn sie die Eigentumsurkunde 
erhält, sollte sie sagen: „Ich habe dieses Haus für ... [Euro] in monatlichen Raten 
von ... [Euro] gekauft.“ Und derjenige, der ihr die Eigentumsurkunde gibt, sollte 
sagen: „Ich habe dir dieses Haus verkauft.“ Somit wird es halāl. 

Dass es für einen Muslim, der im „Dār al-harb“ lebt, d. h. in einem Land, in 
dem Götzen angebetet und die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-
islāmiyya) nicht angewandt werden, wie z. B. Italien und Frankreich, erlaubt 
ist, von den Nichtmuslimen Zinsen zu nehmen, indem er ihnen Darlehen gibt, 
steht in sämtlichen Büchern am Ende des Kapitels über Zinsen geschrieben. 
Beispielsweise: 

Ibn Ābidīn schreibt: „Im Dār al-harb ist es halāl, die Güter der Nichtmuslime 
durch Zinsen, Glücksspiel oder unwirksame Käufe zu nehmen. Doch es ist nicht 
halāl, dass der Muslim auf eine dieser Arten Verlust erleidet.“ 

Im Buch al-Multaqā heißt es: „Imām Abū Hanīfa und Imām Muhammad, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, erklärten, dass im Dār al-harb zwischen einem 
Muslim und einem Nichtmuslim keine Zinsen existieren.“ Im Buch Madschmaʿ 
al-anhur steht: „Ein Hadith lautet wie folgt: ,Im Dār al-harb gibt es zwischen 
dem Muslim und dem Kāfir keine Zinsen.‘ Es ist mubāh, dort ihre Güter zu 
nehmen. Sie in gegenseitigem Einvernehmen und ohne Ghadr (Betrug, Wortbruch 
und Unrecht) zu nehmen, ist erlaubt. In den anderen drei Rechtsschulen ist dies 
unter keinen Umständen gestattet.“ 

Dieser Hadith wird auch im Buch ad-Durar wal-ghurar zitiert und dazu fol-
gende Erklärung angeführt: „Im Dār al-harb ist es für einen Muslim erlaubt, 
Güter von Nichtmuslimen und Personen, die dort Muslime geworden sind, durch 
Zinsen und unwirksame Käufe [so z. B. durch Verkäufe mit einer Prämie oder 
Lotterie] zu nehmen. Denn es ist mubāh, ihre Güter mit ihrem Einverständnis 
zu nehmen. Aber es ist nicht erlaubt, ihre Güter anzugreifen oder mit Gewalt 
zu nehmen.“ Scharnblālī schreibt bei seiner Erläuterung dieser Stelle, dass es 
auch erlaubt ist, sie durch Glücksspiel zu nehmen. So steht es auch in den 
Büchern al-Qudūrī, al-Dschawhara, al-Wiqāya, ad-Durr al-mukhtār, Radd al-
muhtār und al-Fatāwā al-hindiyya geschrieben. Die Verträge, die im Dār al-
harb befindliche Muslime untereinander und mit Schutzbefohlenen schließen, 
müssen im Einklang mit den islamischen Bestimmungen stehen. 

Qādīzāda schreibt bei seiner Erläuterung des obigen Hadith in seiner Ver-

– 1242 –



vollständigung (Takmila) des Buches Fath al-qadīr Folgendes: „Vor der Hidschra 
hatten sich die quraischitischen Polytheisten über die Niederlage gefreut, die 
die Byzantiner, die Schriftbesitzer waren, gegen die persischen Ungläubigen er-
litten hatten. Als die Sure ar-Rūm offenbart und mitgeteilt wurde, dass die 
Perser kurze Zeit später besiegt werden würden, schloss Abū Bakr as-Siddīq 
eine Wette mit den quraischitischen Ungläubigen ab. Die Perser wurden besiegt. 
Daraufhin übernahm Abū Bakr as-Siddīq die vereinbarten Kamele von den qu-
raischitischen Ungläubigen. Diese Wette war eine Art Glücksspiel und die Stadt 
Mekka war eine Stadt der Polytheisten. Der Gesandte Allahs erlaubte, dass 
diese Wette abgeschlossen und die Kamele, die vereinbart wurden, von den Un-
gläubigen genommen werden.“  

Wie aus all dem hervorgeht, ist es im Dār al-harb, so z. B. in Europa und 
Amerika, für einen Gläubigen, der Geld bei einer Bank anlegt, die von Nicht-
muslimen gegründet wurde und nur von Nichtmuslimen Zinsen einnimmt, halāl, 
die Zinsen für sein angelegtes Geld von der Bank anzunehmen und sie für seine 
Bedürfnisse auszugeben. Eine Person, die Geld bei einer Bank anlegt, überlässt 
ihr Geld in Partnerschaft mit der Bank zur Bewirtschaftung mit Zinsen. Wenn 
alle Personen, die von dieser Bank Geld als Darlehen nehmen und dafür Zinsen 
zahlen, Muslime oder Schutzbefohlene sind, dann ist es harām, die Zinsen für 
das bei der Bank eingezahlte Geld zu nehmen. Wenn die Personen, die von der 
Bank Geld als Darlehen nehmen und dafür Zinsen zahlen, sowohl aus Muslimen 
als auch aus „Harbī“ genannten Nichtmuslimen bestehen, dann sind die von der 
Bank erhaltenen Zinsen sowie das Gehalt, das als Gegenleistung für Dienst-
leistungen erhalten wird, makrūh. Wenn die Mehrheit der Kunden Muslime 
oder Schutzbefohlene sind, dann ist dies dem Harām nahe makrūh, und wenn 
die Mehrheit Harbī-Nichtmuslime sind, dann ist dies dem Halāl nahe makrūh. 
So heißt es in einer Fatwa, die auf der 1744. Seite der 55. Ausgabe des vom 
Maschīkhat-i islāmiyya in Istanbul herausgegebenen Buches Dscharīda-i ilmiyya 
vom 29. Februar 1336 und 9. Dschumādal-ākhir 1338 geschrieben steht, wie 
folgt: „Im Dār al-harb Geld in einer Bank von Nichtmuslimen anzulegen und 
von der Bank Zinsen zu nehmen, ist nach der Scharia halāl.“ Genauso verhält 
es sich mit dem Arbeiten in einer Bank für ein Gehalt. 

In keinem Land ist es gestattet, aus irgendeinem Grund irgendeiner Person, 
Bank oder Genossenschaft Zinsen zu zahlen, indem man von ihnen Geld als 
Darlehen nimmt, es sei denn, es besteht eine Notwendigkeit. Eine Notwendigkeit 
(Darūra) ist etwas anderes als ein Bedürfnis (Ihtiyādsch). „Notwendigkeit“ 
meint Hunger, Durst, nicht richtig gekleidet zu sein oder Obdachlosigkeit, sodass 
man selbst oder jene, zu deren Unterhalt man verpflichtet ist, krank werden. 
Liegt eine Notwendigkeit vor, also herrscht die Befürchtung, zu sterben, krank 
zu werden oder ein Körperteil zu verlieren, wird versucht, einen legitimen (halāl) 
und zinslosen Weg zu finden, um der Notsituation zu entkommen. Kann kein 
legitimer Weg gefunden werden, darf man zwar ein Darlehen mit Zinsen nehmen 
und somit von der Notsituation freikommen, doch es ist danach fard, sich von 
den Zinsen zu befreien, indem man die Schulden so schnell wie nur möglich zu-
rückzahlt und kein Geld für etwas anderes als die Grundbedürfnisse ausgibt. 
Ein Haus zu kaufen, während die Möglichkeit besteht, ein Haus zu mieten, stellt 
keine Notwendigkeit dar. Ebenso wenig ist es eine Notwendigkeit, Kapital für 
Handel oder Handwerk zu finden. Einer Person, die sich in einer Notlage 
befindet, ein Darlehen mit Zinsen zu geben, ist harām [al-Aschbāh]. Es gibt 
Gelehrte, die sagen, dass einer solchen Person per Muʿāmala- und Iyna-Verkauf 
ein Darlehen gegeben werden darf, um das Harām zu meiden. Derart nach 
einem Ausweg zu suchen, um sich davor zu retten, eine Pflicht zu unterlassen 

– 1243 –



oder ein Verbot zu begehen, wird „Hīla scharʿiyya“ (schariakonforme Umgehung) 
genannt. 

Auch hier erzählen religionsunkundige Menschen Lügen, um die Jugendlichen 
in die Irre zu führen. Sie sagen: „Weil im Islam die Zahlung von Zinsen verboten 
ist, haben die Muslime von Ausländern Darlehen mit Zinsen aufgenommen, 
sodass unser nationaler Reichtum an Fremde überging.“ Doch in Wirklichkeit 
pflegten Muslime nicht von irgendjemandem Darlehen mit Zinsen zu nehmen. 
Sie wussten, dass dies eine schlimmere und größere Sünde ist als Unzucht. Die 
Muslime pflegten sich untereinander zinslose Darlehen zu geben. Dadurch 
wurden große Unternehmen und Fabriken gegründet. Und niemand war dank 
dessen gezwungen, Gelddarlehen mit Zinsen zu nehmen, und dies kam auch 
niemandem in den Sinn. 

Was ist eine „Bank“? Und kann es im Islam Banken geben? 
Eine Bank ist ein Unternehmen, das die nachfolgenden Geschäfte tätigt: 
1. Sie nimmt Einlagen zu einem geringen Zinssatz an, die auf Sicht abgerufen 

werden können (Sichteinlagen). 
2. Sie nimmt Einlagen zu einem höheren Zinssatz als bei Sichteinlagen an, 

die erst nach einer bestimmten Zeit abgerufen werden können (Termineinla-
gen). 

3. Sie nimmt Einlagen unter der Bedingung an, dass die Zinsen in monatlichen 
Raten gezahlt werden (Termineinlagen mit Ratenzahlung). 

4. Zentralbanken haben auch die Aufgabe, Banknoten, d. h. Papiergeld, her-
zustellen.  

5. Sie wird zum Teilhaber an Anteilen an Fabriken und Unternehmen und 
stellt Kapital für diese bereit. 

6. Sie kauft und verkauft Grundstücke, Weinberge und Felder und sie baut 
und verkauft Gebäude. Die islamische Bank kauft alle Arten von Gütern und 
verkauft sie auf Kredit. 

7. Sie gibt Geld als Darlehen mit Zinsen durch Annahme von Wertgegen-
ständen, Aktien und Obligationen [Anleihen] als Pfand und als Gegenleistung 
für Gebäude, deren Fundament gelegt wurde, Grundstücke und Kredit [Ver-
trauen/Prestige]. 

8. Sie begleicht die noch nicht fälligen Wechsel und Schuldscheine durch 
Diskontierung. Eine islamische Bank tut dies nicht, da es harām ist. 

9. Sie sammelt das Geld für Schuldscheine, deren Frist fällig ist, von den 
Schuldnern ein und gibt es den Gläubigern. 

10. Sie vermietet Schließfächer an Privatpersonen zur Aufbewahrung von 
Wertsachen.  

11. Sie ermöglicht das Senden von Geld zwischen Städten und Ländern. 
12. Sie bezahlt die „Police“ oder „Scheck“ genannten Zahlungsanweisungen 

von Händlern und Gewerbetreibenden von ihrem Geld in der Bank. 
13. Sie erleichtert die Transaktionen zwischen Händlern, indem sie die For-

derungen eines Händlers gegen einen anderen vom Konto des Schuldners abbucht 
und auf das Konto des Gläubigers überweist. 

14. Sie kauft und verkauft Aktien und Anleihen an der Börse. 
15. Sie bringt die Anleihen des Staates und von anonymen Gesellschaften 

(Aktiengesellschaften) in Umlauf.  
16. Sie gründet Fabriken und betreibt sie. 
17. Sie betreibt Geldtransporter. 

– 1244 –



Die Anfänge des Bankwesens liegen im sechsten Jahrhundert nach der Hid-
schra in Italien und es verbreitete sich in allen Ländern. Die erste Bank, die in 
der Türkei eröffnet wurde, war die im Jahre 1279/1910 eröffnete Osmanische 
Bank (Osmanlı bankası), und nach einigen Jahren wurden verschiedene aus-
ländische Banken eröffnet, mit denen nichtmuslimische Bürger und Ausländer 
Zinsgeschäfte tätigten. Nach der Deklaration der konstitutionellen Regierung 
wurde 1327/1909 die Türkische Nationalbank (Türkiye Millî Bankası) gegründet, 
1328/1910 die Türkische Bank (Türkiye Bankası), im selben Jahr die Nationalbank 
(Millî Banka), 1329/1911 die Bank von Istanbul (İstanbul Bankası), 1331/1913 
die Istanbuler Immobilienbank (İstanbul Emlak Bankası) und 1332/1914 die 
Osmanische Handelsbank (Osmanlı Ticaret Bankası). Im Jahre 1329 betrug das 
Kapital der Agrarbank (Ziraat Bankası) 88.577.908 osmanische Lira, das des 
Sicherheitsfonds (Emniyet Sandığı) 100.767 Lira und das der Türkischen Na-
tionalbank 1.000.000 Lira. 

Die meisten der oben genannten siebzehn Geschäfte der Banken sind nützliche 
Dienste, die im Islam nicht verboten sind. Zinsen sind harām, unabhängig davon, 
ob sie viel oder wenig sind. Es wäre zum Beispiel falsch zu sagen: „Es ist harām, 
wenn der Zinssatz hoch ist, aber halāl, wenn er niedrig ist.“ Banken, die Bauern, 
Händlern und Handwerkern zu hohen Zinsen Darlehen gewähren und zu nied-
rigen Zinsen Geld einkassieren, sind Organisationen, die Menschen ausbeuten 
und sie in den Kapitalismus und Kommunismus führen. 

Ein weiterer Schaden, den Banken verursachen, ist, dass sie die Geldinhaber 
an Faulheit und Ausschweifung gewöhnen. Faule Menschen, die in den Besitz 
von viel Geld kommen, werden nicht arbeiten. Sie werden auch nicht den Men-
schen helfen, die arbeiten. Sie werden ihr Geld bei einer Bank anlegen und mit 
den Zinsen, die sie erhalten, ein Leben voller Vergnügen und Genuss führen 
und sich in Abenteuer stürzen. Wenn Arbeiter, Bauern, schwer über die Runden 
kommende Beamte und vor allem insolvente Geschäftsleute, die ihre Häuser, 
Höfe und Farmen verkaufen, um die Zinsen an die Bank zu bezahlen, diese ver-
wöhnten Ausbeuter sehen, die ihr Geld maßlos und töricht verschwenden und 
auf die arbeitenden Menschen herabschauen, werden sie diese verabscheuen. 
Dieser Zustand führt zu Spaltung und Groll unter den Menschen, dämpft den 
Enthusiasmus der Werktätigen und beeinträchtigt ihre Leistungen. Die Wirt-
schaftszweige vermindern sich, Arbeitslosigkeit und Anarchismus nehmen zu, 
soziale Gerechtigkeit ist nur noch ein Lippenbekenntnis und es kommt zum 
wirtschaftlichen und moralischen Zusammenbruch. 

Es ist eine offenkundige Tatsache, dass eine islamische Bank, die keine Zins-
geschäfte tätigt, mit ihren Kunden über den Weg von Mudāraba- und Muzāraʿa-
Gesellschaften Partnerschaften eingeht, den Menschen, die Geld benötigen, 
zinslose Darlehen gewährt, keine Käufe mit Diskont und Zinsen tätigt und nur 
für ihre Dienstleistungen und Ausgaben eine Gebühr erhebt, für die Nation 
sehr nützlich sein wird. Denn es ist auch zulässig, dass der Darlehensnehmer 
die Gebühren für das Ausstellen des Schuldscheins und die Stempelgebühr be-
zahlt. [Siehe den Anfang des 13. Kapitels.] Eine islamische Bank verlangt einen 
Bürgen (Kafīl), wenn sie ein Darlehen gewährt. Bei der Abmachung mit dem 
Bürgen legt sie einen Zahlungstermin fest. Für den Fall, dass der Schuldner die 
Schulden zum festgelegten Zeitpunkt nicht zurückzahlt, treibt sie das Geld vom 
Bürgen ein. Da die Personen, die ihr Geld bei solchen Banken anlegen, an den 
Gewinnen und Verlusten der Anlagen, in denen ihr Geld eingesetzt wird, beteiligt 
sind, werden sie den Enthusiasmus der Mitarbeiter teilen und diese unterstützen. 
Solche Einrichtungen werden sich allgemeiner Beliebtheit erfreuen. Das Land 
wird sich sowohl in finanzieller als auch in spiritueller Hinsicht entwickeln. 

– 1245 –



Eine islamische Bank gibt kein Geld als Darlehen mit Zinsen an Menschen, 
die Handel treiben, ein Handwerk ausüben, Bauarbeiten tätigen oder in Not 
sind. Stattdessen schließt die Bank mit ihnen einen Vertrag ab, wonach sie ihnen 
die Güter, derer sie bedürfen, auf Kredit und mit Ratenzahlung verkauft. Diese 
Menschen teilen der Bank Gattung, Menge und Eigenschaften aller möglichen 
beweglichen und unbeweglichen Güter, derer sie bedürfen, mit. Die Bank kauft 
diese Güter und übergibt sie diesen als Verwahrung. Nach Festlegung eines be-
stimmten Gewinnbetrags schließt sie mit ihnen einen Vertrag über einen Kre-
ditkauf ab, wobei sie ihre Schulden in Raten zum jeweiligen vereinbarten Datum 
zurückzahlen. Wenn die Bank einen Vertrag mit ihnen abschließt, bevor sie Ei-
gentümer der Güter geworden ist, so ist der Verkauf nichtig. 

[„Muhammad Abduh, Schüler von Dschamāluddīn al-Afghānī und einer der 
führenden Islamreformer Ägyptens, erteilte in seinem Korankommentar, den 
er gemeinsam mit Schaltūt, dem 1963 gestorbenen Rektor der al-Azhar-
Universität, anfertigte, eine Fatwa, wonach Bankzinsen schariakonform (dem 
Islam entsprechend) seien. Später geriet er unter den starken Druck der Gelehrten 
und seines Umfeldes, weshalb er sich von dieser Fatwa distanziert zeigte. Un-
ternehmungen dieser Art gab es auch in Indien.“ Eine Person, die den Wohnkredit 
in Anspruch nehmen möchte, der von der Institution, für die sie arbeitet, mit 
Zinsen gewährt wird, sollte einen Antrag mit folgender Bitte einreichen: „Ich 
möchte bei Ihnen ein Haus kaufen. Ich bitte darum, dass nach dem Kauf dessen 
Preis in Raten von meinem Gehalt abgezogen wird.“ Die Institution wiederum 
sollte, genauso wie es die islamische Bank tut, das Haus, das sie gekauft oder 
bauen lassen hat, zu einem Preis, auf den sie sich einigen, auf Kredit verkaufen, 
nachdem sie das Haus gesehen hat. Die Raten, die von seinem Gehalt abgezogen 
wurden, bevor er das Haus besichtigt hat und die Vereinbarung getroffen wurde, 
soll er als Darlehen zählen, das er dem Institut gegeben hat. Im Nachhinein 
werden sie vom Preis abgezogen]. 

STIFTUNG (WAQF): Selbst wenn eine gestiftete Moschee baufällig geworden 
ist und sich niemand findet, der sie repariert, oder wenn sie nicht mehr benutzt 
wird, weil es in ihrer Umgebung keine Häuser und Menschen mehr gibt, bleibt 
sie nach den Tarafayn (also Imām Abū Hanīfa und Imām Muhammad) weiterhin 
eine Stiftung. Nach Imām Abū Yūsuf, möge Allah sich seiner erbarmen, wird 
sie mit der Genehmigung des Richters verkauft und das erhaltene Geld wird 
für eine andere Stiftung der gleichen Art ausgegeben. Das Einkommen [Geld] 
verschiedener Stiftungen von ein und derselben Person darf nicht füreinander 
ausgegeben werden. 

Unbewegliche Sachen wie ein Gebäude, ein Feld und ein Brunnen können 
übereinstimmend gestiftet werden. Nach den Imāmayn [Abū Yūsuf und Mu-
hammad] kann zusammen mit einer Sache, die unbeweglich ist, auch eine be-
wegliche Sache, die dafür notwendig ist, gestiftet werden. Nach Imām Muhammad 
können bewegliche Sachen, bei denen es üblich ist, sie zu stiften, auch alleinig 
gestiftet werden. Nach diesem Imām können Gold und Silber [also Geld] ebenfalls 
gestiftet werden. Dasselbe gilt für alles, was nach Volumen oder Gewicht 
gemessen wird. Genauso verhält es sich mit Sachen, bei denen es üblich ist, sie 
zu stiften, wie Särge, Bahren, auf denen Leichen gewaschen werden, Decken, 
die auf Särge gelegt werden, Koranexemplare und andere Bücher. Sachen, die 
nach Volumen oder Gewicht gemessen werden, werden verkauft und das damit 
verdiente Geld und Geld, das zu einer Stiftung gehört, wird armen Leuten als 
Darlehen und Händlern als Kapital in Form einer stillen Gesellschaft (Mudāraba) 
gegeben, sodass man Teilhaber des erwirtschafteten Gewinns wird. Der Gewinn, 
der auf den Anteil der Stiftung anfällt, wird als Almosen an die Armen verteilt. 

– 1246 –



Es ist notwendig, dass immer der gleiche Betrag des gestifteten Geldes der 
Stiftung zur Verfügung steht. Damit darf nichts gekauft und keine Schuld begli-
chen werden. Weizen wird gestiftet unter der Bedingung, dass er armen Dorf-
bewohnern als Darlehen in Form von Saatgut gegeben und aus der neuen Ernte 
bezahlt wird. Eine Kuh wird gestiftet unter der Bedingung, dass ihre Milch an 
die Armen verteilt wird. Es ist nicht zulässig, Sachen zu stiften, bei denen es 
nicht üblich ist, sie zu stiften, wie z. B. Hausrat. Das Einkommen der Stiftung 
wird zuerst für die Kosten der Instandhaltung und anschließend für den Lohn 
der Bediensteten und des Aufsehers (Nāzir) ausgegeben. 

Ibn Ābidīn schreibt: „Waqf bedeutet, dass eine rechtlich verantwortliche 
(mukallaf) Person auf den Nutzen einer bestimmten Sache, die ihr Eigentum 
und verkaufsfähig (mutaqawwim) ist, verzichtet zugunsten allen oder bestimmten 
armen Menschen, die Muslime oder Schutzbefohlene (Dhimmī) sind, ohne dies 
an eine Bedingung zu knüpfen. Nach den Imāmayn sind gestiftete Güter fortan 
nicht mehr Eigentum des Stiftenden. Das Stiften ist keine gottesdienstliche 
Handlung (Ibāda), sondern eine gottgefällige Tat (Qurba). Mubāh-Handlungen, 
die verrichtet werden mit der Absicht, Lohn (Thawāb) zu erhalten, werden 
,Qurba‘ genannt. Es ist eine Bedingung, mitzuteilen, dass vom gestifteten Ver-
mögen ausschließlich oder zuletzt eine Moschee oder arme Menschen Nutzen 
ziehen. Je nach üblicher Praxis können auch reiche Leute davon profitieren. 
Eine Person, die ihr Vermögen stiftet, kann nicht mehr davon ablassen, sobald 
sie ihre Entscheidung vom Richter registrieren lässt oder es dem Stiftungsver-
walter (Mutawallī) übergibt. Wenn sie erklärt hat, dass ihr Vermögen nach 
ihrem Tod gestiftet werden soll, dann hat sie damit konkludent erklärt, dass die 
Widmung aus einem Drittel des Vermögens, das sie hinterlässt, erfolgen soll; in 
diesem Fall ist es erlaubt, davon abzulassen. Die Instandhaltung der zu einer 
Stiftung gehörenden Gebäude wird aus dem Vermögen derjenigen finanziert, 
die ein Recht darauf haben, in ihnen unentgeltlich zu leben. Können diese es 
sich nicht leisten, lässt der Richter sie ausräumen, danach vermieten und mit 
dem Gewinn die Reparaturen vornehmen, und übergibt sie ihnen dann wieder. 
Können keine Mieter gefunden werden, unterwirft der Richter die Gebäude 
einem Prozess, der als ,Istibdāl‘ (Ersetzung) bezeichnet wird, d. h. er verkauft 
die baufälligen Gebäude, kauft mit dem eingenommenen Geld andere Gebäude 
und übergibt sie dem Stiftungsverwalter. Ist es nicht möglich, andere zu kaufen, 
verteilt er den Erlös an die Armen. Wenn ein Abtrünniger (Murtadd) wieder 
Muslim wird, wird die Stiftung, die er während seiner Abtrünnigkeit vollzogen 
hat, nachträglich rechtswirksam (sahīh). Wenn ein Muslim abtrünnig wird, wird 
die Stiftung, die er früher [d. h. als er Muslim war] gemacht hat, nichtig (bātil) 
und steht sodann seinen Erben zu. Es ist auch für Schutzbefohlene erlaubt, 
etwas für arme Muslime und Schutzbefohlene zu stiften. Für eine Kirche oder 
für arme Harbī-Nichtmuslime darf auch ein Schutzbefohlener nichts stiften. Der 
Stiftende ernennt einen Verwalter (Mutawallī) und übergibt ihm das Vermögen. 
Eine Stiftung muss auf ewig sein und das Gestiftete darf nicht zurückgenommen 
werden. Da es unter den osmanischen Türken üblich war, Gold- und Silbermünzen 
zu stiften, ist diese Praxis zulässig. In vielen Angelegenheiten gilt der Brauch 
(die übliche Praxis) wie ein Quellentext (Nass, also Koranvers oder Hadith).“ 
Wie man sieht, wird eine Angelegenheit, die nicht in einem Quellentext geregelt 
ist, durch Befolgen der Idschtihāde der Mudschtahids ausgeführt. Wenn es zu 
einer Angelegenheit verschiedene Idschtihāde gibt, wählt der Mufti unter ihnen 
diejenige aus, die am besten der Zeit und dem Brauch entspricht. Der Zeit und 
dem Brauch zu folgen, meint eben dies und nicht, wie es die Ketzer behaupten, 
dass man die Gebote des Islams ändert, von den gottesdienstlichen Handlungen 
ablässt und Verbotenes begeht. 

– 1247 –



Im al-Fatāwā al-khayriyya heißt es: „Der Aufseher oder irgendein Bediensteter 
einer Stiftung kann nicht entlassen werden, solange er keine Straftat begeht. Es 
ist die Aufgabe des Stiftungsverwalters, Gestiftetes zu vermieten. Der Richter 
oder der Gouverneur dürfen sich nicht einmischen. Wenn eine Stiftung einen 
Aufseher (Nāzir) und einen Verwalter (Mutawallī) hat, darf der Verwalter ohne 
Kenntnis des Aufsehers nichts tun. Der Sachwalter (Qayyim), der Verwalter 
und der Aufseher sind Inhaber derselben Rechte. Wenn jemand ein Zelt oder 
einen Waggon in eine Moschee umwandelt und dieses Zelt oder dieser Waggon 
an verschiedene Orte gebracht und darin das Gebet verrichtet wird, ist es keine 
Moschee. Der Ort der Moschee darf nicht verlagert werden. Das Stiften einer 
beweglichen Sache ist nicht zulässig, sofern es nicht zu einer üblichen Praxis ge-
worden ist. Wer dies jedoch tut, erhält dafür Lohn. Er soll nicht davon abgehalten 
werden. Aufseher und Verwalter werden die vom Stifter (Wāqif) bestimmten 
Personen. Wenn der Aufseher und der Verwalter nach dem Stifter sterben, tritt 
jemand, den sie im Testament bestimmen, an ihre Stelle. Gibt es solche Personen 
nicht, ernennt der Richter einen Verwalter. Bei dieser Ernennung haben jene 
Kinder und Verwandten des Stifters ein Vorrecht, die für dieses Amt qualifiziert 
sind. Der Verwalter einer Stiftung erteilt Befehle und verwaltet/organisiert die 
Anliegen. Er schließt Verträge ab und tätigt Ein- und Verkäufe. Der Sekretär 
(Kātib) schreibt diese auf und führt darüber Buch. Der Verwalter fragt den Se-
kretär nicht, was er tun wird. Er berichtet, was er getan hat. Es ist zulässig, eine 
Stiftung, die baufällig ist und nicht genutzt werden kann, gegen ein nützlicheres 
Gut oder gegen Gold und Silber einzutauschen; dies darf jedoch nur der Richter 
tun. Ein islamkonformes Urteil des Richters eines Scharia-Gerichts darf nicht 
geändert werden. Wenn es zu einer Angelegenheit verschiedene Idschtihāde 
gibt, hebt das Urteil des Richters die Differenzen auf.“ 

Der Autor des Buches Bahdschat al-fatāwā, Abdullāh ar-Rūmī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, schreibt: „Falls ein Teil des Gewinns aus dem Stiftungsgeld, 
bei dem feststeht, für welche Zwecke der Gewinn ausgegeben wird, für eben 
diese Zwecke ausgegeben wird und ein Teil beim Verwalter verbleibt, darf dieses 
(restliche) Geld nicht für die Bedürfnisse einer anderen gestifteten Moschee 
ausgegeben werden, selbst wenn der Stifter derselbe ist.“ 

Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Wenn jemand bei Gesundheit sein Haus 
stiftet und die Bedingung stellt, dass seine Ehefrau darin wohnt und nach dem 
Tod die Mieteinnahmen den Armen in Medina gegeben werden, und stirbt, 
nachdem er es dem Verwalter übergeben und beim Gericht registriert hat, dürfen 
seine Erben diese Stiftung nicht auflösen. Stiftet jemand sein Haus unter der 
Bedingung, dass es verkauft und das dabei erzielte Geld an die Armen verteilt 
wird, so ist eine solche Stiftung nicht zulässig, sondern nichtig. Denn es ist nicht 
wirksam, Stiftungsgüter zu verkaufen. Jemand, der sagt: ,Ich habe mein Eigentum 
gestiftet‘, kann darauf verzichten, bevor er dies registriert hat. Nach der Regis-
trierung ist ein Verzicht ausgeschlossen. Wenn jemand seine Forderungen bei 
einer anderen Person für einen bestimmten Zweck [d. h. irgendwo] stiftet und 
dann stirbt, bevor er das Geld erhalten hat, dürfen seine Erben diese Stiftung 
auflösen. Stiftet jemand sein Haus und stellt die Bedingung, dass es vermietet 
wird und die Mieteinnahmen unter seinen Söhnen ausschließlich Ahmad gegeben 
werden, so wird den anderen Söhnen nichts gegeben. Wenn jemand einen Teil 
des Stiftungsgeldes, dessen Verwalter er ist, Kaufleuten und Gewerbetreibenden 
in Form von stiller oder anderer Teilhaberschaft als Kapital zur Verfügung stellt, 
für ein paar Jahre von diesen nur den Gewinn einnimmt und ihn für die Ausgaben 
der Stiftung ausgibt, und danach durch einen anderen Verwalter ersetzt wird, 
und angenommen, danach gehen die Kaufleute bankrott oder fliehen mit dem 

– 1248 –



Geld, dann darf der neue Verwalter von seinem Vorgänger keine Entschädigung 
für das verlorene Kapital verlangen. Gibt der Verwalter des Stiftungsgeldes den 
Kaufleuten das Geld per Muʿāmala als Darlehen und wird danach entlassen, 
sind die Kaufleute verpflichtet, falls der neue Verwalter das Geld zurückfordert, 
es ihm zu geben. Falls der Verwalter des Stiftungsgeldes, bei dem die Bedingung 
gestellt wurde, dass es durch Entgegennahme eines Pfandes per Muʿāmala als 
Darlehen gegeben wird, dieses Geld ohne Annahme eines Pfandes als Darlehen 
gibt, dann muss für den Fall, dass der Darlehensnehmer bankrott geht und stirbt 
und das Geld nicht zurückgegeben wird, der Verwalter dafür aufkommen. Ebenso 
muss ein Stellvertreter (Wakīl), der einen Schaden verursacht, weil er die vom 
Vollmachtgeber festgelegten Bedingungen nicht beachtet hat, diesen Schaden 
ersetzen. Nach Imām Abū Yūsuf, möge Allah sich seiner erbarmen, ist der Ver-
walter der Stellvertreter des Stifters. Nach Imām Muhammad, möge Allah sich 
seiner erbarmen, ist er dagegen Vertreter der Armen. Wenn Stiftungsgeld, bei 
dem nicht die Bedingung gestellt wurde, dass es an einem bestimmten Ort auf-
bewahrt werden soll, im Haus des Verwalters bei einem Brand untergeht, muss 
der Verwalter dafür nicht aufkommen. Wenn der Verwalter eines gestifteten 
Ladens beim Vermieten zu seinem üblichen Preis (Adschr al-mithl) zusätzlich 
Ablösegeld nimmt, hat der Mieter das Recht, dieses Geld zurückzubekommen. 
Wenn Räuber vom Verwalter Stiftungsgeld mit Gewalt an sich nehmen, muss 
der Verwalter nicht dafür aufkommen. Das Gleiche gilt für hinterlegte Sachen. 
Wenn der Verwalter jemanden zur Eintreibung der Miete der Stiftung bevoll-
mächtigt und der Stellvertreter/Bevollmächtigte die Mieteinnahmen für seine 
persönlichen Bedürfnisse ausgibt, dann obliegt die Entschädigung nicht dem 
Verwalter, sondern dem Stellvertreter. Der Richter darf keine Aufgabe einführen, 
die bei der Stiftung nicht als Bedingung festgelegt wurde. Wenn es zum Beispiel 
in der gestifteten Moschee bereits einen Gebetsrufer gibt, darf der Richter keine 
Erlaubnis für einen zweiten Gebetsrufer erteilen. Ist eine Person namens Zayd 
für einige Jahre Verwalter einer Stiftung und akzeptiert der Richter die Ab-
rechnungen dieser Jahre durch Nachprüfung und bestätigt sie, so ist dies zulässig. 
Gibt es jemanden, der Zweifel hegt, verlangt er eine Erklärung. Der Aufseher 
einer Stiftung kann nicht auch die Aufgabe eines Verwalters übernehmen. Ein 
vom Stifter ernannter Verwalter verwaltet unter der Aufsicht des Aufsehers die 
Stiftung.“ 

Ibn Ābidīn schreibt: „Die Aussage ,Die vom Stifter festgelegte Bedingung 
(Schart al-wāqif) ist wie ein Text des Normgebers (Nass asch-schāriʿ)‘ ist wohl-
bekannt. Diese Aussage bedeutet: Der Richter darf kein Urteil fällen, das den 
vom Stifter festgelegten Bedingungen widerspricht; jeder hat diese Bedingungen 
zu beachten. Es gibt jedoch sieben Ausnahmebedingungen. Der Richter kann 
diese sieben Bedingungen ändern. Zum Beispiel ist es wādschib für den Richter, 
einen Verwalter oder Aufseher, der Verrat begangen hat, zu entlassen.“ 

Im Buch Durr as-sukūk heißt es: „Im Scharia-Gericht in Selanik (Thessaloniki) 
hat Abdurrahmān Beg 500 Kuruş gestiftet und sie Muhammad Aga, den er als 
Verwalter bestimmt hat, übergeben, und zwar unter der Bedingung, dass dieses 
Geld in einem Verhältnis von 11,5 zu 10 jährlich erwirschaftet wird, indem es 
vom Verwalter per Muʿāmala-Verkauf als Darlehen gegeben wird, und von den 
daraus resultierenden jährlichen Einnahmen werden dem Wasserverteiler täglich 
15 Akça gegeben und somit Wasser verteilt, und zwei Akça werden täglich für 
die Instandhaltung der Wasserläufe ausgegeben; der Verwalter erhält täglich 
zwei Akça; Mustafā Efendi, der Mufti von Thessaloniki, soll der Stiftungsaufseher 
sein und ihm soll täglich ein Akça gegeben werden; ein Buchhalter wird angestellt 
und mit einem Akça täglich entlohnt, um Buch zu führen über die jährlich zu 

– 1249 –



kontrollierenden Einnahmen und Ausgaben. Im Falle des Todes von Muhammad 
Aga geht die Verwaltung der Stiftung auf einen neuen frommen, rechtschaffenen 
und kompetenten Verwalter über, der wiederum von den Muftis von Thessaloniki 
ausgewählt wird. Sollte sich nach Jahren herausstellen, dass diese Bedingungen 
nicht mehr eingehalten werden können, wird das gesamte Stiftungsgeld an die 
Armen verteilt. Nachdem der Verwalter Muhammad Aga die Aufgabe der Ver-
waltung akzeptierte und die 500 Kuruş entgegennahm, forderte der Stifter die 
Auflösung der Stiftung mit der Begründung, dass Geldstiftungen drei Imāmen 
zufolge nicht zulässig sind. Doch der Verwalter lehnte die Rückgabe des Geldes 
ab mit Verweis darauf, dass an Orten, an denen Geldstiftungen üblich sind, 
diese nach Imām Muhammad und Zufar zulässig sind. Der Richter entscheidet 
auf Wirksamkeit und Registrierung der Stiftung. Diese Stiftung ist also auf Be-
schluss des Gerichts rechtswirksam (sahīh). 

In Germir, einem Dorf der Stadt Kayseri, erklärt der Händler Alexan, ein 
dem römischen Volk zugehöriger Bürger des Osmanischen Reiches, beim Scha-
ria-Gericht Folgendes: ,Ahmad Efendi, der eingetragene Verwalter der Stiftung 
des verstorbenen Schatzmeisters Alī Aga aus Kayseri, hat mir 5000 Kuruş vom 
Stiftungsgeld als Darlehen gegeben, die ich entgegengenommen und verwendet 
habe. Diese 5000 Kuruş sowie die 750 Kuruş, die der Preis für eine Taschenuhr 
sind, die Stiftungsgut ist und die ich von Ahmad Efendi auf Kredit gekauft habe, 
um sie ein Jahr später zu bezahlen, also insgesamt 5750 Kuruş, sind meine Schul-
den bei Ahmad Efendi im Namen der Stiftung.‘ Der Verwalter Ahmad Efendi 
und die unten namentlich genannten Zeugen haben dies anerkannt und die 
Bürgen haben mit ihrem eigenen Vermögen gebürgt und mitgeteilt, dass sie 
auch füreinander bürgen. Dies wurde vom Gericht bestätigt und im Register 
eingetragen.“ 

Wie aus dem bisher Dargelegten über die Stiftung ersichtlich geworden ist, 
ist es durchaus möglich, anstelle von schädlichen Banken, die Geschäfte mit 
Zinsen tätigen, Geld-, Vermögens- und Eigentumsstiftungen zu gründen. Dies 
bietet nicht nur Schutz vor religiösen und weltlichen Nachteilen, sondern bringt 
auch verschiedene Vorteile für die Menschen und den Staat mit sich. 

Von Zeit zu Zeit verteilen Banken Millionen als Prämien. Sie ziehen Lose 
zwischen denjenigen, die Geld mit Zinsen bei der Bank angelegt haben, und 
geben das Geld an die Gewinner. Dabei ist es, wie wir im 12. Kapitel erklärt 
haben, zulässig, ein Darlehen per Muʿāmala mit einem Höchstsatz von 15 Prozent 
pro Jahr zu geben. Wenn daher die Banken, anstatt Zinsen zu zahlen und Prämien 
zu verteilen, denjenigen, die ihr Geld bei der Bank anlegen, etwas Billiges zu 
einem hohen Preis abkaufen und ihnen so den Preis der Ware anstelle der Zinsen 
zahlen, und denjenigen, die von der Bank Darlehen nehmen, etwas Billiges, 
z. B. eine Quittung, verkaufen und von ihnen so den Preis der Ware anstelle 
der Zinsen einnehmen, und auf diese Weise das Geld, das sie sonst als Zinsen 
nehmen und geben, stattdessen als Zahlung für diese Waren geben und nehmen, 
dann hätten sie sowohl sich selbst als auch die Menschen vor den Sünden der 
Zinsen und des Glücksspiels geschützt. 

Wenn jeder, der dort oder anderswo arbeitet, zum Aktionär der großen Ka-
pitalien wird, die im Handel und vor allem in der Industrie und in den Trans-
portwesen eingesetzt werden, und wenn sie somit zu Teilhabern an den Gewinnen 
werden, wird jeder sein Geld in die Unternehmen investieren. Die Banken 
werden dann nicht mehr in der Lage sein, Geld mit Zinsen zu nehmen, die Men-
schen nicht mehr ausbeuten können und gezwungen sein, so zu arbeiten, wie es 
im Islam vorgeschrieben ist. Es ist durchaus möglich und auch sehr einfach, eine 
Bank, die zum Nutzen einiger weniger Menschen gegründet wurde und die Dorf-

– 1250 –



bewohner zu nicht zu bewältigenden Zinsschulden, Unheil und Faulheit zerrt, 
in eine in jeglicher Hinsicht produktive und nutzbringende islamische Bank um-
zuwandeln, die in einer Weise, die mit den Geboten Allahs, des Erhabenen, 
übereinstimmt, mit Händlern, Handwerkern/Künstlern und Fabriken Partner-
schaften eingeht, indem sie ihnen Kapital zur Verfügung stellt, und Gebäude 
und Anlagen baut und verkauft. Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dass Banken, 
die auf diese Weise arbeiten, dem Wohlergehen und Glück der Menschen und 
der Entwicklung der Länder einen großen Dienst erweisen werden. 

Frage: Jemand, der gar kein oder nicht genügend Geld hat, um ein Haus zu 
bauen, nimmt bei einer Bank ein Darlehen mit Zinsen auf und lässt ein Haus 
bauen. Dadurch wird er Inhaber eines Eigenheimes. Es ist jedoch auch sehr 
schwierig, die Zinsen zu zahlen. Wenn er sie nicht zahlen kann, steigen seine 
Schulden, sein Haus wird verkauft, all seine Mühen sind umsonst und er kommt 
nicht über seine schwierigen Lebensbedingungen hinweg. Wie kann eine isla-
mische Bank diese Lage in eine nützliche bringen? 

Antwort: Die islamische Bank leiht ihm kein Geld mit Zinsen. Stattdessen 
bringt sie von ihm alle Einzelheiten des von ihm gewünschten Hauses in Erfahrung 
und lässt mit ihren eigenen Bauingenieuren und Handwerksmeistern unter Ver-
wendung des besten Materials ein Haus bauen, das besser sein wird als eines, 
das er jemals selbst bauen lassen könnte, und das alle seine zivilisierten Bedürf-
nisse erfüllen wird. Danach verkauft die Bank ihm das Haus auf Raten, und 
zwar zu einem Preis, der sich aus den Gesamtkosten und dem Gewinn der Bank 
zusammensetzt. Auf diese Weise wird die Person nicht nur mühelos in den Besitz 
eines guten Hauses kommen, sondern die Bank wird jemandem ohne Zinsgeschäft 
geholfen und einen legitimen Gewinn erzielt haben. 

Frage: Es ist erlaubt, bei einer Bank, die sich im Dār al-harb, also in einem 
Land wie Frankreich, wo Götzen angebetet werden, befindet und deren Kunden 
Nichtmuslime sind, Geld anzulegen und dafür Zinsen zu erhalten. Andererseits 
ist es immer und überall harām, der Bank Zinsen zu zahlen, indem man ein Dar-
lehen aufnimmt, es sei denn, es liegt eine Notwendigkeit (Darūra) vor. Während 
demnach die Nichtmuslime große Geschäfte machen, indem sie Hunderttausende 
von Euro von den Banken abheben, können die muslimischen Geschäftsleute 
keine großen Geschäfte machen, weil sie kein Geld von den Banken abheben 
können. Dadurch gelangt der Handel in die Hände der Nichtmuslime und lässt 
die muslimischen Geschäftsleute in ihren Händen zum Spielzeug verkommen? 

Antwort: Der muslimische Geschäftsmann nimmt von reichen Muslimen ein 
zinsloses Darlehen auf und erspart sich so die Zahlung von Zinsen in Höhe von 
Tausenden von Euro an eine Bank. Darüber hinaus verdient der Darlehensgeber 
viel Lohn. Wenn ein Geschäftsmann nicht dem Islam folgt, kann er keine Si-
cherheit und kein Vertrauen gewinnen. Er kann von niemandem Darlehen neh-
men. Ein Geschäftsmann, der kein Darlehen bekommt, sollte Aktien ausgeben 
und Muslime zu Miteigentümern an seinem Unternehmen machen. Wohlhabende 
Menschen, die am Gewinn beteiligt sein möchten, werden dem Geschäftsmann 
viel Geld geben. Da die Banken sehr niedrige Zinsen geben, werden diese Men-
schen ihr Geld nicht bei der Bank anlegen, sondern in den Handel investieren. 
Auf diese Weise werden sich Handel und Kunst im Land verbessern und das 
Land wird sich entwickeln. Außerdem werden die Banken nicht mehr in der 
Lage sein, die wohlhabenden Menschen zu berauben und allgemein die Menschen 
auszubeuten. So wird das Land zu Wohlstand gelangen. 

Frage: Wohlhabende Menschen gehen keine Partnerschaften mit Händlern 
oder Handwerkern ein. Sie möchten ihnen lieber das Geld als Darlehen mit 
Zinsen geben. Wie kann dieses Problem gelöst werden? 

– 1251 –



Antwort: Im Islam gibt es für alles eine Lösung. Es ist sehr einfach, in jeder 
Handlung dem Islam zu folgen. Dazu muss man nur die islamische Rechtswis-
senschaft (Fiqh) gut lernen oder einen Gelehrten auf diesem Gebiet aufsuchen 
und ihn fragen. Die wohlhabende Person kauft für sich selbst die Gegenstände 
und Maschinen, die der Handwerker oder Händler braucht. Dann verkauft er 
sie ihnen auf Kredit zu einem hohen Preis, auf den sie sich einigen können. Es 
wird ein Schuldschein ausgestellt, auf dem die Zahlung für bestimmte Zeiträume 
festgehalten ist. Auf diese Weise hätte der Handwerker oder Händler sein Ge-
schäft zinslos getätigt und der Wohlhabende um ein Vielfaches mehr als die 
Bankzinsen verdient. Außerdem hätte sich keine Bank zwischen ihnen einge-
mischt. 

Frage: Eisenwerkzeuge, Maschinen und ähnliche Sachen, die von Handwerkern 
benötigt werden, werden nicht an reiche Leute verkauft. Sie werden nur an die 
Handwerker verkauft. Was kann in diesem Fall getan werden? 

Antwort: Der Islam hat für alle Schwierigkeiten eine Erleichterung. Es gibt 
im Islam kein einziges Problem, das unlösbar ist. Die Gelehrten der Ahlus-
Sunna haben die Wege, wie jede Handlung, Erneuerung und Erfindung bis zum 
Jüngsten Tag zum Wohle der Menschen zu verwenden ist, aus dem edlen Koran 
und den ehrwürdigen Hadithen ermittelt und in ihre Bücher geschrieben. Sie 
haben keine Arbeit für die Religionsignoranten, Glaubensräuber und Befürworter 
von Islamreformen übrig gelassen, die sich selbst für Mudschtahids halten und 
sich als solche präsentieren und sich anmaßen, mit den ranghohen Islamgelehrten 
zu konkurrieren. Die Aufgabe der Muslime besteht nicht darin, Islamreformen 
herbeizuführen oder Neuerungen zu etablieren, sondern zu versuchen, die Bücher 
der Gelehrten der Ahlus-Sunna zu verstehen und deren Inhalt zu lernen, und 
ihre Handlungen diesem Wissen anzupassen. Diese Bemühungen sind ein Dschi-
had gegen ihre Triebseele (Nafs). Eben dies ist der einzig wahre Weg für dieje-
nigen, die sich vor dem Unheil und der ewigen Strafe schützen, also dem edlen 
Koran, dem Islam folgen wollen. Diejenigen, die auf ihren unzulänglichen Ver-
stand vertrauen und versuchen, aus dem edlen Koran und den ehrwürdigen Ha-
dithen Bedeutungen und Bestimmungen abzuleiten, werden sich irren, täuschen 
und vom Weg der Ahlus-Sunna abkommen. Und wer sich von der Ahlus-Sunna 
trennt, wird entweder ein Irrgänger oder ein Ungläubiger. 

Eine wohlhabende Person, die etwas nicht für sich selbst kaufen kann, ernennt 
einen Handwerker, dem sie Geld geben will, zu ihrem Stellvertreter, indem sie 
zu ihm sagt: „Ich erteile dir die Generalvollmacht, mit diesem Geld diese und 
jene Sache zu kaufen.“ Daraufhin ist der Handwerker der Stellvertreter des 
Wohlhabenden und nimmt von ihm das Geld gegen einen Schuldschein. Mit 
diesem Geld kauft er die Sache in seinem eigenen Namen, übergibt sie dann 
dem Reichen und nimmt den Schuldschein zurück. Mit einer zweiten Vereinba-
rung zwischen ihnen kauft der Handwerker diese Sache auf Kredit und zu einem 
hohen Preis von der wohlhabenden Person. Auf diese Weise vermeiden beide 
die Sünde des Zinses und verdienen weitaus mehr. 

Frage: Die Banken nehmen das Geld, das von wohlhabenden und geizigen 
Menschen aufbewahrt wird, und geben es an Geschäftsleute. Sie tragen zur Ent-
wicklung bei. Wenn Muslime es vermeiden, mit Banken Geschäfte zu tätigen, 
müssen die Banken geschlossen werden, wodurch Tausende von Menschen, die 
in Banken arbeiten, arbeitslos werden. Wie kann dieser Schaden verhindert 
werden? 

Antwort: Ein wohlhabender Mensch legt sein Geld bei einer Bank an, um 
einen geringen Betrag an Zinsen zu erhalten. Er wird ein Vielfaches davon ver-
dienen, wenn er es einem Geschäftsmann gibt. Sicherlich wird er dies bevorzugen. 

– 1252 –



Eine Bank kann nicht dazwischen gehen und den Geschäftsmann nicht ausbeuten. 
Wenn die Banken somit nicht mehr jedes Jahr Millionen von Euro den Ge-
schäftsleuten aus der Tasche ziehen können, werden sie ihre nützlichen Dienst-
leistungen, die wir auf der vorherigen Seite erwähnt haben, beschleunigen und 
ihre zinslosen Einnahmen vermehren. Dadurch werden sie sowohl Gewinn 
machen als auch mehr zur Entwicklung beitragen. Sie werden die Löhne ihrer 
Angestellten aus diesen legitimen Einnahmen bezahlen. 

20 — GESELLSCHAFTEN 
Bei Ibn Ābidīn sowie im Kommentar von Ātif Beg, möge Allah sich seiner 

erbarmen, zu den Artikeln 1045 und 1060 und 1329 und nachfolgend der Mecelle 
heißt es: 

„Gesellschaft“ (Scharika) bedeutet „Partnerschaft/Vereinigung“. Im Islam 
gibt es zwei Arten von Gesellschaften: 

1. Eigentumsgesellschaft (Scharikat al-milk): Es handelt sich um eine Ge-
sellschaft, in der zwei oder mehr Personen Miteigentümer einer Sache sind, die 
ayn oder dayn ist, und zwar durch Erbschaft oder Schenkung oder durch Kauf 
auf der Grundlage eines bestimmten Zahlungsanteils. Oder sie werden Mitei-
gentümer durch untrennbare Vermischung ihrer Sachen. Im ersten Fall sind sie 
Miteigentümer jedes einzelnen Teilchens und Körnchens des Gemeinschaftsei-
gentums. Im zweiten Fall sind die Anteile eines jeden von ihnen mit den Anteilen 
des anderen vermischt worden. Im ersten Fall darf jeder seinen Miteigentumsanteil 
(Hissa schāʾiʿa) nach Belieben an jeden verkaufen. Im zweiten Fall hingegen 
darf der eigene Anteil nur an die anderen Miteigentümer verkauft werden oder 
jemand anderem nach Belieben, was wiederum der Zustimmung der Miteigen-
tümer bedarf. Ein Miteigentümer darf das gemeinsame Gebäude oder Ackerfeld 
im Verhältnis zu seinem Anteil und unter der Bedingung nutzen, dass die Anteile 
der anderen Miteigentümer keinen Schaden erleiden. Er darf jedoch seinen 
Anteil nicht ohne Zustimmung (der anderen Miteigentümer) anderen zur Ver-
fügung stellen. Er darf auch die Anteile derer, die zugestimmt haben, nutzen. 
Vom vertretbaren (mithlī) Eigentum darf er seinen Anteil separieren und nutzen, 
und zwar auf eine zinslose Weise. Er darf seinen Anteil an den Früchten verzehren. 
Verderbliche Sachen verkauft er und verteilt die Einnahmen an die Miteigen-
tümer. Er darf seinen Anteil an jeden ohne die Zustimmung (der anderen) ver-
kaufen. Er darf nicht dazu gezwungen werden, einen Anteil zu kaufen oder 
seinen Anteil zu verkaufen. Ein Beispiel für eine Eigentumsgesellschaft ist der 
Anteil am Fleisch, den Personen an einem Rind haben, das sie gemeinsam als 
Opfertier geschlachtet haben. Siehe auch das Ende von Kapitel 11 im dritten 
Abschnitt. 

Die Arten der Eigentumsgesellschaft, die Rechte der Miteigentümer, die ge-
meinsamen Schulden und Forderungen, die Aufteilung von Gemeinschaftsei-
gentum, die Aufteilung der Nutzen und die gemeinsamen Rechte der Bewohner 
von Mehrfamilienhäusern werden ab Artikel 1045 der Mecelle ausführlich be-
schrieben. 

2. Gesellschaft, die durch einen Vertrag (Aqd), also eine Vereinbarung, ge-
gründet wird: Sie wird durch schriftlichen Vertrag und Zustimmung der Mitge-
sellschafter gegründet. Der Verzicht eines der Gesellschafter führt zur Auflösung 
der Gesellschaft. Festzulegen, dass einer der Gesellschafter einen bestimmten 
Betrag des Gewinns erhalten soll, führt zur Auflösung der Gesellschaft. Wenn 
es sich beim Kapital um Güter handelt, muss es aus Gold oder Silber oder aus 

– 1253 –



irgendeiner Art von gültiger Währung bestehen und es muss vorhanden und be-
kannt sein. Forderungen in Form von Geld und Urūd, d. h. Sachen, die nach 
Volumen, Gewicht oder Anzahl gemessen werden, können kein Kapital sein. 
Sind diese Sachen oder ein Gebäude zuvor bereits Gemeinschaftseigentum, kön-
nen sie nach Imām Muhammad, möge Allah sich seiner erbarmen, als Kapital 
dienen. Waren ihre Güter zuvor nicht gemeinsam, verkaufen sich die Gesell-
schafter gegenseitig die Hälfte ihrer Güter, die denselben Wert aufweisen. Eine 
Gesellschaft, die unter der Bedingung gegründet wird, dass eine Person ihre 
Güter im Geschäft eines anderen verkauft, ist unwirksam (fāsid). Der Gewinn 
muss dem Verkäufer gehören und der Geschäftsinhaber muss entlohnt werden. 

Sieben Arten von Gesellschaften werden durch Vereinbarung gegründet: 
A) Offene Handelsgesellschaft (Scharikat al-mufāwada bzw. al-musāwāt): 

Das Recht, über das gesamte Vermögen der Gesellschaft zu verfügen, die Gleich-
heit (Musāwāt) der Anteile am eingebrachten Kapital und an den erzielten Ge-
winnen aller Gesellschafter und dass alle Mitgesellschafter Muslime sind, sind 
Bedingung. Eine weitere Bedingung ist, dass jeder einzelne Gesellschafter kein 
anderes Geld als das von ihm eingebrachte Kapital haben darf. Fehlt eine dieser 
vier Bedingungen, handelt es sich um eine Gesellschaft der zweiten Art, d. h. 
um eine Inān-Gesellschaft. Jeder der Gesellschafter ist sowohl Bürge (Kafīl) 
als auch Vertreter (Wakīl) für die anderen. Die Mitgesellschafter haften für alle 
Schulden und Verpflichtungen der Gesellschaft gemeinsam und mit ihrem ge-
samten Vermögen. Kauft beispielsweise einer der Gesellschafter etwas, darf der 
Verkäufer das Geld von den anderen Gesellschaftern verlangen. Nach Imām 
Abū Yūsuf darf auch ein Schutzbefohlener (Dhimmī) Mitgesellschafter sein. Es 
ist obligatorisch, das Wort „Mufāwada“ in die Satzung zu schreiben oder sämtliche 
Bedingungen aufzulisten. Es ist nicht verpflichtend, die Gesellschaftsanteile an 
die Gesellschaft zu übergeben oder sie miteinander zu vermischen. 

Mufāwada-, Inān- und Mudāraba-Gesellschaften werden mit Gold- und/oder 
Silbermünzen gegründet oder mit Gold- und/oder Silbergegenständen an Orten, 
an denen diese Gegenstände als Zahlungsmittel akzeptiert werden, und [nach 
Imām Muhammad] mit jeder Art von gültigem Zahlungsmittel [wie z. B. Pa-
piergeld], oder sie können gegründet werden, nachdem man eine Gattung von 
Gütern, die nach Gewicht, Volumen oder Anzahl gemessen werden, zu gleichen 
Anteilen vermischt hat. Wenn ein Teil der Güter verkauft wird, werden das er-
haltene Geld und der erwirtschaftete Gewinn von allen Gesellschaftern geteilt. 
Die Europäer haben die Mufāwada-Gesellschaft von den Muslimen übernommen 
und sie „Kollektivgesellschaft“ bzw. in Deutschland „offene Handelsgesellschaft“ 
genannt. 

B) Beschränkte Handelsgesellschaft (Scharikat al-inān): Es handelt sich um 
eine Gesellschaftsform, bei der die Gesellschafter sich gegenseitig vertreten, 
aber keine Bürgen füreinander sind. Es kann als separate Bedingung festgelegt 
werden, dass sie auch füreinander bürgen werden. Die Gleichheit der Kapital-
anteile ist keine Bedingung. Sofern nicht festgelegt ist, wie die Aufteilung des 
Gewinns erfolgt, ist die Gesellschaft unwirksam. Die Gesellschaft übt eine oder 
mehrere Arten von Handelsgeschäften aus. Das Verhältnis des Gewinns richtet 
sich nicht nach Anteilen, sondern nach dem, was im Vertrag als Konditionen 
bestimmt ist. Wenn einige der Gesellschafter in der Gesellschaft arbeiten, werden 
sie für ihre Arbeit vom Gewinn zusätzlich bezahlt. Wird als Bedingung festgelegt, 
dass alle oder einige der Mitgesellschafter arbeiten, so gilt: „Es ist zulässig, 
einigen von ihnen mehr Gewinn auszuzahlen, auch wenn ihr Kapital und ihre 
Arbeit gleich sind, oder, wenn einige von ihnen arbeiten, diesen mehr Gewinn 
auszuzahlen, und genauso ist es zulässig, den Gewinn zu gleichen Teilen aufzu-

– 1254 –



teilen, wenn das jeweilige Kapital unterschiedlich ist und jene mit geringerem 
Kapital arbeiten. Es ist nicht zulässig, die Bedingung zu stellen, dass jene mit 
größerem Kapital arbeiten müssen, und der Gewinn wird im Verhältnis des Ka-
pitals aufgeteilt. Den Gesellschaftern, die nicht in der Gesellschaft arbeiten 
oder nur wenig Arbeit haben, im Verhältnis des Kapitals mehr Gewinn zu zahlen, 
ist nicht zulässig.“ Haftung (Damān) gegenüber dem Kunden zu übernehmen, 
gilt auch als Arbeit. Daher erhält ein Geschäftsinhaber oder ein Meister ebenfalls 
einen Anteil vom Lohn seines Lehrlings. 

Wenn nicht als Bedingung festgelegt wird, dass die Gesellschafter arbeiten 
sollen, so gilt, dass sie aus eigenem Willen arbeiten. Sodann wird auch den Ge-
sellschaftern, die nicht arbeiten, ein höherer Gewinn zugestanden. Es ist zulässig, 
zur Bedingung zu machen, dass nur die Gesellschafter mit großem Kapital Pflich-
ten in der Gesellschaft erhalten. Angenommen, eine Person mit Kapital nimmt 
sich von jemand anderem das Doppelte des Kapitals und tätigt mit dem gesamten 
Geld Geschäfte, dann ist es zulässig, dass diese Person einen Teil des Gewinns 
erhält und der andere das Doppelte. Wenn die Arbeit eine vorgeschriebene Be-
dingung ist, ist es nicht zulässig, demjenigen, der Geld zur Verfügung gestellt 
hat, drei Viertel des Gewinns zukommen zu lassen. Auch hier ist die Vermischung 
der Anteile, aus denen sich das Kapital zusammensetzt, keine Bedingung. Da 
die Gesellschafter nicht füreinander bürgen, wird eine Schuld gegenüber einem 
Außenstehenden nur vom Käufer beglichen; und da sie Vertreter füreinander 
sind, bezahlt diese Person sie aus dem Vermögen der Gesellschaft. Verluste und 
Katastrophen werden immer im Verhältnis zum Kapital aufgeteilt. In den Ge-
sellschaften A und B haben die Gesellschafter das Recht, für Außenstehende 
Kapital bereitzustellen, sie als stille Gesellschafter aufzunehmen, ihnen Sachen 
zur Verwahrung anzuvertrauen, gegen Bezahlung Arbeiter u. Ä. anzustellen 
und Stellvertreter zu ernennen. Sie dürfen aber anderen kein Darlehen geben 
und nichts schenken. Da die Güter der Gesellschaft Treuhandvermögen (Amāna) 
in den Händen der Gesellschafter sind, müssen sie, wenn sie in ihren Händen 
untergehen, keinen Ersatz leisten. 

C) Arbeitsgesellschaft (Scharikat al-aʿmāl) bzw. Industriegesellschaft (Scha-
rikat as-sanāʾiʿ): Zwei oder mehr Handwerker nehmen von anderen Aufträge 
an und teilen den Lohn oder sie gründen eine Fabrik und teilen den Gewinn 
aus der Produktion unter sich auf. Es ist möglich, dass Arbeit und Arbeitsleistung 
zwar gleich sind, der Gewinnanteil aber unterschiedlich. Jeder Gesellschafter 
ist berechtigt, den Auftrag zu bearbeiten, den die Gesellschaft erhält. Jeder Ge-
sellschafter kann einen Auftrag annehmen und einen Verkauf tätigen. Jeder 
Gesellschafter ist an den Gewinnen und Verlusten jedes anderen Gesellschafters 
in dem im Vertrag festgelegten Verhältnis beteiligt. Eine Industriegesellschaft 
kann sowohl in Form einer Muwāfada-Gesellschaft als auch in Form einer Inān-
Gesellschaft bestehen. Im Falle einer Inān-Gesellschaft ist es möglich, dass die 
Aufteilung des Gewinns nicht im Verhältnis zu der geleisteten Arbeit erfolgt. 
Eine Partnerschaft, die darauf beruht, dass ein Partner das Geschäft und der 
andere die Werkzeuge und Geräte zur Verfügung stellt, ist rechtswirksam. Es 
ist wirksam, dass Lastenträger (Hammāl) eine Partnerschaft eingehen. 

D) Kreditkooperative (Scharikat al-wudschūh bzw. al-iʿtibār): Es handelt 
sich um eine Gesellschaft ohne Kapital. Diese Gesellschaft wird gegründet, 
indem man sich auf die Kreditwürdigkeit und Reputation (Iʿtibār) der Gesell-
schafter beruft und um Sachen auf Kredit zu kaufen und zu verkaufen. Der Ge-
winn wird aufgeteilt im Verhältnis zu der beschlossenen Entschädigung im Falle 
des Untergangs oder der Verschlechterung der Güter. Bei einer Muwāfada-Ge-
sellschaft ist dieses Verhältnis fünfzig zu fünfzig und die Gesellschafter bürgen 

– 1255 –



auch füreinander. Wenn es sich nicht um eine Muwāfada-Gesellschaft handelt, 
entspricht das Verhältnis bei der Aufteilung des Gewinns dem Verhältnis der 
Entschädigung für gekaufte Güter bei einer Inān-Gesellschaft. Bei einer Inān-
Gesellschaft kann, wie wir gesehen haben, der Gewinn auch anders als in diesem 
Verhältnis aufgeteilt werden. Hier jedoch darf das Verhältnis des Gewinns nicht 
vom Verhältnis der Entschädigung abweichen. 

Nicht erlaubte (unwirksame [fāsid]) Gesellschaften: Es ist nicht wirksam, 
eine Partnerschaft bei Tätigkeiten zu bilden, bei denen es nicht erlaubt ist, einen 
Stellvertreter zu ernennen, wie z. B. beim Sammeln von Brennholz oder Gras, 
beim Jagen von Nahrung, beim Verteilen von Wasser sowie beim Pflücken und 
Sammeln von Früchten an besitzerlosen Bergbäumen, beim Schürfen von Salz 
und Mineralien an Orten, die der Öffentlichkeit zugänglich sind, beim Backen 
von Ziegelsteinen oder Dachziegeln aus solcher Erde und bei anderen Tätigkeiten 
dieser Art, die mubāh sind. Was jeder sammelt, gehört ihm. Wenn ihm jemand 
hilft, zahlt er diesem einen Lohn, der die Hälfte des Wertes des Gesammelten 
nicht übersteigen darf. Denn bei einer Partnerschaft sind die Partner Stellvertreter 
des jeweils anderen. Einen Stellvertreter zu ernennen bedeutet, jemandem das 
Recht zu geben, über etwas, worüber er normalerweise keine Verfügungsgewalt 
hat, zu verfügen, also es zu nutzen. Bei Angelegenheiten, über die jeder das 
Recht hat nach Belieben zu verfügen, die also für jedermann mubāh sind, einen 
Vertreter zu ernennen, ist nicht wirksam. Bei unwirksamen Partnerschaften 
stehen die Gewinnanteile in direktem Verhältnis zu den Kapitalanteilen. Die 
Partnerschaft wird durch Aufhebung seitens der Partner aufgelöst. 

E) Stille Gesellschaft (Scharikat al-mudāraba): Lexikalisch bedeutet „Mu-
dāraba“, auf der Erde zu gehen. Eine stille Gesellschaft wird gegründet, indem 
einige der Mitgesellschafter das Kapital bereitstellen und die anderen Arbeit 
leisten. Die Gesellschafter, die die Arbeit leisten, werden als „Mudārib“ be-
zeichnet. Der Gewinn wird in dem zuvor vereinbarten Verhältnis aufgeteilt. 
Das Kapital ist den Gesellschaftern, die die Arbeit leisten, zur Verwahrung an-
vertraut (Amāna). Sie brauchen nicht dafür aufkommen, wenn es untergeht. 
Wenn sie einen Schwur leisten, dass es untergegangen ist, wird ihre Aussage 
angenommen. Die Gesellschafter, die das Kapital zur Verfügung gestellt haben, 
dürfen sich nicht an der Arbeit beteiligen. Beim Kapital muss es sich um Gold 
oder Silber oder eine andere gültige Währung handeln. Wenn eine Person einem 
anderen Urūd gibt und ihm sagt, er solle sie verkaufen und mit dem Geld, das 
er erhalten wird, Handel treiben, und wenn dieser sie anschließend verkauft 
und aus dem Geld, das er erhalten hat, Kapital macht, haben sie eine stille Ge-
sellschaft gegründet. Es ist auch gültig, wenn sie z. B. sagt: „Nimm soundso viel 
Geld, das mir Soundso schuldet, und verwende es als Mudāraba.“ 

Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über die Inān-Gesellschaft, Imām az-Zaylaʿī 
zitierend: „Wenn der Kapitalgeber wünscht, dass sein Geld von dem Gesell-
schafter, der die Arbeit verrichtet, zurückgezahlt wird, gibt er diesem einen 
Großteil des Geldes als Darlehen. Dann gibt er ihm einen kleinen Geldbetrag 
und gründet mit ihm eine Inān-Gesellschaft, ohne dass das Tätigen einer Arbeit 
als Bedingung gestellt wird. Aber der Eigentümer der Güter verrichtet keine 
Arbeit. Wird ein Gewinn erzielt, so teilen sie ihn entsprechend den Konditionen 
im Vertrag aus. Wenn das Kapital untergeht, zahlt der Gesellschafter, der die 
Arbeit verrichtet, seine Schulden.“ In diesem Fall ist die Arbeit keine vereinbarte 
Bedingung, der Schuldner arbeitet, ohne dass sie als Bedingung vereinbart 
wurde, und der Eigentümer des Geldes hat einen Anspruch auf mehr als die 
Hälfte des Gewinns und erhält auch das Geld zurück, das man ihm schuldet. 
Ibn Ābidīn schreibt am Ende des Abschnitts über Gesellschaften Folgendes: 

– 1256 –



Wenn eine Person jemand anderem tausend Goldmünzen gibt und zu ihm sagt, 
dass sie ihm die Hälfte der Münzen als Darlehen und die andere Hälfte als 
Kapital für die Gründung einer Mudāraba-Gesellschaft gibt, und anbietet, dass 
sie den Gewinn jeweils zur Hälfte unter sich aufteilen, oder wenn sie sagt: „Ich 
gebe dir die Hälfte davon als Darlehen. Lass uns eine Partnerschaft auf der 
Basis von fünfzig zu fünfzig eingehen, sodass wir den Gewinn jeweils zur Hälfte 
zwischen uns aufteilen“, so ist dies zulässig. Wird die Bedingung vereinbart, 
dass der gesamte Gewinn an die Gesellschafter geht, die die Arbeit leisten, so 
gilt, dass ihnen das Kapital als Darlehen gegeben wurde. Wenn festgelegt wird, 
dass der Gewinn an die Eigentümer der Güter ausgezahlt wird, sind die Gesell-
schafter, die die Arbeit leisten, Stellvertreter ohne Bezahlung. Wird eine stille 
Gesellschaft unwirksam, wird der Gesellschafter, der die Arbeit leistet, zum be-
zahlten Arbeiter. Der gesamte Gewinn gehört dem Kapitalgeber. Der Kapital-
geber zahlt diesem Arbeiter einen Lohn, der dem in ähnlichen Fällen gezahlten 
üblichen Lohn entspricht. Bei einer stillen Gesellschaft muss das Geld an den/die 
arbeitenden Gesellschafter übergeben werden und die Anteile bei der Gewinn-
aufteilung müssen im Vertrag vereinbart werden. Wird ein bestimmter Betrag 
des Gewinns zugunsten einer der Parteien festgelegt, wird der Vertrag unwirksam. 
Die Bedingung, dass die arbeitenden Gesellschafter für jeden Schaden und 
Verlust aufkommen müssen, ist nichtig und macht die Gesellschaft nicht un-
wirksam. Der Verlust geht zu Lasten der Eigentümer. Wurde keine Bedingung 
in Bezug auf Dauer und Ort festgelegt, dürfen die arbeitenden Gesellschafter 
das Vermögen für den Kauf und Verkauf verwenden, Stellvertreter ernennen, 
auf Reise gehen, das Vermögen anderen zur Verwahrung anvertrauen, es ver-
pfänden und vermieten. Denn bei all diesen Geschäften gibt es einen Gewinn. 
Doch bei Geschäften wie dem Aufnehmen oder Gewähren von Schulden, der 
Almosengabe und dem Schenken ist die Zustimmung der Eigentümer der Güter 
erforderlich. Wenn die Eigentümer der Güter die Bedingung stellen, dass der 
Handel in einer bestimmten Stadt und mit einer bestimmten Sorte Ware und zu 
einer bestimmten Zeit und mit bestimmten Händlern zu erfolgen hat, müssen 
die arbeitenden Gesellschafter dies einhalten. Halten sie es nicht ein, müssen 
sie im Falle eines Schadens dafür aufkommen. Erzielen sie einen Gewinn, gehört 
er ihnen. Erleiden die arbeitenden Gesellschafter Verlust, müssen sie nicht dafür 
aufkommen. Die arbeitenden Gesellschafter dürfen keine persönlichen Ausgaben 
aus dem Kapital bestreiten. Wenn sie sich auf eine Reise begeben, dürfen sie 
Essen, Trinken und eine Reisekostenpauschale erhalten, aber nicht mehr als 
die übliche Summe. Wenn eine Person, die arbeitet, das Geld, das sie erhält, für 
ihre persönlichen Bedürfnisse ausgibt, anstatt es für die Arbeit zu verwenden, 
lässt man sie Ersatz leisten, sofern dies durch zwei rechtschaffene Zeugen 
bewiesen wird. Der Eigentümer des Geldes darf den arbeitenden Gesellschafter 
zu einer beliebigen Zeit entlassen. 

F) Landwirtschaftliche Pachtgesellschaft (Scharikat al-muzāraʿa): Es handelt 
sich um eine Partnerschaft zwischen zwei Personen, wobei einer von ihnen das 
Land für landwirtschaftliche Erzeugnisse zur Verfügung stellt und der andere 
die Arbeit verrichtet und der Ertrag in einem vereinbarten Verhältnis geteilt 
wird. Eine landwirtschaftliche Pachtgesellschaft wird nach Imām Abū Yūsuf 
und Imām Muhammad, möge Allah sich ihrer erbarmen, unter den folgenden 
vierzehn Bedingungen gegründet: 

1. Das Land muss für die Landwirtschaft geeignet sein. 
2. Die Personen, die die Gesellschaft gründen, müssen verstandes- und ge-

schlechtsreife Muslime sein. Nach Imām Abū Hanīfa ist es nicht erforderlich, 
dass sie geschlechtsreif sind. 

– 1257 –



3. Die Dauer der Gesellschaft muss festgelegt werden. 
4. Es muss klar sein, wer das Saatgut zur Verfügung stellen wird.  
5. Die Art des Saatgutes muss bekannt sein. 
6. Der prozentuale Anteil des Erzeugnisses, der auf den Gesellschafter entfällt, 

der kein Saatgut zur Verfügung stellt, muss bekannt sein. 
7. Einem der Partner wird keine bestimmte Menge des Ertrages und kein 

bestimmter Teil des Landes zugeteilt. 
8. Der Eigentümer des Landes übergibt das Land dem Mitgesellschafter. 
9. Der Ertrag wird aufgeteilt, bevor ein Teil für das Saatgut separiert wird. 

Es ist erlaubt, zu vereinbaren, dass der Zehnt (Uschr) vom Ertrag vor dessen 
Aufteilung separiert wird. 

10. Der Getreideanteil der Ernte wird aufgeteilt und das Stroh wird entweder 
aufgeteilt oder gehört dem Gesellschafter, der das Saatgut zur Verfügung gestellt 
hat. 

11. Die Kosten für den Transport des Ertrages vom Land, für das Ernten, 
Dreschen und Worfeln werden vor dem Aufteilen separiert. Es ist auch gestattet, 
dass der Gesellschafter, der die Arbeit verrichtet, dafür aufkommt. 

12. Für die Ausgaben, die vor der Ernte getätigt werden, kommt der Gesell-
schafter auf, der die Arbeit verrichtet. Es ist zulässig, dass: 

13. a) das Saatgut vom Eigentümer des Landes und die Ochsen oder die Ma-
schinen vom arbeitenden Gesellschafter zur Verfügung gestellt werden, 

      b) das Saatgut und die Ochsen oder die Maschinen von dem arbeitenden 
Gesellschafter gestellt werden, 

       c) das Saatgut und die Ochsen oder die Maschinen vom Landeigentümer 
gestellt werden.  

Nicht zulässig ist, dass:  
14. a) die Ochsen oder die Maschinen vom Landeigentümer und das Saatgut 

vom arbeitenden Gesellschafter zur Verfügung gestellt werden, 
     b) der Landeigentümer arbeitet, während der andere Gesellschafter das 

Saatgut und die Ochsen zur Verfügung stellt, 
     c) die Arbeit und die Ochsen vom Landeigentümer und nur das Saatgut 

vom anderen Partner gestellt werden. 
Bedingungen, die den oben genannten nicht entsprechen, führen zur Auflösung 

der Gesellschaft; in diesem Fall gehört der gesamte Ertrag dem Eigentümer des 
Saatguts und der andere erhält einen Lohn. Der Lohn darf jedoch nicht den 
vertraglich festgelegten Anteil übersteigen. 

Wenn der Eigentümer von Land, das für eine Landwirtschaftsgesellschaft 
verpachtet wurde, dieses Land verkauft, muss der Käufer warten, bis das Land 
frei ist. Oder er kann den Verkauf auf dem Rechtsweg auflösen lassen. 

G) Bewässerungspachtgesellschaft (Scharikat al-musāqāt): Es handelt sich 
um eine Gesellschaft/Partnerschaft zwischen dem Eigentümer von Land und 
einer arbeitenden Person, die darauf beruht, im Weinberg Weintrauben, in Obst-
gärten Obst und in Gemüsegärten Gemüse anzubauen, und sie ist wie eine land-
wirtschaftliche Pachtgesellschaft. Wenn der arbeitende Gesellschafter krank 
wird, so wird die Gesellschaft aufgelöst. Für die Anpflanzung und den Anbau 
von Bäumen wird keine Gesellschaft gegründet. Sollte eine solche gegründet 
werden, so gehören die wachsenden Bäume dem Landeigentümer, der wiederum 
dem Arbeiter einen Lohn bezahlt. 

 

– 1258 –



21 — MIETE UND LOHN 

„Idschāra“ (Vermieten) meint, den Nutzen (Manfaʿa), also den Gebrauch 
einer Sache zu verkaufen (zu überlassen), und nicht die Sache selbst. Dies kommt 
durch einen Mietvertrag, also Angebot und Annahme zustande. Der Preis dieses 
Verkaufs wird „Miete“ bzw. „Lohn“ (Udschra) genannt. Der Eigentümer der 
Sache wird „Ādschir“ oder „Mūdschir“ (Vermieter) genannt, der Mieter und 
der Arbeitgeber, also derjenige, der den Lohn bezahlt, werden „Mustaʾdschir“ 
genannt, und eine Person, die ihre Kraft oder ihr Handwerk vermietet, wird als 
„Adschīr“ (Mietarbeiter) bezeichnet. Der Mustaʾdschir ist eine Person, die vom 
Eigentum des Vermieters und von der Kraft oder dem Handwerk des Mietar-
beiters profitiert und im Gegenzug einen Lohn zahlt. 

In den Büchern ad-Durr al-mukhtār und Radd al-muhtār steht, dass eine 
Sache für einen solchen Zweck vermietet wird, für den sie in Übereinstimmung 
mit der Scharia und der Vernunft genutzt werden kann. Es ist unwirksam, Stoffe, 
Haushalts-und Küchengeräte zu mieten, um sie als Zierde oder zwecks Prahlerei 
zu behalten, ein Haus nicht zu bewohnen und einen Sklaven, Gold und Silber 
sowie ein Auto nicht zu verwenden, sondern diese zwecks Prahlerei zu mieten. 
Derartige Dinge erfordern keine Entlohnung. Denn diese Sachen wurden nicht 
vermietet, um sie für dafür vorgesehene Zwecke zu nutzen. Selbst eine zweck-
widrige Nutzung erfordert keine Mietzahlung. Eine Blume oder etwas Duftendes 
zu vermieten, um an ihnen zu riechen, oder ein Buch zu vermieten, damit es ge-
lesen wird, ist nicht zulässig. Wenn etwas unter Angabe des Preises und der 
Dauer verliehen wird, gilt es als vermietet. Andererseits gilt eine Vermietung 
ohne Nennung des Preises nicht als Leihe (Āriya). Es handelt sich dann um eine 
unwirksame Vermietung. 

Damit die Vermietung (Idschāra) rechtswirksam (sahīh) ist, müssen Preis 
und Art der Nutzung angegeben werden. Die Nutzung eines Ortes oder eines 
Feldes ist dann bestimmt, wenn die Dauer angegeben wird. Bei Handwerkern 
ist die Nutzung dann bestimmt, wenn Dauer und die Art der zu erbringenden 
Arbeit zusammen angegeben werden, und bei Transportmitteln ist sie durch 
Angabe eines von beiden bestimmt. Felder, die einer Stiftung, einem Waisenkind 
oder der Staatskasse gehören, dürfen nicht länger als drei Jahre vermietet 
werden, und Häuser und Geschäfte nicht länger als ein Jahr. Damit sie länger 
vermietet werden können, ist es erforderlich, die hanbalītische Rechtsschule zu 
befolgen. In diesem Fall müssen aber alle Voraussetzungen der Vermietung 
gemäß der hanbalītischen Rechtsschule eingehalten werden. Es ist nicht zulässig, 
Dinge zu vermieten, die während der Mietzeit durch Verderben oder Nutzung 
untergehen. Zum Beispiel wird Geld nicht vermietet, da es beim Gebrauch nicht 
mehr in den Händen bleibt. Es ist nicht zulässig und somit unwirksam, ein Tier 
für seine Milch, einen Baum oder einen Weinstock für seine Früchte, ein Feld 
zum Weiden von Schafen oder ein Tier für seine Wolle zu vermieten. Schmuck-
gegenstände aus Gold und Silber dürfen zur Verwendung als Schmuck vermietet 
werden und Kleidung und Stoffe dürfen zum Tragen vermietet werden. Frauen 
dürfen sich nur für ihre Ehemänner schmücken. 

Im al-Fatāwā al-faydiyya heißt es: „Die Vermietung wird, genauso wie es 
beim Verkauf der Fall ist, aufgrund einer unnötigen Bedingung unwirksam. Ver-
handelt man beispielsweise über eine Ladung mit einem bestimmten Wert, die 
zu einem bestimmten Preis in einen bestimmten Hafen verschifft werden soll, 
so wird der Vertrag unwirksam, wenn zur Bedingung gemacht wird, dass der 
Schiffer den Zoll für die Ladung aus seinem eigenen Vermögen bezahlen soll. 
Bei unwirksamen Vermietungen wird nicht der vereinbarte Preis, sondern ein 

– 1259 –



üblicher Preis (Adschr al-mithl) gezahlt. Wie bei einem Verkauf ist es zulässig, 
eine Miete zu widerrufen oder sie aufzulösen.“ 

Es ist makrūh, dass ein Muslim [im Dār al-islām] einem Ungläubigen für 
einen Lohn dient. Auf Seite 251 des fünften Bandes schreibt Ibn Ābidīn: „Nach 
Imām Abū Hanīfa ist es erlaubt, für einen Lohn den Wein eines Nichtmuslims 
zu tragen, eine Kirche zu restaurieren oder einem Christen Sachen, die den Un-
glauben symbolisieren, zu verkaufen, so z. B. ein Zingulum. Es ist makrūh, für 
einen muslimischen Kunden Ledersocken bzw. -schuhe, die von Feueranbetern 
getragen werden, anzufertigen oder für ihn ein Kleidungsstück, das von sündigen 
(fāsiq) Personen getragen wird, zu nähen. Denn dies würde bedeuten, dazu bei-
zutragen, einem Feueranbeter oder Sünder zu gleichen.“ Es ist erlaubt, eine 
nichtmuslimische Amme (Milchmutter) für ein muslimisches Kind oder eine 
muslimische Amme für das Kind eines Nichtmuslims einzustellen. [Daraus 
versteht sich, dass es erlaubt ist, einem Muslim auch Blut von Nichtmuslimen 
zu spenden, um sein Leben zu retten.] Es ist erlaubt, einen Nutzen (Leistung) 
gegen eine andere Art von Nutzen zu vermieten. So ist es zum Beispiel erlaubt, 
ein Feld als Miete für ein Haus zu verpachten. Es ist jedoch nicht erlaubt, ein 
Kleidungsstück zu vermieten und ein anderes Kleidungsstück als Miete zu er-
halten. Einen Ort zu vermieten, damit dort das Gebet verrichtet wird, ist nicht 
erlaubt und die Miete hiervon anzunehmen, ist harām. Ein solcher Ort muss für 
ein geschäftliches Vorhaben vermietet werden, und es soll dort auch das Gebet 
verrichtet werden. 

Tahtāwī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am Ende des letzten 
Bandes seines Superkommentars zum ad-Durr al-mukhtār Folgendes: „Bei Gü-
tern, die unterdrückerische Herrscher im Namen des Zehnten (Uschr) vom Volk 
einnehmen und verwenden, handelt es sich nicht um Uschr, selbst wenn sie so 
bezeichnet werden. Sie hätten damit vom Diwan (Staatsrat) ihre ,Dschāmakiyya‘ 
[genannten Monatslöhne als Schecks] erhalten, d. h. vom Volk den Lohn einge-
sammelt, den der Staat denjenigen zahlt, die dem Volk dienen. Was sie bekommen, 
müssen sie denjenigen geben, die Dienstleistungen erbringen. Gleiches gilt für 
die Steuern, die sie von den Händlern erheben.“ 

Einen Handwerker zu beauftragen, etwas anzufertigen, und ihm die dafür 
erforderlichen Materialien bereitzustellen, bedeutet, diesen Handwerker zu 
mieten. Die Miete kann sowohl dayn als auch ayn sein. Genau wie im Falle des 
Verkaufs wird auch die Vermietung durch eine Bedingung unwirksam. Der 
Autor des Buches Madschmūʿa-i dschadīda, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Wenn der Mieter eines gestifteten Geschäftes mit Zustimmung des 
Stiftungsverwalters das Geschäft an einen anderen abtritt unter der Bedingung, 
dass er bis zu seinem Tod nicht gekündigt wird, dann ist diese Abtretung (Farāgh) 
nicht statthaft. Das Geschäft kann dann zurückgenommen werden.“ Auch hier 
gibt es drei Arten des Widerrufsrechts (Khiyār). Bei einer Vermietung ist auch 
ein Widerruf (Iqāla) möglich. Mit Abschluss des Vertrags wird eine Zahlung 
nicht erforderlich, d. h. der Vermieter wird nicht Eigentümer des Lohns. Doch 
für den Fall, dass der Mieter aus eigenem Wunsch heraus eine Vorauszahlung 
tätigt oder vor dem Auseinandergehen eine Vorauszahlung bedingt wird, während 
sie bei Vertragsschluss eine Vorauszahlung nicht zur Bedingung gemacht haben, 
geht der Lohn in das Eigentum des Vermieters über. Der Vermieter muss das 
vermietete Objekt nicht übergeben, bevor der Mieter die Miete bezahlt. Hat 
der Vermieter es aber bereits übergeben, kann er den Mieter verhaften lassen 
und auch den Vertrag kündigen. Allerdings kann er das Objekt nicht verkaufen 
(vermieten), bevor er es zurückerhalten hat. Eine während des Vertragsab-
schlusses als Bedingung vereinbarte Vorauszahlung der Miete ist nicht bindend. 

– 1260 –



Wenn die Vorauszahlung nicht erfolgt, kann der Vermieter von der Übergabe 
des Objektes absehen und der Mietarbeiter (Adschīr) die Arbeit verweigern. 
Es kann auch die Bedingung vereinbart werden, dass der Lohn (die Miete) am 
Ende des Zeitraums gezahlt wird. Wenn der Eigentümer des Objektes oder je-
mand anderes das Objekt mit Gewalt vom Mieter wegnimmt, muss der Mieter 
die Miete für den Zeitraum, in dem ihm die Nutzung vorenthalten wurde, nicht 
zahlen. 

Wenn der Eigentümer die Übergabe des Objekts verweigert, obwohl er die 
Miete im Voraus bereits erhalten hat, verliert er das Eigentum an der Miete 
des vergangenen Zeitraums; er muss sie dem Mieter zurückgeben. Welche Partei 
die Zakat für solches im Voraus bezahltes Geld zu entrichten hat, wird im Buch 
al-Fatāwā al-hindiyya wie folgt erklärt: „Eine Person zahlt als Miete eines 
Hauses, das sie für zehn Jahre gemietet hat, im Voraus 1000 [Euro]. Das Haus 
ist ihr nicht übergeben worden. Ein Jahr später zahlt der Vermieter die Zakat 
für 900 der 1000 [Euro] in seinem Besitz. Zwei Jahre später zahlt er die Zakat 
für 800 [Euro]. Jedes Jahr zahlt er die Zakat für den Betrag des Vorjahres ab-
züglich 100 [Euro] und abzüglich des Betrags der Zakat, die er bisher entrichtet 
hat. Der Mieter seinerseits entrichtet nach dem ersten und zweiten Jahr keine 
Zakat, da das an ihn zurückzugebende Geld die Nisāb-Menge nicht übersteigt. 
Drei Jahre später entrichtet er die Zakat für 300 [Euro], und jedes Jahr danach 
entrichtet er die Zakat für 100 [Euro] zuzüglich den Betrag (für den er im 
Vorjahr die Zakat entrichtet hat) abzüglich der Zakat, die er bis dahin entrichtet 
hat. Hätte er als Miete eine Sklavin (Dschāriya) im Wert von 1000 [Euro] 
gegeben, hätte der Vermieter überhaupt keine Zakat entrichten müssen, da die 
erhaltene Sklavin keine Handelsware ist. Der Mieter hingegen müsste wie im 
ersten Fall die Zakat entrichten. Hätte es sich bei dem als Miete gegebenen Gut 
um etwas gehandelt, das nach Volumen oder Gewicht gemessen wird, so wäre 
es, falls es dayn gewesen wäre, wie Geld behandelt worden. Wäre es jedoch ayn 
gewesen, wäre es in dieselbe Kategorie wie die Sklavin gefallen. Wenn der Ver-
mieter das Haus übergeben, das Geld aber nicht im Voraus erhalten hat, verläuft 
die Prozedur für das Entrichten der Zakat genau andersherum. Demnach ent-
richtet der Vermieter die Zakat auf die Art und Weise, wie für den Mieter be-
schrieben wurde, während der Mieter die für den Vermieter beschriebene Zakat 
entrichtet.“ 

Der Eigentümer des Objektes kann die tägliche Miete jeden Abend verlangen. 
Ein Handwerker kann sich weigern, den Gegenstand zu übergeben, ehe er nicht 
den Lohn für seine Arbeitsleistung vom Eigentümer des Gegenstandes erhalten 
hat. Geht der Gegenstand unter, sodass eine Übergabe unmöglich wird, hat er 
keinen Anspruch auf den Lohn. Wenn vereinbart wurde, dass der Handwerker 
die Arbeit selbst ausführt, darf er keinen anderen beauftragen. Bei Dienstleis-
tungen, die keine handwerkliche Tätigkeit beinhalten, so im Falle des Lasten-
trägers, Ruderers und Fahrers, darf dieser den Gegenstand nicht mit der Be-
gründung zurückbehalten, dass er keinen Lohn erhalten hat. Wenn der Gegen-
stand untergeht, erhält er trotzdem seinen Lohn. 

Wird bei der Vermietung eines Hauses und Geschäftes nicht angegeben, 
welche Art von Arbeiten darin ausgeführt werden, darf jede Arbeit ausgeführt 
werden, die dem Gebäude nicht schadet. Der Mieter darf das Haus und das Ge-
schäft bereits vor Entgegennahme an einen Dritten vermieten. Doch im Falle 
von beweglichen Sachen dürfte er es nicht. Wenn ein Dritter ein vermietetes 
Objekt nutzt, stellt dies Usurpation (Ghasb) dar und der Mieter braucht keine 
Miete zu zahlen. 

– 1261 –



Eine Person, die ein Kind ohne Zustimmung seines Vormundes arbeiten 
lässt, ist dazu verpflichtet, einen Lohn zu zahlen. 

Vermietete Objekte sind ein Treuhandvermögen (Amāna), sobald sie dem 
Mieter übergeben wurden; er muss sie nicht entschädigen, wenn sie ohne Vorsatz 
in seinem Besitz untergehen. Die Nutzung einer Sache in einer unüblichen Weise 
gilt als Vorsatz. Bei der Verpachtung von Ackerland sollte angegeben werden, 
was darauf gepflanzt werden soll, oder es sollte gesagt werden, dass alles gepflanzt 
werden darf. Ackerland kann auch unter der Bedingung verpachtet werden, 
dass es für den Bau von Gebäuden und das Pflanzen von Bäumen verwendet 
wird. Nach Ablauf des vereinbarten Zeitraums müssen diese Dinge entfernt 
werden oder der Eigentümer des Landes muss sie kaufen. Klee wird auch als 
Baum gewertet. Läuft die Pachtfrist ab, bevor die Ernte gewachsen ist, wird die 
Frist bis zum Zeitpunkt des Wachstums verlängert. Ein Tier wird zum Reiten 
und Tragen von Lasten gemietet und Kleidung wird gemietet, um sie zu tragen. 
Erleidet das Tier, das Haus oder die Kleidung einen Schaden, weil der Mieter 
die vereinbarten Bedingungen nicht beachtet hat, muss er Schadenersatz leisten. 
Wenn Sachen bedingt wurden, die keinen Schaden verursachen, muss der Mieter 
sie nicht einhalten. Wurde zum Beispiel gesagt, dass zwei Personen im Haus 
wohnen, können auch mehr Personen darin wohnen. Bei einem Tier oder Last-
wagen soll die Bedingung nicht die Art der Güter, sondern das Gewicht betreffen. 
Etwas Schädliches darf jedoch nicht aufgeladen werden. Verletzt der Mieter 
das Tier durch Zerren oder Schlagen, muss er dafür aufkommen. Wenn ein Las-
tenträger oder ein Lastwagen nicht den vorgeschriebenen Weg einhält und da-
raufhin die Ladung untergeht, muss er dafür aufkommen, sofern der von ihm 
eingeschlagene Weg nicht befahren oder beschädigt ist. Andernfalls muss er 
nicht dafür aufkommen. Es ist auch zulässig, einen Mietvertrag auf dem Wege 
des Schriftverkehrs abzuschließen. Bei der Vermietung gilt die Nichtbeantwortung 
eines Angebots als Annahme. Sagt der Pächter von Ackerland, er werde Weizen 
säen, und sät stattdessen Klee, darf der Eigentümer die Pacht erhöhen. Wenn 
ein Schneider z. B. eine Hose statt einer Jacke anfertigt, kann der Eigentümer 
des Stoffes entweder die Hose annehmen oder den Stoff bezahlen lassen. Der 
Eigentümer eines Objektes darf den Vertrag nicht kündigen, wenn er vor Ablauf 
der Vertragslaufzeit jemanden findet, der eine höhere Miete anbietet. Eine 
dritte Person, die das vermietete Objekt kauft, darf den Mieter nicht vor Ablauf 
des Mietvertrags vertreiben. Der Käufer wartet bis zum Ablaufdatum oder lässt 
den Kauf gerichtlich annullieren. Wird die Jahresmiete angegeben, die Mietdauer 
aber nicht genannt, wird der Zeitraum als ein Jahr angenommen. Die Dauer 
beginnt mit dem Tag des Vertragsabschlusses. Die Zahlung beginnt jedoch mit 
dem Tag der Entgegennahme des Objektes. 

Falls eine Person, die ein Geschäft gemietet und in Besitz genommen hat, 
eine Zeit lang das Geschäft nicht betreibt, sodass es geschlossen bleibt, muss 
sie die Miete dennoch vollständig zahlen. Ein Jahresmietvertrag kann sowohl 
auf der Grundlage eines vereinbarten monatlichen Betrags als auch durch Ver-
einbarung eines jährlichen Gesamtbetrags abgeschlossen werden. Wenn der 
Mieter sein Gewerbe wechselt, in Insolvenz geht oder in eine andere Stadt zieht 
und sich dort niederlässt, wird der Mietvertrag beendet. 

Stürzt ein Zimmer oder eine Wand eines Hauses ein, hat der Mieter die Wahl 
zwischen der Räumung des Zimmers oder der Unterbringung in einem anderen 
Zimmer des Hauses bei vollständiger Zahlung der Miete. 

Die Instandhaltung eines vermieteten Gebäudes und seiner Einrichtung sowie 
die Reparatur von Leitungen, die im Laufe der Zeit verstopft sind, obliegt dem 
Eigentümer des Hauses. Wenn er dieser Pflicht nicht nachkommt, kann der 

– 1262 –



Mieter das Haus räumen. Allerdings kann er den Hauseigentümer nicht zur In-
standhaltung zwingen. Wenn der Mieter die Reparaturen mit Zustimmung des 
Eigentümers selbst durchführt, kann er die Kosten (von der Miete) abziehen. 
Er kann die Kosten jedoch nicht abziehen, wenn er die Reparaturen aus eigenem 
Entschluss durchgeführt hat. Er kann das Geld für die Instandhaltung von 
Dingen, die für den Gebrauch notwendig sind [z. B. ein Fladenbäcker], nicht 
von der Miete abziehen. 

Verursacht der Mieter Schäden an dem Objekt, darf der Eigentümer ihn 
nicht vertreiben. Er kann ihn jedoch verklagen.  

Die Kosten für das Gefängnis und die Löhne der Wärter werden von der 
Staatskasse (Bayt al-māl) beglichen. Gibt es keine Staatskasse, werden sie vom 
Gläubiger gezahlt. Die Kosten für das Gerichtsverfahren trägt der Kläger. Ist 
der Hauseigentümer am Ende der Mietzeit abwesend, verlängert sich die Mietzeit 
von selbst wieder um denselben Zeitraum. Dasselbe gilt für den Fall, dass der 
Mieter abwesend ist. D. h. der Eigentümer des Objekts darf die Familie des 
Mieters nicht aus seinem Haus vertreiben. Wenn er jedoch das Haus vor Ablauf 
des Mietvertrags an eine andere Person vermietet hat, läuft mit Ablauf der Frist 
der erste Vertrag aus und der zweite Vertrag beginnt. In diesem Fall darf er die 
Familie des ehemaligen Mieters aus dem Haus vertreiben. Am Ende der Frist 
kann jede Partei den Mietvertrag kündigen. Dies muss jedoch in Anwesenheit 
der anderen Partei geschehen, mit der sie den Vertrag geschlossen hat. 

Verlängert der Eigentümer des Objekts den Mietvertrag nach Ablauf der 
Frist nicht, muss der Mieter das Objekt räumen. Er muss das Objekt in demselben 
Zustand zurückgeben, in welchem er es vorgefunden hat. Tut er dies nicht, gilt 
dies als Usurpation (Ghasb). Doch ein Maß an Zerstörung, das aufgrund der 
Nutzung bei jedem üblich ist, gilt nicht als Verschulden. 

So wie ein bestimmtes Tier oder ein Auto oder ein Motorrad oder ein Last-
wagen gemietet werden kann, um von einem Ort zum anderen zu gelangen, so 
kann auch eine Vereinbarung über die Beförderung bestimmter Personen oder 
Gegenstände getroffen werden. Wenn das Fahrzeug unterwegs liegen bleibt, 
hat der Kunde bei der ersten Art der Vermietung die Wahl, zu warten, bis das 
Fahrzeug repariert ist, oder den Vertrag zu beenden und den Preis für den zu-
rückgelegten Teil des Weges zu bezahlen. Bei der zweiten Vertragsart muss der 
Eigentümer des Fahrzeugs den Transport durch die Bereitstellung eines anderen 
Fahrzeugs umgehend bewerkstelligen. Außerdem obliegt es ihm, das Fahrzeug 
zu entladen. Bei einer Rückkehr des Fahrzeugs wegen einer Gefahr auf dem 
Weg wird keine Zahlung fällig. 

Es ist erlaubt, eine Gebühr für Bäder und Blutschröpfen zu verlangen. Eine 
Gebühr dafür zu verlangen, dass ein männliches Tier ein weibliches Tier begattet, 
ist harām. [Wird das weibliche Tier in das Dorf des männlichen Tieres gebracht, 
dann werden dem Eigentümer des Hengstes die Kosten für Futter und Pflege 
bezahlt.] Es ist nicht gültig für einen Meister, eine zeitliche Garantie für etwas 
zu geben, das er angefertigt hat. Wenn es innerhalb dieser Zeit kaputtgeht, 
braucht er es nicht zu reparieren. 

Im al-Khulāsa heißt es: „Es ist nicht erlaubt, einen Hāfiz (Koranbewahrer) 
zu mieten, um seiner Koranrezitation zuzuhören, oder ein Buch zu mieten, um 
es zu lesen.“ Dem Lehrer, der den edlen Koran lehrt, Geschenke zu geben, ist 
erforderlich. 

Während es nicht erlaubt ist, für das Rufen des Adhans, das Vorbeten, die 
Koranrezitation, das Lesen von Mawlid-Gedichten und das Vermitteln von re-
ligiösem Wissen einen Lohn anzunehmen, wurde es erlaubt, einen Lohn (Gehalt) 

– 1263 –



anzunehmen, der als Gegenleistung für die berufliche Tätigkeit als Imam oder 
Muezzin (Gebetsrufer) oder für das Vermitteln von Wissen gegeben wird. Einen 
Lohn für verbotene Handlungen anzunehmen, ist nicht erlaubt. 

Jemand, der eine vereinbarte Miete oder einen Lohn nicht zahlt, wird verhaftet. 
[Es ist notwendig, die Gebühren für jegliche Art von Transportmitteln zu bezahlen 
und nicht zu betrügen. Die Regierungen und Gemeinden zahlen die Löhne und 
Gehälter der Beamten, Angestellten und Verwaltungsangestellten, die im öf-
fentlichen Dienst, in der Sicherheit und im Gesundheitswesen tätig sind, und 
decken alle ihre Ausgaben. Sie leisten diese Zahlungen als Stellvertreter des 
Volkes und erheben vom Volk Steuern, die als Quelle dieses Geldes dienen. Es 
wäre also eine Sünde, keine Steuern zu zahlen oder auf Betrug zurückzugreifen. 
Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im Radd al-muhtār am 
Ende des Kapitels über den Uschr und der Autor des Buches al-Bahr ar-rāʾiq, 
möge Allah sich seiner erbarmen, im Kapitel über das Trinken: „Die Kosten 
für die Reinigung eines der Allgemeinheit zugänglichen Flusses, der niemandes 
persönliches Eigentum ist, werden aus der Abteilung für Schutz- und Landsteuer 
(Dschizya und Kharādsch) der Staatskasse gedeckt. Sie werden nicht aus der 
Abteilung für Zakat und Uschr gedeckt. Denn die Zakatgelder werden nur an 
arme Muslime gegeben. Wenn die besagte Abteilung der Staatskasse kein Ein-
kommen hat, wird die Reinigung von den dortigen Leuten durchgeführt. Weigern 
sie sich, die Reinigung durchzuführen, werden die Armen mit Gewalt zur Arbeit 
gezwungen und von den Reichen wird Geld eingetrieben, mit dem dann die 
Kosten gedeckt werden.“ So steht es auch im 1321. Artikel der Mecelle geschrie-
ben. Mit der gleichen Vorgehensweise werden die Kosten für öffentliche Dienst-
leistungen gedeckt, die am Ende Kapitels über Uschr und im Kapitel über die 
Staatskasse erwähnt werden. Wie ersichtlich ist, haben die Regierungen und 
Gemeinden das Recht darauf, von der Bevölkerung die Kosten für die von ihnen 
erbrachten Dienstleistungen zu verlangen, ja sogar mit Gewalt einzufordern.] 

Der Autor des Buches ad-Durr al-mukhtār, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt auf der 34. Seite des fünften Bandes bei der Vermietung Folgendes: Es 
ist nicht gültig, Leute gegen Entgelt zu engagieren, die Sünden begehen, so z. B. 
diejenigen, die Lieder singen, diejenigen, die Loblieder auf Verstorbene singen 
und weinen, und Musikanten. Das Gleiche gilt für das Schlagen von Trommeln 
zum Tanzen. Es ist erlaubt, für Soldaten oder bei einer Hochzeit Trommeln zu 
schlagen. Ein Sänger oder Musikant muss das Geld, das er verdient hat, an die 
Eigentümer zurückgeben. Sind die Eigentümer nicht bekannt, muss er das Geld 
als Almosen an die Armen verteilen. Wenn solche Personen nicht gegen Entgelt 
engagiert werden, sondern ihnen das Geld, ohne dies als Bedingung zu verein-
baren, als Geschenk gegeben wird, dann ist die Annahme halāl. Dennoch ist 
dies keine reine und lobenswerte Art, Geld zu erhalten. Denn Geschenke, die 
sich zu einer Gewohnheit entwickelt haben, sind wie bedingte Löhne. 

Nach der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist es auch nicht er-
laubt, einen Mann für die Verrichtung von gottesdienstlichen Handlungen zu 
engagieren oder ein Haus für die Verrichtung des Gebets zu mieten. Es ist zum 
Beispiel nicht erlaubt, für einen Lohn jemanden den Adhan ausrufen zu lassen, 
zur Haddsch zu schicken, einen Imam anzustellen, den edlen Koran zu lehren 
oder religiöses Wissen zu unterrichten. In der schāfiʿītischen und mālikītischen 
Rechtsschule ist es erlaubt, an einem Grab und in Anwesenheit des nächsten 
Verwandten des Verstorbenen gegen eine Gebühr den edlen Koran rezitieren 
zu lassen. Doch in diesen zwei Rechtsschulen kann die Belohnung (Thawāb) 
für gottesdienstliche Handlungen, die mit dem Körper vollzogen werden, nicht 
den Seelen anderer Menschen geschickt werden. Die späteren Islamgelehrten 

– 1264 –



[nicht die Feinde der Religion] sagten, dass es zulässig ist, jemanden für das 
Lehren des edlen Korans, das Unterrichten von religiösem Wissen, das Ausrufen 
des Adhans und die Tätigkeit als Imam gegen Bezahlung anzustellen. In diesem 
Fall wäre es obligatorisch, ihnen den vereinbarten Lohn zu zahlen, und dies 
nicht zu tun, würde eine Verhaftung nach sich ziehen. Ibn Ābidīn schreibt bei 
seiner Erklärung dieser Zeilen Folgendes: „Eigentlich ist es nicht zulässig, got-
tesdienstliche Handlungen gegen eine Bezahlung verrichten zu lassen. Denn in 
einem Hadith heißt es: ,Lest den edlen Koran, aber macht ihn nicht zu einem 
Mittel für den Lebensunterhalt!‘ In einem anderen Hadith heißt es: ,Ruft den 
Adhan, aber nehmt keinen Lohn für den Adhan!‘ In letzter Zeit ist aufgrund 
der Nachlässigkeit in der Religion die Bezahlung zu einer Notwendigkeit (Darūra) 
geworden, damit der edle Koran und das religiöse Wissen nicht in Vergessenheit 
geraten und Dienste wie der als Imam oder Muezzin weitergeführt werden 
können. Diese Fatwa besagt jedoch nicht, dass man sämtliche gottesdienstlichen 
Handlungen gegen Lohn verrichten lassen könne. Die Notwendigkeit/Unver-
meidbarkeit umfasst nur die genannten gottesdienstlichen Handlungen, sodass 
sie zu einer Ausnahme vom Grundprinzip der Rechtsschule gemacht wurden. 
Da es keine Notwendigkeit darstellt, die Koranbewahrer (Hāfiz) gegen einen 
Lohn den edlen Koran rezitieren zu lassen, ist es definitiv unzulässig. Tādsch 
asch-scharīʿa schreibt in seinem Kommentar zum al-Hidāya Folgendes: ,Vom 
edlen Koran, der für einen Lohn rezitiert wird, kommt weder dem Verstorbenen 
noch dem Rezitierenden Belohnung (Thawāb) zu.‘ Und Aynī schreibt in seinem 
Kommentar zum al-Hidāya Folgendes: ,Die Koranbewahrer sollen den edlen 
Koran nicht für Geld oder Güter rezitieren. Ansonsten sündigen sowohl er als 
auch derjenige, der das Geld gibt.‘ Im Buch al-Dschawhara steht: ,So wie es Ge-
lehrte gab, die es als erlaubt bezeichneten, den edlen Koran für eine bestimmte 
Zeit gegen einen Lohn lesen zu lassen, so gab es auch welche, die dies als unzu-
lässig bezeichneten. Korrekt ist letzterer Standpunkt.‘ Es sieht so aus, als wäre 
anstelle von ,den edlen Koran lehren‘ fälschlicherweise ,den edlen Koran lesen‘ 
geschrieben worden. Tatsächlich lautet dieser Teil der Aussage in der Ausgabe 
des al-Dschawhara, die 1301 in Istanbul gedruckt wurde, wie folgt: ,Die Gelehrten, 
die gesagt haben, dass es nicht zulässig ist, haben Recht.‘ Dass das ,Lehren‘ des 
edlen Korans nicht mit dem ,Lesen/Rezitieren‘ des edlen Korans verwechselt 
werden darf, erläutert Schaykhul-islām Khayruddīn ar-Ramlī und fügt hinzu: 
,Es ist nichtig und eine Bidʿa, den edlen Koran gegen Bezahlung zu lesen. Zur 
Zeit der vier Kalifen hat niemand dies getan. In Bezug auf das Lehren des edlen 
Korans herrscht eine Notwendigkeit. Aber es liegt keine Notwendigkeit dafür 
vor, am Grab gegen eine Gebühr den edlen Koran lesen zu lassen.‘ Der Zweifel 
in Bezug auf die Zulässigkeit oder Unzulässigkeit bezieht sich auf das Geld, das 
als Gegenleistung für das Lehren des edlen Korans erhalten wird. Kein islamischer 
Gelehrter hat erklärt, dass es zulässig sei, einen Lohn für das Lesen des edlen 
Korans und von Mawlid-Gedichten zu erhalten. Es ist eine lobenswerte Handlung, 
das Grab eines verstorbenen Glaubensbruders zu besuchen und für seine Seele 
den edlen Koran zu lesen. Doch es ist nicht erlaubt, dies vor dem Tod im Testa-
ment festzuhalten. Es ist auch nicht zulässig, wenn es in der Absicht der Unter-
stützung des Rezitierenden geschieht. Die Gelehrten sagten zwar, dass es erlaubt 
ist, gegen Entgelt Amulette (Ruqya) schreiben zu lassen, die Koranverse ent-
halten, doch hierbei handelt es sich um die Gebühr für die Behandlung [und 
um die Kosten für Papier und Tinte], nicht aber um den Lohn der gottesdienst-
lichen Handlung.“ Die Übersetzung aus dem Ibn Ābidīn endet hier. 

Hamza Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Abhand-
lung Bayʿ wa-schirā Folgendes: „Es ist harām, für Geld den edlen Koran und 
andere Dinge [wie Mawlid-Gedichte] zu lesen. Das Geld soll an die Armen 

– 1265 –



verteilt und die Belohnung der Seele des Verstorbenen gewidmet werden. Ein 
Lohn wurde einzig für das Lehren des edlen Korans, das Unterrichten von reli-
giösem Wissen, die Tätigkeit als Imam und als Muezzin erlaubt.“ 

[Auf den letzten Seiten der Bücher al-Hadīqa und al-Barīqa heißt es wie 
folgt: „Wenn ein Hāfiz für das Wohlgefallen Allahs und ohne vorher zu verhandeln 
den gesamten Koran (Khatm) oder einen Dschuzʾ (d. h. zwanzig Seiten des edlen 
Korans) liest oder Mawlid-Gedichte verliest, dann ist es ihm erlaubt, das Geschenk 
desjenigen anzunehmen, der diese von ihm gewünscht hat. Wenn er mit dem 
Gegebenen nicht einverstanden ist, dann ist das, was er annimmt, harām.“ An-
dererseits ist es nicht gestattet, dass derjenige, der diese lesen lässt, einen kleinen 
Betrag gibt. Imām az-Zāhidī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in 
seinem Buch al-Hāwī Folgendes: „Es ist nicht erlaubt, einem Hāfiz ein Geschenk 
im Wert von weniger als 45 Dirham [Silber oder drei Goldmünzen, die 4,5 
Mithqāl wiegen] dafür zu geben, dass er einen Khatm liest.“ Je mehr man gibt, 
desto größer ist die jenseitige Belohnung (Thawāb). Ibn Ābidīn schreibt im 
fünften Band auf Seite 249: „Man sollte gottesdienstliche Handlungen wie die 
Tätigkeit als Richter annehmen und anfangen zu arbeiten, ohne dass ein Lohn 
als Bedingung gestellt wird, und das danach vom Arbeitgeber erhaltene Entgelt 
sollte akzeptiert werden, unabhängig von der Höhe des Betrages. Zu sagen: 
,Falls du mir soundso viel Geld gibst, mache ich es, ansonsten nicht‘, ist nichtig 
und den Lohn anzunehmen, wäre harām.“ Der Hāfiz darf keinen Unterschied 
machen zwischen denjenigen, die für das Lesen viel geben, und jenen, die wenig 
geben. Tut er dies doch, versteht sich, dass er ein Hāfiz geworden ist, um Geld 
zu verdienen, was wiederum harām ist. Der Hāfiz darf seinen Lebensunterhalt 
nicht mit dem Lesen des edlen Korans oder dem Lesen von Mawlids verdienen. 
Er muss diese für das Wohlgefallen Allahs tun, ohne an Geld zu denken. Seinen 
Lebensunterhalt soll er mit seiner Tätigkeit als Imam, mit einem Handwerk/Beruf 
oder mit Handel bestreiten. Sofern diejenigen, die Exemplare des edlen Korans 
drucken und verkaufen und ihn beim Buchhandel einsetzen, dies mit der Absicht 
tun, zum Lehren und Lesen des edlen Korans beizutragen, so ist dies erlaubt 
und verdienstvoll und das erhaltene Geld für den Verkauf ist halāl. Doch kenn-
zeichnend für diese Absicht ist, dass sie mit geringem Gewinn zu Preisen verkauft 
werden, die nahe an ihrem Selbstkostenpreis sind. Wenn andere Bücher für den 
Lebensunterhalt ausreichen, sollten die Koranexemplare ohne Gewinn verkauft 
werden. Im Schirʿat al-islām heißt es dazu: „Als man dem ehrwürdigen Muʿādh 
ibn Dschabal, möge Allah mit ihm zufrieden sein, mitteilte, dass die Person 
Soundso den edlen Koran schreibe und verkaufe, sagte er, dass es sich dabei 
nicht um den ,Verkauf des edlen Korans‘ handele, sondern um den Preis für 
das Papier und die Arbeitsleistung, und dass mit dem ,Verkauf des edlen Korans‘ 
gemeint sei, ihn gegen Entgelt zu lehren.“ Koranbewahrer, die den edlen Koran 
auswendig lernen, um ihn zum Mittel für ihren Lebensunterhalt zu machen, und 
Koranbewahrer, die ihn nicht nach den Regeln des Tadschwīd lesen, sondern 
ihn melodisch rezitieren (also mit Taghannī), sind in Wirklichkeit keine „Träger 
des Korans“ (Hamalat al-Qurʾān). Sie gehören vielmehr zu den Leuten, über 
die es in einem Hadith wie folgt lautet: „Es gibt viele Koranbewahrer, die der 
edle Koran verflucht.“] 

Wenn eine Person das Objekt, das sie vermietet hat, nicht übergibt, wird sie 
bis zur Übergabe verhaftet.  

Gemeinsames (also mehreren Personen gehörendes) Eigentum darf nur 
einem Miteigentümer vermietet werden. Nach den Imāmayn darf es auch an 
einen Außenstehenden vermietet werden. Es ist erlaubt, ein Haus an mehr als 
eine Person zu vermieten. Es ist erlaubt, eine Amme für einen bestimmten Lohn 

– 1266 –



einzustellen. Die eingestellte Amme ist auch für das Waschen des Kindes und 
seiner Windeln sowie für das Speisen verantwortlich. Ein Mann kann es ver-
weigern, seine Frau als Amme zu schicken. 

Unwirksame Vermietung (Idschāra fāsida): Es ist unwirksam, etwas unter 
der Bedingung weben zu lassen, dass ein Teil des Fadens dem Weber als Miete 
überlassen wird, oder ein Tier zu mieten, um eine Last tragen zu lassen, und 
zwar unter der Bedingung, dass ein Teil der Last als Miete überlassen wird, 
oder Weizen mahlen zu lassen unter der Bedingung, dass ein Teil des Mehls als 
Miete überlassen wird. Wenn jemand das Eigentum eines anderen ohne dessen 
Zustimmung benutzt, muss er dafür keine Gebühr zahlen. 

Freier Arbeiter (Adschīr muschtarak): Gemeint ist damit ein freier Arbeiter, 
der für jeden oder nur für eine Person arbeitet, ohne dass die Zeit festgelegt ist. 
Sein Lohn wird erst ausgezahlt, wenn er mit der Arbeit fertig ist. Die zu bear-
beitende Sache gilt als Treuhandvermögen (Amāna) und er muss sie im Falle 
des Untergangs nicht entschädigen. Verursacht er jedoch selbst den Untergang, 
muss er dafür aufkommen, selbst wenn es keinen Vorsatz gab. Wenn ein Arzt, 
ein Zahnarzt oder ein Apotheker etwas Falsches außerhalb der Wissenschaft 
tut und der Kranke deshalb einen Schaden erleidet, muss er Schadenersatz leis-
ten. 

Angestellter (Adschīr khāss): Es handelt sich um einen Arbeiter, der speziell 
für eine bestimmte Art von Arbeit innerhalb einer bestimmten Zeit angestellt 
wird. Wenn die Sache in seinem Besitz ohne Vorsatz untergeht, muss er keinen 
Ersatz leisten. Es ist zulässig, dem Arbeiter zwei oder drei verschiedene Arten 
von Arbeiten mit unterschiedlicher Bezahlung anzubieten und ihn für die Arbeit 
zu bezahlen, die er ausgewählt und ausgeführt hat. Vier verschiedene Arbeiten 
anzubieten, ist nicht gestattet. Der Lohn wird auch dann gezahlt, wenn die ver-
einbarte Zeit nicht genau bekannt ist. Wurde die Höhe des Lohns nicht angegeben, 
wird der eingestellten Person, sofern sie ein Arbeiter oder Handwerker ist, ein 
in diesem Land üblicher Lohn gezahlt. Andernfalls erhält sie keinen Lohn, weil 
gilt, dass sie als Helfer gekommen ist. Auch eine Person, die unaufgefordert zur 
Arbeit gekommen ist, wird nicht entlohnt. 

Ein Arbeiter darf niemanden für sich arbeiten lassen, sofern als Bedingung 
festgelegt wurde, dass er selbst die Arbeit verrichtet.  

Der Lastenträger muss die Last in das Haus hineintragen, aber er muss sie 
nicht an ihren Platz stellen. 

Der Kommissionär (Dallāl) und der Makler (Simsār) sind wie ein Arbeiter. 
Das Honorar, das sie erhalten, ist jedoch eine Gegenleistung für den Verkauf 
des Objektes, nicht für die Arbeit. Es ist nicht zulässig, einen Schuldner für sich 
arbeiten zu lassen, indem man den zu zahlenden Lohn gegen seine Schulden 
aufrechnet [ad-Durr al-mukhtār, Ende des Kapitels über die Stiftung]. 

Einem Schneider, dem man Stoff gibt, z. B. zu sagen: „Ich zahle 100 Euro, 
falls du in einer Woche fertig wirst, und 50 Euro, falls du in zwei Wochen fertig 
wirst“, ist nach den Imāmayn erlaubt. Ebenso ist es erlaubt, zu einem Mietinte-
ressenten zu sagen: „Die Miete für dieses Geschäft beträgt 100 Euro, falls du es 
als Schneiderei nutzt, und 200 Euro, falls du es als Eisenschmiede nutzt.“ 

Wenn eine Person, die einen Stoff zu einem Färber gebracht hatte, zu ihm 
sagt: „Ich wollte, dass er rot gefärbt wird, du hast ihn jedoch blau gefärbt“, der 
Färber aber sagt: „Nein. Du sagtest blau“, dann wird die Aussage des Inhabers 
des Stoffes akzeptiert. Dasselbe gilt für den Fall, dass ein Schneider eine Hose 
statt einer Jacke angefertigt hat. Diese Arbeiter werden nicht bezahlt. Die Ar-
beiter zahlen auch den Preis des Stoffes oder, wenn der Eigentümer des Stoffes 

– 1267 –



dies wünscht, kann er das Gefertigte akzeptieren und die Differenz von der Ar-
beitsleistung abziehen, wobei der abzuziehende Betrag nach den Marktpreisen 
zu bestimmen ist. 

Der Mietvertrag wird beendet, wenn das Objekt nicht mehr nutzbar ist. Auch 
ein Entschuldigungsgrund (Udhr) seitens des Mieters führt zur Beendigung. 
Beispiele für Entschuldigungsgründe sind das Aufhören von Zahnschmerzen, 
nachdem man sich mit dem Zahnarzt geeinigt hat; der Untergang des Kapitals 
des künftigen Mieters, nachdem dieser das Geschäft für seinen Handel gemietet 
hat, oder das Entstehen neuer Schulden seinerseits, für deren Begleichung er 
kein anderes Vermögen hat; und die Absage einer geplanten Reise, für die er 
einen Lastwagen gemietet hat, aus irgendeinem Anlass heraus. In diesem letzten 
Beispiel kann der Fahrer den Vertrag nicht einseitig kündigen, nur weil er auf 
den Transport verzichtet, doch eine Erkrankung ist ein Entschuldigungsgrund. 
Wenn ein Händler oder Handwerker in Insolvenz geht, wird der Vertrag, den 
er mit seinem Lehrling geschlossen hat, aufgelöst. Anders verhält es sich bei 
einem Handwerker, der für eine andere Person arbeitet. Auch der Verkauf einer 
Sache, die vermietet wurde, gilt nicht als Entschuldigungsgrund. D. h. dies führt 
nicht zur Auflösung des Vertrags. Im gemieteten Geschäft das bisherige Handwerk 
aufzugeben und ein anderes Handwerk zu beginnen, ist ein Entschuldigungsgrund. 
Nach dem Mieten eines Hauses eine Reise anzutreten, ist ebenfalls ein Ent-
schuldigungsgrund. Ebenso ist der Tod einer der beiden Parteien ein Entschul-
digungsgrund. Es ist zwar zulässig, dass ein Mieter das gemietete Objekt für 
eine höhere Miete weitervermietet, aber er muss die Differenz als Almosen 
geben. Ein gemeinsames Objekt kann von den Miteigentümern gemeinsam ver-
mietet werden. Tun sie es unabhängig voneinander, so ist es unwirksam (fāsid), 
und wenn einer der Teilhaber seinen Anteil vermietet, ist es nichtig (bātil). 

VERSICHERUNG: Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Buch Radd al-muhtār bei den Ausführungen zur Einreise eines Nicht-
muslims in das islamische Territorium mit Schutzgarantie (Amān), also mit Er-
laubnis, Folgendes: Ein Nichtmuslim, der in ein anderes Land mit Erlaubnis 
einreist, wird „Nichtmuslim mit Schutzstatus“ (Kāfir mustaʾmin) genannt. Ein 
Nichtmuslim, der von außerhalb mit Schutzgarantie in das islamische Territorium 
(Dār al-islām) kommt, lebt hier sicher wie ein Schutzbefohlener (Dhimmī), also 
ein nichtmuslimischer Bürger, der hier lebt. Er genießt die gleichen Rechte wie 
ein Schutzbefohlener. Auch seine Güter durch unwirksame (fāsid) Verträge an-
zueignen, ist nicht erlaubt. Ein Muslim, der seine Schulden bei diesem Mustaʾmin 
oder bei einem Dhimmī nicht zurückzahlt, wird verhaftet. Einen Unterschied 
gibt es doch, nämlich, dass der Mörder des Mustaʾmin nicht mit Vergeltung 
(Qisās) bestraft wird, sondern nur mit der Blutgeld (Diya) genannten Geldstrafe 
belegt wird. Ibn Ābidīn schreibt bei seinen Ausführungen zum Istīlād Folgendes: 
„Am Tag des Jüngsten Gerichts wird die Befreiung von den Rechten der Schutz-
befohlenen und der Tiere schwieriger sein als die Befreiung von den Rechten 
der Muslime. Ein Muslim, der das Gut eines Schutzbefohlenen usurpiert oder 
stiehlt, wird dafür am Tag des Jüngsten Gerichts Qualen erleiden.“ 

Ein Muslim mit Schutzstatus, der sich im nichtislamischen Territorium (Dār 
al-harb) befindet, z. B. ein Muslim, der aus der Türkei geschäftlich nach Frankreich 
gereist ist, darf die Güter der Nichtmuslime durch unwirksame Verträge an sich 
nehmen. Denn es ist zulässig, dass ein im nichtislamischen Territorium befindlicher 
Muslim mit Schutzstatus die Güter der Nichtmuslime mit ihrem Einverständnis 
an sich nimmt. Es ist zum Beispiel erlaubt, von ihnen Zinsen zu nehmen, indem 
man ihnen Darlehen gibt, oder an ihnen durch Glücksspiele zu verdienen. Denn 
ihre Güter sind für uns halāl. Doch Ghadr, d. h. das Nichteinhalten eines Ver-

– 1268 –



sprechens, Betrug und Unterschlagung, ist überall harām. Von jemandem mit 
seinem Einverständnis seine Güter an sich zu nehmen, ist kein Ghadr. Sich an 
seinem Vermögen zu vergreifen oder seine Frau oder Töchter anzugreifen, ist 
Ghadr und harām. Doch es ist Ghadr, die Güter eines in einem muslimischen 
Land befindlichen Nichtmuslims mit Schutzstatus auf unerlaubte Weise an sich 
zu nehmen, und sei es mit dessen Einverständnis. Denn in einem islamischen 
Land müssen die Gebote des Islams eingehalten werden. In einem islamischen 
Land werden mit Nichtmuslimen mit Schutzstatus dieselben Vereinbarungen 
getroffen, die mit Muslimen getroffen werden können. Es ist nicht erlaubt, von 
ihnen Zahlungen zu nehmen, die im Islam nicht verpflichtend sind. Selbst wenn 
dies üblich ist, ist es dennoch nicht erlaubt, sie anzunehmen. Es ist zum Beispiel 
nicht erlaubt, von Menschen, die nach Jerusalem reisen, um Mutter Maria zu 
besuchen, oder von anderen Touristen eine Gebühr im Namen einer Ankunfts-
steuer oder Ähnlichem zu verlangen. Es ist auch harām, von einem muslimischen 
Pilger eine Ankunftsgebühr zu verlangen. 

Einem muslimischen Gefangenen, der sich im Dār al-harb befindet, ist es er-
laubt, ihre Güter und ihr Leben anzugreifen. Das ist auch dann erlaubt, wenn 
er freigelassen wurde und er sich frei bewegen, arbeiten und Geld verdienen 
kann. Denn er hat ihnen kein Versprechen gegeben und ist kein Mustaʾmin ge-
worden. Es ist jedoch nicht erlaubt, dass der Gefangene ihre Frauen und Töchter 
missbraucht. Denn der Geschlechtsverkehr mit einer anderen Frau als der 
Ehefrau und der gekauften Sklavin (Dschāriya) ist nirgendwo erlaubt. Mit einer 
anderen Frau als diesen beiden Geschlechtsverkehr zu haben, ist Unzucht (Zinā). 
Der Geschlechtsverkehr mit seiner Mukātab-Sklavin oder der Sklavin, die ge-
meinsames Eigentum von ihm und jemand anderem ist, oder seiner Sklavin, die 
mit einem anderen Mann verheiratet ist, oder der Sklavin eines anderen ist nicht 
erlaubt. Eine „Dschāriya“ ist eine nichtmuslimische Frau, die im Krieg gegen 
den Feind gefangen genommen und in den Dār al-islām gebracht wurde. Wie 
die übrige Kriegsbeute werden auch sie unter den Veteranen aufgeteilt. Es ist 
nicht erlaubt, eine Person zu verkaufen oder zu kaufen, die nicht in einem Krieg 
gefangen genommen wurde. 

Wenn ein Muslim mit Schutzstatus im Dār al-harb, z. B. in einem christlichen 
Land, von ihrer Regierung mit Ghadr behandelt wird, so beispielsweise sein Ei-
gentum unrechtmäßig konfisziert wird oder er ohne triftigen Grund inhaftiert 
wird, gilt dieser Muslim wie ein Gefangener. Sodann ist es ihm erlaubt, ihnen 
gegenüber Ghadr zu tun. 

Genauso verhält es sich damit, eine Versicherungsprämie zu nehmen. Ange-
nommen, ein muslimischer Geschäftsmann versendet seine Waren auf einem 
Schiff, das einem Harbī gehört, also einem fremden Nichtmuslim, der im Dār 
al-harb lebt. Er zahlt dem nichtmuslimischen Eigentümer des Schiffes eine 
Frachtgebühr. Außerdem zahlt er einem Harbī, der im Dār al-harb, z. B. in Lon-
don, lebt, einen bestimmten, „Frachtversicherungsprämie“ genannten Geldbetrag. 
Wenn das Schiff brennt oder sinkt oder ausgeraubt wird oder die Waren auf an-
dere Weise untergehen, zahlt dieser Harbī dem muslimischen Geschäftsmann 
als Gegenleistung für die Versicherungsprämie den gesamten Wert seiner Waren 
auf dem Schiff. Diese Vorgehensweise ist gestattet. Andererseits hat der Harbī 
einen Mustaʾmin-Vertreter, der mit der Erlaubnis des Sultans im islamischen 
Territorium lebt. Der Geschäftsmann schließt den Versicherungsvertrag mit 
diesem nichtmuslimischen Vertreter ab, der seinerseits den Versicherungsbetrag 
vom Geschäftsmann entgegennimmt. Wenn ein Teil der Waren des Geschäfts-
manns im Meer untergeht, zahlt der Vertreter den gesamten Wert dieses Teils. 
Nach unserem Verständnis ist es für den muslimischen Geschäftsmann nicht 

– 1269 –



halāl, den Wert der untergegangenen Waren von diesem Vertreter zu nehmen. 
Denn dieses Geld ist eine Forderung, die auf einem im Dār al-islām abgeschlos-
senen Vertrag beruht und im Islam nicht erlaubt ist. [Es ist wie Geld, das durch 
Glücksspiel verdient wurde.] 

Frage: Wird ein Treuhänder für ein ihm anvertrautes Gut bezahlt, muss er 
für dieses Gut aufkommen, falls es untergeht. [Es ist nicht vergleichbar mit dem 
Glücksspiel.] Gilt dasselbe nicht für eine Versicherung? 

Antwort: Das vom Versicherer entgegengenommene Geld ist nicht mit der 
Entschädigung des Treuhänders vergleichbar. Denn die Güter wurden nicht 
dem Versicherer übergeben, sondern dem Schiffer. Wenn es sich beim Versicherer 
um den Eigentümer des Schiffes handelt, ist er ein „freier Arbeiter“ (Adschīr 
muschtarak). Die Güter sind in seinem Besitz Treuhandvermögen. Und der ge-
zahlte Versicherungsbetrag ist wie das Geld, das dem Treuhänder gegeben wird. 
Darüber hinaus müssen der Treuhänder und der freie Arbeiter nicht für den 
Verlust von Gütern aufgrund von unvermeidbaren Ereignissen wie dem Unter-
gang des Schiffes, dem Tod usw. aufkommen. 

Frage: Zu Beginn des Abschnitts über die Bürgschaft heißt es: „Jemand sagt 
zu einer anderen Person, sie solle einen bestimmten Weg gehen, der sicher sei, 
und die Person nimmt tatsächlich diesen Weg und wird unterwegs ausgeraubt. 
In diesem Fall muss derjenige, der dies sagt, nicht für den Verlust der Güter 
dieser Person aufkommen. Hätte er gesagt: ,Dieser Weg ist sicher. Falls du aus-
geraubt wirst, werde ich für deinen Verlust aufkommen‘, dann müsste er den 
Schaden ersetzen.“ Gilt dasselbe nicht für eine Versicherung? 

Antwort: Zu sagen, dass der Weg sicher ist, bedeutet zu sagen: „Ich weiß, 
dass der Weg sicher ist.“ Jemand wird nicht zum Bürgen (Kafīl), wenn er sagt, 
was er weiß. Bürge ist er dann, wenn er sagt: „Ich werde für den Verlust auf-
kommen, wenn es nicht so ist, wie ich sage.“ Täuscht er als Bürge, muss er Scha-
denersatz leisten. Da er nicht gesagt hat, dass er im Falle einer Ausraubung den 
Schaden ersetzen werde, ist er kein Bürge und muss demnach nicht für den 
Verlust aufkommen. Dass er sagt, dass er eine Bürgschaft übernehmen würde, 
ist ein Indiz dafür, dass er den anderen nicht täuscht/betrügt. Angenommen, 
ein Dorfbewohner bringt Weizen zu einer Mühle und der Müller sagt zu ihm: 
„Lege den Weizen in diesen Eimer.“ Der Dorfbewohner tut dies und der Weizen 
fällt durch ein Loch am Boden des Eimers ins Wasser und das Wasser treibt 
den gesamten Weizen weg. Der Müller wird für den Weizen bezahlen müssen, 
sofern er von dem Loch am Boden des Eimers wusste, als er sagte, der Dorfbe-
wohner solle den Weizen in den Eimer legen. Denn er hat ihn betrogen, als er 
dies sagte. Das bedeutet also, dass eine Handlung nur dann als Betrug bezeichnet 
werden kann, wenn derjenige, der die Aussage tätigt, von der Gefahr Bescheid 
weiß, das Gegenüber aber in Unkenntnis darüber ist. Hätte der Dorfbewohner 
seinen Weizen wissentlich in den Eimer gelegt, obwohl er das Loch gesehen 
hatte, hätte er sein Gut aus eigenem Willen verschwendet. 

Es liegt auf der Hand, dass der Versicherer keineswegs die Absicht hat, den 
Händler zu betrügen. Ob das Schiff sinken wird oder nicht, kann er nicht wissen. 
Was die Gefahr von Räubern und Wegelagerern anbelangt, so ist sie sowohl 
dem Versicherer als auch dem Händler gleichermaßen bekannt. Ohnehin zahlt 
der Händler den Versicherungsbetrag, um eine Entschädigung für den möglichen 
Verlust seiner Güter zu erhalten, weil er von den Gefahren auf dem Weg Bescheid 
weiß. Der Sachverhalt mit der Versicherung ähnelt also nicht dem Fall, dass 
der Reisende oder der Dorfbewohner betrogen wird. 

Angenommen, ein muslimischer Geschäftsmann hat einen Geschäftspartner, 
der ein Harbī ist und im Dār al-harb [also in einem Land wie England, in welchem 

– 1270 –



die Menschen Götzen verehren] lebt, und dieser Partner schließt dort einen 
Vertrag mit einem Versicherer ab und bekommt später das Geld der unterge-
gangenen Güter vom dortigen Versicherer bezahlt und schickt es seinem musli-
mischen Partner, der in dem muslimischen Land lebt, dann ist es halāl für den 
muslimischen Geschäftsmann, das gesendete Geld anzunehmen. Denn der un-
wirksame Vertrag wurde im Dār al-harb und zwischen zwei Harbīs geschlossen 
und ihre Güter wurden mit ihrem Willen an den Muslim geschickt. Es ist daher 
keine Sünde für den Muslim, es anzunehmen. 

Es ist für einen muslimischen Geschäftsmann erlaubt, sich in den Dār al-
harb zu begeben, dort mit einem nichtmuslimischen Versicherer einen Vertrag 
abzuschließen und den Wert der untergegangenen Güter im Dār al-islām vom 
Vertreter dieses Versicherers zu erhalten. Denn ein Vertrag, der mit einem 
Harbī im Dār al-harb geschlossen wird, ist belanglos. Er hat also das Gut des 
Harbīs mit dessen Einverständnis an sich genommen. Schließt er den Vertrag 
mit dem Nichtmuslim hingegen im Dār al-islām ab und erhält den Wert der 
Güter vom Nichtmuslim im Dār al-harb, dann ist es nicht halāl, das Geld anzu-
nehmen, selbst wenn es mit dem Willen des Nichtmuslims geschieht. Denn er 
hätte dieses Geld als Ergebnis eines im Dār al-islām abgeschlossenen unwirksamen 
Vertrages erhalten. Jeder im Dār al-islām abgeschlossene Vertrag ist rechtskräftig 
und es werden darauf die schariarechtlichen Normen angewandt. Aufgrund der 
Unwirksamkeit des besagten Vertrages ist dieser harām. Die Übersetzung aus 
dem Ibn Ābidīn endet hier. 

Muhammad Bakhīt-al-Mutīʿī, einer der großen Gelehrten des letzten Jahr-
hunderts, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt auf der 24. Seite seiner 
Abhandlung mit dem Titel as-Sūkartāh: „Ein Versicherungsvertrag (Taʾmīn) ist 
ein unwirksamer Vertrag. Denn es handelt sich um einen Vertrag, der von einer 
wahrscheinlichen Gefahr abhängig gemacht wird, was wiederum eine Art von 
Glücksspiel ist.“ Ein anderer Gelehrter, nämlich Ahmad Ibrāhīm Efendi, schreibt 
in der dritten Ausgabe der Zeitschrift Madschallat asch-schubbān al-muslimīn 
aus dem Jahre 1941: „Die Lebensversicherung ist ein Glücksspiel, das mit einer 
möglichen Gefahr verbunden ist.“ Entgegen diesen Gelehrten argumentiert Dr. 
Siddīq Muhammad Amīn ad-Darīr in der sechsten Ausgabe der Zeitschrift al-
Hady al-islāmī aus dem Jahre 1975 wie folgt: „Die Versicherung ist eine gegen-
seitige Hilfeleistung. Sie sorgt dafür, dass eine Gefahr, die eine Person trifft, 
mit vielen anderen Menschen geteilt wird. Der Versicherer bürgt für diese Hil-
feleistung. Der Versicherte und der Versicherer sind sich des Geldes, das ihnen 
zusteht, sowie des Geldes, das sie zu zahlen haben, sicher. Die Versicherung 
dient dazu, den Schaden der Gefahr zu beseitigen. Glücksspiel bedeutet dagegen, 
sich selbst einer Gefahr auszusetzen. Eine Versicherung ist ein ernsthafter 
Vertrag. Das Glücksspiel hingegen ist ein Spiel. Ja, eine Versicherung ist ein 
Vertrag, der ein Risiko (Gharar) enthält, d. h. ein Vertrag mit einem vermutlichen 
und ungewissen Ergebnis. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hat Risiko 
enthaltende Verkäufe verboten. Ein Beispiel dafür ist der Verkauf von Fisch 
vor dessen Fang. Das Risiko bei der Versicherung ist ein übermäßiges Risiko 
(Gharar fāhisch). Risikobehaftete Verträge sind jedoch dann zulässig, wenn ein 
allgemeines Bedürfnis vorliegt und es keinen anderen Ausweg gibt. Imām as-
Suyūtī, möge Allah sich seiner erbarmen, definiert das Bedürfnis (Ihtiyādsch) 
wie folgt: Es handelt sich um einen Zustand, der sich zu einer Strapaze entwickelt, 
wenn das Verbotene nicht genutzt wird; die Nichtverwendung des Verbotenen 
führt aber nicht zum Tod.“ Das Bedürfnis einer Person, die sich in Gefahr 
befindet oder einen Schaden erleidet, nach Hilfe kann man nicht bestreiten. 
Dafür gibt es aber Hilfsgesellschaften, die sich aus Spenden und Schenkungen 

– 1271 –



(Tabarruʿ) finanzieren und nicht auf Gewinn ausgerichtet sind. Es gibt keinen 
Bedarf an Versicherungsunternehmen, die auf Profit und Gewinn ausgerichtet 
sind. Die Hilfsgesellschaften werden von einer ausgewählten Gruppe unter den 
Spendern und Schenkern oder von der Regierung verwaltet. 

Muhammad Amīn ad-Darīr widerspricht mit seinem eigenen Verständnis 
und seiner persönlichen Logik den großen Rechtsgelehrten. Doch weder sein 
Verständnis noch seine Logik entsprechen der Rechtswissenschaft. Zunächst 
einmal stuft er die Versicherung (das ein Glücksspiel ist) als gegenseitige Hilfe-
leistung ein. Seine Argumentation ist so dürftig, dass er die offensichtliche Tat-
sache übersieht, dass der Islam glücksspielähnliche, zweifelhafte Hilfeleistungen 
verbietet und wohltätige Menschen dazu ermutigt, durch Spenden und Schen-
kungen den Opfern von Unfällen und Katastrophen Unterstützung zu geben. 
Menschen, die Schaden erleiden, sollen nicht auf illegitimem Wege, sondern 
auf legitimem Wege unterstützt werden. Die Aussage, der Versicherte sei sich 
des Geldes, das ihm zusteht, sicher, bedeutet zu behaupten, dass er im Voraus 
wisse, dass eine Katastrophe eintreten werde, was wiederum nicht nur der Rechts-
wissenschaft widerspricht, sondern auch den Glauben (Īmān) tangiert. Denn 
die Behauptung, das Verborgene (Ghayb) zu kennen, führt zum Unglauben 
(Kufr). Wenn er damit sagen will, dass er im Falle einer Katastrophe sich seiner 
Forderung sicher sei, dann würde dies bedeuten zu sagen, dass die Versicherung 
ein Glücksspiel und somit harām ist, und damit hätte er die Versicherung abge-
lehnt, obwohl er sie verteidigen wollte. Viele Händler begeben sich auf gefährliche 
Verdienstwege. Solche Gefahren haben Handel und Handwerk nicht harām 
werden lassen. Das Glücksspiel hingegen birgt keine derartigen Gefahren. Ganz 
im Gegenteil ist das Glücksspiel harām geworden, weil es ein gefahrloser und 
müheloser Gewinn ist. Andererseits wäre es ein erstaunliches Unrecht, das in 
Wettkämpfen als Vorbereitung auf den Krieg und beim Wissenserwerb enthaltene 
Glücksspiel rein als „Spiel“ zu bezeichnen. Es ist richtig, dass Spiele Glücksspiele 
enthalten. Doch es ist nicht richtig, jedes Glücksspiel als „Spiel“ zu bezeichnen. 
Auch der verstorbene Schaykh Abū Zahra, möge Allah sich seiner erbarmen, 
erklärt, dass es sich bei der Versicherung um ein Glücksspiel handelt, sie Risiko 
enthält, im Falle einer Gefahr der Versicherer und im Falle des Fehlens einer 
Gefahr der Versicherte Verlust im Maße der „schweren Täuschung“ (Ghaban 
fāhisch) erleidet und dass es bei jedem Vertrag wesentlich ist, dass für beide 
Parteien Gleichheit hinsichtlich Verlust und Gewinn herrscht. Er schreibt auch, 
dass die Lebensversicherung ein offenkundiges Glücksspiel und Zins ist. Au-
ßerdem schreibt er, dass man auf einer Konferenz in al-Baida, Libyen, zu dem 
Ergebnis gelangt ist und beschlossen wurde, dass Versicherungen gegen Verlust 
und Gefahr zwar den Rechtslehren der vier Rechtsschulen widersprechen, sie 
jedoch statthaft seien, da sie sich zu einer üblichen Praxis entwickelt haben und 
zur Steigerung des Imports beitragen, und dass die Lebensversicherung harām 
ist, weil sie offenkundig ein Glücksspiel ist. Aus dem bisher Dargelegten versteht 
sich, dass keine Art von Versicherung halāl ist. Gefahren- und Schadenversi-
cherung können ebenfalls nicht als erlaubt bezeichnet werden. Diese Aufgabe 
wird von den Hilfsfonds wahrgenommen. Die Spenden an die Hilfsfonds werden 
jedoch von wohltätigen Menschen und von der Regierung geleistet. Die Spender, 
die ihr Geld in diese Fonds einzahlen, können keinen Nutzen daraus ziehen. 
Wenn sie dies versuchen, wird die ganze Sache zu einem Glücksspiel und somit 
harām. Dass Verbote zur Gewohnheit werden, führt keineswegs dazu, dass sie 
dadurch halāl werden. 

Wie man sieht, ist ein mit einem beliebigen Versicherer im Dār al-islām ge-
schlossener Vertrag unwirksam, unabhängig davon, ob er ein Muslim oder ein 

– 1272 –



Nichtmuslim ist. Auf diese Weise erhaltenes und gegebenes Geld ist harām. Für 
einen Muslim ist es halāl, mit nichtmuslimischen Versicherern im Dār al-harb 
Verträge abzuschließen und Geld von ihnen zu nehmen. Im Dār al-islām müssen 
Verluste, die durch Unfälle und Katastrophen entstanden sind, von Hilfsorga-
nisationen, nicht aber von Versicherungsgesellschaften bezahlt werden. Auf 
diese Weise wird nicht nur den Menschen ein Dienst erwiesen, sondern die 
Wohltäter werden auch für ihre Spenden und Schenkungen (Tabarruʿ) reichlich 
Lohn (Thawāb) erhalten. Außerdem werden die Menschen vor einer schweren 
Sünde bewahrt. 

Das arabische Wort für „Versicherung“ ist „Taʾmīn“. Im 747. Artikel der li-
byschen Gesetze, die vor dem sozialistischen Staatsstreich in Kraft waren, und 
der ägyptischen Gesetze sowie im 617. Artikel der sudanesischen Gesetze und 
ebenso in der Ausgabe vom März 1395/1975 der Zeitschrift mit dem Titel al-
Hady al-islāmī, das vom libyschen Stiftungsministerium herausgegeben wurde, 
finden sich ausführliche Informationen unter dem Titel „Uqūd al-gharar“. In 
den Ausgaben der Zeitschrift al-Hady al-islāmī von 1975 und 1976 steht ge-
schrieben, dass ein großer Teil dieser Informationen dem Islam widerspricht. 
Im Islam gibt es keine Art von Versicherung. Im Islam gibt es Stiftungen, die 
Staatskasse und Hilfsorganisationen. Die Aufgaben der Arbeiterversicherungen 
und der Rentenfonds werden von der Staatskasse (Bayt al-māl) wahrgenommen. 
Die Staatskasse nimmt von den Arbeitern und Beamten nichts ein. Sie zieht 
nichts von ihren Gehältern und Löhnen ab. Denn diese Menschen sind arm. 
Stattdessen nimmt sie von Arbeitgebern und Gewerbetreibenden die Zakat ein. 
Diese Aufgabe wird von der Regierung wahrgenommen. Sie überprüft die Buch-
haltung der Arbeitgeber und Gewerbetreibenden, nimmt von ihnen die Zakat 
ein und legt sie in die Staatskasse. Von hier stellt sie den Arbeitern, Beamten 
und Rentnern Häuser, Gehälter und Lebensunterhalt bereit. So führt ein jeder 
Muslim ein angenehmes und glückliches Leben. Dass die Güter und Geldbeträge, 
die bei den Arbeiterversicherungen und Treuhändern gesammelt bzw. von den 
Gehältern gekürzt werden, der islamrechtlichen Bestimmung der „Luqata“ 
(Fundsachen) unterliegen, teilte der große Gelehrte Abdulhakīm Efendi in 
seinen Predigten mit. Mit Luqata sind Güter gemeint, die auf dem Boden 
gefunden werden. Fundsachen und unreine Güter (Māl khabīth) werden ihren 
Eigentümern zurückgegeben. Können die Eigentümer nicht gefunden werden, 
verteilt man sie an die Armen. Sobald der Arme sie in Besitz nimmt, werden sie 
sein Eigentum. Die Regierung betreibt weder Handel noch Landwirtschaft, sie 
errichtet nicht einmal Fabriken und Schwerindustrien. Diese sind Sache der Ei-
genunternehmung, also des Volkes. Dass jede Art von Versicherung harām ist, 
steht zusammen mit den Quellen im Buch al-Halāl wal-harām fil-islām von Yūsuf 
al-Qaradāwī geschrieben. 

Hilfsorganisationen wie der Rote Halbmond und die Stiftung Ihlas unterliegen 
den islamrechtlichen Bestimmungen der „Hiba“ (Schenkung). Islamrechtlich 
sind sie keine Stiftungen. Denn für den Fall, dass Goldmünzen und Papierscheine 
gestiftet werden, sind sie niemandes Eigentum. Was jedoch Güter und Geld be-
trifft, die Hilfsorganisationen gespendet bzw. geschenkt (Tabarruʿ) werden, so 
sind sie das Eigentum des Vorsitzenden der Organisation, sobald der zuständige 
Arbeiter sie in Besitz nimmt. Die in der Organisation tätigen Arbeiter sind Ver-
treter des Vorsitzenden. Im al-Hindiyya heißt es: „Wenn jemand einer Person 
Geld mit der Anweisung gibt, es einem bestimmten Armen zu geben, und sie 
dem Armen von ihrem eigenen Geld gibt, dann muss sie Ersatz für das erhaltene 
Geld leisten [d. h. den entsprechenden Betrag zurückzahlen]. Gibt sie das Geld 
einem anderen Armen, muss sie keinen Ersatz leisten. Wird ihr als Gegenleistung 

– 1273 –



für das gegebene Geschenk eine Kleinigkeit [wie z. B. eine Quittung] gegeben, 
darf sie das Geschenk nicht mehr zurückverlangen. Ein Bettler, bei dem nicht 
bekannt ist, dass er die ihm gegebenen Almosen für Verbotenes ausgibt oder 
dass er nicht arm ist, sollte nicht mit leeren Händen weggeschickt werden. Wenn 
er sagt, dass er das Geld, das man ihm gibst, an Bedürftige geben werde, ist es 
notwendig, ihm Almosen zu geben.“ Deshalb sollten Menschen, die Spenden 
und Schenkungen annehmen, bei der Annahme sagen, dass sie das Geld an Be-
dürftige und/oder wohltätige Menschen geben werden. Etwas zu schenken bzw. 
zu spenden (als Almosen zu geben), wird „Tabarruʿ“ genannt. Schulden zu er-
lassen, wird als „Ibrā“ bezeichnet. 

 
Mediziner sagen, sie haben neue Medikamente,  
Was nützt es, sogar wenn du der weiseste Mann wärst,  
Wenn du in deinem letzten Atemzug nicht zu sprechen vermagst,  
Was nützt dir deine schöne Stimme, die du jetzt hast. 
 
Auch wenn du Millionär bist, isst du das, was dir gewährt wurde,  
Eines Tages wirst du den Trank des Todes kosten, 
Barfuß und ohne Hauptbedeckung wirst du dieses Leben verlassen,  
Was nützt es, wenn die ganze Welt dir gehören würde. 
 
Auch wenn dein Rang und dein Wissen sehr hoch wären,  
Wenn du keinen Glauben hast, und deine Taten aus Sünden bestehen, 
Wenn du dein Haupt nie zur Niederwerfung bewegt hast,   
Was nützt es dir, wenn du der Diktator der ganzen Welt wärst. 
 
Wenn das Horn ertönt und die Sterne herabfallen,  
Wenn die Meere austrocknen und die Wasser verschwinden,  
Wenn die Berge verworfen werden wie Baumwolle,  
Was nützt es dir, wenn du dein Reichtum mit Verbotenem erlangt hast. 
 
Wenn die Hölle aus der Ferne gezeigt wird,  
Wenn sie ihr Feuer auf den „Mahschar-Platz“ leitet,  
Wenn die Menschen gen „Sirāt-Brücke“ sich bewegen,  
Was nützt es dir, auch wenn du wie ein Löwe wärst. 
 
Du unterscheidest nicht zwischen Halāl und Harām,  
Wenn du hunderttausend hast, sagst du, es sollte eine Million sein,  
Öffne deine Augen, diese Welt ist vergänglich,  
Sie wird vergehen, was nützt es dir, wenn sie etwas länger bei dir bliebe. 
 
Es kommt der Tag, an dem sie dich von deinem Heim abholen,  
Es gibt kein Entrinnen von Azrāʾīl, dem Todesengel,  
Sage ständig den Namen „Allah“ auf und lasse nicht ab davon, 
Was nützt es dir, auch wenn deine Lebenszeit tausend Jahre wäre. 
 
Im Islam gibt es nichts Schwieriges in Ausführung der Taten,  
Er ist Nahrung für das Herz und deine Seele, 
Warum nimmst auch du nicht den Islam an,  
Was nützen dir gute Taten, wenn du keinen Glauben hast? 

– 1274 –



22 — STRAFEN (UQŪBĀT) 

Die islamische Rechtswissenschaft (Fiqh) teilt sich in vier große Abschnitte: 
Ibādāt, Munākahāt, Muʿāmalāt und Uqūbāt. Wir haben in unserem Buch die 
ersten drei Abschnitte in notwendigem Maße erklärt. Nachfolgend wollen wir 
auch das Kapitel Uqūbāt kurz behandeln. Im dritten Teil des Buches ad-Durr 
al-mukhtār heißt es: 

Strafen durch Züchtigung, Handabschlagen, Steinigen bis zum Tod oder Exe-
kutierung werden „Uqūbāt“ genannt. Uqūbāt bedeutet wörtlich „Dinge, die 
nachfolgen“. Da diese Strafen nach dem Begehen der Sünde verhängt werden, 
wurden sie so genannt. Uqūbāt werden in drei Kategorien eingeteilt: „Hadd“, 
„Taʿzīr“ und „Qisās“. „Hadd“ (koranische Strafen) sind Strafen, deren Maß 
im Islam definitiv festgesetzt sind. „Taʿzīr“ (richterliche Ermessensstrafen) sind 
Strafen unterschiedlicher Art und werden vom Richter festgesetzt. Hadd-Strafen 
werden bei Zweifel erlassen/vergeben. Taʿzīr-Strafen jedoch werden bei Zweifel 
erforderlich. Kinder bekommen keine Hadd-Strafe verhängt, sondern eine Taʿzīr-
Strafe. Nur ein Richter kann die Hadd-Strafe verhängen. Die Taʿzīr-Strafe dürfen 
der Ehemann und jeder Muslim, der jemanden beim Sündigen sieht, vollziehen. 
Bei Hadd-Strafen werden keine Frauen als Zeugen verhört. Der Hadd-Ver-
dächtige wird eingesperrt, der Taʿzīr-Verdächtige hingegen nicht. Wenn das 
Hadd-Delikt vor Gericht gebracht wurde, kommen eine Fürsprache (Schafāʿa) 
und ein Strafverzicht (Afw) nicht mehr in Frage. Reue (Tawba) lässt die Taʿzīr-
Strafe entfallen. Die Hadd-Strafe von Sünden, die dem Richter nicht zu Ohren 
kommen, entfällt ebenfalls durch Reue. 

Fünf Sünden erfordern die Hadd-Strafe: Unzucht, das Trinken von Wein 
und der Rauschzustand durch den Konsum alkoholischer Getränke, falsche Be-
zichtigung der Unzucht, Diebstahl und Wegelagerei. Die Hadd-Strafe wird nicht 
mit Begehen der Tat verbindlich (wādschib), sondern mit dem Urteil des Richters. 
Eine Hadd-Strafen führt nicht zur Tilgung der Sünde. Um von der Sünde loszu-
kommen, muss die Person zusätzlich Reue empfinden. Hadd bedeutet lexikalisch 
„Verhinderung“. Der Wächter wird „Haddād“ genannt, denn er verhindert, 
dass jeder hereingeht. 

1. HADD-STRAFE FÜR DIE PERSON, DIE BEI DER UNZUCHT ER-
TAPPT WIRD: Wenn ein Muslim oder Nichtmuslim, der rechtlich verantwortlich 
(mukallaf) ist und sprechen kann, im Dār al-islam ohne bedroht zu werden mit 
eigenem Wunsch, ob trunken oder nüchtern, Unzucht begeht und dabei erwischt 
wird, wird die Hadd-Strafe sowohl für den Mann als auch für die Frau erforderlich. 
Das Delikt wird dadurch erwiesen, dass vier männliche Zeugen gemeinsam und 
vor dem Richter bezeugen, ihn während der Unzucht selbst gesehen zu haben, 
oder dass Mann und Frau die Tat viermal gestehen. Wenn einer von beiden dies 
leugnet, entfällt die Hadd-Strafe. Nach dem Geständnis (Iqrār) dieses zu wi-
derrufen, lässt die Strafe ebenfalls entfallen. [Todesstrafen, Gefängnisstrafen 
und Züchtigungen werden vom Gericht angeordnet und allein von den vom 
Staat zu diesem Zweck ernannten Beamten ausgeführt. Ohne richterlichen Be-
schluss darf niemand irgendjemanden töten oder schlagen oder das Vermögen, 
das Leben, die Würde oder die Ehre eines anderen antasten. Dies gilt auch im 
Fall von Nichtmuslimen. Krieg und Dschihad werden vom Staat geführt. Ohne 
Befehl des Staates und des Kommandanten darf niemand einen Krieg führen 
und nicht einmal einen Nichtmuslim angreifen. Diese Handlungen sind große 
Sünden. Das Brechen des Herzens eines Gläubigen ist gar eine größere Sünde 
als das mehrmalige Zerstören der Kaaba. Es ist nahezu unmöglich, dass die Un-
züchtigen während des Aktes von vier Zeugen gleichzeitig gesehen werden. Das 

– 1275 –



wäre nur möglich, wenn es an öffentlichen Plätzen vor den Augen der Menschen 
geschieht. Deswegen sagte in den 600 Jahren des Osmanischen Reiches nicht 
eine einzige Person als Zeuge gegen Unzucht aus und es wurde aus diesem 
Grund niemand zu Tode gesteinigt. Daraus ist auch zu verstehen, dass das Of-
fenlegen von im Geheimen begangenen Sünden selbst eine Sünde darstellt. 
Diese Strafe wird nicht verhängt, weil Unzucht begangen wird, sondern weil 
diese schändliche Tat sich ausbreitet und um Unsittlichkeit zu verhindern.] 

Männer oder Frauen, die muhsan sind, also bereits geheiratet haben, werden 
als Hadd-Strafe in der Öffentlichkeit zu Tode gesteinigt, auch dann, wenn sie 
mittlerweile geschieden oder verwitwet sind. Es ist obligatorisch, dass zuerst 
alle Zeugen Steine werfen. Wenn einer der Zeugen stirbt, abwesend ist oder 
zwar anwesend ist, aber aus irgendeinem Grund keinen Stein wirft, entfällt die 
Hadd-Strafe. Wurden sie infolge ihres Geständnisses verurteilt, muss zuerst der 
Richter Steine werfen. Danach wirft die Bevölkerung, also jedermann, Steine. 
Nach dem Tod wird die Person gewaschen, in ein Leichentuch gewickelt und 
das Totengebet wird für sie verrichtet. 

Wer nie geheiratet hat, bekommt 100 Stockschläge als Strafe. Der Stock darf 
keine Knoten haben und es darf nicht derart hart geschlagen werden, dass die 
Schläge Verletzungen zufügen. Der Mann wird zunächst ausgezogen und nur 
ein Lendentuch übrig gelassen. Im Stehen werden ihm an alle Stellen außer 
Kopf, Gesicht und Leistengegend Stockschläge verpasst. Die Kleider einer Frau 
werden nicht ausgezogen. Dicke Kleidungsstücke wie Mäntel oder dergleichen 
werden ausgezogen. Die Frau setzt sich hin und wird im Sitzen geschlagen. Nach 
dem Schlagen kann der Richter bei Wunsch die Personen für ein Jahr aus der 
Stadt verbannen. Steinigung und Schläge werden nicht zusammen vollzogen.  

Beim Schutzbefohlenen (Dhimmī) werden die drei Arten der Uqūbāt-Strafen 
ausgeführt, mit Ausnahme der Hadd-Strafe für Alkoholkonsum. Bei einem im 
Dār al-islām befindlichen Harbī jedoch wird nur die Hadd-Strafe für falsche 
Bezichtigung der Unzucht ausgeführt und Vergeltung geübt, die auch Rechte 
von Menschen beinhalten. 

Wenn ein Schutzbefohlener mit einer muslimischen Frau Unzucht begeht, 
wird er nicht gesteinigt, sondern geschlagen. Ein Mann, der mit der Frau in 
seinem Bett Unzucht begeht mit der Annahme, es handele sich um seine Ehefrau, 
und eine Schutzbefohlene, die mit einem Harbī-Nichtmuslim Unzucht begeht, 
sowie ein Schutzbefohlener, der mit einer Harbī-Nichtmuslimin Unzucht begeht, 
bekommt die Hadd-Strafe. In den letzten beiden Fällen erhalten die Harbīs 
keine Hadd-Strafe. Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wer für Geld Unzucht 
begeht [beispielsweise mit einer Prostituierten im Bordell schläft] bekommt 
nach Imām Abū Hanīfa keine Hadd-Strafe. Er muss den Betrag der üblichen 
Brautgabe (Mahr al-mithl) bezahlen. Beide bekommen harte Taʿzīr-Strafen und 
werden eingesperrt, bis sie Reue zeigen. Nach den Imāmayn bekommen beide 
die Hadd-Strafe. Wer bedingungslos ein Gut gibt und als Gegenleistung Unzucht 
begeht, bekommt ebenfalls die Hadd-Strafe verhängt. Sagt er aber: ,Nimm dieses 
Geld und lass mich dafür mit dir schlafen‘, wird ihm keine Hadd-Strafe auferlegt. 
Es handelt sich nämlich um eine Zeitehe (Mutʿa). Da diese Ehe zweifelhaft ist, 
wird keine Hadd-Strafe erforderlich. Gibt jemand einer Frau Geld und sagt 
dabei: ,Das ist deine Brautgabe‘, und schläft dann mit ihr, gibt es keine Hadd-
Strafe.“ Doch all dies ist harām und eine große Sünde. Im al-Barīqa steht ge-
schrieben, dass die Arten der Unzucht, die keine Hadd-Strafe nach sich ziehen, 
ebenfalls harām sind. Das Geld, das die Frau dafür nimmt, ist harām (Schirʿat 
al-islām). Für Päderastie (Knabenliebe), also Analverkehr (Liwāt) gibt es keine 

– 1276 –



Hadd-Strafe. Doch demjenigen wird durch Einsperren und Schläge die Taʿzīr-
Strafe auferlegt. Wer dies zur Gewohnheit macht, wird exekutiert. Wer zum 
Analverkehr gezwungen wird und keinen anderen Ausweg als das Töten des 
Zwingenden findet, darf ihn töten, wie im al-Fatāwā al-khayriyya geschrieben 
steht. Im Dār al-harb wird keine Hadd-Strafe für Unzucht vollstreckt. 

Selbstbefriedigung (Masturbation) mit den Händen ist harām, wenn sie dem 
Genuss dient, und erfordert eine Taʿzīr-Strafe. Zwecks Erleichterung ist es 
erlaubt und es wird wādschib, wenn die Gefahr der Unzucht besteht [Ibn Ābidīn 
im Kapitel über Dinge, die das Fasten ungültig machen]. Im Paradies gibt es 
keinen Liwāt, denn im Paradies gibt es keine schändlichen Taten. 

[In christlichen Ländern laufen Frauen und Mädchen mit unbedeckten Häup-
tern, Armen und Beinen herum. Dadurch treiben sie die Männer zur Sittenlo-
sigkeit und Unzucht. Während die Frau zu Hause kocht, die Wäsche wäscht und 
das Haus säubert, vergnügt sich der Mann draußen oder auf der Arbeit mit frei-
zügigen Frauen, die er begehrt, und begeht sogar Unzucht. Abends kommt er 
nachdenklich und niedergeschlagen nach Hause. Er versinkt in üble Fantasien 
und blickt seiner Frau, die er einst attraktiv fand und liebte und sorgfältig aus-
erwählt hatte, nicht einmal mehr ins Gesicht. Da der Ehefrau, die Aufmerksamkeit 
sowie Freude erwartet, um ihre Erschöpfung zu Hause zu vertreiben, diese 
Rechte nicht gewährt werden, erleidet sie Nervenzusammenbrüche. Dadurch 
bricht das Familienleben zusammen. Ein Mann, der auf der Straße mit einer 
Frau eine Beziehung eingeht, hinterlässt sie wie gebrauchte Wäsche und geht 
dann Beziehungen mit anderen ein, wodurch jedes Jahr tausende Frauen und 
Männer und ihre Kinder in klägliche Zustände geraten. Sie werden sittenlos 
und anarchistisch. Die Gesellschaft und die Nation geraten in dekadente Lagen. 
Der Schaden an der Gesellschaft, dem Land und der Jugend durch Frauen, die 
freizügig, parfümiert und geschmückt umherlaufen, ist größer und verheerender 
als der Schaden durch Alkohol und Drogen. Allah, der Erhabene, hat geboten, 
dass Frauen und Mädchen sich bedecken, damit sich die Menschen im Diesseits 
nicht ins Verderben stürzen und im Jenseits keiner schmerzvollen Pein ausgesetzt 
werden. Wie traurig ist es, dass manche Leute, die Sklaven ihrer Triebseele und 
ihrer Gelüste sind, die Gebote Allahs, des Erhabenen, als rückständig und die 
unsinnigen und ausgefallenen Taten der Ungläubigen als fortschrittlich betrachten. 
Manche von diesen vermeintlich fortschrittlichen Leuten erlangten mithilfe ihrer 
Arbeitskollegen ein Abschlusszeugnis und besetzten Schlüsselpositionen. Sie 
singen wie die Eulen und greifen bei jeder Gelegenheit den Islam an. Mit diesen 
Heldentaten (!) ernten sie Beifall und erlangen finanzielle Unterstützung der 
Christen, Juden und Kommunisten, welche seit jeher unsere Feinde sind. Dadurch 
erlangen sie Macht und täuschen die Jugendlichen mit zahlreichen Tricks. Möge 
Allah, der Erhabene, ihnen Verstand bescheren! Möge Er sie dazu befähigen, 
zwischen wahr und falsch zu unterscheiden!] 

2. HADD-STRAFE BEI ALKOHOLKONSUM: Ein Muslim, der Wein trinkt, 
und sei es nur ein Tropfen, bekommt die Hadd-Strafe verhängt. Wer eine Mi-
schung trinkt, bei der mehr als die Hälfte Wasser ist, oder andere alkoholische 
Getränke konsumiert, bekommt die Hadd-Strafe nur, wenn er davon betrunken 
wird. Trinkspiritus ist einstimmig wie Wein eine grobe Unreinheit. Differenzen 
gibt es bezüglich der Frage, ob dafür wie im Falle des Weins und anderer alko-
holischer Getränke die Hadd-Strafe erforderlich wird. In einem Hadith, der im 
Sahīh Muslim überliefert wird, heißt es: „Jedes berauschende Getränk ist wie 
Wein harām.“ Der Konsum eines Tropfens eines jeden alkoholischen Getränkes 
ist harām. Wer betrunken gesehen wird oder wer aus dem Mund nach Wein 
riecht, wird, wenn zwei Zeugen aussagen, dass er Alkohol konsumiert hat, oder 

– 1277 –



er bei Nüchternheit ein einmaliges Geständnis ablegt, mit der Hadd-Strafe be-
straft, nachdem er nüchtern geworden ist.  

Die Hadd-Strafe für Alkohol sind 80 Stockschläge.  
Bilsenkraut ist mubāh, da es eine Pflanze ist. Sich damit zu berauschen, ist 

jedoch harām. Die Regel, wonach das, was in großen Mengen berauscht, auch 
in kleinen Mengen harām ist, gilt nur bei flüssigen Substanzen. Es gibt keinen 
Gelehrten, der feste Substanzen wie Safran und Amber, die in großen Mengen 
berauschen, als harām bezeichnet hat. Es gibt auch niemanden, der diese und 
das Bilsenkraut als unrein bezeichnet hat. Pflanzen, die in großen Mengen giftig 
sind, in geringer Menge zu benutzen, ist erlaubt, aber die Verwendung großer 
Mengen harām. 

Wenn die Hadd-Strafe für Alkoholkonsum oder Unzucht an einer Person 
ausgeführt wurde, wird diese Strafe bei wiederholter Tat erneut vollstreckt. Die 
Meldung von Taten, die rechtzeitig hätten mitgeteilt werden können und bei 
denen mehr als ein Monat vergangen sind, wird nur im Falle der falschen Be-
schuldigung der Unzucht akzeptiert. Das Geständnis des Schuldigen wird zu 
jeder Zeit akzeptiert. 

3. HADD-STRAFE BEI FALSCHER BESCHULDIGUNG DER UN-
ZUCHT (QADHF): Qadhf bedeutet wörtlich, etwas zu schmeißen/werfen. Im 
Islam ist es eine große Sünde, einen Mann oder eine Frau, die muhsan sind, der 
Unzucht zu beschuldigen. Auf Wunsch des Beschuldigten wird die Hadd-Strafe 
beim Beschuldigenden ausgeführt. Wer einen Verstorbenen beschuldigt, dem 
wird auf Wunsch seines Vaters oder Kindes die Hadd-Strafe verhängt. Hinsichtlich 
des Nachweises und der Strafhöhe ist sie identisch mit dem Hadd für Alkohol-
konsum. Auch der Harbī-Nichtmuslim, der einen Muslim der Unzucht bezichtigt, 
wird mit der Hadd-Strafe belegt. Wenn jemand zu einer anderen Person „Yā 
zānī“ („O du Unzüchtiger“) sagt und die andere Person mit „Nein, du bist es“ 
entgegnet, wird bei beiden die Hadd-Strafe angewandt. 

4. HADD-STRAFE BEI DIEBSTAHL: Unter Diebstahl (Sariqa) wird die 
Wegnahme einer Sache einer fremden Person im Geheimen verstanden. Fremdes 
Eigentum, gleich ob viel oder wenig, unrechtmäßig und ohne Einvernehmen 
der Person an sich zu reißen, also zu stehlen oder zu usurpieren, ist harām. 
Wenn ein Mann oder eine Frau, ein Sklave oder ein Herr, ein Muslim oder ein 
Schutzbefohlener, die rechtlich verantwortlich (mukallaf), also verstandes- und 
geschlechtsreif, sind und Seh- und Sprechvermögen besitzen, 10 Dirham reines 
Silber oder eine Sache in diesem Wert, die in jeder Religion geldwert/verkaufsfähig 
(mutaqawwim) ist und mit der Zeit nicht verdirbt, vom Eigentum des Eigentümers, 
der ein Muslim oder Schutzbefohlener ist, also im Dār al-islām von einem Ort, 
den andere nicht ohne Erlaubnis öffnen oder betreten dürfen, heimlich alles 
auf einmal wegnimmt und der Eigentümer ihn anklagt, wird die rechte Hand 
des Täters am Handgelenk abgetrennt, und damit kein Blut fließt, wird der Teil 
unmittelbar in heißes Öl getaucht. Bei zu heißem oder zu kaltem Wetter oder 
wenn der Dieb schwer krank ist, wird die Hand nicht abgetrennt, sondern der 
Dieb wird eingesperrt, und wenn das Wetter gut oder der Dieb gesund wird, 
wird seine Hand abgetrennt. Wer zum zweiten Mal Diebstahl begeht, dessen 
linker Fuß wird am Fußgelenk abgetrennt. Beim dritten Mal wird ihm kein wei-
terer Körperteil abgetrennt, sondern er wird eingesperrt, bis er Reue zeigt. 
Unter einem Dirham werden hier 14 Qirāt bzw. 3,36 Gramm verstanden, wobei 
10 Dirham dem Gewicht von 7 Mithqāl entsprechen. Demnach beträgt die Min-
destgrenze (Nisāb) für die Bestrafung bei Diebstahl 33,6 Gramm Silber. 

[An Orten, an denen Silber nicht als Währung verwendet wird, sondern eine 
andere Art von Geld, entspricht der Wert von sieben Gramm Silber dem Wert 

– 1278 –



von einem Gramm Gold. Mit anderen Worten: Gold ist immer siebenmal so 
viel wert wie Silber mit demselben Gewicht. Somit haben 33,6 Gramm Silber 
den Wert von 4,8 Gramm, also einem Mithqāl Gold, was dem Wert von zwei 
Drittel einer Goldmünze entspricht. Gemäß Imām Mālik, Imām Ahmad ibn 
Hanbal und Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich ihrer erbarmen, ist die Min-
destgrenze bei Diebstahl 3 Dirham, also 7,26 Gramm Silber bzw. ein Viertel 
Dinar, also 0,87 Gramm Gold. Wer also etwas stiehlt, was weniger wert ist als 
0,87 Gramm Gold, bekommt in keiner einzigen Rechtsschule die Hand abgetrennt. 
Wird dies dennoch getan, ist es Unrecht.] 

Wenn Fleisch, Gemüse, Obst und Milch gestohlen werden, wird die Hand 
nicht abgetrennt. Diese verderben nämlich mit der Zeit. Wenn der Muslim oder 
der Schutzbefohlene den Wein oder ein anderes alkoholisches Getränk eines 
Muslims stiehlt, wird ihm die Hand nicht abgetrennt. Stiehlt der Schutzbefohlene 
das alkoholische Getränk, das Schwein oder das nicht islamkonform geschlachtete 
Tier eines anderen Schutzbefohlenen, wird seine Hand nicht abgetrennt. 

Wenn jemand von mehreren Personen auf einen Schlag die Mindestmenge 
stiehlt, wird ihm die Hand abgetrennt. Stehlen zwei Personen von einer Person 
die Mindestmenge, wird ihre Hand nicht abgetrennt, da auf jeden der Diebe 
weniger als die Mindestmenge zufällt. Stehlen sie jedoch so viel, dass einem 
jeden die Mindestmenge zufällt, wird ihre Hand abgetrennt. Stiehlt jemand aus 
dem Haus seines Vaters oder eines anderen, der ihm zu Unterhaltszahlungen 
verpflichtet ist, wird ihm die Hand nicht abgetrennt. 

Diebstahl wird festgestellt entweder durch ein einmaliges Geständnis des 
Diebes oder durch Mitteilung zwei rechtschaffener männlicher Zeugen. Der 
Tatverdächtige wird bis zur Ermittlung eingesperrt. Grund ist nämlich, dass Tat-
verdächtige bei Hadd-Delikten nicht gegen Bürgen freigelassen werden. Es ist 
erlaubt, den Tatverdächtigen, der vorbestraft ist, zu schlagen, um ihn zum Reden 
zu bringen. 

Wenn, nachdem der Tatverdächtige die Tat gestanden hat oder durch Zeu-
genaussage der Diebstahl definitiv geworden ist, der Eigentümer des Gestohlenen 
sagt, diese Person habe ihn nicht bestohlen oder er habe es ihr geschenkt oder 
anvertraut oder die Zeugen würden lügen, wird die Hand nicht abgetrennt. Es 
ist sunna, dass der Richter dem Eigentümer vorschlägt, diese Aussagen zu tätigen. 
Sagt der Eigentümer: „Ich habe dir vergeben“, wird die Hand abgetrennt, da 
die Hadd-Strafe das Recht Allahs, des Erhabenen, ist. Der Diener kann dies 
nicht vergeben. Wenn zwei Nichtmuslime bezeugen, dass ein Muslim Diebstahl 
begangen hat, wird seine Hand nicht abgetrennt. Bei der Abtrennung der Hand 
müssen beide Zeugen anwesend sein. 

Wenn Edelsteine gestohlen werden, wird die Hand abgetrennt. Nicht wertvolle 
Dinge, die man ohne Geld bekommen kann, wie Holz, Gras, Fisch, Vogel und 
gar Hühner, Wild, Kalk, Kohle, Salz, Blumentöpfe und Glas [beides zerbricht 
nämlich leicht], Brot, Milch, sämtliche Nahrungsmittel, alkoholische Getränke, 
Musikinstrumente, Kreuz, Spielgeräte, Türen, Schuhe aus den Moscheen, Ko-
ranexemplare, Kinder, jede Art von Büchern oder Hunde zu stehlen, Gräber 
zu plündern, in der Wüste versteckte Dinge zu entnehmen, Mausoleen, öffentliche 
Orte, Stiftungen oder die Staatskasse auszurauben oder vom Gläubiger die For-
derung oder ähnliches zu stehlen, erfordert keine Hadd-Strafe. Beispielsweise 
anstelle von Gold, das seine Forderung ist, Silber zu stehlen, ist statthaft. Gemäß 
Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, darf der Gläubiger anstelle 
des Geldes ein Gut im gleichen Wert, den sein Schuldner erhalten wird, an sich 
nehmen. Im Notfall ist es gestattet, bei dieser Angelegenheit die schāfiʿītische 
Rechtsschule zu befolgen. 

– 1279 –



Wird von einem Mahram-Verwandten durch Abstammung gestohlen, auch 
wenn es sich um das Gut einer anderen Person handelt, wird die Hand nicht ab-
getrennt. Stiehlt er von jemandem, der sein Mahram-Verwandter durch Milch-
verwandtschaft ist, wird die Hand abgetrennt. Wer das Gut seines Mahram-Ver-
wandten durch Abstammung aus dem Haus einer anderen Person stiehlt, bekommt 
die Hand abgetrennt. 

Wird von der Ehefrau, dem Ehemann, den Ehemännern von Frauen, die 
Mahram-Verwandte durch Abstammung sind, oder den durch Abstammung 
männlichen Mahram-Verwandten der Ehefrau gestohlen, wird die Hand nicht 
abgetrennt. Diese Letzten werden „Ashār“ (männliche Verwandte durch Heirat) 
genannt. Wenn jemand aus der Kriegsbeute stiehlt, aus Bädern (Hamams) und 
Läden, die für Kunden öffentlich zugänglich sind, stiehlt oder der Gast von 
seinem Gastgeber stiehlt, wird die Hand nicht abgetrennt. Wird der Dieb erwischt, 
ohne das Gestohlene aus dem Haus gebracht zu haben, wird die Hand nicht ab-
getrennt. 

Wer an öffentlichen Orten, beispielsweise in der Moschee, im Zug, auf dem 
Schiff oder im Bus, eine Sache stiehlt, die sich beim Eigentümer befindet, selbst 
während der Eigentümer schläft, bekommt die Hadd-Strafe angewandt. 

Wer etwas stiehlt, indem er seine Hand in eine Truhe oder in den Kragen, 
die Tasche oder den Ärmel eines anderen steckt, dessen Hand wird abgetrennt. 
Bricht ein Dieb in ein Haus ein und sammelt die Gegenstände und eine andere 
Person betritt auch das Haus und schultert den Dieb zusammen mit den gestoh-
lenen Sachen und trägt sie hinaus, wird nur die Hand des Diebes abgetrennt. 
Gleiches gilt z. B., wenn auf einen Betenden ein Tier gelegt wird, welches mit 
ritueller Unreinheit befleckt ist: sein Gebet wird dadurch nicht ungültig. Die 
Unreinheit ist nämlich nicht auf dem Betenden, sondern auf dem Tier. 

Nach dem Abtrennen der rechten Hand muss der Dieb den Gegenwert der 
gestohlenen Sachen nicht mehr bezahlen. Existiert die Sache noch, wird sie dem 
Eigentümer zurückgegeben. Wurde sie verkauft, wird sie trotzdem dem Eigen-
tümer zurückgegeben und der Eigentümer zahlt dem Käufer das Geld. Dem 
Dieb ist die Verwendung der gestohlenen Sachen harām. Hat der Käufer sie 
bereits verwendet, verlangt der Eigentümer vom Käufer Wertersatz und der 
Käufer wiederum verlangt vom Dieb sein Geld zurück. 

Bricht ein Dieb in ein Haus ein und trägt das Diebesgut fort, ist es erlaubt, 
mit dem Dieb zu kämpfen, auch wenn der Wert die Mindestgrenze nicht erreicht. 
Lässt der Dieb das Gut zurück, wird nicht gekämpft. Wird der Dieb dabei getötet, 
muss nur Blutgeld gezahlt werden. 

5. HADD-STRAFE BEI WEGELAGEREI: Wenn Mann oder Frau, Muslim 
oder Schutzbefohlener, eine Person oder mehrere, tagsüber oder in der Nacht, 
im Dār al-islām, mit Waffengewalt auf Reisewegen zwischen Städten Muslime 
oder Schutzbefohlene angreifen, so werden diese „Wegelagerer“ (Qātiʿ at-tarīq), 
„Banditen“ oder „Räuber“ genannt. Werden diese erwischt, ohne etwas zu 
rauben oder ein Leben zu nehmen, werden sie geschlagen und eingesperrt, bis 
ersichtlich ist, dass sie es bereut haben, oder bis zum Tod. 

Haben sie aber schon Sachen gestohlen und auf einen jeden von ihnen fällt 
die Mindestmenge zu, werden als Hadd-Strafe die rechte Hand und der linke 
Fuß oder andersherum abgetrennt. 

Haben sie nichts gestohlen, aber einen Menschen getötet, werden sie als 
Hadd-Strafe exekutiert. Der Vormund des Getöteten kann den Wegelagerern 
nicht vergeben, denn Hadd-Strafen kann niemand vergeben. Die Vergebung 
einer Hadd-Strafe kommt einer Auflehnung gegen Allah, den Erhabenen, gleich. 

– 1280 –



Haben sie sowohl Sachen in der Mindestmenge gestohlen als auch Menschen 
getötet, kann das Staatsoberhaupt eine der nachfolgenden sechs Strafen wäh-
len: 

1. Er trennt eine Hand und einen Fuß ab und exekutiert sie anschließend.  
2. Er trennt Hand und Fuß ab und erhängt sie anschließend. 
3. Er exekutiert sie, ohne Hand und Fuß abzutrennen.  
4. Er exekutiert sie und erhängt sie danach. 
5. Sie werden erhängt, ohne Hand und Fuß abzutrennen. 
6. Er errichtet auf dem Boden einen Pfosten und bringt daran zwei parallele 

horizontale Pfosten an. Beide Hände werden an den oberen und beide Beine 
an den unteren horizontalen Pfosten festgebunden. Der Täter wird mit einem 
Bajonettstich in den Bauch getötet. Drei Tage nach seinem Tod wird er abge-
bunden und seinen Verwandten ausgehändigt. Frauen werden nicht aufgehängt. 
Wird das Diebesgut wieder sichergestellt, wird es den Eigentümern zurückge-
geben. Für untergegangenes Gut wird kein Ersatz geleistet. 

Haben sie Güter in der Mindestmenge gestohlen und Menschen nur verletzt, 
werden eine Hand und ein Fuß abgetrennt. Die Verletzung bleibt hierbei straffrei, 
da eine Abtrennung der Glieder nicht zeitgleich mit Entschädigung erfolgen 
kann. 

Liegt das Gestohlene unter der Mindestmenge und wurde auch niemand ge-
tötet, sondern nur verletzt, wird keine Hadd-Strafe ausgeführt. Gemäß Imām 
az-Zaylaʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, wird keine Hadd-Strafe ausgeführt, 
wenn die Mindestmenge nicht erreicht wird, selbst wenn die Wegelagerer Men-
schen töten. Der Grund ist, dass der Zweck der Wegelagerer im Raub unter 
Androhung von Gewalt besteht. Kam es neben dem Raub auch zur Tötung, 
wird ersichtlich, dass sie gezwungen waren, diesen Mord zu begehen, um Güter 
entwenden zu können. Gab es einen Mord ohne Raub, ist erkennbar, dass ihre 
Absicht nicht der Raub, sondern Tötung war. Dann wird die Hadd-Strafe für 
Tötung verhängt. Unterschreitet das Gestohlene die Mindestmenge und dies 
ging mit Tötung einher, versteht sich, dass der Zweck nicht die Tötung an sich 
war, weshalb zwar keine Hadd-Strafe vollstreckt wird, doch die Strafe für die 
Tötung ist Vergeltung oder Zahlung des Blutgeldes und sie müssen zusätzlich 
für das Gestohlene aufkommen. 

Werden die Wegelagerer in einer Auseinandersetzung getötet, werden sie 
nicht gewaschen und ihr Totengebet wird nicht verrichtet. Werden sie später 
durch die Hadd-Strafe oder Vergeltung getötet, werden sie gewaschen und ihr 
Totengebet wird verrichtet. 

Haben sie Güter gestohlen und getötet, aber Reue gezeigt, bevor sie erwischt 
wurden, oder waren sie nicht verstandes- und geschlechtsreif oder waren sie 
blutsverwandt mit einem der Reisenden oder raubten einige der Mitreisenden 
die anderen Reisenden aus oder betrieben sie in der Stadt die Wegelagerei, wird 
keine Hadd-Strafe ausgeführt. Sie müssen für die Güter aufkommen, die sie ge-
stohlen haben, und im Falle einer Tötung oder Verletzung kann der Vormund 
Vergeltung verlangen. Gingen die Güter nicht zugrunde, werden sie zurückge-
geben, und im Falle des Untergangs wird der Gegenwert bezahlt. 

[Im 76. Artikel der Mecelle heißt es: „Vom Kläger werden vor Gericht Zeugen 
verlangt. Streitet der Angeklagte ab, muss er einen Schwur leisten.“ Erst wird 
der Kläger über die Klage befragt. Dann wird die Antwort des Angeklagten an-
gehört. Gesteht der Angeklagte seine Schuld, gibt der Richter dem Kläger recht. 
Bestreitet der Angeklagte seine Schuld, verlangt der Richter vom Kläger zwei 
Zeugen. Wird die Tat durch die Zeugen bewiesen, befragt der Richter den An-

– 1281 –



geklagten über die Zeugen. Akzeptiert der Angeklagte die Zeugenaussagen, 
wird entschieden, dass der Kläger im Recht ist. Bezichtigt der Angeklagte die 
Zeugen der Lüge, ersucht der Richter bei Vertrauenspersonen die Vertrauens-
würdigkeit der zwei Zeugen zuerst schriftlich und dann mit einer Aussage vor 
Gericht. Wenn sich herausstellt, dass die Zeugen rechtschaffen (ādil) sind, 
gewinnt der Kläger den Gerichtsprozess. Stellt sich ihre Rechtschaffenheit nicht 
heraus, wird der Kläger aufgefordert, neue Zeugen vorzubringen. Findet der 
Kläger keine weiteren Zeugen, wird er gefragt, ob er vom Angeklagten einen 
Schwur einfordern will. Wenn der Kläger einen Schwur fordert, lässt der Richter 
den Angeklagten schwören. Verlangt der Kläger keinen Schwur oder leistet er 
selbst einen Schwur, lässt der Richter die Klage fallen. Leistet der Angeklagte 
keinen Schwur, gewinnt der Kläger den Prozess. Nichtmuslime, Abtrünnige und 
Heuchler können nicht Zeugen oder Richter gegen Muslime sein. Das Urteil 
eines solchen Richters ist nicht rechtskräftig. 

Im 77. Artikel heißt es: „Es werden Zeugen gefordert von der Person, die 
eine Veränderung des bisherigen Zustandes behauptet. Von der Person, die 
eine Veränderung bestreitet, wird ein Schwur verlangt.“ Wenn der Usurpator 
sagt, die Güter seien untergegangen und er wolle den Gegenwert bezahlen, der 
Eigentümer der Güter hingegen behauptet, sie seien nicht untergegangen und 
er wolle sie zurückhaben, gewinnt der Usurpator den Prozess, sofern er zwei 
Zeugen vorbringen kann. 

Im 79. Artikel heißt es: „Wer seine Schuld gesteht, wird entsprechend bestraft. 
Er kann seine Aussage nicht zurückziehen.“ In Artikel 1676 und nachfolgend 
heißt es: „,Bayyina‘ bezeichnet einen starken Beleg/Beweis. ,Tawātur‘ ist der 
Bericht einer Gemeinschaft, deren Zusammenkunft über eine Lüge der Vernunft 
widerspricht. In Bezug auf Tawātur wird keine Rechtschaffenheit gesucht. 
Tawātur bringt sicheres Wissen (Ilm al-yaqīn) zum Ausdruck. ,Takhlīf‘ bedeutet, 
einem der beiden Kontrahenten einen Schwur abzuverlangen. 

,Schahāda‘ (Zeugenschaft) bedeutet, in Gegenwart des Richters und von 
zwei Gegnern die Aussage ,Ich bezeuge ...‘ zu tätigen, um bekannt zu geben, 
dass jemand Forderungen/Rechte an einer anderen Person hat. Bei allen Rechten 
von Menschen ist das Zeugnis zweier Männer oder eines Mannes und zweier 
Frauen notwendig. Die Quantität der Zeugen hat keinen Wert. Zeugnisse au-
ßerhalb der Gerichtsverhandlung sind nicht anerkannt. Die Zeugen sind dazu 
verpflichtet, zu berichten, was sie gesehen haben. Allein gemäß Hörensagen zu 
bezeugen, ist nicht erlaubt. 

Damit es zu einer Zeugenaussage in Fragen, die die Rechte der Menschen 
betreffen, kommen kann, muss erst eine Anklage erfolgen. Eine Bayyina, die 
dem, was per Tawātur gekannt wird, widerspricht, wird nicht akzeptiert. Bayyina 
bedeutet, dass ein Augenzeuge vorhanden ist. Die Zeugenaussage dient dazu, 
ein Recht mitzuteilen. Für etwas, das abgestritten wird, wird kein Zeugnis ab-
gelegt. Zwischen dem Zeugen und dem Angeklagten darf keine Verfeindung 
herrschen. Es ist eine Bedingung, dass der Zeuge rechtschaffen ist. Rechtschaffen 
(ādil) ist die Person, deren gute Taten die schlechten Taten überwiegen. Wenn 
sich die Zeugenaussagen widersprechen, wird ihr Zeugnis nicht akzeptiert. Tritt 
ein Zeuge nach seiner Aussage von seiner Aussage zurück, erhält er eine Taʿzīr-
Strafe und muss für die Güter Ersatz leisten, über die geurteilt wurde.“] 

ZEUGENSCHAFT: Im persischen Kommentar zum an-Niqāya mit dem Titel 
Tardschamat al-mukhtasar heißt es: Wer das Recht, das jemand an einer anderen 
Person hat, kundtut, wird „Schāhid“ (Zeuge) genannt. Der Zeuge bezeugt vor 
Gericht das Recht, das er vom Inhaber des Rechts erfahren oder von einer 
anderen Person vernommen hat. Es gibt drei Formen des Aussagens/Informierens: 

– 1282 –



a) die Zeugenaussage, die wir oben erläutert haben, b) das Informieren darüber, 
dass man ein Recht (einen Anspruch) bei einem anderen hat; dies wird „Erheben 
einer Anklage“ genannt, c) das Informieren darüber, dass jemand anderes ein 
Recht bei einem selbst hat; dies wird „Geständnis/Anerkenntnis“ genannt. Zeu-
genschaft geschieht mit Worten, jedoch nicht schriftlich [Ende des Abschnitts 
über die Stiftung]. 

Wenn der Kläger will, ist es wādschib, als Zeuge aufzutreten. Das eigene 
Wissen dem Richter vorzuenthalten, ist nicht erlaubt. Bei Hadd-Strafen jedoch 
ist es vorzüglicher, das Gewusste zu verbergen. Für den Nachweis sind bei der 
Unzucht vier männliche Zeugen und bei der Vergeltung und den anderen Hadd-
Strafen zwei männliche Zeugen erforderlich. Bei Hadd-Strafen und der Vergeltung 
werden die Zeugenaussagen von Frauen nicht akzeptiert. In Bezug auf Jung-
fräulichkeit, Geburt und Fehlverhalten von Frauen ist eine Zeugin erforderlich, 
bei anderen Rechten benötigt es als Zeugen zwei Männer oder einen Mann und 
zwei Frauen. Der Zeuge muss rechtschaffen (ādil) sein und „Ich bezeuge ...“ 
sagen. Ein Muslim, der keine großen Sünden begeht, nicht auf kleinen Sünden 
beharrt und dessen gute Taten die schlechten Taten überwiegen, wird als „Ādil“ 
bezeichnet. Dass Personen, die mit Tanz und Gesang [Liedern und Musik] andere 
unterhalten, keine Zeugen sein dürfen, steht in Artikel 1705 der Mecelle. Die 
Schmähung von Muslimen ist eine große Sünde und hebt die Rechtschaffenheit 
auf. Deshalb wird das Zeugnis von Wahhabiten und Schiiten nicht akzeptiert. 
Außer bei Hadd-Strafen und Vergeltung darf auch Zeugnis abgelegt werden, 
wenn etwas von einer anderen Person gehört wurde. In solchen Fällen muss die 
doppelte Anzahl an Zeugen vorgebracht werden. Falsches Zeugnis ist eine große 
Sünde. In Artikel 1660 der Mecelle heißt es: „Klagen in Bezug auf persönliche 
Forderungen aus Darlehen, Verkäufen, Mieten, Verwahrungen, Leihen, Steuern, 
Eigentum, Immobilien und Erbschaften, die ohne triftigen Grund mehr als 15 
Hidschrī-Jahre zurückliegen, werden nicht angehört, wenn der Schuldner seine 
Schulden bestreitet, denn sie unterliegen der Verjährung (Murūr az-zamān). 
Doch das Recht der Gläubiger erlöscht dadurch nicht. Mit anderen Worten: 
Wenn der Schuldner die Schulden gesteht, muss er seine Schulden jederzeit be-
zahlen.“ 

Können sich zwei Personen in Fällen, die Rechte der Menschen betreffen, 
nicht einig werden, so ist es zulässig, dass sie einen oder mehrere Muslime als 
Schiedsrichter einsetzen. Dies wird „Tahkīm“ genannt. Die Bedingung ist, dass 
der Schiedsrichter rechtschaffen ist und über Fiqh-Wissen verfügt [Rūh al-mad-
schalla, Artikel 1793]. Sie müssen dem Urteil dieses Schiedsrichter gehorchen. 
Die eingesetzte Person wiederum muss die Voraussetzungen eines Richters 
(Kadi) erfüllen. Nichtmuslime und Sünder dürfen nicht als Schiedsrichter ein-
gesetzt werden. Bei Vergeltung und Hadd-Strafen ist das Einsetzen eines Schieds-
richters nicht erlaubt. Dessen Urteil kann sich nicht auf eine dritte Person er-
strecken. Wenn der Schiedsrichter beispielsweise urteilt, dass eine mangelhafte 
Ware dem Verkäufer zurückgegeben wird, kann der Verkäufer sie dann nicht 
der Person zurückgeben, bei der er sie gekauft hat. Er urteilt gemäß dem Ge-
ständnis oder Verzicht einer der beiden Parteien oder der Anhörung der Zeugen. 
Schiedsrichter zu sein für die eigenen Geschwister, Eltern, Kinder oder die Ehe-
frau ist nicht erlaubt. Vor der Urteilsfällung kann jede der beiden Parteien den 
Schiedsrichter entlassen. Nach dem Urteil aber können sie den Richter nicht 
entlassen und dürfen sein Urteil, welches schariakonform ist und keine Fitna 
verursacht, nicht ablehnen [Mecelle, Artikel 1841].  

 
 

– 1283 –



23 — RICHTERLICHE ERMESSENSSTRAFEN 
(TAʿZĪR) 

Taʿzīr bedeutet wörtlich „Erziehen“. Im Islam wird darunter verstanden, mit 
einer milderen Strafe als Hadd zu bestrafen. Taʿzīr-Strafen sind vielfältig. Sie 
reichen von der Verwarnung und Zurechtweisung über die Schelte, Prügel und 
Gefangennahme bis hin zur Exekution. Es wird die Strafe verhängt, die dem 
Vergehen und der Person angemessen ist. Die niedrigste Form der Hadd-Strafe 
sind 40 Stockschläge für einen Sklaven. Deswegen kann die Taʿzīr-Strafe maximal 
39 Schläge betragen. Das Minimum sind drei Schläge. Der Richter bestimmt 
das Maß. Bei Gelehrten und hohen Beamten genügt eine Zurechtweisung. Bei 
einigen genügt es, sie vor Gericht zu bringen und zu schelten. Grobiane erhalten 
als Taʿzīr Prügel- und Gefängnisstrafe. Beschlagnahmung von Gütern und Geld-
strafen können keine Taʿzīr-Strafen sein. Art und Menge der Taʿzīr-Strafe liegen 
im Ermessen des Richters. Beim Taʿzīr sind die Stockschläge härter als beim 
Hadd. Bei Hadd-Strafen erfolgen die härtesten Stockschläge bei Unzucht, danach 
bei Alkoholkonsum und die leichtesten bei falscher Bezichtigung der Unzucht.  

Taʿzīr kann auch durch Exekutierung geschehen. Wenn jemand einen Mann 
dabei sieht, wie er mit einer fremden Frau Unzucht begeht, und erkennt, dass 
er sie durch Schreien oder Schlagen nicht trennen kann, darf er den Mann töten. 
War die Frau einverstanden mit der Unzucht, darf auch die Frau getötet werden. 
Wer seine Ehefrau oder eine Mahram-Verwandtin bei der Unzucht mit einem 
Mann erwischt, tötet beide zusammen. Es besteht keine Erfordernis, diese an-
derweitig abzuschrecken. Eine Frau und ein Junge dürfen den Mann, der sie 
zum Geschlechtsverkehr zwingt, töten. In all diesen Fällen muss der Tötende 
dies beweisen, was jedoch keine leichte Sache ist. Wer eine Frau täuscht und 
sie von ihrem Mann trennt, wird eingesperrt, bis er die Frau zurückgibt oder 
stirbt. 

Wenn Personen, die bekannt sind für das Begehen von Unrecht, Wegelagerei, 
Räuberei, das Begehen von großen Sünden, die auch die Verletzung der Rechte 
von Menschen beinhalten, Diebstahl oder Analverkehr, beim Sündigen gesehen 
werden, dann ist es für jeden erlaubt, ja sogar verdienstvoll, diese zu töten, 
sofern sie nicht in der Lage sind, diese mit anderen Mitteln aufzuhalten. Für 
Richter ist das Töten dieser hingegen wādschib. 

Taʿzīr kann auch durch Verbannung und Abriss des Hauses erfolgen. Personen, 
die das Volk unterdrücken, und Unverheiratete, die gewohnheitsmäßig Unzucht 
treiben, werden verbannt. Ein Haus, in dem Musikinstrumente gespielt werden, 
verliert seine Würde. Eines Tages betrat der Kalif Umar, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, das Haus einer Sängerin und schlug sie mit einer Peitsche, sodass 
ihr Haupt entblößt wurde. Als er danach gefragt wurde, sagte er, dass sie die 
Würde verloren habe, da sie das Sündigen zu einer Gewohnheit werden ließ, 
und wie eine Sklavin geworden sei. Der Rechtsgelehrte Abū Bakr al-Balkhī, 
möge Allah sich seiner erbarmen, betrat einst ein Dorf. Am Ufer eines Baches 
hatten sich Frauen mit unbedeckten Häuptern und Armen versammelt. Als sie 
ihn fragten, warum er sich in die Nähe der Frauen begeben habe, erklärte er: 
„Sie haben ihre Respektabilität verloren und ihr Glaube ist zweifelhaft. Sie sind 
wie ungläubige Frauen.“ Siehe auch Kapitel 38 im zweiten Abschnitt dieses Bu-
ches. 

Jeder Muslim darf Taʿzīr anwenden bei jemandem, der gerade sündigt. Nach 
Begehung der Sünde darf aber nur der Richter es tun. Wenn ein Muslim sagt, 

– 1284 –



er habe Salz in den Wein getan, um daraus Essig herzustellen, wird die Weinflasche 
dennoch zerbrochen. Verkauft ein Schutzbefohlener unter Muslimen Wein, wer-
den auch seine Flaschen zerbrochen. Wer diese Weinflaschen oder Musikin-
strumente zerstört, muss für diese keinen Ersatz leisten. In einem Hadith heißt 
es: „Wer jemanden sieht, der sündigt, soll mit seiner Hand Einhalt gebieten. 
Vermag er dies nicht, soll er ihn mit seiner Zunge daran hindern!“ Wer in der 
Öffentlichkeit Körperstellen entblößt hat, die nicht zur groben Awra gehören, 
bekommt zuerst guten Rat. Besteht jedoch die Furcht, es könnte zur Fitna kom-
men, wird das Gute nicht geboten. Wer seine grobe Awra entblößt hat, wird 
mit harten Worten gerügt. Ist er stur, wird er geschlagen. Das gilt nicht für 
Hadd-Strafen. Diese werden nur vom Staat vollstreckt. Bei Sünden, die auch 
die Verletzung der Rechte von Menschen beinhalten, darf ebenfalls nur der 
Richter die Taʿzīr-Strafe ausführen. Dafür muss der Inhaber des Rechts Klage 
einreichen. Fremde Frauen anzuschauen, zu berühren, mit ihnen alleine zu sein 
(Khalwa), Wein zu verkaufen, Musikinstrumente zu spielen und Zinsen zu 
nehmen und zu geben, zählen zu diesen Sünden. 

[Im al-Hadīqa heißt es im Kapitel über die Übel der Zunge wie folgt: „Das 
Gebieten des Guten (Amr bil-maʿrūf) und das Verbieten des Schlechten (Nahy 
anil-munkar) mit der Hand auszuführen, ist Pflicht (Fard) für die Staatsmänner, 
mit der Zunge ist es Pflicht für die Gelehrten und mit dem Herzen ist es Pflicht 
für jeden Muslim. Die Ausführung mit der Hand wird ,Ihtisāb‘ bzw. ,Hisba‘ ge-
nannt, die Ausführung mit der Zunge als ,Waʿz‘ (Ermahnung) oder ,Nasīha‘ 
(guter Rat) bezeichnet. Da die Hisba in Form des Zerstörens von Musikinstru-
menten und Alkoholflaschen lediglich Aufgabe der Staatsmänner ist, müssen, 
wenn andere diese zerstören, sie für den Schaden aufkommen. Hisba ist für die 
Gelehrten zwar keine Pflicht, doch es ist ihnen erlaubt, Einhalt zu gebieten, 
während die Sünde begangen wird. Die Gelehrten dürfen durch das Ausführen 
der Hisba aber kein Grund zur Fitna werden. D. h. wenn die Gefahr besteht, 
dass dadurch sie selbst oder die Muslime religiöser oder weltlicher Schaden 
trifft, dann ist es wādschib, die Hisba zu unterlassen. Dass beim Ausführen der 
Hisba Gedanken des Hochmuts, der Zurschaustellung, der schlechten Mutmaßung 
oder des Wunsches nach Berühmtheit aufkommen oder eine Erniedrigung oder 
Beleidigung eines Muslims einhergeht, ist Fitna. Führt eine erlaubte (dschāʾiz) 
Handlung zur Verrichtung eines Verbots (Harām), ist die Ausführung der er-
laubten Handlung selbst auch harām. Es wurde gesagt, dass es erlaubt ist, eine 
Person, die beim Begehen von Unzucht gesehen wird, zu töten. Es wurde aber 
nicht gesagt, dass dies wādschib sei. Kann die Unzucht nicht durch Schreien 
aufgehalten werden, dann ist die Tötung erlaubt, doch nach der Tötung muss 
der Tötende mit zwei Zeugen beweisen können, dass die Person beim Akt der 
Unzucht war. Es ist jedoch besser, die beiden Unzüchtigen nicht zu töten und 
ihr Vergehen zu verbergen. Erlaubt zu sein ist etwas ganz anderes als wādschib 
zu sein. Niemand sollte sich anschicken, etwas zu tun, was nicht wādschib ist, 
indem er Hadithe nach Gutdünken interpretiert. Man muss sehr bedacht darauf 
sein, keine Fitna zu verursachen. Es ist nicht erlaubt, dass eine Person am 
Dschihad teilnimmt, die mit Sicherheit weiß, dass sie dabei getötet wird. Für 
eine Person, die weiß, dass sie getötet wird, ist es erlaubt, den Bedingungen ent-
sprechend die Hisba auszuführen, und wenn sie dabei stirbt, wird sie zum 
Märtyrer. Doch für denjenigen, der weiß, dass es zur Fitna führen wird, ist die 
Hisba nicht erlaubt. Dasselbe gilt für das Gebieten des Guten mit der Zunge 
bei tyrannischen Staatsmännern für das Wohlgefallen Allahs.“] 

Der Autor des Bahdschat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Wer freie Kinder täuscht und sie dadurch entführt und sie als Gefangene bzw. 

– 1285 –



Sklaven verkauft, wird hart geschlagen und eingesperrt. Ist dies zu seiner Ge-
wohnheit geworden, verhängt der Richter die Todesstrafe.“ 

Wenn jemand eine andere Person zu Unrecht schlägt und die andere Person 
zurückschlägt, vollzieht der Richter bei beiden die Taʿzīr-Strafe. Mit der Be-
strafung wird beim ersten Schläger begonnen. Bei Delikten, die keine Hadd-
Strafe erfordern, ist es erlaubt, die volle Wiedergutmachung zu leisten. Doch 
zu vergeben, ist sehr verdienstvoll. 

Der Richter darf Einsperren, Fesseln und Schlagen gleichzeitig verordnen. 
Wer Muslime mit seiner Zunge oder Hand zu Unrecht verletzt, wird mit der 

Taʿzīr-Strafe bestraft. Wer seinen eigenen Sohn oder einen Nichtmuslim be-
schimpft oder diese der Unzucht bezichtigt, wird mit der Taʿzīr-Strafe bestraft. 
Ein Dieb, der das Diebesgut zusammengebracht hat, aber gefasst wird, ohne 
die Sachen nach draußen gebracht zu haben, wird mit der Taʿzīr-Strafe bestraft. 
Wer aus Faulheit das Gebet nicht verrichtet, wird mit der Taʿzīr-Strafe bestraft, 
die in diesem Fall darin besteht, bis zum Bluten geschlagen zu werden. Wird 
eine Frau abtrünnig, wird sie zur Annahme des Islams gezwungen durch 39 
Stockschläge und Einsperrung. Wer eine Person, die für ihre Sünde bekannt ist 
oder deren Sündhaftigkeit durch den Richter bekannt ist, als Sünder bezeichnet, 
erhält keine Taʿzīr-Strafe. Wenn jemand, der einen anderen als Sünder bezeichnet, 
dessen Sündhaftigkeit mit einem Beispiel beweisen kann, bekommt er keine 
Taʿzīr-Strafe. Beispielsweise muss er mit zwei Zeugen beweisen, dass ein Mann 
eine fremde Frau geküsst hat. In diesem Fall wird der Sünder mit der Taʿzīr-
Strafe belegt. 

[Anmerkung: Wer jemanden eine Sünde begehen sieht, die das Recht Allahs, 
des Erhabenen, beinhaltet, muss neben einem Zeugen die Person mit Taʿzīr be-
strafen. Die Taʿzīr-Strafe für eine Person, die einen Muslim als Sünder (Fāsiq) 
bezeichnet, dient der Wahrung des Rechts des betroffenen Muslims. Damit diese 
Person sich vor dem Taʿzīr, der das Recht des Muslims ist, befreien kann, muss 
sie mit zwei Zeugen (Bayyina) ihre Aussage beweisen. 

Wenn jemand zu einem Muslim „O du Unzuchttreibender“ sagt oder etwas 
Hässliches in diesem Sinne, und mit einem Zeugen die Richtigkeit seiner Aussage 
ohne Anführung eines Beispiels beweisen kann, um der Hadd-Strafe für falsche 
Bezichtigung der Unzucht zu entgehen, wird dies angenommen. 

Dasjenige Fiqh-Wissen, dessen Aneignung fard oder wādschib ist, nicht an-
zueignen, ist eine Sünde (Fisq). Da die Zeugenaussage von Sündern nicht ak-
zeptiert wird, werden die Zeugen bei einem Einwand gegen sie vom Richter in 
Bezug auf Fiqh befragt. Weisen sie das Wissen nicht auf, wird ihre Aussage zu-
rückgewiesen und sie werden auch mit der Taʿzīr-Strafe belegt. Ibn Ābidīn 
schreibt in seinem Vorwort: „Vom edlen Koran so viel auswendig zu lernen, 
wie für das Verrichten des Gebets erforderlich, ist fard. Daraufhin vom Fiqh-
Wissen dasjenige, dessen Aneignung eine individuelle Pflicht (Fard ayn) ist, an-
zueignen, ist besser als noch mehr vom edlen Koran auswendig zu lernen. Denn 
das Auswendiglernen des edlen Korans, das heißt, ein Hāfiz (Koranbewahrer) 
zu werden, ist eine Kollektivpflicht (Fard kifāya). Das Wissen, dessen man für 
die gottesdienstlichen Handlungen (Ibādāt) und zwischenmenschlichen Ange-
legenheiten (Muʿāmalāt) bedarf, zu erwerben, ist jedoch eine individuelle Pflicht. 
Bezüglich Halāl und Harām muss man um die 200.000 Angelegenheiten auswendig 
lernen. Ein Teil davon ist eine individuelle Pflicht, während ein Teil eine Kol-
lektivpflicht ist. Für jeden ist das Aneignen desjenigen Wissens eine individuelle 
Pflicht, das für seine Arbeit/Tätigkeit erforderlich ist. Sie alle auswendig zu 
lernen ist aber besser, als den gesamten edlen Koran auswendig zu lernen. Es 
ist nicht korrekt, seine Zeit mit Tafsīr zu verbringen. Mit Tafsīr lernt die Person 

– 1286 –



nämlich Predigten und Geschichten. Man soll vielmehr Fiqh lesen und somit 
die Dinge, die halāl und harām sind, lernen. Allah, der Erhabene, hat die ,Hikma‘ 
gelobt. Die meisten Tafsirgelehrten erklärten, dass mit Hikma Fiqh gemeint ist. 
Ein Fiqhgelehrter ist bedeutender als tausend Asketen (Zāhid). Das Fiqh-Wissen 
wird von den Gelehrten der vier Rechtsschulen erworben. Fiqh-Wissen, das 
nicht den vier Rechtsschulen entspricht, ist nicht statthaft. Die Prinzipien der 
Tafsirwissenschaft sind nicht festgelegt, sie wurde nicht in Zweige unterteilt und 
hat keinen Abschluss gefunden. Jeder Koranvers hat viele unterschiedliche Aus-
legungen und keiner außer Allah, dem Erhabenen, kennt sie alle.“ Im al-Hadīqa 
ab Seite 324 heißt es: „Den Glauben der Ahlus-Sunna sowie die Pflichten und 
Verbote zu lernen, ist fard. Diese zu lehren und mehr als das Fiqh-Wissen, das 
für einen selbst erforderlich ist, anzueignen und den Tafsīr des edlen Korans 
und die Hadithwissenschaft zu studieren, ist eine Fard kifāya. Das Fiqh-Wissen 
ist dasjenige Wissen, dessen Aneignung aus dem edlen Koran und den ehrwür-
digen Hadithen fard ist. Die Rechtsschulanhänger (Muqallids), die Fiqh-Bücher 
lesen, befreien sich vom Bedarf, aus Koranversen und Hadithen Bestimmungen 
abzuleiten. Wenn es Menschen gibt, die über das Wissen, das fard kifāya ist, 
verfügen und dieses praktizieren, ist das Lernen dessen mustahabb und dessen 
Praktizierung eine freiwillige (nāfila) gottesdienstliche Handlung. Das gilt jedoch 
nicht für das Totengebet. Wenn der Vormund das Totengebet verrichtet hat, ist 
es nicht erlaubt, dass andere es erneut verrichten. Beschäftigt sich jemand, der 
eine für das Gebet ausreichende Menge aus dem edlen Koran auswendig kann, 
in seiner Freizeit damit, noch mehr auswendig zu lernen, ist dies verdienstvoller 
als freiwillige Gebete zu verrichten. Das Aneignen von Fiqh-Wissen, das für 
die gottesdienstlichen Handlungen und die täglichen Angelegenheiten erforderlich 
ist, bringt hingegen noch mehr Lohn ein als dies. Mehr Fiqh-Wissen als erfor-
derlich anzueignen, ist wiederum verdienstvoller als freiwillige Gottesdienste 
zu verrichten. Während man mehr als das erforderliche Fiqh-Wissen aneignet, 
ist es mustahabb, auch Kenntnisse über Tasawwuf zu erwerben und die Aussagen 
von Personen, die weise (hakīm), also Gotteskenner (Ārif) sind, sowie ihre Bio-
grafien zu lesen und zu lernen. Diese mehren nämlich im Herzen die Aufrichtigkeit 
(Ikhlās). Das Fiqh-Wissen haben die profunden Gelehrten aus dem edlen Koran 
und den ehrwürdigen Hadithen abgeleitet. Dieses kann nur aus Fiqh-Büchern 
und von den Fiqh-Gelehrten, möge Allah sich ihrer erbarmen, erworben wer-
den.“ 

Es ist nun ersichtlich geworden, dass das Lesen von Tafsirbüchern eine Fard 
kifāya ist. Das religiöse Wissen aus Tafsirbüchern erwerben zu wollen, während 
es Fiqh-Bücher gibt, ist ein Nāfila-Gottesdienst. Das Lesen von Fiqh-Büchern, 
was eine individuelle Pflicht ist, zu unterlassen und stattdessen Tafsirbücher zu 
lesen, was hingegen eine Nāfila ist, ist nicht erlaubt. Für uns Muqallids ist es 
ohnehin unmöglich, aus Tafsirbüchern Fiqh-Wissen anzueignen. Die Gelehrten 
der 72 Gruppen, deren Einzug in die Hölle prophezeit wurde, sind deshalb in 
die Irre gegangen, weil sie aus Tafsiren falsche Bedeutungen abgeleitet haben. 
Wenn also die Gelehrten in die Irre gehen können, sollten wir bedenken, was 
religionsunkundige Menschen wie wir aus Tafsirbüchern wohl verstehen können! 
Wenn schon unkundige Menschen, die richtige Tafsirbücher lesen, in ein solches 
Unheil stürzen, wie steht es dann wohl um jene, die Bücher lesen von Islamre-
formern wie Muhammad Abduh, Ömer Rıza und Sayyid Qutb, die unter dem 
Namen „Tafsir“ veröffentlicht werden? Im wahhabitischen Buch Fath al-madschīd 
wird an vielen Stellen als Beleg für die Lügen und Verleumdungen, die sie an-
führen, um die Jugendlichen zu täuschen, Bezug auf den Tafsir von Imād Ibn 
Kathīr genommen. Der Damaszener Gelehrte Ustād Abdulghanī schreibt in sei-
nem 1391/1971 gedruckten Buch Fadl adh-dhākirīn, dass der Tafsīr Ibn Kathīr 

– 1287 –



keinesfalls gelesen werden sollte, da sich darin viele Irrlehren befinden. In 
seinem Buch Fī zilāl al-qurʾān, das er gegen Ende seines Lebens verfasst hat, 
lobt Sayyid Qutb den Freimaurer Abduh. Er teilt mit, dass er dem Weg dieses 
Irrgängers, den er als seinen Meister bezeichnet, folge und viele seiner Ideen 
und Schriften in seinen Tafsir aufgenommen habe. Dass dieser Mann, der zuvor 
ein Philosoph und Sozialist war und zum Ende seines Lebens hin damit begann, 
den Islam zu entstellen und seine eigenen Fantasien und irrigen Ansichten als 
religiöses Wissen niederzuschreiben, ein madhhabloser Islamreformer [ein 
Ketzer] ist, wird aus seinen zuletzt verfassten Büchern klar ersichtlich. Ein Mann 
namens Muhammad Alī as-Sābūnī füllte sein Buch Rawāʾiʿ al-bayān, welches er 
1371/1971 in Mekka vorbereitete, zwar mit Zitaten von Gelehrten der Ahlus-
Sunna, doch daneben sind auch Zitate enthalten von Muhammad Siddīq Hasan 
Khān Buhupālī, Mahmūd al-Ālūsī, Sayyid Qutb und Ibn Kathīr, die den Wah-
habismus befürworten. Wir dürfen diese giftigen Bücher nicht lesen und sie 
unsere Kinder nicht lesen lassen. Wir dürfen uns nicht von der glänzenden Wer-
bung derer täuschen lassen, die sie vermarkten.] 

Wer zu einem Muslim „O Kāfir“ sagt [oder ihn als Freimaurer oder Kommunist 
bezeichnet], erhält eine Taʿzīr-Strafe. Wenn er glaubt, dass dieser Muslim ein 
Kāfir sei, wird er selber ein Kāfir. Wenn ein Muslim jemandem, der ihn als Kāfir 
bezeichnet, mit Bejahung implizierenden Worten wie „Ja, bitte“ antwortet, wird 
er ebenfalls zum Kāfir. 

Wer zu jemandem „O Schuft“, „O Irrgänger“ oder „O Fādschir“ sagt, erhält 
eine Taʿzīr-Strafe. Fādschir bedeutet „streitsüchtige, ungesellige Person“. Wer 
zu jemandem „O Mukhannath“ sagt, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Mukhannath (wei-
bischer Mann) wird ein Mann genannt, der einer Frau ähnelt. Wer jemanden 
als Verräter bezeichnet, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Verräter (Khāʾin) ist jemand, 
der Anvertrautes veruntreut. Wer eine Person als Safīh, Palīd, Ahmaq, Mubāhī, 
Awānī, Lūtī, Zindīq, Dieb, Dayyūs, Säufer oder Wucherer bezeichnet, erhält 
eine Taʿzīr-Strafe. Safīh bezeichnet eine Person, die ihr Geld für Verbotenes 
verschwendet. Palīd meint einen Schuft, einen schlechten Menschen. Ahmaq 
(töricht) bedeutet eine Person, deren Verstand unzulänglich und deren Charakter 
schlecht ist. Mubāhī ist derjenige, der Sachen, die harām sind, als halāl bezeichnet. 
Awānī meint eine Person, die Unschuldige verleumdet und vor Gericht bringt. 
Zindīq (Ketzer) ist ein buchloser Ungläubiger, der sich als Muslim ausgibt. 
Dayyūs (Kuppler) ist jemand, der über die Ehrlosigkeit seiner Ehefrau hinweg-
sieht. Lūtī bedeutet Päderast, Sodomit oder schwul. 

Wer eine Person als Munāfiq, Yazīdī, Mubtadiʿ, Jude, Christ oder Sohn einer 
Prostituierten bezeichnet, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Munāfiq (Heuchler) ist eine 
Person, die sich als Muslim ausgibt, obwohl sie ungläubig ist. Yazīdī (Jeside) 
meint jemanden, der dem ehrwürdigen Alī gegenüber feindlich gesinnt ist und 
den Teufel anbetet. Mubtadiʿ bedeutet Sāhib al-bidʿa (Neuerer bzw. Irrgänger). 
Mit Bidʿa (Neuerung) ist jede Glaubensüberzeugung gemeint, die der Ahlus-
Sunna widerspricht. Eine Prostituierte ist eine Frau, die gewerbsmäßig Unzucht 
begeht. Gemäß den zwei Imāmen, möge Allah sich ihrer erbarmen, ist „Sohn 
einer Prostituierten“ gleichbedeutend mit „Sohn einer Unzuchttreibenden“ und 
das Aussprechen davon erfordert die Hadd-Strafe. Genauso verhält es sich 
damit, „Hurensohn“ zu sagen. 

Wer jemanden als Sohn einer Ehrlosen, einer Schuftin, eines Ungläubigen, 
eines Sünders, Herr der Diebe, Anführer der Unzuchttreibenden, Bastard oder 
Päderast bezeichnet, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Wer jemanden als „uneheliches 
Kind“ bezeichnet, erhält die Hadd-Strafe. 

Wer sich selbst als Dayyūs bezeichnet oder als ein solcher bekannt geworden 

– 1288 –



ist, wird nicht getötet, solange er dies nicht als halāl ansieht. Er erhält aber eine 
harte Taʿzīr-Strafe. Wenn ein Sünder Reue zeigt und sagt: „Falls ich erneut sün-
dige, so möge die Person Soundso ein Rāfidit oder ein Kāfir sein“, wird diese 
Person nicht zum Kāfir, wenn sie sündigt. Derjenige, der das sagte, muss aber 
die Sühne für seinen Schwur leisten. Weiß er nicht, dass die Person kein Kāfir 
wird, so wird er selbst ein Kāfir, denn wer zufrieden ist mit dem Kufr eines an-
deren, wird selbst zum Kāfir. 

Wer eine andere Person als Esel, Schwein, Hund, Affe, Ochse, Bär oder 
Schlange beleidigt, erhält keine Taʿzīr-Strafe. Das ist nämlich eine offensichtliche 
Lüge und resultiert in der Beleidigung der eigenen Person. Fällt die Beleidigung 
auf den Beleidigenden zurück, wird keine Taʿzīr-Strafe verhängt. Die Taʿzīr-
Strafe wird nämlich bei demjenigen ausgeführt, der ein Harām begeht oder mit 
Worten, Taten oder Andeutungen einen Muslim zu Unrecht verletzt. 

Wer eine Person als Dieb bezeichnet, dies aber nicht beweisen kann, erhält 
keine Taʿzīr-Strafe. Wer eine Frau als Prostituierte oder Hure bezeichnet, erhält 
die Hadd-Strafe für die falsche Bezichtigung der Unzucht, sofern er dies nicht 
beweisen kann. 

In den allermeisten Fällen des Taʿzīr sind die Rechte Allahs, des Erhabenen, 
und der Menschen gleichzeitig betroffen. Die Rechte der Menschen überwiegen 
aber. Bei falscher Bezichtigung der Unzucht sind auch beide Arten des Rechts 
involviert, doch hier wiegen die Rechte des Menschen weniger. Dies ist der 
Grund, weshalb Hadd-Strafen nicht erlassen werden können. Eine Taʿzīr-Strafe 
jedoch wird erlassen, wenn der Verletzte dem Täter vergibt. Der Richter kann 
aber das Recht eines Menschen nicht vergeben. Beleidigt jemand eine andere 
Person mit unterschiedlichen Wörtern oder mehrere Personen mit einem Wort, 
erhält er für jedes Wort oder jede Person eine gesonderte Taʿzīr-Strafe. Die 
Rechte des einen sind nämlich nicht die Rechte des anderen. Anders ist es aber 
bei der Hadd-Strafe, diese gehen ineinander über. Wenn beim Taʿzīr der Belei-
digende seine Schuld abstreitet, wird sein Schwur akzeptiert und ihm wird ver-
geben. 

Da bei einigen Vergehen, die eine Taʿzīr-Strafe nach sich ziehen, wie das 
Küssen einer fremden Frau und der Aufenthalt an einem Ort, an dem gesündigt 
wird, nur das Recht Allahs betroffen ist, werden der Erlass der Taʿzīr-Strafe 
und der Schwur nicht akzeptiert. Diese Strafe kann nur das Staatsoberhaupt er-
lassen. 

Wenn jemand, der das täglich fünfmalige Gebet verrichtet, mit Hand oder 
Zunge die Menschen verletzt, so ist es erlaubt, diese Person für ihre Besserung 
der Regierung zu melden. Bei Taʿzīr-Delikten, die ausschließlich das Recht 
Allahs betreffen, verhängt der Richter auf Benachrichtigung eines rechtschaffenen 
Zeugen eine Taʿzīr-Strafe. Der Richter darf nämlich bei Vergehen, in denen die 
Rechte von Menschen nicht betroffen sind, nach eigenem Ermessen urteilen. 
Diese Benachrichtigung kann auch schriftlich erfolgen. 

Wer Wein oder andere alkoholische Getränke kauft, sie trinkt und das Gebet 
nicht verrichtet, wird eingesperrt, geschlagen und danach freigelassen. Wer mit 
Tötung, Diebstahl oder dem Schlagen eines Menschen beschuldigt wird, wird 
für lange Zeit eingesperrt, bis ersichtlich ist, dass er sich von seiner Sünde 
reumütig abgewandt hat. Denn dessen Schaden betrifft jeden. Der Schaden der 
Vorherigen aber betrifft nur sie selbst. Ein Muslim, der einen Schutzbefohlenen 
beleidigt, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Einen Schutzbefohlenen zu beleidigen, ist 
eine Sünde. Einen Juden oder Feueranbeter ins Gesicht „O Ungläubiger (Kāfir)“ 
zu sagen, ist ebenfalls eine Sünde. Sie sehen sich selbst nicht als Ungläubige an 
und fühlen sich von dieser Aussage verletzt. 

– 1289 –



Eine Frau muss sich für ihren Ehemann schmücken, indem sie ihren legitimen 
Schmuck trägt und schönen Duft aufträgt, und dies ist sehr verdienstvoll. Die 
Hadithe, die hiervon handeln, finden sich im Kommentar zum Schirʿat al-islām 
auf Seite 465. Wenn sie sich nicht schmückt, die Ganzkörperwaschung nicht 
vollzieht, ohne Erlaubnis ihres Ehemannes zu Unrecht außer Haus geht, nicht 
in sein Bett kommt, ihr Kleinkind schlägt, wenn es weint, dann gibt ihr der Ehe-
mann zuerst guten Rat. Hört sie nicht auf seinen Rat oder beschimpft sie ihren 
Ehemann, erscheint vor Personen, die nicht-mahram sind, mit unbedecktem 
Gesicht, gibt ohne Erlaubnis mehr Geld von seinem Vermögen als es üblich ist, 
begeht irgendeine Sünde, die keine Hadd-Strafe erfordert, so ist es erlaubt, dass 
der Ehemann seine Frau mit Taʿzīr bestraft, d. h. sie mit offener Hand oder 
einem Taschentuch leicht schlägt. Aus anderen Gründen heraus darf er sie nicht 
einmal leicht schlagen. [Zwar ist das Gesicht der Frau keine Awra, doch sie 
muss es bedecken, wenn es Anlass zur Fitna ist.] Verrichtet sie das Gebet nicht, 
darf er keinen Taʿzīr anwenden, denn der Nutzen des Gebets gilt nicht dem 
Ehemann. Ein Vater darf bei seinem Sohn, der noch nicht die Geschlechtsreife 
erreicht hat, den Taʿzīr anwenden, wenn dieser das Gebet nicht verrichtet und 
das Fasten nicht einhält. Die Mutter und der Testamentsvollstrecker sind wie 
der Vater. Der ältere Sohn ist wie ein Fremder. 

Ein Kind, dessen Eltern sündigen, gibt seinen Eltern einmal guten Rat. Ak-
zeptieren die Eltern dies nicht, schweigt er und betet für sie. Wenn seine junge 
und verwitwete/geschiedene Mutter zu Hochzeiten und an Orte der Fitna geht, 
hindert der Sohn sie nicht daran, sondern benachrichtigt den Richter, der ihr 
dann Einhalt gebietet. 

Der Vater darf sein Kind zum Lernen des edlen Korans, der Anstandsregeln, 
der Gebote und Verbote und des Glaubens der Ahlus-Sunna zwingen. In An-
gelegenheiten, in denen er berechtigt ist, sein eigenes Kind zu schlagen, darf er 
auch ein Waisenkind schlagen. Es ist nicht erlaubt, das eigene Kind oder die 
eigene Frau mit einem Stock zu schlagen. Die Schläge dürfen nur mit der Hand 
oder mit einem Taschentuch ausgeführt werden. Es darf nicht mit dem Fuß ge-
treten oder mit der Faust geschlagen werden. Bei Vergehen, welche die Rechte 
von Menschen betreffen, wird das Kind mit der Taʿzīr-Strafe bestraft. Bei Ver-
gehen wie Alkoholkonsum, Unzucht und Diebstahl, die nur das Recht Allahs, 
des Erhabenen, betreffen, erhält das Kind keine Taʿzīr-Strafe. 

Wenn der Schuldige, dem der Richter die Hadd- oder Taʿzīr-Strafe verhängt 
hat, während der Bestrafung stirbt, ist keiner verantwortlich. Kommt es zum 
Tod, während der Mann bei seiner Ehefrau und der Lehrer bei seinem Schüler 
den Taʿzīr anwendet, müssen sie Schadenersatz leisten. Dass der Mann seine 
Ehefrau mit einer Taʿzīr-Strafe bestraft, ist nämlich nicht wādschib, sondern 
mubāh. Das heißt, der Islam hat dem Mann keineswegs befohlen, seine Ehefrau 
zu schlagen. Er hat lediglich erlaubt, sie leicht zu schlagen. Ein Mann, der seine 
Ehefrau übertrieben schlägt, oder ein Lehrer, der seine Schüler maßlos schlägt, 
erhält eine Taʿzīr-Strafe. Sie erhalten auch dann eine Taʿzīr-Strafe, wenn sie zu 
Unrecht leicht schlagen. Wer für weltlichen Vorteil, beispielsweise um eine Frau 
heiraten zu können [oder um Verbotenes wie Muscheln oder Tiere, die per 
Elektroschock getötet wurden und zu Aas wurden, essen zu dürfen] die Rechts-
schule wechselt, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Es ist nämlich eine Sünde für jemanden, 
der kein Mudschtahid ist, für weltlichen Nutzen seine Rechtsschule zu wechseln. 
Das würde nämlich bedeuten, Missfallen an der eigenen Religion und Rechts-
schule zu finden. Siehe die fünfte Seite des 54. Kapitels im ersten Abschnitt. 

Ibn Ābidīn schreibt auf Seite 51 seines Radd al-muhtār: „Damit eine Tat, 
eine gottesdienstliche Handlung (Ibāda) gültig (sahīh) ist, muss sie irgendeiner 

– 1290 –



der vier Rechtsschulen entsprechen. D. h. für die Gültigkeit der Tat muss sie 
sämtlichen Bedingungen entsprechen, die in einer Rechtsschule erfüllt werden 
müssen. Wenn bei der Ausführung einer gottesdienstlichen Handlung eine der 
Bedingungen einer Rechtsschule entspricht und eine andere Bedingung einer 
anderen Schule, dann ist diese gottesdienstliche Handlung nicht gültig. Tritt 
beispielsweise aus der Haut Blut heraus, wird in der hanafītischen Rechtsschule 
die Gebetswaschung ungültig. In der schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen wird 
sie nicht ungültig. Wenn ein Mann die Haut einer fremden Frau berührt, wird 
in der schāfiʿītischen Rechtsschule die Gebetswaschung beider ungültig, in der 
hanafītischen Rechtsschule hingegen wird von beiden die Gebetswaschung nicht 
ungültig. Wenn bei jemandem Blut aus der Haut austritt und er eine fremde 
Frau berührt, wird seine Gebetswaschung nach beiden Rechtsschulen ungültig 
und das Gebet, das er mit dieser Gebetswaschung verrichtig, ist nicht gültig. Es 
kann nicht gesagt werden: ,Wenn seine Gebetswaschung nach einer Rechtsschule 
nicht gültig ist, ist sie aber nach der anderen Rechtsschule gültig und somit ist 
sein Gebet gültig.‘ Diese Person vermischt zwei Rechtsschulen (Talfīq), und 
eine solche Person wird ,Mulaffiq‘ (jemand, der eklektisch handelt) genannt. 
Es wurde übereinstimmend mitgeteilt, dass die gottesdienstlichen Handlungen 
des Mulaffiq nicht gültig sind. Wenn eine Bedingung einer gottesdienstlichen 
Handlung gemäß einer Rechtsschule und eine andere Bedingung gemäß einer 
anderen Rechtsschule gültig ist, dann ist dieser Gottesdienst nicht gültig. Wenn 
jemand, der bei der Gebetswaschung nur einen Teil seines Kopfes feucht be-
strichen hat, das Gebet verrichtet, nachdem er in Berührung mit einem Hund 
gekommen ist, ist sein Gebet nicht gültig. Seine Gebetswaschung ist nämlich 
nach der mālikītischen Rechtsschule nicht gültig. Durch das Berühren eines 
Hundes wird die Kleidung gemäß der schāfiʿītischen Rechtsschule unrein. 
Genauso ist eine erzwungene Scheidung in der hanafītischen Rechtsschule rechts-
wirksam (sahīh), sodass er die Schwester seiner geschiedenen Frau heiraten 
darf. In der schāfiʿītischen Rechtsschule jedoch ist diese Scheidung nicht wirksam. 
Es ist nicht erlaubt, dass dieser Mann durch Befolgen beider Rechtsschulen mit 
beiden Schwestern gleichzeitig verheiratet ist. Auch dies wäre Talfīq. Wenn je-
mand aber nach Einhaltung sämtlicher Bedingungen einer Rechtsschule in Bezug 
auf eine gottesdienstliche Handlung, eine Tat und nach ihrer Beendigung bei 
der Wiederholung dieser Tat oder bei der Verrichtung einer anderen gottes-
dienstlichen Handlung oder Tat die Bedingungen einer anderen Rechtsschule 
einhält, so ist dies nach den meisten Gelehrten gültig. Diese Art der Verrichtung 
ist im Falle eines Bedürfnisses übereinstimmend gültig. Wenn eine Tat, eine 
gottesdienstliche Handlung gar entsprechend den Bedingungen einer Rechtsschule 
verrichtet wurde und sich im Nachhinein herausstellt, dass sie gemäß dieser 
Rechtsschule nicht gültig war, nach einer anderen Rechtsschule hingegen schon, 
dann gilt diese andere Rechtsschule als befolgt, sofern man bedenkt, dass die 
Tat nach dieser Rechtsschule gültig ist. Damit wäre diese Tat gültig. [Denn hier 
ist das Bedürfnis der Befolgung (Taqlīd) einer anderen Rechtsschule entstanden, 
um jene gottesdienstliche Handlung zu retten. Für Eigennutz oder zum Vergnügen 
verschiedene Taten unter Befolgung unterschiedlicher Rechtsschulen zu ver-
richten, ist Talfīq. Liegt ein Entschuldigungsgrund (Udhr) vor, der es verhindert, 
eine gottesdienstliche Handlung entsprechend der eigenen Rechtsschule zu ver-
richten, so wird es erforderlich, diese gottesdienstliche Handlung durch Befolgung 
einer anderen Rechtsschule zu verrichten, wie im Kapitel über die Ganzkör-
perwaschung erwähnt wurde. Kommt es zu einem zweiten Entschuldigungsgrund, 
der zwar das Befolgen einer anderen Rechtsschule verhindert, nicht aber die 
Einhaltung der eigenen Rechtsschule, so ist dieser Zustand kein Talfīq, obwohl 
diese gottesdienstliche Handlung eigentlich nach beiden Rechtsschulen nicht 

– 1291 –



gültig ist, denn dies wurde mit einem Entschuldigungsgrund, aus einem Bedürfnis 
heraus praktiziert. Somit ist diese gottesdienstliche Handlung gültig.] Wenn 
eine andere Rechtsschule befolgt wird, müssen die Fard- und Mufsid-Handlungen 
jener Rechtsschule beachtet werden, selbst wenn diese in der eigenen Rechtsschule 
makrūh oder harām sind. In dem Fall wird nicht darauf geachtet, dass sie in der 
eigenen Rechtsschule als harām eingestuft werden.“ Wer Talfīq betreibt, erhält 
eine Taʿzīr-Strafe. Siehe auch im Buch Sayf al-abrār. 

[In der mālikītischen Rechtsschule gilt rotes, gelbliches oder trübes Blut, das 
bei einem Mädchen, das bereits neun Jahre alt ist, vorne grundlos heraustritt, 
als „Menstruationsblut“. Sobald das Fließen beginnt, handelt es sich um ihre 
Menstruation (Hayd). Hält die Blutung an, ist alles unter 15 Tagen Menstruation 
(Regelblutung). Was darüber hinaus geht, gilt als Zwischenblutung (Istihāda). 
Ändert sich im darauffolgenden Monat die Menstruationsdauer, dann handelt 
es sich bei der maximalen Dauer plus 3 Tage um ihre Menstruation. Blutungen, 
die darüber hinaus gehen, und Blutungen über 15 Tage sind Zwischenblutungen. 
Wenn das „Kursuf“ genannte Tuch trocken ist oder eine farblose Flüssigkeit 
aufweist, versteht sich, dass die Menstruation beendet ist. Blutungen nach dem 
70. Lebensjahr sind keine Menstruation, sondern gelten als Zwischenblutungen. 
Erfolgt die Blutung mit Unterbrechungen, gelten die Tage, an denen keine Blu-
tung geschah, als Reinheitstage. Die Mindestdauer der Reinheit beträgt 15 Tage. 
Jede Blutung vor Ablauf von 15 Tagen gilt als Zwischenblutung. Eine solche 
Reinheitsdauer ist unbegrenzt (d. h. es gibt keine Höchstgrenze). Wenn die Blu-
tung aufhört und nach 15 Tagen erneut einsetzt, handelt es sich um die Mens-
truation. Das Blut vor der Geburt ist Menstruationsblut. Im Falle eines Kaiser-
schnitts gilt die Blutung nicht als Wochenfluss (Nifās). Die Höchstdauer des 
Wochenflusses beträgt 60 Tage. Wenn die Blutung 15 Tage ausbleibt, gilt die 
Frau als rein. Die Blutung danach gilt als Menstruation.] 

Erfolgt die falsche Bezichtigung der Unzucht indirekt (Kināya) oder mit 
einer Anspielung (Īmā), erhält derjenige eine Taʿzīr-Strafe. Wer indirekt beleidigt, 
erhält keine Taʿzīr-Strafe. Wer die Ehefrau eines Mannes täuscht und sie ehelicht, 
wird eingesperrt, bis er die Frau scheidet oder er stirbt. Wer sich als achtsam 
und gottesfürchtig ausgibt, erhält eine Taʿzīr-Strafe. 

Taʿzīr-Delikte, die eine Verletzung der Rechte von Menschen beinhalten, 
werden wie Hadd-Delikte nicht durch Reue erlassen. 

In Artikel 19 der Mecelle heißt es: „Einer Person zu schaden und auf den 
Schädigenden im Gegenzug schädigend zu reagieren, ist nicht erlaubt.“ Wenn 
Mubāh-Handlungen einem anderen schaden, sind diese nicht erlaubt. Wer Opfer 
von Diebstahl wurde, bekommt dadurch nicht das Recht, die Güter des Diebes 
oder von anderen zu stehlen. Es ist die Pflicht des Richters, den Schaden im 
Einklang mit den islamischen Bestimmungen zu beseitigen. Ein Schaden wird 
nicht mit gleichem oder größerem Schaden vergolten. 

Im Bahr al-fatāwā heißt es: „Ein Muslim, der Alkohol verkauft, erhält eine 
harte Taʿzīr-Strafe. Wer auf der Straße eine Frau umarmt und küsst, erhält eine 
Taʿzīr-Strafe. Wer Sünden begeht, für die es keine Hadd-Strafe gibt, erhält eine 
Taʿzīr-Strafe. Die Taʿzīr-Strafe wird ausgeführt, indem die Person, die nur Hose 
und Hemd anhat, im Stehen mit einem Stock geschlagen wird. Wenn eine Frau, 
deren Ehemann verstorben ist, vor Ablauf der Wartefrist (Idda) mit einem 
Mann heiratet, erhält der Mann, der sie in Kenntnis dieses Umstandes geehelicht 
hat, eine harte Taʿzīr-Strafe. Wer eine Frau ehelicht, deren Ehemann in der 
Ferne ist, erhält eine Taʿzīr-Strafe und sie werden getrennt. Eine Frau, die in 
Gestalt eines Mannes in der Öffentlichkeit herumgeht, sowie ein Mann, der in 
Gestalt einer Frau umherläuft, erhalten eine Taʿzīr-Strafe und werden eingesperrt, 

– 1292 –



bis sie Reue zeigen. Dasselbe gilt auch für Sänger und Musikanten. Wer die 
Ehefrau eines anderen mit Gewalt zu sich nach Hause bringt, erhält eine harte 
Taʿzīr-Strafe und die Frau wird ihrem Ehemann übergeben. Die Nachbarn dürfen 
eine prostituierte Frau nicht aus dem Haus oder Viertel vertreiben. Der Richter 
verhängt ihr eine Taʿzīr-Strafe in Form von Schlägen oder Gefängnis. 

Wer Magie und Hexerei betreibt, erhält eine Taʿzīr-Strafe. Ibn Ābidīn, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Vorwort: „Zu den Kenntnissen, 
deren Erwerb harām ist, gehören Magie (Sihr) und Wahrsagerei (Kahāna). 
Magie ist eine Wissensform, die durch Verwendung geheimer Mittel, die nicht 
mit der Wissenschaft vereinbar sind, gewährleistet, merkwürdige Taten zu voll-
bringen. Magie zu lernen und zu lehren, ist harām. Es ist auch harām, dies zu 
lernen, um Muslime vor Schäden zu bewahren und gute Taten zu vollbringen. 
[Das heißt also, dass es auch eine große Sünde ist, Magie zu praktizieren, um 
nützliche Taten zu vollbringen, wie eine bereits vollbrachte Magie aufzulösen, 
zwischen Ehepartnern Zuneigung hervozurufen und im Krieg den Feind zu be-
siegen. Im al-Hadīqa steht im Kapitel über die Übel des gesamten Körpers, dass 
es nicht erlaubt ist, diese große Sünde zu begehen, um eine gute Tat zu voll-
bringen.] Die ,Tiwala‘ genannte Magie, die dazu dient, dass der Mann seine 
Ehefrau liebt, wurde im Hadith verboten. Dass dies harām ist, steht auch in der 
Fatwasammlung al-Khāniyya. Bei Magie werden andere Dinge als Koranverse 
und überlieferte Bittgebete aufgeschrieben. Die Reue (Tawba) eines Magiers 
und Ketzers wird nicht akzeptiert. Auch wenn er nicht den Glauben hat, dass er 
alles tun könne, was er will, was zum Kufr führt, muss der Magier vonseiten des 
Richters mit der Taʿzīr-Strafe bestraft werden, da er Grund für Zwietracht und 
Unruhen ist. Sein Taʿzīr erfolgt durch Exekutierung. Wenn er bei der Magie 
auch etwas tut, was den Glauben aufhebt, wird er ein Kāfir. ,Kahāna‘ bedeutet, 
mitzuteilen, was in der Zukunft geschehen wird. ,Arrāf‘ bedeutet ,Hellseher‘. 
Dieser teilt den Ort von gestohlenen Sachen, die Diebe und die Magier mit. Sie 
reden nur basierend auf Vermutungen und Spekulationen, nicht aber in Anleh-
nung an Erfahrungen und Berechnung. Oder sie sagen, sie würden dies von 
Dschinnen erfahren.“ 

Wenn derjenige, in dessen Herz etwas kommt, das zum Kufr führt, dieses 
nicht äußert und darüber betrübt ist, schadet es seinem Glauben nicht. Dies 
zeigt vielmehr, dass sein Glaube stark ist. Wer die Schaykhayn (Abū Bakr und 
Umar), möge Allah mit beiden zufrieden sein, beschimpft, wird zu einem Ab-
trünnigen (Murtadd) und als Strafe exekutiert. Wer sagt, es sei halāl für Männer, 
Seide zu tragen, wird kein Kāfir, denn darin gibt es Meinungsverschiedenheit. 
Wenn jemand zu einer Person sagt: ,Lass uns auch den Islam konsultieren‘, und 
die Person sagt: ,Ich habe mit dem Islam nichts zu tun‘, wird diese Person ein 
Kāfir. Sie muss ihren Glauben und ihre Ehe erneuern. Der Muslim muss sowohl 
dem Islam als auch dem Gesetz folgen. Wer abtrünnig wird und in den Dār al-
harb auswandert, dessen Güter gehen zu den Erben über. Sie gehören nicht der 
Staatskasse. Behauptet ein Schutzbefohlener, er habe den Islam angenommen, 
wird dies bestätigt. Ein Nichtmuslim, der sich beschneiden lässt, wird dadurch 
kein Muslim. Ein Schutzbefohlener, der eine muslimische Sklavin kauft, erhält 
eine harte Taʿzīr-Strafe. Es wird ihm befohlen, die Sklavin an einen Muslim zu 
verkaufen. Kauft ein Schutzbefohlener im Viertel der Muslime ein Haus, wird 
ihm befohlen, das Haus an einen Muslim zu verkaufen. Vermietet ein Muslim 
seine Häuser in der Nähe einer Moschee an Schutzbefohlene, wird ihm befohlen, 
diese stattdessen denen zu vermieten, die das Gebet verrichten. Es ist erlaubt, 
dass der Schutzbefohlene einen nichtmuslimischen Sklaven kauft. Wenn der 
Sklave den Islam annimmt, muss er den Sklaven an einen Muslim verkaufen. 

– 1293 –



Wenn ein Schutzbefohlener mit einer Muslimin Unzucht begeht, wird er als 
Hadd-Strafe mit 100 Stockschlägen bestraft und für lange Zeit eingesperrt. War 
die Frau muhsan, wird sie gesteinigt, ansonsten geschlagen. Wer mit der Schwie-
gertochter Unzucht begeht, wird gesteinigt.“ 

Wer Fuhsch spricht, erhält eine Taʿzīr-Strafe, denn Fuhsch zu sprechen, ist 
makrūh tahrīman. Im Buch al-Hadīqa heißt es bei der 11. der Übel der Zunge 
wie folgt: „Fuhsch meint unanständige/obszöne Worte. Alles, was die Grenzen 
überschreitet, wird ,fāhisch‘ (maßlos) genannt. Hier ist damit gemeint, dass häss-
liche Taten anderen mit klaren Worten erwähnt werden, so beispielsweise Worte, 
die für den Geschlechtsverkehr und für die Verrichtung der Notdurft verwendet 
werden, auszusprechen. Diese Worte zu sprechen, ist Fuhsch und makrūh 
tahrīman. Das Aussprechen dieser widerspricht nämlich der Muruwwa sowie 
der Religiosität, führt zum Verlust der Scham und verletzt andere Menschen. 
Muruwwa bedeutet Menschhaftigkeit/Männlichkeit. Ist es erforderlich, über 
den Geschlechtsakt oder die Notdurft zu sprechen, sollte dies nicht direkt/ein-
deutig erwähnt werden, sondern mit einem indirekten Ausdruck (Kināya). 
,Kināya‘ bedeutet, etwas mit Worten kundzutun, deren eindeutige Bedeutungen 
anders sind. Wenn eine gesittete und rechtschaffene Person Fuhsch sprechen 
muss, tut sie dies indirekt. Beispielsweise beschrieb Allah, der Erhabene, den 
Geschlechtsakt im edlen Koran mit dem Wort ,Berührung (Lams)‘. In einem 
Hadith, der von Ibn Abid-Dunyā und Abū Nuʿaym, möge Allah sich ihrer er-
barmen, überliefert wird, heißt es: ,Für jene, die Fuhsch sprechen, ist die Einkehr 
in das Paradies harām.‘ Das heißt, solange sie die Strafe dafür nicht erleiden, 
werden sie das Paradies nicht betreten.“ Hier endet die Übersetzung aus dem 
al-Hadīqa. 

Im Buch al-Barīqa steht: „Die 36. der Übel des Herzens ist ,Waqāha‘. Waqāha 
bedeutet, dass die Scham gering ist. Scham (Hayā) bedeutet, sich davor zu ge-
nieren, etwas Hässliches zu tun, sich vor dem Tadel zu hüten. [Im Deutschen 
werden dafür Worte wie „Scham“, „Schamhaftigkeit“ und „Schamgefühl“ ver-
wendet.] In einem Hadith heißt es: ,Schämt euch vor Allah, dem Erhabenen!‘ 
Sich vor Allah, dem Erhabenen, zu schämen bedeutet, die Begierden der Trieb-
seele aufzugeben. Wer Scham besitzt, fürchtet Allah, den Erhabenen, und hält 
sich von Taten und Worten fern, die Ihm missfallen. In einem Hadith heißt es: 
,Die Scham ist vom Glauben. Obszön zu sprechen ist vom Leid. Der Glaube 
führt in das Paradies und Leid in die Hölle.‘ Scham und Glaube gehören zu-
sammen. Geht das eine abhanden, so geht auch das andere verloren. Die Scham 
der Frau ist um das Neunfache mehr als die Scham des Mannes. In einem Hadith 
heißt es: ,Fuhsch ist der Makel des Menschen und die Scham seine Zierde.‘ Die 
wertvollste Art der Scham ist die Scham vor Allah, dem Erhabenen, danach die 
Scham vor dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und anschließend die 
Scham vor den Menschen.“ Hier endet die Übersetzung aus dem al-Barīqa. Die 
Ungläubigen versuchen die Scham der Muslime zunichtezumachen, um letzt-
endlich ihren Glauben zu vernichten. An Stränden, bei Fußballspielen und im 
Sport sind sie darin Vorreiter, dass ihre Awra, ihre Schamstellen entblößt werden. 
Sie bezeichnen die Worte des Fuhsch als Sexualkunde. Indem sie diese Freizü-
gigkeit und Sexualkunde als Fortschrittlichkeit und etwas Notwendiges und 
Nützliches bezeichnen, wollen sie die Jugendlichen schamlos werden lassen. Um 
die Jugendlichen zu täuschen, sagen sie: „Wir müssen genau dasselbe machen, 
was auch die zivilisierten Nationen tun, wir müssen mit unserer Zeit Schritt 
halten und der Rückständigkeit entkommen.“ Kann man je behaupten, dass der 
Unglaube etwas Gutes und Nützliches sei, nur weil die Ungläubigen in Sachen 
Technologie fortgeschritten sind und viele Entdeckungen in Bezug auf Materie 

– 1294 –



und Energie gemacht haben? Kann je gesagt werden, dass wir ihre Gottesdienste 
und Übel nachahmen sollten? Ein Muslim darf niemals die Verbote Allahs, des 
Erhabenen, loben mit dem Vorwand, die Ungläubigen würden sie begehen, und 
diese niemals als nützlich bezeichnen. Die Verbote können unter keinen Um-
ständen nützlich und gut sein. Diejenigen Taten der Ungläubigen aber, die der 
Islam nicht verbietet und die er gar gebietet, zu loben und zu vollbringen, ist 
kein Vergehen. Dies trifft auf die Naturwissenschaften und die Schwerindustrie 
zu. Es sind ja genau die Erfolge in diesen Bereichen, die den Ungläubigen das 
Etikett „zivilisiert“ eingebracht haben. Der Muslim lobt diese Erfolge der Un-
gläubigen. Ein Islamfeind hingegen benutzt diese Erfolge als Vorwand, um ihren 
Unglauben, ihre Gottesdienste, ihre Morallosigkeit und ihre schädlichen und 
schändlichen Taten, die der Islam verboten hat, zu loben. Allah, der Erhabene, 
gewährt denen Ruhe und Frieden, die sich auf dem Weg der Religion bemühen 
und das religiöse Wissen, die Gotteserkenntnis, die Wundertaten und außerge-
wöhnlichen Zustände lehren. Denen, die sich im profanen Wissen und in den 
Naturwissenschaften bemühen, gibt Er, was sie suchen. Die nichtmuslimischen 
Nationen beschäftigten sich nur mit den Naturwissenschaften. Die Religion des 
Islams aber untersuchen sie nicht unvoreingenommen und mit reinem Gewissen. 
Deshalb schreiten sie in der Wissenschaft voran und errichten Großindustrien, 
aber es gelingt ihnen nicht, sich von den Unreinheiten des Unglaubens und der 
verbotenen und schändlichen Taten zu befreien. Ruhe, Frieden und Glückseligkeit 
erreichen sie nicht. Obwohl sie in den Naturwissenschaften Fortschritte machen, 
sind sie nicht in der Lage, in Frieden zu leben. Denn aus dem Unglauben und 
der Verrichtung von Verboten resultiert nichts als Schaden, Verlust und Übel. 
Das Ende ist dann immer nur das Unglück. Das Resultat des Glaubens, der got-
tesdienstlichen Handlungen und des guten Charakters hingegen sind stets Gutes 
und Frieden. Es ist Ignoranz und Verstörtheit, den Unglauben der Ungläubigen 
und ihre dem Islam widersprechenden Handlungen zu loben, indem man ihre 
Fortschritte in der Wissenschaft vorbingt. Die Muslime sollten ihnen in Bezug 
auf wissenschaftliche Forschung und die Errichtung großer Fabriken nacheifern. 
Der Islam gebietet dies nämlich. Der Islam gebietet die Bemühung in den Na-
turwissenschaften, den guten Charakter und jedem Gutes zu tun. Die Muslime 
dürfen das entblößte Umherlaufen der Ungläubigen und Heuchler und ihr obs-
zönes Gerede im Namen der Sexualkunde nicht als nützlich erachten. Sie müssen 
wissen, dass das Loben dieser eine Falle ist, um die Scham und den Glauben 
der Muslime zunichtezumachen. Um zu erkennen, ob eine Handlung oder 
Aussage nützlich oder schädlich ist, soll man nicht darauf schauen, was die Un-
gläubigen tun oder nicht tun, sondern darauf, was unsere Religion gebietet oder 
verbietet. 

 
Er sagte „sei“, der Schöpfer aller Welten, erschuf etwas sehr Schönes. 
Diesem gab Er den Namen „Rūh“ (Seele) und machte sie zum Geheimnis. 
 
Sie war nicht aus Materie, sondern aus der Welt der Seelen. 
Und befahl ihr, sei nicht Sklave deiner Triebseele, gebiete über sie. 
 
Als die Seele sich daran hielt, begann sie aufzusteigen und sah viele Welten. 
Sie fand eine weite Welt, die das Paradies, den Thron und die Hölle umfasste. 
Nichts dort war aus Materie, sondern nur aus Licht. 

– 1295 –



24 — VERLETZUNGS- UND TÖTUNGSDELIKTE 
(DSCHINĀYĀT) 

Der Autor des Radd al-muhtār, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Dschināya“ bezeichnet das Verletzen oder das Töten. 

„Qatl“ bedeutet, einen Menschen zu töten. Der Tötende wird „Qātil“ und 
der Getötete „Maqtūl“ genannt. Es gibt fünf Arten der Tötung, die harām sind: 

1. Vorsätzliche (amdan), also bewusste und willentliche Tötung. Es bedeutet, 
eine Person mit einem tödlichen Gegenstand wie einem Messer oder einer Pistole 
an einem beliebigen Körperteil zu treffen, um sie zu töten. Alles, was aus Eisen 
besteht, wird als Messer gewertet und alle Metalle als Eisen gewertet. Auch 
spitze und scharfe Gegenstände aus Holz, Glas oder Stein sind wie Eisen. Es 
fällt auch unter Tötung (Qatl), im Feuer zu verbrennen oder in einem heißen 
Ofen, dessen Feuer erloschen ist, oder in kochendem Wasser eine Person zu 
töten. Jemanden zu töten, indem man ihm eine Nadel in den Nacken oder in 
das Herz sticht oder mit einem schweren Gegenstand schlägt, fällt gemäß den 
beiden Imāmen ebenfalls unter vorsätzliche Tötung. 

Vorsätzliche Tötung ist eine größere Sünde als Worte, die zum Unglauben 
führen, [mit eigenem Willen] auszusprechen. Denn das Aussprechen von Worten, 
die zum Unglauben führen, ist für eine Person, die mit dem Tod bedroht wird, 
erlaubt, während ihr Herz mit Glauben gefüllt ist. Doch wird zu einer Person 
gesagt: „Falls du jemanden nicht tötest, werden wir dich töten“, dann ist es für 
sie nicht erlaubt, den anderen zu töten, um dem Tod zu entkommen. Jedoch im 
Herzen abtrünnig zu werden, ist eine größere Sünde als einen Menschen zu 
töten. Wer einen Gläubigen (Muʾmin) vorsätzlich tötet, wird kein Kāfir. Tötet 
er den Gläubigen aber, weil dieser gläubig ist, oder im Glauben, dass seine 
Tötung halāl sei, wird er ein Kāfir. 

Wer einen Menschen zu Unrecht und vorsätzlich tötet, wird mit „Qawad“ 
bestraft. „Qawad“ bedeutet, ihn als Vergeltung (Qisās) ebenfalls zu töten. Wenn 
einer der Vormunde des Getöteten dem Tötenden vergibt oder Vormund und 
Tötender sich auf ein bestimmtes Gut oder einen Geldbetrag einigen, entfällt 
die Vergeltung. Der Vormund bekommt dann das vereinbarte Gut. In einem 
Hadith, der im Buch al-Barīqa bei der Hiqd (Groll) genannten schlechten Cha-
raktereigenschaft erwähnt wird, heißt es: „Wer die Rechte der Menschen be-
gleicht, nach jedem Gebet 11 Mal die Sure al-Ikhlās rezitiert und stirbt, indem 
er seinem Mörder vergeben hat, wird in das Paradies eingehen.“ Bei vorsätzlicher 
Tötung wird keine Sühneleistung (Kaffāra) erforderlich, denn sie ist eine große 
Sünde. Die Sühneleistung hingegen ist eine gottesdienstliche Handlung. Beide 
können nicht zusammenkommen. In einem im Sahīh al-Bukhārī überlieferten 
Hadith heißt es: „Die größten Sünden sind, Allah, dem Erhabenen, Partner bei-
zugesellen, einen Menschen zu töten, sich den Eltern zu widersetzen und falsches 
Zeugnis abzulegen.“ Unzucht, Diebstahl und das Nehmen und Geben von Zinsen 
sind ebenfalls große Sünden. 

Der Autor des Tuhfat al-fuqahā, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: 
„Sieht der Sohn, wie sein Vater von einem anderen mit einer Waffe getötet 
wird, oder erwähnt der Tötende vor zwei Zeugen, dass er dessen Vater getötet 
hat, und erklärt daraufhin: ,Dein Vater hatte meinen Vormund getötet und ich 
habe ihn nun als Vergeltung oder weil er abtrünnig geworden ist getötet‘, und 
der Sohn weiß darüber nichts, dann ist es für den Sohn mubāh, diesen Tötenden 
zu töten. Wenn zwei rechtschaffene Zeugen einer Person mitteilen: ,Die Person 

– 1296 –



Soundso tötete deinen Vater‘, dann ist es für den Sohn nicht mubāh, diese Person 
zu töten. Die Zeugenaussagen sind nämlich nur vor Gericht ein Beleg und gelten 
für einen Menschen nicht als Beleg, wie es beim eigenen Sehen oder dem Ge-
ständnis der Fall ist.“ 

2. Die zweite verbotene Art der Tötung ist die vorsatzähnliche (schibh al-
amd) Tötung. Damit ist eine Tötung gemeint, bei der keine Mordwaffen verwendet 
werden. Das Töten mit einem kleinen Stein oder durch Schlagen mit einem 
kleinen Stock ist derart. Gemäß Imām Abū Hanīfa fällt auch das Töten mit 
einem großen Stein oder großen Stock unter diese Kategorie. Genauso verhält 
es sich mit dem Werfen in einen Brunnen oder von einem Berg oder vom Dach. 
Bei dieser Art erfolgt kein Qawad, doch sie ist eine große Sünde. Der Täter 
muss eine Sühneleistung erbringen und seine Sippe (Āqila, Familienverband) 
muss ein hohes Blutgeld (Diya) zahlen. Wiederholt sich die vorsatzähnliche Tö-
tung, wird er exekutiert. 

Die Abtrennung irgendeines Körpergliedes fällt nicht unter die vorsatzähnliche 
Kategorie. Die Abtrennung eines beliebigen Körpergliedes, gleich auf welche 
Weise dies geschieht, gilt als Vorsatz. Aus diesem Grund wird für jedes Kör-
perglied Vergeltung geübt. Einigen sich beide Parteien, wird vom Vermögen 
des Tötenden gezahlt. Ein hohes Blutgeld sind 100 Kamele. Mit „Āqila“ (Sippe) 
sind die Verwandten des Tötenden gemeint. Die Sippe muss dieses Blutgeld in-
nerhalb von drei Jahren bezahlen. Bei einer vorsatzähnlichen Tötung sowie 
einer fahrlässigen Tötung zahlt die Sippe die Güter [bzw. das Geld]. 

3. Fahrlässige (khata) Tötung. Es gibt zwei Arten der fahrlässigen (verse-
hentlichen) Tötung: 

a) Der Tötende verfiel einem Irrtum: Er dachte, der Mensch sei ein Wildtier 
oder ein Feind, und erschoss ihn. 

b) Die Kugel prallte versehentlich ab: Tötung, bei der eine Kugel, die auf 
ein Ziel, beispielsweise ein Wildtier, geschossen wurde, einen Menschen trifft 
oder vom Ziel abprallt und einen Menschen trifft. In diese Kategorie fallen auch 
Tötungen, bei denen ein Holzstück oder eine Last aus der Hand fällt und einen 
Menschen tötet. Bei fahrlässiger Tötung muss die Sippe des Tötenden ein 
Blutgeld zahlen und der Täter eine Sühneleistung erbringen. Die Sünde der 
fahrlässigen Tötung ist kleiner als die Sünden der ersten und zweiten Art der 
Tötung. 

4. Tötung mit etwas, das zur Fahrlässigkeit (Fehler) führt: Beispiele sind, 
dass jemand aus einer Höhe auf eine andere Person fällt oder eine schlafende 
Person sich auf eine andere Person wälzt und diese andere Person dabei tötet. 
Die Strafe hierfür sind ebenfalls Sühneleistung und das Entrichten von Blutgeld. 
Unter diese Kategorie fällt auch, einen Menschen zu töten, indem das Pferd, 
auf dem man reitet, ihn zu Tode trampelt [oder er von einem Fahrzeug überfahren 
wird]. 

5. Eine mit anderer Absicht begangene Handlung verursacht den Tod. Beispiel: 
Ein Brunnen, den jemand an einer Stelle gräbt, die nicht sein Eigentum ist, oder 
ein Stein, den er an eine solche Stelle legt, führt zum Tod. Die Sippe muss ein 
Blutgeld zahlen, doch eine Sühneleistung ist nicht erforderlich. Es gibt hierbei 
keine Sünde der Tötung, doch derjenige bekommt die Sünde dafür aufgeschrieben, 
auf dem Grundstück einer anderen Person einen Brunnen gegraben zu haben. 
Tat er dies mit der Erlaubnis der Regierung oder auf dem eigenen Grundstück 
oder die Person fiel hinein, nachdem sie gehört hatte, dass der Brunnen gegraben 
wurde, muss niemand irgendetwas leisten. 

– 1297 –



Bei den ersten vier Arten der Tötung wird der Tötende, der rechtlich ver-
antwortlich (mukallaf) ist, vom Erbe ausgeschlossen, bei der fünften Art hingegen 
nicht. 

BEI WEM WIRD VERGELTUNG DURCH TÖTUNG (QAWAD) GE-
ÜBT? — Wer im Dār al-islām vorsätzlich Menschen tötet, deren Blut harām 
(also deren Leben geschützt) ist, dem wird Qawad verhängt, d. h. der Tötende 
wird als Vergeltung exekutiert. Im Dār al-islām ist das Leben der Muslime und 
der Schutzbefohlenen geschützt. Das Leben eines Harbī-Nichtmuslims, eines 
Nichtmuslims mit Schutzstatus (Mustaʾmin), einer unzüchtigen Person, die 
muhsan ist, und eines Abtrünnigen ist nicht geschützt. Bei einem rechtlich ver-
antwortlichen Muslim, der einen Schutzbefohlenen vorsätzlich tötet, wird Qawad 
geübt. Stiehlt ein Muslim die Güter eines Schutzbefohlenen, wird ihm die Hand 
abgetrennt. Tötet jemand einen Geisteskranken, einen Kranken, ein Kind, einen 
Blinden, eine Frau, seine Eltern oder Großväter, wird Qawad geübt. Qawad 
wird nicht geübt bei einer Person, die ihr Kind oder Enkelkind tötet. In diesem 
Fall wird es erforderlich, Blutgeld vom Vermögen des Vaters zu zahlen, denn 
bei vorsätzlicher Tötung muss die Sippe kein Blutgeld zahlen. Qawad wird nicht 
geübt bei einer Person, die in einer Schlacht, in der sich die Soldaten beider 
Seiten vermischen, einen Muslim vorsätzlich tötet, weil er ihn mit einem Un-
gläubigen verwechselt. Sodann muss eine Sühneleistung erbracht und Blutgeld 
gezahlt werden. Wer einen Muslim, der sich inmitten von Ungläubigen befindet, 
fahrlässig tötet, muss nichts leisten. Es ist erlaubt, einen Dschinn zu töten, der 
die Gestalt von etwas, dessen Tötung erlaubt ist, angenommen hat, so z. B. die 
Gestalt einer Schlange. Eine Schlange, die weiß ist und geradeaus kriecht, ist 
ein Dschinn. Es wäre gut, vor dem Töten dem Dschinn anzuweisen: „Geh mit 
der Erlaubnis Allahs hinaus/weg!“ 

Qawad, also die Exekutierung des Tötenden, erfolgt entweder mit einem 
Schwert oder einer Waffe. Andere Tötungsformen sind nicht erlaubt. Wer den 
Tötenden tötet, indem er ihn in einen Brunnen wirft, mit einem Stein zerdrückt, 
ein Tier auf ihn reitet oder ihn ins Feuer wirft, oder ihn anderweitig tötet, erhält 
eine Taʿzīr-Strafe. 

Infolge des Gerichtsurteils wird der Tötende vom Vormund des Getöteten 
exekutiert oder dieser bevollmächtigt jemand anderen zur Tötung. Der Vormund 
muss anwesend sein, da sonst der Bevollmächtigte die Exekution nicht vornehmen 
darf. Tötet jemand anderes als diese beiden den Tötenden, wird bei ihm Qawad 
geübt. Erfolgte die Tötung fahrlässig, muss seine Sippe Blutgeld zahlen. 

Wenn von zwei Vormunden der eine dem Tötenden vergibt und der andere 
Vergeltung übt, muss dieser Zweite nichts leisten, sofern er die Vergebung nicht 
mitbekommen hat. Hat er dies aber mitbekommen und trotz Kenntnis, dass in 
diesem Falle die Tötung des Tötenden harām ist, ihn getötet, wird bei diesem 
Vormund Qawad geübt. Sagt er, dass er in Unkenntnis darüber war, dass diese 
Tat harām ist, muss er Blutgeld zahlen.  

Wenn ein Verwundeter erklärt, eine bestimmte Person habe ihn nicht ver-
wundet, und dann stirbt, dürfen die Erben keine Klage gegen die erwähnte 
Person einreichen. 

Wenn der Verwundete oder die Vormunde dem Täter vergeben und danach 
der Verwundete stirbt, ist die Vergebung zulässig.  

Wird jemandem Gift gegeben und er trinkt das Gift unwissentlich und stirbt, 
wird bei dem, der das Gift gegeben hat, keine Vergeltung geübt und er muss 
auch kein Blutgeld zahlen. Die Person wird nur eingesperrt und erhält eine 
Taʿzīr-Strafe. Gemäß Imām Abū Hanīfa, möge Allah sich seiner erbarmen, gilt 

– 1298 –



das Töten mit etwas, das keine Wunden zufügt, nicht als vorsätzliche Tötung. 
Es wurde gesagt, dass Qawad geübt wird, sofern das Opfer zum Trinken des 
Giftes gezwungen wurde. Die Fatwa hierzu lautet, dass zwar keine Vergeltung 
geübt wird, aber die Sippe des Täters Blutgeld zahlen muss.  

Wird mit einer Schaufel geschlagen und der Eisenteil verletzt das Opfer und 
tötet es, erfordert dies Qawad. Tötet der Täter das Opfer ohne eine Wunde zu-
zufügen oder der Holzteil traf die Person und tötete sie, handelt es sich um eine 
vorsatzähnliche Tötung. Wird eine Person erwürgt, indem ihr die Kehle zuge-
drückt oder sie ins Wasser geworfen und ertränkt wird, ist dies nach Imām Abū 
Hanīfa eine vorsatzähnliche Tötung. Wird das Ertränken zur Gewohnheit des 
Täters, wird er exekutiert. Nachdem er vor Gericht gebracht wurde, wird seine 
Reue nicht akzeptiert. Wird das Opfer in einem Zimmer eingesperrt und stirbt 
verhungernd, gibt es keine Strafe. So lautet auch die Fatwa. Nach den beiden 
Imāmen ist bei all diesen Fällen Blutgeld zu zahlen. Wird jemand durch Begrabung 
in der Erde getötet, muss die Sippe des Täters Blutgeld zahlen. 

Wenn jemand eine Person vor ein Raubtier wirft oder sie zwischen Schlangen 
und Skorpione setzt und die Person stirbt, wird kein Qawad geübt und kein 
Blutgeld gezahlt. Wird die Person geschlagen und bis zum Tod eingesperrt, muss 
auch Blutgeld gezahlt werden, heißt es. Wird dies einem Kind angetan oder 
wird es der Sonne oder Kälte ausgesetzt und stirbt, muss die Sippe des Täters 
Blutgeld zahlen. 

Es wird Qawad geübt, wenn jemand einen Sterbenden tötet. 
Das Töten dessen, der das Schwert zieht gegen Muslime und Schutzbefohlene, 

ist wādschib. Wer diese Person tötet, bekommt keine Strafe. Führt die Person 
das Schwert wieder in seine Scheide, darf sie nicht mehr getötet werden. 

Wenn eine Person in der Nacht oder tagsüber an irgendeinem Ort ein Schwert 
oder eine Waffe gegen jemanden richtet oder nachts in der Stadt oder tagsüber 
außerhalb der Stadt mit einem Stock jemanden bedroht und dieser jemand die 
Person tötet, wird er nicht bestraft. Wenn ein Geisteskranker oder ein Kind 
eine Waffe zieht und von jemandem getötet wird, ist es wādschib, dass dieser 
jemand Blutgeld zahlt. Wer ein angreifendes Tier tötet, muss für den Wert des 
Tieres aufkommen. Eine vorsätzliche Tötung seitens eines Kindes oder Geis-
teskranken wird als Fahrlässigkeit gewertet. Sie selbst oder ihre Sippe müssen 
Blutgeld zahlen, doch eine Sühneleistung ist nicht erforderlich. Sie werden vom 
Erbe ausgeschlossen. 

Dringt nachts ein Dieb in das Haus ein und nimmt die gestohlenen Güter 
mit, lässt sie aber nicht los, wenn der Hausbesitzer schreit, so wird dieser nicht 
bestraft, wenn er den Dieb verfolgt und tötet. Wer einen Dieb sieht, der das 
Haus betritt oder versucht, sich mit Gewalt durch Tür oder Fenster Zugang zu 
verschaffen, schreit zunächst. Flieht der Dieb daraufhin nicht, ist seine Tötung 
erlaubt und es gibt keine Vergeltung dafür. 

Wenn eine Person zu jemandem „Töte mich!“ sagt und dieser mit einem Me-
tallgegenstand die Person tötet, muss Blutgeld vom Vermögen des Tötenden 
gezahlt werden. Erfolgt die Tötung mit einem anderen Gegenstand, muss die 
Sippe des Tötenden Blutgeld zahlen. Dasselbe gilt auch, wenn sie sagt: „Töte 
meinen Bruder, meinen Sohn oder meinen Vater.“ 

Wenn eine Person zu jemandem sagt, er möge ihr die Hand oder den Fuß 
abtrennen, und er dieser Bitte folgt und die Person daraufhin stirbt, gibt es 
keine Strafe. Hände und Füße gleichen nämlich Gütern, und Anweisungen, die 
sich auf diese beziehen, sind wirksam. 

Dass der Vormund dem Tötenden vergibt, ist besser als einen Vergleich mit 

– 1299 –



dem Vermögen zu schließen. Der Vergleich mit dem Vermögen wiederum ist 
besser als Vergeltung. Qawad und Blutgeld sind das Recht des Erben. Wenn 
der Vormund vergibt, ist der Tötende im Diesseits vom Qawad und der Zahlung 
von Blutgeld befreit. Dasselbe gilt bei Vergebung seitens des Verwundeten. 

Solange er kein Einverständnis für den Qawad gibt, wird die Reue des Mörders 
nicht akzeptiert. Durch die Vergeltung entgeht der Tötende den Rechten der 
Vormunde. Doch der Getötete wird am Tag des Jüngsten Gerichts sein Recht 
einfordern. 

Vergeltung unterscheidet sich in neun Punkten von Hadd-Strafen: 
1. Der Richter kann anhand seines eigenen Wissens Vergeltung veranlassen. 

Dabei darf er ohne Zeugen keine Hadd-Strafen verhängen.  
2. Das Recht auf Vergeltung geht auf die Erben über. Doch das Recht auf 

eine Hadd-Strafe geht nicht auf die Erben über. 
3. Die Vergeltung kann vergeben werden, eine Hadd-Strafe hingegen nicht. 
4. Das Zeugnis verliert seinen Wert nicht mit dem Ablauf der Zeit, wohingegen 

Zeugenaussagen bei Hadd-Delikten nach Ablauf eines Monats nicht mehr ak-
zeptiert werden, es sei denn es handelt sich um die Hadd-Strafe für falsche Be-
zichtigung der Unzucht. Bei der Hadd-Strafe für Alkoholkonsum wird die Zeu-
genaussage nicht mehr akzeptiert, wenn der Geruch von Alkohol schwindet. 

5. Bei der Zeugenaussage für Vergeltung werden Handzeichen von Stummen 
oder deren Niederschrift akzeptiert, bei Hadd-Strafen nicht. 

6. Bei der Vergeltung ist eine Fürsprache erlaubt. Wenn aber ein Hadd-
Delikt vor Gericht kommt, wird die Fürsprache nicht mehr akzeptiert. Davor 
ist eine Fürsprache erlaubt. Bei Sünden außer Hadd-Delikten ist es besser, dass 
der Person vergeben wird, die nicht auf der Sünde beharrt. 

7. Für Vergeltung muss Klage eingereicht werden. Bei Hadd-Delikten außer 
falscher Bezichtigung der Unzucht und Diebstahl können die Zeugen vor der 
Klage verhört werden. 

8. Bei Vollstreckung einer Hadd-Strafe muss der Richter anwesend sein, bei 
der Vergeltung aber nicht. 

9. Wenn jemand, der ein Hadd-Delikt gesteht, danach sein Geständnis zu-
rückzieht, wird dies akzeptiert. 

Angenommen, jemand steckt seinen Kopf durch die Tür und späht hinein; 
wenn der Bewohner einen Stein nach ihm wirft und er dadurch sein Auge verliert, 
wird keine Strafe fällig. 

Wenn es möglich ist, denjenigen, der in das Haus einbricht oder sich zur 
Ehefrau begibt und mit ihr allein ist, mit irgendetwas zu verscheuchen, dann ist 
das Töten oder Ausschlagen des Auges nicht erlaubt. 

Vergeltung bei anderen Verbrechen als Tötung: Alle Verwundungen, bei 
denen eine Gegenreaktion (Vergeltung) möglich ist, erfordern eine Vergeltung. 
Alle Arten der Verwundung mit Ausnahme des Tötungsdelikts gelten als vor-
sätzlich, unabhängig vom verwendeten Werkzeug/Gegenstand. Bei Verwundungen 
gibt es nicht die zweite Art des Verbrechens, die vorsatzähnlich ist. Wer einen 
Arm abtrennt, dessen Hand wird am Gelenk abgetrennt. Genauso wird auch 
beim Abtrennen von Fuß, Nase, Ohr und Auge Vergeltung geübt. Für jede 
Kopfwunde gibt es auch Vergeltung. Einzig beim Knochenbruch gibt es keine 
Vergeltung. Beim Brechen eines Zahnes gibt es Vergeltung. Wer einen Zahn 
bricht, dessen Zahn wird im Maße des gebrochenen Zahnes gefeilt. Zwischen 
Männern und Frauen gibt es nur bei Tötung Vergeltung. Bei Verwundungen, 
die eine Vergeltung erfordern, wird vor der Heilung der Wunde keine Vergeltung 

– 1300 –



geübt. Denn einige Verwundungen können zum Tod führen. Sodann wäre die 
Vergeltung für eine Tötung notwendig. Bei anderen Gliedern gibt es keine Ver-
geltung. Stattdessen wird Ersch, also Blutgeld gezahlt. Zwischen Frauen und 
zwischen einem Muslim und einem Schutzbefohlenen wird Vergeltung geübt. 
Bei verheilten Wunden oder beim Abtrennen der Zunge oder des männlichen 
Geschlechtsorgans wird keine Vergeltung geübt. Beim Abtrennen der Lippen 
wird Vergeltung geübt. 

Der Verwundete darf beim Täter Vergeltung oder Blutgeld verlangen. 
Die Vergeltung wird hinfällig, wenn der Tötende stirbt, die Vormunde dem 

Tötenden vergeben oder sie sich auf Zahlung eines Vermögenswertes einigen. 
Bei einer Einigung entfällt die Vergeltung auch dann, wenn die Zahlung nur 
eine geringe Menge ist. Doch die Menge des Blutgeldes bei fahrlässiger Tötung 
darf nicht geringer als die Vorgaben des Islams sein. Alles, was darüber hinausgeht, 
wäre Zins. Der Betrag muss sofort gezahlt werden, es sei denn, sie einigen sich 
auf einen Zahlungsaufschub. Wenn einer der Vormunde sich mit dem Tötenden 
einigt oder ihm vergibt, entfällt die Vergeltung. Die anderen Erben erhalten in-
nerhalb von (höchstens) drei Jahren ihren Anteil des Blutgeldes vom Tötenden. 
Wenn mehrere Leute die Hand oder ein anderes Körperglied einer Person ab-
trennen, wird an niemanden Vergeltung verübt. Sie zahlen das Blutgeld zu glei-
chen Anteilen. Töten sie diese Person, wird an ihnen allen Vergeltung geübt. 

Wenn ein Mann nach Betreten des Hauses seine Ehefrau dabei sieht, wie sie 
mit einem Mann Unzucht begeht, ist es für ihn halāl, den Mann zu töten. War 
die Frau damit einverstanden, darf er beide töten. Es ist halāl für eine Frau 
oder einen Jungen, den Vergewaltiger zu töten. 

Stirbt eine Person, an deren Körperglied durch richterlichen Beschluss Ver-
geltung geübt wurde, an dieser Wunde, hat dies keine Folgen. Wenn jene, die 
die Befugnis haben, Blutschröpfen, Beschneidung, Blutabnahme oder Injektionen 
durchzuführen, oder Ärzte und Veterinäre den Tod verursachen, hat es ebenfalls 
keine Folgen. Denn bei Praktiken, die wādschib sind, ist die Sicherheit keine 
Bedingung. Handlungen jedoch, die mubāh sind, sind erlaubt, wenn die Sicherheit 
gewährleistet ist. Es ist wādschib, dass der Lehrer mit der Erlaubnis der Eltern 
oder des Testamentvollstreckers das Kind zwecks Unterrichtung schlägt. Für 
Erziehungszwecke sind Schläge mubāh. Wenn das Schlagen, das wādschib ist, 
hinsichtlich Menge, Wucht und Schlagstellen unüblich ist und das Kind infolge-
dessen stirbt, muss Blutgeld gezahlt werden. Beim Schlagen, das mubāh ist, 
muss auf alle Fälle gezahlt werden, wenn dies zum Tod führt, unabhängig davon, 
auf welche Weise die Schläge erfolgt sind. Gemäß den beiden Imāmen ist die 
Erziehung genauso wie die Unterrichtung wādschib. Es ist für den Lehrer nicht 
wādschib, ohne Erlaubnis des Vaters das Kind zu schlagen. Wenn das Kind in 
dem Fall stirbt, muss der Lehrer übereinstimmend Schadenersatz leisten. Dass 
der Mann seine Ehefrau zu Erziehungszwecken schlägt, ist nicht wādschib, 
sondern mubāh. 

Wenn ein Kind vom Fenster fällt und Schwellungen am Kopf erleidet und 
die Ärzte sagen, dass das Kind im Falle einer Gehirnoperation sterben werde, 
ein Arzt aber sagt, dass es sterben werde, wenn noch am selben Tag sein Kopf 
nicht geöffnet wird, und er die Operation durchführt und das Kind danach stirbt, 
erhält er keine Strafe, falls er eine Genehmigung für die Operation hatte und 
sie im Einklang mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen durchgeführt hat. 
Wenn er ihn ohne Genehmigung und fehlerhaft geöffnet hat, wird Vergeltung 
geübt. 

Die Vormunde, die beim Tötenden das Recht auf Vergeltung haben, sind 
die Erben des Getöteten. 

– 1301 –



Wenn eine Person einen Beleg vorbringt, wonach jemand Bestimmtes ihren 
Vater mit Vorsatz getötet habe, der Bruder dieser Person aber untergetaucht 
ist, wird keine Vergeltung geübt, bis der Bruder wieder auftaucht. Der Beschul-
digte wird eingesperrt. Wenn der Bruder auftaucht und die Person erneut mit 
einem Beleg die vorsätzliche Tötung beweist, wird Vergeltung geübt. Wenn der 
Tötende beweist, dass der Bruder ihm vergeben hat, wird keine Vergeltung ge-
übt. 

Im Buch al-Hadīqa bei den Übeln des Auges steht: „Wenn Sünder und 
Irrgänger (Ahl al-bidʿa) Sünden begehen, ist es für eine Person, die dies nicht 
verhindern kann, nicht erlaubt, ihnen zuzusehen, solange es keine Notwendigkeit 
dafür gibt. Deshalb soll nicht zugeschaut werden, wenn jemand zu Unrecht 
getötet, exekutiert oder gefoltert wird. Da die Möglichkeit besteht, zu Unrecht 
zu sterben, sollte bei solchen Strafvollstreckungen niemals zugeschaut werden. 
In einem Hadith heißt es: ,Wenn jemand zu Unrecht getötet wird, befindet euch 
nicht an diesem Ort! Wer dort ist und ihn nicht rettet, auf dem liegt ein Fluch!‘ 
Daraus versteht sich, dass es erlaubt ist, sich an einem Ort aufzuhalten, wo mit 
dem Gebot des Islams jemand exekutiert oder geschlagen wird, und zuzusehen. 
Es ist auch nicht erlaubt, eine Sternschnuppe zu beobachten, da dies dem Auge 
schadet.“ 

25 — BLUTGELDSTRAFEN UND SÜHNE 

„Diya“ (Blutgeld/Wergeld) ist eine Geldstrafe, die der Tötende zu zahlen 
hat. „Ersch“ wiederum ist die Geldstrafe für andere Verbrechen außer Tötung. 
Die Strafe für eine vorsatzähnliche Tötung ist ein hohes Blutgeld und beträgt 
100 Kamele. Es müssen weibliche Kamele sein, von denen 25 Stück zwei Jahre 
alt, 25 drei Jahre alt, 25 vier Jahre alt und die letzten 25 fünf Jahre alt sind. 
Einige der Gelehrten sagten, dass alternativ auch tausend Dinar Gold gegeben 
werden können. Ein Dinar ist eine geprägte Goldmünze im Gewicht eines 
Mithqāl. Das Blutgeld für den, der fahrlässig eine Person tötet, beträgt ebenfalls 
100 Kamele; die Aufteilung ist wie oben, aber jeweils nur 20 von jedem Alter 
plus weitere 20 männliche Kamele, die zwei Jahre alt sind. Oder es sind 1000 
Dinar Gold oder 10.000 Dirham Silber. Gemäß den zwei Imāmen, möge Allah 
sich ihrer erbarmen, kann der Täter auswählen zwischen einer diesen drei Arten 
oder 200 Rindern oder 2000 Schafen oder aber 200 zweiteiligen Kleidungsstücken 
wie Hose und Hemd [Jacke und Hose]. 

Die Sühne (Kaffāra) für diese zwei Tötungsarten und für die Tötung mit 
einem Gegenstand, der zur Fahrlässigkeit (Fehler) führt, ist das Freilassen eines 
gläubigen Sklaven. Wer dies nicht bewerkstelligen kann, fastet zwei Monate un-
unterbrochen. Hier besteht nicht die Möglichkeit einer Sühneleistung durch 
Speisen von Armen. Das Blutgeld für eine getötete Frau beträgt die Hälfte des 
Blutgeldes für einen Mann. Das Blutgeld für einen Schutzbefohlenen (Dhimmī) 
und einen Nichtmuslim mit Schutzstatus (Mustaʾmin) ist wie das Blutgeld für 
einen Muslim. 

Das Blutgeld bei Verbrechen, die den Menschen ein Körperglied oder seine 
Schönheit verlieren lassen, ist genauso hoch wie das Blutgeld bei den oben ge-
nannten Tötungsarten. Für Glieder, von denen der Mensch nur ein einziges hat, 
wie Nase, Zunge und Geschlechtsorgan, wird das vollständige Blutgeld gezahlt. 
Für den Verlust eines Sinnes oder einer Bewegung, wie beispielsweise Verlust 
von Verstand, Hören, Schmecken, Riechen, Sehen oder Sprechen, Lähmung 
der Hand oder Urininkontinenz, wird ebenfalls vollständiges Blutgeld gezahlt. 
Bei Gliedern, die es zweimal gibt, wie Augen, Ohren, Augenbrauen, Lippen, 

– 1302 –



Hände, Frauenbrüste und Füße, wird für beide Glieder vollständiges Blutgeld 
und für ein Glied die Hälfte gezahlt. Bei dem, was es vierfach gibt, wie z. B. 
Wimpern, wird für jede Reihe ein Viertel des Blutgeldes und für einen Finger 
oder Zeh ein Zehntel gezahlt. Für einen Zahn wird ein Zwanzigstel des Blutgeldes 
gezahlt. Haare und Bart in einer solchen Weise abrasieren zu lassen, dass sie 
nicht mehr nachwachsen, erfordert, ein Jahr später das vollständige Blutgeld zu 
zahlen. Wenn sie nach einem Jahr wieder wachsen, muss die Person, die das 
Abrasieren erzwungen hat, kein Blutgeld zahlen. Sie wird jedoch bestraft, da 
sie eine Handlung begangen hat, die nicht halāl ist. 

Für Haare und Bart gibt es keine Vergeltung. Das Blutgeld für den Zahn 
einer Frau beträgt die Hälfte des Blutgeldes für den Zahn eines Mannes. 

Wenn jemand einen Schwangerschaftsabbruch verursacht, indem er eine 
Schwangere schlägt oder ihr eine Medizin gibt, muss seine Sippe (Āqila) ein 
Zwanzigstel des vollständigen Blutgeldes zahlen. Kommt das Kind bei der Ab-
treibung lebendig zur Welt und stirbt danach, muss vollständiges Blutgeld gezahlt 
werden. 

Wenn eine Frau ohne Zustimmung ihres Ehemannes das Kind abtreiben lässt 
oder durch Medikamente oder andere Mittel eine Totgeburt verursacht, muss 
ihre Sippe ein Zwanzigstel des Blutgeldes, also 500 Dirham Silber, an den Ehe-
mann der Frau zahlen. Wenn sie das Kind mit Zustimmung des Ehemannes ab-
treiben lässt, hat dies keine Folgen. 

Unter „Āqila“ (Sippe, Familienverband) werden die Freunde und Helfer 
des Tötenden, mit denen er Dschihad führt, verstanden. Die Āqila eines Tötenden, 
der solche Helfer nicht hat, ist sein Stamm (Qabīla), der ihn unterstützt, und 
danach sind es seine Verwandten. Die Bewohner seines Dorfes bzw. seiner Stadt 
gehören ebenfalls zum „Stamm“. Das Blutgeld des Tötenden wird unter diesen 
Helfern aufgeteilt und innerhalb von drei Jahren eingefordert. In drei Jahren 
dürfen von einer Person nicht mehr als vier Dirham genommen werden. Frauen, 
Kinder und Geisteskranke werden nicht in die Āqila einbezogen. Nichtmuslime 
und Muslime sind keine Āqila füreinander. 

Hat der muslimische Tötende keine Sippe und Erben, zahlt die Staatskasse 
das Blutgeld, also die Regierung. Gibt es auch keine Staatskasse, muss der 
Tötende dies selbst innerhalb von drei Jahren zahlen. Wenn der Schutzbefohlene 
keine Āqila hat, muss er es innerhalb von drei Jahren selber zahlen. Ein Muslim, 
der einen anderen Muslim im Dār al-harb tötet, muss das Blutgeld innerhalb 
von drei Jahren von seinem eigenen Vermögen zahlen. Im Dār al-harb gibt es 
keine Āqila. Die Nichtaraber haben keine Āqila. 

In der Fatwasammlung von Abus-Suʿūd Efendi, möge Allah sich seiner er-
barmen, die in der Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung „Lala Ismāʿīl“ unter 
der Nr. 706 zu finden ist, heißt es: „Das Blutgeld einer Person, die in einem 
Haus oder in einem Laden tot/aufgehängt gefunden wurde, bezahlt nach Imām 
Abū Hanīfa der Eigentümer des Gebäudes und nach Imām Abū Yūsuf der 
Mieter. Die Fatwa lautet gemäß dem Idschtihād von Imām Abū Yūsuf.“ 

 
Der Blick des Gelehrten ist ein Schatz ohnegleichen,  
der dich in die richtige Richtung bewegt,  
 
Das Zusammensein mit ihm ist wie eine Bibliothek,  
die deine Seele jahrelang verpflegt. 
 

– 1303 –



26 — NÖTIGUNG (IKRĀH) UND  
ENTMÜNDIGUNG (HIDSCHR) 

Einen Gläubigen oder Schutzbefohlenen zu nötigen, ist eine große Sünde. 
Im fünften Band von Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen, und in 

Artikel 949 des Durar al-hukkām steht, dass mit „Ikrāh“ (Nötigung) gemeint 
ist, jemanden gegen seinen Willen zu Unrecht zu einer Handlung zu zwingen. 
Damit der Zwang als Nötigung gilt, müssen vier Bedingungen erfüllt werden: 
Der Zwingende muss in der Lage sein, das, womit er droht, wahr zu machen; 
der Gezwungene muss wissen, dass das, womit gedroht wird, gewiss getan wird; 
das, womit gedroht wird, muss der Tod oder das Abtrennen eines Gliedes oder 
etwas Betrübendes sein; und das, wozu man gezwungen wird, muss eine verbotene 
Handlung sein. Es gibt zwei Arten der Nötigung: Schwere (muldschiʾ) und nicht 
schwere Nötigung. Muldschiʾ meint eine gänzliche, schwere Nötigung und macht 
das Einvernehmen und den Willen des Menschen zunichte. Die Handlung, zu 
der man gezwungen wird, auszuführen, gilt dann als Notwendigkeit. Dies ist der 
Fall beim Tod, dem Verlust eines Körpergliedes oder der Gefängnis- oder Prü-
gelstrafe, die zu diesen beiden führen würde. Ibn Ābidīn schreibt, dass die Nö-
tigung unter Androhung der Vernichtung des gesamten Vermögens als muldschiʾ 
gilt. [Hieraus versteht sich, dass es als schwere Nötigung zählt, am Arbeiten für 
den Erwerb des notwendigen Unterhaltes gehindert zu werden und zu befürchten, 
keine andere Arbeitsstelle finden zu können.] Eine leichte (nicht schwere) Nö-
tigung macht nur das Einvernehmen der Person zunichte und ist dann gegeben, 
wenn mit Gefängnis von mehr als einem Tag oder harten Schlägen gedroht wird. 
[Eine solche Nötigung gilt für den Kufr hukmī als Entschuldigungsgrund.] Ge-
lehrte und ehrenhafte Personen zu tadeln und verbal hart anzugehen, gilt für 
sie als Nötigung. Das Einsperren eines Mahram-Verwandten zählt ebenfalls als 
Nötigung. Die Anordnungen des Sultans [der Regierung, die Gesetze] werden 
auch als Nötigung gewertet. Die Handlungen, zu der eine Person genötigt werden 
kann, sind verschiedener Art: 

1. Handlungen, deren Ausführung erlaubt, deren Unterlassung aber ver-
dienstvoll ist. Unter schwerer Nötigung Worte zu tätigen, die zum Unglauben 
führen, oder den Gesandten Allahs zu schmähen, ist derart. Doch beim Aus-
sprechen davon eine Anspielung/Andeutung (Tawriya) zu machen, also dabei 
z. B. an eine andere Person namens Muhammad zu denken, und bei der Nieder-
werfung vor einem Götzen, einer Statue daran zu denken, dass man sich für 
Allah, den Erhabenen, niederwirft, ist zwingend erforderlich. Auch mit diesem 
Gedanken ist es makrūh, sich vor diesen niederzuwerfen. Erinnert sich die 
Person daran, dass die Anspielung notwendig ist, tut dies aber nicht, wird sie 
ungläubig. Wenn es ihr in dem Moment nicht in Erinnerung kam, ist sie ent-
schuldigt. Das Unterlassen des Gebets, das Missachten sämtlicher Gebote des 
edlen Korans, der Untergang des gesamten eigenen Vermögens oder das eines 
anderen, das Beschimpfen oder Verleumden eines Muslims, die Nötigung einer 
Frau zur Unzucht oder die Nötigung zum Analverkehr fallen unter diese Kate-
gorie. Die Güter einer anderen Person an sich zu nehmen, ist Unrecht. Unrecht 
(Zulm) ist wie Unglaube (Kufr) niemals halāl. Die Güter eines Schutzbefohlenen 
an sich zu nehmen, ist eine größere Sünde als Weinkonsum. Wer eine Person 
nötigt, muss für die Güter Ersatz leisten. Bei einer Nötigung, die von jemand 
anderem als dem Herrscher ausgeht, müssen der Befehlende oder der Befohlene 
anwesend sein. Analverkehr (Liwāt) ist eine größere Sünde als Unzucht (Zinā). 
Das Scheiden der Ehefrau gehört auch zu dieser Art der Nötigung. [Es versteht 

– 1304 –



sich also, dass es einer Frau unter leichter Nötigung erlaubt ist, ihren Kopf zu 
entblößen.] 

2. Handlungen, deren Ausführung unter schwerer Nötigung harām ist: Einen 
Muslim oder Schutzbefohlenen zu töten oder ein Körperglied von ihm abzu-
trennen oder ihn auf eine Weise einzusperren und zu schlagen, die zu diesen 
beiden führt, sowie die Nötigung eines Mannes zur Unzucht sind derart. Tötet 
der Mensch trotzdem, wird Vergeltung geübt am Nötigenden und die Sünde 
lastet auf dem Tötenden. Wenn eine nicht genötigte Person erlaubt, dass ihr 
der Arm abgetrennt wird, und es keine medizinische Notwendigkeit dafür gibt, 
ist das Abtrennen ihres Armes eine Sünde. Wird jemand mit dem Tod bedroht 
und gezwungen, eine Person zu töten, und die Person, die getötet werden soll, 
erlaubt es dem Bedrohten, wird er sündig, falls er die Person tötet. Zwingt die 
Regierung jemanden unter Todesandrohung, die Hand einer anderen Person 
abzutrennen, ist es ihm erlaubt, dies zu tun. Wer mit dem Tod bedroht wird, 
damit er seine eigene Hand abtrennt, darf seine eigene Hand abtrennen. Wer 
mit dem Tod bedroht wird, damit er sich das eigene Leben nimmt, darf dies 
nicht tun. 

[Hieraus versteht sich Folgendes: Wenn eine Person erkennt, dass die Feinde, 
falls sie in ihre Hände geraten, die Gefangenen vergewaltigen und foltern und 
anschließend töten werden, dann ist es für die Person nicht erlaubt, sich selbst 
und ihre Verwandten zu töten. Der Fall der Vergewaltigung einer Frau wurde 
zuvor bei der ersten Art erwähnt.] Im Kapitel über Dschihad heißt es: „Wer er-
kennt, dass er im Falle eines Krieges sterben und bei Nichtteilnahme in Gefan-
genschaft geraten wird, greift den Feind nicht an. Greift er den Feind an im 
Wissen, dass er dem Feind Schaden zufügen wird, und stirbt dabei, ist dies 
erlaubt. Wird er dem Feind aber nicht schaden, ist der Angriff nicht erlaubt. 
Dies gilt aber nicht beim Abhalten muslimischer Sünder von der Sünde.“ [Siehe 
auch Kapitel 41 im ersten Abschnitt, Kapitel 4 im zweiten Abschnitt und Artikel 
1003 in der Mecelle. Im 55. Brief aus dem dritten Band des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya 
gibt es zu diesem Sachverhalt ausführliche Informationen.] 

3. Handlungen, deren Ausführung unter schwerer Nötigung halāl und gar 
fard ist und deren Unterlassung, die zum Tod führt, eine Sünde ist: Das Trinken 
von Wein oder Blut und der Verzehr von Fleisch eines nicht islamkonform ge-
schlachteten Tieres oder Schweinefleisch fällt hierunter. Unter schwerer Nötigung 
stellt der Konsum dieser Dinge nämlich eine Notwendigkeit (Darūra) dar. Gehen 
unter schwerer Nötigung die Güter eines anderen unter, muss der Nötigende 
dafür aufkommen. Bei einer leichten Nötigung hingegen muss der Genötigte 
(derjenige, der die Güter untergehen ließ) dafür aufkommen. 

Verträge, die unter schwerer oder leichter Nötigung geschlossen wurden, 
sind nicht rechtswirksam (sahīh), denn für ihre Wirksamkeit muss ein beidseitiges 
Einvernehmen gegeben sein. Wer zum Beispiel seine Ware verkauft oder etwas 
kauft, vermietet, verschenkt, die Schulden, die jemand bei ihm hat, erlässt oder 
aufschiebt, oder gesteht, dass er Schulden hat, darf, nachdem er wieder frei von 
Angst ist, von all dem zurücktreten oder damit einverstanden sein. Derjenige, 
der die unter Zwang verkaufte Ware kauft, wird ihr Eigentümer, denn es handelt 
sich hierbei um einen unwirksamen (fāsid) Kauf. [Polizisten dürfen auf der Po-
lizeiwache nicht nötigen und keine Folter ausüben, damit jemand seine Schuld 
zugibt und „Ja“ sagt. Derjenige hat das Recht, im Nachhinein seine Aussage 
zurückzuziehen.] 

Eheschluss, Scheidungsausspruch, Gelübde, Schwur und Widerrufung der 
Scheidung (Ridschʿa) sind unter leichter Nötigung gültig. Wenn die Nötigung 
endet, kann er von der Ehe oder der Scheidung zurücktreten, nicht aber vom 

– 1305 –



Gelübde und er kann das, was er als Gelöbnis gegeben hat, nicht vom Nötigenden 
einfordern. Unter Nötigung dem Schuldner die Schulden zu erlassen oder ab-
trünnig zu werden, ist nicht gültig. 

Es ist nicht erlaubt, unter leichter Nötigung ein nicht islamkonform geschlach-
tetes Tier und Schwein zu verzehren sowie Blut und Wein zu trinken oder die 
Güter eines Muslims untergehen zu lassen. Denn unter leichter Nötigung entsteht 
keine Notsituation. Um nicht zu sterben, darf Fleisch eines nicht islamkonform 
geschlachteten Tieres oder Schwein verzehrt und Blut oder Wein getrunken 
werden. Tut eine Person das nicht und stirbt, wird sie in die Hölle eingehen. 

Wird jemand schwer dazu genötigt, Wein zu trinken oder eine bestimmte 
Ware zu verkaufen, verkauft er die Ware. Wenn die Nötigung vorbei ist, kann 
er entweder den Kauf auflösen oder akzeptieren. Das Trinken von Wein ist in 
diesem Fall ebenfalls erlaubt. Trinkt er nicht bzw. verkauft er die Ware nicht, 
weil er nicht weiß, dass dies erlaubt ist, und wird deshalb getötet, ist er ein Mär-
tyrer. Dass der Herrscher zu Unrecht, mit Gewalt Geld und Güter einfordert, 
gilt als Nötigung, sodass es erlaubt ist, sie zu geben. 

ENTMÜNDIGUNG (HIDSCHR) – Damit ist gemeint, bestimmte Personen 
von bestimmten Verträgen und Handlungen auszuschließen. [Siehe auch in der 
Mecelle Artikel 941 und nachfolgend.] Wenn ein Kind begreift, dass eine gekaufte 
Ware zum Eigentum wird und man im Falle des Verkaufs das Eigentum an der 
Sache verliert, wird dieses Kind „mumayyiz“ (einsichtsfähig), also verstandesreif 
(āqil) genannt. Sämtliche Verträge nicht einsichtsfähiger Kinder sind nichtig 
(bātil). Die Verträge eines einsichtsfähigen Kindes in Bezug auf Handlungen, 
die schädlich sind, sind selbst mit Einverständnis des Vormundes (Walī) nicht 
wirksam. Dies ist der Fall bei Scheidungsausspruch, Freilassung eines Sklaven, 
Schuldanerkenntnis, Gewähren eines Darlehens, Geben von Almosen und Schen-
kung. Verträge in Bezug auf nützliche Handlungen sind auch ohne Einverständnis 
des Vormundes wirksam. Dies gilt für das Annehmen von Geschenken und Al-
mosen und den Erhalt des Lohnes für eine entgeltliche Arbeit. Die Worte eines 
verstandesreifen Kindes, das Vertreter einer anderen Person ist, hinsichtlich 
des Vermögens des Vertretenen und seines Scheidungsausspruches werden ak-
zeptiert. Damit Verträge, die sowohl schädlich als auch nützlich sein können, 
wirksam werden, muss der Vormund sein Einverständnis geben. Das gilt auch 
für Käufe und Verkäufe mit dem eigenen Vermögen. Alte Personen, die senil 
sind, sind wie einsichtsfähige Kinder. Ihre Kaufgeschäfte dürfen von ihren Vor-
munden akzeptiert oder abgelehnt werden. Wenn sie fremdes Eigentum unter-
gehen lassen oder jemandem das Leben nehmen, müssen sie dafür aufkommen. 
Unter dem 20. der Übel der Zunge heißt es im al-Hadīqa wie folgt: „So wie es 
einem Kind verwehrt ist, sein eigenes Vermögen zu verwenden, so ist es dem 
Kind auch nur mit Einverständnis des Vormundes erlaubt, einer anderen Person 
zu dienen. Wenn ein Kind aus einem Becken in einen Behälter Wasser schöpft 
und dieses Wasser anschließend wieder in das Becken kippt, ist es für niemanden 
mehr halāl, aus diesem Becken Wasser zu trinken. Der Grund ist, dass das Kind 
durch Schöpfen des Wassers aus dem Becken, das für alle mubāh war, zum Ei-
gentümer dieses entnommenen Wassers geworden ist. Durch das Zurückschütten 
hat sich das Recht des Kindes mit dem im Becken befindlichen Wasser vermengt. 
Seine reichen Eltern und ebenso alle anderen Personen dürfen vom Wasser 
dieses Beckens nicht trinken und es nicht verwenden. Damit sie wieder davon 
trinken und es verwenden dürfen, muss das gesamte Wasser entleert und das 
Becken neu gefüllt werden [oder aber es wird die Norm in Bezug auf die Auf-
teilung bei einer Eigentumsgesellschaft (Scharikat al-milk), wie in Artikel 1128 
der Mecelle geschrieben steht, eingehalten und demnach so viel Wasser aus dem 

– 1306 –



Becken genommen und dem Vormund gegeben, wie das Kind in das Becken 
zurückgeschüttet hat]. [So steht es auch am Ende der Abhandlung Bayʿ wa-
schirā. Der Vormund verwendet das ihm gegebene Wasser für das Kind. Dies 
gilt auch für Wasser, welches das Kind von einem öffentlichen Brunnen bringt. 
Der Vormund darf die Güter des Kindes niemandem schenken. Will er sie je-
mandem schenken, muss er demjenigen erst so viel Geld schenken, wie dem 
Wert der Güter entspricht. Mit dem Geld kauft die Person anschließend vom 
Vormund die Güter ab. Dieses Geld gehört dann dem Kind. Der Vormund darf 
Sachen, die er mit seinem eigenen Geld gekauft hat, damit das Kind sie verwendet, 
jedem schenken, dem er will. Wenn das Kind seine Güter den Eltern gibt, gehen 
sie nicht in ihr Eigentum über.]“ 

Ibn Ābidīn schreibt: „Gemäß den beiden Imāmen wird die Person, die safīh 
(geistesschwach/töricht) ist, d. h. beim Erwerb des Lebensunterhaltes ihr Ver-
mögen verschwendet, also für Dinge unnötig ausgibt, die dem Islam und der 
Vernunft widersprechen, sowie eine verstandes- und geschlechtsreife (āqil und 
bāligh) Person, die ihr Vermögen für Verbotenes ausgibt, seitens des Richters 
entmündigt. So lautet auch die Fatwa. Sogar wenn die Person ihr Vermögen un-
nötig für Wohltätiges ausgibt, es beispielsweise beim Bau einer Moschee ver-
schwendet, gilt sie als safīh. Wer Sünden wie Alkoholkonsum und Unzucht 
begeht, die keine Ausgabe des Vermögens darstellen, wird nicht safīh genannt, 
sondern fāsiq (sündig). Wer beim Kaufen und Verkaufen zu sehr betrogen wird, 
gilt ebenfalls als safīh. Lehrer, die unerlaubte Rechtskniffe (Hīla bātila) lehren, 
damit man vom Islam abweichen kann, unwissende Ärzte und Apotheker und 
Händler, die eine Insolvenz vortäuschen, unwissende Richter, betrügende Ver-
käufer und Preistreiber werden entmündigt, d. h. ihnen wird die Ausübung ihrer 
Tätigkeit verwehrt. Dies gilt auch für unwissende und sündige Muftis.“ Im 
Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Gemäß den beiden Imāmen wird der Schuldner 
auf Verlangen des Gläubigers entmündigt. Nachdem der Richter den Schuldner 
eingesperrt hat, entmündigt er diesen. Dann lässt er die Güter des Schuldners 
mit seinem Wissen verkaufen und den Unterhalt für dessen Nächsten, zu deren 
Unterhaltsleistungen er verpflichtet ist, damit bezahlen. Mit dem Rest bezahlt 
er die Schulden. Genügt das Geld des Schuldners nicht, lässt der Richter die 
Gegenstände des Schuldners, die über den Bedarf hinausgehen, verkaufen. 
Wenn das Geld dann immer noch nicht genügt, werden seine Gebäude verkauft, 
die über seinen Bedarf hinausgehen. So lautet die Fatwa in dieser Sache.“ Wer 
aufgrund von Geistesschwäche oder Insolvenz entmündigt wurde, dessen Worte 
gelten in Bezug auf Eheschließung und Scheidungsausspruch weiterhin. Die 
Heiratskosten gelten nämlich als Teil der Grundbedürfnisse. Der Richter händigt 
dem Geistesschwachen dessen Güter aus, damit dieser für die Zakat ein Vierzigstel 
davon beiseitelegt. In der Zwischenzeit behält er eine vertrauenswürdige Person 
bei sich, um zu verhindern, dass er das Geld unnütz ausgibt. Die Pilgerfahrt 
darf ihm nicht verwehrt werden. Damit er das für die Reise benötigte Geld nicht 
verschwendet, wird es einer vertrauenswürdigen Person übergeben. Der Vater 
und Großvater können Vormunde sein für das Kind, aber nicht für einen geis-
tesschwachen Mann. 

Ein Kind, das noch nicht mündig (raschīd) ist, erlangt mit Erreichen der Ge-
schlechtsreife das Verfügungsrecht über sein Eigentum. Wenn jedoch die Mün-
digkeit (geistige Reife) nicht erkenntlich ist, wird sein Eigentum ihm bis zu 
seinem 25. Lebensjahr verwehrt. Gemäß den beiden Imāmen und den drei 
anderen Rechtsschulen wird ihm sein Eigentum nicht gegeben, solange seine 
Mündigkeit nicht erkenntlich ist, selbst wenn er alt werden sollte. Die Verfügung 
über sein Eigentum ist nur im Maße der richterlichen Genehmigung erlaubt. 

– 1307 –



Wenn jemand sagt, mündig geworden zu sein, seine Gläubiger aber behaupten, 
er habe sich noch nicht von der Geistesschwäche befreit, dann urteilt der Richter 
für den Fall, dass beide Seiten Zeugen vorbringen können, auf Mündigkeit. 

Wenn ein Junge, der das 12. Lebensjahr vollendet hat, und ein Mädchen, das 
das 9. Lebensjahr vollendet hat, sagen, dass sie geschlechtsreif sind, wird dies 
akzeptiert. Erklären sie dies nicht, gelten sie mit Vollendung des 15. Lebensjahres 
als geschlechtsreif. Der Vormund des Kindes wurde im dritten und vierten 
Kapitel des dritten Abschnitts behandelt. 

Wenn ein Sterbender jemanden als Testamentsvollstrecker (Wasī) ernennt, 
damit dieser das Vermögen, das der Sterbende seinem kleinen Kind als Erbe 
hinterlässt, für die Bedürfnisse dieses Kindes ausgibt, kann das Kind für den 
Fall, dass es zwar verstandes- und geschlechtsreif, aber nicht mündig ist, das 
Vermögen nicht vom Testamentsvollstrecker einfordern. Der Testamentsvoll-
strecker hat nicht das Recht, den Jungen zu verheiraten, und gilt nicht als 
Mahram des Mädchens. Diejenigen, die Kinder adoptieren, müssen hierauf ach-
ten. 

Wenn ein Sterbender jemanden als Testamentsvollstrecker ernennt, damit 
dieser sein Testament erfüllt oder für sein kleines Kind sorgt, und dieser die 
Ernennung akzeptiert, kann dieser nach dem Versterben des Kranken nicht 
mehr davon zurücktreten. Es gilt, dass der Testamentsvollstrecker, der für das 
Waisenkind vom Vater, Großvater oder Richter eingesetzt wurde, das Kind nur 
zwecks Verfügung über dessen Vermögen adoptiert hat. [Dadurch, dass ein 
Mann ein Mädchen adoptiert, wird es nicht wie die eigene Tochter. Das Kind 
bleibt immer fremd (nicht-mahram) für ihn. Wenn das Mädchen älter (also ge-
schlechtsreif) wird, darf der Mann keine Stelle des Mädchens mit Ausnahme 
von Gesicht und Händen anschauen und er darf es nicht berühren. Das Mädchen 
muss sich vor diesem Mann bedecken. Der Mann dürfte dieses Mädchen heiraten 
oder mit seinem Sohn verheiraten. Er darf mit diesem Mädchen nicht auf Reisen 
gehen und auch nicht allein sein (Khalwa). Sie können nicht voneinander erben. 
Dies gilt auch für einen Jungen, der adoptiert wird. Dieser Junge gilt als Fremder 
für die Ehefrau und Tochter des Mannes. Er darf die Tochter des Mannes 
heiraten. Wenn dieser Junge heiratet, gilt seine Ehefrau nicht als Schwiegertochter 
des Mannes. Sie ist für ihn eine fremde Frau. Im Buch al-Halāl wal-harām heißt 
es: „Es ist harām, ein fremdes Kind als das eigene Kind zu erklären. Dies wurde 
in Vers 4 der Sure al-Ahzāb verboten.“ Im Qādīkhān heißt es: „Wenn ein ge-
schlechtsreifes Mädchen oder sein Vormund genötigt werden zu einer Ehe, bei 
der die Brautgabe unvollständig ist oder keine Ebenbürtigkeit zwischen den 
Ehepartnern herrscht, dürfen diese im Nachhinein die Ehe auflösen.“ 

Im al-Aschbāh und dessen Kommentar Uyūn al-basāʾir heißt es: „Für Kinder 
ist keine einzige gottesdienstliche Handlung, in der hanafītischen Rechtsschule 
nicht einmal die Zakāt, fard. Für Kinder ist nichts harām. Kinder können Taʿzīr-
Strafen erhalten, aber bei ihnen wird keine Hadd-Strafe angewandt und keine 
Vergeltung geübt. Wenn Kinder mit Vorsatz töten, wird dies als fahrlässig ge-
wertet. Es wurde gesagt, dass es für das Kind wādschib wird, den Glauben an-
zunehmen, sobald es verstandesreif ist. Es gibt Differenzen darüber, ob es für 
das Kind wādschib ist, die Sadaqat al-fitr und das Opfertier vom eigenen Ver-
mögen zu zahlen. Wenn das Kind Land besitzt, muss es den Zehnten (Uschr) 
und die Landsteuer (Kharādsch) entrichten. Ist es reich, muss es den Unterhalt 
für die Ehefrau und die Verwandten bezahlen. Das Kind bekommt den Lohn 
für die gottesdienstlichen Handlungen, die nicht ungültig sind. Wer Kindern 
Wissen vermittelt und sie zum Verrichten von guten Taten veranlasst, wird 
großen Lohn bekommen. Ein Kind darf nicht vor Erwachsenen als Imam vorbeten. 

– 1308 –



Wenn eine Person einem Kind vorbetet, wird sie den Lohn des Gemeinschafts-
gebets erhalten. Ein Kind kann kein Vormund sein. Es ist zulässig, dass ein 
Kind die Freitags- und Festtagspredigt verliest. Ein Kind darf zwar Sultan, also 
Staatsoberhaupt, sein, doch es setzt einen Gouverneur ein für die Verwaltung 
des Volkes. Bei Genehmigung darf es Klage einreichen und sein Schwur wird 
akzeptiert. Dass ein Kind den Adhan ruft, ist zwar gültig, aber makrūh. Dadurch, 
dass ein Kind eine Kollektivpflicht (Fard kifāya) erfüllt, entfällt die Pflicht von 
den Erwachsenen nicht. Es ist erlaubt, dem Kind die Erlaubnis für eine Handlung 
zu erteilen. Wenn ein Kind sagt, dass es die Erlaubnis bekommen habe und das, 
was es mitgebracht hat, ein Geschenk sei, wird dies akzeptiert. Verkauft ein 
Kind etwas, dann ist der Kauf dann wirksam, wenn man das Kind gefragt und 
erfahren hat, dass es die Erlaubnis dafür hat. Das gilt auch für die Annahme 
von Geschenken und Almosen, die das Kind [aus dem Besitz eines anderen] 
bringt. Wird daran gezweifelt, ob das Kind die Erlaubnis hatte, muss nachgeforscht 
werden. Es ist erlaubt, dem Kind zum Lernen ein Koranexemplar zu geben. 
Einem Mädchen für Ohrringe Ohrlöcher zu stechen, ist erlaubt. Wenn es sich 
bei Geschenken, die dem Kind gegeben werden, nicht um etwas für das Kind 
zwingend Notwendiges handelt, dürfen nur arme Eltern diese Geschenke ver-
zehren. [Sie dürfen diese aber nicht anderen Armen zum Essen geben.] Sind 
die Eltern aber nicht arm, aber beim Geschenk handelt es sich um etwas, was 
sie selbst nicht haben, dürfen sie es verzehren und müssen dem Kind den Ge-
genwert zahlen. Wenn etwas gebracht wird mit der Absicht des Geschenkes für 
die Eltern und es gegeben wird mit den Worten, dass es ein Geschenk für das 
Kind sei, um mitzuteilen, dass es etwas Wertloses ist, dann gilt, dass das Geschenk 
den Eltern gebracht wurde. Sie können dieses Geschenk verzehren, auch wenn 
sie reich sind, und auch jedem Beliebigen geben. Ein verstandesreifes Kind darf 
zum Kaufen und Verkaufen sowie zum Entrichten der Zakat bevollmächtigt 
werden. Ein Kind darf selbst mit Genehmigung nicht bürgen. Es ist wādschib, 
dem Gruß (Salām) eines Kindes zu antworten. Es ist erlaubt, ein Kind mit dem 
Friedensgruß zu grüßen. Dass das Kind ein Muslim ist, ist gültig, nicht aber, 
dass es abtrünnig wird. Wenn das Kind zum Anlass für den Abfall vom Glauben 
wird, wird es nicht exekutiert. Was das Kind mit der Basmala schlachtet, darf 
gegessen werden. Für das Kind ist das Anschauen von Frauen und das Alleinsein 
(Khalwa) mit ihnen erlaubt. Ein kleines Mädchen darf mit einer vertrauens-
würdigen Person, die kein Mahram ist, auf Reisen gehen. Entführer von Kindern, 
Töchtern oder Ehefrauen anderer werden eingesperrt, bis sie diese zurückbringen 
oder deren Todesnachricht eintrifft. Wenn jemand ein Kind eine gefährliche 
Arbeit verrichten lässt und es dabei stirbt, muss derjenige Blutgeld zahlen. Wenn 
das Kind in eine Grube oder in ein Wasser fällt und stirbt, werden die Eltern 
nicht bestraft. Lässt ein Elternteil das Kind aus der Hand fallen und das Kind 
stirbt, muss es 60 Tage als Sühne fasten. Es ist für ein Kind nicht erlaubt, ohne 
Einwilligung der Eltern irgendeine Reise anzutreten. Es ist für das Kind eine 
Individualpflicht (Fard ayn), alle Anordnungen der Eltern einzuhalten, die keine 
Sünde darstellen. Im al-Barīqa wird zu Beginn des Abschnitts über die Übel 
der Füße folgender Hadith überliefert: ,Wer in das Gesicht seiner Eltern mit 
Barmherzigkeit schaut, erhält den Lohn einer angenommenen Pilgerfahrt.‘ Ein 
geschlechtsreifes Kind darf ohne Einwilligung der Eltern nicht auf eine Reise 
gehen, sofern die Reise gefährlich ist oder die Eltern auf das Kind angewiesen 
sind. Wenn es keine Eltern hat, nehmen die Großeltern deren Platz ein. Eine 
Pilgerfahrt, die ohne ihre Zustimmung durchgeführt wird, ist makrūh. Eltern 
oder ein Lehrer, dem der Vater die Erlaubnis erteilt hat, dürfen das Kind zu 
Erziehungszwecken dreimal mit den Händen schlagen. Es ist wādschib für den 
Vater, auch seinen armen Sohn zu verheiraten. Der Vater oder Großvater 

– 1309 –



fungiert als Vormund bei der Aufwendung des Vermögens des Kindes für das 
Kind. Die Mutter kann dafür kein Vormund sein. Die Mutter darf mit dem Geld 
des Kindes, das bei ihr wohnt, die Bedürfnisse des Kindes einkaufen.“ 

Im al-Hadīqa heißt es auf Seite 591 des zweiten Bandes wie folgt: „Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,Für eine Frau, die an Allah, den Erhabenen, 
und den Jüngsten Tag glaubt, ist es halāl, in Begleitung ihres Ehemannes oder 
eines Mahram-Verwandten durch Abstammung auf eine Reise von dreitägiger 
Entfernung zu gehen.‘ Jemand entgegnete: ,O Gesandter Allahs! Meine Frau 
vollzieht die Pilgerfahrt und ich ziehe in den Dschihad. Ich kann sie nicht be-
gleiten.‘ Darauf sagte der Gesandte Allahs: ,Lass vom Dschihad ab und führe 
gemeinsam mit deiner Ehefrau die Pilgerfahrt durch!‘ Gemäß diesem Hadith 
muss ein Mann, um seine Ehefrau, die keinen anderen Mahram-Verwandten 
hat, bei der Pilgerfahrt zu begleiten, vom Dschihad zurückkehren. Es ist nämlich 
eine individuelle Pflicht, die Ehefrau vor Harām zu schützen. So wie es einer 
Frau nicht erlaubt ist, ohne Mahram-Verwandten auf Reisen zu gehen, so ist es 
auch nicht erlaubt, dass fremde Männer sowie Frauen, die mit ihren Mahram-
Verwandten unterwegs sind, eine Frau mit auf die Reise nehmen. Damit die 
Frau die Pilgerfahrt durchführen kann, muss sie von einem Mahram-Verwandten 
oder ihrem Ehemann begleitet werden. Der Ehemann der Schwester, also der 
Schwager, und der Ehemann der Tante sind keine Mahram-Verwandten. [Dass 
diese keine Mahram-Verwandten sind, steht im Niʿmet-i islām im Kapitel über 
die Pilgerfahrt sowie im Fatāwā-yi Alī Efendi geschrieben.] Der Mahram-Ver-
wandte muss vertrauenswürdig und verstandes- und geschlechtsreif sein. Er 
kann sowohl ein Muslim als auch ein Schutzbefohlener sein. Er darf aber kein 
Feueranbeter sein. Eine muslimische Frau darf mit einem Mahram-Verwandten, 
der ein Feueranbeter ist, oder einem Mahram-Verwandten, der nicht vertrau-
enswürdig ist, oder einem verstandesreifen Kind, das die Geschlechtsreife noch 
nicht erlangt hat, nicht auf Reisen gehen. [Die Anwesenheit eines solchen Kindes 
verhindert das Alleinsein (Khalwa) nicht.] Ein Mädchen, das zwar die Ge-
schlechtsreife noch nicht erlangt hat, aber bereits Formungen aufweist, ist wie 
eine Frau. D. h. sie darf nicht ohne Mahram-Verwandten verreisen. In der 
hanafītischen Rechtsschule ist es per Konsens harām, dass eine Frau ohne Mah-
ram-Verwandten auf Reisen geht. In der schāfiʿītischen Rechtsschule ist es einer 
Frau nur für die Pilgerfahrt erlaubt, ohne Mahram-Verwandten zu reisen, und 
zwar in Begleitung vertrauenswürdiger Frauen.“ Eine hanafītische Frau darf 
nicht durch Befolgung der schāfiʿītischen Rechtsschule die Pilgerfahrt durchführen. 
Denn das Befolgen (Taqlīd) einer anderen Rechtsschule dient nur dazu, bei der 
Ausführung eines Gebots von einer Schwierigkeit, die währenddessen auftritt, 
freizukommen. Einer Frau aber, die keinen Mahram-Verwandten hat, wurde 
ohnehin nicht angeordnet, die Pilgerfahrt durchzuführen, sodass keine Notwen-
digkeit besteht, die schāfiʿītische Rechtsschule zu befolgen. Mit anderen Worten: 
Für eine Frau, die keinen Mahram-Verwandten hat, ist die Pilgerfahrt nicht 
fard. 

Der nachfolgende Abschnitt wurde dem Anhang zu Artikel 176 des Durar 
al-hukkām entnommen: 

Ein rechtschaffener (ādil) Vater oder einer, dessen Zustand unbekannt ist, 
darf Gebäude und alle anderen Güter seines Kindes, das nicht rechtlich verant-
wortlich (mukallaf) ist, für den Marktwert oder zu einem überhöhten Preis sich 
selbst oder anderen verkaufen. Das Geld dient dann für den Lebensunterhalt 
des Kindes oder er darf es, wenn er selbst arm ist, für seinen eigenen Unterhalt 
ausgeben. Ein sündiger oder verschwenderischer Vater darf diese nicht verkaufen. 
Wenn das Kind geschlechtsreif wird, darf es diese vom Käufer zurücknehmen. 

– 1310 –



Verkauft das Kind sie zum doppelten Preis, ist dieser Verkauf wirksam und das 
erhaltene Geld wird einer rechtschaffenen Person anvertraut. Ein armer Vater 
darf von seinem abwesenden großen Sohn nur bewegliche Güter für den eigenen 
Unterhalt verkaufen. Dessen Gebäude und Grundstücke darf er nicht verkaufen. 
Gibt es keinen Vater und auch keinen Testamentsvollstrecker, darf der Vater 
des Vaters diese verkaufen. Der Testamentsvollstrecker darf nur die beweglichen 
Güter des Kindes nur an andere Personen verkaufen. Wenn der Testaments-
vollstrecker vom Verstorbenen ernannt wurde, darf er die Güter des Kindes 
auch an sich selbst verkaufen mit einem Gewinn von 50 %. Wurde er vom 
Richter ernannt, darf er sie keinesfalls selbst kaufen. Doch für den Unterhalt 
seiner Waisenkinder darf er die beweglichen Güter verkaufen. Gibt es im Nachlass 
bewegliche Güter, darf der Testamentsvollstrecker für die Begleichung der 
Schulden des Verstorbenen keine Gebäude und Grundstücke verkaufen. Auch 
darf er nicht Güter verkaufen, die über die Schulden hinausgehen. 

Wenn ein Erbe die Schulden des Verstorbenen begleicht, darf er das Geld 
vom Nachlass nehmen. Begleichen mehrere Erben die Schulden des Verstorbenen, 
dürfen die Gläubiger nicht verlangen, dass die Zahlung vom Nachlass erfolgt. 
Wenn die Schulden höher sind als der Nachlass, dürfen die Erben nicht sagen: 
„Wir zahlen so viel in Höhe des Nachlasses und retten somit den Nachlass.“ 
Bezahlt ein Nichterbe die gesamten Schulden, darf er die Güter des Nachlasses 
nicht von den Gläubigern mit Gewalt einfordern. 

Wenn die Schulden den Nachlass übersteigen und es nur einen Gläubiger 
gibt, wird der gesamte Nachlass ihm gegeben. Sind es mehrere Gläubiger, wird 
der Nachlass unter ihnen proportional zu ihren Forderungen aufgeteilt. Forde-
rungen von Stiftungen haben gegenüber anderen Forderungen keinen Vorrang. 
Tritt nach der Aufteilung ein anderer Gläubiger in Erscheinung, der vorher un-
bekannt war, wird der Nachlass von neu unter allen aufgeteilt. Die Erben dürfen 
nicht dazu gezwungen werden, die Schulden des Verstorbenen mit ihrem eigenen 
Vermögen zu bezahlen. 

27 — ZWEITER BAND, 46. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Hamīd al-Bangālī gesandt und behandelt 

die Vorzüge des Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-tawhīd) und dass die Got-
tesfreundschaft (Wilāya) ohne Islam nicht möglich ist: 

Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh (Es gibt keinen Gott außer Allah 
und Muhammad, Friede sei mit ihm, ist Sein Gesandter). Dieses schöne Wort/Be-
kenntnis trägt die Schatten/Erscheinungen, die Wirklichkeit und den Islam in 
sich. Solange sich der spirituell Reisende (Sālik) auf der Stufe der Negierung 
(Nafy) [also von „Lā“] befindet, ist er im Rang des Tālib [Suchender/Reisender]. 
Wenn er die Negierung vollendet und nichts außer Allah, den Erhabenen, sieht, 
gilt, dass er den Weg abgeschlossen und die Stufe der „Entwerdung“ (Fanā) er-
reicht hat. Nach der Negierung gelangt er zur Stufe der Bestätigung (Ithbāt) 
[d. h. wenn er von der spirituellen Reise (Sulūk) zur spirituellen Anziehung 
(Dschadhba) übergeht, gelangt er zum Rang der Wirklichkeit (Haqīqa)] und 
erreicht das „Bestehen“ (Baqā). Durch diese Negierung und Bestätigung [also 
durch das Aussprechen von „Lā ilāha“ und „illallāh“] und diese Suche und Wirk-
lichkeit und dieses Entwerden und Bestehen und diese Reise und Anziehung 
erlangt er den Namen „Wilāya“ (Gottesfreundschaft). Die Triebseele (Nafs) 
befreit sich von ihrer Maßlosigkeit (Ammāra, also davon, das Schlechte zu ge-
bieten) und erlangt Frieden. Sie wird rein und geläutert. Das heißt also, die 

– 1311 –



Gottesfreundschaft wird dank der ersten Hälfte dieses schönen Bekenntnisses, 
also der Negierung und Bestätigung, erlangt. Der zweite Teil dieses Bekenntnisses 
bringt zum Ausdruck, dass der Letzte der Propheten, Friede sei mit ihnen, ein 
Prophet ist. Dieser zweite Teil lässt den Islam entstehen und vervollkommnet 
ihn. Der Islam, der am Anfang und in der Mitte der spirituellen Reise entsteht, 
ist die äußere Form (Sūra) des Islams. Sie ist nichts anderes als Bezeichnung 
und Gestalt. Der Kern, die innere Wirklichkeit des Islams aber wird erst erreicht, 
wenn die Gottesfreundschaft erreicht wurde. Dann erlangen diejenigen, die den 
Propheten, Friede sei mit ihnen, voll und ganz folgen, die ihnen eigentümlichen 
„Vollkommenheiten des Prophetentums“ (Kamālāt an-nubuwwa). Es ist so, als 
ob die zwei Teile der Gottesfreundschaft, nämlich die Reise und die Wirklichkeit, 
zwei Bedingungen sind, um zur Wirklichkeit des Islams zu gelangen und die 
Vollkommenheiten des Prophetentums zu erlangen; als wäre die Gottesfreund-
schaft die Gebetswaschung und der Islam das Gebet. Es ist so, als würden zu 
Beginn die wirklichen [sichtbaren, materiellen] Unreinheiten gereinigt und in 
der Wirklichkeit hingegen die immateriellen, nicht sichtbaren Unreinheiten ge-
reinigt. Dank einer solchen vollkommenen Reinheit wird der Mensch dazu be-
fähigt, die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) einzuhalten. Er 
nimmt einen Zustand ein, in welchem er dazu in der Lage ist, das Gebet zu ver-
richten, das der Höchste der Ränge ist, die den Menschen Allah, dem Erhabenen, 
näherbringen. Das Gebet ist der Grundpfeiler der Religion und die Miʿrādsch 
des Gläubigen. Er wird in die Lage versetzt, das Gebet verrichten zu können. 

Ich habe diesen zweiten Teil dieses schönen Bekenntnisses wie ein endloses 
Meer gesehen. Daneben erscheint der erste Teil wie ein Tropfen. Gewiss, ver-
glichen mit den Vollkommenheiten des Prophetentums sind die Vollkommen-
heiten der Gottesfreundschaft nichtig. [Wie viel wiegt ein Atom schon im Ver-
gleich zur Sonne?] Subhānallāh! Einige sahen wie eine schielende Person nicht 
klar und dachten, die Gottesfreundschaft sei dem Prophetentum überlegen, und 
sahen den Islam, der der Kern des Kerns ist, wie eine Schale. Doch sie konnten 
ja nichts dafür, da sie nur die äußere Form des Islams, ihn nur von außen gesehen 
haben. Sie hielten den Kern für die Schale. Sie erachteten die Beschäftigung 
der Propheten mit den Menschen als einen Mangel. Sie dachten, diese Beschäf-
tigung sei wie das gewöhnliche Zusammenkommen der Menschen untereinander. 
Da es sich bei der Gottesfreundschaft um ein Fortschreiten in Richtung Allahs, 
des Erhabenen, handelt, erachteten sie diese als höher, und sagten, die Gottes-
freundschaft sei dem Prophetentum überlegen. Sie wissen aber nicht, dass es 
auch beim Aufstieg in den Vollkommenheiten des Prophetentums genau wie 
bei der Gottesfreundschaft ein Fortschreiten in Richtung Allahs gibt. Es ist gar 
so, dass das Fortschreiten in der Gottesfreundschaft nur eine Form und Erschei-
nung des Fortschreitens in den Vollkommenheiten des Prophetentums ist. Beim 
Herabstieg (Nuzūl) erfolgt sowohl bei der Gottesfreundschaft als auch beim 
Prophetentum die Beschäftigung mit den Geschöpfen. Doch beide Beschäfti-
gungen ähneln sich nicht. Bei der Gottesfreundschaft ist das Äußere (Zāhir) 
[der Körper und die Sinnesorgane] mit den Menschen, doch das Innere (Bātin) 
[das Herz, die Seele und die anderen Feinstoffe (Latīfa)] mit Allah, dem Erha-
benen. Doch beim Abstieg beim Prophetentum ist sowohl das Äußere als auch 
das Innere mit den Geschöpfen beschäftigt. Ein solcher Mensch ruft mit seinem 
gesamten Wesen die Diener zu Allah, dem Erhabenen. Dieser Herabstieg ist 
vollkommener als der Herabstieg bei der Gottesfreundschaft. 

Dass sich diese Großen den Menschen zuwenden (Tawaddschuh), also mit 
ihnen zusammenkommen, gleicht nicht dem Zusammenkommen der Menschen 
untereinander. Wenn die Menschen zusammenkommen, sind sie einander zugetan 

– 1312 –



und aneinander gebunden, also an etwas anderes als Allah, den Erhabenen. 
Diese Großen aber sind nicht an die Menschen gebunden, wenn sie mit ihnen 
zusammenkommen. Diese Großen haben sich nämlich schon bei ihrem ersten 
Schritt davon losgelöst, an etwas anderes als Allah, dem Erhabenen, gebunden 
zu sein, und sich an den Schöpfer der Geschöpfe gebunden. Ihr Zusammenkom-
men mit den Menschen dient dazu, sie zu Allah, dem Erhabenen, zu führen, sie 
auf den Weg zu bringen, mit dem Er zufrieden ist. Mit den Menschen zusam-
menzukommen, um sie davon zu befreien, Diener und Sklave von etwas anderem 
als Allah, dem Erhabenen, zu sein, ist gewiss überlegener und wertvoller als 
das Zusammenkommen mit dem Ziel, um selbst mit Allah zu sein. Gedenkt je-
mand des Namens Allahs und währenddessen läuft eine blinde Person vorbei, 
vor der sich ein Brunnen befindet und sie nach einem Schritt in den Brunnen zu 
fallen droht, ist es dann für denjenigen vorzüglicher, mit dem Gedenken des 
Namens Allahs fortzufahren oder es zu unterbrechen und den Blinden vor dem 
Brunnen zu retten? Ohne Zweifel ist das Retten des Blinden besser als das Gott-
gedenken (Dhikr). Denn Allah, der Erhabene, bedarf dieses Menschen und 
seines Gedenkens nicht. Der Blinde aber ist ein bedürftiger Diener. Es ist not-
wendig, ihn vor Schaden zu bewahren. Da vor allem auch der Islam die Rettung 
befiehlt, ist die Rettung des Blinden wichtiger als das Gottgedenken, da man 
somit auch dem Befehl Folge geleistet hat. Im Gottgedenken liegt ausschließlich 
das Recht Allahs, des Erhabenen. Doch dadurch, dass man auf Sein Gebot hin 
den Blinden rettet, hat man zwei Rechte erfüllt: Das Recht des Menschen und 
das Recht des Schöpfers. In dieser Situation das Gottgedenken fortzusetzen, ist 
vielleicht sogar eine Sünde. Denn das Gottgedenken ist nicht zu jeder Zeit gut. 
Manchmal ist es schön, nicht Seiner zu gedenken. An verbotenen Tagen und zu 
verbotenen Zeiten nicht zu fasten und das Gebet nicht zu verrichten, ist besser 
als zu fasten und zu beten. 

[Die Islamfeinde denken, die Muslime seien Egoisten, und verleumden die 
Muslime, indem sie sagen, dass die Muslime nur daran denken, die Gaben des 
Paradieses zu erlangen, und nicht daran denken, anderen Gutes zu tun. Der 
obige Auszug zeigt klar und deutlich, dass diese Worte eine Lüge und Verleum-
dung sind.] 

„Dhikr“ bedeutet, sich von der „Ghafla“ zu befreien. [„Ghafla“ (Gottver-
gessenheit/Unachtsamkeit) bedeutet, Allah, den Erhabenen, zu vergessen.] 
Dhikr ist nicht nur, das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) aufzusagen und 
wiederholt „Allah“ zu sagen. Sich von Gottvergessenheit zu befreien, in welcher 
Form auch immer, ist Dhikr. Demnach ist das Einhalten der Gebote des Islams 
und das Fernhalten von seinen Verboten stets Dhikr. Käufe, die unter Einhaltung 
der islamischen Gebote getätigt werden, sind Dhikr. Eine Eheschließung und 
Scheidung in Übereinstimmung mit dem Islam ist Dhikr. Denn bei der Ausführung 
dieser Handlungen wird desjenigen, der diese Gebote und Verbote gesetzt hat, 
stets gedacht, d. h. die Gottvergessenheit verschwindet. Jedoch ist es so, dass 
der Dhikr, der mit den Namen und Attributen Allahs, des Erhabenen, durchge-
führt wird, schnell wirkt, Seine Liebe entstehen lässt und zügig das Ziel erreichen 
lässt. Das gilt aber nicht für den Dhikr, der durch das Einhalten der Gebote 
und Verbote entsteht. Damit einhergehend wurde nur sehr selten gesehen, dass 
von solchem Dhikr mancher schnell zum Ergebnis führt. Muhammad Bahāʾuddīn 
al-Bukhārī sagte: „Mawlānā Zaynuddīn Taybādī, möge seine Seele gesegnet 
sein, erreichte Allah, den Erhabenen, durch das Wissen.“ Darüber hinaus führt 
der Dhikr mit den Namen und Attributen zum Dhikr durch das Befolgen des 
Islams. Denn solange der Eigentümer der Religion nicht vollkommen geliebt 
wird, ist es sehr schwierig, in jeder Handlung den Islam zu befolgen. Für das 

– 1313 –



Erlangen der vollkommenen Liebe ist der Dhikr mit den Namen und Attributen 
erforderlich. Damit jemand mit dem Dhikr durch die Befolgung des Islams 
beehrt wird, ist demnach zuerst der Dhikr mit den Namen und Attributen er-
forderlich. Ja, die Gnade und Güte Allahs sind etwas anderes. Er gewährt, denen 
Er will, grundlos, was Er ihnen gewähren will. So heißt es in Vers 13 der Sure 
asch-Schūrā sinngemäß: „Allah, der Erhabene, erwählt, wen Er will, und führt 
ihn zu sich.“ 

[Mazhar Dschān-i Dschānān, möge seine Seele gesegnet sein, schreibt im 11. 
Brief des Maqāmāt-i Mazhariyya Folgendes: „Es gibt drei Arten des Gottge-
denkens (Dhikr): 

1. Lediglich das Aussprechen mit der Zunge ohne Einbeziehung des Herzens. 
Dieses Gedenken hat keinen Nutzen. 

2. Das Gedenken ausschließlich mit dem Herzen, ohne dass es mit der Zunge 
ausgesprochen wird. Wie dieses Gedenken durchzuführen ist, steht im zweiten 
Band des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya auf Seite 113 geschrieben. Dies wird im 
Tasawwuf ,Dhikr khafī‘ (leises Gottgedenken) genannt und ist das alleinige Ge-
denken des göttlichen Wesens (adh-Dhāt al-ilāhiyya). Oder es wird durchgeführt, 
indem Seiner Attribute gedacht wird. Werden auch Seine Wohlgaben bedacht, 
wird dies ,Tafakkur‘ (Nachsinnen, Reflexion) genannt. 

3. Das Gedenken mit Herz und Zunge zusammen. Wird es mit der Zunge so 
laut ausgesprochen, dass nur die Person es hören kann, wird dies im Islam als 
,Dhikr khafī‘ (leises Gottgedenken) bezeichnet. Was im Koranvers angeordnet 
wird, ist dieses leise Gedenken. Hören auch andere es, wird dies ,Dhikr dschahrī‘ 
(lautes Gottgedenken) genannt. Die Koranverse und Hadithe zeigen, dass das 
leise Gedenken vorzüglicher ist als das laute Gedenken. Bei dem lauten Ge-
denken, das der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, dem ehrwürdigen Alī bei-
brachte, handelt es sich um dasjenige Gedenken, das nur so laut ist, dass derjenige 
es selbst nur hört, und ist somit in Wirklichkeit leises Gedenken. Die Tatsache, 
dass er ihn vor dem Dhikr die Tür schließen ließ, zeigt, dass dies der Fall war.“ 
Der Autor des Tafsīr-i Azīzī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner 
Auslegung der Sure ad-Dahr Folgendes: „Das Gottgedenken (Dhikr) dient dazu, 
die Liebe und Verfallenheit zu anderen als Allah aus dem Herzen zu entfernen. 
Dass das beste Heilmittel, um die Bindung des Herzens zu den Geschöpfen zu 
lösen, das Gottgedenken ist, hat die Erfahrung gezeigt. Im Hadith heißt es: ,Seid 
auf dem Weg jener, die durch Dhikr die Last ihrer Herzen erleichtern!‘ Deshalb 
heißt es: ,Um zu Allah, dem Erhabenen, zu gelangen und Seine Liebe zu erlangen, 
ist es notwendig, die Bindungen des Herzens zu den Geschöpfen zu lösen und 
es von der Verfallenheit zu den weltlichen Genüssen zu befreien. Und für die 
Befreiung des Herzens gibt es kein nützlicheres Heilmittel als Dhikr.‘ “ [Simāʿ 
und Raqs, die unter den Tasawwuf-Anhängern bekannt sind, sind zweierlei Art: 
Die erste Art entsteht bei der Manifestation (Tadschallī) der Attribute der 
Schönheit (Dschamāl) und Majestät (Dschalāl) nach der Entwerdung (Fanā) 
des Herzens (Qalb) und der Triebseele (Nafs); hierbei gibt es keine Einwirkung 
seitens des Verstandes (Aql) und der Triebseele. Der Dhikr, Simāʿ und Raqs 
von Dschalāluddīn ar-Rūmī und Sunbul Sinān Efendi waren dieser Art. Schāh-
i Naqschiband, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Wir lehnen dies nicht 
ab.“ Die zweite Art ist das Schreien und Herumspringen/Wirbeln von unwissenden 
und unachtsamen Pseudosufis, indem sie ihrem unzulänglichen Verstand und 
ihrer zügellosen Triebseele folgen. „Wir tun dies nicht“, sagte der Schāh.] 

In einem Vers der Sure ar-Raʿd heißt es sinngemäß: „Wisset, dass die Herzen 
einzig im Gedenken Allahs Itmiʾnān finden.“ Itmiʾnān bedeutet Ruhe, Frieden. 
Dass das Wort Dhikr, das mit einer Präposition versehen ist, vor dem Verb 

– 1314 –



steht, drückt den Ausschluss von allem anderen (Hasr) aus. D. h. Itmiʾnān kann 
einzig und allein durch das Gedenken Allahs erlangt werden. Dhikr bedeutet 
wörtlich „Gedenken/Erinnern“. Allahs, des Erhabenen, zu gedenken, geschieht 
durch das Aussprechen Seines Namens oder durch das Sehen eines Gottesfreundes 
(Walī), den Er sehr liebt. In einem Hadith heißt es nämlich: „Wenn sie gesehen 
werden, erinnert man sich an Allah.“ Beim Hören und Erwähnen Seines Namens 
kann es vorkommen, dass der Mensch an etwas anderes denkt. Dann ist die Er-
innerung an Ihn zweifelhaft. Um Seiner fortlaufend zu gedenken, ist es erfor-
derlich, ihn täglich mehrere tausende Male zu erwähnen. Es wurde aber die 
frohe Botschaft verkündet, dass man sich durch das Sehen der Gottesfreunde, 
während man sie liebt und an sie glaubt, definitiv an Ihn erinnern werde. So wie 
das Sehen mit den Augen geschehen kann, gilt auch das Vergegenwärtigen der 
Gestalt des Gottesfreundes im Herzen und in der Vorstellung, als ob man ihn 
physisch gesehen hätte, was wiederum dazu führt, sich an Allah, den Erhabenen, 
zu erinnern. Eine solche Schau mit dem Herzen wird „Rābita“ (Herzensbindung) 
genannt und ist ein Mittel, welches das Herz von der Liebe zu anderem außer 
Allah und der Erinnerung an sie befreit. Sie ist ein Weg, das das im obigen Ko-
ranvers und Hadith erwähnte reine Herz die Aufrichtigkeit (Ikhlās) erlangen 
lässt. Ja, am Islam festzuhalten, also die Gebote einzuhalten und sich von den 
Verboten fernzuhalten, führt den Menschen zwar zum Wohlgefallen und zur 
Liebe Allahs, des Erhabenen, doch müssen diese mit Aufrichtigkeit getan werden. 
Der Mensch muss also sowohl dem Islam folgen als auch Ikhlās erlangen.] 

Kehren wir zu unserem Thema zurück. Außerhalb dieser drei, also Tarīqa, 
Haqīqa und Islam, gibt es noch etwas anderes und verglichen damit haben diese 
drei keinerlei Wert. Das, was auf der Stufe der Haqīqa beim Aussprechen von 
„illallāh“ aufkommt, ist eine Erscheinung (Vorstellung) davon und dieses ist 
die Wirklichkeit, die Essenz dieser Erscheinungen. So befindet sich bei jedem 
zunächst einmal die äußere Form des Islams. Nach dem Erreichen der Tarīqa 
und Haqīqa entsteht die innere Wirklichkeit (Haqīqa) dieser äußeren Form 
(Sūra). Hier muss gut mitgedacht werden: Es handelt sich um eine solche Wirk-
lichkeit, deren äußere Form (Erscheinung) zur Wirklichkeit wird und deren An-
fang die Gottesfreundschaft (Wilāya) wird. Kann diese Wirklichkeit mit Worten 
beschrieben werden? Wenn es möglich wäre, wer würde das schon verstehen 
und was davon? Diese Wirklichkeit ist eine solche Wirklichkeit, die ausschließlich 
den äußerst wenigen Erben der Ulul-Azm-Propheten [also der größten sechs 
unter den religionsstiftenden Propheten], Friede sei mit ihnen, beschert wird. 
Wenn die Ulul-Azm-Propheten schon wenige sind, werden ihre Erben noch we-
niger sein. 

Frage: Aus dem oben Erwähnten ist zu verstehen, dass der Gotteskenner 
(Ārif), der diese Wirklichkeit erreicht, sich außerhalb des Islams begibt, weil er 
den Islam überschritten hat. 

Antwort: Die islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) bestehen 
aus den gottesdienstlichen Handlungen, die mit dem Äußeren (Zāhir) [den sicht-
baren Gliedern] zu verrichten sind. Diese Wirklichkeit aber wird im Diesseits 
dem Inneren (Bātin) [dem Herz und der Seele] zuteil. Das Äußere ist jederzeit 
dazu verpflichtet, die islamischen Bestimmungen einzuhalten. Das Innere wie-
derum ist mit den Angelegenheiten dieser Wirklichkeit beschäftigt. Im Diesseits 
sind Taten und gottesdienstliche Handlungen notwendig. Diese Taten sind eine 
große Hilfe für das Innere. D. h. das Voranschreiten des Inneren ist abhängig 
von der Befolgung der islamischen Bestimmungen seitens des Äußeren. Daher 
sind im Diesseits sowohl das Äußere als auch das Innere immerzu auf die isla-
mischen Bestimmungen angewiesen. Die Aufgabe des Äußeren ist das Befolgen 

– 1315 –



des Islams und die Aufgabe des Inneren das Sammeln der Früchte und Nutzen 
des Islams. Der Islam ist die Quelle aller Vollkommenheiten und das Fundament 
aller Stufen. Die Früchte und Nutzen des Islams sind nicht auf das Diesseits be-
schränkt. Die Vollkommenheiten und endlosen Wohlgaben des Jenseits sind 
ebenfalls die Resultate und Früchte des Islams. Wie erkennbar, ist der Islam 
ein solch gesegneter Baum (Schadschara tayyiba), dass von ihren Früchten die 
gesamten Geschöpfe sowohl im Diesseits als auch im Jenseits profitieren. 

Frage: Das heißt also, dass bei den Vollkommenheiten des Prophetentums 
das Innere mit dem Wahren [also Allah] und das Äußere mit den Menschen ist. 
In anderen Eurer Briefe heißt es aber, dass in der Stufe des Prophetentums 
sowohl das Äußere als auch das Innere mit den Menschen sind und sie auf diese 
Weise zu Allah rufen/einladen. Wie lassen sich diese beiden Aussagen in Einklang 
bringen? 

Antwort: Was wir als prophetische Vollkommenheiten bezeichnen, sind die 
Vollkommenheiten, die beim Aufstieg erreicht werden. Die Stufe des Prophe-
tentums hingegen ist beim Abstieg. Beim Aufstieg ist das Innere mit Allah. Das 
Äußere wiederum ist mit den Menschen und ihre Rechte werden in Überein-
stimmung mit dem Islam erfüllt. Beim Herabstieg aber sind das Äußere und 
das Innere mit den Menschen und sie rufen sie mit ihrem Äußeren und Inneren 
zu Allah, dem Erhabenen. Daher gibt es keinen Widerspruch zwischen beiden 
Aussagen. Mit den Menschen zu sein bedeutet, mit Allah zu sein. In Vers 115 
der Sure al-Baqara heißt es sinngemäß: „Wohin ihr euch auch wendet, dort 
werdet ihr Allah, den Erhabenen, finden!“ Damit ist aber nicht gemeint, dass 
diese Geschöpfe zu Allah werden oder Seine Spiegel seien. Kann das Kontingente 
(Mumkin) jemals zum Notwendigen (Wādschib) werden? Kann das Geschöpf 
jemals zum Schöpfer werden oder Sein Spiegel sein? Es könnte vielleicht gesagt 
werden, dass der Notwendige ein Spiegel des Kontingenten sei. Ja, beim He-
rabstieg können die Dinge Spiegel für die Erscheinungen der göttlichen Attribute 
sein. Denn was in den Spiegeln der Geschöpfe gesehen wird, so beispielsweise 
das Hören (Samʿ), Sehen (Basar), Wissen (Ilm) und die Macht (Qudra), sind 
Erscheinungen der Eigenschaften Hören, Sehen, Wissen und Macht, die Spiegel 
dieser Geschöpfe sind. Dies sind die Eigenschaften des Spiegels, die sich in den 
sichtbaren Geschöpfen zeigen. Die Visionen, die im Spiegel gesehen werden, 
sind wiederum die Spiegel der Eigenschaften und Werke des Spiegels. Wenn 
beispielsweise der Spiegel lang ist, erscheinen die Visionen lang und sind dann 
Spiegel, welche die Länge des Spiegels zeigen. Wenn der Spiegel klein ist, sind 
die Visionen wie einzelne Spiegel, die die Kleinheit des Spiegels zeigen. 

Beim Aufstieg nimmt man an, dass die Dinge im Spiegel Allahs, des Erha-
benen, erscheinen. Die Dinge sind so, als ob sie im Spiegel wären. Dabei sind 
die Visionen der Dinge nicht im Spiegel. Genauso befinden sich die Geschöpfe 
nicht im Spiegel Allahs, des Erhabenen. Im Spiegel gibt es nichts. Die Visionen 
sind nicht im Spiegel, sondern in unserer Vorstellung. Im Spiegel gibt es keine 
Vision. Wo es Visionen gibt, kann es keinen Spiegel geben. Die Visionen befinden 
sich in unserer Einbildung und Vorstellung. Wenn sie einen Ort haben, dann 
befinden sie sich auf der Ebene der Einbildung (Wahm). Haben sie eine Zeit, 
sind sie auf der Ebene der Vorstellung (Khayāl). Da die existenzlose Erscheinung 
der Geschöpfe aber auf der Macht Allahs, des Erhabenen, basiert, sind sie be-
ständig. Die endlosen Qualen und Gaben des Jenseits werden für diese sein. 

In den Spiegeln des Diesseits erscheinen zuerst die Visionen. Um den Spiegel 
zu sehen, ist zusätzliche Aufmerksamkeit gefordert. Aber das, was im Spiegel 
Allahs, des Erhabenen, zuerst gesehen wird, ist der Spiegel. Um die Geschöpfe 
zu sehen, ist zusätzliche Aufmerksamkeit gefordert. Wenn der Gottesfreund 

– 1316 –



beginnt zurückzukehren, beginnen die Visionen der Geschöpfe in den Spiegeln 
der göttlichen Attribute zu erscheinen. Wenn die Rückkehr und der Herabstieg 
vollendet sind und er in den Dingen reist (Sayr dar aschyā), gibt es keine 
spirituelle Schau (Schuhūd) mehr und sie nimmt den Zustand des Verborgenen 
(Ghayb) ein. Der Īmān schuhūdī (also sehend zu glauben) wird zum Īmān ghaybī 
(Glaube an das Verborgene, also glauben ohne zu sehen). Wenn die Aufgabe 
der Einladung vollendet ist und die Person stirbt, gibt es keine Verborgenheit 
mehr und es kommt wieder zur spirituellen Schau. Diese Schau ist jedoch stärker 
und vollkommener als die Schau vor der Rückkehr. Die Schau im Jenseits ist 
stärker als die diesseitige Schau. 

Das heißt also, dass die Visionen, die in einem Spiegel gesehen werden, nicht 
im Spiegel sind. Es kann gesagt werden, dass ihre Existenz einzig eine Vorstellung 
ist und der Spiegel diese Visionen umfasst hat. Wir sagen, dass er mit diesen 
Visionen beisammen ist. Doch diese Nähe, dieses Umfassen und dieses Beisam-
mensein sind nicht wie die Nähe, das Umfassen und das Beisammensein zwischen 
zwei Körpern oder zwischen einem Körper und einer seiner Eigenschaften [bei-
spielsweise seiner Farbe]. Der menschliche Verstand kann die Nähe der Visionen 
zu ihrem Spiegel sowie ihr Umfassen und Beisammensein nicht begreifen und 
erfassen. Es ist gewiss, dass die Visionen dem Spiegel nah, mit ihm beisammen 
und von ihm umfasst sind. Wie dies aber ist, kann nicht erklärt werden. Mit der 
Nähe (Qurb) Allahs, des Erhabenen, zu den Geschöpfen, Seinem Umfassen 
(Ihāta) und Seinem Beisammensein (Maʿiyya) verhält es sich genauso. Es gibt 
sie gewiss, doch es ist nicht bekannt, wie sie sind. Wir glauben daran, doch ihre 
Beschaffenheit ist uns unbekannt. Denn diese Attribute Allahs, des Erhabenen, 
gleichen nicht den Eigenschaften der Körper und sind nicht wie die Eigenschaften 
der Geschöpfe. In dieser Welt, die ein Ebenbild der Wirklichkeit ist, haben wir 
als Beispiel für diese Eigenschaften die Visionen und den Spiegel genannt, damit 
eine vernunftbegabte Person von hier auf jenes schließen kann. Möge Allah, 
der Erhabene, denen Frieden gewähren, die sich auf dem rechten Weg befinden! 
Āmīn. 

 
Der Tod ist Fakt, höre auf zu träumen, entferne dich vom Schlaf, 
Lasse ab von Gelüsten, du bist für die Ewigkeit erschaffen, 
Verfalle nicht der Liebe zu Hab und Gut,  
Auf dich wartet der Tag der Rechenschaft. 
Bewege dich und tue Dinge, die Allahs Gebote sind, 
Alle, die hierher kamen, werden auch wieder gehen,  
Wende dich zum Schöpfer allen Seins, alles andere wird vergehen, 
 
Diese Welt ist eine Brücke, ohne Halt werden wir über sie gehen,  
Wo sind denn deine Ahnen, wieso fragt niemand über sie, 
Wo sind dein Vater und deine Mutter, niemand wird hier verweilen,  
Jeder ist verurteilt zur Reise ins Jenseits, 
Wende dich an Allah, den einzigen Schöpfer, 
 
Wenn der Tod kommt, gibt es kein Entrinnen mehr, 
Wo sind die Herrscher, von ihnen gibt es kein Zeichen mehr, 
Jeder, der kommt, wird auch wieder ins Jenseits gehen,  
Wende dich zu Allah, alles andere wird vergehen. 

 

– 1317 –



28 — DRITTER BAND, 3. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Muhibbullāh Mankpūrī geschrieben und 

behandelt die Bedeutung des Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-tawhīd): 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und mögen der Friede und die 

Makellosigkeit auf Seinen erwählten und geliebten Dienern sein! „Lā ilāha 
illallāh.“ D. h. es ist einzig und allein der erhabene Allah, der das Recht auf 
Göttlichkeit (Ulūhiyya) hat und die Eigenschaft der Anbetungswürdigkeit 
(Maʿbūdiyya) besitzt. Er hat keinen Partner, Teilhaber oder Gleichen. Er ist 
„wādschib al-wudschūd“, d. h. Seine Existenz ist absolut notwendig. Eigenschaften 
und Zeichen der Unvollkommenheit und des Erschaffenseins befinden sich nicht 
bei ihm. „Maʿbūd“ ist das, was angebetet wird. „Ibāda“ (Gottesdienst, gottes-
dienstliche Handlung) bedeutet Dienerschaft und Anbetung, also Demut und 
Selbsterniedrigung. Anbetungswürdig ist nur derjenige, der alle Vollkommen-
heiten, Erhabenheiten und alles Gute in sich vereint hat, der keinen Mangel 
aufweist, von dem alle Dinge abhängig sind, um in die Existenz zu kommen und 
in der Existenz zu verbleiben, der selbst für nichts irgendetwas bedarf, der die 
einzige Quelle von Nutzen und Schaden ist, ohne dessen Erlaubnis und Anordnung 
niemand niemandem schaden oder Gutes tun kann, außer dem der Anfang und 
das Ende von allem die Nichtexistenz ist und der selbst stets existiert. Die An-
betung ist das alleinige Recht eines solchen Wesens. Es gibt niemanden außer 
Allah, dem Erhabenen, der so ist, und es kann auch keinen anderen geben. 
Wenn wir sagen, diese erhabenen Eigenschaften würden sich auch bei jemand 
anderem befinden, kann er nicht als ein anderer bezeichnet werden. Um anders 
zu sein, muss ein Unterschied gegeben sein. Wenn wir uns einen solchen anderen 
von Allah unterschiedlich und separat vorstellen, dann sind die Eigenschaften 
der Göttlichkeit und der Anbetungswürdigkeit bei diesem zweiten Wesen man-
gelhaft. Dadurch kann es kein Recht auf Göttlichkeit haben und nicht anbe-
tungswürdig sein. Denn damit dieses Wesen sich vom ersten Wesen unterscheidet, 
muss eine der Eigenschaften der Anbetungswürdigkeit bei dem zweiten Wesen 
fehlen. Dann wäre es aber unvollkommen. Wenn wir die vollkommenen Eigen-
schaften dieses zweiten Wesens als vollständig annehmen, aber, damit ein Un-
terschied existiert, wir von den mangelhaften Eigenschaften nur eine einzige 
bei ihm belassen, ist es auch in diesem Fall mangelhaft. Wenn beispielsweise 
nicht alles von ihm abhängig wäre, warum sollte es dann erforderlich sein, dass 
diejenigen, die nicht auf ihn angewiesen sind, ihn anbeten? Wenn er in einer 
Angelegenheit einer anderen Sache bedarf, ist dies ebenfalls ein Mangel. Wenn 
jedem nicht alles Gute und jeder Schaden nur von ihm allein zukommt, wozu 
bräuchte man es dann? Warum sollte es der Anbetung würdig sein? Wenn ohne 
seine Erlaubnis und Kenntnis jemand einer Sache schaden oder nutzen kann, 
bräuchte man es ebenfalls nicht. Es hätte dann kein Recht darauf, angebetet zu 
werden. Derjenige, der alle vollkommenen Eigenschaften in sich vereinigt, muss 
Einer sein und darf keinen Partner und Teilhaber haben. Derjenige, der das 
Recht auf Anbetung hat, darf nur Einer sein. Und dieser Eine ist Allah, der Er-
habene. 

Frage: Es ist zwar nicht möglich, dass es einen auf die beschriebene Weise 
anderen, separaten Anbetungswürdigen gibt, doch kann es nicht sein, dass es 
einen unterschiedlichen Anbetungswürdigen gibt, der andere Eigenschaften hat, 
die wir nicht kennen? Damit wäre dieser auch nicht unvollkommen. 

Antwort: Diese uns unbekannten Eigenschaften sind ebenfalls entweder Ei-
genschaften der Vollkommenheit oder der Unvollkommenheit. In beiden Fällen 
besteht das gleiche Hindernis. Das zweite Wesen wäre weiterhin unvollkommen. 

– 1318 –



Folgendes soll auch erwähnt sein, um zu zeigen, dass niemand außer Allah, dem 
Erhabenen, das Recht darauf hat, angebetet zu werden: Wenn Allah, der Erha-
bene, für die Existenz aller Dinger all ihrer Bedürfnisse genügt und jeder Nutzen 
und Schaden von Ihm allein kommt, bliebe das andere anbetungswürdige Wesen 
untätig und niemand wäre von ihm abhängig. Warum also sollte dieses zweite 
Wesen das Recht darauf haben, angebetet zu werden? D. h., warum sollte es 
notwendig sein, sich vor diesem Wesen zu erniedrigen und Demut vor ihm zu 
haben? Die Ungläubigen beten andere als Allah, den Erhabenen, an, flehen 
diese anderen Götter an und erhoffen ihre Bedürfnisse von diesen. Sie beten 
Götzen und Statuen an, die sie selbst hergestellt haben. Sie behaupten, diese 
würden am Tage des Jüngsten Gerichts für sie Fürsprache einlegen und ihnen 
helfen. Wie sehr sie sich doch täuschen. Woher wollen sie wissen, dass diese 
Fürsprache einlegen könnten? Welch eine große Verirrung und Schaden es doch 
ist, allein auf Vermutungen basierend oder weil man von einer anderen Person 
getäuscht wurde, Allah, dem Erhabenen, in der Anbetung jemanden beizugesellen. 
Die Anbetung ist ja nicht etwas Einfaches und Unbedeutendes, auf dass man 
einen verstorbenen Menschen, einen Stein oder eine Statue anbeten würde und 
einer Sache, die unfähig ist und sogar armseliger als man selbst, das Recht auf 
Anbetung geben würde. Solange die Göttlichkeit nicht gegeben ist, gibt es kein 
Recht auf Anbetung. Nur wer die Attribute der Göttlichkeit innehat, wird an-
gebetet. Wer diese Attribute nicht besitzt, hat kein Recht darauf, angebetet zu 
werden. Die erste Bedingung der Göttlichkeit ist „Wudschūb al-wudschūd“, 
d. h. die Existenz muss notwendig sein. Wessen Existenz nicht notwendig ist, 
kann kein Gott sein und somit auch keine Anbetung verdienen. Welch Torheit 
und Verirrung es doch ist, dass sie zwar sagen, dass es außer Allah, dem Erha-
benen, niemanden gibt, dessen Existenz notwendig ist, aber dennoch andere 
anbeten. Wissen sie denn nicht, dass die notwendige Existenz für die Anbe-
tungswürdigkeit eine zwingende Voraussetzung ist? Da es aber neben Allah, 
dem Erhabenen, niemanden gibt, dessen Existenz notwendig ist, kann es folglich 
niemanden außer Ihm geben, der der Anbetung würdig wäre. Jemand anderen 
als Ihn anzubeten bedeutet also, die Existenz eines anderen als notwendig an-
zusehen. 

Durch die fortwährende Wiederholung des schönen Wortes „Lā ilāha illallāh“ 
bringt man also zum Ausdruck, dass es niemand anderes außer Allah ist, der 
notwendigerweise existiert, und niemand außer Ihm das Recht auf Anbetung 
hat. Die nützlichere dieser beiden ist, dass die Anbetungswürdigkeit allein Allah 
gebührt, und diese Tatsache haben einzig und allein die Propheten, Friede sei 
mit ihnen, verkündet. Auch diejenigen, die den Propheten, Friede sei mit ihnen, 
nicht folgen, drücken aus, dass die Existenz von niemandem außer Allah not-
wendig ist. Sie bestätigen zwar, dass derjenige mit notwendiger Existenz nur 
Einer ist, aber sie irren sich in der Anbetungswürdigkeit. Sie begreifen nicht, 
dass es außer Allah, dem Erhabenen, niemanden gibt, der anbetungswürdig 
wäre, und haben kein Problem damit, andere anzubeten. Sie scheuen nicht davor 
zurück, Kirchen zu bauen. Einzig die Propheten, Friede sei mit ihnen, sind es, 
welche die Kirchen niederreißen und die Anbetung von Götzen, Statuen, lebenden 
und toten Menschen verhindern. Sie haben diejenigen, die andere als Allah, 
den Erhabenen, anbeten, als „Muschrik“ (Polytheist, Götzendiener) bezeichnet. 
Selbst wenn die Polytheisten sagen: „Die Existenz anderer als Allah ist nicht 
notwendig. Alle anderen können sowohl existieren als auch nichtexistent sein. 
Notwendigerweise existieren tut ausschließlich Er“, haben die Propheten mit-
geteilt, dass diese dennoch Polytheisten sind, da sie andere anbeten. Sie legten 
nämlich Wert darauf, dass niemand anderes als Allah, der Erhabene, angebetet 
wird. D. h. sie legten nicht Wert auf das alleinige Wort, sondern auf die Tat. 

– 1319 –



Denn wenn andere außer Ihm nicht anbetungswürdig sind, bedeutet dies zugleich, 
dass die Existenz von niemand anderem notwendig ist. Solange also ein Mensch 
nicht der Religion der Propheten folgt, also nicht weiß, dass niemand anderes 
als Allah, der Erhabene, anbetungswürdig ist, kann er sich nicht vom Schirk 
(Polytheismus, Götzendienst) befreien. Er kann sich nicht loslösen von den 
Arten des Schirk und von der Anbetung der Götter, die sich im Menschen und 
außerhalb von ihm befinden. Es sind einzig die Religionen der Propheten, Friede 
sei mit ihnen, die den Menschen hiervon befreien. Der Zweck der Entsendung 
der Propheten, Friede sei mit ihnen, besteht darin, die Menschen zu dieser Gabe 
und diesem Segen zu führen. Solange der Mensch diesen Großen nicht folgt, 
wird es nicht möglich sein, sich vom Schirk zu befreien. Solange nicht in die Re-
ligion dieser Propheten eingetreten wird, wird der Tawhīd (Monotheismus, Ein-
gottglaube) nicht möglich sein. In den Versen 48 und 116 der Sure an-Nisā heißt 
es sinngemäß: „Allah, der Erhabene, wird dem Muschrik nicht vergeben.“ Mit 
Muschrik ist hier „Kāfir“ (Ungläubiger) gemeint. Denn das Ablehnen der Reli-
gionen ist Kufr (Unglaube). Schirk ist eine der Arten des Kufr. Wenn eine Art 
erwähnt wird, ist damit das Gesamte ausgedrückt. Deshalb gilt: So wie Schirk 
nicht vergeben wird, wird auch dem Kāfir nicht vergeben, der irgendeine der 
Bestimmungen des Islams ablehnt. Deshalb ist es nicht angebracht, zu fragen: 
„Warum wurde im Koranvers gesagt, nur der Schirk werde nicht vergeben?“ 

Es ist offenkundig, dass andere als Allah, der Erhabene, nicht anbetungswürdig 
sind. Dies ist sogar „sofort einleuchtend“ (hadsī), d. h. es kommt unmittelbar in 
den Sinn, ohne dass es des Nachdenkens bedarf. Wenn jemand die Bedeutung 
von „Anbetung/Gottesdienst“ (Ibāda) gut versteht und die oben erwähnten At-
tribute Allahs, des Erhabenen, gründlich bedenkt, wird er sofort erkennen, dass 
niemand außer Allah, dem Erhabenen, der Anbetung würdig ist. Was gesagt 
wird, um dies zu erklären, ist wie die Mitteilung dessen, was offenkundig bekannt 
ist. Solche Mitteilungen können nicht zurückgewiesen, beanstandet und bestritten 
werden. Um von sich selbst aus zu sehen, ohne dass es dieser Mitteilungen 
bedarf, ist das Licht des Glaubens erforderlich. Es gibt viele Dinge, die offen-
kundig und sofort einleuchtend sind, von törichten und stumpfsinnigen Menschen 
aber nicht gesehen werden können. Viele Menschen, deren Glieder krank und 
deren Nerven strapaziert sind, gibt es, die viele offensichtliche Dinge, die ins 
Auge fallen oder nicht, nicht sehen können. 

Frage: Die Großen des Tasawwuf sagten: „Was du begehrst, ist dein Ange-
betetes (Maʿbūd).“ Was bedeutet das, und was steckt wirklich dahinter? 

Antwort: Wenn es sich beim Wunsch und Begehren des Menschen um das 
handelt, wozu er sich hinwendet, wonach er strebt, was er erlangen möchte, so-
lange er lebt, für dessen Erlangung er bereit ist jede Erniedrigung und Demütigung 
in Kauf zu nehmen und niemals aufgibt, dann ist dieser Wunsch von ihm sein 
Angebetetes und dieser Zustand eine Anbetung (Ibāda). Denn die Anbetung 
ist die höchste Stufe der Erniedrigung und Demut. Um nichts Anbetungswürdiges 
außer Allah, dem Erhabenen, anzuerkennen, darf man außer Ihm nichts wünschen 
und begehren. Daher muss beim Aussprechen von „Lā ilāha illallāh“ gewusst 
werden, dass es keinen anderen Wunsch als Ihn gibt. Sie wiederholen dieses 
Wort in dieser Bedeutung so oft, dass keine Wünsche mehr bleiben und nichts 
außer Ihm begehrt wird. Dann wird ihre Aussage „Wir haben kein anderes An-
gebetetes“ wahr und sie hätten sich von verschiedenen Göttern losgelöst. Dass 
einem zuteilwird, nichts Anbetungswürdiges außer Ihm zu belassen, indem man 
keinen Wunsch außer Ihm belässt, ist eine Bedingung für die Vervollkommnung 
des Glaubens und ist den Gottesfreunden vorbehalten. Dies ist davon abhängig, 
dass der Mensch sich von den Anbetungsobjekten in sich selbst befreit. Solange 

– 1320 –



die Triebseele die Ruhe (Itmiʾnān) nicht erlangt, kann dieser Rang nicht erreicht 
werden. Dass die Triebseele ihre Ruhe findet, geschieht nach Beendigung der 
Entwerdung (Fanā) und des Bestehens (Baqā). Das Wesen und Fundament des 
strahlenden Islams und des leuchtenden Weges zur Glückseligkeit sind Erleich-
terung und Leichtigkeit sowie die Befreiung der Diener von Mühsal und An-
strengung. Denn die Menschen wurden schwach und sensibel erschaffen. Des-
wegen sagt der Islam: „Wenn jemand – Allah bewahre – sich außerhalb des 
Islams begibt, um seinen Wunsch zu erlangen [also eine der Pflichten unterlässt 
oder ein Verbot begeht, so beispielsweise das Gebet oder das Fasten unterlässt, 
Alkohol trinkt oder sich in die Öffentlichkeit begibt, ohne sich islamkonform 
zu bedecken], dann ist dieser Wunsch sein Anbetungsobjekt, sein Gott. Begibt 
er sich aber nicht für seinen Wunsch außerhalb des Islams und begeht für dessen 
Erlangung kein Verbot, so lehnt der Islam diesen Wunsch nicht ab, verbietet 
ihn nicht und erkennt ihn nicht als wirklichen Wunsch an. Sein wirklicher Wunsch 
ist ausschließlich Allah, der Erhabene, und die Befolgung des Islams.“ In diesem 
Menschen ist schöpfungsbedingt ein Verlangen nach diesem Wunsch entstanden. 
Dieses Verlangen hat aber nicht die Intensität seines Verlangens nach dem Islam 
erreicht. 

Da die Erkenntnisse des Tasawwuf den Glauben zur Vollkommenheit führen, 
darf man hier keinen anderen Wunsch als Allah, den Erhabenen, haben. Denn 
sollte es andere Wünsche geben, so kann sein Verlangen manchmal durch die 
Unterstützung der Triebseele den eigentlichen Wunsch, nämlich Allah, den Er-
habenen, übersteigen. Dies kann zum ewigen Unglück führen, indem die Erfüllung 
des Verlangens den Wunsch nach Erlangung des Wohlgefallens Allahs, des Er-
habenen, unterdrückt. Daher ist es bei der Vervollkommnung des Glaubens 
zwingend erforderlich, dass keine anderen Wünsche bleiben. Dadurch wird die 
Verminderung und das Erlöschen des Glaubens verhindert. Ja, einigen Glück-
seligen wird, nachdem sie sich ihres Willens und ihrer Entscheidungsfreiheit 
entledigt haben, ein neuer Willen und eine neue Entscheidungsfreiheit verliehen. 
Nachdem ihr Teilwille (al-Irāda al-dschuzʾiyya) von ihnen gegangen ist, wurden 
sie mit dem „absoluten Willen“ (al-Irāda al-kulliyya) beehrt. 

[Wir haben gesagt, dass die Erkenntnisse des Tasawwuf den Glauben zur 
Vollkommenheit führen. „Tasawwuf“ bedeutet, dem Weg, den Spuren Muham-
mads, Friede sei mit ihm, zu folgen, d. h. sich in allen Worten und Handlungen, 
in jeder Angelegenheit an den Islam zu klammern. Bedauerlicherweise miss-
brauchen seit geraumer Zeit viele unwissende und sündige Menschen für das 
Erreichen ihrer niederen Ziele die Namen unserer großen Gelehrten und sie 
haben verschiedene Ordenshäuser gegründet und dazu geführt, dass der Islam 
entstellt und zunichtegemacht wird. Insbesondere in jüngster Zeit haben Neue-
rungen (Bidʿa) und Verbote mehr oder weniger alle Ordenshäuser befallen und 
der Pseudosufismus ist zum wirksamsten Instrument für die Vernichtung des 
Islams geworden. In die Ordenshäuser wurde Musik eingeführt. Die Übertrei-
bungen, die durch das Spielen von Musikinstrumenten, Singen und Tanzen voll-
zogen werden, wurden „Ibāda“ genannt. Neuerungen wie „religiöse Musik“ und 
„Sufi-Musik“ wurden hervorgebracht. Dass es sich bei diesen um üble Neuerungen 
handelt, steht in Qādīzādas Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi ausführlich 
geschrieben. 

Wir hören von Augenzeugen, dass einige Leute, die sich als Schaykhs und 
Tasawwuf-Anhänger ausgeben, Feuer in den Mund nehmen, Flammen aus dem 
Mund blasen, in eine Wange ein Messer oder einen Spieß stecken und von der 
anderen herausholen, sich mitten auf die Straße legen und von Lastwagen über-
fahren lassen, ohne dass ihnen etwas passiert. Sie behaupten, dies seien Wun-

– 1321 –



dertaten (Karāmāt). Und diejenigen, die das sehen, glauben wohl daran. Allah, 
der Erhabene, teilt mit, dass es solche Leute auch in der Zeit von Mūsā, Friede 
sei mit ihm, gab, und bezeichnet diese nicht als Wundertaten, sondern als Magie 
(Sihr). Im al-Fatāwā al-hadīthiyya auf Seite 119, am Ende des 266. Briefes sowie 
im dritten Band des Maktūbāt werden solche Augenwischereien ausführlich be-
handelt und es wurde die Fatwa erteilt, dass sie harām sind. Diese lügnerischen 
Worte der Pseudoschaykhs und Pseudosufis, die als Magier und angebliche „Ge-
sundbeter“ auftreten, stehen auch in den Büchern al-Hadīqa und al-Barīqa aus-
führlich geschrieben. Es wurde schmerzlich berichtet, dass es keine Gelehrten 
sind, sondern Teufel, die die Muslime betrügen. Ihre Vorführungen sind keine 
religiösen Akte, sondern irreligiöse Kunststücke. Die Ungläubigen in Europa 
und Japan wiederum vollbringen auf der Bühne und im Zirkus Kunststücke, die 
weitaus verblüffender und seltsamer sind. Der Islam ist keine Religion der 
Schauspiele, der Komödien, der Maskerade, der Musik, der Magie, der Akrobatik 
und der Gauklerei. Der Islam ist die Religion des Erlernens der Dinge, an die 
es zu glauben gilt und die befolgt bzw. vermieden werden müssen, und der 
schönen und hässlichen Charaktereigenschaften sowie der Befolgung der Gebote 
und der Güte gegenüber jedermann. Schaykhul-islām Ahmad ibn Kamāl Efendi 
schreibt in seinem Buch al-Munīra Folgendes: „Die erste Pflicht des Muslims 
ist die Einhaltung der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya). Mit 
den islamischen Bestimmungen sind die Dinge gemeint, die Allah, der Erhabene, 
und Sein Gesandter, Friede sei mit ihm, geboten und verboten haben. Unser 
Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: ,Wenn ihr seht, dass jemand in der Luft fliegt, 
auf der Meeresoberfläche geht oder Feuer in den Mund nimmt und schluckt, 
aber eine Tat begeht, die dem Islam widerspricht, und sagt, er sei ein Wundertäter, 
dann wisset, dass er ein Magier, Lügner, Irrgänger und eine Person ist, die Men-
schen vom rechten Weg abbringt!‘ “ Hier endet die Übersetzung aus dem al-
Munīra. Dieser Hadith trennt eindeutig Tasawwuf-Anhänger, die auf dem rechten 
Weg sind, von den Pseudosufis, die auf dem Irrweg sind. In den letzten Jahren 
des Osmanischen Reiches kamen vermehrt diese falschen, unwissenden und 
sündigen Pseudosufis auf, die im Hadith erwähnt werden. Allah, dem Erhabenen, 
sei gedankt dafür, dass Er dies verhinderte und die gesegneten Namen von 
großen Persönlichkeiten dieser Religion wie Abū Bakr as-Siddīq und Alī ibn 
Abī Tālib, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, Sayyid Ahmad ar-Rifāʿī, Sayyid 
Scharīf Ahmad al-Badawī, Abul-Hasan Alī ibn Abdullāh asch-Schādhilī, Sayyid 
Abdulqādir al-Gīlānī, Mawlānā Dschalāluddīn ar-Rūmī, Muhammad Bahāʾuddīn 
al-Bukhārī, Hādschi Bayrām al-Walī und Diyāʾuddīn Khālid al-Baghdādī davor 
bewahrte, dass sie zum Spielzeug in den Händen und Zungen dieser Unwissenden 
werden, die den zu Allah führenden Weg abschneiden. Wir wissen heute nicht, 
ob es auf der ganzen Welt einen einzigen vollkommenen Wegweiser (Murschid 
kāmil), einen vervollkommnenden Gotteskenner (Ārif mukammil) gibt. Ja, es 
gibt zu jeder Zeit einen „Qutb al-madār“ und auch jetzt ist er vorhanden. Ihn 
gab es auch in der Zeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Diese werden 
auch „Qutb al-aqtāb“ genannt. Für diese ist aber die Zurückgezogenheit erfor-
derlich und niemand kennt sie. Manchmal kennen sie sich sogar selbst nicht. 
Der „Qutb al-irschād“ jedoch ist der „Qayyūm al-ālam“; jedem kommen Recht-
leitung und Glaube durch ihn zu und er schützt den Islam. Die Religion des 
Islams wird nie ohne Hüter gelassen und die Feinde der Religion können dadurch 
nicht ungehindert angreifen, um die Religion zu vernichten und zu entstellen. 
Imām ar-Rabbānī schreibt in seinem Buch Maʿārif-i ladunniyya unter der 35. 
Erkenntnis Folgendes: „Der ,Qutb al-abdāl‘ [also der Qutb al-madār] ist Mittel 
dafür, dass Fayd zukommt, damit alles in der Welt in die Existenz kommt und 
in der Existenz bleibt. Der Qutb al-irschād wiederum ist Mittel für den Fayd 

– 1322 –



für die spirituelle Führung (Irschād) und Rechtleitung (Hidāya) der Geschöpfe. 
Die Erschaffung von allem, die Sendung der Versorgung, die Beseitigung von 
Sorgen und Katastrophen, die Heilung der Kranken und das Wohlbefinden der 
Körper geschieht durch den Fayd des Qutb al-abdāl. Glauben zu haben, recht-
geleitet zu werden, gottesdienstliche Handlungen verrichten zu können und die 
Sünden zu bereuen, ist jedoch nur durch den Fayd des Qutb al-irschād möglich. 
Zu jeder Zeit, in jedem Jahrhundert muss es einen Qutb al-abdāl geben. Es 
kann keine Zeit ohne ihn geben. Denn durch ihn findet die Welt ihre Ordnung. 
Wenn einer von ihnen stirbt, wird ein anderer an seine Stelle ernannt. Was aber 
den Qutb al-irschād angelangt, so muss dieser nicht zu jeder Zeit existieren. Es 
kommt gar zu solchen Zeiten, in denen die Welt vollständig beraubt ist vom 
Glauben und der Rechtleitung. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, war 
der Qutb al-irschād seiner Zeit und der Qutb al-abdāl jener Zeit waren die ehr-
würdigen Umar und Uways al-Qarnī. Durch den Qutb al-irschād kommt allen 
Menschen Glaube und Rechtleitung zu. Der Fayd, der jene mit verdorbenem 
Herzen erreicht, wandelt sich in Irreleitung und Übel. Dies gleicht dem Umstand, 
dass kostbare Nahrungsmittel, die einem Zuckerkranken gegeben werden, sich 
in seinem Blut in Gift verwandeln. Oder es gleicht dem, dass jemand, dessen 
Galle krank ist, das Süße als bitter empfindet.“ Hier endet die Übersetzung aus 
dem Buch Maʿārif. 

Auf Seite 385 des al-Barīqa heißt es: „Die meisten der Großen des Tasawwuf 
waren profunde Gelehrte und Mudschtahids. Sämtliche Qutb al-irschāds waren 
derart. In einem im Sahīh al-Bukhārī aufgezeichneten Hadith heißt es: ,Das 
Wissen wird vom Meister (Ustādh) erworben.‘ Gotteserkenntnis (Maʿrifa) jedoch 
entsteht durch Enthüllung (Kaschf) und Eingebung (Ilhām). Wissen (Ilm) entsteht 
nicht durch diese beiden. Die Quelle des Wissens sind der edle Koran und die 
ehrwürdigen Hadithe.“ Auf Seite 377 heißt es: „Die meisten großen Tasawwuf-
Gelehrten waren Mudschtahids. Derart waren Ghazālī, Thawrī und Ibrāhīm ibn 
Adham. Auch alle Qutb al-irschāds waren derart.“ Auf Seite 378 des al-Hadīqa 
heißt es: „Gotteserkenntnis und göttliche Wirklichkeiten entstehen durch Ent-
hüllung und Eingebung. Es wird nicht von einem Lehrer/Meister gelernt. Das 
Wissen bezüglich der Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen und das gesamte 
islamische Wissen wird von einem Meister erworben. Wäre der Erwerb islami-
schen Wissens durch Eingebung möglich gewesen, hätte Allah, der Erhabene, 
keine Propheten und Bücher entsenden müssen.“ Heute und von nun an muss 
jeder sehr viel Acht darauf geben, sich nicht von den schillernden Worten ir-
gendeines Unwissenden täuschen zu lassen, die er aus den Büchern der großen 
Gelehrten gestohlen und auswendig gelernt hat, und sich nicht von der Ahlus-
Sunna zu trennen, weil er in die Falle unwissender Pseudosufis tappt.] 

O mein Herr! Vermehre das Licht (Nūr) des Glaubens und der Gewissheit, 
das du uns beschert hast! Gewähre uns, dass wir mit dem Licht des Islams er-
leuchtet werden, bedecke unsere Vergehen und vergebe uns unsere Sünden! 

 
Liebe ist ein dermaßen starkes Feuer, es kann alles vernichten,  
Es verbrennt alles, nichts bleibt übrig, nur der Geliebte, 
 
Alles außer der Liebe Allahs, musst du mit dem „Lā-Schwert“ vernichten,  
Nachdem du „Lā“ sagtest, siehe hin: was ist denn übrig geblieben, 
 
Du wirst nur „illallāh“ (nur Allah) sehen, wenn du genau hinsiehst,   
Freue dich! Alle Partner sind verbrannt, keiner ist übrig geblieben. 

– 1323 –



29 — ZWEITER BAND, 37. BRIEF  

Dieser Brief wurde an den bedürftigen und verachtenswerten Abdulhayy ge-
schrieben, der den zweiten Teil des „Maktūbāt“ zusammenstellte [möge Allah 
Wohlgefallen an ihm haben], und behandelt die Vorzüge des Einheitsbekennt-
nisses „Lā ilāha illallāh“: 

Es gibt nichts Nützlicheres für das Auslöschen des Zornes und der Rache 
unseres Herrn als das schöne Wort/Bekenntnis „Lā ilāha illallāh“. Wenn dieses 
schöne Wort den Zorn auslöscht, der in die Hölle führt, dann löscht er andere 
Zornigkeiten, die noch kleiner sind, erst recht aus. Warum sollte es den Zorn 
nicht auslöschen, wo doch ein Diener, der dieses schöne Wort beständig wie-
derholt, alles andere als Allah als nichtig erklärt, sich von allem außer Ihm ab-
wendet und sich nur dem einen wahrhaftigen Anbetungswürdigen zuwendet. 
Der Grund für den Zorn ist, dass Seine Diener sich anderen als Ihm zuwenden 
und sich an diese binden. Wir sehen diesen Zustand im Diesseits, welches die 
metaphorische Welt ist. Angenommen, ein reicher Mensch fühlt sich verletzt 
von seinem Bediensteten und ist wütend auf ihn. Wenn der Bedienstete wiederum, 
der gutherzig ist, sich von allen abwendet und sich mit Leib und Seele an die 
Anordnungen seines Herrn hält, wird sein Herr unweigerlich sanft und barmherzig 
werden und sein Zorn wird sich lindern. Dieses schöne Wort eben ist der Schlüssel 
für die 99 Schätze der Barmherzigkeit, die für den Jüngsten Tag vorgesehen 
sind. Für die Bereinigung der Finsternisse des Kufr und der Unreinheiten des 
Schirk gibt es keinen stärkeren Helfer als dieses schöne Wort. Wenn jemand an 
dieses Wort glaubt, entsteht ein Fünkchen Glaube. 

Wenn jemand, in dessen Herzen durch den Glauben an dieses schöne Wort 
ein Fünkchen Glaube (Īmān) entsteht, die Bräuche der Ungläubigen und die 
unreinen Taten des Schirk ausübt, wird er dank der Fürsprache dieses schönen 
Wortes aus der Hölle herausgeholt und von der ewigen Pein errettet werden. 
Genauso ist der größte Helfer, der diese Gemeinde (Umma) von der Pein retten 
wird, indem er für ihre großen Sünden Fürsprache einlegen wird, unser Prophet 
Muhammad, Friede sei mit ihm. Wir sagten: „Die großen Sünden dieser Ge-
meinde“, denn in früheren Gemeinden gab es nur wenige, die große Sünden be-
gingen. Selbst diejenigen, die ihren Glauben mit den Bräuchen des Kufr und 
den Unreinheiten des Schirk befleckten, waren wenige. Es ist diese Gemeinde, 
die die Fürsprache am meisten nötig hat. Was die vorherigen Gemeinden betrifft, 
so beharrten einige stur auf dem Unglauben und andere kamen zum reinen 
Glauben und hielten sich an die Gebote. 

Ohne dieses schöne Worte und einen Fürsprecher wie den Letzten der Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, hätten die Sünden dieser Gemeinde sie zugrunde 
gerichtet. Die Sünden dieser Gemeinde sind zahlreich. Doch die Gnade und 
Vergebung Allahs, des Erhabenen, sind grenzenlos. Allah, der Erhabene, wird 
diese Gemeinde so reichlich mit Seiner Vergebung und Gnade überschütten, 
dass von keiner der früheren Gemeinden bekannt ist, dass Er eine so große 
Barmherzigkeit erwiesen hätte. Es ist, als hätte Er Seine 99 Barmherzigkeiten 
für diese sündige Gemeinde vorbehalten. Gnade und Güte sind für jene bestimmt, 
die sich der Vergehen und Sünden schuldig gemacht haben. Allah, der Erhabene, 
liebt die Vergebung und Gnade. Es gibt nichts, was in dem großen Maße Ver-
gebung und Gnade erfahren wird wie diese Gemeinde, die viele Fehler und Ver-
gehen aufweist. Deswegen ist diese Gemeinde zur Besten aller Gemeinden ge-
worden. Der Fürsprecher dieser Gemeinde, welcher dieses schöne Wort ist, ist 
das wertvollste Wort geworden und ihr Fürsprecher, ihr Prophet, ist der Höchste 
aller Propheten, Friede sei mit ihnen, geworden. In Vers 70 der Sure al-Furqān 

– 1324 –



heißt es sinngemäß: „Sie sind diejenigen, deren Sünden Allah, der Erhabene, 
gegen gute Taten eintauschen wird. Die Vergebung und Barmherzigkeit Allahs, 
des Erhabenen, sind endlos.“ 

Dinge mit noblen Menschen zu unternehmen, ist sehr einfach. 

Dies zu tun, ist für Allah, den Erhabenen, sehr leicht. O unser Herr! Vergebe 
unsere Sünden und die Verschwendung und Maßlosigkeiten in unseren Hand-
lungen! Gewähre uns, dass wir uns auf dem rechten Weg befinden, und hilf uns, 
die Ungläubigen zu besiegen! Hört Euch nun die Vorzüge dieses schönen Wortes 
an: 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Wer ,Lā ilāha illallāh‘ sagt, 
wird ins Paradies eingehen.“ Kurzsichtige Personen werden über diese Aussage 
erstaunt sein und sagen, wie denn das einmalige Aussprechen von „Lā ilāha 
illallāh“ in das Paradies führe. Sie kennen den Segen und die Nutzen dieses 
schönen Wortes nicht. Nach dem Verständnis dieses Bedürftigen (Fakir) [also 
Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen] ist es gebührend, dass mit 
dem einmaligen Aussprechen dieses schönen Wortes sämtlichen Ungläubigen 
vergeben wird und sie in das Paradies geschickt werden. Ich sehe, dass, würden 
der Segen und Nutzen dieses heiligen Wortes unter allen Geschöpfen bis zum 
Jüngsten Tage aufgeteilt werden, sie alle damit gesättigt wären. Wenn zu diesem 
heiligen und schönen Wort auch noch das Wort „Muhammadun rasūlullāh“ hin-
zugefügt wird und dadurch Tablīgh (Verkündung) und Tawhīd wie Perlen ne-
beneinander angeordnet werden und die Gesandtschaft (Risāla) der Gottes-
freundschaft (Wilāya) angenähert wird, dann wären alle Vorzüge und Überle-
genheiten der Gottesfreundschaft und des Prophetentums (Nubuwwa) gesammelt. 
Es sind diese beiden Worte, die zum Weg dieser beiden Glückseligkeiten führen. 
Dieses Wort ist es, das die Gottesfreundschaft von den Finsternissen der Schat-
ten/Erscheinungen und Reflexionen befreit und reinigt und das Prophetentum 
auf die höchste Stufe führt. O Allah! Beraube uns nicht von den Nutzen dieses 
schönen Wortes! Trenne uns nicht von diesen Worten! Nimm uns das Leben, 
während wir uns im Zustand der Bestätigung dieses Wortes befinden! Lass uns 
am Jüngsten Tage unter denen sein, die dieses Wort bejahen! Lass uns zu Ehren 
dieses Wortes und zu Ehren derer, die dieses Wort verkündet haben, Friede sei 
mit ihnen, in das Paradies eingehen! Āmīn. 

In einer Zeit, in der das Sehen und das Fortschreiten nicht mehr möglich 
sind, in der die Flügel des Wunsches und der Mühe erlahmen und in der jede 
Erkenntnis und Entdeckung überschritten wird, kann den Menschen nichts an-
deres als das Einheitsbekenntnis „Lā ilāha illallāh, Muhammadun rasūlullāh“ 
voranbringen. Ein weiterer Aufstieg wird dort nicht möglich sein, wenn nicht 
Zuflucht gesucht wird bei diesem Wort. Der spirituelle Reisende (Sālik) steigt 
durch das einmalige Aufsagen dieses schönen Wortes zu dieser Stufe auf. Dank 
der Wirklichkeit, auf die dieses erhabene Wort verweist, erhebt er sich über 
diese Stufe. Er entfernt sich von sich selbst und nähert sich Allah, dem Erhabenen. 
Der kleinste Teil dieses Weges ist um ein Vielfaches größer als die ganze Sphäre 
des Himmels. Hieraus sollte die Erhabenheit dieses Wortes verstanden werden. 
Die Existenz aller Geschöpfe ist im Vergleich zu diesem Wort nichtig und wird 
nicht einmal wahrgenommen. Sie sind nicht einmal ein Tropfen im Vergleich 
zu einem Ozean. Die Offenlegung der Stufen dieses schönen Wortes richtet sich 
nach den Stufen derer, die es aussprechen. Je höher die Stufe des Aussprechenden, 
desto mehr kommt die Erhabenheit dieses heiligen Wortes zum Vorschein. In 
einem arabischen Gedicht heißt es: 

– 1325 –



Je mehr man ihn anschaut,  
desto mehr erkennt man seine Schönheit. 

Es kann auf der Welt keinen wertvolleren und höheren Wunsch als diesen 
geben, sodass der Mensch überall, wo er sich befindet [in all seinen Handlungen 
und Tätigkeiten] durch das wiederholte Aussprechen dieses schönen Wortes 
Genuss und Vergnügen verspürt. Leider ist es aber so, dass nicht alle Wünsche 
erfüllt werden. Mit den Menschen zu sprechen und in Unachtsamkeit (Ghafla) 
zu verfallen, ist unausweichlich. 

30 — ZWEITER BAND, 94. BRIEF  

Dieser Brief wurde an Abdulqādir Anbālī geschrieben und behandelt die 
Entwerdung (Fanā) und das Bestehen (Baqā): 

Ich lobpreise Allah, den Erhabenen, der der Herr aller Welten, aller Geschöpfe 
ist. Ich spreche Segenswünsche und Bittgebete für den Meister und Höchsten 
der Gesandten, Friede sei mit ihm!  

Nach dem Verständnis dieses Bedürftigen sind die Wirklichkeiten und Ur-
sprünge der Geschöpfe ihre Nichtexistenz (ʿAdam) und die Erscheinungen der 
Namen und Attribute im göttlichen Wissen. Diese Erscheinungen haben sich in 
der Nichtexistenz reflektiert und sich dort gezeigt. Jedes Übel, jede Unvollkom-
menheit entstammt der Nichtexistenz. Diese Nichtexistenz ist wie das, was die 
Philosophen Hyle (Materie, arabisch: Hayūlā) nennen. Und die Erscheinungen, 
die sich in dieser Nichtexistenz reflektieren, ähneln dem, was die Philosophen 
„Erscheinungen/Formen“ nennen. Die Arten der Nichtexistenz werden durch 
die Erscheinungen, die auf sie reflektiert werden, differenziert und voneinander 
getrennt. Dass diese Reflexionen sich mit der Nichtexistenz vereinen, ähnelt 
dem, dass sich die Erscheinung in der Hyle niederlässt. Auch diese Reflexionen 
sind eins geworden mit der Nichtexistenz und somit kam es zur Differenzierung. 
Diese Vereinigung ist nicht wie die Vereinigung von Eigenschaften mit dem 
Körper, sondern wie die Vereinigung der Erscheinung mit der Hyle. Die Hyle 
wird durch die Erscheinung erkannt. Wenn sich der spirituelle Reisende (Sālik) 
mittels Gottgedenken (Dhikr) und Selbstkontrolle (Murāqaba) Allah, dem Er-
habenen, zuwendet und sich in jedem Moment von anderen Dingen abwendet, 
erstarken diese im Wissen befindlichen Erscheinungen der Namen und Attribute 
Allahs, des Erhabenen, in jedem Moment und sie beginnen, die Nichtexistenz, 
die der Gefährte dieser Erscheinungen ist, zu übertreffen. Es kommt zu einem 
solchen Zustand, dass die Nichtexistenz, die wie der Ursprung und die Hyle 
dieser Reflexionen ist, beginnt, verdeckt zu werden und zu verschwinden. D. h. 
der spirituelle Reisende ist nicht mehr in der Lage, diese zu sehen. Der Spiegel 
muss nämlich verschwinden. Dieser Zustand wird „Stufe der Entwerdung (Fanā)“ 
genannt und ist von immensem Wert. Wenn der Reisende, der entworden ist, 
auch die Stufe des Bestehens (Baqā) gewährt bekommt und in diese Welt hi-
nabsteigt, wird er seine eigene Nichtexistenz wie ein festes Gewand sehen, das 
seinen Körper schützt. Er hat sich von der Nichtexistenz so sehr getrennt, dass 
er sie wie ein Gewand getrennt von sich sieht und nicht mehr als zu ihm gehörig 
erkennt. Dabei hat sich die Nichtexistenz in Wirklichkeit nicht von ihm getrennt. 
Wenn er über sich selbst „ich“ sagt, verweist er auch auf die Nichtexistenz. 
Jedoch hat sie aufgehört, das Ursprüngliche, das Wesentliche, das Grundlegende 
zu sein, und ist das Untegeordnete geworden. Während sie zuvor mit sich selbst 
bestand, wurde sie in einen Zustand degradiert, in welchem sie nur mit den Re-
flexionen bestehen kann. Dieser Bedürftige blieb jahrelang auf dieser Stufe. 

– 1326 –



Ich habe meine eigene Nichtexistenz wie ein Mantel aus Haar getrennt von mir 
gesehen. Als jedoch die Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, zur Hilfe kam, 
schmolz diese bereits besiegte Nichtexistenz endgültig dahin. Ihre Erscheinung, 
die sie den Reflexionen zu verdanken hatte, war völlig verschwunden, als wäre 
sie mit dem Ursprung, ihrer wahrhaftigen Nichtexistenz, verschmolzen. In ähn-
licher Weise wird der Gips in Gussformen in eine Gestalt gebracht. Wird der 
Gips hart genug, um seine Gestalt beizubehalten, wird die Gussform zerbrochen, 
sodass der Gips ohne die Unterstützung der Formen selbst in der gewünschten 
Gestalt bleibt. Auch in diesem Fall bestanden die Reflexionen mit der Nicht-
existenz. Jetzt verstehen sie, dass sie aus sich selbst heraus und gar mit ihrem 
eigenen Ursprung bestehen. Wenn der Reisende in diesem Zustand „ich“ sagt, 
sieht er nur noch diese Reflexionen und deren Ursprünge. Es erscheint ihm, als 
hätte seine Nichtexistenz keine Verbindung zu ihm selbst. In dieser Stufe entsteht 
die Wirklichkeit der Entwerdung (Fanā). Es ist, als wäre die vorherige Entwerdung 
nur eine Erscheinung dieser Entwerdung gewesen. Wenn der Reisende zur Stufe 
des Bestehens (Baqā) gebracht wird und anschließend in diese Welt hinabsteigt, 
wird die Nichtexistenz, die seinerzeit ein Teil von ihm war und ihn vor der Tren-
nung beherrschte und dominierte, wieder zurückgebracht und zu seinem Ge-
fährten gemacht. Jetzt ist die Nichtexistenz aber von ihm getrennt und wenn er 
„ich“ sagt, ist sie nicht involviert. Für so manchen Nutzen befindet sie sich wie 
ein Haarmantel in einem außen getragenen Zustand. Zwar ist die Nichtexistenz 
zurückgekehrt, doch die Reflexionen der Namen und Attribute sind nicht mehr 
auf sie angewiesen. Vielmehr ist es so, dass die Nichtexistenz dank ihnen bestehen 
bleiben kann. Dies war schließlich auch beim ersten Bestehen (Baqā) der Fall. 
Wenn beim ersten Bestehen dieser Zustand vorhanden ist, dann ist zweifellos 
beim wahren Bestehen dieser Zustand vollständiger und vollkommener. Wenn 
Kleidung getragen wird, hat sie eine Wirkung auf den Menschen. Ist die Kleidung 
warm, so wird dem Menschen warm, und bei kalter Kleidung friert er. Gleicher-
maßen hat auch die Nichtexistenz wie die Kleidung eine Wirkung. Ihre Wirkung 
zeigt sich im ganzen Körper, doch es ist ersichtlich, dass diese Wirkungen von 
außen kommen und nicht von innen sind. Auch die Übel und Makel aufgrund 
dieser Nichtexistenz kommen von außen und später. Sie sind nicht von der 
Person selbst, es ist das Vorhandensein einer Eigenschaft mit einer anderen Ei-
genschaft. Die Eigenschaften und die Materie sind nicht kontinuierlich. Jene, 
die sich auf dieser Stufe befinden, sind in Bezug auf das Menschsein wie andere 
und weisen menschliche Eigenschaften auf. Doch diese Eigenschaften von ihnen 
kommen von außen und sind nicht von ihnen selbst. Die Eigenschaften der an-
deren Menschen sind aber von ihnen selbst. Es gibt einen beträchtlichen Un-
terschied zwischen ihnen. Wenn die Unwissenden sehen, dass diese Menschen 
wie sie selbst sind, denken sie, dass auch die Großen und sogar die Propheten, 
Friede sei mit ihnen, wie sie seien, weshalb sie diese leugnen und sich ihnen wi-
dersetzen, was letztlich dazu führt, dass sie von diesen Großen beraubt bleiben. 
So heißt es in Vers 6 der Sure at-Taghābun sinngemäß: „Sie wurden zu Ungläu-
bigen, indem sie sagten: Soll uns etwa ein Mensch wie wir rechtleiten?“, und in 
Vers 7 der Sure al-Furqān heißt es sinngemäß: „Sie sagten: Was ist das für ein 
Prophet? Er isst wie wir und geht auf den Straßen.“ Diese Verse verweisen auf 
deren Zustand. Ich kann von den Eigenschaften der Nichtexistenz, die sich mit 
der großen Wohlgabe und Gnade Allahs, des Erhabenen, zunächst gänzlich von 
mir getrennt haben und sich später wieder genähert haben, keine einzige bei 
mir sehen. Möge Allah, dem Erhabenen, unendlich gedankt sein! 

Dass diese Eigenschaften, die durch die Nachbarschaft mit der Nichtexistenz 
entstanden sind, beim Menschen erscheinen, ähnelt dem, dass eine Person, die 

– 1327 –



ein rotes Gewand trägt, rot erscheint. Törichte Menschen denken, die Röte der 
Kleidung sei die Röte des Menschen. In einem persischen Gedicht heißt es: 

Wer dir zuhört und denkt, du erzählst Märchen,  
wird auch nur die Wirkung von Märchen verspüren.  
Wer aber den Kern deiner Worte begreift, jedes Zuhören wird ihm nutzen. 
Das klare Wasser des Nils erschien dem Kopten als Blut und abscheulich,  
Das Gefolge von Mūsā jedoch sah es als sauberes Wasser, klar und deutlich. 

O mein Herr! Nachdem Du uns den rechten Weg gezeigt hast, bewahre uns 
davor, dass unsere Füße abgleiten! Gewähre uns von Deiner endlosen Barm-
herzigkeit! Du allein bist der Barmherzige und Gnädige! Mögen unsere Grüße 
an jene gerichtet sein, die dem rechten Weg folgen. 

31 — ZWEITER BAND, 39. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Abdulbāqī Sārankpūrī geschrieben und be-

handelt die Ashāb al-yamīn, die Ashāb asch-schimāl und die Sābiqūn. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen er-

wählten Dienern sein! Möge Allah, der Erhabene, dir die Möglichkeit gewähren, 
auf dem rechten Weg fortzuschreiten! 

Diejenigen, die hinter den Schleiern der Finsternis bleiben, werden „Ashāb 
asch-schimāl“ genannt. Diejenigen, die diese Schleier überschritten haben und 
sich hinter den Schleiern aus Licht (Nūr) befinden, werden „Ashāb al-yamīn“ 
genannt. Diejenigen, die auch die Schleier aus Licht überschritten haben, sind 
die „Sābiqūn“. Diese haben die Schleier der Geschöpfe und die Schleier der 
Notwendigkeit (Wudschūb) überwunden und sind zum Ursprung (Asl) gelangt. 
Außer dem göttlichen Wesen wünschen sie nichts, so die Namen, Attribute und 
die Schuʾūn und Iʿtibārāt (also die Dinge, über die gedacht wird). Die Ashāb 
asch-schimāl sind die Ungläubigen und die Unglückseligen. Die Ashāb al-yamīn 
sind die Muslime und die Gottesfreunde. Die Sābiqūn hingegen sind die Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen. Auch einige derer, die dem Weg dieser Großen 
folgen, werden mit dieser großen Gabe beehrt. Solche Geehrten der Gemeinden 
sind vielmehr die Großen der Gefährten (Ashāb). Auch sehr wenige außerhalb 
der Gefährten wurden damit beehrt. Diese werden zu den edlen Gefährten 
gezählt und erreichten die Vollkommenheiten der Propheten. Vielleicht deshalb 
hat unser Prophet, Friede sei mit ihm, gesagt: „Sind diejenigen, die vorher 
kamen, besser oder jene, die später kamen? Es ist nicht klar.“ Ja, in einem 
Hadith sagt er: „Die Beste der Zeiten ist meine Zeit.“ Doch dies sagte er in 
Bezug auf Zeitalter und Zeiten, der erste Hadith aber handelt von Personen. 
Die Gelehrten der Ahlus-Sunna sagen übereinstimmend: „Nach den Propheten, 
Friede sei mit ihnen, gibt es niemanden, der höher ist als Abū Bakr und Umar, 
und niemanden, der höher ist als Abū Bakr. Er ist der Höchste unter den 
Höchsten dieser Gemeinde.“ Da Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, den 
Spuren von Abū Bakr as-Siddīq folgte, wurde er ranghoch, und weil er ihm 
Folge leistete, übertraf er andere. Deshalb wurde Umar al-Fārūq auch „der 
Kalif des Siddīq“ (Khalīfat as-Siddīq) genannt. Sein Name wurde während der 
Khutba als „Kalif des Kalifen des Gesandten Allahs“ verlesen. Der führende 
Kavallerist auf diesem Weg ist der ehrwürdige Abū Bakr as-Siddīq. Der ehr-
würdige Umar al-Fārūq ist sein Pferdeführer und Reservist. Was für ein schöner 
Pferdeführer er doch ist, dass er dem Kavalleristen voll und ganz folgte und 
Teilhaber all seiner Überlegenheiten wurde. 

– 1328 –



Kehren wir zu unserem Thema zurück: Die Sābiqūn ähneln nicht den Ashāb 
al-yamīn und den Ashāb asch-schimāl. Sie sind außerhalb der finsteren und 
lichtvollen Angelegenheiten. Und auch ihre Bücher [also Bücher der Taten] 
sind nicht wie deren Bücher. Ihre Abrechnung am Tage des Jüngsten Gerichts 
gleicht ebenfalls nicht deren Abrechnung. Diese werden eine besondere Be-
handlung erfahren. Ihnen wird außergewöhnliche Gnade und Wohltätigkeit 
zuteil. Denn die Ashāb al-yamīn und die Ashāb asch-schimāl sind von deren 
Vollkommenheiten sehr weit entfernt. Auch die Gottesfreunde können wie die 
übrigen Gläubigen deren Geheimnisse nicht begreifen. Bei den Zeichen, die im 
edlen Koran mit unterschiedlichen Buchstaben dargestellt werden, handelt es 
sich um Geheimnisse, die ihnen eigen sind. Die mehrdeutigen Verse des edlen 
Korans sind Schätze, welche die Stufen mitteilen, die diese erreichten. Sie sind 
zum Ursprung gelangt und haben sich von den Schatten und Illusionen befreit. 
Diejenigen, die die Schatten erreicht haben, haben keine Kenntnisse über die 
Stufen, die ihnen vorbehalten sind. Die Muqarrabūn, jene, die dem Ursprung 
nah sind, sind sie. Ruhe und Barmherzigkeit gelten ihnen. Sie sind es, die vor 
der Furcht am Jüngsten Tag sicher sind. Sie haben nicht wie andere Angst vor 
dem Schrecken des Jüngsten Tages. 

O unser erhabener Allah! Lass uns zu denjenigen gehören, die diese lieben! 
Denn an jenem Tag wird jeder mit denen beisammen sein, die er liebt. Erhöre 
zu Ehren des Meisters aller Propheten, Friede sei mit ihm und ihnen allen, unser 
Bittgebet! Āmīn. 

32 — DRITTER BAND, 45. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sultān as-Sirhindī geschrieben. Er behandelt den Wert 

des Herzens des Gläubigen und verbietet, es zu verletzen. Dieser Brief wurde 
auf Arabisch verfasst:  

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, der Herr der Welten, und mögen Frie-
densgrüße und Segenswünsche auf Seinem Gesandten Muhammad, Friede sei 
mit ihm, und dessen gesamten Familienmitgliedern und Gefährten sein! Das 
Herz (Qalb) ist der Nachbar Allahs, des Erhabenen. Nichts ist Allah, dem Er-
habenen, so nah wie das Herz. Niemandes Herz darf verletzt werden, sei es ein 
Gläubiger oder ein Ungehorsamer. Denn auch der ungehorsame Nachbar muss 
geschützt werden. Hütet euch, hütet euch, hütet euch sehr davor, ein Herz zu 
brechen! Nach dem Unglauben, der Allah, dem Erhabenen, am meisten missfällt, 
gibt es keine so große Sünde wie das Brechen eines Herzens. Denn von den 
Dingen, die zu Allah, dem Erhabenen, gelangen, ist das Herz am nächsten. Die 
Menschen sind allesamt Sklaven/Diener Allahs, des Erhabenen. Wenn der Sklave 
irgendeiner Person geschlagen und verletzt wird, wird sein Herr gewiss gekränkt 
sein. Man bedenke die Ehre und Größe des Herrn, der der alleinige Eigentümer 
aller Dinge ist. Von Seinen Geschöpfen darf nur in dem Maße Gebrauch gemacht 
werden, in dem Er es erlaubt bzw. angeordnet hat. Mit Erlaubnis Gebrauch zu 
machen, bedeutet nicht, sie zu verletzen, sondern ist das Ausführen Seiner An-
ordnung. Er hat geboten, dass eine Jungfrau, die Unzucht begeht, mit 100 Stock-
schlägen bestraft wird. Wer ihr einen Schlag mehr versetzt, hätte ihr Unrecht 
getan und sie verletzt. 

Das Herz ist das höchste und ehrenvollste aller Geschöpfe. So wie der Mensch 
das wertvollste aller Geschöpfe ist, da er alles, was sich im Makrokosmos (al-
Ālam al-kabīr, große Welt), also außerhalb des Menschen befindet, in sich 
vereint hat, so ist das Herz sehr wertvoll, da es alles, was sich im Mikrokosmos 
(al-Ālam as-saghīr, kleine Welt), also im Menschen befindet, in sich vereint und 

– 1329 –



elementar (nicht zusammengesetzt) und kompakt ist. Was vieles in sich vereint, 
ist Allah, dem Erhabenen, näher als alles andere. Einiges von dem, was sich im 
Menschen befindet, ist von der „Welt der Maße“ (Ālam al-khalq, materielle 
Welt) und einiges von der „Welt des Befehls“ (Ālam al-amr, immaterielle Welt). 
[Die Welt der Maße sind die Geschöpfe, die aus Materie bestehen und ein Maß 
haben. Die Welt des Befehls sind jene Dinge, die immateriell und nicht messbar 
sind.] Das Herz ist ein Barzakh, ein Mittel, das sich zwischen diesen beiden 
Welten befindet. Beim Voranschreiten des Menschen auf dem Weg des Tasawwuf 
steigen zuerst die im Menschen befindlichen Feinstoffe (Latīfa) zu ihren Ur-
sprüngen im Makrokosmos auf. Beispielsweise steigt der Mensch erst zum Ur-
sprung des in ihm befindlichen Wassers auf, dann zum Ursprung der Luft, danach 
zum Ursprung der Wärme, anschließend zu den Ursprüngen der Feinstoffe der 
Welt des Befehls, danach zu einem Teil eines Namens, der sein Erzieher (Rabb) 
ist, dann zum Gesamten dieses Namens Allahs, des Erhabenen, und danach zu 
den Rängen, die Er wünscht. Anders verhält es sich mit dem Herzen; es hat 
keinen Ursprung, zum dem es aufsteigen und gelangen könnte. Es steigt direkt 
zum göttlichen Wesen auf. Sein Aufstieg ist zu dem Wesen, das unbekannt ist 
und nicht begriffen werden kann. Doch ohne die zuvor erwähnten Aufstiege ist 
es sehr schwierig, nur über den Weg des Herzens aufzusteigen. Über den Weg 
des Herzens direkt ans Ziel zu gelangen ist leicht, nachdem jeder Aufstieg 
einzeln durchlaufen ist. Denn dass das Herz alles in sich vereint und ausgeweitet 
ist, ist nach dem Aufstieg zu diesen Rängen der Fall. Was hier mit „Herz“ (Qalb) 
gemeint ist, ist der Feinstoff, der alles in sich vereint und ausgeweiteter ist als 
alles andere. Es ist nicht das Stück Fleisch, das jeder versteht. 

33 — ZWEITER BAND, 76. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mawlānā Husayn geschrieben und behandelt den 

Thron (al-Arschul-aʿlā) und den Fußstuhl (Kursī). 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen 

Dienern sein, mit denen Er wohlgefällig ist und die Er erwählt hat! 
Der majestätische Thron (al-Arschul-madschīd) ist eines der erstaunlichen 

Geschöpfe Allahs, des Erhabenen. Er befindet sich zwischen der Welt der Maße 
(Ālam al-khalq) und der Welt des Befehls (Ālam al-amr) und gehört zum Ma-
krokosmos (al-Ālam al-kabīr). Er ist das größte Geschöpf in der Welt der Maße 
und gleicht sowohl der Welt der Maße als auch der Welt des Befehls. Die Welt 
der Maße [die materielle Welt] sind Erde, Berge und Himmel [und diese Welt 
wird auch die „sichtbare Welt“ (Ālam asch-schahāda) genannt. Dass sie auch 
als „Ālam al-mulk“ bezeichnet wird, steht im Raschahāt geschrieben]. Diese 
Welt wurde in sechs Tagen erschaffen. In Vers 9 der Sure Fussilat heißt es sinn-
gemäß: „Er erschuf die Erde in zwei Tagen.“ Der Thron wurde vor der Welt 
der Maße geschaffen. So heißt es in Vers 7 der Sure Hūd sinngemäß: „Allah, 
der Erhabene, erschuf die Himmel und die Erde in sechs Tagen und Sein Thron 
war auf dem Wasser.“ Dieser Vers zeigt, dass das Wasser vor der Erde und vor 
den Himmeln erschaffen wurde. Das heißt also, dass der Thron weder der Be-
schaffenheit der Erde noch der Beschaffenheit der Himmel ähnelt. Der Thron 
gleicht nämlich der Welt des Befehls sehr. Diese aber ähneln ihr in keiner Weise. 
Der Thron gleicht mehr dem Himmel als der Erde, weswegen der Thron zu den 
Himmeln gezählt wird. Doch der Thron ist weder Erde noch Himmel und des-
wegen hat er keinerlei Ähnlichkeit mit der Erde und dem Himmel. 

Was den Fußstuhl (Kursī) angelangt, so heißt es im Āyat al-kursī, der der 
255. Vers der Sure al-Baqara ist, sinngemäß: „Sein Kursī ist weiter als die Himmel 

– 1330 –



und die Erde.“ Demnach ist auch der Fußstuhl etwas anderes als die Himmel. 
Der Fußstuhl ist nicht Teil der Welt des Befehls. Denn es wurde gesagt, dass er 
sich unter dem Thron befindet. Die Welt des Befehls jedoch befindet sich über 
dem Thron. [Sie ist immateriell und ohne Zeit. Die Welt des Befehls (Ālam al-
amr) wird auch „Ālam al-malakūt“ und „Ālam al-arwāh“ genannt.] Da der Fuß-
stuhl von der Welt der Maße ist und separat von den Himmeln erschaffen wurde, 
muss er außerhalb dieser sechs Tage erschaffen worden sein. Das Wasser, das 
ebenfalls von der Welt der Maße ist, wurde ja auch außerhalb der sechs Tage 
erschaffen; es wurde früher erschaffen. Da uns keine Informationen über den 
Kursī gegeben wurden, verschiebe ich es auf ein anderes Mal. Ich erhoffe von 
der Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, dass Er Wissen darüber gewährt. 
O mein Herr! Mehre unser Wissen! 

Das oben Geschriebene hat zwei Zweifel ausgeräumt: Erstens: Wie können 
sechs Tage bestimmt werden, wenn es keine Erde und keine Himmel gibt? Wie 
kann der Sonntag vom Montag unterschieden werden? Wenn gewusst wird, dass 
der Thron vor den Himmeln erschaffen wurde, ist verständlich, dass die Zeit 
bestimmbar ist und Tage entstehen. [Es ist nicht erforderlich, dass es Tag und 
Nacht gibt. Schließlich ist es in den Polarregionen sechs Monate lang Tag und 
sechs Monate Nacht. Wir sprechen trotzdem von einem Zeitraum von sechs Mo-
naten, also 180 Tagen.] Damit die Tage voneinander unterschieden werden kön-
nen, ist es nicht zwingend, dass die Sonne auf- und untergeht. Im Paradies 
werden die Tage auch voneinander getrennt sein, obwohl es dort keinen Son-
nenauf- und -untergang gibt. 

Der zweite Zweifel bezieht sich auf das Wissen dieses Bedürftigen [also Imām 
ar-Rabbānī]. Allah, der Erhabene, sagte in einem Hadith qudsī: „Ich passe nicht 
in die Erde und den Himmel, wohl aber in das Herz Meines gläubigen Dieners.“ 
Daraus ist zu verstehen, dass die völlige Manifestation (Zuhūr) dem Herz des 
gläubigen Dieners vorbehalten ist. Dabei hatte ich in einigen Briefen zuvor ge-
schrieben, dass die völlige Manifestation dem Thron vorbehalten ist und die 
Manifestation im Herzen ein Lichtstrahl der Manifestation im Thron ist. [Die 
Hadithe, deren Worte von unserem Propheten, Friede sei mit ihm, und deren 
Bedeutungen von Allah, dem Erhabenen, stammen, werden „Hadith qudsī“ ge-
nannt.] Aus den obigen Ausführungen geht hervor, dass der Zustand und Status 
des Thrones nicht wie der Zustand und Status der Erde und der Himmel sind. 
Dies passt nicht in das Herz des Gläubigen, sondern in den Thron. Die Antwort 
darauf lautet, dass die Erde und die Himmel und alles, was sich in ihnen befindet, 
nicht so weit sind. Nur im Herzen des gläubigen Dieners gibt es diese Weite. Im 
Hadith qudsī heißt es, dass das Herz im Vergleich zur Erde und den Himmeln 
weit ist. Es wurde ja nicht gesagt, dass es im Vergleich zur gesamten Schöpfung 
weit sei, sodass der Thron nicht in den Vergleich einbezogen ist. Somit kann 
nicht gesagt werden, dass unsere Ausführungen in anderen Briefen dem Hadith 
qudsī widersprechen würden. 

Auf den Thron gibt es eine völlige Manifestation. Wenn wir die Erde und 
die Himmel zusammen mit allem, was sich in ihnen befindet, dem Thron gegen-
überstellten, würden sie umgehend nichtig werden und es würde nicht einmal 
eine Spur von ihnen übrig bleiben. Einzig das Herz des Gläubigen bliebe. Denn 
es gleicht dem Thron. 

Die Manifestation in der Welt des Befehls, die über dem Thron liegt, ist von 
solcher Art, dass der Thron im Vergleich dazu nichtig ist. Dies gilt für die Ma-
nifestation auf jede höhere Stufe im Vergleich zur niedrigeren. Wenn die Welt 
des Befehls endet, beginnt die Welt der Verwunderung und Unwissenheit. Wenn 
es eine Erkenntnis gibt über diese Welt, ist sie eine unbekannte Erkenntnis, die 

– 1331 –



nicht dem Verstand und Verständnis der Geschöpfe entspricht. 
Wollen wir nun auch ein wenig über die Vollkommenheit des Menschen und 

des Herzens informieren: Der Thron ist zwar das weiteste Geschöpf und verfügt 
über völlige Manifestation, doch er ist sich dieser Gabe, die er erlangt hat, nicht 
bewusst. Er ist dieser Vollkommenheit nicht gewahr. Das Herz des Menschen 
ist sich aber dessen bewusst und kennt sich selbst. Eine zweite Ehre und Über-
legenheit des Herzens ist folgende: Der Mensch ist in seiner Gesamtheit ein 
kleines Geschöpf (al-Ālam as-saghīr) und besteht aus der Welt der Maße (Ālam 
al-khalq) und der Welt des Befehls (Ālam al-amr). Durch ihre Vereinigung ist 
eine Einheit entstanden, die eine ganz besondere Wichtigkeit hat. Im Makro-
kosmos (al-Ālam al-kabīr, in allen Geschöpfen außer dem Menschen) gibt es 
eine solche Einheit nicht und selbst wenn es sie gibt, ist dies nur dem Anschein 
nach und nicht echt. Die spirituellen Erkenntnisse (Fayd) und nützlichen Dinge, 
die durch diese Einheit zum Menschen und in sein Herz gelangen, werden dem 
Makrokosmos und dem Thron, der wie das Herz des Makrokosmos ist, nur sehr 
selten zuteil. Die Erdsubstanzen, die sich im Menschen befinden, sind die Bau-
steine des gesamten Universums. Obwohl er sehr fern ist, zeigt sich die Mani-
festation am meisten in ihm. Die Vollkommenheiten der Erdsubstanzen haben 
die gesamte Einheit des Mikrokosmos [des Menschen] durchdrungen. Da es im 
Makrokosmos keine solche Einheit gibt, dringen sie dort nicht ein. Deswegen 
besitzt das Herz des Menschen auch diese Vollkommenheiten. Der Thron jedoch 
besitzt sie nicht. 

Diese Vollkommenheiten und Überlegenheiten, die dem Herzen vorbehalten 
sind, sind Überlegenheit in einer Hinsicht. Die Überlegenheit in jeglicher Hinsicht 
liegt in der Manifestation auf dem Thron. Wenn wir den Thron als eine weite 
Lichtquelle bezeichnen, die Wüsten und Täler erhellt, so ist das Herz wie ein 
Streichholz, das von dieser Quelle entzündet wird. Nur ist es so, dass durch den 
Zusatz einiger Dinge das Licht dieses Streichholzes anders strahlt. Diese Strahl-
kraft ist eine Überlegenheit in einer Hinsicht. Es ist einzig und allein Allah, der 
Erhabene, der die Wirklichkeit und das Wesen aller Dinge auf richtige Weise 
kennt. O mein Herr! Vervollkommne das Licht, welches Du uns gewährt hast, 
und vergib uns unsere Sünden! Du bist es, der zu allem fähig ist. Möge Allah, 
der Erhabene, unserem Meister Muhammad, Friede sei mit ihm, seiner Familie 
und seinen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, und allen Pro-
pheten und nahen Engeln, Friede sei mit ihnen, Gutes, Frieden und Segen be-
scheren! 

 
O mein niedliches Kind, ich werde dich nie vergessen,  
Nicht mal, wenn Jahre und Jahrzehnte vergehen,  
Dein Abschied hat mich innerlich und äußerlich zerstört,  
Wie könnte der Schall deiner Gelächter in meinen Ohren vergehen, 

 
Sogar beim Küssen deiner zarten Haut, war ich vorsichtig,  
Nun wird der zarte Körper meines Lieblings im Grabe zergehen,  
Wann immer ich dich erwähne mein Schatz, mich an deine Vorstellung wende, 
Sollen alle Blumen und alle Rosen in meinem Garten, vollständig zergehen, 

 
Ist denn nun dein Körper zerfallen, deine süßen Haare ausgefallen,  
Wie wird es mir wohl in meinem Leben, ohne meinen Schatz ergehen,  
Ist deine Seele nun im Paradies, dein süßes Lächeln verschwunden,  
Ohne dich mein Herz, wird jede Sekunde sehr schwer vergehen. 

– 1332 –



34 — DRITTER BAND, 11. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Sayyid Mīr Schamsuddīn Alī al-Khalkhālī geschrieben. 

Er gibt Auskunft über die zehn Teile/Komponenten, die sich im Menschen be-
finden und aus der Welt des Befehls (Ālam al-amr) und der Welt der Maße 
(Ālam al-khalq) stammen, und behandelt, dass das Herz des Menschen dem 
Thron (al-Arschul-aʿlā) überlegen ist: 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und möge der Friede mit Seinen 
auserwählten und geliebten Dienern sein! Der Mensch ist das Exemplar einer 
Einheit, die sich aus zehn Teilen zusammensetzt. Diese zehn Teile sind die Sub-
stanzen, die unter normalen physikalischen Bedingungen in festem, flüssigem 
oder gasförmigem Zustand vorliegen, die mit der Energie die sogenannten „vier 
Elemente“ (al-Anāsir al-arbaʿa) bilden, und die Nafs, Qalb, Rūh, Sirr, Khafī 
und Akhfā genannten Feinstoffe (Latīfa) des Menschen. 

[Im an-Nabrās und dessen Superkommentar von Muhammad Barhurdār al-
Multānī, möge Allah sich seiner erbarmen, heißt es auf Seite 114 wie folgt: 
Abdullāh ibn Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Allah, der Er-
habene, hat die Geschöpfe aus Wasser, Luft, Nūr und Zulma geschaffen“, wie 
bei Tabarānī überliefert wird. Mit „Nūr“ (wörtlich: Licht) ist hier Wärmeenergie 
gemeint [die die griechischen Philosophen wiederum als Feuer bezeichneten 
und die sich in andere Arten von Energie verwandeln kann]. Und mit „Zulma“ 
(wörtlich: Dunkelheit) sind hier die Erdsubstanzen gemeint. Daraus versteht 
sich, dass alle Körper aus festen, flüssigen und gasförmigen Stoffen und Energie 
bestehen. Demnach enthält jeder Stoff Energie.] 

Alle Organe und Kräfte im Menschen setzen sich aus diesen zehn Teilen zu-
sammen. Diese zehn Teile ähneln sich nicht, sie sind gegensätzlich zueinander. 
[Sie wollen sich gegenseitig in ihre eigene Form bringen.] Die ersten fünf Teile 
sind aus der „Welt der Maße“ (Ālam al-khalq), d. h. materiell. So wie diese ge-
gensätzlich zueinander sind, so sind auch die anderen fünf Teile, die aus der 
Welt des Befehls (Ālam al-amr) stammen, einander entgegengesetzt und haben 
jeweils eine andere Aufgabe. Die Triebseele des Menschen (an-Nafs an-nātiqa), 
die einer dieser zehn Teile ist, will immerzu, dass ihre Wünsche erfüllt werden. 
Sie unterwirft sich nichts anderem. 

Allah, der Erhabene, hat diese gegensätzlichen zehn Teile vereint und zu 
einer Einheit mit ganz neuen Eigenschaften zusammengeführt. Er hat ihr die 
Gestalt des Menschen verliehen. Da der Mensch eine Einheit ist, die sich aus 
diesen zehn Teilen gebildet hat, wurde ihm die Ehre zuteil, der Sachwalter 
(Khalīfa) Allahs auf Erden zu sein. Kein Geschöpf außer dem Menschen besitzt 
diese Ehre. Bei keinem der sämtlichen Geschöpfe außer dem Menschen, die 
„Makrokosmos“ (al-Ālam al-kabīr) genannt werden, haben sich diese zehn Teile 
vereint, obwohl der Makrokosmos sehr groß ist. Alle Menschen sind Teilhaber 
dieser Ehre. Im Makrokosmos ist das geehrteste Geschöpf der Thron. Die Ma-
nifestation (Tadschallī) beim Thron ist höher als die Manifestation bei anderen 
Geschöpfen. Die Manifestation beim Thron ist nämlich die Summe der anderen 
Manifestationen. Die Manifestation beim Thron findet mit allen Namen und 
Attributen Allahs, des Erhabenen, statt und ist eine kontinuierliche, ununter-
brochene Manifestation. Das Herz eines vollkommenen Menschen (Insān kāmil) 
ist in vielerlei Hinsicht wie der Thron. Deshalb wird ein solches Herz „Arschullah“ 
genannt. Aus diesem Grund erlangt es eine Manifestation, die der Manifestation 
beim Thron nah ist. Die Manifestation beim Thron ist vollkommen. Die Mani-
festation im Herzen des Gotteskenners (Ārif) ist ein Teil von ihr. Doch das 
Herz besitzt eine Überlegenheit, die der Thron nicht hat. Diese Überlegenheit 

– 1333 –



ist das Bewusstsein über den, der sich manifestiert, und die Kenntnis über ihn. 
Das Herz ist zu dem hingezogen und liebt den, der sich manifestiert. Dem Thron 
fehlt diese Liebe. Weil das Herz dieses Bewusstsein und diese Liebe hat, kann 
das Herz voranschreiten und aufsteigen. In der Tat steigt es auf. Der Hadith 
„Der Mensch ist mit dem beisammen, den er liebt“ teilt dies mit. Das Herz ist 
mit seinem Geliebten beisammen. Wenn es die Namen und Attribute Allahs, 
des Erhabenen, liebt, ist es mit diesen beisammen. Liebt es das göttliche Wesen, 
wird es die Namen und Eigenschaften überschreiten und weit entfernte Stufen 
erreichen. Der Thron aber kann die Manifestationen jenseits der Namen und 
Attribute nicht erreichen. Was-salām. 

35 — ENTWERDUNG IN ALLAH (FANĀ FILLĀH) 

Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt unter der 26. 
Erkenntnis (Maʿrifa) seines Buches „Maʿārif-i ladunniyya“ Folgendes: 

„Fanā“ (Entwerdung) bedeutet, alles andere als Allah, den Erhabenen, zu 
vergessen. Die fünf Feinstoffe (Latīfa), die in der Welt des Befehls (Ālam al-
amr) existieren, haben im Menschen ein Ähnliches, ein Abbild. Diesen fünf 
Feinstoffen wurden die Namen „Qalb“, „Rūh“, „Sirr“, „Khafī“ und „Akhfā“ 
gegeben. Die meisten der Gottesfreunde (Awliyā) haben diese nicht voneinander 
unterschieden und sie alle als „Rūh“ („Seele“) bezeichnet. Wenn von Rūh ge-
sprochen wird, werden alle fünf Feinstoffe verstanden. Bevor diese Seele (Rūh), 
also die fünf Feinstoffe, eine Bindung mit diesem Körper einging, sich mit ihr 
vereinte, kannte sie Allah, den Erhabenen. Sie hatte etwas Zuwendung, Kenntnis 
und Liebe gegenüber Allah, dem Erhabenen. Ihr wurde die Kraft und Beson-
derheit verliehen, voranzuschreiten und aufzusteigen. Doch vor der Vereinigung 
mit diesem Körper wurde der Seele Liebe zu diesem Körper gegeben. Daraufhin 
wurde sie in Richtung dieses Körpers losgelassen und sie warf sich in den Körper. 
Da sie sehr feinstofflich ist und eine große Ausbreitungskraft hat, drang sie in 
alle Zellen des Körpers ein, sodass sie im Körper unerkennbar und unbekannt 
wurde. Sie vergaß sich selbst, hielt sich selbst für den Körper und entwurde im 
Körper. Tatsächlich sehen die meisten Menschen sich selbst nur als Körper an. 
Sie kennen die Existenz ihrer Seele nicht und glauben nicht an sie. 

Allah, der Erhabene, sandte aus Seiner großen Barmherzigkeit heraus den 
Menschen, also ihren Seelen, durch die Propheten, Friede sei mit ihnen, Bot-
schaften. Er rief sie zu sich und verbot ihnen, sich an diesen finsteren Körper zu 
binden. Diejenigen, die in der Urewigkeit als Glückselige bestimmt wurden, 
hören auf dieses Gebot und beenden ihre Bindung zum Körper. Sie verabschieden 
sich von ihrem Körper und wenden sich zu den hohen Stufen. Die Liebe zum 
Ursprung, die vor der Vereinigung mit dem Körper vorhanden war, vermehrt 
sich allmählich und die Liebe zur vergänglichen Existenz vermindert sich. Wenn 
diese finstere Geliebte komplett vergessen wurde und keine Liebe mehr zu ihr 
verblieben ist, wurde die „Entwerdung des Körpers“ erreicht. Damit ist der 
erste der beiden grundlegenden Schritte auf dem Weg des Tasawwuf überwunden. 
Wenn danach Allah, der Erhabene, es ermöglicht und zuteilwerden lässt, schreitet 
der Diener noch weiter voran und fängt an, auch sich selbst zu vergessen. Dieses 
Vergessen nimmt zu, bis er sich letztlich komplett vergisst. Er erkennt dann 
keine Existenz mehr außer Allah, dem Erhabenen. Dadurch erreicht der Diener 
die „Entwerdung der Seele“. Damit wäre auch der zweite Schritt überwunden. 
Der Grund für die Sendung der Seele in diese Welt ist, dass sie diese zweite 
Entwerdung erreicht. Ohne in diese Welt zu kommen, kann sie diese nicht er-
reichen. 

– 1334 –



Wenn der Feinstoff „Herz“ (Qalb), der auch als „Haqīqa dschāmiʿa“ be-
zeichnet wird, gemeinsam mit der Seele diese zwei Schritte überwindet, erreicht 
sie gemeinsam mit der Seele ihre eigene Entwerdung. Wenn sich auch die Trieb-
seele (Nafs) auf dieser Reise dem Herzen anschließt, erlangt auch die Triebseele 
Läuterung (Tazkiya), d. h. sie erreicht ihre Entwerdung. Wenn aber die Triebseele, 
nachdem sie zur Stufe des Herzens gekommen ist, hier verbleibt und nicht ge-
meinsam mit dem Herzen aufsteigt und diese zwei Schritte überwindet, kann 
sie nicht das Vergessen (Nisyān) erlangen und nicht zur Ruhe (Itmiʾnān) fin-
den. 

Es ist möglich, dass derjenige, der die Entwerdung seiner Seele erreicht, die 
Entwerdung des Herzens nicht erreicht. Die Seele ist wie der Vater des Herzens 
und die Triebseele ist wie die Mutter des Herzens. Das Herz hat ein Verlangen 
in Richtung seines Quasi-Vaters, der Seele, und wendet sich von seiner Quasi-
Mutter, der Triebseele, ab. Wenn dieses Verlangen zunimmt und das Herz zum 
Vater hinzieht, erreicht es dessen Stufe, d. h. es überwindet beide Schritte. Die 
Entwerdung des Herzens und der Seele hat nicht notwendigerweise auch die 
Entwerdung der Triebseele zur Folge. Es entsteht eine Liebe und ein Verlangen 
von der Triebseele zu ihrem Sohn. Wenn dieses Verlangen zunimmt und sie zu 
ihrem Sohn kommt, der auf die Stufe seines Vaters aufgestiegen ist, wird die 
Triebseele wie diese beiden. Mit der Entwerdung der Feinstoffe Sirr, Khāfī und 
Akhfā verhält es sich genauso. 

Dass Erinnerungen und Gedanken aus dem Herzen verschwinden, zeigt, dass 
es alles andere als Allah, den Erhabenen, vergessen hat. Sich an nichts erinnern 
zu können bedeutet, dass das Wissen über sie verschwunden ist. Bei der Ent-
werdung ist es zwingend erforderlich, dass das Wissen gänzlich verschwindet. 

36 — DRITTER BAND, 123. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Nūr Muhammad Tahārī geschrieben und behandelt, 

dass es zwei Wege gibt, die zu Allah, dem Erhabenen, führen: 
Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen, und 

möge der Friede mit Seinen auserwählten und geliebten Dienern sein! Die Wege, 
durch die der Mensch zu Allah, dem Erhabenen, gelangt, sind zwei an der Zahl: 
Der eine Weg ist der „Weg des Prophetentums (Nubuwwa)“, der wie die Nähe 
der Propheten ist, und führt den Menschen zum Ursprung des Ursprungs. Die 
Propheten, Friede sei mit ihnen, und ihre Gefährten haben das Ziel durch diesen 
Weg erreicht. Sie beehren in deren Gemeinden unter denen, die keine Gefährten 
sind, wen sie wollen damit, dass sie durch diesen Weg ans Ziel gelangen. Diese 
sind aber sehr wenige. Auf diesem Weg gibt es kein Mittel, keinen Mittler. Das 
heißt, nach dem Erreichen des Ziels erlangen sie spirituelle Erkenntnisse (Fayd) 
unmittelbar vom Ursprung. Keiner von ihnen ist ein Mittel oder ein Schleier 
für den anderen. Der zweite Weg ist der „Weg der Gottesfreundschaft (Wilāya)“. 
Die Aqtāb, Awtād, Budalā und Nudschabā sowie alle anderen Gottesfreunde 
(Awliyā) haben das Ziel durch diesen Weg erreicht. Dieser Weg wird „Sulūk“ 
genannt. Die Anziehungen (Dschadhba) der Gottesfreunde sind Anziehungen 
dieses Weges. Diejenigen, die durch diesen Weg das Ziel erreichen, sind einander 
Mittler und Schleier. Der Führer und Höchste derjenigen, die auf diesem Weg 
das Ziel erreicht haben, und der Mittler für die anderen ist der ehrwürdige Alī 
al-Murtadā, möge Allah sein Antlitz segnen. Er ist die Quelle der spirituellen 
Erkenntnisse, die auf diesem Weg zuteilwerden. Alle spirituellen Erkenntnisse, 
die vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, kommen, kommen mittels des 

– 1335 –



ehrwürdigen Alī. Fātima az-Zahrā, Hasan und Husayn, möge Allah mit ihnen 
zufrieden sein, sind auf dieser Stufe Teilhaber des ehrwürdigen Alī. Ich nehme 
an, dass der ehrwürdige Alī schon auf dieser Stufe war, bevor er auf diese Welt 
kam. Auch nach seinem Ableben kommen die spirituellen Erkenntnisse und 
Rechtleitungen, die zu den Gottesfreunden gelangen, mittels ihm. Er befindet 
sich nämlich auf dem höchsten Punkt dieses Weges. Der Inhaber dieser Stufe 
ist er. Als der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, starb, kamen 
fortan die spirituellen Erkenntnisse, die sich von ihm ausbreiteten, mittels des 
ehrwürdigen Hasan und danach mittels des ehrwürdigen Husayn. Danach wurden 
auch diejenigen der 12 Imāme, die am Leben waren, zu Mittlern. Zu den nach 
ihnen kommenden Gottesfreunden gelangten die spirituellen Erkenntnisse durch 
diese 12 Imāme. Auch den Aqtāb und Nudschabā wurden die spirituellen Er-
kenntnisse mittels ihnen zuteil. Dies war der Fall, bis Abdulqādir al-Gīlānī, 
möge seine Seele gesegnet sein, zu einem Gottesfreund wurde. Danach wurde 
auch er mit dieser Aufgabe gesegnet. Die spirituellen Erkenntnisse, die zu den 
Aqtāb, Nudschabā und allen Gottesfreunden nach ihm von den 12 Imāmen 
kamen, erreichten sie durch ihn. Kein anderer Gottesfreund hat diese Stufe er-
reicht. Aus diesem Grund sagte er: „Die Sonnen der vorherigen Gottesfreunde 
sind untergegangen, doch unsere Sonne wird bis in alle Ewigkeit am Horizont 
strahlen.“ Er verglich das Fließen der spirituellen Erkenntnisse in Bezug auf 
Rechtleitung (Hidāya) und spirituelle Führung (Irschād) mit der Ausbreitung 
des Sonnenlichts. Das Aufhören der spirituellen Erkenntnisse bezeichnete er 
als Untergang der Sonne. Dem ehrwürdigen Abdulqādir al-Gīlānī wurden die 
Aufgaben der 12 Imāme übertragen. Er wurde zum Mittler für spirituelle Reife 
und Rechtleitung. Die spirituellen Erkenntnisse, die bis zum Jüngsten Tag sämt-
liche Gottesfreunde erreichen werden, werden mittels ihm kommen. 

Frage: Endet mit der Ankunft des großen Gottesfreundes im Jahre 1000 nach 
der Hidschra, der als „Mudschaddid-i alf-i thānī“ (Erneuerer des zweiten Jahr-
tausends) bezeichnet wird, nicht diese Aufgabe des ehrwürdigen Abdulqādir 
al-Gīlānī? Denn es heißt im vierten Brief aus dem zweiten Band des Maktūbāt 
bei den Ausführungen zum Mudschaddid-i alf-i thānī, dass sämtliche spirituellen 
Erkenntnisse im zweiten Jahrtausend stets mittels dieses Mudschaddid dieser 
Gemeinde zukommen, auch den Aqtāb, Awtād, Budalā und Nudschabā? 

Antwort: Der Mudschaddid des zweiten Jahrtausends führt diese Aufgabe 
als Vertreter des ehrwürdigen Abdulqādir al-Gīlānī aus. Dies ist wie der Mond, 
der das Licht der Sonne reflektiert.  

Frage: Wie kann dies über den Mudschaddid behauptet werden? Denn der 
ehrwürdige Īsā, Friede sei mit ihm, wird vom Himmel herabsteigen und ein 
Mudschaddid sein. Auch der ehrwürdige Mahdī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, wird erscheinen und ein Mudschaddid sein. Ist es vorstellbar, dass sie die 
spirituellen Erkenntnisse, die durch sie fließen, von anderen erhalten? 

Antwort: Für spirituelle Erkenntnisse Mittler zu sein, ist nur im zweiten der 
oben beschriebenen zwei Wege der Fall. Im ersten Weg, also dem „Qurb an-
nubuwwa“ (Nähe des Prophetentums) genannten Weg, kommen spirituelle Er-
kenntnisse und Rechtleitung nicht durch Mittel. Wer auf diesem Weg aufsteigt, 
erreicht ohne Mittler und Schleier das Ziel. Er erlangt dann spirituelle Erkennt-
nisse und Segen, ohne dass jemand ihm als Mittler oder Schleier dient. Ein 
Mittler oder Schleier zu sein, ist nur im „Qurb al-wilāya“ (Nähe der Gottes-
freundschaft) genannten Weg der Fall. Diese beiden Wege dürfen nicht mitei-
nander verwechselt werden. Der ehrwürdige Īsā, Friede sei mit ihm, und der 
ehrwürdige Mahdī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, erreichen durch den 

– 1336 –



Weg des Prophetentums das Ziel. Die zwei Schaykhs (Schaykhayn), also Abū 
Bakr und Umar, möge Allah mit beiden zufrieden sein, erreichten ebenfalls 
durch den Weg des Prophetentums das Ziel. Sie stehen unter dem Schutz des 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Ihre Ehre ist sehr hoch. 

Anmerkung: Es ist möglich (dschāʾiz), dass ein Gottesfreund auf dem Weg 
der Gottesfreundschaft voranschreitet und zum Weg des Prophetentums gelangt 
und somit durch beide Wege spirituelle Erkenntnisse erlangt. Sie sorgen dafür, 
dass ein solcher Gottesfreund die Reste der Wohlgaben der Propheten erlangt, 
und lassen ihn über den Weg des Prophetentums ans Ziel gelangen. Sie machen 
ihn zum Mittel dafür, dass andere Menschen spirituelle Erkenntnisse erlangen, 
und gewähren ihm, auf beiden Wegen die Schüler zu erziehen. In einem persischen 
Gedichtsvers heißt es: 

Er macht einen Seiner Diener zum Mittel für die Erziehung anderer. 

Dies ist eine solche Wohlgabe Allahs, des Erhabenen, die Er gewährt, wem 
Er will. Die Güte Allahs, des Erhabenen, ist grenzenlos. [Imām ar-Rabbānī, 
möge seine Seele gesegnet sein, war ein solcher Gottesfreund. Er erreichte durch 
den Weg des Prophetentums die Vollkommenheit und gibt auch durch den Weg 
der Gottesfreundschaft spirituelle Erkenntnisse.]  

Wenn Azrāʾīl zu dir kommt,  
verlieren deine Beine und Arme zunehmend ihre Kraft, 
  
Möge Allah unseren Glauben schützen,  
Tränen voller Flut fließen aus deinen Augen,  
Das Herz voller Hoffnungen, wird müde werden,  
jeden von uns erwartet die Rechenschaft, 
 
Es kommt der Tag des Gerichts,  
was wird wohl aus unserem Munde herauskommen,  
Du bist immer deinen Wünschen gefolgt,  
du hast von schlechten Taten nicht abgelassen,  
 
Du hast alles gegessen, was du wolltest,  
ohne zu danken hast du alles entgegengenommen,   
Jetzt bist du im Land der Finsternis angekommen,  
du hast das irdische Leben verlassen, 
 
Sie legen deinen Kopf in eine Handvoll Erde, 
auf das Grab legen sie einen Grabstein,  
Der Sohn ist dem Vater egal, der Bruder dem Bruder,  
ohne einen Rückweg bleibst du allein,  
Sie bereiten warmes Wasser vor,  
und entkleiden deinen zarten Körper vollkommen, 
  
Die Nachbarn und Freunde vergessen einen, 
der Tod wird eines Tages zu jedem kommen. 

– 1337 –



37 — BRIEF EINES TASAWWUF-EXPERTEN 

„Tasawwuf“ bedeutet, das Herz rein zu machen, es zu läutern. Dies wiederum 
wird mit dem Gottgedenken (Dhikr) erreicht. Alle Menschen erreichen die 
ewige Glückseligkeit, also das Gute im Diesseits und Jenseits dadurch, dass sie 
des Namens Allahs, des Erhabenen, der unser wirklicher Eigentümer ist, sehr 
oft gedenken. Es ist jedoch notwendig, dass dieses Gottgedenken von einem 
Gottesfreund (Walī) gelernt oder von ihm die Erlaubnis dazu erhalten wird, 
oder aber von einer Person, die von diesem Gottesfreund dazu autorisiert wurde 
und die die Vorgaben der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya) 
und der Wirklichkeit (Haqīqa) nicht verändert, keine Neuerungen einführt und 
sich wahrhaftig diesem Gottesfreund verbunden hat. Das Gottgedenken, das 
ausgeführt wird, ohne es auf diese Weise gelernt zu haben, wird wenig Nutzen 
bringen und vielleicht bringt es gar keinen Nutzen. Das Gottgedenken, das mit 
Erlaubnis ausgeführt wird, ist nämlich Sache der Muqarrabūn, während das 
Gottgedenken ohne Erlaubnis Sache der Abrār ist. Deshalb heißt es: „Die got-
tesdienstlichen Handlungen und Wohltaten der Abrār sind für die Muqarrabūn 
Sünden und Mängel.“ [Imām ar-Rabbānī schreibt im 190. Brief und Abdullāh 
ad-Dahlawī, möge Allah sich ihrer erbarmen, im 99. Brief Folgendes: „Damit 
das Gottgedenken Nutzen und Wirkung hat, ist es zwingend erforderlich, die 
islamischen Bestimmungen einzuhalten. Die Fard- und Sunna-Handlungen 
müssen eingehalten und die Harām-Handlungen und das Zweifelhafte gemieden 
werden. Diese wiederum müssen von rechtschaffenen Gelehrten der Ahlus-
Sunna [oder aus ihren Büchern] gelernt werden.“ Wer das Gottgedenken auf 
die in unseren Büchern beschriebe Weise praktiziert, für den gilt, dass er es mit 
Erlaubnis getan hat.] 

Ich weiß, dass Sie neugierig sind auf den Dhikr, und deshalb schreibe ich 
offen darüber.[1]

 

„Dhikr“ ist ein arabisches Wort und bedeutet Erinnern, Gedenken. Sich an 
etwas zu erinnern, geschieht mit dem Herzen und nicht mit Worten. Heutzutage 
sind drei Arten des Dhikr bekannt: 

1. Dhikr durch Aussprechen mit der Zunge. Beim Aussprechen ist das Herz 
nicht an der Erinnerung beteiligt. Der Dhikr, bei dem nur mit der Zunge ausge-
sprochen wird, hat wenig Nutzen bei der Läuterung des Herzens. Derjenige 
erhält dafür den Lohn einer gottesdienstlichen Handlung. Die Strafe, die in 
Vers 22 der Sure az-Zumar mitgeteilt wird, in welchem es sinngemäß heißt: 
„Strafe erwartet jene, deren Herzen Allahs nicht gedenken“, ist für eben solche 
Personen vorgesehen. 

2. Dhikr ausschließlich mit dem Herzen. Die Zunge ist nicht daran beteiligt. 
Dies ist der Dhikr, der unserem Weg eigen ist. In Vers 55 der Sure al-Aʿrāf 
heißt es sinngemäß: „Ruft euren Herrn flehend und im Verborgenen leise an“, 
in Vers 28 der Sure ar-Raʿd heißt es sinngemäß: „Wisset, dass die Herzen nur 
im Gedenken Allahs Ruhe finden“, und in Vers 205 der Sure al-Aʿrāf heißt es 
sinngemäß: „Gedenke deines Herrn in deinem Inneren.“ In diesen und vielen 

[1]  Es wurde gesagt: „Wenn jemand diesen Brief liest und das darin Geschriebene liebend 
gerne umsetzt, gilt, dass ihm Erlaubnis erteilt wurde. Um von dem Gottgedenken 
und der Herzensbindung (Rābita) Nutzen ziehen zu können, ist es zwingend erfor-
derlich, dem Glauben der Ahlus-Sunna anzugehören, die Gebote auszuführen und 
sich vor den Verboten zu hüten, wie am Ende der Briefe 94 und 190 des ersten Bandes 
und der Briefe 47 und 50 des zweiten Bandes geschrieben steht. Anderenfalls wird es 
keinen Nutzen bringen, sondern Schaden verursachen.“

– 1338 –



anderen Koranversen und unzähligen Hadithen sowie in den Büchern der großen 
Gelehrten wird dieser Dhikr erwähnt. 

3. Dhikr, der mit Zunge und Herz gemeinsam ausgeführt wird. Die Gottes-
freunde (Awliyā) dürfen diese Art des Gottgedenkens ausführen, nachdem sie 
hohe Stufen erreicht haben.  

Der Dhikr mit dem Herzen ist der Dhikr, den der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, als allererstes in der Nacht der Auswanderung (Hidschra) in der 
Höhle auf dem Berg Thawr den ehrwürdigen Abū Bakr leise ausführen ließ, wo 
er ihn aufforderte, sich hinzuknien und die Augen zu schließen. 

Bei der Rābita (Herzensbindung), die die Großen den Reisenden auf diesem 
Weg lehren, handelt es sich um das Beisammensein, das in Vers 119 der Sure 
at-Tawba angeordnet wird, wo es sinngemäß heißt: „Seid mit den Wahrhaftigen 
beisammen!“, und in Vers 52 der Sure al-Anʿām, wo es sinngemäß heißt: „Bemühe 
dich darum, mit denen beisammen zu sein, die ihren Herrn begehren!“ Und es 
ist das Befolgen des Hadith „Sich an diejenigen, die Allah, der Erhabene, liebt, 
zu erinnern, wird Seine Barmherzigkeit veranlassen.“ Es gibt noch andere Ko-
ranverse und Hadithe dieser Art. Die Großen unter den hanafītischen Gelehrten, 
die seit zwölf Jahrhunderten in Asien, Transoxanien und Buchara lebten, haben 
ihre Schüler dazu angehalten. 

Man pflegte als tägliche Gewohnheit nach dem Morgen- oder Abendgebet 
oder zu einer anderen als angemessen erachteten Zeit im Zustand der Gebets-
waschung an einer sauberen Stelle in Gebetsrichtung gewandt zu sitzen, während 
man alleine war. Die Augen werden geschlossen. Es wird mit der Zunge 25 Mal 
„Astaghfirullāh“ gesagt und bei jedem Mal Folgendes gedacht: „Ich bereue 
meine Sünden. Ich verspreche, sie nie wieder zu begehen. Vergib mir meine 
Sünden!“ Danach wird Folgendes getan: 

Es werden einmal die Fātiha und dreimal die Sure al-Ikhlās gelesen und der 
Lohn den Seelen von unserem Propheten, Friede sei mit ihm, und Muhammad 
Bahāʾuddīn al-Bukhārī und Abdulqādir al-Gīlānī, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
geschenkt und mit dem Herzen an sie denkend von ihren Seelen Hilfe erbeten. 
Es wird in der Form „Nehmt auch mich in den Kreis der Reisenden Eures Weges 
auf“ gefleht. 

Anschließend wird eine weitere Fātiha gelesen, diesmal ohne die Sure al-
Ikhlās, und der Lohn den Seelen von unserem Propheten, Friede sei mit ihm, 
und von Imām ar-Rabbānī Mudschaddid al-alf ath-thānī Ahmad al-Fārūqī as-
Sirhindī und Mawlāna Khālid al-Baghdādī, möge Allah sich ihrer erbarmen, ge-
schenkt und auch ihre Seelen werden mit dem Herzen angefleht und sie darum 
gebeten, dass sie einen selbst zu ihren Schülern und Anhängern zählen. 

Dann wird eine weitere Fātiha gelesen und der Lohn den Seelen von unserem 
Propheten, Friede sei mit ihm, und von Sayyid Abdullāh und Sayyid Tāhā, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, geschenkt und von ihrem Inneren (Bātin) werden 
mit dem Herzen Hilfe und spirituelle Erkenntnisse erbeten. 

Hiernach wird erneut einmal die Fātiha gelesen und der Lohn den Seelen 
von unserem Propheten, Friede sei mit ihm, und von Sayyid Muhammad Sālih 
und Sayyid Fahīm al-Arwāsī, möge Allah sich ihrer erbarmen, geschenkt und 
von ihren Seelen mit dem Herzen Hilfe und spirituelle Erkenntnisse erbeten.[1]

 

Danach erfolgt ein kurzes „Nachdenken über den Tod“ (Tadhakkur al-mawt). 
D. h. man stellt sich vor, dass man tot ist, auf der Totenbahre gewaschen und in 
ein Leichentuch eingewickelt in einen Sarg gelegt und in der Grabstätte begraben 

[1] Diesen werden auch Sayyid Abdulhakīm Efendi und Hüseyn Hilmi Efendi hinzugefügt.

– 1339 –



wurde. Im Grab befindlich stellt man sich die Person vor, die zwischen Allah, 
dem Erhabenen, und einem selbst Mittler ist [so beispielsweise einen der oben 
erwähnten Gottesfreunde, für deren Seelen die Fātiha gelesen wurde], als ob 
man ihn vor sich sehen würde, und man kam in einen Zustand, als ob man mit 
größtem Anstand auf seine lichtvolle Stirn, also auf den Bereich zwischen beiden 
Augenbrauen schauen würde. Man vergisst alles und denkt nicht an weltliche 
Angelegenheiten, sondern bewahrt sein gesegnetes Antlitz mit Liebe und Respekt 
in der Vorstellung oder im Herzen. Diese Praxis wurde als „Rābita“ (Herzens-
bindung) bezeichnet und wird im Gebot in Vers 35 der Sure al-Māʾida, in welchem 
es sinngemäß heißt: „Sucht nach einem Mittel, um zu Ihm zu gelangen!“, sowie 
in anderen Koranversen und in Hadithen und den Büchern der Islamgelehrten 
dargelegt. In allen Wegen des Tasawwuf und insbesondere auf dem Weg unserer 
Großen wurde als das wertvollste Mittel für den Fortschritt die Rābita erwähnt. 
Diese Rābita dauert mindestens 15 Minuten. Dauert sie weniger, wird ihre Wir-
kung entsprechend gering sein. 

Dhikr ohne Rābita führt beim Menschen zu keinem Fortschritt. Es wurde 
gesagt, dass Rābita ohne Dhikr zum Fortschritt führe. Rābita ist in allen Ange-
legenheiten hilfreich. Ihre Hilfe beim Dhikr aber ist äußerst groß. Sie reinigt 
das Herz, welches das Haus Allahs, des Erhabenen, ist, von den Unreinheiten 
der Triebseele und den Täuschungen Satans. Sie bereitet das Herz vor, damit 
sich der Dhikr etabliert. Es gibt drei Formen der Rābita: 

1. Sich das Gesicht des Gottesfreundes vorzustellen, als ob er vor einem 
stünde. Diese Art der Rābita wurde am Anfang des Dhikr ausgeführt. 

2. Das Gesicht des Gottesfreundes im Herzen zu bewahren. Wenn diese Art 
von Rābita beim Dhikr von selbst auftritt, dann handelt es sich um Dhikr mit 
dem Gedanken, dass der Gottesfreund im Herzen ist. 

3. Sich selbst in der Gestalt des Gottesfreundes zu sehen, sich in seiner 
Kleidung vorzustellen. Man stellt sich beim Rezitieren und Anhören des edlen 
Korans, beim Zuhören von Unterrichten und Predigten, beim Verrichten des 
Gebets und Ausführen aller gottesdienstlichen Handlungen in jener Kleidung 
vor und sagt, dass nicht man selbst, sondern er diese Handlungen vollzieht. Von 
gottesdienstlichen Handlungen, die auf diese Weise verrichtet werden, wird viel 
Genuss verspürt. 

Durch die Rābita macht der Mensch schnell Fortschritte und erlangt das 
Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen. Die dritte Form der Rābita wurde „voll-
kommene Rābita“ genannt. 

Wer diese vollkommene Rābita praktiziert, denkt an sein eigenes Herz. Das 
Herz (Qalb) ist eine Kraft aus Licht (Nūr), die sich im Stück Fleisch, das ebenfalls 
„Herz“ genannt wird, unterhalb der linken Brust und zwei Finger darunter be-
findet. Das materielle Herz ist wie ein Ei oder Zapfen. Es wird auch „al-Qalb 
as-sanawbarī“ genannt. Die hier befindliche Kraft aus Licht wird „al-Qalb al-
haqīqī“ (wahres Herz) genannt. Das materielle Herz ist wie das Nest des wahren, 
spirituellen Herzens. 

Man sitzt, ohne sich selbst Unannehmlichkeiten zu bereiten, mit Anstand 
wie im Gebet und neigt Kopf und Körper leicht zum Herzen hin. Die Augen 
werden geschlossen, denn das Auge ist wie der Führer des Herzens. Womit sich 
die Augen beschäftigen, damit beschäftigt sich auch das Herz. [Dies gilt für 
sämtliche Sinnesorgane.] Deshalb sollte keines der Sinnesorgane irgendetwas 
wahrnehmen. Kein Körperglied wird bewegt. Die Lippen werden zusammenge-
halten, die Zunge berührt den Gaumen und man denkt mit der Vorstellungskraft 
an das Wort „Allah“ und lässt es über diese Kraft aus Licht passieren. In der 
Vorstellung, mit Genuss, Leidenschaft und Respekt, dem sinngemäßen Vers 

– 1340 –



„Nichts gleicht Ihm“ folgend sagt man „Allah, Allah, Allah“, der der Name des 
Wesens ist, das nichts und niemandem ähnelt. Beim Aussprechen denkt man an 
keines Seiner Attribute. Man erinnert sich nicht einmal daran, dass Er hādir 
und nāzir (gegenwärtig und alles sehend) ist. Man nimmt eine Gebetskette und 
zählt die Perlen mit dem Daumen der rechten Hand ab, indem man „Allah, Al-
lah...“ sagt. Damit in das Herz keine Gedanken kommen, führt man den Dhikr 
auf eine Weise, die man für angemessen hält, zügig oder langsam durch. Der 
Dhikr muss in unmittelbarer Nähe des Herzens erfolgen. Die tägliche Anzahl 
an Dhikr beträgt mindestens 5.000. Im Ramadan sind es üblicherweise 15.000 
und in den anderen Monaten 7.000, und wenn möglich, sollte es zu jeder Zeit 
15.000 betragen. Der Dhikr kann nur so viel erklärt werden. Er wird verstanden, 
wenn er praktiziert wird. Übung macht den Meister. Die Aussage „Vollziehe 
den Dhikr, bevor der Tod dich ereilt. Denn die Läuterung des Herzen geschieht 
mit dem Dhikr. Alles andere als das Gedenken Allahs, des Erhabenen, was auch 
immer es sein mag, ist wie der Verlust des Lebens“ ist bekannt. 

Die Experten des Tasawwuf-Wissens pflegten zu sagen: „Durch Dhikr wird 
das Herz geläutert. Durch Dhikr wird die Liebe Allahs erlangt. Durch Dhikr 
wird der Genuss an gottesdienstlichen Handlungen verspürt. Durch Dhikr wird 
der Glaube gestärkt. Durch Dhikr nimmt die Lust am Verrichten des Gebets 
zu. Durch Dhikr werden die Gebote und Verbote mit Leichtigkeit eingehalten. 
Durch Dhikr befreit man sich von der Nachahmung und erlangt Gewissheit. 
Das koranische Gebot ,Gedenkt Allahs, des Erhabenen, viel!‘ weist darauf hin.“ 
[Wie der Dhikr durchzuführen ist, steht im 113. Brief aus dem zweiten Band 
des Maktūbāt des ehrwürdigen Muhammad Maʿsūm. Die Übersetzung dieses 
Briefes findet sich im Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits auf Seite 220.] 

Um auf dem Weg des Tasawwuf fortzuschreiten, werden Tawba (reumütige 
Umkehr) und Istikhāra verrichtet. Für die Tawba wird kurz gesagt: „O mein 
Herr! Ich bereue alle meine Sünden, die ich vom Beginn der Pubertät bis jetzt 
begangen habe. Und ich verspreche, dass ich von nun an, inschāʾallāhu taʿālā, 
nie wieder sündigen werde.“ Die Sünden werden nicht einzeln aufgezählt. Danach 
wird die Ganzkörperwaschung vollzogen. Nach der Ganzkörperwaschung ver-
richtet man mit der Absicht der Istikhāra zwei Gebetseinheiten und geht zu 
Bett. In der ersten Gebetseinheit wird die Sure al-Kāfirūn und in der zweiten 
Einheit al-Ikhlās gelesen. Man pflegte diesen Dhikr täglich zu praktizieren und 
zu sagen: „Der Erfolg (Tawfīq) kommt von Allah, dem Erhabenen.“ 

Gemäß dem 21. Hadith im Buch „Vierzig Hadithe“ von Imām al-Birgivī ist 
es eine Sunna, dass jeder Muslim die Istikhāra vollzieht. Bei Ibn Ābidīn heißt 
es: „Nach dem Istikhāra-Gebet wird folgendes Bittgebet gelesen: Allāhumma 
innī astakhīruka bi-ilmika wa-astaqdiruka bi-qudratika wa-asʾaluka min fadli-
kal-azīm fa-innaka taqdiru wa-lā aqdiru wa-taʿlamu wa-lā aʿlamu wa-anta allāmul-
ghuyūb.“ Sieben Nächte lang wird auf diese Weise die Istikhāra vollzogen. 
Danach wird getan, was in das Herz kommt. Nach der Istikhāra legt man sich 
im Zustand der Gebetswaschung in Gebetsrichtung gewandt hin. Im Traum 
Weiß oder Grün zu sehen, ist ein Zeichen für Gutes (Khayr). Schwarz oder Rot 
zu sehen, deutet auf Schlechtes (Scharr) hin, heißt es. Das Istikhāra-Gebet 
jemand anderen verrichten zu lassen, ist keine Sunna. Man soll lernen, wie es 
zu verrichten ist, und diese Sunna selbst ausführen. Es ist nicht erlaubt, gottes-
dienstliche Handlungen, die mit dem Körper verrichtet werden, von anderen 
ausführen zu lassen. 

 
31. Mai 1339 [1923]                                                                   Dhul-qaʿda 1341 
                                                                                                  Sayyid Abdulhakīm 

– 1341 –



38 — DRITTER BAND, 52. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Hāschim al-Kischmī, möge Allah sich 

seiner erbarmen, geschrieben, der den dritten Band des „Maktūbāt“ gesammelt 
hat. Er behandelt die Entwerdung (Fanā) des Herzens und der Triebseele und 
das Vergehen des „Ilm husūlī“ und des „Ilm hudūrī“: 

„Fanā“ bedeutet, die „Mā-siwā“ zu vergessen. Mit „Mā-siwā“ (Geschöpfe) 
ist alles außer Allah, dem Erhabenen, gemeint. Mā-siwā ist zweierlei: „Āfāq“, 
also die Geschöpfe außerhalb des Menschen, und „Anfus“, also die Dinge in-
nerhalb des Menschen. Das Vergessen des Āfāq ist das Vergehen des Ilm husūlī, 
welches das Āfāq bekannt macht. Das Vergessen des Anfus ist das Vergehen 
des Ilm hudūrī, welches das Anfus bekannt macht. Das Āfāq wird erkannt mit 
dem Ilm husūlī und das Anfus wird erkannt mit dem Ilm hudūrī. Das Vergehen 
des Ilm husūlī ist schwierig und wird den Gottesfreunden (Awliyā) zuteil. Das 
Vergehen des Ilm hudūrī ist noch viel schwieriger und wird unter den Gottes-
freunden nur den sehr Hohen zuteil. Die meisten derer, die nur rational an die 
Dinge herangehen, werden daran nicht glauben und sogar behaupten, dass selbst 
der Gedanke an so etwas unmöglich sei. Sie sagen, dass es für einen Menschen 
mit Kognition nicht in Frage komme, sich selbst zu vergessen. Sie sagen: „Der 
Mensch muss sich seiner selbst bewusst sein. Er kann sich nicht einmal für einen 
Augenblick vergessen, geschweige denn dauerhaft.“ 

Das Vergehen des Ilm husūlī geschieht in der „Fanā al-qalb“ (Entwerdung 
des Herzens) genannten Stufe. Wenn das Ilm hudūrī vergeht, kommt es zur 
„Fanā an-nafs“ (Entwerdung der Triebseele). Diese ist die vollkommene und 
wahrhaftige Entwerdung. Die Entwerdung des Herzens ist wie die äußere Form 
und der Schatten der Entwerdung der Triebseele. Das Ilm husūlī ist der Schatten 
und die Erscheinung des Ilm hudūrī. Deshalb ist die Entwerdung, also das Ver-
gehen des Ilm husūlī der Schatten und die äußere Form der Entwerdung des 
Ilm hudūrī. Wenn das Ilm hudūrī vergeht, erreicht die Triebseele die Stufe der 
Ruhe/Zufriedenheit (Itmiʾnān). Sie wird mit Allah, dem Erhabenen, zufrieden 
und Allah, der Erhabene, wird mit ihr zufrieden. Nach dem „Bestehen“ (Baqā) 
und der Rückkehr wird der Triebseele die Aufgabe übertragen, die Suchenden 
(Tālib) spirituell zu führen (Irschād) und zur Vollkommenheit zu führen. Der 
Dschihad und Kampf gegen alle vier der „al-Anāsir al-arbaʿa“ genannten vier 
Elemente, die sich im Körper befinden, in ihren Wünschen und Neigungen ge-
gensätzlich sind und sich in ihren Eigenschaften unterscheiden und von denen 
ein jedes etwas anderes wünscht, wird der Triebseele zuteil. Kein einziges der 
anderen neun im Körper befindlichen Teile/Komponenten erlangt diese Gabe. 
Wenn die Energie in einem Menschen zunimmt und stärker wird, verwandelt 
sie ihn in einen Teufel und lässt ihn sagen: „Gibt es noch jemanden, der so ist 
wie ich?“ Die Triebseele, welche die Zufriedenheit erlangt hat, bewahrt durch 
den Dschihad den Menschen vor diesem Unheil. Wollust, Zorn und andere 
schlechte Eigenschaften im Menschen gibt es auch bei den Tieren. Die Triebseele 
bringt auch sie durch Zähmung in einen guten Zustand. Subhānallāh! Wie ver-
wunderlich es doch ist, dass die Triebseele, welche die schlimmste der zehn 
Feinstoffe (Latīfa) ist, zum Besten von ihnen wird und Dschihad gegen das Übel 
führt! In einem Hadith heißt es: „Diejenigen unter euch, die in der Zeit der 
Unwissenheit (Dschāhiliyya) gut waren, werden die Besten sein, nachdem sie 
Muslime geworden sind und das religiöse Wissen angeeignet haben.“ 

Anmerkung: Das Zeichen dafür, dass das Herz die Geschöpfe vergessen hat, 
ist, dass es nie an die Geschöpfe denkt. Auch wenn man sich zwingt, an die Ge-
schöpfe zu denken, kommen keine Gedanken in das Herz. [Während der Verstand 

– 1342 –



mit weltlichen Angelegenheiten beschäftigt ist], nimmt das Herz die Gedanken 
an die Geschöpfe nicht an. Das Zeichen, das auf das Vergehen des Ilm hudūrī 
der Triebseele verweist, ist das Entwerden des Menschen. Sodann ist er sich 
seiner selbst und seiner Eigenschaften nicht mehr bewusst. Zu diesem Zeitpunkt 
vergehen sowohl das Wissen als auch das Gewusste, denn das Wissen und das 
Gewusste sind der Mensch selbst. Solange der Mensch selbst nicht entwird, ver-
gehen Wissen und Gewusstes nicht. Die Entwerdung des Herzens ist die Ent-
werdung des Āfāq und die Entwerdung der Triebseele ist die Entwerdung des 
Anfus, was wiederum die wahrhaftige Entwerdung ist. 

 
Komme endlich, o du in der Fremde gefangen,  
Komme, o du bedenkenlos Ruhender in der weltlichen Ruine! 
 
Öffne die Augen und siehe, wie den Herren die Zeit vergangen,  
Vergängliches liebend berauscht, sind all jene dadurch verhangen! 
 
Sogar die Nachtigall entflieht, trotz des Süßen dem Käfig,  
Warum verharrt der Mensch, obwohl er im Kerker gefangen! 
 
Solange noch Zeit ist, komme endlich zu Sinnen, 
Ewig leiden wird wer saget: „Lasset mich! Bedenkenlos und unbefangen!“ 

39 — DRITTER BAND, 63. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Mansūr geschrieben. Er vermittelt feines Wissen 

über Allahs Eigenschaften „Umfassen“, „Nähe“ und „Beisammensein“: 
Begriffe wie Qurb (Nähe), Maʿiyya (Beisammensein), Ihāta (Umfassen), Sa-

rayān (Ausbreiten), Wasl (Ankommen), Ittisāl (Verbundenheit), Tawhīd (Eins-
heit) und Ittihād (Vereinigung), die in Bezug auf Allah, den Erhabenen, geäußert 
werden, gehören zur Kategorie der mehrdeutigen Aussagen (Mutaschābihāt) 
und der im Zustand der Tasawwuf-Trunkenheit geäußerten Worte (Schathiyyāt). 
Mit diesen Worten werden nicht Dinge, die wir begreifen können, zum Ausdruck 
gebracht. Nichts von dem, was uns in den Sinn kommt, was wir uns vorstellen, 
wenn wir diese Worte vernehmen, befindet sich bei Allah, dem Erhabenen. Er 
hat mit diesen rein gar nichts zu tun. Zum Ende des Tasawwuf-Weges hin wurde 
so viel erkannt, dass die Nähe (Qurb) und die Verbundenheit (Ittisāl) Allahs, 
des Erhabenen, wie die Nähe und Verbundenheit der Bilder in einem Spiegel 
mit dem Spiegel sind. Nichts von dem, was im Spiegel gesehen wird, existiert im 
Spiegel. Sie sind nichts als Bilder. Ihre Nähe und Verbundenheit zum Spiegel 
ist die Äußerung der Nähe und Verbundenheit der Dinge, die man sich einbildet 
und die sich in der Vorstellung befinden, zu den Dingen, die extramental (khā-
ridschī, also tatsächlich/praktisch) existieren. Allah, der Erhabene, existiert 
wirklich, die Schöpfung (Ālam) hingegen erscheint in der Stufe der Wahrnehmung 
(Hiss) und Einbildung (Wahm) als existent. Deshalb besteht die Nähe und Ver-
bundenheit Allahs, des Erhabenen, zu den Geschöpfen in der Nähe und Ver-
bundenheit einer extramental existierenden Sache zu einer Sache in der Vor-
stellung, die man sich einbildet. Aus diesem Grund ist es erlaubt, Begriffe wie 
Qurb und Maʿiyya in Bezug auf Allah, den Erhabenen, zu verwenden. Dass in 
einem Spiegel schmutzige und hässliche Dinge erscheinen und der Spiegel eine 
Nähe zu diesen aufweist und sie umfasst, stellt keinen Makel und Mangel für 
den Spiegel dar. Der Spiegel existiert nämlich extramental, während die Spie-
gelbilder nicht extramental existieren. Das Übel und die Mängel des Nichtexis-
tenten haben keinen Einfluss auf das Existente. Damit einhergehend wollte 

– 1343 –



Allah, der Erhabene, dass die Geschöpfe, obwohl Er sie in der Stufe der Wahr-
nehmung und Einbildung erschaffen hat, nicht vergänglich sind, sondern dauerhaft 
sind. Deshalb gab Er ihnen die Eigenschaften und Merkmale dessen, was extra-
mental existiert. Er gewährte denen, die in der Einbildung existieren, die Ei-
genschaften und Werke des extramental Existenten. Aus diesem Grund ließ Er 
Dinge wie Nähe und Umfassen, die in der Einbildung existieren, wie die Nähe 
und das Umfassen werden, die extramental existieren. Er überführte imaginäre 
Dinge in die Realität. Um dies besser vermitteln zu können, führen wir folgendes 
Beispiel an: So wie es angenehm ist, extramental eine schöne Sache zu sehen, 
so ist es auch angenehm, ihr Bild im Spiegel zu sehen und sie in der Einbildung 
zu halten. Dabei existiert diese Sache selbst extramental, während das Sehen 
im Spiegel eine Vorstellung und Einbildung ist und nicht die Sache selbst. Doch 
ihre Wirkungen und Werke ähneln einander. Da Allah, der Erhabene, aus Seiner 
Güte und Gnade heraus die Wirkungen und Werke der imaginären Dinge denen 
der real existierenden Dinge ähnlich gemacht hat, ist in den imaginären Dingen 
die Hoffnung aufgekommen, einen Anteil von den Gaben zu erlangen, die den 
existierenden Dingen gewährt wurden. Die frohen Botschaften der Gabe, dem 
tatsächlich Existierenden nah zu sein und zu ihm zu gelangen, haben sich abge-
zeichnet. In einem Gedicht auf Arabisch heißt es: 

Glückwunsch denen, die Gaben erhalten haben,  
soll sich der arme Verliebte mit einigen Tropfen begnügen. 

Allah, der Erhabene, beschert diese äußerst wertvolle Wohlgabe, wem Er 
will.“ Allah, der Erhabene, ist Eigentümer großer Gaben. 

Ihr solltet gut wissen, dass der Umstand, Wörter wie Nähe (Qurb) und Er-
reichen (Ittisāl) anders als oben beschrieben zu verstehen, bedeutet, Allah, den 
Erhabenen, mit Seinen Geschöpfen zu vergleichen und Ihm Materie zuzuschrei-
ben. Am besten ist es, an diese im edlen Koran verwendeten Begriffe zu glauben, 
ohne darüber nachzudenken, wie sie sind. Es sollen keine Untersuchungen 
darüber angestellt werden, wie sie sind, sondern gesagt werden: „Allah, der Er-
habene, kennt sie.“ Wenn über sie aber so gedacht wird, wie wir es dargelegt 
haben, sind sie nicht mehr mehrdeutig (mutaschābih), sondern können unklar 
(mudschmal) oder schwierig (muschkil) werden. Allah, der Erhabene, allein 
kennt die Wirklichkeit von allem. 

 
Der Gottesfreund ist die seltene Perle vom Meer der Wahrheit, 
 
Er ist eine seltene Rose im Rosengarten der Gotteserkenntnis, 

 
Er ist perfekt wie kein anderer, sei es in der Rhetorik, sei es in der Schönheit,  
 
Er gibt es nicht preis aber er ist ein Ozean und sein Herz birgt ein großes Geheimnis, 

 
Er ist Meister der Kenntnisse über das Herz und die Seele, er reinigt sie mit Leichtigkeit, 
 
Überall kann man Leute finden, die so tun als würden sie Geheimnisse verkünden,  

 
Nicht einmal den Glauben kennen sie, jedoch vermarkten sie sich mit Geschicktheit, 

 
„Gottesfreund“ bedeutet, er ist fähig anderer Herzen von weltlichen Gelüsten zu entbinden, 
  
Ein Gottesfreund ist ein Vollmond; er vertreibt mit seinem Licht die Dunkelheit. 
 

– 1344 –



40 — DRITTER BAND, 68. BRIEF  
Dieser Brief wurde an den Sammler des dritten Bandes des „Maktūbāt“, 

Muhammad Hāschim al-Kischmī, möge seine Seele gesegnet sein, geschrieben. 
Er behandelt, dass die Schöpfung auf der Ebene der Einbildung erschaffen wur-
de: 

Dass die Schöpfung (Ālam) imaginär (mawhūm) ist, bedeutet nicht, dass sie 
ein Produkt der Einbildung (Wahm) ist. Die Einbildung ist nämlich ebenfalls 
Teil der Schöpfung. Wie sollte sie sich also selbst hervorbringen können? Dass 
die Schöpfung imaginär ist, bedeutet, dass Allah, der Erhabene, die Schöpfung 
auf der Ebene der Einbildung erschaffen hat. Als die Schöpfung erschaffen 
wurde, gab es keine Einbildung, doch sie existierte im Wissen Allahs, des Erha-
benen. Die Ebene der Einbildung bezeichnet das, was nicht existiert, aber 
sichtbar ist. Die Existenz des Kreises, der von einem „rotierenden Punkt“ (Nuqta 
dschawwāla) gebildet wird, befindet sich auf der Ebene der Einbildung. [Wenn 
wir an ein Ende einer Schnur einen Stein binden, die Schnur am anderen Ende 
halten und sie um unsere Hand drehen, dann erscheint der Stein für das Gegen-
über in Form eines Kreises. Der sich drehende Stein ist die Nuqta dschawwāla. 
Der sichtbare Kreis wiederum ist ein imaginärer Kreis (Dāʾira mawhūma).] Es 
gibt keinen Kreis, er ist lediglich eine Erscheinung. Allah, der Erhabene, hat 
alle Geschöpfe auf dieser Ebene erschaffen, doch Er lässt ihre Erscheinung fort-
dauern. Somit ist ihre Existenz nicht falsch, sondern korrekt. Sie haben sich der 
Ebene der Einbildung entledigt und sind zu „Nafs amrī“ geworden, d. h. sie 
sind nicht bloß eine vorübergehende Erscheinung, sondern fortdauernde Wesen. 
Wenn Allah, der Erhabene, will, wandelt Er Hässliches in Schönes um. Die 
Ebene der Einbildung ist ein erstaunliches Wesen. Sie ähnelt nicht dem Wesen 
auf der Ebene der „Nafs al-amr“ und hat nichts mit ihm zu tun. Sie hat keinerlei 
Beziehung zu ihm in Bezug auf Zeit, Ort oder Richtung. Sie ist weder mit ihm 
verbunden noch von ihm entfernt. Der rotierende Punkt (Stein) existiert auf 
der Ebene der Nafs al-amr, während der von ihm gebildete Kreis auf der Ebene 
der Einbildung existiert. Der Kreis hat keinerlei Beziehung zu diesem Punkt. 
Er befindet sich nicht in irgendeiner Richtung des Punktes. Mit der Bildung des 
Kreises wurde dieser Punkt nicht begrenzt. Es kann nicht gesagt werden, dass 
der Punkt rechts oder links vom Kreis, vor oder hinter ihm oder unter oder über 
ihm ist. Dinge dieser Art, die in Bezug auf den Kreis gesagt werden, können 
nur über Wesen gesagt werden, die wie er auf der Ebene der Einbildung existieren. 
Zwischen den Wesen auf anderen Ebenen und dem Kreis gibt es solche Bezie-
hungen nicht. Mit der Bildung des Kreises wurde dieser Punkt überhaupt nicht 
begrenzt und ist nicht zu einem Ende gekommen. Er ist genauso wie zuvor. 

Wenn das obige Beispiel gut verstanden wurde, wird man den Zustand Allahs, 
des Erhabenen, in Bezug auf die Schöpfung verstehen. Mit der Erschaffung der 
Schöpfung wurde Allah, der Erhabene, nicht begrenzt und fand kein Ende. Er 
hat dadurch keine Richtung bekommen. Wie kann man so etwas über Allah, 
den Erhabenen, sagen, wo es doch auf dieser hohen Ebene solche Dinge nicht 
gibt? Einige kurzsichtige und unglückselige Menschen dachten, zwischen Allah, 
dem Erhabenen, und den Geschöpfen seien solche Beziehungen entstanden, 
und sagten, es sei in Bezug auf Ihn eine Richtung entstanden, weshalb sie auch 
nicht daran glaubten, dass Allah, der Erhabene, im Jenseits gesehen werden 
wird. Sie sagten, dass so etwas nicht sein könne. Sie stellten ihre Unwissenheit 
und ihren Irrglauben über den edlen Koran und die ehrwürdigen Hadithe. Sie 
sagten: „Wenn Allah gesehen wird, muss Er sich in einer Richtung des Sehenden 
befinden. Das aber würde eine Begrenzung und ein Ende für Ihn bedeuten.“ 

– 1345 –



Aus dem obigen Beispiel und seiner Erläuterung ging aber hervor, dass es zwi-
schen Allah, dem Erhabenen, und den Geschöpfen keineswegs solche Bezüge 
und Beziehungen gibt. Dies ist der Fall, unabhängig davon, ob sie bekunden 
oder nicht, dass Er gesehen werden wird. Er wird gesehen werden und es wird 
keine Richtung geben. Wir werden dies weiter unten noch deutlicher erklären. 
Diese Leute verstehen nicht, dass diese falschen Gedanken auch der Erschaffung 
der Geschöpfe zuwiderlaufen. Denn es würde zu der Annahme führen, dass 
Allah, der Erhabene, während der Erschaffung der Geschöpfe in einer Richtung 
zu den Geschöpfen war, was wiederum eine Begrenzung und ein Ende für Ihn 
erfordern würde. Wenn sie sagen, dass Er sich nicht nur in einer, sondern in 
allen Richtungen in Bezug auf die Geschöpfe befände, wäre Er ebenfalls begrenzt 
und hätte ein Ende. 

Um von solchen engstirnigen Gedanken loszukommen, muss man den Aus-
sagen der Großen des Tasawwuf folgen. Diese Großen sagten, dass die Schöpfung 
imaginär (mawhūm) ist, und entkamen somit engstirnigen Gedanken wie, Allah, 
dem Erhabenen, eine Richtung oder ein Ende zuzuschreiben. Es ist überhaupt 
nicht schlimm, zu sagen, dass die Schöpfung imaginär ist. Dieses Imaginärsein 
ist wie die wahre Existenz. Die ewige Existenz, ewige Wohlgaben und ewige 
Strafe sind für diese vorgesehen. Mit der Tatsache aber, dass die törichte Gruppe 
unter den antiken griechischen Philosophen, die „Sophisten“ genannt wird, die 
Schöpfung (die Welt) ebenfalls als imaginär (Illusion) bezeichnete, verhält es 
sich anders. Sie sagten nämlich, mit dem „Produkt der Einbildung“ sei gemeint, 
dass die Vorstellung es als existent erachte. Zwischen diesen beiden Arten des 
Imaginärseins gibt es einen großen Unterschied. 

Wir wollen wiederholen, dass der vom rotierenden Punkt gebildete imaginäre 
Kreis sich in keiner Richtung des Punktes befindet. Der Punkt befindet sich au-
ßerhalb der Richtungen des Kreises. Wenn wir uns den gesamten Kreis als ein 
Auge vorstellen, dann würde es den Punkt als richtungslos sehen, denn zwischen 
beiden gibt es keine Richtungsbeziehung. Wenn auch im Paradies der gesamte 
Körper des Menschen ein Auge wäre, würde er Allah, den Erhabenen, ohne 
Richtung sehen. Hieran gibt es nichts, was man nicht glauben kann. Im Paradies 
werden die Gläubigen gänzlich Augen sein und sehen. Sie werden Allah ohne 
Richtung sehen. Da sich die Gottesfreunde im Diesseits die Eigenschaften Allahs, 
des Erhabenen, als Charaktereigenschaften angeeignet haben, ist ihr gesamter 
Körper wie ein Auge. Auch wenn Er im Diesseits nicht gesehen wird, kommt es 
ihnen so vor, als ob sie Ihn sehen würden. Denn sie haben gesagt: „Allah, der 
Erhabene, sieht immer, hört immer und weiß immer.“ Wer sie als Charakterei-
genschaften angeeignet hat, wird ebenfalls so sein. Eine jede seiner Eigenschaften 
wird ein Auge sein und sehen. Den anderen Gläubigen wird diese Wohlgabe, 
so Allah will, im Paradies gewährt. Hieran gibt es nichts, was man nicht glauben 
kann. Allah, der Erhabene, allein kennt die Wahrheit von allem [und teilt sie 
mit, wem Er will]. 

 
Warum folgst du nicht dem Islam, der jeden zur Erretung führt, 
Gehörst du denn nicht zur Umma vom Muhammad, der alle führt,  
Fragst du dich nicht über die Hölle, das Paradies, wohin dich dein Leben führt, 
Ist das ein Zustand, der einem gläubigen Menschen gebührt? 
 
 
 

– 1346 –



41 — DRITTER BAND, 90. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Hāschim al-Kischmī, möge seine Seele 

gesegnet sein, geschrieben und erklärt, wie die Gotteskenner mit ihren Herzen 
Allah, den Erhabenen, sehen: 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der 
Friede sei mit Seinen erwählten Dienern. 

Frage: Einige der Großen des Tasawwuf sagten, mit ihrem Herzensauge 
Allah, den Erhabenen, gesehen zu haben. Beispielsweise sagt der Schaykhul-
ārif [Schihābuddīn Umar as-Suhrawardī], möge seine Seele gesegnet sein, in 
seinem Buch Awārif al-maʿārif: „Allah, der Erhabene, wird mit dem Auge des 
Herzens spirituell gesehen.“ Andererseits sagt Abū Ishāq al-Gulʾābādī, möge 
seine Seele gesegnet sein, einer der frühen Führer der Sūfiyya aliyya, in seinem 
Buch namens at-Taʿarruf Folgendes: „Unsere Großen sagten einstimmig, dass 
Allah, der Erhabene, im Diesseits weder mit dem leiblichen Auge noch mit dem 
Herzen gesehen werden kann. Lediglich eine Gewissheit entsteht im Herzen.“ 
Wie lassen sich diese zwei Aussagen miteinander in Einklang bringen? 

Antwort: In dieser Angelegenheit gefällt diesem Bedürftigen die Aussage 
im Buch at-Taʿarruf. Im Diesseits haben die Herzen keinen anderen Anteil an 
Allah, dem Erhabenen, als Gewissheit (Yaqīn) zu erlangen. Mögen sie es nennen, 
wie sie wollen, ob nun „Sehen/Schau“ (Ruʾya) oder „spirituelle Schau“ (Mu-
schāhada). Wenn das Herz nicht sehen kann, kann das Auge erst recht nicht 
sehen. Für das Auge ist die Schau Allahs, des Erhabenen, im Diesseits nicht 
möglich. Die Gewissheit, die im Herzen entsteht, erscheint in der Welt der 
Gleichnisse (Ālam al-mithāl) als Schau. In der Welt der Gleichnisse gibt es 
nämlich für jeden Gedanken und jede Bedeutung eine Form. Im Diesseits ist 
das, was dem Menschen am besten Gewissheit erlangen lässt, die Schau (Ruʾya). 
Die Gewissheit im Herzen erscheint in der Welt der Gleichnisse in Form der 
Schau. 

Da die Gewissheit, die im Herz entsteht, in Form der Schau gesehen wird, 
erscheint das, worüber Gewissheit erlangt wird, als das, was gesehen wird. Wenn 
der Reisende (Sālik) diese Gewissheit im Spiegel der Welt der Gleichnisse sieht, 
vergisst er, dass die Welt der Gleichnisse ein Spiegel ist, und denkt, die Erschei-
nung sei die Wirklichkeit selbst. So behauptet er, dass er die „Schau“ erlangt 
habe. Er begreift nicht, dass er die Erscheinung der Gewissheit gesehen hat. 
Dies ist einer der bekannten Fehler der Tasawwuf-Anhänger. Wenn die Schau 
der Erscheinung in der Welt der Gleichnisse an Stärke gewinnt, denkt der Rei-
sende, dass er mit seinem Auge gesehen habe. Tatsache ist jedoch, dass die 
Schau nicht möglich ist, weder mit dem Auge noch mit dem Herzen. Die meisten 
der Sūfiyya aliyya irrten sich derart und dachten, sie hätten Allah mit dem 
Herzen gesehen. 

Frage: Wenn etwas, worüber im Herzen Gewissheit erlangt wurde, eine Er-
scheinung in der Welt der Gleichnisse hat, muss demnach nicht auch Allah, der 
Erhabene, eine Erscheinung haben? 

Antwort: Es wurde gesagt: „Es gibt nichts, das Allah, dem Erhabenen, gleicht. 
Doch gibt es Gleichnisse in Bezug auf Ihn. In der Welt der Gleichnisse wird die 
Erscheinung (Sūra) gesehen.“ So sagte der Autor des Buches al-Fusūs [Muhyiddīn 
ibn al-Arabī], möge Allah sich seiner erbarmen, dass die Schau im Paradies 
ebenfalls eine Erscheinung in der Welt der Gleichnisse sein werde. Die Erschei-
nung in der Welt der Gleichnisse ist aber nicht die Erscheinung Allahs, des Er-
habenen, in der Welt der Gleichnisse. Sie ist die Erscheinung dessen, worüber 
im Herzen Gewissheit erlangt wurde. Doch das, worüber im Herzen Gewissheit 

– 1347 –



erlangt und das enthüllt wird, ist nicht das göttliche Wesen (adh-Dhāt al-ilāhiyya). 
Es sind die Beziehungen zum göttlichen Wesen. Wenn der Gotteskenner (Ārif) 
sich mit dem göttlichen Wesen beschäftigt, kommt es zu solchen Vorstellungen. 
Es gibt keinerlei Sehen und Gesehenes, denn das göttliche Wesen hat in der 
Welt der Gleichnisse keine Erscheinung. Sie dachten, die Erscheinung der Ge-
wissheit sei die Erscheinung der Schau. 

In der Welt der Gleichnisse haben Materie und Wesen keine Erscheinungen. 
Sie enthält Erscheinungen der Bedeutungen. Die Welten (Geschöpfe) sind die 
Erscheinungen der Namen und Eigenschaften Allahs, des Erhabenen. Sie haben 
keine eigene Wesenheit und Existenz, wonach die gesamte Schöpfung Bedeutung 
(Maʿnā) ist. [In ihr gibt es keine Materie.] Deshalb hat die Schöpfung in der 
Welt der Gleichnisse eine Erscheinung. Da die Namen und Eigenschaften Allahs, 
des Erhabenen, mit dem göttlichen Wesen bestehen, sind sie wie Bedeutungen. 
Sie können in der Welt der Gleichnisse Erscheinungen haben, doch das göttliche 
Wesen kann keine Erscheinung haben. 

Eine Erscheinung hat Grenzen und Einschränkungen. Die Welten sind Seine 
Schöpfung und kein Geschöpf kann Ihn begrenzen oder auf irgendeine Weise 
einschränken. Zu sagen, Allah, der Erhabene, habe ein Gleichnis (Mithāl), be-
deutet nicht, dass Sein Wesen ein Gleichnis hat, sondern dass Er in mancher 
Hinsicht und unter manchen Gesichtspunkten ein Gleichnis hat. Aber zu sagen, 
dass nicht das göttliche Wesen ein Gleichnis habe, sondern Er in mancher 
Hinsicht und unter manchen Gesichtspunkten ein Gleichnis habe, fällt diesem 
Bedürftigen sehr schwer. Möglicherweise gibt es ein Gleichnis eines von Seinen 
Schatten fernen Schattens. Wir wollen wiederholen, dass in der Welt der Gleich-
nisse Eigenschaften und Bedeutungen Erscheinungen haben, doch Wesenheiten 
haben dort keine Erscheinungen. Demnach bedeutet die Aussage des Autors 
des al-Fusūs: „Allah, der Erhabene, wird im Paradies in seiner Erscheinung in 
der Welt der Gleichnisse gesehen werden“, nicht, dass Er gesehen werden wird, 
ja nicht einmal, dass man Seine Erscheinung sehen wird. Denn das göttliche 
Wesen hat ja keine Erscheinung, die gesehen werden könnte. Die Erscheinung 
in der Welt der Gleichnisse ist die Erscheinung eines von Seinen Schatten fernen 
Schattens. Dies zu sehen ist nicht die Schau des göttlichen Wesens. Muhyiddīn 
ibn al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, bleibt hinsichtlich seiner Leugnung 
der Schau Allahs, des Erhabenen, im Paradies nicht hinter der Muʿtazila und 
den Philosophen zurück. Er beweist die Schau Allahs in einer Art, dass aus 
seiner Argumentation letztlich hervorgeht, dass Er nicht gesehen werden könne. 
Das heißt, er beweist auf ausgezeichnete Weise, dass Seine Schau nicht möglich 
sei. Denn indirekte Aussagen (Kināya) haben eine hervorragendere Aussagekraft 
als eindeutige (sarīh) Aussagen. Doch die Muʿtazila und die Philosophen folgen 
ihrem Verstand, während Muhyiddīn ibn al-Arabī seiner falschen spirituellen 
Enthüllung (Kaschf) folgt. Vielleicht haben sich die Beweise der Muʿtazila und 
Philosophen in Muhyiddīn ibn al-Arabīs Vorstellung festgesetzt und waren 
Grund dafür, dass seine spirituelle Enthüllung falsch wurde und er ihnen folgte. 
Da er aber zur Ahlus-Sunna gehört, führte er diese spirituelle Enthüllung 
(Kaschf) als Beweis für die Schau Allahs an. 

Was das Wort „einstimmig“ betrifft, das der Autor des Buches at-Taʿarruf 
verwendet, so muss damit wohl die Einstimmigkeit der Tasawwuf-Anhänger 
seiner Zeit gemeint sein. Allah, der Erhabene, allein kennt die Wahrheit von 
allem. 
 
 

– 1348 –



42 — DRITTER BAND, 92. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Hāschim al-Kischmī geschrieben und be-

handelt die Kommunikation der Großen des Tasawwuf mit Allah, dem Erhabe-
nen: 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der 
Friede sei mit Seinen erwählten Dienern. 

Frage: Einige Gotteskenner sagen: „Wir hören die Rede Allahs, des Erha-
benen“, oder „Wir sprechen zu Allah.“ Beispielsweise sagte Imām Dschaʿfar 
as-Sādiq, möge Allah sich seiner erbarmen: „Ich habe jeden Koranvers vom Ur-
heber [also von dem, der sie gesprochen hat] gehört.“ Auch Abdulqādir al-
Gīlānī tätigt in seinem Risāla-i Ghawthiyya ähnliche Aussagen. Was bedeuten 
diese Aussagen? 

Antwort: Die Rede (Kalām) Allahs, des Erhabenen, ist wie Sein Wesen und 
Seine anderen Attribute bītschūn und bītschigūna [d. h. sie ähneln nichts und 
es kann nicht verstanden werden, wie sie sind]. Das Hören unbegreifbarer Rede 
ist ebenfalls unbegreifbar. Das Begreifbare [tschūn] kann nämlich das Unbe-
greifbare [bītschūn] nicht kennen. Deshalb erfolgt das Hören dieser Rede nicht 
mit Ohren [mittels Luftwellen und Nervensystem]. Diese sind nämlich alle be-
greifbar. Wenn der Mensch diese Rede vernimmt, so erfolgt dieses Vernehmen 
durch die Aufnahme seiner Seele (Rūh). Die Seele ist nämlich ziemlich unbe-
greifbar. Das Vernehmen erfolgt ohne Buchstaben und Worte. Das Sprechen 
des Menschen zu Ihm geschieht ebenfalls mit der Seele, ohne Buchstaben und 
Worte. Auch diese Worte sind ziemlich unbegreifbar, denn jemand, der unbe-
greifbar ist, vernimmt sie. 

Allah, der Erhabene, vernimmt die [Worte und] Laute der Menschen [und 
aller Geschöpfe] auf unbegreifbare Weise. Er hört ohne Buchstaben und Worte 
und ohne eine Reihenfolge davor und danach. Denn Allah, der Erhabene, un-
terliegt nicht der Zeit. [Er existierte, als es noch keine Zeit gab. Er erschuf die 
Zeit im Nachhinein.] Wenn der Mensch diese Rede hört, hört er sie mit jedem 
Partikel und seinem gesamten Dasein. Wenn er spricht, ist sein gesamtes Dasein 
ein Sprecher. Sein ganzes Dasein ist ein Ohr und sein ganzes Dasein ein Mund. 
Am Tag des Versprechens (Mīthāq) haben die herausgenommenen Partikel die 
Frage „Alastu bi-rabbikum?“ (Bin Ich nicht euer Herr?) mit ihrer ganzen Exis-
tenz, ohne irgendetwas [wie Luft, Trommelfell und Nerven] dazwischen, ver-
nommen. Sie sagten mit ihrer gesamten Existenz „Balā!“ (Ja!). Sie waren gänzlich 
ein Ohr und gänzlich ein Mund. Wäre das Ohr getrennt vom Mund, wären Hören 
und Sprechen nicht unbegreifbar und man hätte nicht mit dem Unbegreifbaren 
gesprochen. Gedichtsvers: 

Die Sachen des Sultans werden ausschließlich von seinen Tieren getragen. 

Die Bedeutung, die durch die Seele empfangen wird, nimmt in der Vorstellung 
des Menschen die Form von Buchstaben und Worten ein. Die Vorstellungskraft 
des Menschen ähnelt der Welt der Gleichnisse im Makrokosmos (al-Ālam al-
kabīr). Wenn sie hier die Form von Buchstaben und Worten annimmt, ist es, als 
hätte man sie mit dem Ohr gehört. Denn jede Bedeutung hat in jener Welt eine 
Form/Erscheinung. Auch wenn die Bedeutung unbegreifbar ist, hat sie eine Er-
scheinung. Doch sie kann verstanden werden, indem sie sich dort in einer be-
greifbaren Erscheinung manifestiert. 

Wenn der Reisende in seiner Vorstellung aneinandergereihte Buchstaben 
und Worte vorfindet, denkt er, dass diese Buchstaben und Worte vom Ursprung 

– 1349 –



(Asl) kämen, und sagt, er habe sie von dort vernommen. Er kann nicht erkennen, 
dass diese Buchstaben und Worte die Erscheinungen der von der Seele emp-
fangenen Bedeutungen in der Vorstellung sind und dass das Hören und die 
gehörte „ausgesprochene Rede“ (al-Kalām al-lafzī) die Erscheinung des unbe-
greifbaren Hörens und der unbegreifbaren Rede sind. Ein Gotteskenner, dessen 
Gotteserkenntnis (Maʿrifa) vollkommen ist, kann die Aspekte einer jeden Stufe 
voneinander unterscheiden und wird sie nicht miteinander verwechseln. Wie 
man sieht, bedeutet die Rede auf der unbegreifbaren Stufe und das Hören dieser 
Rede, dass sie der Seele mitgeteilt wird und die Seele sie empfängt. Die Worte 
und Buchstaben wiederum, die auf die Bedeutungen verweisen, die zur Seele 
kommen, sind die Erscheinungen dieser Bedeutungen in der Vorstellung, die 
wie die Welt der Gleichnisse ist. Einige dachten, sie würden die Buchstaben 
und Worte von Allah, dem Erhabenen, vernehmen. Es gibt zwei Gruppen von 
Menschen, die so denken: Die erste Gruppe sagt, dass diese Buchstaben und 
Worte erschaffen sind und die urewige unartikulierte Rede (al-Kalām an-nafsī) 
ausdrücken. Die zweite Gruppe behauptet, dass sie die göttliche Rede direkt 
hören würde. Sie erachten diese aneinandergereihten Buchstaben und Worte 
als göttliche Rede und können nicht unterscheiden zwischen dem, was Allah, 
dem Erhabenen, gebührt und was Seiner nicht würdig ist. Von diesen ist die 
erste Gruppe die bessere. Die zweite Gruppe hingegen sind unwissende und ir-
regegangene Menschen. Möge Allah, der Erhabene, dem Besten aller Menschen 
und seiner reinen Familie und seinen Gefährten Frieden geben! Āmīn. 

43 — ZWEITER BAND, 98. BRIEF  
Dieser Brief wurde an seine Söhne Muhammad Saʿīd und Muhammad Maʿsūm, 

möge Allah sich ihrer erbarmen, Schätze verborgener Erkenntnisse, geschrieben. 
Er erläutert die Nähe Allahs, des Erhabenen, zu den Geschöpfen und den Un-
terschied zwischen den Übeln der Nichtexistenz (ʿAdam) und des Iblīs. 

Ich lobpreise Allah, den Erhabenen, und grüße Seine erwählten Diener. 
Frage: Die Gelehrten sagen: „Allah, der Erhabene, befindet sich nicht in 

dieser Welt und auch nicht außerhalb davon. Er ist nicht mit der Welt verbunden 
und auch nicht getrennt von ihr.“ Wie lautet die Erläuterung dieser Worte? 

Antwort: Dinge wie innerhalb oder außerhalb, verbunden oder getrennt zu 
sein, sind denkbar zwischen zwei existenten Dingen. Doch in unserer Frage sind 
nicht zwei Dinge existent, sodass diese nicht denkbar sind. Denn Allah, der Er-
habene, existiert, während alles andere als Er Einbildung und Illusion/Vorstellung 
ist. Die scheinbare Existenz der Geschöpfe ist durch die Macht Allahs fortdauernd 
und hört mit dem Vergehen der Einbildung und Illusion nicht auf zu existieren. 
Die endlosen Wohlgaben und Strafen im Jenseits sind für sie vorgesehen. Doch 
die Existenz der Geschöpfe ist nur Einbildung und Illusion. [D. h. sie sind extra-
mental (in der Realität) nicht existent, sondern es erscheint der Einbildung und 
Vorstellung, als seien sie existent.] Sie sind keine Existierenden außerhalb der 
Einbildung und Vorstellung. Die Macht Allahs, des Erhabenen, lässt diese ima-
ginären Erscheinungen, die man sich vorstellt, fortdauern. [Er bewahrt sie vor 
dem Vergehen, als wären sie extramental existent.] Er lässt sie so erscheinen, als 
ob sie tatsächlich existierten. Wer sich von der Erscheinung täuschen lässt, denkt, 
sie würden existieren, da er sieht, dass sie in der Existenz bleiben. Er sagt folglich, 
dass es zwei Existierende gäbe. In anderen Briefen wurden umfassende Kenntnisse 
zu diesem Thema vermittelt. 

Von etwas, das in der Vorstellung existiert, kann nicht gesagt werden, dass es 

– 1350 –



mit etwas, das extramental existiert, verbunden oder innerhalb davon sei. Doch 
es kann gesagt werden, dass etwas Existentes sich nicht innerhalb einer in der 
Vorstellung existierenden Sache befindet und auch nicht außerhalb und getrennt 
davon und auch nicht verbunden mit ihr ist. Denn an dem Ort, an dem sich das 
Existierende befindet, gibt es die in der Vorstellung befindliche Sache nicht, 
sodass es nicht möglich ist, ihre Orte in Bezug zueinander zu benennen. Das fol-
gende Beispiel soll dies verdeutlichen: Wir binden etwas Kleines wie einen Stein 
oder Eisen an eine Schnur und drehen es um unsere Hand [so als ob wir eine 
Kette um unseren Finger drehen]. Dieses kleine Objekt, das sich auf einer Kreis-
bahn dreht, wird „Nuqta dschawwāla“ (rotierender Punkt) genannt. Da sich der 
rotierende Punkt mit hoher Geschwindigkeit dreht, erscheint er aus der Ferne 
als Kreis. Dabei ist das, was extramental (in der Realität) existiert, der Punkt. 
Extramental gibt es keinen Kreis, seine Existenz ist imaginär. Der Kreis hat 
keine Existenz wie der Punkt. Es kann nicht gesagt werden, dass der Punkt sich 
innerhalb oder außerhalb des Kreises befinde. Sie sind auch nicht miteinander 
verbunden oder getrennt voneinander. An der Stelle des Punktes gibt es keinen 
Kreis. Deshalb ist es nicht möglich, ihre Position zueinander zu erwähnen. 

Frage: Allah, der Erhabene, teilt mit, dass Er der Welt nahe ist und sie umfasst. 
Wie lässt sich das erklären?  

Antwort: Diese Nähe (Qurb) und dieses Umfassen (Ihāta) sind nicht so, wie 
ein Objekt einem anderen nahe ist oder es umfasst. Es handelt sich um eine Nähe 
und ein Umfassen, die man nicht kennen und begreifen kann. Wir glauben daran, 
dass Allah, der Erhabene, nahe ist und umfasst, doch wir können nicht wissen, 
wie dies ist. Wir sagen in Bezug auf Ihn nicht, dass Er innerhalb der Welt, 
außerhalb davon, damit verbunden oder davon getrennt sei. Denn der Islam hat 
diese vier nicht erklärt. Wir können sagen, dass in unserem Beispiel der rotierende 
Punkt dem imaginären Kreis nahe ist, ihn umschließt und mit ihm ist. Doch wir 
können nicht wissen, wie es ist. Denn es ist nur der Punkt, der tatsächlich existiert. 
Wir sagen, dass er verbunden, getrennt, innerhalb oder außerhalb davon ist, doch 
wir können auch sagen, dass ihre Beschaffenheit nicht gekannt werden kann. 
Wenn nämlich bekannt ist, wie der Zustand zwischen zwei Seiten ist, müssen 
beide Seiten extramental existieren. Wenn der Zustand zwischen beiden Seiten 
nicht bekannt ist, ist die Existenz beider Seiten nicht erforderlich. Es ist ein 
Irrtum anzunehmen, dass das Unbekannte wie das Bekannte sei. Mit anderen 
Worten: „Der Vergleich des Verborgenen mit dem Sichtbaren ist nichtig.“ 

Anmerkung: Wir haben gesagt, dass die Welt imaginär und ein Wesen in der 
Vorstellung ist. Damit ist gemeint, dass die Welt auf der Ebene der Einbildung 
und Vorstellung erschaffen wurde. Es handelt sich um ein Wesen, das mit den 
Sinnen wahrgenommen und erfasst wird, aber nicht extramental (in der Realität) 
existiert. Wenn beispielsweise der Kreis, der extramental nicht existiert, sondern 
nur in der Vorstellung, beständig in diesem Zustand gehalten werden könnte 
und auch dann in diesem Zustand bliebe, wenn die Einbildungen und Vorstellungen 
vergehen, dann wäre es so, als ob er extramental existieren würde, obwohl er ex-
tramental nicht existiert. Der Kreis würde jedoch nicht existieren, wenn es ex-
tramental keinen Punkt gäbe. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Auch Art und Weise von Schönheiten ist schön und bemerkenswert,  
und dass sie in den Worten anderer erwähnt werden, zeigt ihren Wert. 

Wenn gesagt wird, dass der Kreis das Erscheinen des Punktes verdeckt, dann 
hat das seine Berechtigung. Wenn gesagt wird, der Kreis sei wie ein Spiegel, der 
die Existenz des Punktes zeigt, ist dies ebenfalls zutreffend. Wenn gesagt wird, 
er sei ein Hinweis auf die Existenz des Punktes, ist dies genauso richtig. Zu sagen, 

– 1351 –



dass er den Punkt verdecke, ist eine Aussage von Unwissenden. Zu sagen, er sei 
ein Spiegel, passt zur Gottesfreundschaft und dies wird „Īmān schuhūdī“ genannt. 
Zu sagen, er sei ein Hinweis oder Zeichen, ist dem „Īmān ghaybī“ vorbehalten. 
Der Īmān ghaybī ist stärker und wertvoller als der Īmān schuhūdī. Beim Schuhūd 
wird nämlich ein Schatten [eine Illusion] gesehen. Beim Ghayb hingegen gibt es 
diesen Irrtum nicht. Beim Īmān ghaybī wird nichts erlangt, doch er ist am Ziel, 
dass Erreichen hat stattgefunden. Auch wenn beim Schuhūd etwas erlangt wird, 
hat ein Erreichen nicht stattgefunden, es wird auf andere Dinge, Schatten und 
Illusionen geschaut. Kurzgefasst ist Schuhūd eine Unvollkommenheit und Wusūl 
(das Erreichen) eine Vollkommenheit. Nicht jeder, der sich als Tasawwuf-
Anhänger ausgibt, wird unsere Worte verstehen. Sie denken, Schuhūd sei höher 
als Wusūl. Die Sophisten unter den griechischen Philosophen bezeichneten die 
Welt als Illusion und Einbildung. Sie sagten, die Welt sei eine Erscheinung in 
der Vorstellung des Menschen und dass diese Erscheinung sich mit der Verän-
derung der Einbildungen und Illusionen verändern würden. Beispielsweise sagten 
sie: „Wenn die Einbildung etwas als süß wahrnimmt, ist es süß, während dieselbe 
Sache bitter ist, wenn die Einbildung zu einem anderen Zeitpunkt sagt, dass sie 
bitter ist.“ Wie ignorant und töricht sie doch sind, dass sie die Erschaffung Allahs, 
des Erhabenen, nicht erkennen konnten. Sie haben diese Tatsache sogar geleugnet. 
Sie haben nicht die Nähe [der Existenz der Welt] zur extramentalen Existenz er-
kannt. Dadurch glaubten sie nicht daran, dass sich in dieser Welt Werke befinden, 
die der extramentalen Existenz würdig sind, und somit glaubten sie nicht an die 
ewigen Strafen und Wohlgaben. Dabei hat der Mukhbir sādiq [also derjenige, 
der stets die Wahrheit sagt], Friede sei mit ihm, diese verkündet. Sie werden de-
finitiv stattfinden. Diese Philosophen sind die Soldaten des Teufels. In Vers 19 
der Sure al-Mudschādala heißt es sinngemäß: „Die Armee des Teufels wird 
gewiss besiegt werden und Verlust erleiden.“ 

Frage: Warum wird die Welt nicht als existierend bezeichnet und sie nicht als 
existent gewusst, obwohl ihre Existenz, auch wenn in der Einbildung und Vor-
stellung, fortdauernd ist und obwohl dieser Existenz ewige Gaben und Strafen 
zukommen werden? 

Antwort: Gemäß den Tasawwuf-Anhängern ist „Wudschūd“ (die Existenz, 
das Sein) das Ehrenvollste und Wertvollste. Die Existenz ist Anfang aller Güte 
und Überlegenheit. Sie können sich die Existenz, die wertvoller ist als alles 
andere, bei niemand anderem außer Allah, dem Erhabenen, vorstellen. Denn 
alles andere als Er ist unvollkommen und schlecht. Kann man das Wertvollste 
dem Schlechten geben? Diese Worte der Tasawwuf-Anhänger beruhen auf spi-
ritueller Enthüllung (Kaschf) und Scharfblick (Firāsa). Gemäß ihrer spirituellen 
Enthüllungen ist die Existenz einzig und allein Allah vorbehalten, Er allein ist 
existent (mawdschūd). Dass sie andere Dinge als Ihn „existent“ nennen, liegt 
daran, dass diese Dinge eine unbekannte Bindung zu jener Existenz haben. So 
wie der Schatten dank seines Ursprungs besteht, so besteht alles durch Seine 
Existenz. Die auf der Ebene der Einbildung befindliche Erscheinung (Thubūt) 
ist ein Schatten der Schatten jener Existenz. [Im Türkischen wird das Wort 
„Wudschūd“ für den Körper verwendet. Doch im Arabischen bedeutet Wudschūd 
nicht Materie, Objekt oder Körper, sondern Existenz. D. h. es ist ein Attribut.] 
Da diese Existenz extramental (also tatsächlich) existiert, ist Allah der Erhabene, 
wirklich existent. Auch wenn wir die Ebene der Einbildung und Vorstellung, die 
man fortdauern lässt, als einen Schatten der Schatten der extramentalen Ebene 
bezeichnen, wären beide Schatten und daher kann es angemessen sein, die Er-
scheinung in der Einbildung als „extramentale (wirkliche/tatsächliche) Existenz 
(Wudschūd khāridschī)“ zu bezeichnen. Dementsprechend kann gesagt werden, 

– 1352 –



dass die Welt extramental existiert. Wie man sieht, kommt alles, was das Kon-
tingente [also die Schöpfung] besitzt, von der Stufe der Existenz. Es als extramental 
existent zu bezeichnen, ohne zu bedenken, dass es ein Schatten ist, wäre nicht 
richtig. Andernfalls würde es zu einem Partner Allahs, des Erhabenen, in Seinem 
Attribut „Wudschūd“ gemacht werden. Wenn dieser Bedürftige [also Imām ar-
Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein] also gesagt hat, dass die Welt extramental 
existiert, dann muss dies in dieser gerade erwähnten Bedeutung verstanden 
werden. Die Kalām-Gelehrten sagen, dass Wudschūd und Thubūt identisch seien, 
was bedeutet, dass sie lexikalisch synonym sind. Doch Wudschūd und Thubūt 
sind voneinander sehr unterschiedlich! Die meisten derer, denen Enthüllungen 
und spirituelle Schau zuteilwird, sowie die meisten Gelehrten sagten: „Allah, 
der Erhabene, selbst ist Wudschūd.“ Thubūt hingegen ist theoretisch, etwas 
geistig Vorgestelltes. 

Nützliche Anmerkung: So wie die Existenz die Quelle alles Guten und jeglicher 
Vollkommenheit und der Beginn aller Schönheiten ist, so ist ihr Gegenstück, die 
Nichtexistenz (ʿAdam), gewiss die Quelle allen Übels und jeglicher Unvollkom-
menheit und der Beginn jeder Hässlichkeit und Verderbnis. Von ihr gehen die 
Sünden aus und sie ist Anlass für das Irregehen. Nichtsdestotrotz besitzt sie auch 
Fähigkeiten und Schönheiten. Ihre größte Vorzüglichkeit besteht darin, sich ge-
genüber der Existenz vollkommen zu vernichten. Die Übel und Mängel in sich 
zu versammeln, indem sie sich gegenüber der Existenz befindet, ist ihre Fähigkeit. 
Ein Spiegel für die Existenz zu sein, die Vollkommenheiten der Existenz zu re-
flektieren und diese Vollkommenheiten über das Wissen hinaus voneinander zu 
unterscheiden und sie vom Allgemeinen zum Detail zu führen, ist die schöne Ei-
genschaft der Nichtexistenz. Kurzgefasst dient sie der Existenz und die Schönheit 
der Existenz kommt in ihrem Spiegel der Übel, Hässlichkeit und Unvollkom-
menheit zum Vorschein. Die Unbedürftigkeit der Existenz wird erkennbar durch 
die Bedürftigkeit der Nichtexistenz, die Erhabenheit des einen durch die Nie-
derträchtigkeit des anderen, die Hoheit des einen durch die Niedrigkeit des 
anderen und das Herrsein des einen durch die Sklaverei des anderen. In einem 
persischen Doppelvers heißt es: 

Ich bin es, der meinen Meister zum Rang des Meisters gehoben hat,  
ich war der Sklave, der dem Herren zur Freiheit verholfen hat. 

Iblīs, Ursache allen Übels und aller Verirrungen, ist schlimmer als die Nicht-
existenz. Er hat keine der Fähigkeiten, die die Nichtexistenz besitzt. Die sinnge-
mäße Aussage „Ich bin besser als er“ in Vers 12 der Sure al-Aʿrāf hat alle seine 
guten Eigenschaften getilgt und ihn schlimmer als alles andere werden lassen. 
Da die Nichtexistenz nichts erreichen kann und nicht existiert, wurde sie zum 
Zeichen der Existenz und zum Spiegel der schönen Dinge. Der Verfluchte aber 
widersetzte sich mit seiner Behauptung der Existenz und Güte, weshalb er 
verbannt wurde. Die schöne Entgegnung sollte von der Nichtexistenz gelernt 
werden, denn sie entgegnet dem Sein mit dem Nichtsein und der Vollkommenheit 
mit der Unvollkommenheit. Wenn Größe und Majestät erscheinen, zeigt sie ihre 
Niedrigkeit und Gebrochenheit. Da der verfluchte Iblīs hochmütig und eigensinnig 
war, hat er sozusagen die Übel der Nichtexistenz in sich aufgesogen, sodass es 
scheint, als wäre an der Nichtexistenz nichts als Gutes geblieben. Ein Spiegel für 
das Gute zu sein, setzt gewiss voraus, selbst gut zu sein. Die Aussage „Die Ehre, 
die Gegenstände des Sultans zu tragen, ist nur seinen eigenen Tieren vorbehalten“ 
ist bekannt. Iblīs hatte eine wertvolle Aufgabe. Er reinigte die Geschöpfe vom 
Übel. Doch aufgrund seiner Selbstgefälligkeit und seines Hochmutes sah er 
keinen Nutzen an seinen Diensten. Er erlitt sowohl im Diesseits als auch im 

– 1353 –



Jenseits Verlust. Die Nichtexistenz hingegen blieb dank ihres Nichtseins nicht 
beraubt, obwohl sie unvollkommen und schlecht ist. Ihr wurde die Ehre zuteil, 
ein Spiegel der Existenz zu sein. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Das Schilf sagte, es sei leer, und erhielt einen süßen Geschmack,  
der Baum erhob sein Haupt und wurde zerhackt. 

Frage: Woher kam dieses Übel zu Iblīs? Alles, was nicht Nichtexistenz (ʿAdam) 
ist, ist Existenz (Wudschūd), die wiederum kein Übel in sich birgt. Woher kommt 
dann das Übel? 

Antwort: So wie die Nichtexistenz ein Spiegel der Existenz ist und ihre Güte 
und Vollkommenheit widerspiegelt, so ist auch die Existenz ein Spiegel der Nicht-
existenz und spiegelt ihr Übel und ihre Unvollkommenheit wider. [Iblīs besteht 
wie jedes andere Geschöpf aus Nichtexistenz und Existenz.] So wie Iblīs das 
Übel seiner eigenen Nichtexistenz aufnahm, nahm er auch das Übel auf, das von 
der Nichtexistenz auf seine Existenz reflektiert wurde. Er nahm sowohl das ihm 
innewohnende Übel als auch das von außerhalb kommende Übel auf. Der Wahn 
seiner Existenz, die das Übel reflektiert, zeigte ihm das Nichtsein, das eine der 
guten Eigenschaften der Nichtexistenz ist, nicht. Als auch das Übel, das im Spiegel 
der Existenz sichtbar war, zum Vorschein kam, erlitt er endlosen Verlust. O mein 
Herr! Wende unsere Herzen nicht auf die Seite Deiner Feinde, nachdem Du uns 
rechtgeleitet hast! Überhäufe uns mit Deiner Barmherzigkeit! Du allein bist der 
Gnädige und Gütige! 

 
Mein Gott, was ist das für eine Liebe, deren Feuer mir in dem Leibe, sowie in der Seele sitzt, 
Deren Freude fühlt man, kann aber nicht zeigen, dass man sie besitzt, 
Wohin sollte ich mich schon abwenden von meinem Sultan, 
Den dieses Herz liebt und bis zum Tode niemand anderen lieben kann. 
  
Augenblicke seiner Gegenwart sind nicht vergönnt jedermann, 
Diese kostbaren Zeiten sind ewige Erinnerungen, die man nie vergessen kann,  
Wer eure Hoheit, wie wir, auch nur ahnt, der beteuert mit Gewissheit, 
„In unserer Zeit gibt es keinen Helden wie dich, mit Sicherheit.“ 
  
Mit einem geheimen Schlüssel, habt ihr erobert mein Herz, 
Von nun an ist jeder Unmut meiner Triebseele vergebens, auch wenn es schmerzt,  
Jede Nachtigall würde sich verlieben in solch eine getreue Rose, oder? 
Wer sagt denn, es gäbe keinen warmen Frühling im tiefsten Winter? 
  
Wie ein Tropfen aus dem Jungbrunnen, erscheint mir aus deinem Munde, jedes einzelne Wort, 
Für meine Errettung, kenne ich nur dich, niemanden sonst und keinen anderen Ort, 
O Schönster unter den Schönen, der einzige in dieser Zeit, 
Uns Sündern ist deine Nähe, die größte Gabe, mit Sicherheit. 

 
 
 
 

 

– 1354 –



44 — ZWEITER BAND, 42. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Husāmuddīns Sohn Khādscha Dschamāluddīn 

Husayn geschrieben und behandelt, dass sich das Ziel/Ende jenseits des Āfāq 
und Anfus befindet. 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. Gepriesen sei Allah, der Herr der Welten. Bitt-
gebete und der Friede seien auf dem erhabenen Propheten, der als Barmherzigkeit 
für die Welten gesandt wurde. Bittgebete und der Friede seien bis zum Jüngsten 
Tag auf seinen wertvollen Familienmitgliedern und Verwandten und seinen rang-
hohen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein. 

Wenn ein Reisender (Sālik), nachdem er seine Absicht korrigiert und sich 
von den weltlichen Begierden befreit hat, beginnt, des Namens Allahs, des Er-
habenen, zu gedenken, strenge Riyāda übt [d. h. die Begierden der Triebseele 
nicht ausführt], schwere Mudschāhada übt [d. h. tut, was der Triebseele missfällt] 
und dadurch die Läuterung (Tazkiya) seiner Triebseele erreicht, seine schlechten 
Charaktereigenschaften zu guten werden, er seine Sünden bereut und ihm zu-
teilwird, sich Allah, dem Erhabenen, zuzuwenden, die Liebe zur Welt aus seinem 
Herzen verschwindet und er Geduld, Gottvertrauen und Zufriedenheit erlangt, 
er beginnt, allmählich und der Reihe nach die Bedeutungen und Zeichen dieser 
Errungenschaften in der Welt der Gleichnisse (Ālam al-mithāl) zu sehen und 
sich selbst im Spiegel dieser Welt der Gleichnisse als von den Verunreinigungen 
des Menschseins und den Niederträchtigkeiten der menschlichen Eigenschaften 
bereinigt sieht, dann hat er den Sayr āfāqī (also das Fortschreiten außerhalb 
seiner selbst) vollendet. Einige verhielten sich bei dieser Reise vorsichtig. Sie 
sahen jeden der sieben Feinstoffe (Latīfa) des Menschen im Spiegel der Welt 
der Gleichnisse als farbiges Licht (Nūr). Die Reinigung eines jeden Feinstoffes 
erkannten sie daran, dass sein eigenes Licht in der Welt der Gleichnisse erschien. 
Sie begannen diese spirituelle Reise beim Feinstoff namens „Herz“ (Qalb). Lang-
sam und der Reihe nach schritten sie voran bis zum letzten Feinstoff. Beispielsweise 
sahen sie als Zeichen für die Reinigung (Läuterung) des Herzens des Reisenden, 
dass im Spiegel der Welt der Gleichnisse ein rotes Licht erscheint. Das Zeichen 
für die Reinheit des Feinstoffes „Seele“ (Rūh) ist gelbes Licht. So gibt es fünf 
Lichter, welche die Reinheit der fünf Feinstoffe anzeigen. D. h. ein Reisender, 
der die äußere Reise vollendet, sieht die Veränderung seiner Eigenschaften und 
seines Charakters im Spiegel der Welt der Gleichnisse. Er nimmt in dem Spiegel 
jener Welt seine eigene Finsternis und sein Übel wahr und erkennt, dass er 
gereinigt ist. Der Reisende sieht in jedem Moment dieser Reise in der Welt der 
Gleichnisse die Veränderung seiner Zustände. Er sieht die Veränderungen in 
jener Welt, die über die Veränderungen in ihm selbst informieren. Die Welt der 
Gleichnisse gehört zum Āfāq [d. h. zu den Dingen, die sich außerhalb des Menschen 
befinden.] Somit schreitet der Mensch im Āfāq voran. Ja, in Wirklichkeit reist 
der Reisende in sich selbst und vollzieht in sich selbst Veränderungen. D. h. in 
seinen Eigenschaften und seinem Charakter gibt es eine willkürliche, qualitative 
Handlung. Er selbst aber sieht diese Handlung im Āfāq und ist sich seiner selbst 
nicht bewusst. Deswegen wurde dies auch „Sayr āfāqī“ (Reise außerhalb des 
Menschen) genannt. Mit der Vollendung dieser Reise im Āfāq ist auch die „Reise 
zu Allah“ (Sayr ilallāh) vollendet. Sie sagten hierzu, dass die „Entwerdung“ 
(Fanā) eingetreten ist, und bezeichneten diese Reise zu Allah als „Sulūk“. 

Die spirituelle Reise danach nennen sie „Sayr anfusī“ (Reise innerhalb des 
Menschen) oder auch „Sayr fillāh“ („Reise in Allah“). Sie sagen, dass auf dieser 
Reise „Baqā billāh“ („Bestehen mit Allah“) eintritt, und dass es auf dieser Stufe 
nach dem Sulūk zur „spirituellen Anziehung“ (Dschadhba) kommt. 

– 1355 –



Da die Feinstoffe des Reisenden bei der ersten Reise geläutert, von den 
menschlichen Mängeln bereinigt werden, sind diese Feinstoffe zu einer Art 
Spiegel geworden, der die Reflexionen (Aks) und Schatten/Erscheinungen (Zill) 
des göttlichen Namens, der der Erzieher [Rabb] des Reisenden ist, in sich zeigt. 
Sie sind zum Spiegel der Manifestation der verschiedenen Teile dieses Namens 
geworden. 

Die zweite Reise wird deshalb als „anfusī“ bezeichnet, weil das Anfus (Innere) 
des Reisenden, d. h. er selbst, zum Spiegel der Reflexionen und Schatten der 
Namen geworden ist; der Reisende reist aber nicht etwa in sich selbst. So wurde 
ja auch die Reise außerhalb des Menschen deshalb als „Sayr āfāqī“ bezeichnet, 
weil die Welt der Gleichnisse ein Spiegel ist; es ist aber nicht so, dass der Reisende 
im Āfāq reiste. Diese zweite Reise ist in Wirklichkeit eine Reise der Schatten 
und Vorstellungen der Namen in den Spiegeln des Anfus. Deswegen haben sie 
ihn gar als „Reise des Geliebten im Liebenden“ bezeichnet. In einem persischen 
Doppelvers heißt es: 

Das, was sich bewegt, ist nicht der Spiegel,  
sondern die Bilder im Spiegel. 

Diese Reise wird aus dem Grund als „Sayr fillāh“ („Reise in Allah“) bezeichnet, 
da der Reisende sich die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, als Charakterei-
genschaften aneignet. Er geht von einer Eigenschaft zur anderen über. Denn 
auch der Spiegel hat Anteil an manchen Eigenschaften der Erscheinungen/Bilder 
im Spiegel. Somit ist es so, als würde er in den Namen Allahs, des Erhabenen, 
reisen. 

Dies ist die Bedeutung der Aussagen der Tasawwuf-Anhänger. Der Zustand 
derer, die Stufen innehaben, und der Wille der Autoritäten sind nicht gemäß 
dem Verständnis aller. Jeder spricht im Maße seines Verständnisses und andere 
leiten aus dieser Aussage gemäß dem Grad ihres Verständnisses eine Bedeutung 
ab. Es mag sein, dass eine Person mit ihren Worten einen Sachverhalt erklären 
will und die Zuhörer aus ihren Worten etwas anderes verstehen. 

Diesen Bedürftigen bedrückt es, dass die Tasawwuf-Anhänger den Sayr anfusī 
unbedacht als Sayr fillāh bezeichnen und ihn ohne zu zögern Baqā billāh nennen 
und als Erreichen des Zieles ansehen. Es fällt schwer, diese Worte richtig zu 
deuten und zu korrigieren. 

Es ist, als ob man im Sayr āfāqī von den Übeln gereinigt wird und im Sayr 
anfusī gute Eigenschaften aneignet. Die Trennung von Übeln ist nämlich der 
Stufe der Entwerdung (Fanā) angemessen und das Erlangen des Guten passt zur 
Stufe des Bestehens (Baqā). Dieser Sayr anfusī, so sagten sie, habe kein Ende. 
Sie dachten, dass selbst wenn das Leben des Menschen endlos wäre, diese Reise 
nicht enden würde. Denn sie sagten, dass die Eigenschaften der Geschöpfe kein 
Ende hätten. Die endlosen Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, manifestieren 
sich im Spiegel der Feinstoffe des Reisenden und es erscheint eine Vollkommenheit 
seiner Vollkommenheiten. Deswegen endet diese Reise nicht und findet keinen 
Abschluss. 

Sie bezeichneten die Entwerdung, die beim Sayr āfāqī entsteht, und das Be-
stehen, das beim Sayr anfusī entsteht, zusammen als „Gottesfreundschaft“ (Wilāya) 
und nahmen an, dass dies das Ende der Vollkommenheit und des Aufstiegs sei. 
Wenn die Reise hiernach weitergeht, so erfolgt diese wieder zurück, und sie 
nannten diese Reise „Sayr anillāh“ (Reise von Allah weg). Während des Abstiegs 
gibt es eine vierte Reise, die sie als „Sayr fil-aschyā“ (Reise in den Dingen) be-
zeichnet haben. Sie sagten, dass die dritte und vierte Reise dazu dienen, andere 

– 1356 –



zur Vollkommenheit (Kamāl) zu führen und sie spirituell zu leiten (Irschād), 
während die ersten zwei Reisen dazu gedacht seien, die Gottesfreundschaft zu 
erlangen. 

In einem Hadith heißt es: „Zwischen Allah, dem Erhabenen, und dem Diener 
gibt es 70.000 Schleier aus Licht (Nūr) und 70.000 Schleier aus Finsternis (Zul-
ma).“ 

Gemäß einigen der Tasawwuf-Anhänger werden im Sayr āfāqī 70.000 Schleier 
durchschritten. Sie sagten, bei jedem der sieben Feinstoffe würden 10.000 Schleier 
durchquert werden. Sie dachten, dass mit der Beendigung dieser Reise sämtliche 
Schleier gehoben seien und der Reisende mit dem Sayr fillāh beginne und die 
„Wusla“ (Erreichen) genannte Stufe erreiche. 

Genau diese Dinge sind es, was die Gottesfreunde (Awliyā) als „Sayr“ und 
„Sulūk“ bezeichnen. Sie sagten, dass auch die Vervollkommnung des Menschen 
und seine spirituelle Führung anderer so erfolge. 

Nachfolgend schreibe ich jene Erkenntnisse, die mit der Gnade und Güte Al-
lahs, des Erhabenen, diesem Bedürftigen unter diesen offenkundig wurden, und 
auf welche Art und Weise ich erzogen wurde, nieder, und zwar mit der Absicht, 
diese Wohlgabe kundzutun und meine Dankbarkeit auszudrücken. Menschen 
mit wachem Herzen werden davon profitieren. 

Allah, der Erhabene, ist bītschūn und bītschigūna, d. h. Er gleicht nichts und 
niemandem und es kann nicht begriffen werden, wie Er ist. Er ist weder im Āfāq 
(also außerhalb des Menschen), noch im Anfus (also innerhalb des Menschen). 
Deshalb wäre es nicht richtig, den Sayr āfāqī als Sayr ilallāh und den Sayr anfusī 
als Sayr fillāh zu bezeichnen. Beide Reisen sind nämlich Sayr ilallāh. Der Sayr 
fillāh ist eine Reise, die nichts mit dem Āfāq und dem Anfus zu tun hat und 
jenseits von dem ist, was jenseits ist. Es ist verwunderlich, dass sie den Sayr anfusī 
als Sayr fillāh bezeichnet haben. Sie dachten, diese Reise sei endlos und uner-
schöpflich und sie könne nicht vollendet werden, wenn man sie endlos fortsetzt. 
Dabei ist das Anfus genauso wie das Āfāq ein Geschöpf, was bedeutet, dass sie 
eine Reise in den Geschöpfen vollführen. Dadurch geraten sie in großen Irrtum 
und endlosen Verlust! Wenn dann auf ewig keine Entwerdung eintritt, kann das 
Bestehen überhaupt nicht verwirklicht werden. Wie soll dann das „Erreichen“ 
(Wusūl) realisiert werden? Und wie können Annäherung und Vollkommenheit 
jemals erreicht werden? Subhānallāh! Wenn schon die Großen des Tasawwuf 
sich damit abfinden, anzunehmen, eine Fata Morgana sei Wasser, den Sayr ilallāh 
als Sayr fillāh zu bezeichnen, die Geschöpfe für den Schöpfer zu halten und 
etwas, das Raum und Zeit unterworfen ist, unbegreifbar zu nennen, kann man 
sich dann über die Kleinen und Kurzsichtigen beschweren? Welch Schande! Wie 
konnte es dazu kommen, dass sie das Anfus als Allah, den Erhabenen, bezeichnen, 
diese begrenzte und endliche Reise als endlos erachten und sagen, beim Sayr 
anfusī würden im Spiegel der Feinstoffe des Reisenden die Namen und Eigen-
schaften Allahs, des Erhabenen, erscheinen? Dabei sind diese Erscheinungen 
nur ein Schatten der Reflexionen und Schatten der Namen und Eigenschaften 
und nicht die Namen und Eigenschaften selbst. Diesen Aspekt werden wir am 
Ende des Briefes noch ausführlicher erläutern, inschāʾallāh. 

Allah, der Erhabene, ist bītschūn und bītschigūna. Alles Begreifbare und 
Denkbare ist fern von Ihm. Deshalb kann Er sich nicht in den Spiegeln des Āfāq 
und Anfus befinden. Was in diesen Spiegeln gesehen wird, sind die Erscheinungen 
der Dinge, die örtlich und zeitlich sind. Indem das Āfāq und Anfus überschritten 
werden, muss man Ihn jenseits des Āfāq und Anfus suchen. Ob nun das Āfāq 
oder das Anfus, so wie sich Sein Wesen nicht im Spiegel der Geschöpfe befinden 
kann, so können sich auch Seine Namen und Eigenschaften nicht dort befinden. 

– 1357 –



Alles, was sich an diesen Orten reflektiert, sind Reflexionen, Schatten und Gleich-
nisse der Namen und Eigenschaften. Sogar die Schatten und Gleichnisse der 
Namen und Eigenschaften sind jenseits des Āfāq und Anfus. Hier gibt es nichts 
anderes als die Erscheinung der Macht, denn die Namen und Eigenschaften 
Allahs, des Erhabenen, sind wie Er selbst unvergleichbar und unbegreifbar. Sie 
haben keine Abbilder und Gleichnisse. Solange man das Āfāq und das Anfus 
nicht hinter sich gelassen hat, ist nicht begreifbar, was mit den Reflexionen und 
Schatten der Namen und Eigenschaften gemeint ist. Wie also sollen die Eigen-
schaften und Namen selbst jemals verstanden werden? Es ist verwunderlich, dass 
das, was diesem Bedürftigen vermittelt und gezeigt wurde, keineswegs im Einklang 
ist mit dem, was jene Großen geschmeckt und gesehen haben. Wenn ich eines 
davon erwähne, wer würde es glauben? Wer würde es akzeptieren? Wenn ich 
sie aber verheimliche, dann würde ich es dulden, dass sich Wahrheit mit Falschheit 
vermischt und unerlaubte Aussagen über Allah, den Erhabenen, getätigt werden. 
Deshalb werde ich unweigerlich mitteilen, was richtig und in Bezug auf Allah, 
den Erhabenen, würdig ist. Was Ihm nicht gebührt, werde ich verwerfen. Sie 
mögen mir glauben oder nicht. Das ist nichts, worüber ich nachdenke oder 
worüber ich mir Sorgen mache. Wer Zweifel an seinen eigenen Erkenntnissen 
und Enthüllungen hat, fürchtet die Ablehnung anderer. Wenn aber das Korrekte 
klar ist wie die Sonne, die Korrektheit der Enthüllungen so offensichtlich wie 
der Vollmond ist und man sich von Reflexionen und Illusionen befreit und sich 
der Abbilder und Gleichnisse entledigt hat, wird es dann jemals Zweifel an den 
Erkenntnissen geben? Mein Meister [Muhammad Bāqī], möge seine Seele gesegnet 
sein, sagte: „Das Zeichen für die Korrektheit der Zustände sind vollkommene 
Gewissheit und Glaube an diese.“ Darüber hinaus wurde ein jeder Zustand, von 
dem diese Großen berichteten, mit der Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, 
diesem Bedürftigen [also Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein] 
einzeln mitgeteilt. Die Erkenntnisse des Tawhīd (Einsheit), Ittihād (Vereinigung), 
Ihāta (Umfassen) und Sarayān (Ausbreiten) wurden gezeigt. Die innere Natur 
dessen, was diesen Großen gezeigt und vermittelt wurde, hat sich ereignet. Die 
Feinheiten des Wissens und der Erkenntnisse traten hervor. Ich blieb lange Zeit 
auf dieser Stufe. Ich erlangte mehr oder weniger all diese. Kann es dann noch ir-
gendwelche Zweifel und Bedenken bei diesen Dingen geben? 

Schließlich wurde mit der Güte Allahs, des Erhabenen, klar, dass all das, was 
gesehen und erkannt wurde, Spielereien und Erscheinungen der Schatten, Re-
flexionen und Illusionen waren. Es ist nichts anderes, als sich in Gleichnissen 
und Illusionen zu verlieren. Das Gesuchte ist jenseits dessen. Das Gewünschte 
ist etwas anderes. Als ich das begriff, wandte ich mich wohl oder übel von all 
diesen Erkenntnissen ab. Ich wandte mich dem unvergleichbaren göttlichen 
Wesen zu und nahm Abstand von allem, was einen Ort, eine Menge und eine 
Qualifikation hat. Wäre mein Zustand nicht derart gewesen, hätte ich dann jemals 
Worte tätigen können, die denen der Großen nicht entsprechen? Wenn diese 
Differenz nicht das Wesen und die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, beträfe 
und nicht in Bezug auf die Erhabenheit und Transzendenz Allahs wäre, hätte 
ich ebenfalls keine Worte getätigt, die denen dieser Großen nicht entsprechen, 
und meinen Mund nicht aufgemacht. Ich war nämlich wie ein Bettler, der die 
Reste der Wohlgaben, die ihnen zuteilwurden, sammelt. Ich bin ein Diener, der 
ihre Tafeln der Wohlgaben reinigt. Ich wiederhole noch einmal, dass sie es sind, 
die diesen Bedürftigen [also Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein], 
gütig erzogen haben. Sie sind es, die mit ihren vervielfachten Gunstbezeugungen 
Nutzen gewährten. Aber was sollte ich tun? Da es um das Wesen und die Eigen-
schaften Allahs, des Erhabenen, geht und Begriffe verwendet werden, die Seinem 
heiligen Wesen nicht gebühren, ist es nicht vereinbar mit der Frömmigkeit und 

– 1358 –



der Dienerschaft, hierüber zu schweigen und sich vor der Verleugnung anderer 
zu fürchten. 

Bei der Wahdat al-wudschūd (Einheit der Existenz) und anderen ähnlichen 
Erkenntnissen sind sich die Gelehrten und die Tasawwuf-Anhänger aufgrund 
von Vernunft und logischem Folgern uneinig. Die Differenz dieses Bedürftigen 
hingegen basiert auf spiritueller Enthüllung (Kaschf) und Schau (Schuhūd). Die 
Gelehrten sagen, dass die Erkenntnisse der Tasawwuf-Anhänger hässlich sind. 
Dieser Bedürftige aber sagt, dass diese zwar schön sind, aber nicht das eigentliche 
Ziel und der Wunsch selbst, und man diese hinter sich lassen und voranschreiten 
soll. Schaykh Alāʾud-dawla, möge seine Seele gesegnet sein, folgt ebenfalls nicht 
den Erkenntnissen der Wahdat al-wudschūd und erachtet sie wie die Gelehrten 
als hässlich. Dies ist verwunderlich, denn seine Erkenntnisse basieren auf Ent-
hüllung. Jemand, dem Enthüllungen zuteilwerden, wird diese Erkenntnisse nicht 
als hässlich erachten. Denn bei der Wahdat al-wudschūd gibt es seltsame Zustände 
und verwunderliche Erkenntnisse. Diese Erkenntnisse sind nicht hässlich. Doch 
in diesen Erkenntnissen zu verharren, ist wiederum nicht schön. 

Frage: Geht aus diesen Worten nicht hervor, dass sich die Großen des Tasawwuf 
auf einem falschen (bātil) Weg befinden und die Wahrheit (Haqīqa) eine andere 
ist als deren Enthüllungen und Erkenntnisse? 

Antwort: Bātil (falsch, Falschheit) ist etwas, das auf keiner Wahrheit beruht. 
Doch diese Zustände und Erkenntnisse sind das Resultat übermäßiger Liebe. 
Die Liebe zu Allah, dem Erhabenen, ergreift diese Großen so sehr, dass ihnen 
die Namen und die Existenz anderer Dinge nicht in den Sinn kommen. Sie sehen 
nichts anderes mehr. Aufgrund des Liebesrausches und des Ergriffenseins von 
diesem Zustand sehen sie gezwungenermaßen alles andere als nichtig. Außer 
Allah, dem Erhabenen, sehen sie nichts mehr. Kann dieser Zustand als falsch 
bezeichnet werden? Hier gibt es keine Falschheit. Die Wahrheit hat sie um-
schlossen. Diese Großen sind in der Liebe zu Allah versunken und haben sich 
selbst und alles andere vernichtet. Könnte die Falschheit jemals in ihre Nähe 
kommen? Sie sind absolut im Recht und befinden sich auf der Wahrheit. Können 
die Gelehrten, die nur die Erscheinung kennen, deren Wirklichkeit verstehen? 
Was können sie anderes verstehen als die scheinbare Unvereinbarkeit? Was von 
deren Größe können sie erlangen? 

Die korrekte Aussage ist, dass es jenseits dieser Zustände und Erkenntnisse 
weitere Vollkommenheiten und Überlegenheiten gibt und neben jenen Voll-
kommenheiten diese Zustände und Erkenntnisse wie ein Tropfen im Vergleich 
zum Ozean sind. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Der Himmel ist tief unten im Gegensatz zum Thron, 
aber gegenüber der Erde ist er sehr hoch. 

Kehren wir zu unserem Thema zurück: In Bezug auf das Zerreißen der Schleier 
sagen sie, dass beim Sayr āfāqī alle Schleier des Lichts und der Dunkelheit 
gehoben werden. Gemäß diesem Bedürftigen ist auch diese Aussage nicht zu-
treffend. Ich verstehe dies sogar vollkommen anders. Ich sehe nämlich, dass zur 
Hebung der Schleier der Dunkelheit alle Geschöpfe überschritten werden, d. h. 
der Sayr āfāqī und der Sayr anfusī vollendet werden müssen. Und für die Hebung 
der Schleier des Lichts muss die Reise in den Namen und Eigenschaften Allahs, 
des Erhabenen, erfolgen. D. h. die Namen, Eigenschaften und Beziehungen 
dürfen gar nicht mehr gesehen werden. Erst dann heben sich sämtliche Schleier 
des Lichts und der „Wasl uryānī“ [d. h. nur zu Ihm zu gelangen] wird erreicht. 
Es gibt nur sehr wenige, die so sind. Beim Sayr āfāqī heben sich nicht einmal die 
Hälfte der Schleier der Dunkelheit. Können sich dann die Schleier des Lichts je 

– 1359 –



heben? Die Schleier sind vielerlei. Deshalb gerieten sie in Verwirrung. Beispiels-
weise ist die Dunkelheit der Schleier der Triebseele größer als die Dunkelheit 
der Schleier des Herzens. Schleier, deren Dunkelheit geringer ist, erschienen 
wie Schleier des Lichts. Die Scharfsichtigen aber verwechseln die Schleier der 
Dunkelheit nicht mit den Schleiern des Lichts. Sie bezeichnen die Dunkelheit 
nicht als Licht. Dies ist eine solche Wohlgabe Allahs, des Erhabenen, die Er ge-
währt, wem Er will. Er ist allgütig. 

Auf dem Weg, auf dem dieser Bedürftige [also Imām ar-Rabbānī, möge seine 
Seele gesegnet sein] mit Erziehung geehrt wurde, gibt es sowohl die spirituelle 
Anziehung (Dschadhba) als auch die spirituelle Reise (Sulūk). Die Bereinigung 
der Feinstoffe [von den schlechten menschlichen Eigenschaften] und die Füllung 
mit den Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, erfolgen beisammen. Die Reinigung 
(Tasfiya) [Sulūk] und die Läuterung (Tazkiya) [Dschadhba] geschehen auf diesem 
Weg zusammen. Während des Sayr anfusī wird auch der Sayr āfāqī gleichzeitig 
beschritten. Innerhalb der Reinigung erfolgt auch die Läuterung. Die spirituelle 
Anziehung verwirklicht auch die spirituelle Reise. Das Āfāq befindet sich im 
Anfus. Die Bereinigung der Feinstoffe aber erfolgt vor der spirituellen Anziehung 
und die Reinigung vor der Läuterung. Es ist das Anfus, das auf diesem Weg vor 
Augen ist, und nicht das Āfāq. Daher gelangt man auf diesem Weg schnell zum 
Ziel. Ich kann gar sagen, dass dieser Weg definitiv zum Ziel führt. Es besteht 
keine Möglichkeit, dass dieser Weg nicht zum Ziel führt. Man muss Allah, den 
Erhabenen, um Ausrichtung auf dem rechten Weg (Istiqāma) und Gelegenheit 
bitten. 

Ich sagte, dass dieser Weg definitiv zum Ziel führt. Denn der Anfang dieses 
Weges ist die spirituelle Anziehung, die gewiss zum Ziel führt. Was die Reisenden 
auf dem Weg zurücklässt, sind entweder die Stufen auf dem Weg oder trockene 
Anziehungen, die nicht mit der Reise einhergehen. Diese beiden Hindernisse 
sind auf diesem Weg nicht vorhanden. Denn die Reise ist an die Anziehung ge-
bunden. Sie erfolgt gemeinsam mit der Anziehung und innerhalb der Anziehung. 
Hier gibt es weder eine reine Reise noch trockene Anziehung. Deshalb wird dem 
Reisenden der Weg nicht abgeschnitten. Dieser Weg ist der Pfad, der den Pro-
pheten, Friede sei mit ihnen, vorbehalten ist. Diese Großen gelangten durch 
diesen Pfad entsprechend ihrer unterschiedlichen Stufen an das Ziel. Sie haben 
das Āfāq und Anfus mit einem Schritt überquert und den zweiten Schritt über 
das Āfāq und Anfus hinaus gesetzt. Sie haben die spirituelle Reise und Anziehung 
hinter sich gelassen. Das Ende der spirituellen Reise ist nämlich bis zum Ende 
des Sayr āfāqī. Das Ende der spirituellen Anziehung ist bis zum Ende des Sayr 
anfusī. Wenn der Sayr āfāqī und der Sayr anfusī vollendet sind, sind auch die 
spirituelle Reise (Sulūk) und die spirituelle Anziehung (Dschadhba) vollendet. 
Danach bleibt weder die Reise noch die Anziehung. Jene, die sich auf der Reise 
befinden und denen Anziehung zuteilwird, können diese Aussage nicht begreifen. 
Für sie gibt es nämlich keinen Weg jenseits des Āfāq und Anfus. Ihnen zufolge 
könnte der Mensch, wenn er ewig leben und stets den Sayr anfusī vollführen 
würde, diesen dennoch nicht vollenden. Einer dieser Großen sagte, wie im fol-
genden Doppelvers erwähnt: 

Auch wenn der Mensch sein ganzes Leben laufen würde,  
käme er nicht heraus aus seinem Selbst. 

Jene, die mir diesen Weg wiesen, sind derart groß, dass ich es ihnen zu ver-
danken habe, dass meine Augen geöffnet wurden. Dank ihnen kann ich diese 
Dinge sagen. Das Alphabet des Tasawwuf habe ich von ihnen gelernt. Den Rang 
der Mawlawiyya habe ich durch ihre Zuwendung (Tawaddschuh) erreicht. Wenn 

– 1360 –



ich Wissen besitze, sind es nur ein paar Tropfen aus ihrem Ozean des Wissens. 
Besitze ich Gotteserkenntnis, ist es das Werk ihrer Gunst. Den Weg, dessen 
Ende an den Anfang platziert wurde, habe ich von ihnen gelernt. Von ihnen 
habe ich das Ende des Seils erhalten, das in Richtung der Qayyūmiyya zieht. Mit 
einem einzigen ihrer Blicke habe ich solche Dinge erlangt, die andere nicht 
einmal nach 40-tägiger Entbehrung (Tschile) sehen können. Durch ihre Worte 
erlangte ich solche Dinge, die andere mit jahrelanger Bemühung nicht erlangen 
können. Zwei persische Doppelverse: 

 
Wer einen Blick von Schamsuddīn in Täbris erlangt,  
der lacht über diejenigen mit harten Methoden und übermäßigem Eifer, 
 
Die Naqschibandīs sind eine erstaunliche Gemeinschaft,  
still und leise führen sie zum Ziel, ihre Begleiter. 

 
Diese Großen beginnen den Weg beim Sayr anfusī und vollenden den Sayr 

āfāqī zusammen mit ihm. Auf diesen Zustand verweisen sie mit dem Ausdruck 
„Safar dar watan“. 

Der Weg dieser Großen ist äußerst kurz und führt schnell zum Ziel. Das Ende 
des Weges der anderen erreicht den Anfang dieses Weges. Deshalb sagten sie: 
„Wir haben das Ende an den Anfang gestellt.“ Kurzgefasst ist der Weg dieser 
Großen weitaus höher als andere Tasawwuf-Wege. Ich kann sagen, dass deren 
Gegenwärtigsein und „Āgāh“-Sein [also jeden Augenblick mit Allah, dem Er-
habenen, zu sein] über dem Gegenwärtigsein der meisten von ihnen stehen. Des-
halb sagten sie: „Unsere Bindung ist höher als alle anderen Bindungen.“ Da es 
aber jenseits des Āfāq und Anfus und über der spirituellen Reise und Anziehung 
für die Gottesfreunde keinen Weg gibt, haben auch diese Großen gezwungener-
maßen nicht über das gesprochen, was jenseits des Āfāq und Anfus ist, und nicht 
über das informiert, was außerhalb der Reise und Anziehung liegt. Übereinstim-
mend mit den Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft sagten sie: „Nach dem 
Fanā und Baqā sehen und finden die Gottesfreunde alles in sich selbst.“ Da sie 
in sich selbst reisten, folgten sie dem Vers in der Sure adh-Dhāriyāt, der sinngemäß 
besagt: „Es befindet sich in euch selbst. Warum seht ihr es nicht?“ 

Lobpreis und Dank gebühren Allah, dem Erhabenen, dafür, dass diese Großen 
zwar nicht über das, was jenseits des Anfus liegt, informiert haben, sie aber auch 
nicht am Anfus hängen geblieben sind. Sie wollen das Anfus genauso wie das 
Āfāq vernichten, indem sie „Lā“ sagen. Wie alles außer Allah, dem Erhabenen, 
sehen sie auch das Anfus als nichtexistent an. Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, 
möge seine Seele gesegnet sein, sagte: „Alles, was du siehst, hörst und kennst, 
ist nicht Er. All dies muss beim Aussprechen von ,Lā‘ vernichtet werden.“ In 
einem persischen Doppelvers heißt es: 

Sie sind Naqschibandīs, aber schauen sich nicht an Erscheinungen,  
Menschen jedoch suchen durch ihre Verwirrung Erscheinungen. 

Das Vernichten anderer Dinge ist etwas anderes als das Vergehen der anderen 
Dinge. 

Wir sagten, dass man sich bei der Gottesfreundschaft nicht jenseits der Reise 
und Anziehung und des Āfāq und Anfus begeben kann. Denn über diesen vier 
Fundamenten der Gottesfreundschaft beginnen die „Vollkommenheiten des 
Prophetentums“ (Kamālāt an-nubuwwa). Die Gottesfreundschaft kann nicht 
hierher gelangen. Die meisten der Gefährten der Propheten, Friede sei mit ihnen, 
und nur wenige Glückselige, die keine Prophetengefährten sind, erlangten diese 
Gabe, da sie den Propheten gänzlich folgten. Sie schritten voran, indem sie auf 

– 1361 –



diesem Weg, der auch die spirituelle Anziehung und Reise in sich einschließt, 
reisten, und sie begaben sich somit jenseits der Reise und Anziehung. Sie befreiten 
sich von Schatten und Illusionen und ließen wie das Āfāq auch das Anfus hinter 
sich. Die Manifestationen des Wesens (Tadschalliyāt dhātiyya), die für andere 
wie ein Blitz kurz einschlagen und wieder vergehen, sind hier kontinuierlich. 
Ihre Angelegenheit steht gar über allen Manifestationen, ob sie nun wie ein Blitz-
einschlag kurz sind oder kontinuierlich. Denn bei allen Manifestationen [Er-
scheinungen] befinden sich, auch wenn nur wenig, Schatten und Reflexionen. 
Doch für diese Großen kommt ein Schatten, der so klein ist wie ein Punkt, wie 
ein Berg vor. Der Beginn der Errungenschaften dieser Großen sind die Anziehung 
des göttlichen Wesens und Seine Liebe. Indem diese Liebe mit der Gnade Allahs, 
des Erhabenen, jeden Augenblick zunimmt, nimmt die Liebe zu anderen Dingen 
allmählich ab und die Bindung zu anderen Dingen vergeht allmählich. Wenn die 
Gottesliebe eine glückselige Person einhüllt und keine Liebe zu anderen Dingen 
verbleibt und die Gottesliebe diese Arten der Liebe ersetzt, verschwinden seine 
niederen Eigenschaften und alle seine schlechten Charakterzüge. Er erlangt die 
Dinge, die beim Sayr āfāqī zuteilwerden, ohne dass es einer langen Reise, strenger 
Askese und schweren Bemühungen bedarf. Denn Liebe erfordert Gehorsam ge-
genüber dem Geliebten. Wenn die Liebe ihren Höhepunkt erreicht, wird auch 
der Gehorsam vollkommen. Wenn es zu einem vollkommenen Gehorsam ge-
genüber dem Geliebten kommt, soweit es die menschliche Kraft vermag, werden 
die „al-Maqāmāt al-aschara“ (zehn Stufen) erreicht. [Die zehn Stufen sind Tawba 
(Reue), Zuhd (Enthaltsamkeit), Waraʿ (Achtsamkeit), Sabr (Geduld), Faqr (Be-
dürftigkeit), Schukr (Dankbarkeit), Khawf (Furcht), Radschā (Hoffnung), Ta-
wakkul (Gottvertrauen) und Ridā (Zufriedenheit), wie im Buch Naschr al-mahāsin 
geschrieben steht.] Mit diesem „Sayr mahbūbī“ wird wie der Sayr āfāqī auch der 
Sayr anfusī vollendet sein. Denn derjenige, der stets die Wahrheit sagt, Friede 
sei mit ihm, sagte: „Der Mensch ist mit dem beisammen, den er liebt.“ Da sich 
der Geliebte jenseits des Āfāq und Anfus befindet und der Liebende mit ihm 
beisammen sein wird, gelangt er über das Āfāq und Anfus hinaus. Damit wird er 
auch den Sayr anfusī hinter sich gebracht haben und die Gabe des Beisammenseins 
erlangen. Dank dieser Gabe der Liebe (Mahabba) beschäftigen sich diese Großen 
nicht mit dem Āfāq und Anfus, sondern das Āfāq und das Anfus folgen ihnen. 
Die spirituelle Reise und Anziehung sind mit deren Handlungen verbunden. Das 
Kapital dieser Großen ist die Liebe und Liebe erfordert Gehorsam gegenüber 
dem Geliebten. Gehorsam gegenüber dem Geliebten wiederum geschieht durch 
das Befolgen der islamischen Bestimmungen (al-Ahkām al-islāmiyya). Denn der 
Weg, der dem Geliebten gefällt, sind die islamischen Bestimmungen. Demnach 
ist das Anzeichen für eine starke Liebe, die islamischen Bestimmungen sehr ein-
zuhalten. Die islamischen Bestimmungen einzuhalten bedeutet, die Gebote zu 
erfüllen und die Verbote zu meiden. Vollkommene Einhaltung der islamischen 
Bestimmungen wiederum geschieht mit Ilm (Wissen), Amal (Handeln im Einklang 
mit dem Wissen) und Ikhlās (Aufrichtigkeit, Verrichten der Taten ausschließlich 
für das Wohlgefallen Allahs). Ikhlās, der in allen Worten, Handlungen, Bewe-
gungen und Haltungen von selbst entsteht, wird dem Mukhlas zuteil. Der Mukhlis 
kann dieses Geheimnis nicht verstehen. Es wurde gesagt, dass der Mukhlis in 
großer Gefahr ist. 

Kehren wir zu unserem Thema zurück: Der Zweck der spirituellen Reise 
(Sayr und Sulūk) und das Erwartete von der Anziehung (Dschadhba) und Rei-
nigung (Tasfiya) ist die Läuterung der Triebseele von schlechten Gewohnheiten 
und hässlichen Eigenschaften. Die Spitze dieser hässlichen Eigenschaften besteht 
darin, der Triebseele verfallen zu sein und sich in ihren Begierden und Wünschen 
zu verfangen. Demnach ist der Sayr anfusī notwendig. Es ist erforderlich, von 

– 1362 –



den schlechten Eigenschaften zu den schönen überzugehen. Der Sayr āfāqī ist 
nicht notwendig. Der Zweck, das Ziel ist nicht von dieser Reise abhängig. Denn 
dem Āfāq verfallen zu sein, resultiert daraus, der Triebseele verfallen zu sein. 
Der Mensch liebt alles, weil er sich selbst liebt. Er liebt seine Kinder und sein 
Vermögen, da er von ihnen profitieren wird. Da der Mensch beim Sayr anfusī 
von der Liebe zu Allah, dem Erhabenen, umhüllt wird und dadurch davon befreit 
wird, sich selbst zu lieben, vergeht damit zusammen auch die Liebe zu den Kindern 
und zum Vermögen. Demnach ist der Sayr anfusī zwingend erforderlich. Der 
Sayr āfāqī, der daran gebunden ist, wird damit gemeinsam zuteil. Die Reise der 
Propheten, Friede sei mit ihnen, war ausschließlich der Sayr anfusī. Der Sayr 
āfāqī wurde gemeinsam mit ihr absolviert. Ja, auch der Sayr āfāqī wird, ohne an 
einer Zwischenstation anzuhalten, kontinuierlich vollführt. Wird das Ende erreicht, 
ist dies auch gut. Bleibt man aber unterwegs hängen und gelangt nicht zum Ende, 
ist es nahezu nutzlos. Er wird dann als eines der Hindernisse für das gewünschte 
Ziel betrachtet. 

Je weiter der Sayr anfusī fortschreitet, desto mehr Nutzen wird erlangt. Diese 
Reise zu vollenden und das Anfus zu überschreiten, ist eine große Wohlgabe. 
Warum sollte es notwendig sein, die Veränderungen des Anfus im Spiegel des 
Āfāq zu sehen und die Veränderungen, die in einem selbst stattfinden, im Āfāq 
zu sehen? Genauso verhält es sich damit, die Reinheit des Herzens in der Welt 
der Gleichnisse zu erkennen und diese Reinheit in der Welt der Gleichnisse als 
rotes Licht zu sehen. Warum überlässt man dies nicht dem eigenen Gewissen 
und warum erfasst man die eigenen Veränderungen und die Reinheit nicht mit 
dem Scharfsinn (Firāsa)? Es ist bekannt, dass jemand 12 Jahre lang keinen Arzt 
benötigte und die Veränderungen in seinem Zustand mit seinem eigenen Gewissen 
erkannte. Mit seinem Scharfsinn wusste er, ob er gesund oder krank ist. Ja, beim 
Sayr āfāqī gibt es viele Kenntnisse, Erkenntnisse, Manifestationen und Erschei-
nungen. Sie alle sind aber nur Erscheinungen von Schatten. Es ist, sich mit Gleich-
nissen und Illusionen zu vertrösten. Wie wir in einigen Briefen dargelegt haben, 
ist der Sayr anfusī an Schatten und Reflexionen gebunden. Demnach ist der Sayr 
āfāqī an den Schatten der Schatten gebunden. Denn das Āfāq ist wie die Schatten 
des Anfus und wie ein Spiegel, der das Anfus widerspiegelt. Die Veränderungen 
im Anfus im Spiegel des Āfāq zu sehen und die Reinigung der Feinstoffe und 
ihre Aneignung der göttlichen Eigenschaften im Spiegel des Āfāq zu erkennen, 
ähnelt dem, dass der Mensch sich im Traum in der Welt der Gleichnisse als Herr-
scher oder Pol (Qutb) seiner Zeit sieht. Dabei ist er weder ein Herrscher noch 
ein Pol. Aus diesem Traum geht aber hervor, dass er extramental (in der Realität), 
im Wachzustand ein Herrscher oder Pol werden kann. Die Läuterung (Tazkiya) 
[also die Reinigung der Feinstoffe] findet im Sayr anfusī statt. Was beim Sayr 
āfāqī gesehen wird, informiert darüber, dass diese Läuterung möglich und wahr-
scheinlich ist. Solange man sich beim Sayr anfusī nicht rein sieht und mit dem 
Gewissen nicht erkennt, dass man gereinigt ist, kommt es nicht zur Entwerdung 
und derjenige kann die „zehn Stufen“ nicht erreichen. Sein Anteil an den sieben 
Zuständen ist lediglich Luft. Es ist ersichtlich, dass sich auch der Sayr anfusī im 
Sayr ilallāh befindet. Dass mit der Vollendung des Sayr ilallāh die Entwerdung 
eintritt, ist an die Vollendung des Sayr anfusī gebunden. Der Sayr fillāh findet 
lange Zeit nach dem Sayr anfusī statt. 

O du glückseliger Mensch! Da beim Sayr anfusī das Wissen und die Liebe 
des Menschen zu sich selbst nicht mehr bleiben, bleibt auch seine Bindung zu 
sich selbst nicht bestehen. Folglich vergeht auch seine Bindung zu anderen. Denn 
der Grund für seine Bindung an andere war seine Bindung zu sich selbst. Demnach 
wird der Sayr āfāqī innerhalb des Sayr anfusī vollzogen. Wenn der Reisende 

– 1363 –



allein den Sayr anfusī durchläuft, befreit er sich sowohl von der Bindung zu sich 
selbst als auch von der Bindung zu anderen. Aus diesen Darlegungen wurde die 
Bedeutung von Sayr anfusī und Sayr āfāqī mit Leichtigkeit verstanden. Denn 
die Reise im Anfus ist auch eine Reise im Āfāq. Die allmähliche Beseitigung der 
Bindungen zu sich selbst ist die Reise im Anfus. Während des Sayr anfusī die 
Bindungen zum Āfāq zu lösen, ist wiederum der Sayr āfāqī. Doch den Sayr āfāqī 
und den Sayr anfusī, wie ihn andere beschreiben, darzulegen, ist schwierig. Ja, 
bei Dingen, die richtig sind, gibt es keine Schwierigkeiten. 

Sie sagen, beim Sayr anfusī würden im Spiegel der Feinstoffe des Reisenden 
die Namen und Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, erscheinen. Sie nennen 
dies Füllung nach der „Entleerung“ (Takhliya). Diese Erscheinungen sind in 
Wirklichkeit die Erscheinung eines Schattens der Schatten der Namen und Ei-
genschaften. Erst zeigt sich ein Schatten der Schatten der Namen und Eigenschaften 
im Spiegel des Suchenden und reinigt ihn von den Dunkelheiten und Übeln, die 
ihm innewohnen, vollzieht also „Tasfiya“ (Reinigung) und „Tazkiya“ (Läuterung). 
Diese Reinigung und Läuterung erfolgen nach Vollendung des Sayr anfusī. So 
sind die Feinstoffe „entleert“ (d. h. geläutert) und eignen sich nun für die Er-
scheinung der Namen und Eigenschaften. Die Entleerung, die beim Sayr anfusī 
erlangt wird, ist an die Vollendung der Reinigung und Läuterung gebunden. Die 
Entleerung, die beim Sayr āfāqī erscheint, ist keine wirkliche Entleerung. Deshalb 
sind die Namen und Eigenschaften beim Sayr anfusī nicht sichtbar. Demnach 
geschieht das Erreichen des Schattens vor der Trennung von allem außer dem 
Geliebten. D. h. solange ein Schatten der Schatten des Geliebten nicht im Spiegel 
des Reisenden gesehen wird, kommt es nicht zur Trennung von allem außer dem 
Geliebten. Doch das Erreichen des Geliebten geschieht, nachdem man sich von 
anderen getrennt hat. Demnach müssen jene Großen des Tasawwuf, die sagten, 
dass „das Erreichen vorher erfolgt“ damit das Erreichen eines Schattens gemeint 
haben. Diejenigen hingegen, die sagten, das Erreichen erfolge später, meinten 
das Erreichen des Ursprungs. Somit ist der Unterschied zwischen beiden Seiten 
nur ein begrifflicher. Schaykh Abū Saʿīd al-Kharrāz, möge seine Seele gesegnet 
sein, ging anders an die Sache heran und sagte: „Solange du nicht erlöst bist, 
kannst du nicht finden, und solange du nicht findest, kannst du nicht erlöst sein! 
Ich weiß nicht, welches der beiden vorher erfolgt.“ Es versteht sich, dass das 
Finden des Schattens vor der Erlösung erfolgt, während das Finden des Ursprungs 
nach der Erlösung erfolgt. Hier gibt es keinen Platz für Zweifel. Ebenso erscheinen 
am Morgen vor Sonnenaufgang die Schatten des Sonnenlichts und reinigen die 
Erde von der Dunkelheit. Nachdem die Dunkelheit verschwunden und das 
gesamte Areal geklärt ist, geht die Sonne selbst auf. Auch hier geht das Erscheinen 
des Schattens der Sonne dem Verschwinden der Dunkelheit voraus, und der Son-
nenaufgang findet nach der Beseitigung der Dunkelheit und des Schattens statt. 
Hier jedoch gehen die Beseitigung der Dunkelheit und die Klärung des Areals 
dem Erscheinen der Schatten nicht voraus. 

 
 

Der Gesandte Allahs fastete tagsüber und nachts war er beschäftigt mit dem Gebet, 
 

Bist du ein Gefolge, so folge seiner Sunna in jedem einzelnen Gebot. 

 
 

 
 

– 1364 –



45 — ZWEITER BAND, 35. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Muhammad Abdullāh, den Sohn seines Meisters Mu-

hammad Bāqī [971-1012, Delhi], möge Allah sich ihrer erbarmen, geschrieben 
und beantwortet zwei Fragen und erläutert das „Sehen der Gewissheit“ (Ayn 
al-yaqīn): 

Ich lobpreise Allah den Erhabenen, spreche Friedensgrüße für Muhammad 
Mustafā, Friede sei mit ihm, und bete für Euch. Euer wertvoller Brief ist ange-
kommen. Als wir ihn lasen, hat er uns sehr glücklich gemacht. Ihr schreibt, dass 
Ihr jeden Moment gedenkt. Wie schön und gesegnet dies ist! Wenn die Gabe, 
die Ihr innerhalb von drei Monaten erlangt habt, auf anderen Wegen in zehn 
Jahren zuteilwird, erachten sie dies als großen Gewinn. Seid dankbar für diese 
Wohlgabe! Da ich weiß, dass Ihr von hoher Natur erschaffen seid und nicht mit 
Selbstgefälligkeit und Hochmut befleckt werdet, wenn Ihr den Wert solcher Zu-
stände vernehmt, habe ich die Größe dieser Gabe kundgetan. Vergesst niemals 
den sinngemäßen Vers: „Wenn ihr dankbar seid, werde Ich Meine Gaben ver-
mehren!“ 

Ihr teilt mit, dass die Erkenntnisse des Tawhīd sich zuvor zu verwirklichen 
begannen. Auch diese sind ein gesegneter Gewinn. Verlangt die Verwirklichung 
dieses Zustandes! Doch bemüht Euch sehr, die Anstandsregeln (Ādāb) des Islams 
zu achten! Haltet die Pflichten der Dienerschaft ein! Wenn diese Zustände korrekt 
und nicht mangelhaft sind, dann sind sie das Ergebnis immenser Liebe zum Ge-
liebten. Denn wo auch immer der Liebende hingeht, sieht und kennt er niemand 
anderen als den Geliebten. Gleich, woher er Vergnügen und Geschmack empfindet, 
erachtet er sie als vom Geliebten stammend. Ein Liebender in diesem Zustand 
sieht die Geschöpfe zwar, doch er erachtet sie alle als ein Geliebter (Mahbūb). 
In diesem Zustand wird keine Entwerdung (Fanā) erreicht. Denn kommt es zur 
Entwerdung, wird der Mensch gänzlich erfasst vom Sehen einer einzigen Existenz, 
weshalb die Geschöpfe gänzlich unsichtbar werden. Dieser Zustand wird deshalb 
als Entwerdung bezeichnet, weil keine Geschöpfe mehr sichtbar sind. Die wahre 
Entwerdung jedoch wird dann erreicht, wenn keine der göttlichen Eigenschaften 
und Namen, keine einzige Bindung und keine getrennte Erscheinung mehr 
sichtbar sind. Man sieht nichts anderes als das göttliche Wesen und denkt an 
nichts anderes. Genau hier endet der Sayr ilallāh (die Reise zu Allah). Sich von 
allen Schatten/Erscheinungen zu lösen, ereignet sich hier. Zu diesem Zeitpunkt 
ist der Gotteskenner beim Ursprung der Ursprünge. Er hat die Anzeichen über-
wunden und ist zum Ursprung selbst gelangt. Das Wissen (Ilm) ist zum Sehen 
(Ayn) geworden und das Hören wurde zum Erreichen. Die Glückseligkeit des 
reinen Erreichens (al-Wasl al-uryānī) [d. h. Ihn allein zu erreichen] ist eingetreten 
und noch viele, viele weitere Dinge mehr! Diese Stufe und dieser hohe Rang 
kann nur durch Zeichen, Symbole und Codes ausgedrückt werden, dies wiederum 
kann nur verdeckt und verborgen erfolgen. 

Frage: Unser geehrter Sohn verlangt von uns die Erläuterung des „Sehens 
der Gewissheit“ (Ayn al-yaqīn). Denkt er etwa, dass dieses Sehen begreifbar 
sei? 

Antwort: Dies zu erklären ist sehr schwierig. Was soll ich tun, was soll ich 
sagen, was soll ich mitteilen? Wie soll ich es mit dem Verstand in Einklang 
bringen? Mein verehrter Sohn! Ich hoffe, Ihr werdet mich entschuldigen. Verlangt 
nicht das Hören und Lernen, sondern diesen Zustand zu erreichen und zu etab-
lieren. 

Frage: Die Bedeutungen der mehrdeutigen (mutaschābih) Verse im edlen 
Koran kennen die Gelehrten mit unerschütterlichem (rāsikh) Wissen. Wie können 

– 1365 –



diese Bedeutungen verstanden werden? 
Antwort: Die Antwort auf diese Frage ist feiner und verdeckter als die Antwort 

auf die erste Frage und muss auch noch mehr verborgen werden. Diese zwei 
Fragen verweisen darauf, dass dieses wertvolle Kind von hoher Natur erschaffen 
ist. 

Die Bedeutung der mehrdeutigen Verse in den Schriften Allahs, des Erhabenen, 
zu verstehen, ist einzig den Propheten, Friede sei mit ihnen, vorbehalten. Vielleicht 
lassen sie nur wenige aus ihren Gemeinden einen Schluck von diesem Wissen 
kosten, weil sie ihnen gänzlich folgen und damit beehrt wurden, ihre Erben zu 
sein. Auch für diese glücklichen Menschen wird der Schleier, der das Gesicht 
dieser Schönheit bedeckt, im Diesseits angehoben. Es wird gehofft, dass im 
Jenseits sehr viele aus ihren Gemeinden diese Gabe erlangen werden, da sie 
ihren Propheten folgten. Meinem Verständnis nach werden auch im Diesseits 
neben diesen sehr wenigen Personen auch andere mit dieser Gabe beehrt. Diesen 
wird aber nicht den Kern dieser Angelegenheit mitgeteilt und die Bedeutung 
nicht kundgetan. D. h. sie deuten die mehrdeutigen Verse korrekt, wissen aber 
nicht, was diese Bedeutungen sind. Die mehrdeutigen Verse sind Zeichen, die 
auf Beziehungen und Zustände verweisen. Diese Menschen können diese Zustände 
erfahren. Doch ihnen wird nicht mitgeteilt, worum es sich bei diesen Zuständen 
handelt. Bei einem unserer Geliebten sehen wir diesen Zustand. Man möge nun 
bedenken, wie es um andere steht! Eure Frage danach hat die Tür der Hoffnung 
geöffnet! 

O mein Herr! Vermehre unser Licht, das Du uns gewährt hast! Bedecke 
unsere Sünden und Mängel! Du bist es, der zu allem fähig ist. Ich sende meinen 
Gruß. 

46 — DRITTER BAND, 77. BRIEF  
Dieser Brief wurde an seinen verehrten Sohn Muhammad Saʿīd, möge seine 

Seele gesegnet sein, geschrieben und teilt die Geheimnisse in der Wirklichkeit 
der Kaaba sowie die Feinheiten in den Wirklichkeiten des Gebets und des Ein-
heitsbekenntnisses mit: 

Gepriesen sei Allah, der Erhabene, dafür, dass Er uns den rechten Weg wies. 
Wenn Er aus Seiner Barmherzigkeit heraus diesen nicht mitgeteilt hätte, wer 
hätte ihn dann schon finden können? Wir glauben an die Propheten unseres 
Herrn, Friede sei mit ihnen. Auf der höchsten Stufe war lediglich Nūr. [Dies ist 
ein Nūr, dessen Beschaffenheit unbekannt ist.] Ich habe diese Stufe als die Wirk-
lichkeit (Haqīqa) der Kaaba gefunden und dies auch so geschrieben. Über dieser 
Stufe befindet sich eine noch höhere Stufe, die die Wirklichkeit des edlen Korans 
ist. Die prächtige Kaaba ist durch den edlen Koran zur Kibla (Gebetsrichtung) 
aller geworden und wurde damit beehrt, dass die Menschen sich in ihre Richtung 
niederwerfen. 

Der Imām (Anführer) ist der Koran, er steht vorne. Doch es ist die Kaaba, 
die nach vorne gestellt wurde. Diese Stufe ist der Anfang der „Weite“ (Wusʿat) 
Allahs, des Erhabenen, deren Beschaffenheit unbekannt ist. Es handelt sich auch 
um jene Stufe, in der sich die unbegreifbare Welt (Ālam) scheidet. Die Weite 
auf dieser äußerst hohen Stufe richtet sich nicht nach der großen Anzahl der 
Länge und Breite. Eine solche Weite gilt nämlich für Geschöpfe und ist ein An-
zeichen für Mangel und Unvollkommenheit. Es handelt sich um eine solche Stufe, 
dass derjenige, der sie nicht erreicht und kostet, sie nicht begreifen kann. Und 
der Unterschied auf dieser Stufe ist kein Unterschied zwischen zwei uns bekannten 

– 1366 –



Dingen und auch kein Unterschied aufgrund dessen, dass sie einander nicht 
ähneln, denn dies geschieht durch Zerfall und Zerstreuung, die wiederum Be-
sonderheiten der Materie, von Körpern sind. Allah, der Erhabene, ist kein Körper. 
Auf dieser Stufe ist es nicht möglich, eine Sache oder zwei verschiedene Sachen 
zu bedenken, denn dort gibt es keine Differenz und Dualität. Es kann dort auch 
kein Denken geben. Zwei persische Doppelverse: 

 
Es gibt einen Vogel aber wie könnte ich dir darüber berichten,  
Denn er ist mit dem Phönix zusammen jederzeit, 
 
Auch wenn ihn niemand sah, so hat jeder von ihm gehört,  
Von diesem Vogel jedoch hat noch niemand etwas gehört. 

 
Zwar kann dort nichts gedacht werden, doch falls doch an etwas gedacht und 

diese Sache untersucht wird, dann würde auf dieser Stufe kein Zustand entstehen, 
der dieser Sache eigen ist und sich in keiner anderen Sache befindet. Dort gibt 
es ohnehin auch keine Untersuchung einer Sache. Allerdings gibt es zwischen 
den zwei gedachten Sachen einen Unterschied. Die eine Sache unterscheidet 
sich von der anderen. O mein Allah, der von den Menschen keinen Weg zu sich 
geöffnet hat und nur den Weg, nicht zu erkennen und zu verstehen, offen gelassen 
hat! Du bist fern von dem, was Menschen denken können! Ihn nicht begreifen 
zu können und zu verstehen, dass Er unbegreifbar ist, wird den Großen unter 
den Gottesfreunden (Awliyā) zuteil. Nicht zu begreifen ist etwas anderes als 
nicht begreifen zu können. Beispielsweise zu sagen, dass es auf dieser heiligen 
Stufe keine Unterscheidung gäbe, jede Vollkommenheit des göttlichen Wesens 
als ein und dasselbe zu erachten, d. h. zu sagen, dass das Wissen und die Macht 
dasselbe seien, die Macht und der Wille gleich seien, bedeutet, die Unterscheidung 
auf dieser Stufe nicht zu begreifen. Doch zu sagen, dass es auf dieser Stufe zwar 
Unterscheidungen gibt, man selbst aber nicht begreifen könne, wie diese Unter-
schiede sind, bedeutet, die Unterscheidung auf dieser Stufe nicht begreifen zu 
können. Nicht zu begreifen ist Unwissenheit/Unkenntnis, doch die Unfähigkeit 
zu begreifen, d. h. nicht begreifen zu können, ist Wissen. 

Die Unfähigkeit zu begreifen stellt sogar zwei Arten des Wissens dar: Die 
eine ist die Kenntnis über eine Sache. Die zweite ist die Kenntnis darüber, den 
Kern dieser Sache aufgrund ihrer Größe nicht begreifen zu können. Wir können 
gar von einem weiteren, dritten Wissen sprechen, welches die Kenntnis über die 
eigene Unfähigkeit und Unvollkommenheit ist, die wiederum darauf verweisen, 
dass man selbst ein Diener ist. Wir sagten bereits, dass es Unwissenheit ist, nicht 
zu begreifen. Manchmal ist diese Unwissenheit eine „zusammengesetzte Unwis-
senheit“ (Dschahl murakkab): Die Person ist unwissend, denkt aber, sie sei 
wissend. In der bloßen Unkenntnis hingegen gibt es diese Krankheit nicht und 
es kann sie auch nicht geben, denn die Person gesteht ihre Unfähigkeit und ihren 
Mangel ein. Wären Unkenntnis und Unfähigkeit zur Kenntnis gleich gewesen, 
wären alle Unwissenden zu Gotteskennern und ihre Unwissenheit wäre die 
Ursache für ihre Vollkommenheit und Überlegenheit geworden. Auf dieser Stufe 
hätte sogar derjenige, dessen Unwissenheit größer ist, mehr Gotteserkenntnis. 
Denn auf dieser Stufe bedeutet Erkenntnis, nicht zu wissen. Unsere Worte treffen 
aber auf die Unfähigkeit zur Kenntnis zu. Denn derjenige, dessen Unfähigkeit 
zur Kenntnis größer ist, besitzt mehr Gotteserkenntnis. Unfähigkeit zur Kenntnis 
ist ein Lob, der einer Herabsetzung gleicht, und eine Vollkommenheit, die einem 
Mangel ähnelt. Unkenntnis jedoch ist eine ausgesprochene Herabsetzung und 
fern von der Spur eines Lobes. O mein Herr! Vermehre unsere Kenntnis über 
die Größe unserer Unfähigkeit, Dich zu kennen! Hätte Muhyiddīn ibn al-Arabī, 

– 1367 –



möge seine Seele gesegnet sein, diesen Unterschied, der diesem Bedürftigen 
gezeigt wurde, bedacht, dann hätte er die Unfähigkeit zur Gotteserkenntnis nicht 
als Unwissenheit bezeichnet und nicht gesagt: „Sowohl der Wissende als auch 
der Unwissende, der sagt: ,Das Verstehen nicht wissen zu können, ist ein Ver-
stehen‘, gehören zu uns.“ Danach vermittelte er das Wissen der ersten Art, d. h. 
er berichtete etwas von dem Wissen der Wissenden und rühmte sich damit. Er 
behauptete, dieses Wissen sei nur ihm gegeben worden, und sagte, dass sogar 
der Letzte der Propheten, Friede sei mit ihm und ihnen allen, dieses Wissen vom 
Letzten der Gottesfreunde [also von ihm selbst] erhalte. Er bezeichnete sich 
selbst als den Letzten der Gottesfreunde. Aufgrund dieser Worte missfällt er 
vielen. Auch diejenigen seiner Liebenden, die sein Buch al-Fusūs kommentierten, 
bemühten sich sehr, eine Deutung für diese Worte zu finden. Diesem Bedürftigen 
zufolge sind diese Aussagen, also Erkenntnisse des Schaykh al-akbar (Muhyiddīn 
ibn al-Arabī) um ein Vielfaches niedriger als jene Unfähigkeit. Vielleicht stehen 
sie sogar in keinerlei Beziehung zur Unfähigkeit. Denn sein Wissen bezieht sich 
auf die Schatten und Erscheinungen. Jene Unfähigkeit aber bezieht sich auf den 
Ursprung. Subhānallāh! Derjenige, der diese Worte tätigte, war Abū Bakr as-
Siddīq, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Ihm wurde diese Unfähigkeit zuteil 
und er ist das Oberhaupt der Gotteskenner und der Anführer der Wahrhaftigen 
(Siddīqūn). Welchen Wert hat dann schon Wissen, das dieser Unfähigkeit voraus 
ist? Welchen Fähigen gibt es schon, der dieser Unfähigkeit voraus ist? Wenn er 
aber über Siddīqs Meister, Friede sei mit ihm, solche Worte spricht, was kann 
dann darüber gesagt werden, dass er dasselbe über den Siddīq, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, sagt? Seltsamerweise sehe ich den Schaykh al-akbar, möge 
seine Seele gesegnet sein, trotz solcher Worte und unzulässiger Erkenntnisse 
dennoch unter den Akzeptierten und Geliebten. Er befindet sich unter den Got-
tesfreunden. In einem persischen Gedicht heißt es: 

Wenn man mit Großzügigen zusammen ist, ist alles einfach. 

Ja, manche nehmen Anstoß an denen, die Bittgebete sprechen, und einige la-
chen über jene, die fluchen und schimpfen. Wer den Schaykh al-akbar ablehnt 
und Missfallen an ihm hat, ist in Gefahr. Wer ihn wiederum samt seinen Aussagen 
akzeptiert, ist ebenfalls in Gefahr. Er muss akzeptiert werden, doch seine Worte, 
die nicht im Einklang mit dem Islam sind, müssen zurückgewiesen werden. Der 
Mittelweg zwischen Akzeptanz und Ablehnung ist genau dieser Weg, der diesem 
Bedürftigen gefällt und den er aufzeigt. Allah, der Erhabene, allein kennt die 
Wahrheit von allem. 

Kehren wir zu unserem Thema zurück: Diese heilige Stufe, die wir die Wirk-
lichkeit des edlen Korans nennen, kann auch nicht als Licht (Nūr) bezeichnet 
werden. Wie den anderen Vollkommenheiten des göttlichen Wesens kann sich 
das Licht hierher nicht nähern. Hier kann sich nichts anderes befinden als eine 
Weite, die nicht gekannt werden kann, und unbegreifbare Unterschiede. 

Über dieser Stufe gibt es eine noch höhere Stufe und diese ist die Wirklichkeit 
des Gebets (Salāt). Ihre Erscheinung in der materiellen Welt ist das Gebet, das 
von den Großen verrichtet wird, die das Ziel erreicht haben. Die Weite dieser 
Stufe ist immens. Sie hat unbekannte Unterschiede und Differenzierungen. Denn 
die Wirklichkeit der Kaaba ist ein Teil von ihr. Die Wirklichkeit des edlen Korans 
ist ebenfalls ein Teil von ihr. Das Gebet enthält sämtliche Vollkommenheiten 
der gottesdienstlichen Handlungen. Es ist zusammen mit dem Ursprung des Ur-
sprungs, der reine Anbetung ist. D. h. oberhalb der Stufe, die die Wirklichkeit 
des Gebets ausmacht, das wiederum alle gottesdienstlichen Handlungen in sich 
vereinigt hat, ist der Ursprung von allem und diejenige Stufe, mit der alle 

– 1368 –



verbunden sind. Auf dieser Stufe ist die Weite auch Kürze. Es gibt hier auch 
keine unbekannten Unterschiede. Die Anbetungswürdigkeit ist einzig und allein 
das Recht dieser Stufe. 

Die Hohen der Propheten und die Großen der Gottesfreunde können bis zum 
Ende der Stufe, die die Wirklichkeit des Gebets ist, aufsteigen. Dies ist das Ende 
der Stufe der gottesdienstlichen Handlungen derer, die gottesdienstliche Hand-
lungen verrichten. Über dieser Stufe befindet sich nur die Stufe der Anbetungs-
würdigkeit. Niemand kann auf irgendeine Weise an dieser Gabe teilhaben, ge-
schweige denn, noch weiter aufsteigen. 

So wie es möglich ist, jede Stufe, die mit gottesdienstlicher Handlung und 
Anbetung behaftet ist, mit dem Auge des Herzens zu sehen, so kann auch ein 
Aufstieg hierher erfolgen. Doch ein Aufstieg zur Stufe der reinen Anbetungs-
würdigkeit ist nicht möglich. Der Weg des Tasawwuf führt dort nicht hin. Doch 
gepriesen sei Allah, der Erhabene, denn sie haben es nicht vorenthalten, diese 
Stufe zu zeigen. Sie haben im Maße der Fähigkeit und Kapazität Einblick gewährt. 
Dass in der Nacht der Himmelfahrt (Miʿrādsch) „Halt an, o Muhammad!“ befohlen 
wurde, ist vielleicht ein Hinweis darauf, dass sich über dieser reinen Stufe die 
Stufe des Wudschūb befindet. Sie ist die Stufe der Erhabenheit und der Trans-
zendenz des göttlichen Wesens. Dorthin gibt es keinen Weg. Die Wirklichkeit 
des schönen Wortes „Lā ilāha illallāh“ befindet sich auf dieser Stufe, die die 
Wirklichkeit enthält, dass erfundene Angebetete nicht angebetet werden dürfen. 
Die Bestätigung des wahren Anbetungswürdigen, außer dem es niemanden gibt, 
der der Anbetung würdig wäre, erfolgt auf dieser Stufe. Die vollkommene Un-
terscheidung zwischen Anbetender und Angebeteter wird hier deutlich. Der An-
betende (Ābid) wird vom Angebeteten gänzlich geschieden. Diejenigen, die das 
Ende erreichen, verstehen das Einheitsbekenntnis „Lā ilāha illallāh“ als „Es gibt 
keinen Anbetungswürdigen (Maʿbūd) außer Allah“, und auch der Islam teilt dies 
so mit. Bedeutungen wie „Es gibt keinen Existierenden (Mawdschūd) außer 
Allah“ oder „kein Ziel (Maqsūd) außer Allah“ gelten für jene, die sich am Anfang 
und in der Mitte des Weges befinden. Die Bedeutung „kein Ziel außer Allah“ 
ist höher als die Bedeutungen „keinen Existierenden“ und „keine Existenz 
(Wudschūd) außer Allah“ und der Bedeutung „Es gibt keinen Anbetungswürdigen 
außer Allah“ nahe. 

Es sollte gewusst werden, dass das Fortschreiten des Blickes/Sehens und die 
Stärkung des Herzensauges auf dieser Stufe mit dem Verrichten des Gebets ge-
schieht. Die gottesdienstlichen Handlungen derer, die das Ende erreicht haben, 
sind stets das Verrichten des Gebets. Andere gottesdienstliche Handlungen sind 
womöglich bei der Vollkommenheit des Gebets behilflich. Sie vervollkommnen 
das Gebet, wenn es dabei einen Mangel gibt. Womöglich wurde deshalb gesagt: 
„Die Schönheit des Gebets ist wie die Schönheit des Glaubens aus sich selbst 
heraus. Die Schönheit der anderen gottesdienstlichen Handlungen hingegen sind 
nicht aus sich selbst heraus.“ Was-salām. 

[„Ibāda“ (gottesdienstliche Handlung) bedeutet, Handlungen zu verrichten, 
mit denen Allah, der Erhabene, zufrieden ist. „Ubūdiyya“ (Dienerschaft) bedeutet, 
mit den Taten Allahs, des Erhabenen, zufrieden zu sein. „Ubūda“ bedeutet zu 
wissen, womit Allah, der Erhabene, zufrieden ist. Im Raschahāt heißt es, dass 
Ubaydullāh al-Ahrār sagte: „Ibāda bedeutet, die Gebote Allahs, des Erhabenen, 
zu erfüllen und sich von Seinen Verboten fernzuhalten. Ubūdiyya bedeutet, sich 
Allah, dem Erhabenen, zuzuwenden, d. h. es ist der Friede und die Wachsamkeit 
des Herzens.“] 

– 1369 –



47 — ZWEITER BAND, 44. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Khādscha Muhammad Muʾmins Sohn Muhammad 

Sādiq geschrieben und behandelt die „Einheit der Existenz“ (Wahdat al-wudschūd) 
[d. h. den Pantheismus]: 

Ich lobpreise Allah, den Erhabenen, und bete dafür, dass Er Seinen Dienern, 
mit denen Er zufrieden ist und die Er erwählt hat, Frieden gewährt. Ihr fragt: 
„Die Tasawwuf-Anhänger sprechen über Wahdat al-wudschūd. Die Gelehrten 
jedoch bezeichnen sie als Kufr und Ketzerei. Dabei gehören beide Seiten zur 
Ahlus-Sunna. Was sagt Ihr dazu?“ 

Mein Lieber! In vielen meiner Briefe und Abhandlungen habe ich diese The-
matik lang und ausführlich behandelt. Ich habe aufgezeigt, dass es zwischen 
beiden Seiten nur einen begrifflichen Unterschied gibt. Doch da auch Ihr danach 
fragt, ist es notwendig, die Frage zu beantworten. Deshalb werde ich gezwunge-
nermaßen einige Worte dazu schreiben. Wisset, dass jene der Sūfiyya aliyya, die 
sagen: „Wahdat al-wudschūd gibt es, wir sehen in allem Allah, den Erhabenen, 
und alles ist Er“, damit nicht Dinge sagen wollen wie, dass alles mit Allah, dem 
Erhabenen, vereint sei, Er nicht getrennt sei von allem, Er allem ähnele, Er mit 
dieser Welt sei, mit ihr entstanden sei und sichtbar sei. Wer dies sagt, wird ein 
Ungläubiger (Kāfir) und Ketzer (Zindīq). Allah, der Erhabene, ist nicht mit 
Seinen Geschöpfen vereint, nicht identisch mit ihnen und ähnelt ihnen nicht. Er 
hat immer existiert und wird immer existieren. Es gibt keinerlei Veränderung in 
Seinem Wesen, Seinen Eigenschaften und Seinen Namen. Wenn er etwas erschafft, 
kommt es nicht zu einer Veränderung in diesen. Er gleicht in keiner Hinsicht 
Seinen Geschöpfen. Seine Existenz ist notwendig und alles außer Ihm mag exis-
tieren oder nicht. Wenn jene Großen sagten: „Alles ist Er“, dann meinen sie 
damit: „Nichts existiert, nur Er ist existent.“ Beispielsweise sagte Hallādsch 
Mansūr: „Anal-haqq“ (Ich bin Allah, der Wahre). Damit wollte er nicht sagen: 
„Ich bin Allah, ich habe mich mit Allah vereint.“ Wer dies sagt, wird nämlich zu 
einem Ungläubigen und muss exekutiert werden. Die Bedeutung seiner Worte 
lautet: „Ich existiere nicht, nur Allah, der Erhabene, existiert.“ Die Sūfiyya sehen 
alles als Erscheinungen und Spiegel der Namen und Eigenschaften Allahs, des 
Erhabenen, an. Sie behaupten nicht, dass Sein Wesen sich mit diesen vereint 
hätte oder es eine Veränderung in Seinem Wesen gäbe. Beispielsweise entsteht 
der Schatten eines Menschen durch ihn selbst. Es können nicht Dinge gesagt 
werden wie, dass sich der Schatten mit diesem Menschen vereint hätte, er mit 
dem Menschen identisch sei oder dieser Mensch sich auf den Boden begeben 
und die Form des Schattens angenommen hätte. Der Mensch ist sein eigenes 
Selbst und der Schatten ist eine Erscheinung von ihm. Derjenige, der ihn übermäßig 
liebt, wird den Schatten o. Ä. nicht sehen. Er wird nichts anderes als ihn sehen. 
Er mag sagen, dass der Schatten identisch sei mit dem Menschen, d. h. der 
Schatten nicht vorhanden ist, sondern nur der Mensch existiert. Daraus versteht 
sich, dass die Sūfiyya sagen, dass die Dinge von Allah, dem Erhabenen, hervor-
gebracht wurden und nicht Er selbst sind. Demnach bedeutet die Aussage „Alles 
ist Er“ der Sūfiyya: „Alles ist von Ihm“, was wiederum genau das ist, was die 
Gelehrten sagen. Es gibt also keinen Unterschied zwischen beiden Seiten. Es 
gibt nur den Unterschied, dass die Sūfiyya die Dinge als Erscheinungen Allahs 
bezeichnen, die Gelehrten hingegen sich vor einer solchen Aussage zurückhalten. 
Sie tätigen diese Aussage nicht, damit keine Vereinigung mit den Dingen und 
kein Enthaltensein in ihnen verstanden wird. 

Frage: Die Sūfiyya sagen nicht nur, dass die Dinge Erscheinungen Allahs, des 
Erhabenen, seien, sondern sie sagen auch, dass diese nicht extramental (real) 

– 1370 –



existieren. Sie sagen, dass es extramental (in der Realität) nichts außer Allah, 
dem Erhabenen, gebe. Die Gelehrten aber wissen, dass die Dinge extramental 
existieren. Unterscheiden sich die beiden Gruppen demnach nicht sowohl in 
ihrem Wissen als auch in den Begriffen, die sie verwenden? 

Antwort: Auch wenn die Sūfiyya sagen, dass extramental nichts existiere, so 
sagen sie doch, dass die Dinge mit einer „imaginären Existenz“ (Wudschūd 
wahmī) extramental existieren. Sie sagen nicht, dass sie gar nicht real existieren 
würden. Sie sagen, dass es extramental eine imaginäre Pluralität (Kathra wahmiyya) 
gäbe. Doch diese imaginäre Existenz, die extramental sichtbar ist, ist nicht wie 
die Existenz in unserer Einbildung (Imagination), unserer Vorstellung und unseren 
Gedanken. Wenn wir unsere Einbildung, Vorstellung und Gedanken unterbrechen 
würden, dann würden die Wesen in ihnen verschwinden und vergehen D. h. 
unsere Einbildungen und Vorstellungen sind nicht kontinuierlich/fortdauernd. 
Da aber die imaginären Existenzen dieses Universums und ihre illusionären Er-
scheinungen sich nicht in unserer Einbildung und Vorstellung befinden, sondern 
mit der Erschaffung Allahs, des Erhabenen, und Seiner vollkommenen [uner-
schöpflichen] Macht existieren, hören sie nicht auf zu existieren. Ihre Existenz 
hält an. Die ewigen Angelegenheiten des Jenseits hängen von dieser Existenz 
im Diesseits ab. Die Sophisten unter den griechischen Philosophen, die für ihre 
Irrtümer und Fehlschlüsse bekannt sind, dachten, dieses Universum sei eine 
bloße Einbildung und Illusion. Sie dachten, ohne unsere Vorstellungskraft würde 
nichts existieren. Die Existenz der Dinge hänge von unserem Glauben ab und in 
Wirklichkeit gäbe es nichts. Sie sagten: „Wenn wir den Himmel als Erde annehmen, 
wird er zur Erde, und die Erde wiederum wird unserem Glauben nach zum 
Himmel. Wenn wir das Süße als bitter ansehen, wird es bitter. Das Bittere wird 
unserem Glauben entsprechend süß.“ Diese Narren leugneten den Schöpfer, der 
einen Willen und eine Wahl hat. Sie haben sich selbst geirrt und auch viele Men-
schen in die Irre geführt. Die Sūfiyya aliyya kennen die Dinge extramental mit 
einer imaginären Existenz als existent. Eine solche Existenz ist kontinuierlich, 
d. h. sie vergeht nicht mit dem Vergehen unserer Imagination (Wahm). Sie wissen 
das ewige jenseitige Leben an diese Existenz gebunden. Die Gelehrten wissen 
die Dinge als extramental existierend und sagen, dass sich das ewige Leben im 
Jenseits nach diesen Dingen richten wird. Doch sie erkennen die extramentale 
Existenz der Dinge im Vergleich zur Existenz Allahs, des Erhabenen, als schwach, 
machtlos und sogar nichtig an. Wie man sieht, sagen beide Seiten, dass die Dinge 
extramental (also real/tatsächlich) existieren. Beide sagen, dass die diesseitigen 
und jenseitigen Angelegenheiten auf dieser Existenz beruhen. Sie beide sagen, 
dass sie nicht mit dem Vergehen der Imagination und Vorstellung vergehen. Die 
Sūfiyya bezeichnen diese Existenz aber als imaginär (wahmī), denn diese Leute 
sehen beim Aufstieg auf dem Weg des Tasawwuf überhaupt nichts. Außer der 
Existenz Allahs, des Erhabenen, erscheint ihnen nichts. Die Gelehrten hingegen 
vermeiden es, ihre Existenz als imaginär zu bezeichnen, weil sie befürchten, dass 
die Unwissenden dies missverstehen und denken könnten, dass sie mit dem Ver-
gehen der Vorstellung vergehen würden, und dadurch die ewige Strafe und Be-
lohnung leugnen könnten. 

Frage: Indem die Sūfiyya sagen, dass die Dinge eine imaginäre Existenz haben, 
bringen sie zum Ausdruck, dass ihre Existenz zwar kontinuierlich ist, aber nicht 
real, sondern imaginär. Die Gelehrten aber sagen, dass die Dinge extramental, 
d. h. real existieren. Gibt es demnach nicht doch eine Differenz zwischen beiden 
Seiten? 

Antwort: Da die imaginäre Existenz und die Erscheinung in der Vorstellung 
mit dem Vergehen der Imagination und Vorstellung nicht vergehen, sind sie real 

– 1371 –



existent. Denn diese Existenz ist kontinuierlich. Mit dem Vergehen aller Einbil-
dungen vergeht sie nicht. Das ist die Bedeutung von „realer“ (haqīqī) Existenz. 
Doch die reale Existenz der Geschöpfe ist neben der Existenz Allahs, des Erha-
benen, wie nichtexistent, wie eine Einbildung und Illusion. Somit gibt es zwischen 
ihnen keinen Unterschied. 

Frage: Wenn die imaginäre Existenz der Dinge real ist, wird es mehr als eine 
reale Existenz geben. Dies wiederum steht im Widerspruch zur „Einheit der 
Existenz“ (Wahdat al-wudschūd). Bedeutet Wahdat al-wudschūd nicht, dass das 
real Existierende nur ein einziges ist? 

Antwort: Beide Existierenden sind real. Auch die existente Wirklichkeit ist 
zweierlei: [Schöpfer und Geschöpfe]. Allerdings sind nicht beide Existenzen in 
gleicher Hinsicht real. Wenn beispielsweise das Bild einer Person im Spiegel er-
scheint, gibt es in Wirklichkeit kein Objekt im Spiegel. Das Bild, das man sieht, 
ist weder auf noch in dem Spiegel. Die Existenz des Bildes im Spiegel befindet 
sich in unserer Vorstellung. Diese imaginäre Existenz und illusionäre Erscheinung 
sind aber kein Traum. Sie existieren in der Realität. Wenn jemand behauptet, er 
habe Ahmad im Spiegel gesehen, werden ihm Vernunft und Konvention glauben. 
Wenn er darauf schwört, begeht er keine Sünde. Wie man sieht, ist Ahmad nicht 
wirklich im Spiegel. Hinsichtlich der Einbildung und Vorstellung ist sein Dasein 
im Spiegel ebenfalls real. Doch während ersteres in jeder Hinsicht real ist, ist 
letzteres nur hinsichtlich Einbildung und Vorstellung real. Es ist erstaunlich, 
dass Einbildung und Vorstellung, die das Gegenteil der Wirklichkeit/Realität 
sind, hier die Ursache dafür sind, eine Existenz real werden zu lassen. Hätten 
wir nämlich nicht „hinsichtlich Einbildung und Vorstellung“ gesagt, so wäre das 
Bild im Spiegel nicht real. Ein zweites Beispiel ist der „rotierende Punkt“ (Nuqta 
dschawwāla) [d. h. ein Punkt, der sich schnell in Form eines Kreises dreht]. Die 
Einbildung und Vorstellung sehen diesen Punkt extramental (in der Realität) 
als Kreis. Doch in Wirklichkeit gibt es keinen Kreis. Es existiert nur der Punkt. 
Doch hinsichtlich Einbildung und Vorstellung ist die extramentale Existenz des 
Kreises real. Doch einen Unterschied gibt es, und zwar, dass die extramentale 
Existenz des Punktes in jeder Hinsicht real ist, während die extramentale Existenz 
des Kreises, der von diesem Punkt gebildet wird, nur hinsichtlich Einbildung und 
Vorstellung real ist. So ist die Einheit der Existenz (Wahdat al-wudschūd) in 
jeder Hinsicht real, während die Vielheit/Pluralität der Existenz hinsichtlich Ein-
bildung und Vorstellung real ist. Von den beiden Existenzen ist die erste „in 
jeder Hinsicht“ real, während die zweite „nur in einer Hinsicht“ real ist. Somit 
gibt es keinen Widerspruch. 

Frage: Warum vergeht etwas, das nur hinsichtlich Einbildung und Vorstellung 
existiert, mit dem Vergehen der Einbildung und Vorstellung nicht ebenfalls? 

Antwort: Diese imaginäre Existenz ist ja nicht allein aus der Einbildung/Ima-
gination hervorgegangen, auf dass sie mit der Einbildung zusammen vergehen 
sollte. Allah, der Erhabene, erschuf diese Dinge auf der Ebene der Einbildung 
(Wahm), aber beständig und kontinuierlich. Da Allah, der Erhabene, sie auf der 
Ebene der Einbildung und Vorstellung erschuf, hat man sie „imaginäre Existenz“ 
(Wudschūd wahmī) genannt. Auf welcher Ebene auch immer, selbst wenn es auf 
der Ebene ist, die keine reale Existenz ist, ist ihre Existenz, da Allah sie erschaffen 
hat, real. Die Aussage „Allah, der Erhabene, hat diese Dinge auf der Ebene der 
Wahrnehmung und Einbildung erschaffen“ bedeutet, dass Er sie auf einer solchen 
Ebene erschaffen hat, dass diese Ebene nur in der Wahrnehmung und Einbildung 
existiert, nicht aber extramental. Beispielsweise lässt ein Illusionist (Zauber-
künstler) Dinge, die nicht existieren, so erscheinen, als wären sie existent. Er 
lässt ein Ding wie zehn Dinge erscheinen. Diese zehn Dinge existieren nicht in 

– 1372 –



der Realität, sondern nur in der Wahrnehmung und Einbildung. In Wirklichkeit 
gibt es nur ein einziges Ding. Wenn diese zehn Dinge, die gesehen werden, mit 
der unendlichen Macht Allahs, des Erhabenen, Kraft und Kontinuität gewinnen 
und vor dem zügigen Vergehen bewahrt werden, dann wird deren Existenz für 
diese Ebene real. Zu jenem Zeitpunkt sind diese zehn Dinge in der Realität 
sowohl existent als auch nichtexistent. Dies hängt aber von zwei unterschiedlichen 
Betrachtungsweisen ab. D. h. wenn wir die Ebene der Wahrnehmung und Ein-
bildung nicht bedenken, sind sie nichtexistent, und wenn die Wahrnehmung und 
Einbildung berücksichtigt werden, sind sie existent. Es gibt eine in Indien weithin 
bekannte Erzählung: Als in einer indischen Stadt Zauberkünstler in der Gegenwart 
des Herrschers Zaubertricks vorführen, lassen sie durch Täuschung in einem 
Spiegel einen Obstgarten und Bäume erscheinen. Sie zeigen, dass diese Bäume, 
die es in Wirklichkeit nicht gibt, wachsen und Früchte tragen. Sie pflücken Früchte 
und bieten sie dem Herrscher und den Zuschauern zum Verzehr an. Daraufhin 
befiehlt der Sultan, sie zu töten, und sie werden unmittelbar getötet. Er habe 
nämlich gehört, dass wenn die Zauberkünstler während der Vorführung von 
Zaubertricks getötet werden, diese Zauberkunststücke, die beobachtet werden, 
mit der Macht Allahs, des Erhabenen, so blieben, wie sie sind, und nicht ver-
schwinden würden. Demnach würden diese Bäume so bleiben, wie sie im Spiegel 
sind, wenn die Zauberkünstler getötet werden. Es wird erzählt, dass sie bis heute 
erhalten geblieben seien und die Menschen von ihren Früchten essen würden. 
Unabhängig davon, ob die Geschichte ganz oder teilweise wahr oder falsch ist, 
haben wir sie hier wiedergegeben, da sie unser Thema veranschaulicht. 

Extramental und in der Realität gibt es keine Existenz außer Allah, dem Er-
habenen. Allah, der Erhabene, hat mit Seiner Macht die Vollkommenheiten 
Seiner Namen und Eigenschaften im Schleier der Erscheinungen des Kontingenten 
(der Geschöpfe) erscheinen lassen, d. h. Er hat die Dinge auf eine Weise, die mit 
Seiner eigenen Vollkommenheit übereinstimmt, auf der Ebene der Wahrnehmung 
und Einbildung erschaffen. Somit erscheinen die Dinge in der Einbildung und 
dauern in der Vorstellung fort. Demnach sind die Dinge existent, weil sie in der 
Vorstellung erscheinen. Da aber Allah, der Erhabene, dieser Erscheinung Kon-
tinuität verliehen hat, der Struktur der Dinge, die Er vor dem Vergehen bewahrt 
hat, Festigkeit verliehen hat und die ewige Behandlung von ihnen abhängig ge-
macht hat, sind die Existenz in der Einbildung und die Kontinuität in der Vor-
stellung zu realen Existenzen geworden. Deshalb sagen wir, dass die Dinge ex-
tramental [nicht im Wissen und in der Vorstellung] in einer Hinsicht real existieren 
und dass sie in einer anderen Hinsicht nichtexistent sind. Der Vater dieses Be-
dürftigen war einer der Gelehrten, die die Wirklichkeit erreicht haben. Er sagte: 
Qādī Dschalāluddīn al-Agrī, möge Allah sich seiner erbarmen, gehörte zu den 
profunden Gelehrten. Er fragte mich eines Tages: „Ist die Realität (Nafs al-amr) 
Einheit (Wahda) oder Vielheit (Kathra)? D. h. ist das, was in Wirklichkeit 
existiert, eins oder gibt es mehrere Existenzen? Wenn es nur eine gibt, für wen 
gelten diese Gebote, Belohnungen und Strafen? Und wozu dann diese Trennung 
zwischen Befehlshaber und Befehlsempfänger? Wenn aber das real Existierende 
mehr als eins ist, dann sind die Worte der Sūfiyya in Bezug auf Wahdat al-
wudschūd (Einheit der Existenz) falsch.“ Mein Vater antwortete ihm: „Beides 
ist die Realität (Nafs al-amr).“ D. h. in der Wirklichkeit gibt es sowohl Einheit 
als auch Vielheit. Mein Vater erläuterte daraufhin seine Antwort, doch ich kann 
mich jetzt gerade nicht daran erinnern, was genau er gesagt hat. Ich habe Euch 
jene Erkenntnisse aufgeschrieben, die in das Herz dieses Bedürftigen geflossen 
sind. Das heißt also, dass die Tasawwuf-Anhänger, die sagen, dass es die Einheit 
der Existenz (Wahdat al-wudschūd) gibt, recht haben und auch die Worte der 
Gelehrten in Bezug auf Vielheit der Existenz (Kathrat al-wudschūd) richtig sind. 

– 1373 –



Der Zustand der Tasawwuf-Anhänger entspricht der Einheit und der Zustand 
der Gelehrten der Vielheit. Denn der Islam wurde auf Vielheit gegründet. Die 
verschiedenen Gebote basieren auf Vielheit. Die Entsendung der Propheten, die 
Gaben im Paradies und die Strafen in der Hölle, sie alle hängen von der Vielheit 
ab. Da Allah, der Erhabene, sagte: „Ich habe es geliebt, erkannt zu werden“, 
und die Vielheit wollte und gerne erkannt werden wollte, müssen wir auch an 
die Stufe der Vielheit glauben. Denn Allah, der Erhabene, wählte diese Stufe 
und fand Wohlgefallen an ihr. Ein großer Herrscher hat auch Diener und Soldaten. 
Seine Größe wird an der Vielheit der Menschen gemessen, die ihn anflehen, vor 
ihm zittern und ihn brauchen. Die Einheit der Existenz ist der Wirklichkeit näher 
und die Vielheit der Existenz ist verglichen damit eine Metapher, d. h. sie ähnelt 
der Wirklichkeit. Deshalb nannten sie jene Welt „die reale/wirkliche Welt“ (Ālam 
al-haqīqa) und diese Welt „die metaphorische Welt“ (Ālam al-madschāz). Doch 
weil Allah, der Erhabene, diese Erscheinungen mochte, die Existenz der Dinge 
auf ewig fortdauern ließ, Seine Macht mit Weisheit bekleidete und Sein Wirken/Er-
schaffen unter Mitteln und Anlässen verbarg, ist jene Wirklichkeit an zweiter 
Stelle geblieben und diese metaphorische Welt bekannt geworden. Das, was in 
Wirklichkeit existiert, ist der rotierende Punkt. Der Kreis, der durch seine Drehung 
entsteht, ist mataphorisch. Die Wirklichkeit ist jedoch verschwunden und die 
metaphorische Existenz ist sichtbar und bekannt geworden. 

Ihr fragt nach der Bedeutung der Aussage: „Wenn Allah, der Erhabene, einen 
Seiner Diener liebt, dann schadet diesem Diener das Sündigen nicht.“ Wisset: 
Wenn Allah, der Erhabene, einen Diener liebt, dann bewahrt Er ihn vor dem 
Sündigen. Ja, sie können Sünden begehen, sie sind nämlich nicht wie die Propheten, 
Friede sei mit ihnen. Denn die Propheten können nicht sündigen, sie sind sündenlos 
und rein. Da die Gottesfreunde nicht sündigen, sind sie vor dem Schaden der 
Sünde bewahrt. Vielleicht sind mit der Sünde hier die Sünden gemeint, die sie 
vor dem Erreichen der Stufe der Gottesfreundschaft begangen haben. Der Islam 
löscht die vorherigen Sünden aus. Allah, der Erhabene, kennt die Wahrheit von 
allem. O mein Herr! Vergebe uns, was wir in Vergesslichkeit und versehentlich 
gesprochen und getan haben! Bestrafe uns hierfür nicht! Möge Allah, der Erha-
bene, Euch und jenen, die auf dem rechten Weg schreiten, Frieden geben. Āmīn. 

48 — ZWEITER BAND, 24. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Hādschi Muhammad al-Firkatī geschrieben und be-

handelt, dass keine Materie ein Spiegel für Allah, den Erhabenen, sein kann: 
Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und der Friede möge mit Seinen erwählten 

Dienern, mit denen Er zufrieden ist, sein! 
Der wertvolle Brief, den Ihr aufgrund Eurer starken Liebe und Verbundenheit 

gegenüber diesen Bedürftigen gesandt habt, erfreute uns sehr. Eure Verbundenheit 
wird Euch stets mit demjenigen, dem Ihr verbunden seid, beisammen sein lassen. 
Sie führt dazu, dass seine Lichter zu Euch fließen und sich in Euch widerspiegeln. 
Ihr solltet für diese große Gabe sehr dankbar sein! Bedrücktheit/Beklommenheit 
(Qabd) und Freude/Gelöstheit (Bast) sind wie zwei Flügel, die den Menschen 
fliegen lassen. Seid nicht traurig, wenn es zur Bedrücktheit kommt, und seid 
nicht fröhlich, wenn es zur Freude kommt! 

Ihr schreibt, dass Ihr überall und in allem Allah, den Erhabenen, sehen wollt. 
Mein Lieber! Ist es möglich, dass der Diener und Sklave Wünsche hat und 

die Gebote vergisst? Die Wünsche des Dieners stehen in direktem Verhältnis zu 
seiner Kurzsichtigkeit. Der Wunsch, Allah, den Erhabenen, in allem zu sehen, 

– 1374 –



ist das Resultat von Kurzsichtigkeit. Können diese Körper und Substanzen je 
ein Spiegel für Allah, den Erhabenen, sein? Was im Spiegel dieser Geschöpfe 
sichtbar ist, ist einzig eine der unzähligen Reflexionen Seiner Eigenschaften. 
Man muss Allah, den Erhabenen, jenseits von dem, was jenseits ist [waraʿ al-
waraʿ] suchen. Er muss jenseits und fern von den Dingen innerhalb und außerhalb 
des Menschen gesucht werden. Die Stufe, auf der Ihr momentan voranschreitet, 
übersteigt bei weitem Euren Wunsch. Kehrt nicht um, indem Ihr auf andere 
schaut, und fallt nicht von der Höhe herab! Der Weg dieser Großen führt zu 
sehr großen Höhen. Allah, der Erhabene, liebt diejenigen, die aufsteigen wollen. 
Ich bete dafür, dass Ihr Allah, den Erhabenen, nicht einen einzigen Moment ver-
gesst und mit jedem in gutem Einvernehmen seid! 

 
Das Buch für die Verbreitung der Lichter in der Reinigung der Herzen ist Maktūbāt, 
Die Lichter Allahs werden durch ihn auf der ganzen Welt ausgestrahlt, 

 
Wende dich an ihn für all deine Probleme, wenn du Lösungen willst, 
Lese es so oft du kannst, sodass Lichter dein Herz füllen, wenn du es liest,  

 
Du wirst direkt vom Verfasser des Buches Lichter empfangen,  
Es ist ein Buch, dem weder ein Buch aus der Vergangenheit gleicht, 

 
Noch wäre jemand imstande in der Zukunft ein Buch zu verfassen, das ihm gleicht, 
Nach dem Koran und den Hadithen des Propheten kommt direkt das Buch Maktūbāt,  

 
Es enthält für jeden etwas, als wäre es an ihn gerichtet, nachdem er danach gesucht hat, 
Es ist eine Quelle für Wissen, Aufrichtigkeit und Außergewöhnliches,  

 
Durch ihn findet jeder den wahren Geliebten, diese Gabe ist nichts Gewöhnliches, 
Qayyūm al-ālam sagt, jeder Brief meines Vaters ist ein Ozean, dessen Weite ist unbekannt,  

 
Darin sind Islām und die Tarīqa vereint, eine Quelle für irdisches und jenseitiges Glück, 
wohlbekannt, 
Es ist wie ein Arzt, der ein Experte ist und Lösungen für alle Probleme zu bieten hat,  

 
Es enthält Medizin für die Herzen, in denen sich Dunkelheit und Härte verfestigt hat, 
Dieses Buch enthält Worte der Geliebten Allahs, welche Tore sind für die Sunna,  

 
Es enthält den Kern des Islams und der Weisheit in jedem Bereich mein Bruder, 
Es ist die Sprache der Freunde Allahs, es ist die Verkündung der Ahlus-Sunna,  

 
Es enthält die beste Nachricht für Verliebte, und für Suchende nach einem festen Ruder, 
Es ist der Wegweiser für diejenigen, die auf unbekannten Wegen sich befinden, 

 
Lese es Tag und Nacht, versuche diesen Geschmack zu erlangen, 
Lese es bis deine Augen voller Tränen nach noch mehr verlangen,  

 
Lese es bis dein Herz und deine Seele die wahre Liebe erlangen, 
Lese es, denn eines Tages zeigt sich derjenige, der es verfasst hat,  

 
Wer es mit Liebe und Achtung liest, der wird errettet vor irdischem Verlangen, 
Lese es stundenlang, beschäftige dich immer mit ihm, jeden Tag, jede Nacht,  

 
Mit Hilfe dieser Worte, öffnet sich im Herzen ein Weg, der dich fähig macht, 
Ein Herz, das ständig mit diesem Buch sich beschäftigt, könnte eines Tages die Hilfe des 
Verfassers erlangen. 

– 1375 –



49 — DRITTER BAND, 67. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Mansūr geschrieben. Er informiert über die Wirk-

lichkeit des Universums und erläutert den Unterschied zwischen seiner eigenen 
Enthüllung (Kaschf) und der Enthüllung des ehrwürdigen Muhyiddīn ibn al-
Arabī.  

Dieses Universum (Kāʾināt), das wir sehen und als weit, eben, lang und flach 
erkennen, d. h. sämtliche Geschöpfe, sind gemäß dem ehrwürdigen Muhyiddīn 
ibn al-Arabī und jenen, die ihm folgen, ein einziges Wesen, das extramental (also 
real) existiert. Dieses einzige Wesen ist Allah, der Erhabene, selbst. Sie sagen, 
das Universum sei die Erscheinung dieses einen Wesens, und bezeichnen dieses 
Universum als „äußere Existenz“ (Zāhir al-wudschūd). Sie sagen, dass die un-
terschiedlichen Erscheinungen, die sich im Wissen Allahs, des Erhabenen, 
befinden, auf dieses eines Wesen reflektiert wurden und in ihm in verschiedenen 
Formen erscheinen. Diese Formen im Wissen bezeichneten sie als „innere Exis-
tenz“ (Bātin al-wudschūd) und als „Entität“ (Aʿyān thābita). Sie sagen: „Dieses 
einzige und nicht zusammengesetzte Wesen stellt man sich in Formen wie breit, 
lang und flach vor. Ob unwissend oder wissend, die verschiedenen Formen, die 
jeder sieht, sind Allah, der Erhabene. Die Unwissenden halten diese Erscheinungen 
für die Geschöpfe. Dabei haben die Geschöpfe das göttliche Wissen nie verlassen. 
Sie sind nicht extramental existent. Die Geschöpfe, die sich in unterschiedlichen 
Formen und Erscheinungen im Wissen befinden, wurden auf der göttlichen Exis-
tenz, die wie ein Spiegel ist, widergespiegelt und sind extramental erschienen. 
Die Unwissenden dachten, diese Erscheinungen seien die Geschöpfe selbst.“ 
Mulla Abdurrahmān al-Dschāmī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt diesbe-
züglich: 

Seit eh und jeh unterscheiden wir zwischen den Erschaffenen, 
wir haben jedoch so verstanden, dass alle gleich sind. 

Die Enthüllung und der Glaube dieses Bedürftigen [also Imām ar-Rabbānī] 
lauten, dass all diese Dinge, die erscheinen, keine Existierenden sind, sondern 
Einbildungen. Allah, der Erhabene, hat diese unterschiedlichen Geschöpfe auf 
der Ebene der Einbildung (Wahm) erschaffen. Er erhält sie alle in unterschied-
lichen Formen auf dieser Ebene. Alles, was gesehen, gehört und gewusst wird, 
ist erschaffen. Viele der Reisenden auf dem Weg des Tasawwuf dachten, diese 
seien Allah, der Erhabene, selbst, und betrachteten sie als reale Existenz, doch 
sie alle sind Geschöpfe. Allah, der Erhabene, ist jenseits von jenseits. Wir können 
Ihn niemals sehen oder kennen. Er kann nicht mit Enthüllung und spiritueller 
Schau (Schuhūd) erkannt werden. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Wie kann Ihn ein Geschöpf sehen,  
welcher Spiegel ist imstande Ihn zu zeigen? 

Einzig und allein Allah, der Erhabene, ist extramental existent. Die Geschöpfe 
sind allesamt auf der Ebene der Einbildung und sind Erscheinungen Seiner 
Macht. Die Ebene der Einbildung ist ein Schatten, also eine Erscheinung der 
Ebene der realen Existenz. Da die Ebene der Einbildung ein Schatten der extra-
mentalen Ebene ist, kann sie „Khāridsch“ (extramental) genannt werden. Ebenso 
kann sie als „existent“ (mawdschūd) bezeichnet werden, da sie ein Schatten der 
Existenz (Wudschūd) ist. Die Existenzen auf der Ebene der Einbildung [also die 
Geschöpfe] sind wie das extramental Existierende [also Allah, der Erhabene] 
Nafs al-amr (Realität) [d. h. sie sind keine Illusionen und Gedanken, sondern 
sie existieren selbst]. Sie haben Eigenschaften und Handlungen. Sie werden ewig 

– 1376 –



bestehen. Der Mukhbir sādiq, d. h. unser Prophet, der immer die Wahrheit sagt, 
Friede sei mit ihm, hat mitgeteilt, dass dies so sein wird. 

Man sollte gut überlegen, welche dieser beiden oben genannten Enthüllungen 
Allah, den Erhabenen, besser von Mängeln freispricht und Seinen göttlichen At-
tributen würdiger ist. Man sollte gut verstehen, welche von beiden mit dem 
Anfang und der Mitte des Tasawwuf-Weges und welche mit dem Ende zusam-
menhängt. Auch dieser Bedürftige glaubte jahrelang wie sie. Es traten in Über-
einstimmung mit diesem Glauben erstaunliche Zustände und seltsame spirituelle 
Schau auf. Ich verspürte auf dieser Stufe viele Genüsse. Später wurde mit der 
Gnade Allahs, des Erhabenen, ersichtlich, dass nichts von dem, was gesehen und 
gewusst wird, Er war. Alle diese Dinge müssen vernichtet werden. Mit der Güte 
Allahs sind sie selbst verschwunden. Das Falsche, das für richtig gehalten wurde, 
verschwand und die Liebe zum Verborgenen (Ghayb) wurde verwirklicht. Das 
Imaginäre (Mawhūm) wurde vom Existierenden (Mawdschūd) getrennt. Der 
Urewige (Qadīm) wurde vom zeitlich Erschaffenen (Hādith) gereinigt. 

50 — ZWEITER BAND, 50. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Schamsuddīn geschrieben. Er beschreibt, dass 

der Islam eine äußere Form (Sūra) und eine innere Wirklichkeit (Haqīqa) hat 
und dass sowohl am Anfang als auch am Ende des Tasawwuf-Weges die Befolgung 
des Islams zwingend erforderlich ist: 

Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Möge der Friede mit Seinen aus-
erwählten und geliebten Dienern sein. Der Islam hat eine äußere Form/Erschei-
nung und eine innere Wirklichkeit, also einen Kern, eine Essenz. Die äußere 
Form des Islams ist der Glaube an Allah, den Erhabenen, Seinen Gesandten und 
an die Kenntnisse, die dieser Gesandte von Allah überbracht hat, und die Befol-
gung der islamischen Bestimmungen (Ahkām). [„Islam“ meint die Bestimmungen, 
also die Gebote und Verbote. Mit „Befolgung der Bestimmungen“ ist gemeint, 
die Gebote zu erfüllen und die Verbote zu meiden.] Die das Schlechte gebietende 
Triebseele (an-Nafs al-ammāra) des Menschen weigert sich, den Glauben anzu-
nehmen, und möchte der äußeren Form des Islams nicht folgen. Dies ist ihre Na-
tur/Veranlagung. Deshalb ist der Glaube derer, die der äußeren Form des Islams 
folgen, die äußere Erscheinung des Glaubens, d. h. ein Glaube dem Anschein 
nach. Ihr Gebet, ihr Fasten und all ihre gottesdienstlichen Handlungen sind die 
äußere Erscheinung der gottesdienstlichen Handlungen, d. h. dem Anschein nach 
gottesdienstliche Handlungen. Wenn nämlich das Wort „Mensch“ verwendet 
wird, ist damit die Triebseele (das Ego) des Menschen gemeint. Wenn irgendein 
Mensch „ich“ sagt, deutet er damit auf seine Triebseele. Während der Mensch 
gottesdienstliche Handlungen verrichtet, befindet sich seine Triebseele im Zustand 
des Unglaubens (Kufr). Die Triebseele leugnet die Tatsache, dass das, was der 
Mensch tut, angemessen ist. Können der Glaube und die gottesdienstlichen Hand-
lungen eines solchen Menschen wahrhaftig und korrekt sein? Da Allah, der Er-
habene, äußerst barmherzig ist, nimmt er die äußeren Erscheinungen des Glaubens 
und der gottesdienstlichen Handlungen als wahrhaftig und korrekt an und ver-
spricht und verkündet die frohe Botschaft, dass Er solche Diener in das Paradies 
eingehen lassen wird. Allah, der Erhabene, liebt das Paradies und die Paradies-
bewohner und ist mit ihnen zufrieden. Da Allah, der Erhabene, unendlich gütig 
ist, hat Er das alleinige Bestätigen und Glauben des Herzens als Iman akzeptiert. 
Er verlangte nicht, dass die Triebseele versteht und glaubt. Damit einhergehend 
hat das Paradies sowohl eine äußere Erscheinung als auch eine innere Wirklichkeit. 
Diejenigen, die im Diesseits lediglich die äußere Erscheinung des Islams erlangen, 

– 1377 –



werden auch vom Paradies nur die äußere Erscheinung erlangen und lediglich 
ihren Geschmack kosten. Jene, die im Diesseits die innere Wirklichkeit des Islams 
erlangen, werden auch vom Paradies die Wirklichkeit erlangen. 

Diejenigen, die nur die äußere Erscheinung des Paradieses erlangen, und 
jene, die nur seine innere Wirklichkeit erlangen, werden von denselben Gaben 
einen unterschiedlichen Geschmack verspüren, obwohl sie beispielsweise von 
derselben Frucht essen. Die gesegneten Frauen des Gesandten Allahs sind die 
Mütter der Gläubigen und werden sich im Paradies beim Gesandten Allahs be-
finden und zwar von denselben Früchten essen, doch sie werden unterschiedliche 
Geschmäcker wahrnehmen. Wäre der Geschmack, den sie verspüren, identisch 
gewesen, so müssten die Mütter der Gläubigen höher als alle Menschen sein. 
Genauso müsste die Frau eines jeden höheren Menschen ebenfalls höher als 
andere Menschen sein, denn Ehefrauen werden im Paradies mit ihren Ehemännern 
beisammen sein. Diejenigen, die der äußeren Form des Islams folgen, werden 
im Jenseits der Strafe entgehen und ewige Glückseligkeit erlangen. Es gibt zwei 
Arten der Gottesfreundschaft (Wilāya): Die „Wilāya āmma“ (allgemeine/generelle 
Gottesfreundschaft) und die „Wilāya khāssa“ (besondere/spezielle Gottesfreund-
schaft, d. h. die Gottesfreundschaft der Auserwählten). Wer nur der äußeren 
Form des Islams folgt, erlangt die generelle Gottesfreundschaft. Der sinngemäße 
Koranvers „Allah, der Erhabene, ist der Walī (Freund/Helfer) der Gläubigen“ 
ist wohlbekannt. 

Diejenigen, die die äußere Erscheinung des Islams, also die allgemeine Got-
tesfreundschaft, die Liebe Allahs, des Erhabenen, erlangt haben, können durch 
Voranschreiten auf dem Weg des Tasawwuf die besondere Gottesfreundschaft 
erlangen. Der Muslim, der auf diesem Weg voranschreitet, wird „Sālik“ (spiritueller 
Reisender) genannt. Die Triebseele des Reisenden befreit sich langsam von der 
Ammāra (also davon, das Schlechte zu gebieten) und erlangt Ruhe (Itmiʾnān) 
und ihre Maßlosigkeit verschwindet. Es sollte gut gewusst werden, dass der Rei-
sende, der sich bemüht, diese besondere Gottesfreundschaft zu erlangen, im-
merwährend die äußere Form des Islams befolgen muss. Das Gottgedenken 
(Dhikr), das auf dem Weg des Tasawwuf die wichtigste Pflicht ist, ist eines der 
Gebote des Islams. Die Verbote des Islams zu meiden, ist auf diesem Weg 
ebenfalls zwingend erforderlich. Das Erfüllen der Gebote erleichtert dem Rei-
senden den Fortschritt. Der Islam befiehlt auch, einen Gelehrten zu suchen, der 
den Weg des Tasawwuf gut kennnt und dem Reisenden den Weg weist. Denn in 
der Sure al-Māʾida heißt es sinngemäß: „Sucht nach einem Mittel, um zu Ihm zu 
gelangen!“ [In Hadithen, die im Buch Kunūz ad-daqāʾiq überliefert werden, heißt 
es: „Die Gelehrten sind die Erben der Propheten“, „Gottesfreunde (Awliyā) 
sind solche, dass man sich an Allah erinnert, wenn man sie sieht“, „Alles hat 
einen Entstehungsort. Der Ort, an dem Gottesfurcht (Taqwā) erlangt wird, sind 
die Herzen der Gotteskenner“, „Das übersinnliche (bātin) Wissen ist eines der 
Geheimnisse Allahs, des Erhabenen!“, „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, pflegte Bittgebete zu sprechen, indem er die Armen der Muslime als Mittler 
nahm“, „In das Gesicht eines Gelehrten zu schauen, ist eine gottesdienstliche 
Handlung“, „Sie sind solche Menschen, dass diejenigen, die sich bei ihnen 
befinden, nicht unglückselig (schaqī) werden!“, „Seid respektvoll gegenüber den 
Gelehrten meiner Gemeinde! Sie sind nämlich die Sterne der Erde“, „Allah hat 
solche Diener, dass Er, wenn sie auf etwas schwören würden, diese Sache erschafft“, 
„Sich bei den Gelehrten zu befinden, ist eine gottesdienstliche Handlung“, „Ein 
Gelehrter unter seinen Schülern ist wie ein Prophet unter seiner Gemeinde“, 
„Der Tod eines Gelehrten ist ein größerer Verlust als der Tod aller Bewohner 
einer Stadt“, „Diejenigen mit dem höchsten Rang sind jene, die Allahs, des Er-

– 1378 –



habenen, gedenken“, „Die wertvollsten Menschen sind die Gelehrten der Gläu-
bigen“, „Allahs zu gedenken ist besser als freiwilliges (nāfila) Fasten“, „Zeichen 
für die Liebe Allahs ist, Seiner viel zu gedenken“, „Der Gesandte Allahs gedachte 
Allahs viel“, und: „Der Mensch gedenkt dessen, den er liebt, viel.“] 

Wie man sieht, ist es zwingend erforderlich, die äußere Form des Islams zu 
befolgen, um die innere Wirklichkeit des Islams zu erlangen. Denn alle Voll-
kommenheiten der Gottesfreundschaft (Wilāya) und des Prophetentums (Nu-
buwwa) gründen auf der äußeren Form des Islams. Wer nur der äußeren Form 
des Islams folgt, wird die Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft erreichen. 
Wer aber sowohl der äußeren Form als auch der inneren Wirklichkeit des Islams 
folgt, wird auch die Vollkommenheiten des Prophetentums erlangen. Weiter 
unten werden wir dieses Thema weiter ausführen, inschāʾallāh. 

Das Erlangen der Gottesfreundschaft geschieht durch die Bemühung auf dem 
Weg des Tasawwuf. Für die Erlangung der Gottesfreundschaft, d. h. um ein Got-
tesfreund (Walī) zu werden, muss das „Mā-siwā“ aus dem Herzen entfernt werden. 
Mit „Mā-siwā“ (Geschöpfe) ist alles außer Allah, dem Erhabenen, gemeint, d. h. 
sämtliche Geschöpfe. Wenn mit der Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, 
sämtliche Geschöpfe aus dem Herzensauge getilgt werden und sogar ihre Namen 
vergessen werden, so heißt es, dass „Fanā“ (Entwerdung) eingetreten ist. Somit 
ist der „Sayr ilallāh“ („Reise zu Allah“) vollendet. Danach bemüht man sich, 
um die „Sayr fillāh“ („Reise in Allah“) genannte Stufe der „Bestätigung“ (Ithbāt) 
zu erreichen. Auf dieser Stufe erinnert sich das Herz nur an Allah, den Erhabenen. 
Diese Stufe wird „Baqā“ (Bestehen) und „Haqīqa“ (Wirklichkeit) genannt. Das 
Ende der Gottesfreundschaft ist die Stufe des Bestehens. Der Reisende, der beim 
ersten die Stufe der Entwerdung und in der Wirklichkeit die Stufe des Bestehens 
erreicht hat, hat die Gottesfreundschaft erlangt und ist ein Gottesfreund geworden. 
Seine das Schlechte gebietende Triebseele hat Ruhe erlangt, hat sich vom Un-
glauben, von der Leugnung befreit und ist zufrieden mit ihrem Herrn geworden. 
Und ihr Herr ist auch mit ihr zufrieden. Das Übel und die Maßlosigkeit, die ihrer 
Natur innewohnen, sind verschwunden. Die Großen des Tasawwuf sagten, dass 
die Triebseele, die Ruhe (Itmiʾnān) erlangt hat, nicht von ihrer Maßlosigkeit 
befreit ist. Sie nannten den persischen Doppelvers 

Auch wenn die Triebseele den Zustand der Ruhe und Zufriedenheit  
       (Itmiʾnān) erfährt,  

vergehen ihre schlechten Eigenschaften dennoch nicht, sie bleibt als 
       mangelhaftes Gefährt. 

und sagten, dass der „große Dschihad“, der im Hadith „Wir sind vom kleinen 
Dschihad zurückgekehrt und werden mit dem großen Dschihad beginnen“ mit-
geteilt wird, der nach der Rückkehr von einer Schlacht geäußert wurde, den 
Dschihad gegen die Triebseele meine. Was diesem Bedürftigen aber enthüllt 
wurde und er mit seinem Herzen erkannt hat, entspricht nicht dem, was sie sagen. 
Wenn die Ruhe erlangt wurde, bleibt, wie ich finde, in der Triebseele keine Maß-
losigkeit und Zügellosigkeit mehr. Ich sehe, dass sie dem Islam gänzlich Folge 
leistet, so sehr, dass auch die Triebseele wie das Herz ist, das die Geschöpfe voll-
kommen vergessen hat, und einen Zustand erreicht, in welchem sie nichts außer 
Allah sieht und kennt. Es bleibt bei ihr keine Liebe mehr für Status, keine Freude, 
wenn sie etwas erlangt, und keine Trauer, wenn sie es nicht erlangt. Wie sollte es 
dann möglich sein, dass sie dem Islam nicht folgt und maßlos und zügellos ist? 
Wenn sie das Abweichen vom Islam, und sei es auch nur um Haaresbreite, vor 
dem Erlangen der Ruhe als Maßlosigkeit und Zügellosigkeit bezeichnen, wäre 
ihre Aussage rechtens. Doch nach dem Erlangen der Ruhe kann es nicht sein, 

– 1379 –



dass sie dem Islam nicht folgt und zügellos ist. Dieser Bedürftige [also der ehr-
würdige Imām ar-Rabbānī] hat diese Angelegenheit eingehend studiert und sich 
sehr darum bemüht, dieses Rätsel zu lösen. Wenn die Triebseele die Ruhe erlangt 
hat, kann sie nicht um Haaresbreite maßlos und zügellos sein. Sie ist dem Islam 
völlig ergeben und all ihr Übel ist verschwunden. Sie hat sich für ihren Herrn 
vernichtet. Es ist nicht denkbar, dass eine solche Triebseele dem Islam nicht 
folgt. Wenn die Triebseele mit Allah, dem Erhabenen, zufrieden ist und auch 
Allah mit ihr zufrieden ist, wie kann sie dann noch maß- und zügellos sein? Mit 
einem Maßlosen ist man nicht zufrieden. Kann die Triebseele, mit der Allah zu-
frieden ist, etwas tun, was Ihm missfällt? 

Nach dem Verständnis dieses Bedürftigen kann es sich bei dem „großen 
Dschihad (al-Dschihād al-akbar)“, von dem im obigen Hadith die Rede ist, um 
den Dschihad handeln, der gegen den Körper geführt wird. Denn der Körper 
des Menschen ist aus vier verschiedenen, einander entgegengesetzten Grund-
elementen zusammengesetzt. Jedes einzelne dieser Elemente verlangt etwas an-
deres und vermeidet andere Dinge. Allah, der Erhabene, allein kennt die Wahrheit 
von allem. Die Begierden des Menschen entspringen dem Körper. Auch sein 
Zorn und seine Abneigung entspringen dem Körper. Tiere haben keine „Nafs 
nātiqa“. Doch auch sie haben Wollust, Zorn, Gier und Neid. Dieser Dschihad 
findet beim Menschen kein Ende. Dass die Triebseele die Ruhe erlangt, beendet 
diesen Dschihad nicht. Auch wird dieser Dschihad nicht enden, wenn das Herz 
die Stufe der Gottesfreundschaft erreicht. Dieser Dschihad im Menschen bringt 
verschiedene Nutzen mit sich. Dadurch wird der Körper geläutert und er erlangt 
im Jenseits hohe Ränge. Im diesseitigen Leben ist der Körper dem Herzen un-
terworfen. Im Jenseits verhält es sich genau umgekehrt; dort ist das Herz dem 
Körper unterworfen. Mit dem Tod des Menschen beginnt das jenseitige Leben 
und auch dieser Dschihad endet. 

Wenn mit der Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, die Triebseele zur 
Stufe der Ruhe gelangt und geehrt wird mit der Befolgung des Islams, erlangt 
man den „wirklichen/wahren Islam“ (al-Islām al-haqīqī) und die Wirklichkeit 
des Glaubens. Jede Handlung, die hiernach verrichtet wird, ist die Wirklichkeit 
des Islams. Wird das rituelle Gebet verrichtet, so wird das wirkliche Gebet ver-
richtet sein. Wird gefastet, so wird das wirkliche Fasten eingehalten sein. Wird 
die Pilgerfahrt durchgeführt, wird die wirkliche Pilgerfahrt durchgeführt sein. 
Derart ist das Befolgen sämtlicher Bestimmungen des Islams. Wie man sieht, ist 
die Wirklichkeit durch den ersten Weg ein Übergang zwischen der äußeren 
Form/Erscheinung (Sūra) des Islams und seiner inneren Wirklichkeit (Haqīqa). 
Solange man nicht mit der besonderen Gottesfreundschaft beehrt wird, kann 
man sich nicht vom „metaphorischen Islam“ (al-Islām al-madschāzī) befreien 
und nicht den „wirklichen Islam“ erlangen. [Der äußeren Form des Islams zu 
folgen, ist der „metaphorische Islam“. Der inneren Wirklichkeit des Islams zu 
folgen, ist wiederum der wirkliche/wahre Islam.] Wenn ein Muslim mit der Güte 
Allahs, des Erhabenen, die Wirklichkeit des Islams erlangt und mit dem wirklichen 
Islam beehrt wird, kann er die „Kamālāt an-nubuwwa“ (Vollkommenheiten des 
Prophetentums) genannte Stufe erreichen, indem er den Propheten gänzlich folgt 
und ein Erbe dieser Großen wird. Er kann die Gaben dieses hohen Ranges 
reichlich erlangen. So wie die äußere Form des Islams ein gesegneter Baum ist, 
der die Früchte der Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft hervorbringt, so 
sind die Vollkommenheiten des Prophetentums wie die Früchte der Wirklichkeit 
des Islams, die wiederum wie ein gesegneter Baum ist. Die Vollkommenheiten 
der Gottesfreundschaft sind die Früchte der äußeren Form. Die Vollkommenheiten 
des Prophetentums aber sind die Früchte der Wirklichkeit dieser äußeren Form. 

– 1380 –



Deshalb sind die Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft die äußeren Er-
scheinungen der Vollkommenheiten des Prophetentums. Die Vollkommenheiten 
des Prophetentums sind die Wirklichkeit dieser Erscheinungen. 

Es sollte gut verstanden werden, dass sich die äußere Form des Islams und 
ihre innere Wirklichkeit aufgrund der Triebseele voneinander trennen. Die Trieb-
seele dessen, der die äußere Form des Islams erlangt hat, ist maßlos und ungläubig. 
Wenn man die Wirklichkeit des Islams erlangt, findet die Triebseele Ruhe und 
wird damit geehrt, Muslim zu sein. Gleichermaßen ist der Unterschied zwischen 
den Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft, die wie Erscheinungen sind, und 
den Vollkommenheiten des Prophetentums, die wie die Wirklichkeiten dieser 
Erscheinungen sind, auf den Körper zurückzuführen. Die vier Elemente, aus 
denen der Körper zusammengesetzt ist, behalten auf der Stufe der Gottesfreund-
schaft ihre eigenen Wünsche und ihre Maßlosigkeit bei. Beispielsweise behauptet 
die Energie, die Kraft im Körper eines Gottesfreundes, dessen Triebseele Ruhe 
erlangt hat, dass sie gut und überlegen sei. Die Erdsubstanzen im Körper wollen 
üble und niederträchtige Taten veranlassen. Die Stoffe im flüssigen und gasför-
migen Zustand wiederum wollen physikalische und chemische Eigenschaften 
und Reaktionen herbeiführen. Wenn die Stufe der Vollkommenheiten des Pro-
phetentums erreicht wird, erlangen alle Substanzen im Körper einen Zustand 
des Gleichgewichts und der Ausgewogenheit und keine maßlosen und schädlichen 
Zustände bleiben. Möglicherweise drückt die folgende Aussage des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm: „Mein Teufel ist Muslim geworden“, d. h. er hat sich 
ergeben, diesen Zustand des Gleichgewichts aus. Denn so, wie sich außerhalb 
des Menschen ein Teufel befindet, so gibt es ihn auch im Inneren des Menschen. 
Der Teufel im Inneren des Menschen ist das Übermaß seiner Kraft/Energie. 
Eine Zunahme der Energie führt im Menschen Hochmut und Überheblichkeit 
herbei. Die niederträchtigste aller schlechten Eigenschaften ist diese Eigenschaft 
des Hochmutes. Dass sich die Energie ergibt und Erlösung erlangt, bedeutet, 
dass dieses Übel von ihm verschwindet. 

Sowohl das Herz als auch die Triebseele eines Gottesfreundes, der die Voll-
kommenheiten des Prophetentums erlangt hat, haben Ruhe gefunden. Darüber 
hinaus haben die drei unterschiedlichen Elemente des Körpers und seine Energie 
einen Zustand des Gleichgewichts erreicht. Bei der Gottesfreundschaft hingegen 
hat das Herz gänzlich Ruhe gefunden, während die Triebseele mehr oder weniger 
Ruhe gefunden hat. Wie haben den Umstand, dass die Triebseele Ruhe findet, 
mit „mehr oder weniger“, also „teilweise“ ausgedrückt, denn die Tatsache, dass 
die Triebseele vollkommene Ruhe erlangt, erfolgt, nachdem es in den Substanzen 
des Körpers zum Gleichgewicht gekommen ist. Genau deshalb haben sie gesagt, 
dass die Triebseele, die Ruhe erlangt hat, zu ihren ursprünglichen Eigenschaften 
zurückkehren werde, falls die Substanzen in den Körpern derer, die die Gottes-
freundschaft erlangt haben, nicht im Gleichgewicht sind. Nachdem die Substanzen 
im Körper zum Gleichgewicht gekommen sind, kehrt die Triebseele, die Ruhe 
erlangt hat, nicht zu ihren ursprünglichen Eigenschaften zurück. Wie man sieht, 
ist die Diskussion darüber, ob die Triebseele zu ihren ursprünglichen Übeln zu-
rückkehren wird oder nicht, darauf zurückzuführen, dass die Standpunkte derer, 
die Stufen innehaben, unterschiedlich sind. Jeder Gottesfreund hat das gesagt, 
was für seine eigene Stufe angemessen ist. 

Frage: Nachdem die Substanzen im Körper einen Zustand des Gleichgewichts 
erreicht haben und keine ihrer Maßlosigkeiten, die dem Islam widersprechen, 
geblieben ist, wie soll dann gegen sie Dschihad geführt werden? Fällt dann nicht 
die Erfordernis des Dschihad gegen diese Substanzen weg, genauso wie kein 
Dschihad gegen die Triebseele, die Ruhe erlangt hat, geführt wird? 

– 1381 –



Antwort: Der Umstand, dass die Triebseele Ruhe erlangt hat, und der Zustand 
des Gleichgewichts, den die Substanzen im Körper erreichen, sind einander nicht 
ähnlich. Wenn die Triebseele Ruhe erlangt, ist sie wie nichtexistent. So wie die 
fünf Feinstoffe aus der immateriellen Welt wie nichtexistent werden, ist dies 
auch bei der Triebseele der Fall. Da die Substanzen im Körper den islamischen 
Bestimmungen folgen müssen, solange sie auf dieser Welt bleiben, haben sie 
nichts mit Trunkenheit (Sakr) und Istihlāk zu tun. Bei etwas, das „Istihlāk“ 
erfahren hat, d. h. dessen Selbst verschwunden ist, bleibt kein Verstoß gegen das 
Gebot und keine Maßlosigkeit mehr. Etwas wiederum, das sich im Zustand der 
Nüchternheit (Sahw) befindet, d. h. dessen Selbst/Bewusstsein nicht verschwunden 
ist, kann sich auf eine Art und Weise verhalten, die mit den Geboten nicht 
vereinbar ist. Ein solches Verhalten richtet sich nicht gegen jedes Gebot und 
bringt verschiedene Nutzen mit sich. Bei diesem Verhalten handelt es sich mit 
der Gnade und dem Schutz Allahs, des Erhabenen, darum, nur die Mustahabb-
Handlungen nicht auszuführen, und geht nicht darüber hinaus. Aus diesem Grund 
ist es möglich, gegen die Substanzen im Körper, die einen Zustand des Gleich-
gewichts erreicht haben, Dschihad zu führen. Doch der Dschihad gegen die Trieb-
seele, die Ruhe erlangt hat, ist nicht erlaubt. Diese Details habe ich im ersten 
Band des Maktūbāt, im Brief [260], den ich an meinen ältesten Sohn [Muhammad 
Sādiq, möge Allah sich seiner erbarmen] geschrieben habe, noch ausführlicher 
dargelegt. Lest auch diesen Brief, wenn es irgendwelche Unklarheiten gibt! 

Wenn mit der Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, auch die Stufen der 
„Vollkommenheiten des Prophetentums“ (Kamālāt an-nubuwwa), die Resultate 
und Früchte der Wirklichkeit des Islams sind, überschritten werden, dann erfolgt 
das Voranschreiten nicht mehr durch Bemühung und Befolgung der islamischen 
Bestimmungen. Alles, was in diesen Stufen zuteilwird, hängt einzig von der Gnade 
und Güte Allahs, des Allbarmherzigen und Erhabenen, ab. Auf diesen Stufen 
haben Glaube und Wissen keinen Einfluss. Alles, was erlangt wird, erfolgt durch 
Güte und Gunst. Diese Stufen sind sehr viel höher und sehr viel weiter als die 
vorherigen Stufen. Sie sind derart leuchtend, dass diese Lichter in den früheren 
Stufen überhaupt nicht zu finden sind. Diese Stufe wurde nur den Ulul-Azm-
Propheten, Friede sei mit ihnen, gegeben. Auch einigen wenigen Auserwählten, 
die diesen gänzlich folgen, wird sie gewährt. 

Der Islam ist das Fundament all dieser hohen Stufen. Er ist das Kapital jeden 
Gewinns. Ganz gleich, wie viele Äste ein Baum treiben mag, und ganz gleich, 
wie hoch eine Mauer sich erheben mag und wie hohe Gebäude darauf gebaut 
werden mögen, sie kommen nicht ohne Wurzeln und Fundamente aus. Sie werden 
immer auf Wurzeln und Fundamente angewiesen sein. Ganz gleich, wie viele 
Stockwerke in einem Gebäude errichtet werden, sind sie stets auf die darunter 
liegenden Stockwerke angewiesen. Kein Stockwerk kann sich dem Angewiesensein 
auf das darunter liegende Stockwerk entledigen. Wenn eines der unteren Stock-
werke instabil ist, gelten auch alle oberen Stockwerke als instabil. Stürzt eines 
von ihnen ein, werden auch die oberen einstürzen. Demnach ist der Islam zu 
jeder Zeit und auf jeder Stufe erforderlich. Ganz gleich, auf welcher Stufe man 
sich befindet, ist jeder darauf angewiesen, dem Islam zu folgen. Erreicht man 
mit der Güte Allahs, des Erhabenen, eine höhere Stufe, so ist alles, was erlangt 
wird, nicht das Ergebnis der Güte (Ihsān), sondern der Liebe (Mahabba). Dieser 
hohe Grad dieser Stufe ist dem Letzten der Propheten, Muhammad, Friede sei 
mit ihm und ihnen allen, vorbehalten. Und sie ehren mit dieser Gabe auch von 
denjenigen, die diesem erhabenen Propheten gänzlich Folge leisten, wen sie 
wollen. [Diese höchste Stufe erscheint in der Welt der Gleichnisse in Form eines 
Palastes.] Dieser Palast erscheint sehr hoch. Abū Bakr as-Siddīq erscheint 

– 1382 –



innerhalb dieses Palastes als Erbe, da er diesem erhabenen Propheten vollkommen 
folgt. Der ehrwürdige Umar al-Fārūq wurde ebenfalls mit dieser Gabe geehrt. 
Auch die ehrwürdigen Khadīdscha und Āʾischa, Mütter der Gläubigen, erscheinen 
aufgrund des ehelichen Bandes in diesem Palast. Möge Allah mit ihnen allen zu-
frieden sein. Allah, der Erhabene, allein kennt die Wahrheit von allem. O mein 
Herr! Sei barmherzig mit uns! Gewähre uns den rechten Weg! Mein geschätzter 
Bruder und Inhaber von Gotteserkenntnis, Schaykh Abdulhayy, befand sich jah-
relang in unserer Gesellschaft. Jetzt geht er in seine Heimat. Ihm ist die Autorität 
dieses Ortes übertragen worden. Es wurde erforderlich, Euch dies in einigen 
Zeilen kundzutun. Die Gottesfreunde sind, gleich an welchem Ort sie sich 
befinden, eine große Gabe für die dortigen Menschen. Sie sind ein Vorbote dafür, 
dass die Menschen die Glückseligkeit erlangen. Wie glücklich sind jene, die diese 
Gottesfreunde erkennen und verstehen können! 

[Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 97. Brief 
des ersten Bandes Folgendes: „Der Mensch wurde für die Anbetung (Ibāda) er-
schaffen. Die Anbetung (Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen) wiederum 
dient dazu, Yaqīn, also wahren/wahrhaftigen Glauben (al-Īmān al-haqīqī) zu er-
langen. Das Wort ,hattā‘ im letzten Vers der Sure al-Hidschr bedeutet wohl 
„für/um“. Der Glaube vor der Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen ist ge-
wissermaßen die äußere Form des Glaubens. Wenn gottesdienstliche Handlungen 
verrichtet werden, erlangt man wahrhaftigen Glauben. ,Wilāya‘ (Gottesfreund-
schaft) bedeutet Fanā und Baqā. Fanā (Entwerdung) bedeutet, dass die Dinge, 
mit denen Allah, der Erhabene, nicht zufrieden ist, aus dem Herzen entweichen 
und nicht mehr im Herzen verbleiben. Baqā (Bestehen) bedeutet, dass sich im 
Herzen nur Dinge befinden, mit denen Allah, der Erhabene, zufrieden ist.“ Ibāda 
bedeutet, der Sunna des Gesandten Allahs, also seinem Weg zu folgen. Dieser 
Weg wird „Islam“ genannt. Um dem Islam zu folgen, muss man so glauben, wie 
die Gelehrten der Ahlus-Sunna es mitgeteilt haben, die Gebote Allahs, des Er-
habenen, erfüllen und die Verbote und Neuerungen (Bidʿa) meiden. Die schlimms-
te der Verbote ist die Verletzung der Rechte der Menschen. Die Regierenden 
müssen hierauf besonders achten. Es wurde angeordnet, dass sie Gerechtigkeit 
walten lassen, sich nicht vom größten Islamfeind, den Briten, täuschen lassen, 
sich in Friedenszeiten nicht dem Vergnügen hingeben, sondern die Waffen der 
Feinde beschaffen und die Nation in den Bereichen Medizin, Handel, Landwirt-
schaft, Handwerk und Kriegsführung ausbilden. Diese Dinge werden von einem 
wahren Gelehrten erlernt. Dieser Gelehrte wird „Murschid“ (spiritueller Weg-
weiser) genannt. Sie werden, nachdem ein Murschid gefunden wurde, von dessen 
Worten und Handlungen gelernt. Wenn kein Murschid gefunden werden kann, 
lernt man sie aus den Büchern eines Murschid. Die Gesellschaft (Suhba) oder 
das Buch eines Murschid ist die größte Gabe und ein Mittel für ewige Glückse-
ligkeit. Der Mensch liebt dieses Mittel sehr. Der Hadith „Den Wohltäter zu 
lieben, ist den Menschen natürlich veranlagt“ ist wohlbekannt. Der Mensch erhält 
im Maße seiner Liebe zu seinem Murschid von dessen Herzen spirituelle Er-
kenntnisse (Fayd). Er erreicht die Stufe des Fanā und ihm wird zuteil, seine got-
tesdienstlichen Handlungen mit Ikhlās (Aufrichtigkeit) zu verrichten. Jede seiner 
Bewegungen wird zum Dhikr. Zwar führt auch der Dhikr mit dem Herzen zur 
Stufe des Fanā, doch das Erreichen erfolgt zügiger, wenn spirituelle Erkenntnisse 
in das Herz fließen.] 

 
Zwei Dinge sind einfach unvergesslich,  
deren Sehnsucht zerfrisst jeden innerlich,  
nichts und niemand kann sie je begleichen,  
die Jugend ist’s und Glaubensbrüder deinesgleichen. 

– 1383 –



51 — DRITTER BAND, 121. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Husāmuddīn Ahmad geschrieben. Er erläutert 

einige der feinen Kenntnisse, die im 87. Brief des dritten Bandes enthalten sind. 
Gepriesen sei Allah, der Erhabene, und der Friede möge mit Seinen erwählten 

Dienern sein! Ich wurde geehrt mit dem Lesen Eures wertvollen Briefes, den 
Ihr aus Eurem Mitleid und Eurer Barmherzigkeit heraus diesem Bedürftigen 
[also Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein] geschickt habt. Ihr sagt: 
„Einer der Großen hier hat Einwände gegen einige Passagen des Briefes, den 
Ihr während des Aufenthaltes in Ajmer verfasst habt. Bitte erläutert sie!“ Auch 
einige unserer Nahestehenden teilten die in jenem Brief zweifelhaft erscheinenden 
Stellen mit. Um diese Zweifel aufzulösen, schreibe ich mit dem Beistand Allahs, 
des Erhabenen, einige Vorbemerkungen auf. Möge Allah, der Erhabene, uns 
allen den rechten Weg weisen! 

Mein geschätzter Herr! Die „Sayr murādī“ („Reise der Gewollten/Gesuchten) 
und „Sayr murīdī“ (Reise der Wollenden/Suchenden) genannten Reisen des Ta-
sawwuf sind Reisen, welche diese Reisenden mit ihren Herzen erkennen. Es han-
delt sich bei ihnen nicht um etwas, das anderen mitgeteilt und von dem sie über-
zeugt werden müssten. Es ist nicht erforderlich, Belege zu erbringen, um diese 
Aussagen zu beweisen. Wenn jedoch jemand, der scharfsichtig und verstandes-
begabt erschaffen wurde, die Zustände und das Wirken derer, die über solche 
spirituellen Reisen berichten, studiert und ihre Segen, Kenntnisse und Erkenntnisse 
sieht, wird er sofort begreifen, dass dieser Reisende auf einem Pfad, der „Sayr 
murādī“ genannt wird, fortgeschritten und aufgestiegen ist. Er wird nicht verlangen, 
dass dieser seine Worte beweist und Belege vorlegt. Dies ist so, als würde ein 
verstandesbegabter Mensch, der jede Nacht die Stellen des Auf- und Untergangs 
des Mondes am Himmel und die Formen, die er annimmt, sieht, daraus schluss-
folgern, dass der Mond das Licht ausstrahlt, das er von der Sonne empfängt. Für 
diejenigen, die nicht scharfsichtig und verstandesbegabt sind, stellen dieses Sehen 
und Analysieren keine Beweise dar. Mein Meister Khādscha Bāqī billāh, möge 
Allah sich seiner erbarmen, teilte mir bereits zu Beginn meiner spirituellen Reise 
mit, dass es sich beim Voranschreiten dieses Bedürftigen um den „Sayr murādī“ 
handelt. Unter unseren Brüdern, die dort waren, gibt es einige, die diese frohe 
Botschaft gehört haben. Er sagte, dass folgende Doppelverse des Mathnawī dem 
Zustand dieses Bedürftigen entsprechen. Sie lauten: 

Die Liebe der Geliebten kann man nicht erkennen, sie ist ziemlich verborgen,  
wogegen die Liebe der Liebenden laut und deutlich ist, wie der klare Morgen,  
und ihre Liebe bringt sie zum Schmelzen, das ist unabwendbar und ihr Zeichen,  
wobei die Liebe der Geliebten sie gedeihen lässt, ohne dass Leiden sie erreichen. 

Jede der „Gewollten“, die das Ziel erreichen, gelangen über den „Rāh-i 
idschtibā“ [also über den Weg der Auserwählten] ans Ziel. Dieser Weg ist der 
Weg, durch den die Propheten, Friede sei mit ihnen, fortgeschritten sind. Der 
Autor des Buches al-Awārif [Schihābuddīn as-Suhrawardī], möge seine Seele 
gesegnet sein, erklärt dies ausdrücklich, als er über den Madschdhūb sālik und 
den Sālik madschdhūb schreibt. Er nannte den zweiten Weg „Rāh-i murīdān“ 
und den Weg der Gewollten „Rāh-i idschtibā“. In einem Vers der Sure asch-
Schūrā heißt es sinngemäß: „Allah der Erhabene wählt, wen Er will, für sich und 
Er weist denen, die Ihn erreichen wollen, den Weg, der zu Ihm führt.“ Ja, der 
Weg der Auserwählten ist eigentlich den Propheten, Friede sei mit ihnen, vor-
behalten. So wie auch denjenigen aus ihren Gemeinden, die diesen Propheten 

– 1384 –



folgen, von den ihnen eigenen Vollkommenheiten gewährt wird, lassen sie auch 
diesen Anteil zuteilwerden. Ansonsten ist mit dem Weg der Auserwählten nicht 
gemeint, dass er einzig und allein den Propheten, Friede sei mit ihnen, vorbehalten 
wäre und niemandem aus ihren Gemeinden gewährt würde. Derartiges wurde 
nicht vernommen. 

Mein geschätzter Herr! Dass der Reisende (Sālik) spirituelle Erkenntnisse 
(Fayd) durch den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, erlangt, dauert so lange 
an, bis sich die Wirklichkeit (Haqīqa) dieses Reisenden, der „Muhammadī-masch-
rab“ ist, mit der „Haqīqa Muhammadiyya“ vereinigt. Wenn sich durch die gänz-
liche Befolgung des Gesandten Allahs und vielleicht gar mit der Gnade und Güte 
Allahs, des Erhabenen, diese Wirklichkeit auf den Stufen des Aufstiegs mit jener 
Wirklichkeit vereinigt, ist der Gesandte Allahs nunmehr kein Mittel (Wāsita) 
für ihn. Denn etwas dient dann als Mittel für etwas anderes, wenn die beiden 
Dinge voneinander verschieden sind. Vereinigen sich beide, ist es nicht mehr 
denkbar, dass sie als Mittel oder Schleier füreinander dienen oder verschleiert 
werden. Wenn sich die beiden Dinge miteinander vereinen, werden alle ihre An-
gelegenheiten gemeinsam sein. Während der Reisende folgend ist, sind die An-
gelegenheiten zwischen den beiden verschieden, wie die Angelegenheiten des 
Bediensteten und des Bedienten. 

Wollen wir nun die Aussage „Die Wirklichkeit des Reisenden vereint sich 
mit der Wirklichkeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm“ erläutern: Die 
Wirklichkeit des Gesandten Allahs (al-Haqīqa al-Muhammadiyya) vereint alle 
Wirklichkeiten in sich. Deshalb wird diese Wirklichkeit auch „die Wirklichkeit 
der Wirklichkeiten“ (Haqīqat al-haqāʾiq) genannt. Die Wirklichkeiten anderer 
sind wie Teile dieser Wirklichkeit. Die Wirklichkeit des Reisenden, der Muham-
madī-maschrab ist, ist ein Teil jener Wirklichkeit und ein Merkmal von ihr. Die 
Wirklichkeit des Reisenden, der nicht Muhammadī-maschrab ist, ist zwar ebenfalls 
Teil jener Wirklichkeit, doch sein Merkmal ist unterschiedlich. Wenn beim 
Aufstieg eines solchen Reisenden seine Wirklichkeit sich mit der Wirklichkeit 
des Gesandten Allahs vereinigt, so vereinigt sie sich zuerst mit der Wirklichkeit 
eines Propheten, der dasselbe Merkmal hat. Er wird Teilhaber an den Vollkom-
menheiten dieses Propheten. Wir möchten erneut betonen, dass diese Teilha-
berschaft wie die Partnerschaft zwischen Diener und Herr ist. Dadurch, dass der 
Reisende dem Gesandten Allahs gänzlich folgt, oder vielleicht lediglich mit der 
Güte Allahs, des Erhabenen, entsteht in seiner Wirklichkeit eine Liebe zur Wirk-
lichkeit des Gesandten Allahs. Sie will sich mit ihr vereinigen und beide Wirk-
lichkeiten vereinigen sich sodann. Die Liebe zwischen den zwei Wirklichkeiten 
wurde mit der Güte Allahs, des Erhabenen, bei diesem Bedürftigen verwirklicht. 
Als diese Liebe mich umfasste, hatte ich gesagt: „Ich liebe Allah, den Erhabenen, 
weil Er der Herr von Muhammad, Friede sei mit ihm, ist.“ Mayān Schaykh Tādsch 
und andere waren über diese Aussage von mir überrascht. Ich denke, auch Ihr 
werdet Euch daran erinnern. Solange nicht ein solches Übermaß an Liebe entsteht, 
können sich beide Wirklichkeiten nicht vereinigen. Dies ist eine solche Wohlgabe 
Allahs, des Erhabenen, dass Er sie gewährt, wem Er will. Wahrlich, Allah, der 
Erhabene, ist äußerst gütig. 

Ich erläutere nun, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, Mittel dafür 
ist, dass die Reisenden spirituelle Erkenntnisse erlangen. Hört gut zu! Da auf 
dem Weg der „Dschadhba“ (spirituelle Anziehung) Allah, der Erhabene, den 
„Suchenden“ (Tālib) anzieht und ihm viel Güte erweist, bedarf es keines Mittels. 
Da auf dem Weg des „Sulūk“ (spirituelle Reise) der Suchende sich bemüht, vo-
ranzuschreiten, ist ein Mittel erforderlich. Auf dem Weg der Dschadhba ist zwar 
kein Mittel notwendig, doch für die Vervollkommnung der Dschadhba ist Sulūk 

– 1385 –



erforderlich. „Sulūk“ meint die Bemühung, Tawba (Reue), Zuhd (Enthaltsamkeit) 
und andere bestimmte Dinge zu tun, d. h. dem Islam zu folgen. Eine Dschadhba 
ohne Sulūk ist unvollkommen. Ich habe unter den hinduistischen Ungläubigen 
und den Mulhids und Irrgängern viele mit Dschadhba gesehen. Da sie aber dem 
Stifter des Islams nicht folgen, ist ihre Dschadhba unvollkommen und verdorben. 
Ihre Dschadhba ist nichts weiter als Schein. 

Frage: Um Dschadhba zu erlangen, muss man zumindest ein wenig auserwählt 
und geliebt worden sein. Wie kann es dann bei den Ungläubigen, die Feinde 
Allahs, des Erhabenen, sind, Dschadhba geben?  

Antwort: In den Wirklichkeiten einiger der Ungläubigen kann es ein wenig 
Liebe geben. Dadurch kann bei ihnen Dschadhba entstehen. Da sie aber dem 
Stifter des Islams, Friede sei mit ihm, nicht folgen, wird diese Dschadhba kein 
Ende finden und ihnen aus den Händen gleiten. Diese Dschadhba wird ein Beweis 
gegen sie sein und sie werden auch deshalb zur Rechenschaft gezogen. Da sie sie 
aus Unwissenheit und Sturheit aus den Händen gleiten ließen, wird man ihnen 
Vorwürfe machen. Allah, der Erhabene, tut keinem Seiner Diener Unrecht. Sie 
selbst sind es, die sich Unrecht antun. Diejenigen, die das Ziel erreichen, indem 
sie auf dem Weg der Dschadhba den Sulūk praktizieren, also sich bemühen, dem 
Stifter des Islams zu folgen, erreichen das Ziel ohne Mittel und Schleier dazwischen. 
Die Aussage „Hättet ihr ein Seil auf den Grund der Erde herabgelassen, so 
würdet ihr Allah, den Erhabenen, erreichen!“ deutet darauf und bedeutet: „Wenn 
ihr zu Allah, dem Erhabenen, gezogen werdet und die unbekanntesten Stufen 
erreicht, so wird es zwischen euch und Allah, dem Erhabenen, kein Mittel und 
keinen Schleier geben.“ Vielleicht erinnert Ihr Euch noch daran, dass unser 
Meister Bāqī billāh, möge seine Seele gesegnet sein, einst sagte: „Wenn es je-
mandem zuteilwird, auf dem Wege der Maʿiyya (des Beisammenseins mit Allah) 
Ihn zu erreichen, dann geschieht das Erreichen ohne Mittel dazwischen. Auf 
dem Weg der Erziehung (Tarbiya), d. h. beim Erreichen mit Sulūk, ist ein Mittel 
notwendig.“ Der Weg der Maʿiyya ist einer der Wege der Dschadhba. Der Hadith 
„Der Mensch ist mit dem beisammen, den er liebt“ bekräftigt unsere Aussage. 
Wenn jemand nämlich mit einem Menschen beisammen ist, den er liebt, wird 
das Mittel dazwischen aufgehoben. Gebt acht! Jeder Schatten (Zill), also jede 
Erscheinung hat eine Bindung zum eigenen Ursprung (Asl). Es gibt keinen 
Schleier zwischen beiden. Wenn mit der Gnade Allahs, des Erhabenen, die Er-
scheinung zu ihrem Ursprung gezogen wird und auch die Gabe des Befolgens 
des Stifters des Islams zuteilwird, so gelangt diese Erscheinung zu ihrem Ursprung. 
Dieses Erreichen geschieht, ohne dass sich zwischen ihnen ein Mittel oder Schleier 
befindet. Da dieser Ursprung einer der Namen Allahs, des Erhabenen, ist, gibt 
es auch zwischen dem Namen und dem Besitzer des Namens (dem Bezeichneten) 
keinen Schleier. Somit gelangt die Erscheinung zum Ursprung des Ursprungs, 
d. h. zum Besitzer des Namens. Demnach gibt es für diejenigen, die Allahs Wesen, 
also Ihn selbst, auf unbekannte und unbegreifbare Weise erreichen, kein Mittel 
und keinen Schleier. Wenn für jemanden, der auf diese Weise das Ziel erreicht, 
die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, kein Mittel und kein Schleier sind, 
können dann andere Dinge je Schleier sein? 

Frage: Die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen, sind nicht getrennt von Ihm. 
Wie kann es dann sein, dass die Eigenschaften keine Mittel und Schleier sind für 
diejenigen, die Ihn erreichen? 

Antwort: Der Ursprung des Reisenden ist einer der Namen Allahs, des Erha-
benen. Der Reisende ist ein Schatten (Zill), also eine Erscheinung dieses Namens. 
Wenn der Reisende diesen Ursprung erreicht, gibt es zwischen ihm und dem 
göttlichen Wesen kein Mittel und keinen Schleier. Denn zwischen dem Namen 

– 1386 –



und dem Besitzer des Namens gibt es kein Mittel. Deswegen ist es nicht erfor-
derlich, dass die Eigenschaften schwinden. Ich hatte dies weiter oben erwähnt, 
als ich die Vereinigung der Wirklichkeit des Reisenden mit der Wirklichkeit des 
Gesandten Allahs erläuterte. Auch als ich den Umstand, dass die Erscheinung 
ihren Ursprung erreicht, mitteilte, wurde dies ein wenig erwähnt. 

Anmerkung: Aus der Aussage, dass es auf dem Weg der Dschadhba kein 
Mittel gibt, sollte keineswegs verstanden werden, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, für einige kein Mittler sein bräuchte. Man darf auf keinen 
Fall annehmen, dass diese Personen es nicht nötig hätten, dem Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, zu folgen! Ein solches Verständnis wäre Kufr, Ilhād, Ketzerei 
und Verleugnung seiner Religion. Die Dschadhba ohne Sulūk, d. h. ohne Befolgung 
des Islams, ist mangelhaft, verdorben und eine Strafe, die in Form einer Gabe 
erscheint. Es wird dazu führen, dass man am Jüngsten Tag zur Rechenschaft ge-
zogen und bestraft wird. Die richtigen Enthüllungen (Kaschf) und offenkundigen 
Eingebungen (Ilhām) haben klar gezeigt, dass keine einzige Erkenntnis (Maʿrifa) 
auf dem Weg des Tasawwuf erlangt werden kann, ohne dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, Mittel ist und ohne ihm zu folgen. So wie dies für Anfänger 
und jene auf dem Weg gilt, so können auch diejenigen, die das Ende erreicht 
haben, keine spirituelle Erkenntnis (Fayd) und keinen Segen (Baraka) des Ta-
sawwuf-Weges erlangen, ohne diesem erhabenen Propheten zu folgen und die 
Reste der Gaben zu sammeln, die ihm zuteilwerden. In einem persischen Dop-
pelvers heißt es: 

O Saʿdī, wenn du auf dem Weg der Freude fortschreiten willst,  
findest nur den Weg, den Mustafā [der Prophet] gezeigt hat. 

Als der törichte Platon aufgrund der Askese (Riyāda) und körperlichen Ver-
ausgabung (Mudschāhada), die er übte, die Klarheit/Ungetrübtheit (Safā) sah, 
die in seiner Triebseele aufkam, dachte er, dass es unnötig sei, den Propheten, 
Friede sei mit ihnen, zu folgen. Er sagte: „Wir sind gereinigte Menschen und be-
nötigen keine Reinigenden mehr.“ Er konnte nicht erkennen, dass die Klarheit, 
die ohne Befolgung der Propheten nur aufgrund von Enthaltsamkeit eintritt, wie 
Kupfer ist, das mit Gold überzogen wurde, oder wie Gift, das mit Zucker überzogen 
wurde. Um das mit Kupfer überzogene Gold im reinen Zustand zu trennen und 
die Triebseele vom Zustand der Ammāra (des Gebietens des Schlechten) zur 
Ruhe (Itmiʾnān) zu führen, ist es notwendig, den Propheten, Friede sei mit ihnen, 
zu folgen. Allah, der Erhabene, der wahre Weise und Heilende, sandte die Pro-
pheten und ihre Religionen, um die Triebseele, die das Schlechte gebietet (an-
Nafs al-ammāra), zu brechen und sie von der Maßlosigkeit zu befreien. Er teilte 
mit, dass es für das Brechen und vielleicht sogar die Zähmung und Befreiung 
der Triebseele keinen anderen Weg gibt als diese Großen, Friede sei mit ihnen, 
zu befolgen. Solange diesen Großen, Friede sei mit ihnen, nicht gefolgt wird, 
wird die Ammāra der Triebseele mit tausendfacher Askese und Verausgabungen 
nicht einmal um Haaresbreite gemindert. Im Gegenteil! Ihre Maßlosigkeit wird 
weiter zunehmen. Das einzige Heilmittel, das ihre Krankheit heilen kann, sind 
die Religionen der Propheten, Friede sei mit ihnen. Nichts anderes kann die 
Triebseele vor dem Verderben bewahren! 

Für Dschadhba ist Sulūk erforderlich. Dschadhba ohne Sulūk, gleich ob davor 
oder danach, ist nutzlos und wertlos. Wertvoller ist es, wenn die Dschadhba vor 
dem Sulūk erfolgt. In dem Fall ist die Dschadhba nämlich dem Sulūk behilflich. 
Die Dschadhba nach dem Sulūk wiederum ist dem Sulūk dienlich. Die Gabe des 
Sulūk lässt die Dschadhba erlangen. Anders verhält es sich aber, wenn die 
Dschadhba vorher ist. Derjenige wird vorher angezogen, ist eingeladen und ein 

– 1387 –



„Murād“ (Gewollter). Derjenige hingegen, dessen Sulūk vorher ist, ist ein „Tālib“ 
(Suchender/Wollender). Das Oberhaupt der Gewollten und der Führer der Ge-
liebten ist Muhammad, Friede sei mit ihm. Diese Einladung wurde an ihn gerichtet 
und zuerst wurde er eingeladen. Andere werden als seine Befolger, an seiner 
Seite angenommen. Ob nun Gewollte oder Suchende, sie befinden sich hinter 
ihm. In einem Hadith qudsī heißt es: „Hätte es ihn nicht gegeben, hätte Allah, 
der Erhabene, die Geschöpfe gewiss nicht erschaffen und Seine Herrlichkeit 
(Rubūbiyya) nicht offenbart.“ Da die anderen ihm nachstehen und die Einladung 
nur an ihn ergangen ist, ist jeder auf ihn angewiesen. Sie alle erlangen spirituelle 
Erkenntnisse und Segen durch ihn. Daher wäre es angemessen, alle Menschen 
als seine „Āl“ (Familie) zu bezeichnen. Alle Menschen stehen ihm nach und 
können ohne ihn als Mittel nicht die Vollkommenheit erreichen. Wenn die 
Existenz aller von seiner Existenz abhängt, wie können dann die Vollkommen-
heiten, die von der Existenz herrühren, ohne ihn als Mittler erreicht werden? 
Der Liebling des Herrn der Welten ist gewiss derart! 

Hört gut zu! Durch Enthüllung wurde erkannt, dass er aufgrund seiner Liebe 
(Mahabba) zum göttlichen Wesen der Liebling Allahs, des Erhabenen, ist. Es 
gibt keine Eigenschaften und Schuʾūn und Iʿtibārāt, die dazwischen wären. Auch 
sich selbst liebt Allah, der Erhabene, mit dieser Liebe. Doch mit Seiner Liebe zu 
Seinen anderen Dienern verhält es sich nicht so. Er liebt diese mit den Schuʾūn 
und Iʿtibārāt oder mit den Namen und Eigenschaften und gar mit den Schatten/Er-
scheinungen Seiner Eigenschaften. 

Wir wollen dies näher erläutern: Die Mittlerschaft des Gesandten Allahs ist 
zweierlei Art: Bei der ersten Art ist er ein Schleier zwischen dem Reisenden und 
dem Gesuchten (Matlūb). Bei der zweiten Art erreicht der Reisende das Gesuchte, 
indem er sich dem Gesandten Allahs anschließt, ihn zum Mittler macht und ihm 
folgt. Auf dem Weg des Sulūk und vor dem Erreichen der Haqīqa Muhammadiyya 
gibt es beide Arten des Mittlerseins. Ich nehme an, dass der Gelehrte, der auf 
diesem Weg als Mittler fungiert, Mittel und Schleier für die spirituelle Schau 
(Schuhūd) des Reisenden ist. Wenn am Ende des Weges die Dschadhba nicht 
zur Rettung kommt und der Schleier nicht dazwischen verschwindet, wäre es 
sehr schade. Denn auf dem Weg der Dschadhba und nach dem Erreichen der 
Wirklichkeit der Wirklichkeiten gibt es nur die zweite Art der Mittlerschaft, 
nämlich dadurch, sich anzuschließen und zu folgen, nicht aber dadurch, ein 
Schleier zu sein. D. h. es gibt keinen Schleier für die spirituelle Schau und Ähn-
liches. 

Frage: Wäre es nicht eine Unvollkommenheit und ein Mangel für den Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, dass er kein Mittel ist, wenn auch nur in einer 
Hinsicht? 

Antwort: Dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, kein Mittel ist, deutet 
auf seine Vollkommenheit und Überlegenheit hin. Es stellt für ihn keinen Mangel 
dar, sondern im Gegenteil, es wäre ein Mangel, wenn er Mittler wäre. Denn das 
Erreichen sämtlicher hohen Stufen, indem man sich dem Befolgten anschließt 
und ihm folgt, zeigt seine Vollkommenheit. Und das wiederum ist der Fall, wenn 
derjenige, dem man folgt, nicht als Mittler dazwischen ist. Nicht so ist es, wenn 
er Mittler ist. Wenn er kein Mittler ist, erfolgt die spirituelle Schau ohne Schleier. 
Dies wiederum ist die höchste der Stufen der Vollkommenheit. Die spirituelle 
Schau, die erfolgt, wenn er Mittler ist, ist verschleiert. Wie man sieht, stellt die 
Tatsache, kein Mittler zu sein, Vollkommenheit und Überlegenheit dar, während 
das Mittlersein Unvollkommenheit und Mangel ist. Der Dienende folgt ihm auf 
jeder Stufe. Durch das Befolgen des Gesandten Allahs erhält er einen Anteil an 
seinen Wohlgaben. Dies wiederum zeigt die Größe und Erhabenheit dessen, dem 

– 1388 –



gedient wird. Aus diesem Grund sagte der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: 
„Die Gelehrten meiner Gemeinde sind wie die Propheten der Kinder Israels!“ 
Im Jenseits Allah, den Erhabenen, zu sehen, wird ebenfalls ohne Mittel und 
Schleier erfolgen. In einem authentischen Hadith heißt es: „Wenn der Mensch 
mit dem Gebet beginnt, wird der Schleier zwischen Allah, dem Erhabenen, und 
dem Diener gelüftet.“ Deshalb ist das Gebet die Miʿrādsch des Gläubigen. Die 
Tatsache, dass das Gebet die Miʿrādsch ist, ist bei denen, die auf dem Tasawwuf-
Weg das Ende erreichen, vollkommen. Denn die Lüftung des Schleiers gilt für 
jene, die sich am Ende befinden. Wie man sieht, verschwinden das Mittel und 
der Schleier dazwischen. Diese ist eine der feinsten Erkenntnisse, die mit der 
Gnade und Güte Allahs, des Erhabenen, diesem Bedürftigen vermittelt wurden. 
In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Ich bin die Erde, welche die klaren und segensreichen Tropfen            
der Frühlingswolken erlangt. 

Wie schön heißt es auch im folgenden Doppelvers: 

O weiser Mann, staune nicht, wenn der Schah sich verirrt  
und an die Tür des Armen gelangt. 

Viele der Großen des Tasawwuf sagten, dass der Gesandte Allahs ein Mittel 
sei, während wiederum viele sagten, er sei kein Mittel. Keiner von ihnen hat 
seine Worte erklärt und keiner hat dargelegt, welches davon Vollkommenheit 
und welches Unvollkommenheit ist. Obwohl der Umstand, kein Mittler zu sein, 
den vollkommenen Glauben darstellt, bezeichneten die Gelehrten der sinnlichen 
Wissenschaften dies als Kufr und dachten, dass diejenigen, die sagen, dass der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, kein Mittel ist, in die Irre gehen würden. 
Sie erachteten die Mittlerschaft als Vollkommenheit des Glaubens. Sie sahen 
jene, die dies sagen, als vollkommene Menschen an. Doch in Wirklichkeit verweist 
die Tatsache, dass der Gesandte Allahs kein Mittler ist, darauf, dass der Gehorsam 
ihm gegenüber vollkommen ist. Die Mittlerschaft hingegen deutet darauf hin, 
dass der Gehorsam ihm gegenüber unvollkommen ist. Wir haben dies weiter 
oben dargelegt. Diese Gelehrten haben den Kern der Angelegenheit nicht ver-
standen. In einem Vers der Sure Yūnus heißt es sinngemäß: „Sie glauben vielleicht 
nicht, weil sie nicht verstanden haben. Sie haben den Kern seiner Worte nicht 
verstanden. Diejenigen vor ihnen glaubten auf dieselbe Weise nicht.“ 

Mein Geehrter! Das Wort „Uwaysī“, das die Tasawwuf-Gelehrten benutzen, 
bedeutet nicht, dass diese Person keinen spirituellen Lehrmeister/Wegweiser 
(Ustādh) habe. Denn Uwaysī bedeutet, dass in seiner Erziehung auch Seelen 
großer Persönlichkeiten mitgewirkt haben. Khādscha al-Ahrār, möge seine Seele 
gesegnet sein, [obwohl er im Dienst von Mawlānā Yaʿqūb al-Tscharkhī erzogen 
wurde] und einen Meister hatte, wurde als „Uwaysī“ bezeichnet, da er auch von 
der Seele des ehrwürdigen Bahāʾuddīn al-Bukhārī Hilfe erhielt. Ebenso war der 
ehrwürdige Sayyid Amīr Gilāl zwar der Meister von Bahāʾuddīn al-Bukhārī, doch 
da er auch von der Seele von Khādscha Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī profitierte, 
wurde er „Uwaysī“ genannt. Wenn jemand bekannt gibt, dass er einen Meister 
hat, und ebenfalls mitteilt, dass er auch ein Uwaysī ist, wäre es eine höchst ver-
wunderliche Uneinsichtigkeit, zu behaupten, er würde seinen Meister ablehnen. 

[Auf Seite 87 des Buches Durr al-maʿārif schreibt der ehrwürdige Abdullāh 
ad-Dahlawī Folgendes: „Um ein Uwaysī des Gesandten Allahs, Friede sei mit 
ihm, oder eines der Gottesfreunde zu werden, sollte man täglich an einem abge-
schiedenen Ort ein Gebet mit zwei Gebetseinheiten verrichten, einmal die Fātiha 
lesen und den Lohn seiner gesegneten Seele widmen, dann eine Weile sitzen und 

– 1389 –



stets an seine Seele denken. Einige Tage später wird er dessen Uwaysī werden.“ 
Die Abhandlung Huwal-ghanī wurde als Anhang des Buches Maqāmāt-i Maz-
hariyya in Indien gedruckt. Dort heißt es bei den Aussagen des ehrwürdigen 
Abdullāh ad-Dahlawī wie folgt: „Wer ein Uwaysī des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, werden will, sollte nach dem Nachtgebet in seiner Vorstellung die 
beiden gesegneten Hände des Gesandten Allahs halten und zu ihm sagen: ,O 
Gesandter Allahs! Ich leiste dir den Treueid in fünf Dingen: Das Glaubensbe-
kenntnis (Schahada), das Verrichten des Gebets, das Entrichten der Zakāt, das 
Fasten im Monat Ramadan und dass derjenige, der die Kraft für die Reise hat, 
die Pilgerfahrt durchführt.‘ Wenn er dies einige Nächte tut, wird er seinen Wunsch 
erfüllt bekommen. Um ein Uwaysī eines Gottesfreundes zu werden, sollte man 
an einem abgeschiedenen Ort zwei Gebetseinheiten verrichten, den Lohn der 
Seele dieses Gottesfreundes schicken und an seine Seele denkend warten.“ Wer 
dem Glauben der Ahlus-Sunna angehört und die islamischen Bestimmungen (al-
Ahkām al-islāmiyya) erfüllt, wird gewiss ein Uwaysī dieses Gottesfreundes werden. 
Im 38. Brief des zweiten Bandes des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya heißt es: „Der größte 
Schleier, der verhindert, dass der Mensch das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, 
erlangt, ist seine Triebseele. Die Überwindung der Triebseele geschieht nicht 
durch das Lesen von Büchern und durch Hören. Die Gesellschaft (Suhba) eines 
vollkommenen Menschen (Insān kāmil) ist dazu notwendig. Wird diese Gesellschaft 
nicht zuteil, fließen aus der Ferne vom Herzen des vollkommenen Menschen, 
falls man das Herz an ihn bindet und ihn sehr liebt, spirituelle Erkenntnisse und 
Segen im Maße der Liebe in das Herz des Suchenden (Tālib), wodurch er Voll-
kommenheit erreicht. In einem Hadith heißt es: ,Der Mensch ist mit dem bei-
sammen, den er liebt.‘ “] 

Mein Geehrter! Das Wort Abdul-bāqī bedeutet, Diener/Sklave (Abd) Allahs, 
der ewig (bāqī) ist, zu sein. Es wurde nicht als Name einer Person ausgesprochen. 
Zwar wurde diese Bezeichnung auch als Name für Menschen verwendet, doch 
es ist gemeint: „Mein Murschid ist zwar ein Diener Allahs, des Erhabenen, doch 
derjenige, der mich erzieht, ist der ewige Allah.“ Wie könnte man auf die Idee 
kommen, hier das Wort zu ändern und sich unangemessen zu verhalten? 

Mein Geehrter! Im Zustand der Trunkenheit (Sakr), also der Unbewusstheit, 
sagte Bāyazīd al-Bistāmī „Subhānī“. Selbst wenn diese Aussage als Mangel be-
zeichnet werden sollte, erfordert dies nicht, dass dieser Mangel ständig an ihm 
haftet. Es wäre kein Grund dafür, dass jemand anderes ihm überlegen ist. Bei 
Gottesfreunden kommt es nämlich je nach Zustand und Zeit zwar zu manchen 
Erkenntnissen, doch zu anderen Zeiten und in anderen Zuständen verstehen sie, 
dass jene Erkenntnisse unvollkommen sind, und lassen von ihnen ab. Sie steigen 
zu höheren Erkenntnissen und Stufen auf. In Eurem Brief sagt Ihr: „Dass Got-
tesfreunde, die sich oftmals im Zustand der Trunkenheit befinden, solche unan-
gemessenen Aussagen tätigen, ist entschuldbar. Doch jene im Zustand der Nüch-
ternheit (Sahw), also der stetigen Bewusstheit, dürfen solche Aussagen nicht 
treffen.“ Mein Geehrter! Es sollte angenommen werden, dass diejenigen, die 
solche Dinge sagen und schreiben, sich im Zustand der Trunkenheit befinden! 
Denn in Zuständen, in die sich keine Trunkenheit mischt, dürfen solche Dinge 
nicht geschrieben werden. Doch es sollte auch gewusst werden, dass die Trun-
kenheit (der Rauschzustand) verschiedene Stufen und Grade hat. Wessen Trun-
kenheit viel ist, dessen Unangemessenheit in den Aussagen ist ebenfalls viel. Da 
die Trunkenheit Bāyazīd al-Bistāmīs stark war, sagte er: „Meine Fahne ist höher 
als die Fahne von Muhammad, Friede sei mit ihm.“ Es sollte nicht angenommen 
werden, dass sich bei denjenigen, die im Zustand der Nüchternheit sind, niemals 
Trunkenheit befinde. Nüchternheit ohne Trunkenheit ist ein Mangel. Reine, un-

– 1390 –



vermischte Nüchternheit befindet sich bei einfachen Menschen. Diejenigen, die 
den Zustand der Nüchternheit höher schätzen, meinten damit den Zustand, bei 
dem die Nüchternheit überwiegt. Sie wollten damit nicht die reine Nüchternheit 
ohne Trunkenheit ausdrücken. Diejenigen wiederum, die die Trunkenheit höher 
schätzen, meinen den Zustand, in der die Trunkenheit überwiegt. Reine Trun-
kenheit ohne Nüchternheit ist nämlich eine Katastrophe, ein Unheil. Obwohl 
Dschunayd al-Baghdādī, möge seine Seele gesegnet sein, der Führende der Nüch-
ternen war und sagte, dass die Nüchternheit wertvoller ist als die Trunkenheit, 
hat er derart viele Aussagen, die mit Trunkenheit vermischt sind, dass sie zahllos 
sind. Er war es, der die Aussagen „Er ist der Wissende und auch Er ist der Ge-
wusste“, „Die Farbe des Wassers entspricht der Farbe des Gefäßes, in welchem 
es sich befindet“ und „Wenn das Erschaffene sich dem Urewigen nähert, bleibt 
kein Anzeichen und keine Spur mehr von ihm“ tätigte. Während der Autor des 
Buches al-Awārif [Schihābuddīn as-Suhrawardī] einer der Führenden der Nüch-
ternen ist, befinden sich in seinem Buch derart viele Erkenntnisse, die mit Trun-
kenheit vermischt sind, dass sie nicht aufgezählt werden können. Dieser Bedürftige 
[also der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī] hat einige seiner Erkenntnisse, die mit 
Trunkenheit vermischt sind, zusammengetragen. Dass die Gottesfreunde ihre 
geheimen Erkenntnisse kundgetan haben, geschah stets in Zuständen, die mit 
Trunkenheit vermischt sind. Dass sie sich rühmten und Überlegenheit demons-
trierten, ist stets auf Trunkenheit zurückzuführen. Ihre Bekundung, wertvoller 
als andere zu sein, ist das Ergebnis der Trunkenheit. Im Zustand reiner Nüch-
ternheit die Geheimnisse kundzutun, gilt auf diesem Weg als Kufr, und sich 
anderen als überlegen zu sehen, gilt als Schirk. Dass sich im Zustand der Nüch-
ternheit ein wenig Trunkenheit befindet, gleicht dem Hinzufügen von Salz zum 
Essen, um ihm Geschmack zu verleihen. Salzloses Essen ist geschmacklos und 
wird von niemandem gemocht. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Wenn es die Liebe nicht gäbe, 
wie hätte man all diese schönen Worte sagen und hören können. 

Dass Schaykh Abdulqādir al-Gīlānī, möge seine Seele gesegnet sein, die Aus-
sage „Meine beiden Füße sind über den Hälsen aller Gottesfreunde“ im Zustand 
der Trunkenheit tätigte, teilt der Autor des Buches al-Awārif mit. Er teilt dies 
nicht deshalb mit, um kundzutun, dass diese Aussage ein Mangel sei, sondern 
um ihn zu loben. Er tat nämlich etwas kund, was er weiß. Aussagen dieser Art, 
die Selbstlob und Überlegenheit zum Ausdruck bringen, können lediglich in Zu-
ständen, die mit Trunkenheit vermischt sind, getätigt werden. Im Zustand der 
reinen Nüchternheit, in welchem sich überhaupt keine Trunkenheit befindet, 
dürfen solche Aussagen nicht getätigt werden. Dieser Bedürftige [also Imām ar-
Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein] pflegt in all seinen Schriften die Er-
kenntnisse und Geheimnisse dieser hohen Gruppe (Tāʾifa aliyya) zu erläutern. 
Es sollte Euch ja nicht in den Sinn kommen, dass all dies im Zustand reiner 
Nüchternheit verfasst worden wäre! Dem ist keineswegs so. Denn diese ohne 
Weiteres darzulegen, ist auf diesem Weg harām, widerwärtig und eine Geschwät-
zigkeit. Viele gibt es, die im Zustand der Nüchternheit, die überhaupt nicht mit 
Trunkenheit vermischt ist, viel reden. Warum geben diese Menschen solche Ge-
heimnisse nicht preis? Weshalb versetzen sie die Menschen nicht in Verwunderung? 
In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Hāfiz weint nicht ohne Grund,  
seine Worte beinhalten viele erstaunliche Dinge. 

 

– 1391 –



Mein Geehrter! Solche Worte, die Geheimnisse kundtun, wurden nicht in 
einer Bedeutung getätigt, die jeder versteht. Die Großen dieses Weges haben zu 
jeder Zeit solche Worte gesprochen und dies ist zum Brauch dieser Großen ge-
worden. Das ist keine Neuerung, die dieser Bedürftige eingeführt hat. Es ist an-
gebracht, an dieser Stelle an die Aussage „Dies ist nicht die erste Flasche, die im 
Islam zerbrochen wurde“ zu erinnern. Wozu dann der ganze Aufruhr und die 
Streitigkeiten? Wenn es eine Aussage gibt, die dem Islam zu widersprechen 
scheint, dann kann sie mit einem geringen Aufwand auf eine islamkonforme 
Weise gedeutet werden. Auf diese Weise muss man sich davon befreien, eine 
schlechte Meinung über einen Muslim zu haben. Das Verbreiten übler Handlungen 
und das Enthüllen schändlicher Taten der Sünder ist in unserer Religion harām 
und eine hässliche Tat. Kann es angemessen sein, einen Muslim aufgrund einer 
bloßen Vermutung oder eines Verdachts als schlecht abzustempeln? Ziemt es 
einem Gelehrten, von einem Ort zum anderen zu gehen und zu versuchen, das 
Gerücht zu verbreiten, er sei irregegangen? Wenn jemand, der ein Muslim ist 
und die Muslime liebt, von einer Person eine Aussage hört, die dem Islam zu wi-
dersprechen scheint, sollte er diese Person näher untersuchen. Wenn die Person, 
die die Aussage getätigt hat, ein Irrgänger und Ketzer ist, dann sollte er sie wi-
derlegen, das Richtige darlegen und nicht versuchen, der Aussage eine gute Be-
deutung zu geben. Wenn die Person, die diese Aussage getätigt hat, ein Muslim 
ist, der an Allah und Seinen Gesandten glaubt, dann muss man versuchen, seine 
Aussage zu korrigieren, und sich darum bemühen, ihr eine gute Bedeutung zu 
geben. Gelingt es nicht, eine gute Bedeutung für die Aussage zu finden, soll man 
den Urheber der Aussage bitten, seine Aussage zu erklären. Findet auch dieser 
keine gute Bedeutung für diese Worte, sollte man ihm guten Rat geben. Das Ge-
bieten des Guten (Amr bil-maʿrūf) und das Verbieten des Schlechten (Nahy anil-
munkar) sind Gebote des Islams. [Die „islamischen Bestimmungen“ (al-Ahkām 
al-islāmiyya) sind die Gebote und Verbote Allahs, des Erhabenen.] Damit dieser 
Rat aber auch einen Nutzen hat, muss dies sanftmütig und mit angenehmen 
Worten getan werden. Wird dies nicht getan, um Nutzen herbeizuführen, sondern 
um den Muslim zu verunglimpfen, dann habe ich dazu nichts zu sagen. Möge 
Allah, der Erhabene, uns alle auf dem rechten Weg halten! Was mich noch mehr 
entsetzt hat, ist Folgendes: Wie aus Eurem geehrten Brief erkenntlich wird, kam 
es auch bei Euren Schülern, als sie denjenigen sahen, der den Brief dieses Be-
dürftigen [den 87. Brief im dritten Band] zeigte und darüber lästerte, zu Misstrauen 
und Abneigung gegenüber diesem Bedürftigen. Nicht, dass dieser Zustand von 
ihrem Murschid auf sie reflektiert ist! Ihr hättet die zweifelhaften Stellen selbst 
lösen und klären müssen, anstatt die Angelegenheit zu uns gelangen zu lassen. 
Ihr hättet die Fitna auslöschen müssen. Und was soll ich auch sagen über unsere 
Geliebten, die sich dort befinden; obwohl sie imstande waren, die Zweifel zu be-
seitigen, haben sie geschwiegen und ihre Hilfe verweigert. O mein Herr! Sei 
barmherzig mit uns und gewähre uns, dem rechten Weg zu folgen! 

 
Drei Zeichen gibt es, die darauf deuten, dass jemand ein Gottesfreund (Walī) ist,  
 
das erste ist, dass wer ihn sieht, sich zu ihm hingezogen fühlt, 
 
das zweite ist, dass jeder seinen Worten vertraut und ihm Glauben schenkt, 
 
das dritte ist, dass er den Islam perfekt befolgt, und nicht mal schlecht denkt. 
 
 

– 1392 –



52 — VIERTER BAND, 230. BRIEF  
Dieser Brief wurde als Antwort auf den Brief von Muhammad Ubaydullāh, 

dem Sohn von Muhammad Bāqī billāh, der der Meister seines Vaters war, ge-
schrieben. Er erklärt, ob die göttliche Existenz gleich dem göttlichen Wesen ist 
oder nicht, und dass die Aussage der Pseudowissenschaftler, dass das, was in der 
Natur existiert, nicht vergehen könne und das, was nicht existiert, nicht in die 
Existenz kommen könne, falsch ist, und behandelt die Vollkommenheiten des 
rituellen Gebets. 

Ich lobpreise Allah, den Erhabenen, der der Herr, Schöpfer und Erzieher der 
Welten ist. Ich bete für Seinen geliebten Propheten Muhammad, Friede sei mit 
ihm, und für alle, die ihm nahestehen. Der gesegnete Brief des Sohnes dieser 
großartigen Persönlichkeit, den er aus Gnade und Güte uns gesandt hat, hat 
diesen Unwissenden beehrt. Mein barmherziger, demütiger und ranghoher Herr! 
Die Angelegenheit der „Einheit der Existenz“ (Wahdat al-wudschūd) ist eine 
Erkenntnis, die wir von unseren Großvätern geerbt haben. Dass Ihr dies diesem 
Bedürftigen erneut schreibt, bedeutet, das Bekannte bekannt zu geben und das 
Offenkundige zu enthüllen. Der Zweck, weshalb wir Euch hiervor gestört hatten, 
war der, kundzutun, dass es eine andere Erkenntnis über der Erkenntnis der 
„Einheit der Existenz“ gibt. Der Unterschied zwischen diesen beiden Erkennt-
nissen ist wie der Unterschied zwischen der Schale einer Walnuss und ihrem In-
neren. Es zeigt sich also, dass unsere Intention nicht verstanden wurde und das, 
was wir geschrieben haben, als sinnlose Worte aufgefasst wurde. Hasbunallāh 
wa-niʿmal-wakīl (Allah genügt uns, was für ein guter Helfer Er ist)! 

Ihr schreibt: „Nach der Manifestation (Tadschallī) des göttlichen Wesens 
(adh-Dhāt al-ilāhiyya) beginnen sich die göttlichen Attribute zu manifestieren. 
Ihre Manifestationen haben kein Ende.“ Wer ein hohes Ziel hat, sollte nach der 
Manifestation des göttlichen Wesens die Manifestationen hinter sich lassen und 
das Wesen selbst, das sich manifestiert, suchen. Warum sollte er auf Manifesta-
tionen der Attribute hinabsteigen? Und wie schwerwiegend und verwerflich ist 
es, zu wagen, Folgendes zu sagen: „Nachdem man auf diesem Weg bis zum Ende 
aufgestiegen ist und danach zurückgekehrt und vollständig hinabgestiegen ist, 
wird die wahre Existenz, die nichts ähnelt, in jedem Partikel dieses Universums 
gesehen, und zwar in jeder Hinsicht frei und fern von allem, ohne mit irgendetwas 
vergleichbar zu sein.“ Wie habt Ihr erkannt, dass es sich bei dem, was in jedem 
Partikel erscheint, um das göttliche Wesen handelt, das absolut wahr ist? In 
einem persischen Gedichtsvers heißt es: 

Im Traum sah man die Maus und dachte sie wäre ein Elefant. 

Vom Kawthar-Trank habt Ihr einzig und allein Luft erlangt. Ihr seid der An-
nahme verfallen, dass die Dinge, die in Erscheinung treten (Taʿayyun), der absolut 
Wirkliche selbst seien, und habt sie fern von anderen Dingen gefunden. Ihr habt 
vielleicht sogar angenommen, dass der wahre Absolute in den beschränkten (mu-
qayyad) Dingen, also in den Taʿayyuns, sei. Dies würde aber bedeuten, das 
göttliche Wesen als nichtexistent zu kennen. Ich hatte dies in meinem vorherigen 
Brief erläutert. Selbst wenn dem so ist, bleibt derjenige, der in das Wahre, das 
absolut ist, verliebt ist, nicht an den beschränkten Dingen hängen, auch wenn 
sie mit Ihm identisch sind. Auch wenn die beschränkten Dinge gleich dem Ab-
soluten (Mutlaq) sind, ist jeder einzelne von ihnen anders und von den anderen 
getrennt. Es wäre Kurzsichtigkeit, sie miteinander zu verwechseln und zu denken, 
das Festhängen an einem sei das Festhängen an dem anderen. Ja, dort gibt es 
zwar keinen Unterschied und keine Trennung, doch zwischen diesen zwei Arten 

– 1393 –



des Festhängens gibt es einen großen Unterschied. Ein Mensch, der ein Tier 
wünscht, wird anstelle eines Pferdes kein Schaf wollen, obwohl beide Tiere sind. 
Dabei ist das Tiersein bei beiden identisch. Auf der Ebene des Tierseins gibt es 
keine Differenz. Bei der Deutung der Worte des Großmeisters Bahāʾuddīn al-
Bukhārī, möge seine Seele gesegnet sein, sagt Ihr: „Anders (ghayr) sein meint 
nicht, anders als das Wahre zu sein, sondern anders als der Gesuchte/Gewünschte 
zu sein.“ Dies widerspricht aber dem Oberen. Wenn in jedem Partikel die Existenz 
des wahren Absoluten gesehen wird, wie kann es dann etwas anderes als den 
Gesuchten geben und wie kann dies negiert und abgelehnt werden? Es ist auch 
nicht richtig, dem Begriff „ghayr“ eine Bedeutung zu geben, die nicht der ge-
bräuchlichen entspricht. Ja, wäre dieser große Meister einer derer gewesen, die 
nur die Wahdat al-wudschūd gekostet haben, wäre es angebracht gewesen, seine 
Aussage umzudeuten. Der Begriff „Mutlaq“ (der Absolute) [das heißt, derjenige, 
der in keiner Hinsicht den Geschöpfen ähnelt], der in seiner Aussage vorkommt, 
bezeichnet die Stufe „Lā taʿayyun“ und „Ghayb al-huwiyya“. Denn der wahre 
Absolute ist mit Erhabenheit und Transzendenz in jeder Hinsicht für diese Stufe 
geeignet. Die Großen dieses Weges untersagen es, eine solche Stufe der Trans-
zendenz zu wünschen, die jenseits von Wissen, Erkenntnis und spiritueller Schau 
ist, und werten den Wunsch danach als Zeitverschwendung. Demnach wäre es 
sinnlos zu behaupten, dass es in jedem Partikel gesehen werde. Wenn es keine 
Trennung davon gäbe und alles Gesehene Er wäre, würde es dann untersagt wer-
den, es zu verlangen und zu wünschen? Wenn aber die Stufe der Wahda (Einheit) 
gemeint ist, so ist sie in einer Hinsicht absolut. Die Stufe jedoch, die in jeder 
Hinsicht absolut ist, ist die Stufe, die darüber liegt. Demnach ist es nicht ange-
messen, die Stufe der Wahda als das wahre Absolute zu bezeichnen. Das Gesuchte 
kommt später und der Reisende befindet sich weiterhin auf dem Weg. Daher 
wäre es nicht mit dem vollen Wunsch zu vereinbaren, auf der Strecke zu bleiben, 
indem man das Gesuchte aufgibt. Auch wenn sie dieses Taʿayyun (Inerschei-
nungtreten) nicht als anders als das, was in Erscheinung tritt (mutaʿayyin), be-
zeichnen, ist ein Taʿayyun letztlich ein Taʿayyun. Jemand mit hohem Eifer und 
Verlangen bleibt nicht hier hängen, indem er sich täuscht. Diejenigen, die auf 
dem Weg Muhammads, Friede sei mit ihm, aufsteigen, bleiben dort nicht stehen, 
da dieser Weg der Weg des Geliebtseins ist. Weil dieses Taʿayyun mit allen 
Dingen identisch ist und sich nicht von ihnen unterscheidet, bleiben sie vom 
Wunsch nach dem „Lā taʿayyun“ nicht beraubt. In einem persischen Doppelvers 
heißt es: 

Abwesenheit der Geliebten ist nichts Kleines,  
auch wenn die Dauer nur kurz sein mag,  

denn ein einziges Haar im Auge ist schon zu viel,  
jeder weiß, was es vermag. 

Frage: Dieses Taʿayyun ist identisch mit dem, was mutaʿayyin ist. Wäre dann 
das Finden und Sehen des einen nicht auch das Finden und Sehen des anderen? 

Antwort: Wenn das Finden dieses Taʿayyun bedeutet, Ihn gefunden zu haben, 
warum schrecken sie uns dann ab und untersagen uns, darüber hinaus zu suchen? 
Das bedeutet also, dass das Finden dieser beiden Stufen unterschiedlich ist. Jenes 
wurde untersagt, dieses aber nicht. 

Frage: Wenn diese Stufe nicht gefunden und erreicht werden kann, weshalb 
verlieben sie sich dann in Ihn? Warum verlieren sie Zeit mit der Suche nach Ihm? 

Antwort: Wenn wir diese Frage denn akzeptieren, so lautet unsere Antwort, 

– 1394 –



dass Liebe und Zuneigung nicht in der Hand des Menschen liegen, sodass sie 
nicht mit rationalen Gründen untersagt werden können und der aufrichtige Lie-
bende nicht davon abgehalten werden kann, seinen definitiv unerreichbaren Ge-
liebten zu suchen. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Ich liebe die Wellen deiner Haare, ich liebe sie sehr,  
trotz meiner Kenntnis, dass ich dich nie erlange, will ich dich so sehr. 

Die bemitleidenswerten Liebenden wollen verbrennen und zu Asche werden, 
um ihren Geliebten zu treffen. Sie wollen vielleicht, dass ihre Namen und Kenn-
zeichen vergessen werden. Sie finden keine Ruhe außer mit Ihm. Auch wenn 
ihnen von Ihm nichts zuteilwird und auch wenn sie Kritik ernten und zurückge-
wiesen werden, verlangen sie dennoch nach dem Geliebten. Wie schön drückt es 
der Poet in einem persischen Doppelvers aus: 

Auch wenn ich deinen Rock nie fassen kann,  
werde ich meinen Blick niemals abwenden von dir! 

Den bemitleidenswerten Liebenden genügt die Glückseligkeit, dass der 
Geliebte von ihrer Suche nach ihm weiß. Diesen Bemitleidenswerten genügt es, 
dass sie wissen, dass der Geliebte sieht, dass sie Trennungsschmerz verspüren. 
„Du hast ihn zwar nicht gesehen, doch Er sieht dich ganz gewiss.“ Oftmals besteht 
der Zweck der Liebe darin, Sorgen und Kummer zu ertragen. Dann kommt das 
Erreichen keineswegs in den Sinn. Wie kann diese Sorge des Suchens als Zeit-
verschwendung bezeichnet werden, wo doch diese Sorge und dieser Schmerz 
zum Lebenskapital des bemitleidenswerten Liebenden geworden sind. 

In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Schade dass mein Leben ohne den Schmerz vergangen ist, der durch deine  
      Liebe verursacht wurde,  

ich wünschte, ich wäre diesem Leid schon viel früher verfallen. 

Ihr schreibt, diese Erkenntnis habe Merkmale und Anzeichen! Der Tawhīd 
ist in Wirklichkeit schuhūdī, d. h. eine Angelegenheit der Schau (des Sehens). 
Sie ist nicht wudschūdī, d. h. nicht in der Realität existent, sodass die Verwirkli-
chung der genannten Merkmale nicht erforderlich ist. Alle Zustände des Tawhīd 
sind die Wahrnehmung des Reisenden. Seine Eigenschaften verändern sich nicht 
und verwandeln sich nicht in die Eigenschaften Allahs, des Erhabenen. Ihre 
Wirklichkeiten verändern sich nicht. Hätten die Eigenschaften des Kontingenten 
(Mumkin), also der Geschöpfe, identisch mit den Eigenschaften Allahs, des Er-
habenen, sein können, dann wäre die Rechtleitung (Hidāya) Muhammads, Friede 
sei mit ihm, die Rechtleitung Allahs gewesen. Dabei sagte Allah, der Erhabene, 
sinngemäß: „O Mein Geliebter! Du kannst den, den du liebst, nicht rechtleiten, 
nicht auf den rechten Weg führen. Doch Allah, der Erhabene, gewährt, wem Er 
will, die Rechtleitung.“ Ebenso heißt es in einem Hadith: „Ihr kennt eure 
weltlichen Angelegenheiten besser!“ Was bedeuten diese Worte? Ist es denkbar, 
dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, diese Worte in Bezug auf das Wissen 
Allahs sagen würde? Ebenso berichten die sinngemäßen Verse „Hättest du das 
Verborgene gewusst!“ und „Ich weiß nicht, was Er mit mir und mit euch tun 
wird“ von dieser Tatsache. Unterscheiden all diese nicht die Eigenschaften der 
Geschöpfe von den Eigenschaften des Schöpfers? Hierin gibt es viele Nutzen 
für geeignete Reisende. Denn der Zweck der spirituellen Reise (Sayr und Sūluk), 
d. h. des Voranschreitens auf dem Tasawwuf-Weg, und der Askese (Riyāda) und 
der körperlichen Verausgabung (Mudschāhada) besteht darin, sich von der Liebe 

– 1395 –



zu allem außer Allah, dem Erhabenen, zu befreien. Dies wiederum wird durch 
den Tawhīd schuhūdī erreicht. All diese Bemühungen und Anstrengungen dienen 
dazu, die Dienerschaft, Unfähigkeit und Hilflosigkeit zu offenbaren und die Er-
kenntnis zu erlangen, dass wir ein Nichts sind. Sie sind nicht dazu da, damit wir 
uns der Dienerschaft entledigen und (Allah bewahre vor einem solchen Glauben!) 
zu Allah werden und die Vollkommenheiten Seines Wesens erreichen. Diese zu 
wollen, wäre Egoismus und Überheblichkeit. Der große Meister sagte: „Diener-
schaft und Herrschaft, Befehlshaber und Befehlsempfänger können nicht zusam-
men sein.“ 

Was die Aussage „Auf der Stufe der Wahda ist die wirkliche Entwerdung das 
Ende dieses Weges“ betrifft: Kann man sagen, dass diejenigen, denen Wahdat 
al-wudschūd zuteilwurde, vollkommen entworden seien, weil sie stets in das 
Anfus verliebt sind? „Entworden“ (fānī) zu sein bedeutet, sich von der Liebe zu 
allem außer Allah, dem Erhabenen, befreit zu haben. Diese aber sind in jedem 
Moment in jeden Partikel verliebt. Sie sehen zwar die Partikel nicht getrennt 
von Ihm, aber in Wirklichkeit sind sie nicht Er. Um sich von allem anderen außer 
Ihm vollständig zu trennen und zu entwerden, muss man sich von diesem Strudel 
befreien und Ihn außerhalb des Āfāq und Anfus suchen. Oder wir antworten 
wie folgt: Diese Merkmale und Anzeichen innezuhaben, erfolgt nicht in dieser 
Entwerdung (Fanā). Sie entstehen auf der Stufe des Bestehens (Baqā). Denn 
während der Entwerdung und Vergehung werden die Geschöpfe nicht gekannt. 
Die Geschöpfe sind nicht in Form von Materie und Eigenschaften. Demnach ist 
es möglich, dass man zwar das Ende der Stufe des Tawhīd erreicht und es dort 
zur wahren Entwerdung kommt, aber sich keines dieser Merkmale bei demjenigen 
befindet. Wenn das Entstehen dieser Merkmale das Ende und die Vollkommenheit 
darstellen soll, wie sollte es dann richtig sein, das Erlangen der Entwerdung als 
Ende zu bezeichnen? 

Kehren wir nun zum eigentlichen Thema zurück! Hätte das Kontingente, also 
die Geschöpfe, eine Existenz (Wudschūd), dann wäre der „Fanā wudschūdī“ der 
Fall. Doch ihre Existenz ist nur eine Erscheinung. Eine anvertraute Sache gehört 
nicht dem Anvertrauten, sondern ihrem Eigentümer. Hier gibt es nichts anderes 
als die Veränderung des Wissens. Doch weil Allah, der Erhabene, „Ich empfange 
Meinen Diener, wie Er von Mir denkt“ gesagt hat, gehen sie auch hier, je mehr 
der Tawhīd schuhūdī heranreift, mit dem Reisenden anders um und lassen diese 
Merkmale noch mehr entstehen. Andere mögen diesen Umgang leugnen, denn 
sie sind noch dabei, auf dem Weg des Tawhīd fortzuschreiten. Diese aber haben 
die Wirklichkeiten des Tawhīd erreicht und sind so sehr in seine Feinheiten ein-
getaucht, dass sie seinen Kern durchdrungen und seine hohe Stufe erreicht haben. 
Danach haben sie mit der Hilfe Allahs, des Erhabenen, diese Stufe überschritten 
und die Kenntnisse erlangt, die den Propheten, Friede sei mit ihnen, vorbehalten 
sind. 

O mein barmherziger Bruder! Schreibt nieder, was Ihr über die Erkenntnisse 
des Tawhīd wudschūdī wisst, denn es sind wertvolle Zustände. Wer könnte etwas 
dagegen sagen? Die Großen der Gottesfreunde haben vieles darüber gesagt. Sie 
sprachen darüber zwar im Liebesrausch und aufgund übermäßiger Liebe, doch 
ihr Aussprechen verweist auf ihren Wert. Mein Großvater Abdulʾahad, möge 
seine Seele gesegnet sein, war im Tawhīd wudschūdī sehr fortgeschritten. Er hat 
hierüber Bücher auf hohem Niveau verfasst. Dennoch ließ er nicht von einer 
einzigen der Anstandsregeln des Islams ab. Derart waren alle, die die Wirklichkeit 
kennen. Doch für solch Große wir Ihr ist es äußerst verwunderlich, dass sie Miss-
fallen an anderen Großen haben, nur die eigenen Erkenntnisse als richtig erachten 
und die Erkenntnisse anderer gering schätzen. Ebenso bedeutet der Umstand, 

– 1396 –



Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, als den Letzten der 
Gottesfreunde zu erachten, nicht an die Gottesfreundschaft unserer eigenen Gro-
ßen zu glauben. Es ist in der Tat höchst verwunderlich, dass Menschen von hoher 
Natur solche Aussagen wagen. Noch verwunderlicher ist aber, dass Ihr über Ibn 
Sīnā mit großer Liebe sprecht. Dabei widersprichen seine verdorbenen Glau-
bensüberzeugungen dem Glauben der Ahlus-Sunna und waren Grund für seinen 
Unglauben (Kufr) und seine Irreleitung. Nachdem Imām al-Ghazālī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, die Aussagen der antiken griechischen Philosophen kund-
getan hat, sagt er: „Sie und jene, die ihrem Weg folgen, wie beispielsweise Fārābī 
und Ibn Sīnā, sind ungläubig (kāfir) geworden.“ [Daher dürfen wir den unwissend 
zusammengebastelten und giftigen Schriften, die in den religiösen Büchern von 
diesen Ungläubigen und den europäischen Revolutionsführern und ihren Über-
setzungen vorhanden sind, keinen Glauben schenken und uns von ihnen nicht in 
die Irre führen lassen. Wir dürfen nicht das Gebetsbuch von Ibn Sīnā lesen, das 
er mit philosophischer Sichtweise geschrieben hat. Imām ar-Rabbānī, möge Allah 
sich seiner erbarmen, zitiert am Ende seines Buches Maʿārif-i ladunniyya Passagen 
aus Ibn Sīnās Buch Mustazād und sagt, dass es sich bei ihnen um Unglauben und 
Ketzerei handelt.] Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte zu einem der Großen 
im Traum bezüglich Ibn Sīnā: „Allah, der Erhabene, leitete ihn mit seinem Wissen 
in die Irre.“ Ein anderer sah einen ähnlichen Traum. Hätten wir solche Worte 
von Fremden gehört, hätte es uns nicht verwundert. Dass aber ein wenig solcher 
Worte von Persönlichkeiten wie Ihr es seid denen zu Ohren kommt, die Euch 
respektieren, ist nicht zu viel des Erstaunens. Aus Erstaunen haben wir es gewagt, 
dies zu schreiben. Ich hoffe, Ihr vergebt uns. Mein Geehrter! Der Führer der 
Gotteskenner, unser hoher Meister, der Stärker der Religion, sagte kurz vor 
seinem Tod: „Ich habe gut verstanden, dass der Tawhīd eine enge Gasse ist und 
der Hauptweg ein anderer ist.“ Ihr schreibt in Eurem Brief, dass er [also Mu-
hammad Bāqī billāh, möge seine Seele gesegnet sein] auf der Stufe des Sehens 
der Einheit in der Vielheit gewesen ist. Euer Versuch, seiner Aussage, die er 
kurz vor seinem Ableben machte, eine andere Bedeutung zu geben, muss darauf 
zurückzuführen sein, dass Ihr den Grund für seine Aussage nicht kennt. Da dies 
nicht die einzige Aussage des Meisters ist, ist es gar nicht nötig, eine Bedeutung 
dafür zu suchen. Ohnehin ist die Bedeutung glasklar. Eine Aussage, deren Be-
deutung klar ist, wird nicht umgedeutet. Außerdem hat er diese Aussage nicht 
ohne Grund getätigt. In einem persischen Doppelvers heißt es: 

Rufe mich in einer schönen Nacht, wenn möglich, bei vollem Mond mein Herz,  
sodass ich dir alles verrate, von meiner Liebe bis hin zu meinem Schmerz. 

Wenn er dies sagt und sich auf dieser Stufe befindet, dann müsst Ihr ihm [also 
Eurem Vater] mehr folgen als alle anderen. Auch wenn Ihr von Enthüllungen 
und Zuständen überwältigt werdet, dürft Ihr euch nicht vom Weg Eures Meisters 
trennen! Ihr schreibt: „Diese Erkenntnisse sind sowohl mit dem Verstand als 
auch mit den überlieferten Berichten im Einklang.“ Die meisten der Überliefe-
rungen, die Ihr hier anführt, gehören zur Kategorie „mutaschābih“ (mehrdeutig) 
[d. h. sie sind Überlieferungen, deren Bedeutungen nicht mit denen bekannter 
Überlieferungen übereinstimmen und denen eine andere Bedeutung gegeben 
werden muss]. Das Akzeptieren des Verstandes wiederum betrifft Dinge, die er 
erfassen und begreifen kann. Der „Verstand“ (Aql) genannte Vogel kann nicht 
zur Stufe des Tawhīd fliegen und von dort keine Nachrichten empfangen. Der 
profunde Gelehrte Dschalāluddīn ad-Dawānī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt, dass diese Angelegenheit außerhalb des Rahmens des Verstandes liegt. 
Mawlānā Abdurrahmān al-Dschāmī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt, 

– 1397 –



dass die Dinge, die jenseits des Verstandes sind, durch spirituelle Enthüllung 
(Kaschf) und spirituelle Schau (Muschāhada) [also mit dem Auge des Herzens] 
wahrgenommen werden und der Verstand sie nicht begreifen kann. Ebenso 
können die Sinnesorgane Dinge, die der Verstand begreift, nicht erfassen. 

Mittels Enthüllung und spiritueller Schau wurde Folgendes deutlich: Das wah-
re/wirkliche (haqīqī) Wesen, dessen Existenz notwendig ist, ist weder kullī noch 
dschuzʾī [d. h. weder ein unteilbares Teilchen noch eine teilbare Gemeinschaft]. 
Die Materialisten sagen: „Was nichtexistent ist, kann nicht existieren, und was 
existiert, kann nicht vergehen. Das bedarf nicht einmal eines Beweises, jeder 
kann dies herausfinden.“ Diese Worte sind in Bezug auf Menschen wahr. Die 
Menschen vermögen es selbstverständlich nicht, etwas aus dem Nichts hervor-
zubringen. Sie können nichts erschaffen. Dies aber in Bezug auf Allah, den Er-
habenen, zu sagen, ist falsch. Niemand, geschweige denn alle Menschen, würde 
das sagen und diese Aussage lässt sich auch nicht beweisen; sie ist bloß Einbildung 
und Illusion. Es ist die Verleugnung der Macht Allahs, des Erhabenen. Dass 
Allah, der Erhabene, aus dem Nichts hervorbringt und alle Welten (Geschöpfe) 
aus dem Nichts erschafft und sie alle vernichtet, ist in Anbetracht Seiner Macht 
nichts Erstaunliches. Eine solche Behauptung aufzustellen, bedeutet zu sagen, 
dass das Universum urewig sei und nicht im Nachhinein aus dem Nichts erschaffen 
worden sei, was wiederum Kufr ist. Denn es gehört zu den übereinstimmenden 
Glaubensfundamenten aller Religionen, dass das Universum samt seiner Partikel 
aus dem Nichts erschaffen wurde. Diese Behauptung widerspricht auch dem fol-
genden sinngemäßen Vers: „Denkt der Mensch denn nicht darüber nach, dass 
Wir ihn vorher erschaffen haben? Dabei war er zuvor nichts.“ Qādī al-Baydāwī, 
der von allen großen Koranexegeten hochgeschätzt wird, schreibt in seinem 
Tafsir: „Der Mensch war ʿadam, d. h. er existierte nicht.“ Diese Aussage der Ma-
terialisten würde auch bedeuten, dass Allah, der Erhabene, nichts tun werde. 
Sie sagen nämlich, dass Er das, was nicht existiert, nicht erschaffe. Und das, was 
ohnehin existiert, wird ja nicht in die Existenz gebracht. Wenn das, was existent 
ist, nicht vergehen würde, wie sie sagen, dann benötigten die Existierenden auch 
keinen Schöpfer, damit sie in der Existenz bleiben. Es würde sogar bedeuten, 
dass Allah, der Erhabene, die Dinge nicht vernichten könne. Was würden diese 
Menschen wohl über die Merkmale und Bewegungen der Objekte sagen? Jeder 
sieht nämlich, dass diese jederzeit neu entstehen und vernichtet werden. Kurzum, 
dies zu sagen bedeutet, Allah, den Erhabenen, zu leugnen. Allah ist äußerst 
erhaben über solche Dinge. 

Auch die Behauptung, dass die Attribute (Sifāt) Allahs, des Erhabenen, mit 
Seinem Wesen gleich/identisch seien, widerspricht der Ahlus-Sunna. Der Autor 
des Buches at-Taʿarruf [Schaykh Abū Bakr Muhammad ibn Abī Ishāq al-Gulʾābādī, 
möge Allah sich seiner erbarmen] sagt: „Alle Großen des Tasawwuf sagten, dass 
die Attribute Allahs weder Er selbst sind noch von Ihm getrennt sind.“ Selbst 
wenn wir dem zustimmten, genügen uns die Differenzierungen der Nichtexistenzen 
(ʿAdam), die die Gegenstücke der Attribute sind, im Wissen Allahs, des Erhabenen. 
Ich hatte in meinem vorherigen Brief lang und ausführlich erklärt, dass das 
Attribut der „Existenz“ (Wudschūd) vom göttlichen Wesen (adh-Dhāt al-ilāhiyya) 
getrennt ist. Doch da sich die Gelegenheit gerade bietet, möchte ich es auch hier 
kurz erläutern: Mein verehrter Bruder! Wenn jemand, der in seiner Natur/Er-
schaffung makellos ist und die Nähe sucht, auf sein gesundes Gewissen, also seine 
Erkenntnisse schaut und sorgfältig nachdenkt, so wird er verstehen, dass er es 
nicht als würdig ansehen kann, dass Allah, der Erhabene, in Seiner eigenen 
Existenz auf jemand anderen angewiesen sei und sich bei Ihm keine Existenz be-
finde und Er zusätzlich das Attribut der Existenz brauche. Er wird jedoch auch 

– 1398 –



begreifen, dass die Wirklichkeit (Haqīqa/Māhiyya) Allahs, des Erhabenen, nicht 
mit Seiner Existenz identisch ist. Denn da Seine Existenz niemand anderen 
benötigt, wäre es sinnlos zu sagen, dass Seine Wirklichkeit aus jener Existenz 
bestehe. Warum sollte es notwendig sein, einem Wesen, das mit seiner eigenen 
Existenz extramental (real/tatsächlich) existiert, ein Wort als Namen zu geben, 
das auch für andere ein Attribut ist und das sie innehaben können? Außerdem 
hat auch der Islam diesen Namen nicht kundgetan. Wenn die Großen des Tasawwuf 
schon sämtliche Beziehungen, Relationen und Erwägungen vom Wesen Allahs 
(also von Ihm selbst) trennen, warum trennen dann manche von ihnen nicht auch 
die Existenz vom Wesen? Vom Wesen Allahs, des Erhabenen, das Attribut der 
Existenz zu trennen, bedeutet nicht, Ihm Nichtexistenz zuzuschreiben. Denn auch 
das Nichtsein ist eine Beziehung, ein Attribut. Im Wesen Allahs, des Erhabenen, 
gibt es keine Beziehung und Relation. Außerdem ist die Aussage dieser Großen, 
dass die Existenz mit Ihm identisch sei, keine Leugnung der Existenz. Sie sagen 
nicht, dass Allah, der Erhabene, selbst existiert und die Existenz nichts anderes 
als ein Wort sei. Denn diese Großen erkennen die Wirklichkeit Allahs, des Er-
habenen, als absolute Existenz an. Kann das je Leugnung der Existenz bedeuten? 
Könnte etwas selbst geleugnet werden? Die Wahrheit ist, dass die Wirklichkeit 
Allahs, des Erhabenen, (Er selbst) von der Existenz verschieden ist. In Seinem 
eigenen Sein benötigt Er das Attribut der Existenz (Wudschūd) nicht. Er existiert 
selbstständig. Um darzulegen, dass Er das Attribut der Existenz nicht benötigt, 
ist es nicht nötig zu sagen, dass Er mit der Existenz identisch sei. Was wäre schon 
dabei, wenn wir sagen, dass Er selbst höher ist als das Attribut Wudschūd? 

Der Brauch Allahs, des Erhabenen, besteht darin, dass Er das Beispiel und 
Gleichnis von allem, was in der Welt der Wirklichkeit vorhanden ist, in dieser 
metaphorischen Welt der Erscheinungen gezeigt hat. So findet der Mensch durch 
diese Erscheinungen zu den Wirklichkeiten. Das Gleichnis in der diesseitigen 
Welt dafür, dass Allah, der Erhabene, nicht mit Wudschūd, sondern selbstständig 
existiert, ist das Attribut „Wudschūd“. Das Attribut der Existenz existiert durch 
sich selbst und besteht nicht durch eine separate Existenz. 

Auch die Aussage „Allah selbst existiert“ ist lediglich eine Kundgabe. Damit 
ist nicht gemeint, dass es ein „Wudschūd“ gäbe, der mit Ihm existieren könne. 
Schaykh Amān, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „Die Wirklichkeit Allahs, 
des Erhabenen, ist existent. Alles andere als Er ist nichtexistent. Die Nichtexistenz 
wiederum kann nicht der Anfang der Sachen sein, denn die Wirklichkeit ändert 
sich nicht, d. h. sie kann niemals Existenz verursachen. Daher ist auch der Anfang 
die Existenz. Dies ist nicht durch Zerfall, sondern durch Erscheinung“, doch 
seine Aussage ist in vielerlei Hinsicht nicht korrekt. Erstens sagen wir nämlich, 
dass es dem Glauben der Ahlus-Sunna widerspricht, zu behaupten, dass die Wirk-
lichkeit Allahs, des Erhabenen, Wudschūd sei. Unsere zweite Antwortet lautet, 
dass die Attribute (Sifāt) Allahs, des Erhabenen, gemäß der Ahlus-Sunna von 
Seinem Wesen (Dhāt) getrennt sind. Deswegen ist es nicht korrekt zu sagen, 
dass alles außer Allah nur nichtexistent sei. Demnach sind vielleicht die Attribute 
der Anfang der Sachen. Die dritte Antwort lautet: Wenn die Nichtexistenz 
(ʿAdam) zur Existenz (Wudschūd) wird, dann hätte sich die Wirklichkeit verändert. 
Doch wenn die Nichtexistenz existent (mawdschūd) wird, ist nichts erforderlich. 
Die Gelehrten sagten, dass es keinen Wudschūd gibt, sodass aus dieser Aussage 
keineswegs eine Veränderung der Wirklichkeit hervorgeht. Der vierte Aspekt 
ist folgender: Wenn die Nichtexistenz existent wird, dann erfolgt eine Veränderung 
der Wirklichkeit. Wenn aber die Nichtexistenz existent erscheint, gibt es keine 
Veränderung der Wirklichkeit. Fünftens: Mit dem Wort „Anfang“ in der obigen 
Aussage ist die „Hyle“ (Hayūlā) und „Äther“ (Asīr) genannte Sache gemeint. 

– 1399 –



Er hat dies nämlich erst durch Zerfall und Annahme einer Form zum Anfang 
gemacht. Nichts könnte so niederträchtig sein wie zu sagen, dass Allah, der Er-
habene, die Hyle (Urmaterie) und der Ursprung des Universums sei. 

Der Anfang im Sinne des Schöpfers aus dem Nichts ist das göttliche Wesen. 
Doch in dieser Bedeutung sind Zerfall und Erscheinung nicht nötig. Der 82. Vers 
der Sure Yasīn bedeutet sinngemäß: „Wenn Wir etwas wollen, so sagen wir ,Sei‘ 
und es wird sofort existent.“ Sechstens: Es ist bedeutungslos zu behaupten, das 
Gegenteil des göttlichen Wesens sei die Nichtexistenz. Die Existenz (das Sein), 
deren Gegenteil die Nichtexistenz (das Nichts) ist, ist ein anderes Sein und 
bedeutet „Entstehen/ins Dasein kommen“. Siebtens ist die Existenz nicht das 
Gegenteil der Nichtexistenz; deshalb erfordert der Umstand, dass es keine relative 
Nichtexistenz (ʿAdam idāfī) [also eine Nichtexistenz in mancher Hinsicht, nicht 
in jeglicher Hinsicht] mehr gibt, nicht die „Existenz“. Es wurde zwar gesagt: 
„Auch das Nichtexistente im Wissen Allahs kann nicht Ursprung der Sachen 
sein. Denn beim Wissen Allahs, des Erhabenen, handelt es sich um ein ,Ilm 
hudūrī‘, d. h. Er wusste in der Urewigkeit (Azal). Da es in der Urewigkeit keine 
Veränderung gibt, entstehen dort auch keine nichtexistenten Dinge und sie sind 
nicht der Ursprung der Sachen. Woher ist das Nichtexistente in das Wissen ge-
kommen? Etwas, das in einer Hinsicht nicht existent ist, kann keinen Platz im 
Wissen haben“, doch diese Aussage ist falsch. Denn ob man das Wissen Allahs, 
des Erhabenen, nun hudūrī nennt oder anders, zu sagen, dass Allah, der Erhabene, 
keine Kenntnis von den relativen Nichtexistenzen habe, bedeutet zu sagen, dass 
Er sie nicht kenne. So etwas in Bezug auf Allah, den Erhabenen, zu sagen, ist 
nicht würdig. Ferner akzeptieren wir nicht, dass etwas, das in einer Hinsicht nicht 
existiert, nicht bekannt sein könne. Wir wissen nämlich, wenn wir an sehr viele 
Dinge denken, dass keines von ihnen existiert. Drittens sagen wir, dass die Dinge, 
die in die Existenz kommen würden, relative Nichtexistenz waren, als sie noch 
nicht existierten. Es ist nicht korrekt zu sagen, dass sie in jeder Hinsicht nicht-
existent seien. Sadruddīn al-Qūnawī, möge seine Seele gesegnet sein, sagt: „Etwas/ 
eine Sache (Schayʾ) zu sein, ist zweierlei: Die feststehende/fixe (thābit) Sache 
und die existente (mawdschūd) Sache. Das Existente ist jenes, das extramental 
(tatsächlich/real) existiert. Das Feststehende ist jenes, welches sich zwar im 
Wissen befindet, nicht aber extramental existiert und keinen Schöpfer hat. Dem-
nach ist das absolute Nichtexistente [also das, was in jeglicher Hinsicht nicht 
existiert] keine Sache. Denn es ist weder feststehend noch existent. Doch die re-
lativen Nichtexistenzen sind feststehend. Aufgrund dieser Tatsache, dass sie eine 
,Sache‘ sind, wird ihnen der Befehl ,Kun‘ (,Sei!‘) gegeben, woraufhin sie extra-
mental (in der Realität) existent werden.“ Schaykh al-Qūnawī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, sagte auch: „Dass Allah, der Erhabene, um die Sachen, die 
existieren werden, wusste, also sie noch nicht existierten, bedeutet nicht, dass Er 
das Nichtexistente kennt. Denn solche unendlichen nichtexistenten Dinge befinden 
sich in der Urschrift (Umm al-kitāb). Das Schreibrohr (Qalam) hat einige von 
ihnen aufgegriffen und die wohlbewahrte Tafel (al-Lawh al-mahfūz) hat dieses 
einige detailliert.“ Dschalāluddīn ad-Dawānī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Das Nichtexistente gehört ebenfalls zu den Erscheinungen der wirklichen 
Existenz.“ So sagte Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, in einigen 
seiner Bücher: „Der Ursprung des Universums (der Geschöpfe) ist die Nicht-
existenz (ʿAdam). Die Nichtexistenz erfuhr Barmherzigkeit und wurde in die 
Existenz gebracht. Sie war ursprünglich nicht existent. Erst wurde die Nichtexistenz 
erschaffen. Wenn wir die Nichtexistenz als urewig (qadīm) bezeichnen, dann 
hätten wir sie Allah, dem Erhabenen, darin, urewig zu sein, beigesellt. Folglich 
ist die Nichtexistenz nicht urewig. Wenn die Nichtexistenz, der Ursprung des 
Universums, nicht urewig ist, ist folglich auch das Universum nicht urewig, sondern 

– 1400 –



erschaffen (hādith). Genau das ist die Bedeutung der Aussage ,Das Nichtexistente 
(Maʿdūm) ist keine Sache‘, die die Ahlus-Sunna getätigt hat.“ Viertens sagen 
wir, dass die obige Aussage in sich widersprüchlich ist. Denn es wurde behauptet, 
dass die relativen Nichtexistenzen sich im Wissen befinden und nicht Ursprung 
der Sachen sein können. Dann wurde gesagt, das Wissen sei hudūrī, was wiederum 
dem zuvor Gesagten widerspricht. Dann kam ein weiterer Widerspruch, als gesagt 
wurde, dass etwas, das in einer Hinsicht nicht feststehend ist, sich nicht im Wissen 
befinde. Als fünfte Antwort sagen wir, dass die Sūfiyya aliyya die feststehenden 
Entitäten (Aʿyān thābita) als relative Nichtexistenzen bezeichneten und diese 
als Wirklichkeiten und Ursprünge der Geschöpfe ansahen. 

Hiernach schreibt Ihr: „Die Dinge im Wissen Allahs haben einen Ursprung. 
Dieser Ursprung ist das Wissen und vielleicht gar der Wissende. Doch was ist 
der Ursprung der Nichtexistenzen?“ Als Antwort sagen wir, dass der Ursprung 
der Nichtexistenzen die göttlichen Vollkommenheiten sind, die sich im Wissen 
Allahs voneinander getrennt haben. Für wen ist diese Antwort von uns nicht 
passend? 

Ferner schreibt Ihr: „Die wahre Dienerschaft besteht darin, Allah zu lieben 
und von allem außer Ihm abzulassen, d. h. sich genauso wie vom Diesseits auch 
vom Jenseits abzuwenden.“ Ja, das stimmt, doch jeder sagt das. Das Kriterium, 
das die Aufrichtigen von den Lügnern unterscheidet, ist das Festhalten am Islam. 
Das Kriterium für die Stärke dieser Liebe ist das starke Festhalten an der Sunna 
[d. h. an den islamischen Bestimmungen] und das starke Fernhalten von Neue-
rungen. Worte, die diese Kriterien nicht aufweisen, finden von ihnen kein Gefallen. 
Die Aussage „Ich habe mich von allem abgewandt“ verstehen sie als „Ich habe 
mich an alles geklammert“. 

Mein verehrter Herr! Ihr beklagt euch über die Vielzahl an Gedanken und 
Einflüsterungen/Zweifeln (Waswasa). Solange man Wissen über die Geschöpfe 
hat, wird man auch Waswasa haben. Wenn man sie vergisst, bleibt auch keine 
Waswasa. Deshalb muss man sich damit befassen, die Dinge zu wissen oder sie 
zu vergessen. Von allen Dingen, von jedem Geschöpf gibt es einen Weg zu Allah, 
dem Erhabenen. Denn das Wesen und die Eigenschaften eines jeden Geschöpfes 
sind das Werk Seiner Macht. Eine aufmerksame Person, die den Besitzer dieser 
Werke findet, wird diesen geheimen Weg und diese spirituelle Bindung sehen 
und verstehen. Warum sollte es notwendig sein, dass die Dinge sich mit Allah, 
dem Erhabenen, vereinigen, damit sie auf Ihn verweisen? Der Rauch verweist 
zwar auf das Feuer, doch welche Beziehung und Verbindung hat er mit dem 
Feuer? Wer Allah, den Erhabenen, sehr liebt, wird sich schon mit einem kleinen 
Interesse und Zeichen Ihm sofort zuwenden. Nichts wird dazu führen, dass er 
Ihn vergisst. Alles, was er sieht, ist in seinen Augen das Werk Seiner Macht und 
er wendet sich dem Urheber des Werkes zu. Deshalb ruft nichts den Gotteskenner 
(Ārif) zu sich, sondern zum Urheber des Werkes. Sie wenden das Herzensauge 
des Gotteskenners von sich selbst auf den Besitzer des Werkes. Bei den Bemit-
leidenswerten aber, die denken, Allah, der Erhabene, hätte sich mit den Dingen 
vereinigt, rufen alle Dinge sie zu sich selbst. Indem sie veranlassen, dass sie sich 
zu ihnen hingezogen fühlen, ziehen sie sie an und geben sich als ihre Geliebten 
aus. Jeder widerliche Teufel gibt sich mit Schmeicheleien als Geliebter aus und 
wird ein Schleier wie die Mauer Alexanders. In einem persischen Doppelvers 
heißt es: 

Die Schönen verbergen ihre Wangen, der Teufel ist bei der Verführung,  
ich bin erstaunt, mein Verstand ist betäubt, ich bin ohne Führung. 

 

– 1401 –



Wenn die Existenz des Kontingenten (der Geschöpfe) und ihre vollkommenen 
Eigenschaften die Schatten/Erscheinungen und Reflexionen dieser heiligen Stufe 
sind, so gibt es einen Weg von der Erscheinung zum Ursprung. Doch die Er-
scheinung ist nicht der Ursprung. 

Ich Bedürftiger habe das Wissen des Gotteskenners über die Dinge, nachdem 
er die Vollkommenheit erlangt hat, zu keiner Zeit als „Ilm hudūrī“ bezeichnet. 
Zwar habe ich gesagt, dass es sich nicht um ein „Ilm husūlī“ handelt, aber das 
bedeutet nicht, es sei „Ilm hudūrī“. Denn das Wissen Allahs, des Erhabenen, 
über die Dinge [d. h., dass Er alles weiß] ist weder hudūrī noch husūlī. Es ist le-
diglich eine Entfaltung des göttlichen Wissens und unterscheidet die gewussten 
Dinge voneinander. Im Wissen erscheint von keinem von ihnen eine Form. Mit 
den Dingen im Wissen Allahs, des Erhabenen, sind jene Dinge gemeint, die mit 
dem göttlichen Wissen voneinander unterschieden werden. Wo auch immer sich 
diese Dinge befinden, sind sie dem Wissen Allahs, des Erhabenen, offen. Das 
Wissen Allahs über die Dinge als Ilm hudūrī oder als Ilm husūlī zu bezeichnen, 
ist für die Leute des Tawhīd al-wudschūd angemessen. Nachdem der Gotteskenner 
also die Vollkommenheit erlangt hat, wird auch sein Wissen derart. Alles, wo 
auch immer es sich befindet, wird für das Wissen des Gotteskenners offen. Im 
Geist des Gotteskenners entstehen keine Formen der Dinge. Dieses Wissen ist 
ebenfalls weder husūlī noch hudūrī. Diejenigen, die alles mit dem Verstand in 
Einklang bringen wollen, werden nicht an diese Aussage glauben und sie nicht 
akzeptieren, doch unsere Worte sind ohnehin nicht an sie gerichtet. Diese sind 
Dinge, die durch spirituelles Schmecken erkannt werden. Sie sind Dinge, die mit 
dem Herzen erkannt werden. Es handelt sich bei ihnen nicht um Dinge, von 
denen andere durch Berichte überzeugt werden sollten. Eine erstaunliche Seite 
dieser Erkenntnis ist, dass das Wissen nicht hudūrī ist. Es entsteht auch keine 
Form der gekannten Sache. Ohne sie zu schmecken, können sie nicht verstanden 
werden. 

Mein Herr! Der Grund für die Aussage, dass das Gebet über den Manifesta-
tionen und der spirituellen Schau steht, ist folgender: Wir wissen mit Gewissheit, 
dass Allah, der Erhabene, etwas anderes ist als diese Manifestation (Tadschallī) 
und spirituelle Schau (Muschāhada). Sich in diese zu verfangen bedeutet, sich in 
Schatten/Erscheinungen und sogar Gleichnissen zu verfangen und an ihnen zu 
hängen; diese sind aber nicht das Gesuchte, sondern andere Dinge. Wer behauptet, 
alles sei mit Allah, dem Erhabenen, gleich/identisch, ist jemand, der im Liebes-
rausch steckt. Es ist einzig und allein das Gebet, das vom Gesuchten und Zweck 
selbst berichtet. Das einzige Zeichen des Zeichenlosen ist das Gebet. Die Nähe, 
die im Gebet gegeben ist, findet sich sonst nirgendwo. Unser Prophet, Friede sei 
mit ihm, sagte: „Im Gebet heben sich die Schleier zwischen dem Diener und 
Allah.“ Deshalb bezeichnete er das Gebet auch als Miʿrādsch. Aus diesem Grund 
sollte man sehr darauf achten, das Gebet gänzlich nach Vorschrift zu verrichten. 
Sich um die Vollkommenheit des Gebets zu bemühen geschieht dadurch, diese 
Schau und Manifestationen nicht in die Nähe des Gebets zu lassen. Allah, der 
Erhabene, gewährt diese große Gabe, wem Er will. Seine Gnadengaben sind 
groß und reichlich. 

Das Verrichten des Gebets auf vollkommene Weise wird denen zuteil, die 
auf dem Weg des Prophetentums aufsteigen. Die meisten derer, die sich auf dem 
Weg der Gottesfreundschaft befinden, können diese Stufe nicht erreichen. Die 
Nähe jener Großen ist anders. Ihre Erkenntnisse und Geheimnisse sind ihnen 
eigen. Der Weg, der sie das Ziel erreichen ließ, gleicht nicht diesem Weg. Er ist 
ein solcher Weg, durch den die Propheten, ihre Gefährten und sehr hohe Auser-
wählte dieser Gemeinde das Gesuchte erreicht haben. Vielleicht hat unser Meister, 

– 1402 –



der Führer der Gotteskenner [also Muhammad Bāqī billāh, möge Allah sich 
seiner erbarmen] mit seinen Worten „Der Hauptweg ist ein anderer“ auf diesen 
Weg verwiesen. Es ist auch möglich, dass jemand auf dem Weg der Gottesfreund-
schaft diesen hohen Gipfel erreicht, und vielleicht ist dies auch geschehen. Man 
sollte ja nicht denken, dass das Gebet nur aus Verbeugung, Niederwerfung und 
Aufstehen bestünde. Das Gebet hat eine Wirklichkeit in der verborgenen Welt 
und diese steht über allen anderen Wirklichkeiten. Was von der Vollkommenheit 
des Gebets verstehen schon die Menschen, die diejenigen, die diese Wirklichkeit 
erlangt haben, nicht kennen? Das Gebet ist eine Schönheit, welche die Herzen 
anzieht. Es ist, als ob seine Schönheit in dieser metaphorischen Welt in diese 
Form gebracht worden wäre. Die Schmeicheleien dieses Geliebten erscheinen 
in dieser Welt in Form des Demuts (Khuschūʿ) und der Adab-Handlungen des 
Gebets. Was kann derjenige, der diese Form und Erscheinung des Gebets nicht 
mag, von dessen Wirklichkeit schon verstehen? Wie kann jemand, der nicht in 
die Schmeicheleien und den Charme dieser Schönheit verliebt ist, den Wert der 
Demut und der Ruhe (Tumaʾnīna) begreifen? Kurzum, die Feinheit und Schönheit 
des Gebets sind so hoch, dass sie mit unseren absurden Worten nicht beschrieben 
werden können. Sein Wert ist so hoch, dass meine zerbrochene Feder ihn nicht 
wiedergeben kann. Ich suche aber Zuflucht im wohltuenden Atem derer, die 
diese große Wohlgabe erlangt haben! Ich vertraue den frohen Botschaften im 
Gegenzug dazu, ihnen zu dienen und sie zu lieben. In einem persischen Doppelvers 
heißt es: 

Wenn die Haare der Geliebten doch in meine Hände gelangten, 
würde mein ganzer Körper schöne Düfte verbreiten.  

Wenn diese leuchtende Schönheit in meinen Armen wäre,  
würde mein Gesicht vor Freude Lichter verbreiten. 

O mein Herr! Du bist nicht so, wie sie von Dir denken und sagen! Der Friede 
sei mit den Propheten, die uns über Dich informiert und Dich bekannt gemacht 
haben! Lobpreis und Dank gelten Allah, dem Erhabenen, der diese Welten er-
schafft, sie in jedem Augenblick in der Existenz hält, die Versorgung der Körper, 
die Nahrung der Seelen und das Licht der Herzen gewährt und es ermöglicht, 
dass Seine Diener sich entwickeln! 

Ich erhoffe und erbitte aus Eurer Gnade und Güte, die alle umfasst, dass Ihr 
von nun an diesen ungehorsamen und von Menschlichkeit fernen Diener Allahs, 
des Erhabenen, nicht aufsucht. Lasst ihn in der Ecke der Hoffnungslosigkeit 
allein, damit er durch das Trauern über seine Sünden und das Schmecken der 
Schmerzen der Unangemessenheit seufzen kann! Möge Allah, der Erhabene, 
denen Erlösung geben, die auf dem Weg schreiten, den die Propheten gewiesen 
haben! Āmīn. 
 

Quelle der Lichter für die Seele, ist die Zusammenkunft mit Abdulhakīm,  
Der Weg zur Nähe Allahs, ist die Zusammenkunft mit Abdulhakīm,  
Alle die keinen Ausweg finden, wenden sich hoffnungsvoll an den Hakīm, 
Quelle der Weisheit, Licht Allahs und das Geheimnis des Korans ist der Hakīm. 
 

 
– 1403 –



53 — ZWEITER BAND, 45. BRIEF  
Dieser Brief wurde an den Kenner der Wirklichkeiten, den Besitzer von Er-

kenntnissen, Khādscha Husāmuddīn Ahmad geschrieben. Er behandelt, dass alle 
Geschöpfe (das gesamte Universum) ein Spiegel für die Namen und Attribute 
Allahs, des Erhabenen, sind, sie aber keinen Anteil am göttlichen Wesen haben, 
die Materie nicht selbstständig in der Existenz bleiben kann, die Materie keine 
wirkliche Existenz ist und vieles weitere: 

Gepriesen und gelobt sei Allah, der Erhabene, und möge der Friede mit 
Seinen erwählten und geliebten Dienern sein! Mein geehrter Herr! In einem per-
sischen Gedichtsvers heißt es: 

Egal was, Hauptsache wir reden über den Geliebten. 

Ich schreibe von Erkenntnissen, von denen man noch nie gehört hat. Hört 
bitte gut zu! Ich berichte vom Weg der Selbstkontrolle (Murāqaba) der aller-
höchsten Menschen. Lest sehr sorgfältig! Wisset, dass das Universum [also alle 
Geschöpfe] eine Erscheinung, ein Gleichnis und Spiegel der Namen und Attribute 
Allahs, des Erhabenen, ist. Das Leben der Geschöpfe ist ein Spiegel Seines 
Lebens, ihr Wissen ein Spiegel Seines Wissens und ihre Kraft eine Erscheinung 
Seiner Macht. So verhält es sich mit allem, was die Diener haben. Doch im Uni-
versum gibt es keinen Spiegel des göttlichen Wesens (adh-Dhāt al-ilāhiyya) [d. h. 
von Allah selbst]. Es ist sogar so, dass das göttliche Wesen keinerlei Beziehung 
zu diesem Universum hat. Es hat keine Partnerschaft mit irgendetwas. Weder 
im Namen, noch in der Erscheinung gibt es eine Teilhabe oder Ähnlichkeit. Er 
ist der Welten unbedürftig [d. h. Er braucht nichts]. Nicht so ist es aber mit 
Seinen Namen und Attributen. Bei Seinen Attributen stehen die Namen in Be-
ziehung mit diesem Universum und ihre Erscheinungen weisen Gemeinsamkeit 
auf. Allah, der Erhabene, hat das Attribut Wissen. Die Geschöpfe wiederum 
haben eine Erscheinung, ein Ähnliches dieses Wissens. So wie Er das Attribut 
Macht hat, so haben sie eine Erscheinung dieser Macht. Ganz anders verhält es 
sich mit dem göttlichen Wesen. Die Geschöpfe haben keinen Anteil daran. Es 
ist ihnen nicht gegeben, von sich aus in der Existenz zu bleiben. Da die Geschöpfe 
als Erscheinung/Abbild Seiner Namen und Attribute erschaffen wurden, sind sie 
selbst Attribute. In Wirklichkeit ist keines von ihnen materiell. Sie haben mit 
Materialität nicht einmal das Geringste zu tun [d. h. sie bleiben nicht selbstständig 
in der Existenz]. Dass sie in der Existenz bleiben, geschieht mit dem göttlichen 
Wesen. Die Physiker und Chemiker unterteilen die Sachen in zwei Gruppen: die 
Materie (Mādda) selbst und ihre Eigenschaften/Merkmale. [Sie sagen, dass die 
Materie, von der sie denken, sie sei unerschaffen und werde niemals vergehen, 
selbstständig in der Existenz bleibe und den Grundbaustein der Welt bilde.] Sie 
sagen dies, weil sie nicht wissen, was Materie überhaupt ist. [Auch gegenwärtige 
Experimente haben das Wissen über die Materie, wie es von Lavoisier, Dalton, 
Robert Boyle und späteren Chemikern verstanden wurde, grundlegend verändert. 
Nach Einsteins Relativitätstheorie, die eine der Grundlagen der modernen Physik 
ist, besitzt die Energie genauso wie Materie eine Masse. Vielleicht ist Materie 
nichts anderes als verdichtete Energie.] 

Chemiker sagen, dass eine Eigenschaft nicht eigenständig vorfindlich sein 
kann, sie sich stets mit der Materie befindet und die Beschaffenheit der Materie 
qualifiziert. Dass sie sagen, dass die Eigenschaft mit der Materie existiert, ist in 
Wirklichkeit die Existenz der Eigenschaft mit der Eigenschaft. Sowohl Eigenschaft 
als auch Materie bleiben durch das göttliche Wesen in der Existenz. Es gibt keine 
Materie, die von sich aus besteht. Einzig Er ist es, der alle Körper und alles in 

– 1404 –



der Existenz hält. D. h. Allah, der Erhabene, ist der „Qayyūm al-ālam“ (derjenige, 
der alles in der Existenz hält). Da die Materie nicht selbstständig in der Existenz 
bleibt, können ihre Eigenschaften nicht mit ihr bestehen. So wie die Eigenschaften 
nicht die Materie selbst sind und nur mit der Materie bestehen können und nicht 
selbstständig existieren können, so existieren alle Dinge, die gesamte Materie 
durch das göttliche Wesen. Keines von ihnen hat ein eigenes Selbst. Und da die 
Materie kein Selbst (Wesen) hat, können ihre Eigenschaften nicht mit ihr bestehen. 
Das Wesen ist einzig Allah, dem Erhabenen, eigen. Alles existiert durch Sein 
Wesen. Dass ein jeder sich selbst (sein Wesen) mit „Ich“ bezeichnet, verweist in 
Wirklichkeit auf ein einziges Wesen, das alles in der Existenz hält. 

Dies ist der Fall, ganz gleich, ob diejenigen die „Ich“ sagen, wissen, worauf 
sie verweisen, oder nicht. Damit einhergehend kann aber auf Allah, den Erha-
benen, mit keinem Zeichen verwiesen werden. Er hat sich mit nichts vereinigt. 
Wer diese feinen Kenntnisse nicht gut begreift, soll sie nicht mit dem Tawhīd 
wudschūdī verwechseln! Diejenigen, die von Wahdat al-wudschūd sprechen, 
sagen, es gäbe außer dem einen Wesen nichts Existierendes. Nach ihnen seien 
die Namen und Attribute Allahs nur in der Theorie vorhanden. Ihnen zufolge 
hätten nicht einmal die Wirklichkeiten der Geschöpfe Existenz erlebt. Sie sagen: 
„Die Entitäten (Dinge) haben nicht den Hauch der Existenz verspürt.“ Doch 
dieser Bedürftige weiß die göttlichen Attribute separat als extramental (tatsäch-
lich/real) existent [also nicht nur im Wissen oder in der Theorie]. Die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna sagen dies ebenfalls so. Ich kenne dieses Universum, das ein 
Spiegel der Namen und Attribute Allahs ist, ebenfalls als existent. Ich kann in 
diesem Universum keine Materialität sehen, also die Fähigkeit, selbstständig in 
der Existenz zu bleiben. Ich weiß bestens, dass alles durch das göttliche Wesen 
in der Existenz bleibt. 

Frage: Demnach ist das Wesen (Selbst) der Geschöpfe nichts anderes als das 
Wesen Allahs und alles hat sich mit dem göttlichen Wesen vereinigt. Das aber 
ist unmöglich. Können die Geschöpfe mit dem Urewigen identisch sein? 

Antwort: Beim Wesen der Geschöpfe, also ihrer Wirklichkeit, handelt es sich 
um zahlreiche Akzidenzien (Zustände), welche Spiegel der Namen und Attribute 
Allahs, des Erhabenen, sind. Diese sind nicht identisch mit dem göttlichen Wesen 
und sie sind nicht mit dem göttlichen Wesen vereinigt. Doch diese Akzidenzien 
existieren durch das göttliche Wesen. Er ist es, der alles in der Existenz hält. 

Frage: Wenn jeder durch das Bezeichnen seines Wesens mit „Ich“ auf das 
göttliche Wesen verweist, dann müsste doch das Wesen, also die Wirklichkeit 
der Geschöpfe identisch sein mit dem göttlichen Wesen. Denn jeder, der „Ich“ 
sagt, verweist damit auf seine eigene Wirklichkeit. Sagen das nicht auch die Be-
fürworter des Tawhīd wudschūdī?  

Antwort: Ja, jeder verweist mit dem Aussprechen von „Ich“ auf seine eigene 
Wirklichkeit. Da ihre Wirklichkeit aber eine Zusammensetzung/Ansammlung 
von Akzidenzien, also Zuständen ist, kann nicht auf sie verwiesen werden. Denn 
es ist nicht möglich, auf Zustände separat zu verweisen. Wenn die Wirklichkeit 
des Menschen also keinen Verweis akzeptiert, dann gilt dieser Verweis dem gött-
lichen Wesen, das diese Wirklichkeit in der Existenz hält. Daher sind die Geschöpfe 
vom Schöpfer verschieden, sie sind nicht mit ihm identisch. Dies ist nicht so, wie 
die Vertreter des Tawhīd wudschūdī sagen. Es ist erstaunlich, dass mit dem Aus-
sprechen von „Ich“ seitens der Geschöpfe auf den erhabenen Schöpfer verwiesen 
wird, aber das Geschöpf ein Geschöpf in seinem Zustand bleibt. Deshalb ist es 
nicht korrekt, „Subhānī“ und „Anal-haqq“ zu sagen. Vielleicht kann man diese 
Dinge nicht sagen, weil man den Unterschied sieht. 

Frage: Bedeutet der Umstand, dass die Geschöpfe durch das Wesen Allahs 

– 1405 –



in der Existenz bleiben, nicht eine Veränderung im Wesen Allahs? Das aber ist 
unmöglich. 

Antwort: Die Geschöpfe haben sich nicht in das Wesen Allahs inkarniert und 
sich nicht mit ihm vereinigt. Einzig der Umstand, dass sie in der Existenz bleiben, 
geschieht durch das Wesen Allahs. 

Frage: Wenn die Geschöpfe nur Akzidenzien, Zustände und Eigenschaften 
sind, müssen sie sich doch an einem Ort befinden. Denn wir haben ja festgestellt, 
dass Akzidenzien niemals eigenständig existieren können. Dieser Ort kann aber 
nicht das Wesen Allahs sein, ebensowenig die Nichtexistenz (ʿAdam). Wo ist 
dieser Ort? 

Antwort: Akzidenzien [Zustände und Eigenschaften] können nicht selbstständig 
in der Existenz bleiben. Sie befinden sich mit etwas anderem beisammen. Da die 
Physiker dieses Beisammensein als Inkarnation begreifen, suchen sie für Akzi-
denzien nach einem Ort. Sie sagen, Akzidenzien [Zustände] könnten nicht ohne 
Ort existieren. Doch das Bleiben in der Existenz in dem Sinne, wie wir es dargelegt 
haben, erfordert keinen Ort. Wir verstehen, dass alles durch das Wesen Allahs 
besteht, und hierbei gibt es keineswegs Inkarnation oder einen Ort. Ganz gleich, 
ob die Physiker unserer Aussage Glauben schenken oder nicht. Ihre Leugnung 
kann nichts daran ändern, was wir sehen und wissen. Wir wissen, dass es so ist. 
Ihr Zweifel kann unser Wissen nicht verderben. Wollen wir unsere Aussage mit 
einem Beispiel erläutern: Zauberkünstler (Illusionisten) zeigen viele seltsame 
Dinge. Alle Zuschauer aber wissen, dass diese Illusionen nicht eigenständig in 
der Existenz verbleiben. Sie wissen, dass die Illusionen mit dem Zauberkünstler 
bestehen und sich auch nicht an einem Ort befinden. Sie wissen auch, dass sie 
sich nicht in den Zauberkünstler inkarniert haben. Es ist lediglich so, dass sie 
mit ihm vorhanden sind. Auf ähnliche Weise hat Allah, der Erhabene, die Dinge 
auf der Ebene der Wahrnehmung und der Einbildung erschaffen. Er hält sie in 
der Existenz. Ewige Angelegenheiten und endlose Strafe und Gaben hat Er von 
ihnen abhängig gemacht. Diese Dinge bleiben nicht selbstständig in der Existenz. 
Ohne Inkarnation und Vereinigung bestehen sie durch das göttliche Wesen. Ein 
zweites Beispiel ist die Erscheinung eines Berges oder des Himmels im Spiegel. 
Wer keinen Verstand hat, wird sie als Objekte erachten und sagen, sie würden 
selbstständig im Spiegel bestehen. Wenn jedoch jemand die Formen im Spiegel 
als Eigenschaften erachtet und sagt, sie würden mit dem Spiegel existieren, und 
denkt, dass sie einen Ort benötigen würden, da sie Eigenschaften sind, dann ist 
auch derjenige töricht, denn er leugnet sein offenkundiges Wissen, indem er an-
deren folgt. Der Verstandesbegabte wiederum weiß, dass diese Formen keinen 
Ort haben und keinen Ort benötigen. Ebenso sehen die Leute, denen Enthüllungen 
und spirituelle Schau zuteilwerden, alle Dinge wie die Erscheinungen im Spiegel. 
Allah, der Erhabene, hat diesen Erscheinungen Kraft verliehen und sie vor dem 
Vergehen bewahrt. Die ewigen Angelegenheiten im Jenseits hat Er von ihnen 
abhängig gemacht. Nazzām, einer der Großen der Kalām-Wissenschaft und ein 
Gelehrter der Glaubensrichtung der Muʿtazila, erachtete alles als Eigenschaft 
und leugnete die Materie. Da er kurzsichtig war, konnte er nicht begreifen, dass 
diese Eigenschaften durch Allah, den Erhabenen, bestehen. So wurde er von 
den Verstandesbegabten getadelt. Denn eine Eigenschaft muss sich mit etwas 
anderem befinden. Der Autor des Buches al-Futūhāt al-makkiyya [Muhyiddīn 
ibn al-Arabī], einer der Sūfiyya aliyya, sagte: „Alles ist eine Eigenschaft und sie 
alle bleiben durch ein Wesen in der Existenz und dieses Wesen ist das Wesen 
Allahs. Doch diese Eigenschaften bestehen nur für einen Moment, sie können 
nicht für zwei Momente in der Existenz bleiben. Das Universum vergeht jeden 
Moment und wird durch ein anderes ersetzt. Dieser Vorgang wiederholt sich 

– 1406 –



jeden Moment.“ Gemäß diesem Bedürftigen handelt es sich hierbei bloß um eine 
Ansicht und entspricht nicht der Tatsache. Ich habe dies in meinem Kommentar 
zum Scharh-i rubāʿiyyāt dargelegt. D. h., diejenigen, die auf dem Weg des Tasawwuf 
schreiten, sehen, bevor sie das Ende erreichen und bevor das gesamte Universum 
in ihren Augen verschwindet, das Universum in einem Moment als nichtexistent 
und im zweiten Moment als existent. Im dritten Moment sehen sie es wieder als 
nichtexistent. Im vierten Moment sehen sie es wieder als existent. Bis die voll-
kommene Entwerdung (Fanā) eintritt, d. h. bis sie das gesamte Universum 
jederzeit als nichtexistent sehen, dauert dieser Zustand an. Wird die Entwerdung 
erlangt, erkennen sie das gesamte Universum als nichtexistent. 

DIE GROSSEN GELEHRTEN 

(as-Silsila al-aliyya) 
Der erhabene Prophet, der wahrhafte Abū Bakr, Salmān, Qāsim, Dschaʿfar  

      und Bistāmī,  
waren eine Quelle der Weisheit, so auch Abul-Hasan al-Kharqānī. 
Nach ihm kam der Gelehrte Abū Alī Fārmadī,  
viele Gottesfreunde bildete er aus, darunter Yūsuf al-Hamadānī. 
Im „Himmel der Erkenntnisse“ erleuchtete er die Welt,  
der Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī, wie auch Ārif ar-Rīwagarī. 
Die Region Transoxanien wurde wie der Berg Tūr,  
einer der sie erleuchtete, war Mahmūd al-Indschirfaghnawī.  
Alī ar-Rāmītanī, ein Gottesfreund, ein edler Weber, 
viele Wundertaten vollbrachte Muhammad Bābā Sammāsī. 
Sayyid Amīr Gilāl wiederum, eine Perle im Ozean des Wissens,  
von ihm wurde ausgebildet Bahāʾuddīn al-Bukhārī.  
Alāʾuddīn al-Attār war der Pol seiner Zeit,  
so kam Yaʿqūb al-Tscharkhī, Lichter aus Allahs Barmherzigkeit. 
Ubaydullāh al-Ahrār und Qādī Muhammad Zāhid, 
hinzu kamen Darwīsch Muhammad und Khādschagī Muhammad Imkanagī. 
Zum Licht von Bāqī billāh fügte er sein eigenes hinzu,  
und reinigte so tausende Herzen, Imām Ahmad ar-Rabbānī.  
Muhammad Maʿsūm diente als Stütze, so auch Sayfuddīn und Sayyid Nūr, 
dazu Mazhar und Abdullāh und danach auch Khālid al-Baghdādī. 
Sie reinigten die Herzen mit Licht, das Licht wurde dann von Abdullāh,  
ausgebreitet in Anatolien und sogar bei Tāhā al-Hakkārī. 
Sayyid Sālih übernahm den Platz seines Bruders,  
erreichte durch ihn die Entwerdung, Sibghatullāh al-Khizānī. 
Im Beisammensein mit diesen drei Gottesfreunden stieg er empor,  
und wurde zum vollkommenen Wegweiser, Sayyid Fahīm al-Arwāsī.  
Die Herzen dieser 34 Gottesfreunde waren wie ein Spiegel und verbreiten,  
auf der ganzen Welt das Licht des Propheten. 
Diese ganzen Lichter sammelten sich in einem Schatz,  
Abdulhakīm al-Arwāsī, so heißt dieser Schatz. 

– 1407 –



Imām ar-Rabbānī verbreitete sein Licht im Herzen anderer,  
so wuchsen Gottesfreunde heran an jedem Ort, so wahrhaft wie kein anderer. 
Als sie dies sahen, die Juden und Freimaurer,  
griffen sie die Muslime an, wie Ungeheuer. 
Diese Angriffe sollten dazu dienen, den Islam zu vernichten,  
dies tut auch die Sure al-Māʾida im edlen Koran berichten. 
Die Muschriks werden den Islam angreifen, dies berichtet diese Sure,  
dass die Freimaurer Muschriks sind, davon berichtet auch diese Sure. 
Mit ihren bekannten Lügen, täuschten sie Unwissende, 
und trennten von der Ahlus-Sunna, Muslime ja sogar Tausende. 
Von Angriffen sind geschützt, die die Āyat al-kursī lesen,  
Von Sünden wiederum sind geschützt, die das „Vergebungsbittgebet“ lesen.[1] 
Der Prophet sagte: „Er wird nicht bestraft im Jenseits, gewiss,  
der mir in weltlichen Dingen gehorsam ist.“ 
Wessen Vorbild der Teufel ist, der wird kein Glück erfahren,  
wo sind nun deine Freunde, Eltern und Verwandten? 
Einer unserer Lehrer wurde Freimaurer, griff immerzu den Islam an,  
so ehrenlos, mit englischem Diplom, doch außer Schwachköpfigkeit ist bei ihm  

      nicht viel los. 
Mit Heiterkeit, Freundlichkeit und Gefälligkeit,  
täuschte er meine Freunde mit der Unwahrheit.  
„Ich habe einen wahren Glauben“, sagt jeder Irrgläubige, 
merk dir, nur wer der Ahlus-Sunna folgt, ist der wahre Gläubige. 
Allah sei dank traf ich einen Gelehrten, seine Worte voll Weisheit und Wissen,  
er sagte, getäuscht werden kann nicht jener, mit naturwissenschaftlichem Wissen!  
Von ihm lernte ich meine Religion, seine Seele sei voller Heiterkeit, 
Europa, wie auch Amerika, kurz gesagt die ganze Menschheit. 
Auch wenn sie im Irrglauben sind, sagen sie, es gibt die Hölle,  
gute Menschen bleiben hiervon befreit, die Ungläubigen gelangen in die Hölle! 
Glaub an Muhammad (Friede sei mit ihm), um ein guter Mensch zu sein, 
wer diesem letzten Propheten folgt, wird im Jenseits nicht in der Hölle sein.  
O Jugend, lest eure Geschichte mit Achtsamkeit! 
Wer sich täuschen ließ von Ruhm und Reichtum, endete voller Traurigkeit. 
O Allah, wir bitten um Gnade! Diese Endzeit ist eine völlige Einsamkeit!  
Der Islam wurde vergessen, Sünden und Lügen wurden zur Gewohnheit! 
Er wurde Professor in Paris, jedoch beschimpfte er den Propheten,  
Hamīdullah, der wird ausgesetzt sein den ewigen Qualen.  
 

[1] Das Vergebungsbittgebet (Duʿā al-istighfār) lautet „Astaghfirullāh al-azīm alladhī lā 
ilāha illā huwal-hayyal-qayyūma wa-atūbu ilayh“. Die Bitte um Vergebung (Istighfār) 
lautet „Astaghfirullāh“ und bedeutet: „O Allah! Vergib mir!“ Der Gelehrte Muhammad 
Maʿsūm al-Fārūqī pflegte nach den täglichen fünf Gebeten dreimal das Vergebungs-
bittgebet und 67 Mal die Bitte um Vergebung zu lesen und ordnete auch seinen 
140.000 Schülern an, dies zu tun.

– 1408 –



Das Buch „Der Weg der Ahlus-Sunna“ berichtet von seinen Worten,  
wie niederträchtig er ist, wird deutlich an seinen Worten. 
Ein Narr namens Sayyid Qutb denkt er wäre ein Mudschtahid,  
wer sich von seinen Worten täuschen lässt, geht zugrunde. 
Alles ist vergänglich, die Ungläubigen werden gelangen, in eine dunkle Grube, 
ihre Freunde werden sein Tausendfüßler und Schlangen.  
Dieses Volk wurde schätzenswert gemacht durch Allah, 
an vielen Stellen warfen sie sich nieder dem erhabenen Allah. 
Wer von diesem Volk stammt und die Worte hört der Vorfahren, 
dem wird deutlich: Wer dem Propheten folgt, wird in das Paradies gelangen. 
O Allah! Hilf den Kommandanten, die Schutz geben diesem Volk,  
gewähre jedem Menschen zu dienen diesem Volk. 
Den Muslimen zu dienen, ist ein großer Segen, 
ins Paradies wird gelangen, wer erlangt diesen Segen. 
Ein Garten des Paradieses wird sein, das Grab der Muslime, 
diesen Segen wird nicht erlangen, wer kränkt die Muslime. 
Ein Gottesfreund kam aus Van und erzählte in Istanbul jahrelang,  
ständig diese Dinge, der wahre Glaube fand im Herzen Platz. 
Die Erde Ankaras, im Jahre 1362, vereinte zwei Gegensätze,  
für Hādschi Bayrām wurde es erfreulich.  
Wenn du Bittgebete sprechen willst, nenne die Silsila und ihre Namen, 
gedenkst du der Rechtschaffenen, erlangst du Allahs Erbarmen! 
Gegrüßt sollen sie sein, geschützt von Allah,  
die Seelen der Silsila, o mein erhabener Allah. 

Anschließend sollte man einmal die Sure „al-Fātiha“ und das Vergebungs-
bittgebet lesen und die Belohnung hierfür der gesegneten Seele von Muhammad, 
Friede sei mit ihm, und den Seelen aller Propheten und Gottesfreunde und der 
großen Gelehrten der Silsila aliyya und ebenso den Seelen der Verwandten und 
Vorfahren widmen und Zuflucht bei ihren erleuchteten Herzen suchen. 

54 — NEUE ERKENNTNISSE ÜBER STOFFE 
Da es mit dem Brief im vorherigen Kapitel zusammenhängt und sehr deutlich 

die Feinheiten der grenzenlosen Macht Allahs, den Erhabenen, zeigt, hielt ich 
es für angebracht, meine Glaubensgeschwister über die heutigen Forschungser-
gebnisse und neuen Erkenntnisse in Bezug auf das Universum und die Stoffe an 
dieser Stelle in Kürze zu informieren. Zu diesem Zweck habe ich die meiner 
Meinung nach wichtigen Stellen aus dem deutschsprachigen Buch „Der Mensch“ 
aus der Ausgabe von 1940 im Folgenden wiedergegeben: 

Dieses Universum, die Erde, die Lebewesen und die Luft bestehen alle aus 
Stoffen. Alles, was auf der Waage wägbar ist, also Masse besitzt, wird als „Stoff“ 
bezeichnet. Stoffe können aufgrund ihrer spezifischen Eigenschaften voneinander 
unterschieden werden. In jedem Stoff ist Energie enthalten. Die geformten Teile 
der Stoffe werden „materielle Körper“ genannt. Schlüssel, Tisch, Nagel, Schere 
sind jeweils Körper. Doch sie bestehen alle aus dem Stoff „Eisen“. Aus einem 
Stoff hergestellte materielle Körper werden „reine Körper“ genannt. In reinen 
Körpern, Objekten sind die spezifischen Eigenschaften von den Stoffen enthalten. 

– 1409 –



Wenn aus einem reinen Körper keine anderen Stoffe extrahiert werden können, 
wird dies als „Element“ bezeichnet. Eisen, Kupfer, Schwefel und Sauerstoff sind 
jeweils Elemente. Heutzutage sind 105 [mittlerweile 118] Elemente bekannt. 
Wenn zwei oder mehr Elemente sich vereinigen, entsteht ein neuer Stoff, der 
andere Eigenschaften besitzt. Dieser neue Stoff wird „Verbindung“ genannt. 
Wasser, Alkohol, Zucker und Kochsalz sind Verbindungen. Aus Verbindungen 
können unterschiedliche Elemente extrahiert werden. Reinstoffe, die in unter-
schiedliche Stoffe getrennt werden können, werden als „Verbindungen“ bezeichnet. 
Heutzutage sind Hunderttausende von Verbindungen bekannt und es werden 
durch Zusammenfügen von Elementen neue erzeugt. Menschen erforschen und 
finden natürliche Elemente und können künstliche Elemente herstellen.  

Wir können beobachten, dass es in Stoffen stets zu Veränderungen kommt. 
Das Wasser fließt, der Wind weht, ein Vogel fliegt, das Kind wächst, die Blätter 
zittern, unser Herz schlägt, die Welt dreht sich. Die Veränderungen in den Stoffen 
werden „Vorgänge und Ereignisse“ genannt. Es gibt zwei Arten von Vorgän-
gen: 

1. Physikalische Vorgänge: Die physikalischen Vorgänge verändern den Stoff 
selbst und seine Struktur nicht. Das Zerreißen von Papier ist ein physikalischer 
Vorgang, da sich nur die Form des Papiers geändert hat, aber der Stoff an sich 
ist immer noch Papier. 

2. Chemische Vorgänge: Bei chemischen Vorgängen wird die Art und Struktur 
des Stoffs verändert. Das Verbrennen von Papier ist ein chemisches Ereignis, da 
sich die Struktur des Papiers geändert hat. Es wurde zu Asche.  

Die Wissenschaft, die sich mit physikalischen Vorgängen beschäftigt, wird als 
„Physik“ bezeichnet. Die Wissenschaft, die sich mit chemischen Vorgängen/Re-
aktionen befasst, wird als „Chemie“ bezeichnet. 

Damit sich bei einem Stoff ein physikalischer Vorgang ereignet, muss von 
außen eine Kraft auf diesen Stoff wirken. Mittels Wärmeenergie verdampft 
Wasser, sodass folglich ein physikalischer Vorgang stattgefunden hat. Physikalische 
Ereignisse kommen bei Stoffen zustande. Wenn zwei Flaschen miteinander zu-
sammenstoßen und zerbrechen, zerbrechen sie nicht, indem die Stoffe sich ge-
genseitig beeinflussen, sondern sie gehen durch das Wirken von Energie [der ki-
netischen Energie: 1/2 mv2] kaputt. 

Chemische Vorgänge hingegen kommen zwischen zwei oder mehr Stoffen 
durch den Austausch ihrer Elemente zustande. Aus einer Verbindung wird ent-
weder ein Element entfernt oder hinzugefügt. Elemente verbinden sich entweder 
miteinander oder mit einer Verbindung. Der Einfluss der Stoffe untereinander 
wird als „Reaktion“ bezeichnet. In chemischen Reaktionen wird das kleinste 
Teilchen, das sich mit Stoffen verbindet oder davon trennt, als „Atom“ bezeichnet. 
Elemente sind eine Zusammensetzung von gleichen Atomen. Da 105 Elemente 
existieren, gibt es 105 verschiedene Atome. Die Masse eines Atoms beträgt 
weniger als ein Milliardstel eines Milligramms. Die Größe und Masse der 105 
Atome sind alle unterschiedlich. 

Genauso, wie aus einem Rohr Wasser fließt, fließen in einem elektrischen 
Draht elektrische Teilchen. Das Wasser fließt innerhalb des Rohrs. Elektrische 
Partikel hingegen fließen auf der Außenfläche des leitfähigen Drahtes. Das 
kleinste unteilbare Teilchen des Stroms wird „Elektron“ genannt. Ein Elektron 
wiegt 1835 Mal weniger als das kleinste Atom, das Wasserstoffatom, d. h. es ist 
so, als ob das Elektron so gut wie keine Masse besitzt. Elektronen sind elektrisch 
negativ geladen; sie besitzen keine positive Ladung. Der Mangel an negativer 
elektrischer Ladung wurde als positive elektrische Ladung bezeichnet. Wenn ir-

– 1410 –



gendwo die negative Ladung weniger wird, erhöht sich die positive Ladung. Wenn 
die elektrische Ladung den Wert Null besitzt, also nicht existiert, heißt das, dass 
dort der Wert der elektrisch positiven und negativen Ladung gleich ist. 

Im Universum, das unsere Erdkugel beinhaltet und von dem wir denken, dass 
es sich in eine unendliche Leere ausdehnt, [also im ersten Himmel] schweben 
Sterne. Acht von ihnen und ihre Satelliten sind Festkörper und dunkel. Die rest-
lichen Hunderttausenden von Sternen sind leuchtende Sonnen. Diese Sonnen 
sind allesamt wie unsere Sonne bis zum Zentrum im gasförmigen Zustand. In 
keinem von ihnen existieren Wasser oder Festkörper wie Steine, Erde, Bäume, 
Tiere oder Menschen. Die Entfernung zwischen den Sternen ist sehr groß und 
wird in Lichtjahren gemessen. Ein „Lichtjahr“ ist der Weg, den das Licht, welches 
in der Sekunde 300.000 km zurücklegt, in einem Jahr zurücklegt. Die Sterne sind 
voneinander so weit entfernt, dass das Licht von einem Stern zu einem benach-
barten Stern eine Strecke von hunderten Lichtjahren zurücklegt. Wenn wir uns 
zum Beispiel vorstellen, dass ein Flugzeugpilot, der über dem Atlantik fliegt, 
alle drei Stunden eine Kichererbse abwirft, sind Größe und Entfernung der Sterne 
im Weltraum denen der Kichererbsen im Meer ähnlich. Damit einhergehend, 
dass sie so weit voneinander entfernt sind, gibt es im Weltall Milliarden von Ster-
nen. Mögen wir uns als Erstes die Größe des Weltalls [des ersten Himmels] vor-
stellen. Und lasst uns danach die Erde, die unsere Heimstätte und sehr winzig 
ist, betrachten. Der Durchmesser unserer Erde ist 109 Mal kleiner als der Durch-
messer der Sonne. Alle diese Sterne bewegen sich im interstellaren Raum durch-
schnittlich mit einer Geschwindigkeit von 100 Kilometern pro Sekunde. Aber 
sie fliegen nicht auf einer willkürlichen Bahn soweit sie wollen, sondern sie 
bewegen sich innerhalb einer Spirale. Es befinden sich hunderte Millionen Sterne 
auf einer Spirale. Heute kennen wir hunderttausende von solchen Spiralen. Der 
Durchmesser einer solchen Spirale beträgt zehntausende von Lichtjahren. Auch 
unsere Sonne ist als Stern ein Teil solch einer Spirale. Wir sehen die Spirale 
unserer Sonne bei Nacht in Form eines Streifens und nennen sie die Milchstraße. 
Unsere Erdkugel ist ein dunkler Körper, der neben dem Universum so klein ist, 
dass er nicht einmal so groß wie ein Senfkorn wirkt, und 150 Millionen Kilometer 
von unserer Sonne entfernt. Es gibt noch acht weitere dunkle Kugeln, die sich 
wie unsere Erde um unsere Sonne drehen und Festkörper sind. In keinem von 
ihnen existieren Luft, Wasser, Pflanzen oder Tiere. Diese dunklen Sterne sind 
in Abhängigkeit von ihrer Nähe zur Sonne der Reihe nach folgende: Merkur, 
Venus, Erde, Mars, Jupiter, Saturn, Uranus, Neptun und Pluto.  

Wir nennen unsere Sonne zusammen mit diesen neun Planeten „Sonnen-
system“. 

Raumschiff: Raumschiffe sind Raumfahrzeuge, die mit der Absicht hergestellt 
wurden, um zunächst die Erdumlaufbahn zu umkreisen, im Anschluss zum Mond 
zu fliegen und danach die anderen Planeten in unserem Sonnensystem zu bereisen. 
Die Weltraumfahrt hat 1957 mit dem Aussenden des ersten Raumschiffs Sputnik 
I in das Weltall schlagartig begonnen. Bis ins Jahr 1966 hat die Anzahl der Raum-
schiffe, die in das Weltall geschickt worden sind, die Menge von 130 Schiffen 
überschritten. Raumschiffe werden mit zwei oder mehr stufigen Riesenraketen 
von Stützpunkten auf der Erde in den Weltraum geschickt. Während die An-
fangsgeschwindigkeit dieser Raketen zum Zeitpunkt des Abschusses etwa 100 
Stundenkilometer beträgt, muss ihre Geschwindigkeit 25.000 Stundenkilometer 
überschreiten, um auf die Erdumlaufbahn zu gelangen. Im interstellaren Raum 
außerhalb der Erde muss die Geschwindigkeit der Raumschiffe, die auf ein Ziel 
gesendet werden sollen, 40.000 Kilometer pro Stunde erreichen, um der Erdan-
ziehung zu entkommen. Die Russen und Amerikaner schickten Raumschiffe zum 

– 1411 –



Mond, zur Sonne und zu den Planeten Mars und Venus. Dabei umkreisten sechs 
Schiffe, zwei amerikanische und vier russische, verschiedene Umlaufbahnen in 
der Erdumgebung. Es werden derzeit immer noch Raumschiffe für den Flug zum 
Mond gebaut, der 384.000 Kilometer von unserer Erde entfernt ist. Aus wissen-
schaftlicher und technischer Sicht ist nun eine Reise zwischen den Planeten im 
Sonnensystem mit einem Raumschiff möglich geworden. Es gibt jedoch kosmische 
Strahlen, Meteoritengefahren und viele andere Schwierigkeiten. 

So wie die Sonnen im Universum sehr groß sind, sind die Elektronen unvor-
stellbar klein. Um eine Länge von einem Zentimeter zu füllen, müssten 1026 Elek-
tronen nebeneinander angeordnet werden. Das menschliche Gehirn, das die 
Essenz des menschlichen Körpers darstellt, kann nur im Ausmaß zur menschlichen 
Größe verstanden werden. So wie es den Abstand der Sterne voneinander nicht 
begreifen kann, kann es gewiss auch die Elektronenabmessungen, die weniger 
als ein Milliardstel eines Millimeters betragen, nicht verstehen. Es kann insbe-
sondere die Größe der Propheten und die Eigenschaften von Allah, dem Erha-
benen, nicht verstehen. 

Atom: Elektronen bringen wie die Sterne im Weltall eine Ansammlung zu-
stande. Wir bezeichnen ein Elektronensystem als Atom. Wie im Sonnensystem 
besteht das Atom aus einer gemischten Ansammlung und dem so genannten 
Atomkern, den Elektronen umkreisen. Dies ist vergleichbar mit einer im Zentrum 
liegenden Sonne, um die sich Planeten drehen. Der Durchmesser des Kerns ist 
100.000-fach kleiner als der Gesamtdurchmesser des Atoms. Es gibt Atome mit 
einem Elektron, zwei, drei oder der Reihe nach mit bis zu einhundertfünf Elek-
tronen. Jedes dieser Atomsysteme besitzt ihm zugehörige spezielle und besondere 
Eigenschaften und bringt jeweils ein „Element“ zustande. Die Erdkugel besteht 
aus einhundertfünf verschiedenen Elementen. Obwohl Atome tausende Male 
größer als ein Elektron sind, sind sie unvorstellbar klein. Ein Gramm Wasser-
stoffgas, das zum Befüllen von Luftballons verwendet wird, enthält 150.000 Mal 
eine Billion Atome. Wer würde solch eine Zahl aufschreiben wollen, geschweige 
denn sich vorstellen? Eine der unzähligen Weisheiten Allahs, des Erhabenen, 
ist, dass das Volumen des Atoms neben der menschlichen Größe dem Verhältnis 
des Menschen zur Größe der Sonne entspricht, und dieses Verhältnis beträgt 
1028. D. h. es passen 1028 Atome in einen Menschen und 1028 Menschen passen in 
die Sonne. Dies bedeutet, dass die Position des Menschen im Universum zwischen 
der Größe der Sonne und der Größe des Atoms liegt. 

In chemischen Reaktionen wird kein einziges Atom geteilt. Daher behaupteten 
bis vor fünfzig Jahren die Chemiker: Das Atom ist das kleinste Teilchen der Ma-
terie, das nicht geteilt werden kann.“ Doch in Vorgängen, die „Kernreaktionen“ 
genannt werden, zerfällt der Atomkern und das Atom spaltet sich. Die kleinsten 
unteilbaren Teilchen, die heute bekannt sind, sind die „Proton“ und „Neutron“ 
genannten Teilchen, welche die Bausteine   des Atomkerns bilden. Islamische Ge-
lehrte haben vor Jahrhunderten die Existenz eines unteilbaren Teilchens bewiesen 
und vermittelt, dass es notwendig ist, an die Existenz solcher Teilchen zu glauben. 
Demnach existieren auch heute unteilbare Teilchen. Doch bei diesen Teilchen 
handelt es sich nicht um Atome, sondern um Protonen und Neutronen. 

Strahlung: Wir wissen, dass ein Planet die Sonne umso schneller umkreist, je 
näher er der Sonne ist. Auch Elektronen umkreisen den Kern in Abhängigkeit 
ihrer Entfernung mit unterschiedlichen Geschwindigkeiten. Die Entfernung der 
Elektronen vom Kern beträgt etwa ein Milliardstel eines Millimeters. Da die 
Entfernung also sehr gering ist, ist dementsprechend ihre Geschwindigkeit sehr 
hoch. Die Dauer, in der Elektronen eine Schale einmal umkreisen, ist im Vergleich 
zu der Dauer, in der die Erde bzw. der Merkur die Sonne umkreist, also 365 

– 1412 –



Tage bzw. 88 Tage, sehr gering. Sie legen in einer Sekunde 1000 bis 150.000 km 
zurück, und ein Zug, der mit dieser Geschwindigkeit fahren würde, könnte in-
nerhalb einer einzigen Sekunde mehrmals vom Haydarpaşa-Bahnhof (Istanbul) 
nach Erzurum hin- und zurückfahren. Das bedeutet, dass Elektronen auf der 
sehr kurzen Strecke um den Kern herum diesen innerhalb einer Sekunde Milliarden 
Male umkreisen. Da der Durchmesser des Atomkerns hunderttausend Mal kleiner 
ist als die kleinste Elektronenbahn, ist das Atominnere hohl. Wenn ein Punkt 
pro Sekunde mindestens zwanzig Umdrehungen macht, sieht es in unserer Vor-
stellung wie ein Kreis aus. Da sich Elektronen sehr schnell bewegen, wird ange-
nommen, dass das Innere der Atome gefüllt sei. Dass trotz einer Leere die Ma-
terie in unserer Vorstellung als gefüllt erscheint, hat erstmals der ehrwürdige 
Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, niedergeschrieben. Aus 
dem Geschriebenen geht hervor, dass ein Atom ein enorm starker Dynamo mit 
Millionen von Umdrehungen ist. Wenn wir diese Kraft vom Atom nutzen können, 
haben wir eine Energie, die das bisher Bekannte in den Schatten stellt. Die 
Atome eines Stücks Kupfer von der Größe eines Centstücks können mit der in 
seiner Mikrodynamik verfügbaren Kraft ein Schiff, das fünfzigtausend Tonnen 
wiegt, mehrmals um die Welt segeln lassen. Die gesamte Stadt Istanbul kann im 
kältesten Winter eine Woche lang erhitzt werden, ohne auch nur einen Kaffeelöffel 
voller Kohlenstaub zu verbrennen, indem ein Atom gespalten wird. Die Gewinnung 
der Energie im Atomdynamo wird der Aktivität von Kohlebergwerken und der 
Ölindustrie ein Ende setzen. Mit der in der heutigen Zeit entdeckten Atomenergie 
verhält es sich anders; sie ist die Energie des Atomkernes. 

Wir haben zuvor erwähnt, dass Elektronen eine negative Ladung besitzen. 
Die Kerne, die sich in der Mitte der Atome befinden, sind stets elektrisch positiv 
geladen. Positive Ladung zieht negative Ladung an. Da Elektronen vom Kern, 
welcher in der Mitte des Atoms liegt, stark angezogen werden, wollen diejenigen 
Elektronen, die sich auf äußeren Schalen befinden, auf die inneren Schalen über-
gehen. Beim Übergang eines Elektrons von der äußeren Schale zur inneren 
Schale entsteht eine Energie wie in jedem Körper, der sich dem Zentrum nähert 
[so zum Beispiel, wenn Wasser fällt, wie es bei Wasserfällen zu sehen ist]. Diese 
Energie verändert das elektromagnetische Feld des Teilchens um das Atom. 
Diese Veränderung breitet sich in Form von Wellen mit einer Geschwindigkeit 
von dreihunderttausend Kilometern pro Sekunde aus. Diese Wellen werden als 
„Strahlen“ bezeichnet. 

Heute ist die Emission von Strahlung zu einem wichtigen Zweig der Technik 
und Wissenschaft geworden. Glühbirnen, Triodenlampen, Funkgeräte und Rönt-
genröhren sind alle Geräte, die Strahlung emittieren. Die Strahlen nehmen andere 
Namen an, je nach Länge der Wellen, durch die sie entstehen. Beispiele: 

Diejenigen Strahlen, deren Wellenlänge ein Tausendstel eines Millimeters 
beträgt, werden „Wärmestrahlen“ genannt, diejenigen, deren Wellenlänge zwi-
schen vier Zehntausendstel eines Millimeters und acht Millimeter liegt, heißen 
„Lichtstrahlen“, diejenigen, deren Wellenlänge zehn Millionstel eines Millimeters 
beträgt, werden „Röntgenstrahlen“, diejenigen, deren Wellenlänge zehn Milli-
ardstel eines Millimeters beträgt, werden „Gammastrahlen“ und solche mit einer 
Wellenlänge von zehn Billionstel eines Millimeters werden „kosmische Strahlen“ 
genannt. 

Die längsten elektromagnetischen Wellen sind Hertzsche Wellen, die in Funk-
geräten verwendet werden, und ihre Länge wird in Kilometern ausgedrückt. Von 
den Wellen, deren Länge von zehn Billionstel eines Millimeters bis zu ein paar 
Kilometern reichen, können wir nur solche zwischen 4/10.000 mm und 8/10.000 
mm in Form von Licht sehen. Strahlen mit größerer oder kleinerer Wellenlänge 

– 1413 –



können wir nicht sehen, was am Unvermögen unseres Auges liegt. 

Gammastrahlen: Der Kern des Radiumatoms emittiert dadurch, dass er sich 
von selbst spaltet, Gammastrahlung. Wenn in einem Haus ein Körnchen Radium 
ungeschützt herumliegen würde, würde es über Monate hinweg Gammastrahlung 
bis tausend Metern emittieren. Dies würde zum Tod von Personen führen, die 
sich in ihren Häusern in einer Entfernung von 150 Metern befinden. Denn Gam-
mastrahlen töten Menschen, Tiere und Pflanzen. 

Kosmische Strahlen: Von den heute bekannten Strahlen sind jene mit den 
kürzesten Wellen die kosmischen Strahlen. Diese sind die Strahlen, die aus den 
am weitesten entfernten, unbekannten Ecken des Universums kommen. Sie sind 
kraftvoller als Gammastrahlung und können sehr harte und dicke Schichten 
durchqueren. 

Todesstrahlen: Mit modernen Röntgengeräten, die mit einer Spannung von 
mehr als einer Million Volt arbeiten, können Strahlen mit Wellenlängen und 
Wirkungen nahe den Gammastrahlen erhalten werden. Diese Strahlen können 
dicke Mauern überwinden und die dahinter befindlichen Lebewesen töten. Auf 
diese Weise kann, so wie Vögel und Mäuse sofort sterben, auch ein Ochse mit 
weniger als zwei Minuten Strahlungseinfluss getötet werden. Da sie im Krieg 
ihren Einsatz finden können, werden sie Todesstrahlen genannt. Ein Physiker, 
der mit diesen Strahlen arbeitet, kann unbewusst sich und die gesamte Nachbar-
schaft damit vergiften. Todesstrahlen können mit dem Abfeuern von eine Million 
Volt Hochspannungs-Röntgenkugeln auf Feinde und Städte in zukünftigen 
Kriegen eingesetzt werden. Wenn sich die Menschheit der Zivilisation nähert 
und zu menschlichen Gedanken zurückkehrt, werden diese Strahlen gegen Tiere 
wie Feldmäuse, Wildschweine und Malariafliegen eingesetzt. 

Molekül: Die Atome, die in den Sternen bei einer Temperatur von Tausenden 
Grad im ungebundenen Zustand herumfliegen, haben, indem sie sich bei der 
milden Temperatur unserer Erde miteinander verbunden haben, Moleküle zu-
stande gebracht. Ein Molekül ist eine geschlossene Einheit, die sich aus der Ver-
bindung einer kleinen Anzahl von Nichtmetallatomen mittels gemeinsamer Elek-
tronenpaare ergibt. Metallverbindungen sind keine Moleküle, sondern polare 
Ionengitter. Mit anderen Worten, Metallatome geben ihre Elektronen vollständig 
ab und Nichtmetallatome nehmen diese Elektronen auf und es existieren keine 
gemeinsamen Elektronen. Moleküle sind die Bausteine der Lebewesen. Gasför-
mige Stoffe, die aus Molekülen bestehen, die durch Verbindung gleicher Atome 
entstanden sind, sind „Elemente“ und die Verbindung von unterschiedlichen 
Atomen werden als „Verbindungen“ bezeichnet. Beispielsweise ist Sauerstoff 
ein Element und befindet sich im gasförmigen Zustand. Wasserstoffgas ist ebenfalls 
ein Element. Wenn sich die Wasserstoffatome mit den Sauerstoffatomen verbinden, 
entstehen Wassermoleküle. Drei Viertel unserer Erde ist mit Wasser bedeckt 
und auch die Menschen und Pflanzen bestehen zu drei Viertel aus Wasser. Wasser 
besteht aus ungebundenen Molekülen oder aus leicht aufbrechbaren Molekül-
ketten. Das heißt, die Kraft, die bewirkt, dass sich die Moleküle gegenseitig an-
ziehen, und sie zusammenhält, ist gering. Diese Kräfte werden als „Kohäsions-
kräfte“ bezeichnet. Solche Substanzen sind in flüssigem Zustand. Bei Kälte 
erhöhen sich die Kohäsionskräfte zwischen den Molekülen. Moleküle können 
sich dabei nicht bewegen und versammeln sich in Gruppen und werden zu Eis. 
D. h. sie gehen in den festen Zustand über. Verbindungen werden in zwei Kate-
gorien unterteilt: Wir bezeichnen Verbindungen, deren Struktur Kohlenstoff 
und Wasserstoff enthält, als „organisch“ und jene Verbindungen, die keinen 
Kohlenstoff und Wasserstoff zusammen enthalten, als „anorganisch“. Nahezu 

– 1414 –



alle organischen Verbindungen und von den anorganischen Verbindungen nur 
jene, die sich bei Wärme bewegen können, bestehen aus Molekülen. Anorganische 
Verbindungen, die sich sogar bei hoher Hitze nicht bewegen, bestehen nicht aus 
Molekülen, sondern aus einem Ionengitter und sie sind Festkörper in kristalliner 
Form, die beim Erhitzen zerstört werden. Ein Ionengitter ist die Aneinanderrei-
hung einer Vielzahl von positiv und negativ geladenen Atomen, also von Ionen. 

Heute kennen wir hunderttausende von organischen Verbindungen. Die Mo-
leküle von ihnen können sehr groß sein. Zum Beispiel besteht das Molekül des 
roten Farbstoffs unseres Blutes (also das Hämoglobin) aus 16.669 Atomen. Im 
Jahre 1936 hat Hüseyn Hilmi Işık, möge Allah sich seiner erbarmen, der an der 
Universität von Istanbul für Professor F. Arndt gearbeitet hat, die Synthese einer 
organischen Verbindung namens „Phenylcyan-Nitro-Methan-Methylester“ durch-
geführt und festgestellt, dass jedes Molekül davon 21 Atome enthält. 

Was ist Leben? Diese Frage können wir heute nicht exakt beantworten. Wann 
und wie das Leben auf unserer Erde entstand, kann der Verstand des Menschen 
nicht begreifen.  

Erste lebende Substanz (Protoplasma): Das Protoplasma liegt in Form von 
Plastik, also gelartig vor. Von außen betrachtet ist es trüb. Der braune Fleck in 
der Mitte des Eigelbs ist das Protoplasma des Kükens. Das Protoplasma ist eine 
Organisation, die aus verschiedenen Maschinen besteht, und somit eine organische, 
aktive und lebendige Formation. Lasst uns in unserer Vorstellung eine Taschenuhr 
ein paar tausend Mal verkleinern: Stellen wir sie uns zuerst in Form einer Linse, 
dann eines Sandkörnchens, danach eines Staubkörnchens und anschließend in 
einer nicht sichtbaren Form vor. Wenn wir annehmen, dass wir diese funktionie-
rende Taschenuhr, die wir uns als einen Punkt vorstellen, mit einem Mikroskop 
betrachten, dann sehen wir sie wieder tausende Male vergrößert und derart, dass 
kein Teil davon und keine seiner Funktionsweisen sich geändert hat. Genauso 
müssen wir uns das Protoplasma als eine außerordentlich kleine Maschine, die 
perfekt angeordnet ist, vorstellen. Wir kennen mithilfe des Mikroskops bis heute 
nur die großen Teile dieser Maschine. 

Mehr als die Hälfte des Protoplasmas besteht aus Wasser. Das heißt, dass 
Allah, der Erhabene, die Lebewesen aus Wasser erschaffen hat. Dieses Wasser 
ist nicht rein, sondern eine Lösung verschiedener Salze. Diese unterschiedlichen 
Salze haben verschiedene Aufgaben. Sie leiten die Elektrizität und halten das 
Protoplasma angespannt, indem sie osmotischen Druck ausüben. Der Zucker in 
der Lösung verbrennt und liefert die Energie dieser Maschine; das Eisen des 
Protoplasmas zieht das Gas ein, das für die Atmung notwendig ist; das Kalk re-
guliert den Abfluss des Protoplasmas usw.  

Zelle: So wie sich im leblosen Teil der Schöpfung viele Substanzen wie Salz 
und Diamant in kristalliner Form befinden, so ist das Protoplasma in mikroskopisch 
kleinen Stücken aufgeteilt, die nach bestimmten Funktionen gruppiert sind. Diese 
Stücke werden als „Zellen“ bezeichnet. Zellen sind die erste Einheit des Lebens. 
Lebewesen bestehen aus Zellen. Wir können kein anderes Leben als das Zellleben 
sehen. Ein Weizenspross bedeutet ein Zellturm, kleine Tiere bedeuten ein Zell-
palast und der Mensch eine große Zellstadt. Die Breite einer Zelle beträgt im 
Durchschnitt 0,02 mm. 250 Millionen Zellen können in einem Zuckerwürfel über-
leben. Im menschlichen Körper befinden sich durchschnittlich dreißig Billionen 
Zellen. Wenn eine Statue eines Menschen anstelle einer der ägyptischen Pyramiden 
angefertigt worden wäre und wenn jemand ab diesem Tag täglich bis heute jede 
Sekunde eine Zelle nach der anderen, beginnend mit den Fingern, herausgerissen 
hätte, dann wäre bis heute nur die Hälfte einer Hand der Statue verschwunden. 

– 1415 –



Denn ein Jahr hat dreißig Millionen Sekunden. Wenn diese Statue lebendig wäre, 
würde sie heute leben und ein lebendiges Geschichtsereignis sein, obwohl jede 
Sekunde eine ihrer Zellen verloren ginge. 

Die oben genannten unterschiedlichen Strahlen besitzen jeweils Energie. Ein 
Körper, der Strahlung absorbiert, nimmt somit Energie auf. Beispielsweise 
erwärmt er sich. Die menschlichen Zellen nehmen Licht-, insbesondere Wärme-
wellen auf. Sie funktionieren mit der Energie, die sie auf diese Weise aufnehmen. 
D. h. die menschliche Zelle ähnelt einem elektrischen Gerät bzw. einem Funkgerät. 
Damit ist der menschliche Körper eine enorme Fabrik, die aus dreißig Billionen 
Zellmotoren besteht. Es wurde erkannt, dass bei chemischen Reaktionen die 
von den Atomen emittierte Energie in Form von kleinen Teilchen freigesetzt 
wird. Diese Energieteilchen werden als „Quant“ bezeichnet. 

Das Herz und die Venen: Das Betriebszentrum der Körperfabrik ist das Herz. 
Der Herzschlag ist kein einfacher Druck, wie das Ballen einer Faust, sondern er 
ist in Form einer Schwingungswelle, die am Ende des Herzens in der Fließrichtung 
des Blutes ausgesendet wird. Eine solche Schwingungswelle des Herzschlags 
dauert eine halbe Sekunde und wiederholt sich mit einem Intervall von einer 
Sechstel Sekunde. Diese Wiederholungen regeln und setzen die Aktivität des 
Herzens in Harmonie. Unser Herz schlägt täglich hunderttausend Mal und ruht 
sich hunderttausend Mal für die Dauer des Sechstels einer Sekunde aus. D. h. es 
ruht sich insgesamt etwa fünf Stunden lang am Tag aus. Wenn man die durch-
schnittliche Lebensdauer eines Menschen als sechzig Jahre annimmt, dann befindet 
sich demnach das Herz eines solchen Menschen insgesamt zwölf Jahre in Ruhe. 
Unser Herz pumpt täglich 10.000 Liter Blut in die Venen, indem es bei jedem 
Herzschlag 100 cm3 Blut aufnimmt. Demnach hat das Herz mit jedem Schlag 
genug Kraft, um ein Gewicht von einem Kilogramm auf einen halben Meter zu 
heben, sodass eine Person einen mit der Kraft seines eigenen Herzens betriebenen 
Aufzug innerhalb einer Stunde vom Erdgeschoss bis in den fünften Stock eines 
Apartments aufsteigen lassen kann. D. h. also, dass das menschliche Herz ein 
Motor mit 1/375 PS ist. Wenn wir unsere Finger auf die Pulsader des anderen 
Arms legen, hören wir den Puls. Der Puls zeigt uns, dass unser Herz schlägt. Die 
Anzahl der Pulse pro Minute hängt vom Blutbedarf des Körpers ab. Demzufolge 
beträgt die Anzahl der Pulse bei Vögeln 200, bei Menschen 75, bei Pferden 35 
und bei Elefanten 25. Das Herz eines ein paar Monate alten Babys schlägt doppelt 
so viel wie unser Herz. Bei warmen Temperaturen verringert sich die Anzahl 
der Pulse. Das Herz verhält sich nicht wie ein Automotor, sondern wie ein Elek-
tromotor. Das Kaliumatom, das im Blut in gelösten Salzverbindungen vorkommt, 
ist radioaktiv. Im Körper des Menschen befinden sich etwa 140 Gramm Kalium 
und er emittiert jeden Tag Milliarden Elektronen. In den Vorhöfen des Herzens 
befindet sich ein Nervensystem. Dieses System aktiviert das Herz mit dem Auf-
treffen eines Elektrons, genauso wie, wenn sich der Zielkörper beim Auftreffen 
der Kugel durch die Schießversuche der Kinder auf einer Kirmes bewegt. Das 
vom Herzen kommende Blut wird durch die Venen im ganzen Körper verteilt. 
Diese Venen sind sehr stabil. Die mit dem Herzen verbundene Arterie [Aorta] 
widersteht einem Druck von zwanzig Atmosphären. Da Lokomotiven mit einem 
Dampfdruck von 10-16 Atmosphären betrieben werden, können mit diesen Venen 
Rohre für Lokomotive hergestellt werden, sofern sie vor Verbrennung geschützt 
werden können. Die Venen verzweigen sich mit zunehmender Entfernung vom 
Herzen, d. h. sie werden dünner. Die dünnsten Venen werden „Kapillare“ genannt. 
Eine Kapillare ist fünfzig Mal dünner als ein Haar. 

In einem Stück Fleisch in der Dicke einer Nadel befinden sich tausend Kapil-
laren. Da eine Person 50 kg Muskeln hat, kann die Anzahl der Kapillaren leicht 

– 1416 –



berechnet werden. Jede Kapillare ist durchschnittlich einen halben Millimeter 
lang. Wenn alle Kapillaren des Menschen aneinandergereiht würden, erhielte 
man ein Rohr, das die Erde 2,5 Mal umhüllt. Wenn die Öffnung aller Kapillaren 
nebeneinander gebracht würde, würde eine Fläche von 60.000 m2 entstehen. 
Dabei beträgt die Öffnung der größten Körperader, nämlich der Aorta, fünf 
Zentimeter. Die Menge an Blut, die durch die Aorta und die gesamten Kapillaren 
zur selben Zeit fließt, ist gleich. Denn obwohl das Blut in der Aorta ein paar 
Meter mit hoher Geschwindigkeit fließt, nimmt die Geschwindigkeit in ihrer 
Umgebung ab und wird in den Kapillaren fast null. Das Blut durchläuft eine Ka-
pillare mit einer Länge eines halben Millimeters innerhalb einer Sekunde. In 
dieser Sekunde erfolgt der Gasaustausch und das Blut beginnt die Rückkehr. 
Blut fließt innerhalb von 1,5 Sekunden durch das Herz, innerhalb von 5-7 Sekunden 
durch die Lunge, innerhalb von 8 Sekunden durch das Gehirn und durch Hände 
und Füße innerhalb von 18 Sekunden. D. h. ein Blutkörperchen wird innerhalb 
von 24 Stunden 3.000 Mal vom Herzen durch den Körper gepumpt. Während 
der Arbeit oder bei fierberhaften Erkrankungen steigt, wenn die Schlagkraft des 
Herzens abnimmt, der Blutantrieb um das Doppelte an. Lā hawla wa-lā quwwata 
illā billāh (Macht und Kraft gebührt allein Allah, dem Erhabenen, dem Majestä-
tischen)! Doppelvers:  

Perfekt sind sie, all Seine Taten, 
keiner kann verstehen, die Weisheit Seiner Taten. 

Blut: Im menschlichen Körper befinden sich fünf bis sechs Liter Blut. Eine 
Person kann gefahrlos mit einem Drittel weniger Blut leben. Die Blutflüssigkeit 
wird „Plasma“ genannt. Im Plasma schwimmen rote Blutkörperchen [„Erythro-
zyten“] und weiße Blutkörperchen [„Leukozyten“]. Darüber hinaus liegt eine 
stickstoffhaltige Substanz namens „Fibrinogen“ in gelöster Form vor. Das aus 
der Schnittwunde austretende Fibrinogen gerinnt in Form von Fasern. Diese Ge-
rinnung wird „Fibrin“ genannt. Fibrin stoppt das Fließen des Blutes. Wenn Fibrin 
verklumpt, verklumpen die Blutkörperchen in einem Gerinnsel. Blut, das in ein 
Glasröhrchen eingefüllt wird, gerinnt genauso. Die klare Flüssigkeit auf dem 
Gerinnsel heißt „Serum“. Das Serum enthält in gelöster Form Albumin und 
Salze. Antitoxine, die sich aufgrund von Infektionskrankheiten im Blut bilden, 
lösen sich ebenfalls im Serum auf. Blut, in das eine gerinnungshemmende Substanz 
[z. B. Natriumcitrat-Salzlösung] gegeben wurde, sobald man es in ein Glasröhrchen 
gab, gerinnt nicht. Nur die Blutkörperchen verklumpen. Die Dauer der Ver-
klumpung hängt von der Art und Menge des im Serum befindlichen Albumins 
ab. Krankheiten verändern das Serumalbumin. Die Zeitspanne beim Verklumpen 
ist zur Erkennung vieler Krankheiten nützlich. 

In einem Kubikmillimeter Blut befinden sich fünf Millionen Erythrozyten. 
Diese roten Blutkörperchen entstehen im Knochenmark und werden nach dreißig 
bis vierzig Tagen unbrauchbar. Durch Entnahme der unbrauchbaren Erythrozyten 
aus dem Blut werden sie von der Milz abgetötet. Bei Blutverlust oder einigen 
Krankheiten nimmt die Anzahl der Erythrozyten im Blut ab, sodass man verblasst 
und den Appetit verliert. Erschöpfung, Kopfschmerzen, Tinnitus, Herzklopfen, 
kalte Hände und Füße sind die Folgen. Dieser Zustand wird „Anämie“ (Blutarmut) 
genannt, obwohl sich dabei nicht das Blut selbst, sondern die im Blut befindlichen 
Erythrozyten verringern. Durch schnelles Altern oder durch geringe Neubildung 
werden sie im Blut weniger. Versteckte Blutungen aus Hämorrhoiden, Magen 
und Darm verursachen eine Anämie, die gefährlicher ist als Blutungen aus Haut, 
Adern oder Nase, da diese fortlaufend bluten. Schlangen und Pilzgifte töten die 
Erythrozyten ab und verhindern ihre Bildung. Bleivergiftung, Malaria und einige 

– 1417 –



andere Infektionskrankheiten, Darmwürmer, einige gefährliche Schwellungen 
[Tumore], ein gewisser Vitaminmangel und eine schlechte Ernährung des Babys 
und manchmal Ermüdung reduzieren ebenfalls die Erythrozyten. Dies wird als 
„sekundäre bzw. zweite Anämie“ bezeichnet, da sie durch andere Gründe entsteht. 
Darüber hinaus gibt es auch zwei Anämie-Erkrankungen, die „primär bzw. es-
senziell“ sind: Chlorose, die von selbst entsteht, und perniziöse Anämie. Chlorose 
tritt bei jungen Frauen auf. Dabei ändert sich die Anzahl der Erythrozyten nicht 
oder ihre Abnahme ist gering. 

Leukozyten sind wie Polizeibeamte des Blutes. In einem Kubikmillimeter 
Blut eines gesunden Menschen befinden sich zwischen 6.000 und 8.000 Leukozyten. 
Ihre Anzahl steigt, wenn Bakterien in den Körper eindringen. Aus der Anzahl 
der Leukozyten in einem Blutstropfen ist ersichtlich, ob im Körper Keime 
bekämpft werden. Leukozyten entstehen ebenfalls im Knochenmark. Eine Art 
davon, die sogenannten Lymphozyten, kommen in Lymphdrüsen vor. Je nach 
Erkrankung erhöht sich die Anzahl der Leukozyten und Lymphozyten unter-
schiedlich. Der in einer Wunde auftretende Eiter ist ein Haufen toter weißer 
Blutkörperchen. Diese sind im Kampf gegen Bakterien gestorben. 

Die Vermehrung der Leukozyten im Blut, deren genaue Ursache wir nicht 
kennen, wird als „Leukämie“ (Blutkrebs) bezeichnet. Wenn der Leukozyten-
Anstieg sehr hoch ist, spricht man von „myeloischer Leukämie“. Bei noch höherem 
Lymphozyten-Anstieg nennt man dies „lymphatische Leukämie“. Bei dieser 
Krankheit treten Fieber, Halsschmerzen, Schwellung der Lymphdrüsen, Schwellung 
der Milz, Blutungen des Zahnfleisches und Blutungen unter der Haut sowie 
Schwächegefühl auf. 

In einem Kubikmillimeter Blut gibt es auch ungefähr zweihundert bis drei-
hunderttausend sehr kleine Teilchen, die „Thrombozyten“ heißen. Sie werden 
ebenfalls im Knochenmark gebildet. Diese häufen sich dort an, wo das Blut 
austritt, wodurch das Blut leichter gerinnen kann. Die Lebensdauer von Blut be-
trägt 102 Tage. D. h. nach 102 Tagen ändert sich das menschliche Blut vollstän-
dig. 

Blutdruck: Dies ist der Druck im Blut. In jedem Rohr herrscht im darin be-
findlichen Wasser Druck. Genauso, wie beim Bewässern eines Gartens das Wasser 
aufgrund des Wasserdrucks aus den Löchern des Schlauches spritzt, so gibt es 
auch einen Blutdruck in den Venen. Der Blutdruck in der Aorta ist höher als 
der Blutdruck in den dünnen Venen. Der Blutdruck in der Oberarmarterie beträgt 
12 cmHg (120 mmHg). Das heißt, es entspricht dem Druck, den eine zwölf Zen-
timeter hohe Quecksilbersäule auf den Boden ausübt, was wiederum 12 cm x 
13,6 g / cm3 = 163 g / cm2 entspricht. „Druck“ bezeichnet die Kraft, die vertikal 
auf einen Quadratzentimeter Oberfläche wirkt. Die normale Blutdruckmenge 
variiert je nach Alter und Körperbau. Es gibt viele gesunde Menschen mit einem 
Blutdruck von 16 cmHg (160 mmHg). Durch Arterienverkalkung, einen Ner-
venzusammenbruch infolge von Traurigkeit oder Wut oder aber durch Kontraktion 
der Muskeln [Krämpfe] steigt der Blutdruck an. Einige Gifte wie Nikotin und 
Toxine, die sich bei Nierenerkrankungen im Blut ausbreiten, erhöhen ebenfalls 
den Blutdruck, indem sie die Gefäße verengen. 

Wenn der Blutdruckanstieg anhält, sollte man nach den Ursachen suchen und 
sie behandeln. Man sollte den Körper nicht ermüden, die Nerven nicht strapazieren 
und nicht traurig sein. Man sollte Medikamente einnehmen, die die Nerven be-
ruhigen, und ausreichend schlafen. Es sollte eine salz- und fettarme Diät gemacht 
werden. Man sollte harntreibende Medikamente einnehmen. Bei Krämpfen und 
Verstopfungen sollte Kalium eingenommen werden und bei Kopfschmerzen nicht 
Aspirin, sondern Antihistaminika. Im Falle eines Anfalls sollte kein Reis, kein 

– 1418 –



Obst und zuckerfreie Mahlzeiten verzehrt werden. Vitamin A, Mistel und Knob-
lauch sind nützlich. Der Blutdruckanstieg bei Frauen während der Menopause 
ist unwichtig. Die salzarme Diät steht unter Punkt 29 in Kapitel 46 des zweiten 
Abschnitts. Wenn der diastolische Druck, d. h. der vom Messgerät angezeigte 
kleine Druck, über 13 cmHg (130 mmHg) liegt, wird auf das Herz oder auf die 
Niere geachtet, es werden salzlose Gerichte und Ruhe im Bett notwendig und 
Medikamente verschrieben, die den Druck verringern. Bei Patienten mit Nie-
ren-, Herz-, Leber- und Darmleiden sinkt bei Behandlung der Blutdruck auf den 
Normalwert. Diese Behandlungen müssen von einem Arzt durchgeführt werden. 
Besonders für Frauen ist zwecks Aufhalten des Blutverlustes das Schlucken eines 
Mastix-Kaugummis in der Größe einer Kichererbse auf nüchternen Magen 
morgens und abends und von 1 bis 5 Gramm rotem Kaugummi namens Dra-
chenblut vorteilhaft. Siehe auch Seite 946. 

Das Sinken des Blutdrucks ist ebenfalls gefährlich. Um den niedrigen Blutdruck 
in einen natürlichen Zustand zu versetzen, sollte man salzigen Ayran und viel 
Wasser trinken, und wenn der Blutdruck erneut sinkt, sollte man einen Arzt auf-
suchen. 

Blutgruppen: Vor dem ersten Weltkrieg starb eine Person mit Blutmangel 
manchmal sofort, wenn ihr das Blut einer anderen Person injiziert wurde. Dies 
konnte nicht verhindert werden. Es wurde festgestellt, dass das Blutserum einiger 
Menschen zwei bestimmte Substanzen enthielt. Diese als Agglutinine bezeichneten 
Substanzen sind nicht gleich. Eins wird mit α [Alpha], das andere mit β [Beta] 
bezeichnet. Manche Menschen haben in ihren roten Blutkörperchen auch zwei 
Substanzen, die gerinnen können. Sie unterscheiden sich ebenfalls voneinander. 
Das eine wird A, das andere B genannt. Wenn einer Person Blut injiziert wird, 
findet zwischen den Blutkörperchen mit der Substanz A und der Substanz α im 
Serum bzw. zwischen den Blutkörperchen mit der Substanz B und der Substanz 
β eine „Agglutination“ statt. Mit anderen Worten, die roten Blutkörperchen im 
Blut, die von außen kommen, sammeln sich, verklumpen im Gerinnsel und die 
Person, der Blut verabreicht wird, stirbt sofort. Das Blutserum jeder Person 
enthält Agglutinin, das die Substanz in ihren roten Blutkörperchen, die gerinnen 
kann, nicht koagulieren lässt. Andernfalls würde das Blut aller von selbst gerinnen 
und sie würden sterben. Aus dieser Sicht gibt es vier verschiedene Blutgruppen: 

1. Gruppe 0: Personen mit dieser Blutgruppe besitzen in ihren roten Blutkör-
perchen die Substanzen A und B nicht. Im Serum sind α und β enthalten. Ihre 
roten Blutkörperchen gerinnen in keinem Serum. Diese Personen können jedem 
Blut spenden. Da das Blut, das sie abgeben, gering ist, bewirken die mit dem 
Serum verabreichten α- und β-Agglutinine keine Gerinnung der roten Blutkör-
perchen einer Person, der Blut injiziert wird. Personen mit dieser Blutgruppe 
können kein Blut von anderen Blutgruppen injiziert bekommen. 

2. Gruppe A: Die roten Blutkörperchen der Personen dieser Blutgruppe ent-
halten nur die Substanz A und in ihrem Serum befindet sich nur β. Ihnen können 
nur Personen mit derselben Blutgruppe oder der Blutgruppe 0 Blut spenden und 
sie selbst wiederum können nur an Personen mit gleicher Blutgruppe oder 
Personen mit der Blutgruppe AB Blut spenden. 

3. Gruppe B: Die roten Blutkörperchen der Personen dieser Blutgruppe ent-
halten nur die Substanz B und in ihrem Serum befindet sich nur α. Ihnen können 
nur Personen mit derselben Blutgruppe oder der Blutgruppe 0 Blut spenden. Sie 
selbst können nur an Personen mit gleicher Blutgruppe oder Personen mit der 
Blutgruppe AB Blut spenden. 

4. Gruppe AB: Diejenigen, die in dieser Blutgruppe sind, haben sowohl A als 

– 1419 –



auch B in ihren roten Blutkörperchen. Da in ihrem Serum sowohl α als auch β 
nicht vorhanden sind, lassen sie die von außen kommenden roten Blutkörperchen 
nicht verklumpen. Sie können aus jeder Gruppe Blut erhalten. Denn aufgrund 
dessen, dass die von außen kommenden α- und β-Agglutinine beide niedrig und 
in ihrem Blut verteilt sind, bleiben sie unwirksam und lassen die roten Blutkör-
perchen nicht verklumpen. Sie können außer der Blutgruppe AB keinen Gruppen 
Blut spenden. 

Ein Mensch gehört sein ganzes Leben lang zu einer dieser vier Gruppen. Jeder 
sollte seine eigene Blutgruppe in Erfahrung bringen und sie sollte auf dem Per-
sonalausweis vermerkt sein. Doch es wurde von Zeit zu Zeit beobachtet, dass 
Schwangerschaft, Wochenbett, Narkose, Strahlentherapie und arsenhaltige Me-
dikamente die Blutgruppe verändern können. 

Bei einer Untersuchung von 100 Personen hatten 45 Personen die Blutgruppe 
0, 11 Personen die Blutgruppe A, 40 Personen die Blutgruppe B und 4 Personen 
die Blutgruppe AB. 

Die Bestimmung der Blutgruppe ist auch in der Justiz nützlich. Wenn sich 
herausstellt, dass die Gruppe der Blutflecke auf der Kleidung einer verdächtigen 
Person nicht mit der Blutgruppe dieser Person zusammenpasst, zeigt sich, dass 
Worte von ihm wie: „Blut tropfte auf mich, als ich meine Hand geschnitten habe“, 
eine Lüge sind.  

Die Blutgruppe des Kindes entspricht entweder der Blutgruppe des Vaters 
oder der Blutgruppe der Mutter. Wenn das Kind nicht dieselbe Blutgruppe wie 
seine Mutter hat, ergibt sich daraus, dass es dieselbe Blutgruppe wie der Vater 
hat. Wenn die Blutgruppe des Mannes, von dem angenommen wird, dass er der 
Vater dieses Kindes sei, der Blutgruppe des Kindes nicht gleicht, versteht sich, 
dass er nicht dessen Vater ist. Es kann jedoch nicht mit Sicherheit gesagt werden, 
dass ein Mann, der dieselbe Blutgruppe wie jene des Kindes besitzt, auch tatsächlich 
der Vater dieses Kindes ist. Denn es gibt auch viele andere Männer, die dieselbe 
Blutgruppe aufweisen. 

Ein Tropfen des Testserums, dessen Gruppe bekannt ist, wird auf ein Glas 
gegeben und anschließend ein Tropfen 10%ige Natriumcitratlösung und ebenfalls 
ein Blutstropfen dazu gegeben. Wenn es nach zwei Minuten klar bleibt, gibt es 
keine Agglutination. Wenn es trüb wird, kam es folglich zur Agglutination. Das 
Testserum wird auf dem Markt verkauft. Es kann zwei bis drei Monate aufbewahrt 
werden, ohne dass es verdirbt. 

Atmungsgerät: Ein gesunder Mensch atmet in der Stunde tausend Mal ein. 
Ein wichtiger Zugang des Körpers gegen Keime und Gase sind die Atemwege. 
Das obere Ende des fünfzehn Zentimeter langen Luftschlauchs [Luftröhre], der 
Mund und Nasenhöhle mit der Lunge verbindet, ist der Kehlkopf, bei dem sich 
die Luftröhre mittels der Stimmbänder verengt hat und zu einem dünnen Spalt 
geworden ist. Dieser Spalt ist die automatisch schließende Tür der Atemwege 
und schließt automatisch durch Staub, Fischgräte und reizende Gase. Menschen 
können, selbst wenn sie wollen, Chlor, Ammoniak und andere giftige Gase nicht 
einatmen. Die Luftröhre teilt sich in der Brusthöhle in ungefähr fünfundzwanzig 
Millionen Zweige auf, die nur einen halben Millimeter dünn sind. Jeder Zweig 
ist wiederum in 15 bis 20 Endzweige aufgeteilt. Die Spitze jedes Endzweiges ist 
wie ein geschwollener Sack und diese Luftsäcke sehen am Ende des Zweiges aus 
wie Traubenbündel. Wir bezeichnen all diese Luftsäcke als die „Lunge“. In der 
Lunge verzweigen sich auch die Blutgefäße, die vom Herzen kommen. Durch 
ständiges Verzweigen kommen in der Lunge schließlich vierhundert Millionen 
Kapillaren zustande. Diese Kapillaren umhüllen die Luftsäcke. Aufgrund des 

– 1420 –



Gasdrucks gelangt das überschüssige CO2 im Blut zum Luftsack und der Sauerstoff 
im Luftsack zu den Kapillaren, also ins Blut. Dieser Gasaustausch erfolgt innerhalb 
einer Sekunde. Bei einem mittleren Atemzug beträgt die gesamte Oberfläche 
der Luftsäcke 150 m2, bei tiefem Atemzug 400 m2. Im ersten Zustand befinden 
sich drei Liter Luft in der Lunge, von denen ein halber Liter, d. h. ein Sechstel 
zum Austausch dient. Durch die Lunge einer Person gelangen im Liegen 8, im 
Sitzen 16, im Gehen 24 und beim Laufen 50 Liter Luft pro Minute. Diese Menge 
wurde in Bezug auf die Stärke der Filter der Atemschutzmasken als 30 Liter an-
genommen. Bei kontinuierlichem Sport kann die Luftmenge, die während einer 
Atmung in die Lunge übertragen wird, bis zu 5,5 Liter betragen. Erfahrene 
Taucher können 4,5 Minuten unter Wasser verweilen, ohne zu atmen. Wenn wir 
dem Blut eines Tieres Sauerstoff geben, verlangsamt sich die Atmung und hört 
sogar auf. Denn das Atmungszentrum des Gehirns kann dem Zwerchfell, das die 
Brust vom Magen trennt, die Ausführung der Atembewegung nicht mehr befehlen. 
Der Anstieg des CO2-Gases im Blut stimuliert das Atmungszentrum und be-
schleunigt die Atmung. 

Luft (Atmosphäre): Wir leben am Boden eines Luftmeeres. Die Luft befindet 
sich in einer durchschnittlichen Höhe von 100 Kilometern und ist darüber mit 
leichteren Gasschichten bedeckt. So wie Fische, die 800 Meter tief in den Ozeanen 
leben, sterben, wenn sie an die Erdatmosphäre gebracht werden, können Menschen 
jenseits des atmosphärischen Luftdrucks nicht überleben. Die Luft am Meeresufer 
übt 1 kg Druck auf eine Oberfläche von 1 cm2 aus. Dieser Druckwert wird als 
eine „Atmosphäre“ bezeichnet und entspricht dem Quecksilberdruck in einer 
Höhe von 76 cm. Da die Dichte von Quecksilber 13,6 g / cm3 beträgt, entspricht 
der Druck von Wasser in einer Höhe von 1033 cm [76 cm x 13,6 g / cm3 = 1033,6 
g / cm2], also in einer Höhe von 10,33 m einer Atmosphäre. Da die Oberfläche 
der menschlichen Haut durchschnittlich 1,5 m2 beträgt, zerquetscht die Luft uns 
alle mit fünfzehn Tonnen Kraft. Die Tatsache, dass wir unter dieser großen Kraft 
nicht zu einem zerdrückten Fleischklumpen werden, ist auf die Atmung zurück-
zuführen. Da die Luft über die Atemwege, Lungensäcke, Kapillaren und Blut-
gefäße zu allen Zellen unseres Körpers gelangt, haben wir auch in uns einen 
Luftdruck, der dem äußeren Druck entspricht. Bei warmem Wetter nimmt der 
Druck ab und das Barometer fällt ab, bei Kälte wiederum steigt es. Diese Druck-
änderung ist sehr wichtig für unsere Gesundheit. Ein Viertel der uns bekannten 
Krankheiten wäre ohne diesen Zustand nicht vorhanden. Das Klima, das die Ge-
sundheit fördert, ist das Klima der Landschaft, der Hochebenen im Winter und 
der Inseln am Äquator im Frühjahr. 

Luft und Erde sind, elektrisch betrachtet, wie die Pole einer Batterie, die sich 
gegenüberliegen. Die Luft ist positiv, die Erde negativ geladen. Da der zwischen 
diesen beiden Polen lebende Mensch fünfzig Liter Salzwasser trägt, ist er ein 
starker elektrischer Leiter. Da wir mit hunderttausenden von Haaren bedeckt 
sind, sind wir wie eine Sendestation. 

100 Liter Luft enthalten 78 Liter Stickstoff, 21 Liter Sauerstoff, 1 Liter Edelgase 
wie Argon und 0,03 Liter Kohlenstoffdioxid [CO2]. Die Luft ist ein Gemisch 
dieser Gase. Stickstoff, der in Form von Gas in der Luft vorliegt, ist der Bestandteil 
von Substanzen wie Eiweiß, Brot und Fleisch. Solche Substanzen, die aus Stickstoff 
bestehen, werden als „Proteine“ bezeichnet. Proteine   liegen in der Struktur von 
Polypeptiden vor, die aus der Peptidierung von Aminosäuren resultieren. Da 
diese die Bausteine   des Protoplasmas sind, kann man nicht ohne Protein, also 
ohne Stickstoff überleben. Ein Tier, das sich nur von stickstofffreien Nahrungs-
mitteln wie Fett, Zucker und Stärke ernährt, kann nicht überleben. Der Mensch 
muss jeden Tag 8 g Stickstoff aus der Nahrung aufnehmen. Weder Mensch noch 

– 1421 –



Tier noch Pflanzen können den Stickstoff aus der Luft aufnehmen. Denn die 
beiden Atome in Stickstoffmolekülen sind stark miteinander verbunden und 
trennen sich nicht leicht. Wir haben bereits erwähnt, dass sich Atome miteinander 
verbinden müssen, damit Verbindungen entstehen. 

Wenn kein Sauerstoff in der Luft vorhanden wäre oder wenn die Sauerstoff-
menge weniger als 21 % oder mehr betragen würde, wäre dies schädlich und 
kein Lebewesen könnte atmen oder überleben, sodass auf der Erdoberfläche 
keine Menschen, Tiere und Pflanzen existieren würden. Die Sauerstoffmenge 
ändert sich bei Regen, Schnee und Sturm niemals. Allah, der Erhabene, schützt 
diese vor Veränderungen. Als großen Segen für die Menschen entsandte Allah, 
der Erhabene, die Propheten und vermittelte den Glauben. Er hält die Sauer-
stoffmenge in der Luft konstant bei 21 %. Wir sollten den Wert dieser Segen be-
greifen und mit jedem Atemzug Allah, den Erhabenen, preisen. Habt ihr jemals 
über den Wert der Segen des Sehens, Hörens und Sprechens nachgedacht? 
Können wir genug danken, wenn wir Ihn für diese Segen Tag und Nacht preisen? 
Nimmt Er sie zurück, wenn der für sie nötige Lobpreis und Dank nicht vollzogen 
werden? Nein, Er nimmt sie nicht zurück und vergibt uns. Wir sehen, dass dieje-
nigen, die Ihn nicht lobpreisen und Ihm nicht danken, und sogar diejenigen, die 
Ihn verleugnen, in Ruhe und Frieden in weltlichen Gaben verweilen und im Ge-
genzug einige der von Ihm geliebten Diener Leid erfahren. Die Ermordung von 
Imām Abū Hanīfa durch Folter im Gefängnis und der Tod von drei Söhnen des 
Imām ar-Rabbānī an einem einzigen Tag sind derart. Die Gründe hierfür begreifen 
die Gotteskenner (Ārifūn) und informieren ihre Schüler darüber. Doch diese 
Dinge sollen euch nicht täuschen! Denn die göttlichen Attribute Vergebung und 
Geduld sind wie Seine anderen Attribute endlos. Unwissende Menschen wie wir 
sollten ihre Fehler gegenüber Allah, dem Erhabenen, der solch eine Vergebung 
und Barmherzigkeit besitzt, kennen. Wir sollten keinerlei Mängel beim Dank 
Ihm gegenüber aufweisen und sollten mit all unserer Kraft an Seinen Geboten 
und Verboten, also am Islam festhalten. 

Obwohl wir innerhalb der Luft leben, die ein Stickstoffmeer ist, und jeden 
Tag tausend Liter Stickstoff in unsere Lunge gelangen, können wir diesen für 
unser Leben wichtigen Stickstoff für unsere Zellen nicht aus der Luft gewinnen. 
Eines der größten Probleme, von denen die Geschöpfe geplagt sind, ist der 
Hunger (Nahrungsmangel). Jedes Jahr sterben Millionen von Tieren und Pflanzen 
an Nahrungsmangel, und es gibt derzeit Tausende von hungrigen Menschen, die 
nicht in der Lage sind, genug Nahrung zum Sattwerden einzunehmen. Diese 
Hungernden sind besonders hungrig nach diesen wertvollen Proteinsubstanzen, 
d. h. nach der Stickstoffsubstanz, die sie nicht verwerten können, obwohl sie im 
Meer des Stickstoffs schwimmen, der bis hin zu ihren Lungen gelangt ist. Dieser 
Zustand ist ein bedeutendes Beispiel für die Machtlosigkeit der Menschen. Denn 
wenn unserem Blut die Fähigkeit gegeben worden wäre, Stickstoffgas direkt auf-
zunehmen, genauso wie wir Sauerstoffgas durch Einatmen aufnehmen und es 
dadurch in unser Blut gelangt, könnten alle unsere Hungerbedürfnisse auf der 
Erde mit einem Atemzug gedeckt werden und niemand würde mehr hungrig 
sein. Sodann würde die Jagd ihr Ende finden und Millionen Lebewesen würden 
den Hunger loswerden. Damit würden sich die Menschen nicht gegenseitig wegen 
Brot und Fleisch angreifen und die Erde würde nicht mehr ein Kriegsgebiet sein, 
sondern sich in ein Paradies verwandeln. All dies würde passieren, wenn der 
Mensch acht Gramm (sieben Liter) Stickstoff aus den tausend Litern Stickstoff, 
die jeden Tag in seine Lunge gelangen, in seinen Körper aufnehmen könnte. 

Die höheren Atmosphärenschichten sind leicht und sauerstoffarm. In dieser 
Atmosphäre wird das Atmen schwierig und es tritt geistige Benommenheit auf. 

– 1422 –



Die Atmungsschwierigkeit, d. h. die Auswirkung von Sauerstoffmangel, ähnelt 
der Wirkung von Alkohol. Diese Auswirkungen sind von Mensch zu Mensch un-
terschiedlich. Bis zu einer Höhe von 4.000 m bemerkt man nichts. Danach beginnen 
Anzeichen der Höhenkrankheit wie Atemnot, Erstickungsgefühl, Kopfschmerzen 
und Hitzewallungen. Wenn man sich aber an diese Bedingungen gewöhnt, schwin-
den diese betrübenden Zustände. Andere Fehlfunktionen treten nach 9.000 m 
auf, wobei der Körper sich diesen Bedingungen nicht anpassen kann. Wenn man 
zu dieser Zeit keine künstliche Luft mit Sauerstoffdruckflaschen erhält oder 
wenn keine anderen Maßnahmen ergriffen werden, tritt der Tod ein. 

In unseren Zellen verbrennt der Sauerstoff die Nährstoffe und es entsteht 
dadurch Kohlendioxid, der wiederum über die Lunge an die Luft abgegeben 
wird. Der Mensch erzeugt 20 bis 40 Liter Kohlenstoffdioxidgas pro Stunde und 
500 bis 1000 Liter pro Tag. Die Menge an CO2 in der städtischen Luft steigt auf 
ein Tausendstel und sogar noch höher an. Dieses Gas ist tödlich. Bei einem Anteil 
von 7 % wird das Atmen erschwert und bei 14 % ist es tödlich. In der Stadt 
Kalkutta starben 123 von 146 Gefangenen, die in einen Raum gesperrt wurden, 
an ihrem eigenen CO2. Da Kohlendioxidgas schwerer ist als Luft, sammelt es 
sich in Gruben und im Untergeschoss an. Wenn eine Flasche mit kohlensäure-
haltigem Getränk geöffnet wird, schäumt es nach unten hin auf die Tischdecke. 
Dieses Gas ist ein schlechter Wärmeleiter. Die Tatsache, dass die Wärme auf 
der Erdoberfläche durch die Atmosphärenschicht geschützt wird, erfolgt vor-
nehmlich über Kohlenstoffdioxid. Wenn es keine Atmosphäre gäbe, wäre die 
durchschnittliche Temperatur der Erde –23° C anstelle von +15° C. 21 Grad 
dieser 38 Grad Differenz hängt mit dem Kohlendioxidanteil in der Luft zusammen, 
welcher drei Zehntausendstel beträgt. 

Der menschliche Körper ist wie ein Fass mit fünfzig Litern heißer Flüssigkeit. 
Die freie Oberfläche des Fasses ist die Lunge und beträgt ungefähr 200 m2. Diese 
Flüssigkeit verdunstet durch diese Oberfläche und durch unsere gesamte Haut. 
Wir geben Wasserdampf durch Mund und Nase an die Luft ab. 

Mikroorganismen: Was sind Mikroorganismen (Mikroben)? Mikroorganismen 
sind die am weitesten verbreiteten Geschöpfe auf der Welt. Sie sind so viele, 
dass die Anzahl aller anderen Lebewesen im Vergleich wie Null ist. Es existiert 
nicht ein Stück Erde, Staubkorn oder Wassertropfen in der Luft, Fuß einer Fliege 
und menschliches Haar, auf dem nicht Tausende von Mikroorganismen leben. 
Wenn eine Person ein Glas auf dem Mund reibt, erscheinen dutzende Haufen 
von Mikroorganismen auf dem Glas. Jeder menschliche Kuss bedeutet, dass Men-
schen sich gegenseitig Tausende von Mikroorganismen geben. Eine Fliege, die 
auf einem Tisch läuft, hinterlässt Haufen von Mikroorganismen wie die Spuren 
einer Person, die über den Schnee läuft. In jedem Kaffeelöffel befinden sich Tau-
sende von Mikroorganismen, nachdem Milch vom Tier in den Eimer fließt. Diese 
Menge erhöht sich stündlich um ein Vielfaches. Es wurde festgestellt, dass durch 
die Vermehrung eines Mikroorganismus in 24 Stunden die Anzahl von 70 Millionen 
erreicht wird. Die in der Butter befindlichen Mikroorganismen entsprechen dem 
Zehnfachen der Milch. Wo sich Menschen und Tiere befinden, nimmt die Menge 
an Mikroorganismen enorm zu. Es gibt 30.000 Mikroorganismen auf einem Löffel 
Flusswasser, bevor es durch die Stadt fließt, und Milliarden, nachdem er die Stadt 
durchquert hat. Mikroorganismen fliegen nicht in der Luft. Jedes Staubkorn in 
der Luft ist ein Ballon, der Hunderte von Mikroorganismen in sich trägt. Das 
Mikroskop wurde 1590 (998 n. H.) entdeckt. 

Menschen und Mikroorganismen: Mikroorganismen sind Lebewesen wie Tiere 
und Pflanzen und zielen nicht darauf ab, schädlich oder nützlich für den Menschen 
zu sein. Das einzige Ziel von ihnen ist, wie bei allen Lebewesen, der Wunsch zu 

– 1423 –



leben. Fälschlicherweise assoziieren viele Menschen bei der Erwähnung von Mi-
kroorganismen Geschöpfe, die dem Menschen feindlich gesinnt seien. Dabei hat 
Allah, der Erhabene, die Mikroorganismen zu einer Ursache und einem Mittel 
für Seine Schöpfung gemacht. Auch wenn sie die Aufgabe haben, mit dem Willen 
Allahs, des Allmächtigen, verschiedene Taten durchzuführen, sind sie im Allge-
meinen in drei Klassen aufgeteilt: harmlos, nützlich und schädlich [pathogen]. 
Es gibt zehntausende Arten von ihnen, wobei fast achtzig Prozent davon nichts 
mit Menschen zu tun haben. Zwei Prozent davon sind nützlich. Zum Beispiel 
fertigen sie für uns Käse, Essig, Teig, Hefe und vieles mehr an. Mit einem Teil 
von ihnen leben wir zusammen. Bei jedem Atemzug atmen wir Tausende ein. 
Sie sind wie Hühner, Katzen, Hunde, Schafe usw., also wie unsere Nutztiere. Sie 
sind uns jedoch noch näher und wohnen nicht im Hühnerstall oder in der Scheune, 
sondern in unseren nach außen offenen Körperstellen. Unsere Haut-, Mund-, 
Nasen-, Atemwegs-, Magen-, Darmbereiche usw. sind voll von ihnen. Sie sind 
nicht einfach gestrickt und unfähig. Unter ihnen gibt es Handwerker und Spe-
zialisten. Allein in unserem Mund arbeiten fünfzig verschiedene Mikroorganismen. 
Im Dünndarm gibt es 25 Arten von Mikroorganismen, die verschiedene Spezia-
lisierungen haben. Der Mensch gibt den Lohn dieser Arbeiter als Nahrung und 
lässt sie die unverdaulichen Nahrungsmittel verdauen. Während der Verrichtung 
der Notdurft hinterlässt man auf der Toilette hunderttausende von Mikroorga-
nismen. 

Diese zahlreichen, in jedem Menschen vorhandenen Mikroorganismen sind 
nicht schädlich. In unseren Körper gelangen auch ständig von außen schädliche 
Mikroorganismen. Es vergeht kein einziger Tag, an dem wir nicht Tuberkulose-
Bakterien schlucken. Mehr als die Hälfte der Milchkühe haben Tuberkulose. Es 
ist nicht ungewöhnlich, dass die Anzahl der Tuberkulose-Bakterien in jeder nicht 
pasteurisierten Milch auf bis zu dreitausend ansteigt. In nahezu jeder Butter mit 
100 g sind Tausende von Tuberkulose-Bakterien enthalten. Es gibt fast keine 
verstorbenen Menschen, bei denen die Tuberkulose-Krankheit nicht ausgebrochen 
wäre, und es gibt nur wenige Kinder, deren Mandeln durch die Tuberkulose nicht 
geschwollen sind. Auch die anderen Krankheitserreger sind überall vorhanden. 
Jeder Mensch hat Diphtherie-Bakterien und Grippeviren in Mund und Nase. 
Auf unserer Haut sind die Bakterien von Furunkeln und die Bakterien, die das 
Blut vergiften, unsere ständigen Gäste. Durch diese Feinde, die uns umgeben, 
erleiden wir jedoch keinen Schaden. Wer nur einen Tropfen Tuberkulose ent-
haltende Milch trinkt, sollte eigentlich in wenigen Wochen sterben. Der Grund 
hierfür ist: In einem Glas Milch gibt es neben beispielsweise dreitausend Tuber-
kulose-Bakterien auch Milliarden von harmlosen Mikroorganismen vierzig ver-
schiedener Arten. Die geringe Menge an Tuberkulose-Bakterien, die ein Millionstel 
der anderen Bakterien beträgt, ähnelt der geringen Menge von drei oder fünf 
Unruhestiftern, die eine große Menge erwachsener Menschen zum Rebellieren 
ermutigen wollen, aber nichts tun können. Andererseits können schädliche Mi-
kroorganismen, die in den Körper eindringen, keinen Schaden anrichten. Denn 
sie werden immer abgewehrt. Da bei kleinen Kindern diese Abwehrkräfte nicht 
stark ausgeprägt sind, sollte ihnen keine ungekochte Milch gegeben werden. Bei 
Erwachsenen gelangten jedoch jahrelang jeden Tag schädliche Mikroorganismen 
in den Körper, sodass ihre Abwehrkräfte gebildet wurden. Dies ähnelt Folgendem: 
Wenn eine Person, die nicht raucht, die Menge an Zigaretten, die ein Raucher 
pro Tag konsumiert, plötzlich auf einmal raucht, würde sie erkranken. Das dritte 
und wichtigste Mittel, das uns vor schädlichen Mikroorganismen schützt, sind 
die guten Mikroorganismen, die unsere loyalen Freunde sind und keine fremden 
Mikroorganismen wollen. Sie wollen ihren Platz nicht fremden Mikroorganismen 
überlassen. Dies bedeutet, dass die Übertragung von Krankheiten beim Menschen 

– 1424 –



nicht auf alle Fälle geschieht. Auch in einem ehrwürdigen Hadith wurde dies so 
überliefert. 

Wann kommen Infektionskrankheiten zustande? Einerseits durch Infektion, 
d. h. mittels Ansteckung durch Krankheitserreger, und andererseits durch die 
Reduzierung der Mikroorganismen, mit denen wir zusammenleben, kommen sie 
zustande. So wie Schimmelpilze auf dem Brot leben, gibt es auch Parasiten, die 
auf Mikroorganismen leben. Diese Parasiten, die Bakteriophage genannt werden, 
vermehren sich während der schwachen Zeiten der Bakterien und fressen unsere 
großen und hilfreichen Bakterien. Auf diese Weise verarmt unser Körper an 
Helferbakterien. 

Da es in der Luftatmosphäre auf der Insel und auf der Hochebene keine Mi-
kroorganismen gibt, tritt durch das Abnehmen der Hilfsmikroben bei den Hier-
herreisenden, insbesondere bei jungen Menschen, und bei jedem, der nicht 
resistent ist, durch beispielsweise die Aktivität der jederzeit vorhandenen Angi-
na-Mikroben, die nun keinen Widerstand erfahren, eine wetterabhängige Angina 
auf. Aus demselben Grund tritt bei jungen Menschen, die verreisen, eine schwere 
Tuberkulose auf. In den bewaldeten Hochebenen gibt es keine Tuberkulose-
Bakterien. Jedoch schläft der junge Reisende auf dem Boden in seinem Zelt. 
Die Umgebungsbedingungen zwischen diesem Ort und dem Schlafen auf dem 
Bett im Zimmer sind sehr unterschiedlich. Die eigenen Mikroorganismen der 
jungen Menschen, die ihre treuen Helfer und Pioniere bei der Abwehr pathogener 
Mikroorganismen sind, sind aufgrund der Änderung dieser Bedingungen ge-
schwächt. Dies ist auch der Grund, warum die Infektionskrankheiten bei Änderung 
der Wetterverhältnisse und Wechsel der Jahreszeit zunehmen. Mit dem Wechsel 
der Jahreszeit ist gemeint, dass sich die Wetterbedingungen ändern, und nicht, 
dass sie sich verschlechtern. Zum Beispiel ändern sich beim plötzlichen Eintritt 
des Frühlings die Lebensbedingungen der Hilfsmikroben und ihre Verteidigungs-
stärke schwankt für eine Weile. 

Mikroorganismen sind sehr klein. Ein Kubikmillimeter Blut enthält fünf Mil-
lionen rote Blutkörperchen (Erythrozyten). Eine Typhus-Bakterie passt leicht 
in einen Erythrozyten hinein. In einer Typhus-Bakterie kann sich die Tuberku-
lose-Bakterie leicht absetzen und umherwandern. Tuberkulose-Bakterien sind 
nicht die kleinsten der Mikroorganismen. Auf einer stäbchenförmigen Tuber-
kulose-Bakterie können sich 1300 Mikroorganismen der Virusklasse niederlassen. 
Damit eine Person an Tuberkulose erkrankt, müssen mindestens tausend frische, 
starke Bakterien in die Lunge gelangen. Auf der Tischdecke, auf der ein Tuber-
kulosekranker frühstückt, befinden sich Zehntausende von Speicheltropfen und 
in jedem Tropfen befinden sich Tausende von Bakterien. Tröpfchen, die mit 
einem Husten entstehen, sind Bakterienkugeln und bewegen sich bis zu dreieinhalb 
Meter entfernt. Diejenigen, die diesen Kugeln ausgesetzt sind, insbesondere 
Kinder, sind in Gefahr. Kinder erkranken an Tuberkulose zehnmal einfacher als 
Erwachsene.  

Virus: Wenn eine Gruppe von Mikroorganismen durch das Porzellansieb ge-
filtert wird, passieren die Bakterien das Sieb nicht, es wird eine Flüssigkeit gesiebt. 
Die auf diese Weise aus Diphtherie-, Ruhr- und Tuberkulose-Bakterien gewon-
nenen Flüssigkeiten verursachen keine Krankheiten. Jedoch aus Mikroorganismen 
von Erkältungen und Grippe gewonnene Flüssigkeiten verursachen Krankheiten. 
Das heißt also, dass solche Krankheiten nicht nur von Bakterien übertragen wer-
den, sondern auch von siebbaren, sehr kleinen Organismen, die wir als „Viren“ 
bezeichnen. Viren sind zwanzigtausend Mal kleiner als Bakterien. Diese wachsen, 
vermehren sich und zirkulieren genauso wie Bakterien. Dreihundert Arten von 
Viren wurden heute identifiziert und 25 davon wurden gesehen. Es wurde he-

– 1425 –



rausgefunden, dass diese nur aus Zytoplasma bestehen. Viren können heute 
durch Einfrieren kristallisiert werden. Das Virus in dieser Form ist komplett 
leblos, wie eine chemische Substanz. Wenn es jedoch an einen geeigneten Ort 
platziert wird, vermehrt es sich und verursacht Krankheiten, indem es seine 
Vitalität zeigt. Man kann sie nur mit einem Elektronenmikroskop sehen. Zu den 
durch Viren übertragenen Krankheiten gehören Scharlach, Masern, Windpocken, 
Erkältung, Grippe, Kinderlähmung, Tollwut, Papageienkrankheit, Schweinepest 
etc. Viren stärken die Bakterien dieser Krankheiten. Es gibt auch Viren, die 
Bakterien schwächen und sogar zerstören; diese haben wir oben als „Bakterio-
phagen“ bezeichnet. Die Wissenschaft wird möglicherweise in der Lage sein, 
viele Patienten mit Bakteriophagen zu behandeln. 

Toxin: Mikroben schaden dem Menschen auf verschiedene Weise. Wenn wir 
eine Person mit einem Haus vergleichen, zerstören Tuberkulose-Bakterien die 
Außenwände dieses Hauses. Diphtherie-Bakterien sind wie ein offen gelassener 
Gashahn. Diese Bakterie kann von selbst aus nichts ausrichten. Sie sitzt in den 
Mandeln und sendet ein Gift namens Toxin zu den weißen und roten Blutkör-
perchen. Dieses Gift schädigt Herz und Nieren. Tetanus-Bakterien wiederum 
sitzen auf einer kleinen Wunde und senden Tetanustoxin an den Körper. Dieses 
Toxin ist zweihundert Mal wirksamer als Strychnin, eines der stärksten Gifte, 
und ein Gramm davon tötet zwanzig Millionen Mäuse oder viertausend Menschen. 
Dieses Gift, das sich im Körper ausbreitet, vergiftet das Rückenmark und die 
Person stirbt qualvoll. 

Antitoxin: Unser Körper versucht, eine „Antikörper“ genannte Schutzsubstanz 
gegen jede eindringende Fremdsubstanz zu erzeugen und diese chemisch mit 
dieser zu verbinden, um sie unwirksam zu machen. Wenn ein Toxin eindringt, 
entstehen Antitoxine und diese verbinden sich mit den Toxinen, die erneut ein-
treten. Antitoxine gegen Scharlach, Masern und Windpocken bleiben im Blut 
dauerhaft bestehen und die Menschen bekommen diese Krankheiten nicht zum 
zweiten Mal. Antitoxine gegen Erkältung, Grippe, Diphtherie und andere Krank-
heiten werden mit der Zeit aus dem Körper ausgeschieden. 

Die Feinde mit Mikroorganismen zu besiegen, wurde im Zweiten Weltkrieg 
in Betracht gezogen. Es wurde über biologische Waffen und Schutzmittel geforscht. 
Es wird davon ausgegangen, dass durch die Mikroorganismen, die mit ein paar 
Raketen, wie die Riesenraketen, die die künstlichen Satelliten, die sich um unsere 
Erde drehen, auf ihre Umlaufbahn versetzen, in England zerstreut werden, ein 
Drittel der englischen Nation in kurzer Zeit kriegsunfähig gemacht würde. Diese 
Explosionssprengkörper werden mit Krankheitserregern beladen sein, die in der 
Luft explodieren und Krankheitserreger über ein weites Gebiet streuen. Heute 
wird viel an biologischen Waffen geforscht. 

Müdigkeit/Erschöpfung: Schädliche Substanzen wie Bakterien, Toxine, Viren 
und giftige Gase sind nicht lediglich solche, die von außen in unseren Körper 
eindringen. Während sich unsere Muskeln bewegen, werden in den Tiefen unseres 
Körpers giftige Stoffe produziert. Dieses Gift, das Müdigkeit hervorruft, ist die 
α-Hydroxypropionsäure, die wir Milchsäure nennen. Wenn diese Säure, die sich 
in einem müden Muskel gebildet hat, ausgeschieden wird, wird der Muskel wieder 
wie ursprünglich aktiv. In einem müden Glied bilden sich auch andere Substanzen 
und werden über das Blut überall und insbesondere im Gehirn verteilt, wodurch 
Müdigkeit entsteht. Somit entsteht die Müdigkeit durch die Vergiftung des Blutes 
mit Milchsäure und anderen Toxinen. Wenn von einem Hund, der so lange an-
getrieben wird, bis er kraftlos wird und einschläft, Blut abgenommen wird, sobald 
er schläft, und einem Hund, der erholt und in guter Laune ist, verabreicht wird, 
dann beobachtet man, dass dieser ermüdet und einschläft. Das Gegenteil ist ge-

– 1426 –



nauso der Fall. Eine müde und schwach gewordene Person wird wieder fit, indem 
ihr das Blut einer erholten Person injiziert wird. Es sollte jedoch nicht davon 
ausgegangen werden, dass ein Antitoxin gefunden werden wird, das den Menschen 
von morgen ermöglichen werde, dass sie von Müdigkeit und Schlaf kontinuierlich 
befreit werden, und ihnen dabei helfe, ihr ganzes Leben in Aktivität und Be-
quemlichkeit zu verbringen. Denn Müdigkeit ist nicht nur ein chemischer Vorgang, 
sondern wie alle anderen Körpervorgänge ein unbekanntes Lebensereignis, das 
die Menschen nicht verstehen können. Müdigkeit zu lindern bedeutet, neben der 
Reinigung der Gifte, die bei Aktivität entstehen, auch die Zellen ausruhen zu 
lassen. 

So wie sich ein Auto nur durch die Gasexplosion im Verbrennungsmotor be-
wegen kann, bewegen sich unsere Muskelmotoren mittels Signalweitergabe durch 
unser Gehirn über die Nerven. Jeder Muskel ist über einen Draht, einen Nerv 
mit dem Gehirn verbunden. Allein für die Bewegung gibt es Millionen von 
Nerven, die die Muskeln mit unserem Gehirn verbinden und Milliarden dünne 
Abzweige besitzen. Das Gift namens Curare, das die indigene Bevölkerung in 
Amerika auf die Pfeilspitzen schmiert, lähmt die Enden dieser Nerven, sodass 
sich die Muskeln nicht bewegen können. Dadurch, dass das Gift schmerzfrei 
wirkt, merkt der Mensch nicht, dass er vergiftet wurde. Er kann seine Hände 
und Füße nicht bewegen und fällt zu Boden oder bleibt wie ein Stein stehen. 
Obwohl er alles sieht und hört, kann er weder blinzeln noch seine Zunge bewegen 
und schreien. Das Leid im Grab ist diesem ähnlich: Die Verstorbenen werden 
Leid und Schmerz spüren, aber sie werden sich nicht bewegen können. Curare 
ist das schlimmste der Gifte. Zum Schluss werden die Atmungsmuskeln gelähmt 
und das Opfer stirbt, ohne einen Ton von sich geben zu können. In der Welt sind 
natürliche und künstliche Bosheiten reichlich vorhanden. Das schlimmste davon 
ist Curare. 

Was ist Gift? Es kann keine allgemeine Definition von „Gift“ gegeben werden. 
Wenn die Ziege zwanzig Gramm Morphium frisst, springt sie anschließend weiter. 
Ist in diesem Fall Morphium kein Gift? Kaninchen verzehren die schwarze Toll-
kirsche mit Genuss, doch sie tragen keine Folgen davon. Salzsäure kann kein 
Gift sein, denn unser Magen produziert sie selbst und sie richtet keinerlei Schaden 
an. Es ist sehr schwierig, giftige und nützliche Stoffe vollständig zu beschreiben. 
Denn: 

a) Das Gift ist abhängig von der Art des Lebewesens, welches es einnimmt. 
Morphium, das für Ziegen nicht giftig ist, ist für Menschen giftig. 

b) Das Gift ist abhängig von der Individualität der Lebewesen derselben Art. 
Das Rauchen, welches für den Vater harmlos ist, tötet sein dreijähriges Kind. 

c) Das Gift ist auch davon abhängig, dass man sich daran gewöhnt. Die Menge 
an Zigaretten, die bei einem alten Mann, der sich an das Rauchen gewöhnt hat, 
harmlos bleibt, kann für einen anderen alten Mann, der zum ersten Mal raucht, 
tödlich sein. 

d) Das Gift ist abhängig von der eingenommenen Menge. Jeder Körper hat 
eine Menge, der er widerstehen kann. Nur die Überschreitung dieser Menge ist 
giftig. Die Menge an dem uns bekannten qualvollsten Gift, den Cyaniden, die in 
unserem Blut zirkuliert, ist nicht giftig. Fünf Liter Wasser, die in den Magen 
gefüllt werden, sind dem Menschen ein tödliches Gift. Für ein neugeborenes 
Kind ist selbst ein Glas Wasser Gift. 

e) Das Gift ist ebenso abhängig von der Zeit. Die giftige Wirkung einer großen 
Zigarette, die auf leeren Magen in der Früh geraucht wird, ist zehnmal so hoch 
wie die Wirkung derselben Zigarette, die nach dem Mittagessen konsumiert wird. 

– 1427 –



f) Das Gift ist auch abhängig von den anderen Substanzen, mit denen es zu-
sammen eingenommen wird. Die Wirkungen von Tee und Kaffee mit derselben 
Menge an Koffein sind unterschiedlich. Genauso sind die Giftauswirkungen von 
Wein und Absinth, die dieselbe Menge an Alkohol beinhalten, unterschiedlich. 

Diese sechs Beispiele können sogar durch andere Tatsachen bis zu 6x6 vermehrt 
werden. So viel sollte jedoch genügen, um die Schwierigkeit der Definition des 
Giftes zu erläutern. 

Tabak: Nikotin ist der Hauptwirkstoff des Tabaks, der überall erhältlich ist 
und teurer ist als Grundnahrungsmittel. Weniger als ein Tropfen dieser Substanz, 
die zu den schrecklichen Giften zählt, ist für den Menschen tödlich. Ein Spatz, 
vor dessen Schnabel ein in Nikotin getauchter Glasstab gehalten wird, stirbt 
sofort. Das Nikotin, das sich in einer einzigen Zigarette befindet, tötet zwei Men-
schen, wenn es unter die Haut gespritzt wird. Im Tabakrauch gibt es neben 
Nikotin viele weitere intensive Gifte. Beispielsweise enthält ein Zigarettenrauch 
ein Milligramm Cyanidsäure, fünf Prozent Kohlenmonoxid, Ammoniak und 1,5 
Prozent Schwefelwasserstoff. In medizinischen Büchern wird, bevor die physio-
logische Wirkung des Rauchens beschrieben wird, folgendes Beispiel gegeben: 
Ein 108-jähriger alter Mann in Deutschland sagt zu denjenigen, die gekommen 
sind, um ihm zum Geburtstag zu gratulieren, dass er seit hundert Jahren rauche 
und dass seine derzeitige Stärke und Vitalität vom Rauchen herrühre. 

Eine Zigarette zu rauchen bedeutet, den Tabak im getrockneten Zustand, 
also die darin befindlichen trockenen Substanzen verdampfen zu lassen und in 
den gasförmigen Zustand zu überführen. Während die Zigarette angezündet ist, 
werden 25 % des Nikotins vernichtet und 30 % gelangen mit dem Rauch in die 
Luft. Obwohl 45 % aus dem Inneren der Zigarette in den Mund gezogen werden, 
verbleiben zwei Drittel davon in flüssiger Form im kalten Teil der Zigarette und 
nur 15 % des Nikotins gelangen in den Mund. Je kürzer der Abstand zwischen 
dem brennenden Bereich der Zigarette und dem Mund ist, desto mehr Nikotin 
gelangt in den Körper. Somit sind dünne lange Zigaretten leichter als dicke kurze 
Zigaretten. Wer vor dem Nikotineffekt geschützt werden möchte, sollte die Zi-
garette in der Hand halten, nicht im Mund. Mit starken Zigaretten sind keine 
Zigaretten gemeint, deren Nikotingehalt höher ist, sondern Zigaretten, die dem 
Körper beim Rauchen mehr als 15 % Prozent Nikotin zuführen. Mit der Menge 
an Nikotinaufnahme verhält es sich wie folgt: Bei trockenem Tabak mehr als bei 
feuchtem, bei losen, eingerollten Zigaretten mehr als bei engen und harten Zi-
garetten, diejenigen, die schnell ziehen, nehmen mehr Nikotin ein als diejenigen, 
die langsamer ziehen, diejenigen, die in ihre Lungen ziehen, mehr als diejenigen, 
die Tabak schnupfen, und diejenigen, die schnupfen, nehmen mehr auf als dieje-
nigen, die nur paffen. Ein beachtlicher Teil des Nikotins, welches in den Mund 
gelangt, gelangt mit dem Speichel in den Magen und lässt den Appetit vergehen, 
indem es das Magensekret verringert. Demnach ist an Orten, an denen Personen 
speisen, das Rauchen und die Belastung der Raumluft mit Zigarettenrauch ein 
großes Vergehen. Aus diesem Grund wird das Rauchen von Zigaretten in vielen 
Fiqh-Büchern als makrūh tabʿan (verpönt aufgrund seiner Natur) bezeichnet 
[nicht aber als makrūh scharʿan, also nicht als makrūh im religiösen Sinne]. 
Nikotin gelangt durch die Membranen im Mund und Magen ins Blut. Die Leber 
fängt das meiste davon ein, zersetzt es und wandelt es in Harnstoff um. Daher 
können diejenigen, die übermäßig rauchen, Uricosis und Rheuma bekommen. 
Ohnehin gilt der Grundsatz, dass alles Übermäßige schädlich ist. Im Blut zirku-
lierendes Nikotin reizt die Nebennieren, erhöht die Adrenalinausschüttung und 
erhöht den Blutdruck, und die Adern in der Haut werden verengt und die Farbe 
verblasst. Es stimuliert den Darm und dies führt zu Durchfall. Da es die Gallenwege 

– 1428 –



verengt, können diejenigen, die eine schwache Galle und Leber haben, nicht viel 
Tabak ertragen. Den Einfluss auf das Gehirn kennt man noch nicht genau. Nikotin 
wird aus dem Körper sehr langsam ausgeschieden. Nikotin erscheint im Urin 
einer Person, die am Freitag angefangen hat zu rauchen, erst am darauffolgenden 
Freitag. Das beste Erkennungsinstrument für Nikotin sind Blutegel. Dieses Tier, 
das sehr empfindlich auf Nikotin reagiert, beginnt sogar in einem Wasser mit 
vier Millionstel Nikotinanteil zu schrumpfen. Es ist erwiesen, dass übermäßiges 
Rauchen giftig ist. In Büchern steht geschrieben, dass zwei Brüder, die im Wett-
bewerb miteinander Tabak konsumierten, zusammen bei der siebzehnten Pfeife 
starben. Ebenfalls steht geschrieben, dass ein Vater nach dem Rauchen ein zwei 
Tage altes Kind zwanzig Minuten lang in den Armen hielt und das Kind anschlie-
ßend schwer an Nikotinvergiftung erkrankte. Doch Nikotin schadet nicht den 
erwachsenen Menschen, die sich langsam und mit der Zeit an das Nikotin gewöhnen 
und es entsprechend ihren Gewohnheiten benutzen. Die schrecklichen Geschichten 
darüber, dass das Rauchen Tuberkulose, Krebs und Arteriosklerose fördert, 
haben sich als völlig falsch erwiesen. Es ist gewiss, dass bei denjenigen, die an 
diesen Krankheiten leiden, die Zahl der Nichtraucher keineswegs geringer ist 
als die Zahl der Raucher. 

Im Februar 1964 hielt Dr. Alvan L. Barach, ein Spezialist für Brustkrankheiten, 
eine Rede bei der New York State Medical Association in Amerika und sagte, 
dass es keine Beweise dafür gebe, dass Menschen, die beim Rauchen den Rauch 
nicht tief inhalierten, Lungenkrebs bekommen. Das Ergebnis der Untersuchungen 
des US-Gesundheitsministeriums, bei denen monatelang Hunderte von Ärzten 
und Chemikern beschäftigt waren, wurde vom Staat im Herbst 1963 in den Zei-
tungen veröffentlicht. In diesem Artikel heißt es: „Bei Menschen, die viel rauchen, 
tritt Krebs häufiger auf. Es wurde festgestellt, dass die Ursache von Krebs nicht 
Tabak ist, sondern Teer, der beim Verbrennen von Zigarettenpapier entsteht. 
Daher sollte man den Tabak nicht in Form einer Zigarette rauchen, sondern in 
Form einer Tabakblattrolle, Pfeife, Wasserpfeife oder eines Zigarettenmund-
stücks.“ Es wurde nicht festgestellt, dass Tabakrauch eine krebserzeugende Sub-
stanz, d. h. ein krebserregendes Protein enthält. Es ist nicht möglich, dass bei 
Tieren, die übermäßigem Rauch ausgesetzt werden, Tumore entstehen. Deshalb 
haben die Forscher diese Arbeit in die Statistik aufgenommen. Der oben verfasste 
amerikanische Bericht wurde ebenfalls auf der Grundlage von Statistiken und 
nicht auf der Grundlage medizinischer oder wissenschaftlicher Beweise veröf-
fentlicht. Daher hat dieser Bericht das Problem nicht geklärt und behoben. Tat-
sächlich akzeptieren viele Ärzte in Europa und Amerika diesen Bericht und 
diese Erklärungen nicht blind. In der 12. Ausgabe der Apothekenzeitschrift aus 
dem Jahre 1970 heißt es, dass in den USA festgestellt wurde, dass die Todesfälle 
infolge eines Herzinfarktes bei Rauchern sechzehnmal weniger auftreten als bei 
Nichtrauchern. In Amerika wurde beobachtet, dass Nikotin die Bildung von Nor-
adrenalin beeinflusst. Dies wiederum zeigt, dass Rauchen geistige Müdigkeit ver-
hindert. 

Es mag sein, dass einige Personen empfindlich und allergisch auf Nikotin rea-
gieren. Dieser Umstand ähnelt dem, dass genauso auch einige Menschen emp-
findlich und allergisch auf Eier und Erdbeeren reagieren. Wenn solche Personen 
rauchen, führt dies bei ihnen zu Verdauungs- und Nervenstörungen, Herzklopfen, 
Krämpfen und erhöhtem Blutdruck. Doch bei 90 % der Tabakkonsumenten und 
insbesondere bei erwachsenen Menschen, die wenig rauchen, ist nichts von dem 
zu beobachten. Somit kann Tabak, der von einem erwachsenen Menschen in klei-
nen Mengen konsumiert wird, aus gesundheitlicher Sicht nicht als harām bezeichnet 
werden. So eine Behauptung widerspricht der Empirie und der Wissenschaft. 

– 1429 –



Doktor Gautier schreibt im französischen Magazin Formulaire, welches in 
Paris veröffentlicht wurde, dass dunkler Tee und Kaffee den Schaden des Rauchens 
beseitigen. Gegen eine Tabakvergiftung empfiehlt er, einen Kaffeelöffel Tannin 
oder Thuja-Pulver oder einen Tropfen Jodtinktur in ein Glas Wasser zu geben, 
dieses zu trinken und sich anschließend hinzulegen und gut zu bedecken. 

Giftgase und Schutzvorkehrungen: Damit eine giftige Substanz im Kampf 
eingesetzt werden kann, muss es einige taktische Voraussetzungen erfüllen, und 
es ist nicht einfach, diese in jedem Gift zu sammeln. Daher wurden von den drei-
tausend giftigen Substanzen, die die chemische Industrie für den ersten Weltkrieg 
bereitgestellt hat, nur dreißig Stück verwendet und bis zu zwölf von ihnen waren 
nutzbringend. Gaswaffen spielten in diesem Krieg eine Rolle, und zwar nicht, 
indem sie beim Feind Verluste verursachten, sondern indem sie diese geistig 
schwächten. Mit dem Vorhandensein von Schutzmitteln gegen jedes neue Gas 
und dem Aufkommen der Gasdisziplin auf den Kontinenten ist die Angst vor 
dieser Waffe verschwunden. 

Heutzutage besteht für eine Nation, die über gute Schutzmittel sowie deren 
Verwendung und Ausbildung verfügt, keine Gasgefahr. In zukünftigen Kriegen 
wird jede neue Waffe und Bombe, die zuerst herauskommt und die Schutzmittel 
überwindet, eine Rolle spielen, bis ein Schutzmittel gefunden wird, und mögli-
cherweise erhebliche Auswirkungen auf den Kriegsausgang haben. 

Elektronische Geräte: Den Begriff Elektronik sollte man mit dem Begriff 
Elektron nicht verwechseln. Der Begriff Elektronik ist der Name eines Wissen-
schaftszweigs. Dieser Wissenschaftszweig basiert auf elektromagnetischen Wel-
len. 

An dem dünnen Kupferdraht auf der zweiten Rolle einer Induktionsspule 
sind die beiden Enden der Mehrfachwicklungen mit zwei kleinen Kugeln ver-
bunden. Bei zwei nahen beieinander liegenden Kugeln ist die eine mit der Antenne 
[Kupferdraht mit Spannung] und die zweite mit der Wasserleitung, also mit dem 
Boden, verbunden. Der Elektronensprung erfolgt in Form eines Funkens zwischen 
den beiden Kugeln, wenn der Strom von der Batterie über den dicken Kupferdraht 
an die wenigen Spulen im Inneren angelegt wird. Die Elektronen bewegen sich 
millionenfach pro Sekunde zwischen Antenne und Erde. Die Anzahl der Zyklen 
pro Sekunde wird Frequenz des Wechselstroms genannt. Die Frequenz des elek-
trischen Stroms, den wir in unseren Häusern verbrauchen, beträgt fünfzig. Wech-
selströme, deren Frequenzen Zehntausende überschreiten, werden als „hochfre-
quent“ bezeichnet. Um die Drähte, die elektrischen Strom leiten, wird ein Mag-
netfeld erzeugt. Der elektrische Fluss zwischen der Antenne und dem Boden er-
zeugt ebenfalls ein starkes Magnetfeld. Dieses Magnetfeld breitet sich in Form 
von Wellen im Raum aus. Da sich die Richtung und Intensität dieser Wellen, die 
elektromagnetische Wellen genannt werden, ändern, treten in geschlossenen 
Kreisläufen, in denen sie vorkommen, wie beispielsweise in Antennen, Indukti-
onsströme auf. 

Heute werden mit Hochfrequenzgeneratoren und Triodenlampen elektrische 
Schwingungen und damit elektromagnetische Wellen erzeugt. Damit werden 
Funkgeräte, Radios, Radar und Computer betrieben. Die interne Struktur von 
Computern besteht aus winzigen Transistoren und Dioden, von denen fünftausend 
in einen Ring passen, und tausenden komplizierter elektrischer Schaltkreise, die 
sie verbinden. Die Herstellung und Erkennung dieser erfolgt durch Computer 
und Roboter.  

Im Eingabeteil des Computers werden in die Maschine Lochkarten bzw. Loch-
streifen, die mit speziellen Lochkartenstanzern gestanzt wurden und deren Löcher 

– 1430 –



einen bestimmten Buchstaben oder ein bestimmtes Zeichen wiedergeben, oder 
ein Programm eingegeben, das den seitens eines Lochkartenstanzers auszufüh-
renden Prozess anzeigt. Das Programm wird von Spezialisten mit den speziellen 
Zeichen auf die Weise entwickelt, dass die Maschinen die gewünschte Arbeit er-
ledigen. Das einmal vorbereitete Programm kann ein Stapel Lochkarten sein, 
die jedes Mal für einen bestimmten Auftrag verwendet werden können. Nach 
dem Programmablauf werden die Ergebnisse ausgegeben. Mit dem Prozess im 
Eingabeteil werden in kurzer Zeit Ergebnisse erzielt. Die Löcher in der Lochkarte 
sorgen dafür, dass die Stromkreise geöffnet und geschlossen werden. 

Der Computer speichert die ihm gegebenen Informationen und Programme 
an einem Ort, der als Speicherplatz bezeichnet wird. Dieser Teil besteht aus hun-
derttausenden von Magnetkreisen, die als Kern bezeichnet werden und die aus 
ferromagnetischen Ringen bestehen, durch die ein Draht verläuft. Sechs Kerne 
verbinden sich und bilden zusammen Positionen, die man sich wie nummerierte 
Postfächer in einem Postamt vorstellen kann. Jede Position zeichnet Informationen 
wie ein Band auf, das gemäß der Richtung des Stroms durch seine Kerne mag-
netisiert wird. Die Ein- und Ausgabe dieser Informationen kann fünftausend 
Mal pro Sekunde durch diese Positionen erfolgen. 

Transaktionen werden im zentralen Teil durchgeführt. Er kann in einer 
Sekunde zwischen eintausend und viertausend Additionen und Subtraktionen, 
zwischen fünfundzwanzig und zweihundertfünfzig Multiplikationen und Divisionen 
und fünftausend logische Operationen ausführen. Achthundert Ungleichungen 
und achthundert Gleichungen kann eine Person, ohne zu essen oder zu trinken 
in zweihundertfünfzig Jahren und ein Computer in wenigen Stunden lösen. Für 
neue Entdeckungen in Wissenschaftszweigen, um die notwendigen Berechnungen 
zum Verständnis der Gebetszeiten und für die Diagnose von Krankheiten und 
den Betrieb von Fabriken mit wenig Fachleuten die erforderliche Arbeit durch-
zuführen, werden elektronische Rechenmaschinen (Roboter) verwendet. Roboter 
bedeutet Maschinenmensch. Sie unterrichten in Schulen und zu Hause anstelle 
von Lehrern und lösen Probleme. Um die Standorte von Schiffen und Flugzeugen 
zu ermitteln, die Reichweite zu berechnen, bei der Abwurfkontrolle auf Kriegs-
schiffen, bei Wettervorhersagen, bei Radarantwortbake, die Flugzeugen und von 
der Rampe abgefeuerten Raketen den Weg weisen, werden immer elektronische 
Geräte verwendet. Funkgesteuerte Flugzeuge, Raketen und Interkontinentalra-
keten sind Orte, an denen elektronische Informationen verwendet werden. 

Die Amerikaner schickten 1975 die Viking 1 Sonde, die mit einem elektroni-
schen Rechner Untersuchungen durchführen kann, zum Mars. Dieses Gerät 
landete im Juli 1976 auf dem Mars, nachdem es in elf Monaten sechsundfünfzig 
Millionen Kilometer zurückgelegt hatte. Sie hat mit den Untersuchungen be-
gonnen. Sie entnahm eine Probe vom Boden, führte biologische, physikalische 
und chemische Analysen durch und meldete diese dem wissenschaftlichen Zentrum 
von Pasadena. Es wurde herausgefunden, dass sich im Boden des Mars viel Sau-
erstoffgas und radioaktiver Kohlenstoff befand. Einer der wichtigsten Lebens-
erforschungsspezialisten in Pasadena, Dr. Herold Klein sagte, dass die Nachrichten, 
die die Viking 1 Sonde gesendet hat, sehr aufregend waren. 

Die Russen verwendeten den größten Teil ihrer Militärausgaben für Spiona-
ge-Arbeiten. Die Geheimnisse der Elektronikindustrie, die sie von den Ameri-
kanern gestohlen haben, wurden festgestellt und mit offiziellen Berichten veröf-
fentlicht. 

 
 

– 1431 –



55 — DER TOD UND DIE VORBEREITUNG  
AUF DEN TOD 

Die nachfolgenden Informationen wurde der Abhandlung „Sefer-i Ākhiret“ 
von Sayyid Abdulhākim ibn Mustafā Efendi, möge Allah sich seiner erbarmen, 
entnommen. Diese Abhandlung wurde nicht gedruckt. 

Männer und Frauen, die Glauben haben und verstandes- und geschlechtsreif 
sind, werden „Mukallaf“ (rechtlich verantwortlich) genannt. Es ist eine Sunna, 
dass rechtlich verantwortliche Muslime oft an den Tod denken. Denn oft an den 
Tod zu denken führt dazu, dass man sich an die Gebote klammert und sich vor 
den Sünden in Acht nimmt, und es bricht den Wagemut, Verbotenes zu begehen. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Denkt oft an den Tod, der den Lüsten 
und Vergnügungen ein Ende setzt!“ Manche Tasawwuf-Anhänger machten es 
sich zur Gewohnheit, einmal täglich des Todes zu gedenken. Der große Gottes-
freund Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī, möge seine Seele gesegnet sein, stellte 
sich 20 Mal am Tag vor, gestorben und ins Grab gelegt worden zu sein. 

Zu sterben bedeutet nicht, dass man aufhört zu existieren. Es ist ein Ereignis, 
das die Existenz nicht auslöscht. Tod (Mawt) bedeutet, dass die Bindung der 
Seele (Rūh) zum Körper endet, d. h. die Seele den Körper verlässt. Sterben be-
deutet also, dass der Mensch von einem Zustand in einen anderen übergeht, von 
einem Haus in ein anderes zu ziehen. Umar ibn Abdulʿazīz, möge Allah sich 
seiner erbarmen, sagte: „Ihr seid nur für die Ewigkeit erschaffen worden. Doch 
ihr werdet von einer Wohnstätte in eine andere ziehen.“ Der Tod ist für den 
Gläubigen ein Geschenk, eine Gabe. Für jene, die gesündigt haben, ist er eine 
Katastrophe. Er ist eine Erleichterung für die Armen und eine Qual für die Rei-
chen. Der Verstand (Aql) ist ein Geschenk Allahs, des Erhabenen. Unwissenheit 
führt dazu, vom rechten Weg abzuirren. Unrecht ist die hässliche Seite des Men-
schen. Das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen ist Freude und Heiterkeit, 
die das Licht der Augen sind. Weinen aus Gottesfurcht ist die Polierung des Her-
zens. Schallend zu lachen, ist das Gift des Herzens. Der Mensch wünscht sich 
den Tod nicht. Doch der Tod ist besser als Fitna. Der Mensch liebt das Leben. 
Doch der Tod ist besser für ihn. Der rechtschaffene Gläubige wird durch den 
Tod von diesseitiger Bedrückung und Erschöpfung befreit. Durch den Tod der 
Unterdrücker und Ungerechten erlangen Länder und ihre Bewohner Frieden. 
Es ist angebracht, an dieser Stelle einen alten Doppelvers zu zitieren, der einem 
beim Tod eines Übeltäters unter den Feinden der Religion in den Sinn kommt. 
Der Doppelvers lautet: 

Er selbst fand keine Ruhe, gab sie niemandem, es war schwer ihn auszuhalten,  
er ist vernichtet und im Jenseits, jetzt müssen ihn die Grabbewohner aushalten. 

Die Trennung der Seele des Gläubigen von seinem Körper ist wie die Befreiung 
eines Gefangenen aus dem Gefängnis. Nach dem Tod will der Gläubige nicht 
wieder in die irdische Welt zurückkehren. Allein die Märtyrer wollen wieder in 
die irdische Welt zurückkehren und erneut zu Märtyrern werden. Das Gute der 
Welt ist verschwunden. Was zurückgeblieben ist, sind ihre Sorgen. Deshalb ist 
der Tod für jeden Muslim ein Geschenk. Allein das Grab schützt die Religion 
einer Person. Die erste der Gaben, die den Gläubigen zuteilwerden, ist die Freude 
beim Sterben. Was den Gläubigen erleichtert, ist einzig, Allah, den Erhabenen, 
zu erreichen. Für jeden Gläubigen ist der Tod besser als sein Leben. Der Tod ist 
auch für die Ungläubigen nützlich. 

Ihr rennt dem hinterher, was schnell vergeht. Ihr schaut nicht auf das, was 

– 1432 –



auf ewig bleiben wird, sondern lauft davor weg. Wenn im Tod eines Menschen 
nichts Gutes liegt, so liegt auch in seinem Leben nichts Gutes. Der Tod wird 
geliebt, weil er zu Allah, dem Erhabenen, führt. Wenn ich einen Menschen liebe, 
liebe ich sowohl seinen Verbleib als auch sein Sterben. Möchte ein Freund denn 
nicht seinen Freund treffen? Als der Todesengel Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, den 
Propheten Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, um Erlaubnis bat, seine Seele zu ergreifen, 
sagte dieser: „Nimmt ein Freund das Leben seines Freundes?“ Aber als Allah, 
der Erhabene, mit Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, die Botschaft schickte: „Wird ein 
Freund davon absehen, seinen Freund zu treffen?“, bat er: „O mein Herr! Nimm 
meine Seele sofort!“ 

Für einen Gläubigen, der die Gebote Allahs, des Erhabenen, befolgt, gibt es 
nichts Erfreulicheres als den Tod. Ein Gläubiger, der es liebt, zu Allah, dem Er-
habenen, zu gelangen, wird sich den Tod wünschen. Der Tod ist eine Brücke, 
die den Freund zu seinem Freund führt. Das Verlangen danach, Ihn zu treffen, 
ist eine große und hohe Stufe. Ein Gläubiger, der zu dieser Stufe aufsteigt, wird 
sich nicht wünschen, dass der Tod aufgeschoben wird. Aufgrund dessen, dass er 
sich nach seinem Herrn sehnt, liebt er es, zu Ihm zu gelangen und Ihn zu sehen. 
Ein Mensch, der das Paradies liebt und sich darauf vorbereitet, wird den Tod 
lieben. Denn ohne den Tod kann das Paradies nicht betreten werden. 

Ob jemand mit Glauben sterben wird, wird im letzten Atemzug klar. Wenn 
ein Mensch diese Wohlgabe erlangt, beginnen die Segen Allahs, des Erhabenen, 
über ihn zu kommen. In diesem Moment wird er sich gewiss freuen. Glückselig 
ist derjenige, zu dem Azrāʾīl, Friede sei mit ihm, kommt und sagt: „Hab keine 
Angst. Du gehst zum Barmherzigsten aller Barmherzigen (Arhamur-rāhimīn). 
Du gelangst zu deiner eigentlichen Heimat und erlangst eine große Gabe.“ Für 
eine solche Person gibt es keinen ehrenvolleren Tag als diesen. Diese Welt ist 
eine Raststätte. Verglichen mit der anderen Welt ist sie ein Kerker. Diese ver-
gängliche Existenz ist eine Erscheinung. Wie ein Schatten weicht sie allmählich 
zurück und vergeht. In einem Hadith heißt es: „Die Menschen sind im Schlaf. 
Sie werden aufwachen, wenn sie sterben.“ Das diesseitige Leben ist wie ein 
Traum. Wenn der Tod aufweckt, wird der Traum enden und das wahre Leben 
beginnen. Der Tod eines Muslims ist Leben, und zwar ewiges Leben! 

Einem Dorfbewohner wurde gesagt, dass er sterben würde. Er wiederum 
fragte, wohin er nach seinem Tod gehen würde. Als er die Antwort „Zu Allah, 
dem Erhabenen“ erhielt sagte er: „Ich habe keine Angst mehr vor dem Tod, der 
mich zu meinem Herrn führen wird, der die einzige Quelle der Güte ist.“ 

Als Mawlāna Dschalāluddīn ar-Rūmī, möge seine Seele gesegnet sein, Azrāʾīl, 
Friede sei mit ihm, sah, sagte er: „Komm schnell, mein Lieber, komm schnell. 
Führe mich zügig zu meinem Herrn.“ 

Der Schmerz des Sterbens ist heftiger als alle diesseitigen Schmerzen, aber 
milder als alle jenseitigen Qualen. Zum Zeitpunkt, an dem der Gläubige seine 
Seele übergeben wird, wird er die Engel der Barmherzigkeit und die Huris des 
Paradieses sehen und dies wird ihm so viel Freude bereiten, dass er keinen To-
desschmerz verspüren wird. Seine Seele verlässt ihn mit Leichtigkeit, wie wenn 
man ein Haar aus der Butter zieht, und erlangt Wohlgaben. 

Jeder Muslim muss sich auf den Tod vorbereiten. Zu diesem Zweck muss er 
Reue für seine Sünden empfinden. Er muss besonders vorsichtig sein, damit auf 
ihm keine Rechte der Menschen lasten. Das heißt, er muss die Rechte begleichen 
und ihre Inhaber um Vergebung ihrer Rechte bitten. Es ist auch notwendig, die 
Rechte Allahs, des Erhabenen, zu begleichen. Das wichtigste dieser Rechte ist 
es, die fünf Säulen des Islams zu erfüllen. Eine Person, die das Gebet nicht ver-
richtet, hat die Rechte der Muslime nicht erfüllt. Denn während der Sitzposition 

– 1433 –



in jedem Gebet ist es unsere Aufgabe, für die Gläubigen zu beten, indem wir 
sagen: „Wa-alā ibādillāhis-sālihīn“ (... und mit den rechtschaffenen Dienern Al-
lahs). Diejenigen, die das Gebet nicht verrichten, berauben die Gläubigen dieses 
Bittgebets, indem sie dieses Bittgebet, das das Recht der Gläubigen ist, nicht le-
sen. 

Es ist wādschib, sich auf den Tod vorzubereiten, indem man seine Schulden 
bezahlt und die anvertrauten Dinge ihren Eigentümern zurückgibt, und ein Tes-
tament zu schreiben. Siehe auch die Seiten 1176 und 1490. 

Weil der Tod plötzlich und unerwartet kommen kann, ist es wādschib, für die 
Möglichkeit der Vollstreckung der Hadd- und Taʿzīr-Strafen zu sorgen, deren 
Vergebung nicht akzeptiert wird oder die zwar vergeben werden können, aber 
bislang nicht vergeben sind. D. h. es ist notwendig, die weltlichen Strafen für die 
Sünden, die offenkundig geworden sind, sicherzustellen. Ein Vergehen, dessen 
Vergebung nicht akzeptiert wird, ist das Schmähen unseres ehrwürdigen Propheten, 
Friede sei mit ihm. Die Hadd-Strafen, deren Vergebung akzeptiert wird, sind 
die weltlichen Strafen für Vergehen wie Unzucht, Diebstahl, Verleumdung und 
Alkoholkonsum. 

Diejenigen, die krank sind, müssen sich besonders beeilen, diese Wādschib-
Handlungen auszuführen. 

Das Bett, die Bettwäsche und die Kleidung einer kranken Person sollen sauber 
sein. Sie sollten häufig gewechselt werden. Denn Sauberkeit hat eine große Wir-
kung auf das Herz und die Seele. Und die Wirkung der Sauberkeit auf das Herz 
und die Seele ist zum Zeitpunkt des Todes wichtiger als zu anderen Zeiten. Me-
dizinische Behandlung ist erlaubt. Aber es ist Allah, der Erhabene, der die 
Heilung und die Wirksamkeit der Medizin erschafft. Wenn Allah, der Erhabene, 
es will, erschafft Er keine Wirksamkeit in der verwendeten Medizin. Wäre dies 
nicht der Fall, würde jeder Kranke nach einer Behandlung wieder gesund wer-
den. 

Schwerkranken sollen keine Scheinmedikamente per Injektion verabreicht 
werden. Das ist nämlich eine Qual für den Kranken und nicht erlaubt. Schwer-
kranke Menschen sollen nicht in ein Krankenhaus eingewiesen werden. Indem 
man den edlen Koran rezitiert und ihnen das Aussprechen des Glaubensbekennt-
nisses (Schahada) nahelegt, sollte sich sehr darum bemüht werden, dass sie zu 
Hause, im Beisein der Familie und rechtschaffener Menschen sterben. 

Während der Krankheit sollte man viel über das Wissen bezüglich des Glaubens 
sprechen. Besucher sollen darüber sprechen, und wenn niemand kommt, sollte 
der Kranke selbst aus den Büchern der Gelehrten der Ahlus-Sunna Kenntnisse 
über das Jenseits lesen. Wenn er nicht aus einem Buch lesen kann, sollte er 
darüber nachdenken. Man sollte ihm Geschichten erzählen, die auf die unendliche 
Barmherzigkeit Allahs, des Erhabenen, hinweisen, und ihn daran erinnern, dass 
Sünden nichts im Vergleich zu Seiner Barmherzigkeit sind. Die Hoffnung auf 
Verzeihung und Vergebung sollte sehr stark sein. 

Ein kranker Mensch muss mehr als zu jeder anderen Zeit darauf achten, seine 
Gebete nicht zu versäumen. Er soll sein Herz mit der Liebe zu Allah, dem Erha-
benen, füllen und sehr oft das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) sprechen. 
Er soll sehr darauf achten, die islamischen Gebote zu erfüllen. Er soll mündlich 
etwas vermachen oder ein schriftliches Testament errichten.   

Für den Kranken ist die Liebe zu Imām Alī, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, und seinen Nachkommen äußerst notwendig. Denn die Gelehrten der Ah-
lus-Sunna sagen einstimmig, dass die Liebe zur Ahl al-bayt dazu führt, im letzten 
Atemzug mit Glauben ins Jenseits überzugehen.  

– 1434 –



Ein Mensch im Sterbebett sollte die Sure al-Ikhlās [also Qul huwallāhu ahad] 
sehr oft lesen. Gegenüber dem Sterbebett sollte eine eingerahmte Inschrift des 
Einheitsbekenntnisses aufgehängt werden. 

Ein Wechsel der Position des Bettes oder des Zimmers verschafft dem Kranken 
Erleichterung. Wenn möglich, sollte sich der Kranke im Zustand der Gebetswa-
schung befinden. Da Frauen wie Bedienstete, Köchinnen und Krankenschwestern 
nicht mahram sind, stellen sie ein großes religiöses Problem dar. Die Tochter 
eines kranken oder alten Mannes kann nicht den Platz seiner Frau einnehmen. 
Sie kann seine intimen Dienste nicht verrichten. Um sich vor Harām zu schützen, 
müssen kranke und alte Männer die Frau ehelichen, die ihm dient. Ohne auf das 
Gerede und Lästern zu achten, soll er eine Frau, auch wenn sie jung ist, haben, 
mit der er den Eheschluss (Nikāh) vollzogen hat. 

Besucher sollten nicht zu lange bei dem Kranken sitzen. Selbst wenn es sich 
um Personen handelt, die der Kranke liebt, sollen sie frühzeitig gehen. Wenn 
der Kranke anbietet, zu bleiben, sollen sie noch etwas bleiben und nach einer 
Weile um Erlaubnis fragen, und wenn er nicht erneut anbietet, zu bleiben, sollen 
sie gehen. Es ist nicht richtig, niemanden in das Zimmer eines Schwerkranken 
zu lassen. Rechtschaffene Leute sollten das Zimmer betreten und dort so lange 
bleiben, wie es braucht, um einmal die Sure al-Ikhlās zu lesen, selbst wenn der 
Kranke das nicht will. Man soll den Kranken hiervon nicht berauben mit der 
Ausrede, dass der Arzt gesagt hat, dass niemand ihn sehen oder mit ihm sprechen 
darf. Rechtschaffene Leute sollten das Zimmer betreten und die Sure Yasīn 
lesen. Es ist auch nützlich, wenn sie heimlich rezitiert wird. 

Neben dem Kranken sollten keine interessanten Dinge gesagt werden, die 
seine Krankheit verschlimmern könnten, und es sollten keine Gespräche über 
Themen wie Zeitungen, Geschichten, Vermögen, Handel, Politik und Regierungen 
geführt werden. 

Die Person im Sterbebett sollte essen, was halāl ist und was, soweit es möglich 
ist, mit der Basmala und Bittgebeten von Personen zubereitet wurde, die im Zu-
stand der Gebetswaschung und wachen Herzens sind. 

Neben dem Kranken sollte über Geschichten und Worte von Gottesfreunden, 
Gelehrten und Rechtschaffenen gesprochen und die Liebe des Kranken zu diesen 
Menschen erhöht werden. Das Nennen der Namen von Gottesfreunden lässt 
Barmherzigkeit erlangen.  

Wenn sich die Symptome des Todes zeigen, sollen Kinder, Personen im Zustand 
großer ritueller Unreinheit und menstruierende Frauen nicht in das Zimmer des 
Verstorbenen gelassen werden. Es muss sehr darauf geachtet werden, dass sich 
keine Bilder im Zimmer und gar im Haus befinden. Ein paar gelehrte und recht-
schaffene Muslime sollten bei ihm sein und versuchen, ihn dazu zu bringen, das 
Einheitsbekenntnis zu sprechen, ohne ihn zu zwingen. Er darf nicht dazu gedrängt 
werden, es zu sprechen; diejenigen, die bei ihm sind, sollten es laut genug sagen, 
damit er es hört, aber er darf nicht überdrüssig gemacht werden. Wenn er es 
einmal gesagt hat, soll er nicht dazu angehalten werden, es noch einmal zu sagen. 
Sagt er andere Dinge, soll er daran erinnert werden, das Einheitsbekenntnis noch 
einmal zu sprechen. D. h. sein letztes Wort soll das Einheitsbekenntnis sein. Es 
ist sunna für diejenigen, die bei ihm sind, einmal „Lā ilāha illallāh“ zu sagen, 
ohne ihn zu zwingen. Es wäre angebracht, dass diejenigen, die ihn an das Ein-
heitsbekenntnis erinnern, nicht seine Gegner oder Erben sind. Wenn niemand 
anderes zur Verfügung steht, erinnert ein Erbe ihn daran. 

Es ist eine wichtige Sunna, in der Gegenwart des Kranken die Sure Yasīn zu 
rezitieren. In einem Hadith heißt es: „Ein Kranker, neben dem die Sure Yasīn 

– 1435 –



gelesen wird, wird mit Wasser gesättigt sterben und das Grab gesättigt betreten.“ 
D. h. er wird den durch das Sterben verursachten Durst nicht spüren. Da die 
Sure Yasīn über die Dinge berichtet, die sich am Jüngsten Tag ereignen werden, 
erklärt, dass diese Welt vergänglich ist, und die Gaben im Paradies und die 
Strafen in der Hölle mitteilt, hätte der Kranke, wenn sie in seiner Gegenwart ge-
lesen wird, die Dinge gehört, die dazu führen, mit Glauben ins Jenseits überzu-
gehen. Die Sure ar-Raʿd zu lesen, erleichtert den Austritt der Seele. Wenn der 
Mensch stirbt, wird er nach der hanafītischen Rechtsschule unrein (nadschs). 
Der edle Koran wird nicht neben ihm gelesen, aber er kann gegenüber von ihm 
und leise gelesen werden. Nach den anderen drei Rechtsschulen wird er nicht 
unrein. 

Auch die Toten hören den gelesenen Koran und ziehen daraus Nutzen. Es ist 
sunna für diejenigen, die einen Leichnam tragen oder ein Grab besuchen, einen 
Teil des edlen Korans für das Wohlgefallen Allahs zu lesen und den Lohn der 
Seele des Verstorbenen zu widmen, ohne an eine materielle Gegenleistung zu 
denken. 

Es ist sunna, den Sterbenden Wasser trinken zu lassen. Wenn man sieht, dass 
er Wasser braucht, wird es wādschib. Dies wird noch stärker wādschib, wenn 
man sieht, dass er sich nach dem Trinken erleichtert fühlt. In einem Hadith heißt 
es, dass der Satan in jenem Moment dem Sterbenden reines Wasser zeigt und 
sagt: „Ich werde dich davon trinken lassen, wenn du sagst: ,Ich habe niemanden, 
den ich anbetete, außer dir.‘ “ Das Lesen der Sure Yasīn hat zehn Nutzen: 

1. Der Hungrige wird gesättigt. D. h. es wird ihm von unerwarteter Stelle Es-
sen/Versorgung zukommen.  

2. Der Durstige wird Wasser finden, bis sein Durst erlischt. 
3. Derjenige, der keine Kleidung hat, wird Kleidung finden.  
4. Der Kranke, dessen Todeszeitpunkt noch nicht gekommen ist, wird gene-

sen. 
5. Der Kranke, dessen Todeszeitpunkt gekommen ist, wird keinen Todes-

schmerz spüren. 
6. Wenn er stirbt, werden die Engel des Paradieses zu ihm kommen und sich 

ihm zeigen.  
7. Der Mensch wird sicher werden vor dem, was er fürchtet. 
8. Der Reisende und der Einsame werden jemanden finden, der ihnen hilft. 
9. Es wird für Unverheiratete leicht werden, zu heiraten.  
10. Verloren gegangene Sachen werden gefunden. 
Allerdings muss sie gelesen werden, indem man diese Dinge beabsichtigt und 

daran glaubt. 
Unser Prophet, Friede sei mit ihm, sagte: „Wenn neben dem Sterbenskranken 

eine Sure gelesen wird, kommt für jeden Buchstaben ein Engel und betet dafür, 
dass seine Seele ihn mit Leichtigkeit verlässt. Während er gewaschen wird, 
befinden sie sich bei ihm. Sie begleiten seinen Leichnam. Sie sind bei seinem 
(Toten-)Gebet anwesend. Bei der Beerdigung sind sie bei ihm. Sie sprechen stets 
Bittgebete für ihn.“ In einem anderen Hadith heißt es: „Wenn in der Gegenwart 
eines muslimischen Kranken die Sure Yasīn gelesen wird, wird der Engel namens 
Ridwān ihm Paradiestrank bringen. Er wird seine Seele gesättigt mit Wasser 
übergeben. Er wird das Grab gesättigt betreten. Er wird kein Wasser brauchen.“ 

Der Kranke muss auf die Vergebung und Barmherzigkeit Allahs, des Erha-
benen, vertrauen und sagen: „Mein Herr wird mir vergeben.“ Allah, der Erhabene, 
sagt in einem Hadith qudsī: „Ich werde Meinen Diener so empfangen, wie er es 

– 1436 –



von Mir erwartet. Erwartet also immer Gutes von Mir!“ Der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, sagte drei Tage vor seinem Ableben: „Übergebt eure Seele 
in der Hoffnung auf die Güte Allahs, des Erhabenen!“ Es ist sunna für diejenigen, 
die bei einem Kranken sind, Dinge zu sagen, die seine Hoffnung auf Güte erhöhen, 
und ihn daran zu erinnern, dass wir die Vergebung unseres Herrn erhoffen. Wenn 
man sieht, dass er sich im Zustand des Todes befindet, wird es wādschib, Dinge 
zu sagen, die seine Hoffnung auf Barmherzigkeit erhöhen. Hat er einige Gebete 
versäumt, ist es sunna, ihn dazu zu bewegen, Reue für seine Sünden zu empfin-
den. 

Sobald er stirbt, müssen seine Schulden umgehend bezahlt werden. Solange 
seine Schulden nicht bezahlt sind, kann seine Seele nicht den Rang der Guten 
erreichen. Auch das Brautgeld (Mahr), das der Mann seiner Ehefrau seinerzeit 
nicht bezahlt hat, zählt zu seinen Schulden. Ebenso sind nicht entrichtete Zakāt 
und Fitra, die sich angesammelt haben, seine Schulden, und genauso auch Dinge, 
die er gestohlen oder usurpiert hat. Wenn es nicht möglich ist, seine Schulden 
vor der Beerdigung zu begleichen, nimmt einer der Walīs (also der nahen Ver-
wandten) des Verstorbenen seine Schulden mit der Praxis der „Hawāla“ (Schuld-
übernahme) auf sich. Die Schulden gehören dann ihm. Mit der Zustimmung der 
Inhaber der Rechte wird der Verstorbene also von seinen Schulden befreit. Von 
nun an obliegen die Schulden dem nahen Verwandten. Obwohl dieser Weg nicht 
ganz der Methode der Hawāla entspricht, ist er im Islam wegen der großen Be-
dürftigkeit des Verstorbenen erlaubt worden. Der Gesandte Allahs, Friede sei 
mit ihm, wollte einst nicht für einen verschuldeten Verstorbenen das Gebet ver-
richten. Als sich der Prophetengefährte Abū Qatāda al-Ansārī, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, bereit erklärte, die Schulden des Verstorbenen mit der ge-
nannten Methode zu übernehmen, akzeptierte der Gesandte Allahs, sein Toten-
gebet zu verrichten. Die Schulden des Verstorbenen betrugen zwei Dinar, d. h. 
zwei Mithqāl [zwei geprägte Goldmünzen mit einem Gewicht von je 4,8 Gramm], 
und der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, fragte Abū Qatāda: „Sind diese 
Schulden von zwei Goldmünzen auf dich übergegangen und ist der Tote somit 
von diesen Schulden befreit worden?“ Als Abū Qatāda dies bejahte, verrichtete 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, das Totengebet. Wie man sieht, wird 
der Verstorbene auch dann von seinen Schulden befreit, wenn ein Fremder die 
Schulden übernimmt. Es wäre angemessen, wenn derjenige, der die Schulden 
übernimmt, zum Gläubiger sagt: „Mach den Verstorbenen halāl (vergib ihm 
deine Rechte)!“ Durch diesen Akt des Vergebens wird der Verstorbene vollständig 
von seiner Schuld befreit. 

Nachdem der Verstorbene entweder auf diese Weise oder auf andere vom 
Islam vorgeschriebene Weise von den Rechten anderer befreit wurde, wird es 
notwendig, sein Vermächtnis (letzter Wille/Testament) zu erfüllen. Ein Ver-
mächtnis, das das Begehen einer Sünde verlangt, ist nicht wirksam. Solche Ver-
mächtnisse werden nicht erfüllt. Auf diese Weise wird der Verstorbene nicht des 
Lohnes und der Bittgebete beraubt, die das Resultat seines Vermächtnisses sind. 

Es ist nicht erlaubt, sich den Tod zu wünschen, um sich von einer Krankheit 
oder weltlichen Schwierigkeiten zu befreien. Es ist eine Sunna, von Allah, dem 
Erhabenen, aus Angst vor religiösen Schwierigkeiten und Fitna den Tod zu wün-
schen. Das Gleiche gilt für den Wunsch, auf dem Weg Allahs ein Märtyrer zu 
werden. Es ist auch erlaubt, sich den Tod zu wünschen, wenn man sich in Mekka 
oder Medina oder in der Nähe des Grabes eines Gottesfreundes befindet. 

Es ist mustahabb, sich den Tod zu wünschen, weil man es liebt, zu Allah, dem 
Erhabenen, zu gelangen. In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand es liebt, zu 
Allah, dem Erhabenen, zu gelangen, liebt auch Allah es, zu ihm zu gelangen.“ 

– 1437 –



Medizinische Behandlung, d. h. einen Arzt aufzusuchen und Medikamente 
zu nehmen, ist sunna. In einem Hadith heißt es: „Behandelt eure Krankheiten! 
Denn Allah, der Erhabene, hat für jede Krankheit ein Heilmittel und eine Medizin 
erschaffen, außer für den Tod.“ 

Im zweiten Band des Buches al-Mawāhib al-ladunniyya steht geschrieben, 
dass unser Prophet, Friede sei mit ihm, drei Arten von Medizin verwendete: Er 
las Koranverse und Bittgebete. Er benutzte Medikamente, die wissenschaftlich 
entwickelt wurden. Er verwendete beides gemischt. Er pflegte zu sagen: „Wer 
vom edlen Koran keine Heilung erwartet, dem wird keine Heilung zuteil.“ Die 
Hadithe, die mitteilen, dass das Lesen der Sure „al-Fātiha“ Heilung gegen Krank-
heiten ist, stehen in den Tafsirbüchern Tafsīr al-Baydāwī und Tafsīr al-Tscharkhī 
sowie im Tafsīr al-Mazharī von Thanāʾullāh ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner 
erbarmen, geschrieben. Imām al-Quschayrī, möge Allah sich seiner erbarmen, 
sagt: „Die sechs Heilungsverse (Āyāt asch-schifā) werden auf einen Teller ge-
schrieben und durch Hinzugabe von Wasser aufgelöst. Wenn der Kranke davon 
trinkt, gewährt Allah, der Erhabene, Heilung. Koranverse und Bittgebete führen 
definitiv zur Heilung. Aber die dafür vorgesehenen Bedingungen müssen beachtet 
werden. Der Lesende oder Schreibende und der Kranke müssen an die Heilungs-
wirkung glauben. Der Kranke muss sich von schädlichen Nahrungsmitteln und 
zweifelhaften Medikamenten fernhalten, extreme Kälte meiden, das tun, was 
notwendig ist, und sich von Harām und Unrecht fernhalten. In einem Hadith 
heißt es: „Das Bittgebet, bei dem Allah, der Erhabene, vergessen wird, wird 
nicht erhört.“ Wenn der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, krank war, las er 
die zwei Suren, die mit „Qul aʿūdhu“ beginnen, und hauchte sie auf sich selbst. 

Die Heilungsverse (Āyāt asch-schifā) sind folgende: Das Ende von Vers 14 
der Sure at-Tawba, der mittlere Teil von Vers 57 der Sure Yūnus, der mittlere 
Teil von Vers 69 der Sure an-Nahl, der Anfang von Vers 82 der Sure al-Isrā, 
Vers 80 der Sure asch-Schuʿarā und der mittlere Teil von Vers 44 der Sure Fussilat. 
Mit einer farbigen Flüssigkeit, z. B. Safranwasser, werden diese in eine Schale 
geschrieben, und die Schrift wird in Regenwasser aufgelöst. Die Ehefrau wird 
gebeten, einen Teil des Brautgeldes zu schenken, und mit dem Geld wird Honig 
gekauft. Der Honig sollte mit diesem Wasser vermischt und vom Kranken ge-
trunken werden. Ebenso ist es möglich, die Heilungsverse im Zustand der Ge-
betswaschung auf ein Stück Papier zu schreiben und dieses Papier in ein Gefäß 
mit Wasser zu legen. 

Am Ende des Buches Tuhfa heißt es bei der Erläuterung der 13. fanatischen 
Glaubensüberzeugung der Schiiten wie folgt: Als der ehrwürdige Imām Alī ar-
Ridā nach Nischapur kam, empfingen ihn mehr als zwanzigtausend sunnitische 
Gelehrte und Schüler. Sie baten ihn sehr darum, einen Hadith zu zitieren, der 
von seinen Vorfahren überliefert worden war. Unter Nennung der Namen aller 
seiner Vorfahren las der ehrwürdige Imām folgenden Hadith qudsī: „Lā ilāha 
illallāh ist Meine Festung. Wer dies liest, hat Meine Festung betreten. Und der-
jenige, der Meine Festung betreten hat, ist sicher vor Meiner Bestrafung.“ Der 
ehrwürdige Imām Ahmad ibn Hanbal sagte: „Wenn dieser Hadith zusammen 
mit den Namen seiner Überlieferer auf eine geisteskranke Person gelesen wird, 
erlangt sie ihre geistige Gesundheit wieder. Wenn er auf einen Kranken gelesen 
wird, genest er.“ Diese Tatsache wird auch von Ibn al-Athīr, möge Allah sich 
seiner erbarmen, in seinem Buch al-Kāmil erwähnt. Wie dieser Hadith auf einen 
Kranken zu lesen ist, steht im Buch Belege für das wahre Wort im Abschnitt 
„Einheit und Liebe untereinander“. 

Man sagt 25 Mal „Astaghfirullāh“, wobei man beim letzten Mal bis zu „...wa-
atūbu ilayh“ liest. Danach liest man 11 Mal die Sure „al-Ikhlās“, 7 Mal die Sure 

– 1438 –



„al-Fātiha“, 33 Mal „Allāhumma salli wa-sallim alā sayyidinā Muhammadin wa-
alā āli sayyidinā Muhammad“ und widmet den Lohn den Seelen unseres Propheten, 
Friede sei mit ihm, der edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden 
sein, der Gottesfreunde, möge Allah mit ihnen allen barmherzig sein, und dann 
erwähnt man die Namen der großen Gelehrten (der Silsila aliyya) und widmet 
den Lohn ihren Seelen. Dann betet man zu Allah, damit Er diesen Großen zuliebe 
Heilung gewährt. Täglich morgens und abends betet man auf diese Weise, nimmt 
die erforderlichen Medikamente ein und hält die vorgeschriebene Diät ein. Der 
große Gelehrte Abdullāh ad-Dahlawī schreibt im 28. Brief seines Buches Makātīb: 
„Ihr fragt nach Bittgebeten. Hierzu sende ich die Namen unserer Großen. Lest 
für die Seelen der Namen in der ersten Liste und zu einer anderen Zeit für die 
Seelen der Großen in der zweiten Liste die Fātiha und betet zu Allah, dem Er-
habenen, indem ihr sie zu Mittlern macht!“ Im 117. Brief schreibt er: „Fleht für 
jede eurer Angelegenheiten Allah, den Erhabenen, an, indem ihr die reinen 
Seelen der Großen als Mittler nehmt! Nehmt zu Ihm Zuflucht! Allah, der Erha-
bene, wird die Bittgebete, die durch die Vermittlung der Menschen, die Er liebt, 
gesprochen werden, annehmen und euch eure religiösen und weltlichen Bedürfnisse 
gewähren.“ Er wird entweder direkt Heilung gewähren oder Er wird den Arzt, 
die Medizin, die Er zum Mittel der Heilung gemacht hat, zu euch bringen und 
durch sie Heilung gewähren. Denn es ist Sein Brauch, durch Mittel zu erschaffen. 
Aus diesem Grund ist es sunna, die Mittel zu ergreifen. Die Namen der großen 
Gelehrten, also der Silsila aliyya, stehen am Ende des 53. Kapitels des dritten 
Abschnitts. Dass es für die Heilung sehr nützlich ist, die Kasside al-Burda zu 
lesen, steht ausführlich auf der 169. Seite des Buches Der Jüngste Tag und das 
Jenseits. 

Der Autor des Buches Tafsīr-i Azīzī, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: 
Man liest 40 Tage lang zwischen der Sunna und der Fard des Morgengebets 41 
Mal die Fātiha. Der Buchstabe „Mīm“ am Ende der Basmala wird zusammen 
mit dem Buchstaben „Lām“ der Fātiha gelesen [also in der Form “...Rahīmil-
hamdu...“]. Das Bittgebet, das danach gesprochen wird, wird angenommen. Wenn 
man es auf Wasser haucht und eine kranke oder verzauberte Person davon trinken 
lässt, wird der Kranke [dessen vorherbestimmter Todeszeitpunkt nicht gekommen 
ist] genesen und der Zauber wird gebrochen. Bei Kopf-, Zahn-, Magenschmerzen 
und jeder anderen Beschwerde sollte man 7 Mal die Fātiha lesen und auf Wasser 
hauchen. Ein Bittgebet, das nach dem Lesen einer Fātiha gesprochen wird, wird 
erhört. 

Der Autor des Tafsīr al-Mazharī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in der Auslegung von Vers 3 der Sure at-Talāq Folgendes: „Um sich vor religiösem 
und weltlichem Unheil zu schützen, pflegte Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich 
seiner erbarmen, täglich 500 Mal ,Lā hawla wa-lā quwwata illā billāh‘ zu lesen. 
Dies wird „Kalimat at-tamdschīd“ genannt. [Siehe auch Kapitel 11 im zweiten 
Abschnitt.] Zu Beginn und am Ende des Lesens las er je 100 Mal die ,Salawāt‘. 
In einem Hadith heißt es: ,Wer will, dass Allah, der Erhabene, eine Gabe gewährt 
und diese fortdauernd ist, soll viel ,Lā hawla wa-lā quwwata illā billāh‘ lesen!‘ In 
einem Hadith, der in den beiden Sahīh-Sammlungen überliefert ist, heißt es: 
,Dies ist ein Schatz der Schätze des Paradieses.‘ In einem anderen Hadith heißt 
es: ,Das Lesen von ,Lā hawla wa-lā quwwata‘ ist ein Heilmittel für 99 Sorgen, 
von denen die mildeste Hamm ist.‘ Hamm bedeutet Kummer, Trübsal und Be-
drängnis.“ 

Der Autor des Buches Fawāʾid-i Uthmāniyya, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Wenn die Fātiha, die Āyat al-kursī und die vier Suren, die mit ,Qul‘ 
beginnen, jeweils 7 Mal gelesen und dann auf eine kranke Person gehaucht 

– 1439 –



werden, wird dies gegen jedes Unheil, alle Sorgen und gegen Zauber, schädlichen 
Blick und das Beißen oder Stechen von Tieren wirksam sein. Es ist auch erprobt 
worden, sie zu lesen, auf etwas Salz zu hauchen, dann in Wasser aufzulösen und 
anschließend das Wasser trinken zu lassen und die Bissstelle damit einzureiben.“ 
Die vier Suren, die mit „Qul“ beginnen, sind die Suren al-Kāfirūn, al-Ikhlās, al-
Falaq und an-Nās. In der Abhandlung mit der Nummer 3653 aus der Abteilung 
„Laleli“ in der Süleymaniye-Bibliothek heißt es auf Seite 211: „Am Freitag zur 
Sahar-Zeit wird der nachfolgende Koranvers auf die Innenfläche der rechten 
Hand geschrieben und dann abgeleckt und geschluckt. Dadurch wird der Zauber 
gebrochen, selbst wenn er die Person seit vierzig Jahren plagt. Es handelt sich 
um Vers 99 der Sure an-Nisā von ,wa-man yakhrudsch‘ bis ,rahīmā‘.“ 

Am Ende des Buches Bustān al-ārifīn wird berichtet, dass der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, den ehrwürdigen Uthmān ibn Abil-Ās besuchte. Dieser war 
krank und litt unter großen Schmerzen. Der Gesandte Allahs sagte zu ihm: 
„Reibe die schmerzende Stelle 7 Mal mit deiner rechten Hand und sage jedes 
Mal ,Aʿūdhu bi-izzatillāhi wa-qudratihī min scharri mā adschidu wa-uhādhiru‘!“ 
Uthmān berichtete, dass er getan hatte, was ihm aufgetragen worden war, und 
dass er daraufhin vollständig genesen war. Abdullāh ibn Masʿūd sagte: Wenn je-
mand morgens und abends die ersten vier Verse der Sure al-Baqara, die Āyat al-
kursī und die darauffolgenden zwei Verse und die letzten drei Verse dieser Sure 
liest, wird der Teufel sein Haus nicht betreten. Wenn man dies auf einen Wahn-
sinnigen liest, wird er wieder gesund. Jeder, der in Bedrängnis ist, sollte sehr oft 
die „Istighfār“ lesen. 

Im Khazīnat al-asrār heißt es: Umar al-Farūq, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, berichtete, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Es wird 
Regenwasser gesammelt und darauf die Fātiha, die Āyat al-kursī, die Suren al-
Ikhlās, al-Falaq und an-Nās jeweils 70 Mal gelesen. Diejenigen, die von diesem 
Wasser an sieben aufeinanderfolgenden Morgen trinken, werden von ihren Krank-
heiten und Schmerzen befreit.“ [Es sollten sich einige rechtschaffene Muslime 
versammeln und die oben genannten Verse und Suren lesen, indem sie sie auf 
das Wasser hauchen.] Imām Ahmad, Tirmidhī, Nasāʾī, Hākim und Bayhaqī über-
liefern von Saʿd ibn Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein, dass der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Yūnus, Friede sei mit ihm, betete im Magen 
des Fisches, indem er den 87. Vers der Sure al-Anbiyā las. [Allah, der Erhabene, 
nahm sein Bittgebet an und verkündete, dass Er bis zum Jüngsten Tag die Bitt-
gebete der Gläubigen, die ihn lesen, annehmen wird.] Wenn ein Muslim diesen 
Vers liest und betet, wird Allah, der Erhabene, sein Bittgebet gewiss annehmen.“ 
Man sollte ihn 40 Mal lesen. Siehe auch den Nachsatz dieses Buches. 

 
Der vollkommene Erbe, Mudschaddid-i alf-i thānī (Erneuerer des zweiten Jahrtausends), 
in islamischen Wissenschaften ein Mudschtahid, im Tasawwuf ein Uways al-Qarānī (der 
höchste seiner Zeit). 

 
Er verbreitete den Islam, erleuchtete Muslime,  
erweckte jedermann, der große Imām ar-Rabbānī. 

 
Sein Wissen war genug, seine Taten vollkommen,  
als der Unglaube sich ausbreitete, stellte er sich wie Abū Bakr as-Siddīq dagegen. 

 
Seine Gegenwart strahlte Lichter an alle, sowohl Kommandanten als auch Gouverneure,  
er ist Nachfahre des edlen Umar, dies bezeugt Adlī. 
 

– 1440 –



56 — DIE RELIGIÖSE PFLICHT GEGENÜBER 
DEM VERSTORBENEN UND DAS LEICHENTUCH 

Der nachfolgende Abschnitt wurde aus dem Buch „ad-Durr al-mukhtār“ und 
seinem Kommentar von Ibn Ābidīn übersetzt. 

„Dschanāza“ ist die Bezeichnung für den Leichnam/Verstorbenen (Mayyit). 
Heutzutage bezeichnen wir den Sarg, in dem sich der Leichnam befindet, als 
Dschanāza. „Dschināza“ wiederum bezeichnet die Bahre und „Mawt“ bedeutet 
Tod. 

Die Anzeichen für den nahenden Tod sind, dass die Füße erschlaffen und 
sich verlängern, die Nase sich verformt und die Schläfen konkav werden. Ein 
Kranker, der sich in diesem Zustand befindet, wird auf die rechte Seite gelegt 
und sein Gesicht wird der Kibla zugewandt. Es ist sunna, ihn so zu legen. Es ist 
auch erlaubt, ihn auf dem Rücken liegen zu lassen, sodass seine Füße in Richtung 
Kibla zeigen. So wird es heutzutage praktiziert. Allerdings soll etwas unter seinen 
Kopf gelegt werden. Dadurch ist sein Gesicht der Kibla zugewandt. Wenn es 
schwierig ist, dies zu tun, ist es auch erlaubt, ihn so liegen zu lassen, wie es ihm 
leichtfällt. 

Beim Nahelegen des Einheitsbekenntnisses wäre es gut, auch „Muhammadun 
rasūlullāh“ zu sagen. Doch damit ein Ungläubiger den Glauben (Īmān) annimmt, 
muss er mit „Aschhadu“ beginnen und am Ende auch „Muhammadan abduhū 
wa-rasūluh“ sagen. 

Sobald der Tod eingetreten ist und alle Hoffnungen auf Leben aufgegeben 
wurden, mag die Reue (Tawba) zwar angenommen werden, doch die Glaubens-
annahme eines Ungläubigen wird nicht mehr akzeptiert. 

Jemand, der während des Sterbens etwas sagt, das zum Unglauben führt, gilt 
als Gläubiger. Denn er ist zu diesem Zeitpunkt nicht bei klarem Verstand. 

Anzeichen des Todes sind Erstarren, Abkühlen und Fäulnis. Wenn bereits 
vor diesen Anzeichen der Tod festgestellt wird [wie durch das Aussetzen des 
Atems, was dadurch erkannt wird, dass der Spiegel, den man vor den Mund hält, 
nicht beschlägt, und dadurch, dass das Herz aufgehört hat zu schlagen, was am 
Puls erkennbar ist], dann ist es sunna, seine Augen zu schließen und das Kinn 
zusammenzubinden; sein Kinn wird mit einem breiten Tuch über den Kopf ge-
bunden. Beim Schließen der Augen ist es sunna, „Bismillāh wa-alā millati rasū-
lillāh“ zu sagen und ein spezifisches Bittgebet zu lesen. Bevor der Leichnam sich 
abkühlt, ist es sunna, die Finger, Ellbogen und Knie zu spreizen und zu schließen 
und die Arme und Beine gerade zu lassen. Auf diese Weise wird das Waschen 
und das Einhüllen ins Leichentuch leicht sein. 

Vor dem Abkühlen zieht man dem Leichnam die Kleider aus und deckt ihn 
mit einem breiten, leichten Bettlaken zu. Ein Ende des Lakens wird unter den 
Kopf und das andere Ende unter die Füße gelegt. Etwas [ein Messer oder etwas 
anderes aus Eisen] wird auf den Bauch gelegt, entweder auf oder unter das Laken, 
um zu verhindern, dass der Leichnam anschwillt. Es ist angebracht, wenn es mehr 
als 100 Gramm wiegt. Bücher über geschätzte Wissenschaften sollen nicht zu 
diesem Zweck verwendet werden. Der Leichnam muss soweit wie möglich vor 
Dingen geschützt werden, die die Fäulnis und Verwesung beschleunigen. Während 
die Seele den Körper verlässt, sollte neben dem Bett der „Weihrauch“ (Bakhūr) 
genannte Duft verbrannt werden. Die Nachbarn, Verwandten und Freunde sollen 
unverzüglich über den Tod informiert werden. 

Es gibt zwar Gelehrte, die sagen, dass es makrūh ist, neben dem Leichnam 
den edlen Koran zu lesen, bevor er gewaschen wurde, doch es ist erlaubt, leise 

– 1441 –



und nicht neben seinem Bett zu lesen, während der Leichnam zugedeckt ist. 
Sobald der Tod sicher feststeht, ist es sunna, sich zu beeilen. Wenn die Wahr-

scheinlichkeit einer Fäulnis oder Verwesung besteht, ist das Beeilen sogar 
wādschib. Gibt es Zweifel an der Diagnose des Todes, wartet man, bis sie sicher 
ist. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hielt es nicht für angebracht, dass 
der Leichnam bei seiner Familie bleibt. Es ist wādschib, die Prozedur bei Leich-
namen, die an einem Herzinfarkt gestorben sind, so lange hinauszuzögern, bis 
durch Abkühlen und Fäulnis der Tod sicher feststeht. 

Zuerst wird Weihrauch verbrannt und dreimal um die Totenbahre geführt. 
Das Umhergehen kann auch fünfmal erfolgen. Weihrauch ist eine Pflanze. Sie 
wird mit den Spänen des Adlerholzes und dem Harz des Storax vermischt, in das 
Feuer in einem Gefäß gelegt und die Bahre an den herauskommenden Rauch 
gehalten (geräuchert). 

Der zugedeckte Leichnam wird auf den Rücken oder auf eine andere einfache 
Art und Weise auf die geräucherte Bahre gelegt. Er wird gewaschen, wobei der 
Bereich zwischen dem Nabel und den Knien bedeckt ist. Die Awra einer Frau, 
die vor anderen Frauen bedeckt werden muss, ist wie die Awra eines Mannes, 
die vor anderen Männern bedeckt werden muss. Es ist sunna, den Leichnam in 
Gebetsrichtung auf die Bahre zu legen. Wenn sein Hemd lang genug ist, wird er 
in seinem Hemd gewaschen. 

Die Totenwaschung, das Einhüllen in ein Leichentuch, das Verrichten des 
Totengebets und das Beerdigen sind eine Kollektivpflicht (Fard kifāya). D. h., 
wenn diese Handlungen von einer ausreichenden Anzahl von Menschen durch-
geführt wurden, sind sie für andere nicht mehr fard. [Es ist notwendig, diese 
Pflichthandlungen unentgeltlich für das Wohlgefallen Allahs durchzuführen. 
Diejenigen, die dies tun, erhalten den Fard-Lohn, der wiederum um ein Vielfaches 
größer ist als der Lohn aller Wohltaten. Führt niemand diese Pflichthandlungen 
aus, begehen all diejenigen, die davon mitbekommen haben, aber nicht gekommen 
sind, eine Sünde und werden zu Sündern (Fāsiq). Wer diese Dienste nicht als 
Pflicht akzeptiert und sie gering schätzt, verliert seinen Glauben und wird zu 
einem Abtrünnigen (Murtadd)]. Es ist auch erlaubt, dass ein Kind den Leichnam 
wäscht. Der Leichnam eines Ungläubigen wird nicht gewaschen. Er wird in ein 
Tuch eingewickelt und begraben. 

Wenn keine Frau anwesend ist, darf ein Mann den Leichnam einer Frau nicht 
waschen. Aber nachdem der Leichnam von Kopf bis Fuß bedeckt wurde, wickelt 
ein Verwandter von ihr oder, wenn es keine Verwandten gibt, jemand anderes 
ein Stück Stoff um seine Hand, steckt seine Hand unter die Decke und führt 
beim Leichnam die Trockenreinigung (Tayammum) durch. Denn die Awra einer 
toten Person ist dieselbe wie die einer lebenden Person. Die Stellen, deren Be-
trachtung harām ist, zu berühren, ist ebenfalls harām. Ein besserer Weg wäre, es 
einem Kind beizubringen und es den Leichnam waschen zu lassen. 

Die Totenbahre sollte hoch bis zum Nabel reichen und leicht geneigt sein. 
Das Wasser soll nicht zu heiß sein und soll salzig sein. Kühles und salziges Wasser 
verzögert die Verwesung. Auch wenn es sich beim Leichnam um ein Kind handelt, 
wird bei ihm zuerst die Gebetswaschung durchgeführt. Doch in Mund und Nase 
wird kein Wasser gegeben, sondern sie werden mit einem Tuch gereinigt. Wenn 
nämlich Wasser in den Mund gelangt, beschleunigt das den Verwesungsprozess. 
Zuerst wird das Gesicht gewaschen. Dann werden die Arme gewaschen, der 
Kopf, die Ohren und der Nacken feucht bestrichen und die Füße gewaschen. 
Kopf und Bart werden mit Wasser gewaschen, das mit Zedernblättern oder Sei-
fenkraut gekocht und dann abgekühlt wurde oder das mit einer weißen, duftenden 
Substanz namens Kampfer vermischt wurde oder, wenn diese nicht verfügbar 

– 1442 –



sind, nur durch Gießen von Wasser mit Eibisch oder Seife gewaschen. Dann wird 
der Leichnam auf die linke Seite gedreht und das Wasser auf die rechte Seite ge-
gossen. Das Wasser muss auch die Teile erreichen, die die Bahre berühren. Dann 
legt man ihn auf die rechte Seite und gießt das Wasser auf die linke Seite von 
Schulter bis Fuß. Dann wird er aufgerichtet und der Bauch leicht gedrückt. Wenn 
etwas herauskommt, wird es weggewaschen [also durch Gießen von Wasser ent-
fernt]. Dann wird er auf die linke Seite gelegt und die rechte Seite wird erneut 
gewaschen [d. h. Wasser wird von Schulter bis Fuß gegossen]. Somit wäre der 
Leichnam der Sunna entsprechend dreimal gewaschen. Wenn jede Seite gewaschen 
wird, wird das Wasser dreimal gegossen. 

Stirbt ein Kranker im Zustand großer ritueller Unreinheit, so wird er dennoch 
einmal gewaschen. Wenn nach der Waschung etwas herauskommt, das die Ge-
betswaschung ungültig macht, wird er nicht erneut gewaschen und es wird nicht 
erneut die Gebetswaschung mit ihm durchgeführt. Lediglich das, was herauskommt, 
wird durch Gießen von Wasser entfernt. Es ist sunna, beim Waschen des Leichnams 
die Absicht (Niyya) zu fassen. Ohne Absicht wird der Tote zwar rein, aber die 
Fard entfällt nicht. 

Wenn sich herausstellt, dass der Leichnam von Engeln und Dschinnen gewa-
schen worden ist, wird er erneut gewaschen. Niemand außer dem Waschenden 
und seinen Gehilfen betritt den Waschbereich. Diejenigen, die den Toten waschen, 
müssen vertrauenswürdig sein. Die Anzeichen der Glückseligkeit (Saʿāda), die 
sie beim Leichnam sehen, teilen sie mit, doch die Anzeichen der Unglückseligkeit 
(Schaqāwa) verschweigen sie. Sie dürfen die Schande des Verstorbenen nicht 
preisgeben. Der Vormund des Verstorbenen darf den Waschbereich betreten. 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wurde von Fadl (dem Sohn von 
Abbās) und von Alī, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, gewaschen. Usāma, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, goss Wasser und Abbās, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, ging ein und aus. 

Alles, was einem lebenden Menschen Leid bereitet, bereitet auch einem toten 
Menschen Leid. Aus diesem Grund wird der Leichnam nicht mit sehr kaltem 
oder sehr heißem Wasser gewaschen. [Er wird auch nicht in einem Kühlraum 
aufbewahrt, um ihn vor Fäulnis zu schützen. Damit der Leichnam nicht verfault, 
muss er sofort begraben werden, und dies soll nicht hinausgezögert werden, nur 
um auf die Ankunft derer zu warten, die aus der Ferne kommen.] Es ist nicht er-
laubt, den Leichnam mit Zamzam-Wasser zu waschen. Wenn Haare ausfallen, 
werden sie in das Leichentuch gelegt. Denn jeder Teil des Menschen ist ehrenvoll 
und wird begraben. Es ist auch sunna, die Nägel, die Haare und die Zähne zu 
begraben, die bei einem lebenden Menschen herausgefallen sind oder abgeschnitten 
wurden. 

Nach dem Waschen wird der Leichnam auf der Bahre mit einem Tuch abge-
trocknet. Zwischen die Haare und den Bart wird eine „Hanūt“ genannte Mischung 
aus wohlriechenden Dingen oder Kampfer gelegt. Es ist makrūh, Safran aufzu-
tragen. Auf die Organe, mit denen die Niederwerfung durchgeführt wird [also 
Stirn, Nase, Knie, Finger und Zehen] wird mit Kampfer besprenkelte Watte ge-
legt. 

Nach der hanafītischen Rechtsschule ist es nicht erlaubt, die Haare des Leich-
nams zu kämmen und seine Haare, seinen Bart, Schnurrbart und seine Nägel zu 
schneiden. Es ist erlaubt, in den Mund, die Nasenlöcher, die Ohrlöcher und auf 
die Augen Watte zu legen. 

In der hanafītischen Rechtsschule darf eine Frau nicht von ihrem Mann ge-
waschen oder berührt werden. Denn sobald die Frau stirbt, wird die Ehe (Nikāh) 

– 1443 –



sofort ungültig. Es ist erlaubt, dass er sie ansieht. In den anderen drei Rechtsschulen 
ist es erlaubt, dass die Frau von ihrem Ehemann gewaschen wird. Dass die Frau 
ihren Ehemann wäscht, ist auch in der hanafītischen Rechtsschule erlaubt. Denn 
nach dem Tod des Ehemannes bleibt die Ehe gültig, bis die Wartefrist (Idda) 
[vier Monate] verstrichen ist. Männer dürfen Frauen nicht waschen und Frauen 
dürfen Männer nicht waschen. In diesem Fall führen sie die Trockenreinigung 
durch, indem sie ein Tuch um ihre Hände wickeln. Ein Mann, der die Trocken-
reinigung durchführt, darf nicht auf die Arme einer Frau schauen, die fremd 
(nicht-mahram) ist. Wenn es sich um eine Mahram-Verwandte handelt, ist es 
nicht nötig, ein Tuch umzuwickeln. Denn es ist erlaubt, die Arme und das Gesicht 
von Mahram-Verwandten zu betrachten und zu berühren. 

Wenn nur der Kopf einer Person oder die Hälfte des Körpers gefunden wird, 
wird sie nicht gewaschen und das Totengebet wird nicht verrichtet. Sie wird so 
begraben, wie sie ist. Wenn mehr als die Hälfte des Körpers auch ohne Kopf 
oder die Hälfte des Körpers mit dem Kopf gefunden wird, wird der Leichnam 
gewaschen und das Totengebet wird verrichtet. 

Es ist sehr verdienstvoll, den Leichnam unentgeltlich zu waschen. Es ist zwar 
erlaubt, eine Bezahlung zu verlangen, aber es ist nicht erlaubt, dies zu tun, wenn 
es niemanden gibt, der ihn unentgeltlich wäscht. So ist es auch mit den Zahlungen 
für den Leichentransport und das Ausheben des Grabes. Eine ertrunkene Person 
wird auch dreimal gewaschen oder dreimal im Wasser bewegt mit der Absicht 
der Waschung. Eine vom Regen durchnässte Leiche wird ebenfalls gewaschen. 

Das Waschen von Leichnamen gab es in allen Religionen. Ādam, Friede sei 
mit ihm, wurde von Engeln gewaschen. Die Engel sagten: „Wascht eure Toten 
auf diese Weise.“ 

Wenn ein herrenloser Leichnam gefunden wird und nicht bekannt ist, ob es 
sich um einen Muslim oder einen Nichtmuslim handelt, wird er gewaschen und 
das Totengebet verrichtet, wenn er Zeichen des Islams aufweist. Zeichen des 
Islams sind die Beschneidung, das Färben des Bartes und das Rasieren der Scham-
haare. Doch heute sind alle drei keine Zeichen des Islams mehr. Wenn er kein 
Zeichen des Islams aufweist, wird er als Muslim erachtet, falls er sich in einem 
islamischen Land befindet. 

Wenn die Leichname von Muslimen mit denen von Nichtmuslimen vermischt 
sind und sie keine Zeichen ihrer Religion aufweisen, wird das Totengebet für 
alle von ihnen verrichtet, wenn die meisten von ihnen Muslime sind. Und sie 
werden alle auf einem muslimischen Friedhof beigesetzt. Wenn die Anzahl der 
Muslime und der Nichtmuslime gleich ist oder die Muslime in der Minderheit 
sind, werden alle gewaschen und in ein Leichentuch eingewickelt und ihr Toten-
gebet wird verrichtet, indem die Muslime unter ihnen beabsichtigt werden. Sie 
alle werden auf einem nichtmuslimischen Friedhof beigesetzt. 

Wenn kein Wasser vorhanden ist, wird beim Leichnam die Trockenreinigung 
durchgeführt und das Totengebet verrichtet. Wird danach Wasser gefunden, wird 
er gewaschen, aber das Totengebet wird nicht erneut verrichtet. Genauso verrichtet 
ein Lebender nicht erneut das Gebet, wenn er im Nachhinein Wasser findet. Es 
ist mustahabb für denjenigen, der einen Leichnam waschen wird, zuerst selbst 
die Ganzkörperwaschung (Ghusl) vorzunehmen. Es ist makrūh, dass eine groß 
rituell unreine Person oder eine menstruierende Frau einen Leichnam wäscht. 
Das Wasser, mit dem ein Leichnam gewaschen wird, wird zu „verbrauchtem 
Wasser“ (Māʾ mustaʿmal) und unrein. Deshalb müssen diejenigen, die sie waschen, 
darauf achten, dass kein Wasser auf sie spritzt, und dafür ein Badetuch oder eine 
Schürze anlegen. Nach dem Waschen wird der Leichnam rein. 

– 1444 –



Im al-Bahr ar-rāʾiq heißt es, dass das Leichentuch (Kafan) eines Verstorbenen 
genauso vorbereitet wird wie die Kleidung, die er zu Lebzeiten getragen hat. 
Deshalb werden arme Frauen in Izār, Lifāfa und Khimār (langes Kopftuch) ein-
gewickelt, die das sogenannte „Kafan al-kifāya“ (ausreichende Leichentuch) bil-
den. Im Buch Tabyīn al-haqāʾiq heißt es: „Das ausreichende Leichentuch einer 
Frau besteht aus Izār, Lifāfa und Khimār, denn zu Lebzeiten trug sie mindestens 
diese Kleidungsstücke. Dass sie mit diesen das Gebet verrichtet, ist ohne makrūh 
zu sein erlaubt.“ Im Buch Halabī-i kabīr heißt es: „Die Frauen pflegten sich mit 
einem Dirʿ zu bedecken. Der vordere Teil dieses Kleides war bis zur Brust offen 
und reichte bis zu den Füßen.“ [Wie man sieht, bedeckten sich die muslimischen 
Frauen in der Zeit der rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) mit 
einem Entari, einem weiten und langen Mantel und einem Kopftuch. Sie trugen 
keinen zweiteiligen Tscharschaf/Tschador.] Es ist sunna, dass das Leichentuch 
eines Mannes aus drei Teilen besteht: 

1. Izār (Körperschürze): Er reicht vom Kopf bis zu den Füßen und ist mehr 
als einen Meter breit. 

2. Qamīs (ein langes Hemd wie ein Entari): Seine Länge beträgt das Doppelte 
der Länge von den Schultern bis zu den Füßen. Es wird einmal der Länge nach 
in der Mitte gefaltet und von der Falte aus gerade geschnitten, bis der Kopf hin-
durchpasst. Die Stellen, an denen Ärmel und Rock sind, werden nicht abge-
schnitten. 

3. Lifāfa: Es reicht über den Kopf und die Füße hinaus und ist breiter. Seine 
Enden werden über dem Kopf und unter den Füßen zusammengerafft und mit 
einem Stück Stoff zusammengebunden. 

Im Buch Barakāt heißt es, dass auch im Buch Scharh-i Sirādschī von Sayyid 
Scharīf al-Dschurdschānī geschrieben steht, dass es makrūh ist, einen Turban 
(Imāma) um den Kopf des Leichnams zu wickeln. Auch ist es makrūh, einen 
Turban oder verzierte Sachen auf den Sarg zu legen. Während einige Gelehrte 
sagten, dass es erlaubt sei, dass das Leichentuch aus mehr als drei Teilen besteht, 
sagten andere, dass dies nicht erlaubt ist. Imām ar-Rabbānī sagt, dass dies eine 
Neuerung (Bidʿa) ist. Es ist sunna, dass das Leichentuch neu, sauber und aus 
einem wertvollen Material ist. Es wird ein Leichentuch angefertigt, das den fi-
nanziellen Verhältnissen des Verstorbenen entspricht. Dass es aus weißer Baum-
wolle [Batist] besteht, ist sunna. Ein Leichentuch aus Seide ist für Männer harām. 
Ebenso ist es harām, sein Sarginneres mit Seide zu bedecken. Für Frauen ist 
Seide erlaubt. Es ist besser, das Leichentuch aus dem Halāl-Vermögen des Ver-
storbenen anzufertigen, als es sich von jemand anderem geben zu lassen. Es ist 
gut, ein Halāl-Leichentuch zu Lebzeiten vorzubereiten. Ein mit Zamzam gewa-
schenes Leichentuch ist in der hanafītischen Rechtsschule erlaubt, in der 
schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen harām. Nach der hanafītischen Rechtsschule 
verschwindet das gesamte Zamzam, wenn das Leichentuch trocken wird. Nach 
der schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen verbleiben Spuren auf dem Leichentuch, 
wodurch das Zamzam durch das Blut und den Eiter des Leichnams verschmutzt 
wird. Es ist nicht erlaubt, die Basmala, Koranverse und ehrenvolle Namen auf 
das Leichentuch zu schreiben oder solche Schriften in das Grab zu legen. Es ist 
nützlich, Leichentücher aus der Unterwäsche und Kleidung von rechtschaffenen 
Muslimen oder Gottesfreunden anzufertigen oder sie im Leichentuch auf das 
Gesicht und die Brust des Leichnams zu legen, wie im dritten Brief des ersten 
Bandes des Maktūbāt-i Maʿsūmiyya geschrieben steht. 

Es ist sunna, dass das Leichentuch einer Frau aus fünf Teilen besteht: Qamīs, 
Izār, Lifāfa, Khimār und ein Brusttuch. Beim Khimār handelt es sich um ein 
Kopftuch, das etwa 75 Zentimeter lang ist. Seine Enden bleiben über dem Gesicht 

– 1445 –



hängen, sie werden nicht um den Kopf gewickelt. Das Brusttuch reicht von den 
Schultern bis zu den Knien. 

Für Männer, die arm oder sehr verschuldet sind, sind der Izār und das Lifāfa 
als ausreichendes Leichentuch und für Frauen das Qamīs, das Lifāfa und das 
Kopftuch zwar erlaubt, aber es ist makrūh, dieses Maß zu unterschreiten. Bei 
einer Notsituation ist sowohl für einen Mann als auch für eine Frau nur das Lifāfa 
erforderlich. Wenn der Verstorbene kein Eigentum hat, ist es fard für andere, 
z. B. für den Bayt al-māl [also den Staat], das Leichentuch bereitzustellen. Es 
reicht nicht aus, nur die Awra zu bedecken. Wenn das Tuch zu klein ist, werden 
die offenen Stellen mit Blättern oder Gras bedeckt. 

In den Sarg wird zuerst das Lifāfa gelegt. Dann wird der Izār darauf gelegt. 
Das Qamīs wird ebenfalls in den Sarg gelegt. Bei Frauen wird vor oder nach dem 
Izār das Brusttuch gelegt. Anschließend wird Weihrauch drei- oder fünfmal um 
den Sarg geführt. Weihrauch (Bakhūr) ist eine räuchernde Substanz. [Zum 
Beispiel werden duftende Substanzen wie Adlerholz, Weihrauch, Moschus, San-
delholz, Enzian, Kalmus und Benzoe in Feuer, das sich in einer Schaufel befindet, 
gelegt und geräuchert.] Es ist besser, jedes Teil des Leichentuches separat zu 
räuchern, bevor es in den Sarg gelegt wird. Ein solches Räuchern wird auch 
durchgeführt, während die Seele des Sterbenden den Körper verlässt und bevor 
mit dem Waschen des Leichnams begonnen wird. Es wird nicht während des 
Tragens des Leichnams oder während der Beisetzung durchgeführt. 

[In einem Hadith, der im Buch al-Fatāwā al-fiqhiyya erwähnt wird, heißt es: 
„Als Ādam, Friede sei mit ihm, starb, brachten die Engel aus dem Paradies 
Hanūt und Leichentücher. Sie wuschen ihn mit Wasser und Zedernblättern. Bei 
der dritten Waschung fügten sie Kampfer hinzu. Sie wickelten ihn in drei Lei-
chentücher, verrichteten sein Gebet, machten ein Grab mit einer Nische und be-
gruben ihn. Dann wandten sie sich seinen Kindern zu und sagten: ,O Söhne 
Adams! Verfahrt mit euren Toten auf diese Weise!‘ “ 

Auch wenn die Leichentücher neu sind, sollen sie vorher gewaschen sein und 
bereit liegen. Es ist notwendig, die Leichentücher vorher vorzubereiten. Auf alle 
drei Leichentücher wird Hanūt gestreut. 

Nachdem der Leichnam getrocknet wurde, wird das Qamīs aus dem Sarg ge-
nommen, über den Kopf des Leichnams geführt und bis zu den Füßen hinunter-
gezogen, und zwar die eine Hälfte an der Vorderseite und die andere Hälfte am 
Rücken entlang. Dann wird er die Basmala sprechend auf den Izār im Sarg gelegt. 
Zuerst wird die linke Seite und dann die rechte Seite des Izār über den Leichnam 
gelegt. Das Lifāfa wird genauso auf den Leichnam gelegt. D. h. die rechte Seite 
wird auf die linke Seite gelegt. Ein lebender Mensch zieht nämlich seinen Mantel, 
sein Hemd usw. auf die gleiche Weise an. 

Wenn das Qamīs einer Frau geschlossen wurde, wird ihr Haar in zwei Teile 
geteilt und von beiden Seiten auf das Qamīs über der Brust gelegt. Über das 
Haar wird das Khimār gelegt und dann mit dem Izār bedeckt. Das Brusttuch 
wird vor oder nach dem Izār um den Leichnam gewickelt. Dann wird er mit dem 
Lifāfa bedeckt. Die Kopf- und Fußenden des Lifāfa und die Mitte [um den Bauch] 
werden mit einem Stück Stoff zusammengebunden. Ein großer Junge wird wie 
ein Mann eingewickelt und ein großes Mädchen wie eine Frau. Ein kleiner Junge 
wird in ein Teil und ein kleines Mädchen in zwei Teile eingewickelt. Ein tot ge-
borenes oder fehlgeborenes Kind oder ein menschliches Glied [z. B. ein Arm] 
werden nicht in ein Leichentuch eingewickelt, sondern in ein Tuch gewickelt und 
begraben. 

Wenn eine Leiche, die aus dem Grab herausgenommen und nackt vorgefunden 

– 1446 –



wurde, noch nicht verwest ist, wird sie der Sunna entsprechend in ein Leichentuch 
eingewickelt und begraben. Ist sie bereits verwest, wird sie in ein Tuch gewickelt 
und begraben. 

Die von der Sunna vorgeschriebene Menge für das Leichentuch wird mit dem 
Vermögen des Verstorbenen gekauft. Das Geld, das für das Leichentuch ausge-
geben werden soll, wird vor den Schulden, dem Testament und der Erbschaft se-
pariert. Wenn der Verstorbene kein Vermögen hat, kaufen seine Verwandten, 
die zu seinem Unterhalt verpflichtet waren, gemeinsam sein Leichentuch, wobei 
jeder im Verhältnis des Erbanteils beiträgt. Schließlich würden sie dann, wenn 
er lebte, für seinen Lebensunterhalt im Verhältnis der Erbanteile aufkommen. 
Hat er jedoch Söhne und Töchter, tragen sie zu gleichen Teilen dazu bei. Denn 
die Pflicht der Kinder, Unterhalt zu leisten, ist zu gleichen Teilen und nicht pro-
portional zu den Erbanteilen. 

Wenn die Hinterbliebenen eines Toten sein Vater und sein Sohn sind, sorgt 
nur der Sohn für das Leichentuch. Das Leichentuch einer Frau besorgt ihr Ehe-
mann, auch wenn die Frau reich war. Das Leichentuch eines Toten, der niemanden 
hatte, der für seinen Unterhalt verpflichtet war, wird vom Bayt al-māl besorgt. 
Wenn der Bayt al-māl nicht ordnungsgemäß funktioniert, wird es zur Kollektiv-
pflicht für jeden Muslim, der von seinem Tod erfährt, ein Leichentuch für ihn zu 
besorgen. Sind diejenigen, die von seinem Tod erfahren, arm, bitten sie andere 
um ein Leichentuch im notwendigen Maße, d. h. um ein Tuch, das groß genug 
ist, um ein Leichentuch zu machen. In Istanbul ist es üblich, für das Leichentuch 
eines Mannes sieben Meter und für das Leichentuch einer Frau acht Meter Batist 
zu kaufen. Die Breite beträgt normalerweise 130 bis 140 Zentimeter. Der Sarg 
wird verschlossen, mit einem neuen Laken bedeckt und mit einer Leine zusam-
mengebunden, die auch zum Herablassen des Sarges ins Grab verwendet wird. 
Die Oberseite des Sarges wird mit einer grünen Decke mit (islamischen) Inschriften 
bedeckt; die Ränder werden mit Stecknadeln an dem Laken befestigt. Bei Frauen 
wird zusätzlich eine dreieckige Kopfbinde auf die Kopfseite des Tuches gelegt. 
Der Sarg muss aus Holz mit Holzdübel/Holznagel hergestellt sein, ohne Stahlnägel. 
Nach einem kurzen Bittgebet und einer allgemeinen Vergebung der Anrechte 
wird der Leichnam im Sarg zur Gebetsbahre gebracht und das Totengebet wird 
verrichtet. 

Es gibt drei Arten des Märtyrers (Schahīd): 1– Wenn ein Muslim/eine Muslimin, 
der/die nicht groß rituell unrein (dschunub) ist, die nicht ihre Periode hat, der/die 
verstandes- und geschlechtsreif ist, grausam und zu Unrecht mit einer Schlag- 
oder Schneidwaffe getötet wird, oder wenn er im Krieg, während er gegen die 
Feinde des Islams für das Wohlgefallen Allahs Dschihad führt, vom Feind getötet 
wird, oder zu Friedenszeiten von Aufständischen, Wegelagerern, Stadtbanditen 
oder nachts von einem Einbrecher mit einer beliebigen Waffe getötet wird – 
sofern diese sofort sterben – oder wenn auf einem Toten, der an einem Ort tot 
aufgefunden wird, an dem ein Kampf stattgefunden hat, um das Leben und das 
Eigentum der Muslime und der Schutzbefohlenen zu verteidigen, Wunden oder 
Blut zu sehen ist, die darauf hinweisen, dass er getötet wurde, oder wenn er in 
der Stadt getötet aufgefunden wird und sein Mörder bekannt ist und Vergeltung 
(Qisās) notwendig wird, dann werden diese Personen „diesseitiger und jenseitiger 
Märtyrer“ oder „vollkommener Märtyrer“ genannt. Der vollkommene Märtyrer 
wird nicht gewaschen und auch nicht in ein Leichentuch gewickelt. Seine Kleidung, 
die über die Menge des Leichentuches hinausgeht, wird ausgezogen, und er wird 
mit seiner Bekleidung begraben. Sein Totengebet wird in der hanafītischen 
Rechtsschule verrichtet, in der schāfiʿītischen Rechtsschule hingegen nicht. Er 
erlangt auch im Jenseits den Lohn für das Martyrium. 2– Wer nicht die Absicht 

– 1447 –



trägt, den Dschihad für das Wohlgefallen Allahs zu führen, sondern für weltlichen 
Gewinn kämpft, wird nur ein „diesseitiger Märtyrer“. Solche Märtyrer werden 
nicht gewaschen und nicht in ein Leichentuch gewickelt. Im Jenseits erlangen 
sie aber nicht den Lohn für das Martyrium. 3– Wenn jemand während der Vor-
bereitungsübungen für den Dschihad stirbt oder grausam getötet wird oder im 
Dschihad oder im Kampf gegen Banditen, Rebellen, Wegelagerer oder nächtliche 
Einbrecher verwundet wird und nicht sofort stirbt, sondern am Leben bleibt und 
so lange bei klarem Verstand bleibt, bis eine Gebetszeit vergangen ist, oder wenn 
er an einen anderen Ort gebracht wird und dort stirbt, oder wenn er/sie groß 
rituell unrein oder menstruierend ist, werden sie nur ein „jenseitiger Märtyrer“. 
Die Märtyrer dieser Gruppe werden gewaschen und in ein Leichentuch gewickelt. 
Diejenigen, die durch Hadd-, Taʿzīr- und Qisās-Strafen getötet werden [erschossen 
oder erhängt werden], und diejenigen, die von einem Tier getötet werden, werden 
ebenfalls gewaschen. 

Diejenigen, die durch Ertrinken, durch Verbrennen, einsam, von einer um-
gestürzten Mauer und Trümmern verschüttet sterben, diejenigen, die an Durchfall, 
an der Pest [einer Pandemie], während des Wochenbetts, an einem epileptischen 
Anfall, in der Nacht von Donnerstag auf Freitag oder an einem Freitag oder 
beim Aneignen, Lehren oder Verbreiten religiösen Wissens sterben, diejenigen, 
die sich verlieben und sterben, während sie ihre Liebe unterdrücken und ihre 
Keuschheit bewahren, diejenigen, die zu Unrecht gefangen gehalten werden und 
sterben, diejenigen, die sterben, während sie als Gebetsrufer für das Wohlgefallen 
Allahs dienen, oder während sie islamkonform Handel treiben, oder während 
sie der Familie religiöses Wissen vermitteln und sich darum bemühen, dass sie 
die gottesdienstlichen Handlungen verrichten, diejenigen, die jeden Tag 25 Mal 
„Allāhumma bārik lī fil-mawt wa-fī mā baʿdal-mawt“ lesen, diejenigen, die das 
Duhā-Gebet verrichten, diejenigen, die jeden Monat drei Tage fasten, diejenigen, 
die auch auf Reise das Witr-Gebet nicht unterlassen, diejenigen, die im Sterbebett 
40 Mal „Lā ilāha illā anta subhānaka innī kuntu minaz-zālimīn“ sprechen, dieje-
nigen, die jeden Abend die Sure Yasīn lesen, diejenigen, die im Zustand der Ge-
betswaschung zu Bett gehen, diejenigen, die fortlaufend Mudārā machen [also 
Abstriche vom Weltlichen machen, um ihre Religion zu schützen] diejenigen, 
die Lebensmittel einführen und sie günstig verkaufen, diejenigen, die bei kaltem 
Wetter die Ganzkörperwaschung vollziehen und deshalb krank werden und ster-
ben, diejenigen, die jeden Morgen und jeden Abend fortlaufend dreimal „Aʿūdhu 
billāhis-samīʿil-alīmi minasch-schaytānir-radschīm“ sprechen und den letzten 
Teil der Sure al-Haschr [also Huwallāhulladhī...] lesen, werden zu jenseitigen 
Märtyrern. [Die Körper von gottesfürchtigen Menschen (Ahl at-taqwā), die 
niemals etwas gegessen haben, das harām ist, verwesen nicht. Aus einem anderen 
Grund heraus nicht zu verwesen, hat nichts mit dem Martyrium zu tun.] 

Der mālikītische Gelehrte Alī al-Adschhūrī sagt: „Ein Wegelagerer, der im 
Wasser ertrinkt, ein Mensch, der getötet wird, während er auf einem gestohlenen 
Pferd den Dschihad vollzieht, und Menschen, die in einem Haus sterben, das 
einstürzt, während sie gerade sündigen, sind alle Märtyrer. Denn Menschen, die 
wegen einer Sünder sterben, sind keine Märtyrer. Stirbt ein Mensch, während er 
sündigt, aber aufgrund von etwas, das zum Märtyrertod führt, so wird er ein jen-
seitiger Märtyrer, doch seine Sünde lastet auf ihm. Entsprechend wird eine Person, 
die an einer Überdosis Wein stirbt, nicht zum Märtyrer. Aber jemand, der Wein 
konsumiert und dann im Zustand der Trunkenheit zu Unrecht getötet wird, wird 
zum Märtyrer. Denn er ist nicht wegen des Weines gestorben, sondern aus einem 
anderen Grund. Aber auf ihm lastet die Sünde des Weinkonsums.“ Diese Aspekte 
stehen bei Ibn Abidīn geschrieben. In den Fatwasammlungen von Khayruddīn 

– 1448 –



ar-Ramlī und Muʾayyadzāda Abdurrahmān Efendi, zwei der Kommentatoren 
des Buches al-Aschbāh von Ibn Nudschaym, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
heißt es: „Wenn ein Mensch, der Wein getrunken hat, ermordet wird, während 
er betrunken ist, wird er ein Märtyrer. Denn so groß die Sünde des Weinkonsums 
auch ist, sie verhindert nicht das Martyrium.“ 

57 — DAS TOTENGEBET 

Für Männer, die vom Tod eines Muslims hören, und wenn es keine Männer 
gibt, für Frauen, ist es eine Kollektivpflicht (Fard kifāya), das Totengebet zu 
verrichten, den Verstorbenen zu waschen, ihn vorzubereiten und zu begraben. 
Wer dem keine Bedeutung beimisst, wird zu einem Ungläubigen. Es ist nicht 
makrūh, dass eine Frau allein oder mehrere Frauen in Gemeinschaft das Toten-
gebet verrichten. Es gibt sechs Bedingungen, die erfüllt sein müssen, damit das 
Totengebet gültig ist: 

1. Der Tote muss ein Muslim sein. 
2. Der Tote muss gewaschen sein. Ein Leichnam, der ohne Waschung ins 

Grab gelegt wurde, wird herausgeholt und gewaschen, sofern er nicht bereits mit 
Erde bedeckt wurde, und dann wird das Gebet verrichtet. Die Stelle, auf der der 
Leichnam liegt, und der Ort, an dem der Imam steht, müssen rein sein. Bei der 
Gemeinschaft ist dies nicht zwingend erforderlich. Denn mit dem alleinigen Ver-
richten des Imams wäre die Fard erfüllt. Wenn die Kleidung, die Schuhe und die 
Stelle, an der man steht, unrein sind, ist das Gebet nicht gültig. Tahtāwī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Superkommentar zum al-Imdād 
Folgendes: „Wenn der Leichnam in einem sauberen Sarg liegt und man die 
Schuhe, deren Oberseite sauber ist, auszieht und sich darauf stellt, schadet es 
nicht, dass der Boden unrein ist.“ Wenn eine Frau oder eine Sklavin als Imamin 
vorbetet, wäre die Fard erfüllt. Denn auch wenn das Gebet der Männer, die der 
Frau folgen, nicht gültig ist, ist das Totengebet der Frau gültig und dadurch, dass 
eine einzige Person das Gebet verrichtet, wäre die Fard erfüllt. Es ist zwar erlaubt, 
dass ein Kind den Leichnam wäscht, aber es ist nicht erlaubt, dass es das Totengebet 
vorbetet. 

3. Der ganze Leichnam oder die Hälfte des Körpers und sein Kopf oder mehr 
als die Hälfte des Körpers ohne Kopf muss sich vor dem Imam befinden. 

4. Der Leichnam muss auf dem Boden oder dem Boden nahe sein, entweder 
auf Händen getragen oder z. B. auf eine Steinfläche gelegt werden. Das Totengebet 
eines Leichnams, der sich an einem anderen Ort befindet oder auf einem Tier 
oder aber auf Händen hoch gehalten wird, ist nicht gültig. Der Kopf des Leichnams 
muss sich zur Rechten des Imams befinden und die Füße zu seiner Linken. Es ist 
eine Sünde, dies andersherum zu tun. 

5. Der Leichnam muss vor dem Imam präsent sein. 
6. Die Awra sowohl des Leichnams als auch des Imams muss bedeckt sein. 

Die Fard-Handlungen beim Totengebet sind zwei: 
1. Vier Mal den Takbīr sprechen. 
2. Das Gebet im Stehen verrichten. Es ist nicht erlaubt, es ohne Entschuldi-

gungsgrund im Sitzen oder auf einem Tier zu verrichten. Dies ist aber dann 
erlaubt, wenn man aufgrund von Regen oder Schlamm nicht vom Tier absteigen 
kann. 

– 1449 –



Die Sunna-Handlungen beim Totengebet sind drei: 
1. Die „Subhānaka“ lesen. 
2. Salawāt sprechen. Denn vor dem Bittgebet Salawāt zu sprechen, ist die 

Sunna des Bittgebets. 
3. Von den Bittgebeten, die kundgetan wurden, um für sich selbst, für den 

Toten und für alle Muslime um Vergebung zu bitten, jene lesen, die man kennt. 

Das Totengebet von vier Gruppen von Muslimen wird nicht verrichtet: 
1. Von Rebellen (Bāghī). D. h. wenn diejenigen, die sich zu Unrecht gegen 

den Kalifen auflehnen, im Kampf getötet werden, wird ihr Gebet nicht verrichtet. 
Es ist auch nicht notwendig, sie zu waschen. 

2. Wenn die Räuber, die die Muslime unterwegs überfallen, im Kampf getötet 
werden, werden sie nicht gewaschen und ihr Gebet wird nicht verrichtet. 

Wenn die Rebellen und die Wegelagerer entkommen und später aufgrund 
der Hadd- und Qisās-Strafen sterben, werden sie gewaschen und ihr Gebet wird 
verrichtet. 

3. Wenn Angehörige von Sippen, die für ihre Grausamkeit berüchtigt sind, in 
einem Kampf getötet werden, wird ihr Gebet nicht verrichtet.  

4. Wenn eine Person, die mit einer Waffe ein Haus überfällt, dabei getötet 
wird, wird ihr Gebet nicht verrichtet. 

Jemand, der Selbstmord begeht, wird gewaschen und sein Gebet wird verrichtet, 
auch wenn er sofort stirbt. Dass Selbstmord eine größere Sünde ist als jemand 
anderen zu töten, steht im Buch al-Hindiyya. 

Wenn eine Person, die ihre Mutter oder ihren Vater getötet hat, durch Ver-
geltung getötet wird, wird ihr Gebet nicht verrichtet.  

Jeder der vier Takbīre im Totengebet ist wie eine Gebetseinheit (Rakʿa). Nur 
beim ersten dieser vier Takbīre werden die Hände zu den Ohren gehoben. Beim 
Senken der Hände werden sie unter dem Bauchnabel gebunden. Bei den nach-
folgenden drei Takbīren werden die Hände nicht gehoben. Nachdem beide Hände 
zusammengebunden wurden, wird die „Subhānaka“ gelesen und dabei auch der 
Teil „Wa-dschalla thanāʾuka“ gelesen. Es wird keine Fātiha gelesen. Nach dem 
zweiten Takbīr werden die Salawāt gelesen, die im Taschahhud gelesen werden. 
Nach dem dritten Takbīr wird das spezielle Bittgebet für das Totengebet gelesen. 
Nach dem vierten Takbīr wird sofort nach rechts und dann nach links der Schluss-
gruß gesprochen. [Wir haben in den Büchern keine Informationen darüber finden 
können, wann man die Hände herunterhängen lassen soll. In den Superkom-
mentaren zu den Büchern ad-Durar und Halabī-i saghīr heißt es: „Beim Lesen 
im Stehen sind die Hände zusammengebunden. Gibt es kein Lesen, werden die 
Hände heruntergelassen. Zuerst werden die Hände heruntergelassen und an-
schließend wird der Schlussgruß zu beiden Seiten gesprochen.“ Wir haben be-
obachtet, dass unsere Großen die rechte Hand heunterließen, als sie den Schluss-
gruß nach rechts sprachen, und die linke Hand, als sie den Schlussgruß nach links 
sprachen. Aus den obigen Ausführungen versteht sich, dass beide Hände vor 
dem Schlussgruß auch gleichzeitig heruntergelassen werden können.] Beim 
Schlussgruß fasst man die Absicht für den Verstorbenen und für die Gemeinschaft. 
Der Imam spricht nur die vier Takbīre und den Schlussgruß auf beide Schultern 
laut und alles andere leise. [Es ist auch möglich, anstelle des speziellen Bittgebets 
das mit „Rabbanā ātinā“ beginnende Bittgebet zu lesen oder lediglich „Allā-
hummaghfir lah“ zu sagen oder die Fātiha ohne Basmala mit der Absicht des 
Bittgebets zu lesen. Das Sprechen von Bittgebeten führt zur Vergebung des Ver-

– 1450 –



storbenen und dazu, dass der Rang der Propheten und der Kinder erhöht wird. 
Wenn 40 oder 100 Personen in drei Gebetsreihen das Gebet verrichten, führt 
dies zur Vergebung des Verstorbenen. Das Gebet wird vor der Beerdigung ver-
richtet.] Beim Totengebet ist es verdienstvoller, es in der hintersten Reihe zu 
verrichten. 

Falls der Imam einen fünften Takbīr spricht, anstatt mit dem vierten Takbīr 
den Schlussgruß zu sprechen, so spricht die Gemeinschaft ihn nicht mit. Sie 
warten schweigend und sprechen den Schlussgruß zusammen mit dem Imam. 

Der Imam steht genau gegenüber der Brust des Leichnams. Eine Person, die 
zu spät zum Beginn des Gebets kommt, schließt sich nicht sofort an. Sie wartet 
zunächst, und wenn der Imam irgendeinen Takbīr spricht, spricht sie ihn mit und 
beginnt das Gebet. Sie beabsichtigt mit diesem Takbīr den Eröffnungs-Takbīr. 
Nachdem der Imam den Schlussgruß gesprochen hat, spricht sie die Takbīre, die 
sie verpasst hat, hintereinander und anschließend den Schlussgruß, ohne etwas 
zu lesen. Derjenige, der den vierten Takbīr verpasst, hat das Gebet verpasst. 

Gibt es mehrere Leichname gleichzeitig, ist es vorzüglicher, das Gebet für 
jeden von ihnen einzeln zu verrichten. Es ist auch erlaubt, ein Gebet für alle 
Leichname zu verrichten. Dazu werden die Leichname so angeordnet werden, 
dass der Kopf des einen Leichnams am Fuß des anderen liegt. Der Imam verrichtet 
das Gebet, indem er vor demjenigen Leichnam steht, dessen Rang am höchsten 
ist. So liegen einige der Leichname rechts vom Imam und andere links von ihm. 
Oder alle Leichname werden nebeneinander vor dem Imam angeordnet und der 
Imam steht gegenüber der Brust aller Leichname. Zuerst werden die Leichname 
der Männer platziert, dann die Leichname der Jungen, anschließend der Frauen 
und zuletzt der Mädchen. [Während man die Absicht für sie fasst, ist es nicht 
notwendig zu erwähnen, dass sie Männer oder Frauen sind.] 

Das Totengebet wird vom Staatsoberhaupt geleitet. In seiner Abwesenheit 
betet der Regierungschef vor, ansonsten der Gouverneur, dann der Richter, an-
schließend der Landrat, dann dessen Vertreter, danach der stellvertretende 
Richter und zuletzt der Imam des Viertels. Wenn der Vormund (Walī) des Ver-
storbenen rechtschaffen (sālih) ist, betet er anstelle des Imams vor. Vormund 
kann nur ein Mann sein. Frauen können kein Vormund sein und ebenso wenig 
Kinder. Ein „Walī“ ist ein naher Verwandter per Abstammung (Blutsverwandt-
schaft). Der Ehemann kann auch nicht Vormund sein. Wenn aber kein Vormund 
der Frau anwesend ist, kann der Ehemann Imam sein. Diejenigen, die das Recht 
haben, das junge Kind zu verheiraten, sind sein Vormund. Der Vater hat Vorrang 
vor dem Sohn, wenn es um die Vormundschaft, also Fürsorge geht. Wenn eine 
verstorbene Person keine Söhne, Brüder, Onkel väterlicherseits und mütterli-
cherseits und auch keinen Ehemann hat, wird einer der Nachbarn Imam. Die 
Vormunde können jeden Nichtverwandten zum Vorbeten bevollmächtigen. Wenn 
jemand ohne Einverständnis vorbetet, kann der Vormund das Gebet als Imam 
erneut verrichten. 

Wenn der Leichnam, dessen Totengebet nicht verrichtet wurde oder ohne 
gewaschen worden zu sein verrichtet wurde, bestattet und mit Erde bedeckt 
wurde, wird das Gebet auf dem Grab verrichtet, solange man nicht davon ausgeht, 
dass der Leichnam verwest ist. Der Beginn der Verwesung hängt von der Art 
des Bodens, der Jahreszeit, der Wärme und Kälte und davon ab, ob der Leichnam 
dick oder dünn ist. Er schwankt zwischen drei Tagen und einem Monat. 

[Aussagen wie „Die Nase fällt am 40. Tag ab“, „Der Leichnam beginnt in der 
53. Nacht zu verwesen“ und „In diesen Nächten sollte man den Mawlid lesen 
lassen“ sind nicht richtig. Das sind die Worte eines Grabwächters namens Ahmad, 
der behauptete, sie in seinem Traum gesehen zu haben. Jeder Dienst, der für 

– 1451 –



den Verstorbenen geleistet wird, ist eine gottesdienstliche Handlung. Gottes-
dienstliche Handlungen werden nur durch Koranverse, Hadithe und die Worte 
der Mudschtahids bestimmt. Mit den Anordnungen von dieser oder jener Person 
oder anhand von Träumen dürfen gottesdienstliche Handlungen nicht verändert 
werden. Diejenigen, die die gottesdienstlichen Handlungen verändern und ent-
stellen wollen, werden zu Ungläubigen. Um den Verstorbenen Hilfen wie das 
Lesen des edlen Korans, das Geben von Almosen und das Sprechen von Bittge-
beten zu leisten, soll man nicht bis zur 53. Nacht warten, sondern diese bereits 
am ersten Tag tun und ihnen zur Hilfe eilen. Diese Hilfen auf die 7., 40. oder 53. 
Nacht zu verschieben, ist so, als würde man zu einer ertrinkenden Person sagen: 
„Warte noch eine Weile. Ich werde dich ein paar Tage später retten kommen.“ 
Der ehrwürdige Muhammad Maʿsūm sagt im 11. Brief des ersten Bandes seines 
Maktūbāt: „Es ist eine sehr gute und große gottesdienstliche Handlung, den 
Armen nicht aus Gewohnheit oder Prahlerei, sondern um Allahs willen Essen 
zu spendieren und Almosen zu geben und den Lohn der Seele des Verstorbenen 
zu widmen. Aber es gibt keinen verlässlichen Bericht, der besagt, dass dies an 
einem bestimmten Tag oder in einer bestimmten Nacht geschehen soll. D. h. dies 
fußt auf keinerlei Grundlage.“ Oft habe ich in Istanbuler Zeitungen Anzeigen 
gelesen, in denen angekündigt wurde, dass auf einem christlichen Friedhof für 
einige verstorbene Christen am 40. Todestag religiöse Rituale abgehalten werden 
und dass ihre Bekannten dazu eingeladen sind. Als ich sie danach fragte, sagten 
sie, dass es ihr Brauch sei, einem Toten am 40. Todestag zu helfen. Daraus wird 
ersichtlich, dass die Praxis, Wohltaten wie das Geben von Almosen für die Ver-
storbenen oder das Lesen von Mawlids an bestimmten Tagen durchzuführen, 
von den Christen zu den Muslimen übergegangen ist.] 

In der hanafītischen und mālikītischen Rechtsschule ist es harām, den Leichnam 
in die Moschee zu legen und dort das Totengebet zu verrichten. Es gibt zwar 
einige Gelehrte, die sagen, dass es nicht makrūh sei, wenn der Leichnam außerhalb 
der Moschee liegt und einige der Gemeinschaft in der Moschee sind, aber es ist 
auch harām, das Gebet auf diese Weise zu verrichten. Die ganze Gemeinschaft 
muss das Gebet draußen verrichten. Denn Moscheen wurden gebaut, um die 
fünf täglichen Gebete und die ihnen zugehörigen Sunna- und Nāfila-Gebete 
[sowie Nachholgebete] zu verrichten und um zu lesen, zu predigen und zu unter-
richten. Im Falle von Entschuldigungsgründen wie Regen, Sturm und Krankheit 
darf das Totengebet innerhalb der Moschee verrichtet werden. Aber der Leichnam 
darf nicht hineingebracht werden. 

Ein Kind, das unmittelbar nach der Geburt stirbt, wird gewaschen, sein Gebet 
wird verrichtet, es erbt und wird beerbt und erhält einen Namen. Ein Kind, das 
tot geboren wird, wird nicht gewaschen und sein Gebet wird nicht verrichtet, 
sofern es noch keine vier Monate alt ist. Wenn es bereits vier Monate alt ist, 
wird es gewaschen, in ein Leichentuch eingewickelt und begraben, aber sein 
Gebet wird nicht verrichtet. Dasselbe geschieht, wenn ein Kind, das zusammen 
mit seinen Eltern gefangen genommen wurde, stirbt, und wenn ein geisteskranker 
Erwachsener, der gefangen genommen wurde, stirbt. Diese Menschen kommen 
zwar nicht in die Hölle, aber im Diesseits werden sie wie Ungläubige behandelt. 
Wenn ein Kind, das ohne seine Eltern gefangen genommen wurde, oder ein Kind, 
das mit seinen Eltern gefangen genommen wurde, von denen einer später zum 
Islam konvertiert ist, oder ein verstandesreifes (also bereits siebenjähriges) Kind, 
das aus eigenem Antrieb zum Islam konvertiert ist, stirbt, wird sein Gebet ver-
richtet. Damit ein Ungläubiger (Kāfir) zum Islam konvertiert, muss er das Glau-
bensbekenntnis (Schahada) vollständig aussprechen und an die sechs Grundsätze 
des Glaubens [d. h. Āmantu...] glauben, wenn er sie hört. 

– 1452 –



Man soll einen Unwissenden nicht nach den Grundsätzen des Glaubens und 
den Säulen des Islams fragen, sondern man soll sie ihm vortragen und ihn dann 
fragen, ob er an sie glaubt. Wenn er dies bejaht, wird ersichtlich, dass er ein 
Muslim ist. Wenn ein Unwissender, der nach dem Glauben und dem Islam gefragt 
wird, nicht antwortet, macht das nichts aus. Denn er sagt, dass er es nicht weiß, 
weil er denkt, dass die Antwort darin besteht, bestimmte Worte in einer bestimmten 
Reihenfolge zu sagen. Mit anderen Worten, er sagt damit nicht, dass er nicht 
weiß, was der Glaube selbst ist, sondern wie man ihn ausdrückt. Es ist für einen 
Muslim nicht wādschib, einen Nichtmuslim zu waschen, in ein Leichentuch zu 
wickeln und zu begraben. Ein Nichtmuslim wird anderen Nichtmuslimen über-
geben. Wenn es keine anderen Nichtmuslime gibt, ist es erlaubt, ihn zu waschen, 
wie man schmutzige Wäsche wäscht, ihn in ein Tuch zu wickeln und auf einem 
nichtmuslimischen Friedhof zu begraben. Der Leichnam eines Abtrünnigen wird 
hingegen nicht gewaschen und nicht in ein Leichentuch eingewickelt und er wird 
auch nicht den Angehörigen derjenigen Religion übergeben, zu der er übergetreten 
ist, sondern wie ein Hundekadaver in einen Graben geworfen. Gleich ob Muslim 
oder Nichtmuslim, niemandes Leichnam darf eingeäschert werden. Es ist auch 
nicht erlaubt, seine Asche aufzubewahren. Es ist nicht erlaubt, die Knochen eines 
Leichnams zu brechen oder zu zerschneiden, selbst wenn es sich um einen Nicht-
muslim handelt. 

Es ist nicht erlaubt, dass ein Muslim von einem nichtmuslimischen Verwandten 
gewaschen wird. 

Es wurde im 60. Kapitel des ersten Abschnitts erwähnt, dass in drei Zeiten 
das Verrichten des Gebets nicht erlaubt ist. Wenn ein Leichnam vor einer dieser 
drei Zeiten vorbereitet wurde, ist es nicht erlaubt, sein Gebet bis zu dieser Zeit 
aufzuschieben. Im Marāqī al-falāh heißt es: „In diesen Zeiten einen Leichnam 
zu begraben, ist nicht makrūh, sondern erlaubt.“ Es ist erlaubt, das Totengebet 
zu jeder Tageszeit zu verrichten. Es ist nicht notwendig, es bis nach einem der 
fünf täglichen Gebete aufzuschieben. 

Das Totengebet wird einmal verrichtet. Wird es erneut verrichtet, so ist es 
nāfila, auch wenn eine Frau es verrichtet hat. Das Totengebet als Nāfila zu ver-
richten, ist makrūh. 

Das Verrichten des Totengebets, die Waschung des Verstorbenen, seine Vor-
bereitung, seine Einwicklung in ein Leichentuch und seine Beerdigung sind zwar 
eine Fard kifāya, während das Verrichten des Festtagsgebets wādschib ist, doch 
damit diejenigen, die zu spät zur Gemeinschaft kommen, das Totengebet nicht 
mit dem Festtagsgebet verwechseln, wird zuerst das Festtagsgebet verrichtet. 
Dass das Gebet eines Leichnams, der vorbereitet ist, vor der Predigt (Khutba) 
des Festtagsgebets und vor dem letzten Sunna-Gebet des Abend-, Freitags-, 
Nacht- und Mittagsgebets verrichtet wird, wird bei den Ausführungen zum Fest-
tagsgebet erwähnt. Doch die Autoren der Bücher al-Hilya und al-Bahr, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, sagen, dass die letzten Sunna-Gebete unmittelbar 
nach den Fard-Gebeten zu verrichten sind. Es ist mandūb, die Vorbereitung des 
Leichnams, seine Einwicklung in ein Leichentuch und sein Gebet zügig durch-
zuführen. 

[Wie man sieht, sagten einige, dass das Totengebet vor den Sunna-Gebeten 
verrichtet werden sollte, während andere sagten, es danach zu verrichten. Doch 
kein einziger Gelehrter sagte, dass für das Totengebet das Sunna-Gebet unterlassen 
werden soll. Deshalb sollen in den Moscheen die Tasbīhāt nicht unterlassen 
werden, wenn ein Totengebet ansteht. Diejenigen, die sagen, dass sie die Tasbīhāt 
unterlassen, weil es wādschib ist, das Totengebet so schnell wie möglich zu ver-
richten, liegen falsch. Sich für das Totengebet zu beeilen, ist nämlich nicht 

– 1453 –



wādschib, sondern mustahabb. Es ist äußerst paradox, einerseits den Leichnam 
warten zu lassen, damit mehr Menschen an der Beerdigung teilnehmen, obwohl 
es makrūh ist, zu diesem Zweck das Totengebet hinauszuzögern, und andererseits 
die Āyat al-kursī und die Tasbīhāt unter dem Vorwand zu unterlassen, dass es 
wādschib sei, das Totengebet so schnell wie möglich zu verrichten. Frohe Kunde 
sei für diejenigen Gebetsrufer, die diese falsche Praxis beenden, indem sie die 
Āyat al-kursī und die Tasbīhāt auch dann lesen und sprechen, wenn ein Totengebet 
ansteht. Siehe auch die Ausführungen zum Bittgebet am Ende des 64. Kapitels 
im ersten Abschnitt.] 

Es ist nicht erlaubt, nach dem Totengebet neben dem Sarg Bittgebete zu spre-
chen. Im Buch Zubdat al-maqāmāt heißt es: „Nachdem das Totengebet des ehr-
würdigen Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet sein, verrichtet war, blieb 
man nicht dort, um Bittgebete zu sprechen, sondern er wurde direkt zum Friedhof 
gebracht. Dass es makrūh ist, nach dem Totengebet im Stehen Bittgebete zu 
sprechen, steht in den Fiqh-Büchern geschrieben. Einige Imame tun dies zwar, 
doch es widerspricht der Sunna.“ [Dass dies nicht erlaubt ist, steht auch in der 
Fatwasammlung al-Bazzāziyya.] 

 
Tiefsinnig denke ich, meine Augen dabei geschlossen,  
In meinem Traum, meiner Seele, sehe ich einen Beweis ganz offen. 
 
Vor herzreinigenden Blicken befinde ich mich,  
Jedoch ist dies kein Traum, wo befinde ich mich? 
 
Ein einziger seiner Blicke lässt das Weltliche aus dem Herzen schwinden,  
Ein einziges Lächeln lässt die ewige Glückseligkeit an die Menschen binden. 
 
Die Quelle des Wunderbaren, des Wissens, der Weisheit,  
Jedoch nur wie ein Spinnennetz, gemäß dieser Menschheit. 
 
Dieser Wegweiser ließ die Geliebten zueinander finden,  
Wer ihm folgte, konnte sich als Sultan wiederfinden. 
 
Jedes seiner Worte, ein Lebenselixier für die Seele,  
Jedes seiner Worte reinigt das Herz und die Seele. 
 
Lediglich einen Wunsch hat er, seinen Geliebten zu finden,  
Er brennt danach die Manifestation zu finden. 
 
Seine Worte lösen einen Frieden in der Seele aus,  
Wie ein Heilmittel sind sie und lösen einen Rausch in der Seele aus. 
 
Der Höchste unter den Menschen, der Weigweiser des rechten Wegs ist er,  
Das Mysterium des Lebens löst er, der Führer der Weisen ist er. 
 
Die einzige Sehnsucht der Seelen, wunderschön ist er, 
Nicht nur der Geliebte der Geschöpfe, sondern auch des Schöpfers ist er. 
 
Wie ein Spiegel ist er, denn den Propheten spiegelt er wider,  
Wie im Hadith erwähnt, den Islam vereinigt er wieder. 
 
Der Mudschaddid des zweiten Jahrtausends ist er, ein Nachfolger des Propheten,  
O Allah, trenne uns nicht von ihm, um des Propheten willen. 
 

– 1454 –



58 — DAS TRAGEN DES LEICHNAMS UND  
DIE BEERDIGUNG 

Beim Tragen des Leichnams nimmt man zunächst die vordere Seite des Sarges, 
wo sich die rechte Seite des Leichnams befindet, auf die rechte Schulter und geht 
zehn Schritte. Dann nimmt man den hinteren Teil des Sarges, wo sich das rechte 
Bein des Leichnams befindet, auf die rechte Schulter und trägt ihn weitere zehn 
Schritte. Danach wechselt man auf die linke Seite des Leichnams, die von hinten 
gesehen die rechte Seite des Sarges ist, und trägt ihn auf der linken Schulter, 
zehn Schritte auf der Vorderseite und zehn Schritte auf der Hinterseite des 
Sarges. All dies zusammen ergibt vierzig Schritte. In einem Hadith heißt es: „Wer 
einen Leichnam vierzig Schritte lang trägt, dem werden vierzig große Sünden 
vergeben.“ 

Wenn Muslime, die sich in einem Geschäft, in einem Café usw. aufhalten, 
einen Leichnam sehen, sollten sie hingehen und ihn zumindest vierzig Schritte 
tragen, ein wenig hinter ihm gehen und für seine Seele die Fātiha und Bittgebete 
lesen. In den Büchern Marāqī al-falāh und Halabī-i kabīr steht geschrieben, dass 
es makrūh tahrīman ist, beim Sehen eines Leichnams aufzustehen und mit dem 
Gesicht zu ihm an Ort und Stelle zu warten. Nachdem man den Leichnam getragen 
hat, sollte man hinter ihm hergehen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, trug den 
Leichnam von Saʿd ibn Muʿādh, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Welch große 
Glückseligkeit! 

Es ist makrūh, den Leichnam auf eine Art und Weise zu tragen, die „baynal-
amūdayn“ genannt wird, also indem zwei Personen sie tragen, eine Person vorne 
und die andere hinten, ähnlich wie beim Tragen einer Bahre. Es ist sunna, sie 
auf eine Art zu tragen, die „tarbīʿ“ genannt wird, d. h. auf den Schultern und 
von vier Personen, die den Schaft mit der Hand festhalten. Man führt den Schaft 
nicht zwischen Arm und Schulter, sondern hält ihn mit der Hand und nimmt ihn 
auf die Schulter. Es ist nicht erlaubt, den Leichnam auf dem Rücken oder auf 
einem Tier zu tragen. 

[Wenn keine Notwendigkeit (Darūra) besteht, ist es verpönt, den Leichnam 
mit einem Auto oder anderen Fahrzeug zu transportieren, was ein Brauch der 
Nichtmuslime ist; es fügt dem Verstorbenen Leid und Schaden zu. Jene, die ihn 
auf diese Weise tragen, begehen eine Sünde. Es ist eine große Sünde, bei gottes-
dienstlichen Handlungen die islamischen Bräuche aufzugeben und die Bräuche 
der Ungläubigen zu übernehmen. Zu Zeiten unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, und der edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, wurden 
Leichname nur auf die „tarbīʿ“ genannte eine Art und Weise getragen. Wenn 
staatliche Vorschriften oder Gesetze anordnen, dass der Sarg in einem Leichen-
wagen transportiert werden muss, wird dies befolgt. Siehe auch Kapitel 26 im 
dritten Abschnitt.] 

Ein Säugling und ein etwas größeres Kind werden von einer Person auf beiden 
Händen getragen. Diese Person kann auch auf einem Tier sitzen. Große Kinder 
werden in Särgen getragen. 

Der Leichnam soll nur so schnell getragen werden, dass der Leichnam nicht 
durchgeschüttelt wird. 

Es ist makrūh, das Totengebet bis nach dem Freitagsgebet hinauszuzögern, 
damit die Gemeinschaft groß ist. Wenn die Gefahr besteht, dass das Freitagsgebet 
aufgrund der Beerdigung versäumt werden könnte, kann das Totengebet bis nach 
dem Freitagsgebet hinausgezögert werden. [Es ist nicht erlaubt, die Beerdigung 

– 1455 –



einen oder mehrere Tage hinauszuzögern, damit auch die Angehörigen, die an 
entfernten Orten leben, es rechtzeitig schaffen.] 

Das Festtagsgebet wird vor dem Totengebet verrichtet und das Totengebet 
eines bereits vorbereiteten Leichnams wird vor der Khutba des Festtagsgebets 
verrichtet. Die Menschen, die am Ort der Verrichtung des Totengebets (Musallā) 
auf das Gebet warten, stehen nicht auf, bevor der Leichnam auf den Boden gelegt 
wird. Der Autor des Buches Surrat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Diejenigen, die im Musallā sitzen, sollten nicht aufstehen, wenn der 
Leichnam dorthin gebracht wird.“ 

Diejenigen, die an der Beerdigung teilnehmen, sollten dicht hinter dem Leich-
nam hergehen. An der Beerdigung teilzunehmen, ist eine Sunna muʾakkada. In 
der schāfiʿītischen Rechtsschule geht man vor dem Leichnam. Frauen nehmen 
nicht an Beerdigungen teil. Der Leichnam wird still getragen. Dass es eine Bidʿa 
und Sünde ist, währenddessen mit lauter Stimme Takbīre und Tahlīle zu sprechen 
und religiöse Lieder zu singen, steht im Halabī-i kabīr, im Marāqī al-falāh und 
dessen Superkommentar von Tahtāwī, im Niʿmet-i islām sowie am Ende des 
Kommentars zum Buch Schirʿat al-islām. Man soll sich nicht davon täuschen 
lassen, dass Unwissende diese Dinge tun und darüber schreiben. Man sollte einer 
Beerdigung, bei der solche Neuerungen begangen werden, nicht fernbleiben, 
aber man sollte sie falls möglich verhindern. Was aber ein Festmahl anbelangt, 
bei dem Bidʿa begangen wird, so ist es notwendig, davon fernzubleiben. Es ist 
zwar erlaubt, vor dem Leichnam oder neben ihm zu gehen, aber es ist besser, 
hinter ihm zu gehen. 

Es ist erlaubt, zu Lebzeiten für sich selbst ein Grab ausheben zu lassen. Wenn 
sich das Grab auf dem Eigentumsgrundstück befindet, ist es für ihn bestimmt. 
Befindet es sich nicht auf dem Eigentumsgrundstück oder hat er den Platz auf 
dem Friedhof nicht gekauft, kann auch jemand anderes dort begraben werden. 

Es ist erforderlich, sunna und sehr nützlich, den Leichnam auf einem großen 
Friedhof zu begraben. Er sollte in der Nähe der Gräber von Rechtschaffenen 
und Gottesfreunden begraben werden. Das Grab muss weit entfernt sein von 
den Gräbern der Sünder und vor allem von den Gräbern der Ungläubigen und 
Abtrünnigen. Es ist nicht gut, den Leichnam an einem feuchten Ort zu begraben. 
Er soll so weit es geht an einem trockenen Ort begraben werden. Das Begraben 
an einem feuchten Ort führt dazu, dass der Leichnam schnell verwest. Im Islam 
soll der Leichnam spät verwesen. Wenn die Erde feucht oder locker ist, so ist es 
gut, den Leichnam im Sarg zu begraben.  

Blumen und Kränze mit dem Leichnam zu tragen, sie auf das Grab zu legen, 
Zeichen der Trauer zu tragen und an den Kragen Dinge wie Abzeichen und 
Bilder anzubringen, sind Bräuche der Ungläubigen. Es ist harām für Muslime, 
solche Dinge zu tun, und sie schaden dem Verstorbenen. In einem Hadith, der 
von Ibn Mādscha überliefert und im Kunūz ad-daqāʾiq niedergeschrieben ist, 
heißt es: „Tragt den Leichnam nicht mit lauter Stimme und indem ihr Feuer, 
Licht und andere Dinge mit euch führt!“ Es ist gut, ein Seidentuch oder eine ein 
anderes Tuch auf ein Grab zu legen, das sich in einem Mausoleum, in einem 
Raum befindet, und Rosen darauf zu streuen, damit das Mausoleum gut riecht. 
Dass dies erlaubt ist, steht im persischen Buch Tahqīq al-haqq al-mubīn von 
Ahmad Saʿīd as-Sirhindī, möge Allah sich seiner erbarmen. 

Es ist eine Fard kifāya, ein Grab auszuheben und den Leichnam darin zu be-
graben. [Wenn nicht genug Muslime, wie für die Beerdigung des Leichnams be-
nötigt wird, zugegen sind, wird es fard für jeden Muslim, der die Nachricht davon 
erhält, bei der Beerdigung anwesend zu sein. Wenn es niemanden gibt, der den 
Dienst ausführt, und es notwendig wird, Totengräber für das Begraben zu bezahlen, 

– 1456 –



dann begeht jeder Muslim, der nicht gedient hat, obwohl er Bescheid wusste, 
eine Sünde und wird zum Sünder (Fāsiq). Die Beerdigung des Leichnams ist wie 
die Verrichtung des Totengebets eine gottesdienstliche Handlung. Es ist fard, 
auch diese gottesdienstliche Handlung unentgeltlich zu verrichten. Das erhaltene 
Entgelt ist harām. Es ist erlaubt, dass arme Leute diese Pflicht gegen Entgelt 
verrichten, wenn sich niemand findet, der diesen Dienst unentgeltlich verrichtet, 
damit diese Pflicht erfüllt wird und die Leichname der Muslime nicht im Freien 
liegen gelassen werden. Das Entgelt, das diese Menschen erhalten, ist zwar halāl, 
doch diejenigen, die es unterlassen, den Dienst kostenlos zu verrichten, können 
sich nicht von der Sünde befreien. Da die Beerdigung des Leichnams fard ist, 
wird jeder, der diesen Dienst unterlässt, weil er das Gebot gering schätzt, und 
sagt, dass es Rückständigkeit sei, einen Leichnam zu begraben, indem er die Wis-
senschaft als Vorwand benutzt, und sagt, dass es besser wäre, ihn einzuäschern, 
wie es die Buddhisten, Brahmanen und Kommunisten tun, seinen Glauben ver-
lieren und zu einem Abtrünnigen (Murtadd) werden.] 

Es ist nicht erlaubt, den Leichnam auf den Boden, in ein Gebäude oder in 
Marmor zu legen, ohne die Erde auszuheben. Wenn es nicht möglich ist, eine 
Person, die auf einem Schiff gestorben ist, an Land zu bringen, ist es nicht fard, 
sie zu begraben. In einem Grab werden nicht zwei Menschen begraben, es sei 
denn, es besteht eine Notwendigkeit. Bevor ein Leichnam verwest ist und seine 
Knochen zu Erde geworden sind, darf kein anderer in diesem Grab begraben 
werden. Wenn es nicht möglich ist, ein anderes Grab zu graben, werden die Kno-
chen zusammengelegt und im Grab mit Erde bedeckt; dann kann ein anderer 
auf der anderen Seite des Grabes bestattet werden. Wenn der Leichnam verwest 
und zu Erde geworden ist, kann ein anderer Leichnam in dem Grab beigesetzt 
werden. Wenn das Grundstück nicht gestiftet ist, sondern jemandes Eigentum 
ist, darf der Eigentümer auf dem Grab ein Feld oder Haus errichten. So lautet 
auch die Fatwa. Im al-Hadīqa steht im Kapitel über die Übel der Hand Folgendes: 
„Nachdem der Leichnam verwest und zu Erde geworden ist, ist es erlaubt, jemand 
anderen in seinem Grab zu begraben oder darauf ein Feld oder Gebäude zu er-
richten. Wenn Gräber von Hochwasser oder Flusswasser überflutet sind, ist es 
nicht erlaubt, sie an einen anderen Ort zu verlegen.“ Wenn die Zeichen der Un-
gläubigen in den alten Gräbern der Ungläubigen nicht mehr vorhanden sind, 
dürfen die Gläubigen dort begraben und eine Moschee gebaut werden. So war 
das Grundstück der Prophetenmoschee in Medina früher ein Friedhof der Un-
gläubigen. Die Gebeine wurden ausgegraben und an einen anderen Ort gebracht 
und dort eine Moschee gebaut. 

Im Dschāmiʿ al-fatāwā heißt es: „Die Tiefe des Grabes sollte bis zur Brust 
der Person reichen. Es ist besser, wenn es so tief ist wie die Größe eines Mannes.“ 
Das Grab soll tief sein, damit kein Wasser eindringt, kein Geruch austritt und 
kein Tier es öffnen kann. Die Länge des Grabes sollte der Größe des Leichnams 
entsprechen und seine Breite die Hälfte seiner Größe betragen. Der Länge nach 
soll das Grab senkrecht zur Gebetsrichtung ausgerichtet sein. Es ist sunna, eine 
Nische (Lahd) zu errichten. Ein Lahd ist eine Nische, die nach dem Ausheben 
des Grabes vom Boden des Grabes zur Kibla-Seite hin und das gesamte Grab 
entlang ausgehoben wird und so breit und tief ist, dass der Leichnam hineinpasst. 
Der Leichnam wird auf der rechten Seite liegend in die Nische gelegt. Man macht 
keine Furche (Schaqq), d. h. man gräbt keinen Graben in der Mitte des bereits 
ausgehobenen Grabes, um den Leichnam hineinzulegen. Wenn der Boden verfault 
und feucht ist, dann ist es erlaubt, den männlichen Leichnam mit dem Sarg in 
die Nische oder direkt in das Grab zu legen. Ist der Boden trocken und fest, so 
ist es makrūh, den männlichen Leichnam mit dem Sarg zu begraben. Es ist auch 

– 1457 –



makrūh, Dinge wie Filz oder Matten unter dem Leichnam auszubreiten. Wenn 
man ihn mit dem Sarg beerdigt, tut man etwas Erde in den Sarg. Es ist vorzüglicher, 
die Leichname von Frauen stets mit dem Sarg zu begraben. 

Wenn bei einem Menschen, der auf einem Schiff stirbt, Fäulnis eintreten 
könnte, bevor das Schiff das Land erreicht, wird er gewaschen, in ein Leichentuch 
gehüllt und sein Gebet wird verrichtet. Wenn ein nichtmuslimisches Land in der 
Nähe ist, wird ein schwerer Gegenstand an das Leichentuch gebunden und der 
Leichnam ins Meer geworfen. Wenn die Küste eines muslimischen Landes in der 
Nähe ist, bindet man keinen schweren Gegenstand an das Leichentuch. 

Es ist nicht erlaubt, den Raum, in welchem die Person gestorben ist, aufzugraben 
und sie dort zu begraben. Sie soll auch nicht in der Nähe einer Schule oder eines 
Ordenshauses (Tekke) begraben werden, sondern zu einem muslimischen Friedhof 
gebracht werden. 

Im Schirʿat al-islām heißt es: „Wenn der Leichnam am Grab auf den Boden 
gelegt wird, sollten diejenigen, die keine Arbeit verrichten, sich hinsetzen oder 
hinhocken. Sie sollen nicht stehen, wie es die Juden und Christen tun. Es ist mus-
tahabb, sieben Suren zu rezitieren, während der Leichnam begraben wird. Diese 
sieben Suren sind al-Qadr, al-Kāfirūn, an-Nasr, al-Ikhlās, al-Falaq, an-Nās und 
al-Fātiha. Es ist auch mustahabb, nach der Beerdigung eine Woche lang jeden 
Tag Almosen zu geben und den Lohn der Seele des Verstorbenen zu schenken.“ 

Eine ungerade oder gerade Anzahl von Menschen geht in das Grab, wendet 
sich der Gebetsrichtung zu, nimmt den Leichnam, der auf der Kibla-Seite des 
Grabes und parallel zum Grab platziert wurde, und legt ihn mit dem Gesicht zur 
Kibla in das Grab oder in die Nische. Dabei sprechen sie Folgendes: „Bismillāh 
wa-billāh wa-alā millati Rasūlillāh, sallallāhu alayhi wa-sallam.“ Sie lesen nicht 
den Adhan. Das Gesicht des Leichnams wird dem Inneren der Nische zugewandt, 
und Erde und Lehmziegel werden hinter ihn gelegt. Anschließend wird das Grab 
mit Erde aufgefüllt. Es ist nicht erlaubt, das Grab zu öffnen, um den Leichnam, 
der verkehrt herum hineingelegt wurde, in Gebetsrichtung zu drehen. Denn es 
ist harām, ein Grab zu öffnen. Es darf geöffnet werden, um einen darin vergessenen 
Gegenstand herauszunehmen. Die Enden des Leichentuches werden im Grab 
losgebunden. 

Der Autor des Buches al-Mīzān al-kubrā, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Die vier Rechtsschulen teilen einstimmig mit, dass die Grabseite (Öff-
nung) der Nische durch Anreihung von Lehmziegeln oder mit einer Matte bedeckt 
wird. Es ist makrūh, sie mit gebrannten Ziegeln oder mit Holz zu schließen. 
[Nägel, gebrannte Sachen wie Ziegelsteine sind Ziergegenstände. Es ist makrūh, 
sie im Grab zu benutzen.] Es ist erlaubt, den äußeren Teil des Grabes mit Ziegeln, 
Holz oder Marmorsteinen zu bedecken. Die gesegnete Nische des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, wurde mit neun Lehmziegeln bedeckt. Wenn der 
Leichnam einer Frau ohne Sarg beigesetzt wird, wird ein großes Stück Stoff als 
Vorhang verwendet.“ 

Das Grab wird mit Erde bedeckt. Die Oberseite des Grabes sollte nicht höher 
als eine Spanne sein. Es ist mustahabb, drei Handvoll Erde von der Kopfseite 
her auf das Grab zu werfen. 

Nach der Beerdigung ist es mustahabb, einige Minuten um das Grab herum 
zu sitzen oder sich hinzuhocken und den Anfang und das Ende der Sure al-
Baqara zu lesen, Bittgebete für den Verstorbenen zu sprechen und um seine 
Vergebung zu bitten. [Christliche Priester sprechen am Grab stehend Segens-
sprüche aus. Muslime sollten nicht im Stehen lesen wie Priester, sondern sich 
hinhocken.] Es ist sehr nützlich, wenn einige rechtschaffene Muslime unter sich 

– 1458 –



Khatm und Khatm at-tahlīl aufteilen und sie entweder versammelt in einem Haus 
oder jeder zuhause unentgeltlich lesen und den Lohn der Seele des Verstorbenen 
widmen. [Am Grab Reden zu halten, ist ein Brauch der Ungläubigen. Es ist nicht 
erlaubt, Reden wie die Ungläubigen zu halten oder den Verstorbenen mit Ei-
genschaften zu preisen, die er nicht besessen hat. Und ihn mit Eigenschaften zu 
preisen, die er innehatte, ist nutzlos und überflüssig. Es ist erlaubt, leise um den 
Verstorbenen zu weinen. In den Büchern Scharh as-sudūr und Barakāt steht ge-
schrieben: „Um den Tod eines Gläubigen weinen die Himmel.“ Es ist nicht 
erlaubt, laut um einen Verstorbenen zu weinen, wehklagend zu trauern, schwarze 
Kleidung zu tragen, schwarze Vorhänge, Abzeichen, Ornamente aufzuhängen 
und Trauerabzeichen und das Bild des Verstorbenen zu tragen. Der Autor des 
Buches Khazānat ar-riwāyāt, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Es ist 
nicht erlaubt, den Leichnam oder den Ort des Leichnams mit schwarzen Stoff-
stücken zu bedecken und schwarze Kleidung zu tragen.“] 

Es ist sunna, Wasser auf das Grab zu gießen. In der hanafītischen Rechtsschule 
ist es nicht sunna, die Oberseite des Grabes flach zu machen. Es ist sunna, ihn 
rund zu machen wie ein Fischrücken. Es ist nicht erlaubt, das Innere des Grabes 
mit Kalk oder Zement zu verputzen. Am Ende des Buches Halabī-i kabīr steht 
geschrieben, dass es in der hanafītischen Rechtsschule erlaubt ist, Mausoleen 
und Gebäude über den Gräbern von Gelehrten und großen Persönlichkeiten der 
Religion zu errichten, um ihr Grab zu schützen. Dies steht auch im Buch al-
Mīzān al-kubrā sowie am Ende des Buches al-Uqūd ad-durriyya. Aber es ist 
harām, dies zur Verzierung zu machen. Es ist erlaubt, das Grab zu schützen, 
indem man eine Mauer aus Stein oder Zement oder ein Eisengitter um das Grab 
errichtet. 

Grabsteine aufzustellen, ist erlaubt. Es ist nicht erlaubt, auf den Grabstein 
Koranverse, gesegnete Namen, Gedichte, Lobreden, das Wort „al-Fātiha“ zu 
schreiben oder das Bild des Verstorbenen auf den Stein zu stellen. Solche Dinge 
sind schlimme Neuerungen, auch wenn sie seit Jahrhunderten geschrieben werden. 
Schlechte Bräuche sind kein Hinweis auf Erlaubtheit. Die Gelehrten sagten, dass 
es erlaubt ist, (auf Arabisch) den Namen der verstorbenen Person und das 
Hidschrī-Todesjahr auf den Grabstein zu schreiben. 

Wenn eine schwangere Frau stirbt und das Kind noch lebt, wird ihr Mutterleib 
von der linken Seite her aufgeschnitten und das Kind herausgenommen. Wenn 
das Kind einer schwangeren Frau im Mutterleib gestorben ist und es den Tod 
der Mutter verursachen wird, führt die Hebamme ihre Hand in die Scheide ein, 
zerstückelt das Kind mit einem Instrument und holt es heraus. Wenn zu befürchten 
ist, dass das Kind den Tod der Mutter herbeiführen wird, während es lebt, ist es 
nicht erlaubt, das Kind zu zerstückeln [zu töten]. Denn es ist nicht sicher, dass es 
zum Tod der Mutter führen wird, sondern bloß eine Vermutung und Wahrschein-
lichkeit. Es ist nicht erlaubt, einen Menschen aufgrund einer vermuteten Gefahr 
zu töten. Wenn ein Mensch, der stirbt, nachdem er den Gegenstand eines anderen 
verschluckt hat, kein Vermögen hat, um dafür aufzukommen, wird sein Bauch 
aufgeschnitten und der Gegenstand herausgenommen. Die Teilnahme an der 
Beerdigung eines Nachbarn, eines Verwandten oder eines Freundes ist für Männer 
verdienstvoller als die Verrichtung von Nāfila-Gottesdiensten. 

Es ist mustahabb, den Leichnam in der Stadt zu begraben, in der er gestorben 
ist. Den Leichnam in eine Entfernung von weniger als zwei oder vier Kilometern 
zu bringen, ist übereinstimmend erlaubt. In eine größere Entfernung zu bringen, 
ist strittig. Die Leichname von Yaʿqūb und Yūsuf, Friede sei mit ihnen, wurden 
zwar von Ägypten nach Syrien überführt, aber in ihren Religionen war der Lei-
chentransport erlaubt. Der Transport ist nach der Beerdigung nicht erlaubt (Radd 

– 1459 –



al-muhtār, fünfter Band). Es ist nichtig (bātil), zu vermachen, an einen anderen 
Ort transportiert zu werden. 

Wenn man älteren oder jüngeren männlichen Angehörigen oder alten weib-
lichen Angehörigen des Verstorbenen begegnet, ist es sunna, ihnen Beileid 
(Taʿziya) zu bekunden, d. h. ihnen mit Worten wie „Mein Beileid“ zur Geduld 
zu raten. Als Beileidsbekundung wird „Aʿzamallāhu adschrak wa-ahsana azāʾak 
wa-ghafara li-mayyitik“ gesagt, was bedeutet: „Möge Allah, der Erhabene, deinen 
Lohn und deine Stufe erhöhen, dir schöne Geduld gewähren und die Sünden des 
Verstorbenen vergeben.“ Es gibt keinen Lohn (Thawāb) für Unglück und Leid 
an sich, sondern dafür, sie geduldig zu ertragen. Doch selbst dann, wenn Leid 
nicht geduldig ertragen wird, führt es zur Vergebung der Sünden. Auch Krankheit 
ist ein Leid. Es ist dem Hinterbliebenen/Angehörigen des Verstorbenen zwar 
erlaubt, sich weniger als drei Tage an einem Ort aufzuhalten, um Beileidsbekun-
dungen entgegenzunehmen, aber es ist nicht erlaubt, sich in einer Moschee auf-
zuhalten, und Frauen dürfen sich hierfür nirgendwo aufhalten. Nach der Beerdi-
gung werden Bittgebete gesprochen und der edle Koran wird leise rezitiert. Ihn 
laut zu rezitieren, ist makrūh. Anschließend sollen die Gemeinschaft und die 
Hinterbliebenen ihren eigenen Angelegenheiten nachgehen. Nach dem dritten 
Tag sein Beileid zu bekunden, ist makrūh. Es ist jedoch nicht makrūh für diejenigen, 
die weit weg sind, und für diejenigen, die sich zwar in der Nähe befinden, aber 
erst später vom Tod erfahren haben. Außerdem ist es makrūh, zweimal Beileid 
zu bekunden und die Beileidsbekundung am Grab und an der Tür der Angehörigen 
auszusprechen. Die Beileidsbekundung kann auch per Brief erfolgen. Es ist mus-
tahabb für die Nachbarn und die Verwandten, die in der Nähe wohnen, dem 
Haus des Verstorbenen Essen für einen Tag und eine Nacht zu schicken. Als 
Dschaʿfar at-Tayyār, möge Allah mit ihm zufrieden sein, mit mehr als siebzig 
Schwert- und Pfeilwunden den Märtyrertod erlitt, ordnete der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, an, dass man ihm Essen nach Hause schickt. Es ist makrūh 
und eine schlimme Neuerung, Essen und Süßspeise (Halwa) aus dem Haus der 
Hinterbliebenen auszuteilen. Es ist makrūh, an bestimmten Tagen wie dem ersten, 
dritten, siebten, [vierzigsten oder dreiundfünfzigsten] Tag Dinge wie Süßspeise 
und Gebäck zuzubereiten, Essen am Grab zu verteilen oder Koranbewahrer 
(Hāfiz), Hodschas und Mawlid-Rezitatoren zu versammeln, sie lesen zu lassen 
und ein Totenmahl zu geben. Das meiste hiervon wird zwecks Prahlerei und aus 
Geltungssucht getan. Während diese Neuerungen verrichtet werden, werden 
gleichzeitig viele Dinge getan, die harām sind. Es ist auch nichtig, zu vermachen, 
dass diese Dinge getan werden. Ein solches Vermächtnis wird nicht erfüllt, denn 
dies wäre eine Sünde. Man soll nicht bis zum vierzigsten Tag warten, sondern 
gottesdienstliche Handlungen wie das Sprechen von Bittgebeten, das Lesen von 
Khatm, das Geben von Almosen und das Lesenlassen von Mawlids, ohne dass 
Männer und Frauen gemischt sind, zügig verrichten und den Lohn der Seele des 
Verstorbenen schenken. Es ist sündhaft, mit dem Islam unvereinbare Versamm-
lungen für die Toten in Moscheen abzuhalten. So wie es eine Sünde ist, dass 
Frauen und Männer draußen gemischt sitzen, so ist es noch schlimmer, wenn sie 
für einen Mawlid zusammenkommen. Sünden in Form von gottesdienstlichen 
Handlungen zu begehen, ist schlimmer als sie sonst zu begehen. So verhält es 
sich auch mit dem Verbot, zu den drei Harām-Zeiten Gebete zu verrichten. Für 
ein Gebet, das zu einer verbotenen Zeit oder an einem verbotenen Ort verrichtet 
wird, gibt es keinen Lohn und ist gar eine Sünde. Denn es wurde trotz des Verbots 
verrichtet. Es wurde verboten, dass Frauen, selbst wenn sie bedeckt sind, mit 
fremden Männern gemischt sitzen. Wenn dieses Verbot in Moscheen, die Got-
teshäuser sind, die Form einer gottesdienstlichen Handlung annimmt, ist es eine 
noch größere Sünde. 

– 1460 –



Es ist sunna, nach der Beerdigung [im Stehen dem Grab und der Gebetsrichtung 
zugewandt] den Talqīn zu sprechen. Es wurde auch gesagt, es sei in Ordnung, 
wenn es nicht getan wird. Im Buch Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Es wurde 
gesagt, dass auch nach dem Tod der Talqīn gesprochen werden kann. Denn die 
Seele und der Verstand werden zurückgegeben, sodass der Verstorbene den 
Talqīn versteht. So ist es auch in der schāfiʿītischen Rechtsschule. Es gibt zwar 
welche, die sagten, dass der Talqīn weder geboten noch verboten wurde und 
nicht erlaubt sei, doch es wäre gut, ihn zu sprechen.“ Im Buch al-Dschawhara 
steht geschrieben, dass es islamkonform ist, dem Verstorbenen im Grab den 
Talqīn zu sprechen. Im Buch Nūr al-yaqīn fī mabhath at-talqīn wird mit verschie-
denen Beweisen belegt, dass der Talqīn sunna ist. In den Büchern Dschilā al-
qulūb und al-Ghāliyya heißt es: „Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ordnete 
an, nach der Beerdigung den Talqīn zu sprechen. Auch er selbst sprach den 
Talqīn.“ Im Kommentar von Qādīzāda zum Buch Birgivī vasiyetnāmesi steht 
ausführlich geschrieben, wie der Talqīn zu sprechen ist. Es ist nicht nötig, den 
Talqīn für Personen zu sprechen, die im Grab nicht befragt werden. Im Buch as-
Sirādsch heißt es: „Die Gelehrten der Ahlus-Sunna teilen übereinstimmend mit, 
dass alle Menschen im Grab befragt werden. Einem im Kindesalter Verstorbenen 
wiederum werden die Antworten von Allah, dem Erhabenen, eingegeben.“ Ibn 
Abdilbarr und Imām as-Suyūtī sagen: „Die Ahl al-qibla werden befragt, sowohl 
die Gläubigen (Muʾmin) als auch die Heuchler (Munāfiq).“ Demnach ist der Be-
richt, der besagt, dass der ehrwürdige Umar im Grab befragt wurde, und in dem 
seine Antworten überliefert werden, korrekt. Muhammad ibn al-Alqamī (gest. 
929 n. H.), Schüler von Imām as-Suyūtī, schreibt in seinem Kommentar zum Ha-
dithbuch al-Dschāmiʿ as-saghīr seines Lehrers Folgendes: „Die Ungläubigen wer-
den im Grab nicht befragt. Von den Gläubigen wiederum werden neun Gruppen 
nicht befragt: Der Märtyrer, derjenige, der stirbt, während er gegen den Feind 
Wache hält, derjenige, der an einer Seuche wie Pest oder Cholera stirbt, derjenige, 
der nicht flieht, wenn sich eine solche Krankheit ausbreitet, sondern geduldig ist 
und dann aus einem anderen Grund stirbt, die Wahrhaftigen (Siddīqūn), Kinder, 
die die Geschlechtsreife noch nicht erlangt haben, diejenigen, die am Freitag 
oder in der Nacht auf Freitag sterben, diejenigen, die jede Nacht die Sure al-
Mulk [und die Sure as-Sadschda] lesen, und diejenigen, die im Sterbebett die 
Sure al-Ikhlās lesen, werden in ihrem Grab nicht befragt. Die Propheten, Friede 
sei mit ihnen, sind in der Gruppe der Wahrhaftigen inbegriffen.“ Ein Verstorbener, 
der mehrere Tage im Sarg bleibt, wird nicht befragt, während er darin liegt. Die 
Befragung findet im Grab statt. Qādīzāda Ahmad Efendi schreibt in seiner Farāʾid 
al-fawāʾid genannten Erläuterung des Spruchs „Āmantu“ Folgendes: „Es wurde 
gesagt, dass sich die Befragung im Grab auf einige der Glaubensgrundsätze oder 
auf alle von ihnen, oder aber auf verschiedene Glaubensgrundsätze und Hand-
lungen bezieht oder jeder über andere Dinge befragt wird.“ Im Buch Îmân ve 
İbâdet von Muderris Muhammed Demir Hāfiz, das im Jahre 1344/1926 veröf-
fentlicht und von der Prüfungskommission des Ministeriums für religiöse Ange-
legenheiten genehmigt wurde, heißt es: „Das Folgende muss als Antwort auf die 
Engel Munkar und Nakīr auswendig gelernt werden: Mein Herr (Schöpfer) ist 
Allah, der Erhabene, mein Prophet ist Muhammad, Friede sei mit ihm, meine 
Religion ist der Islam, mein Buch ist der edle Koran, meine Gebetsrichtung 
(Kibla) ist die ehrwürdige Kaaba, meine Glaubensrichtung (Madhhab im Glauben) 
ist die Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa und meine Rechtsschule (Madhhab in den 
Taten) ist die Rechtsschule von Imām Abū Hanīfa.“ Ahmad Āsim Efendi schreibt 
in seinem Kommentar zur Kasside al-Amālī: „Wenn jemand von Wölfen zerstückelt 
und gefressen wird oder im Feuer verbrannt wird oder im Meer verwest, wird er 
befragt werden und die Bestrafungen oder Gaben im Grab erfahren. Ungläubige 

– 1461 –



und Sünder, die ohne Reue (Tawba) sterben, werden im Grab bestraft. In Hadithen 
heißt es: ,Das Grab ist entweder ein Garten der Gärten des Paradieses oder eine 
Grube der Gruben der Hölle‘, ,Wir suchen Zuflucht bei Allah vor der Bestrafung 
im Grab‘, ,Bespritzt euch nicht mit Urin! Viele Personen werden deswegen im 
Grab bestraft‘, und: ,Der Verstorbene erfährt durch das Wehklagen seiner Ehefrau 
und seiner Kinder Leid.‘ Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, neben 
zwei Gräbern stand, sagte er: ,Einer dieser beiden wird im Grab bestraft, weil er 
sich nicht davor hütete, dass sein Urin auf ihn spritzt, und der andere, weil er 
zwischen den Muslimen zwischentrug.‘ “ Unabhängig davon, in welchem Alter 
sie sterben, werden sowohl die Männer als auch die Frauen im Paradies alle 33 
Jahre alt sein. 

Im Buch Nadschāt al-musallī heißt es, dass im Hisn al-hasīn folgender Hadith 
überliefert wird: „Wenn ein Kranker 40 Mal ,Lā ilāha illā anta subhānaka innī 
kuntu minaz-zālimīn‘ liest, stirbt er als Märtyrer. Wenn er wieder gesund wird, 
werden ihm seine Sünden vergeben.“ 

59 — GRABBESUCH UND KORANREZITATION 
Imām al-Birgivī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch 

Ahwāl atfāl al-muslimīn: Es ist eine Sunna, die Gräber der Muslime zu besuchen. 
Im Ihyā al-ulūm heißt es: „Es ist mustahabb, Gräber zu besuchen, um des Todes 
zu gedenken, von den Toten eine Lehre zu ziehen und Segen von den Gräbern 
der Rechtschaffenen und Gottesfreunde zu erhalten.“ Um eine Lehre zu ziehen, 
stellt man sich vor, dass der Leichnam verwest, seine Wangen und Lippen he-
rabfallen, schmutzige Flüssigkeiten aus seinem Mund fließen, sein Bauch anschwillt 
und aufplatzt und Würmer und Insekten ihn befallen. Hātim al-Asamm sagt: 
„Wenn jemand, der an einem Friedhof vorbeigeht, nicht an die Verstorbenen 
denkt und keine Bittgebete für sie spricht, dann hat er sich selbst und sie hinter-
gangen.“ Den Männern wurde angeordnet, Gräber zu besuchen. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, verfluchte die Frauen, die Gräber besuchten. Es gibt 
Gelehrte, die sagen, dass er ihnen später die Erlaubnis gab. Andere wiederum 
sagen, dass es makrūh ist. Es ist Frauen übereinstimmend nicht erlaubt ist, einen 
Leichnam zu tragen. Fātima, möge Allah mit ihr zufrieden sein, besuchte jedes 
Jahr das Grab des ehrwürdigen Hamza und setzte es instand. In einem Hadith 
heißt es: „Wer jeden Freitag die Gräber seiner Eltern oder das Grab eines El-
ternteils besucht, dessen Sünden werden vergeben und er hätte damit ihre Rechte 
beglichen.“ Muhammad ibn Wāsiʿ pflegte jeden Freitag Gräber zu besuchen. Als 
man ihn fragte, ob es nicht besser wäre, wenn er sie montags besuchte, sagte er: 
„Die Verstorbenen erkennen diejenigen, die sie freitags, donnerstags und samstags 
besuchen.“ Dahhāk sagt: „Der Verstorbene erkennt denjenigen, der sein Grab 
am Samstag vor Sonnenaufgang besucht. Dies verdeutlicht die Vorzüglichkeit 
des Freitags.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte die Gräber seiner 
gläubigen Verwandten und seiner Gefährten zu besuchen. In einem Hadith heißt 
es: „Wenn jemand beim Besuch des Grabes eines Gläubigen ,Allāhumma innī 
asʾaluka bi-hurmati Muhammad alayhis-salām an lā tuʿadhdhiba hādhal-mayyit‘ 
sagt, wird die Bestrafung dieses Verstorbenen bis zum Tag der Auferstehung 
aufgehoben.“ Im Buch Schirʿat al-islām heißt es: „Um der Sunna entsprechend 
einen Grabbesuch durchzuführen, vollzieht man die Gebetswaschung, verrichtet 
zwei Gebetseinheiten und widmet den Lohn der Seele des Verstorbenen. Wenn 
man auf dem Friedhof ankommt, sagt man ,wa-alaykum salām‘. Man liest das 
oben genannte Bittgebet und setzt sich dem Gesicht des Verstorbenen zugewandt 
hin. Man rezitiert die Sure Yasīn oder andere Suren, die man kennt. Man spricht 

– 1462 –



Tasbīhāt und betet für die verstorbene Person.“ Abul-Qāsim sagt: „Wenn neben 
dem Grab der edle Koran rezitiert wird, hört der Verstorbene die Stimme und 
wird erleichtert.“ In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand beim Vorbeigehen 
am Grab eines Bekannten mit dem Salām-Gruß grüßt, erkennt der Verstorbene 
ihn und erwidert seinen Gruß.“ Aus diesem Grund hielt Abdullāh ibn Umar, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, an, wenn er an einem Grab vorbeikam, und 
grüßte. Nāfiʿ berichtet: „Abdullāh ibn Umar pflegte zum Grab des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, zu kommen und zu sagen: ,As-salāmu alan-nabī, as-
salāmu alā Abī Bakr, as-salāmu alā Abī.‘ Ich habe mehr als hundertmal gesehen, 
dass er dies sprach.“ Imām al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt 
in seinem Buch Ihyā al-ulūm: „Wenn man ein Grab besucht, ist es mustahabb, 
die Kibla hinter sich zu lassen, sich dem Gesicht des Verstorbenen zugewandt 
hinzusetzen und zu grüßen. Man berührt das Grab nicht mit den Händen und 
dem Gesicht und küsst es nicht.“ Es ist vorzüglicher, mit dem Rücken zur Kibla 
auf der Fußseite zu stehen (Ibn Ābidīn). In einem Hadith heißt es: „Wenn jemand, 
der an einem Friedhof vorbeigeht, elfmal die Sure al-Ikhlās liest und den Lohn 
den Verstorbenen schenkt, erhält er so viel Lohn wie die Anzahl der Verstorbe-
nen.“ Ahmad ibn Hanbal, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Wenn ihr 
auf einen Friedhof geht, lest die Suren al-Fātiha, al-Falaq, an-Nās und al-Ikhlās! 
Widmet den Lohn den Verstorbenen! Der Lohn wird sie alle erreichen.“ 

Die gottesdienstlichen Handlungen teilen sich in drei Arten auf: Die gottes-
dienstlichen Handlungen der ersten Art werden ausschließlich mit dem Vermögen 
verrichtet. Derart sind die Pflichtabgabe (Zakāt) und die Almosengabe (Sadaqa). 
Die gottesdienstlichen Handlungen der zweiten Art werden sowohl mit dem Ver-
mögen als auch mit dem Körper verrichtet. Derart sind die Pilgerfahrt und der 
Dschihad. Die gottesdienstlichen Handlungen der dritten Art werden ausschließlich 
mit dem Körper verrichtet. Derart sind die Rezitation des edlen Korans, das 
Verrichten des Gebets, das Sprechen von Tasbīh, Tahlīl und Tahmīd und das 
Sprechen von Bittgebeten. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben übereinstim-
mend erklärt, dass es erlaubt ist, den Lohn der ersten Art den Verstorbenen zu 
schenken, und der Lohn sie erreichen und ihnen Nutzen bringen wird. Das Gleiche 
gilt für das Sprechen von Bittgebeten aus der dritten Art. Dass dies auch bei der 
zweiten Art der Fall ist, wurde von den meisten Gelehrten mitgeteilt. Unter den 
vier Rechtsschulen herrschen Differenzen bezüglich der dritten Art, mit Ausnahme 
des Bittgebets. In der hanafītischen und hanbalītischen Rechtsschule ist die dritte 
Art wie die erste Art. Hasan, möge Allah sich seiner erbarmen, sagt: „Spricht 
man das Bittgebet ,Allāhumma rabbal-adschsādil-bāliyah wal-izāmin-nakhiratillatī 
kharadschat minad-dunyā wa-hiya bika muʾminatun. Adkhil alayha rawhan min 
indika wa-salāman minnī‘, wenn man einen Friedhof betritt, wird demjenigen so 
viel Lohn gegeben, wie die Zahl der dort liegenden Toten.“ Die Übersetzung 
aus dem Buch Ahwāl atfāl al-muslimīn endet hier. Imām asch-Schāfiʿī und Imām 
Mālik, möge Allah sich ihrer erbarmen, sagten, dass der Lohn für gottesdienstliche 
Handlungen, die nur mit dem Körper verrichtet werden, die Verstorbenen nicht 
erreiche. Spätere schāfiʿītische Gelehrte sagten jedoch, dass, wenn man am Grab 
des Verstorbenen liest und ihm den Lohn widmet oder wenn man in der Ferne 
liest und dann z. B. sagt: „O mein Herr, lasse die entsprechende Menge des 
Lohnes für das, was ich gelesen habe, dem Verstorbenen zukommen“, der Lohn 
den Verstorbenen erreicht. 

In einem Hadith, der im Kommentar zum Buch Schirʿat al-islām geschrieben 
steht, heißt es: „Die wertvollste der gottesdienstlichen Handlungen, die meine 
Gemeinde verrichtet, ist das Lesen des edlen Korans, indem man in den Mushaf 
schaut.“ Im Kitāb at-tibyān steht: „Die vorzüglichste Koranrezitation ist diejenige, 

– 1463 –



die im Gebet erfolgt.“ [In einem Hadith, der im 93. Brief aus dem dritten Band 
des Maktūbāt des ehrwürdigen Muhammad Maʿsūm überliefert wird, heißt es: 
„Der im Gebet rezitierte Koran ist besser als der außerhalb des Gebets rezitierte 
Koran.“ Dieser Hadith steht im Khazīnat al-asrār samt Überliefererketten ge-
schrieben.] Der ehrwürdige Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, sagte: „Für 
jeden Buchstaben des Korans, der während des Gebets im Stehen rezitiert wird, 
werden hundert Belohnungen gegeben. Wenn er außerhalb des Gebets im Zustand 
der Gebetswaschung rezitiert wird, werden für jeden Buchstaben 25 Belohnungen 
gegeben. Wird er ohne Gebetswaschung rezitiert, werden zehn Belohnungen ge-
geben. Wenn er rezitiert wird, während man geht oder eine Arbeit verrichtet, 
wird weniger Lohn gegeben.“ Einen Koranvers zu lesen, während man gleichzeitig 
über seine Bedeutung nachdenkt, ist verdienstvoller als den gesamten Koran zu 
lesen und dabei an etwas anderes zu denken. Den edlen Koran melodisch (mit 
Taghannī), nach den Tonhöhen zu lesen, wie es in letzter Zeit unter den Koran-
bewahrern üblich geworden ist, ist eine sehr üble Neuerung und eine große Sünde. 
Man muss den edlen Koran mit schöner Stimme, Gottesfurcht und Trauer lesen. 
Kardarī schreibt in seinem al-Fatāwā al-bazzāziyya: „Eine Person, die den Koran 
melodisch liest, als würde sie ein Lied singen, erhält keinen Lohn.“ Es ist wādschib, 
die Istiʿādha (Aʿūdhu...) zu sprechen, wenn man beginnt, eine Sure oder einen 
Vers zu lesen. Und wenn man beginnt, die Fātiha zu lesen, ist es wādschib, auch 
die Basmala zu sprechen. Wenn man andere Suren zu lesen beginnt, ist das Spre-
chen der Basmala sunna. In einem Hadith heißt es: „Wenn der edle Koran ent-
sprechend den Tadschwīd-Regeln gelesen wird, werden für jeden Buchstaben 
zwanzig Belohnungen gegeben. Liest man nicht entsprechend dem Tadschwīd, 
werden zehn Belohnungen gegeben.“ Es ist eine der größten Sünden, einen Ko-
ranvers zu vergessen, nachdem man ihn auswendig gelernt hat. Ein Hadith besagt: 
„Aus einem Haus, in dem der edle Koran gelesen wird, steigt bis zum Thron (al-
Arschul-aʿlā) ein Licht (Nūr) auf.“ Abū Hurayra, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, sagte: „In ein Haus, in welchem der Koran gelesen wird, kommen Segen 
(Baraka) und Gutes, Engel versammeln sich dort und die Teufel fliehen von 
dort.“ Der Koranrezitation zuzuhören, ist sehr verdienstvoll. In einem Hadith 
heißt es: „Ein Vers, dem der Mensch zuhört, wird ihm am Tag der Auferstehung 
ein Licht sein.“ Die Koranrezitation soll nicht zu einem Mittel des Lebensunterhalts 
gemacht werden. In einem Hadith heißt es: „Wenn ihr den edlen Koran lest, 
wünscht euch das Wohlgefallen Allahs und das Paradies! Wünscht euch nicht 
Weltliches! Es wird eine Zeit kommen, in der die Koranbewahrer den edlen 
Koran zu einem Mittel machen werden, um sich den Menschen zu nähern.“ 

Im Buch Schirʿat al-islām heißt es: „Es ist mustahabb, den edlen Koran 
innerhalb von vierzig Tagen ganz durchzulesen (Khatm). Es ist nicht erlaubt, 
ihn in weniger als drei Tagen durchzulesen. Das Gebet, das am Ende eines Khatm 
gesprochen wird, wird erhört. Man sollte versuchen, beim Khatm-Bittgebet an-
wesend zu sein. Wenn der Khatm beendet ist, sollte man die Fātiha mit der 
Absicht lesen, wieder einen Khatm zu beginnen. In einem Hadith heißt es: ,Der 
Beste der Menschen ist derjenige, der einen neuen Khatm beginnt, wenn ein 
Khatm beendet ist.‘ Qādīkhān schreibt im Kapitel über die Rezitation im Gebet, 
dass es einige Gelehrte gibt, die sagen, dass es makrūh wäre, im Ramadan und 
zu anderen Zeiten in Gemeinschaft ein Khatm-Bittgebet zu machen. Aber die 
späteren Gelehrten sagten, dass dies gut wäre. Diejenigen, die dies tun, sollten 
nicht daran gehindert werden.“ 

In einem Hadith, der im Tanbīh al-ghāfilīn erwähnt wird, heißt es: „Selbst 
wenn die Eltern der Person, die den edlen Koran liest, ungläubig sind, wird ihre 
Bestrafung gemildert.“ Eine Überlieferung besagt: „Die Anzahl der Stufen im 

– 1464 –



Paradies entspricht der Anzahl der Koranverse. Eine Person, die den edlen Koran 
ganz durchliest, erreicht alle diese Stufen.“ In einem Hadith, der im Kunūz ad-
daqāʾiq erwähnt und von Tabarānī und Ibn Hibbān überliefert wird, heißt es: 
„Das Bittgebet einer Person, die den edlen Koran durchliest, wird erhört.“ Im 
Kitāb at-tibyān steht geschrieben: „Barmherzigkeit (Rahma) regnet auf einen 
Ort, an dem der edle Koran durchgelesen wird. Es ist mustahabb, nach dem 
Khatm ein Bittgebet zu sprechen. Es ist mustahab, sich während des Khatm zu 
versammeln. Der ehrwürdige Abdullāh ibn Abbās ließ einen seiner Männer dem-
jenigen, der einen Khatm las, Gesellschaft leisten. Und wenn er die Zeit der Be-
endigung des Khatm mitbekam, schloss er sich ihnen an. Wenn der ehrwürdige 
Anas ibn Mālik einen Khatm gelesen hatte, versammelte er seine Familie und 
sprach ein Bittgebet. Es ist mustahabb, einen weiteren Khatm zu beginnen, wenn 
ein Khatm zu Ende ist. In einem Hadith heißt es: ,Die beste gottesdienstliche 
Handlung ist, nach Beendigung eines Khatm einen neuen zu beginnen.‘ “ In Ha-
dithen, die im Buch Khazīnat al-asrār überliefert werden, heißt es: „Sechzigtausend 
Engel beten für denjenigen, der den edlen Koran durchliest“, und: „Derjenige, 
der an dem Ort anwesend ist, an dem ein Khatm-Bittgebet gesprochen wird, ist 
wie derjenige, der anwesend ist, während die Kriegsbeute verteilt wird. Eine 
Person, die an dem Ort anwesend ist, an dem ein Khatm begonnen wird, ist wie 
jemand, der Dschihad führt. Eine Person, die beidem beiwohnt, erlangt den 
Lohn für beides und blamiert den Teufel.“ Saʿd ibn Abī Waqqās sagte: „Wenn 
jemand tagsüber (einen Abschnitt aus dem edlen Koran) für einen Khatm liest, 
beten die Engel für ihn bis zum Abend. Wird dies in der Nacht getan, beten sie 
bis zum Morgen.“ 

In einem Hadith, der im Kunūz ad-daqāʾiq geschrieben steht und von Daylamī 
überliefert wird, heißt es: „Wer den edlen Koran entsprechend dem Tadschwīd 
liest, dem wird der Lohn eines Märtyrers gegeben.“ 

Wie man sieht, gibt es für das Lesen eines jeden Koranverses separaten Lohn. 
Der Lohn, der demjenigen zuteilwird, der den gesamten Koran liest, ist viel 
größer. Da das Verrichten des Gebets, das Fasten, die Koranrezitation und das 
Gottgedenken gottesdienstliche Handlungen sind, die nur mit dem Körper aus-
geführt werden, muss jeder sie selbst verrichten. Es ist nicht erlaubt, jemanden 
zu ihrer Verrichtung zu bevollmächtigen. Diesbezüglich heißt es im Bahdschat 
al-fatāwā wie folgt: „Wenn eine Person den edlen Koran mit der Fātiha beginnt 
und bis zur Sure al-Fīl oder bis zur Sure al-Ikhlās liest und dann jemandem an-
ordnet, die restlichen Suren an seiner Stelle zu lesen, und dieser als Vertreter 
des ersten die restlichen Suren liest, dann hat die erste Person, die den edlen 
Koran von Anfang an gelesen hat, keinen Khatm vollbracht. Diejenigen, die 
einem von beiden zugehört haben, haben keinen Khatm gehört. Keiner von ihnen 
erlangt den Lohn eines Khatm.“ Wenn diejenigen, die die ihnen zugewiesenen 
Teile gelesen haben, den Lohn den Seelen der Verstorbenen einzeln schenken, 
oder wenn einer von ihnen den Lohn für alle schenkt, also ein Khatm-Bittgebet 
spricht, und diejenigen, die gelesen haben, „Āmīn“ sagen, wird der gesamte Lohn 
der gelesenen Verse auch den Verstorbenen gegeben. Aber sie erlangen nicht 
den separaten Lohn, der für einen Khatm versprochen wurde. Damit es ein 
Khatm ist, muss er von einer einzigen Person gelesen werden und der Lohn muss 
von ihr gewidmet werden. Es ist erlaubt und sehr nützlich, wenn mehrere Personen 
den edlen Koran für einen Verstorbenen durchlesen, indem jeder von ihnen 
einen Abschnitt (Dschuzʾ) leise liest, und ein jeder den Lohn für den Abschnitt, 
den er gelesen hat, der Seele des Verstorbenen schenkt, oder wenn einer von 
ihnen den Lohn von allen dem Verstorbenen widmet, d. h. ein Khatm-Bittgebet 
spricht, und die anderen, die ihre Abschnitte gelesen haben, „Āmīn“ sagen. Aber 

– 1465 –



auf diese Weise ergibt sich nicht der Lohn für einen Khatm. Den Khatm muss 
eine Person lesen oder eine Person muss den Lohn für den Khatm, den sie zuvor 
gelesen hat, schenken. So ist es auch mit dem Lesen eines Niederwerfungsverses 
(Āyat as-sadschda). Der Autor des Buches ad-Durr al-mukhtār, möge Allah sich 
seiner erbarmen, schreibt: „Wenn ein jeder von mehreren Personen je ein Wort 
eines Niederwerfungsverses liest, dann müssen diejenigen, die sie hören, keine 
Rezitationsniederwerfung (Sadschdat at-tilāwa) verrichten. Denn die Rezitati-
onsniederwerfung wird für die Hörenden eines Niederwerfungsverses dann 
wādschib, wenn der gesamte Vers von einer einzigen Person gelesen wird.“ Worte, 
die von verschiedenen Personen gelesen werden, können nicht so zusammengeführt 
werden, als ob eine Person den ganzen Vers gelesen hätte. Denn niemand kann 
von einer anderen Person zum Lesen des edlen Korans bevollmächtigt werden. 

Der Autor des Buches Khulāsat al-fatāwā, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Die Gelehrten Iraks haben es nicht für gut befunden, am Ende des 
Khatm des edlen Korans zusätzlich dreimal die Sure al-Ikhlās zu lesen.“ 

Ibn Ābidīn schreibt: „Die Verstorbenen erkennen diejenigen, die freitags ihre 
Gräber besuchen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte jedes Jahr 
die Märtyrer auf dem Berg von Uhud zu besuchen und ,As-salāmu alaykum bi-
mā sabartum fa-niʿma uqbad-dār‘ zu sagen. Die Pilger sollten diesen Ort am 
frühen Donnerstagmorgen besuchen und das Mittagsgebet in der Prophetenmo-
schee verrichten. Hieraus versteht sich also, dass es mandūb ist, Gräber an weit 
entfernten Orten zu besuchen. Aus diesem Grund werden Gottesfreunde wie 
Khalīl ar-Rahmān und Sayyid Ahmad al-Badawī besucht. Imām al-Ghazālī zitiert 
einen Hadith, der besagt: ,Mit Ausnahme von drei Moscheen geht man nicht 
zwecks Besuch zu Moscheen.‘ Denn in Bezug auf Vorzüglichkeit sind die anderen 
Moscheen einander ähnlich. Aber in Bezug auf die Nähe zu Allah, dem Erhabenen, 
sind die Gottesfreunde nicht gleich. Diejenigen, die sie besuchen, erhalten von 
jedem von ihnen andere Nutzen. In den Fatwas von Ibn Hadschar steht geschrie-
ben, dass man die ,Qurba‘ genannten gottgefälligen Handlungen nicht unterlassen 
soll, auch wenn Leute anwesend sind, die Sünden begehen, man dorthin gehen 
soll und man, wenn man Leute sieht, die Bidʿa begehen, sie davon abhalten soll. 
So verhält es sich auch mit der Teilnahme an Beerdigungen.“ Hāfiz Ahmad ibn 
Taymiyya sagte zwar, dass für die Seele unseres Propheten, Friede sei mit ihm, 
nur Dinge gelesen werden dürften, die der Islam erlaubt, wie z. B. Salawāt und 
das Adhan-Bittgebet, und dass der edle Koran nicht gelesen werden dürfe, doch 
im Buch al-Fatāwā al-fiqhiyya heißt es, dass für das Schenken des Lohnes keine 
Erlaubnis erforderlich ist. Schließlich führte Abdullāh ibn Umar, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, nach dem Ableben unseres Propheten, Friede sei mit 
ihm, für ihn die Umra durch, obwohl unser Prophet dies nicht vermacht hatte. 
Gleichermaßen führte Ibn al-Muwaffiq 70 Mal die Pilgerfahrt für Dschunayd al-
Baghdādī durch. Ibn as-Sarrādsch las für unseren Propheten, Friede sei mit ihm, 
mehr als 10.000 Mal den edlen Koran durch und schlachtete Opfertiere. Der 
Autor des Buches al-Fatāwā al-hadīthiyya schreibt: „Aufgrund der Geschenke 
seiner Gemeinde erhöht sich der Rang des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. 
Auch er selbst pflegte das Bittgebet ,O mein Herr! Vermehre mein Wissen‘ zu 
sprechen.“ 

Beim Grabbesuch ist es makrūh, auf dem Grab zu sitzen oder zu schlafen. Je-
mand, der vermutet, dass der Weg, der durch einen Friedhof führt, nachträglich 
auf Gräbern angelegt wurde, passiert diesen Weg nicht. Wenn es erforderlich 
wird, auf die daneben befindlichen alten Gräber zu treten oder sich auf sie zu 
setzen, um an einem Grab den edlen Koran zu rezitieren, so ist dies nicht makrūh. 
Aber auf neue Gräber setzt man sich nicht. 

– 1466 –



Außerdem ist es makrūh, auf dem Friedhof das grüne Unkraut zu jäten oder 
die grünen Zweige zu brechen. Das trockene Gras zu jäten, ist erlaubt. Es ist 
nützlich für die Verstorbenen und etwas Gutes, auf Gräbern Blumen und Bäume 
zu pflanzen. Mit diesem Geld Almosen an einen Armen zu geben, der seine 
Gebete verrichtet, ist aber besser. 

Im elften Kapitel des Abschnitts über Makrūh-Handlungen im Buch al-Fatāwā 
al-hindiyya heißt es: „Wenn der Baum auf einem Friedhof gewachsen ist, bevor 
der Friedhof errichtet wurde, ist er das Eigentum des Grundbesitzers, und er 
kann den Baum und seine Früchte jedem geben, dem er will. Wenn es herrenloses 
Land ist und von den Menschen zum öffentlichen Friedhof gemacht wurde, 
werden die Bäume, Früchte und das Land gemäß den vorherrschenden Bräuchen 
genutzt. Wenn die Bäume nach dem Anlegen des Friedhofs gewachsen sind, 
werden sie das Eigentum desjenigen, der sie gepflanzt hat, sofern er bekannt ist. 
Dieser gibt die Bäume und ihre Früchte den Armen als Almosen. Wenn die 
Bäume von selbst gewachsen sind und nicht bekannt ist, ob jemand sie gepflanzt 
hat, wird nach Beschluss des Richters verfahren. Der Richter kann sie, wenn er 
will, verkaufen lassen und das eingenommene Geld für die Bedürfnisse des Fried-
hofs ausgeben lassen. Gleich ob in der Stadt oder im Dorf, Früchte wie Walnüsse, 
die nicht verderben und die von den Bäumen auf die Straße gefallen sind, dürfen 
aufgehoben und gegessen werden, falls bekannt ist, dass der Eigentümer die Er-
laubnis erteilt hat. Wenn es sich um Früchte handelt, die verderben, und nicht 
bekannt ist, dass der Eigentümer es verboten hätte, dann dürfen sie aufgehoben 
und gegessen werden. Es ist jedoch nicht erlaubt, sie mit nach Hause zu nehmen. 
Es ist erlaubt, Früchte und Holzstücke aufzusammeln, die der Fluss mit sich 
führt. Walnüsse, die an verschiedenen Stellen der Straße aufgesammelt werden, 
sind halāl, selbst wenn sie eine verkaufsfähige Menge erreichen. Wenn man alle 
zusammen an einem einzigen Ort findet, gelten sie als Luqata (Fundsache).“ 
Bäume und Früchte auf einem gestifteten Friedhof werden gemäß den in der 
Stiftungsurkunde festgelegten Bedingungen verwendet. Wenn die Bedingungen 
nicht bekannt sind, wird nach richterlichem Beschluss verfahren. Siehe auch in 
den Büchern al-Hindiyya und Qādīkhān das Ende der Kapitel Fundsachen und 
Stiftung. 

Es ist mustahabb, den Verstorbenen tagsüber zu begraben, und es ist auch 
erlaubt, ihn nachts zu begraben.  

Die Knochen zu brechen, sie im Freien liegen zu lassen oder zu verbrennen, 
schadet dem Leichnam genauso, wie es den Lebenden schadet, und ist harām. 
Es ist auch nicht erlaubt, die Knochen von Schutzbefohlenen, also von nicht-
muslimischen Bürgern, zu brechen oder zu verbrennen. Denn so wie es harām 
ist, sie zu verletzen, während sie am Leben sind, so ist es auch nicht erlaubt, ihre 
Toten zu verletzen. Die Gräber der Harbī-Nichtmuslime zu öffnen, ist erlaubt. 
Doch es ist nicht erlaubt, ihre Leichen zu verbrennen. Im Qāmūs al-aʿlām heißt 
es: „In Indien werfen die Brahmanen genannten Ungläubigen die Leichen ihrer 
Toten in den Fluss namens Ganges. Die Leichen werden von Krokodilen zerstü-
ckelt und gefressen. Da dies widerwärtige Gerüche verursacht und dadurch Seu-
chen wie die Cholera entstehen, haben sie begonnen, die Leichen in ihren Tempeln 
zu verbrennen und die Asche anschließend in den Fluss zu werfen.“ Abdulʿazīz 
ad-Dahlawī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seiner Auslegung der 
Sure Abasa Folgendes: „Allah, der Erhabene, hat befohlen, die Verstorbenen 
zu begraben. Die Hindus verbrennen ihre Toten. Wenn der Leichnam verbrannt 
wird, verschwindet der Körper und es bleibt keinerlei Bindung zwischen dem 
Körper und der Seele. Wenn der Leichnam begraben wird, bleibt die Seele mit 
dem Körper und dem Grab, in welchem sich der Körper befindet, verbunden. 

– 1467 –



Die Seele hat also einen bestimmten Ort, an den sie gebunden ist. Die Seelen 
der Menschen, die ein Grab besuchen, machen Bekanntschaft mit der Seele des 
Verstorbenen und sie profitieren voneinander. Der Lohn für gelesene Koranverse, 
Bittgebete und Almosen erreicht die Seele mit Leichtigkeit. Auf diese Weise 
wird es für die Lebenden leicht, von den Seelen der Gottesfreunde und der recht-
schaffenen Muslime zu profitieren.“ Im nachfolgenden, 60. Kapitel wird auf 
dieses Thema ausführlicher eingegangen. 

Es ist erlaubt, um die verstorbene Person zu weinen. Aber laut/wehklagend 
zu weinen, fügt dem Verstorbenen Leid zu. 

Es gibt zwar Gelehrte, die sagen, dass es nützlich sei, Aussagen, die die 
Religion und den Glauben kundtun, Bittgebete und Koransuren auf den Kopf 
oder das Leichentuch des Verstorbenen zu schreiben oder ein Stück Papier oder 
etwas anderes mit solchen Schriften auf den Kopf oder das Leichentuch des Ver-
storbenen zu legen, aber aufgrund dessen, dass sie mit dem Blut oder Eiter des 
Verstorbenen verschmiert werden, ist dies nicht erlaubt. Es gibt keinen Bericht, 
der besagt, dass solche Dinge zur Zeit unseres Propheten, Friede sei mit ihm, 
geschrieben worden wären. So wie es nicht erlaubt ist, den edlen Koran und die 
Namen Allahs, des Erhabenen, auf Geld, auf die Gebetsnische und die Wände 
einer Moschee oder auf Teppiche auf dem Boden zu schreiben, so ist es selbst-
verständlich auch nicht erlaubt, sie in ein Grab zu legen. Denn darin, sie an diese 
Stellen zu schreiben, liegt eine größere Respektlosigkeit. Anstatt mit einem Stift 
auf die Stirn und Brust des Verstorbenen zu schreiben, ist es erlaubt, nach der 
Waschung mit dem Finger so zu tun, als würde man das Einheitsbekenntnis und 
die Basmala schreiben. 

60 — NUTZEN DES GRABBESUCHS 
Madhhablose Personen behaupten, vom Verstorbenen komme kein Nutzen 

und Schaden zu. Auf Seite 299 des wahhabitischen Buches Fath al-madschīd 
heißt es: „Allah erschafft bei Seinen gläubigen Dienern, die gottesfürchtig sind, 
Wundertaten (Karāmāt). Wundertaten geschehen aufgrund ihrer Bittgebete oder 
rechtschaffenen Taten.“ Auf Seite 500 heißt es: „Vom Propheten oder von jedem 
rechtschaffenen Gläubigen dürfen zu Lebzeiten Bittgebete erbeten werden. Doch 
von den Verstorbenen darf man keine Bittgebete erbeten. Vielmehr wird für die 
Verstorbenen selbst gebetet.“ Auf Seite 208 wiederum steht geschrieben: „Es ist 
Schirk (Götzendienerei), eine tote Person um etwas zu bitten, z. B. um Hilfe. 
Ein Toter bringt weder Nutzen noch Schaden. Er kann auch nicht bei Allah Für-
sprache einlegen. Wer den Toten um Fürsprache bittet, wird zu einem Muschrik 
(Götzendiener).“ Auf Seite 485 heißt es: „Es ist erlaubt, Gräber zu besuchen 
und Bittgebete für die Verstorbenen zu sprechen. Heute haben die Götzendiener 
dies in ihr Gegenteil verkehrt; sie beten die Gräber an, bitten sie um Bittgebete 
und erwarten Hilfe von ihnen. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, einst 
zum Friedhof von Medina kam, sprach er, während er den Gräbern zugewandt 
war: ,As-salāmu alaykum yā ahl al-qubūr! Möge Allah uns und euch vergeben! 
Ihr seid vor uns gegangen und wir werden nachkommen.‘ Er teilte seiner Gemeinde 
mit, die Gräber auf diese Weise zu besuchen.“ Das Buch fährt wie folgt fort: 
„Die rechtschaffenen Altvorderen (as-Salaf as-sālihūn) besuchten den Gesandten 
Allahs. Nachdem sie gegrüßt hatten, drehten sie dem Grab den Rücken zu und 
sprachen in Gebetsrichtung Bittgebete. Auf dieselbe Art und Weise haben es 
die Imāme der vier Rechtsschulen vermittelt.“ Auf der 272. Seite steht geschrieben: 
„Sie bitten die Gottesfreunde sowohl zu ihren Lebzeiten als auch nach ihrem 
Tod um Hilfe. Sie glauben, dass die Gottesfreunde als Wundertat Nutzen oder 

– 1468 –



Schaden herbeiführen könnten. Ausschweifungen dieser Art bedeuten, andere 
als Allah anzubeten.“ Auf Seite 258 heißt es: „Wo immer ihr Salawāt (Friedens-
grüße und Segenswünsche) für mich sprecht, werde ich davon in Kenntnis gesetzt. 
Für jemanden, der die Moschee betritt, um das Gebet zu verrichten, ist es verboten, 
zum Grab des Propheten zu gehen, um ihn zu grüßen. Keiner der Prophetenge-
fährten stand vor dem Grab des Propheten, um zu grüßen.“ Wie man sieht, wi-
dersprechen sich die Aussagen in diesem Buch und verleumden zudem die Imāme 
der vier Rechtsschulen, möge Allah sich ihrer erbarmen. 

Diese Lügen der Madhhablosen wurden von den Gelehrten der Ahlus-Sunna, 
möge Allah sich ihrer erbarmen, mit Belegen und Beispielen widerlegt. Sogar 
Ālūsī zitiert in seinem Buch al-Ghāliyya den Hadith „Denjenigen, der neben 
meinem Grab Salawāt spricht, höre ich. Und über diejenigen, die sie in der Ferne 
sprechen, informiert mich ein Engel.“ Wenn jemand mit Verstand und Einsicht 
die folgende Passage liest, die dem Buch Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā entnommen 
ist, wird er leicht zwischen dem Wohlwollenden und dem Böswilligen unterscheiden 
können: 

Fakhruddīn ar-Rāzī schreibt in seiner Koranauslegung bei der Sure al-Kahf 
Folgendes: Sie brachten den Leichnam von Abū Bakr as-Siddīq entsprechend 
seines Vermächtnisses neben das Grab des Gesandten Allahs. Sie sprachen den 
Friedensgruß und sagten: „Es ist Abū Bakr, der an deine Tür gekommen ist, o 
Gesandter Allahs!“ Die Tür des Grabmals öffnete sich und aus dem Inneren er-
tönte eine Stimme: „Legt den Geliebten neben den Geliebten!“ Bayhaqī überliefert 
von Abdullāh al-Ansārī Folgendes: Thābit ibn Qays erlitt in der Schlacht von 
Yamāma den Märtyrertod. Als wir ihn ins Grab legten, hörten wir eine Stimme 
sagen: „Muhammadun Rasūlullāh wa-Abū Bakr as-Siddīq wa-Umar asch-Schahīd 
wa-Uthmān ar-Rahīm“ Abū Nuʿaym und Ibn Asākir berichten: „Ein Irrgänger 
erleichterte sich auf dem Grab des ehrwürdigen Hasan. Unmittelbar danach 
wurde er wahnsinnig und starb dann.“ Wie Bayhaqī und Wāqidī berichten, 
besuchte Fātima al-Khuzāʿiyya das Grab des ehrwürdigen Hamza. Als sie den 
Friedensgruß sprach, hörte sie eine Stimme, die sagte: „Wa-alaykum salām.“ Als 
Schaykh Mahmūd al-Kurdī das Grab des ehrwürdigen Hamza besuchte und 
grüßte, hörte er eine Stimme aus dem Grab, die sagte: „Wa-alaykum salām. 
Nenne deinen Sohn Hamza!“ Als er wieder nach Hause kam, bekam er einen 
Sohn und nannte ihn Hamza. Im Buch Usud al-ghāba heißt es: „Safīna, der Sklave 
des Gesandten Allahs, befand sich an Bord eines Schiffes. Als das Schiff sank, 
hielt er sich an einem Holzbrett fest und die Wellen trieben ihn ans Ufer. Als er 
an Land war, sah er einen Löwen und sagte zu ihm: ,O du Löwe! Ich bin Safīna, 
der Sklave des Gesandten Allahs.‘ Der Löwe brachte Safīna wie ein Schaf bis 
zur Straße und wedelte zum Abschied mit dem Schwanz.“ Ibn Manda überliefert 
von Talha ibn Ubaydullāh Folgendes: Eines Nachts besuchte Talha das Grab 
von Abdullāh ibn Amr ibn Hirām. Er hörte aus dem Grab eine Stimme, die den 
Koran rezitierte. Er ging zum Gesandten Allahs und erzählte ihm davon. Der 
Gesandte Allahs sagte daraufhin: „Das ist Abdullāh. Allah, der Erhabene, bringt 
die Seelen der Märtyrer ins Paradies. Jede Nacht kommen ihre Seele und ihr 
Körper zusammen. Wenn es Morgen wird, sind sie wieder im Paradies.“ Bayhaqī 
überliefert von Saʿīd ibn al-Musayyib: Wir kamen mit dem ehrwürdigen Alī zum 
Friedhof von Medina. Er grüßte und sagte: „Wollt Ihr uns Euren Zustand mit-
teilen? Oder sollen wir unseren Zustand mitteilen?“ Wir hörten eine Stimme, 
die sagte: “Wa-alaykas-salām, yā Amīr al-muʾminīn. Sag Du, was nach uns ge-
schehen ist!“ Wie Ibn Abid-dunyā mitteilt, sagte eine Stimme, als der ehrwürdige 
Umar zum Friedhof ging und grüßte: „O Umar! Wir haben die Gegenleistung 
für das gefunden, was wir im irdischen Leben getan haben.“ Ibn Asākir berichtet, 

– 1469 –



dass der ehrwürdige Umar an das Grab eines Jugendlichen kam, grüßte und 
sagte: „Es gibt zwei Paradiese für diejenigen, die sich aus Gottesfurcht von Ver-
boten fernhalten.“ Eine Stimme aus dem Grab antwortete: „O Umar! Mein Herr 
hat mir beide Paradiese geschenkt.“ Sakhāwī berichtet: Jemand ging das Grab 
des ehrwürdigen Amr ibn al-Ās besuchen. Er fragte eine Person, die sich dort 
aufhielt, wo das Grab sei. Dieser zeigte mit seinem Fuß auf das Grab, woraufhin 
sein Fuß gelähmt wurde und er nicht mehr gehen konnte. Bayhaqī überliefert 
von Yaʿlā ibn Murra: Yaʿlā kam mit dem Gesandten Allahs an ein Grab. Er hörte 
aus dem Grab die Laute einer Bestrafung und gab dem Gesandten Allahs Bescheid. 
Der Gesandte Allahs sagte: „Ich habe sie auch gehört. Er wird bestraft, weil er 
Gerede verbreitet und sich mit seinem Urin bespritzt hat.“ 

Das Buch „Vierzig Hadithe“, das der große Islamgelehrte Ahmad ibn Sulaymān 
ibn Kamāl Pascha im Jahre 934 n. H. verfasst hat, wurde von Sayyid Pīr Muhammad 
an-Nitāʾī, möge Allah sich ihrer erbarmen, im Jahre 979 ins Türkische übersetzt. 
Die Übersetzung wurde im Jahre 1316 in Istanbul veröffentlicht. Der 18. Hadith 
darin besagt: „Wenn ihr in euren Angelegenheiten nicht weiterwisst, dann bittet 
die Verstorbenen um Hilfe!“ Schaykhul-islām Ahmad Efendi schreibt bei der 
Erläuterung dieses Hadith Folgendes: 

Die Bindung der Seele (Rūh) zum Körper geschah durch eine starke Liebe. 
Dass der Mensch stirbt, bedeutet, dass sich die Seele vom Körper trennt. Doch 
nach der Trennung der Seele hört diese Liebe nicht auf. Die Liebe der Seele 
zum Körper und ihre starke Anziehung enden nach dem Tod lange Zeit nicht. 
Deshalb ist es verboten, die Knochen der Toten zu brechen und auf ihre Gräber 
zu treten. 

Wenn jemand neben dem Grab einer Persönlichkeit, die stark, reif und sehr 
effektiv ist, steht und an diese Erde und den Körper dieser Persönlichkeit denkt, 
dann treffen sich die Seelen von beiden, da die Seele dieser hohen Person mit 
ihrem Körper und dadurch mit dieser Erde verbunden ist. Die Seele des Besuchers 
wird viele Nutzen von der Seele der hohen Person beziehen und dadurch schöner 
und reif werden. Genau aufgrund dieses Nutzens wurde der Besuch von Gräbern 
erlaubt. Daneben gibt es auch weitere Gründe. Imām Fakhruddīn ar-Rāzī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinen Büchern al-Matālib al-āliyya und 
Zād al-maʿād: „Die Seele des Besuchers und die Seele der Person im Grab sind 
jeweils wie ein Spiegel. Wenn sie sich gegenüberkommen, reflektiert sich das 
Licht eines jeden von ihnen im anderen. Wenn der Besucher die Erde betrachtet, 
über die Größe Allahs, des Erhabenen, Sein Töten und Sein Beleben nachdenkt 
und mit dem Schicksal und der Bestimmung zufrieden ist und auf diese Weise 
sein Ego gebrochen wird, kommt es in seiner Seele zu spirituellen Erkenntnissen, 
die wiederum zur Seele der hohen Person übergehen. Genauso gehen nach dem 
Tod dieser Person die Erkenntnisse und starken Wirkungen, die ihr von der Welt 
der Seelen und der göttlichen Barmherzigkeit zugekommen sind, von ihrer Seele 
zur Seele des Besuchers über.“ 

Der Autor des Buches al-Aʿlām sagt: Die Seelen der Propheten, Friede sei 
mit ihnen, erscheinen in den Himmeln, an Orten, die sie wünschen, und in ihren 
Gräbern. So wie sie nicht die ganze Zeit in ihren Gräbern sind, so sind sie auch 
nicht immer von ihnen entfernt. Sie sind mit ihren Gräbern verbunden und haben 
eine besondere Bindung zu dieser Erde. Es kann nicht gewusst werden, wie dies 
ist. Aus diesem Grund ist es mustahabb, sie zu besuchen. Es besteht eine ständige 
Bindung zwischen der Seele eines jeden Muslims und seinem Grab. Sie verstehen 
diejenigen, die sie besuchen, und erwidern ihren Gruß. Aus diesem Grund heißt 
es in einem Hadith, der im Buch al-Āqiba von Hāfiz Abdulhaqq al-Ischbīlī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, überliefert wird, wie folgt: „Wenn ein Gläubiger an 

– 1470 –



das Grab eines Gläubigen kommt, den er kennt, und ihn grüßt, erkennt ihn dieser 
und erwidert seinen Gruß.“ Die Erläuterung des 18. Hadith endet hier. 

Auf der 20. Seite der zweiten Ausgabe des Buches Rābita-i scharīfa aus dem 
Jahre 1342 n. H. steht geschrieben: „Wenn jemand, der das Grab einer großen 
Persönlichkeit besucht, Rābita (Herzensbindung) zu ihm macht, d. h. wenn er 
keineswegs an weltliche Angelegenheiten denkt, nichts in sein Herz bringt und 
die Seele dieser großen Persönlichkeit als ein Licht (Nūr) annimmt, das von den 
Sinnesorganen nicht erfasst werden kann, und es in seinem Herzen bewahrt, wird 
etwas von dieser Seele in sein eigenes Herz fließen. Er muss dieses Licht in 
seinem Herzen bewahren, bis sich eine der spirituellen Erkenntnisse oder eines 
der Zustände dieser großen Persönlichkeit in ihm ereignet. Denn die Seelen der 
Gottesfreunde sind Quellen von spirituellen Erkenntnissen (Fayd). Ein Mensch, 
der diese Quelle in sein Herz aufnimmt, wird gewiss deren spirituelle Erkenntnisse, 
Segen und unbekannten Gaben erlangen und seine Seele wird gestärkt und reifen. 
Wenn man an das Grab kommt, grüßt man zuerst. Man steht auf der rechten 
Seite, d. h. auf der Kibla-Seite des Grabes, nah am Fußende. Man stellt sich seine 
Gestalt genauso vor, wie man ihn kennt. Man liest die Istiʿādha, die Basmala, 
einmal die Sure al-Fātiha und elfmal die Sure al-Ikhlās und widmet den Lohn 
der Seele unseres Propheten, den Seelen aller Propheten, Friede sei mit ihnen, 
der edlen Gefährten und der Gottesfreunde, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, sowie der Seele dieser großen Persönlichkeit. Dann setzt man sich hin, 
behält seine Seele in seinem Herzen und bleibt dort, bis etwas in seinem Herzen 
entsteht. Wenn der Besuchende weiß, wie man empfängt, und diese Persönlichkeit 
ein reifer Gottesfreund ist, der mit dem Geben befähigt ist, und man dort die 
Bedingungen erfüllend wartet, wird man sicherlich etwas erlangen. Diese Be-
dingungen sind, daran zu glauben, dass die große Persönlichkeit einen erkennt, 
den Gruß hört und erwidert, seine Seele reif und vollkommen ist, seine Seele 
weder an Zeit noch an Ort gebunden ist, spirituelle Erkenntnisse zukommen 
lässt, wo immer man sich an ihn erinnert, als ob er dort wäre, und dass Allah, der 
Erhabene, Seine spirituellen Gaben und die Nahrung der Seele durch dessen 
Seele sendet. Jemand, der Trauben möchte, geht in einen Weinberg und pflückt 
sie von den Reben. Er geht nicht zu einem Pflaumenbaum. Wer Wasser will, 
geht zu einer Quelle oder einem Brunnen, nicht zu einem Baum oder Ofen. Wer 
Weizen will, bestellt sein Feld, sät die Körner und erntet sie. Wer Kinder will, 
heiratet. Ein kranker Mensch, der ein Medikament will, geht zum Arzt und zur 
Apotheke. Er geht nicht zu einem Lebensmittelhändler oder Anwalt. Derjenige 
wiederum, der Nahrung für das Herz und Reinheit der Seele will, wendet sich an 
die Herzen und Seelen der Gottesfreunde. Allah, der Erhabene, sendet diese 
Gaben durch die Herzen der Gottesfreunde. Es ist einzig und allein Allah, der 
Erhabene, der alles erschafft und zukommen lässt. Doch es ist Sein göttlicher 
Brauch, alles durch bestimmte Mittel zu senden. Derjenige, der Seine Gaben er-
langen will, muss Seinem Brauch folgen und demgemäß das betreffende Mittel 
suchen, finden, erlernen und ergreifen. Nicht nach den Mitteln zu suchen und 
sie nicht erlernen zu wollen bedeutet, gegen den Brauch Allahs, des Erhabenen, 
zu verstoßen. Wissenschaftliche Kenntnisse zu erwerben bedeutet, Seinem Brauch 
zu folgen und die Mittel zu erlernen. Um von einem Grab spirituelle Erkenntnisse 
zu erhalten, ist es notwendig, dieser großen Persönlichkeit Anstand und Respekt 
entgegenzubringen, als ob sie am Leben wäre, und nicht auf das Grab zu treten. 
Wenn diese Persönlichkeit ein Murschid kāmil (vollkommener Wegweiser) ist, 
wird sich die Bindung (Nisba) im Herzen erst spät bilden, aber sie wird lange 
Zeit dort bleiben. Wenn er ein Gottesfreund, aber kein Murschid ist, werden die 
spirituellen Erkenntnisse und die Bindung, die entstehen, intensiv, aber flüchtig 
sein. Diejenigen, die diese Zustände nicht kennen, werden den oben zitierten 

– 1471 –



Hadith leugnen und ihn als mawdūʿ bezeichnen. Die Gelehrten der Wissenschaft 
,Usūl al-hadīth‘ bezeichnen einen Hadith als mawdūʿ, wenn er nicht die Kriterien 
erfüllt, die sie für die Authentizität eines Hadith aufgestellt haben, und sagen 
damit: ,Dieser Hadith ist meinem Idschtihād zufolge nicht sahīh (authentisch).‘ 
Sie sagen damit keineswegs, dass es kein Hadith sei. 

Wenn eine große Persönlichkeit, die den Grad erreicht hat, spirituelle Er-
kenntnisse von der gesegneten Seele des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, 
zu erlangen, sich ihm von dort zuwendet, wo sie sich gerade befindet, dann wird 
die gesegnete Seele des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, ihr aus seinem ge-
segneten Grab in Medina spirituelle Erkenntnisse geben. Ebenso wird eine kom-
petente und fähige Person Nutzen von den Seelen der Gottesfreunde erhalten.“ 
Auf Seite 40 heißt es: „Der hanbalītische Gelehrte Schamsuddīn ibn Qayyim al-
Dschawziyya schreibt in seinem Buch Kitāb ar-rūh: ,Die Seele hat noch andere 
Zustände außer ihrem Zustand im Körper. Wenn ein Gläubiger stirbt, befindet 
sich seine Seele auf der ,ar-Rafīq al-aʿlā‘ genannten Stufe und hat gleichzeitig 
eine Bindung zum Körper. Wenn jemand den Körper im Grab grüßt, wird die im 
Rafīq al-aʿlā befindliche Seele ihn zurückgrüßen.‘ [Diese Aussage von Ibn Qayyim 
reicht aus, um die Madhhablosen zu widerlegen. Denn in ihrem Buch Fath al-
madschīd nennen sie ihn Allāma (Großgelehrter) und führen seine Schriften als 
Beleg an.] Auch Imām as-Suyūtī schreibt in seinem Kitāb al-mundschalī wie Ibn 
Qayyim. [Dass die Seele hört und antwortet, steht im arabischen Buch al-Minha 
al-wahbiyya fī radd al-wahhābiyya, das vom Hakikat-Verlag in Istanbul mehrfach 
gedruckt wurde, und im Abschnitt „Ratschlag an den Muslim“ des Buches Der 
Jüngste Tag und das Jenseits unter dem 24. Paragrafen, der eine Übersetzung 
aus diesem arabischen Buch enthält.] Die Gelehrten sagten, dass die Gottesfreunde 
nach ihrem Tod eine gewisse Verfügungsfähigkeit (Tasarruf) besitzen. Der Autor 
des Buches al-Mukhtasar, der mālikītische Gelehrte Schaykh Khalīl, möge Allah 
sich seiner erbarmen, sagt: ,Allah, der Erhabene, verleiht den Seelen der Got-
tesfreunde eine solche Kraft, dass sie in verschiedenen Gestalten erscheinen kön-
nen. Ihre Körper verlassen das Grab nicht, ihre Seelen nehmen Gestalt an und 
erscheinen.‘ “ 

Alāʾud-dawla Ahmad as-Samnānī, möge Allah sich seiner erbarmen, wurde 
gefragt: „Der Körper im Grab ist ohne Seele, deshalb hört er nicht. Und die 
Seele ist vom Ort unabhängig, sie kann an jedem Ort anwesend sein. Wozu sollte 
es dann notwendig sein, die Gräber der Gottesfreunde zu besuchen? Wird die 
Seele eines Gottesfreundes, wenn man sich ihr zuwendet, ganz egal wo man ist, 
dort nicht anwesend sein?“ 

In seiner Antwort sagte er, dass es viele Nutzen hat, an das Grab zu gehen: 
Jemand, der einen Gottesfreund besuchen geht, denkt unterwegs die ganze Zeit 
an ihn. Seine spirituelle Zuwendung (Tawaddschuh) zu ihm nimmt mit jedem 
Schritt zu. Wenn er an das Grab kommt und seine Erde sieht, wird er nur noch 
mit ihm beschäftigt sein. Dies wird seine Zuwendung noch verstärken. Je mehr 
seine Zuwendung zunimmt, desto mehr Nutzen wird er von ihm erhalten. Es 
stimmt, dass es für eine Seele kein Hindernis und keinen Schleier gibt. Für sie 
sind alle Orte gleich. Aber der Körper, mit dem sie in der Welt jahrelang bei-
sammen war und mit dem sie im Jenseits ewig bleiben wird, befindet sich in 
dieser Erde. Deshalb sucht die Seele diese Erde häufiger auf und ihr Blick, ihre 
Bindung und Beziehung zu ihr ist stärker als zu anderen Orten. Alāʾud-dawla 
sagt: Eines Tages betrat ich den Raum, in welchem sich Dschunayd al-Baghdādī, 
möge seine Seele gesegnet sein, seinerzeit Entbehrungen unterworfen hat. Dort 
erfuhr ich großen Genuss. Dann besuchte ich das Grab von Dschunayd, aber ich 
konnte dort nicht den gleichen Genuss vorfinden. Als ich meinen Murschid nach 

– 1472 –



dem Grund dafür fragte, sagte er: „War Dschunayd der Grund für diesen Genuss?“ 
Als ich dies bejahte, sagte er: „Wenn es an einem Ort, an dem er sich zu Lebzeiten 
ein paar Tage aufgehalten hat, zu Genuss kommt, so müsste es notwendigerweise 
zu noch viel mehr Genuss kommen, wenn man in die Nähe seines Körpers geht, 
mit dem er viele Jahre zusammen verbracht hat. Vielleicht hast du, als du an 
seinem Grab warst, andere Dinge gesehen, weshalb sich deine Zuwendung zu 
ihm verringert haben könnte.“ Wenn sich jemand der Seele des Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, zuwendet, während er in seinem eigenen Land ist, wird er 
Nutzen erlangen. Doch wenn er nach Medina geht, wird die Seele des Gesandten 
Allahs von seiner Reise und den Mühen, die er auf dem Weg dorthin erleidet, 
erfahren. Wenn er dort ankommt und die reine Rawda des Gesandten Allahs 
sieht, wird seine Zuwendung vollkommen werden. Er wird so viele Nutzen 
erhalten, dass die Nutzen, die er erhielt, als er in seinem Land war, sich als nichts 
im Vergleich zu ihnen erweisen. Diese Tatsachen, die wir anführen, erkennen 
die Gottesfreunde mit ihrem Herzen. 

Dschalāluddīn ar-Rūmī, möge seine Seele gesegnet sein, sagte im Sterbebett: 
„Werdet nicht traurig, wenn ich sterbe! Seid mit mir und denkt an mich, wo 
immer ihr seid! Ich werde zu eurer Hilfe eilen und euch helfen. Meine Seele hat 
in dieser Welt zwei Arten von Bindung: Die erste ist ihre Bindung zu meinen 
Körper, und die zweite ist ihre Bindung zu euch. Wenn meine Seele mit der 
Gnade Allahs, des Erhabenen, meinen Körper verlässt, wird ihre Bindung zum 
Körper ebenfalls euch gelten.“ 

Der große Gottesfreund Abdullāh ad-Dahlawī, möge seine Seele gesegnet 
sein, schreibt im achten Brief seines Buches Makātīb-i scharīfa Folgendes: 
„Bemühe dich um die Vermehrung der Bindung (Nisba) in deinem Herzen! Be-
mühe dich, Allah, dem Erhabenen, näherzukommen, indem du den Namen ,Allah‘ 
und manchmal den Kalimat at-tahlīl oft erwähnst (Dhikr), und manchmal Salawāt 
sprichst und den edlen Koran liest! Wenn es bei diesen Bemühungen zu Trägheit 
kommt, dann wendet euch der Seele dieses Bedürftigen zu! Oder besucht das 
Grab von Mirzā Mazhar Dschān-i Dschānān! Wenn man sich ihm zuwendet, 
macht man große Fortschritte. Der Nutzen, der von ihm ausgeht, ist größer als 
der Nutzen von tausend Lebenden. Vollzieht auch die Murāqaba mit Ghawth 
ath-thaqalayn Abdulqādir al-Gīlānī und Bahāʾuddīn al-Bukhārī!“ Dass es erlaubt 
ist, die Gräber rechtschaffener Muslime zu besuchen, sie zum Mittel für die Er-
hörung der Bittgebete zu machen (Tawassul) und sie um Hilfe zu bitten 
(Istighātha), steht im Buch at-Tawassul bin-nabī wa-bis-sālihīn sowie im Buch 
al-Basāʾir li-munkirī at-tawassul bi-ahl al-maqābir von Mawlāna Hamdullāh 
Sahāranpūrī ausführlich geschrieben. Diese beiden Bücher wurden 1395/1975 in 
Istanbul in arabischer Sprache veröffentlicht. 

61 — BEILEIDSBRIEF DES GESANDTEN  
ALLAHS, FRIEDE SEI MIT IHM 

Dieser Brief wurde von Muhammad, dem Propheten Allahs, des Erhabenen, 
Friede sei mit ihm, dem ehrwürdigen Muʿādh ibn Dschabal diktiert. 

Möge Allah, der Erhabene, dir Erlösung geben. 
Ich lobpreise Ihn. Jedem kommt Gutes und Schädliches allein durch Ihn zu. 

Niemand kann irgendjemandem Gutes oder Schlechtes tun, wenn Er es nicht 
will. 

– 1473 –



Möge Allah, der Erhabene, dir viel Lohn geben. Möge Er dir Geduld geben. 
Möge Er euch gewähren, dass ihr für Seine Gaben dankbar seid! 

Wir müssen mit Gewissheit wissen, dass unsere eigene Existenz, unser Eigentum 
und unser Reichtum, unsere Frauen und Kinder zu den zahllosen Gaben, süßen 
und nützlichen Segnungen Allahs, des Erhabenen, gehören. Er hat uns diese 
Gaben nicht gewährt, damit sie auf ewig bei uns bleiben, sondern um sie als An-
vertrautes zu benutzen, bis Er sie zurücknimmt. Wir profitieren von ihnen für 
eine bestimmte Zeitspanne. Wenn die Zeit gekommen ist, wird Er sie alle zu-
rücknehmen. 

Allah, der Erhabene, hat uns befohlen, dankbar zu sein, wenn Er uns durch 
Seine Gaben erfreut, und geduldig zu sein, wenn wir Trauer empfinden, wenn 
die Zeit gekommen ist und Er Seine Gaben zurücknimmt. Dieser dein Sohn war 
eine der süßen und nützlichen Gaben Allahs, des Erhabenen. Er hatte ihn dir 
anvertraut, um ihn wieder zu nehmen. Er ließ dich mit deinem Sohn Nutzen 
ziehen und hat dich auf eine Weise glücklich und froh gemacht, um die dich jeder 
beneiden würde. Und jetzt bei der Zurücknahme wird Er dir viel Lohn und Gutes 
geben und dir aus Seiner Barmherzigkeit heraus gewähren, auf dem rechten Weg 
voranzuschreiten und aufzusteigen. Um diese Gnade und Güte zu erlangen, musst 
du geduldig sein. Du musst Seine Tat willkommen heißen! Wenn du zornig wirst, 
schreist und klagst, wirst du keinen Lohn und keine Barmherzigkeit erlangen 
und am Ende bereuen. Wisse wohl, dass Weinen und Wehklagen eine Katastrophe 
und Sorge nicht abwenden und den Kummer nicht vertreiben! Es wird das ge-
schehen, was vorherbestimmt ist. Man muss geduldig sein und darf sich nicht 
über das, was bereits geschehen ist, ärgern. 

Möge Allah, der Erhabene, euch allen Frieden geben! Āmīn. 
 

Ich ging vorbei am Friedhof und fragte mich, wer hier wohl begraben ist,  
wahrscheinlich viele Helden, mit großen Heldentaten, 
 
Manche tapfere Soldaten, manch einer ein Ehemann, 
mancher ein Abgeordneter, mancher sogar ein Pascha,  
 
mancher ein Dozent, mancher ein Gelehrter, 
manche so ziemlich reich und der viel Irdisches erreicht hat,  
 
Sie hatten leuchtende Haare, haben sich vielleicht täglich gewaschen,  
ihre Kleider aus teuren Stoffen, Ehefrauen, die vieles erreicht hatten, 
 
Sie hatten studiert, jahrelang, das Gymnasium oder die Universität,  
sie waren Ärzte, die viele Kranke behandelt hatten,  
 
Aber auch viele tapfere islamische Soldaten, 
die ihr Leben opferten, vielleicht jung vielleicht alt, 
 
und um den Feind zu vernichten,  
die die Absicht der Vernichtung des Glaubens hatten. 

 
– 1474 –



62 — ERSTER BAND, 104. BRIEF  
Dieser Brief wurde an die Richter der Stadt Perkana geschrieben und darin 

wird Beileid bekundet.  
So stark und heftig der Schmerz um den Tod des ehrwürdigen Verstorbenen 

auch ist, hat der Diener keine andere Möglichkeit, als mit der Tat seines Herrn 
zufrieden zu sein. Der Mensch wurde nicht erschaffen, um auf dieser Welt zu 
bleiben. Wir wurden erschaffen, um in der Welt tätig zu sein und zu arbeiten. 
Wir müssen also arbeiten! Es gibt nichts zu befürchten für einen Menschen, der 
arbeitet, verdient und dann stirbt. Auf diese Weise zu sterben bedeutet gar, eine 
große Gabe zu erlangen. Der Tod ist wie eine Brücke; er führt den Geliebten 
zum Geliebten. Sterben ist keine Katastrophe. Eine Katastrophe ist, nicht zu 
wissen, was einem nach dem Tod begegnen wird. Man muss den Verstorbenen 
mit Bittgebeten, Bitte um Vergebung und Almosengabe beistehen und ihnen zu 
Hilfe eilen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Der Zustand des 
Verstorbenen im Grab gleicht dem eines Menschen, der ins Meer gefallen ist 
und um Hilfe ruft. So wie ein Mensch, der zu ertrinken droht, auf jemanden 
wartet, der ihn rettet, so hält der Verstorbene Ausschau nach einem Bittgebet, 
das von seinem Vater, seiner Mutter, seinem Bruder und seinem Freund kommt. 
Wenn ein Bittgebet zu ihm kommt, freut er sich mehr, als wenn ihm die ganze 
Welt gegeben worden wäre. Aufgrund der Bittgebete der Lebenden gewährt 
Allah, der Erhabene, den Verstorbenen viel Barmherzigkeit wie Berge. Das Ge-
schenk der Lebenden an die Verstorbenen besteht darin, für sie zu beten und 
um Vergebung zu bitten.“ 

[„Duʿā“ (Bittgebet) bedeutet wörtlich, um etwas zu bitten. Es ist wie das 
Bitten eines hungrigen Menschen um Nahrung, wenn er Appetit hat. Es ist sehr 
nützlich, für Menschen, die mit Glauben gestorben sind, den Khatm at-tahlīl zu 
vollbringen, d. h. 70.000 Mal das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd) zu spre-
chen und den Lohn ihrer Seele zu widmen. Aber wir befinden uns in einer Zeit, 
in der nur sehr wenige Menschen mit Glauben sterben. Im Maqāmāt-i Mazhariyya 
steht geschrieben: „In einem Hadith heißt es: ,Wenn jemand für sich selbst oder 
für jemand anderen 70.000 Mal das Einheitsbekenntnis spricht, werden ihm die 
Sünden vergeben.‘ Der ehrwürdige Mazhar Dschān-i Dschānān, möge seine Seele 
gesegnet sein, hatte sich einst neben das Grab einer Prostituierten gesetzt und 
sich dem Grab spirituell zugewandt [d. h. er ließ keine anderen Gedanken auf-
kommen, sondern dachte nur daran]. Er sagte: ,In diesem Grab ist Höllenfeuer. 
Ich habe Zweifel über den Iman dieser Frau. Ich werde ihrer Seele den Lohn 
eines Khatm at-tahlīl widmen. Wenn sie Iman hat, wird ihr vergeben werden.‘ 
Nachdem er den Lohn des Khatm at-tahlīl gewidmet hatte, sagte er: ,Alhamdulillāh, 
sie hat Iman. Das Einheitsbekenntnis hat gewirkt und sie wurde von der Strafe 
befreit.‘ “ Im Manāhidsch al-ibād heißt es: „70.000 Mal das Einheitsbekenntnis 
zu sprechen, wird von einer oder mehreren Personen getan.“ Im 120. Brief des 
Makātīb-i scharīfa heißt es: „Der Khatm at-tahlīl hat auch großen Nutzen für 
die Lebenden.“ Im Fatwabuch, das in der Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung 
Ibrahim Efendi unter der Nummer 520 zu finden ist, steht geschrieben: „Das 
Bittgebet wird stillschweigend gesprochen. Nach dem Freitagsgebet gemeinsam 
mit der Gemeinschaft zu beten, zeugt von Unwissenheit. Es ist eine Bidʿa, dass 
man sich nach der Predigt (Waʿz) versammelt und der Prediger laut betet. Von 
den Altvorderen (Salaf) wurde kein derartiger Bericht überliefert. Solche Praktiken 
wurden von Juden und Christen übernommen.“] 

 

– 1475 –



63 — ISQĀT FÜR DEN VERSTORBENEN 
Im Nūr al-īdāh, in dessen Superkommentar von Tahtāwī, im Halabī sowie im 

ad-Durr al-mukhtār am Ende des Kapitels über Nachholgebete, im al-Multaqā, 
im ad-Durr al-muntaqā, im al-Wiqāya, im ad-Durar, im al-Dschawhara, am Ende 
des Kommentars von Qādīzāda zum Birgivī vasiyetnāmesi und in anderen wert-
vollen Büchern steht, dass es in der hanafītischen Rechtsschule notwendig ist, 
für den Verstorbenen „Isqāt und Dawr“ durchzuführen. So steht z. B. im Super-
kommentar von Tahtāwī: „Darüber, dass nicht eingehaltenes Fasten mittels Kom-
pensation (Fidya) wiedergutgemacht wird, gibt es Quellentexte (Nusūs). Da das 
Gebet wichtiger ist als das Fasten, gibt es unter allen Gelehrten Übereinstimmung 
darüber, dass bei jemandem, der sterbenskrank ist und noch Nachholgebete hat, 
die mit einem in der Scharia definierten Entschuldigungsgrund versäumt wurden, 
und der diese versäumten Gebete nicht nachholen konnte, obwohl er dies tun 
wollte, für diese Gebete genau wie beim Fasten der Isqāt durchgeführt werden 
kann. Jemand, der behauptet, dass es keinen Isqāt für das Gebet gäbe, bekundet 
damit lediglich seine Unwissenheit. Denn er stellt sich damit gegen die Überein-
stimmung, die es hierüber in den Rechtsschulen gibt. In einem Hadith heißt es: 
‚Niemand kann anstelle eines anderen fasten oder beten, jedoch kann er für 
dessen Fasten und Gebet Arme speisen.‘ “ Es ist immer wieder zu hören, dass 
manche Leute, die die Größe der Gelehrten der Ahlus-Sunna nicht verstehen 
und glauben, unsere Rechtsschulimāme würden wie sie selbst aus eigener Auf-
fassung heraus sprechen, Dinge sagen wie, dass es im Islam keinen Isqāt und 
keine Dawr gäbe und dass dies dem Ablass der Christen ähnele. Durch solche 
Aussagen bringen sie sich in Gefahr. Denn unser Prophet, Friede sei mit ihm, 
sagte: „Meine Gemeinde einigt sich nicht auf Irrtum“, und: „Was die Gläubigen 
für schön halten, ist auch bei Allah schön.“ Diese Hadithe stehen auf der 94. 
Seite des Buches al-Barīqa und es heißt dort, dass sie zeigen, dass es gewiss 
richtig ist, die Dawr durchzuführen. Derjenige, der nicht an die Dawr glaubt, 
hätte diese Hadithe geleugnet. Ibn Ābidīn schreibt im Kapitel über das Witr-
Gebet: „Derjenige, der nicht an das Idschmāʿ-Wissen glaubt, das in der Religion 
essenziell (darūrī) ist, d. h. auch den Unwissenden bekannt ist, wird zum Kāfir.“ 
Mit „Idschmāʿ“ ist der Konsens der Mudschtahids gemeint. Wie kann man den 
Isqāt mit dem Ablass der Christen vergleichen? Die Priester behaupten, dass sie 
die Sünden der Menschen erlassen, und rauben die Menschen aus. Doch im Islam 
darf der Isqāt nicht von Religionsgelehrten durchgeführt werden. Der Isqāt kann 
nur vom Testamentsvollstrecker des Verstorbenen durchgeführt werden, und 
falls er kein Testament hat, von einem Erben, und das Geld wird nicht Religi-
onsgelehrten, sondern Armen gegeben. 

Heutzutage werden jedoch nahezu überall der Isqāt und die Dawr nicht den 
Regeln des Islams entsprechend durchgeführt. Jene, die sagen, dass es im Islam 
keinen Isqāt gäbe, täten besser daran, stattdessen zu sagen, dass die Durchführung 
des Isqāt und der Dawr heutzutage nicht dem Islam entspricht. Dann würden 
wir sie dabei unterstützen. Dadurch würden sie sich sowohl davor schützen, in 
eine große Gefahr zu stürzen, als auch dem Islam einen Dienst erweisen. Wie 
der Isqāt und die Dawr durchzuführen sind, wird bei Ibn Ābidīn am Ende des 
Kapitels über Nachholgebete ausführlich behandelt. 

Es ist wādschib, dass jemand, der Fāʾita-Gebete [also mit einem Entschuldi-
gungsgrund verpasste, nachzuholende Gebete] hat und, obwohl er die Möglichkeit 
hatte, sie auch mit nur angedeuteten Bewegungen nachzuholen, dies nicht tat, 
kurz vor dem Tod in seinem Testament vermacht, dass für die Sühne der Isqāt 
durchgeführt wird. Wenn er jedoch nicht imstande war, sie nachzuholen, muss 

– 1476 –



er dies nicht vermachen. Auch ein Reisender (Musāfir) oder Kranker, der im 
Ramadan nicht fastete, muss dies nicht vermachen, wenn er stirbt, bevor er die 
Zeit hat, das Fasten nachzuholen. Allah, der Erhabene, nimmt ihre Entschuldigung 
an. Der Isqāt für die Sühne (Kaffāra) des Kranken wird nach seinem Ableben 
von seinem Stellvertreter (seinem nahen Verwandten [Walī]) durchgeführt. Vor 
dem Ableben jedoch wird kein Isqāt durchgeführt. Es ist nicht erlaubt, dass ein 
Lebender für sich selbst den Isqāt durchführen lässt. Im schāfiʿītischen Buch al-
Anwār heißt es: „Es ist in der schāfiʿītischen Rechtsschule nicht wādschib, für 
nicht verrichtete Gebete eines Verstorbenen eine Kompensation zu leisten. Wird 
es getan, handelt es sich nicht um Isqāt.“ Der hanafītische Gelehrte Imām al-
Birgivī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Dschilā al-
qulūb Folgendes: „Für den, der noch wiedergutzumachende Rechte Allahs oder 
Seiner Diener auf sich hat, ist es wādschib, dass er in Anwesenheit von zwei 
Zeugen sein Testament spricht oder ein aufgeschriebenes Testament diesen vor-
liest. Für jemanden, der keine Rechte auf sich hat, ist es mustahabb, dass er tes-
tamentarisch etwas verfügt.“ 

Der Stellvertreter des Verstorbenen, der den Isqāt der Sühne vermacht hat, 
also der Testamentsvollstrecker (Wasī), den der Verstorbene mit der Verteilung 
der Erbschaft an die entsprechenden Personen/Orte testamentarisch beauftragt 
hat, oder, wenn es keinen Testamentsvollstrecker gibt, sein Erbe, gibt von dem 
Drittel der Erbschaft für jedes Fard-Gebet, für jedes Witr-Gebet und für das 
Fasten eines Tages, das nachgeholt werden muss, Almosen in der Menge von je-
weils einer Fitra, d. h. je ein halbes Sāʿ [also 520 Dirham bzw. 1750 g] Weizen an 
Arme [oder deren Vertreter] als Kompensation. 

Wenn der Verstorbene dies nicht vermacht hat, muss der Stellvertreter gemäß 
der hanafītischen Rechtsschule keinen Isqāt für die Sühne durchführen. Im 
schāfiʿītischen Buch Nafʿ al-anām fī isqāt as-salāt was-siyām heißt es: „Bādschūrī[1] 
erklärt in seinem Superkommentar zum Kommentar von Ibn Qāsim zum Grund-
lagentext von Abū Schudschāʿ Folgendes: Für die nicht verrichteten Gebete des 
Verstorbenen wird keine Kompensation geleistet. Es gibt auch den Standpunkt, 
dass sie geleistet wird. Es wäre gut, den Isqāt für sie durchzuführen, indem man 
die hanafītische Rechtsschule befolgt. Nach dem früheren Standpunkt der 
schāfiʿītischen Rechtsschule holt der Stellvertreter die Gebete und Fastentage, 
die der Verstorbene versäumt hat, selbst nach.“ Die Begleichung von Rechten 
anderer durch den Stellvertreter vom Nachlass des Verstorbenen ist in jeder 
Rechtsschule erforderlich, auch wenn es kein Testament gibt. Gläubiger können 
sich sogar, falls sie Zugriff auf das Erbe haben, ihr Recht auch ohne einen Ge-
richtsbeschluss nehmen. Wenn der Verstorbene vermacht hat, dass von seiner 
Erbschaft eine Kompensation (Zahlung mit dem Vermögen) für seine nachzu-
holenden Fastentage geleistet wird, ist es wādschib, dies zu erfüllen, denn der 
Islam gebietet dies. Hat er dies nicht vermacht, kann ein Erbe dies mit seinem 
eigenen Vermögen tun. Wenn der Verstorbene dies für die Gebete vermacht 
hat, ist die Kompensation der Gebete nicht wādschib, sondern erlaubt. Selbst 
wenn diese beiden letztgenannten nicht angenommen werden sollten, entsteht 
zumindest der Lohn einer Almosengabe und trägt dazu bei, die Sünden des Ver-
storbenen zu bereinigen. Dies ist der Idschtihād von Imām Muhammad. Im Buch 
Madschmaʿ al-anhur heißt es: „Dass es erlaubt ist, dass jemand, der seiner Trieb-
seele und dem Teufel folgend seine Gebete nicht verrichtet hat, dann zum Ende 
seines Lebens hin dies bereute [und darauf begann, die täglichen Gebete zu ver-

[1] Ibrāhīm al-Bādschūrī war Hochschullehrer an der al-Azhar-Universität. Er verstarb 
im Jahre 1276/1859.

– 1477 –



richten und die unterlassenen Gebete nachzuholen], den Isqāt für die Gebete, 
die er nicht nachholen konnte, vermacht, steht im al-Mustasfā.“ 

Im Dschilā al-qulūb heißt es: „Rechte anderer meint zu zahlende Schulden, 
Ansprüche, die sich aus Verwahrung, Usurpation, Diebstahl, Miete und Käufe 
ergeben, körperliche Rechte wie durch Schlagen, Körperverletzung und unrecht-
mäßiges Beschäftigen/Ausnutzen, oder Rechte des Herzens wie durch Beschimp-
fung, Verspottung, üble Nachrede oder Verleumdung.“ 

Wenn das Drittel des Nachlasses des Verstorbenen, der dies vermacht hat, 
für den Isqāt ausreichend ist, dann muss der Stellvertreter die Kompensation 
von diesem Anteil leisten. Ist das Drittel nicht ausreichend, so ist es für einen 
Erben erlaubt, den über dieses Drittel hinausgehenden Betrag von seinem eigenen 
Vermögen zur Verfügung zu stellen (zu spenden), wie im Fath al-qadīr geschrieben 
steht. Hat der Verstorbene entsprechend vermacht, dass seine ausstehende Fard-
Pilgerfahrt durchgeführt werden soll, und ein Erbe oder jemand anderer das 
Geld für die Pilgerfahrt schenkt, ist dies nicht erlaubt. Wenn der Verstorbene 
vor seinem Ableben dies nicht vermacht hat, ein Erbe jedoch mit eigenem Geld 
den Isqāt durchführt oder die Pilgerfahrt unternimmt, ist damit die Schuld des 
Verstorbenen beglichen. Zwar gibt es Gelehrte, die gesagt haben, dass diese 
nicht mit dem Geld eines anderen als eines Erben erlaubt sei, doch die Autoren 
der Bücher ad-Durr al-mukhtār, Marāqī al-falāh und Dschilā al-qulūb, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, haben kundgetan, dass es erlaubt ist. 

Für den Isqāt der Sühne kann lediglich in der hanafītischen Rechtsschule an-
stelle von Weizen auch Mehl oder ein Sāʿ Gerste, Datteln oder Rosinen gegeben 
werden. [Da diese nämlich wertvoller sind als Weizen, haben sie für die Armen 
einen größeren Nutzen.] Oder es kann statt all dieser auch ihr Gegenwert in 
Gold oder Silber gegeben werden. Es ist erlaubt, dass die Angehörigen der 
anderen drei Rechtsschulen hierin die hanafītische Rechtsschule befolgen. [Mit 
Papiergeld darf der Isqāt nicht durchgeführt werden.] Für versäumte Rezitati-
onsniederwerfungen (Sadschdat at-tilāwa) eine Kompensation zu leisten, ist nicht 
erforderlich. 

Falls die Summe für die Kompensation mehr als das Drittel des Nachlasses 
beträgt, darf der Stellvertreter nichts über das Drittel hinaus für diesen Zweck 
verwenden, wenn es die Erben nicht erlauben. Im Buch al-Qinya heißt es: „Wenn 
der Verstorbene auch Schulden hat und selbst wenn der Gläubiger der Erfüllung 
des Vermächtnisses zustimmt, ist es nicht erlaubt, das Vermächtnis zu erfüllen. 
Denn im Islam ist die Begleichung von Schulden vorrangig angeordnet. Diese 
Begleichung darf nicht mit dem Einverständnis des Gläubigers aufgeschoben 
werden.“ Wenn von einem Verstorbenen, der den Isqāt für die Gebete seiner 
ganzen Lebenszeit vermacht hat, nicht bekannt ist, in welchem Alter er verstorben 
ist, und das Drittel seines Nachlasses nicht für den Isqāt seiner Gebete ausreicht, 
dann ist das Vermächtnis gültig. Wenn aber das Drittel für den Isqāt ausreicht 
und höher ist, dann ist das Vermächtnis ungültig. Denn, wenn das Drittel nicht 
für den Isqāt ausreicht, ist die Anzahl der Gebete, die mit dem Drittel ausgeglichen 
werden, klar und somit ist das Vermächtnis für diese Gebete gültig. Für die rest-
lichen Gebete gilt sein Vermächtnis nicht, ist also wie leere Worte. Wenn jedoch 
das Drittel höher ist, wird sein Vermächtnis ungültig, da das Alter des Verstorbenen 
und damit die Anzahl der Gebete nicht klar sind. Qādīzāda schreibt im Kommentar 
zum Birgivī vasiyetnāmesi: 

Wenn ein Verstorbener, der aufgrund der Möglichkeit, dass seine Gebete 
makrūh oder ungültig geworden sein könnten, den Isqāt für seine gesamten 
Gebete vermacht hat, kein Vermögen hat oder das Drittel seines Nachlasses 
nicht für die Erfüllung des Vermächtnisses ausreicht oder der Verstorbene gar 

– 1478 –



nichts vermacht hat, der Stellvertreter aber mit seinem eigenem Vermögen den 
Isqāt durchführen möchte, führt er die Dawr durch. Er ist aber nicht dazu ver-
pflichtet, die Dawr durchzuführen. Um die Dawr durchzuführen, leiht sich der 
Stellvertreter so viel Gold oder Silber, wie für einen Monat oder ein Jahr Isqāt 
erforderlich ist, in Form von Schmuck oder gängiger Münzen. Die Anzahl der 
Schuldjahre wird berechnet, indem zwölf Jahre – wenn der Verstorbene ein Mann 
ist – oder neun Jahre – wenn die verstorbene Person eine Frau ist – vom Ge-
samtalter subtrahiert werden. Wenn ein Mädchen neun Jahre alt wird und ein 
Junge zwölf Jahre alt, können sie verstandes- und geschlechtsreif werden. Eine 
solche Person wird auch „Mukallaf“ (rechtlich verantwortlich) genannt. [Wenn 
ein Mädchen, das das neunte Lebensjahr vollendet hat, und ein Junge, der das 
zwölfte Lebensjahr vollendet hat, sagen, dass sie geschlechtsreif geworden sind, 
dann gelten sie als „āqil“ (verstandesreif) und „bāligh“ (geschlechtsreif). Diese 
sind sodann mukallaf, d. h. sie müssen dem Islam folgen. Jemand, der willentlich 
und wohlgefällig etwas tut oder sagt, was nach allen vier Rechtsschulen harām 
ist, wird ein Kāfir. Tut er dies aber ungewollt und bedauernd aufgrund von Zwang, 
dem Brauch folgend, seiner Triebseele folgend oder um den Lebensunterhalt zu 
verdienen, dann wird er kein Kāfir. Wenn er aber keine Reue empfindet, wird er 
für das Begehen von Harām bestraft. In einem Land, in welchem den Menschen 
Freiheit gewährt wird, ist es kein Entschuldigungsgrund, nicht zu wissen, was 
halāl und was harām ist. Sportler mit entblößten Knien werden dank der hanba-
lītischen Rechtsschule vor dem Kufr bewahrt. Mädchen, die Gymnasien und Uni-
versitäten besuchen, werden vom Harām frei, wenn sie nach ihrem Abschluss 
Reue empfinden. Dasselbe gilt für Beamtinnen. Wer ein Harām leugnet, wird 
zum Kāfir. Wer ein Harām ständig begeht, läuft Gefahr, ein Kāfir zu werden.] 
Für täglich 6 Gebete [die fünf Fard-Gebete und das Witr-Gebet] müssen nach 
der hanafītischen Rechtsschule 10,5 kg und für ein Sonnenjahr 3832 kg Weizen 
gegeben werden. Wenn z. B. das Kilogramm Weizen 180 Cent beträgt, beträgt 
der Isqāt der Gebete eines Jahres 6.898 oder rund 6.900 Euro. Als 1 Kilogramm 
Weizen 1,80 Euro betrug, betrug eine Goldmünze [entspricht 7,2 g] 120 Euro. 
D. h. der Gegenwert von einem Kilogramm Weizen betrug etwa ein Zehntel (ge-
nau: 1/9,26) des Wertes von einem Gramm Gold. Demnach wäre die Menge für 
den Isqāt der Gebete eines Monats 4,75 Goldmünzen und die Menge für den 
Isqāt der Gebete eines Jahres 57,5 Goldmünzen oder sicherheitshalber gerundet 
60 Goldmünzen. Somit müssen für den Isqāt der Gebete eines Monats fünf Gold-
münzen gegeben werden. Angenommen, der Stellvertreter des Verstorbenen 
leiht sich fünf Goldmünzen oder goldene Armbänder mit demselben Gewicht 
[also 36 g] und findet vier Arme, die nicht nach Weltlichem trachten und ihre 
Religion kennen und lieben, dann verfährt er folgendermaßen: [Sie müssen solche 
Armen sein, die nicht dazu verpflichtet sind, die Sadaqat al-fitr zu entrichten, 
d. h. Personen, die die Zakāt annehmen dürfen. Wenn sie nicht in diesem Sinne 
„arm“ (faqīr) sind, ist der Isqāt mit ihnen nicht gültig.] Der Stellvertreter selbst, 
d. h. die durch den Verstorbenen für diesen Zweck testamentarisch beauftragte 
Person oder einer der Erben oder jemand, der von diesen bevollmächtigt wird, 
gibt dem ersten Armen mit der Absicht der Sadaqa die fünf Goldmünzen, indem 
er sagt: „Für den Isqāt der Gebete des/der Verstorbenen Soundso habe ich dir 
als Kompensation diese fünf Goldmünzen gegeben.“ Beim Geben der Sadaqa 
„Ich schenke sie dir“ zu sagen, ist erlaubt. Dann sagt der Arme: „Ich habe sie 
genommen und akzeptiert.“ Anschließend schenkt er sie dem Erben oder dem 
von ihm Bevollmächtigten, indem er sagt: „Ich schenke sie dir.“ Dieser wiederum 
nimmt sie entgegen. Danach gibt er die Goldmünzen entweder erneut demselben 
Armen oder einem anderen und nimmt sie anschließend von ihm als sein Geschenk 
wieder entgegen. [Diese Verfahrensweise, bei der rotierend etwas von Hand zu 

– 1479 –



Hand weitergegeben wird, nennt man „Dawr“.] Indem man derart einem Armen 
viermal oder vier Armen je einmal das Gold gibt und sie von ihm entgegennimmt, 
wird eine Dawr-Einheit abgeschlossen. Mit einer Dawr wäre der Isqāt für die 
Sühne von Gebeten im Wert von 20 Goldmünzen durchgeführt. Wenn der Ver-
storbene ein Mann war und im Alter von 60 Jahren verstarb, müssen für die 
Gebete von 48 Jahren insgesamt 48 x 60 Goldmünzen = 2880 Goldmünzen gegeben 
werden. Dafür sind 2880 : 20 = 144 Dawr-Einheiten erforderlich. Wenn man 10 
Goldmünzen oder Armbänder mit demselben Gewicht zur Verfügung hat, wären 
72 Dawr-Einheiten, und wenn man 20 Goldmünzen zur Verfügung hat, 36 Dawr-
Einheiten durchzuführen. 

Sind 10 Arme beteiligt und man hat 10 Goldmünzen zur Verfügung, werden 
29 Dawr-Einheiten für den Isqāt der Sühne von 48 Jahren Gebet durchgeführt. 
Denn die Formel für die Anzahl der Dawr-Einheiten lautet: 

(Wiedergutzumachende Jahre) x (Anzahl der Goldmünzen für ein Jahr) = 
(Anzahl der beteiligten Armen) x (Anzahl der einem Armen gegebenen Gold-
münzen) x (Anzahl der durchzuführenden Dawr-Einheiten). Mit den oben ge-
nannten Beispielen wären diese Zahlen gerundet: 

48 Jahre x 60 Goldmünzen = 4 Arme x 5 Goldmünzen x 144 Dawr-Einheiten 
= 4 Arme x 10 Goldmünzen x 72 Dawr-Einheiten = 4 Arme x 20 Goldmünzen x 
36 Dawr-Einheiten = 10 Arme x 10 Goldmünzen x 29 Dawr-Einheiten. 

Man muss also für die Berechnung der Anzahl der Dawr-Einheiten für den 
Isqāt der Gebete die Zahl der für ein Jahr benötigten Goldmünzen mit den 
Jahren, für die eine Gebetsschuld des Verstorbenen besteht, multiplizieren. 
Danach wird die Zahl der für die Dawr verfügbaren Goldmünzen mit der Zahl 
der Armen multipliziert. Dann wird das Ergebnis der ersten Multiplikation durch 
das Ergebnis der zweiten dividiert. Das Ergebnis dieser Division ergibt die Anzahl 
der Dawr-Einheiten. Der Gegenwert von Weizen und Gold in Papiergeld ändert 
sich immer ungefähr im selben Maße, d. h. so wie sich die Menge des Weizens, 
die für den Isqāt eines Jahres erforderlich ist, nicht ändert, so bleibt auch die 
Anzahl der 60 Goldmünzen für ein Jahr, die wir oben für die hanafītische Rechts-
schule berechnet haben, nahezu konstant, sofern der Wert des Goldes entsprechend 
des Weltmarktes nicht übermäßig steigt. Daher wird, abgesehen von solchen au-
ßergewöhnlichen Situationen, bei den Berechnungen für den Isqāt folgende 
Faustregel angewandt: 

Der Isqāt für einen Monat Gebet beträgt 5 Goldmünzen. 
Der Isqāt für einen Monat Fasten beträgt etwa 1 Goldmünze. 

Hiermit kann die Anzahl der für die Dawr benötigten Goldmünzen und die 
Anzahl der Dawr-Einheiten errechnet werden. 

Wenn keine Goldmünzen zur Verfügung stehen, leiht sich der Stellvertreter 
Goldgegenstände wie Armbänder oder Ringe von einer Frau. Davon werden 
(Anzahl der Jahre, in denen der Verstorbene das Gebet nicht verrichtet hat x 
7,2) Gramm abgewogen und in ein Taschentuch gelegt. Das Taschentuch enthält 
nun so viele Goldmünzen wie die Anzahl der Jahre, in denen der Verstorbene 
das Gebet nicht verrichtet hat. Wird die Zahl 60 durch die Zahl der armen 
Muslime, die an der Dawr teilnehmen, dividiert, so ergibt sich die Anzahl der 
Dawr-Einheiten. Wenn das vorhandene Gold nicht ausreicht, dann wiegt man 
die Hälfte der erstgenannten Menge ab. Die Anzahl der Dawr-Einheiten ist dann 
die zweifache der erstgenannten. In unserem Beispiel werden mit 48 x 7,2 g = 
350 g Gold und 10 Armen sechs Dawr-Einheiten und mit 70 g Gold 30 Dawr-
Einheiten durchgeführt. Wenn die Dawr beendet ist, dann schenkt der letzte 
Arme, der an die Reihe kam, das Gold dem Stellvertreter, der dann damit seine 

– 1480 –



Schulden begleicht (es also der Person zurückgibt, von der er es geliehen hat). 
Wenn der Stellvertreter über Goldmünzen verfügt, wird die Dawr mit so vielen 
Goldmünzen durchgeführt, wie die Anzahl der Jahre beträgt, in denen die ver-
storbene Person kein Gebet verrichtet hat. Wird die Zahl 60 durch die Zahl der 
armen Muslime, die an der Dawr teilnehmen, dividiert, so ergibt sich die Anzahl 
der Dawr-Einheiten. Wenn die Anzahl der Goldmünzen um ein Vielfaches kleiner 
ist als die Anzahl der Jahre der Gebetsschulden, ist die Anzahl der Dawr-Einheiten 
proportional größer. In dem obigen Beispiel werden mit 48 Goldmünzen und 
einem Armen 60 Dawr-Einheiten, mit 4 Armen 15 Dawr-Einheiten und mit 10 
Armen 6 Dawr-Einheiten durchgeführt. Wenn die Anzahl der Goldmünzen 10 
beträgt, wird die Anzahl der Jahre als 50 statt 48 angenommen und es werden 
mit 4 Armen 75 Dawr-Einheiten durchgeführt. Sind es 10 Arme, werden 30 Dawr-
Einheiten durchgeführt. 

Nachdem der Isqāt für das Gebet beendet ist, wird der Isqāt für das Fasten 
von 48 Jahren, das nicht verrichtet wurde, aber nachgeholt werden musste, durch-
geführt, indem mit 5 Goldmünzen und 4 Armen 3 Dawr-Einheiten durchgeführt 
werden. Denn: Der Isqāt für die Sühne des Fastens eines Jahres, also von 30 
Tagen, beträgt 52,5 kg Weizen oder 5,25 g Gold, was 0,73 Goldmünzen entspricht. 
Man sieht also, dass gemäß der hanafītischen Rechtsschule der Isqāt für das 
Fasten eines Jahres eine Goldmünze beträgt. Demnach muss man für das Fasten 
von 48 Jahren 48 Goldmünzen geben. Wenn man mit 5 Goldmünzen und 4 Armen 
eine Dawr-Einheit durchführt, hätte man 20 Goldmünzen gegeben. Nach dem 
Isqāt für nachzuholendes Fasten werden für die Zakāt und danach für die Op-
ferschlachtung, die Sadaqat al-fitr, das Gelübde und die Rechte der Menschen, 
deren Erben nicht bekannt sind, einige Dawr-Einheiten durchgeführt. 

In der mālikītischen und schāfiʿītischen Rechtsschule wird gemäß dem 
Idschtihād, wonach die Kompensation für das Gebet geleistet werden darf, für 
einen Tag die Kompensation von fünf Gebeten geleistet, da in diesen Rechtsschulen 
das Witr-Gebet eine Sunna ist. Dass nach diesen beiden Rechtsschulen als Kom-
pensation für ein Gebet und ein Fasten je ein Mudd Weizen zu geben ist, steht in 
den Büchern al-Anwār und Nafʿ al-anām geschrieben. Da ein Mudd 173,3 Dirham 
beträgt, sind die Kompensation für die fünf Gebete eines Tages 2,1 kg Weizen, 
was 63 kg Weizen oder 0,875 Goldmünzen für einen Monat und 705 kg Weizen 
oder 10,5 Goldmünzen für ein Jahr ergibt, während die Kompensation für einen 
Monat Fasten 5,2 kg Weizen oder 0,07 Goldmünzen beträgt. Wenn die Mālikīten 
und Schāfiʿīten die hanafītische Rechtsschule befolgen, berechnen sie als Kom-
pensation für das Gebet eines Monats 5 Goldmünzen und für einen Monat Fasten 
eine Goldmünze. 

Als Sühne für einen nicht erfüllten Schwur sind an einem Tag 10 Arme und 
für das ohne Entschuldigungsgrund abgebrochene und daher die Sühneleistung 
erfordernde Fasten eines Tages 60 Arme an einem Tag zu speisen, wobei einem 
Armen täglich nicht mehr als eine halbe Sāʿ [1750 g] Weizen gegeben werden 
darf. D. h., dass man nicht die Sühne für mehrere Schwüre an einem einzigen 
Tag an 10 Arme leisten darf. Demnach kann auch als Sühneleistung für Schwüre 
und für Nachholfasten keine Dawr an einem einzigen Tag durchgeführt werden. 
Siehe auch Kapitel 83 im ersten Abschnitt dieses Buches. Wenn der Verstorbene 
vermacht hat, dass die Sühne für nicht erfüllte Schwüre geleistet wird, gibt man 
für jeden Schwur an einem Tag 10 Armen je 2 kg Weizen oder Weizenmehl oder 
den Gegenwert davon in Form irgendeines Gutes oder Gold oder Silber. Es kann 
auch die gesamte Menge an 10 aufeinanderfolgenden Tagen an einen einzigen 
Armen gegeben werden. Oder man gibt einem Armen den Gegenwert in Papier-
geld und sagt: „Ich bevollmächtige dich, dass du mit diesem Geld zehn Tage lang 

– 1481 –



zweimal täglich, morgens und abends, für dich eine Mahlzeit kaufst.“ Wenn man 
aber weiß, dass der Arme dieses Geld nicht für das Sattwerden verwendet, sondern 
damit andere Dinge kauft, ist ein solches Vorgehen nicht erlaubt. Am besten ist 
es, mit einem Restaurant zu verhandeln und ihm Geld für 10 Tage zu geben, und 
der Arme sollte sich zehn Tage lang zweimal täglich in diesem Restaurant 
ernähren, einmal am Morgen und einmal am Abend. Die Sühneleistung für nach 
dem Fassen einer Absicht abgebrochenes Fasten und für Zihār ist dieselbe und 
es werden in beiden Fällen als Sühne eines Tages entweder an 60 Arme an einem 
Tag oder an einen Armen für die Dauer von 60 Tagen eine halbe Sāʿ Weizen 
bzw. der Gegenwert davon in Form eines anderen Gutes gegeben oder es wird 
für täglich zwei Mahlzeiten gesorgt. 

Es ist nicht erforderlich, den Isqāt für die Zakāt durchzuführen, wenn dies 
nicht vom Verstorbenen vermacht wurde. Es gibt jedoch eine Fatwa, wonach 
der Erbe von sich aus die Dawr auch für die Zakāt durchführen darf. 

Während der Durchführung der Dawr muss der Stellvertreter jedes Mal, wenn 
er die Goldmünzen einem Armen überreicht, die Absicht fassen, sie für den Isqāt 
des Gebets oder des Fastens zu geben. Wenn der Arme dem Stellvertreter die 
Münzen zurückgibt, muss er dabei aussprechen, dass es ein Geschenk ist, und 
der Stellvertreter muss aussprechen, dass er es entgegennimmt. Im Buch Aschiʿat 
al-lamaʿāt heißt es bei den Ausführungen zum Thema, wer keine Sadaqa und 
Zakāt annehmen darf, wie folgt: „Āʾischa, möge Allah mit ihr zufrieden sein, 
berichtete: ,Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, kam in mein Zimmer. Im 
Topf war kochendes Fleisch. Ich servierte ihm Brot und anderes, das sich im 
Haus befand. Er sagte: ,Ich sehe, dass Fleisch kocht.‘ Ich entgegnete: ,Dabei han-
delte es sich um das Fleisch, das unserer Bediensteten Barīra als Almosen gegeben 
wurde. Ich habe dieses Fleisch nicht serviert, da Ihr nicht von der Sadaqa [Zakāt] 
esst.‘ Daraufhin sagte er: ,Dieses Fleisch ist eine Sadaqa für Barīra. Doch das, 
was sie uns gibt, ist ein Geschenk.‘ ‘ Der Arme darf die Zakāt, die er erhalten 
hat, an den Reichen geben. Was er gibt, ist dann ein Geschenk. Es ist für den 
Reichen halāl, dies zu nehmen. Denn der Arme hat es von seinem Eigentum ge-
geben. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, nahm alle Geschenke an, die 
ihm gegeben wurden, ohne einen Unterschied zwischen arm und reich zu machen. 
Im Gegenzug gab er allen viel mehr.“ [Wenn der Stellvertreter nicht in der Lage 
ist, den Isqāt durchzuführen, bevollmächtigt er einen Nichtverwandten, damit 
dieser den Isqāt für den Verstorbenen durchführt. Den Isqāt und die Dawr führt 
dieser Bevollmächtigte vorranging vor anderen durch.] 

Am Ende des Buches Birgivī vasiyetnāmesi und in dessen Kommentar von 
Qādīzāda Ahmad Efendi heißt es: Die Armen müssen solche Leute sein, die 
nicht über den Nisāb verfügen. Es ist erlaubt, dass die Armen von den Verwandten 
des Verstorbenen sind. Beim Geben an einen Armen muss man „Für den Isqāt 
von soundso vielen Gebete von Soundso habe ich dir diese Goldmünzen gegeben“ 
sagen. Und der Arme muss sagen: „Ich habe sie angenommen“, und muss, wenn 
er die Goldmünzen annimmt, sich bewusst sein, dass es nunmehr sein Eigentum 
ist. Sollte ihm dies nicht klar sein, muss er zuvor darüber belehrt werden. Dieser 
Arme wiederum sagt freiwillig und als ein Akt der Großzügigkeit: „Ich habe dir 
für den Isqāt der Gebete von Soundso als Kompensation diese Goldmünzen ge-
geben“, und übergibt die Goldmünzen einem anderen Armen. Dieser andere 
Arme nimmt sie in Besitz und sagt, dass er sie angenommen hat. Auch er muss 
sich bei der Entgegennahme bewusst sein, dass dies nun sein Eigentum ist. Wenn 
er es als etwas Anvertrautes oder Darlehen betrachtet, dann ist die Dawr nicht 
gültig. Nachdem auch dieser zweite Arme „Ich habe sie angenommen“ gesagt 
hat, gibt er sie einem dritten Armen, indem er sagt: „Und auf die gleiche Weise 

– 1482 –



habe ich sie dir gegeben.“ Auf diese Art sollte die Dawr für das Gebet, das 
Fasten, die Zakāt, die Opferschlachtung, die Sadaqat al-fitr, das Gelübde und 
die Rechte der Menschen und auch für Rechte von Tieren durchgeführt werden. 
Unwirksame und nichtige Kaufgeschäfte fallen in die Kategorie der Rechte der 
Menschen. Es ist nicht erlaubt, für die Sühne von Schwüren und Fasten die Dawr 
durchzuführen. 

Nach Beendigung der Dawr schenkt der Arme, in dessen Besitz die Gold-
münzen sind, sie freiwillig und als ein Akt der Großzügigkeit dem Stellvertreter. 
Der Stellvertreter sagt, dass er sie angenommen hat. Wenn ein Armer die Gold-
münzen nicht schenkt, dürfen sie ihm nicht unter Zwang abgenommen werden, 
da sie sein Eigentum sind. Abschließend gibt der Stellvertreter etwas Gold oder 
Papiergeld oder irgendetwas anderes von den Gegenständen des Verstorbenen 
als Sadaqa an diese Armen und widmet die Belohnung dafür der Seele der ver-
storbenen Person. Arme, die Schulden haben, und Kinder, die noch nicht ge-
schlechtsreif sind, sollen nicht an der Dawr teilnehmen. Denn es wäre fard für 
eine verschuldete Person, mit den Goldmünzen, die sie in Besitz nimmt, ihre 
Schulden zu bezahlen. Diese Fard zu unterlassen und die Goldmünzen für den 
Zweck der Sühne des Verstorbenen einem weiteren Armen zu schenken, ist nicht 
erlaubt. Zwar ist die Dawr trotzdem gültig, doch er selbst erhält keinerlei Lohn 
dafür, begeht sogar eine Sünde. Und dass es auch nicht gültig ist, dass ein Kind 
etwas schenkt, steht bei Ibn Ābidīn, möge Allah sich seiner erbarmen.] 

Es ist für einen Stellvertreter nicht wādschib, für einen Verstorbenen, der 
zwar kein Vermögen hinterlässt, aber die Durchführung der Dawr vermacht hat, 
die Dawr durchzuführen. Es ist für den Sterbenden wādschib, dass er von seinem 
Vermögen den gesamten Betrag für den Isqāt seiner Sühnen für diesen Zweck 
vermacht, jedoch ohne dass dieser Betrag das Drittel des Nachlasses übersteigt. 
Sodann kann der Isqāt durchgeführt werden, ohne dass die Dawr nötig ist. Wenn 
das Drittel für den Isqāt ausreichend ist und der Sterbende dennoch vermacht, 
dass mit weniger als einem Drittel die Dawr durchgeführt werde, begeht er eine 
Sünde. Ibn Ābidīn schreibt im fünften Band auf Seite 273: „Für einen Kranken, 
der kleine Kinder hat oder dessen geschlechtsreife Kinder, die arm und auf die 
Erbschaft angewiesen sind, rechtschaffen sind, ist es besser, dass er nicht wohltätige 
und gute Werke, die nāfila sind, vermacht, sondern sein Vermögen seinen recht-
schaffenen Kindern hinterlässt.“ Im al-Bazzāziyya heißt es bei den Ausführungen 
zum Geschenk: „Man sollte sein Vermögen für wohltätige und gute Werke aus-
geben, anstatt es sündigen (nicht rechtschaffenen) Kindern als Erbe zu hinterlassen, 
denn dies wäre Beihilfe zu ihren weiteren Sünden. Überhaupt soll man einem 
Kind, das ein Sünder (Fāsiq) ist, nicht mehr Geld oder Güter geben, als für den 
Lebensunterhalt nötig.“ 

Es ist nicht dschāʾiz, dass jemand, der zahlreiche Gebete, Fasten, Zakāt, Op-
ferschlachtungen und Schwüre schuldet, vermacht, dass für diese mit weniger als 
einem Drittel des Nachlasses die Dawr durchgeführt wird und mit dem Rest der 
edle Koran, Khatm at-tahlīl und Mawlid gelesen lassen werden. Derjenige, der 
Geld gibt, damit diese gelesen werden, und ebenso derjenige, der es annimmt, 
begehen eine Sünde. Es ist erlaubt, Geld für das Lehren des edlen Korans zu 
zahlen und anzunehmen. Im Falle der Rezitation des edlen Korans ist dies aber 
nicht erlaubt. 

Es ist nicht erlaubt, dass Gebete oder Fasten, die ein Verstorbener schuldet, 
von den Erben oder irgendeiner anderen Person für ihn nachgeholt werden. Es 
ist aber erlaubt und gut, dass Leute Nāfila-Gebete und Nāfila-Fasten verrichten 
und den Lohn dafür der Seele des Verstorbenen schenken. 

Es ist erlaubt, dass die Pilgerfahrt, die ein Verstorbener schuldet, von einer 

– 1483 –



von ihm bevollmächtigten Person für ihn nachgeholt wird. Dadurch wird der 
Verstorbene von dieser Schuld befreit. Denn die Pilgerfahrt ist eine gottesdienst-
liche Handlung, die sowohl mit dem Körper als auch mit dem Vermögen durch-
geführt wird. Eine Nāfila-Pilgerfahrt anstelle einer anderen Person kann zu jeder 
Zeit durchgeführt werden. Eine Fard-Pilgerfahrt hingegen kann nur im Falle von 
Personen, bei denen klar ist, dass sie bis zu ihrem Tode nicht selbst dazu fähig 
sein werden, von einem von ihr Bevollmächtigten durchgeführt werden.“  

In den Büchern Madschmaʿ al-anhur und ad-Durr al-muntaqā heißt es: „Der 
Isqāt für einen Verstorbenen muss vor seiner Beerdigung durchgeführt werden.“ 
Im al-Quhistānī steht, dass dies auch nach der Beerdigung erlaubt ist. 

Während des Isqāt von Gebeten, Fasten, Zakāt und Opferschlachtungen für 
den Verstorbenen kann einem einzigen Armen mehr als die Menge des Nisāb 
gegeben werden. Man kann auch alle Goldmünzen einem einzigen Armen ge-
ben. 

Es ist für jemanden, der sterbenskrank ist, nicht erlaubt, dass er selbst schon 
die Kompensation für Nachholgebete zahlt. Für jemanden, der so alt ist, dass er 
nicht mehr in der Lage sein wird, zu fasten, ist es erlaubt, dass er die Kompensation 
für das Nachholfasten leistet. Ein Kranker muss das Gebet verrichten, selbst 
wenn er dies nur durch angedeutete Bewegungen des Kopfes zu tun in der Lage 
ist. Die Gebete eines Kranken, der länger als einen Tag auch durch angedeutete 
Bewegungen dazu nicht in der Lage ist, entfallen von ihm und sind vergeben. 
Nach seiner Genesung muss er diese Gebete nicht nachholen. Fasten, das nicht 
eingehalten werden konnte, muss nach der Genesung nachgeholt werden. Wenn 
der Kranke aber stirbt, ohne zu genesen, sind diese Fastentage vergeben. 

Wenn heute in Istanbul jemand stirbt, gehen seine Angehörigen mit seinem 
Ausweis und zwei Zeugen sofort zum Gemeindeamt und erhalten eine Bestat-
tungsgenehmigung. Sie werden zur Friedhofsdirektion gebracht. Hier wird die 
Gebühr für Waschung, Leichenwagen und Grab bezahlt. Von hier aus erhält 
man einen Bestattungsauftrag, der an den Friedhofsbeamten gerichtet ist. Der 
Verstorbene wird entweder zu Hause gewaschen oder die Friedhofsdirektion 
lässt ihn waschen. In beiden Fällen holt der Leichenwagen den Verstorbenen 
von zu Hause ab. Mit dem Leichenwagen wird der Verstorbene zur Moschee 
und dann zum Friedhof gebracht. 

Man begibt sich sofort zum Friedhof und lässt ein Grab so tief wie möglich 
ausheben.  

Wenn eine Erbschaftserklärung erforderlich ist, wird folgender Antrag bei 
Gericht eingereicht. Beispiel:  

An das diensthabende Istanbuler Amtsgericht 
Antragstellerin: Nefîse Sîret Işık - Fatih, Şeyh resmi mah. Müstakim zade 

Straße Nr. 23. 
Meine Mutter Süada Akışık verstarb am 01.09.1958 als Witwe, und da sie 

außer mir keinen anderen Erben hat und die Angelegenheit wichtig und dringend 
ist, bitte ich Sie trotz des freien Tages des Gerichtes und aufgrund dessen, dass 
in Bezug auf die Erhaltung der Erbschaft ein dringendes und wichtiges Anliegen 
entstanden ist, höflichst darum, mit einer Dringlichkeitsentscheidung die Annahme 
des Antrages und die Ausstellung eines Erbscheins auf diese Weise zu gestatten. 

Dieser Antrag wird direkt dem Richter übergeben und nach dessen Unterschrift 
an die Kanzlei weitergegeben. Er wird registriert und das darauf geschriebene 
Geld in die Gerichtskasse eingezahlt. Dann kommt man wieder in die Kanzlei 
und lässt den Antrag an das Standesamt weiterleiten. Er wird zum Standesamt 
gebracht, eine beglaubigte Abschrift des Personenstandsregisters wird genommen 

– 1484 –



und zum Gericht gebracht. An dem vom Gericht festgesetzten Tag kommt man 
mit zwei Zeugen zum Gericht und bittet nach dem Prozess um drei Kopien der 
Erbschaftserklärung aus der Kanzlei. Das Geld wird in die Kasse eingezahlt und 
die Erbschaftserklärungen werden am angegebenen Tag abgeholt. 

Diese Angelegenheiten sollten umgehend und so schnell wie möglich erledigt 
werden. Wenn dies nicht sofort geschieht, wird es sich um Jahre verzögern und 
die Ausführung vieler Arbeiten wird sich dadurch hinauszögern. Wenn eine Erb-
schaftserklärung für viele Anliegen notwendig ist, sollte man so viele Kopien 
wie nötig vom Notar ausstellen lassen. 

64 — DAS ERBRECHT 
Die Lehre darüber, wem das vom Verstorbenen hinterlassene Vermögen 

zufällt und wie es aufzuteilen ist, wird als „Ilm al-farāʾid“ (Lehre vom Erbrecht) 
bezeichnet. Was Allah, der Erhabene, im edlen Koran am deutlichsten und aus-
führlichsten erklärt hat, ist die Aufteilung der Erbschaft des Verstorbenen. Da 
die meisten dieser Vorgänge als Pflicht vorgeschrieben sind, wird es insgesamt 
als „Lehre von den Farāʾid“ (Pl. von Farīda=Pflicht) bezeichnet. Ein Hadith, der 
in der Kurzfassung zum Tadhkirat al-Qurtubī erwähnt und von Ibn Mādscha und 
Dāraqutnī, möge Allah sich ihrer erbarmen, überliefert wird, heißt es: „Bemüht 
euch um die Aneignung des Wissens über das Erbrecht! Vermittelt es den Ju-
gendlichen! Das erbrechtliche Wissen macht die Hälfte des religiösen Wissens 
aus. Es wird dieses Wissen sein, das meine Gemeinde als erstes vergessen und 
aufgeben wird.“ 

Der Autor des Buches ad-Durr al-muntaqā, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt: „Eine Person, die verschollen ist, wird rechtlich als tot angesehen. Ein 
Fötus (Dschanīn), der im Mutterleib getötet wurde und für den Blutgeld (Diya) 
gezahlt wurde, wird als tot gewertet. Das Vermögen dieser beiden wird unter 
den Erben aufgeteilt. Ein Erbe, der sich zum Zeitpunkt des Todes (des Erblassers) 
im Mutterleib befindet, wird als lebendig gewertet. Indem man annimmt, dass 
dieser Fötus entweder ein Junge oder ein Mädchen ist, werden zwei getrennte 
erbrechtliche Berechnungen durchgeführt und der Anteil, der am Ende der Be-
rechnungen größer ist, wird zurückbehalten und der Rest wird unter den anderen 
Erben aufgeteilt. Wenn dieser Fötus in weniger als zwei Jahren lebend geboren 
wird, wird er zum Erben, selbst wenn er sofort stirbt, und er hinterlässt beim 
Tod eine Erbschaft.“ Bei Ibn Ābidīn und im Buch ad-Durr al-muntaqā heißt es: 
„Wenn einer von zwei Brüdern in China stirbt und der andere Bruder in Anda-
lusien am selben Tag bei Sonnenaufgang stirbt, wird derjenige, der in Andalusien 
stirbt, den anderen beerben. Denn [da sich die Erde von Westen nach Osten 
dreht] geht die Sonne im Osten früher auf.“ 

1. Von der Erbschaft des Verstorbenen werden der Reihe nach die Kosten 
für die Waschung, das Leichentuch, die Beerdigung und die Schulden separiert 
und beglichen. Der Rest des Vermögens wird nach dem Marktwert bewertet und 
in drei Teile aufgeteilt. Mit dem einen Teil werden seine islamkonformen Ver-
mächtnisse erfüllt. Die Sachen der beiden anderen Teile werden entsprechend 
ihrem Wert entweder selbst verteilt oder sie werden verkauft und das Geld wird 
wie folgt unter den Erben aufgeteilt: 

1) Zunächst erhalten die zwölf Personen, die „Quotenerben“ (Ashāb al-
farāʾid“ genannt werden, ihre Ansprüche/Anteile, die im edlen Koran vorge-
schrieben sind. Diese Ansprüche werden auch als „Fard“ bezeichnet. Vier von 
ihnen sind männlich. 

2) Das von den Quotenerben übrig bleibende Restvermögen wird von den 

– 1485 –



„Resterben“ (Asabāt) genannten Verwandten denjenigen gegeben, die dem Ver-
storbenen am nächsten sind. Um wen es sich bei den Resterben handelt, wird 
später genannt. Wenn es keine Resterben gibt, wird auch der verbleibende Rest 
unter den Quotenerben aufgeteilt. Aber der Ehemann oder die Ehefrau erhält 
diesmal keinen Anteil. 

3) Wenn keiner der Quotenerben und Resterben vorhanden ist, wird es den 
Verwandten gegeben, die „in weiblicher Linie Verwandten“ (Dhawul-arhām) 
genannt werden. Die in weiblicher Linie Verwandten teilen sich in fünf Klassen 
auf. Um wen es sich dabei handelt, wird am Ende von Kapitel 65 des dritten Ab-
schnitts erwähnt. 

4) Wenn es auch keine in weiblicher Linie Verwandten gibt, wird das Vermögen 
dem „Schutzherr“ (Mawlal-muwālāt) genannten Mann gegeben. [Siehe auch 
Punkt 10.] Wenn auch dieser nicht existiert, wird es der Person gegeben, die der 
Verstorbene mittelbar als seinen Verwandten angegeben hat, z. B. indem er 
sagte: „Er ist mein Bruder“, die aber von demjenigen, von dem behauptet wird, 
dass er in der Verwandtschaft vermittelnd war, nicht akzeptiert wird. 

5) Wenn keiner der oben genannten Erben vorhanden ist, werden die restlichen 
zwei Drittel der Erbschaft ebenfalls für die Erfüllung seiner Vermächtnisse aus-
gegeben. Hat er auch kein Testament errichtet, erhält die Staatskasse (Bayt al-
māl) das Vermögen, auch wenn der Verstorbene ein Schutzbefohlener (Dhimmī) 
war. 

2. Im edlen Koran werden die Quotenerben in sechs Klassen unterteilt und 
der Anteil einer jeden Klasse wie folgt festgelegt: 

NISF (1/2): Nachdem der testamentarisch verfügte Betrag von der Erbschaft 
separiert wurde, wird die Hälfte des Restes an eine der folgenden fünf Arten 
von Personen gegeben, mit der Maßgabe, dass, wenn es eine Person in einer der 
ersten vier Arten gibt, sie und der Ehemann (des Verstorbenen) ihn erhalten. 
Zwei dieser vier Arten können nicht gemeinsam vorhanden sein. 

Tochter: Hat der Verstorbene keinen Sohn, erhält die Tochter die Hälfte. 
Tochter des Sohnes: Wenn der Verstorbene kein Kind [Sohn oder Tochter] 

und keinen Sohnessohn hat, erhält sie diese Hälfte.  
Schwester: Wenn der Verstorbene kein Kind, kein Enkelkind vom Sohn und 

keinen Bruder oder Vater hat, erhält sie diese Hälfte. 
Vaterseitige Halbschwester: Wenn der Verstorbene keine Schwester hat, 

erhält sie anstelle der Schwester die Hälfte.  
Ehemann: Wenn der Verstorbene keine Kinder oder Enkelkinder vom Sohn 

hat, erhält er die Hälfte. 
Wenn eine der ersten vier dieser fünf Arten von Personen zusammen mit 

ihrem Bruder vorhanden ist, kann sie ihren Fard-Anteil nicht bekommen. Sie ist 
dann lediglich Resterbin. Ist sie Resterbin, bekommt der Bruder doppelt so viel 
wie die Schwester. Der Grund dafür wurde auf Seite 852 erklärt. Wenn es mehr 
als eine Person in einer dieser vier Arten gibt, erhalten sie anstelle der Hälfte 
zwei Drittel (Thuluthān) und teilen sie unter sich auf. 

RUBUʿ (1/4): Dies sind diejenigen, die ein Viertel bekommen werden. Diese 
sind zwei Personen:  

Ehemann: Wenn der Verstorbene Kinder oder Enkelkinder vom Sohn hat, 
erhält der Ehemann ein Viertel.  

Ehefrau: Wenn der Verstorbene keine Kinder oder Enkelkinder vom Sohn 
hat, erhält die Ehefrau ein Viertel. 

Im Falle einer widerruflichen Scheidung (Talāq ridschʿī) erben Ehemann und 
Ehefrau während der Wartefrist (Idda) der Frau voneinader. 

– 1486 –



THUMUN (1/8): Es gibt nur eine Person, die ein Achtel erhält. 
Ehefrau: Wenn der Verstorbene Kinder oder Enkelkinder vom Sohn hat, 

erhält sie ein Achtel. 
THULUTHĀN (2/3): Wenn es unter denjenigen, deren Anteil die Hälfte be-

trägt, mit Ausnahme des Ehemannes mehr als eine Person gibt, erhalten sie zwei 
Drittel und teilen sie unter sich zu gleichen Anteilen auf. 

THULUTH (1/3): Zwei Personen erhalten ein Drittel: 
Mutter: Hat der Verstorbene keine Kinder und Enkelkinder vom Sohn und 

es ist nicht mehr als einer von allen Arten von Brüdern und Schwestern vorhanden, 
bekommt die Mutter ein Drittel. Bei Vorhandensein des Vaters und des Ehe-
mannes oder der Ehefrau erhält die Mutter ein Drittel dessen, was von dem Ehe-
mann oder der Ehefrau und dem Vater übrig bleibt. Bei Vorhandensein des va-
terseitigen Großvaters anstelle des Vaters erhält die Mutter ein Drittel der ge-
samten Erbschaft. 

Mutterseitige Halbgeschwister: Diese werden „Banul-akhyāf“ genannt. Wenn 
sie mehr als eine Person sind, teilen sie das eine Drittel unter sich auf. Brüder 
und Schwestern erhalten gleiche Anteile. Wenn der Verstorbene Kinder oder 
Enkelkinder vom Sohn oder Vater oder vaterseitigen Großvater hat, können die 
mutterseitigen Halbgeschwister nichts erben. 

SUDUS (1/6): Sieben Personen erhalten ein Sechstel: 
Vater: Wenn der Verstorbene Kinder oder Enkelkinder vom Sohn hat, erhält 

der Vater ein Sechstel. 
Mutter: Wenn der Verstorbene Kinder, Enkelkinder von einem Sohn oder 

mehr als einen Bruder oder eine Schwester jeglicher Art hat, erhält die Mutter 
ein Sechstel. 

Echte (sahīh) Großväter und Großmütter: Wenn der Verstorbene keinen 
Vater, aber einen Sohn hat, erhalten die echten Großväter und Großmütter ein 
Sechstel. 

Sohnestöchter: Bei Vorhandensein neben einer Tochter des Verstorbenen 
erhalten die Sohnestöchter ein Sechstel und teilen es unter sich auf. 

Vaterseitige Halbschwester: Wenn sie neben einer vollbürtigen Schwester des 
Verstorbenen vorhanden ist, erhält sie ein Sechstel. 

Halbbruder und Halbschwester mütterlicherseits: Ist ein mutterseitiger Halb-
bruder oder eine mutterseitige Halbschwester vorhanden, erhält er/sie ein Sechs-
tel. 

Bemerkung: Wenn der Vater ein Sechstel erhalten soll, erhält zuerst der Vater 
das Sechstel und dann die Mutter ein Drittel des Restes. Bei Nichtvorhandensein 
der Mutter erhalten die echten Großmütter trotzdem nur ein Sechstel. Sie können 
nicht an die Stelle der Mutter treten und ein Drittel erhalten. 

3. Es gibt zehn männliche Erben und neun von ihnen sind Resterben. Der 
Ehemann kann kein Resterbe sein. 

Vater: Wenn der Verstorbene keine Kinder oder Enkelkinder vom Sohn hat, 
ist der Vater nur Resterbe. Hat der Verstorbene eine Tochter oder eine Sohnes-
tochter, ist der Vater sowohl Quotenerbe als auch Resterbe. Wenn der Verstorbene 
einen Sohn oder einen Sohnessohn hat, erhält der Vater nur ein Sechstel. 

Echter Großvater: Mit echten Großvätern sind solche gemeint, die nicht müt-
terlicherseits mit dem Verstorbenen verbunden sind (d. h. bei denen in der Ver-
wandtschaftslinie nur Männer vorhanden sind). Bei Nichtvorhandensein von 
Kindern und des Vaters wird der echte Großvater anstelle des Vaters Resterbe. 
Bei Vorhandensein eines Sohnes erhält der echte Großvater anstelle des Vaters 

– 1487 –



lediglich ein Sechstel. Ist der Vater vorhanden, kann der echte Großvater kein 
Erbe sein. 

Sohn: Er ist der stärkste Resterbe; wenn es einen Sohn gibt, kann keiner der 
anderen Resterben ein Resterbe sein. Wenn die Geburt eines Kindes erwartet 
wird, wird es als männlich angenommen und sein Anteil entsprechend zurück-
behalten. 

Sohnessohn: Bei Nichtvorhandensein des Sohnes ist der Sohnessohn der 
stärkste Resterbe und die anderen Resterben können keine Resterben sein. 

Bruder: Es gibt drei Arten von Brüdern: Vollbürtiger Bruder (Schaqīq), mut-
terseitiger Halbbruder und vaterseitiger Halbbruder. Der vollbürtige Bruder, 
d. h. der Bruder von ein und denselben Eltern, oder der vaterseitige Halbbruder 
sind Resterben, wenn der Verstorbene keinen Sohn, Sohnessohn, Vater und 
keine echten Großväter hat.  

Der Sohn des Bruders, der vaterseitige Onkel, der halbbürtige vaterseitige 
Onkel väterlicherseits oder der vaterseitige Onkel des Vaters und deren Söhne 
sowie, wenn der Verstorbene ein freigelassener Sklave oder eine freigelassene 
Sklavin war, der Mann, der ihn/sie freigelassen hat, werden der Reihe nach zu 
Resterben, wenn es keinen stärkeren Resterben gibt. 

Ehemann: Er ist nur ein Quotenerbe, kein Resterbe. 
4. Es gibt sieben weibliche Erben: Die Tochter des Verstorbenen, die Soh-

nestochter, die Mutter, die echten Großmütter, die drei Arten von Schwestern, 
die Ehefrau und, wenn der Verstorbene ein freigelassener Sklave oder eine frei-
gelassene Sklavin war, die Frau, die ihn/sie freigelassen hat. Wenn es mehr als 
eine Ehefrau gibt, erhalten sie einen Fard-Anteil und teilen ihn unter sich auf. 

5. Wenn der Verstorbene mehr als eine Tochter hat, können die Sohnestöchter 
keine Erbinnen sein. Aber wenn er keinen Sohn hat, aber einen Sohnessohn, 
werden die Sohnestöchter zusammen mit dem Sohnessohn Resterben, und was 
von den Töchtern übrig bleibt, wird unter den Sohnessöhnen und Sohnestöchtern 
aufgeteilt, wobei die Männer den doppelten Anteil erhalten. Wenn der Verstorbene 
einen Sohn hat, können die Kinder des Sohnes keine Erben sein. 

6. Die Banul-aʿyān, also die vollbürtigen Brüder, und die Banul-allāt, also die 
vaterseitigen Halbbrüder, können keine Erben sein, wenn von den Söhnen, den 
Sohnessöhnen, dem Vater und dem echten Großvater einer vorhanden ist. 

Wenn der Verstorbene eine Tochter oder eine Sohnestochter oder einen 
Bruder hat, sind Schwestern nur Resterbinnen. Bei Vorhandensein des Sohnes, 
des Sohnessohnes oder des Vaters können sie keine Erbinnen sein. 

Wenn der Verstorbene mehr als eine vollbürtige Schwester hat, können die 
vaterseitigen Halbschwestern ohne vaterseitige Halbbrüder keine Erbinnen sein. 
Hat der Verstorbene aber auch vaterseitige Halbbrüder, so werden die vaterseitigen 
Halbschwestern durch sie zu Resterbinnen und das Vermögen, das von den 
Schwestern des Verstorbenen übrig bleibt, wird unter den vaterseitigen Ge-
schwistern aufgeteilt, wobei die Brüder den doppelten Anteil erhalten. 

Vaterseitige Halbschwestern sind bei Vorhandensein der Tochter oder Soh-
nestochter des Verstorbenen oder bei Vorhandensein ihrer eigenen Brüder zwar 
nur Resterbinnen, aber sie können bei Vorhandensein von zwei Schwestern, des 
Sohnes, des Sohnessohnes oder des Vaters keine Erbinnen sein. Die Tatsache, 
dass der Verstorbene vollbürtige Geschwister hat, schließt die mutterseitigen 
Geschwister nicht von der Erbschaft aus. 

7. Der Sohn und die Tochter des Verstorbenen von seiner Frau oder Sklavin, 
der Vater und die Mutter, die Ehefrau oder der Ehemann sind niemals vom Erbe 
ausgeschlossen. Von den anderen Resterben kann eine Person, die mit dem Ver-

– 1488 –



storbenen über eine andere Person verwandt ist, nicht erben, wenn diese andere 
Person vorhanden ist. Diejenigen mit einem näheren Verwandtschaftsgrad schlie-
ßen jene, die weiter entfernt sind, von der Erbschaft aus. [Wenn zum Beispiel 
eine Schwester Resterbin ist, kann der vaterseitige Onkel oder der Sohn des Bru-
ders kein Resterbe sein.] Nur die mutterseitigen Geschwister sind hiervon aus-
genommen. Diejenigen, die zweifach mit dem Verstorbenen verwandt sind, schlie-
ßen jene von der Erbschaft aus, die mit ihm einfach verwandt sind. Zum Beispiel 
können vaterseitige Halbbrüder bei Vorhandensein vollbürtiger Brüder nicht 
erben. Vaterseitige Halbschwestern, die Resterbinnen sind, verlieren diesen 
Status bei Vorhandensein eines Bruders des Verstorbenen. Entsprechend schließt 
die Tochter des Verstorbenen den vaterseitigen Halbbruder nicht von der Erbschaft 
aus, den mutterseitigen Halbbruder aber schon. 

Die Quotenerben können ihren Erbanteil gemäß den weiter oben beschrie-
benen Bedingungen erhalten. 

8. Sämtliche Großmütter werden bei Vorhandensein der Mutter des Verstor-
benen von der Erbschaft ausgeschlossen. Die vaterseitigen Großmütter werden 
auch bei Vorhandensein des Vaters ausgeschlossen. Das Vorhandensein des 
echten Großvaters schließt sie allerdings nicht aus. 

9. Sklaven, der Mörder des Verstorbenen, Angehörige anderer Religionen 
und Abtrünnige können keine Erben sein. [Demnach wird jemand, der zwar das 
Kind von muslimischen Eltern ist, aber die Dinge, die halāl bzw. harām sind, 
und die Gebote, so beispielsweise das Gebet und die Ganzkörperwaschung, 
gering schätzt, nicht fasten will und nach dem Sündigen keine Reue empfindet, 
zu einem Abtrünnigen (Murtadd) und kann nicht von einem Muslim erben.] Ein 
uneheliches Kind, das vom Vater abgestritten wird, kann seinen Vater nicht be-
erben. Es ist jedoch zulässig, dass ein Muslim einem Nichtmuslim und ein Nicht-
muslim einem Muslim Vermögen vermacht. 

10. Wenn ein Schutzbefohlener (Dhimmī) [also ein nichtmuslimischer Bürger 
eines islamischen Landes] oder ein Harbī [also ein Nichtmuslim, der kein Bürger 
ist] durch die Hilfe eines Muslims zum Islam konvertiert und diesen Muslim als 
Schutzherr (Walī) akzeptiert, d. h. sich unter seinen Befehl stellt, und dieser 
Muslim das Schutzverhältnis (Muwālāt) mit ihm akzeptiert, also sich bereit erklärt, 
seine Schulden zu begleichen, wird dieser Muslim sein „Mawlal-muwālāt“ (Schutz-
herr). 

In der Erläuterung des Landgesetzes im Rahmen der Zakāt für die Erzeugnisse 
der Erde in Kapitel 78 des ersten Abschnitts haben wir erwähnt, dass es fünf 
Arten von Ländereien gibt. Die erste Art sind Ländereien, die Eigentum sind. 
Wenn der Eigentümer einer solchen Länderei stirbt, kann das Land verkauft 
und die Schulden des Eigentümers können mit diesem Geld bezahlt werden. Ein 
Drittel des Restes wird für die Erfüllung seines Vermächtnisses verwendet. Und 
zwei Drittel werden unter seinen Erben entsprechend ihrer Erbanteile aufgeteilt. 
Die zweite Art sind die Mīrī-Ländereien, die der Staatskasse gehören. Sie werden 
mit der Rechtsurkunde (Pachtvertrag) an Personen gegen Sofortzahlung ver-
pachtet. Solche Ländereien gehen nicht in das Eigentum des Pächters über. Wenn 
der Pächter stirbt, wird die Länderei nicht zur Begleichung seiner Schulden oder 
zur Erfüllung seines Vermächtnisses verkauft. Sie wird nicht zum Nachlass für 
seine Erben. Sie wird an jemand anderen verpachtet. Aber als Großzügigkeit 
gegenüber dem Volk wurde vom Staat akzeptiert, dass der Pächter die Mīrī-Län-
derei gegen Entgelt jemand anderem überträgt oder sie schenkt und dass sie bei 
seinem Tod ohne Sofortzahlung an seine Kinder übertragen wird. Die Übertragung 
der Rechtsurkunde auf seine Kinder war keine Erbschaft, sondern eine Gunst 
des Staates; das Land ging nicht in das Eigentum der Erben über, sondern wurde 

– 1489 –



auf diese Weise an sie verpachtet. Nach dem 54. und den darauffolgenden Para-
grafen des Gesetzes wurde die Länderei beim Tod des Inhabers der Rechtsurkunde 
zu gleichen Anteilen unter seinen Söhnen und Töchtern aufgeteilt. Wenn er 
keine Kinder hatte, ging sie an seine Enkelkinder über, wenn diese nicht existierten, 
an seinen Vater, und wenn auch er nicht vorhanden war, an seine Mutter, und 
zwar unentgeltlich. Bei der Übertragung auf den Vater oder die Mutter wurde 
jedoch ein Viertel an den Ehemann oder die Ehefrau und drei Viertel an den 
Vater oder die Mutter übertragen. Der Ehemann oder die Ehefrau konnte keinen 
Anteil an der Mīrī-Länderei erhalten, wenn der Verstorbene Kinder oder En-
kelkinder hatte. Die Enkel des Verstorbenen erhielten den gleichen Anteil wie 
seine Kinder. Heutzutage gibt es keine Mīrī-Ländereien mehr; all diese Ländereien 
sind Eigentum des Volkes geworden. Daher müssen diese Ländereien jetzt wie 
jede andere Erbschaft aufgeteilt werden. Siehe auch das Ende der Bücher al-
Barīqa und al-Hadīqa. 

Jeder Muslim sollte während seiner Todeskrankheit (im Sterbebett) ein schrift-
liches Testament (Wasiyya) errichten. Im Buch Mā lā budda heißt es: „Das Tes-
tament während der Todeskrankheit zu schreiben, ist wādschib, und es ist mus-
tahabb, es bei Gesundheit zu schreiben und bei sich zu haben.“ In diesem schrift-
lichen Testament sollte er seinen Kindern und Freunden seinen letzten Rat geben. 
Er sollte sie bitten, dass sie die Menschen, die Rechte an ihm haben, zufrieden-
stellen, seine Forderungen eintreiben, seine Schulden bezahlen, den Isqāt für 
ihn verrichten und, falls er eine Pilgerfahrtsschuld hat, jemanden als seinen Ver-
treter schicken. Er sollte seine Wünsche bezüglich der Dienste während der Bei-
setzung und nach der Beerdigung äußern. Er sollte nicht vergessen, die Begleichung 
seiner gestundeten (muʾaddschal) Brautgabenschulden gegenüber seiner Frau 
zu vermachen. Und er sollte in Anwesenheit von zwei Zeugen einen Testaments-
vollstrecker (Wasī) wählen, damit diese Wünsche in Übereinstimmung mit den 
Bestimmungen des Islams erfüllt werden. Qādīkhān, möge Allah sich seiner er-
barmen, schreibt: „Nach Imām Muhammad, möge Allah sich seiner erbarmen, 
ist es erlaubt, zu vermachen, dass auf dem Feld, das man hinterlässt, ein Friedhof 
errichtet wird, oder mit einem Drittel der Erbschaft für Reisende ein Gasthaus, 
eine Moschee oder ein Brunnen gebaut wird, oder für Muslime Leichentücher 
oder Särge gekauft oder Gräber ausgehoben werden, oder dass das Drittel für 
eine Moschee ausgegeben wird. Es ist nicht erlaubt, zu vermachen, dass mit dem 
Drittel ein Gefängnis gebaut wird, denn dies ist Aufgabe der Regierung. Wenn 
der Verstorbene die Durchführung der Pilgerfahrt vermacht hat, wird der Stell-
vertreter aus der Stadt seines Wohnsitzes entsandt. Reicht das Vermögen nicht 
aus, um die Kosten vom Wohnort aus zu decken, wird er von einem Ort entsandt, 
von dem aus sein Vermögen ausreicht. Wenn er den Dschihad vermacht hat, 
dann wird das Vermögen denjenigen gegeben, die Krieg führen, und für Kriegs-
ausrüstung ausgegeben. Es ist erlaubt, zu vermachen, dass es armen Nichtmuslimen, 
die Schriftbesitzer (Ahl al-kitāb) sind, gegeben wird, aber es ist nicht erlaubt, 
dies für den Bau einer Kirche zu vermachen. Zu vermachen, dass seinem Mörder 
vergeben wird, ist nichtig. Wenn jemand nur ein Haus hinterlässt, so ist es erlaubt, 
dass er vermacht, dass eine bestimmte Person dort wohnen soll. In diesem Fall 
kann diese Person bis zu ihrem Tod in dem Haus leben. Bevor die Todeskrankheit 
aufkommt, ist es erlaubt, einem seiner Kinder eine Schenkung zu machen, weil 
es mehr gedient hat oder bedürftig ist. Wenn er vermacht, dass ein Drittel der 
Erbschaft an die Armen in einer bestimmten Stadt verteilt wird, ist es erlaubt, es 
an die Armen in anderen Städten zu verteilen. Sieht das Vermächtnis vor, dass 
das Geld an zehn Arme verteilt werden soll, ist es erlaubt, das gesamte Geld an 
einen Armen zu geben, oder andersherum. Wenn vermacht wurde, es in zehn 
Tagen zu verteilen, ist es erlaubt, es an einem Tag zu verteilen. Sagt eine Person, 

– 1490 –



dass das Drittel ihrer Erbschaft an ihre Verwandten verteilt werden soll, wird es 
an die Personen verteilt, die keine Intestaterben sind. Auch wenn sich unter den 
Erben Kleinkinder befinden oder der Verstorbene Schulden hatte, können Er-
wachsene über das geerbte Vermögen verfügen. [Siehe auch das Kapitel „Ge-
sellschaften“.] Eine Person kann ihr Testament annullieren. Die Verweigerung 
des Testaments bedeutet jedoch nicht die Annullierung. Derjenige, der die Tes-
tamentsvollstreckung akzeptiert, kann nach dem Tod des Kranken nicht zurück-
treten. Wenn ein sündiger Muslim oder ein Schutzbefohlener, die nicht vertrau-
enswürdig sind, als Testamentsvollstrecker eingesetzt wird, wechselt der Richter 
ihn aus. Es ist nicht erlaubt, einen Testamentsvollstrecker gegen Entgelt zu er-
nennen. Ein ihm versprochener Lohn gilt jedoch als Vermächtnis; er nimmt ihn 
an und übernimmt seine Aufgabe als Testamentsvollstrecker. Auch wenn der 
Vater des Verstorbenen, der keinen Testamentsvollstrecker ernannt hat, zum 
Testamentsvollstrecker seiner minderjährigen Enkelkinder wird, darf er nichts 
verkaufen, um Schulden zu bezahlen. Der Testamentsvollstrecker und der Vater 
dürfen das Vermögen der Waisen nicht verleihen, ein Richter hingegen schon. 
Der Testamentsvollstrecker darf die Schulden des Verstorbenen nicht mit dem 
Vermögen der Waisen begleichen. Er darf nicht die Fitra der Waisenkinder ent-
richten und nicht ihre Opferschlachtung durchführen lassen, der Vater hingegen 
schon. Ist der Testamentsvollstrecker bedürftig, darf er vom Vermögen des Wai-
senkindes verzehren, aber er darf es nicht jemand anderem schenken. Verschwen-
det er das Vermögen, wird er entlassen. Es ist dem Testamentsvollstrecker nicht 
erlaubt, das Vermögen des Waisenkindes für sich selbst zu nutzen und es später 
mit etwas Gleichwertigem zu ersetzen. Es ist notwendig, es dem Waisenkind zu 
geben, wenn es erwachsen ist.“ Das Buch Durr as-sukūk, das 1288 gedruckt 
wurde, enthält Urteile von Scharia-Gerichten. Eines der Dokumente, die die Er-
nennung eines Testamentsvollstreckers belegen, lautet wie folgt: 

Der Stoffhändler Uthmān Efendi, der in jenem Viertel in der Nähe von 
Gedikpaşa in der Stadt Istanbul wohnt, vermacht in der Scharia-Verhandlung 
und in Anwesenheit von Ahmad Aga Folgendes: „Wenn ich auf Geheiß Allahs, 
des Erhabenen, sterbe, sollen mein gesamtes Vermögen und alle meine Forde-
rungen eingezogen werden; zuerst soll mein Leichnam vorbereitet und beerdigt 
werden, wie es üblich ist, dann sollen meine Schulden zurückgezahlt werden, 
wenn es welche gibt, und ein Drittel des Restes soll beiseite gelegt werden. Von 
diesem beiseite gelegten Drittel sollen soundso viel Kuruş für die Durchführung 
der Isqāt meiner Gebete und die Sühnen meiner Fastentage, Schwüre und Gelübde 
verwendet werden. Der Isqāt muss im Einklang mit den islamischen Bestimmungen 
durchgeführt werden und das Geld soll an die Armen verteilt werden. Soundso 
viel Kuruş soll für die Herstellung von Süßspeisen (Halwa) ausgegeben werden 
und sie sollen den Armen serviert werden. Mit soundso viel Kuruş soll mein 
Grab hergerichtet werden. Den Rest dieses zurückbehaltenen Drittels soll mein 
ernannter Testamentsvollstrecker für fromme und wohltätige Taten ausgeben, 
wie er es wünscht. Ich habe Ahmad Aga, der hier anwesend ist, für die Erfüllung 
dieses Testaments ausgewählt und ernannt.“ Ahmad Aga wiederum hat sich 
dieses Testament angehört und seiner Erfüllung eingewilligt, und er hat sich ver-
pflichtet, alles auf die beste Weise zu tun. Und wir waren anwesend, haben es 
gesehen, gehört und bezeugt. 

 
        Unterschrift                Unterschrift                      Zeuge                       Zeuge  

  Uthmān ibn Hasan       Ahmad ibn Alī       Umar ibn Sulaymān    Bakr ibn Walī 

Im Bahdschat al-fatāwā heißt es: „Wenn ein Testamentsvollstrecker ernannt 
wurde, damit er ein Drittel der Erbschaft für wohltätige Zwecke ausgibt, und 

– 1491 –



der Testamentsvollstrecker diesen Betrag für wohltätige Zwecke ausgibt, dürfen 
die Erben des Verstorbenen ihn nicht fragen, für welchen Zweck er das Vermögen 
ausgegeben hat.“ 

Wenn eine Person stirbt, ohne einen Testamentsvollstrecker ernannt zu haben, 
ernennt der Richter einen Testamentsvollstrecker für die Erfüllung des Testa-
ments. 

Der Autor des Buches Radd al-muhtār, möge Allah sich seiner erbarmen, 
schreibt im Kapitel über unwirksame Käufe Folgendes: „Wenn die Erben wissen, 
dass andere Personen Rechte an der Erbschaft haben und auch, um wem es sich 
handelt, müssen sie ihnen ihre Rechte geben. Andernfalls wird dieses Vermögen 
für die Erben harām sein. Wissen sie nicht, wer die Inhaber der Rechte sind, 
aber in der Lage sind, das Vermögen, das anderen gehört, zu trennen, ist dieses 
bestimmte Vermögen weiterhin harām für die Erben. Sie müssen es als Almosen 
an die Armen geben mit der Absicht, dass der Lohn dem Inhaber gewidmet sei. 
Ist dieses Vermögen mit dem Halāl-Vermögen des Verstorbenen vermengt worden 
und sind die Eigentümer nicht bekannt, so wird es halāl für die Erben, wie die 
Gelehrten sagten. [Wenn ein Beamter bei seinem Tod einem seiner Erben als 
Entschädigung oder Gehalt Geld gibt, wird das Geld Eigentum des Empfängers. 
Die anderen Erben können kein Recht an diesem Geld beanspruchen.] 

Es ist erlaubt, das Essen einer Person zu essen, von der bekannt ist, dass sie 
ihr Geld durch Grausamkeit, Bestechung, Usurpation oder Diebstahl verdient 
hat, oder von der bekannt ist, dass ihre Forderungen mit auf diese Weise ver-
dientem Harām-Geld beglichen wurden. Wenn aber bekannt ist, dass das Essen 
selbst aus Harām stammt, ist es nicht erlaubt. Genauso verhält es sich damit, 
dass eine Frau das isst, was ihr Mann nach Hause bringt. 

Wenn die Schulden des Verstorbenen das hinterlassene Vermögen übersteigen, 
können die Erben den Verkauf der hinterlassenen Sachen verweigern und statt-
dessen den Wert aus ihrem eigenen Vermögen an die Gläubiger zahlen. Die 
Gläubiger können nicht sagen, dass sie den Erben das Vermögen nicht überlassen, 
wenn sie die Schulden nicht in vollem Umfang bezahlen.“ 

Die Tatsache, dass die Söhne bei der Aufteilung der Erbschaft doppelt so 
viel erhalten wie die Töchter, veranlasst einige Leute zu einem falschen Denken. 
Und die Religionsunkundigen greifen den Islam auch von hier aus an. Sie be-
haupten, dass im Islam die Rechte der Frauen mit Füßen getreten werden. Ein 
von Ziya Gökalp verfasstes niederträchtiges Gedicht zu diesem Thema steht im 
Abschnitt „Nimm die Wahrheit an, vertraue nicht dem Zwieträchtigen“ des 
Buches Der Weg der Ahlus-Sunna unter Punkt 41 geschrieben. In Wahrheit hat 
die Frau im Islam eine solche Stellung, dass sie auf nichts von der Erbschaft an-
gewiesen ist. Ihr Ehemann, ihr Vater, ihr Bruder und ihre anderen Mahram-Ver-
wandten, wie z. B. die Onkel väterlicherseits, sind dazu verpflichtet worden, zu 
arbeiten, zu verdienen und alle ihre Bedürfnisse zu decken. Obwohl die Männer 
aufgrund dieser schweren Aufgabe die gesamte Erbschaft erhalten müssten, hat 
der Islam die Frauen begünstigt und ihr die Hälfte des Anteils der Männer 
gewährt. Trotz der Tatsache, dass der Mann für den Unterhalt der Frau sorgen 
und die Frau nicht einmal für sich selbst sorgen muss, begünstigt der Islam die 
Frau, indem er ihr zusätzlich einen Anteil an der Erbschaft gibt. Dies ist ein 
weiterer Beweis dafür, dass die Frauen im Islam hoch angesehen sind. Wenn 
eine Tochter sagt: „Ich will den gleichen Anteil wie mein Bruder“, wird das 
geerbte Vermögen in sechs Teile aufgeteilt, der Sohn erhält vier Anteile und die 
Tochter zwei Anteile, und beide sagen: „Wir sind mit diesem Gebot Allahs, des 
Erhabenen, zufrieden.“ Dann schenkt der Sohn einen seiner vier Anteile seiner 
Schwester. 

– 1492 –



65 — BERECHNUNGEN ZUM ERBRECHT 
Um die Problemstellungen zum Erbrecht lösen zu können, muss man die zehn 

im vorherigen Kapitel erwähnten Punkte gut verstehen und einprägen. Von den 
sechs Pflichtanteilen, die im edlen Koran eindeutig vorgeschrieben sind und die 
oben im zweiten Punkt erwähnt sind, werden die Anteile 1/2, 1/4 und 1/8 als „die 
erste Art“ bezeichnet und die Anteile 2/3, 1/3 und 1/6 als „die zweite Art“. Die 
Berechnungen zum Erbrecht unterteilen sich in zwei Kategorien: 

ERSTE KATEGORIE: Die Quotenerben und Resterben sind gemeinsam 
vorhanden. In dieser Kategorie kommen fünf Fälle in Frage: 

1. Wenn die Hälfte gemeinsam mit der zweiten Art vorhanden ist, wird die 
Erbschaft durch 6 dividiert. Dies wird formuliert als „Die Angelegenheit [Pro-
blemstellung] basiert auf 6.“ 

Wenn es zum Beispiel den Ehemann, zwei mutterseitige Halbschwestern und 
einen vaterseitigen Onkel gibt, basiert die Problemstellung auf der Zahl 6 (d. h. 
der Nenner beträgt 6); der Ehemann erhält also 3 Anteile, die beiden mutterseitigen 
Schwestern erhalten zusammen 2 Anteile und der verbleibende Anteil geht an 
den Onkel. Beispiel: Wenn eine verstorbene Frau Vermögen im Wert von 9.000 
Euro hinterlässt, erhält der Ehemann 9000x3/6=4500 Euro, ihre beiden Schwestern 
erhalten 9000x2/6=3000 Euro und der Onkel erhält 9000x1/6=1500 Euro. Die 
Schwestern erhalten also jeweils 1500 Euro. 

Zweites Beispiel: Wenn es den Ehemann, die Mutter und einen echten Groß-
vater gibt, erhält der Ehemann 3 Anteile, die Mutter 2 Anteile und der Großvater 
den verbleibenden einen Anteil. 

2. Wenn ein Viertel gemeinsam mit der zweiten Art vorhanden ist, basiert 
die Angelegenheit auf 12.  

Beispiel: Wenn es eine Ehefrau, die Mutter, zwei vollbürtige Schwestern und 
zwei mutterseitige Halbschwestern gibt, wird die Erbschaft durch 12 dividiert, 
sodass die Frau 3 Anteile erhält, die Mutter 2 Anteile, die zwei vollbürtigen 
Schwestern zusammen 8 Anteile [also jeweils 4 Anteile] und die zwei mutterseitigen 
Halbschwestern zusammen 4 Anteile [jeweils 2 Anteile]. Die Summe der Anteile 
beträgt hierbei 17. Demnach wird gesagt, dass eine Überschreitung (Awl) zu 17 
erfolgt ist, und die Erbschaft wird durch 17 dividiert. 

Zweites Beispiel: Wenn es die Ehefrau des Verstorbenen, die Mutter seines 
Vaters und den halbbürtigen vaterseitigen Onkel väterlicherseits gibt, gehen 3 
der 12 Anteile an die Ehefrau, 2 an die Großmutter und die restlichen 7 Anteile 
an den Onkel, der ein Resterbe ist. 

3. Wenn ein Achtel gemeinsam mit der zweiten Art vorhanden ist, basiert die 
Angelegenheit auf 24. Beispiel: Wenn es eine Ehefrau, zwei Töchter, die Mutter 
und einen vaterseitigen Onkel gibt, basiert die Problemstellung auf 24, sodass 
die Ehefrau [24x1/8=] 3 Anteile erhält, die beiden Töchter zusammen [24x2/3=] 
16 Anteile, die Mutter 4 Anteile und der verbleibende eine Anteil wird dem va-
terseitigen Onkel gegeben. 

Zweites Beispiel: Wenn es eine Ehefrau, eine Tochter, eine Sohnestochter, 
die Mutter und eine Schwester gibt, gehen 3 der 24 Anteile an die Ehefrau, 4 
Anteile an die Sohnestochter, 4 Anteile an die Mutter, 12 Anteile an die Tochter 
und der verbleibende eine Anteil an die Schwester, die eine Resterbin ist. 

4. Wenn ein Anteil nicht durch die Anzahl einiger Personen geteilt werden 
kann, wird der Nenner mit der Anzahl dieser Personen multipliziert, sodass der 
neue Nenner erhalten wird. Die Erbschaft wird folglich durch diesen Nenner ge-
teilt. 

– 1493 –



Beispiel: Wenn es den Ehemann und fünf Schwestern gibt, basiert die Pro-
blemstellung zwar auf der Zahl 6, doch der Nenner (die Summe der Anteile) 
wird auf 7 erhöht, und die fünf Schwestern erhalten zusammen 4 Anteile. Da 4 
Anteile nicht unter 5 Schwestern aufgeteilt werden können, wird der Nenner zu 
5x7=35. Die fünf Schwestern erhalten also [4x5=] 20 Anteile und der Ehemann 
[3x5=] 15 Anteile. 

5. Wenn einige Anteile nicht durch die Inhaber dieser Anteile geteilt werden 
können, wird das kleinste gemeinsame Vielfache der Anzahl der Inhaber dieser 
Anteile mit dem Nenner multipliziert und so der neue Nenner ermittelt. Die 
Erbschaft wird folglich durch diesen Nenner geteilt. 

Beispiel: Wenn es drei Töchter und drei vaterseitige Onkel gibt, basiert das 
Problem auf 3; die Töchter erhalten also 2 Anteile und die Onkel einen; da die 
Anteile jedoch nicht durch die Anzahl der Personen geteilt werden können, wird 
der Nenner des Problems zu [3x3=] 9, sodass [9x2/3=] 6 Anteile den Töchtern 
und [9x1/3=] 3 Anteile den Onkeln gegeben werden. 

Zweites Beispiel: Wenn es zwei Ehefrauen, zehn Töchter, sechs Großmütter 
und sieben vaterseitige Onkel gibt, beträgt der Nenner der Problemstellung 24, 
und 3 Anteile gehören den Ehefrauen, 16 Anteile den Töchtern, 4 Anteile den 
Großmüttern und der verbleibende eine Anteil gehört den Onkeln; da aber die 
Anzahl der Inhaber der Anteile nicht durch die Zahl des Anteils dividierbar ist, 
multipliziert man das kleinste gemeinsame Vielfache von 2, 10, 6 und 7 (also 
210) mit 24, dem Nenner, und erhält das Ergebnis [24x210=] 5040. Die Ehefrauen 
erhalten [5040x1/8=] 630 Anteile, die Töchter [5040x2/3=] 3360 Anteile, die Groß-
mütter [5040x1/6=] 840 Anteile und die Onkel [5040x1/24=] 210 Anteile. Somit 
erhält eine Ehefrau 315 Anteile, eine Tochter 336 Anteile, eine Großmutter 140 
Anteile und ein vaterseitiger Onkel 30 Anteile. 

ZWEITE KATEGORIE: Es gibt nur Quotenerben, keine Resterben. Da 
keine Resterben vorhanden sind, wird das von den Quotenerben verbleibende 
Vermögen wieder unter den Quotenerben entsprechend ihrer Anteile aufgeteilt. 
Das heißt, es fällt auf die Quotenerben zurück (Radd). Aber es erfolgt kein 
Rückfall auf den Ehemann und die Ehefrau. Diese beiden werden „jene, auf die 
nichts zurückfällt“ genannt. Die Quotenerben außer den Ehegatten werden „jene, 
auf die etwas zurückfällt“ genannt, also „jene, die erneut etwas erhalten“. Die 
Problemstellungen der zweiten Kategorie werden als „Raddiyya“-Angelegenheiten 
bezeichnet. Bei Raddiyya-Angelegenheiten gibt es zwei Fälle: 

1. Wenn bei der Raddiyya-Angelegenheit keine Personen vorhanden sind, 
auf die nichts zurückfällt, gibt es zwei Situationen: 

A: Wenn diejenigen, auf die etwas zurückfällt, alle von derselben Klasse von 
Pflichtanteilen sind, basiert das Problem auf 2. 

Beispiel: Wenn es zwei Schwestern gibt, bekommt jede die Hälfte der Erb-
schaft. 

Zweites Beispiel: Wenn eine Großmutter und eine mutterseitige Halbschwester 
vorhanden sind, bekommt jede die Hälfte des Erbes. Denn der Pflichtanteil von 
beiden beträgt ein Sechstel. 

B: Sind diejenigen, auf die etwas zurückfällt, nicht in der gleichen Klasse der 
Pflichtanteile, so ist der Nenner der Raddiyya-Problemstellung die Summe der 
Anteile. 

Beispiel: Wenn die Problemstellung die Klassen ein Drittel und ein Sechstel 
enthält, müsste die Problemstellung auf 6 basieren und der Anteil desjenigen, 
dessen Pflichtanteil ein Drittel beträgt, müsste demnach 6x1/3=2 sein und der 

– 1494 –



Anteil desjenigen, dessen Pflichtanteil ein Sechstel ist, müsste 6x1/6=1 sein. Da 
es jedoch keine Resterben gibt, wird unsere Problemstellung zu einer Raddiyya-
Problemstellung, und der Nenner des Problems wird [2+1=] 3 anstelle von 6. Ein 
Beispiel hierfür ist das Vorhandensein einer Mutter und zweier mutterseitiger 
Halbschwestern; da der Pflichtanteil der Mutter ein Sechstel und der Pflichtanteil 
der beiden Schwestern ein Drittel beträgt, basiert diese Raddiyya-Problemstellung 
auf 3; also werden den Schwestern zwei Anteile und der Mutter ein Anteil gege-
ben. 

Zweites Beispiel: Sind bei einer Raddiyya-Problemstellung die Klassen Hälfte 
und ein Sechstel gemeinsam vorhanden, müsste der Nenner 6 sein. Der Anteil 
desjenigen, dessen Pflichtanteil die Hälfte beträgt, müsste normalerweise 6x1/2=3 
sein und der Anteil desjenigen, dessen Pflichtanteil ein Sechstel ist, müsste 
6x1/6=1 sein. Somit beträgt der Nenner der Raddiyya-Problemstellung nun [3+1=] 
4. Bei Vorhandensein einer Tochter und einer Sohnestochter gehören drei Anteile 
der Tochter und ein Anteil gehört der Sohnestochter. 

Drittes Beispiel: Wenn die Raddiyya-Problemstellung die Klassen Hälfte und 
ein Drittel oder zwei Sechstel und Hälfte oder aber zwei Drittel und ein Sechstel 
enthält, basiert die Problemstellung auf 5 anstelle von 6. Bei Vorhandensein 
einer vollbürtigen Schwester und von zwei mutterseitigen Halbschwestern lautet 
der Nenner der Raddiyya-Problemstellung [3+2=] 5, wobei 3 Anteile an die voll-
bürtige Schwester und 2 an die beiden Halbschwestern gegeben werden. 

2. Wenn bei der Raddiyya-Angelegenheit auch Personen vorhanden sind, auf 
die nichts zurückfällt, gibt es ebenfalls zwei Situationen: 

A: Sind jene, auf die etwas zurückfällt, Inhaber von Pflichtanteilen derselben 
Klasse, liegen zwei Fälle vor: 

Erster Fall: Kann das verbleibende Vermögen, nachdem derjenige, auf den 
nichts zurückfällt, seinen Anteil erhalten hat, durch die Anzahl derer, auf die 
etwas zurückfällt, dividiert werden, so erhält derjenige, auf den nichts zurückfällt, 
seinen Anteil und der Rest wird durch die Anzahl derer, auf die etwas zurückfällt, 
dividiert. 

Wenn es zum Beispiel den Ehemann und drei Töchter gibt, erhält der Ehemann 
einen der 4 Anteile und die restlichen 3 Anteile werden unter den Töchtern auf-
geteilt. 

Zweiter Fall: Kann, nachdem derjenige, auf den nichts zurückfällt, seinen 
Anteil erhalten hat, das verbleibende Vermögen nicht durch die Anzahl derer, 
auf die etwas zurückfällt, dividiert werden , wird der Nenner der Problemstellung 
berechnet, indem die Anzahl derer, auf die etwas zurückfällt, mit dem Nenner 
des Pflichtanteils dessen, auf den nichts zurückfällt, multipliziert wird. 

Wenn es zum Beispiel den Ehemann und fünf Töchter gibt, erhält der Ehemann 
ein Viertel und, da die restlichen drei Anteile nicht unter den fünf Töchtern auf-
geteilt werden können, beträgt der Nenner der Problemstellung [4x5=] 20, sodass 
der Ehemann 5 Anteile erhält und die Töchter insgesamt 15 Anteile; jede Tochter 
erhält also 3 Anteile. 

B: Sind diejenigen, auf die etwas zurückfällt, Inhaber von Pflichtanteilen in 
zwei oder drei verschiedenen Klassen, erhält derjenige, auf den nichts zurückfällt, 
seinen Anteil und das restliche Vermögen wird wie bei der Raddiyya-Problem-
stellung aufgeteilt. Auch hier gibt es zwei Fälle: 

Erster Fall: Können die Anteile, die von denjenigen, auf die nichts zurückfällt, 
übrig bleiben, durch den Nenner der Raddiyya-Problemstellung dividiert werden, 
wird zur Bestimmung des Nenners der Problemstellung das kleinste gemeinsame 
Vielfache der Anzahl derer, auf die etwas zurückfällt, und derer, auf die nichts 

– 1495 –



zurückfällt, mit dem Nenner des Pflichtanteils dessen, auf die nichts zurückfällt, 
multipliziert. 

Beispiel: Wenn es eine Ehefrau, vier Großmütter und sechs mutterseitige 
Halbgeschwister gibt, erhält die Ehefrau ein Viertel, sodass drei Anteile übrig 
bleiben. Da der Anteil der Großmütter 6x1/6=1 und der Anteil der Halbgeschwister 
6x1/3=2 beträgt, lautet der Nenner der Raddiyya-Problemstellung 1+2=3. Da die 
verbleibenden 3 Anteile durch den Nenner der Raddiyya-Problemstellung, also 
durch 3 dividiert werden können, lautet der Nenner der Problemstellung [12x4=] 
48. Denn das kleinste gemeinsame Vielfache von 4, der Zahl der Großmütter, 
und 6, der Zahl der Halbgeschwister, ist 12. Auf die Ehefrau entfallen 48x1/4=12 
Anteile, auf die vier Großmütter 1x12=12 Anteile – drei Anteile auf jede –, und 
auf die sechs Halbgeschwister 2x12=24 Anteile – vier Anteile auf jeden. 

Zweiter Fall: Wenn, nachdem derjenige, auf den nichts zurückfällt, seinen 
Anteil erhalten hat, die verbleibenden Anteile nicht durch den Nenner der Rad-
diyya-Problemstellung dividiert werden können, wird zur Ermittlung des Nenners 
der Problemstellung der Nenner der Raddiyya-Problemstellung mit dem Nenner 
des Pflichtanteils dessen, auf den nichts zurückfällt, multipliziert und das Ergebnis 
wiederum mit dem kleinsten gemeinsamen Vielfachen der Anzahl derer, auf die 
etwas zurückfällt, und derer, auf die nichts zurückfällt, multipliziert. 

Beispiel: Angenommen, es gibt vier Ehefrauen, neun Töchter und sechs Groß-
mütter, dann erhalten die Ehefrauen ein Achtel und es bleiben sieben Anteile 
übrig. Und da die neun Töchter 6x2/3=4 Anteile und die sechs Großmütter 
6x1/6=1 Anteil erhalten, lautet der Nenner der Raddiyya-Problemstellung 4+1=5. 
Da die verbleibenden 7 Anteile nicht durch 5 geteilt werden können, was der 
Nenner der Raddiyya-Problemstellung ist, beträgt der neue Nenner der Pro-
blemstellung [5x8x36=] 1440, und die Ehefrauen erhalten [1440: 8=] 180 Anteile, 
die Töchter [(1440-180)x4/5=] 1008 Anteile und die Großmütter [(1440-180)x1/5=] 
252 Anteile; demnach erhält jede Ehefrau [180:4=] 45 Anteile, jede Tochter 
[1008:9=] 112 Anteile und jede Großmutter [252:6=] 42 Anteile. 

Qādīkhān, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt: „Wenn der Ehemann 
einer verstorbenen Frau der einzige verbliebene Erbe ist, sie jedoch die Hälfte 
des Vermögens einem Dritten vermacht hat, hat dieser Dritte Anspruch auf die 
Hälfte des Vermögens. Ein Drittel fällt dem Ehemann an und ein Sechstel bleibt 
der Staatskasse. Denn die dritte Person erhält zunächst ein Drittel. Die Hälfte 
der verbleibenden zwei Drittel (d. h. ein Drittel der Erbschaft) erhält der Ehemann. 
Hiernach verbleibt ein Drittel der Erbschaft. Von diesem Rest geht ein Sechstel 
an den Dritten, sodass die Hälfte der Erbschaft, die ihm vermacht wurde, vollendet 
ist. Das verbleibende Sechstel wiederum gehört der Staatskasse, denn der ver-
bleibende Teil fällt nicht auf die Ehegatten zurück. Hätte sie die Hälfte des Ver-
mögens dem Ehemann vermacht, so hätte er die gesamte Erbschaft erhalten.“ 

Im al-Fatāwā al-hindiyya heißt es: „Wenn eine verstorbene Frau einen Ehe-
mann, eine vollbürtige Schwester und eine vaterseitige Halbschwester hat, fällt 
die Hälfte an den Ehemann, die Hälfte an die vollbürtige Schwester und ein 
Sechstel an die vaterseitige Halbschwester, und der Nenner der Problemstellung 
wird von 6 auf 7 erhöht. Hätte es auch einen vaterseitigen Halbbruder gegeben, 
hätte er bewirkt, dass die vaterseitige Halbschwester ihren Status als Quotenerbin 
verliert und Resterbin wird. Und da von dem Ehemann und der vollbürtigen 
Schwester nichts übrig bliebe, würde die vaterseitige Halbschwester nichts be-
kommen.“ 

 
 

– 1496 –



DIE IN WEIBLICHER LINIE VERWANDTEN  
(DHAWUL-ARHĀM) 

[Mit den Dhawul-arhām sind jene Verwandten gemeint, die mit dem Verstor-
benen durch eine Frau verwandt sind.]  

1. Sind keine Quoten- und Resterben vorhanden, oder gibt es von diesen nur 
den Ehemann oder die Ehefrau, fällt die Erbschaft den in weiblicher Linie Ver-
wandten an. Nach Abzug der Kosten für die Beerdigung (also Waschung, Ein-
hüllung in ein Leichentuch und Beisetzung) und der Bezahlung der Schulden an 
Menschen wird ein Drittel des Restes für die Erfüllung der Vermächtnisse ver-
wendet. Die restlichen zwei Drittel gehen an den nächsten Angehörigen der in 
weiblicher Linie Verwandten. Die in weiblicher Linie Verwandten bestehen aus 
fünf Klassen, die nach Nähe des Verwandtschaftsgrades folgende sind: 

I. Unter die erste Klasse fallen die Furūʿ des Erblassers. Furūʿ (Sg. Farʿ) 
bedeutet Kinder/Nachfahren. Zu dieser Klasse gehören die Kinder der Töchter 
des Verstorbenen, die Kinder der Sohnestöchter und deren Nachkommenschaft. 

II. Die zweite Klasse umfasst die Usūl (Sg. Asl), also die Vorfahren des Erb-
lassers. Diese sind die unechten (fāsid) Großväter und Großmütter und deren 
Mütter und Väter. Zu dieser Klasse gehören auch der Vater der Mutter des Erb-
lassers und dessen Vater oder Mutter. 

III. Die dritte Klasse umfasst die Nachfahren des Vaters des Erblassers. Zu 
dieser Klasse gehören die Kinder oder Enkelkinder aller Arten von Schwestern 
und die Kinder der mutterseitigen Halbbrüder sowie die Töchter oder Enkelkinder 
aller Arten von Brüdern. 

IV. Die vierte Klasse umfasst die Nachfahren des Großvaters und der Groß-
mutter des Erblassers. Vaterseitige Tanten, mutterseitige Tanten, mutterseitige 
Onkel und halbbürtige mutterseitige Onkel väterlicherseits gehören zu dieser 
Klasse. Der halbbürtige mutterseitige Onkel väterlicherseits ist der mutterseitige 
Halbbruder des Vaters. Diejenigen vaterseitigen Onkel, die vollbürtige Brüder 
des Vaters und seine vaterseitigen Halbbrüder sind, sind Resterben. Die Töchter 
aller Arten von vaterseitigen Onkeln und deren Nachkommen gehören zur vierten 
Klasse. 

V. Die fünfte Klasse umfasst die Nachfahren des Großvaters des Vaters und 
der Mutter. Die vaterseitigen und mutterseitigen Tanten der Mutter oder des 
Vaters, die mutterseitigen Onkel der Mutter oder des Vaters, die halbbürtigen 
mutterseitigen Onkel väterlicherseits des Vaters, die vaterseitigen Onkel der 
Mutter, die Töchter der vaterseitigen Onkel der Mutter und des Vaters und die 
Kinder der vaterseitigen Onkel der Mutter gehören zur fünften Klasse.  

2. Ist nur einer der in weiblicher Linie Verwandten vorhanden und sonst kein 
anderer Erbe, erhält diese Person die gesamte Erbschaft. Wenn es nur eine 
Person in einer der fünf Klassen der in weiblicher Linie Verwandten gibt, können 
diejenigen, die in den darauffolgenden Klassen sind, keine Erben sein, selbst 
wenn sie dem Verstorbenen näher stehen. Gibt es in ein und derselben Klasse 
mehrere Personen, schließen jene mit dem näheren Verwandtschaftsgrad dieje-
nigen von der Erbschaft aus, die weiter entfernt sind. Beispielsweise kann bei 
Vorhandensein des Vaters der Mutter dessen Mutter oder Vater nichts erben. 
Genauso kann, wenn der mutterseitige Onkel und sein Sohn vorhanden sind, 
der Sohn nichts erben. Hiernach schließt derjenige, der auf zwei Wegen mit dem 
Verstorbenen verwandt ist, denjenigen von der Erbschaft aus, der nur auf einem 
Weg verwandt ist. Gibt es beispielsweise einen vollbürtigen Onkel mütterlicherseits, 
kann der halbbürtige vaterseitige Onkel mütterlicherseits nichts erben. Bei Gleich-
heit auch in diesem Punkt wird derjenige Erbe, der mit dem Verstorbenen durch 

– 1497 –



einen Erben verwandt ist. Wenn zum Beispiel die Tochter der Sohnestochter 
vorhanden ist, kann der Sohn der Tochtertochter kein Erbe sein. Denn Erstere 
ist das Kind von einem Inhaber eines Pflichtanteils. 

3. Wenn der Weg (die Richtung) der Verwandtschaft unterschiedlich ist, z. B. 
der Vater der Mutter des Vaters und der Vater des Vaters der Mutter vorhanden 
sind, erhält derjenige, der auf dem Weg des Vaters verwandt ist, zwei Drittel 
und derjenige, der auf dem Weg der Mutter verwandt ist, ein Drittel. 

4. Bei Gleichheit in Bezug auf die Nähe des Verwandtschaftsgrades, die Stärke 
der Verwandtschaft und die Richtung der Verwandtschaft zum Verstorbenen 
und wenn keiner mit dem Verstorbenen durch einen Erben verwandt ist, wird 
die Erbschaft so aufgeteilt, dass die Männer doppelt so viel bekommen wie die 
Frauen. Ein Beispiel hierfür ist das Vorhandensein des Tochtersohnes und der 
Tochtertochter. 

Die Person, die Beihilfe zum Mord geleistet hat, kann genauso wie der Mörder 
nichts erben. Dies setzt voraus, dass sie verstandes- und geschlechtsreif sind. Ein 
Muslim kann Erbe eines Abtrünnigen sein, aber ein Abtrünniger kann kein Erbe 
eines Muslims sein. 

Am Ende der Bücher al-Hadīqa und al-Barīqa sowie in den Büchern as-Sayf 
as-sārim, Inqādh al-hālikīn und Dschilā al-qulūb heißt es: „Wenn jemand Gold 
oder Silber stiftet und die Bedingung stellt, dass damit der edle Koran gelesen 
wird oder Nāfila-Gebete verrichtet werden, Tasbīh, Tahlīl, Mawlid und Salawāt 
gelesen lassen werden und deren Lohn seiner Seele oder den Seelen der Menschen, 
die er nennt, gewidmet wird, dann ist ein solches Stiften und dieses Vermächtnis 
nicht gültig, sondern eine Bidʿa und deren Lohn wird sie nicht erreichen. Geld, 
das als Gegenleistung für diese Handlungen angenommen wird, ist eine Gebühr 
für gottesdienstliche Handlungen und harām. Wenn sie diese frommen Taten 
von sich aus verrichten und deren Lohn an Menschen ihrer Wahl, ob lebendig 
oder tot, widmen, wird der Lohn auch diese Menschen erreichen. Es ist halāl für 
sie, die Dinge, die ihnen im Gegenzug ohne zu verhandeln geschenkt werden, 
anzunehmen. Ein solches Stiften ist gültig.“ 

Der Rechtsanwalt Toma Andonyadi von der Istanbuler Anwaltskammer 
schreibt in seinem umfangreichen Buch Qāmūs-i qawānīn, das 1310/1892 in 
Istanbul veröffentlicht wurde, über osmanische Gesetze und gibt detaillierte In-
formationen über die Erbaufteilung. Der Rechtsanwalt Kasbaryan aus Adana 
erläutert in seinem Buch Dschuzdān-i qawānīn-i Osmāniyya, das 1312/1894 in 
Istanbul gedruckt wurde, die Mecelle und die anderen 14 osmanischen Gesetze 
Artikel für Artikel. 

 
O Besitzer des Himmels und der Erde, o dessen Attribut Vollkommenheit, 
Weis mich nicht ab, trotz meiner unzähligen Ungehorsamkeit. 
 
Empfang ihn mit Güte und Gunst, diesen erbarmenswerten Nichtsnutz, 
O Allah, vergib ihm und entgegne ihm mit Hilfe, diesen reuigen Nichtsnutz. 
 
Den Ungehorsamen gegenüber gnädig, der Helfer in Not bist Du,  
Den Gerechten gegenüber gütig, der Barmherzigste bist Du. 
 
Der Geliebte unter den Lebendigen, der Helfer in Not bist Du,  
Ich, ein Armer unter den Lebendigen, der Herr dieser Welt bist Du. 
 
Hilfst Du mir nicht in Not, wer kann mir dann helfen in Not?  
Jede Gunst ist allein von Dir o Allah, der Retter in Not. 

– 1498 –



66 — ZWEITER BAND, 16. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Badīʿuddīn Sahāranpūrī geschrieben und behandelt 

das Leben im Grab und den Lohn einer Seuche. 
Alles Lob gebührt Allah, dem Erhabenen. Der Friede sei mit den guten Men-

schen, die Er erwählt hat! Euer wertvoller Brief hat uns erreicht. Ihr schreibt, 
dass in eurem Teil des Landes zwei schreckliche Ereignisse begonnen haben, 
nämlich zum einen die Seuche (Tāʿūn) [also die Pest] und zum anderen Lebens-
mittelknappheit. Möge Allah, der Erhabene, uns und euch vor Unheil bewahren. 
Möge Er uns allen Wohlbefinden geben. 

Ihr schreibt: „Inmitten dieser schwierigen Lage sind wir Tag und Nacht in 
Anbetung und Meditation. Unsere Herzen sind in jedem Augenblick mit Ihm.“ 
Als wir das gelesen haben, haben wir Allah, den Erhabenen, gepriesen. Lest zu 
solchen Zeiten oft die vier „Qul“-Suren! [D. h. lest die Suren al-Kāfirūn, al-
Ikhlās, al-Falaq und an-Nās. Dies schützt vor dem Übel der Dschinnen und Men-
schen.] 

Sunna ist, dass das Leichentuch eines Mannes aus drei Teilen besteht. Einen 
Turban anzulegen, wäre demnach eine Bidʿa. Ein Stück Papier, das Ahdnāma 
genannt wird [auf dem die Antworten an die fragenden Engel und Bittgebete 
und Istighfār stehen], darf nicht ins Grab gelegt werden. Andernfalls werden die 
gesegneten Schriften und Namen mit den Unreinheiten des Leichnams verschmiert. 
Und eine solche Vorgehensweise wurde in keiner der vier Hauptquellen des 
Islams mitgeteilt. Die Gelehrten von Transoxanien (Mā warā an-nahr) [also den 
Städten zwischen den Flüssen Syrdarja und Amudarja, die in den Aralsee münden] 
haben so etwas nie getan. Es ist gut, dem Verstorbenen das Hemd eines Gelehrten 
anstelle eines Qamīs anzuziehen. Die Leichentücher der Märtyrer sind ihre 
Kleider. [Diejenigen Märtyrer, die an einer Schusswunde sterben, werden nicht 
gewaschen und nicht in ein Leichentuch gehüllt. Diejenigen, die im Kampf sterben, 
ohne verwundet worden zu sein, oder die in Friedenszeiten an einer Seuche oder 
Naturkatastrophe sterben, erhalten zwar den Lohn des Martyriums, aber sie 
werden gewaschen und in ein Leichentuch gehüllt.] Abū Bakr as-Siddīq, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, vermachte: „Hüllt mich in diese beiden Kleidungs-
stücke!“ 

Weil das Leben im Grab in einer Hinsicht dem irdischen Leben gleicht, macht 
der Verstorbene Fortschritte und steigt im Rang auf. Das Leben im Grab ist von 
Mensch zu Mensch unterschiedlich. Es wurde gesagt, dass die Propheten, Friede 
sei mit ihnen, in ihren Gräbern das Gebet verrichten. Als unser Prophet, Friede 
sei mit ihm, in der Miʿrādsch-Nacht am Grab von Mūsā, Friede sei mit ihm, vor-
beikam, sah er ihn in seinem Grab das Gebet verrichten. Als er in diesem Moment 
in den Himmel aufstieg, sah er Mūsā, Friede sei mit ihm, im Himmel. Das Leben 
im Grab ist etwas Erstaunliches. In diesen Tagen schaue ich aufgrund meines 
verstorbenen älteren Sohnes [Muhammad Sādiq, möge Allah sich seiner erbarmen] 
auf das Leben im Grab und erstaunliche Geheimnisse werden gesehen. Würde 
ich auch nur einige von ihnen preisgeben, könnte der Verstand sie nicht erfassen 
und es würde zu Fitna und Unruhe führen. Die Decke des Paradieses ist der 
Thron (al-Arschul-aʿlā). Aber auch das Grab ist einer der Gärten des Paradieses. 
Das Auge des Verstandes kann dies nicht sehen. Die erstaunlichen Dinge im 
Grab werden mit einem anderen Auge gesehen. Ja, der Glaube (Īmān), gleich 
wie er ist, bewirkt, dass man von der Strafe erlöst wird. Doch damit dieses schöne 
Wort [das Einheitsbekenntnis (Kalimat at-tawhīd)] von Allah, dem Erhabenen, 
angenommen wird, ist es notwendig, [im Diesseits dem Islam zu folgen,] recht-
schaffene Taten zu vollbringen. 

– 1499 –



Einen von der Pest befallenen Ort zu verlassen, um dem Tod zu entgehen, ist 
eine große Sünde. Dies ist so, als würde man im Krieg vor dem Feind fliehen. 
Wer den von der Pest befallenen Ort nicht verlässt und sie geduldig erträgt, wird 
bei seinem Tod den Lohn der Märtyrer erhalten und im Grab keine Qualen er-
leiden. Wenn dieser geduldige Mensch nicht stirbt, wird er den Lohn der Veteranen 
erhalten. 

67 — ZWEITER BAND, 17. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mirzā Husāmuddīn Ahmad gesandt und erklärt, dass 

weltliche Schwierigkeiten den Rang eines Menschen erhöhen, auch wenn sie dem 
Anschein nach bitter sind, und behandelt den Wert des Sterbens an einer Seu-
che. 

Zuerst lobpreise ich Allah den Erhabenen, spreche Salawāt für unseren Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, und bete für Euch. Ich belästige Euch mit meinen 
Briefen. Schaykh Mustafā hat Euren wertvollen Brief überbracht, in welchem 
Ihr ratet, angesichts des Unglücks, das uns widerfahren ist, geduldig zu sein. Es 
war uns eine Ehre, ihn zu lesen. Wir alle sind das Eigentum Allahs, des Erhabenen. 
Wir alle werden vor Ihn treten! Die Unglücksfälle, die uns getroffen haben, sind 
dem Anschein nach sehr verletzend und sehr bitter. Aber in Wirklichkeit sind 
sie eine Medizin, die fortschreiten und einen höheren Rang erlangen lässt. [Eine 
Medizin wird gewiss bitter sein.] Der Nutzen, den diese bitteren Ereignisse im 
Diesseits bringen, kann nicht ein Hundertstel der Gaben sein, die wir im Jenseits 
erwarten. Kinder sind also ein großes Geschenk Allahs, des Erhabenen. Solange 
sie leben, zieht der Mensch viele Vorteile von ihnen. Und ihr Tod führt zur Er-
langung von Lohn und Erhöhung des Ranges. Der große Gelehrte Muhyis-sunna 
[an-Nawawī], möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem Buch Hilyat 
al-abrār Folgendes: „Als Abdullāh ibn az-Zubayr, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, Kalif war, brach eine Pest aus. Dabei starben 83 der Kinder von Anas ibn 
Mālik, möge Allah mit ihm zufrieden sein. Er war der Bedienstete unseres Pro-
pheten, Friede sei mit ihm, der für ihn um Segen und Wohlstand gebetet hatte. 
Bei dieser Pest starben auch 40 Kinder von Abdurrahmān ibn Abī Bakr, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein.“ Wenn dies den Prophetengefährten widerfahren 
ist, die die Besten und Wertvollsten der Menschheit sind, werden dann diejenigen 
wie wir, die viele Sünden begangen haben, je in Betracht gezogen? In einem 
Hadith heißt es: „Die Seuche wurde vorherigen Gemeinden als Bestrafung ge-
schickt. Für diese Gemeinde ist sie ein Anlass für den Märtyrertod.“ Wahrlich, 
wer an dieser Pest stirbt, stirbt in erstaunlichem Frieden und in Zuwendung zu 
Allah, dem Erhabenen. An diesem Tag des Unglücks sehnt man sich danach, 
sich dieser gesegneten Gesellschaft anzuschließen, man wünscht sich, gemeinsam 
mit ihnen das Diesseits zu verlassen und sich ins Jenseits zu begeben. Die Kata-
strophe der Seuche mag zwar als Zorn und Strafe für diese Gemeinde erscheinen, 
aber in Wirklickeit ist sie eine Gnade. Mayān Schaykh Tāhir sagte, dass jemand 
in Lahore während der Tage der Seuche Stimmen hörte, die sagten: „Schande 
über jenen, der in diesen Tagen nicht stirbt!“ Das ist wahr! Wenn man auf den 
Zustand dieser Märtyrer achtet, kann man erstaunliche Zustände und unbegeifliche 
Ereignisse beobachten. Solche Segnungen sind nur denen vorbehalten, die ihr 
Leben um Allahs willen opfern. 

Mein Geehrter! Der Verlust meines sehr geliebten Sohnes war eine sehr große 
Katastrophe und hat mich innerlich verbrannt. Solch ein brennender Schmerz 
ist niemandem widerfahren. Doch gleichzeitig ist die Gabe der Geduld und Dank-
barkeit, die Allah, der Erhabene, diesem Bedürftigen mit schwachem Herzen 

– 1500 –



angesichts dieser Katastrophe gewährt hat, eine Seiner größten Gaben gewesen. 
Ich bitte Allah, den Erhabenen, darum, den Lohn für diese Katastrophe nicht 
im Diesseits, sondern im Jenseits zu geben! Ich bin mir aber nicht im Unklaren 
darüber, dass dieser Wunsch aus der Bedrücktheit meines Herzens stammt. Denn 
Seine Gnade ist unendlich und Seine Barmherzigkeit ist reichlich. Sowohl im 
Diesseits als auch im Jenseits gibt Er reichlich. Was wir von unseren Brüdern er-
warten, ist, dass sie uns helfen und beistehen, indem sie dafür beten, dass wir im 
letzten Atemzug mit Glauben ins Jenseits übergehen und unsere Fehler, die wir 
aus menschlicher Schwäche begangen haben, vergeben werden. O mein Herr! 
Vergib uns und lass uns nicht vom rechten Weg abkommen! Hilf uns, uns vor 
den Ungläubigen zu schützen! Āmīn. Ich grüße Euch und jene, die auf dem 
rechten Weg sind. 

68 — ZWEITER BAND, 88. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mulla Badīʿuddīn geschrieben. Er behandelt, dass es 

notwendig ist, mit dem Schicksal zufrieden zu sein und an den Handlungen des 
Herrn Genuss zu verspüren. 

Lobpreis gebührt Allah, dem Erhabenen, und der Friede sei mit Seinen aus-
erwählten und geliebten Dienern! Der gute Diener ist derjenige, der mit den 
Handlungen seines Herrn zufrieden ist und Gefallen an ihnen findet. Jemand, 
der an seinen eigenen Wünschen Gefallen findet, ist Diener seiner selbst. Selbst 
wenn der Herr seinem Diener ein Messer an die Kehle hält, muss der Diener 
damit zufrieden sein und sich freuen. Wenn es ihm nicht gefällt und er es nicht 
wünscht – Allah bewahre –, dann hätte er von der Dienerschaft zu Ihm abgelassen 
und sich von seinem Herrn entfernt. [Epidemische und gefährliche Krankheiten 
wie] die Pest kommen durch den Willen Allahs, des Erhabenen. Man muss sich 
so freuen, als ob sie auf eigenen Wunsch hin gekommen wäre. Man darf sich 
nicht ärgern und nicht traurig sein, wenn eine Seuche [also die Pest oder eine 
andere ansteckende Krankheit] ausbricht. Daran denkend, dass es das Werk des 
Geliebten ist, muss man sich darüber freuen. Jeder hat einen bestimmten To-
deszeitpunkt. Dieser Zeitpunkt ändert sich nie. Deshalb darf man im Falle einer 
Krankheit nicht traurig oder besorgt sein. Bei solchen Sorgen und Katastrophen 
muss man Zuflucht zu Allah, dem Erhabenen, nehmen, Ihn um Wohlbefinden 
und Erlösung bitten und Ihn anflehen. Allah, der Erhabene, liebt diejenigen, die 
Bittgebete sprechen, die um Gesundheit und Erlösung bitten. In der Sure al-
Muʾmin heißt es sinngemäß: „Specht Bittgebete! Ich werde eure Bittgebete er-
hören!“ [Deshalb bitten wir Allah, den Erhabenen, um Rechtleitung (Hidāya), 
während wir in jedem Gebet die Fātiha rezitieren.] Möge Allah, der Erhabene, 
Euch vor sichtbaren und nicht sichtbaren Katastrophen schützen! Āmīn. 

[Yaʿqūb ibn Sayyid Alī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt in seinem 
Kommentar zum Schirʿat al-islām Folgendes: In einem Hadith heißt es: „Das 
Sprechen von Bittgebeten ist eine gottesdienstliche Handlung.“ Selbst wenn die 
Bittgebete nicht angenommen werden, erhält man für sie Lohn. Damit die Bitt-
gebete erhört werden, gibt es Bedingungen: Man muss Nahrung verzehren, die 
halāl ist. Jemand, der Nahrung isst, die harām ist, dessen Bittgebete werden 
vierzig Tage nicht angenommen. Das Bittgebet ist der Schlüssel der Tür, die die 
Bedürfnisse befriedigt und zur Glückseligkeit führt. Die Zähne dieses Schlüssels 
sind die Halāl-Nahrung. Die Kleidung, die man anzieht, sollte tīb sein. Güter, 
die nicht verboten sind, werden halāl genannt. Güter, die nicht von zweifelhafter 
Herkunft sind, werden tīb genannt. Beim Sprechen von Bittgebeten soll das Herz 
wach sein und man muss daran glauben, dass sie erhört werden. Die Bittgebete 

– 1501 –



einer unachtsamen Person, die sich nicht bewusst ist, was sie sagt, werden nicht 
angenommen. Bevor man betet, soll man Reue empfinden und Allah, den Erha-
benen, um Vergebung bitten. Man sollte nicht ungeduldig sein in Bezug auf die 
Erhörung der Bittgebete. Das Beten sollte beständig fortgesetzt werden und man 
sollte nicht nachlassen. Allah, der Erhabene, liebt, dass Bittgebete gesprochen 
werden, und denjenigen, der Bittgebete spricht. Indem Er es verzögert, die ge-
wünschten Dinge zu gewähren, obwohl Er die Bittgebete annimmt, wünscht Er, 
dass die Bittgebete und der Lohn vermehrt werden. Das Bittgebet sollte mindestens 
siebenmal wiederholt werden. Wer in Zeiten der Bequemlichkeit und des Wohl-
befindens viele Bittgebete spricht, dessen Bittgebete werden in Zeiten von Sorgen 
und Katastrophen schnell erhört. Vor dem Bittgebet sollte man Allah, den Er-
habenen, lobpreisen und Segenswünsche und Friedensgrüße für den Gesandten 
Allahs sprechen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte „Subhāna 
rabbiyal-aliyyil-aʿlal-wahhāb“ zu sagen, wenn er mit dem Bittgebet begann. Zuerst 
soll man Reue für seine Sünden empfinden, dann für die Gesundheit und den 
Frieden aller Gläubigen beten und anschließend jeden Wunsch äußern und von 
ganzem Herzen wünschen, dass Er sie gewährt. Dinge, die der Vernunft und dem 
Islam widersprechen, sollen nicht gewünscht werden, so beispielsweise zu sagen: 
„Schenke mir einen weißen Palast auf der rechten Seite des Paradieses.“ Das 
Gute, das ins Herz kommt, soll man wünschen und die Bedeutung dessen, was 
man sagt, lernen. Das Bittgebet sollte kein Wunschdenken sein und man soll die 
Mittel ergreifen, die zum Gewünschten führen. Beispielsweise soll man zuerst 
an guten Taten und gottesdienstlichen Handlungen festhalten und dann für die 
Erlangung des Wohlgefallens Allahs beten. Gute Taten und gottesdienstliche 
Handlungen sind Mittel des Wohlgefallens und der Liebe. Bittgebete, die ge-
sprochen werden, ohne die Mittel zu ergreifen, werden nicht angenommen. Diese 
werden nicht Bittgebet genannt, sondern nutzloses Wunschdenken. Etwas zu 
wünschen, von dem man nicht erwartet, dass es erfüllt wird, nennt man Wunsch-
denken (Tamannī). Etwas zu wünschen, von dem man erwartet, dass es erfüllt 
wird, nennt man Hoffnung (Radschā). Man soll sich wünschen, dass Er zu den 
Mitteln führt, die das Gewünschte erlangen lassen. In einem Hadith heißt es: 
„Wer Bittgebete spricht, ohne sich zu bemühen, ist wie jemand, der ohne Waffen 
in den Krieg zieht.“ Man soll Bittgebete sprechen, indem man die Gebetswaschung 
vollzieht, sich in Gebetsrichtung hinkniet (auf die Knie setzt), die Hände auf 
Höhe der Brust nach vorne ausstreckt und die Handflächen [zum Himmel aus-
gerichtet] öffnet, und die Propheten und Gottesfreunde zum Mittel der Erfüllung 
des Bittgebets macht und ihnen zuliebe die Erfüllung wünscht. Und am Ende 
soll man „Āmīn“ sagen. Allen voran soll man Bittgebete um Vergebung und 
Wohlbefinden sprechen. Ein sehr wertvolles Bittgebet, das all dies enthält, ist 
folgendes: „Allāhumma rabbanā ātinā fid-dunyā hasanatan wa-fil-ākhirati hasa-
natan wa-qinā adhāban-nār.“ Man soll keine Verwünschungen über sich selbst, 
seine Ehefrau und seine Kinder aussprechen [und beispielsweise nicht „O mein 
Herr! Ergreife meine Seele“ sagen.] Wenn die Verwünschung nämlich angenom-
men wird, ist die Reue vergeblich. Hier endet die Übersetzung aus dem Kommentar 
zum Schirʿat al-islām. 

69 — DRITTER BAND, 15. BRIEF  
Dieser Brief wurde an Mīr Muhammad Nuʿmān, möge seine Seele gesegnet 

sein, geschrieben und behandelt, dass die Leiden und Schmerzen, die vom Ge-
liebten kommen, für den Liebenden süßer sind als Seine Gaben und Wohltaten. 

Lobpreis gebührt Allah, dem Erhabenen, und der Friede sei mit Seinen aus-

– 1502 –



erwählten und geliebten Dienern! Mein verehrter Sayyid-Bruder! Hört aufmerk-
sam zu! Ich habe die Nachricht erhalten, dass unsere Brüder, die guten Willens 
sind, zu allen möglichen Mitteln gegriffen haben, damit wir uns von unseren 
Sorgen befreien, und dass all diese Bemühungen vergeblich waren. Der Hadith 
„In allem, was Allah, der Erhabene, erschafft und sendet, liegt Gutes“ ist bekannt. 
Da wir Menschen sind, wurden wir eine Zeit lang über die Ereignisse, die uns 
widerfahren waren, traurig und bedrückt. Aber nach ein paar Tagen verschwanden 
die Trauer und Leiden mit der Gnade Allahs, des Erhabenen, und es blieb nichts 
davon übrig. An ihre Stelle kamen Freude und Erleichterung, denn diejenigen, 
die uns belästigen, wollen und tun das, was Allah, der Erhabene, will. Demnach 
wurde erkannt, dass es sinnlos ist, bedrückt und traurig zu sein, und dass jemand, 
der behauptet, Allah, den Erhabenen, zu lieben, nicht so sein darf. Denn die 
Leiden, die der Geliebte dem Liebenden schickt, müssen wie Seine Wohltaten 
lieblich und süß sein. So wie die Wohltaten des Geliebten süß erscheinen, müssen 
auch Seine Leiden süß sein. Es ist sogar so, dass man mehr an den Leiden Genuss 
verspüren muss als an der Süße, die von Ihm kommt. Denn Leiden und Schmerzen 
sind für die Triebseele nicht süß. Die Triebseele mag solche Dinge nicht. Wenn 
Allah, der Erhabene, der in jeder Hinsicht schön ist, will, dass einer Seiner Diener 
verletzt wird, dann muss Sein Wille dem Diener gewiss süß erscheinen. Er muss 
daran sogar Genuss verspüren. Weil der Wille und die Wünsche derjenigen, die 
uns belästigen, mit dem Willen Allahs, des Erhabenen, übereinstimmen und weil 
ihr Wille auf den Willen des Geliebten verweist, ist das, was sie wollen und tun, 
gewiss auch schön und süß. Die Tat einer Person, die auf die Tat des Geliebten 
verweist, erscheint dem Liebenden wie die Tat des Geliebten lieblich und süß. 
Daher ist auch diese Person für den Liebenden liebenswert. Erstaunlich ist, dass, 
je größer die Schmerzen und Leiden sind, die diese Person zufügt, desto süßer 
sie für den Liebenden erscheinen. Denn die von ihm zugefügten Leiden zeigen, 
dass der Geliebte wie ein Feind ist. Die Taten derer, die auf diesem Weg ihren 
Verstand verloren haben, sind für den Verstand nicht zu fassen. Zusammenfassend 
lässt sich sagen, dass es mit der Liebe zum Geliebten unvereinbar ist, als Vergeltung 
etwas gegen diese Person zu tun und sie schlecht zu kennen. Denn diese Person 
ist wie ein Spiegel, der die Taten des Geliebten reflektiert. Diejenigen, die uns 
belästigen und verletzen, erscheinen liebenswerter als andere. Sagt unseren Brü-
dern und Freunden, dass sie wegen uns nicht traurig und bedrückt sein sollen. 
Sie sollen jene, die uns verletzen, nicht schlecht kennen und ihnen nichts Schlechtes 
tun. Im Gegenteil wäre es angebracht, dass sie sich über das freuen, was diese 
Leute getan haben. Ja, uns wurde befohlen, Bittgebete zu sprechen. Allah, der 
Erhabene, liebt diejenigen, die Bittgebete sprechen, ihr Haupt vor Ihm neigen 
und Ihn anflehen und wimmern. Solches Verhalten gefällt Ihm. Betet für die 
Vertreibung der Katastrophen und Leiden und fleht um Vergebung und Wohl-
befinden! 

Ich habe gesagt, dass die Verletzung dieser Person den Geliebten als Feind 
darstellt. Dem ist so, denn die Feindschaft des Geliebten gilt den Feinden, Seine 
Feindschaft gegenüber Seinen Freunden ist nur dem Anschein nach. Dies wiederum 
zeigt Seine Barmherzigkeit und Gnade. Dass Er dem Anschein nach feind ist, 
hat für den Liebenden so viele Nutzen, dass sie nicht aufgezählt werden können. 
Darüber hinaus lassen Seine Taten, die Seinen Freunden wie Feindschaft er-
scheinen, diejenigen, die nicht an sie glauben, zugrunde gehen und führen zu 
ihrem Verderben. Muhyiddīn ibn al-Arabī, möge seine Seele gesegnet sein, sagt: 
„Der Gotteskenner kann keine Absicht und keinen Zweck haben“, was bedeutet, 
dass ein Mensch, der Allah, den Erhabenen, kennt, nicht auf Mittel zurückgreift, 
um sich von einer Katastrophe zu befreien. Die Bedeutung dieser Aussage muss 
gut verstanden werden. Denn der Gotteskenner weiß, dass die Sorgen und das 

– 1503 –



Unglück vom Geliebten kommen und dass sie Sein Wille sind. Will er sich je von 
etwas trennen, das der Freund geschickt hat, und wird er sich danach sehnen, 
dass es ihn verlässt? Ja, er spricht Bittgebete und bringt darin seinen Wunsch 
zum Ausdruck, dass es weggehen möge, aber das tut er, um dem Gebot zu ge-
horchen, dass er beten soll. Doch in Wirklichkeit will er keineswegs, dass es ver-
schwindet. Alles, was von Ihm kommt, liebt er und erscheint ihm lieblich. Möge 
Allah, der Erhabene, jenen, die sich auf dem rechten Weg befinden, Erlösung 
bescheren! Āmīn. 

In einem Hadith, der im Buch Miftāh an-nadschāt geschrieben steht, heißt 
es: „Wenn jemand für die Gläubigen jeden Tag 25 Mal die Istighfār liest, wird 
Allah, der Erhabene, Ghill und Hasad (Neid) aus dem Herzen dieses Menschen 
entfernen. Sein Name wird unter den Namen der Abdāl geschrieben. Ihm wird 
so viel Lohn aufgeschrieben wie die Anzahl aller Gläubigen. Am Tag der Aufer-
stehung werden alle Gläubigen sagen: O unser Herr! Dieser Dein Diener hat für 
uns die Istighfār gelesen. So vergib ihm!“ Ghill bedeutet Täuschung. Abdāl ist 
der Name einer Klasse von Gottesfreunden. Das folgende Bittgebet sollte täglich 
gelesen werden: „Allāhummaghfir lī wa-li-wālidayya wa-lil-muʾminīna wal-
muʾmināt wal-muslimīna wal-muslimāt al-ahyāʾi minhum wal-amwāt bi-rahmatika 
yā Arhamar-rāhimīn.“ Dieses Bittgebet steht auch in unserem Buch Kitāb as-
salāt geschrieben.] 

 

BITTE 
Beginne sofort, mit dem Bittgebet,  
Öffne deine Hände für Allah, in deinem Gebet. 
 
Vergeblich hast du, verschwendet deine Zeit,  
Was du einst getan hast, gehört nun an der Vergangenheit. 
 
Zur Besinnung sollt du kommen, ab heute zumindest,  
Sei reuig, flehe Ihn an, so wirst du Vergebung erhalten zumindest. 
 
Aus meinem Herzen bitte ich um Vergebung, o Allah!  
Ich werde nicht mehr sündigen, mein erhabener Allah! 
 
Bereuen tu ich es, fern bleibe ich, von Gelüsten,  
Nun wird es Zeit mein Herz zu reinigen, von weltlichen Lüsten. 
 
Getäuscht von meiner Triebseele, wie auch vom Satan,  
Heute sage ich mir: „Was hab ich nur getan?“ 
 
Ich stehe mit festem Entschluss an Deinem Tor,  
Außer Dich anzuflehen, habe ich nichts vor. 
 
Schandhafte Taten und Sünden heben mich hervor,  
Nur reden kann ich, dennoch stehe vor Deinem Tor. 
 
Ein Gottesfreund bin ich dem Anschein nach,  
Ein Narr steht jedoch vor euch, also denkt nochmal nach. 
 
Wenn ich hätte den Verstand, wie ein vollkommener Mensch,  
Würde ich nur Allahs gedenken, wie es tut ein vollkommener Mensch. 

– 1504 –



Mit Deiner Barmherzigkeit, reinigst Du bei Menschen das Herz,  
Ja auch bei Menschen, die haben ein unreines Herz. 
 
Niemals würd ich an Dir zweifeln, mein erhabener Allah,  
Du bist der Zufluchtsort für jeden, mein erhabener Allah. 
 
Schaue nicht auf meine Taten, o Allah, bitte vergib mir,  
Werfe mich nicht ins Feuer, auch wenn sündig, vertraue ich Dir, 
 
Kein Gesicht, keine Worte, voller Kummer stehe ich hier,  
Deine Vergebung jedoch ist für alle Schmerzen ein Elixier. 
 
Dieser Betende, ein Hungriger an Deiner Tür, mein Allah,  
Ich bin bedürftig und brauche Dein Erbarmen, mein Allah. 
 
Beschenke mich, o Allah, unermesslich groß ist er, Dein Reichtum, 
Du bist der Herr dieser Welt, Du allein stehst im Zentrum. 
 
Erschaffen hast du mich, aus dem Nichts, mein Allah,  
Unzählige Segen hast Du mir gewährt, aus dem Nichts, mein Allah. 
 
Täuschen ließ ich mich, vom Teufeln unter Menschen und Dschinnen,  
Folgen konnte ich nicht dem Weg Deines Geliebten. 
 
Nun wurde mir gewährt, der rechte Weg, das einzig Wahre,  
Zuflucht suche ich zu Deinem Erbarmen, o Allah gewähre! 
 
Gekommen bin ich, um Dich anzuflehen,  
Dein Erbarmen brauche ich, daher dieses Anflehen. 
 
O Allah, ich hoffe, dass Du meine Bittgebete annimmst,  
Darüber hinaus hoffe ich, dass Du folgenden Wunsch annimmst. 
 
Habgierig will ich nicht sein, was ich will ist Genügsamkeit,  
Und ich will sagen können: Allah, Du bist meine einzige Abhängigkeit. 
 
O Allah, bewahre mich davor, mich dem Bösen zu unterwerfen,  
Gewähre mir, mich für jede Deiner Gunst zu unterwerfen. 
 
Gewähre mir, meinen Lebensunterhalt nur auf erlaubtem Weg zu verdienen, 
Gewähre mir, in jeder meiner Taten Deine Zufriedenheit zu erlangen. 
 
Wenn Du dem Erzengel Azrāʾīl erteilst den Befehl,  
Gewähre mir Schutz vorm Teufel, sonst schlag ich leider fehl. 
 
Gewähre mir einen Tod, mit wahrer Gläubigkeit,  
Sehen will ich das Paradies, mithilfe Deiner Großzügigkeit. 
 
Bewahre mich vor einer Schlucht, in meinem Grab,  
Bewahre mich vor einer Befremdung, in diesem dunklen Grab. 
 
Wenn nun, die Befragungsengel ankommen,  
Wird mir, folgender Wunsch aufkommen: 
 
 

– 1505 –



In milder Weise, sollen sie mich befragen,  
Deine Güte soll mir helfen, zu beantworten diese Fragen. 
 
Wenn sie mich fragen: „Wer ist dein Herr?“,  
Will ich antworten können: „Allah ist mein Herr.“ 
 
Fragen sie mich wiederum: „Wer ist dein Prophet?“,  
Will ich sagen können: „Muhammad ist mein Prophet.“ 
 
Fragen sie mich nun, nach meiner Religion,  
Will ich sagen können: „Der Islam ist meine Religion.“ 
 
Wenn sie mich fragen, nach meiner Kibla und meinem Imām,  
Soll die Antwort kommen: „Die Kaaba ist meine Kibla, der Koran mein Imām.“ 
 
O Allah suggeriere mir, die Antworten auf die Fragen,  
So kann ich schöne Reaktionen, von den Engeln erwarten. 
 
Wie ein Atemzug sollen sie sich anfühlen, die Fragen nach dem Tod,  
Mithilfe Deiner Güte, diesem Bedürftigen in Not. 
 
Immer wieder wiederholte ich dies, das ganze Leben,  
Vielen Menschen sagte ich es vor, nach ihrem Ableben, 
 
Möge mir auch zuteilwerden, diese große Gabe,  
Als frohe Nachricht: „Gratulation, dir wurde vergeben!“ 
 
Bleib erleichtert, bis er naht, der Jüngste Tag,  
Allah soll aufhellen, dein Grab an diesem Tag. 
 
Ein Garten des Paradieses soll mein Garten sein, sodass ich nicht bin in Not,  
Lass mich nicht allein, erhabener Allah, Du bist der Retter in Not. 
 
O Allah, habe Erbarmen, mit meinen Vorfahren,  
Voller Frieden sollen sie sein, im Paradies meine Ahnen. 
 
Im Paradies soll auch antreffen, meine Mutter,  
Ihr Herz soll strahlen, wie auch das von meinem Vater. 
 
Sei gnädig zu den Verstorbenen, die hatten ein reines Herz,  
Am Jüngsten Tag, will ich deren Fürsprache, damit mir fern bleibt der Schmerz. 
 
Wer mir in dieser Welt gemacht hat, auch nur die kleinste Gütigkeit,  
Soll erlangen das Paradies, und damit sein voller Heiterkeit. 
 
Denn in Deinen Worten, sprichst Du aus mein Allah,  
Gewiss werden die Guten, erlangen das Paradies. 
 
Füg meine Kinder in diese Liste zu, mein erhabener Allah,  
Schütze sie vor Fehlern, damit sie erlangen das Paradies. 
 
Segne sie mein Erhabener, genau vor meinen Augen,  
Dass sie gute Menschen werden, will ich sehen mit meinen Augen. 
 
 

– 1506 –



Schütze sie davor, Sünden zu begehen,  
Gewähre ihnen, nach Deinem Weg zu gehen. 
 
Wenn sie erlangen, das Wissen der Weisheit,  
So werden sie alle, zu Menschen voller Weisheit. 
 
O Allah, ich vertraue sie Dir an,  
Niemand tue ihnen mit Absicht, etwas Hinterlistiges an. 
 
Diejenigen, die lange leben, und vollbringen gute Taten,  
Gewähre ihnen ständig, Leichtigkeiten in ihren Taten. 
 
Diejenigen, die profitieren, von diesen Bittgebeten,  
Sollen im Dies- und Jenseits, ihre Wünsche erlangen. 
 
Muhammad und Mustafā vor allem, waren getreu zueinander,  
Gnade ihnen bitte, und seien sie auch dort beieinander.  
 
Du hast ihnen im irdischen Leben, Zusammenhalt gewährt,  
Mögen sie auch im Jenseits die nächsten sein, zueinander. 
 
Wenn der Jüngste Tag des Gerichts ist gekommen,  
Mögen die beiden Brüder zu mir kommen.  
 
Gewähre mir Allah, im Jenseits sie zu treffen,  
Auf dass sie dort alle anderen übertreffen. 
 
Gerade das Herz Muhammads war so rein,  
Unmittelbares Wissen, hatte er auch noch obendrein. 
 
Als er 15 Jahre alt war, ist das Licht erloschen,  
Die Liebenden Allahs, sind dabei zerbrochen. 
 
Sei gändig mit all meinen Meistern, mein erhabener Allah,  
Gewähre ihnen allen das Paradies, mein erhabener Allah. 
 
Dein Erbarmen ist so groß, mein erhabener Allah,  
Jeder betet dich an, mein erhabener Allah. 
 
Nach so vielen Tagen, ist nun das Opferfest gekommen,  
An diesem Tag wird Deine Barmherzigkeit gewonnen. 
 
An diesen Tagen ist sie offen, die Tür Deiner Barmherzigkeit,  
Weis sie nicht ab, meine Bittgebete, ich brauche Deine Gütigkeit. 
 
Tränen habe ich vergossen, mit der Liebe in meinem Herzen,  
Nimm sie an Allah, diese Gebete, die kommen von meinem Herzen. 
 
[Das obige Bittgebet wurde dem Buch Nawhat al-uschschāq entnommen, das 

1059/1649 von Muhammad ibn Radschab Efendi (Lehrer in Beykoz, Istanbul) 
geschrieben wurde.] 

 
 

– 1507 –



70 — SCHLUSSWORT 
Wir nehmen unsere Umgebung mit unseren fünf Sinnesorganen wahr. Ohne 

unsere Sinnesorgane wüssten wir von nichts Bescheid. Wir würden nicht einmal 
uns selbst kennen. Wir könnten nicht gehen, nichts tun, nicht leben. Wir hätten 
keine Mutter, keinen Vater und könnten nicht existieren. Wir wären nicht in 
der Lage, schöne Dinge zu sehen und schöne Klänge zu hören, die unsere Seele 
erfreuen, und wir könnten sie nicht lieben. Wenn wir Allah allein für unsere 
Sinnesorgane ununterbrochen danken, wären wir nicht in der Lage, Ihm den 
gebührenden Dank zu erweisen. 

Wir nennen alles, was auf unsere Sinnesorgane einwirkt, „Existierendes“ 
(Mawdschūd). Sand, Wasser und die Sonne sind Existierende. Denn wir sehen 
sie. Schall ist auch ein Existierendes. Denn wir hören ihn. Luft ist ein Existie-
rendes. Denn wenn wir unsere Hand öffnen und sie wie einen Fächer schwenken, 
hören wir, wie die Luft auf unsere Hand trifft. Der Wind wiederum trifft auf 
unser Gesicht. In ähnlicher Weise sind auch Wärme und Kälte Existierende. 
Denn wir spüren sie mit unserer Haut. Wir glauben daran, dass auch Energien 
[Kräfte] wie Elektrizität, Wärme und Magnet existieren. Denn wir fühlen und 
verstehen, dass elektrischer Strom Wärme, magnetische Wirkungen und chemische 
Reaktionen erzeugt, dass Wärme entsteht, wenn Hitze kommt, und Kälte, wenn 
Hitze abnimmt, und dass ein Magnet Eisen anzieht. Wir sagen, dass die Aussage 
„Ich glaube nicht an die Existenz von Luft, Wärme und Elektrizität. Denn ich 
kann sie nicht sehen“ falsch ist. Denn obwohl sie nicht sichtbar sind, nehmen 
wir sie selbst oder ihre Wirkungen mit unseren Sinnesorganen wahr. Deshalb 
glauben wir an viele Existierende, die man nicht sehen kann. Wir sagen: „Dass 
wir sie nicht sehen können, erfordert nicht, dass sie nicht existieren.“ Genauso 
ist die Aussage „Ich glaube nicht an Allah, es gibt keine Wesen wie Engel und 
Dschinnen. Wenn es sie gäbe, würde ich sie sehen“ nicht wahr. Das ist eine Aus-
sage, die nicht im Einklang mit der Vernunft und der Wissenschaft steht. 

Im naturwissenschaftlichen Unterricht wird gelehrt, dass Existierende mit 
Gewicht und Volumen „Stoff/Materie“ (Mādda) genannt werden. Luft, Wasser, 
Stein und Holz sind demnach Stoffe. Licht und elektrischer Strom sind zwar 
Existierende, aber keine Stoffe. Die Teile der Materie, die eine Form angenommen 
haben, werden „Körper“ (Dschism) genannt. Nägel, Schaufeln, Zangen und Na-
deln sind allesamt Körper. Sie sind alle aus demselben Stoff, nämlich Eisen, 
hergestellt. Die Ursache, die einen ruhenden Körper in Bewegung bringt, einen 
sich bewegenden Körper zum Stillstand bringt oder seine Bewegung verändert, 
wird „Kraft“ (Quwwa) genannt. Wirkt auf einen ruhenden Körper keine Kraft, 
so bleibt er immer im Ruhezustand. Wenn eine Kraft nicht auf einen sich bewe-
genden Körper einwirkt, ändert sich seine Bewegung nicht und bleibt nie ste-
hen. 

Alle Stoffe, Körper und die in den Stoffen enthaltenen Energien werden 
„Universum“ (Ālam) oder „Natur“ (Tabīʿa) genannt. Jeder Körper im Universum 
ist in Bewegung und verändert sich. Das heißt, dass in jedem Moment verschiedene 
Kräfte auf jeden Körper einwirken und Veränderungen auftreten. Die in Körpern 
stattfindenden Veränderungen werden „Ereignis“ genannt. 

Wir sehen, wie Körper vergehen und andere Körper entstehen. Unsere Groß-
väter und alte Völker sind verschwunden, Gebäude und Städte sind verfallen, 
und nach uns werden andere entstehen. Unserer wissenschaftlichen Erkenntnis 
zufolge gibt es Kräfte, die diese gewaltigen Veränderungen bewirken. Diejenigen, 
die nicht an Allah glauben, sagen: „Es ist die Natur, die all dies bewerkstelligt. 

– 1508 –



Alles wird durch die Naturkräfte hervorgebracht.“ Diese Menschen fragen wir: 
„Werden die Teile eines Autos von den Naturkräften zusammengesetzt? Werden 
sie zusammengetragen wie ein Haufen Müll, der von der Strömung des Wassers 
erfasst und durch die Wirkung der von links und rechts anbrandenden Wellen 
aufgetürmt wird? Bewegt sich das Auto durch die Einwirkung von Naturkräften?“ 
Würden sie daraufhin nicht über uns lachen und sagen: „Ist so etwas möglich? 
Das Auto ist ein Kunstwerk, das von vielen Menschen in akribischer Arbeit, 
mit Verstand, Berechnung und Planung hergestellt wird. Das Auto wird vom 
Fahrer gelenkt, der aufmerksam ist, seinen Verstand einsetzt und sich an die 
Verkehrsregeln hält.“ Genauso ist ein jedes Geschöpf in der Natur ein solches 
Kunstwerk. Ein Blatt ist eine riesige Fabrik. Ein Sandkorn, eine lebende Zelle, 
ist eine Ausstellung der schönen Künste, die die Wissenschaft heute nur ein 
wenig verstehen kann. Was wir heute als Entdeckungen und Errungenschaften 
der Wissenschaft rühmen, ist nichts anderes als einige dieser natürlichen Künste 
zu sehen und zu imitieren. Sogar der britische Arzt Darwin, den die Feinde des 
Islams als ihren Führer darstellen, sagte: „Wenn ich an die Feinheit der Kunst 
in der Struktur des Auges denke, habe ich das Gefühl, dass ich vor Bewunderung 
die Fassung verliere.“ Kann jemand, der nicht akzeptiert, dass ein Auto zufällig 
durch Naturkräfte entstanden sein könnte, sagen, dass diese Welt, die von 
Anfang bis Ende ein Kunstwerk ist, von der Natur erschaffen wurde? Selbst-
verständlich nicht. Wird er nicht glauben, dass ein Schöpfer mit Berechnung, 
Planung, Wissen und unendlicher Macht sie erschaffen hat? Wäre es nicht 
ignorant und töricht zu behaupten, dass die Natur sie erschaffen hätte und sie 
durch Zufall entstanden wären? 

Allah, der Erhabene, hat alles auf die schönste und nützlichste Weise er-
schaffen. Er hat zum Beispiel die Erdkugel in einer Entfernung von 150 Millionen 
Kilometern von der Sonne erschaffen. Hätte Er sie weiter entfernt erschaffen, 
gäbe es keine heiße Jahreszeit und wir würden an Kälte sterben. Hätte Er sie 
näher erschaffen, wäre es sehr heiß gewesen und kein Lebewesen hätte leben 
können. Die Luft, die uns umgibt, ist ein Gemisch aus 21 % Sauerstoff, 78 % 
Stickstoff und 0,03 % Kohlendioxid. Der Sauerstoff dringt in unsere Zellen ein, 
verbrennt die dorthin gelangten Nahrungsmittel und gibt uns Kraft und Stärke. 
Wäre der Sauerstoffanteil in der Luft höher, würde er auch unsere Zellen ver-
brennen und wir würden alle zu Asche werden. Wäre sein Anteil geringer als 
21, könnte er unsere Nahrung nicht verbrennen. Auch in diesem Fall könnte 
kein Lebewesen leben. Bei regnerischem, gewittrigem Wetter verbindet sich 
der Sauerstoff mit dem Stickstoff in der Luft zu Nitratsalzen, die mit dem Regen 
auf den Boden sinken. Diese nähren die Pflanzen. Die Pflanzen wiederum werden 
zur Nahrung für die Tiere und die Tiere werden zur Nahrung für den Menschen. 
Man sieht, dass unsere Versorgung im Himmel entsteht und vom Himmel he-
rabregnet. Das Kohlendioxidgas in der Luft stimuliert und aktiviert das Herz 
und die Atmungszentren im Gehirn. Wenn der Anteil an Kohlendioxid in der 
Luft abnimmt, bleibt unser Herz stehen und wir können nicht atmen. Nimmt 
der Anteil zu, ersticken wir. Der Kohlendioxidanteil sollte sich nie ändern. Zu 
diesem Zweck hat er die Meere erschaffen. Wenn der Anteil des Kohlendioxids 
zunimmt, steigt auch sein Partialdruck, und sein Überschuss schmilzt in den 
Meeren, verbindet sich mit dem Carbonat im Wasser und verwandelt es in Hy-
drogencarbonat (Bicarbonat). Dieses wiederum setzt sich auf dem Meeresboden 
ab, und es bildet sich eine Schlammschicht am Meeresboden. Wenn der Koh-
lendioxidanteil abnimmt, trennt er sich vom Schlamm und geht ins Wasser und 
vom Wasser in die Luft über. Alle Lebewesen können ohne Luft nicht leben. 
Deshalb gibt Er jedem Lebewesen überall Luft, kostenlos und ohne jegliche 

– 1509 –



Anstrengung, und schickt sie bis in die Lunge. Wir können auch nicht ohne 
Wasser leben. Auch Wasser hat Er überall erschaffen. Da aber der Durst er-
träglicher ist, hat Er es so erschaffen, dass man es suchen, finden und mitnehmen 
kann. Fa-tabārakallāhu ahsanul-khāliqīn! Wie glückselig doch diejenigen sind, 
die diese Dinge sehen und verstehen können, geschweige denn sie tun! 

Die Aussagen derer, die behaupten, dass die von Allah in unzähliger Harmonie 
und Ordnung erschaffenen Wesen, die wir nicht zählen können, durch Zufall 
entstanden seien, zeugen von Ignoranz. Stellen wir uns folgendes Experiment 
vor: Wir legen zehn Steine, die von 1 bis 10 nummeriert sind, in einen Beutel. 
Dann nehmen wir sie einen nach dem anderen mit der Hand aus dem Beutel 
und versuchen, sie in der richtigen Reihenfolge herauszunehmen, d. h. zuerst 
die Nummer 1, dann die Nummer 2 und zuletzt die Nummer 10. Stellt sich 
heraus, dass die Nummer eines entnommenen Steins nicht mit der Reihenfolge 
übereinstimmt, werden alle entnommenen Steine sofort wieder in den Beutel 
geworfen und es wird versucht, sie erneut zu entnehmen, beginnend mit Nummer 
1. Die Wahrscheinlichkeit, zehn Steine nacheinander in der Reihenfolge ihrer 
Nummern herauszunehmen, ist also eins zu zehn Milliarden. Wenn die Wahr-
scheinlichkeit, dass zehn Steine in einer Reihe angeordnet sind, so gering ist, 
gibt es keine Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit, dass die zahllose Ordnung 
im Universum durch Zufall entstanden sein könnte. 

Wenn eine Person, die nicht weiß, wie man auf einer Schreibmaschine schreibt, 
die Tasten einer Schreibmaschine willkürlich drückt, zum Beispiel fünfmal, in-
wieweit ist es dann möglich, dass das erhaltene Wort mit fünf Buchstaben eine 
Bedeutung in irgendeiner Sprache ausdrückt? Wenn man einen Satz schreiben 
wollte, indem man wahllos die Tasten drückt, wäre es dann möglich, einen Satz 
zu schreiben, der einen Sinn ausdrückt? Und wenn eine Seite mit Schrift oder 
ein Buch entsteht, kann dann jemand als intelligent bezeichnet werden, der 
glaubt, dass die Seite und das Buch zufällig ein bestimmtes Thema haben wer-
den? 

Körper vergehen. Obwohl sich aus ihnen andere Körper bilden, vergehen 
105 [mittlerweile 118 bekannte] Elemente bei diesem Prozess überhaupt nicht. 
Wenn man sagt, dass sich nur ihre Strukturen verändern, so zeigen radioaktive 
Zersetzungen, dass auch Elemente und Atome vergehen und Materie sich in 
Energie umwandelt. Der deutsche Physiker Einstein hat die mathematische For-
mel für diese Umwandlung aufgestellt. 

Die ständige Veränderung von Körpern und Stoffen und ihre Entstehung 
voneinander ist nicht von ewig her, d. h. es kann nicht gesagt werden: „So war 
es immer und so wird es auch auf ewig sein.“ Diese Veränderungen haben einen 
Anfang. Zu sagen, dass Veränderungen einen Anfang haben, bedeutet, dass die 
Existenz von Stoffen einen Anfang hat. Das heißt, als nichts existierte, wurden 
sie alle aus dem Nichts erschaffen. Wären die Stoffe anfänglich nicht aus dem 
Nichts erschaffen worden und hätte sich ihre Entstehung voneinander bis zur 
Urewigkeit erstreckt, müsste diese Welt nichtexistent sein. Denn damit die Welt 
in der Urewigkeit (in unendlicher Vergangenheit) existieren kann, müssen die 
Stoffe, aus denen sie besteht, vorher existiert haben, und damit diese wiederum 
existieren können, müssen andere vor ihnen existiert haben. Das Vorhandensein 
späterer Stoffe hängt von der Existenz vorheriger ab. Gibt es die vorherigen 
nicht, kann es die späteren nicht geben. Urewigkeit bedeutet Anfangslosigkeit. 
In der Urewigkeit existent zu sein bedeutet, dass es kein erstes Wesen gibt, d. h. 
ein Wesen, das der Anfang ist. Wenn es nicht das erste Wesen gibt, kann es 
auch keine nachfolgenden Wesen geben. Somit müsste alles zu jeder Zeit nicht-
existent sein. Das heißt, es kann keine unendliche Reihe von Wesen geben, von 

– 1510 –



denen jedes die Existenz des vorhergehenden erfordert, um zu existieren. Sie 
müssten alle nichtexistent sein. 

Es hat sich herausgestellt, dass die Tatsache, dass die Welt jetzt existiert, 
zeigt, dass sie nicht aus der Urewigkeit her ist, sondern dass es ein erstes Wesen 
gab, das aus dem Nichts erschaffen wurde. Wir haben verstanden, dass die Welt 
aus dem Nichts erschaffen wurde und dass die heutige Welt nach und nach aus 
dieser ersten Welt entstanden ist.  

Im ersten Abschnitt des fünften Kapitels des Buches Scharh al-mawāqif wird 
ausführlich bewiesen, dass es einen Schöpfer gibt, der die Welt aus dem Nichts 
erschaffen hat, und dass dieser Schöpfer urewig sein muss, d. h. schon immer 
existierte, und auf ewig existieren muss, ohne sich jemals zu verändern. Kurz 
gesagt, sich zu verändern bedeutet, etwas anderes zu werden. Wenn sich der 
Schöpfer verändert, wird er zu etwas anderem. Seine Schöpferkraft wird dadurch 
beeinträchtigt. Wie es auf der zweiten Seite des 28. Kapitels im dritten Abschnitt 
unseres Buches heißt, ist es notwendig, dass sich der Schöpfer nicht verändert 
und immer derselbe bleibt. Wenn wir davon ausgehen, wie wir erklärt haben, 
dass die Welt nicht ewig sein kann, muss der unveränderliche Schöpfer urewig 
sein und auf ewig existieren. Demnach gibt es einen Schöpfer, der sich niemals 
verändert und auf ewig existiert. Der Name dieses unveränderlichen Schöpfers 
ist „Allah“. Allah, der Erhabene, hat den Menschen Propheten gesandt, um 
sich selbst bekannt zu machen. Ein Mensch mit Verstand und Einsicht, der das 
Leben und die Vorzüge von Muhammad, Friede sei mit ihm, dem letzten und 
höchsten Propheten, aus korrekt geschriebenen Büchern liest, erkennt sofort, 
dass Allah, der Erhabene, existiert und dass Muhammad, Friede sei mit ihm, 
Sein Prophet ist. Er wird liebend gerne Muslim. Daran zu glauben, dass Allah, 
der Erhabene, existiert und eins ist und dass Muhammad, Friede sei mit ihm, 
Sein Prophet und der höchste Seiner Propheten ist und dass jedes seiner Worte 
wahr und nützlich ist, wird „Īmān“ (Glaube) und „Muslimsein“ genannt. Eine 
Person, die auf diese Weise glaubt, wird als „Muʾmin“ (Gläubiger) und „Muslim“ 
bezeichnet. Die Worte Muhammads, Friede sei mit ihm, werden „Hadithe“ ge-
nannt. Derjenige, der auch nur an eines der Dinge nicht glaubt, die im edlen 
Koran und in den ehrwürdigen Hadithen klar ausgedrückt werden, wird „Kāfir“ 
(Ungläubiger) genannt. Ungläubige, die glauben, dass die Thora, der Psalter 
und das Evangelium, die ursprünglich das Wort Allahs, des Erhabenen, waren 
und später entstellt und in Geschichtsbücher verwandelt wurden, das Wort 
Allahs sind, werden „Ahl al-kitāb“ (Schriftbesitzer) genannt. Die meisten Juden 
und Christen sind Ungläubige, die Schriftbesitzer sind. Diejenigen, die sich vor 
der Statue oder dem Grab einer Person niederwerfen, von der sie glauben, dass 
sie Attribute der Göttlichkeit besitze, und die glauben, dass sie alles tun könne, 
werden „Muschrik“ (Götzendiener/Polytheisten) genannt. Die Brahmanen, 
Buddhisten und Feueranbeter sind derart. Einige der Juden und Christen wurden 
nach Konstantin dem Großen zu Polytheisten. Diejenigen, die an keine Religion 
glauben, werden „Atheist“ und „Eternist“ (Dahrī) genannt. Kommunisten und 
Freimaurer und Religionsunkundige, die in ihre Fallen tappen, sind derart. 

Das Wissen, das ein Muslim aneignen muss, wird „al-Ulūm al-islāmiyya“ (is-
lamisches Wissen) genannt. Das islamische Wissen besteht aus zwei Teilen: Der 
erste Teil ist das „religiöse Wissen“. Dieses wird „al-Ulūm an-naqliyya“ (tradiertes 
Wissen) genannt. Das tradierte Wissen ist ebenfalls in zwei Teile geteilt: Das 
„zāhirī“ genannte sinnnliche [also durch Studium erwerbbare] Wissen und das 
übersinnliche (bātinī) Wissen. Das erste wird „Wissen über den Glauben“ und 
„Fiqh-Wissen“ bzw. „al-Ahkām al-islāmiyya“ genannt. Das Wissen über den 
Glauben und die islamischen Bestimmungen steht in Büchern des Tafsīr, Kalām, 

– 1511 –



Fiqh und der Ethik (Akhlāq) geschrieben. Das zweite, also das übersinnliche 
Wissen (al-Ulūm al-bātiniyya), ist das Wissen des Herzens. Dies ist das Wissen, 
das aus dem gesegneten Herzen des Gesandten Allahs kommt und in die Herzen 
der Gottesfreunde (Awliyā) gelangt. Dieses Wissen wird „Tasawwuf“ genannt. 
Das Wissen der islamischen Bestimmungen und des Tasawwuf ändert sich nie. 
Der zweite Teil ist das „al-Ulūm al-aqliyya“ (rationale Wissen) genannte „na-
turwissenschaftliche Wissen“. In den Naturwissenschaften werden die Strukturen 
und Veränderungen von Stoffen und Körpern untersucht. Sie werden durch Ex-
perimente und Berechnungen erlernt. Dieses Wissen ändert sich mit der Zeit. 
Siehe auch Punkt 11 im ersten Abschnitt und Kapitel 5 im zweiten Abschnitt. 
Die Ungläubigen, die das religiöse Wissen entsprechend den Naturwissenschaften 
ändern, werden „Philosophen“ und „Religionsreformer“ genannt. Diese glauben 
dem Verstand, nicht der Tradierung. Gläubige, die das religiöse Wissen mit den 
Naturwissenschaften beweisen, werden „Hukamā“ genannt. Die islamischen 
Gelehrten gaben den mehrdeutigen Kenntnissen, die im edlen Koran und den 
ehrwürdigen Hadithen nicht klar dargelegt wurden, verschiedene Bedeutungen. 
So entstanden 73 Gruppen, die in Bezug auf die Dinge, an die geglaubt werden 
muss, unterschiedlich glaubten. Von diesen wurde die eine Gruppe, deren Glaube 
korrekt ist, „Ahlus-Sunna“ und „Sunnī“ genannt. Diejenigen, die ihnen falsche 
Bedeutungen geben, werden „Ahl al-bidʿa“ und „Irrgänger“ genannt. Derart 
sind die Schiiten und Wahhabiten. Diejenigen, die den Glauben der Muslime 
verderben, indem sie den wissenschaftlichen Erkenntnissen eine falsche Bedeu-
tung geben, werden „Zindīq“ (Ketzer) und „Pseudowissenschaftler“ genannt. 

Allah, der Erhabene, hat das Paradies und die Hölle erschaffen und mitgeteilt, 
dass Er beide füllen wird. Die meisten Menschen und Dschinnen werden in die 
Hölle kommen. Er wird jedoch die meisten Seiner Geschöpfe ins Paradies 
bringen und Seine Barmherzigkeit wird Seinen Zorn übertreffen. Denn die 
Anzahl der Dschinnen ist größer als das Zehnfache aller Menschen. Die Engel 
wiederum sind mehr als das Zehnfache der Dschinnen. Da alle Engel im Paradies 
sind, ist die Anzahl der Paradiesbewohner größer. 

Wer wird ewig in der Hölle bleiben? Jene, die die Gebete nicht verrichten? 
Diejenigen, die Sünden begehen? Nein! In der Hölle werden die Feinde Allahs, 
des Erhabenen, ewig brennen. Die Muslime, die Sünden begehen, sind keine 
Feinde Allahs, des Erhabenen, sondern Seine ungehorsamen Diener. Sie sind 
wie ein unartiges, schuldiges Kind. Würden Mutter und Vater je Feinde eines 
unartigen Kindes sein? 

Die Hölle hat sieben Ebenen. Die erste Ebene ist die leichteste. Sie ist jedoch 
70 Mal heftiger als das irdische Feuer. Ihr Name ist „Dschahannam“. Einige 
Muslime werden hier brennen und von ihren Sünden gereinigt werden. Die 
Irrgänger (Ahl al-bidʿa) werden gewiss eine Zeit lang in dieser Hölle brennen. 

Qādīzāda Ahmad Efendi, der das Buch Birgivī vasiyetnāmesi kommentierte, 
sagt: „Der Gläubige, der die Hölle als Letztes verlässt, wird 7000 jenseitige 
Jahre lang brennen. Ein Tag im Jenseits ist so lang wie 1000 Jahre im Diesseits.“ 

Die zweite Ebene der Hölle ist noch heftiger. Ihr Name ist „Saʿīr“. Hier 
werden diejenigen, die die Thora (Tawrāt) entstellt haben, brennen [Ibn Ābidīn]. 
Diese glauben nicht an Īsā, Friede sei mit ihm, der ein Prophet Allahs ist, und 
verleumden diesen großen Propheten als „das Kind eines unbekannten Vaters“. 
Sie haben durch Entstellung der Thora das Buch Allahs, des Erhabenen, verfälscht 
und tausend Propheten, die ihnen nach Mūsā, Friede sei mit ihm, als Ratgeber 
gesandt wurden, getötet. 

Die dritte Ebene der Hölle ist noch heftiger und wird „Saqar“ genannt. Hier 

– 1512 –



werden diejenigen, die das Evangelium (Indschīl) verändert haben, brennen. 
Denn sie glauben einerseits nicht an Īsā, Friede sei mit ihm, und glauben, dass 
er das Attribut der Göttlichkeit innehabe. Sie sagen: „Gott ist dreifaltig. Jesus 
ist Gott“ [und einige von ihnen sagen: „Jesus ist der Sohn Gottes“], wodurch 
sie schlimmer werden als Juden und zu Polytheisten werden [Ibn Ābidīn]. Vor 
dem Aufkommen des Christentums und der Anbetung von Götzen waren die 
Angehörigen der Religion von Īsā, Friede sei mit ihm, gläubig. Da sie nicht an 
Muhammad, Friede sei mit ihm, glaubten, wurden sie zu Ungläubigen, die Schrift-
besitzer sind. Die Juden sind vom Islam noch weiter entfernt als diese [Maʿri-
fetnāme und Tadhkirat al-Qurtubī]. 

Die vierte Ebene wird „Dschahīm“ genannt. Hier werden diejenigen, die die 
Sonne und die Sterne anbeten, brennen, und in der „Hutama“ genannten fünften 
Ebene werden diejenigen, die das Feuer und die Kuh anbeten, und die Buddhisten 
und Brahmanen, die Polytheisten sind, brennen. Die sechste Ebene ist „Lazy“. 
Hier werden diejenigen, die keine Religion haben (die „Muschrik“ genannten 
Ungläubigen ohne Buch), brennen. 

Die siebte Ebene der Hölle ist die tiefste, heftigste Ebene und ihr Name ist 
„Hāwiya“. Hier werden die Heuchler (Munāfiqūn) und Abtrünnigen (Murtaddūn) 
brennen. Die Reihenfolge der Namen dieser sieben Ebenen ist im Tafsīr al-
Mazharī und im al-Ghāliyya unterschiedlich geschrieben. Die Tatsache, dass 
ein Mensch in die Hölle kommt und er ein Ungläubiger ist, wird in seinem letzten 
Atemzug deutlich. Wenn ein Ungläubiger zum Muslim wird, oder wenn ein Mus-
lim, der viele Sünden und Vergehen begangen hat oder ein Irrgänger ist, Reue 
empfindet, wird er ein absolut reiner Muslim. Sie werden vor dem Eintritt in 
die Hölle bewahrt. 

Abtrünnige sind Ungläubige, die, obwohl ihre Eltern Muslime sind und sie 
mit islamischer Erziehung aufgewachsen sind, unwissend sind oder studiert und 
ein Diplom erhalten haben und sich für Gelehrte und Wissenschaftler halten. 
Da diese bemitleidenswerten Menschen, die glauben, dass sie das Meer ver-
schlungen hätten, nur weil sie einen Tropfen aus dem Meer des Wissens und 
der Wissenschaft gekostet haben, die islamischen Gelehrten und das religiöse 
Wissen nicht kennen, erfinden sie mit ihrer Vorstellungskraft Bedeutungen für 
die Worte, die sie in jungen Jahren gehört haben, und glauben, dass dies der 
Islam sei, und leugnen daher den Islam. Sie bezeichnen ihre Mütter und Großväter 
als vernebelt und die Muslime als rückständig. Sie nennen diejenigen, die ihrer 
Triebseele (Nafs) folgen, der Welt hinterherlaufen und sich dem Vergnügen 
und der Unterhaltung hingeben, aufgeklärt und fortschrittlich. Sie nennen die-
jenigen, die zusammen mit dem Diesseits auch an das Jenseits denken, und jene, 
die die Rechte anderer achten, Fanatiker und Narren. Sie sagen: „Diese Welt 
existierte schon immer und wird bis in alle Ewigkeit fortbestehen. Paradies und 
Hölle sind leere Worte, wer hat sie schon gesehen? Alles, was man hier tut, ist 
gewinnbringend.“ Sie denken nur an ihren eigenen Gewinn, ihr Ego und ihre 
Begierden, ohne Rücksicht darauf, was mit anderen geschieht. Um alle zu 
täuschen und ihren Lebensunterhalt zu verdienen, sprechen sie ständig von Güte 
und Menschlichkeit. Als schlimmstes und abscheulichstes Vergehen versuchen 
sie, die Jugend, die muslimischen Kinder zu täuschen und, indem sie ihre Religion 
und ihren Glauben stehlen, sie wie sich selbst ins Unglück zu stürzen. 

Es wurden tausende wertvolle Bücher geschrieben, in denen die Glaubenssätze 
des Islams und dessen Gebote und Verbote erklärt werden, und viele dieser 
Bücher wurden in verschiedene Sprachen übersetzt und in allen Ländern ver-
breitet. Auf der anderen Seite haben korrupte und kurzsichtige Menschen stets 
die nützlichen, spirituellen und erleuchtenden Prinzipien des Islams angegriffen 

– 1513 –



und sich bemüht, den Islam zu diffamieren, zu verändern und die Muslime zu 
täuschen. Als ich ein Kind war, hatte ich Mitleid mit denen, die derart auf dem 
falschen Weg waren. Ich wunderte mich, warum sie die Wahrheit nicht sehen 
und die Erhabenheit der islamischen Religion nicht verstehen konnten. Ich 
wünschte mir, dass alle den rechten Weg finden, vor der Irreführung und vor 
Katastrophen im Diesseits und im Jenseits bewahrt werden. Ich bemühte mich 
sehr, den Menschen zu diesem Zweck zu dienen. Ich flehte Allah, den Erhabenen, 
an, dass Er die kostbare Jugend, die edlen und reinen Kinder, die Nachfahren 
der Märtyrer, vor verdorbenen Schriften und Worten schützt und ermöglicht, 
dass der Islam vollständig und richtig und in Übereinstimmung mit seinen Haupt-
quellen verstanden wird. 

Da religionsunkundige Menschen den Islam nicht in Bezug auf Wissenschaft, 
Moral, Gesundheit und Sauberkeit angreifen können, greifen sie ihn mit Lügen 
ehrenlos an. 

Wie kann dem Islam mit Wissenschaft entgegengetreten werden? Der Islam 
ist durch und durch Wissenschaft. An vielen Stellen des edlen Korans wird die 
Aneignung von Wissen befohlen und Gelehrte werden gelobt. Im 9. Vers der 
Sure az-Zumar heißt es sinngemäß: „Sind etwa diejenigen, die wissen, und die-
jenigen, die nicht wissen, gleich? Gewiss sind die Wissenden wertvoller.“ Die 
Aussagen unseres Propheten, Friede sei mit ihm, in denen er das Wissen lobt 
und zum Aneignen von Wissen ermutigt, sind derart zahlreich und berühmt, 
dass sogar unsere Feinde sie kennen. So wird z. B. in den Büchern Ihyā al-ulūm 
und Mawdūʿāt al-ulūm während der Ausführungen zur Vortrefflichkeit des Wis-
sens der Hadith „Eignet euch Wissen an, selbst wenn es in China ist!“ erwähnt. 
Mit anderen Worten: „Geht und erwerbt Wissen, auch wenn es im entferntesten 
Teil der Welt ist und auch wenn es sich bei Nichtmuslimen befindet. Sagt nicht: 
Das ist eine Erfindung der Nichtmuslime, deshalb will ich es nicht.“ In einem 
anderen Hadith heißt es: „Eignet euch von der Wiege bis zur Bahre Wissen 
an!“ Mit anderen Worten: Auch ein Achtzigjähriger, der mit einem Fuß im Grab 
steht, soll sich Wissen aneignen. Seine Wissensaneignung ist eine gottesdienstliche 
Handlung. Bei einer Begebenheit sagte der Gesandte Allahs: „Bemüht euch für 
das Jenseits, als ob ihr morgen sterben würdet, und arbeitet für diesseitige An-
gelegenheiten, als würdet ihr niemals sterben.“ In einem anderen Hadith heißt 
es: „Wenige gottesdienstliche Handlungen, die mit Wissen verrichtet werden, 
sind besser als viele gottesdienstliche Handlungen, die ohne Wissen verrichtet 
werden.“ Und: „Der Teufel fürchtet einen Gelehrten mehr als tausend unwissende 
Anbeter.“ Im Islam darf eine Frau nicht ohne die Erlaubnis ihres Ehemannes 
eine Nāfila-Pilgerfahrt unternehmen und nicht auf Reisen und zu Besuch gehen. 
Wenn ihr Mann ihr jedoch kein Wissen vermittelt und ihr nicht die Erlaubnis 
zum Wissenserwerb gibt, darf sie ohne seine Erlaubnis gehen, um Wissen anzu-
eignen. Man sieht, dass es eine Sünde ist, dass sie ohne Erlaubnis die Pilgerfahrt, 
die ein großer Gottesdienst ist, durchführt, aber es keine Sünde ist, dass sie 
ohne Erlaubnis geht, um Wissen anzueignen. 

Wie können dann Ungläubige den Islam in Bezug auf Wissen angreifen? 
Wird Wissen durch Wissen verunglimpft? Nein, im Gegenteil, es wertschätzt es 
und verleiht ihm Wert. Wer den Islam in Bezug auf Wissen angreift, wird besiegt 
werden. 

Sie können auch nicht mit der Naturwissenschaft angreifen. Naturwissenschaft 
bedeutet „das Sehen, Analysieren und Verstehen von Geschöpfen und Ereignissen 
sowie das Experimentieren und Nachahmen“ und alle drei sind im edlen Koran 
vorgeschrieben. Es ist eine Kollektivpflicht, sich mit den Naturwissenschaften, 
der Kunst und der Herstellung der modernsten Waffen der Kriegsführung zu 

– 1514 –



beschäftigen. Unsere Religion befiehlt uns, härter zu arbeiten als unsere Feinde. 
Ich habe auf der dritten Seite von Punkt 11 im ersten Abschnitt eine der sehr 
anschaulichen Aussagen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, über die 
Wissenschaft wiedergegeben. Der Islam ist also eine dynamische Religion, die 
Wissenschaft, Experimentieren und Anstrengung gebietet. 

Die Widersacher des Islams können ihn auch nicht in Bezug auf Medizin an-
greifen. Unser Prophet, Friede sei mit ihm, lobte das Wissen der Medizin auf 
verschiedene Weise. Er sagte zum Beispiel: „Wissen ist zweierlei: Wissen über 
den Körper und Wissen über die Religion.“ D. h. indem er sagte, dass das not-
wendigste allen Wissens das Wissen über die Religion, das die Seele schützt, 
und das Wissen über die Gesundheit, das den Körper schützt, ist, befahl er das 
Arbeiten für die seelische und körperliche Gesundheit. Dieser Hadith steht auf 
der 381. Seite des Riyād an-nāsihīn und dort heißt es, dass er aus dem Zubdat 
al-akhbār überliefert ist. Es gibt auch welche, die sagen, dass es sich hierbei um 
eine Aussage von Imām asch-Schāfiʿī, möge Allah sich seiner erbarmen, handelt. 
Jedes Wort dieses großen Imāms ist eine Erklärung der Koranverse und Hadithe. 
Der Islam schreibt das Aneignen des Wissens über den Körper vor dem religiösen 
Wissen vor. Denn alle guten Taten können mit einem gesunden Körper vollbracht 
werden. 

Heute wird an allen Universitäten gelehrt, dass die ärztliche Tätigkeit aus 
zwei Teilen besteht: Der eine ist die Hygiene, d. h. die Erhaltung der Gesundheit. 
Der zweite ist die Therapie, d. h. die Heilung der Kranken. Der erste davon ist 
wichtiger. Die erste Aufgabe der Medizin besteht darin, die Menschen vor 
Krankheiten zu schützen und sicherzustellen, dass sie gesund bleiben. Ein kranker 
Mensch, auch wenn er geheilt ist, bleibt oft angeschlagen und trägt bleibende 
Schäden davon. Der Islam hat also die erste Aufgabe der Medizin, die Hygiene, 
garantiert und sichergestellt. Im zweiten Teil des Buches al-Mawāhib al-ladunniyya 
wird mit Koranversen nachgewiesen, dass der edle Koran beide Teile der Medizin 
fördert. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, pflegte mit dem byzantinischen 
Kaiser Herakleios Briefwechsel. Sie pflegten sich gegenseitig Boten zu schicken. 
Wir lesen die Worte und Briefe beider Seiten in Büchern. Auf der 238. Seite 
der Übersetzung des al-Mawāhib al-ladunniyya befinden sich die Originalbriefe. 
Während die Namen der Botschafter, ihre Biografien und ihre Erlebnisse of-
fenkundig sind, ist es eines Menschen mit Wissen und Verstand unwürdig, nach 
1400 Jahren zu sagen, dass dies Lügen seien. Die Feindschaft gegen die Religion 
und ihr Hass gegen unseren ehrwürdigen Propheten, Friede sei mit ihm, haben, 
wie es aussieht, ihren Verstand vernebelt und ihr Urteilsvermögen untauglich 
gemacht, sodass sie die Tatsachen, Belege und Dokumente nicht sehen können 
und nicht zögern, unverhohlene Lügen zu erzählen, um die Jugend zu täuschen. 
Lügen und Verleumdungen bringen den Menschen vor allen in Ungnade und 
entlarven seine Schande! O mein Herr! Deine Gerechtigkeit ist genau rechtens. 
Diejenigen, die den Islam und die Glückseligkeit der Menschen angreifen, ver-
dienen ewige Qualen! 

Einmal schickte Herakleios einige Geschenke. Eines dieser Geschenke war 
ein Arzt. Als der Arzt kam, sagte er: „Herr! Der Kaiser hat mich geschickt, um 
Ihnen zu dienen. Ich werde mich kostenlos um Ihre Kranken kümmern!“ Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, akzeptierte. Er befahl, dass man ihm ein 
Haus zuteilt. Sie brachten jeden Tag köstliche Speisen und Getränke. So vergingen 
Tage und Monate. Kein einziger Muslim kam, um den Arzt zu konsultieren. 
Der Arzt kam einst verlegen und sagte: „Herr! Ich bin hierher gekommen, um 
Ihnen zu dienen, aber bis heute ist kein Kranker gekommen. Ich habe untätig 
dagesessen, gegessen, getrunken und mich wohlgefühlt. Doch nun möchte ich 

– 1515 –



gehen“, und bat um Erlaubnis, woraufhin der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, lächelte und sagte: „Es ist deine Entscheidung! Wenn du weiterhin bleibst, 
ist es die oberste Pflicht der Muslime, dem Gast zu dienen und ihn zu bewirten. 
Wenn du gehst, dann lebe wohl! Aber wisse, dass, wenn du hier jahrelang bleibst, 
niemand zu dir kommen wird. Denn meine Gefährten erkranken nicht. Die Re-
ligion des Islams hat den Weg gezeigt, wie man nicht krank wird. Meine Gefährten 
achten sehr auf Sauberkeit. Sie essen nicht, wenn sie nicht hungrig sind, und sie 
stehen vom Tisch auf, bevor sie satt sind!“ Man sieht, dass ein Muslim, d. h. je-
mand, der die Gebote des Islams befolgt, nicht an Krankheiten leidet. Diejenigen 
unter den Muslimen, die an Krankheit leiden, sind jene, die die Gebote nicht 
lernen und befolgen. Ja, die Todeskrankheit wird jeden ereilen. Diese Krankheit 
ist eine Wohlgabe für die Gläubigen. Sie ist ein Vorbote für die Reise ins Jenseits. 
Sie ist ein Warnsignal, um sich vorzubereiten, Reue zu empfinden und ein Tes-
tament zu errichten. Allah, der Erhabene, hat verschiedene Krankheiten zur 
Ursache des Todes gemacht. Derjenige, dessen Todeszeitpunkt gekommen ist, 
wird von einer Krankheit heimgesucht: 

Der Tod ist gekommen auf die Welt, 
Krankheit ist ein Vorhang, der die Wahrheit verborgen hält. 

Das Leben eines Menschen, der die islamischen Bestimmungen befolgt, also 
dem vom Islam gezeigten Weg folgt, wird nicht mit Krankheit vergehen. Allerdings 
kann jeder, außer den Propheten, seiner Triebseele folgen und Sünden begehen. 
Allah, der Erhabene, warnt die Muslime, die Sünden begehen, mittels Krankheit, 
Armut oder Verachtung und erweckt sie aus ihrer Achtlosigkeit. 

Die Religionsunkundigen können den Islam auch nicht in Bezug auf Sauberkeit 
angreifen. Die jungen Leute unter den Gefährtennachfolgern sagten zu den 
edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein: „Allah, der Erhabene, 
liebt euch sehr. Er lobt euch im edlen Koran. Was ist der Grund hierfür? Sagt 
es uns, damit wir wie ihr werden und Er auch uns sehr liebt.“ Sie antworteten: 
„Er liebt uns sehr, weil wir sehr auf Sauberkeit achten.“ Allah, der Erhabene, 
sagt an vielen Stellen des edlen Korans sinngemäß: „Ich liebe jene, die rein 
sind.“ Jemand, der das schöne, strahlende Gesicht des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, gesehen hat, wird „Sahābī“ (Prophetengefährte) genannt. Die Plu-
ralform lautet „Ashāb“. Diejenigen, die dieses schöne Gesicht nicht sehen konn-
ten, sondern nur die Prophetengefährten sahen, werden „Tābiʿūn“ (Gefährten-
nachfolger) genannt. Muslime betreten Moscheen und Häuser nicht mit Schuhen. 
Teppiche und Polstermöbel sind sauber und staubfrei. Jeder Muslim hat ein 
Bad in seinem Haus. Ihre Körper, Kleidung und Lebensmittel sind immer sauber. 
Daher sind keine Keime und Krankheiten zu finden. Im Schloss Versailles, mit 
dem sich die Franzosen in der Welt rühmen, gibt es kein Bad. Ungläubige sind 
schmutzig. 

Sie können den Islam auch in Bezug auf Moral, Tugendhaftigkeit, Gerech-
tigkeit und menschliche Vorzüge keineswegs angreifen. Der Islam ist von Anfang 
bis Ende Moral und Tugendhaftigkeit. Die Güte, Gerechtigkeit und Großzü-
gigkeit, die der Islam gegenüber Freunden und Feinden gebietet, sind so he-
rausragend, dass sie den Verstand in Erstaunen versetzen. Die Ereignisse von 
14 Jahrhunderten haben dies sogar den Feinden sehr gut gezeigt. Lassen Sie 
uns eines der unzähligen Beispiele nennen, das uns einfällt: 

Im Dokumentarchiv des Stadtmuseums von Bursa gibt es ein Gerichtsprotokoll 
von vor 200 Jahren, in welchem es heißt, dass Muslime eine Moschee auf einem 
Grundstück neben dem jüdischen Viertel in Altıparmak bauten. Die Juden 

– 1516 –



sagten: „Das Grundstück gehört uns, ihr dürft sie nicht bauen“, und die Ange-
legenheit kam vor Gericht. Als man feststellte, dass das Grundstück den Juden 
gehörte, beschloss das Gericht, dass die Moschee abgerissen und das Grundstück 
den Juden gegeben wird. Man schaue sich diese Gerechtigkeit an! 

Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Ich wurde gesandt, um die 
guten Charaktereigenschaften zu vervollkommnen und die gute Moral in der 
Welt zu verbreiten.“ In einem Hadith heißt es: „Derjenige, dessen Glaube voll-
kommen ist, ist derjenige, dessen Charakter schön ist!“ Selbst der Glaube wird 
am Charakter gemessen! In dem Buch Islamische Ethik kann über die schöne 
Ethik des Islams nachgelesen werden. 

Da die unwissenden Menschen, die gegen den Islam sind, ihn auch in Bezug 
auf Moral keineswegs angreifen können, greifen sie mit der „britischen Methode“, 
also mit Lügen und Verleumdungen niederträchtig an, um die Kinder der Muslime 
zu täuschen und den Glauben dieser Unschuldigen zu stehlen. In vielen Fällen 
nehmen sie die Gestalt von Muslimen an, verrichten das Gebet ohne Gebets- 
und Ganzkörperwaschung, spenden Geld, wenn Moscheen gebaut werden, und 
geben sich auf diese Weise als Muslime aus. Sie versuchen, uns ihre Lügen, Täu-
schungen und Betrügereien glauben zu machen. 

Es versteht sich von selbst, dass diejenigen, die die Religion angreifen, un-
abhängig von ihrer Position und ihrem Titel, keine Ahnung von der Religion 
haben und nichts über den Islam wissen. 

Unser Prophet sagt, was notwendig ist, um nicht in die Fallen der Ungläubigen 
zu tappen: „Wo immer es Wissen gibt, da gibt es den Islam. Wo es kein Wissen 
gibt, da gibt es den Unglauben.“ Auch hier wird die Wissensaneignung befoh-
len. 

Um nicht von den Ungläubigen getäuscht zu werden, gibt es also keinen an-
deren Weg, als unsere Religion zu lernen.  

Von wem sollen wir unsere Religion lernen? Aus fiktiven Schriften, Radios, 
Filmen und Zeitungen, die mit Verleumdungen und Lügen aufbereitet sind, um 
junge Menschen zu täuschen, oder aus Büchern von Priestern und Freimaurern 
übersetzt wurden? Oder von unwissenden Menschen, die fiktive Bücher und 
Koranübersetzungen schreiben, um Geld zu verdienen? Im Ramadan 1960 griff 
der Moskauer Rundfunk den Islam unverschämt mit sehr widerlichen und nie-
derträchtigen Lügen an. Feindliche Filme zeigen das Leben der Propheten, 
Friede sei mit ihnen, und die islamische Geschichte in falscher und widerlicher 
Weise, und sie zeigen erfundene Bilder. Die Muslime sehen sich diese verdorbenen 
Filme an und denken, dass sie wahr sind. Ihre Religion und ihr Glaube werden 
dadurch entstellt. Das Radio, die Filme und Zeitschriften der Feinde geben wei-
terhin solche Salven ab. Von wo sollen wir unsere Religion lernen, um vor diesen 
Angriffen geschützt zu sein? 

Wen konsultiert ein Mensch, der Augenschmerzen hat? Einen Müllmann, 
einen Anwalt, einen Mathelehrer oder einen Augenarzt, der Fachmann in seinem 
Gebiet ist? Natürlich geht er zu dem Fachmann und bringt das Heilmittel in Er-
fahrung. Wer ein Heilmittel sucht, um seine Religion und seinen Glauben zu 
retten, soll sich an einen Experten in der Religion wenden, nicht an einen Anwalt, 
einen Mathematiker, eine Zeitung oder ein Kino. Wo und wer ist der Religi-
onsexperte? Sind es die Übersetzer, die in Beirut, Ägypten, Syrien und im Irak 
Arabisch lernen? Nein. Die Religionsexperten sind jetzt unter der Erde! Es ist 
äußerst schwierig, sie in der Welt zu finden! 

Um ein Islamgelehrter zu sein, muss man so viel Wissen in Literatur und 

– 1517 –



Wissenschaft haben wie diejenigen, die Diplome von wissenschaftlichen und li-
terarischen Fakultäten erhalten haben, den edlen Koran und seine Bedeutungen 
auswendig kennen, Tausende von Hadithen und ihre Bedeutungen auswendig 
kennen, ein Experte in den zwanzig Hauptwissenschaften des Islams sein und 
die achtzig Wissenschaften, die Zweige dieser Wissenschaften sind, beherrschen, 
mit den Feinheiten der vier Rechtsschulen gut vertraut sein, in diesen Wissen-
schaften den Grad des Idschtihād erreicht haben und die höchste Stufe des 
Tasawwuf, also die „Wilāya khāssa Muhammadiyya“ genannte Vollkommenheit 
erreicht haben. Wo ist ein solcher Gelehrter heute? Können heutzutage diejenigen, 
die als Religionsgelehrte angesehen werden und die arabische Sprache perfekt 
beherrschen, die Bücher dieser großen Gelehrten lesen und verstehen? Wenn 
ein solcher Gelehrter jetzt auftauchen würde, könnte niemand mehr die Religion 
angreifen, und die Helden (!), die schamlose Verleumdungen ausstoßen, würden 
nach einem Ort suchen, an den sie fliehen können. Früher wurden in den Me-
dressen und Moscheen auch die Naturwissenschaften der damaligen Zeit gelehrt. 
Die islamischen Gelehrten wurden derart ausgebildet, dass sie auch die Natur-
wissenschaften beherrschten. Während der Herrschaft von Sultan Abdülmecid 
verbot das Tanzimat-Gesetz, das der Freimaurer Raschīd Pascha zusammen mit 
dem britischen Botschafter ausgearbeitet hatte und das am 26. Schaʿbān 1255 
[1839] verkündet wurde, den Unterricht in naturwissenschaftlichen Fächern in 
den Medressen. Damit war der erste Schritt getan, um die religiösen Autoritäten 
zu Unwissenden zu machen. 

Wahre Islamgelehrte gab es seinerzeit viele. Einer von ihnen ist Imām Mu-
hammad al-Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen. Seine Werke zeugen von 
der Tiefe seines religiösen Wissens und seinem hohen Grad im Idschtihād. Die-
jenigen, die diese Werke lesen und verstehen können, erkennen ihn. Diejenigen, 
die ihn nicht erkennen können, versuchen, ihm ihre eigenen Fehler zuzuschreiben. 
Um einen Gelehrten zu erkennen, muss man selbst ein Gelehrter sein. Er war 
ein Experte in allen Naturwissenschaften seiner Zeit. Er war der Rektor der 
Universität von Bagdad. Er lernte Griechisch, die zweite Sprache jener Zeit, 
innerhalb von zwei Jahren, studierte die antike griechische und römische Philo-
sophie und Wissenschaft und berichtete in seinen Büchern über ihre Fehler und 
Schandtaten. Er schrieb über die Rotation der Erde, die Struktur der Materie, 
die Berechnung von Mond- und Sonnenfinsternissen und viele andere technische 
und soziale Kenntnisse. 

Ein weiterer der islamischen Gelehrten ist Imām ar-Rabbānī Ahmad al-
Fārūqī, möge Allah sich seiner erbarmen. Die Tiefe seines religiösen Wissens 
und sein hoher Grad im Idschtihād, insbesondere seine Vollkommenheit im Ta-
sawwuf und in der Gottesfreundschaft (Wilāya), sind jenseits von Vernunft und 
Verständnis, wie religiöse Autoritäten einstimmig berichten, und auch Bücher, 
die kürzlich in Amerika veröffentlicht wurden, haben begonnen, vom Licht 
dieser Sonne der Glückseligkeit erleuchtet zu werden. Imām ar-Rabbānī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, war auch ein Experte in den Naturwissenschaften 
seiner Zeit. Im 266. Brief des ersten Bandes des Maktūbāt schreibt er: „Mein 
Sohn Muhammad Maʿsūm hat vor kurzem das Buch Scharh al-mawāqif beendet. 
In seinen Unterrichten hat er die Fehler der griechischen Philosophen erkannt.“ 
Dieses Buch ist ein wissenschaftliches Buch, das bis vor kurzem im höheren 
[universitären] Teil der islamischen Medressen gelehrt wurde. Es wurde von 
Qādī al-Adud geschrieben und von Sayyid Scharīf Alī al-Dschurdschānī, möge 
Allah sich ihrer erbarmen, kommentiert. Es ist etwa tausend Seiten lang und 
beschreibt die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse der damaligen Zeit. Das 
Buch ist in sechs Kapitel unterteilt, die jeweils Unterkapitel enthalten. In Kapitel 

– 1518 –



4, Unterkapitel 1, Abschnitt 3, Unterabschnitt 2 beweist er, dass die Erde rund 
ist, und im sechsten Unterabschnitt beweist er, dass sie sich von Westen nach 
Osten dreht, und erklärt das Atom, verschiedene Zustände der Materie, Kräfte 
und psychologische Vorgänge. 

Die Europäer übernahmen den größten Teil ihrer wissenschaftlichen Er-
kenntnisse und die Grundlage für all diese aus islamischen Büchern. Während 
die Europäer glaubten, die Erde sei flach wie ein Tablett und von Mauern um-
geben, fanden die Muslime heraus, dass die Erde rund ist und sich dreht. In den 
Büchern Scharh al-mawāqif und Maʿrifetnāme wird dies ausführlich beschrieben. 
In der Wüste von Sindschar zwischen Mossul und Diyarbakır haben sie die 
Länge des Meridians gemessen und die heute bekannte Länge ermittelt. Nūruddīn 
al-Batrūdschī (gest. 581/1185), möge Allah sich seiner erbarmen, war Professor 
für Astronomie an der Islamischen Universität von Andalusien. In seinem Buch 
al-Hayāt beschreibt er die Astronomie, so wie wir sie heute kennen. Als Galileo, 
Kopernikus und Newton aus muslimischen Büchern erfuhren, dass sich die Erde 
dreht, und dies äußersten, wurden ihre Worte als Verbrechen gewertet. Galileo 
wurde von den Priestern verurteilt und inhaftiert. Bis zur Tanzimat-Reform 
wurden in den Medressen naturwissenschaftliche Fächer unterrichtet. Es wurden 
aufgeklärte Gelehrte ausgebildet. Diese waren führend in der Welt. Als die na-
turwissenschaftlichen Fächer abgeschafft wurden, hörten die Entdeckungen und 
Erfindungen auf. Der Westen begann, den Osten zu überholen. 

Heute müssen wir unsere Religion aus den Büchern dieser großen Gelehrten 
lesen und lernen! Religiöses Wissen wird von den Gelehrten der Ahlus-Sunna 
oder aus ihren Büchern angeeignet, nicht durch Enthüllung (Kaschf) und Ein-
gebung (Ilhām). Diejenigen, die ihre Bücher lesen, erwerben nicht nur Wissen, 
sondern läutern auch ihre Herzen. 

Die nützlichen Dinge, die den Menschen ein gesundes, solides, angenehmes 
und freudiges Leben und ewige Glückseligkeit im Jenseits ermöglichen, nennt 
man „Niʿma“ (Gabe). Da Allah, der Erhabene, sehr barmherzig ist, hat Er alle 
Gaben erschaffen, die Seine Diener brauchen. Er hat in den Büchern, die Er 
mit Seinen Propheten gesandt hat, darüber informiert, wie man von ihnen pro-
fitieren kann und wie wir sie verwenden sollen. Dieses Wissen wird „Dīn“ und 
„al-Ahkām al-islāmiyya“ genannt. Wenn ein Mensch, ob Muslim oder Nicht-
muslim, in Übereinstimmung mit diesen Büchern lebt, wird er in dieser Welt in 
Frieden und Ruhe leben. In einer Apotheke gibt es zum Beispiel Hunderte von 
nützlichen Medikamenten. Jedes Medikament hat eine Beschreibung auf der 
Packung. Diejenigen, die das Medikament entsprechend der Beschreibung ver-
wenden, werden davon profitieren. Jene, die sich nicht an die Beschreibung 
halten, werden durch das Medikament geschädigt. Diejenigen, die im Einklang 
mit dem edlen Koran leben, profitieren wiederum von den Gaben. 

Um im Diesseits und im Jenseits Glückseligkeit zu erlangen und ein ange-
nehmes und freudiges Leben zu führen, ist es notwendig, ein Muslim zu sein. 
Eine Person, die Glauben (Īmān) hat und die islamischen Bestimmungen einhält, 
d. h. sich von den Verboten fernhält und ihre gottesdienstlichen Handlungen 
(Ibāda) verrichtet, wird „Muslim“ genannt. Īmān bedeutet, an sechs bestimmte 
Dinge und an alle Gebote und Verbote zu glauben. Allah, der Erhabene, ist mit 
einem wahren Muslim zufrieden und liebt ihn. Um ein wahrer Muslim zu sein, 
muss man so glauben, wie es die Gelehrten der Ahlus-Sunna mitgeteilt haben, 
und die gottesdienstlichen Handlungen richtig und mit „Ikhlās“ (Aufrichtigkeit) 
verrichten. Allah, der Erhabene, hat versprochen, dass Er diejenigen, die die 
gottesdienstlichen Handlungen richtig und mit Ikhlās verrichten, lieben, ihren 
Herzen im Diesseits Licht und spirituelle Erkenntnisse gewähren und ihnen im 

– 1519 –



Jenseits „Thawāb“ (jenseitigen Lohn), also Gutes bescheren wird. „Ibāda“ be-
deutet, die Gebote auszuführen, und „Taqwā“ (Gottesfurcht) bedeutet, die Ver-
bote zu meiden. Damit die gottesdienstlichen Handlungen korrekt sind, muss 
man lernen, wie man sie ausführt, und sie in Übereinstimmung mit dem, was 
man gelernt hat, ausführen. „Ikhlās“ bedeutet, alle Fard- und Nāfila-Gottes-
dienste, die mit dem Körper oder mit dem Vermögen ausgeführt werden, für 
das Wohlgefallen Allahs zu verrichten, so z. B. Wohltaten zu verrichten, Muslime 
zu erfreuen, sie aus der Not zu befreien, Gottgedenken (Dhikr) und Bitte um 
Vergebung (Istighfār). Bei einer gottesdienstlichen Handlung, die verrichtet 
wird, um Reichtum, Position, Ansehen und Ruhm zu erlangen, befindet sich 
kein Ikhlās, sondern Riyā (Zurschaustellung). Solche gottesdienstlichen Hand-
lungen werden nicht belohnt. Sie sind vielmehr eine Sünde, die eine Bestrafung 
nach sich ziehen. In den Herzen derer, die Neuerungen verrichten, Verbotenes 
begehen und die mit solchen Leuten, Ungläubigen und Madhhablosen befreundet 
und benachbart sind, bleibt kein Ikhlās. Es entstehen Finsternis und schwarze 
Flecken. Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 59. 
Brief des ersten Bandes Folgendes: „Alle Gläubigen fassen bei den gottesdienst-
lichen Handlungen die Absicht, sie zu verrichten, weil Allah, der Erhabene, sie 
befiehlt und an ihnen Gefallen findet. Somit verrichten sie diese mit Ikhlās. 
Aber es ist erforderlich, dass alle Handlungen und guten Taten immer mit Ikhlās 
verrichtet werden und dieser Ikhlās umgehend ins Herz kommt. Bei manchen 
Menschen entstehen Absicht und Ikhlās, die zu Beginn der gottesdienstlichen 
Handlungen erfolgen, durch Mühe und Zwang und sie halten nur kurze Zeit 
an. Danach kommen die Begierden der Triebseele ins Herz. Diejenigen, die be-
ständigen Ikhlās haben, werden ,Mukhlas‘ genannt. Diejenigen, die nicht an-
dauernden, durch Mühen erlangten Ikhlās haben, werden ,Mukhlis‘ genannt. 
Für diejenigen, die mukhlas sind, ist das Verrichten gottesdienstlicher Handlungen 
süß und leicht. Denn bei diesen sind keine Begierden der Triebseele und keine 
Einflüsterungen des Teufels geblieben. Solch ein Ikhlās kommt in das Herz 
eines Menschen nur durch das Herz eines Gottesfreundes (Walī).“ Wenn nicht 
andauernder Ikhlās erlangt werden kann, indem zu Beginn der gottesdienstlichen 
Handlung gegen die Triebseele und den Teufel gekämpft wird, so schwächen 
auch die mit einem solchen Ikhlās verrichteten gottesdienstlichen Handlungen 
mit der Zeit die Triebseele und führen zur Erlangung von dauerhaftem Ikhlās. 
Aber es braucht Jahre, um dies zu erreichen. 

Heute weiß man, dass UV-Strahlen Bakterien abtöten. Mit UV-Strahlenthe-
rapie werden die Lungen von Tuberkulosepatienten in Fachkliniken von Bakterien 
befreit. So wie die UV-Strahlen die Bakterien in der Lunge abtöten, gibt es 
auch Strahlen, die den Spiegel des Herzens reinigen und das Herz von Krankheiten 
befreien. Diese Strahlen werden „Nūr“ und „Fayd“ genannt. Dass das Herz 
krank ist, bedeutet, dass es Gefallen an Verboten findet und diesen verfallen 
ist, da es der Triebseele folgt. Es ist die Sonne, die UV-Strahlen aussendet. Die 
Quelle, von der das „Nūr“ genannte Licht ausgeht, sind die Herzen der Gottes-
freunde. Die Herzen der Gottesfreunde sind wie der Vollmond. Der Mond re-
flektiert das Licht, das er von der Sonne empfängt. Auch die Herzen der Got-
tesfreunde verbreiten die Lichter, die vom gesegneten Herzen des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, das wie die Sonne Licht aussendet, ausgehen und zu 
ihnen kommen, in der Welt. Die Gottesfreunde sind gestorben. Und von denen, 
die heute leben, weiß man nicht, wo sie sind. Doch wenn ein Mensch stirbt, 
sterben sein Herz (Qalb) und seine Seele (Rūh) nicht. Da sie aus dem „Käfig“ 
des Körpers befreit sind, werden sie sogar noch stärker. Heute gibt es überall, 
in jedem Raum, elektromagnetische Wellen. Wir sind uns ihrer jedoch nicht be-

– 1520 –



wusst. Um sie zu empfangen und wahrzunehmen, brauchen wir ein Empfangsgerät, 
zum Beispiel ein Radio. Es gibt auch überall „Nūr“ genannte Lichter/Strahlen. 
Aber wir sind uns auch ihrer nicht bewusst. Um sie zu empfangen und von ihnen 
zu profitieren, braucht es eine Kraft, ein Instrument. Diese empfangende Kraft 
ist wiederum das Herz. Das Herz ist wie ein Stoff, der die Eigenschaft der Phos-
phoreszenz aufweist. Indem es die Lichter, die es empfängt, in die dunklen 
Herzen streut, bringt es diese zum Leuchten. Je länger der Gläubige lebt und je 
mehr seine gottesdienstlichen Handlungen und seine Gottesfurcht zunehmen, 
desto mehr Licht kann sein Herz empfangen. Um jedoch diese Lichter schnell 
und viel zu empfangen, ist es notwendig, einen Gottesfreund zu lieben. Wenn 
er auch seine Liebe gewinnt, indem er sich in seiner Gesellschaft befindet, wird 
er mehr Lichter empfangen. 

Mit Herz ist hier nicht das Stück Fleisch auf der linken Seite der Brust 
gemeint. Dieses wird „materielles Herz“ genannt. Dieses haben auch die Tiere. 
Das Herz wiederum, das den Menschen eigen ist, nennen wir „spirituelles Herz 
(Qalb)“. Dieses spirituelle Herz ist eine Kraft, die nicht sichtbar ist. Man erkennt 
es an seinen Wirkungen und Werken. Auch die Elektrizität ist unsichtbar. Wenn 
sie durch eine Glühbirne fließt, erhitzt sie den Widerstandsdraht und sendet 
Licht aus, sodass wir verstehen, dass sie in der Glühbirne vorhanden ist. Elek-
trizität ist jedoch keine Materie, sie nimmt keinen Raum ein. Die Kraft, die wir 
Herz nennen, ist ebenfalls nicht materiell. Sie nimmt keinen Raum ein. Wir 
sagen, dass das spirituelle Herz seinen Sitz im materiellen Herz hat, da seine 
Werke darin zu sehen sind. 

[Das Herz eines Menschen, dessen Herzmuskel oder Herzklappen geschädigt 
sind und dessen Schaden nicht durch eine Operation behoben werden kann, 
wird entfernt und durch das gesunde Herz eines anderen Menschen, der sich im 
Sterben befindet, ersetzt (Herztransplantation). Wir hören, dass Menschen, 
denen ein Herz transplantiert wurde, innerhalb weniger Tage sterben. Wenn 
wir davon ausgehen, dass sie leben werden, ändert sich ihr „Herz“ (Qalb) ge-
nannter Feinstoff (Latīfa) nicht und es gibt keine Veränderung in ihrem spiri-
tuellen Herzen und ihrer Seele. Ein Mensch, dem ein Herz oder ein anderes 
Organ transplantiert wurde, wird nicht jünger. Sein Alter schreitet weiter vo-
ran.] 

Elektrizität wird mittels Kupferdraht übertragen. Der Radiosender und der 
-empfänger sind durch elektromagnetische Schwingungen miteinander verbunden. 
Im 21. Brief des vierten Bandes des Maktūbāt steht geschrieben, dass der Bund, 
der die Herzen verbindet, die Liebe (Mahabba) ist. Wenn ein Mensch einen 
Gottesfreund sieht und mit ihm spricht oder seine Bücher liest, erkennt er, dass 
dieser dem Islam voll und ganz verbunden ist, Wissen wie ein tiefes Meer besitzt, 
guten Charakter hat und allen Gutes tut, und liebt ihn. Da er den Gesandten 
Allahs sehr liebt, liebt er auch denjenigen, der ihm folgt. Aber es genügt nicht, 
diese schönen Eigenschaften zu lieben. Es ist notwendig, den Besitzer dieser 
Eigenschaften gut zu kennen und zu lieben. Denn diese Eigenschaften können 
auch bei Heuchlern, Ungläubigen und Freimaurern zu sehen sein. Aus diesem 
Grund ist es notwendig, zu erkennen, dass er ein Murschid ist, und Genuss daran 
zu verspüren, ihn zu sehen, und wenn er ihn selbst nicht sehen kann, daran 
Genuss zu verspüren, seine Form und Gestalt in sein Herz und seine Vorstellung 
zu bringen. Dieser Zustand wird „Rābita“ (Herzensbindung) genannt. Indem 
er jederzeit Rābita zu ihm macht, wird er so, als ob er ihn gesehen hätte. Alles, 
was auf die Sinnesorgane wirkt, wirkt auch auf das Herz. So wie das Sehen von 
etwas Schönem auf das Herz wirkt, so wirkt auch das Nachdenken darüber auf 
das Herz. Mit anderen Worten, Rābita zu machen ist wie, als würde man sich in 

– 1521 –



seiner Gegenwart befinden. Je mehr sie sich gegenseitig lieben, desto mehr wird 
er Fayd erhalten. Ubaydullāh al-Ahrār sagte: „Wenn es kein Verbrechen ist, 
das Herz an Reichtum und alle Arten von weltlichen Angelegenheiten zu binden, 
warum sollte es dann ein Verbrechen sein, es an einen Gläubigen zu binden?“ 

Stellen wir einen Spiegel in Richtung der Sonne. Wenn ein zweiter Spiegel 
diesem Spiegel gegenübergestellt wird, ein dritter Spiegel diesem Spiegel ge-
genübergestellt wird, ein vierter Spiegel diesem Spiegel gegenübergestellt wird, 
und so weiter bis zum dreißigsten Spiegel, und in diesen Spiegel geschaut wird, 
erscheint die Sonne darin. Denn jeder Spiegel zeigt dem anderen die Sonne. 
Genauso sind die Herzen aller edlen Gefährten, möge Allah mit ihnen zufrieden 
sein, mit der Wirkung der Lichter, die vom gesegneten Herzen des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, ausgehen, wie ein Spiegel poliert worden. Denn sie 
liebten ihn sehr. Sie hatten sich in ihn verliebt, indem sie seinen schönen Cha-
rakter, seine süßen Worte, seine Wunder und sein strahlendes Gesicht sahen. 
Sie versuchten, in allem, was sie taten, wie er zu sein. Jeder von ihnen opferte 
sein Leben mit einem Zeichen von ihm. Die Lichter, die sie zahlreich empfingen, 
da sie ihn gut verstanden, ihn sehr liebten und sich in seiner Gesellschaft befanden, 
verbreiteten sie an die Herzen der jungen Leute, die sich in sie verliebten und 
an ihnen hingen, und reinigten sie. Diese Lichter gingen von diesen Herzen auf 
die Herzen anderer junger Menschen über, die mit ihnen verbunden waren. So 
wurden 1300 Jahre lang dieselben Lichter von den Herzen der Gottesfreunde 
ausgestrahlt, und in jedem Jahrhundert reinigten sie die Herzen, die mit diesen 
Herzen verbunden waren, und machten sie wie Spiegel. Mit anderen Worten, 
ihre Augen des Herzens wurden geöffnet. Die Glücklichen, die diese Glückse-
ligkeit erlangten, wurden „Walī“ (Gottesfreund, Pl. Awliyā) genannt. Mazhar 
Dschān-i Dschānān, einer der großen Gottesfreunde und der Pol seiner Zeit, 
sagt: „Ich habe alle meine Errungenschaften durch meine starke Liebe zu meinen 
Murschids erlangt. Der Schlüssel zur Glückseligkeit ist es, diejenigen zu lieben, 
die Allah, der Erhabene, liebt.“ Alī ar-Rāmītanī, möge seine Seele gesegnet 
sein, sagte: „Die Herzen der Gottesfreunde sind das Nazargāh Allahs (also der 
Ort, an den Allah schaut). Diejenigen, die in diese Herzen eingetreten sind, er-
halten auch von dieser Schau einen Anteil.“ 

Das Herz ist sowohl mit der Triebseele als auch mit den Sinnesorganen ver-
bunden. Womit auch immer die Sinnesorgane beschäftigt sind, daran bindet sich 
das Herz. Wenn der Mensch etwas Schönes sieht, einen schönen Klang hört 
oder etwas Süßes bekommt, bindet sich sein Herz an diese Dinge. Diese Liebe 
liegt nicht in den Händen des Menschen. Wenn der Mensch etwas Schönes liest, 
bindet sich das Herz an dessen Bedeutungen und den Autor. Mit „schön“ und 
„süß“ ist gemeint, was für das Herz schön und süß ist. In vielen Fällen kann der 
Mensch die wahre Schönheit nicht verstehen. Er verwechselt das, was für die 
Triebseele schön ist, mit dem, was für das Herz schön ist. Wenn das Herz stark 
ist, versteht es die wahre Schönheit, liebt sie und bindet sich an sie. Wertvolle 
Dinge wie Koranverse, Hadithe, Aussagen der Gottesfreunde, Bittgebete und 
Tasbīh sind an sich schön und sehr süß. Nachdem die Bindung des Herzens an 
die Triebseele abgenommen hat und es aus den Klauen der Triebseele befreit 
ist, wird es, wenn es diese Dinge liest und hört, die Schönheit dieser Dinge er-
kennen und sich an sie binden, ohne dass der Mensch etwas davon mitbekommt. 
Wenn der Mensch den edlen Koran liest oder hört, Dhikr praktiziert und got-
tesdienstliche Handlungen verrichtet, liebt er Allah, den Erhabenen. Um das 
Herz aus den Klauen und vom Einfluss der Triebseele zu befreien, ist es not-
wendig, die Triebseele zu zügeln und das Herz zu erwecken und zu stärken. 
Dies wiederum geschieht durch die Befolgung des Gesandten Allahs. Wenn ein 

– 1522 –



Mensch, der sein Herz durch die Befolgung von Muhammad, Friede sei mit ihm, 
aus den Klauen seiner Triebseele gerettet hat, einen Gottesfreund näher be-
trachtet, wird er erkennen, dass dieser ein Erbe des Gesandten Allahs und ein 
geliebter Diener Allahs ist. Da er Allah, den Erhabenen, sehr liebt, liebt er auch 
diejenigen sehr, die Allah liebt. Aber es ist nicht leicht, zu lieben. Es gab viele, 
die sich haben täuschen lassen, weil sie dachten, dass die Dinge, die die Triebseele 
liebt, die wahren Schönheiten seien, die das Herz liebt, und sie wurden ins 
Unglück gestürzt. 

Derjenige, der sich bemüht, die Liebe Allahs, des Erhabenen, zu erlangen, 
wird „Sālih“ (Rechtschaffener) genannt. Derjenige, der diese Liebe erlangt hat, 
wird „Ārif“ (Gotteskenner) oder „Walī“ (Gottesfreund) genannt. Derjenige, 
der für andere das Mittel ist, diese Liebe zu erlangen, wird „Wasīla“ (Mittler) 
und „Murschid“ (Wegweiser) genannt, und alle drei werden „Sādiq“ (wahrhaftig) 
genannt. Allah, der Erhabene, sagt im 31. Vers der Sure Āl Imrān sinngemäß: 
„Sagt ihnen! Wenn ihr Allah liebt, dann folgt mir! Allah liebt diejenigen, die 
mir folgen.“ Das Zeichen der Liebe zu Allah, dem Erhabenen, ist, dass man 
Seinem Gesandten Folge leistet. Folge zu leisten bedeutet, seine Gebote und 
Verbote zu befolgen. Seine Gebote und Verbote werden „Islām“ und „al-Ahkām 
al-islāmiyya“ (islamische Bestimmungen) genannt. Wer sagt, dass er Allah, den 
Erhabenen, liebt, muss dem Islam folgen. Eine Person, die dem Islam folgt, wird 
„Muslim“ genannt. Allah, der Erhabene, hat den Muslimen befohlen, sich ge-
genseitig zu lieben, und ihnen befohlen, Ungläubige, Heuchler und Abtrünnige 
nicht zu lieben. Deshalb ist „Hubb fillāh“, also die Liebe zu denen, die Allah 
lieben, und „Bughd fillāh“, also die Feindschaft zu den Feinden Allahs, des Er-
habenen, zu einer Bedingung des Glaubens geworden. Wer kein Muslim ist, 
wird „Kāfir“ (Ungläubiger, Nichtmuslim) genannt. Eine Person, die den Islam 
verlässt und zu einem Ungläubigen wird, wird als „Murtadd“ (Abtrünniger) be-
zeichnet. Ein Ungläubiger, der kein Muslim ist, aber sich als Muslim ausgibt, 
wird „Munāfiq“ (Heuchler) genannt. Es ist eine Bedingung des Glaubens, alle 
drei nicht zu lieben. In Vers 119 der Sure at-Tawba heißt es sinngemäß: „O ihr 
Gläubigen, seid immer, zu jeder Zeit, mit den Wahrhaftigen beisammen!“ Dieser 
Vers befiehlt das Beisammensein. In einem Hadith heißt es: „Ich ließ alle spiri-
tuellen Erkenntnisse und Lichter, die Allah, der Erhabene, in mein Herz fließen 
ließ und füllte, in das Herz von Abū Bakr fließen!“ Weil die Gottesfurcht von 
Abū Bakr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, stärker und seine gottesdienstlichen 
Handlungen mehr waren als die aller anderen und weil er die Größe des Ge-
sandten Allahs und seine eigene Nichtigkeit im Vergleich zu ihm besser verstanden 
hat als alle anderen und weil er die Liebe des Gesandten Allahs mehr als alle 
anderen erlangt hat, kamen die spirituellen Erkenntnisse zu ihm mehr als zu 
anderen, und er nahm alle spirituellen Erkenntnisse, die zu ihm kamen, auf. 
Aus diesen und ähnlichen Beispielen geht hervor, dass unsere Religion will, 
dass wir mit den Gottesfreunden beisammen sind und den Weg des Gesandten 
Allahs von ihnen lernen. 

Die Prophetengefährten (Ashāb) und Gefährtennachfolger (Tābiʿūn) werden 
„as-Salaf as-sālihūn“ (die rechtschaffenen Altvorderen) genannt. Die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna, die nach ihnen bis zum Ende des 400. Jahres der Hidschra ka-
men, werden „al-Khalaf as-sādiqūn“ (die wahrhaftigen/aufrichtigen Nachfolger) 
genannt. Die aufrichtigen Nachfolger folgten im Wissen über den Glauben und 
die Taten und in den Erkenntnissen des Herzens stets den rechtschaffenen Alt-
vorderen und sie wichen niemals von ihrem Weg ab. So wie es nach dem Jahre 
400 keine absoluten Mudschtahids mehr gab, so war nach dem Jahre 1400 kein 
„vollkommener Mensch“ (Insān kāmil) mehr zu sehen. Mudschaddids, die keine 

– 1523 –



vollkommenen Menschen, keine Gottesfreunde und Mudschtahids sind, wird es 
bis zum Jüngsten Tag auf der Erde geben. Diese Mudschaddids werden die 
Bücher der Mudschtahids in der ganzen Welt verbreiten und die Menschen über 
den vergessenen rechten Weg und das Wissen der Ahlus-Sunna informieren. 
Sie werden Antworten auf die Lügen und Verleumdungen der Irrgänger, Pseu-
dosufis, Ketzer, Pseudowissenschaftler und Pseudogelehrten geben, die sich in 
der ganzen Welt verbreitet haben. Diejenigen, die die richtig verfassten Bücher 
von ihnen finden und lesen, werden Glückseligkeit in dieser Welt und im Jenseits 
erlangen. 

Sultan Mahmud Ghaznawi, der Gründer des großen islamischen Reiches der 
Ghaznawiden, fragte Abul-Hasan al-Kharqānī: „Was für ein Mensch war Bāyazīd 
al-Bistāmī? Er antwortete: „Bāyazīd war ein so vollkommener Gottesfreund, 
dass diejenigen, die ihn sahen, rechtgeleitet wurden und zu denen gehörten, mit 
denen Allah, der Erhabene, zufrieden war.“ Sultan Mahmud gefiel diese Antwort 
nicht und er sagte: „Leute wie Abū Dschahl und Abū Lahab sahen den ehrwür-
digen Propheten, den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, viele Male. Wenn 
diese nicht rechtgeleitet wurden, wie kannst du dann sagen, dass jene, die Bāyazīd 
sahen, rechtgeleitet wurden? Ist er denn höher als der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, auf dass du sagst, dass jene, die den geliebten Propheten Allahs, 
den Meister beider Welten, den Höchsten aller Geschöpfe, sahen, nicht vom 
Unglauben gerettet werden konnten, während jene, die Bāyazīd sahen, davon 
gerettet sein sollen?“ Abul-Hasan, möge Allah sich seiner erbarmen, sagte: „Tö-
richte Leute wie Abū Dschahl und Abū Lahab haben nicht den geliebten Pro-
pheten Allahs, Friede sei mit ihm, gesehen. Sie haben den Waisen von Abū 
Tālib, den Sohn von Abdullāh gesehen. Sie haben ihn mit diesem Auge angesehen. 
Hätten sie wie Abū Bakr as-Siddīq geschaut und ihn als den Gesandten Allahs 
gesehen, wären sie von der Räuberei und dem Unglauben gerettet worden und 
hätten wie er die Vollkommenheit erreicht.“ Der 198. Vers der Sure al-Aʿrāf, in 
welchem es sinngemäß heißt: „Du siehst, wie sie dich ansehen. Sie können dich 
nicht verstehen und deine Überlegenheit nicht sehen“, teilt diese Feinheit mit. 
Sultan Mahmud, möge Allah sich seiner erbarmen, gefiel diese Antwort sehr, 
sodass seine Liebe zu den großen Persönlichkeiten der Religion zunahm. 

Ein glücklicher Mensch, der das Buch Die ewige Glückseligkeit liest und 
versteht, eignet sich nicht nur religiöses Wissen an, sondern lernt auch Imām 
ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, kennen und sein Herz neigt sich 
ihm zu und bindet sich an ihn. Derjenige nimmt die Lichter auf, die er in der 
ganzen Welt verstreut, und beginnt zu reifen und vollkommen zu werden, ohne 
es zu merken. So wie eine unreife Wassermelone unter dem Einfluss der Son-
nenstrahlen mit der Zeit reift und süßer wird, so reift derjenige und wird zu 
einem vollkommenen Menschen. Er spürt, dass sich seine Sicht auf die Welt 
und das Leben verändert. Er beginnt, Zustände und Genüsse wahrzunehmen 
und süße Träume zu sehen. Er beginnt, Imām ar-Rabbānī, die Gottesfreunde, 
die edlen Gefährten und den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, im Traum 
zu sehen, im Wachzustand ihre Seelen in menschlicher Gestalt zu sehen und 
mit ihnen zu sprechen. Seine Triebseele wiederum wird von der Gottvergessenheit 
(Ghafla) befreit und er beginnt, den Geschmack des Gebets zu spüren und die 
gottesdienstlichen Handlungen zu genießen. Er verabscheut fortan Sünden, ver-
botene Dinge und schlechte Charaktereigenschaften. Gute Charaktereigenschaf-
ten werden zu seiner Gewohnheit, er tut allen Menschen Gutes, wird nützlich 
für die Gesellschaft und die Nation und erlangt die ewige Glückseligkeit und 
führt andere ebenfalls zur ewigen Glückseligkeit. Wie der große hanafītische 
Gelehrte Sayyid Scharīf al-Dschurdschānī am Ende seines Scharh al-mawāqif 

– 1524 –



schreibt und wie es am Anfang des Superkommentars zum Scharh al-matāliʿ 
und auf Seite 270 des al-Barīqa heißt, zeigen sich die Gestalten der Gottesfreunde 
auch nach ihrem Tod ihren Schülern und lassen ihnen spirituelle Erkenntnisse 
(Fayd) zukommen. Es ist jedoch nicht leicht, sie zu sehen und von ihren Seelen 
spirituelle Erkenntnisse zu erlangen. Es ist zwingend notwendig, den Glauben 
der Ahlus-Sunna und die islamischen Bestimmungen aus Büchern zu lernen, 
das Gelernte zu praktizieren und die Gottesfreunde zu lieben und zu respektieren. 
Im Maradsch al-bahrayn heißt es: „Alle großen Tasawwuf-Gelehrten gehörten 
der Ahlus-Sunna an. Keiner von den Irrgängern konnte sich der Gotteserkenntnis 
nähern. Die Lichter der Gottesfreundschaft sind nicht in ihre Herzen einge-
drungen. Die Dunkelheit der Neuerungen (Bidʿa) in den Taten und im Glauben 
verhindert, dass das Licht der Gottesfreundschaft in das Herz eindringt. Solange 
das Herz nicht vom Schmutz der Neuerungen gereinigt und mit dem Glauben 
der Ahlus-Sunna geschmückt wird, kann das Licht der Sonne der Wahrheit nicht 
eintreten und dieses Herz kann nicht mit dem Licht der Gewissheit erleuchtet 
werden.“ Siehe auch den 69. Brief im Makātīb-i scharīfa. 

Im Irschād at-tālibīn heißt es: „Wenn ein großer Gelehrter stirbt, hört er 
nicht auf, spirituelle Erkenntnisse zukommen zu lassen. Vielmehr nimmt dies 
zu. Doch [aufgrund dessen, dass ihre Blicke und Worte, die Heilung für die 
Krankheiten des Herzen sind, nicht fortbestehen] kann die Bindung eines Men-
schen zu einem Verstorbenen nicht dieselbe sein wie zu einem Lebenden. Aus 
diesem Grund kommt es selten vor, ein ,Uwaysī‘ zu sein, also von der Seele des 
Verstorbenen spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. Die Verbindung der Lebenden, 
die zu den Stufen des Fanā und Baqā aufsteigen, mit dem Verstorbenen ist zwar 
nicht so stark wie zu Lebzeiten, doch sie ist dennoch stark und sie erhalten viele 
spirituelle Erkenntnisse vom Verstorbenen. Doch zu seinen Lebzeiten erhalten 
sie mehr. Denn die Lebenden sorgen dafür, dass jene, die sich bei ihnen befinden, 
sich an die islamischen Bestimmungen halten. Sie wirken mit all ihren Zuständen 
und Worten auf deren Herzen ein, was sie dazu veranlasst, dass ihre Liebe zu-
nimmt und sie somit mehr spirituelle Erkenntnisse erhalten.“ Wie man sieht, 
ist es notwendig, einen Murschid zu suchen. Ein aufrichtiger und reiner Muslim 
erhält zwar spirituelle Erkenntnisse von den Seelen der Gottesfreunde, sowohl 
wenn sie leben als auch wenn sie im Grab sind, aber der lebende Gottesfreund 
sagt ihm, welche Aufgaben er erfüllen muss, und korrigiert seine Fehler. So 
wird es für ihn leichter und reichlicher, spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. 
Die Toten hingegen können nichts sagen, nicht den Weg weisen und nicht von 
seinen Fehlern berichten. Dadurch nimmt der Empfang der spirituellen Er-
kenntnisse ab oder hört ganz auf. Es ist auch nicht möglich, von den Toten durch 
Eingebung und Träume zu lernen. Denn es kann sein, dass Eingebungen und 
Träume durch Einbildungen, Illusionen und den Teufel beeinträchtigt werden. 
Selbst diejenigen, die nicht beeinträchtigt werden, können interpretationsbedürftig 
sein. Die wahren Träume können nicht von den falschen unterschieden werden. 
Obwohl der Gewinn sehr wertvoll ist, ist der Verlust im selben Maße gefährlich. 
In Zeiten, in denen es keine wahren Gelehrten gibt, soll man sich nicht von un-
wissenden Menschen täuschen lassen, die sich als Murschids ausgeben, sondern 
versuchen, von den Seelen der Verstorbenen spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. 
Um dies zu erreichen, ist es notwendig, dem Glauben der Ahlus-Sunna anzu-
hängen, die islamischen Bestimmungen zu befolgen, die Bücher der wahren Ge-
lehrten zu lesen und die Gesellschaft derer zu pflegen, die sie lesen. Ein kleines 
Kind liebt am meisten seine Mutter und sucht bei ihr Zuflucht. Wenn es ver-
standesreif wird, vertraut es seinem Vater mehr, nimmt Zuflucht zu ihm und 
profitiert von ihm. Wenn es mit der Schule oder dem Beruf anfängt, klammert 

– 1525 –



es sich an seinen Lehrer bzw. Meister und profitiert von ihnen. Derart ist der 
Brauch Allahs, des Erhabenen. Genauso werden Errungenschaften der Seele 
zuerst durch die Mutter, den Vater und die Gelehrten und dann durch den Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, erlangt. 

Frage: Wenn also nach der Hälfte des 14. Jahrhunderts n. H. nirgendwo auf 
der Welt ein Gottesfreund ersichtlich ist, warum binden wir dann unsere Herzen 
nicht direkt an das Herz des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und empfangen 
sein starkes Licht, anstatt die Worte der früheren Gottesfreunde zu lesen, sie 
zu erkennen und unsere Herzen an ihre Herzen zu binden? Ist es nicht ohnehin 
eine Bedingung des Glaubens, sich an ihn zu binden, d. h. an ihn zu glauben 
und ihn zu lieben? 

Antwort: Es ist gewiss nützlicher, ja sogar erforderlich und wādschib, sich 
nach dem Ableben des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, direkt an seine 
gesegnete Seele zu binden. Im 81. Brief des Makātīb-i scharīfa heißt es: „Die 
Gottesfreunde sollten als eine Brille erachtet und der Gesandte Allahs und 
Allah, der Erhabene, durch diese Brille betrachtet werden.“ Einen Gottesfreund 
oder seine Bücher zu finden, ihn dadurch zu erkennen und zu ihm die Rābita zu 
machen, dient dazu, sich an die gesegnete Seele des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, zu binden. Es ist sehr schwierig für einen Menschen, sich die Form 
und Gestalt einer Person vorzustellen, die er nie gesehen hat und nur durch 
Hören und Lesen gelernt hat. Es ist durchaus möglich, dass nicht er selbst, 
sondern jemand anderes gesehen wird. Aus diesem Grund wird keine Rābita 
zum Gesandten Allahs gemacht. Denn es wäre Kufr, zu glauben, dass jemand 
anderes der Gesandte Allahs ist. Diese Gefahr besteht nicht, wenn man an die 
Gottesfreunde denkt. Wenn ein Mensch an einen Gottesfreund denkt, hätte er 
mit seinem Herzensauge dessen gesegnetes Herz betrachtet. Er sieht dort das 
gesegnete Herz des Gesandten Allahs. Somit hätte er sich an den Gesandten 
Allahs gebunden. Dass Unwissende und Unachtsame wie wir an den Gesandten 
Allahs denken, kann nur auf diese Weise geschehen. Nachdem man auf diese 
Weise von ihm spirituelle Erkenntnisse erhalten hat, wird es möglich und leicht, 
sich direkt an ihn zu binden und von den Gräbern und Seelen der Gottesfreunde 
spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. Derjenige, der spirituelle Erkenntnisse 
erhält, indem er sich an den Gesandten Allahs bindet, liebt ihn sehr. Imām al-
Ghazālī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt am Ende seines Buches 
Ayyuhal-walad Folgendes: „Jeder Muslim braucht einen erziehenden Meister. 
Der Meister erzieht ihn und bewahrt ihn vor schlechten Charaktereigenschaften. 
Er ersetzt sie durch gute Eigenschaften. Das Erziehen gleicht dem, dass ein 
Bauer dorniges und normales Unkraut auf dem Feld entfernt und versucht, die 
Saat, die er sät, stark und gut werden zu lassen. Allah, der Erhabene, sandte 
den Propheten, Friede sei mit ihm, um Seinen Dienern den rechten Weg zu 
zeigen. Als der Prophet verstarb, erschuf Er die Gottesfreunde als seine Stell-
vertreter. Die Anzeichen eines Gottesfreundes sind die folgenden: ..........“ Das 
arabische Original und die deutsche Übersetzung dieses Buches wurden vom 
Verlag Hakikat veröffentlicht. Da der Gottesfreund den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, gut kennt und mit ihm verbunden ist, empfängt er aus seinem 
gesegneten Herzen spirituelle Erkenntnisse und diese spirituellen Erkenntnisse 
fließen von seinem Herzen in die Herzen derer, die mit ihm verbunden sind. 
[Die Herzen, die spirituelle Erkenntnisse empfangen, werden gereinigt und der 
Charakter desjenigen wird schön.] Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele gesegnet 
sein, schreibt im 260. Brief Folgendes: „Die spirituellen Erkenntnisse und Lichter 
im Herzen des Gottesfreundes verbreiten sich überall wie das Licht der Sonne. 
Sie fließen in die Herzen der Muslime, die den Islam befolgen und ihn lieben. 

– 1526 –



Diese merken nicht einmal, dass sie spirituelle Erkenntnisse empfangen. Sie 
merken aber, dass ihre Herzen gereinigt werden. Wie eine Wassermelone, die 
unter der Sonne reift, gelangen sie zur Vollkommenheit. Die edlen Gefährten, 
möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein, erlangten diese Vollkommenheit in 
der Gesellschaft des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Das Schädlichste, 
was einen Muslim daran hindert, spirituelle Erkenntnisse zu erlangen, ist es, 
ein Irrgänger (Sāhib al-bidʿa) zu sein.“ Im 61. Brief schreibt er: „Das Schädlichste, 
was den Wunsch im Menschen, das Wohlgefallen Allahs, des Erhabenen, zu er-
langen, zunichtemacht, sind die verlogenen und ignoranten Pseudosufis. Ihre 
Bücher und Worte verdunkeln die Herzen. Wer in ihre Fallen tappt, ist wie ein 
Kranker, der zu einem falschen, ignoranten Arzt geht.“ Das deutlichste Zeichen, 
das einen wahren Gottesfreund von einem verlogenen Pseudoschaykh unter-
scheidet, ist, dass der wahre Gottesfreund „Waraʿ“ und „Taqwā“ innehat. 
„Taqwā“ (Gottesfurcht) bedeutet, in Übereinstimmung mit der Glaubenslehre 
der Ahlus-Sunna zu glauben und sich von verbotenen Dingen fernzuhalten. Das 
Vermeiden von Dingen, die zweifelhaft sind, wird „Waraʿ“ (Achtsamkeit) ge-
nannt. Die Gelehrten der Ahlus-Sunna hatten Waraʿ und Taqwā inne. Muhammad 
Maʿsūm, möge Allah sich seiner erbarmen, überliefert im 112. Brief des zweiten 
Bandes seines Maktūbāt einen Hadith, in welchem es heißt: „Mit dem Besitzer 
von Waraʿ zusammenzusitzen, ist eine gottesdienstliche Handlung.“ Solche Is-
lamgelehrten haben viele Bücher über die Dinge, die zum Unglauben führen, 
und über die Dinge, die harām und zweifelhaft sind, geschrieben. Berühmt ist 
das Buch as-Saghāʾir wal-kabāʾir von Ibn Nudschaym al-Misrī, möge Allah sich 
seiner erbarmen. Es wurde 1304 in Istanbul zusammen mit seiner türkischen 
Übersetzung gedruckt. In der Abhandlung Kufr wa-kabāʾir von Sayyid Abdul-
hakīm al-Arwāsī, möge Allah sich seiner erbarmen, stehen 303 große Sünden 
und 111 Dinge, die zum Unglauben führen, geschrieben. 

Das religiöse Wissen, das vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, überliefert 
wird, ist in zwei Bereiche unterteilt: Das Wissen des Körpers und das Wissen 
des Herzens. Es war die Aufgabe des Propheten, allen seinen Gefährten das 
Wissen des Körpers zu vermitteln und zu lehren, d. h. das Wissen über den 
Glauben und die gottesdienstlichen Handlungen, das mit dem Herzen geglaubt 
und verrichtet werden muss und das mit dem Körper verrichtet und vermieden 
werden muss. Er vermittelte es persönlich und mittelbar. Das Wissen des Herzens, 
das „Maʿrifa“ (Gotteserkenntnis) und „Tasawwuf“ genannt wird, strahlte in 
jedem Augenblick von seinem gesegneten Herzen überallhin aus wie die Strahlen 
der Sonne. Diese werden „Nūr“ (Licht) und „Fayd“ (spirituelle Erkenntnisse) 
genannt. Jeder Prophetengefährte erlangte sofort so viel von den spirituellen 
Erkenntnissen, die in sein Herz flossen, im Maße seiner Kapazität und seines 
Fassungsvermögens. Da sie den Gesandten Allahs sehr liebten, erlangten sie 
sofort so viel von den sich verbreitenden Lichtern, wie ihrem Fassungsvermögen 
entsprach. Die Lichter, die sie erlangten, ließen ihren Ikhlās schnell und stark 
zunehmen. Siehe auch das Ende von Kapitel 46 im ersten Abschnitt. Das Wissen 
des Körpers wurde aus den „al-Adilla asch-scharʿiyya“ genannten vier Rechts-
quellen abgeleitet und über die Fiqh-Bücher bis zu uns überliefert. Diejenigen, 
die dem Gesandten Allahs folgen wollen, müssen die gottesdienstlichen Hand-
lungen so verrichten, wie es die Fiqh-Bücher vermitteln und der vollkommene 
Murschid es sagt. Die Erkenntnisse des Herzens sind durch die Herzen der Got-
tesfreunde zu uns gekommen. Diejenigen, die diese Erkenntnisse aus dem ge-
segneten Herzen des Gesandten Allahs erhalten wollen, müssen sich in der Ge-
sellschaft eines Gottesfreundes befinden und sie aus seinem Herzen erhalten. 
Der Gottesfreund ist ein Vermittler, ein Weg zwischen dem Herzen einer Person 

– 1527 –



und dem gesegneten Herzen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Die Er-
kenntnisse des Herzens können nicht durch das Lesen von Tasawwuf-Büchern 
erlangt werden. Die Quelle dieser Erkenntnisse sind die Herzen der Gotteskenner. 
Dass dem so ist, steht am Ende des Buches Thamarāt al-fuʾād geschrieben. Jeder 
Prophetengefährte vermittelte das Wissen des Körpers und des Herzens, das er 
vom Gesandten Allahs erworben hatte, den danach fragenden Muslimen. Die 
Muslime, die danach kamen, erhielten das Wissen des Körpers aus den Fiqh-
Büchern und die Erkenntnisse des Herzens von den Herzen der Gottesfreunde. 
Diejenigen, die sagen: „Ich will das Wissen des Körpers direkt aus den Worten 
des Gesandten Allahs, d. h. aus den Hadithen lernen“, missverstehen die Hadithe 
und tappen in die Fallen der Triebseele und des Teufels, so wie diejenigen, die 
sagen: „Ich will die Erkenntnisse des Herzens direkt vom Herzen des Gesandten 
Allahs empfangen“, in die Fallen der Triebseele und des Teufels tappen. Das 
Wissen des Körpers muss von den Worten oder aus Büchern der Gelehrten der 
Ahlus-Sunna erworben werden, und die Erkenntnisse des Herzens müssen von 
den Herzen dieser Gelehrten genommen werden, wenn sie noch leben, und nach 
ihrem Tod von ihren Seelen. Die Experten dieser Kenntnisse, d. h. die Mudschta-
hids und Gottesfreunde, haben dies so gesagt. Die im Kunūz ad-daqāʾiq über-
lieferten Hadithe „Ein Gelehrter unter seinen Schülern ist wie ein Prophet unter 
seinen Gefährten“, „Die Überlegenheit eines Gelehrten über seine Schüler ist 
wie die Überlegenheit eines Propheten über seine Gemeinde“, „Alles hat eine 
Quelle. Die Quelle der Gottesfurcht sind die Herzen der Gotteskenner“, „An 
einem Fiqh-Unterricht teilzunehmen ist besser, als ein Jahr gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten“ und „In das Gesicht eines Gelehrten zu schauen, 
ist eine gottesdienstliche Handlung“ sind Beweise für unsere obigen Ausfüh-
rungen. Allah, der Erhabene, hat versprochen, dass die Religion des Islams bis 
zum Jüngsten Tag fortbestehen wird. Er erschuf den osmanischen Staat zum 
Schutz des Wissens des Körpers und die Gottesfreunde zum Schutz des Wissens 
des Herzens. Der britische Staat, der größte Feind des Islams, hat jahrhundertelang 
daran gearbeitet, diese beiden Wächter zu vernichten. Allah, der Erhabene, er-
schafft neue Wächter und der Islam besteht weiter fort. 

Außerdem wollen wir erwähnen, dass die Krankheiten des Herzens und der 
Seele bei jedem anders sind und die „Idiosynkrasie“ genannte Überempfind-
lichkeit gegen bestimmte Reize bei jedem unterschiedlich ist. Der Gesandte Al-
lahs, Friede sei mit ihm, informierte nicht nur über die Krankheiten des Herzens 
und deren Heilung, sondern gab auch Hunderttausende von Informationen über 
Individuen, Familien, Gesellschaften, Kriege und Erbschaftsberechnungen, d. h. 
über alle Arten von Wissen über diesseitige und jenseitige Angelegenheiten. 
Es ist für unwissende Menschen wie uns, die ihre eigenen Krankheiten und die 
Medizin für ihr Herz nicht kennen, nahezu unmöglich, aus diesen Hadithen die 
passenden auszuwählen. Im 54. Brief des zweiten Bandes heißt es: „Jetzt sind 
die Hadithe in Vergessenheit geraten und die Neuerungen haben sich verbreitet. 
Wahre und falsche Bücher sind miteinander vermischt worden.“ Die Gottes-
freunde sind die Experten des Herzens und der Seele und sie haben die Heilmittel 
für die Seele, die für die Konstitution und die Krankheit eines jeden und für die 
Dunkelheit und das Unheil ihrer jeweiligen Zeit geeignet sind, genannt und auf-
geschrieben, indem sie diese aus den Hadithen ausgewählt haben. Der Gesandte 
Allahs, Friede sei mit ihm, ist der Chefarzt, der Hunderttausende von Medika-
menten für die Apotheke der Welt vorbereitet, und die Gottesfreunde sind wie 
die Assistenzärzte unter seinem Befehl, die diese fertigen Medikamente ent-
sprechend den Problemen der Patienten verteilen. Siehe auch den 119. Brief! 
Wenn wir versuchen, unter Hunderttausenden von Hadithen eine Medizin für 

– 1528 –



uns selbst zu finden, wird es zur Allergie, zu einer gegenteiligen (paradoxen) 
Reaktion kommen, da wir nämlich unsere Krankheit und die Medizin nicht ken-
nen, und wir werden daher die Strafe für unsere Unwissenheit erhalten und 
Schaden erleiden anstatt zu profitieren. Genau deshalb heißt es in einem Hadith: 
„Wer den edlen Koran nach eigener Auffassung auslegt, wird zum Kāfir.“ Weil 
die Madhhablosen diese Feinheit nicht verstehen können, verbieten sie das 
Lesen der Bücher der Gelehrten der Ahlus-Sunna, indem sie sagen: „Jeder soll 
den Koran und die Hadithe lesen, seine Religion aus diesen selbst verstehen 
und nicht die Bücher der Rechtsschulen lesen.“ Sie führen alle Muslime ins Ver-
derben. Das persische Buch Radd-i wahhābī gibt eine sehr schöne Antwort auf 
diese Verleumdungen der Madhhablosen. Auch Imām ar-Rabbānī gibt im 97. 
Brief des zweiten Bandes eine Antwort. 

Abschließend möchte ich noch einmal erwähnen, dass mit „Gottesfreund“ 
(Walī) ein Gelehrter der Ahlus-Sunna gemeint ist, der das Wohlgefallen und 
die Liebe Allahs, des Erhabenen, erlangt hat. „Ahlus-Sunna“ bezeichnet den 
Weg, den der edle Koran und die ehrwürdigen Hadithe zeigen. Die Gelehrten 
der Ahlus-Sunna lernten diesen Weg von den edlen Gefährten. Sie hielten sich 
nicht an ihr eigenes Verständnis, sondern an das, was sie von den edlen Gefährten 
hörten. Von der Ahlus-Sunna abzuweichen bedeutet, sich vom richtigen Weg 
des edlen Korans und der ehrwürdigen Hadithe zu trennen. Unter denjenigen, 
die von der Ahlus-Sunna abweichen, werden jene, die die Hinweise im edlen 
Koran und in den Mutawātir-Hadithen, die nicht klar verstanden werden, falsch 
interpretieren, zwar nicht zu Ungläubigen, aber zu Irrgängern. Sie täuschen tö-
richte und unwissende Menschen, indem sie die falschen und verdorbenen In-
formationen, die sie aus diesen Hinweisen ableiten, als „Weg des Korans“ und 
„Weg der Prophetengefährten“ bezeichnen. 

Um das Wohlgefallen und die Liebe Allahs, des Erhabenen, zu erlangen, ist 
es notwendig, im Besitz von Ikhlās und eines reinen Herzens zu sein. Das Herz 
kann nur dadurch gereinigt werden, dass man an den Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, glaubt, ihn liebt und ihm folgt. Dazu ist der erste Weg, einen lebenden 
Gottesfreund zu erkennen, aus seinen Worten und Büchern den Glauben der 
Ahlus-Sunna, die islamischen Bestimmungen und die Adab-Regeln des Tasawwuf 
zu lernen und unter der Bedingung, diese einzuhalten, mit ihm Rābita zu machen, 
d. h. das Herz an sein Herz zu binden. Einen Gottesfreund erkennt man an den 
schriftlichen Dokumenten, die er von seinen Meistern erhalten hat, und an der 
Tatsache, dass alle seine Worte und Handlungen im Einklang mit den islamischen 
Bestimmungen sind. Wenn ein solcher Gottesfreund nicht gesehen werden kann, 
wird derjenige, der die Rābita zu irgendeinem Gottesfreund macht, sein „Uwaysī“. 
Im 286. Brief des ersten Bandes und im 89. Brief des zweiten Bandes heißt es: 
„Demjenigen, dem die Gesellschaft eines Gotteskenners nicht zuteilwird, wird 
zuteil, von den Seelen der Großen spirituelle Erkenntnisse zu erhalten. Allah, 
der Erhabene, macht ihre Seelen zu einem Mittel für seinen Fortschritt.“ Da 
die Gotteskenner/Gottesfreunde die frohe Botschaft erlangt haben, die im am 
Ende von Kapitel 46 des ersten Abschnitts erwähnten Hadith qudsī vorkommt, 
lassen sie auch nach ihrem Tod den Suchenden (Tālib) spirituelle Erkenntnisse 
zukommen. Siehe auch Kapitel 54 im zweiten Abschnitt sowie den 291. Brief. 
Wie man spirituelle Erkenntnisse von der Seele eines verstorbenen Gottesfreundes 
erhält, wurde im 17. Kapitel des zweiten Abschnitts erläutert. Muhammad 
Maʿsūm al-Fārūqī, möge Allah sich seiner erbarmen, schreibt im 142. Brief des 
dritten Bandes Folgendes: „Es wäre sehr gut für euch, in die Stadt Sirhind zu 
kommen mit der Absicht, das Grab von Imām ar-Rabbānī, möge seine Seele 
gesegnet sein, zu besuchen. Ihr werdet die spirituellen Erkenntnisse und Segen, 

– 1529 –



die es hier gibt, erlangen und von den Lichtern und Geheimnissen profitieren, 
die aus der Quelle in Medina hierher kommen. Die Dunkelheiten des Kufr und 
des Ungehorsams in Indien verdunkeln zwar die Herzen und machen die Seelen 
krank, doch das heilende Wasser, das den Seelen Leben schenkt und die Herzen 
reinigt, findet sich in den dunklen Wäldern und heute ist die Stadt Sirhind der 
Ort, an dem sich die spirituellen Erkenntnisse und Lichter ausbreiten, die von 
der Quelle in Medina [durch die gesegneten Herzen der Gottesfreunde] kommen. 
Denkt ja nicht, dass dieser Ort wie die Orte des Kufr und der Unterdrückung in 
Indien sei. Dies ist die Pforte des Weges der Gottesfreundschaft (Wilāya) [die 
zum Wohlgefallen und zur Liebe Allahs, des Erhabenen, führt]. Die Lichter 
und Geheimnisse, die aus dem gesegneten Herzen des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, kommen, strömen von hier aus. Diejenigen, die das Wohlgefallen 
Allahs erlangen wollen, besuchen in diesem Bewusstsein dieses Grab und erlangen 
im Maße ihrer Liebe diese spirituellen Erkenntnisse und Segen. Die meisten 
derer, die sich an diesem gesegneten Ort befinden, sind dieser Gabe beraubt, 
weil sie nicht daran glauben und den Wert nicht kennen. Wer einen Raum betritt, 
in dem Moschus vorhanden ist, nimmt den schönen Geruch wahr. Wenn man 
Moschus in die Nase eines Erkälteten führt, wird er ihn nicht riechen können.“ 
Im arabischen Tuhfat al-uschschāq wird berichtet, dass diese auch am Ende des 
Buches Muzakkin-nufūs von Aschrafzāda Abdullāh ar-Rūmī geschrieben stehen. 
Das Buch at-Tuhfa wurde am Ende des al-Munqidh gedruckt. Während in der 
Gesellschaft (Suhba) spirituelle Erkenntnisse in Hülle und Fülle erhalten werden, 
können die Uwaysīs sie nur tropfenweise erhalten. Doch ein einziger Tropfen 
davon ist wertvoller und köstlicher als alle weltlichen Errungenschaften. Das 
Besuchen seines Grabes führt zur Vermehrung der Tropfen, und der Umstand, 
in die Fallen der Madhhablosen, Irrgänger und schwindlerischen Pseudoschaykhs 
zu tappen, führt dazu, dass sie gänzlich zunichtegehen. Der Bund zwischen den 
Herzen und Seelen besteht darin, zu glauben, zu lieben und zu wollen. 

Wenn einem Muslim die Gesellschaft eines Gottesfreundes zuteilwird oder 
er immer an diesen denkt, d. h. sich seine Gestalt, sein Gesicht vorstellt, oder 
wenn er sein Leben und seine Worte lernt und liebend und weinend an ihn 
denkt, werden die spirituellen Erkenntnisse in dessen Herzen in sein Herz 
fließen. Es gab viele glückselige Persönlichkeiten, die heranwuchsen und Got-
tesfreunde wurden, indem sie nur aus der Ferne mit dem Gedanken bei ihnen 
waren. Sie berichteten in ihren Büchern von diesen Errungenschaften und den 
hohen Stufen, die sie erreicht hatten. Diese Barmherzigkeit und Gunst Allahs, 
des Erhabenen, wird bis zum Jüngsten Tag andauern. 

Wenn jemand sagt, dass er jemanden liebt, dann versteht sich, dass er eine 
oberflächliche, metaphorische Liebe zu ihm hat. Jeder Muslim, ob unwissend, 
irregegangen oder rechtschaffen und wahrhaftig, liebt den Gesandten Allahs 
auf diese Weise. So viel Liebe reicht aus, um Muslim zu sein. Damit die wahre 
Liebe entsteht, die spirituelle Erkenntnisse erlangen lässt, ist es notwendig, 
seine Worte, Taten, Zustände und Charaktereigenschaften zu lernen und sie zu 
lieben. Demjenigen, den man liebt, wird gehorcht. Man folgt ihm in allem. Wenn 
die wahre Liebe sehr stark wird, vergisst man alles andere außer dem Geliebten. 
Dieses Vergessen wird „Fanā al-qalb“ (Entwerdung des Herzens) genannt. Er 
vergisst sogar sich selbst. Sich selbst zu vergessen, wird „Fanā an-nafs“ (Ent-
werdung des Selbst/der Triebseele) genannt. Im 90. Brief des Makātīb-i scharīfa 
heißt es: „Wenn es zur Entwerdung des Herzens kommt, bleiben im Herzen 
keine Gedanken an die Geschöpfe mehr. Aber sie verschwinden vom Gehirn 
nicht. Wenn es zur Entwerdung des Selbst kommt, verschwinden sie auch vom 
Gehirn. Dieses Geschriebene verstehen die Tasawwuf-Anhänger. Es wird nicht 

– 1530 –



durch Studium auf Gymnasien und in Universitäten erlernt.“ Wenn auf diese 
Weise „Fanā“ entsteht, d. h. ein Gotteskenner derart stark geliebt wird, fließen 
die spirituellen Erkenntnisse, Gotteserkenntnis und Lichter, die vom Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, in sein Herz gekommen sind, in das Herz des Lie-
benden, sodass dieser wahren Ikhlās erlangt. Auf diese Weise wird zuteil, wahr-
haftige gottesdienstliche Handlungen zu verrichten, und er erlangt das Wohl-
gefallen und die Liebe Allahs, des Erhabenen. Danach kommt es zum „Fanā 
fir-rasūl“ (Entwerdung im Propheten). D. h. indem er den Gesandten Allahs, 
Friede sei mit ihm, mit wahrer Liebe liebt, erhält er die spirituellen Erkenntnisse 
direkt von seinem gesegneten Herzen. Sodann besteht keine Notwendigkeit 
mehr für einen Vermittler. 

Der einzige Weg, um diesseitige und jenseitige Glückseligkeit zu erlangen, 
besteht darin, Muslim zu sein. Um Muslim zu werden, muss man daran glauben, 
dass Allah, der Erhabene, existiert, dass Er eins ist, dass Er alles sieht und weiß, 
dass Er es ist, der alles erschaffen hat, dass Muhammad, Friede sei mit ihm, ein 
Prophet ist, dass es nach dem Tod ewige Gaben und ein angenehmes Leben an 
dem Ort gibt, der „Paradies“ genannt wird, und dass es ewiges Brennen im 
Feuer an dem „Hölle“ genannten Ort gibt, dass die Muslime ins Paradies kommen 
und die Nichtmuslime/Ungläubigen, d. h. jene, die nicht glauben, sondern leugnen, 
nachdem sie Kunde erhalten haben, auf ewig in der Hölle brennen werden. 
Mehr als 90 % der Weltbevölkerung, d. h. alle Christen, alle Juden, alle Politiker 
und Staatsmänner in Europa und Amerika, alle Wissenschaftler, Befehlshaber, 
Brahmanen, Buddhisten, Feuer- und Götzenanbeter glauben daran, dass wir 
nach dem Tod wiederauferstehen werden und dass es eine ewige Strafe in der 
Hölle geben wird. Nicht zu glauben bedeutet, allen Wissenschaftlern und Poli-
tikern in der Welt nicht zu folgen. Ein solcher Mensch ist völlig rückständig und 
töricht. Der Glaube besteht nicht nur aus Worten. Er wird mit dem Herzen voll-
zogen. Es gibt zwei Zeichen dafür, dass man im Herzen Glauben hat: Worte 
und Taten. 

Wir hören von einigen unwissenden und törichten Menschen, die keine 
Ahnung vom Islam, seiner schönen Moral und den Menschenrechten haben: Sie 
vergeuden ihr Leben tagsüber auf Sportplätzen und an Stränden und nachts in 
Vergnügungszentren, mit Mädchen und Jungen, mit Unterhaltung, Unzucht, 
Musik, Glücksspielen und Alkohol. Sie treiben das Geld ein, das sie für ihre 
Vergnügungen brauchen, ohne irgendein Recht oder Gesetz anzuerkennen. Sie 
schaden mit ihren Ausschweifungen, Betrügereien und Maßlosigkeiten sowohl 
sich selbst als auch der Gesellschaft, den Menschen, dem Leben und der Ehre. 
Sie bezeichnen Religionslosigkeit und Unglaube als „Fortschrittlichkeit“ und 
ihre Anhänger als „aufgeklärte Jugend“. Sie sagen, dass diejenigen, die einen 
Verstand haben, so leben. Sie brüsten sich damit, dass sie auf diese Weise den 
Europäern und Amerikanern ähneln. Sie bezeichnen die aufrichtigen und eh-
renhaften Muslime, die religiös und gläubig sind und einen reinen Charakter 
haben und die Rechte aller anerkennen, als Rückständige und Fanatiker. So 
trösten sie sich selbst. Sind etwa alle Europäer und Amerikaner dumm, weil sie 
ihrer Religion treu sind, aber nur diese Menschen sind schlau? Sie begreifen 
einfach nicht, dass sie sich auf dem Weg ins Unglück befinden und dass sie für 
ein paar Jahre des Vergnügens in ewige Qualen hineingezogen werden. Sie 
ziehen auch keine Lehren aus der Geschichte. Der Islam hat jedoch keines der 
diesseitigen Vergnügen verboten, aber er hat verboten, sie wie Tiere offen, zü-
gellos und schädlich zu betreiben. Diejenigen, die in ihre Fallen tappen, kann 
man nur bedauern! Auch wenn diejenigen, die weltlichen Vergnügungen verfallen, 
unachtsam und verletzend sind und das Eigentum und die Ehre anderer angreifen, 

– 1531 –



die Religion des Islams vor der Jugend verbergen, ist es für einen Menschen 
mit Verstand notwendig, die Naturwissenschaften, die Biologie und die Astro-
nomie zu lernen, die Religionen zu untersuchen und den Islam zu wählen, der 
mit der Vernunft und der Wissenschaft übereinstimmt. Auch derjenige, dem 
dies nicht gelingt, sollte sofort Muslim werden, zitternd und aus Angst vor der 
Gefahr des ewigen Brennens in der Hölle, an die die ganze Welt glaubt. Wenn 
er dann immer noch nicht glaubt, folgt er nicht der Vernunft. 

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die erste und beste aller diesseitigen 
und jenseitigen Glückseligkeiten darin besteht, das Wohlgefallen und die Liebe 
Allahs, des Erhabenen, zu erlangen. Allah, dem Erhabenen, nahe zu sein bedeutet, 
Seine Liebe zu erlangen. Derjenige, der diese Glückseligkeit erlangt, wird „Walī“ 
(Gottesfreund) und „Ārif“ (Gotteskenner) genannt. Um ein Gottesfreund zu 
werden, ist es notwendig, die Pflichten zu erfüllen. Die Pflichten sind, der Reihe 
nach, erstens so zu glauben, wie die Gelehrten der Ahlus-Sunna es vermittelt 
haben, dann die Verbote zu meiden, die Pflichtgottesdienste zu verrichten und 
die rechtschaffenen Gläubigen zu lieben. Gottesdienstliche Handlungen, die 
nicht mit Ikhlās verrichtet werden, haben keinen Nutzen, für sie gibt es keinen 
Lohn. „Ikhlās“ (Aufrichtigkeit) bedeutet, dass man alles nur für das Wohlgefallen 
Allahs tut. Ikhlās entsteht von selbst, indem man nichts anderes liebt als Allah, 
den Erhabenen, und Ihn allein liebt. Dass das Herz Ihn allein liebt, nennt man 
„Läuterung (Tasfiya) des Herzens“, „Ruhe (Itmiʾnān) des Herzens“ oder „Ent-
werden in Allah“ (Fanā fillāh). Dass das Herz nur dann Ruhe erlangt, wenn 
man Allahs oft gedenkt und Seine Größe und Seine Gaben bedenkt, wird in 
Vers 28 der Sure ar-Raʿd verkündet. Im Menschen gibt es drei Kräfte, die 
Verstand (Aql), Herz (Qalb) und Triebseele (Nafs) genannt werden. Der Ort 
des Verstandes und der Triebseele ist das Gehirn. Der Ort des spirituellen 
Herzens ist das materielle Herz. Der Verstand denkt über Dinge wie Schulun-
terricht, Berechnungen im Beruf, Eigentum und Wege, das Jenseits zu gewinnen, 
nach. Er denkt, wenn er es will, und wenn er nicht will, denkt er nicht. Dass der 
Verstand an diese Dinge denkt und dass der Mensch daran arbeitet, sie zu er-
reichen, ist erlaubt und sogar sehr verdienstvoll. Es ist schädlich, wenn sie auf 
das Herz wirken. Die Triebseele denkt immer daran, verbotene und schädliche 
Dinge zu tun. Im Herzen selbst gibt es keine Gedanken. Zu ihm kommen die 
Gedanken des Verstandes und der Triebseele und die Gedanken an verbotene 
Dinge, die von den Sinnesorganen zum Gehirn und vom Gehirn zum Herz ge-
langen, und machen es krank. Es ist schwierig, das Herz von diesen Gedanken 
zu befreien. Wenn es sich von diesen Gedanken befreit, erinnert es sich an 
Allah, den Erhabenen, und denkt an Ihn. D. h., dass das Herz nie ohne Gedanken 
ist. Die Befreiung des Herzens von Gedanken ist dadurch möglich, indem man 
den Namen Allahs, des Erhabenen, oft ausspricht oder indem man einen Got-
tesfreund liebend betrachtet. Wenn man keinen Gottesfreund finden kann, liest 
und lernt man das Leben eines Gottesfreundes, dessen Namen man gehört hat, 
liebt ihn sehr und denkt immer an ihn. Dass das Sehen eines Gottesfreundes 
dazu führt, sich an Allah, den Erhabenen, zu erinnern, wurde mit dem Hadith 
„Wenn man sie sieht, hat man Allahs, des Erhabenen, gedacht“ kundgetan. 
Dieser Hadith wird im Irschād at-tālibīn, Ibn Mādscha, al-Adhkār, im Rābita-i 
scharīfa von Abdulhakīm Efendi sowie im 11. Brief von Dost Muhammad 
Kandihārī erwähnt. Indem ein Mensch die vermittelnde Person, die ihm den 
Islam richtig beibringt, ihn im Diesseits und im Jenseits vor Unheil bewahrt und 
ihn zur ewigen Glückseligkeit führt, sieht oder durch ihre Bücher kennt, liebt 
er sie wie sein eigenes Leben. Wenn er sie sieht, oder für den Fall, dass er sie 
nicht sehen kann, mit Liebe an sie denkt, dann fließen die spirituellen Erkennt-

– 1532 –



nisse, die vom Gesandten Allahs zu ihr kommen, auch in sein Herz. Auf Seite 
74 des Maqāmāt-i Mazhariyya heißt es: „Als Mukarram Khan im Sterben lag, 
setzten sie ihm die Gebetsmütze von Ubaydullāh al-Ahrār auf den Kopf. Da-
raufhin sagte er: ,Nehmt sie weg! Setzt mir stattdessen die Mütze meines Meisters 
auf! Denn er ist es, der mich zur Glückseligkeit führte.‘ “ Es ist nicht notwendig, 
dass die Gestalt, an die gedacht wird, genau der des Gottesfreundes entspricht. 
Wenn man jeden Tag, morgens und abends, die Augen schließt und fünf bis 
zehn Minuten lang an dieselbe Gestalt denkt, erscheint nach einiger Zeit die 
Seele dieses Gottesfreundes in dieser Gestalt und beginnt zu sprechen, wie im 
Traum, und gewährt Gaben. Aus dem Hadith qudsī, den wir im 17. Kapitel des 
zweiten Abschnitts erwähnt haben, geht hervor, dass, wenn ein Muslim einen in 
der Ferne oder im Grab befindlichen Gottesfreund, den er kennt und liebt, weil 
er seine Gesellschaft pflegt oder in Büchern über ihn liest, mit seinem Namen 
ruft und fleht, Allah, der Erhabene, diesen Gottesfreund hören lassen wird. 
Und der Gottesfreund wird ihm helfen. Wenn ein Gottesfreund etwas erfahren 
will, das geschehen ist oder in der Zukunft geschehen wird, teilt Allah, der Er-
habene, es ihm mit. Solche Gaben Allahs, des Erhabenen, an die Gottesfreunde 
werden „Karāma“ (Wundertat) genannt. Badruddīn as-Sirhindī schreibt in 
seinem Buch Hadarāt al-quds, dass er tausende Wundertaten von Imām ar-
Rabbānī gesehen und gehört hat, und überliefert mehr als hundert von ihnen. 
Dass das Herz entwird (also fānī wird), d. h., dass es sich an nichts erinnert, er-
fordert nicht, dass auch der Verstand und das Gedächtnis die weltlichen Ange-
legenheiten vergessen. Auch während das Herz fānī ist, lässt es alle Organe, 
den Verstand und das Gedächtnis alle Arten von weltlichen Angelegenheiten 
verrichten und arbeitet wie andere Menschen auch für weltliche Angelegenheiten. 
Der Mensch verrichtet dann alle menschlichen Pflichten und guten Taten für 
das Wohlgefallen Allahs und alle seine Taten sind gottesdienstliche Handlungen. 
Siehe auch das Ende des 46. Kapitels im ersten Abschnitt. 

ALLAH EXISTIERT: 
Der berühmte Gelehrte Schaykh Muhammad Rabhāmī schreibt auf Seite 15 

seines Buches Riyād an-nāsihīn Folgendes: Im Buch Zād al-muqwīn heißt es: 
Der römische Kaiser sandte einen Boten zum siebten Abbasidenkalifen Maʾmūn 
ibn Hārūn. Bei ihm befand sich eine imposante und arrogante Person. Der Bote 
sagte zum Kalifen: „Dieser Mann ist ein Ungläubiger. Er glaubt nicht daran, 
dass es einen Schöpfer gibt. Die römischen Priester konnten ihm keine Antwort 
geben. Wenn die islamischen Gelehrten ihn zum Schweigen bringen, werden sie 
Millionen von Christen und Muslimen erfreuen.“ Die Gelehrten von Bagdad 
sagten, dass nur Ahmad an-Nīschāpūrī dem Mann antworten könne. Der Kalif 
befahl, dass sich die Gelehrten an einem bestimmten Tag und zu einer bestimmten 
Uhrzeit im Palast versammeln sollen. Nīschāpūrī kam zu spät zur Versammlung 
und sagte: „Unterwegs sah ich etwas Seltsames und Erstaunliches. Da ich es be-
obachtete, kam ich zu spät hierher. Ich wartete am Ufer des Tigris auf ein Schiff. 
Ein großer Baum wuchs aus dem Boden. Dann fiel er um und wurde in Stücke 
zerlegt und es entstanden Bretter. Anschließend fügten sich die Bretter zusammen 
und wurden zu einem Schiff. Ohne einen Kapitän bewegte es sich auf dem Was-
ser.“ Als der römische Ungläubige diese Worte hörte, sprang er auf und sagte: 
„Dieser Mann ist verrückt geworden. Kann so etwas überhaupt passieren? Wer 
so etwas sagt, ist ein Lügner, und nur jene, die keinen Verstand haben, werden 
ihm glauben.“ Nīschāpūrī erwiderte: „Wenn diese Dinge nicht von selbst passieren 
können, wie können dann die erstaunlichen Dinge auf der Erde von selbst exis-
tieren? Wäre dann derjenige, der behauptet, dass es keinen Schöpfer dieser 

– 1533 –



Dinge gäbe, nicht noch törichter und verächtlicher?“ Der Ungläubige sagte da-
raufhin: „Ich habe nun erkannt und glaube daran, dass es einen Schöpfer von 
allem gibt“, und wurde Muslim, indem er „LĀ ILĀHA ILLALLĀH“ sagte. Es 
wird auch überliefert, dass sich ein solcher Vorfall in der Zeit von Imām al-
Ghazālī ereignet habe. Kalif Maʾmūn starb im Jahre 218 nach der Hidschra. 

REINHEIT DES HERZENS: 
Anmerkung: Es gibt zwei Arten von Herzen im Menschen. Eines davon ist 

das Stück Fleisch in unserer Brust. Wir nennen es materielles Herz. Das zweite 
ist eine Kraft, die sich in diesem Stück Fleisch befindet. Dieses nennen wir spi-
rituelles Herz. Wenn wir von „Herz“ (Qalb) sprechen, meinen wir das spirituelle 
Herz. Glaube und Unglaube, Liebe und Feindschaft finden in diesem Herzen 
statt. Die Organe des Menschen stehen unter dem Befehl dieses Herzens. Der 
Besitzer eines reinen Herzens folgt dem Verstand und verrichtet stets gute 
Taten. Derjenige mit einem verdorbenen und kranken Herzen gehorcht der 
Triebseele und verrichtet stets schädliche Taten. Gottesdienstliche Handlungen, 
die mit Ikhlās verrichtet werden, insbesondere das Gebet, reinigen (läutern) 
das Herz. Allah, der Erhabene, hat die Dinge verboten, die das Herz verderben 
und es krank machen. Das Herz desjenigen, der Sünden begeht, wird krank. Je 
nach Größe der Sünde ist die Krankheit leicht oder schwer. Wenn das Herz 
krank ist, wird es schwierig, gottesdienstliche Handlungen zu verrichten. Die 
erste Medizin für die Krankheit des Herzens ist Reue (Tawba) und Bitte um 
Vergebung (Istighfār). Damit die Reue akzeptiert wird, ist es erforderlich, von 
der Sünde abzulassen und die gottesdienstlichen Handlungen zu verrichten. Die 
nützlichste gottesdienstliche Handlung für die Annahme der Reue, die das Heil-
mittel für die Krankheit des Herzens ist, ist das Verrichten des Gebets. Es ist 
sehr einfach, täglich einmal das Gebet zu verrichten. Für diejenigen, deren Herz 
krank ist, ist es schwierig, jeden Tag fünfmal das Gebet zu verrichten. Wenn 
das Gebet jedoch viele Male verrichtet wird, entsteht im Herzen die Liebe zu 
Allah. Die Liebe zu Allah füllt mit der Zeit das Herz. Die größte Glückseligkeit 
ist es, die Liebe zu Allah im Herzen zu etablieren. [Die Liebe zu Allah verbleibt 
nicht in den Herzen derer, die mit weltlichen Angelegenheiten beschäftigt sind 
und die daran denken, die vergänglichen weltlichen Gaben und Genüsse zu er-
langen. Die wirksamste Medizin, die den Menschen vor diesem Unheil bewahrt, 
ist das Aussprechen des Einheitsbekenntnisses (Kalimat at-tawhīd). Aus diesem 
Grund hat Allah, der Erhabene, aus Seiner unendlichen Barmherzigkeit heraus 
befohlen, täglich fünf Gebete zu verrichten, nicht nur eines. Dieses Gebot Allahs, 
des Erhabenen, ist nicht dazu da, um den Menschen Schwierigkeiten zu bereiten, 
sondern um sie von der Krankheit des Herzens zu befreien.] 

Das Gebet ist der Grundpfeiler des Glaubens,  
wer es unterlässt, vernichtet seinen Glauben. 

Zur Zeit der Osmanen versammelten sich junge Menschen um einen Gelehrten 
oder einen Gottesfreund, um ihre Religion und die Liebe zu ihrem Vaterland zu 
lernen. Der von großen Gelehrten gezeigte Weg wurde „Tarīqa“ (Orden) genannt. 
Die Orden breiteten sich aus. Muslime und junge Menschen, die lernten, ihr Va-
terland zu lieben, vermehrten sich. Als die Freimaurer, die die Regierungen an 
sich gerissen hatten, diese Situation sahen, mischten sie ungläubige und ehrenlose 
Menschen in die Orden. Als es immer weniger wahre Muslime gab, blieben die 
Orden in den Händen von ungläubigen und charakterlosen Menschen. 

 
– 1534 –



BIOGRAFIEN DER IM BUCH  
„DIE EWIGE GLÜCKSELIGKEIT“  

NAMENTLICH ERWÄHNTEN PERSONEN 

1020 Namen, die im Buch stehen, sind nachfolgend in der alphabetischen Rei-
henfolge aufgeführt. Die Seitenzahlen, in denen die Personen erwähnt werden, 
stehen am Ende ihrer Biografien. Die Datumsangaben entsprechen dem Hid-
schra-Jahr. Die Jahreszahlen nach dem / sind jene nach gregorianischem Kalen-
der. 

1 — ABBĀS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der jüngste Sohn von 
Abdulmuttalib. Er ist der vaterseitige Onkel des Gesandten Allahs und drei 
Jahre älter. In der Schlacht von Badr befand er sich unter den feindlichen Soldaten 
und wurde von den Muslimen gefangen genommen. Er und Uqayl und Nawfal 
ibn al-Hārith, die Söhne seines Bruders, wurden gegen eine Geldzahlung freige-
lassen. Er nahm in jenem Jahr den Glauben an. Er war der Letzte, der nach 
Medina auswanderte. Bei der Eroberung von Mekka und in der Schlacht von 
Hunayn befand er sich an der Seite des Gesandten Allahs. Er starb im Jahre 
32/652 im Alter von 88 Jahren und ist auf dem Friedhof al-Baqīʿ begraben. Er 
war groß, hellhäutig und gut aussehend. Die abbasidischen Kalifen sind seine 
Nachkommen. Die Farbe der Flagge des Abbasidenreiches war schwarz. Maʾmūn 
verwandelte sie in grün. Im Buch Die edlen Gefährten gibt es ausführliche In-
formationen zur Biografie des ehrwürdigen Abbās. 88, 521, 557, 576, 655, 659, 
735, 1443, 1541, 1543, 1586, 1697.  

2 — ABD MANĀF: Hāschim, der zweite Großvater des Gesandten Allahs, 
war der Vater von Abd Schams, Muttalib und Nawfal und der Sohn von Qusayy. 
Sein Name lautet Mughīra. Manāf war ein Götze der Stämme der Quraisch und 
Hudhayl. Er war der Geehrteste unter seinen Brüdern Abdud-dār und Abdul-
Uzzā und wurde der Wächter der Kaaba. Der Schlüssel der Kaaba befand sich 
bei den Söhnen Abdud-dārs. 577. 

3 — ABDUH: Muhammad Abduh ist ein Pseudogelehrter, der die Größe und 
Überlegenheit der Islamgelehrten nicht verstehen konnte. Er wurde durch die 
Propaganda (den Islam unter dem Deckmantel eines vermeintlichen Gelehrten 
von innen heraus zu vernichten) von Dschamāluddīn al-Afghānī, dem Oberhaupt 
der Kairoer Freimaurerloge, getäuscht. Er wurde 1265/1849 in Ägypten geboren 
und starb 1323/1905. Im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna gibt es über Abduh 
ausführliche Informationen. Siehe auch den Namen Dschamāluddīn an 299. Stelle. 
673, 675, 1103, 1246, 1287, 1288, 1582, 1608, 1631, 1635, 1651, 1658, 1666, 1672, 
1706. 

4 — ABDUL-FATTĀH AL-BAGHDĀDĪ AL-AQRĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er war einer der Schüler von Khālid al-Baghdādī. Er lehrte und leitete 
die Menschen in Istanbul viele Jahre lang. Er starb am Freitag, den 9. Muharram 
1281/1865. Sein Grab befindet sich auf dem Friedhof von Schaykhul-islām Ārif 
Hikmet Beg in Üsküdar an der Ecke, wo sich die Straße, die von der Eski Vali-
de-Moschee zum Karaca-Ahmed-Friedhof führt, und die Selimiye-Bağlarbaşı-
Straße kreuzen. Ārif Hikmet Beg war der 105. Schaykhul-islām und verstarb 
1275/1858. Sein Großvater, Wesir Ismāʿīl Rāʾif Pascha, und sein Vater, der Mili-
tärrichter (Kazasker) Ismet Efendi, sind ebenfalls auf diesem Friedhof begraben. 
Er ließ in Medina eine große Bibliothek errichten. 1581. 

5 — ABDULBAHĀ ABBĀS: Er war der älteste Sohn von Bahāʾullāh. Auch 
er war ein Ketzer. Bis zur Entthronung von Sultan Hamid war er in Akkon in-

– 1535 –



haftiert. Er ließ sich in Haifa nieder. Er reiste nach Ägypten, Europa und Amerika 
und verbreitete den Bahaismus. Er starb im Jahre 1339/1921 und wurde in Haifa 
begraben. Die Gebeine von Bab wurden aus dem Iran hierher gebracht. Sein 
Nachfolger war sein Enkel Schawqi (Shoghi). 704, 1680. 

6 — ABDULGHANĪ AN-NABLUSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater war Ismāʿīl an-Nablusī. Er wurde im Jahre 1050/1640 in Damaskus geboren, 
verstarb 1143/1731 und liegt in Damaskus begraben. Er war ein sehr profunder 
Gelehrter in der Fiqh-, Tafsir-, Hadith- und Tasawwuf-Wissenschaft. Er empfing 
auch spirituelle Erkenntnisse (Fayd) von der Seele Alāʾuddīn al-Attārs, möge 
seine Seele gesegnet sein. Er unterrichtete auch in Istanbul, Ägypten und im 
Hedschas. Er verfasste mehr als hundert wertvolle Bücher. Sein Buch al-Hadīqa 
ist ein Kommentar zu Birgivīs at-Tarīqa al-Muhammadiyya. In seinem Buch 
Kaschf an-nūr an ashāb al-qubūr, in welchem er die Abhandlung at-Tādschiyya 
von Tādschuddīn al-Hindī kommentiert, die die Rābita beweist, erläutert er sehr 
schön, dass die Gottesfreunde auch nach dem Tod Wundertaten vollbringen und 
dass ihre Seelen um Hilfe gebeten werden und von ihnen profitiert wird. Das 
erste Buch ist in der Süleymaniye-Bibliothek in der Abteilung „Esad Efendi“ 
unter der Nummer 3601 zu finden. In seinem Buch Khulāsat at-tahqīq beweist 
er, dass die Zusammenführung von Rechtsschulen nicht erlaubt ist. Seine Bücher 
Kaschf an-nūr und Khulāsat at-tahqīq wurden vom Hakikat-Verlag neu aufgelegt. 
Das erste Buch, das in der Damaszener Druckerei gedruckt wurde, war sein Buch 
al-Awrād. 369, 617, 643, 669, 676, 722, 910, 924, 1221, 1564, 1577, 1625, 1651, 
1660, 1704. 

7 — ABDULHAKĪM AS-SIYĀLKŪTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er war ein Klassenkamerad des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī. Ihr Lehrer war 
Mawlāna Kamāluddīn Kaschmīrī. Sein Vater war Schamsuddīn Muhammad. Er 
verstarb im Jahre 1067/1656 in der Stadt Sialkot. Er war ein hanafītischer Fiqh- 
und Kalām-Gelehrter. Bekannt sind sein Superkommentar zum Tafsīr al-Baydāwī, 
sein Superkommentar zu Saʿduddīn at-Taftāzānīs Scharh al-aqāʾid, sein Super-
kommentar zu Ahmad al-Khayālīs Superkommentar zu Taftāzānīs Kommentar, 
sein Superkommentar zu Taftāzānīs Scharh al-mawāqif, sein Superkommentar 
zu Taftāzānīs Buch al-Mutawwal über die Bayān- und Maʿānī-Wissenschaft und 
sein Buch ad-Durra as-samīna fī ithbāt al-wādschib taʿālā. Siehe auch unter der 
Nummer 835 den Namen Schah Waliyyullāh ad-Dahlawī. 666, 1661. 

8 — ABDULHAKĪM EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
ein vollkommener Gottesfreund, der hervorragend in den sinnlichen und über-
sinnlichen Wissenschaften und im Fiqh-Wissen der vier Rechtsschulen war. Er 
war ein Experte im Wissen über die Seele. Er wurde 1281/1865 in Başkale in der 
Provinz Van geboren und verstarb 1362/1943 in Ankara, als er verhaftet wurde, 
während er Imam der Moschee des Ordenshauses von Murtadā Efendi in Eyüp 
war. Er ist im Stadtbezirk Bağlum begraben. Sein Vater, Sayyid Mustafā, war 
ein Schüler von Sayyid Ubaydullāh, dem Sohn von Sayyid Tāhā al-Hakkārī, möge 
seine Seele gesegnet sein. Sayyid Mustafā war sehr vollkommen. Er konnte am 
Gesicht der Person, die er sah, erkennen, welche Gebete sie nicht verrichtet 
hatte. Dessen Vater ist Sayyid Muhyiddīn, dessen Vater Sayyid Muhammad und 
dessen Vater wiederum Sayyid Abdurrahmān. Im Buch Seyahatnāme-i Kāsim-i 
Bagdādī, das 1371/1952 von Ibrahim Arvas, dem Abgeordneten von Van, veröf-
fentlicht wurde, steht geschrieben, dass die Tatsache, dass sie Nachkommen von 
Imām Alī ar-Ridā ibn Mūsā al-Kāzim und somit Sayyids sind, in den Registern 
der Scharia-Gerichte im Irak steht und dies auch durch die gesegnete Handschrift 
von Sayyid Abdurrazzāq, dem Enkel von Sayyid Abdulqādir al-Gīlānī, bestätigt 
ist. 5, 13, 14, 46, 66, 71, 103, 108, 215, 355, 387, 411, 497, 561, 571, 580, 592, 607, 

– 1536 –



618, 627, 664, 674, 707, 773, 836, 893, 924, 941, 949, 1033, 1053, 1060, 1070, 1078, 
1140, 1273, 1339, 1341, 1403, 1407, 1432, 1527, 1532, 1567, 1600, 1631, 1671, 1672, 
1673, 1703, 1707. 

9 — ABDÜLHAMID HAN I., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
27. der osmanischen Sultane und der 92. der islamischen Kalifen. Er ist der Sohn 
von Sultan Ahmed III. und der Vater von Sultan Mustafa IV. und Sultan Mahmud 
II. Er wurde im Jahre 1137/1725 geboren, wurde 1187/1773 zum Kalifen und ver-
starb im Jahre 1203/1789. Er liegt im Mausoleum an der Ecke zum vierten Waqf 
Khan in Sirkeci (Istanbul) begraben. Sein Sohn, Sultan Mustafa IV., befindet 
sich ebenfalls in diesem Mausoleum. In dem Mausoleum befinden sich Abdrücke 
der gesegneten Füße des Gesandten Allahs auf dem Stein, der in den Schrank 
an der Wand auf der Seite der Neuen Moschee platziert wurde. Die ästhetische 
Brunnenstube neben dem Mausoleum wurde in der Zeit der Republik gegenüber 
dem Tor des Gülhane-Parkes versetzt. Sein Thronfolger ist Sultan Selim III. Er 
ließ für die Seele seiner Mutter, Rabia Sultan, am Meeresufer in Beylerbeyi 1192 
eine Moschee mit einem Minarett errichten. Das zweite Minarett ließ Sultan 
Mahmud errichten. Die Emirgan-Moschee wurde ebenfalls von Sultan Abdulhamid 
I. erbaut. Ihr alter Name war Emirgün. Als Sultan Murad IV. die Festung von 
Eriwan eroberte, bat der Kommandant der Festung, Mirgünoğlu, um Vergebung. 
Sie wurde angenommen und er erhielt den Rang eines Paschas und ihm wurde 
auch ein Palast in Emirgan gegeben unter der Bedingung, keine Schiiten-Propa-
ganda zu machen. Mirgünoğlu blieb also hier. Als Sultan Murad jedoch verstarb, 
begann er zur Zeit seines Bruders und Thronfolgers Sultan Ibrahim mit der Qi-
zilbasch-Propaganda und täuschte die Muslime, weshalb er enthauptet wurde. 
In dem Grab, das im Volksmund „Kesikbaş“ („enthaupteter Kopf“) genannt 
wird, liegt dieser Hurūfī-Baba. Die Hurūfīten und Mulhids wurden deshalb zu 
Feinden von Sultan Ibrahim. Sie nannten diesen gesegneten türkischen Sultan 
„verrückter Ibrahim“ (türk. „Deli Ibrahim“). Auch junge Menschen glauben an 
diese Lügen und erfundenen Geschichten. Sie sprechen unwissentlich schlecht 
über diesen reinen Sultan und seine ehrenvolle Ehefrau Turhan Sultan. Sultan 
Ibrahim liegt im Mausoleum seines Onkels Sultan Mustafa in Ayasofya begraben. 
Das Emirgan-Wäldchen befindet sich heute im Besitz der Stadtverwaltung und 
ist ein öffentlich zugänglicher Garten/Park. Er ist 850 Hektar groß und war der 
Garten von Ismail Pascha, dem Khediven von Ägypten. Sein Palast befindet sich 
auf dem Hügel. Ismail Pascha war der Sohn von Ibrahim Pascha und wurde 
1246/1830 geboren und starb 1313/1895. Er wurde 1279/1863 zum Khediven und 
1296/1879 entlassen. Sein Nachfolger wurde sein Sohn Tevfik Pascha, der 26 
Jahre alt war. Zu seiner Zeit mischten sich die Briten in die Verwaltung Ägyptens 
ein. Er verstarb im Jahre 1309/1892. Sein Sohn Abbas Hilmi Pascha folgte ihm 
nach. Er war 18 Jahre alt. Ihm gehörten der Palast und das Wäldchen in Çubuklu. 
Im Jahre 1332/1914 folgte ihm Hüseyn Kamil Pascha, der Sohn von Ismail Pascha, 
der sich gegen die Unionisten stellte. Er verstarb 1335/1917 in Ägypten. Ihm 
folgte sein Bruder Ahmed Fuad, der sich 1340/1922 von den Türken trennte und 
den Namen „Malik“ annahm, was „Staatsoberhaupt“ bedeutet. Er verstarb im 
Jahre 1354/1936. Ihm folgte sein Sohn Faruk als Malik nach, wurde aber 1371/1952 
infolge eines Putsches aus dem Land vertrieben. 518, 1609, 1610, 1624, 1683, 
1694. 

10 — ABDÜLHAMID II., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 34. 
der osmanischen Sultane und der 99. der islamischen Kalifen. Als zweiter Sohn 
von Sultan Abdülmecid wurde er am 21. September 1258/1842 geboren und 
verstarb am 10. Februar 1336/1918 im Beylerbeyi-Palast. Er liegt in Çemberlitaş, 
im Mausoleum seines Großvaters Sultan Mahmud begraben. Am 30. Mai 1293/1876 

– 1537 –



plünderten Midhat Pascha und seine Gefährten, die Sultan Abdülʿaziz getötet 
hatten, die Schatzkammer des Palastes und den persönlichen Reichtum von 
Sultan Aziz und machten Murad V., den ersten Sohn von Sultan Abdulmecid 
mit Şevkefza Valide Sultan, an diesem Tag zum Kalifen. Er war 36 Jahre alt. 
Fünf Tage später, am 4. Juni 1293/1876, als Sultan Abdülʿaziz im Feriyye-Palast 
getötet wurde, verlor Sultan Murad den Verstand. Nach einer Regierungszeit 
von drei Monaten und einem Tag wurde er am 31. August entthront. Er wurde 
in den Çırağan-Palast gebracht. Hier lebte er noch 28 Jahre lang. Als er am 29. 
August 1322/1904 verstarb, wurde er im Mausoleum von Turhan Valide Sultan 
in Eminönü beigesetzt. Am 11. Schaʿbān 1293 (31. August 1876) machten sie Ab-
dülhamid II. zum Kalifen und nahmen ihm das Versprechen ab, dass er sich nicht 
in die Angelegenheiten des Staates einmischt und nur nach den von der Natio-
nalversammlung zu erlassenden Gesetzen handelt. Sie ließen das Grundgesetz 
verkünden, in welchem seine Loyalität gegenüber der Tanzimat-Reform erklärt 
wurde. Als Sultan Abdülhamid, der zweite Sohn von Abdülmecid, 11 Jahre alt 
war, verstarb seine Mutter Tir-i Müjgan, die zweite Ehefrau ihres Mannes. Er 
wurde von der vierten Frau, Perestu Sultan, aufgezogen. Als er Sultan wurde, 
erklärte er sie zur Valide Sultan. Er genoss zusammen mit seinem älteren Bruder 
eine Ausbildung. Er wurde sehr gut in Arabisch, Persisch, Französisch und in 
den Religionswissenschaften unterrichtet. Im Buch Türkiye Tarihi (Geschichte 
der Türkei) heißt es: „Abdülhamid II. war nicht unwissend, wie es die Unionisten 
propagierten, sondern er war kenntnisreicher als fast alle von ihnen.“ Die jungen 
Offiziere der dritten Armee, deren Hauptquartier sich in Thessaloniki befand, 
kamen nach Istanbul, setzten den Kalifen 1327/1909 ab und brachten ihn nach 
Thessaloniki. In seinem Buch Hatırat-ı Abdülhamid han (Memoiren von Sultan 
Abdülhamid) schreibt Esad Beg, der Chefsekretär des Palastes des Sultans, aus-
führlich über die Verdienste von Sultan Abdülhamid II. für das Land. 559, 588, 
785, 920, 1057, 1559, 1570, 1571, 1577, 1586, 1631, 1652, 1653, 1700, 1711, 1713. 

11 — ABDULHAQQ AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Vater ist Sayfuddīn. Er ist einer der großen Gelehrten Indiens. Er wurde 
958/1551 geboren und verstarb 1052/1642. Er war einer der Schüler von Muhammad 
Bāqī billāh. Er wurde im Hedschas zu einem Hadithgelehrten. Er liegt in Delhi 
begraben. Er hat viele Bücher geschrieben. Seine Bücher Madāridsch an-nubuwwa, 
Maradsch al-bahrayn und der Aschiʿat al-lamaʿat genannte Kommentar zum al-
Mischkāt sind auf Persisch und wurden in Indien gedruckt. 416, 520, 531, 626, 
666, 667, 696, 1058, 1111. 

12 — ABDULHAQQ SUDSCHĀDIL AS-SIRHINDĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er ist einer der großen Gelehrten, die von Muhammad Maʿsūm al-
Fārūqī aufgezogen wurden. Er führte bei Urwatul-wuthqā Muhammad Maʿsūm 
die Totenwaschung durch. Seine persischen Fiqh-Bücher Scharh-i wiqāya und 
Masāʾil-i scharh-i wiqāya sind bekannt und beide wurden in Indien gedruckt. 
270. 

13 — ABDULHAYY, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammte aus der 
Stadt Safa in Indien. Er befand sich viele Jahre lang in der Gesellschaft des ehr-
würdigen Imām ar-Rabbānī und erlangte viele spirituelle Erkenntnisse. Auf An-
weisung des ehrwürdigen Muhammad Maʿsūm sammelte er den zweiten Band 
des Maktūbāt. Er wurde in die Stadt Putne geschickt, um den Tasawwuf den Lie-
benden zu vermitteln. Er leitete diejenigen, die dort waren, und bildete Gottes-
freunde und Khalīfas (autorisierte Schüler) aus. Es wurde die frohe Botschaft 
verkündet, dass er ein Qutb ist. Siehe den 149. Namen für Abdulhayy al-Luknawī! 
1324, 1383. 

– 1538 –



14 — ABDULKARĪM, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist ein Pro-
phetengefährte. Er gehörte zu den Soldaten, die Muʿāwiya, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, zur Eroberung Konstantinopels schickte, und währenddessen er-
krankte er und starb zwischen Akyazı und Pazarköy. 

15 — ABDULKARĪM AR-RĀFIʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater heißt Muhammad. Er verstarb 623/1226 in Qazvin. Er ist ein schāfiʿītischer 
Gelehrter. Sein Fiqh-Buch al-Muharrar ist bekannt. Viele Gelehrte haben es 
kommentiert. Die Kurzfassung von Imām an-Nawawī mit dem Titel al-Minhādsch 
ist sehr wertvoll. Auch das Buch al-Minhādsch wurde mehrfach kommentiert. 
Der wertvollste von ihnen ist der Kommentar von Ibn Hadschar al-Makkī mit 
dem Titel Tuhfat al-muhtādsch und besteht aus vier Bänden. 610, 684, 1655, 1665. 

16 — ABDULKHĀLIQ AL-GHUDSCHDUWĀNĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er ist einer der Führer auf dem Weg der Gottesfreundschaft (Wilāya) 
und einer der größten Gelehrten des Islams. Er wurde im Dorf Ghudschduwan 
in Buchara geboren und verstarb dort im Jahre 575/1180. Als er 22 Jahre alt war, 
erlangte er die Vollkommenheit in der Gesellschaft des ehrwürdigen Yūsuf al-
Hamadānī. Er ist ein Nachfahre von Imām Mālik. Sein Vater Abduldschamīl 
stammte aus Malatya (Türkei). Er nahm Unterricht bei Khidr, Friede sei mit 
ihm. Die „11 grundlegenden Worte“, die im Tasawwuf bekannt sind, gehören zu 
seinen Aussagen. In seinem Buch Wasiyyetnāme schreibt er: „Mein Rat an dich, 
o Sohn, ist, dass du in all deinen Zuständen immer das Wissen, die Anstandsregeln 
und die Gottesfurcht beachtest! Lies die Bücher der Islamgelehrten, und lerne 
Fiqh und Hadith. Hüte dich vor unwissenden Pseudosufis. Sehne dich nicht nach 
Ruhm. Denn darin liegt Unheil. Praktiziere nicht zu viel Simāʿ! Zu viel Simāʿ 
verursacht Heuchelei im Herzen und tötet das Herz. Verleugne aber auch nicht 
den Simāʿ, denn die meisten der Großen haben Simāʿ praktiziert. Fliehe vor un-
wissenden Menschen, wie man vor einem Löwen flieht! Sei nicht befreundet mit 
Irrgängern und denen, die weltverfallen sind! Iss von dem, was halāl ist! Lach 
nicht zu viel! Schallend zu lachen, tötet das Herz. Hab Mitleid und Erbarmen 
mit allen! Verachte niemanden! Streite und kämpfe mit niemandem! Verlange 
von niemandem etwas! Sprich nicht schlecht über die Großen des Tasawwuf! 
Wer sie verleugnet, wird ins Unglück stürzen. Möge deine Essenz Fiqh und dein 
Haus eine Gebetsstätte sein.“ Das Fensterglas wurde zu seiner Zeit entdeckt.  
1389, 1407, 1587, 1594, 1704, 1706. 

17 — ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist das letzte Kind 
des Gesandten Allahs mit Khadīdscha al-Kubrā. Er wurde nach der Bekanntgabe 
der Prophetenschaft geboren und starb in der Stillzeit. Er wird auch „Tayyib“ 
und „Tāhir“ genannt. Als Abdullāh starb, sagte Ās ibn Wāʾil: „Muhammad ist 
abtar geworden“, d. h. seine Nachkommenschaft ist erloschen. Die Sure al-
Kawthar wurde offenbart und Allah, der Erhabene, antwortete darin dem un-
gläubigen Ās. 

18 — ABDULLĀH AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist ein Sayyid. Sein Vater Schah Abdullatīf hat ihn auf Anordnung des ehrwürdigen 
Alī, die er im Traum erhielt, Alī genannt. Er selbst machte daraus Ghulām-i Alī. 
Er ist einer der Großen der Tasawwuf-Experten und der Augenstern der Muslime. 
Er wurde 1158/1744 in Punjab, Indien, geboren und 1180/1765 mit der Gesellschaft 
von Mazhar Dschān-i Dschānān beehrt. Viele Wundertaten (Karāma) hat man 
bei ihm gesehen. Seine größte Wundertat war, dass er die Herzen der aufrichtigen 
Menschen, die zu ihm kamen, durch eine einzige Zuwendung (Tawaddschuh) 
mit spirituellen Erkenntnissen und Segen füllte. Er führte Tausende von Liebenden 
mit einem einzigen Blick zu spirituellen Ekstasen, Lichtern und Eingebungen. 

– 1539 –



Er verstarb 1240/1824 in Delhi. Er ist in seinem eigenen Ordenshaus in der Nähe 
der Schah-Jihan-Moschee neben seinem Meister in einer sehr kunstvoll gefertigten 
Marmorwand und auf der westlichen Seite von ihm begraben. 125 seiner Briefe, 
die er in verschiedene Länder geschickt hatte, wurden von Raʾūf Ahmad Mud-
schaddidī, einem seiner Schüler, gesammelt und mit Makātīb-i scharīfa betitelt. 
Dieses Buch wurde zuerst 1334/1915 in Madras, dann 1371/1951 in Lahore und 
anschließend 1396/1976 in Istanbul gedruckt. Schah Raʾūf Ahmad sammelte, was 
er innerhalb von einem Jahr von ihm gehört hatte, in einem Buch und nannte es 
Durr al-maʿārif. Es wurde 1394/1974 in Istanbul neu veröffentlicht. Raʾūf Ahmad 
war ein Nachkomme von Muhammad Yahyā, dem jüngeren Sohn von Imām ar-
Rabbānī, und verstarb 1253/1837 auf dem Meer im Jemen auf dem Weg zur Pil-
gerfahrt. Er war in der Stadt Bhopal für seine spirituelle Leitung/Führung (Irschād) 
bekannt. 670, 680, 708, 1058, 1102, 1104, 1111, 1113, 1137, 1338, 1389, 1390, 1407, 
1439, 1473, 1553, 1561, 1562, 1582, 1620, 1630, 1637. 

19 — ABDULLĀH AD-DĀRIMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 275 den Namen Dārimī. 

20 — ABDULLĀH AGA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der Si-
cherheitschef von Sultan Murad III. Im Jahre 1000/1591 ließ er die Kısıklı-
Moschee errichten. Er hatte in Beylerbeyi die Istavroz-Moschee und eine Moschee 
in Langada. Sein Grab befindet sich neben der Kısıklı-Moschee. 

21 — ABDULLĀH AL-ANSĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater ist Muhammad ibn Alī. Er wurde 396/1005 in Herat geboren und verstarb 
dort im Jahre 481/1088. Er war ein Schaykhul-islām und gehörte der hanbalītischen 
Rechtsschule an. Sein Kommentar zum Buch at-Taʿarruf und sein Buch Manāzil 
as-sāʾirīn sind bekannt. 131, 465, 1081, 1469. 

22 — ABDULLĀH AL-BŪSNAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Abdullāh Abdī ibn Muhammad ist einer der Schaykhs des Bayrāmiyya-Ordens 
und verstarb 1054/1645 in Konya (Türkei). 

23 — ABDULLĀH AL-HĀSCHIMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
war der Emir von Jordanien und der Sohn von Scharīf Husayn. Er wurde 1299/1882 
geboren und 1370/1951 in einer Moschee getötet. Sein Sohn Talāl trat seine Nach-
folge an, wurde aber 1953 von seinem Sohn Husayn abgelöst. Emir Husayn wurde 
1354/1936 geboren. Er regierte den jordanischen Staat sehr gut. Er kämpfte gegen 
die kommunistische Bewegung und errang den Sieg. Er verstarb 1999. 557. 

24 — ABDULLĀH AL-QURTUBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 756 den Namen Qurtubī. 

25 — ABDULLĀH AN-NASAFĪ: Siehe unter der Nummer 695 den Namen 
Nasafī Abdullāh.  

26 — ABDULLĀH AR-RŪMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdullāh 
Efendi aus Yenişehr wurde 1130/1717 Schaykhul-islām. Er starb 1156/1743 in 
Kanlıca (Istanbul) und liegt in Kanlıca neben der Iskender-Pascha-Moschee be-
graben. Er ist der Autor des Fatwabuches Bahdschat al-fatāwā. 577, 579, 1248. 

27 — ABDULLĀH AT-TARDSCHUMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er war das einzige Kind eines Christen auf der Insel Mallorca, der größten der 
Baleareninseln im Mittelmeer. Sein ursprünglicher Name war Anselmo Turmeda 
und er war ein spanischer Priester. Er wurde in der Stadt Nebunia vom bekann-
testen Priester Nikola Mertil erzogen. Er lernte die Bibel auswendig. Unter der 
Leitung dieses Priesters kam er nach Tunesien. Er wurde Muslim. Er lernte Ara-
bisch und die islamischen Wissenschaften sehr gut. Er schrieb ein Buch namens 
Tuhfat al-arīb, das das wahre Gesicht des Christentums zeigt und wie es kor-

– 1540 –



rumpiert wurde. Er vollendete das Buch im Jahre 823/1420. Es wurde 1290/1873 
in London und 1402/1981 in Istanbul vom Hakikat-Verlag zusammen mit dem 
Buch al-Munqidh gedruckt. Hādschi Dhihnī Efendi übersetzte es ins Türkische. 
Sein Sohn Abdulhalīm hat dieses Buch auf Arabisch gekürzt. Das Manuskript 
befindet sich in der Berliner Bibliothek. Das Türkische wurde während der os-
manischen Zeit in Istanbul gedruckt und 1385/1965 in lateinischen Buchstaben 
neu aufgelegt. 

28 — ABDULLĀH IBN ABBĀS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
der Sohn von Abbās, dem jüngsten Onkel des Gesandten Allahs. Er wurde drei 
Jahre vor der Hidschra in Mekka geboren und verstarb 68/687 in Ta’if. Er war 
groß, hellhäutig und gut aussehend. 3, 100, 117, 308, 311, 557, 567, 572, 579, 612, 
661, 681, 734, 746, 749, 800, 896, 930, 1125, 1138, 1465, 1558, 1607.1633, 1692. 

29 — ABDULLĀH IBN ABDULMUTTALIB, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er ist der gesegnete Vater von Muhammad, Friede sei mit ihm, und der 
zehnte Sohn seines Vaters. Als er 18 oder 25 Jahre alt war, heiratete er die ehr-
würdige Āmina. Nach einigen Monaten starb er auf dem Weg nach Medina, 
sieben Monate bevor unser Prophet geboren wurde. Der ehrwürdige Hamza war 
jünger als Abdullāh und der ehrwürdige Abbās war jünger als Hamza. 522, 557, 
561, 573, 577, 1524, 1543, 1568, 1633. 

30 — ABDULLĀH IBN ABĪ AWFĀ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
ist von den Prophetengefährten derjenige, der in der Stadt Kufa als Letzter 
verstarb; er verstarb im Jahre 86/705. 647. 

31 — ABDULLĀH IBN AL-KAWĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist einer der Gefährtennachfolger (Tābiʿūn). Während des Vorfalls von Dschamal 
war er auf der Seite von Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein. 741. 

32 — ABDULLĀH IBN AL-MUBĀRAK, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist einer der Großen der Nachfolger der Gefährtennachfolger (Tabaʿ at-tābiʿīn) 
und ein hanafītischer Hadith- und Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 118 geboren 
und verstarb 181/797. 140, 312, 681, 879, 885. 

33 — ABDULLĀH IBN AZ-ZUBAYR, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er ist der Sohn von Zubayr ibn al-Awwām, einem der „Aschara al-mubaschschara“ 
(der zehn Personen, denen das Paradies versprochen wurde), und von Asmā, der 
Tochter von Abū Bakr as-Siddīq. Er war das erste Kind, das in Medina von den 
Muhādschirūn geboren wurde. Er war sehr tapfer und pflegte viele gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten. Er war der Grund für den Sieg in der Schlacht von 
Tunis. In der Kamelschlacht war er gemeinsam mit seinem Vater an der Seite 
von Āʾischa, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Er huldigte Yazīd nicht. Als 
der ehrwürdige Husayn den Märtyrertod erlitt, wurde er Kalif in Mekka. Nach 
dem Tod von Yazīd war er neun Jahre lang Kalif. Im Jahre 73/692 wurde er im 
Alter von 73 Jahren von Haddschādsch ibn Yūsuf, der von Abdulmalik gesandt 
worden war, ermordet. 258, 1155, 1500, 1542, 1628. 

34 — ABDULLĀH IBN AZ-ZUBAYR, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Zubayr, der Sohn von Abdulmuttalib, starb, als sein Vater noch lebte. Sein Sohn 
Abdullāh nahm den Glauben an und wich in der Schlacht von Hunayn nicht von 
der Seite des Gesandten Allahs. Während des Kalifats des ehrwürdigen Abū 
Bakr zeigte er in der Schlacht von Adschnādayn in Palästina großen Heldenmut 
und wurde zum Märtyrer. Sie fanden seine Leiche unter den Toten von zehn By-
zantinern. Es wurde verstanden, dass er sie alle getötet hatte. 

35 — ABDULLĀH IBN DSCHAHSCH, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er ist der Sohn von Umayma, der vaterseitigen Tante des Gesandten Allahs, 
und von Dschahsch. Er ist der Bruder von Zaynab bint Dschahsch, einer der 

– 1541 –



reinen Ehefrauen unseres Propheten. Er wanderte zweimal nach Abessinien aus. 
Er wurde einige Male zum Kommandanten der Armee ernannt. Der Gesandte 
Allahs hatte die ehrwürdigen Abū Bakr und Umar und ihn aufgrund der Gefan-
genen der Schlacht von Badr konsultiert. Er starb bei der Schlacht von Uhud als 
Märtyrer und wurde in einem Grab mit seinem mutterseitigen Onkel, dem ehr-
würdigen Hamza, beigesetzt. 1711, 1712. 

36 — ABDULLAH IBN FAISAL: Er ist der Enkel von Tarkī und war 
1306/1888 der Emir der Wahhabiten. Während der Herrschaft seines Vaters 
Faisal führte er 1271/1854 Krieg gegen den Oman und belegte ihn mit Steuern. 
Er wurde von Muhammad ibn ar-Raschīd, der sich in Hail im Norden Medinas 
befand, besiegt und gefangen genommen. 654. 

37 — ABDULLĀH IBN HANZALA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er gehört zu den Großen der Ansār. Er wurde ein Jahr nach der Schlacht von 
Uhud geboren und verstarb im Alter von 63 Jahren in Medina bei dem Vorfall 
von Abdullāh ibn az-Zubayr als Märtyrer. Sein Vater, Hanzala, hatte in der 
Nacht, in der man zur Schlacht von Uhud aufbrach, geheiratet. Am nächsten Tag 
erlitt er den Märtyrertod und wurde von Engeln gewaschen. Aus diesem Grund 
wurde er mit dem Namen „Ghasīl al-malāʾika“ (der von Engeln Gewaschene) 
geehrt. 1133. 

38 — ABDULLĀH IBN MAHMŪD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
wird „Madschdaddīn al-Mūsulī“ genannt. Er ist ein Rechtsgelehrter der hanafī-
tischen Rechtsschule. Er wurde im Jahr 599 geboren und verstarb 683/1285. Sein 
Buch al-Mukhtār sowie dessen Kommentar al-Ikhtiyār sind bekannt. 652, 892. 

39 — ABDULLĀH IBN MASʿŪD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
der sechste derjenigen, die zu Muslimen wurden. Er nahm den Glauben an, als 
er jung war. Er lernte den edlen Koran und viele Hadithe auswendig. Er wanderte 
zweimal nach Abessinien und nach Medina aus. Er nahm an allen Kriegen und 
an der Schlacht von Yarmuk teil. Ihm wurde die frohe Botschaft des Einzugs in 
das Paradies gegeben. Er verstarb im Jahre 32/651 und ist auf dem Friedhof al-
Baqīʿ begraben. 3, 134, 400, 644, 646, 655, 909, 927, 931, 1133, 1440, 1568, 1695. 

40 — ABDULLĀH IBN MUHAMMAD AL-BITŪSCHĪ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Er wurde in Schahrazor nördlich von Bagdad geboren und ver-
starb 1211/1796 in Basra. Sein Buch Hadīqat as-sarāʾir ist bekannt. 

41 — ABDULLĀH IBN SALĀM, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ge-
hört zu den Großen der Ansār. Zuvor war er ein jüdischer Gelehrter. Als er vom 
Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, hörte, ging er zu ihm. Der Prophet erkannte 
ihn mit dem Licht des Prophetentums und fragte: „Bist du der medinensische 
Gelehrte Ibn Salām?“, und rezitierte die Sure al-Ikhlās. Abdullāh entgegnete 
sofort: „Das ist der Prophet der Endzeit, den die Thora vorausgesagt hat“, und 
nahm den Glauben an. Er hatte den Aufständischen im Fall von Uthmān, möge 
Allah mit ihm zufrieden sein, viele Ratschläge gegeben. Er verstarb im Jahre 43. 
542. 

42 — ABDULLĀH IBN SĀLIH, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 897 den Namen Tāhā al-Hakkārī. 

43 — ABDULLĀH IBN SUʿŪD: Während der Herrschaft von Sultan Mahmud 
II. wurde er 1231 zum wahhabitischen Emir. Er unterdrückte die Ahlus-Sunna 
sehr stark. Im Jahre 1233/1818 wurde er gefasst und nach Ägypten und dann 
nach Istanbul gebracht und hingerichtet. 

44 — ABDULLĀH IBN TĀHIR, möge Allah sich seiner erbarmen: Zur Zeit 
des Kalifen Maʾmūn war er der Gouverneur von Chorasan. Er regierte 17 Jahre 
lang mit Gerechtigkeit und verstarb 230/844 in Nischapur. 313. 

– 1542 –



45 — ABDULLĀH IBN UMAR, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
gehört zu den Großen der edlen Gefährten. Er wurde 14 Jahre vor der Hidschra 
geboren und verstarb im Jahre 73/692 in Mekka. Er nahm gemeinsam mit seinem 
Vater den Glauben an. Da er ein Kind war, war die erste Schlacht, an der er teil-
nahm, die Grabenschlacht. Er war sehr gottesfürchtig. Sein Idschtihād in Bezug 
auf das Kalifat lautete, sich keiner Seite anzuschließen. Im Qisas-i anbiyā heißt 
es im Kapitel über die Schlacht von Chaibar: „Unter den Prophetengefährten 
war Abdullāh ibn Umar derjenige, der die meisten Hadithe kannte. Er pflegte 
aufzuschreiben, was er hörte. Nach ihm war derjenige, der die meisten Hadithe 
kannte, Abū Hurayra.“ 310, 385, 429, 668, 696, 879, 929, 1002, 1041, 1059, 1123, 
1333, 1463, 1466, 1552. 

46 — ABDULLĀH IBN ZAYD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
einer der Großen der Gefährtennachfolger. Er war der Sohn von Zayd ibn Arqam 
von den Ansār. Sein Vater Zayd ibn Arqam, möge Allah mit ihm zufrieden sein, 
wurde nicht zur Schlacht von Uhud mitgenommen, weil er noch jung war, aber 
er hat an allen anderen Schlachten teilgenommen. Er verstarb im Jahre 61/680 
in Kufa. 579. 

47 — ABDULLATĪF AL-HARPŪTĪ: Im Jahre 1330/1912 war er Professor 
für Glaubenslehre (Ilm al-kalām) am Dār al-funūn in Istanbul. In seinem Buch 
Tanqīh al-kalām verteidigt er die islamische Religion sehr schön in Anlehnung 
an Wissenschaft und Vernunft. 784. 

48 — ABDULMASĪH: Er war der Anführer der Christen, die aus Nadschran 
kamen, um dem Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, Fragen zu stellen. 548, 
549. 

49 — ABDÜLMECID HAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 31. 
der osmanischen Sultane und der 96. der islamischen Kalifen. Er ist der Sohn 
von Sultan Mahmud II. Vier seiner acht Söhne wurden Sultane. Er wurde 1237/1821 
geboren, 1255/1839 wurde er Sultan und verstarb am 24. Juni 1277/1861. Sein 
Grab befindet sich im Garten der Sultan Selim-Moschee. Er ließ den Dolmabağçe-
Palast und die Galata-Brücke errichten. Im Buch Die edlen Gefährten steht seine 
Biografie ausführlich geschrieben. 779, 1010, 1057, 1193, 1518, 1537, 1538, 1576, 
1624, 1651, 1682, 1699. 

50 — ABDULMUTTALIB: Sein Name lautet Schayba. Er war der Großvater 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und das Oberhaupt des Stammes der 
Quraisch. Er war der Sohn von Hāschim. Da sein vaterseitiger Onkel Muttalib 
ihn den Mekkanern als seinen Sklaven vorstellte, wurde er unter dem Namen 
Abdulmuttalib (Muttalibs Sklave) bekannt. Der Zamzam-Brunnen, der aus der 
Zeit des Propheten Ismāʿīl geblieben ist, war während der Zeit der Regierung 
der Dschurhum verschwunden. Er fand diesen Brunnen und ließ ihn reinigen. 
Er hatte zwölf Söhne und sechs Töchter. Ihr Ältester war Abū Tālib und der 
Jüngste war Abbās. Da Abdullāh sieben Monate vor der Geburt des Gesandten 
Allahs verstarb, wuchs der Gesandte Allahs bei seinem Großvater auf. Als er 
acht Jahre alt war, verstarb auch sein Großvater. Er pflegte gottesdienstliche 
Handlungen nach der Religion von Ismāʿīl, Friede sei mit ihm, zu verrichten. 
561, 577, 1535, 1541, 1671. 

51 — ABDULQĀDIR AL-GĪLĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhyiddīn Abū Muhammad ibn Abī Sālih Mūsā Dschangī Dost wurde im Jahre 
471/1078 in der iranischen Stadt Gīlān geboren und verstarb 561/1166 in Bagdad. 
Sein Vater war ein Nachkomme von Abdullāh, dem Sohn von Hasan al-Muthannā, 
der wiederum der Sohn des ehrwürdigen Hasan war. Im Qisas-i anbiyā steht ge-
schrieben, dass Fātima, die Tochter des ehrwürdigen Husayn, die Mutter von 

– 1543 –



Abdullāh war. Daher ist er sowohl ein Sayyid als auch ein Scharīf. Seine Mutter 
Fātima bint Abī Abdillāh war eine Sayyida. Er war ein Mudschtahid in den Fiqh- 
und Hadith-Wissenschaften. Zuvor gehörte er der schāfiʿītischen Rechtsschule 
an. Doch da die hanbalītische Rechtsschule kurz davor war, in Vergessenheit zu 
geraten, ging er zur hanbalītischen Rechtsschule über. Somit verbreitete sich 
diese Rechtsschule. Anfangs gab er Unterricht und wurde sehr berühmt. Dann 
tauchte er in den Tasawwuf ein. Er empfing spirituelle Erkenntnisse (Fayd) von 
Abū Saʿīd Alī al-Makhzūmī, der auf dem Weg von Dschunayd al-Baghdādī war. 

Die Wege, die den Menschen zur Liebe Allahs, des Erhabenen, führen, sind 
zwei: Der eine ist der „Weg der Prophetenschaft (Nubuwwa)“ und führt zum 
Ursprung des Ursprungs. Alle edlen Gefährten haben das Ziel durch diesen Weg 
erreicht. Auch einige der Personen, die danach kamen, haben auf diesem Weg 
die Vollkommenheit erreicht. Auf diesem Weg bedarf es keines Vermittlers. 
Nachdem sie in der Gesellschaft eines vollkommenen (kāmil) und vervollkomm-
nenden (mukammil) Murschid die Vollkommenheit erreicht haben, erhalten sie 
die spirituellen Erkenntnisse vom Ursprung und machen Fortschritte. Der zweite 
Weg ist der „Weg der Gottesfreundschaft (Wilāya)“. Die Aqtāb, Awtād, Nud-
schabā, Budalā und alle Gottesfreunde (Awliyā) haben das Ziel durch diesen 
Weg erreicht. Dieser Weg wird auch „Sulūk-Weg“ genannt. Auf diesem Weg ist 
ein Vermittler notwendig. Das Oberhaupt und der Führer beider Wege ist der 
Gesandte Allahs. Der Imām des Weges der Gottesfreundschaft, die Quelle der 
spirituellen Erkenntnisse ist der ehrwürdige Alī. Auf diesem Weg hat der Gesandte 
Allahs ihn zu seinem Stellvertreter gemacht. Die ehrwürdigen Fātima, Hasan 
und Husayn sind Teilhaber. Alle, die diesem Weg folgen, erlangen spirituelle 
Erkenntnisse (Fayd) und Rechtleitung (Hidāya) durch die Vermittlung des ehr-
würdigen Alī. Nach ihm übernahmen die ehrwürdigen Hasan und Husayn diese 
Aufgabe. Nach ihnen wurde sie der Reihe nach den Söhnen der Zwölf Imāme 
übertragen. Nach ihrem Letzten, nämlich Muhammad al-Mahdī, wurde sie an 
niemanden mehr weitergegeben. Alle Gottesfreunde erhielten weiterhin spirituelle 
Erkenntnisse und Rechtleitung von ihnen. Als Abdulqādir al-Gīlānī die Voll-
kommenheit erreichte, wurde ihm diese Aufgabe gegeben. Es wird durch spirituelle 
Enthüllung und Schau verstanden, dass sie danach niemandem mehr gegeben 
wurde. Auch nach seinem Tod, bis zum Jüngsten Tag, kommen alle spirituellen 
Erkenntnisse und jede spirituelle Reife und Rechtleitung durch seine Seele. Die 
Mudschaddids, die in jedem Jahrhundert kommen, sind seine Stellvertreter. Da 
Imām ar-Rabbānī auf dem Weg der Prophetenschaft zur Vollkommenheit gelangt 
ist, braucht er keinen Vermittler. Abū Bakr as-Siddīq ist der Stellvertreter des 
Gesandten Allahs auf dem Weg der Prophetenschaft. 71, 85, 94, 127, 128, 129, 
172, 416, 418, 419, 531, 666, 669, 740, 742, 1104, 1112, 1322, 1336, 1339, 1349, 
1391, 1473, 1536, 1544, 1671, 1673, 1674, 1681, 1689, 1706. 

52 — ABDULQUDDŪS, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater heißt 
Abdullāh. Er war der Khalīfa (autorisierte Schüler) von Muhammad ibn Mu-
hammad Ārif Tschischtī und Derwisch Muhammad as-Suhrawardī und der Meister 
des ehrwürdigen Abdulʾahad, dem Vater von Imām ar-Rabbānī. Er hat viele Bü-
cher geschrieben. Unter ihnen ist das Anwār al-uyūn bekannt. Er pflegte zu 
sagen: „Es gibt zwei Arten von Gedanken (Khatara) und Einflüsterungen (Was-
wasa): Die erste Art kommt als Versuchung und Prüfung. Für sie gibt es keine 
Sünde oder Strafe. Sie bewirken einen Aufstieg. Die zweite Art führt zu ewigem 
Unglück.“ In einem Brief an seinen Sohn und Khalīfa Ruknuddīn sagt er: „Kenne 
den Wert der Zeit! Bemühe dich, Tag und Nacht Wissen anzueignen! Befinde 
dich jederzeit im Zustand der Gebetswaschung! Bemühe dich, die täglichen fünf 
Gebete unter Einhaltung ihrer Sunna-Handlungen und der Taʿdīl al-arkān und 

– 1544 –



in Demut und so zu verrichten, wie vom Religionsstifter verkündet wurde! Wenn 
du diese Dinge tust, wirst du zahllose Gaben im Diesseits und Jenseits erlangen. 
Der Erwerb von Wissen dient der Verrichtung gottesdienstlicher Handlungen. 
Am Tag des Jüngsten Gerichts wird man nach den Taten befragt, aber nicht 
danach, ob man viel Wissen angeeignet hat. Taten und gottesdienstliche Hand-
lungen wiederum dienen der Erlangung von Ikhlās. Ikhlās ist auch dazu da, den 
wahren Anbetungswürdigen und den Geliebten zu lieben, der bedingungslos 
existiert.“ Er verstarb 944/1538 in der Stadt Kankuh in Indien. Hādschi Abdul-
wahhāb al-Bukhārī hatte einen Tafsir geschrieben. Er schickte ihn an den ehr-
würdigen Abdulquddūs. Als er eine Stelle des Tafsirs öffnete, sah er, dass dort 
in Bezug auf die Reinheit der Ahl al-bayt geschrieben stand: „Fātima war sich 
ihres letzten Atemzuges sicher. Ihr Ende war gewiss gut.“ Er schrieb an den 
Rand: „Diese Passage entspricht nicht der Glaubensrichtung (Madhhab) der Ah-
lus-Sunna“, und schickte ihn zurück. Es wurde erkannt, dass das, was Abdulquddūs 
schrieb, richtig war. Seine Biografie steht im persischen Buch Siyar al-aqtāb, das 
1036 geschrieben und 1336 gedruckt wurde. 1545, 1667. 

53 — ABDULWAHHĀB ASCH-SCHAʿRĀNĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er war ein Schüler von Aliyyul-Hawāss. Er verstarb im Jahre 973/1565. 
Sein Buch al-Mīzān al-kubrā, das das Fiqh-Wissen der vier Rechtsschulen erklärt, 
besteht aus zwei Bänden und wurde 1275 in Ägypten gedruckt. Im ersten Band 
seines Buches Latāʾif al-minan gibt er ab der 56. Seite eine lange Beschreibung 
der Wissenschaft der Chemie und von Dschābir ibn Hayyān. Dieses Buch wird 
auch al-Minan al-kubrā genannt. Es wurde im Jahre 1357 gedruckt. Am Rande 
befinden sich die Bücher Latāʾif al-minan und Miftāh al-falāh von Tādschuddīn 
al-Iskandarī . Sein Buch al-Anwār al-qudsiyya wurde am Rande des at-Tabaqāt 
al-kubrā gedruckt. Er ist ein Hadith- und schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er hat 
viele Bücher geschrieben. 113, 574, 669, 1116, 1192, 1664. 

54 — ABDULʾAHAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Vater 
von Imām ar-Rabbānī. Er wurde im Jahre 927 geboren. Als er jung war, befand 
er sich in der Gesellschaft von Abdulquddūs, möge seine Seele gesegnet sein, 
einem der großen Gottesfreunde Indiens. Dieser befahl ihm, Wissen anzueignen. 
Als er von seinem Wissenserwerb zurückkehrte, war sein Lehrer im Jahre 944 
gestorben. Sodann reifte er in der Gesellschaft seines Sohnes Ruknuddīn Tschischtī, 
möge seine Seele gesegnet sein, heran. Er erlangte Vollkommenheit auf dem 
Qādirī- und Tschischtī-Weg. Er verstarb im Jahre 1007/1598 im Alter von 80 
Jahren. Er ist außerhalb der Stadt Sirhind an der Nordseite begraben. Er hatte 
sieben Söhne, von denen der vierte der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī war. 132, 
1373, 1396, 1544, 1667. 

55 — ABDULʿAZĪM AL-MUNDHIRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Hāfiz Abdulʿazīm al-Mundhirī al-Qayrawānī stammt aus Ägypten und gehörte 
der schāfiʿītischen Rechtsschule an. Er wurde 581/1185 geboren und starb 656/1258. 
Sein Hadithbuch at-Targhīb wat-tarhīb ist sehr wertvoll. Die türkische Übersetzung 
wurde 1993 in sieben Bänden vom Hikmet-Verlag in Istanbul veröffentlicht. 467, 
615, 669, 1638. 

56 — ABDÜLʿAZIZ: Er war der 32. der osmanischen Sultane und der 97. 
der islamischen Kalifen. Als zweiter Sohn von Sultan Mahmud II. wurde er 
1245/1830 geboren und am 25. Juni 1277/1861 zum Kalifen. Im Jahre 1288/1871 
ließ er die Straßenbahn in Betrieb nehmen und 1292/1875 den Galata-Tunnel 
bauen. 1293/1876 wurde er aus dem Dolmabağçe-Palast entführt und im Topkapı-
Palast gefangen gehalten. In den Memoiren von Ali Fuad Beg, dem Generalse-
kretär von Sultan Vahideddin, steht geschrieben, dass er einige Tage später von 
Midhat Pascha und dem Verteidigungsminister Hüseyn Avni Pascha und ihren 

– 1545 –



Freunden ermordet wurde, indem ihm die Adern an beiden Handgelenken durch-
geschnitten wurden, während er im Feriyye-Palast den edlen Koran las. Der Fe-
riyye-Palast befindet sich am Ufer zwischen Beşiktaş und Ortaköy und ist die 
Residenz im mittleren Teil des Galatasaray-Gymnasiums. Er liegt im Mausoleum 
von Sultan Mahmud begraben. Als Sultan Murad von diesem qualvollen Tod er-
fuhr, hat er vor Angst den Verstand verloren. Siehe auch im Buch Die edlen Ge-
fährten den Eintrag „Abdülʿaziz Han“. Seine Mutter ist Pertevniyal Valide Sultan, 
die in Aksaray (Istanbul) eine Moschee und eine Schule bauen ließ. Ihr Grab 
befindet sich neben der Moschee. 73, 1537, 1538, 1651, 1665, 1712. 

57 — ABDULʿAZĪZ AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Abdulʿazīz ibn Hamīduddīn ad-Dahlawī verstarb 741/1340 in Indien. Sein persisches 
Buch Umdat al-islām ist sehr wertvoll. 1989 wurde es vom Hakikat-Verlag 
gedruckt. Abdurrahmān ibn Yūsuf übersetzte es 950/1543 ins Türkische und es 
wurde 1290/1872 in Istanbul unter dem Namen Imād al-islām gedruckt. 

58 — ABDULʿAZĪZ AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Schah Abdulʿazīz Ghulām Halīm al-Fārūqī ad-Dahlawī wurde 1159/1745 in Delhi 
geboren und verstarb dort 1239/1824. Er ist einer der großen Gelehrten Indiens 
und der Sohn des berühmten Schah Waliyyullāh Ahmad Sāhib ad-Dahlawī. Er 
ist ein profunder Hadithgelehrter und hat viele Bücher geschrieben. Das wertvollste 
seiner Werke ist das Tuhfa-i ithnā aschariyya. Es ist in persischer Sprache verfasst, 
umfasst etwa tausend Seiten und wurde 1266/1849 in Delhi gedruckt. In den Bi-
bliotheken der Universität Istanbul, Süleymaniyye und Bursa gibt es Exemplare 
davon. Es wurde 1988 vom Hakikat-Verlag neu aufgelegt. Er antwortet auf die 
falschen Schriften von Schiiten mit Belegen. Im Jahre 1227/1811 wurde es von 
Hāfiz Muhammad ibn Muhyiddīn al-Aslamī in Indien ins Arabische übersetzt. 
Diese arabische Übersetzung wurde 1301/1883 vom irakischen Gelehrten Abul-
fawz Muhammad Amīn ibn Alī as-Suwaydī und außerdem von Sayyid Mahmūd 
Schukrī al-Ālūsī gekürzt. Die zweite Kurzfassung mit dem Titel Mukhtasar at-
tuhfa wurde 1315/1896 in Bombay, 1373/1953 in Kairo und 1396/1976 in Istanbul 
per Offsetdruck veröffentlicht. Sein Tafsīr-i Azīzī, ein persischer Korankommentar 
bis zum 184. Vers der Sure al-Baqara und des 29. und 30. Kapitels (Dschuzʾ), ist 
ebenfalls sehr wertvoll. Er wurde im Jahre 1386/1966 in Kabul gedruckt. 665, 
1102, 1467, 1677. 

59 — ABDULʿAZIZ IBN SAUD: Es gibt zwei Personen mit dem Namen 
Abdulʿaziz unter den Söhnen Sauds. Der Erste ist Abdulʿaziz ibn Muhammad 
ibn Saud, der 1134/1721 geboren wurde und 1217/1802 von einem Schiiten in der 
Diriyya-Moschee mit einem Dolch getötet wurde. Im Jahre 1178/1765 wurde er 
das zweite Oberhaupt der Wahhabiten. Im Jahre 1217/1802 ließ er in Ta’if die 
Gelehrten der Ahlus-Sunna und Tausende von Muslimen, auch Frauen und 
Kinder, massakrieren. Es gab auch viele, die an Hunger starben. 

Der Zweite ist Abdulʿaziz ibn Abdurrahman ibn Faisal, der 1297/1880 in Riad 
geboren wurde und 1372/1953 starb. Er war das 19. Oberhaupt der saudischen 
Regierung. Er kämpfte im Ersten Weltkrieg an der Seite der Briten gegen die 
Osmanen. Zu dieser Zeit gab es in Nadschd neben diesen auch den Stamm von 
Ibn ar-Raschīd. Ibn ar-Raschīd blieb den Osmanen treu und kämpfte an der 
Seite der Türken gegen die Briten und die Söhne Sauds. Nach dem Friedensschluss 
ließ Abdulʿaziz Ibn ar-Raschīd töten. In den Istanbuler Zeitungen vom 13. Ra-
madan 1338, dem 1. Juni 1920, war die folgende Nachricht zu lesen: 

„Die Zeitung ,The Times‘ vom 10. Mai berichtete, dass Ibn ar-Raschīd, Emir 
von Nadschd und einer der beiden Hauptherrscher Arabiens, getötet wurde. 
Während des Krieges hatte Ibn ar-Raschīd mit der Türkei kooperiert. Ibn as-

– 1546 –



Saʿūd hingegen kämpfte zusammen mit den Briten gegen Ibn ar-Raschīd und die 
Türken.“ In den ersten Monaten des Jahres 1337/1919 kam er von Kuwait nach 
Riad und wurde das Oberhaupt der Wahhabiten. Im Jahre 1342/1924 nahmen 
die Briten Ta’if und Mekka von Scharīf Husayn Efendi ein und übergaben sie 
Ibn as-Saʿūd. Im Jahre 1351/1932 sorgten sie dafür, dass er die saudische Regierung 
gründete. In der Zeitung „Son Saat“, die am 9. September 1926 in Istanbul he-
rausgegeben wurde, war folgende Nachricht zu lesen: 

DIE BOMBARDIERUNG MEDINAS 

Wir haben zuvor bereits geschrieben, dass die Bombardierung von Medina 
durch Abdulʿaziz die Menschen in Indien in Aufruhr versetzt hat. Im „The Times 
of India“, das in Indien herausgegeben wurde, heißt es: „Die Nachricht von dem 
Angriff auf Medina und der Bombardierung des Grabes des Propheten in jüngster 
Zeit hat auf die Muslime in Indien eine derartige Wirkung gehabt wie kein 
anderes Ereignis zuvor. Muslime in allen Teilen Indiens haben aufgrund dieses 
Ereignisses ihre Ehrfurcht vor diesem heiligen Ort zum Ausdruck gebracht. Diese 
große Trauer in Indien und im Iran wird zweifelsohne Auswirkungen auf Ibn as-
Saʿūd haben und ihn davon abhalten, solche Taten zu begehen, um sich nicht 
den Hass aller islamischen Länder zuzuziehen. Die Muslime Indiens haben ge-
genüber Ibn as-Saʿūd diese Meinung offen zum Ausdruck gebracht.“ 673, 1587. 

60 — ABDURRAHĪM: Er teilte mit, dass das Rauchen von Tabak keine 
Sünde ist. 924. 

61 — ABDURRAHĪM AS-SAMARQANDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist der Sohn von Abū Bakr al-Imādī und ist unter den Beinamen Marghinānī, 
Farghānī und Samarqandī bekannt. Er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter und 
der Enkel von Burhānuddīn Alī, dem Autor des Buches al-Hidāya. Im Jahre 
651/1253 war er am Leben. Sein Fiqh-Buch Fusūl al-imādī ist bekannt. 

62 — ABDURRAHMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der Mufti 
von Zabid und ein Sayyid. Sein Buch Vehhabilere Reddiyye (Widerlegung der 
Wahhabiten) ist sehr wertvoll. 663. 

63 — ABDURRAHMĀN AL-DSCHAWZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Vater hieß Alī. Er ist ein hanbalītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 
508 geboren und verstarb 597/1201 in Bagdad. Er ist bekannt unter dem Namen 
Abul-faradsch ibn al-Dschawzī. Er war ein profunder Gelehrter in Tafsir, Hadith, 
hanbalītischem Fiqh und Geschichte. Er verfasste mehr als hundert Bücher. Sein 
Tafsir al-Mughnī ist bekannt. 311, 648, 649, 667, 669, 718, 722, 927, 1560, 1602. 

64 — ABDURRAHMĀN AL-IMĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Vater ist Muhammad Imāduddīn. Er war Mufti von Damaskus. Er wurde 
978/1571 geboren und verstarb 1051/1641. Er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. 
Sein Buch al-Hadiyya fil-ibārāt al-fiqhiyya ist bekannt. 709, 910, 924. 

65 — ABDURRAHMĀN IBN ABĪ BAKR, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein: Sein Vater, sein Großvater und sein Sohn waren alle von den Prophetenge-
fährten. Bei den Schlachten von Badr und Uhud war er in der feindlichen Armee. 
In Hudaybiya nahm er den Islam an. Er zeigte große Tapferkeit in der Schlacht 
von Yamāma und tötete sieben Ungläubige. Am Tag der Kamelschlacht war er 
an der Seite seiner Schwester Āʾischa, möge Allah mit beiden zufrieden sein. Er 
verstarb im Jahre 53/673 und liegt in Mekka begraben. 735, 1500. 

66 — ABDURRAHMĀN IBN AWF, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
ist der Enkel von Abd al-Awf ibn Harth ibn Zuhra ibn Qusayy. Er ist einer der 
Großen unter den edlen Gefährten und einer der Aschara al-mubaschschara. Er 

– 1547 –



ist einer der acht Menschen, die zuerst den Glauben annahmen. Er war groß und 
hellhäutig. Er nahm an allen Schlachten teil und tötete in der Schlacht von Uhud 
zwei Ungläubige. Er gehörte zu den sechs Personen, die der ehrwürdige Umar 
für das Kalifat vorschlug. In der Schlacht von Uhud wurde er an zwanzig Stellen 
verwundet. Er wurde verkrüppelt und zwölf seiner Zähne fielen aus. Er war sehr 
reich und pflegte viele Almosen zu geben. Er verstarb im Jahre 31 im Alter von 
75 Jahren. Er war korpulent und gut aussehend. 195, 741, 899, 1007, 1113, 1137, 
1224, 1553. 

67 — ABDURRAHMĀN IBN MUHAMMAD, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er ist der Enkel von Sulaymān Efendi aus Gelibolu und wird Schaykhīzada 
genannt. Er ist bekannt unter dem Namen „Dāmād“. Er war der Militärrichter 
(Kazasker) Rumeliens und der Schwiegersohn des Schaykhul-islāms. Er verstarb 
im Jahre 1078/1668. Sein Madschmaʿ al-anhur genannter Kommentar zum al-
Multaqā ist bekannt. 

68 — ABDURRAZZĀQ AL-KĀSCHĪ: Er ist ein Tasawwuf- und Fiqh-Ge-
lehrter und hat einen Tafsir, einen Kommentar zum al-Fusūs und weitere wertvolle 
Werke verfasst. Er verstarb im Jahre 730. 

69 — ĀBIDĪN PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde im 
Jahre 1259 geboren und verstarb 1324/1906. Sein Grab befindet sich im Garten 
der Fatih-Moschee in Istanbul. Als er Gouverneur von Ankara war, schrieb er 
einen Kommentar zum Mathnawī. 1057. 

70 — ABŪ ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Mūsā ibn Nuʿmān al-Marākischī at-Tilimsānī ist einer der großen Tasawwuf-Ge-
lehrten und gehörte der mālikītischen Rechtsschule an. Er verstarb im Jahre 
683/1284. Sein Buch Misbāh az-zulām ist sehr wertvoll. 669. 

71 — ABŪ ALĪ AD-DAQQĀQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name 
ist Hasan ibn Muhammad. Er war der Schwiegervater und Meister von Abul-
Qāsim al-Quschayrī. Er verstarb 405/1014 in Nischapur. 395. 

72 — ABŪ ALĪ AL-FĀRMADĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Name ist Fadl ibn Muhammad. Er ist der Schüler von Abul-Qāsim al-Quschayrī 
und der Khalīfa von Abul-Qāsim al-Gurgānī und Abul-Hasan al-Kharqānī. Abul-
Qāsim war der Khalīfa von Abū Uthmān al-Maghribī, der wiederum der Khalīfa 
von Dschunayd al-Baghdādī war. Er war ein Experte des Wissens über die Seele. 
Er erhielt auch von Abū Saʿīd Abul-Khayr spirituelle Erkenntnisse. Auch in den 
sinnlichen Wissenschaften war er ein profunder Gelehrter. Er war der Murschid 
von Imām al-Ghazālī und Yūsuf al-Hamadānī. Er wurde im Jahre 434 geboren 
und verstarb 477/1085 in Maschhad, d. h. in Tus. 1407, 1706. 

73 — ABŪ AYYŪB AL-ANSĀRĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein 
Name ist Khālid ibn Zayd und er gehört zu den Großen unter den edlen Gefährten. 
Als der Gesandte Allahs nach Medina auswanderte, blieb er sieben Monate lang 
in seinem Haus. Er nahm an allen Schlachten teil. Er überlieferte 150 Hadithe. 
Im Jahre 50/670 befanden sich unter den Soldaten, die unter dem Kommando 
von Sufyān ibn Awf nach Konstantinopel kamen und zu denen auch Yazīd gehörte, 
33 Prophetengefährten. Der ehrwürdige Khālid, der einer von ihnen war, starb 
an Dysenterie. Akschamsuddīn Efendi, einer der Lehrer von Fatih Sultan Mehmed, 
entdeckte sein Grab. Über dem Grab wurden ein schönes Mausoleum und eine 
Moschee errichtet. Als angeordnet wurde, in den Ramadan-Monaten an Moscheen 
die Mahya (Beleuchtung zwischen zwei Minaretten) anzubringen, wurden 
1136/1723 zwei hohe Minarette gebaut. Auf Seite 802 des Buches Mirʾāt al-
haramayn heißt es: „Die Anbringung der Mahya in Moscheen mit Doppelmina-
retten ist eine Neuerung, die 1132/1719 von Damad Ibrahim Pascha eingeführt 

– 1548 –



wurde, der während der Herrschaft von Sultan Ahmed III. 12 Jahre lang als 
Großwesir gedient hatte.“ Die Eyüp-Sultan-Moschee wurde 1215/1800 von Sultan 
Selim III. wiederaufgebaut. Beim ersten Freitagsgebet war auch der Sultan an-
wesend. Die letzte Instandsetzung der Moschee wurde vom Ministerpräsidenten 
und Märtyrer Adnan Menderes im Jahre 1380/1960 durchgeführt. Die letzte In-
standsetzung des Mausoleums wurde von Sultan Mahmud II. durchgeführt. Die 
Schriftzüge auf dem Sarkophag sind die Handschrift des Sultans. Die beiden 
Doppelverse auf der im Mausoleum hängenden Tafel stammen von Sultan Selim 
III. und wurden von Yasārīzāda niedergeschrieben. Der gesegnete Fußabdruck 
unseres Propheten wurde 1044/1634 auf Befehl von Sultan Mahmud I. aus dem 
Palast in das Mausoleum gebracht. Über die Gräber in der Umgebung des 
Mausoleum gibt es im Hadīqat al-dschawāmiʿ ausführliche Informationen. 5, 496, 
1563, 1574, 1625. 

74 — ABŪ AYYŪB SULAYMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der sieben großen Rechtsgelehrten in Medina. Er verstarb im Jahre 104/722. 
94. 

75 — ABŪ BAKR AL-BALKHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Hamī-
duddīn al-Balkhī war der Richter von Balkh. Sein Vater war Umar ibn Mahmūd. 
Er verstarb im Jahre 559/1165. Sein persisches Buch Maqāmāt ist bekannt. 834, 
1284. 

76 — ABŪ BAKR AL-BĀQILLĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Qādī 
Muhammad ibn Tayyib wurde in Basra geboren und verstarb 403/1013 in Bagdad. 
Er war ein Kalām-Gelehrter und gehörte der aschʿarītischen Schule an. Er besaß 
großes Wissen und war sehr intelligent. Er wurde als Botschafter nach Istanbul 
gesandt. Er schrieb viele wertvolle Werke. 633. 

77 — ABŪ BAKR AS-SIDDĪQ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein 
Name ist Abdullāh ibn Abī Quhāfa ibn Āmir ibn Amr ibn Kaʿb ibn Saʿd ibn 
Taym ibn Murra. Er war der erste freie Mann, der den Glauben annahm. Er war 
ein großer Händler und gab sein ganzes Vermögen, alles, was er hatte, um des 
Gesandten Allahs willen aus. Sie waren bereits in ihrer Jugend befreundet. Er 
ist der erste Kalif der Muslime. Nach dem Ableben des Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, wurde ganz Arabien mit Ausnahme von Mekka, Medina und Ta’if 
abtrünnig. Der Kalif marschierte zunächst gegen vier Stämme in der Nähe von 
Medina und brachte sie zum Gehorsam. Dann schickte er Truppen zu elf Stämmen. 
Von diesen konnten die Soldaten unter dem Kommando von Ikrima den 40.000 
Soldaten von Musaylama in Yamāma nicht standhalten. Der Kalif schickte Khālid 
ibn al-Walīd zu Hilfe. Khālid besiegte Talīha und Sudschāh sowie Mālik ibn Nu-
wayra und kehrte nach Medina zurück. Auch in Yamāma errang er einen großen 
Sieg. 20.000 Abtrünnige wurden getötet und nahezu 2.000 Muslime erlitten den 
Märtyrertod. Amr ibn al-Ās brachte auch den Stamm der Khuzāʿa zum Glauben. 
Alā ibn al-Hadramī führte in Bahrain heftige Kämpfe und vertrieb die Abtrün-
nigen. Hudhayfa, Arfadscha und Ikrima schlossen sich in Oman und Bahrain zu-
sammen und besiegten die Abtrünnigen. Sie töteten 10.000 Abtrünnige. Der 
Kalif schickte Khālid ibn al-Walīd in den Irak. Er nahm in Hira 100.000 Gold-
münzen als Dschizya ein. Er besiegte die iranische Armee unter dem Kommando 
von Hurmuz. Er vernichtete die 30.000 Mann starke Armee in Basra. Von dem 
großen Heer, das zu Hilfe kam, wurden 70.000 Ungläubige getötet. Dann nahm 
er in verschiedenen Schlachten große Städte ein. Der Kalif stellte in Medina eine 
Armee zusammen und schickte sie unter dem Kommando von Abū Ubayda nach 
Damaskus und Amr ibn al-Ās nach Palästina. Dann schickte er Yazīd ibn Abī 
Sufyān als Helfer nach Damaskus. Dann sammelte er Soldaten und schickte sie 
unter dem Kommando des ehrwürdigen Muʿāwiya zu dessen Bruder Yazīd zu 

– 1549 –



Hilfe. Er schickte auch Khālid ibn al-Walīd aus dem Irak nach Damaskus. Khālid 
ließ einen Teil seiner Soldaten in Muthannā zurück und kam mit vielen Schlachten 
und Siegen nach Damaskus. Die islamischen Soldaten vereinigten sich und be-
siegten die große byzantinische Armee in „Adschnādayn“. Dann, in Yarmuk, 
kämpften 46.000 islamische Soldaten lange und sehr hart mit 240.000 Soldaten 
des Herakleios und gingen siegreich aus der Schlacht hervor. Mehr als 100.000 
byzantinische Soldaten wurden getötet und 3.000 Muslime wurden zum Märtyrer. 
In dieser Schlacht kämpften auch islamische Frauen. Man sah den erstaunlichen 
Heldenmut des Oberbefehlshabers Khālid ibn al-Walīd und des Divisionskom-
mandeurs Ikrima. All diese Siege waren dem Mut, der Genialität und der guten 
Führung und dem Segen des Kalifen zu verdanken. Während der Schlacht von 
Yarmuk verstarb der Kalif in Medina. 

Der ehrwürdige Abū Bakr ist der Erste der Aschara al-mubaschschara. Nach 
den Propheten ist er der Höchste von allen Menschen. Er nahm an allen Schlachten 
teil. Er wurde in Koranversen gelobt. Er war der Erste, der den edlen Koran in 
Form eines Buches sammelte. Er starb in der 28. Nacht des Monats Dschumādal-
ākhir des Jahres 13/634, an einem Dienstag, im Alter von 63 Jahren. Er liegt 
neben dem Gesandten Allahs begraben. Er war hellhäutig. Sein Gesicht und sein 
Körper waren schmal, sein Bart auf den Wangen war spärlich, seine Augen waren 
hohl und seine Stirn war rund. 62, 63, 85, 127, 140, 156, 173, 311, 370, 375, 458, 
520, 521, 527, 528, 562, 563, 564, 648, 655, 661, 689, 700, 732, 735, 736, 738, 739, 
740, 741, 742, 747, 748, 749, 750, 878, 899, 991, 994, 998, 1005, 1155, 1243, 1293, 
1322, 1328, 1337, 1339, 1368, 1382, 1407, 1440, 1469, 1499, 1523, 1524, 1541, 1542, 
1544, 1569, 1571, 1572, 1577, 1584, 1650, 1652, 1663, 1664, 1670, 1681, 1690, 1691, 
1696, 1697, 1699. 

78 — ABŪ BAKR ASCH-SCHIBLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist einer der Großen der Gottesfreunde. Sein Name ist Dschaʿfar ibn Yūnus. Er 
wurde 247/861 in Samarra geboren und verstarb 334/945 in Bagdad. Er gehörte 
der mālikītischen Rechtsschule an und war einer der Schüler von Dschunayd al-
Baghdādī. 71, 86, 157, 1585, 1601. 

79 — ABŪ BAKR IBN ALĪ HADDĀD AL-YAMANĪ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Er gehörte der hanafītischen Rechtsschule an und verstarb im 
Jahre 800/1397. Er kommentierte das Mukhtasar al-Qudūrī in drei Bänden und 
nannte diesen Kommentar as-Sirādsch al-wahhādsch. Diesen Kommentar kürzte 
er und nannte diese Kurzfassung al-Dschawhara an-nayyira. Das Dschawharat 
at-tawhīd, das Ibrāhīm ibn al-Laqānī zur Glaubenslehre schrieb, ist ein anderes. 
Ibrāhīm al-Laqānī al-Mālikī war ein Kalām-Gelehrter und ein großer Gottesfreund 
und verstarb im Jahre 1041/1632. Abdulghanī al-Ghunaymī al-Maydānīs Kom-
mentar zum al-Qudūrī mit dem Titel al-Lubāb ist wohlbekannt. Er war ein Schüler 
von Ibn Ābidīn und verstarb 1274/1857. 

80 — ABŪ BARZA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein Name ist Fadl 
ibn Muhammad al-Aslamī. Er gehört zu den edlen Gefährten. Er nahm an Schlach-
ten teil und kämpfte mit dem ehrwürdigen Alī gegen die Charidschiten. Er 
verstarb in Chorasan im hohen Alter. 926. 

81 — ABŪ DĀWUD, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Num-
mer 866 den Namen Sidschstānī. 

82 — ABŪ DHARR AL-GHIFĀRĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Im 
al-Mundschid wird sein Name unter dem Eintrag „Dharr“ in der Form al-Ghaffārī 
erwähnt. Er war einer der ersten Muslime. Er kam nach der Grabenschlacht nach 
Medina. Er verstarb im Jahre 32/652 in Rabda in der Nähe von Medina. Er wurde 
im Hadith gelobt. 542, 655, 1005. 

– 1550 –



83 — ABŪ DSCHAHL: Sein vollständiger Name lautet Amr ibn Hischām 
ibn Mughīra ibn Abdullāh ibn Amr ibn Makhzūm. Er wird auch Abū Hakam 
und Ibn Hanzala genannt. Er war der erbittertste Feind des Islams. Er wurde in 
der Schlacht von Badr im Alter von 70 Jahren getötet. 558, 739, 744, 1524, 1611, 
1620, 1682, 1701. 

84 — ABŪ DSCHAʿFAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird Haddād 
genannt. Er war einer der Lehrer von Dschunayd al-Baghdādī. 994. 

85 — ABŪ DSCHAʿFAR AL-MANSŪR, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Vater war Muhammad ibn Alī ibn Abdullāh ibn Abbās. Er war der Zweite 
der Abbasidenherrscher und der 21. der islamischen Kalifen. Er wurde im Jahre 
95 geboren und verstarb 158/775 in Mekka. Nachdem sein Bruder Abdullāh im 
Jahre 136 verstarb, wurde er Kalif. Im Jahre 137 tötete er Abū Muslim, den 
Gründer des Staates. Im Jahre 145 baute er die Stadt Bagdad. 647, 651, 1551, 
1595. 

86 — ABŪ DUDSCHĀNA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er gehörte 
dem Stamm Khazradsch an. Er zeigte große Heldentaten in den Schlachten von 
Badr und Uhud und in der Schlacht von Yamāma. Im Jahre 11 wurde er unter 
der Führung von Khālid ibn al-Walīd in der Schlacht von Yamāma, die gegen 
Musaylama al-Kadhdhāb geführt wurde, zum Märtyrer. In dieser Schlacht kamen 
2.000 Muslime und mehr als 20.000 Abtrünnige ums Leben. 1068, 1650. 

87 — ABŪ HANĪFA, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām al-Aʿzam 
Nuʿmān ibn Thābit ist einer der größten Gelehrten des Islams. Er wurde im Jahre 
80/699 in Kufa geboren und starb 150/767 in Bagdad den Märtyrertod. Der zweite 
Abbasidenkalif Abū Dschaʿfar al-Mansūr war grausam. Er ließ den Imām im 
Kerker schlagen, indem er die Anzahl der Stockschläge jeden Tag um 10 erhöhte. 
An dem Tag, an dem die Zahl der Stockschläge 100 erreichte, brach der Imām 
zusammen. Sie schütteten ihm Gift in den Mund, während er lag, und er wurde 
zum Märtyrer. Er sammelte das Fiqh-Wissen und den Glauben der Ahlus-Sunna. 
Er lehrte dieses Wissen Hunderten seiner Schüler und veranlasste, dass es in Bü-
chern niedergeschrieben wurde. Zu seiner Zeit begann die Herstellung von Papier 
durch die Muslime. 2, 30, 32, 69, 70, 83, 84, 153, 164, 171, 172, 173, 175, 180, 182, 
183, 195, 197, 200, 201, 213, 221, 230, 249, 262, 265, 266, 289, 319, 331, 339, 340, 
343, 348, 364, 386, 388, 399, 400, 403, 407, 440, 453, 454, 459, 474, 475, 480, 483, 
505, 520, 524, 573, 580, 602, 639, 641, 644, 645, 646, 647, 648, 649, 650, 651, 652, 
660, 665, 668, 680, 681, 685, 713, 714, 732, 745, 815, 830, 831, 861, 884, 895, 899, 
904, 906, 921, 1014, 1064, 1110, 1141, 1155, 1157, 1196, 1199, 1216, 1217, 1221, 
1229, 1242, 1246, 1257, 1260, 1276, 1297, 1298, 1299, 1303, 1422, 1461, 1552, 1555, 
1565, 1568, 1580, 1583, 1595, 1597, 1609, 1621, 1636, 1639, 1657, 1681, 1704, 1706, 
1708, 1713. 

88 — ABŪ HASAN AS-SUBKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn 
Abdilkāfī Hāfiz Taqiyyuddīn as-Subkī wurde 683/1284 in der ägyptischen Ortschaft 
Subk geboren und verstarb 756/1355 in Kairo. Er war ein Schüler von Tādschuddīn 
al-Iskandarī und das Oberhaupt der schāfiʿītischen Gelehrten in Ägypten und 
Damaskus. Als er das Haus von Imām an-Nawawī besuchte, während er Ober-
richter in Damaskus war, rieb er sein Gesicht und seinen Bart an den Teppichen, 
weil die gesegneten Füße von Nawawī auf sie getreten sein könnten. Er verfasste 
mehr als 150 Bücher. Er gab Ibn Taymiyya viele Ratschläge. Das Schifā as-siqām, 
eines seiner Bücher, die er als Widerlegung von Ibn Taymiyya schrieb, wurde in 
Beirut vom Verlag Dār al-āfāq al-dschadīda gedruckt und in Istanbul im Offset-
druck nachgedruckt. Sein Sohn Abdulwahhāb Tādschuddīn as-Subkī war ein 
schāfiʿītischer Gelehrter und verstarb 771/1370 in Damaskus. 199, 507, 519, 537, 
656, 659, 664, 669, 725, 1607, 1655, 1684, 1688. 

– 1551 –



89 — ABŪ HĀTIM AT-TAMĪMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 439 den Namen Ibn Hibbān. 

90 — ABŪ HUDHAYFA IBN UTBA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Sein Vater Utba ibn Rabīʿa ibn Abd Schams war einer der Befehlshaber der qu-
raischitischen Armee in der Schlacht von Badr. Utba wurde zusammen mit seinem 
Bruder Schayba und seinem Sohn Walīd getötet. Abū Hudhayfa war einer der 
ersten, die den Glauben annahmen. Er war bei den meisten Schlachten dabei. In 
der Schlacht von Badr kämpfte er gegen seinen Vater Utba und seinen Bruder 
Walīd. Er wurde in der Schlacht von Yamāma im Alter von 54 Jahren getötet. 
Er war groß, hellhäutig und sehr schön. Siehe auch den Namen Utba. 735, 1650, 
1698, 1702. 

91 — ABŪ HURAYRA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein Name ist 
Abdurrahmān. Er wurde in Chaibar Muslim. Er wurde Gouverneur von Bahrain 
unter dem ehrwürdigen Umar, Richter von Mekka unter dem ehrwürdigen 
Uthman und Gouverneur von Medina unter dem ehrwürdigen Muʿāwiya. Er ver-
starb im Jahre 57/676 im Alter von 78 Jahren in Medina. Nach Abdullāh ibn 
Umar war er derjenige, der die meisten Hadithe kannte. 140, 141, 433, 466, 521, 
568, 611, 616, 657, 931, 1051, 1132, 1464, 1543. 

92 — ABŪ ISHĀQ AL-GULʾĀBĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Bakr Muhammad ibn Ibrāhīm al-Bukhārī al-Gulʾābādī ist einer der Sūfiyya aliyya. 
Er verstarb im Jahre 380/990. Sein Buch at-Taʿarruf ist sehr wertvoll. Der persische 
Kommentar von Ismāʿīl ibn Muhammad wurde 1330/1912 in Lucknow gedruckt. 
Der Kommentator verstarb im Jahre 434/1042. Er wurde 1388/1969 auch an der 
al-Azhar-Universität veröffentlicht. 1347, 1398. 

93 — ABŪ ISHĀQ ASCH-SCHĪRĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ibrāhīm ibn Alī ist ein schāfiʿītischer Gelehrter. Er verstarb 476/1082 in Bagdad. 
Abū Ishāq Ibrāhīm al-Isfarāʾīnī verstarb 418/1026 in Nischapur. Sein Buch al-
Muhadhdhab ist bekannt. 1706. 

94 — ABŪ KABSCHA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war einer der 
Ansār. 927. 

95 — ABŪ LAHAB: Er war der vaterseitige Onkel des Gesandten Allahs 
und sein Feind. Sieben Tage nach der Schlacht von Badr starb er in Mekka an 
Pocken und sein Körper stank. Seine Frau, Umm Dschamīl, war die Schwester 
von Abū Sufyān ibn Harb. 558, 561, 576, 578, 739, 744, 1031, 1524, 1667, 1697. 

96 — ABŪ MANSŪR AL-MĀTURĪDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Mahmūd ist der Erste der beiden Imāme der Glaubenslehre der 
Ahlus-Sunna. Sein Lehrer Abū Nasr al-Iyād war ein Schüler von Abū Bakr al-
Dschurdschānī und dieser wiederum ein Schüler von Abū Sulaymān al-Dschurd-
schānī. Letzterer war ein Schüler von Imām Muhammad asch-Schaybānī. Er ver-
starb 333/944 in Samarkand. Ein Jude kaufte sein Grab von den Russen und 
machte es zu einem Ort der Unterhaltung. Als das Unternehmen Ihlas aus Istanbul 
diesen hässlichen Zustand sah, kaufte es 1416/1996 dem Juden das Grab für 
30.000 Dollar ab und brachte es in seinen ursprünglichen Zustand. Er hielt das 
Kalām-Wissen, das von Imām Abū Hanīfa kam, in Büchern fest und erklärte 
und bewies es. 30, 645, 714, 716, 1014 

97 — ABŪ MŪSĀ AD-DĪNAWARĪ: Er war ein Schüler von Bāyazīd al-
Bistāmī. Sein Name lautet Ahmad ibn Dāwud. Er schrieb viele Bücher. Er verstarb 
im Jahre 281/894. 991. 

98 — ABŪ MŪSĀ AL-ASCHʿARĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Abdullāh ibn Qays ist einer der edlen Gefährten. Vor der Hidschra ging er mit 
seinen beiden Brüdern und seinen Freunden aus dem Jemen nach Abessinien. 

– 1552 –



Dort sprach er mit Dschaʿfar at-Tayyār, möge Allah mit ihm zufrieden sein, und 
wurde Muslim. Bei der Eroberung von Chaibar kam er nach Medina. Er war der 
Gouverneur des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in Zabid, Aden und im 
Jemen. Zur Zeit von Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, war er Gouverneur 
von Basra und Kufa. Er eroberte viele Länder. Nach der Schlacht von Siffīn war 
er der Vertreter des ehrwürdigen Alī für den Frieden. Er wurde durch die Genialität 
von Amr ibn al-Ās, dem Vertreter des ehrwürdigen Muʿāwiya, möge Allah mit 
beiden zufrieden sein, besiegt. Er verstarb im Jahre 42/662 in Kufa oder Mekka. 
Er war der Erste, der in Schriften das islamische Datum verwendete. 

99 — ABŪ NASR AL-AQTAʿ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Muhammad ist ein Fiqh-Gelehrter. Er verstarb 474/1082 in Ram Hurmuz 
(Isfahan). 241. 

100 — ABŪ NUʿAYM: Siehe unter der Nummer 150 den Namen Ahmad. 
101 — ABŪ QATĀDA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist einer der 

Ansār und war Kavallerist. Er verstarb im Jahre 45/665 im Alter von 70 Jahren 
in Medina oder Kufa. 1437. 

102 — ABŪ SALAMA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war der Sohn 
von Barra, der vaterseitigen Tante des Gesandten Allahs, und von Abdulʾasad 
ibn Hilāl al-Makhzūmī. Sein Name ist Abdullāh. Er war der Milchbruder des 
Gesandten Allahs und des ehrwürdigen Hamza durch Thuwayba. Er war der 
Erste, der mit seiner Ehefrau nach Abessinien und Medina auswanderte. Er 
kämpfte in den Schlachten von Badr und Uhud heldenhaft gegen seine Verwand-
ten, die Banū Makhzūm. Als das Blut aus der Wunde floss, die er sich in Uhud 
zugezogen hatte, schloss der Gesandte Allahs seine Augen mit seinen gesegneten 
Händen und betete für ihn. So wurde er zum Märtyrer. 1697. 

103 — ABŪ SALAMA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Sohn 
von Abdurrahmān ibn Awf, einem der Aschara al-mubaschschara. Er ist einer 
der Großen unter den Gefährtennachfolgern. Er wurde im Jahre 22 geboren und 
verstarb im Jahre 94/713. 94. 

104 — ABŪ SAʿĪD AL-FĀRŪQĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde 
1196 in Rampur geboren und verstarb 1250/1834 in der Stadt Tonk, als er während 
des Ramadanfestes von der Pilgerfahrt zurückkehrte. Er wurde nach Delhi 
gebracht und neben seinem Murschid Abdullāh ad-Dahlawī begraben. Sein per-
sisches Buch Hidāyat at-tālibīn ist sehr wertvoll. Es wurde zusammen mit seiner 
Urdu-Übersetzung im Jahre 1385/1965 in Nazimabad, einer Ortschaft in Karatschi, 
gedruckt. Sein Vater, Safiyyul-Qadr, wurde im Jahre 1165 geboren und verstarb 
1236/1820 in Lucknow. Der ehrwürdige Abū Saʿīd hatte drei Söhne. Der erste 
war Ahmad Saʿīd. [Siehe auch diesen Namen!] Der zweite, Abdulghanī Mud-
schaddidī, wurde 1235 geboren und verstarb 1296/1879 in Medina. Er schrieb die 
Maqāmāt des ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī, genannt Huwal-ghanī, auf Per-
sisch. Dieses Werk wurde 1296 in Indien gedruckt. Sein dritter Sohn, Abdulmughnī, 
verstarb 1291/1874 in Medina. 1561. 

105 — ABŪ SAʿĪD AL-KHĀRAZMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Mansūr war einer der Wesire des dritten seldschukischen Sultans 
Malik-Schah. Er verstarb im Jahre 494/1101. Mirzā Abū Saʿīd ibn Muhammad 
ist jemand anderes, nämlich der Enkel von Mīrān Schah. Er befand sich in der 
Gesellschaft des ehrwürdigen Ubaydullāh al-Ahrār, der für ihn betete. Sodann 
wurde er Sultan von Samarkand. Er wurde 873/1468 im Kampf mit Uzun Hasan 
zum Märtyrer. Sein Sohn, Mirzā Ahmad, der ihm folgte, erhielt ebenfalls spirituelle 
Erkenntnisse vom ehrwürdigen Ubaydullāh und verstarb im Jahre 899/1494. 647. 

106 — ABŪ SAʿĪD AL-KHARRĀZ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 

– 1553 –



ibn Īsā ist einer der Sūfiyya aliyya. Er verstarb 277/890 in Bagdad. 129, 617, 1364. 
107 — ABŪ SAʿĪD AL-KHUDRĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein 

Name ist Saʿd. Er und sein Vater Mālik ibn Sinān gehören zu den Prophetenge-
fährten. Sein Vater wurde in Uhud zum Märtyrer. Er selbst war während der 
Schlacht von Uhud 13 Jahre alt. An allen anderen Schlachten nahm er teil. Er 
verstarb im Jahre 64/683. Man vermutet, dass er in Istanbul neben der Kariya-
Moschee begraben ist. 567, 568, 579. 

108 — ABŪ SAʿĪD KUKBŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
der Herrscher von Erbil. Sein Name ist Muzaffar ibn Zaynuddīn Alī ibn Buktakin. 
Er war der Schwager von Salāhuddīn al-Ayyūbī. Berühmt sind seine großen Feste 
in den Mawlid-Nächten. Er erlitt 630/1232 im Kampf gegen die christlichen Kreuz-
ritter bei der Verteidigung der Festung von Akkon den Märtyrertod. 560, 1611. 

109 — ABŪ SUFYĀN IBN AL-HĀRITH, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein: Er war der Sohn des vaterseitigen Onkels des Gesandten Allahs und sein 
Milchbruder. Anfangs liebte er ihn sehr, aber als er verkündete, dass er ein 
Prophet ist, wurde er sehr feindselig. Auf dem Weg zur Eroberung von Mekka 
kam er zum Glauben. Weil er sich für seine Taten schämte, neigte er in der Ge-
genwart des Gesandten Allahs den Kopf und konnte sein gesegnetes Antlitz 
nicht ansehen. In der Schlacht von Hunayn wich er nicht von der Seite des Ge-
sandten Allahs. Während er sein Schwert gegen den Feind schwang, küsste er 
den gesegneten Fuß des Gesandten Allahs und bat um Vergebung. Er wurde mit 
dem Hadith „Abū Sufyān gehört zu den Tapferen des Paradieses“ geehrt. Er 
verstarb im Jahre 20/641 in Medina. Er war einer der sieben Menschen, die dem 
Gesandten Allahs sehr ähnelten. 735. 

110 — ABŪ SUFYĀN IBN HARB, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein 
Großvater ist Umayya ibn Abd Schams ibn Abd Manāf. Er ist der Vater des ehr-
würdigen Muʿāwiya. Er war zuvor ein großer Feind des Islams, der Oberbefehls-
haber der quraischitischen Armee und hat viele Muslime getötet. Er war der 
Schwiegervater des Gesandten Allahs. Als Mekka erobert werden sollte, kam er 
zur islamischen Armee und wurde Muslim. In der Schlacht von Ta’if verlor er 
ein Auge und in der Schlacht von Yarmuk das andere Auge. Er verstarb im Jahre 
31/651 im Alter von 88 Jahren. 563, 564, 1130, 1552, 1598, 1652, 1664, 1696, 1697. 

111 — ABŪ SULAYMĀN AD-DĀRĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Abdurrahmān ibn Ahmad war ein Gelehrter und ein gottesfürchtiger Mensch. 
Er verstarb 205/820 in Damaskus. 1001, 1051, 1135. 

112 — ABŪ TĀLIB: Er war der vaterseitige Onkel des Gesandten Allahs 
und der Vater des ehrwürdigen Alī. Nachdem sein Großvater starb, als der Ge-
sandte Allahs acht Jahre alt war, blieb er bei Abū Tālib. Er war dem Islam nicht 
feindlich gesinnt. Er starb drei Jahre vor der Hidschra im Alter von über 80 
Jahren. Im Mawlid-Buch an-Niʿma al-kubrā von Ibn Hadschar al-Makkī und auf 
Seite 1096 des Mirʾāt-i Makka steht geschrieben, dass er wiederauferweckt wurde 
und den Glauben annahm. Er hatte vier Söhne, Umm Hānī und eine weitere 
Tochter. 526, 573, 576, 1068, 1524, 1543, 1565, 1584, 1589, 1633, 1697. 

113 — ABŪ TĀLIB AL-MAKKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muham-
mad ibn Alī al-Mālikī ist einer der Bekannten unter den Sūfiyya aliyya. Er verstarb 
386/996 in Bagdad. Sein Buch Qūt al-qulūb ist bekannt. 998. 

114 — ABŪ UBAYDA IBN AL-DSCHARRĀH, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein: Āmir ibn Abdullāh ibn al-Dscharrāh ibn Kaʿb ibn Dabba ibn Harth 
ibn Fahr nahm an allen Schlachten teil. Er war sehr heldenhaft und tötete in der 
Schlacht von Badr seinen Vater. In der Schlacht von Uhud zog er zwei eiserne 
Ringe, die die Wange des Gesandten Allahs durchdrungen hatten, mit seinen 

– 1554 –



Zähnen heraus. In der Schlacht mit den Byzantinern kämpfte er jahrelang als 
Soldat und wurde von Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden sein, zum Ober-
befehlshaber der syrischen Armeen ernannt. Er verblüffte die Byzantiner mit 
seiner Gerechtigkeit und wurde Anlass, dass die Menschen in Syrien liebend 
gerne den Glauben annahmen. Er verstarb im Jahre 18, im Alter von 58 Jahren 
zwischen Jerusalem und Ramla an der Pest. 549, 741, 1064, 1549. 

115 — ABŪ UMĀMA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Saʿdī ibn Adschlān 
al-Bākhilī ist ein Prophetengefährte. Er hat 150 Hadithe überliefert. Er ließ sich 
in Ägypten nieder und verstarb im Jahre 81/700 in Hums. Er war derjenige Pro-
phetengefährte, der in Damaskus als Letzter verstarb. 254, 544. 

116 — ABŪ YAʿLĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Alī ist 
ein Hadithgelehrter. Sein Buch al-Musnad ist bekannt. Er wurde im Jahre 210 
geboren und verstarb 307/920 in Mossul. 579, 623. 

117 — ABŪ YAʿQŪB AL-BASRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Sūfiyya. 996. 

118 — ABŪ YŪSUF, möge Allah sich seiner erbarmen: Yaʿqūb ibn Ibrāhīm 
al-Ansārī ist der Größte der Schüler von Imām Abū Hanīfa. Er ist der Erste, 
der ein Buch zur hanafītischen Rechtsschule schrieb. Er wurde im Jahre 113/731 
in Kufa geboren und verstarb 182/798 in Bagdad. Sein Buch Kitāb al-kharādsch 
wurde ins Französische übersetzt. 102, 172, 183, 193, 195, 201, 204, 205, 211, 230, 
249, 262, 300, 343, 344, 348, 357, 400, 431, 438, 439, 448, 450, 453, 454, 483, 609, 
610, 644, 651, 652, 815, 818, 831, 848, 856, 858, 892, 899, 904, 921, 937, 1155, 1157, 
1161, 1166, 1189, 1193, 1199, 1240, 1246, 1249, 1254, 1257, 1303. 

119 — ABUD-DARDĀ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er gehört zu 
den edlen Gefährten und ist vom Stamm der Khazradsch. Er nahm an den 
Schlachten nach Badr teil. Er verstarb 33/653 in Damaskus. 1005. 

120 — ABUL-ABBĀS AL-MURSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Umar al-Ansārī war ein mālikītischer Gelehrter und der Pol (Qutb) seiner 
Zeit. Er war der Khalīfa von Abul-Hasan asch-Schādhilī und der Murschid von 
Tādschuddīn al-Iskandarī, Imām al-Busayrī und Abdullāh al-Isfahānī. Er verstarb 
686/1287 in Alexandria. 571, 616, 1578, 1688. 

121 — ABUL-BAQĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war ein Schaykhul-
islām und pflegte zu sagen, dass das Rauchen von Tabak keine Sünde ist. Abul-
baqā Muhammad ibn Ahmad ibn Diyāʾuddīn as-Sāghānī ist jemand anderes. Er 
wurde im Jahre 789 geboren und verstarb 854/1450. Sein Kommentar asch-Schāfī 
zum al-Kāfī, sein Kommentar zu Nasafīs al-Wāfī, sein Buch ad-Diyā al-maʿnawī 
alā muqaddimat al-ghaznawī, sein Kommentar zum Madschmaʿ al-bahrayn und 
sein Buch Manāqib al-Imām al-aʿzam sind bekannt. 924. 

122 — ABUL-BARAKĀT AN-NASAFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 695 den Namen Nasafī Abdullāh. 

123 — ABUL-HĀRITH IBN ALQAMA: Er war der Gelehrteste der sechzig 
Christen, die aus Nadschran zum Gesandten Allahs kamen. 548. 

124 — ABUL-HASAN AL-ASCHʿARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Name ist Alī ibn Ismāʿīl. Er ist einer der zwei Imāme der Glaubenslehre 
der Ahlus-Sunna. Er wurde 260 oder 266/879 in Basra geboren und verstarb 324 
oder 330/941 in Bagdad. Sein Kitāb al-ulūm wurde 1953 ins Englische übersetzt. 
30, 85, 603, 714, 716, 1014. 

125 — ABUL-HASAN AL-KHARQĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist einer der Großen der Sūfiyya aliyya. Seine Biografie ist in den Büchern Ra-
schahāt, Tadhkirat al-awliyā und Nafahāt beschrieben. Sein Name ist Alī ibn Dschaʿfar. 
Er wurde von der Seele Bāyazīd al-Bistāmīs erzogen. Sein Buch Asrār-i sulūk wurde 

– 1555 –



von Salāhuddīn al-Uschāqī ins Türkische übersetzt. Sein Buch Baschāratnāma ist 
sehr wertvoll. Er verstarb 425/1034 in Kharqan. 583, 1407, 1524, 1548. 

126 — ABUL-HASAN ALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater 
war Alī ibn Muzayyan. Er war einer der Sūfiyya aliyya. Er verstarb 323/934 in 
Mekka. 129. 

127 — ABUL-HASAN ASCH-SCHĀDHILĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Nūruddīn Alī ibn Abdullāh war ein Scharīf und gehörte der mālikītischen Rechts-
schule an. Er wurde 592/1196 in der Ortschaft Schadhila in Tunesien geboren. 
Seine Silsila stammt von Sirrī as-Saqatī. Auf anderem Wege ist er mit Sayyid 
Ahmad ar-Rifāʿī verbunden. Er gründete in Alexandria den Schādhilī-Orden. 
Er pflegte zu sagen: „Wenn ich den Gesandten Allahs nicht mit meinen leiblichen 
Augen sehe, wann immer ich will, betrachte ich mich nicht als seine Umma.“ 
Sein Duʿā-Buch Hizb al-bahr ist bekannt. Er verstarb 654/1256 auf dem Weg 
nach Mekka. Abul-Hasan Alī ibn Nāsiruddīn asch-Schādhilī al-Mālikī ist ein an-
derer. 571, 722, 1058, 1072, 1322, 1555. 

128 — ABUL-HUSAYN AN-NŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Muhammad war der Freund von Dschunayd al-Baghdādī. Als er 295/907 ver-
starb, sagte Dschunayd: „Die Hälfte des Wissens ist verschwunden.“ 813. 

129 — ABUL-HUSAYN IBN SAMʿŪN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er heißt Muhammad ibn Ahmad und ist unter dem Namen „Nātiq bil-hikma“ 
bekannt. Eines Tages hielt er in Bagdad eine Predigt auf der Kanzel. Einer der 
Leute, die vor der Kanzel saßen, schlief ein. Ibn Samʿūn verstummte sofort. Als 
der Mann aufwachte, sagte Ibn Samʿūn: „Du hast den Gesandten Allahs im Traum 
gesehen, nicht wahr?“, und er antwortete: „Ja, ich habe ihn gesehen.“ Darauf 
sagte Ibn Samʿūn: „Ich habe geschwiegen, um dich nicht zu wecken und deinen 
süßen Traum nicht zu unterbrechen.“ Als sie ihm sagten, dass er zwar dazu rate, 
enthaltsam zu sein und das Herz nicht an die Welt zu binden, er selbst aber sich 
mit neuen und eleganten Gewändern kleide und verschiedene Speisen zu sich 
nehme, sagte er: „Weltliche Güter schaden demjenigen nicht, der Allah, den Er-
habenen, genauso kennt, wie es der Islam vorschreibt.“ Er pflegte zu sagen: „Ein 
Wort ohne den Namen Allahs, des Erhabenen, ist wertlos. Zu schweigen ohne 
Gedenken an Allah, den Erhabenen, ist Zeitverschwendung. Es ist nutzlos, um 
sich zu schauen, ohne eine Lehre zu ziehen.“ Er verstarb im Jahre 387/997 und 
wurde im Garten seines Hauses begraben. 39 Jahre später wurde es notwendig, 
ihn auf den Friedhof zu überführen. Dabei sah man, dass sein Leichentuch brand-
neu und keineswegs verblasst war. 131. 

130 — ABUL-HUSAYN MUSLIM, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 675 den Namen Muslim. 

131— ABUL-LAYTH AS-SAMARQANDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Nasr ibn Muhammad ist ein hanafītischer Fiqh- und Tafsirgelehrter. Seine Bücher 
Bustān al-ārifīn, Tanbīh al-ghāfilīn und al-Muqaddima sind bekannt. Mūsā al-
Iznikīs türkische Übersetzung des Tafsīr Abil-layth wurde 1983 gedruckt. Er ver-
starb im Jahre 373/983. 400, 843, 883, 931, 1141. 

132 — ABUL-QĀSIM AS-SAMARQANDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Yūsuf ist einer der hanafītischen Rechtsgelehrten. Er verstarb 
im Jahre 556/1161. Sein Buch Dschāmiʿ al-fatāwā ist bekannt. Es wird auch al-
Dschāmiʿ al-kabīr genannt. Er hat auch das al-Multaqit und andere Bücher ge-
schrieben. 428. 

133 — ABUL-WAFĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Wafā ibn 
Maʿrūf al-Hamawī ist einer der Schaykhs des Khalwatī-Ordens. Er verstarb 
1016/1607 in Hama. Tādschul-ārifin Muhammad Abul-Wafā verstarb 501/1107 

– 1556 –



im Irak. Schaykh Muslihuddīn Mustafā Wafā ibn Ahmad verstarb 896/1490 in 
Istanbul. Er war der Khalīfa von Abdullatīf al-Qudsī und dieser wiederum der 
Khalīfa von Zaynuddīn al-Hāfī. Sein Lehrer liegt in Zeyniler (Bursa), er selbst 
in Vefa (Istanbul) begraben. 1712. 

134 — ABUS-SUʿŪD EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Mustafā war der 13. Schaykhul-islām des Osmanischen Reiches. Er erteilte 
auch den Dschinnen Fatwas. Sein Zimmer in der Yazılı-Medresse in Eyüp steht 
noch heute. Er wurde 896/1490 geboren und verstarb 982/1574. Er liegt gegenüber 
der Eyüp-Moschee begraben. Er wurde im Jahre 952/1544 zum Schaykhul-islām. 
Sein Tafsir und seines Fatwas sind sehr wertvoll. 232, 347, 363, 370, 371, 404, 
444, 455, 614, 678, 874, 1010, 1031, 1059, 1303, 1662, 1684, 1692. 

135 — ABUT-TUFAYL ĀMIR IBN WĀTHILA, möge Allah mit ihm zu-
frieden sein: Er wurde am Tag der Schlacht von Uhud geboren und verstarb im 
Jahre 100/718 in Mekka. Er ist derjenige, der von den Prophetengefährten als 
Letzter starb. 647. 

136 — ĀDAM, Friede sei mit ihm: Er ist der erste Mensch, der auf der Erde 
erschaffen wurde, und der erste Prophet. Er ist der Vater aller Menschen. Die 
Engel machten aus der Erde, die sie aus verschiedenen Ländern brachten, mit 
Wasser Lehm und gaben ihm die Form eines Menschen. Er lag vierzig Jahre lang 
zwischen Mekka und Ta’if und wurde zu „Salsāl“. Er trocknete, als wäre er ge-
brannt. Zuerst wurde das Licht (Nūr) von Muhammad, Friede sei mit ihm, auf 
seine Stirn gesetzt. Dann wurde ihm am Freitag, dem 10. Muharram, eine Seele 
gegeben. Die Namen und Nutzen von allem wurden ihm mitgeteilt. Seine Größe 
und sein Alter sind nicht mit Sicherheit überliefert. Nach einer Überlieferung 
war er 500 Dhrāʿ [250 Meter] groß und als er aus dem Paradies kam, wurde er 60 
Dhrāʿ. Auf Befehl Allahs, des Erhabenen, warfen sich alle Engel in Richtung 
von Ādam nieder. Iblīs, der Lehrer der Engel, hörte nicht auf den Befehl und 
warf sich nicht nieder. Als er 40 Jahre alt war, wurde er in das Paradies namens 
„Firdaws“ gebracht. Im Paradies oder zuvor, als er außerhalb von Mekka schlief, 
wurde aus seiner linken Rippe die ehrwürdige Hawwā erschaffen. Allah, der Er-
habene, verheiratete sie. Nachdem sie etwa tausend Jahre im Paradies gelebt 
hatten, wurden sie aus dem Paradies geschickt, da zuerst Hawwā und anschließend 
er selbst vergessend von dem verbotenen Baum Weizen gegessen haben. Ādam, 
Friede sei mit ihm, wurde auf die Insel Ceylon (Sri Lanka) im Indischen Ozean 
und Hawwā nach Dschidda gebracht. Nachdem er 200 Jahre lang geweint und 
gefleht hatte, wurden seine Reue und seine Bittgebete erhört und ihm wurde be-
fohlen, die Pilgerfahrt durchzuführen. Er traf Hawwā in der Ebene von Arafat. 
Er baute die Kaaba und unternahm jedes Jahr die Pilgerfahrt. Auf dem Platz 
von Arafat oder auf einem anderen Platz kamen seine Kinder, die bis zum Tag 
der Auferstehung kommen würden, in Form von Zellen/Partikeln aus seiner 
Taille. Es wurde gefragt: „Bin ich nicht euer Herr?“ Sie alle antworteten mit 
„Ja“. Dann nahmen alle die Form von Zellen an und gingen in seine Taille hinein. 
Oder aber nur seine eigenen Kinder kamen aus seiner Taille heraus und aus der 
Taille eines jeden Kindes kamen dessen Kinder heraus. So kam jeder von seinem 
eigenen Vater her. Dann kamen sie nach Damaskus. Hier bekam er zwanzigmal 
Zwillingskinder und einmal nur Schīt, Friede sei mit ihm. Er sah 40.000 Menschen 
aus seiner Nachkommenschaft. Als er 1500 Jahre alt war, wurde er für seine 
Nachkommen zum Propheten. Seine Nachkommen sprachen in verschiedenen 
Sprachen. Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kam zwölfmal zu ihm. Das Fasten, täglich 
ein Gebet und die Ganzkörperwaschung wurden geboten. Ihm wurde eine Schrift 
offenbart und ihm wurde Physik, Chemie, Medizin, Pharmazie und Mathematik 
beigebracht. Viele Bücher wurden in aramäischer, hebräischer und arabischer 

– 1557 –



Sprache auf Lehm geschrieben. Er hatte keinen Bart. Der Erste, dem ein Bart 
wuchs, war Schīt, Friede sei mit ihm. Er war äußerst gut aussehend, hatte schwarzes 
Haar und seine Haut war weizenfarben. Auch Hawwā war so. Nach einer Über-
lieferung war er, als er 2000 Jahre alt war, elf Tage lang krank und starb am 
Freitag. Hawwā starb vierzig Jahre später in Dschidda. Ihre Gräber befinden 
sich in Jerusalem oder in der Masdschid al-Khīf in Minā oder aber in Arafat. 
Auch die Überlieferungen über ihr Leben sind sehr unterschiedlich. 3, 25, 36, 
82, 91, 107, 112, 113, 114, 115, 116, 118, 119, 152, 175, 258, 308, 310, 311, 395, 434, 
465, 513, 527, 529, 542, 561, 572, 573, 577, 632, 646, 648, 658, 660, 703, 710, 729, 
730, 737, 753, 761, 783, 786, 870, 984, 1031, 1032, 1033, 1075, 1155, 1444, 1446, 
1597, 1598, 1657, 1658, 1681, 1701. 

137 — ADAM SMITH: Er war ein schottischer Wirtschaftswissenschaftler/Öko-
nom. Er wurde 1135/1723 in Schottland geboren und starb 1204/1790. Mit 27 
Jahren wurde er Professor für Logik an der Universität von Glasgow. Mit seinem 
1759 geschriebenen Buch „Theorie der ethischen Gefühle“ wurde er zu einem 
der führenden Philosophen seiner Zeit. In seinem 1776 veröffentlichten Buch 
„Der Wohlstand der Nationen: Eine Untersuchung über seine Natur und seine 
Ursachen“ verteidigte er den freien Wettbewerb im Handel und den Liberalismus 
in der Wirtschaft. Er sagte: „Die Quelle des Reichtums ist die Arbeit. Der Wert 
des Geldes hängt von Angebot und Nachfrage ab. Diese können von den Regie-
rungen nicht erzwungen werden.“ 1141. 

138 — ADDĀS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war der Sklave der 
Ungläubigen Utba und Schayba in Mekka und ein Christ aus Nusaybin. Er nahm 
mit einer Begegnung mit dem Gesandten Allahs den Glauben an. 525. 

139 — ADNĀN: Er ist der 21. Vater des Gesandten Allahs. Auf seiner Stirn 
leuchtete das Licht des Gesandten Allahs. Die arabischen Stämme im Hedschas 
stammen alle von ihm ab. Die Namen der Großväter des Gesandten Allahs vor 
Adnān sind nicht sicher. Abdullāh ibn Abbās sagte: „Zwischen Adnān und Ismāʿīl, 
Friede sei mit ihm, gibt es 30 Väter. Es ist jedoch nicht klar, wer sie sind.“ 577, 
1657, 1664. 

140 — ADSCHHŪRĪ ALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer der 
großen mālikītischen Gelehrten in Ägypten. Er wurde im Jahre 967 geboren und 
verstarb 1066/1656. Er gab eine Fatwa, wonach das Rauchen von Tabak mubāh 
ist. 586, 910, 914, 916, 924, 1448. 

141 — AHMAD AL-BADAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater 
ist Alī Efendi und er ist ein Scharīf. Er wurde 596/1199 in Marokko geboren und 
verstarb 675/1276 in Tanta (Ägypten). Er pflegte sein Gesicht mit einem Schleier 
zu bedecken. Im Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā steht geschrieben: „Ahmad al-
Badawī ist sowohl ein Sayyid als auch ein Scharīf. Unter den Gottesfreunden in 
Ägypten ist nach Imām asch-Schāfiʿī der Höchste Ahmad al-Badawī, danach 
Sayyidat Nafīsa, dann Scharafuddīn al-Kurdī und danach Abdullāh al-Manūfī 
asch-Schādhilī.“ Im Mirʾāt-i Madīna steht geschrieben: „ 65 Jahre nach dem Tod 
des ehrwürdigen Qutb rabbānī Sayyid Ahmad al-Badawī wurde es üblich, jedes 
Jahr in der ersten Nacht auf Freitag des Monats Rabīʿul-awwal in der Moschee 
in Tanta, in der sich sein Grab befindet, Mawlid zu rezitieren. Tausende von Ge-
lehrten und Gottesfreunden aus allen Ländern versammeln sich zu diesem Mawlid. 
Es dauert eine Woche lang. Imām al-Badawī ist der Khalīfa von Schaykh Barī, 
dieser ist der Khalīfa von Alī ibn Nuʿaym al-Baghdādī und dieser wiederum der 
Khalīfa von Sayyid Ahmad ar-Rifāʿī.“ Allah, der Erhabene, hat einigen Seiner 
Freunde wenige und anderen viele Wundertaten beschert. Dem ehrwürdigen 
Ahmad al-Badawī gewährte Er auch nach seinem Tod viele Wundertaten. 492, 
1322, 1466. 

– 1558 –



142 — AHMAD AL-BAZZĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater 
ist Amr. Er ist einer der Hadithgelehrten. Er verstarb 292/905 in der Ortschaft 
Ramla. Sein Buch al-Musnad ist bekannt. 506, 623. 

143 — AHMAD AL-DSCHĀMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-
Hasan Ahmad ibn Alī an-Nāmiqī al-Dschāmī ist ein großer Gelehrter und ein 
großer Gottesfreund. Er ist ein Nachkomme des Prophetengefährten Dscharīr 
ibn Abdullāh. Dscharīr, möge Allah mit ihm zufrieden sein, hatte im Jahr des 
Ablebens des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, den Glauben angenommen. 
Er war äußerst gut aussehend und groß. Ahmad al-Dschāmī hatte 39 Söhne. Als 
er starb, waren nur noch 14 von ihnen am Leben. Alle von ihnen waren profunde 
Gelehrte, handelten entsprechend ihrem Wissen und waren vollkommen. Sie 
hatten viele Bücher geschrieben. Er wurde im Jahre 441 geboren und verstarb 
536/1142. Er war Anlass dafür, dass 600.000 Menschen den Glauben annahmen. 
Seine Bücher Miftāh an-nadschāt und Uns at-tāʾibīn wurden gedruckt. Das Buch 
Miftāh an-nadschāt wurde vom Hakikat-Verlag neu aufgelegt. 86, 616, 1712. 

144 — AHMAD AL-HAMAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater 
ist Muhammad al-Makkī. Er ist ein Sayyid und ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. 
Er war Hochschullehrer in Ägypten und verstarb im Jahre 1098/1686. Er verfasste 
eine Vielzahl von Büchern. Sein Kommentar zum al-Aschbāh mit dem Titel Uyūn 
al-basāʾir und sein Buch Nafahāt al-qurb wal-ittisāl bi-ithbāt at-tasarruf li-
awliyāʾillāhi taʿālā baʿd al-intiqāl sind sehr wertvoll. 373, 574, 649, 672, 901, 910, 
1065, 1122, 1594. 

145 — AHMAD AL-QĀDIYĀNĪ: Er gründete 1296/1879 in Punjab, Indien, 
mit Hilfe der Briten eine neue Religion namens „Qadiyaniyya“ oder „Ahmadiyya“. 
Er behauptete, er sei ein Prophet. Im Buch al-Mutanabbiʾ, das in Istanbul per 
Offsetverfahren gedruckt wurde, finden sich viele Informationen über ihn. Er 
starb im Jahre 1326/1908. 704, 705, 706. 

146 — AHMAD AR-RIFĀʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Abbās 
Ahmad ibn Abul-Husayn Alī ist ein Sayyid und gehört zu den Großen der Got-
tesfreunde. Er wurde im Jahre 512 in der Umgebung von Basra geboren und ver-
starb 578/1183 in Basra. Er war ein Schāfiʿīt. Sein Mausoleum und seine Moschee 
wurden von Sultan Abdülhamid II. instand gesetzt. 1322, 1556, 1558. 

147 — AHMAD ĀSIM, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt aus 
Ayıntap (Gaziantep) und ist ein Sayyid. Er verstarb 1235/1820 in Istanbul und 
liegt in Nuhkuyusu (Üsküdar) begraben. Er übersetzte das arabische Wörterbuch 
al-Qāmūs von Fīrūzʾābādī und das persische Wörterbuch Burhān-i qātiʿ ins Tür-
kische und kommentierte die Kasside al-Amālī auf Türkisch. Alle drei sind ge-
druckt worden. 1012, 1093, 1094, 1095, 1096, 1461. 

148 — AHMAD BABA: Er ist einer der Hurūfī-Babas und ein Schüler von 
Halil Baba, einem Hurūfī-Schaykh in Samatya. Er gründete die Tekke im Dorf 
Merdiven. 729. 

149 — AHMAD DAHLĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn 
Sayyid Zaynī Dahlān war der Mufti von Mekka, das Oberhaupt der Gelehrten 
und der Erstredner unter den schāfiʿītischen Predigern. Er wurde 1231/1816 in 
Mekka geboren und verstarb 1304/1886 in Medina. Er verfasste viele Werke, 
und in den Büchern Khulāsat al-kalām fī bayān umarā al-balad al-harām, Fir-
radd alal-wahhābiyya atbāʿ madhhab Ibn Taymiyya und ad-Durar as-saniyya 
zeigt er mit Koranversen und Hadithen auf, dass sich die Wahhabiten auf einem 
Irrweg befinden. Der zweite Teil des Khulāsat al-kalām, das ad-Durar as-saniyya 
sowie das Werk al-Fitna, das ein Abschnitt des Buches al-Futūhāt al-islāmiyya 
ist, wurden vom Hakikat-Verlag im Offsetdruckverfahren gedruckt. Der Inder 

– 1559 –



Muhammad Baschīr ibn Badruddīn schrieb in seinem Buch Siyānat al-insān zwar 
eine Widerlegung zu Ahmad Dahlān, doch Mawlāna Abdulhayy ibn Abdulhalīm 
al-Luknawī stellte Baschīr bloß. Abdulhayy al-Luknawī starb im Jahre 1304 und 
Baschīr starb 1323/1905. 659, 663, 664, 669, 672, 862. 

150 — AHMAD IBN ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
bekannt unter dem Namen Abū Nuʿaym al-Isfahānī und gehörte der schāfiʿītischen 
Rechtsschule an. Er war ein Hadithgelehrter. Er wurde im Jahre 336/948 geboren 
und verstarb 430/1039. Er schrieb wertvolle Bücher. Sein Hilyat al-awliyā wurde 
in Beirut vom Verlag „al-Maktab at-tidschārī“ und in Berlin gedruckt. 99, 308, 
1132, 1294, 1469. 

151 — AHMAD IBN ATĀʾULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 894 den Namen Tādschuddīn al-Iskandarī. 

152 — AHMAD IBN HANBAL, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
Begründer der hanbalītischen Rechtsschule. Sein Großvater war Hanbal. Er 
wurde 164 in Bagdad geboren und verstarb dort im Jahre 241/855. Er hat mehr 
als 300.000 Hadithe auswendig gelernt. Er war ein Schüler von Imām asch-Schāfiʿī. 
Seine Biografie wurde von Bayhaqī, Ibn al-Dschawzī und anderen Gelehrten 
verfasst. Sein Hadithbuch al-Musnad enthält 30.000 Hadithe. Er wurde von 
Maʾmūn eingesperrt, weil er gegen die Muʿtazilīten kämpfte und sie bloßstellte. 
70, 312, 611, 623, 669, 694, 818, 840, 841, 881, 910, 929, 994, 995, 1136, 1219, 1279, 
1438, 1440, 1463, 1621, 1676, 1693. 

Ahmad ibn Muhammad an-Nātifī at-Tabarī ist jemand anderes, der im Jahre 
446 verstarb. 

153 — AHMAD IBN KAMĀL, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsuddīn 
Ahmad Efendi ist der Sohn von Sulaymān Efendi und sein Großvater ist Kamāl 
Pascha. Während der Herrschaft von Kanuni Sultan Süleyman war er von 932/1526 
bis 940/1534 der neunte Schaykhul-islām der Osmanen. Er erteilte auch den 
Dschinnen Fatwas. Aus diesem Grund wurde er unter dem Namen „Muftī ath-
thaqalayn“ (Mufti der Menschen und Dschinnen) berühmt. Er stammte aus 
Edirne. Er liegt auf dem Edirnekapı-Friedhof in Istanbul begraben. Beim Bau 
der Umgehungsstraße der Bosporus-Brücke wurden die Gräber in der Umgebung 
verlegt, und sein Grab wurde etwa zehn Meter nach hinten verlegt. Er war ein 
profunder Gelehrter im Tafsir, Hadith und Fiqh und schrieb viele Bücher. Seine 
Fatwas, sein arabisch-persisches Wörterbuch, sein al-Munīra und sein Kommentar 
zum Hadīth-i arbaʿīn sind sehr wertvoll. Er verstarb im Jahre 940/1534. 349, 427, 
544, 651, 694, 1010, 1051, 1322, 1470, 1674. 

154 — AHMAD NAʿĪM EFENDI: Er ist der Sohn von Mustafā Zihnī Pascha 
und bekannt unter dem Namen Babanzāde. Er wurde 1290/1872 geboren und 
starb am 14. August 1352/1934 an einem Herzinfarkt. Er liegt in Edirnekapı be-
graben. Er besuchte das Galatasaray-Gymnasium und die Mülkiyye-Schule. Er 
war von mittlerer Größe und trug einen Bart. Er unterrichtete in Galatasaray 
und fertigte Übersetzungen aus dem Französischen über Philosophie an. Im Jahre 
1346/1928 übersetzte und veröffentlichte er zwei Bände des Bukhārī-Kompendiums 
(Mukhtasar al-Bukhārī). Er war 22 Jahre lang Hochschullehrer am Dār al-funūn. 
Als das Dār al-funūn 1351/1933 aufgelöst wurde, wurde sein Wert nicht anerkannt 
und er erhielt keinen Lehrauftrag. Er war ein wahrhaftiger und aufrichtiger 
Muslim. Er sprach fließend Arabisch und Französisch und war ein Gelehrter der 
Philosophie. Die Feindschaft von Tevfik Fikret und Abdullah Cevdet gegen den 
Islam gefiel ihm ganz und gar nicht. Er war kein trockener Übersetzer, sondern 
ein Intellektueller. Er pflegte über Tevfik Fikret zu sagen: „Er war ein elender, 
dem Untergang geweihter Mensch, der der größten spirituellen Unterstützung 
beraubt war.“ Er pflegte zu sagen, dass von den Philosophen des Westens niemand 

– 1560 –



außer zwei oder drei Philosophen die Göttlichkeit leugneten. Er wunderte sich, 
warum Fikret in die Irre gegangen war. Er hielt ihn für unreif in der Philosophie. 
Naʿīm Begs Werke sind unter anderem: Ahlāk-ı islāmiyye esāsları, Übersetzung 
des al-Bukhārī, Daʿvā-yı kavmiyyet, Felsefe dersleri, Übersetzung der 40 Hadithe 
von Nawawī, Ilm-un-nefs [Psychologie], Mantık (Logik) und Temrīnāt. 620. 

155 — AHMAD SAʿĪD AL-FĀRŪQĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ah-
mad Saʿīd ibn Abī Saʿīd ibn Safī ibn Azīz ibn Muhammad Īsā ibn Muhtasib al-
Umma Schaykh Sayfuddīn al-Fārūqī as-Sirhindī, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
wurde 1217 in Rampur (Indien) geboren und verstarb 1277/1861 in Medina. Er 
liegt auf dem Friedhof al-Baqīʿ, neben dem Grab von Uthmān, möge Allah mit 
ihm zufrieden sein, begraben. 

Der ehrwürdige Ahmad Saʿīd hatte drei Söhne. Der erste, Muhammad Mazhar, 
wurde 1248 geboren und verstarb 1301/1884 in Medina. Er liegt neben seinem 
Vater. Das Buch Maqāmāt-i saʿīdiyya, das er im Jahre 1277 schrieb, ist auf Persisch 
und beschreibt die Zustände und hohen Ränge seines Vaters Ahmad Saʿīd und 
seiner Murschids. Das Buch wurde 1281 in Delhi gedruckt. Seine Abhandlung 
über Imām ar-Rabbānī wurde in unserem Buch Belege für das wahre Wort ver-
öffentlicht. Er unterhielt sich mit Sayyid Fahīm Efendi in Mekka. 

Sein zweiter Sohn, Mawlāna Abus-saʿāda Muhammad Umar, wurde 1244 ge-
boren und verstarb 1298/1881 in Rampur. Er war der Murschid seines Sohnes 
Abul-Khayr. Abul-Khayr verstarb 1341 in Delhi. Sein Grab befindet sich neben 
dem seines Großvaters Abū Saʿīd im Ordenshaus von Abdullāh ad-Dahlawī. Die 
vier sargförmigen Gräber aus Marmor befinden sich in der Mitte des Ordenhauses 
innerhalb von vier sehr kunstvoll gestalteten Marmorwänden. Abul-Hasan Zayd 
al-Fārūqī, der Sohn von Abul-Khayr, wurde 1324/1906 in Delhi im Ordenshaus 
von Abdullāh ad-Dahlawī geboren und verstarb in diesem Ordenshaus. Als ich 
Delhi im Monat Schaʿbān des Jahres 1391/1971 besuchte, wurde ich zweimal mit 
seiner Gesellschaft beehrt. Er schenkte mir das persische Buch Manāhidsch as-
sayr, das er 1376/1957 veröffentlicht hatte. Er sagte, dass er an der al-Azhar-
Universität studiert und in Ägypten viele Gespräche mit Schaykhul-islām Mustafā 
Sabrī Efendi geführt habe. In seinem persischen Buch Maqāmāt al-akhyār, das 
er 1394/1974 in Kandahar veröffentlichte, gibt er ausführliche Informationen 
über seine Großväter. In seinem Buch sagt Zayd Efendi: „Mein Vater hat unseren 
Propheten im Traum gesehen. Unser Prophet war traurig und er fragte nach dem 
Grund. Er antwortete: ,Die Türken haben heute meinen Kalifen enthoben. Dafür 
werden sie eine sehr schmerzhafte Strafe erleiden.‘ “ 

Sein dritter Sohn, Mawlāna Abdurraschīd, wurde 1237 in Lucknow geboren 
und verstarb 1287/1870 in Mekka. Er war der Murschid seines Sohnes Schah Mu-
hammad Maʿsūm Umar. Muhammad Maʿsūm wurde 1263 im Ordenshaus des 
ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī geboren. Im Jahre 1274/1858 verursachten 
die Briten einen großen Aufruhr in Delhi. Sie brachten Sultan Bahādur Schah 
II., seine beiden Frauen und seine drei Söhne nach Kalkutta und sperrten sie 
ein. Muslime in ganz Indien wurden umgebracht. Daraufhin wanderten die 
Muslime nach Medina aus. Er kehrte 1290 nach Indien zurück. Nach 33 Jahren 
kehrte er im Jahre 1323 mit 60 seiner Verwandten und Schüler nach Medina 
zurück. Hier übersetzte er das Buch Mabdaʾ wa-maʿād des ehrwürdigen Imām 
ar-Rabbānī ins Arabische und schrieb viele Bücher. Darunter ist das Buch Ahsan 
al-kalām fī ithbāt al-mawlid wal-qiyām auf Urdu und darin stellt er die Wahhabiten 
bloß. Es wurde in Indien gedruckt und ins Arabische übersetzt. Das Buch as-
Sabaʿ al-asrār fī madāridsch al-akhyār erklärt den Tasawwuf sehr deutlich. Es ist 
auf Urdu verfasst und wurde von seinem Sohn Muhammad Abdulqādir al-Madanī 
im Jahre 1329 ins Arabische übersetzt und 1331/1913 in Istanbul veröffentlicht. 

– 1561 –



Das lobende Begleitwort, das von seinem zweiten Sohn, Schaykh Abul-fayd Mu-
hammad Abdurrahmān am Anfang des Buches geschrieben wurde, ist sehr 
nützlich. Der Übersetzer sagt in seinem Vorwort: „Schah Waliyyullāh Muhaddith 
Ahmad ad-Dahlawī lobt in seinem Buch al-Muqaddima as-saniyya fī ithbāt 
madhhab as-sunniyya Imām ar-Rabbānī ausführlich und sagt, dass die Gläubigen 
ihn lieben und die Heuchler und Unglückseligen schlecht über ihn reden.“ Schah 
Muhammad Maʿsūm verstarb 1341/1923 in Mekka. 

Ahmad Saʿīd as-Sirhindī befand sich zusammen mit seinem Vater in der Ge-
sellschaft des ehrwürdigen Abdullāh ad-Dahlawī und bevor er zehn Jahre alt 
war, schloss er sich dem Naqschibandiyya-Orden an. Bis zu seinem 15. Lebensjahr 
erlangte er in dieser Gesellschaft die Vollkommenheit. Zu der Zeit war der ehr-
würdige Abdullāh ad-Dahlawī unverheiratet. Er nahm ihn wie seinen Sohn an. 
Er ehrte ihn mit der Khilāfa mutlaqa (absolute Autorisation). Er zog viele Got-
tesfreunde auf und schrieb viele Bücher. Sein Buch al-Haqq al-mubīn fir-radd 
alal-wahhābīn ist eine Antwort auf die Wahhabiten. Sein Maktūbāt-i Ahmadiyya 
ist sehr wertvoll. Sein Tahqīq al-haqq al-mubīn wurde 1386 in Karatschi gedruckt 
und gibt Antworten auf das Masāʾil-i arbaʿīn. 665, 671, 1456, 1553, 1641, 1643. 

156 — AHMAD YAKDAST, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 970 den Namen Yakdast. 

157 — AHMAD ZARRŪQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schihābuddīn 
Ahmad ibn Ahmad al-Fāsī wurde 846/1442 in Tripolis geboren und verstarb dort 
899/1493. Er war ein mālikītischer Fiqh-Gelehrter und einer der Großen des Ta-
sawwuf. Er hat zahlreiche wertvolle Bücher geschrieben. Seine Bücher Scharh 
hizb al-bahr, Qawāʿid at-tarīqa fil-dschamʿ baynasch-scharīʿa wal-haqīqa und 
Qawāʿid at-tasawwuf sind bekannt. Das Letzte dieser Bücher ist voluminös und 
wurde in Ägypten gedruckt. 71, 666, 669, 907, 1701. 

158 — AHMAD ZAYNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 149 den Namen Ahmad Dahlān. 

159 — AHMED I., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 79. der isla-
mischen Kalifen und der 14. der osmanischen Sultane. Er wurde im Jahre 1012/1603 
Kalif und verstarb 1026/1617 im Alter von 28 Jahren. Er führte Krieg gegen 
Österreich, Iran und die Dschalālī-Banditen und ging als Sieger hervor. Er war 
weise und gut verwaltend. Seine Frau Mahpeyker Sultan half ihm sehr bei seinem 
Erfolg in der Staatsverwaltung. Er ließ auf dem At meydanı die Sultan-Ahmed-
Moschee, -Schule und -Armenküche errichten. Die Moschee hat sechs Minarette 
und insgesamt 16 Galerien, vier Minarette davon haben jeweils drei Galerien. 
Er reiste zweimal nach Edirne und einmal nach Bursa. Er liegt im Mausoleum 
neben der Moschee begraben. Die Vorhänge der Kaaba und der Prophetenkammer 
wurden zuvor in Ägypten gewebt. Ahmed I. ließ sie fortan in Istanbul weben 
und schickte sie mit Respekt. 1609, 1617, 1622, 1626, 1627, 1632, 1644, 1646, 1659. 

160 — AHMED III., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 88. der isla-
mischen Kalifen und der 23. der osmanischen Sultane. Er wurde im Jahre 1084 
geboren und verstarb 1149/1736. Er liegt im Mausoleum von Turhan Sultan be-
graben. Er bestieg 1115/1703 den Thron und wurde 1143/1730 entthront. Der 
schwedische König, Karl XII. wurde von den Russen besiegt und suchte Zuflucht 
bei Ahmed III. Die Russen wurden im daraufhin beginnenden Osmanisch-Rus-
sischen Krieg besiegt und Peter der Große entkam nur knapp. 

Im Jahre 1109/1696 ließ Sultan Gülnuş Emetullah, die Mutter von Ahmed 
III. und Mustafa II., die Valide-Moschee errichten, die auch unter dem Namen 
Galata-Neue-Moschee bekannt ist. Im Jahre 1120/1707 ließ Ahmed III. die Neue-
Valide-Moschee in Üsküdar für Valide Sultan errichten. Diese Valide Sultan 

– 1562 –



verstarb 1127/1714 in Edirne. Sie wurde nach Üsküdar gebracht und vor der Mo-
schee beigesetzt. Die Tochter von Ahmed III., Zeyneb Sultan, ließ die Moschee 
gegenüber dem Gülhane-Park bauen. 1537, 1549, 1588, 1589, 1610, 1615, 1650, 
1663, 1694, 1704. 

161 — AIŞE HANIM: Sie ist die Mutter von Hüseyn Hilmi Işık. Sie verstarb 
im Jahre 1374/1954 und liegt in Bağlum (Ankara) begraben. 1600, 1601. 

162 — AKBAR SCHAH: Dschalāluddīn Muhammad war der Enkel von Bābur 
Schah und der Sohn von Humāyūn Schah in Indien. Er wurde 949/1542 geboren 
und starb 1014/1605. Im Jahre 963 wurde er Staatsoberhaupt. Er gewährte den 
Feueranbetern, Brahmanen und Christen Freiheit und ließ die Muslime unter-
drücken und foltern. Er hat in Agra ein großes Mausoleum. 1572, 1620, 1670. 

163 — AKHĪ TSCHALABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 986 den Namen Yūsuf ibn Dschunayd.  

164 — AKKIRMĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Mustafā verstarb 1174/1760, als er Richter (Kadi) in Mekka war. Akkirman (Bil-
horod-Dnistrowskyj) liegt an der Schwarzmeerküste in der Nähe des Flusses 
Dnister. Er schrieb viele Bücher. 1010, 1014. 

165 — AKMALUDDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 636 den Namen Muhammad ibn Mahmūd. 

166 — AKSCHAMSUDDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad 
ibn Hamza ist ein Nachkomme von Schihābuddīn as-Suhrawardī. Er wurde in 
Damaskus geboren. Er war der Khalīfa von Hādschi Bayrām al-Walī und ließ 
sich in Göynük nieder. Er nahm an der Eroberung von Konstantinopel teil und 
entdeckte durch spirituelle Enthüllung das Grab des ehrwürdigen Khālid. Er 
verstarb 864/1460 in Göynük, also in Torbalı. Er schrieb die Bücher ar-Risāla 
an-nūriyya und Maddat al-hayāt. In Istanbul gibt es eine Moschee, eine Grund-
schule und ein Viertel in der Nähe der Hırka-i şerif-Moschee, die nach ihm 
benannt sind. 1548. 

167 — AL-BĀB ALĪ: Ali Muhammad wurde 1236/1821 im Iran geboren. Er 
war ein Schüler von Ahmad Zaynuddīn al-Ihsāʾī, einem derjenigen, die Sufismus 
und Philosophie vermischten. Er reiste durch den Iran und Indien und führte 
mehrmals die Pilgerfahrt durch. Er gründete 1260 in Schiras eine neue Religion. 
Er baute in Schiras eine große Moschee, eine Kaaba und eine Qibla. Er sagte, 
dass nur die zwei Gebetseinheiten des Morgengebets und ein Monat Fasten im 
Jahr verpflichtend seien. Er sagte, dass es halāl sei, diejenigen zu töten, die dieser 
„Bābī“ genannten Religion nicht beitraten. Nach seiner Ermordung versuchte 
eine persische Frau namens Qurrat al-ayn (Fatima Baraghani), diese Religion 
zu verbreiten. Sie führte die Mode ein, Miniröcke zu tragen und freizügig he-
rumzulaufen. Sie wurde gefasst und lebendig verbrannt. Bāb schrieb seine Ideen 
in 23 Büchern nieder. Diese wurden „Bahaismus“ genannt. Im Jahre 1266/1850 
wurde er in Täbris von der iranischen Regierung erschossen. 703, 1573. 

168 — ĀLAMGĪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad Aurangzeb, 
der dritte Sohn von Schah Jahan, wurde 1028/1619 geboren und starb 1118/1707. 
Sein erster Sohn, Dara Schakwa, war sehr gelehrt und gehörte dem Qādirī-Orden 
an. Weil er in seinem Buch Hasanāt al-abrār den Islam mit dem Hinduismus ver-
mischte, wurde er 1069/1658 von Aurangzeb hingerichtet. Sein persisches Buch 
Safīnat al-awliyā wurde in Peschawar gedruckt. Ālamgīr ließ seinen Vater 1068/1657 
gefangen nehmen und bestieg den Thron. Er war sehr fromm und liebte die Ge-
lehrten. Er kämpfte gegen die Brahmanen und die Schiiten. Er erlangte von Mu-
hammad Maʿsum al-Fārūqī und dessen Sohn Muhammad Sayfuddīn spirituelle 
Erkenntnisse. Er regierte 50 Jahre lang mit Gerechtigkeit. Er ließ ein Komitee 

– 1563 –



unter der Leitung von Schaykh Nizām Muʿīnuddīn an-Naqschibandī ein sehr 
wertvolles Fatwabuch mit dem Titel al-Fatāwā al-hindiyya zur hanafītischen 
Rechtsschule vorbereiten. Es wurde 1310/1891 in Ägypten gedruckt und die dritte 
Auflage wurde im Jahre 1393/1972 veröffentlicht. Er nahm auch die Städte von 
Dekkan ein. Als er starb, folgte ihm sein Sohn Schah Bahādur I. auf den Thron. 

169 — ALĀʾUD-DAWLA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ruknuddīn Ah-
mad war der Sohn des Sultans von Semnan. Er schloss sich dem Tasawwuf an 
und erlangte Vollkommenheit im Kubrawiyya-Orden. Er wurde 659/1260 in Sem-
nan geboren und verstarb im Jahre 736/1335. Er ist in der Stadt Sufiabad begraben. 
162, 1106, 1359, 1472, 1566. [Masmūʿāt, Seite 110.]  

170 — ALĀʾUDDĪN AL-ATTĀR, möge Allah sich seiner erbamen: Muham-
mad ibn Muhammad al-Bukhārī war der Schwiegersohn und Schüler des ehr-
würdigen Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī. Er war der Qutb al-irschād seiner 
Zeit. Er verstarb 802/1400 im Bezirk Chaghaniyan von Buchara. Er pflegte zu 
sagen: „Der Besuch der Gräber der Gottesfreunde hat eine große Wirkung. Sich 
ihren Seelen zuzuwenden (Tawaddschuh), ist nützlicher.“ Im Irghām al-marīd 
steht geschrieben, dass Abdulghanī an-Nablusī von seiner gesegneten Seele viele 
spirituelle Erkenntnisse erhielt. Der große Gelehrte Sayyid Scharīf al-Dschurd-
schānī sagt: „Ich war in der Lage, meinen Herrn zu erkennen, als mir die Gesell-
schaft des ehrwürdigen Alāʾuddīn al-Attār zuteilwurde.“ 670, 699, 1407, 1536, 
1645, 1674, 1675, 1694, 1705. 

171 — ALĀʾUDDĪN AL-BAGHDĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Alī ibn Muhammad ist ein schāfiʿītischer Fiqh- und Tafsirgelehrter. Er wurde 
678 in Bagdad geboren und verstarb 741/1340 in Aleppo. Er schrieb den Tafsir 
al-Khāzin. 614. 

172 — ALĀʾUDDĪN AL-HASKAFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Alī wurde 1021 in Haskaf geboren und verstarb im Jahre 1088/1677. 
Er war Mufti von Damaskus. Ibn Ābidīn, Burhānuddīn Ibrāhīm ibn Mustafā al-
Halabī und Ahmad at-Tahtāwī schrieben Superkommentare zu seinem Buch ad-
Durr al-mukhtār. 580, 1621. 

173 — ALEXANDER (ISKANDAR): Es gibt drei Alexander: 1- Alexander 
der Große, der Sohn von Philipp, dem König von Makedonien. Er wurde 356 v. 
Chr. geboren und starb 323 v. Chr. im Alter von 33 Jahren. Im Alter von 13 
Jahren wurde er der Erziehung von Aristoteles überlassen und im Alter von 20 
Jahren wurde er zum Herrscher. Er eroberte Griechenland, Persien und Anatolien. 
Er nahm Dareios III. bei Issos gefangen. Er nahm Syrien und Ägypten ein und 
baute die Stadt Alexandria (Iskandariyya). Er besiegte Dareios zum zweiten Mal 
in Erbil. Dareios starb auf der Flucht. Er nahm auch Chorasan, Herat und Balkh 
ein. Diese Siege verdarben seine Moral. Er begann mit Grausamkeiten. Er starb 
in Sauferei und Zügellosigkeit. 2- Der zweite Iskandar war früher Herrscher des 
Jemen und lebte 2000 Jahre vor Alexander dem Großen. Er war bis nach China 
vorgedrungen. Sein Name war Munzir. 3- Der dritte Iskandar ist eine gesegnete 
Person, die im edlen Koran unter dem Namen Dhul-Qarnayn erwähnt wird. Er 
ist ein Prophet oder ein Gottesfreund. Er wurde Dhul-Qarnayn (derjenige mit 
zwei Hörnern) genannt, weil er nach Osten und Westen ging. Er ist ein Nachkomme 
von Yāfath (Jafet). Khidr, Friede sei mit ihm, war einer seiner Kommandeure 
und der Sohn seiner Tante mütterlicherseits. Er lebte vor dem ersten und zweiten 
Iskander. Er traf den Propheten Ibrāhīm und ihm wurde dessen Bittgebet zuteil. 
Er beherrschte einen Teil der Kontinente Europa und Asien. Auf Bitten der 
gläubigen Türken im nordöstlichen Teil Asiens baute er eine große Mauer, um  
sie vor den Völkern Yaʾdschūdsch und Maʾdschūdsch (Gog und Magog) zu schüt-
zen. Diese Mauer verlief zwischen zwei Bergen, war sechs Kilometer lang, 25 

– 1564 –



Meter breit und 100 Meter hoch. Sie war aus Stein und Eisen gebaut. Die heute 
bekannte Chinesische Mauer ist eine andere. Yaʾdschūdsch und Maʾdschūdsch 
blieben hinter der Mauer. Diejenigen, die außerhalb der Mauer blieben, waren 
die Türken. In den Geschichtswerken und sogar in einigen Tafsirbüchern werden 
diese drei Iskandars miteinander verwechselt. 89, 703, 1068, 1570, 1579, 1621. 

174 — ALEXANDRINUS: Er war der Vorsitzende der 318 Geistlichen, die 
Konstantin der Große im Jahre 325 n. Chr. in Nicäa versammelte. Er war der 
Patriarch von Alexandrien. [Dieser Name steht im Buch Der Weg der Ahlus-
Sunna.] 

175 — ALĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war der Sohn von Abū 
Tālib, dem vaterseitigen Onkel des Gesandten Allahs. Er war der Vierte der 
Kalifen des Islams und der Vierte der zehn Menschen, denen das Paradies ver-
sprochen wurde. Er ist der Schwiegersohn des Gesandten Allahs und der Erste 
der Ahl al-bayt. Er wurde 23 Jahre vor der Hidschra in Mekka geboren und 
nahm im Alter von 10 Jahren den Glauben an. Er hat in allen Schlachten Hel-
dentaten vollbracht. Nur in Uhud wurde er an 16 Stellen verwundet. Er wurde 
Kalif im Monat Dhul-hiddscha im Jahre 35. Im Jahre 40/660, am Freitag, den 17. 
Ramadan, wurde er auf dem Weg zum Morgengebet von einem Charidschiten 
namens Abdurrahmān ibn Muldscham ermordet, indem er ihm mit einem Schwert 
in die Stirn schlug. Er ist in Kufa (Nadschaf) begraben. Er hatte weizenfarbene 
Haut, einen langen Hals, ein lächelndes Gesicht, große und schwarze Augen, 
eine breite Brust und eine kräftige Statur. Sein Bartwuchs war kräftig. In Kriegs-
zeiten ließ er ihn wachsen, sodass er ihm bis zu den Schultern reichte. In letzter 
Zeit waren sein Haar und sein Bart weiß wie Baumwolle geworden. Er ist das 
Oberhaupt der Gottesfreunde und des Weges der Gottesfreundschaft (Wilāya). 
In jedem Orden (Tarīqa) kommen jedem die spirituellen Erkenntnisse der Got-
tesfreundschaft vom ehrwürdigen Alī. 25, 38, 85, 86, 87, 88, 120, 140, 156, 173, 
385, 416, 419, 464, 488, 530, 531, 545, 565, 569, 573, 577, 579, 580, 601, 607, 618, 
647, 648, 650, 658, 689, 709, 711, 721, 723, 729, 730, 731, 732, 733, 735, 739, 740, 
741, 742, 743, 744, 745, 746, 747, 749, 823, 875, 898, 899, 916, 941, 943, 1004, 1006, 
1008, 1022, 1036, 1064, 1068, 1102, 1103, 1112, 1129, 1216, 1224, 1288, 1314, 1322, 
1335, 1336, 1434, 1443, 1464, 1469, 1539, 1541, 1544, 1550, 1553, 1554, 1567, 1568, 
1572, 1574, 1579, 1583, 1584, 1589, 1596, 1600, 1603, 1607, 1652, 1677, 1682, 1690, 
1696, 1697, 1699, 1710, 1711, 1713.  

176 — ALĪ AL-ADSCHHŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 140 den Namen Adschhūrī Alī. 

177 — ALĪ AL-AʿLĀ: Er ist einer der Hurūfī-Babas und einer der Jünger 
von Fadlullāh al-Hurūfī. Er floh vor Timur Khan und kam nach Kırşehir. Er gab 
sich als Bektaschi aus und verwandelte den Orden des Bektaschismus in eine 
Feindschaft gegen den Islam. Er verbreitete heimlich sein Buch Dschāwidān in 
Anatolien und brachte tausende Muslime dazu, vom Glauben abzufallen. 728. 

178 — ALĪ AL-DSCHURDSCHĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater ist Abdulʿazīz. Er verstarb 392/1001 in Gorgan (Dschurdschān). Er ist ein 
schāfiʿītischer Fiqh- und Tafsirgelehrter und war Richter in der Stadt Rey. 557. 

179 — ALĪ AL-HULLĪ: Sein Vater ist Hasan. Er verstarb im Jahre 601. 615. 
180 — ALĪ AL-QĀRĪ: Er stammt aus Herat und sein Vater heißt Muhammad. 

Seinen Lebensunterhalt verdiente er als Schreiber. Er übersetzte und kommentierte 
viele Bücher. In seinem Buch al-Ahādīth al-mawdūʿāt bezeichnet er authentische 
(sahīh) Hadithe als mawdūʿ. Wegen seiner Aussagen im Kommentar zum al-Fiqh 
al-akbar von Imām Abū Hanīfa gegen die Ehre und Würde der gesegneten Eltern 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und wegen seiner Verleumdungen, 

– 1565 –



die des Ruhmes der großen Tasawwuf-Gelehrten nicht würdig waren, wurde er 
von den Islamgelehrten missbilligt. Er verstarb 1014/1606 in Mekka. Im al-Qawl 
al-fasl genannten Kommentar zum al-Fiqh al-akbar gibt es keine derartig res-
pektlosen Ausführungen. Im Buch al-Mustanad al-muʿtamad und im 63. Brief 
des Maktūbāt-i Ahmadiyya wird Alī al-Qārī widerlegt. Siehe auch im Buch Der 
Weg der Ahlus-Sunna. Das Buch Maktūbāt-i Ahmadiyya wurde 1372/1953 in 
Karatschi gedruckt. 

Am Ende des Buches Turub al-amāthil bi-tarādschim al-afādil heißt es: „Alī 
al-Hirawī wurde in Herat geboren. Er ließ sich in Mekka nieder. Er lernte auch 
bei Ibn Hadschar al-Haytamī. Obwohl er viele Werke hinterließ, waren seine 
Einwände gegen die großen Persönlichkeiten der Religion unerhört. Er redete 
den Idschtihād von Imām asch-Schāfiʿī und Imām Mālik schlecht. Der große Ge-
lehrte Muhammad Miskīn hat eine ihm gebührende Widerlegung geschrieben.“ 
Im Sadād ad-dīn fī ithbāt an-nadschāt lil-wālidayn heißt es: „Alī al-Qārī pflegte, 
während er den al-Fiqh al-akbar kommentierte, schlecht über die Eltern des Ge-
sandten Allahs zu sprechen, und als ob dies nicht genug wäre, schrieb er auch 
eine Abhandlung darüber. Als er das Buch asch-Schifā kommentierte, rühmte 
er sich damit, dass er eine Abhandlung geschrieben hatte, in der er ihren Unglauben 
zum Ausdruck bringt. Imām Abdulqādir at-Tabarī, der 1033 starb, als er Mufti 
von Mekka war, schrieb eine Abhandlung, um diese Abhandlung zu widerlegen.“ 
Das Buch Turub al-amāthil wurde 1393/1973 in Karatschi gedruckt. 578, 615, 
649, 1102, 1657. 

181 — ALĪ AL-ŪSCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater ist Uth-
mān. Er schrieb das Fatwabuch as-Sirādschiyya im Jahre 569 und verfasste au-
ßerdem die Kasside al-Amālī, in der der Glaube der Ahlus-Sunna erklärt wird. 
Er stammt aus Farghana. Er verstarb im Jahre 575/1180. 

182 — ALĪ AR-RĀMĪTANĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer 
der großen islamischen Gelehrten und unter den Namen „Khādscha azīzān“ und 
„Pīr-i nassādsch“ bekannt. Er war ein Schüler von Mahmūd al-Indschirfaghnawī 
und arbeitete als Weber. Er pflegte Briefwechsel mit Schaykh Alāʾud-dawla as-
Samnānī. Im Irghām al-marīd steht geschrieben, dass er sich mit Dschalāluddīn 
ar-Rūmī unterhielt. Er wurde im Dorf Ramitan in Buchara geboren und verstarb 
721/1320 in der Stadt Choresm im Alter von 130 Jahren. Jene, die Bedürfnisse 
haben und in einer Notlage sind, besuchen sein Grab und erhalten Segen. 657, 
1407, 1522, 1594, 1637. 

183 — ALĪ AR-RIDĀ: Siehe unter der Nummer 777 den Namen Ridā. 
184 — ALĪ EFENDI (Çatalcalı), möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 

der 43. der osmanischen Schaykhul-islāme. Er wurde im Jahre 1041 in Çatalca 
geboren. Er wurde 1084/1673 unter der Herrschaft von Sultan Muhammed IV. 
zum Schaykhul-islām ernannt und nach 13 Jahren entlassen. Er verstarb im Jahre 
1103/1692. Seine Fatwasammlung Fatāwā-yi Alī Efendi ist bekannt. 249, 1310. 

185 — ALĪ HAYDAR BEG: Hodscha Emin Efendi zade aus Ahıska war 
Mitglied und Präsident des Berufungsgerichts, Mitglied der hohen Fatwahane 
und Justizminister. Er war Professor an der Rechtsfakultät am Dār al-funūn, am 
Madrasat al-qudāt und an der Mülkiye-Schule [Schule für politische Wissen-
schaften]. Sein Kommentar Durar al-hukkām zur Mecelle ist sehr wertvoll. Wie 
es am Ende des Abschnitts „Kitāb al-kafāla“ dieses 1323/1905 gedruckten Kom-
mentars heißt, hat er Kommentare zum Kommentar zum Erāzī kanūnu, zum 
Ewqāfda muwādaʿa, zum Risāla-i mafqūd und zum Intiqāl kanūnū verfasst. Er 
verstarb 1355/1937. Der große Alī Haydar beg, der 1321/1903 verstarb und auf 
dem Nasuhi-Friedhof in Üsküdar begraben wurde, ist jemand anderes. Er war 
Professor für Usūl al-fiqh und die Mecelle an der Rechtsfakultät. 892, 1149, 1188. 

– 1566 –



186 — ALĪ IBN AHMAD AL-HĪTĪ: Sein Buch as-Sayf al-bātir li-riqāb asch-
schīʿa war-rāfida al-kawāfir ist sehr wertvoll. Er schrieb dieses Buch 1025/1616 
in Istanbul. 

187 — ALĪ IBN AMRULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde 
im Jahre 916/1509 geboren und verstarb 979/1571 in Edirne. Er ist der Autor des 
Buches Akhlāq-i Alāʾī. Er schrieb auch Kommentare zu Tafsir-, Kalām- und 
Fiqh-Büchern. 

188 — ALĪ IBN HUSAYN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Sohn 
von Husayn Wāʿiz al-Kāschifī und bekannt unter den Namen Fakhruddīn und 
Safī. Er wurde im Jahre 867/1462 geboren und verstarb 939/1533 in Herat. Unter 
seinen persischen Werken ist sein Buch Raschahāt sehr wertvoll. Es wurde von 
Schaykh Ahmad Allān al-Makkī und später von Muhammad Murād al-Qazānī 
ins Arabische übersetzt. Es wurde 993/1584 während der Herrschaft von Murad 
III. von Muhammad Scharīf al-Abbāsī ins Türkische übersetzt. Die türkische 
Übersetzung wurde zu verschiedenen Zeitpunkten gedruckt. Die per Lithografie 
in Istanbul gedruckte Ausgabe von 1291 ist vokalisiert und enthält am Ende das 
arabische Buch al-Irāda al-dschuzʾiyya von Mawlāna Khālid al-Baghdādī und am 
Rand die arabische und auch die türkische Version der Abhandlung über die 
Rābita von Mawlāna Khālid und außerdem seine Abhandlung Ādāb-i tarīqat 
auf Türkisch und seine Silsila-i aliyya auf Persisch sowie Ismāʿīl Haqqi al-Bursawīs 
Abhandlung al-Huddscha al-bāligha, die Khatm-i khādschagān, Niyāzī al-Misrīs 
Abhandlung Suʾāl-Dschawāb, Schaykh Sādiq Efendis Werke Abdestin ādābı 
(Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung) und Insān-i kāmil, das Buch Ayn 
al-haqīqa von Fayzī Efendi, dem Mufti von Edirne, sowie vierzig Sprüche des 
ehrwürdigen Alī und ihre Übersetzung. Kurzum, diese Ausgabe der Übersetzung 
des Raschahāt ist ein Schatz. Derjenige, der sie liest, ist der glücklichste Mensch 
der Welt. Abdulhakīm Efendi pflegte zu sagen: „Die Lektüre des Raschahāt ver-
mehrt den Ikhlās des Menschen.“ 

189 — ALĪ IBN ISMĀʿĪL, möge Allah sich seiner erbarmen: Alāʾuddīn al-
Qūnawī wurde im Jahre 668 geboren und verstarb 729/1329. Er ist ein schāfiʿītischer 
Fiqh-Gelehrter. Er lehrte in Ägypten und war Richter in Damaskus. Sein Buch 
al-Aʿlām fī hayāt al-anbiyā alayhimus-salātu was-salām und seine Kommentare 
zum al-Hāwī und zum at-Taʿarruf sowie seine Kurzfassung zum al-Minhādsch 
sind bekannt. 

190 — ALĪ IBN MAʿBAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein Schüler 
von Imām Muhammad und überlieferte seine Bücher al-Dschāmiʿ al-kabīr und 
al-Dschāmiʿ as-saghīr. Er kam von Merw nach Ägypten. Er verstarb im Ramadan 
des Jahres 218/833. 880. 

191 — ALĪ IBN YŪSUF: Nūruddīn verstarb im Jahre 741/1340. 
192 — ALĪ KUŞCU, möge Allah sich seiner erbarmen: Alāʾuddīn ibn Mu-

hammad war der Oberfalkner (doğancı başı) von Ulugh Beg in Samarkand. Er 
kam nach Istanbul und wurde Hochschullehrer an der Ayasofya-Medresse. Er 
schrieb Bücher über die Glaubenslehre und Astronomie. Er verstarb 879/1474 
und liegt in Eyüp. 

193 — ĀLIM IBN ALĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein hanafī-
tischer Fiqh-Gelehrter. Er verstarb im Jahre 688/1289. Sein Fatwabuch at-Tā-
tārkhāniyya, das er für den großen tatarischen Khan vorbereitet hat, ist sehr 
wertvoll und bekannt unter dem Namen Zād al-musāfir. 447. 

194 — ALPARSLAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn  
Dāwud wurde im Jahre 425/1033 geboren. Er war der zweite der Seldschuken-
Sultane. Als sein Onkel Tuğrul Beg im Jahre 455/1063 starb, bestieg er den Thron. 

– 1567 –



Er besiegte 463/1071 die Armee des byzantinischen Kaisers Diogenes bei Man-
zikert. Der Seldschukenstaat in der Stadt Rey dauerte von 429/1037 bis 590/1193. 
Die Seldschuken in Konya hielten von 477/1083 bis 699/1299 an. 771, 1597, 1627, 
1657. 

195 — ALQAMA, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater ist Qays. Er 
war der mutterseitige Onkel von Ibrāhīm an-Nakhaʿī. Er nahm Unterricht von 
Abdullāh ibn Masʿūd, Alī und Āʾischa, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. Er 
verstarb im Jahre 62/681. 400, 644. 

196 — ĀLŪSĪ: Schihābuddīn Sayyid Mahmūd ibn Abdullāh al-Ālūsī al-kabīr 
al-Baghdādī war Mufti von Bagdad. Er ist ein schāfiʿītischer Gelehrter. Er wurde 
1217/1803 in Bagdad geboren und verstarb dort 1270/1853. Er kam auch nach Is-
tanbul. Er schrieb das Buch al-Adschwiba al-irāqiyya anil-asʾila al-īrāniyya als 
Widerlegung der Schiiten und die Bücher Nahdsch as-salāma, al-Adschwiba al-
irāqiyya anil-asʾila al-lāhūriyya und an-Nafahāt al-qudsiyya fī mabāhith al-
imāmiyya. Das erste Werk wurde 1317/1899 in Istanbul vom Sanāyi-Verlag und 
das dritte 1301/1883 in Bagdad gedruckt. Sein Tafsir mit dem Titel Rūh al-maʿānī 
umfasst neun Bände. Dieser Tafsir, der unter jungen Leuten berühmt wurde, er-
langte unter den Religionsgelehrten keinen Wert. Im ad-Durar as-saniyya steht 
geschrieben, dass einige der darin enthaltenen Berichte nicht richtig sind. Er 
übernahm die Ideen von Ibn Taymiyya. 520, 1288. 

197 — ĀLŪSĪ: Sayyid Mahmūd Schukrī ibn Abdullāh schrieb die Bücher al-
Minha al-ilāhiyya mukhtasar-i tuhfa-i ithnā aschariyya, Saʿādat ad-dārayn, as-
Suyūf al-muschriqa und Sabb al-adhāb als Antwort auf die Schiiten. Er ist der 
Enkel von Ālūsī al-kabīr und ein Anhänger von Ibn Taymiyya. Siehe unter der 
Nummer 58 den Namen Abdulʿazīz ad-Dahlawī. 1546, 1688. 

198 — ĀLŪSĪ: Nuʿmān ibn Mahmūd ibn Abdullāh al-Ālūsī wurde 1252 in 
Bagdad geboren und verstarb im Jahre 1317/1899. Er behauptete, Verstorbene 
könnten nicht hören. In seinem Buch Dschilā al-aynayn lobt er Ibn Taymiyya 
und redet schlecht über den ehrwürdigen Ibn Hadschar al-Makkī. Yūsuf an-
Nabhānī beweist in seinem Buch Schawāhid al-haqq, dass dieser im Unrecht ist. 
In seinem Buch Ghāliyyat al-mawāʿiz lobt er zwar die Imāme der vier Rechts-
schulen sehr und erwähnt die Hadithe, die Imām Abū Hanīfa ankündigen, und 
gibt Informationen aus hanafītischen Fiqh-Büchern, doch auf der 119. Seite emp-
fiehlt er in Bezug auf den Besuch der Gräber von Gottesfreunden das Buch 
Dschilā al-aynayn. 86, 520, 658, 660, 681, 684, 1469, 1660. 

199 — ĀMIDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayfuddīn Alī ibn Muhammad 
ist ein schāfiʿītischer Fiqh- und Kalām-Gelehrter. Er wurde 551 in Amid, d. h. in 
Diyarbakır (Türkei), geboren und verstarb 631/1234 in Damaskus. 713. 

200 — ĀMINA, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die ehrwürdige Mutter 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und die Tochter von Wahab ibn Abd 
Manāf ibn Zuhra ibn Kilāb. Sie heiratete Abdullāh, als sie 14 Jahre alt war. Das 
Licht (Nūr) auf Abdullāhs Stirn ging zu Āminas Stirn über und leuchtete dort. 
Zwei Monate später verstarb Abdullāh. Als sie 20 Jahre alt war, starb sie an dem 
Ort namens Abwā, der zwischen Medina und Mekka liegt. [Siehe unter der Num-
mer 758 den Namen Qusayy.] 557, 561, 573, 1541, 1664. 

201 — AMĪR GILĀL, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein Sayyid 
und der Meister von Muhammad al-Bukhārī. Er wurde in der Ortschaft Suhari 
(Buchara) geboren und verstarb dort im Jahre 772/1370. Er war ein Schüler von 
Khādscha Bābā Sammāsī. In seiner Jugend pflegte er zu ringen. Später wurde er 
unter dem Namen Gilāl bekannt, weil er als Töpfer arbeitete. 127, 1389, 1407. 

202 — AMR IBN AL-ĀS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der Sohn 

– 1568 –



von Ās ibn Wāʾil as-Sahmī und einer der bekanntesten der edlen Gefährten. Im 
achten Jahr der Hidschra, sechs Monate vor der Eroberung von Mekka, kam er 
mit Khālid ibn al-Walīd nach Medina und sie wurden Muslime. Sie erlangten die 
Ehren und hohen Stufen derer, die vor der Eroberung den Glauben annahmen. 
Er war der Gouverneur des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in Oman und 
wurde nie entlassen. Er wurde von Abū Bakr as-Siddīq zur Eroberung von Syrien 
geschickt. Er wurde zum Gouverneur von Ägypten ernannt. Er verstarb 43/663 
in Ägypten im Alter von 90 Jahren. Er war sehr intelligent und einer der berühmten 
Genies. Der Hadith „Amr ibn al-Ās ist einer der Rechtschaffenen der Quraisch“ 
steht im Madāridsch an-nubuwwa geschrieben. 684, 927, 1470, 1549, 1553, 1620, 
1639. 

203 — AMR IBN LUHAY: Er war das Oberhaupt der Khuzāʿa-Regierung 
im Hedschas. Er brachte die Religion der Götzenanbetung von Damaskus nach 
Mekka. Er starb eintausend Jahre vor der Hidschra. 1063. 

204 — ANAS IBN MĀLIK IBN NADR, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er heißt Abū Hamza al-Ansārī al-Khazradschī. Er begann im Alter von neun 
Jahren dem Gesandten Allahs zu dienen und trennte sich bis zu seinem Ableben 
nicht von ihm. Er verstarb im Jahre 91 im Alter von mehr als hundert Jahren. 
Anas, der Vater von Imām Mālik, ist ein anderer. 556, 567, 568, 647, 648, 891, 
927, 928, 929, 933, 941, 1129, 1465, 1500, 1595. 

205 — APOSTEL: Die Gefährten von Īsā (Jesus), Friede sei mit ihm, d. h. 
diejenigen, die ihn sahen und an ihn glaubten, waren wenige. Die zwölf Gläubigen, 
die er unter seinen Gefährten auswählte, damit sie seine Religion in der Welt 
nach ihm verbreiten, werden „Apostel“ (Hawāriyyūn) genannt. Die Franzosen 
nennen sie „Douze Apôtres“ und im al-Mundschid werden sie als „Rusul“ be-
zeichnet. Diese sind: 1- Petrus oder Pierre, sein ursprünglicher Name wird im al-
Qāmūs als Schamʿūn, im Lexicon als Simon und im al-Mundschid als Simʿān ge-
schrieben. Er brachte viele Menschen zum Glauben und baute ein großes Got-
teshaus in Antiochia. Im Jahre 40 n. Chr. reiste er nach Rom. Er kam mehrere 
Male nach Jerusalem. Im Jahre 65 wurde er von Nero durch Kreuzigung hinge-
richtet. Man hatte Judas auf die gleiche Weise gekreuzigt, weil sie dachten, er 
sei Jesus, Friede sei mit ihm. Er gilt als der erste der Päpste. Über seinem Grab 
wurde die Kirche Saint-Pierre errichtet. Sein Gedenktag ist der 29. Juni. 2- 
Andreas, der Bruder von Petrus. Er wird auch André genannt. Er wurde durch 
Kreuzigung an einem X-förmigen Kreuz getötet. Sein Gedenktag ist der 30. No-
vember. 3- Johannes, was „Yahyā“ bedeutet. Er wird auch Jean und Jani genannt. 
Die Orthodoxen nennen ihn Juvan, die Engländer John und die Armenier Ohan-
nes. Er starb im Jahre 100 in Ephesus. Sein Gedenktag ist der 27. Dezember. 4- 
Jakobus der Ältere. Die Engländer nennen ihn James und die Franzosen Jacque. 
Er ist der Bruder von Johannes. Sein Gedenktag ist der 25. Juli. 5- Philippus, der 
in Anatolien starb. Sein Gedenktag ist der 1. Mai. 6- Thomas. Er reiste nach 
Persien und Indien und wurde dort ermordet und nach Edessa (Urfa) überführt. 
Sein Gedenktag ist der 21. Dezember. Im Barnabas-Evangelium steht sein Name 
nicht geschrieben. 7- Bartholomäus. Er wurde im Jahre 71 in Theodosiopolis 
(Erzurum) ermordet. Sein Gedenktag ist der 24. August. 8- Matthäus. Er wurde 
von den Aposteln anstelle von Judas Iskariot, der ein Abtrünniger war und den 
Juden den Aufenthaltsort von Jesus, Friede sei mit ihm, verriet und in seiner 
Gestalt gekreuzigt wurde, zum Apostel gewählt. Er reiste nach Abessinien und 
Persien und wurde im Jahre 61 in Persien ermordet. Sein Gedenktag ist der 24. 
Februar. Matthäus, der acht Jahre nach Jesus, Friede sei mit ihm, das niederschrieb, 
was er von ihm gehört hatte, gehört nicht zu den Aposteln und sein Gedenktag 
ist der 24. September. 9- Jakobus der Jüngere, der im Jahre 62 ermordet wurde. 

– 1569 –



Sein Gedenktag ist der 1. Mai. 10- Simon bzw. Schamʿūn. Im al-Qāmūs steht ge-
schrieben, dass er der Sohn der Schwester der ehrwürdigen Maryam (Maria) war 
und im Jahre 107 ermordet wurde. Im al-Mundschid wird er als „Simʿān“ be-
zeichnet. Sein Gedenktag ist der 28. Oktober. 11- Judas, der Bruder von Jakobus 
dem Jüngeren. Sein Gedenktag ist der 28. Oktober. 12- Thaddäus. Dass er ein 
Apostel ist, steht im Markusevangelium geschrieben. Im Evangelium nach Lukas 
steht an seiner Stelle Judas Jakobi (d. h. Judas, Sohn des Jakobus) geschrieben. 
Im Matthäusevangelium wird hingegen Lebbaus genannt, wie in Knaurs Lexikon 
geschrieben steht. 

Barnabas, der das, was er von Jesus, Friede sei mit ihm, gesehen und gehört 
hat, korrekt niederschrieb, teilt mit, dass er einer der zwölf Apostel war. Doch 
in den christlichen Büchern wird an seiner Stelle Thomas geschrieben. Es ist of-
fensichtlich, dass Markus und Lukas, die aufgeschrieben haben, was sie von Jesus, 
Friede sei mit ihm, gehört haben wollen, keine Apostel waren, und dass Johannes 
ein Apostel war. 60, 656, 773, 1574, 1614, 1616, 1649, 1660, 1661. 

206 — ARCHIMEDES: Er ist ein antiker griechischer Physiker und Mathe-
matiker. Er wurde 278 v. Chr. auf der Insel Sizilien geboren und 212 v. Chr. 
getötet. Er war ein Schüler von Euklid in Alexandria. Er beschäftigte sich viel 
mit Hebeln und sagte: „Gebt mir einen Stützpunkt und ich werde die Welt be-
wegen.“ Seine Bücher wurden zur Zeit von Maʾmūn ins Arabische übersetzt. 
635. 

207 — ARFADSCHA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Arfadscha ibn 
Asʿad at-Tamīmī ist einer der edlen Gefährten. Ihm wurde erlaubt, eine Nasen-
prothese aus Gold zu tragen. 195, 1549. 

208 — ĀRIF AR-RĪWAGARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt 
aus dem Dorf Riwgir in Buchara und ist einer der größten Gelehrten des Islams. 
Er lebte ein langes Leben und verstarb 616/1219 in Riwgir. 1407. 

209 — ARISTOTELES: Er war einer der griechischen Philosophen. Er wurde 
im Jahre 384 v. Chr. geboren. Sein Vater war Arzt. Er war ein Schüler von Platon 
und wurde der Lehrer von Alexander. Danach baute er eine Schule im Lykeion 
(Lyzeum) in Athen. Deshalb wurden die Schulen auch „Lyzeum“ genannt. Im 
Alter von 62 Jahren starb er auf der Insel Euböa. Er pflegte zu sagen, dass die 
Seele urewig sei. Er irrte sich, weil er sich auf die Vernunft und nicht auf die Er-
fahrung verließ. Im Mittelalter geriet er in Vergessenheit. Seine Werke wurden 
später aus dem Arabischen ins Lateinische übersetzt. 58, 780, 1092, 1093, 1094, 
1564, 1661. 

210 — ARIUS: Er wurde im Jahre 270 n. Chr. geboren und im Jahre 336 um-
gebracht. Er sagte in Anwesenheit der 318 Geistlichen, die von Konstantin dem 
Großen in Nizäa im Jahre 325 n. Chr. versammelt wurden, dass das neue Evan-
gelium falsch sei, dass das Evangelium des Barnabas wahr sei und dass dort gesagt 
wurde, dass Allah Einer ist. Er floh nach Ägypten. 60, 606, 1128, 1574, 1575,1622. 

211 — ARNDT: Er ist einer der großen Chemiker des 20. Jahrhunderts. Er 
war während der Herrschaft von Sultan Abdülhamid II. viele Jahre lang Professor 
für Chemie am Istanbuler Dār al-funūn. Im Jahre 1934 wurde er erneut an die 
Universität von Istanbul berufen. Fritz Arndt sprach gut Türkisch und starb Ende 
1969 in Hamburg. Im Jahre 1936 arbeitete Hüseyn Hilmi Işık, bekannter Autor 
wertvoller religiöser Bücher, unter Arndt und entdeckte einen organischen Stoff. 
Diese Entdeckung wird unter dem Namen (Işık Hilmi) in der zweiten Ausgabe 
des zweiten Bandes der Zeitschrift der Istanbuler Fakultät für Naturwissenschaften 
von 1937 und im deutschen Chemiebuch Zentralblatt, das im Jahre 1937 in Berlin 
veröffentlicht wurde und die Nummer 2519 trägt, erwähnt. 58, 1415, 1600. 

– 1570 –



212 — ASCHRAFZĀDA AR-RŪMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Abdullāh ibn Aschraf ibn Muhammad al-Misrī wurde bekannt unter dem Namen 
seines Vaters. Er war einer der Schaykhs des Qādirī-Ordens. Er schrieb viele 
Bücher, sein Buch Muzakkin-nufūs ist bekannt. Er verstarb 889/1484 in Iznik. 
1530. 

213 — ASMĀ, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die älteste Tochter 
des ehrwürdigen Abū Bakr und die Ehefrau von Zubayr ibn al-Awwām, einem 
der Aschara al-mubaschschara. Sie verstarb im Jahre 73/692 im Alter von 100 
Jahren. 1541, 1698. 

214 — ATHĪRUDDĪN AL-ABHARĪ: Mufaddal ibn Umar war ein Gelehrter 
der Mathematik, Astronomie, Physik und Logik. Er hielt sich in Mossul und 
Anatolien auf. Er schrieb das Physikbuch al-Hidāya und Husayn Qādī Mīr kom-
mentierte es. Auch sein Logikbuch al-Īsāghūdschī ist bekannt. Īsāghūdschī 
bedeutet auf Griechisch Anfang. Er verstarb im Jahre 663/1265. Asīruddīn Mu-
hammad Abū Hayyān al-Andalusī verstarb 745/1344 in Ägypten. 778. 

215 — ĀTIF BEG, möge Allah sich seiner erbarmen: Kuyucaklı zade Ātif 
Beg war Lehrer für die Mecelle [Recht] an der Mülkiyye-Schule [Schule für po-
litische Wissenschaften]. Er verstarb 1316/1898 im Bezirk Sulaimaniyya von Bag-
dad. 455, 774, 1188, 1253. 

216 — ATTILA: Im Qāmūs al-aʿlām steht geschrieben: „Im Mittelalter war 
er der Anführer der wilden Hunnen, die Europa überfielen. Er übernahm die 
Regierung im Jahre 432 n. Chr. Er war ein sehr grausamer und blutdürstiger 
Heerführer. Im Jahre 451 marschierte er in Gallien, also in Frankreich, ein. Er 
starb im Jahre 453, während er Alkohol trank. Er wurde der Zorn Allahs genannt.“ 
633, 770, 771, 1628. 

217 — AWZĀʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdurrahmān ibn Amr 
al-Awzāʿī wurde im Jahre 88/707 in Baalbek geboren und verstarb 157/774. Er 
war der größte Rechtsgelehrte von Damaskus. Er liegt im Süden Beiruts an der 
Kibla-Seite der nach ihm benannten Moschee begraben. 325, 1136. 

218 — AYNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein Kommentator des 
Sahīh al-Bukhārī. Sein Name lautet Badruddīn Mahmūd ibn Ahmad. Sein Kom-
mentar zum al-Hidāya, sein 19-bändiges Geschichtswerk Aqd al-dschumān sowie 
sein Kaschf al-lisān genannter Kommentar zu Ibn Hischām sind bekannt. Er 
wurde 760/1359 in Ayıntap geboren und verstarb 855/1451, als er Richter in Kairo 
war. 401, 1065, 1265, 1605. 

219 — AYNUL-QUDĀT AL-HAMADĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist von den Sūfiyya. Er unterhielt sich mit Imām al-Ghazālī. Er verstarb im 
Jahre 533/1138. 

220 — AYYŪB, Friede sei mit ihm: Er ist einer der Propheten der Banū 
Isrāʾīl (Kinder Israels). Sieben Menschen glaubten an ihn. Er war sehr reich und 
hatte zehn Söhne. Seine Kinder starben, sein Vermögen verschwand und er wurde 
krank. Er war stets dankbar. Der große Gelehrte Farīduddīn al-Attār schreibt, 
dass seine Wunden wurmstichig waren. Ihm wurde wieder Gesundheit geschenkt. 
Er bekam großes Vermögen und Kinder und lebte 140 Jahre. 529, 703, 1222. 

221 — AYYŪB AS-SAKHTIYĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Bakr al-Basrī ist einer der Großen der Gefährtennachfolger und ein Rechtsge-
lehrter. Man hat bei ihm viele Wundertaten gesehen. Er pflegte in Basra Leder 
zu verkaufen. Er verstarb 131/748 im Alter von 65 Jahren an der Pest. 312. 

222 — AYYŪB SABRI PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
einer der Admirale von Sultan Abdülhamid II. Er verstarb im Jahre 1308/1890. 
Sein türkisches Geschichtsbuch Mirʾāt al-haramayn umfasst fünf Bände. Sein 

– 1571 –



türkisches Buch Tārīkh-i Wahhābiyyān wurde 1296/1879 in Istanbul gedruckt. 
559, 669, 761. 

223 — ĀZAR: Er war der vaterseitige Onkel und Stiefvater von Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, und ein Ungläubiger. Der Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit 
ihm, hieß Tāruh (Terach). 557, 572, 574, 575, 576, 577, 578, 1608, 1690. 

224 — ĀʾISCHA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist eine der reinen 
Ehefrauen des Gesandten Allahs und die Tochter von Abū Bakr as-Siddīq. Sie 
war sehr weise, intelligent, gelehrt, literarisch begabt, ehrenvoll und rechtschaffen. 
Da ihr Gedächtnis sehr stark war, pflegten die edlen Gefährten sie viele Dinge 
zu fragen und von ihr zu lernen. Sie wurde mit einem Koranvers gepriesen. Da 
ihr Idschtihād nicht mit dem des ehrwürdigen Alī übereinstimmte, war sie bei 
der Kamelschlacht an der Seite derer, die gegen den ehrwürdigen Alī kämpften. 
Als der ehrwürdige Alī den Märtyrertod erlitt, wurde sie sehr traurig. Die Schiiten 
verleumden sie sehr. Sie sagen, dass sie den ehrwürdigen Alī nicht gemocht hätte. 
Doch es war die ehrwürdige Āʾischa, die den Hadith „Alī zu lieben, ist Teil des 
Glaubens“ überlieferte. So erklärte sie, dass sie ihn liebte und dass jeder ihn 
lieben muss. Sie wurde acht Jahre vor der Hidschra geboren, der Eheschluss er-
folgte drei Jahre vorher und sie heiratete im Monat Schawwāl im zweiten Jahr 
und starb 57/676 in Medina. 85, 520, 521, 563, 564, 565, 586, 667, 689, 732, 870, 
929, 933, 1007, 1055, 1068, 1129, 1383, 1482, 1541, 1547, 1568, 1671, 1711, 1713. 

225 — AʿRĀBĪ PASCHA: Er war der Anführer der Nationalen Front in 
Ägypten. Er kämpfte gegen die Unterdrückung durch die Briten. Er verstarb im 
Jahre 1329/1911. 

226 — BĀBĀ ĀBRIZ, möge Allah sich seiner erbarmen: Im Buch Raschahāt 
steht geschrieben: „Umar ad-Dāghistānī, einer der Großväter des ehrwürdigen 
Ubaydullāh al-Ahrār, war ein Schüler von Hasan al-Bulghārī, dieser von Mu-
hammad ar-Rāzī, dieser von Hasan as-Saqā und dieser von Abun-Nadschīb as-
Suhrawardī. Bābā Ābriz war ein Schüler von Schaykh Umar und man bezeugte 
viele Wundertaten bei ihm.“ 1075. 

227 — BĀBARTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Nummer 
636 den Namen Muhammad ibn Mahmūd al-Bābartī. 

228 — BĀBUR SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Enkel 
von Sultan Abū Saʿīd, der der Enkel von Mīrān Schah, dem Eroberer von Asta-
rabad (Gorgan), ist, der wiederum der Sohn von Emir Timur Gurgan Khan ist. 
Ubaydullāh al-Ahrār hatte Bittgebete für Sultan Abū Saʿīd gesprochen. Bābur 
wurde 888/1482 geboren, eroberte 933/1526 Indien und gründete einen großen 
islamischen Staat. Dieser Staat bestand 342 Jahre lang bis zur britischen Invasion 
im Jahre 1274/1858. Er verstarb im Jahre 937/1530 und liegt in Kabul begraben. 
Er war gelehrt, gerecht und literarisch begabt und schrieb eine Autobiografie 
unter dem Titel Tuzuk Bāburī, welche in der Zeit von Akbar Schah vom Tscha-
gataischen ins Persische und später ins Englische übersetzt und veröffentlicht 
wurde. Das von Bābur gegründete „Timuridenreich“ hatte insgesamt 17 Herrscher. 
1563. 

229 — BACON: Er war ein großer englischer Physiker und ein Mönch des 
Franziskanerordens. Er wurde 610/1214 geboren und starb 691/1292. 38. 

230 — BADRUDDĪN AS-SIMAWNAWĪ: Mahmūd Badruddīn, der Sohn des 
Richters von Simavna, studierte in Ägypten, wurde Lehrer von Sultan Farrukh 
ibn Barquq und lernte Tasawwuf von Schaykh Husayn al-Akhlatī. In Täbris 
befand er sich in der Gesellschaft von Timur. Er wurde der Militärrichter (Ka-
zasker) von Musa Çelebi in Edirne. Als Mehmed Çelebi Musa Çelebi tötete, be-
gnadigte er ihn und gab ihm einen Posten in Iznik. Von dort floh er zu Isfendiyar 

– 1572 –



Bey. Später fiel er vom Glauben ab und seine Anhänger begannen, den Glauben 
des Volkes zu verderben. Bāyazīd Pascha wurde gegen sie ausgesandt und sie 
wurden zerstreut. Er selbst floh nach Bosnien und scharte Anhänger um sich. 
Wieder schlugen sie einen Irrweg ein und erneut wurden Soldaten gegen sie aus-
gesandt. Er wurde von seinen Anhängern, die Reue empfanden, gefangen ge-
nommen und ausgeliefert. Er wurde von einem Gelehrtenkomitee unter der Lei-
tung von Mawlāna Haydar al-Hirawī verurteilt und in Anlehnung an die von 
ihnen erteilte Fatwa 818/1415 oder 823/1420 in Serres hingerichtet. 733, 1644. 

231 — BADRUDDĪN LUʾLUʾ: Er war einer der Sklaven von Nūruddin Arslan 
Schah, einem der Atabegs von Mossul. Als der Schah im Jahre 607/1210 starb, 
übernahm er die Verwaltung im Namen seines Sohnes. Er regierte fünfzig Jahre 
lang und gehorchte Hülägü. Er starb im Jahre 657/1259. 712, 1611, 1612. 

232 — BAGHAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er heißt Husayn ibn 
Masʿūd und wird auch Muhyis-sunna genannt. Er wurde in der Ortschaft Bagh 
in Chorasan geboren und verstarb im Jahre 516/1122. Er ist ein schāfiʿītischer 
Fiqh-Gelehrter. Sein Tafsirbuch Maʿālim at-tanzīl, sein Hadithbuch al-Masābīh 
und sein Fiqh-Buch at-Tahdhīb sind bekannt. 575, 577, 607, 736, 931, 1133, 1638. 

233 — BAHĀʾĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der 32. der osma-
nischen Schaykhul-islāme. Er verstarb im Jahre 1064/1654. Er pflegte zu sagen, 
dass das Rauchen von Tabak erlaubt ist, und rauchte ihn. 924. 

234 — BAHĀʾUDDĪN MUHAMMAD IBN MUHAMMAD AL-BUKHĀRĪ, 
möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird „Schāh-i Naqschiband“ genannt. Er 
ist einer der großen Gottesfreunde und der Augenstern der Muslime. Er ist ein 
Sayyid. Er wurde 718/1318 in Qasr-i ārifān in der Stadt Buchara geboren und 
verstarb dort im Jahre 791/1389. Er unternahm zweimal die Pilgerfahrt. Er bildete 
viele Gottesfreunde heran. Seine Bücher al-Awrād, at-Tuhfa und al-Hadiyya 
sind sehr wertvoll. Seine Biografie und Wundertaten stehen im persischen Buch 
Anīs at-tālibīn ausführlich geschrieben. Dieses Buch wurde 1993 vom Hakikat-
Verlag in Fatih (Istanbul), im Offsetdruckverfahren gedruckt. Es wurde von Izzī 
Sulaymān Efendi ins Türkische übersetzt und gedruckt. Er verstarb im Jahre 
1168/1854 und liegt im Friedhof von Murād al-Munzawī begraben. Sie stehen 
auch im 87. Brief des Makātīb-i scharīfa ausführlich geschrieben. Muhammad 
Huddschatullāh an-Naqschiband ath-thānī war der Sohn des ehrwürdigen Mu-
hammad Maʿsūm und verstarb im Jahre 1115/1703. Er liegt in Sirhind begraben. 
127, 153, 162, 670, 1058, 1084, 1313, 1314, 1322, 1339, 1361, 1389, 1394, 1407, 
1432, 1473, 1564, 1568, 1630, 1637, 1642, 1712. 

235 — BAHĀʾULLĀH: Er wird Mirzā Husayn Alī Nūrī genannt. Er wurde 
im Jahre 1232/1817 in der Ortschaft Nūr im Iran geboren und starb 1309/1892 in 
Akkon. Aus diesem Grund ist Palästina ein heiliger Ort für die Bahai. Er war 
der Schüler eines Persers namens al-Bāb Alī Muhammad. Er verbreitete die An-
sichten seines Lehrers mit mehr als hundert Briefen und Büchern in der ganzen 
Welt. Er nannte diese Ansichten „Bahaismus“. Er wurde im Iran inhaftiert und 
floh nach Bagdad. Von Bagdad wurde er nach Istanbul und dann nach Akkon 
verbannt, wo er 24 Jahre lang im Gefängnis blieb. Sein Buch „Huwallāh“ wurde 
1326/1908 in Petersburg gedruckt. 703, 704, 1535. 

236 — BALQIS: Sie war eine Sultanin aus dem Volk der Himyar, die in der 
Stadt Saba im Jemen regierten. Sulaymān, Friede sei mit ihm, rief sie nach 
Palästina. Sie kam und nahm den Glauben an. 535 Jahre nach dem Tod von 
Mūsā, Friede sei mit ihm, als Dāwud, Friede sei mit ihm, starb, trat sein 12-
jähriger Sohn Sulaymān, Friede sei mit ihm, die Nachfolge seines Vaters an. Er 
wurde zum Sultan und dann zum Propheten. Nach vier Jahren begann er mit 
dem Bau der al-Aqsā-Moschee. Sie wurde innerhalb von sieben Jahren fertigge-

– 1573 –



stellt. Dann begann er mit dem Bau des Regierungspalastes. Dieser wurde in-
nerhalb von 13 Jahren erbaut. Ein Jahr danach kam Balqis und sie trafen sich. 
Nachdem Sulaymān, Friede sei mit ihm, 40 Jahre lang regiert hatte, verstarb er. 
Die Tatsache, dass Balqis mit Sulaymān, Friede sei mit ihm, einen Briefwechsel 
führte und nach Jerusalem kam, wird im edlen Koran in der Surat an-Naml aus-
führlich beschrieben. 1064, 1065, 1685. 

237 — BALʿAM IBN BĀʿŪRĀ: Er lebte zur Zeit von Mūsā, Friede sei mit 
ihm. Er kannte den „Ism al-aʿzam“ (den höchsten Namen Allahs) und jedes 
seiner Bittgebete wurde erhört. Balaq, der Gouverneur der Stadt Balqa, in der 
er sich aufhielt, bat ihn, dafür zu beten, dass die Soldaten von Mūsā, Friede sei 
mit ihm, die Stadt nicht betreten, und drohte ihm mit dem Tod. Aus Angst um 
sein Leben und weil er von den Leuten bestochen worden war, betete er gegen 
Mūsā, Friede sei mit ihm. Er wurde von den Soldaten Mūsās, Friede sei mit ihm, 
getötet und in der Sure al-Aʿrāf mit einem hechelnden Hund verglichen. 91. 

238 — BĀQĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Nūruddīn Mahmūd al-
Bāqānī war ein Qādirī und hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er war ein Schüler des 
Großgelehrten Schaykhul-islām Muhammad al-Bahnasī, der 987/1579 verstarb. 
Sein Kommentar zum Buch al-Multaqā mit dem Titel Madschrā al-anhur ist sehr 
wertvoll. Er vollendete diesen Kommentar im Jahre 995/1577. Er schrieb auch 
die Bücher Risāla fī schurūt salāt al-dschumuʿa und Scharh an-niqāya mukhtasar 
al-wiqāya. Er verstarb im Jahre 1003/1594. 401, 1578. 

239 — BĀQĪ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Mahmūd Abdulbāqī 
Efendi war sowohl ein Dichter als auch ein Gelehrter. Er wurde 933/1526 geboren 
und verstarb 1008/1600 und liegt in Edirnekapı begraben. Er ließ die Baki-Efen-
di-Moschee neben der Nişancı paşayı cedid errichten. Er starb, während er ein 
Militärrichter (Kazasker) war. Er war zunächst ein Sattlerlehrling. Dann widmete 
er sich dem Wissen und wurde Hochschullehrer. Er sammelte die vom ehrwürdigen 
Khālid ibn Zayd überlieferten Hadithe. 555. 

240 — BARĀ IBN ĀZIB, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist ein Pro-
phetengefährte und gehört zu den Ansār. Während der Schlacht von Badr war 
er noch ein Kind. An allen anderen Schlachten nahm er teil. Er nahm an den 
Schlachten von Dschamal, Siffīn und gegen die Charidschiten mit dem ehrwürdigen 
Alī teil. Er verstarb 72/691 in Kufa. 582. 

241 — BARNABAS: In der Ausgabe 1393/1973 der pakistanischen Zeitschrift 
„Muslimmerks“ steht: „Josef Barnabas wurde auf Zypern geboren. Er war zuvor 
ein Jude und glaubte an Īsā, Friede sei mit ihm. Er wurde einer seiner Gefährten. 
Es ist jedoch nicht sicher, ob er einer der zwölf Apostel war oder nicht. Die 
Apostel nannten ihn ,Barnabas‘, weil er an Īsā, Friede sei mit ihm, glaubte und 
ihn sehr liebte. Die Franzosen nennen ihn ,Saint Barnabé‘. Am 11. Juni ist sein 
Gedenktag. Paulus, der von der griechischen Philosophie besessen war, näherte 
sich ihm. Er freundete sich jahrelang mit ihm an, um ihm seine destruktiven Ideen 
einzutrichtern. Als er merkte, dass er ihn nicht ködern konnte, offenbarte er seine 
Feindschaft. Die Anhänger der beiden vermehrten sich und die Christen spalteten 
sich in zwei Gruppen. Die Anhänger von Paulus gewannen die Könige von Europa 
für sich und wurden immer stärker. Die Zahl der Anhänger von Barnabas hingegen 
nahm zu. Lukian, der Bischof von Antiochia, wurde 312 getötet, weil er nicht an 
die Trinität glaubte. Sein Schüler Arius aus Libyen erhielt von Petros, dem Bischof 
von Alexandria, ein Amt in der Kirche. Später wurde er exkommuniziert, weil er 
wie Barnabas sagte, dass Īsā (Jesus) ein Mensch ist und nicht angebetet werden 
darf. Die Frau von Konstantin dem Großen wurde Anhängerin von Paulus, und 
seine Schwester Constantia wurde Anhängerin von Arius. Die Feindschaft zwischen 
Alexander, dem neuen Bischof von Alexandria, und Arius spaltete das Volk Kon-

– 1574 –



stantins in zwei Teile. Auf dem Konzil von Nizäa wurde beschlossen, Arius zu 
exkommunizieren, das Barnabas-Evangelium zu vernichten und alle, die es lesen, 
zu töten. Es wurde damit begonnen, die Arianer auszurotten. Konstantin bereute 
dies und lud Arius nach Konstantinopel ein, aber er wurde auf dem Weg dorthin 
getötet. F.P. Sozzini schrieb 1562 ein Buch, in welchem er die Trinität ablehnte. 
Im Jahre 1578 ging er nach Klausenburg in Siebenbürgen (Transsilvanien). Der 
Herrscher dieses Ortes war ein Arianer. Der Bischof dieses Ortes, Francis David 
(1510-1579), war ebenfalls gegen die Trinität. 

Das von Barnabas geschriebene Evangelium wurde in den Kirchen von Ale-
xandria bis zum Jahre 325 n. Chr. gelesen. Im Jahre 383 erwarb der Papst eine 
Abschrift dieses Evangeliums und stellte sie in seine Privatbibliothek. Papst 
Sixtus V. ließ es während seines Pontifikats (1585-1590) von seinem Freund F. 
O. Marino aus dem Hebräischen ins Italienische übersetzen. J. F. Gramer, der 
Berater des Königs von Preußen, fand es und schenkte es 1713 dem bücherbe-
geisterten Prinzen Eugen, der für seine Kriege mit den Osmanen berühmt war. 
Zwei Jahre, nachdem der Prinz 1149/1736 starb, wurde seine Bibliothek in die 
Wiener Hofbibliothek aufgenommen. Dieses handschriftliche Evangelium wird 
heute noch in der Wiener kaiserlichen Bibliothek (Nationalbibliothek) aufbewahrt. 
In denselben Jahren wurde eine weitere italienische Abschrift in Madrid gefunden, 
die jedoch auf Druck der Kirche vernichtet wurde. Im Jahre 1325/1907 übersetzten 
Ragg und seine Frau in Oxford das Wiener Evangelium ins Englische. Viele 
Exemplare dieser Übersetzung wurden von den Briten vernichtet. Zweitausend 
Exemplare dieser Übersetzung wurden 1973 in Pakistan im Foto-Offset-Verfahren 
gedruckt. Sie umfasst 250 Seiten. Sie wird an diejenigen versandt, die sie von der 
Adrresse S.Ali Yusuf, P.O.Box 2120, Karatschi -18- anfordern.“ 60, 606, 1569, 
1570, 1614, 1622, 1660. 

242 — BASCHĪR AGA, möge Allah sich seiner erbarmen: Im Jahre 1129/1717 
wurde er Aga des Dār as-saʿāda, d. h. Gouverneur von Istanbul, und übte dieses 
Amt 30 Jahre lang aus. Er verstarb 1159/1746 im Alter von 96 Jahren. Er ließ 
eine Moschee in Babıali und an diesem Ort sowie in Baba-Haydar (Eyüp) eine 
Schule, eine Bibliothek und einen Brunnen errichten. Er war ein Schüler von 
Ahmad Yakdast. Sein Grab befindet sich neben dem Tor des Mausoleums von 
Ayyūb Sultan. 1704. 

243 — BATTĀL GHĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid Battāl 
Ghāzī ist einer der islamischen Glaubenskämpfer (Mudschāhidūn). Er hat viel 
gegen die Byzantiner gekämpft. Er kam mit der Armee unter dem Kommando 
von Maslama im Jahre 96/715 nach Konstantinopel. Er wurde im Jahre 121 zum 
Märtyrer und liegt im Bezirk Seyyid Gazi (Eskişehir) begraben. 1629. 

244 — BĀYAZĪD AL-BISTĀMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Großen der Gottesfreunde und war ein Uwaysī. Er wurde im Jahre 
136 oder 188 in Bistam, in der Nähe des Kaspischen Meeres, im Iran geboren 
und verstarb dort 231/846 oder 261/875. Sein Name war Tayfur und sein Vater 
hieß Īsā. Er wurde 40 Jahre nach dem Tod von Imām Dschaʿfar as-Sādiq geboren 
und profitierte von der Gesellschaft Imām Alī ar-Ridās und durch seinen Segen 
auch von der Seele Imām Dschaʿfars. Im Scharh al-mawāqif heißt es auf Seite 
617: „Abū Yazīd (d. h. Bāyazīd) war zur Zeit von Imām Dschaʿfar as-Sādiq noch 
nicht am Leben. Doch er profitierte von der Seele des Imāms. Er wurde bekannt 
dafür, dass er von ihm spirituelle Erkenntnisse erhielt.“ In dem Buch Tārīkh al-
awliyā von Abul-asfār Alī Muhammad al-Balkhī finden sich umfangreiche In-
formationen zu diesem Thema. Er reiste dreißig Jahre lang in der Umgebung 
von Damaskus umher und unterhielt sich mit 113 Gottesfreunden. 71, 133, 732, 
813, 991, 1390, 1407, 1524, 1552, 1555, 1667, 1678. 

– 1575 –



245 — BAYDĀWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Kadi Abdullāh ibn 
Umar wurde in der Stadt Beyda in der Nähe von Schiras geboren und verstarb 
685/1286 in Täbris. Er war Richter (Kadi) in Schiras und ein großer Meister der 
Tafsirwissenschaft. Sein Tafsirbuch Anwār at-tanzīl ist sehr wertvoll. Er war ein 
schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Einiges von seinem Wissen und seiner Gottesfurcht 
ist im Mawdūʿāt al-ulūm niedergeschrieben. Jemand, der es liest und versteht, 
kann seinen Tafsir nicht schlechtreden. Er hat auch Bücher über Rechtswissen-
schaft und Ethik verfasst. In seinem Kalām-Buch Tawāliʿ al-anwār erwähnte er 
viele Aussagen und Schriften der antiken griechischen Philosophen und widerlegte 
sie. Die Unwissenden, die dieses Buch sahen, sagten: „Imām al-Baydāwī hat in 
seine Bücher die Schriften und Ideen der griechischen Philosophen gemischt.“ 
Doch in Wirklichkeit hat er ihre Ansichten nicht übernommen, sondern sie wi-
derlegt und zurückgewiesen. In seinem Tafsir sind ihre Ansichten überhaupt 
nicht vorhanden. 64, 562, 575, 576, 579, 612, 614, 676, 693, 697, 713, 714, 735, 777, 
778, 930, 1398, 1674, 1681. 

246 — BAYEZID I., möge Allah sich seiner erbarmen: Yıldırım Sultan Bayezid 
war der 4. der osmanischen Sultane. Er war der Sohn von Murad Hüdavendigar 
und der Vater von Çelebi Sultan Muhammed. Er wurde im Jahre 761/1360 geboren 
und 791/1388, als sein Vater zum Märtyrer wurde, bestieg er den Thron. Er nahm 
viele Städte in Rumelien und Anatolien ein. Er eroberte die Orte bis nach Ungarn. 
Er baute die Burg Anadolu Hisarı, um Konstantinopel einzunehmen, aber 791/1388 
wollte der Kaiser von Konstantinopel eine Dschizya von 10.000 Goldmünzen 
pro Jahr zahlen und ein muslimisches Viertel und eine Moschee in der Stadt 
bauen. Drei Jahre später ließ er sie jedoch abreißen. Yıldırım hielt die Stadt 
zehn Jahre lang unter Belagerung. Als deutsche, ungarische und französische 
Armeen zu Hilfe kamen, griff Yıldırım 799/1396 an und vernichtete sie alle bei 
Nikopolis. Im Jahre 805/1402, im Krieg gegen Timur in Ankara, wurde er besiegt 
und gefangen genommen, als die Soldaten unter dem Kommando seines Sohnes 
Süleyman Efendi sich auf die Seite Timurs stellten. Timur war zwar sehr freundlich 
und gnädig zu ihm, aber er starb acht Monate aufgrund seines Kummers an 
Atemnot. Er wurde in Bursa beigesetzt. Als Timur von Yıldırıms Tod erfuhr, 
sagte er: „Es ist schade, wir haben einen großen Glaubenskämpfer verloren.“ Er 
war sehr tapfer und gerecht. Die Feinde des Islams verleumdeten diesen helden-
haften Glaubenskämpfer, indem sie behaupteten, er habe Alkohol getrunken, 
um ihn zu diffamieren, aber dafür gibt es keinerlei Beweise. Die große Moschee 
(Ulu-Moschee), die er 797/1394 in Bursa errichten ließ, ist ein großartiges Zeugnis 
für seine Verbundenheit mit dem Islam. 1586, 1646, 1676, 1692. 

247 — BAYHAQĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde 384/994 in 
der Ortschaft Bayhaq in Nischapur geboren und verstarb dort 458/1066. Abū 
Bakr Ahmad ibn Husayn war ein Hadith- und schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Die 
Anzahl seiner Bücher beträgt mehr als tausend. Unter ihnen sind die Bücher ad-
Dalāʾil, as-Sunan und Schuʿab al-īmān sehr wertvoll. 245, 416, 417, 467, 616, 678, 
679, 694, 743, 929, 1044, 1068, 1440, 1469, 1470, 1560. 

248 — BEETHOVEN: Er war ein deutscher Komponist. Seine neun Sinfonien 
sind berühmt. Er wurde 1184/1770 geboren und starb 1243/1827. 65, 1059. 

249 — BERGSON: Er war ein französischer Intellektueller. Er wurde 1275/1859 
geboren und starb 1360/1941. Seine Bücher Materie und Gedächtnis, Die beiden 
Quellen der Moral und der Religion und Zeit und Freiheit sind bekannt. 38, 597. 

250 — BEZMIALEM SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die 
Mutter von Sultan Abdülmecid. Sie hat viele Wohltätigkeiten wie Moscheen, 
Brunnen und Schulen. Sie ließ das „Gureba-Krankenhaus“ in Topkapı und die 
Valide-Moschee neben dem Dolmabağçe-Palast bauen. Sie verstarb im Jahre 

– 1576 –



1269/1852 und liegt im Mausoleum von Sultan Mahmud begraben. 1637. 
251 — BILĀL AL-HABASCHĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein 

Vater war Ribāh. Er war der Gebetsrufer (Muezzin) des Gesandten Allahs. Er 
war zuvor der Sklave von Umayya ibn Khalaf. Weil er ein Muslim war, banden 
sie ihm einen Stein an den Bauch und zogen ihn an den Füßen mit einem Seil 
über den heißen Sand. Abū Bakr as-Siddīq kaufte ihn und ließ ihn frei. Er nahm 
an allen Schlachten teil und verstarb im 20. Jahr der Hidschra in Damaskus. 
Seine Stimme war sehr schön. Jeder pflegte zu weinen, wenn er zum Gebet rief. 
303, 558, 741, 931, 1108. 

252 — BIRGIVĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Zaynuddīn Muhammad 
Efendi. Sein Vater hieß Alī. Er wurde 928/1521 in Balıkesir geboren und verstarb 
981/1573 in Birgi an einer Seuche. Seine Bücher Vasiyetnāme, at-Tarīqa al-
Muhammadiyya, al-Awāmil und al-Izhār, seine Abhandlung Ahwāl atfāl al-
muslimīn sowie seine Abhandlung Dhukhr al-mutaʾahhilīn über die Menstruation 
der Frau sind sehr wertvoll. Ibn Ābidīn hat das Buch adh-Dhukhr kommentiert 
und es Manhal al-wāridīn genannt. Das Buch at-Tarīqa wurde von Abdulghanī 
und Khādimī kommentiert und von Sulaymān Fādil Efendi gekürzt. Er nannte 
diese Kurzfassung Miftāh al-falāh. Diese drei sowie das al-Manhal wurden vom 
Hakikat-Verlag per Offsetdruck gedruckt. 657, 925, 933, 1062, 1067, 1341, 1462, 
1477, 1536, 1667. 

253 — BISCHR AL-HĀFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer der 
großen Gottesfreunde. Er wurde 150/767 in Merw geboren und verstarb 227/841 
in Bagdad. 813, 814, 879, 881, 998, 1003, 1588. 

254 — BOHR: Er ist ein dänischer Physiker und wurde 1885 geboren. Er 
zeigte 1340/1922 die endgültige Form der Energie und die Struktur des Atoms 
auf, indem er feststellte, dass Atome nicht kontinuierlich, sondern in Form von 
Quanten Energie abgeben. Er erhielt den Nobelpreis.795, 796. 

255 — BOYLE: Robert Boyle war ein irischer Physiker und Chemiker. Er 
wurde 1034/1624 geboren und starb 1102/1691. Er entdeckte das Gesetz des 
Drucks der Gase zur gleichen Zeit wie der französische Physiker Mariotte. 1404. 

256 — BROCKELMANN: Er war ein deutscher Orientalist. Er schrieb das 
Handbuch der arabischen religiösen Bücher in deutscher Sprache. Es wurde 
1362/1943 in Leiden (Holland) veröffentlicht. 31. 

257 — BUKHĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Ismāʿīl 
wurde 194/810 in Buchara geboren und verstarb 256/870 in Samarkand. Sein Ha-
dithbuch al-Dschāmiʿ as-sahīh, das nach dem edlen Koran das wertvollste Buch 
der Welt ist, ist unter dem Namen Sahīh al-Bukhārī bekannt. Es enthält 7275 
authentische (sahīh) Hadithe. Er wählte sie unter 600.000 Hadithen aus. Er stellte 
dieses Buch innerhalb von 16 Jahren zusammen. Es gibt viele Kommentare und 
Editionen dazu. Im Jahre 1312/1894 ließ Sultan Abdülhamid in Ägypten eine 
zweibändige Ausgabe anfertigen, die wunderschön gebunden und mit einer gol-
denen Tuğra und Stickereien verziert war. Die im Jahre 1315 in Istanbul veröf-
fentlichte Ausgabe der „Matbaʿa-i āmire war ebenfalls wunderschön und wurde 
1413/1992 mit der Strahlmethode reproduziert. Er hat auch viele andere Bücher. 
Die zweibändige Kurzfassung des Sahīh al-Bukhārī, die von Zaynuddīn Ahmad 
az-Zubaydī im Jahre 889 vorbereitet wurde, wurde 1347 in Ägypten unter dem 
Namen at-Tadschrīd as-sarīh gedruckt und 1390/1970 in Beirut im Offsetdruck 
veröffentlicht. 622, 1650. 

258 — BURHĀN ASCH-SCHARĪʿA, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Mahmūd ibn Sadr asch-scharīʿa al-awwal Ahmad ibn Ubaydullāh al-Mahbūbī 
wurde zusammen mit Hunderten von Gelehrten bei der Folterung durch mon-

– 1577 –



golische Soldaten im Jahre 673/1274 zum Märtyrer. Sein Buch al-Wiqāya ist be-
kannt. Er schrieb dieses Buch für den Sohn seiner Tochter, Sadr asch-scharīʿa 
ath-thānī Ubaydullāh ibn Masʿūd. Er schrieb es, indem er die für ihn wichtigen 
Stellen aus dem al-Hidāya entnahm. Er hat das Buch al-Wiqāya sowohl selbst 
kommentiert als auch eine Kurzfassung dazu geschrieben. Sein Kommentar ist 
bekannt unter dem Namen Scharh Sadr asch-scharīʿa. Er nannte seine Kurzfassung 
Mukhtasar al-wiqāya bzw. an-Niqāya. Es gibt verschiedene arabische Kommentare 
zum an-Niqāya. Der Kommentar von Bāqānī sowie der Kommentar Dschāmiʿ 
ar-rumūz von Quhistānī zählen zu den bekanntesten. Unter den persischen Kom-
mentaren des an-Niqāya wurde der Kommentar von Dschalāluddīn Mahmūd ibn 
Abī Bakr mit dem Titel Tardschamat al-mukhtasar 1317/1898 in Istanbul ge-
druckt. 

Mahmūd ibn Ubaydullāh ist einer der Enkel von Burhānuddīn al-Marghinānī. 
Sein Schwiegersohn ist Masʿūd ibn Tādsch asch-scharīʿa Umar. Unter den Kom-
mentaren des al-Wiqāya ist der Kommentar al-Ināya von Alāʾuddīn Alī ibn Umar, 
einem Hochschullehrer an der Medresse von Iznik, bekannt. Unter den Super-
kommentaren zu Sadr asch-scharīʿas Kommentar zum al-Wiqāya sind das 
Dhakhīrat al-uqbā von Akhī Tschalabī und der Superkommentar von Schaykhul-
islām Mawlāna Isāmuddīn al-Isfarāyīnī sehr wertvoll. Isāmuddīn Ibrāhīm ibn 
Muhammad verstarb 944/1536 in Samarkand. 1626, 1667, 1688. 

259 — BURHĀNUDDĪN AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 552 den Namen Mahmūd al-Bukhārī. 

260 — BURHĀNUDDĪN AL-MARGHINĀNĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Burhānuddīn Alī ibn Abī Bakr wurde in Marghinan, einer der Ortschaften 
von Ferghana, geboren und wurde 593/1197 von Dschingis Soldaten ermordet. 
Er schrieb viele Bücher. Unter ihnen sind al-Hidāya und at-Tadschnīs bekannt. 
Im Qisas-i anbiyā und Qāmūs al-aʿlām steht geschrieben, dass Dschingis im Jahre 
616 n. H. die Stadt Buchara zerstörte und ihre Bewohner massakrierte und 
Burhānuddīn Mahmūd al-Bukhārī in dieser Zeit den Märtyrertod erlitt. Sein 
Buch al-Hidāya wurde 1206/1791 von Milton mit der englischen Übersetzung 
veröffentlicht. Es gibt viele Kommentare zu diesem Buch. Sein Schüler Husayn 
ibn Alī Husāmuddīn as-Saghnāqī nannte seinen Kommentar an-Nihāya und er 
verstarb im Jahre 710/1309. Bekannt ist der Superkommentar von Saʿdī Tschalabī 
zu Akmaluddīn al-Bābartīs Kommentar al-Ināya. 579, 581, 652, 1055, 1547. 

261 — BUSAYRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām Muhammad ibn 
Saʿīd Scharafuddīn ist ein großer islamischer Dichter. Er war bewandert in der 
Hadithwissenschaft und der Kalligraphie. Er war ein Schüler von Abul-Abbās 
al-Mursī. Er wurde 609/1213 in der Stadt Busayr in Ägypten geboren und verstarb 
695/1295 in Ägypten. Er schrieb die Kassiden al-Burda und al-Hamziyya, die 
mehr als neunzig Kommentare in verschiedenen Sprachen haben. 571, 1555. 

262 — CALVIN: Calvin war einer der christlichen Geistlichen, die den Pro-
testantismus begründeten. Er wurde im Jahre 914/1509 geboren und starb 971/1564. 
60. 

263 — CARLYLE: Er war ein englischer Orientalist. Er wurde 1171/1758 ge-
boren und starb 1219/1804. Er lernte Arabisch in Bagdad. Er war Professor für 
Arabisch an der Universität von Cambridge. 

264 — CARLYLE: Thomas Carlyle war ein schottischer Essayist. Er wurde 
1210/1795 geboren und starb 1298/1881. Er schrieb die Geschichte der Französi-
schen Revolution und die Geschichte von Friedrich dem Großen. In seinem Buch 
„On Heroes and Hero Worship and the Heroic in History“ schreibt er ausführlich 
über die Überlegenheit und die Erfolge unseres Propheten Muhammad, Friede 
sei mit ihm, und lobt ihn sehr. 

– 1578 –



265 — CEVDET PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad Cevdet 
Pascha wurde 1238/1823 in Lowetsch (Bulgarien) geboren und verstarb im Jahre 
1312/1894. Er hat ein Marmorgrab im Garten der Fatih-Moschee. Er leistete dem 
Islam einen großen Dienst, indem er das Buch Mecelle vorbereitete, das von 
allen Nationen hoch geschätzt wird. Seine Bücher Qisas-i anbiyā und Maʿlūmāt-
i nāfiʿa sind bekannt. 746, 747, 765. 

266 — CHOPIN: Er war ein polnischer Musiker. Er wurde 1225/1810 geboren 
und starb 1265/1849. Er war ein Repräsentant der Romantik. Sein Klavierwerk 
„Polonaises“ ist bekannt. 65. 

267 — CLAUDIUS GOTHICUS: Claudius II. ist einer der römischen Kaiser. 
Er wurde im Jahre 215 n. Chr. geboren und starb 271. 1661. 

268 — DABBŪSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Zayd Ubaydullāh 
ibn Umar ist einer der sieben berühmten Richter von Buchara. Dabbus ist eine 
Ortschaft in Samarkand. Er ist ein hanafītischer Rechtsgelehrter und verstarb 
432/1039 in Buchara. Sein Fiqh-Buch at-Taʾsīs wurde in Ägypten gedruckt. Er 
schrieb außerdem das Buch al-Asrār fil-usūl wal-furūʿ, das Fatwabuch al-Khazāna 
und einen Kommentar zu Imām Muhammads al-Dschāmiʿ al-kabīr. 459. 

269 — DAHHĀK, möge Allah sich seiner erbarmen: Dahhāk ibn Qays ist 
einer der Gefährtennachfolger (Tābiʿūn). An der Schlacht von Dschamal war er 
nicht beteiligt. Bei der Schlacht von Siffīn war er an der Seite des ehrwürdigen 
Alī. Obwohl er in der Gegenwart des ehrwürdigen Muʿāwiya sehr streng sprach, 
hörte der ehrwürdige Muʿāwiya nicht auf, ihn zu respektieren und zu ehren, und 
er war weiterhin großzügig zu ihm. Er verstarb im Jahre 37/657 im Alter von 
etwa 70 Jahren. Während der Eroberung von Samarkand wurde eines seiner 
Augen verletzt. Dahhāk al-Balkhī, der Autor eines Tafsirbuches, verstarb im 
Jahre 102. 577, 778, 1462. 

270 — DALTON: Er war ein englischer Physiker und Chemiker. Er wurde 
im Jahre 1179/1766 geboren und starb 1260/1844. 1404. 

271 — DAMĪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Kamāluddīn Muhammad 
ibn Īsā ist einer der schāfiʿītischen Gelehrten Ägyptens. Er wurde im Jahre 742 
geboren und verstarb 808/1405. Sein Buch Hayāt al-haywān wird in Beirut vom 
Verlag „al-Maktab at-tidschārī“ verkauft. Es besteht aus zwei Bänden. Am Rande 
befindet sich das Buch Adschāʾib al-makhlūqāt von Zakariyyā al-Qazwīnī. 615, 
1068. 

272 — DANYAL, Friede sei mit ihm: Er ist ein Prophet von den Nachkommen 
des Propheten Dāwud, Friede sei mit ihm. Er wurde 606 v. Chr. nach Babylon 
gebracht und wuchs im Palast von Nebukadnezar auf. 1655. 

273 — DĀRĀ: Dārā (Dareios) war der neunte und letzte Schah der Kayaniden 
des alten Iran. Er regierte von 342 bis 330 v. Chr. Er wurde von Alexander in 
Erbil besiegt und starb auf der Flucht. Später wurde das Partherreich (Arsaki-
denreich) und noch später das Sassanidenreich gegründet. 1564. 

274 — DĀRAQUTNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Umar ist 
ein Hadithgelehrter. Er wurde 306/918 in Dāraqutn (Bagdad) geboren und verstarb 
im Jahre 385/995. Sein Buch as-Sunan ist bekannt. 694, 1485. 

275 — DĀRIMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdullāh ibn Abdurrahmān 
Hāfiz Abū Muhammad wurde 181/798 in Samarkand geboren und verstarb im 
Jahre 255/869. Er ist ein Hadithgelehrter und sein Buch al-Musnad ist sehr 
wertvoll. 86, 623, 679. 

276 — DARWIN: Er war ein britischer Naturforscher. Er wurde 1224/1809 
geboren und starb im Jahre 1299/1882. 116, 781, 1509. 

277 — DARWĪSCH MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 

– 1579 –



ist einer der Großen der Gottesfreunde und war ein Experte des Wissens über 
die Seele. Er erhielt von seinem mutterseitigen Onkel Muhammad Zāhid spirituelle 
Erkenntnisse. Nach dem Tod seines Onkels vernichtete auch er Irrlehren und 
Neuerungen in Samarkand. Zunächst mühte er sich 15 Jahre lang mit Askese, 
Gottgedenken und Nachsinnen ab. Dann wurde ihm mit dem Rat von Khidr, 
Friede sei mit ihm, die Gesellschaft von Khādscha Muhammad Zāhid zuteil und 
er erlangte die Vollkommenheit und zog viele Gottesfreunde auf. Er verstarb 
970/1562 im Dorf Dasfarar im Bezirk Bustar in Transoxanien. Er ist die zwanzigste 
vollkommene Person der Silsila aliyya. 1407, 1619, 1643. 

278 — DAVENPORT: Lord John Davenport, der am Ende des 19. Jahrhun-
derts lebte, ist ein britischer Orientalist. Sein englisches Buch „An Apology for 
Mohammed and the Koran“ wurde zuerst in London und dann mehrmals in 
Indien gedruckt. Es wurde in türkischer Sprache von Ömer Rıza 1346/1928 und 
in lateinischen Buchstaben Ende 1966 veröffentlicht. Im zwanzigsten Kapitel des 
Buches „The Islamic World Today“, das 1925 von Missionaren veröffentlicht 
wurde, finden sich umfangreiche Informationen über Davenport und sein Buch. 
773, 774. 

279 — DĀWUD, Friede sei mit ihm: Er war sowohl ein Prophet als auch ein 
Herrscher. Er wurde 1086 v. Chr. in Jerusalem geboren und verstarb dort 1016 
v. Chr. Als Urya, einer seiner Befehlshaber, in einer Schlacht getötet wurde, hei-
ratete er seine Frau und von ihr wurde Sulaymān, Friede sei mit ihm, geboren. 
Er hatte eine sehr schöne und einflussreiche Stimme. Ihm wurde in hebräischer 
Sprache der „Zabūr“ (Psalter) offenbart. 565, 632, 697, 703, 982, 1012, 1134, 
1573, 1579, 1623, 1628, 1684, 1690, 1703. 

280 — DĀWUD AT-TĀʾĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Sulaymān 
Dāwud ibn Nāsir war ein hanafītischer Rechtsgelehrter und sehr enthaltsam und 
stammt aus Chorasan. Er war der Schüler von Imām Abū Hanīfa und der Khalīfa 
von Habīb al-Adschamī. Er verstarb im Jahre 165/781. 312, 1584, 1592. 

281 — DĀWUD AZ-ZĀHIRĪ: Siehe unter der Nummer 438 den Namen Ibn 
Hazm. 

282 — DĀWUD IBN SULAYMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Schüler von Khālid al-Baghdādī. Er wurde 1222/1807 in Bagdad geboren 
und verstarb dort im Jahre 1299/1881. Er hielt sich 18 Jahre lang in Mekka auf. 
Sein Buch al-Minha al-wahbiyya fī radd al-wahhābiyya wurde 1305 in Bombay 
und 1389 in Istanbul gedruckt. Es ist in arabischer Sprache verfasst. Die deutsche 
Übersetzung findet sich im Kapitel „Ratschlag für den Muslim“ unseres Buches 
Der Jüngste Tag und das Jenseits. 663. 

283 — DAYLAMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schahrdār ibn Abī 
Schudschāʿ Schīrawayh wurde 483 in Hamadan geboren und verstarb im Jahre 
558/1163. Abū Nasr ad-Daylamī ist ein Hadithgelehrter, sein Buch Musnad al-
firdaws ist bekannt. 126, 616, 617, 662, 679, 694, 1465. 

284 — DHAHABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām Abū Abdullāh 
Schamsuddīn Muhammad ibn Ahmad ibn Uthmān ibn Qaymaz at-Turkmānī al-
Misrī ist ein Gelehrter des Hadith und der Geschichte. Er wurde 673/1274 in Da-
maskus geboren und verstarb 748/1348 in Ägypten. Zu seinen Werken gehören 
Mīzān al-iʿtidāl, das zehnbändige Tārīkh al-islām, Tadschrīd asmā as-sahāba und 
as-Sahīfa fī manāqib Abī Hanīfa. Sein Buch at-Tibb an-nabawī ist sehr nützlich 
und wurde am Rande des Tashīl al-manāfiʿ von Ibrāhīm al-Azraq in Ägypten 
und 1396/1975 in Istanbul gedruckt. Das at-Tadschrīd wird in Beirut vom Verlag 
„al-Maktab at-tidschārī“ verkauft. Er war ein Schüler von Ibn Taymiyya. 648, 
649, 943, 1038, 1060, 1103, 1607. 

– 1580 –



285 — DHUL-QARNAYN: Siehe unter der Nummer 173 den Namen Ale-
xander (Iskandar).  

286 — DHULYADAYN, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Es war diese 
Person, die den Gesandten Allahs mit Anstand fragte, als er beim Mittags- oder 
Nachmittagsgebet im Anschluss an die zweite Gebetseinheit den Schlussgruß 
sprach. Daraufhin stand der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, auf, verrichtete 
noch zwei weitere Gebetseinheiten und vollzog die Korrekturniederwerfung 
(Sadschdat as-sahw). 735, 736. 

287 — DHUNNŪN AL-MISRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-fadl 
Thawbān ibn Ibrāhīm ist einer der Sūfiyya aliyya und der Murschid von Sahl at-
Tustarī. Er war es, der als Erster den Tasawwuf in Ägypten erklärte. Er verstarb 
im Jahre 245/860. 881, 1135, 1603. 

288 — DIHYA AL-KALBĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er nahm 
spät den Glauben an. Er war ein reicher Händler. Auch bevor er Muslim wurde, 
liebte er den Gesandten Allahs und pflegte ihm Geschenke zu bringen, wenn er 
von der Reise kam. Als er Muslim wurde, war der Gesandte Allahs sehr glücklich. 
Er konnte gut Griechisch und wurde als Botschafter in den byzantinischen Staat 
gesandt. Er nahm an den Schlachten von Yarmuk und Damaskus teil und verstarb 
im Jahre 50/670. 558. 

289 — DIOSKORUS: Er war der Patriarch von Alexandrien. Seine Ansichten 
wurden im fünften Konzil von Chalcedon im Jahre 451 verworfen. Seine Ansichten 
werden „Monophysitismus“ bzw. „Yaʿqūbiyya“ genannt. 713. 

290 — DIRĀR: Er war ein jüdischer Konvertit in Ägypten während der Fati-
midenzeit. Er täuschte den Kalifen Hākim und versuchte, den Islam zu vernichten. 
Diejenigen, die ihm und seinem Schüler Hamza folgten, werden „Drusen“ bzw. 
„Darazī“ genannt. 709, 1067, 1593. 

291 — DIYĀʾUDDĪN GUMUSCHKHĀNAWĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Ahmad Diyāʾuddīn Efendi wurde 1235 im Viertel Emirler von Gümüşhane 
geboren und verstarb 1311/1893 in Istanbul. Er ist im Garten der Süleymaniye-
Moschee begraben. Er erhielt seine Idschāza im Jahre 1264 von Ahmad ibn 
Sulaymān Arwādī, einem Schüler von Khālid al-Baghdādī. Abdul-fattāh al-Aqrī, 
einer der Schüler von Khālid al-Baghdādī, war anwesend, als er seine Idschāza 
erhielt. Er pflegte neben der Fatma Sultan-Moschee in Babıali Unterricht zu 
geben. Er schrieb viele Bücher. Sein Hadithbuch Rāmūz al-ahādīth ist sehr 
wertvoll. 588, 671, 1698. 

292 — DRAPER: William Draper war ein Brite, der für seine Feindseligkeit 
gegenüber der christlichen Religion bekannt war. Er wurde 1226/1811 geboren 
und starb 1299/1881. 777. 

293 — DSCHĀBIR IBN ABDULLĀH, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er gehört zu den edlen Gefährten. Es wird zwar angenommen, dass er im Jahre 
74/693 während der Belagerung von Konstantinopel den Märtyrertod erlitten 
habe und sich in Koca Mustafa Pascha befinde, doch in den Büchern steht ge-
schrieben, dass er in Medina verstarb. 311, 467, 568, 737, 928, 931. 

294 — DSCHĀBIR IBN SUMRA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
war ein Prophetengefährte und der Sohn von Khālida, der Schwester des ehr-
würdigen Saʿd ibn Abī Waqqās. Er ließ sich in Kufa nieder und verstarb im Jahre 
66/685. 568. 

295 — DSCHALĀLUDDĪN AD-DAWĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad Asʿad ist ein großer Gelehrter. Er wurde im Jahre 833/1426 geboren 
und verstarb 908/1502. Er lebte in Schiras und schrieb viele Bücher. Sein Kom-
mentar zum al-Aqāʾid al-adudiyya ist bekannt. Sein Buch Akhlāq-i dschalālī mit 

– 1581 –



dem Titel Lawāmiʿ al-ischrāq ist ins Englische übersetzt worden. 1397, 1400, 
1607, 1661. 

296 — DSCHALĀLUDDĪN AL-AGRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er war Richter in Indien und ein profunder Gelehrter. 1373. 

297 — DSCHALĀLUDDĪN AL-HINDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Mahmūd Dschalāluddīn-i kabīr Pānīputī ist einer der Schaykhs 
des Tschischtiyya-Ordens. Er ist ein Nachkomme des ehrwürdigen Uthmān. Er 
ist der Khalīfa von Schamsuddīn Pānīputī, der der Khalīfa von Khādscha Makhdūm 
Alī Sābir ist, und dieser wiederum ist der Khalīfa von Farīduddīn Gandsch 
Schakar. Er verstarb im Jahre 765/1363. In der Stadt Panipat hat er ein großes 
Mausoleum. Seine Bücher Fawāʾid al-fuʾād und Zād al-abrār sind sehr wertvoll. 
Siehe auch unter der Nummer 912 den Namen „Thanāʾullāh Pānīputī“.  

298 — DSCHALĀLUDDĪN MUHAMMAD AR-RŪMĪ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Er ist einer der großen Gottesfreunde. Im 107. Brief des Makātīb-
i scharīfa heißt es: „Mawlāna Dschalāluddīn ar-Rūmī gehört zu den Großen unter 
den Gottesfreunden der Ahlus-Sunna.“ Er war Angehöriger des Qādirī-Ordens. 
Er wurde 604/1207 in Balkh geboren und verstarb 672/1273 in Konya. Sein Vater, 
Sultānul-ulamā Muhammad Bahāʾuddīn Walad, war ein großer Gelehrter und 
Gottesfreund. Bereits im Kindesalter erlangte er die spirituellen Erkenntnisse 
im Herzen seines Vaters. Im Nafahāt heißt es: „Als er fünf Jahre alt war, sah er 
die Schreibengel (al-Kirām al-kātibūn), die Seelen der Gottesfreunde und die 
Dschinnen, die auf den Straßen umherwandern.“ Sein Vater kam mit ihm nach 
Hedschas, dann nach Damaskus und anschließend nach Konya. Als sein Vater 
starb, unterrichtete er bereits. Zuerst erhielt er von Sayyid Burhānuddīn at-
Tirmidhī, der der Khalīfa seines Vaters war, neun Jahre lang spirituelle Erkennt-
nisse. Sayyid Burhānuddīn ist in Kayseri begraben. Danach kam Schamsuddīn 
at-Tabrīzī und leitete ihn spirituell. Mawlāna Dschalāluddīn ar-Rūmī spielte 
weder Ney-Flöte noch Kelchtrommel. Er drehte sich nicht (wirbelte nicht) und 
tanzte nicht. Diese wurden von unwissenden Menschen, die später kamen, er-
funden. Sein Diwan enthält 30.000 Doppelverse und sein Mathnawī 47.000 Dop-
pelverse. Sie sind auf Persisch. Es gibt viele Kommentare auf Türkisch. Sein 
Sohn, Bahāʾuddīn Ahmad Sultān Walad, verstarb 712/1311 in Konya. Seine Nach-
kommen werden „Tschalabī“ genannt. An seine Stelle wurde Husāmuddīn 
Tschalabī und dann sein Sohn Sultān Muhammad Burhānuddīn Walad Tschalabī 
zum Khalīfa. Der ehrwürdige Abdullāh ad-Dahlawī, einer der Großen des 
Naqschibandī-Ordens, sagte: „Drei Bücher sind einzigartig. Dies sind der edle 
Koran, das Sahīh al-Bukhārī und das Mathnawī von Dschalāluddīn ar-Rūmī.“ 
Das heißt, das Höchste der Bücher, die über die Vollkommenheiten des Weges 
der Gottesfreundschaft informieren, ist das Mathnawī. Was aber die Bücher 
betrifft, die die Vollkommenheiten und die Feinheiten der Wege der Gottes-
freundschaft (Wilāya) und der Prophetenschaft (Nubuwwa) beschreiben, so ist 
Imām ar-Rabbānīs Maktūbāt einzigartig. Man sieht, dass die Großen des Tasawwuf 
sich gegenseitig liebten und lobten. Der ehrwürdige Abdullāh ad-Dahlawī schreibt 
im 107. Brief: „Mulla ar-Rūm war einer der Großen der Gottesfreunde und einer 
der Gelehrten der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa.“ 71, 132, 574, 1022, 1057, 1314, 
1322, 1433, 1473, 1566, 1667, 1678. 

299 — DSCHAMĀLUDDĪN AL-AFGHĀNĪ: Er war ein Freimaurer. Der 
Ägypter Adīb Ishāq schreibt in seinem Buch ad-Durar, dass Dschamāluddīn al-
Afghānī der Vorsitzende der Freimaurerloge in Kairo war. Auf Seite 127 des 
Buches Les francs-maçons, das 1380/1960 in Frankreich gedruckt wurde, steht: 
„An die Spitze der Freimaurerlogen, die in Ägypten gegründet wurden, brachte 
man Dschamāluddīn al-Afghānī und nach ihm Muhammad Abduh. Sie trugen 

– 1582 –



viel zur Verbreitung der Freimaurerei unter den Muslimen bei.“ Auf dieser Seite 
befindet sich auch ein großes Bild eines Orientalen in der Kleidung des Präsidenten 
einer Freimaurerloge. M. Kaya Bilgegil, einer der Professoren der Universität 
Erzurum, schreibt in seinem Buch mit dem Titel Ziya paşa, dass Ziya Pascha 
und Dschamāluddīn al-Afghānī Freimaurer waren. Wie alle Freimaurer nahm 
er verschiedene Gestalten an und versuchte, den Islam von innen heraus zu zer-
stören. Er wurde 1254/1838 in Afghanistan geboren und starb 1314/1897 in 
Istanbul. Er hatte wenig Wissen über die Religion. Er war vom Glauben abgefallen, 
weil er die Bücher der Ketzer gelesen hatte. Eine Zeit lang wurde er von den 
Russen gekauft und diente als Spion gegen sein Heimatland, Afghanistan. Er 
zögerte nicht, seine Religion und sein Heimatland zu verraten. Er wurde zwar 
durch die Zusammenarbeit mit den britischen Freimaurern reich, doch der os-
manische Schaykhul-islām Hasan Fahmī Efendi deckte seine Unwissenheit und 
Ketzerei auf. Seine Biografie steht ausführlich in unserem Buch Der Weg der 
Ahlus-Sunna. Im Jahre 1944 wurden seine Gebeine von Istanbul nach Kabul 
überführt. Siehe auch unter der Nummer 3 den Namen Abduh. 673, 1246, 1535. 

300 — DSCHĀMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Nummer 
658 den Namen Mulla al-Dschāmī. 

301 — DSCHĀMĪ AHMAD: Siehe unter der Nummer 143 den Namen Ahmad 
al-Dschāmī. 

302 — DSCHAMSCHID: Er wird auch „Dschem“ genannt. Er war der vierte 
Herrscher der Pīschdādiyān, dem ersten Königsgeschlecht im Iran, und der Sage 
nach regierte er 800 Jahre lang, und 500 Jahre lang war niemand im Iran krank. 
Aus diesem Grund ließ er die ganze Nation ihn anbeten. Da er den Thron am 
20. März bestieg, machte er diesen Tag, indem er ihn Nouruz nannte, zum neuen 
Jahr und zum religiösen Feiertag. Dieser Feiertag der Ungläubigen wird noch 
heute im Iran begangen. Unwissende Menschen im Iran und in anderen islamischen 
Ländern bringen heute die Bräuche und Anbetungen der Ungläubigen, die vor 
dem Islam lebten, hervor, nennen sie „Relikte ihrer Vorfahren“, bringen die 
Menschen dazu, diese Dinge zu tun, und führen sie so von der Religion ab. Die 
Briten wiederum stacheln diese Feindschaft gegen den Islam an. Als Dschamschid 
tausend Jahre alt war, wurde er im Kampf mit Dahhāk, dem Bruder von Schaddād, 
gefangen genommen und mit einer Fischgräte, die wie eine Säge war, in zwei 
Teile geschnitten. 75, 596. 

303 — DSCHAZŪLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Num-
mer 640 den Namen Muhammad ibn Sulaymān al-Dschazūlī. 

304 — DSCHAʿFAR AS-SĀDIQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird 
auch Abū Abdullāh genannt. Er ist der Enkel des Enkels des ehrwürdigen Alī, 
der Sohn von Muhammad al-Bāqir und der Vater von Mūsā al-Kāzim. Er ist der 
sechste der Zwölf Imāme. Er wurde im Jahre 83 in Medina geboren und verstarb 
dort 148/765. Imām Abū Hanīfa und der Chemiker Dschābir waren seine Schüler. 
Sein ältester Sohn Ismāʿīl starb vor seinem Vater. Die Irrgänger, die sagen, dass 
der siebte Imām Ismāʿīl sei und nach ihm seine Kinder, werden „Ismāʿīliten“ ge-
nannt. Die Schiiten nennen sich selbst „Dschaʿfariten“. Dieser große Imām 
gehörte jedoch zur Ahlus-Sunna. Er war der Meister der Gelehrten der Ahlus-
Sunna und der Gottesfreunde. Er ist der Augenstern der großen Islamgelehrten. 
Er hat kein Buch über religiöses Wissen geschrieben. In den vier wichtigsten Bü-
chern der Schiiten, dem Buch al-Kāfī von Kulaynī, dem Man lā yahdur von Ibn 
Bābawayh Abū Dschaʿfar Muhammad ibn Ahmad Alī al-Qummī, dem at-Tahdhīb 
und dem al-Istibsār von Abū Dschaʿfar Muhammad ibn Hasan at-Tūsī, sind zwar 
Befehle und Nachrichten von Imām Dschaʿfar as-Sādiq enthalten, doch sie erklären 

– 1583 –



selbst, dass die Personen, die sie überliefert haben, nicht zuverlässig und ver-
trauenswürdig sind. Die 32. Gruppe der Imāmiyya wird „Dschaʿfariyya“ genannt. 
Sie sagen, dass nach dem Tod von Hasan al-Askarī sein Bruder Dschaʿfar ibn 
Alī Imām geworden sei und dass Hasan al-Askarī keine Kinder gehabt habe. 
Diese Dschaʿfariten haben nichts mit Imām Dschaʿfar as-Sādiq zu tun. Da Abū 
Dschaʿfar Muhammad ibn Yaʿqūb al-Kulaynī und Abū Dschaʿfar Muhammad 
ibn Hasan al-Qummī die Hadith- und Fiqh-Bücher geschrieben haben, die die 
Schiiten heute besitzen, nennen sie sich „Dschaʿfariten“. 88, 537, 612, 647, 710, 
779, 937, 1349, 1407, 1575, 1635, 1650, 1663. 

305 — DSCHAʿFAR AT-TAYYĀR, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
ist der Sohn von Abū Tālib. Er war zehn Jahre älter als der ehrwürdige Alī und 
zehn Jahre jünger als der ehrwürdige Uqayl. Er wanderte nach Abessinien aus 
und kehrte am Tag der Schlacht von Chaibar zurück. Im achten Jahr nach der 
Hidschra, als man mit dreitausend Soldaten gegen die Byzantiner in Muʾta bei 
Damaskus kämpfte, griff er viel an und wurde im Alter von 41 Jahren zum Mär-
tyrer. Er erlitt an diesem Tag mehr als 70 Wunden. Er war eine der sieben 
Personen, die dem Gesandten Allahs sehr ähnelten. 521, 1460, 1553, 1589, 1710. 

306 — DSCHINGIS KHAN: Er wird Temüdschin genannt. Er ist kein Türke, 
sondern, wie man in Geschichtsbüchern in verschiedensten Sprachen nachlesen 
kann, Mongole. Dass er ein buchloser Ungläubiger ist, steht auf Seite 811 des 
Buches Qisas-i anbiyā geschrieben. Er wurde 551/1155 geboren und starb 624/1227. 
Im Qāmūs al-aʿlām heißt es: „Dschingis zählt zu den größten und blutrünstigsten 
Herrschern der Welt und ist mongolischer Abstammung. Dieser Mann, der dem 
Islam großen Schaden zufügte, wurde, als er das Oberhaupt eines Stammes war, 
im Jahre 599/1202 in Karakurum zum Führer der mongolischen und tatarischen 
Sippen. Er stellte eine große Armee, bestehend aus ungebildeten und wilden 
Mongolen und Tataren, genauer gesagt einer Bande von Plünderern, zusammen 
und eroberte Ostturkestan und China. Im Jahre 616/1219 griff er das Land von 
Sultan Qutbuddīn Muhammad Khārazm Schah an und verbrannte und verwüstete 
Städte wie Chorasan, Kandahar und Multan, welche zur damaligen Zeit Zentren 
der Zivilisation waren. Er tötete Millionen von Muslimen. Die meisten von ihnen 
ließ er in Moscheen massakrieren.“ Siehe auch Seite 434. 171, 559, 833, 1156, 
1578, 1588, 1599, 1653, 1658, 1659, 1691, 1692. 

307 — DSCHIRDSCHIS: Ibn al-Amīd ist ein griechischer Historiker. Er 
wurde 601/1205 geboren und starb 671/1273 in Damaskus. Dieser Name wird in 
unserem Buch Der Weg der Ahlus-Sunna erwähnt. 

308 — DSCHUNAYD AL-BAGHDĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist bekannt unter dem Namen „Sayyidut-tāʾifa“. Sein Vater ist Muhammad 
az-Zaddschādsch. Er gehört der hanafītischen Rechtsschule an. Er wurde 207/821 
in Nehawand geboren und verstarb 298/910 in Bagdad. Er liegt neben seinem 
mutterseitigen Onkel und Murschid Sirrī as-Saqatī begraben. Der Murschid von 
Sirrī as-Saqatī ist Maʿrūf al-Karkhī. Maʿrūf al-Karkhī wiederum erhielt spirituelle 
Erkenntnisse von Imām Alī ar-Ridā und Dāwud at-Tāʾī. 

Die Tatsache, dass Orden (Tarīqa) unterschiedliche Namen haben, bedeutet 
nicht, dass sie unterschiedlich sind. Die Schüler ein und desselben Gottesfreundes 
haben, um sich gegenseitig zu kennen und sich ihrer Meister zu rühmen, ihren 
Weg nach ihren Meistern benannt. Es gibt hauptsächlich zwei Orden: Orden, 
die den „Dhikr khafī“, also stilles Gottgedenken praktizieren, und Orden, die 
den „Dhikr dschahrī“, also lautes Gottgedenken praktizieren. Das erste kommt 
vom ehrwürdigen Abū Bakr und hat Namen wie „Tayfūriyya“, „Yasawiyya“, 
„Madāriyya“, die echte „Baktāschiyya“, „Ahrāriyya“, „Ahmadiyya-i mudschad-
didiyya“ und „Khālidiyya“, je nach dem Namen ihres Meisters. 

– 1584 –



Das laute Gottgedenken kommt vom ehrwürdigen Alī über die Zwölf Imāme. 
Maʿrūf al-Karkhī übernahm es von dem achten von ihnen, Imām Alī ar-Ridā, 
und es wurde in Zweige unterteilt, indem die Namen bekannter Gottesfreunde 
in den Silsilas verschiedener Khalīfas von Dschunayd al-Baghdādī verliehen wur-
den. Auf diese Weise entstanden aus dem Weg von Abū Bakr asch-Schiblī die 
„Qādiriyya“, „Schādhiliyya“, „Saʿdiyya“ und „Rifāʿiyya“, aus dem Weg von 
Abū Alī Rodbārī durch Ahmad al-Ghazālī und Diyāʾuddīn Abun-Nadschīb as-
Suhrawardī die „Kubrawiyya“ und aus dem Weg von Mimschād ad-Dīnawarī 
ebenfalls Abun-Nadschīb as-Suhrawardī. Von Imām Alī entstand durch Hasan 
al-Basrī die „Adhamiyya“ und daraus wiederum die „Tschischtiyya“. Die „Ba-
dawiyya“ entstand aus der Rifāʿiyya. 

Abun-Nadschīb as-Suhrawardī war der Murschid und vaterseitige Onkel von 
Schihābuddīn Umar as-Suhrawardī. 

Er verstarb 563 in Bagdad. Von Schihābuddīn entstand die „Suhrawardiyya“, 
und ein Zweig kam von Abun-Nadschīb zu Ruknuddīn Muhammad asch-Schand-
schāsī, von dem Schams at-Tabrīzī und Ruknuddīn Ibrāhīm Zāhid spirituelle Er-
kenntnisse erhielten. Von der ersten entstand die „Mawlawiyya“ und die zweite 
teilte sich in zwei Zweige. Von dem ersten entstand durch Safiyyuddīn al-Ardabīlī 
die „Bayrāmiyya“ und von dieser die „Dschalwatiyya“ und von der zweiten 
durch Muhammad ibn Nūr al-Khalwatī die „Khalwatiyya“ und die „Zayniyya“. 
Einer der Khalwatiyya ist Sayyid Yahyā asch-Schirwānī, der im Jahre 868/1464 
verstarb. Von einem seiner Schüler entstand die „Gulschaniyya“. Ein weiterer 
Schüler von Schirwānī, Pīr Muhammad al-Arzindschānī, verstarb 876/1472. Von 
einem Zweig, der sich von ihm teilte, entstanden die Orden „Niyāzī al-Misrī“, 
„Ummī Sinān“ und „Dscharrāhiyya“. Nūruddīn al-Dscharrāhī, der Pīr der Dschar-
rāhiyya, diente 18 Jahre lang im Ordenshaus neben der Kethüda-Moschee in Ka-
ragümrük und verstarb dort im Jahre 1133/1720. Von einem Schüler von Tschalabī 
Khalīfa Muhammad Dschamāluddīn Efendi, einem anderen Khalīfa von Pīr Mu-
hammad, entstand die „Schaʿbāniyya“. Sein zweiter Schüler war Sunbul Sinān 
Yūsuf Efendi. Siehe diesen Namen unter der Nummer 884. Ummī Sinān Efendi, 
der Schaykh der Pazartekke, nach der eine Bushaltestelle in Topkapı benannt 
ist, verstarb im Jahre 958/1551 und wurde im Ordenshaus seines Schülers Nasūh 
Dede in Düğmeciler (Eyüp) beigesetzt. An seiner Stelle wurde sein Schüler 
Qazzāz Muhammad Harīrī Efendi zum Schaykh und blieb in dieser Position 90 
Jahre lang und verstarb 1050/1639. Er liegt in seinem Mausoleum begraben, das 
sich zwischen diesem Ordenshaus und der Kürkçübaşı Ahmed beğ-Moschee be-
findet. An der Stelle des Ordenshauses befindet sich heute eine Tankstelle. Yahya 
Galip, der letzte Schaykh des Ummī Sinān-Ordenshauses in Eyüp, trennte sich 
vom Weg seiner Großväter. Er schloss sich der Volkspartei an und wurde Gou-
verneur von Kırşehir und später Parlamentsabgeordneter. In seinen Memoiren, 
die in der Zeitung Cumhuriyyet veröffentlicht wurden, schreibt er, dass er mit 
seinen ekelhaften Drohbriefen, die er von Ankara aus an Sultan Vahideddin, 
den letzten islamischen Kalifen, schickte, ihn zum Verlassen Istanbuls zwang. 
Die britischen Soldaten weckten den Kalifen aus seinem Schlaf und brachten 
ihn mit einem Kriegsschiff auf die Insel Malta. Sultan Vahideddin verstarb im 
Jahre 1344/1926. Yahya Galip starb 1942 und liegt in Bahariyye (Eyüp). 

Khidr Dede, der Schüler von Umar Sakī, dem Schüler von Hādschi Bayrām 
al-Walī, gab eine Erlaubnis an Uftāda Efendi. Einer seiner Schüler war Hudāyī 
Azīz Mahmūd Efendi. 

Das Oberhaupt des „Uschāqī“-Pfades ist Hasan Husāmuddīn Efendi. In Bu-
chara erlangte er von Sayyid Ahmad as-Samarqandī spirituelle Erkenntnisse. 
Weil er sich in Uşak (Uschaq) niederließ, wurde sein Pfad „Uschāqī“ genannt. 

– 1585 –



Er verstarb 1003/1594 in Konya. Der Orden „Tidschāniyya“ verbreitete sich im 
Westen Afrikas. Siehe unter der Nummer 915 den Namen Tidschānī. 71, 133, 
465, 994, 998, 1228, 1391, 1466, 1472, 1544, 1548, 1550, 1551, 1556, 1609, 1656, 
1683, 1684. 

309 — DSCHUWAYRIYYA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die 
Tochter von Hārith, dem Häuptling des Stammes der Banū Mustaliq. Sie wurde 
im fünften Jahr der Hidschra in der Schlacht von Muraysiʿ gefangen genommen. 
Ihr Ehemann, der Sohn ihres Onkels väterlicherseits, wurde in der Schlacht 
getötet. Sie war 20 Jahre alt und sehr schön. Als Dschuwayriyya zum Verkauf 
angeboten wurde, brachte ihr Vater einer Überlieferung zufolge eine Menge Ka-
mele nach Medina, um sie zu kaufen. Er konnte es nicht übers Herz bringen, 
zwei qualitative Kamele zu geben, und versteckte sie außerhalb der Stadt. Der 
Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, sagte: „Bring auch die beiden Kamele, die 
du an diesem und jenem Ort versteckt hast.“ Hārith war überrascht und nahm 
mit seinen beiden Söhnen und vielen anderen den Glauben an. Der Gesandte 
Allahs nahm die Kamele und gab seine Tochter zurück. Auch Dschuwayriyya 
nahm den Glauben an. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, bat den Vater 
um Dschuwayriyya und heiratete sie. Sie verstarb im Jahre 56/675. 564, 1595. 

310 — EDISON: Thomas Edison ist ein amerikanischer Physiker. Er wurde 
im Jahre 1263/1847 geboren und starb 1350/1931. Er gab dem Phonographen, 
dem Megaphon und der elektrischen Glühbirne die endgültige Form. 635, 1019. 

311 — EINSTEIN: Er war ein jüdischer, deutscher Physiker. Er wurde 
1296/1879 geboren und starb 1375/1955. 780, 801, 1404, 1510. 

312 — ELMALILI HAMDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammed 
Hamdi ibn Nuʿmān wurde in der Ortschaft Elmalı (Antalya) im Jahre 1294 
geboren und verstarb 1361/1942 in Istanbul. Er liegt in Erenköy begraben. Er 
war ein Religionsgelehrter, der unter der Herrschaft von Sultan Abdülhamid II. 
aufwuchs. Er war ein Gelehrter seiner Zeit. Sein Tafsir ist bekannt. 294, 308, 
320, 674, 1043, 1049. 

313 — EMIR SULTAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name ist Mu-
hammad Schamsuddīn. Er wurde in Buchara geboren und erhielt spirituelle Er-
kenntnisse von den dortigen Gottesfreunden. Es wurden Wundertaten bei ihm 
bezeugt. Er lernte bei Mulla al-Fanārī in Bursa. Er wurde der Schwiegersohn 
von Yıldırım Bayezid. Er verstarb im Jahre 833/1430. Er liegt in seinem Mausoleum 
neben der nach ihm benannten Moschee begraben. 1619, 1645. 

314 — ENGELS: Friedrich Engels war der Sohn eines deutschen Fabrikanten. 
Er wurde im Jahre 1235/1820 geboren und starb 1313/1895. Er veröffentlichte 
zusammen mit Karl Marx das kommunistische Manifest. 759, 1618. 

315 — ENVER ÖREN: Er war der Lieblingsschüler und Schwiegersohn von 
Hüseyn Hilmi Işık. Er wurde 1939 in Denizli geboren. Er war der Gründer der 
Ihlas Holding und der Zeitung Türkiye. Er verstarb im Jahre 1434/2013. Er ist in 
der Nähe des Kaschgarī-Ordenshauses neben seinem geliebten Lehrer Hüseyn 
Hilmi Işık, möge Allah sich seiner erbarmen, begraben. Er diente dem Druck 
und der Verbreitung des Wissens der Ahlus-Sunna sehr. 909. 

316 — ENVER PASCHA: Siehe Seite 719 im Buch Islamische Ethik. 
317 — FADL, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der älteste Sohn des 

ehrwürdigen Abbās, dem vaterseitigen Onkel des Gesandten Allahs. Seine Mutter 
war Lubāba, die Schwester unserer Mutter Maymūna. In der Schlacht von Hunayn 
zeigte er großen Heldenmut. Er goss Wasser, während der Gesandte Allahs ge-
waschen wurde. Er war äußerst gut aussehend. In der Schlacht von Yarmuk 
wurde er zum Märtyrer. 1443. 

– 1586 –



318— FADL IBN RŪZBIHĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt 
aus Isfahan und ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna. Sein Buch Ibtāl al-manhadsch 
al-bātil, das den Schiiten Ibn al-Mutahhirī widerlegt, ist sehr wertvoll. Er schrieb 
es im Jahre 852/1448. Bekannt ist auch sein Buch Scharh al-wasāyā, in welchem 
er die Ratschläge von Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī kommentiert. 

319 — FADLULLĀH AL-HURŪFĪ: Fadlullāh ibn Abdurrahmān at-Tabrīzī 
ist der Begründer der „Hurūfismus“ genannten Irrlehre. Er war ein persischer 
Jude. Er wurde 741/1340 in der Stadt Astarabad im Norden des Irans geboren 
und 796/1393 von Mīrān Schah, dem Sohn von Timur Khan, auf Befehl seines 
Vaters getötet. Er war einer der Überbleibsel der Qarāmitī-Sekte und schrieb 
ein großes Buch in persischer Sprache mit dem Titel Dschāwidān. Darin gab er 
den Buchstaben des edlen Korans Bedeutungen und erklärte, er sei Gott. Er 
lehnte alle Religionen ab und verhöhnte den Islam. Abdulmadschīd Izzuddīn, 
genannt Ferischtehzāde, der einer der Schüler von Bāyazīd, dem Khalīfa des 
Hurūfīten namens Schamsuddīn war, einer der Schüler Fadlullāhs, erweiterte 
dieses Buch mit dem Namen Aschqnāme. Da in ihren Bücher der Unglaube und 
die Unmoral propagiert werden und sie alles halāl nennen, halten sie es geheim 
und nennen es Sirr. Timur Khan ließ Fadlullāh töten und zerstreute seine Or-
denshäuser. Er verbrannte und zerstörte die Stadt Astarabad und reinigte den 
Islam von diesen Irrgängern. So wie Yavuz Sultan Selim die Ausbreitung des 
Schiismus verhinderte, erwies Timur Khan dem Islam einen großen Dienst, indem 
er die Verbreitung dieser Feinde der Religion und der Ehre verhinderte. Der 
Hurūfismus verbreitete sich später in den Baktāschī-Ordenshäusern. Sie über-
nahmen den Namen Baktāschī von den Muslimen und machten ihn sich zu eigen. 
727, 728, 729, 730, 732, 1565, 1590, 1655, 1693. 

320 — FAHĪM AL-ARWĀSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 811 den Namen Sayyid Fahīm. 

321 — FAISAL: Er war einer der Herrscher des saudischen Staates und der 
Sohn von Abdulʿazīz II. Sein Bruder Saʿūd wurde 1384/1964 vom Thron gestürzt, 
weil er das Land mit seinem verschwenderischen Verhalten in die Katastrophe 
geführt hatte. An seine Stelle trat der 58-jährige Faisal, der 1975 von seinem 
Neffen in seinem Palast getötet wurde. Sein Nachfolger wurde sein Bruder Khālid, 
der im Jahre 1402/1982 starb. Ihm folgte sein Bruder Fahd nach. 1688. 

322 — FAKHRUDDĪN AR-RĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Umar ist ein großer Islamgelehrter. Er schrieb viele Bücher in den 
Bereichen Tafsīr, Kalām, Fiqh, Physik, Mathematik und Medizin. Er ist ein Ge-
lehrter des Tafsīr und des schāfiʿītischen Fiqh. Er wurde als „Allāma“ (Großge-
lehrter) und Schaykhul-islām bezeichnet. Er wurde 544/1149 in Rey geboren und 
verstarb 606/1209 in Herat. 549, 550, 551, 552, 577, 614, 669, 699, 778, 930, 1031, 
1092, 1469, 1470. 

323 — FAKHRUL-ISLĀM, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Mu-
hammad al-Pazdawī ist einer der hanafītischen Rechtsgelehrten. Er wurde im 
Jahre 400 geboren und verstarb 482/1089 in Samarkand. Er schrieb viele Bücher. 
652, 920. 

324 — FANĀRĪ SCHAMSUDDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Hamza ist der erste osmanische Schaykhul-islām. Er wurde im Jahre 
751 geboren und verstarb 834/1431. Er ist in Bursa begraben, neben der Moschee 
am Fuße des Keşiş-Bergs. Er war der bekannteste Gelehrte der Religions- und 
Naturwissenschaften seiner Zeit. Er bildete viele Schüler aus. Er besaß mehr als 
10.000 Bücher in seiner Bibliothek. Er hatte im Tasawwuf eine hohe Stufe erreicht. 
Seine beiden Söhne waren Gelehrte wie er. Einer seiner Nachkommen, Alī ibn 
Yūsuf, verwandelte die Kirche an der Vatan-Straße in Aksaray in eine Moschee. 

– 1587 –



Da der Imam der Moschee, Īsā Efendi, viel für die Moschee stiftete, wurde sie 
„Fanārī-Īsā-Moschee“ genannt. Er verstarb im Jahre 903, als er Richter in Bursa 
war. Muhyiddīn ibn Muhammad al-Fanārī, einer seiner Nachkommen, war der 
13. Schaykhul-islām, baute in Dereseki (Beykoz) und an der Rumeli-Festung 
jeweils eine Moschee und verstarb im Jahre 954. Er ist in Eyüp Sultan begraben. 
1586, 1617, 1642, 1661, 1667. 

325 — FĀRĀBĪ: Muhammad ibn Turkhān war ein Philosoph und ein Meister 
der Musik. Er wurde 259/873 in der Ortschaft Farab nahe dem Fluss Syrdarja ge-
boren und starb 339/950 in Damaskus. Er schrieb viele Bücher. 1094, 1397. 

326 — FARĪDUDDĪN AL-ATTĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Ibrāhīm ist einer der Sūfiyya aliyya. In seinem Buch Mantiq at-tayr 
beschreibt er den Tasawwuf aus dem Munde der Vögel. Ein Teil seines persischen 
Tadhkirat al-awliyā wurde vom Hakikat-Verlag innerhalb des Buches Aqāʾid-i 
nizāmiyya veröffentlicht. Er wurde 513 in Nischapur geboren und wurde dort 
627/1230 von Dschingis Soldaten ermordet. Sein Vater war ein Attār, d. h. er 
verkaufte Medikamente und Aromen. Farīduddīn Gandsch-i Schakar ist jemand 
anderes. Siehe unter der Nummer 836 den Namen Schakar Gandsch. 465. 

327 — FARRUKH SIYAR SCHAH: Farrukh Siyar Schah, der neunte der in-
dischen Sultane, verstarb im Jahre 1122/1710. Er war ein Anhänger von Muhammad 
Siddīq, dem Sohn von Muhammad Maʿsūm. [Umdat al-maqāmāt, Seite 395.] 

328 — FATH AL-MŪSULĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater ist 
Alī Efendi. Er war ein Freund von Bischr al-Hāfī. Er verstarb 220/835 in Bagdad. 
998. 

329 — FATIH SULTAN MEHMED, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
war der siebte der osmanischen Sultane. Er war kein Kalif. Er war der Sohn von 
Sultan Murad II. und der Vater von Sultan Bayezid II. Er wurde 833/1429 in 
Edirne geboren und verstarb 886/1481 in Gebze. Sein Mausoleum befindet sich 
neben der Fatih-Moschee. Er wurde 855/1451 zum Sultan. Er nahm Bosnien und 
Herzegowina und viele andere Orte ein. Am 29. Mai 857/1453, einem Dienstag, 
nahm er Konstantinopel (Istanbul) von den Byzantinern ein und beendete das 
Mittelalter. Er verwandelte die Hagia Sophia (Ayasofya) in eine Moschee. In 
einem schriftlichen Testament legte er fest, dass sie bis zum Jüngsten Tag eine 
Moschee bleiben soll, und stiftete sie. Doch im Ramadan des Jahres 1354/1935 
wurde sie zu einem Museum gemacht. Im Ramadan 1990 wurde ein Teil für Got-
tesdienste geöffnet. Die Ayasofya-Moschee befindet sich in Istanbul, neben dem 
Topkapı-Palast. Im Qāmūs al-aʿlām steht geschrieben, dass die Hagia Sophia 325 
n. Chr. von Konstantin dem Großen als Holzgebäude erbaut wurde, dass sie zur 
Zeit von Arcadius, der Arianer war und 408 starb, abbrannte, dass sein Sohn 
Theodosius sie wieder aufbauen ließ, dass sie während der Revolution zur Zeit 
von Justinian erneut abbrannte und dass das heutige Gebäude von ihm errichtet 
wurde. Justinian starb im Jahre 565. Zu seiner Zeit wurde die Kuppel durch ein 
Erdbeben zerstört, und die heutige Kuppel wurde im Jahre 548 errichtet. Sie 
misst 81 Meter von Ost nach West, 73 Meter von Nord nach Süd und ist 57 Meter 
hoch. Sie wurde während der Regierungszeiten von Basileios I., Romanos und 
Andronikos restauriert. Fatih ließ ein Minarett aus Ziegelsteinen errichten. Das 
Minarett an der Ecke des Palasttores wurde von Bayezid II. und die beiden 
anderen Minarette von Selim II. erbaut. Der Brunnen wurde von Mahmud I. 
und die große Kugellampe von Ahmed III. erbaut. Im Garten befinden sich fünf 
Mausoleen: von Selim II., Murad II., Muhammed III., Mustafa I. und von den 
Prinzen von Murad III. Die kleine Hagia Sophia in Kumkapı wurde von Justinian 
erbaut. Der „kreisförmige Stein“ (Çemberlitaş) aus rotem Marmor neben dem 
Mausoleum von Sultan Mahmud wurde von Konstantin dem Großen aus Rom 

– 1588 –



gebracht. Darauf befand sich eine Statue von Apollo. Später ließ man Julianus- 
und Theodosius-Statuen darauf aufstellen. Unter Komnenos zerstörte der Blitz 
die Statuen, woraufhin sie durch ein Kreuz ersetzt wurden. Auch dieses verbrannte. 
Sie banden sie mit Eisenbügeln fest. Die Fatih-Moschee, die Yedikule-Moschee, 
die Kireç-iskelesi-Moschee, die Şehremini-Moschee und die Rumeli-Festung ge-
hören zu den wertvollsten Relikten, die Fatih Sultan Mehmed (Muhammed) den 
Türken hinterlassen hat. Die Rumeli-hisarı-Moschee wurde von Hādschi Kamā-
luddīn Efendi erbaut. Auch sein Grab befindet sich dort. Weil sie 1159/1746 nie-
dergebrannt war, ließ Mahmud I. sie wieder aufbauen. Die Moscheen Tahta-
minare in Ayvansaray und Hindiler tekkesi neben den Horhor-Brunnen in Aksaray 
wurden von Fatih gebaut. Fatih war der Erste, der einen Mörser herstellen ließ. 

Murad Pascha, einer der Wesire von Fatih Sultan Mehmed, ließ 870/1465 die 
Murad-Pascha-Moschee in Aksaray errichten. Er erlitt 879/1474 in Diyarbakır 
den Märtyrertod, als er mit Aq Qoyunlu Uzun Hasan kämpfte. Kara Dawud Pa-
scha, der seinen Schadirwan bauen ließ, wurde hingerichtet und neben der Mu-
rad-Pascha-Moschee begraben, weil er mit den Tyrannen kollaborierte, die Osman 
II. ermordeten. Der Großwesir Masih Ali Pascha und Schaykhul-islām Pīrīzāde 
Osmān Sāhib Efendi sind ebenfalls dort begraben. Fatih Sultan Mehmed ließ 
auch die Divanhane-Moschee in Kasımpaşa errichten. Sultan Süleyman baute 
um diese Moschee herum einen Palast und einen Ratssaal. Die erste Schiffswerft 
der Osmanen wurde 922/1516 von Yavuz Sultan Selim erbaut. Auch die Okmey-
danı-Moschee wurde von Fatih errichtet. Bei der Belagerung Istanbuls brachte 
er siebzig Schiffe mit Schlitten vom Hafen von Balta nach Kasımpaşa auf dem 
Landweg. Ein Jahr später ließ er dort, wo heute der Bayezid-Turm steht, den 
ersten türkischen Palast errichten. Dieser große Palast wird „der alte Palast“ ge-
nannt. 35, 1548, 1619, 1622, 1626, 1645, 1683, 1686, 1691, 1695, 1699. 

330 — FĀTIMA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die vierte Tochter 
des Gesandten Allahs, die Ehefrau des ehrwürdigen Alī und die Schwiegermutter 
des ehrwürdigen Umar. Sie war 15 Jahre alt, als ihre Ehe geschlossen wurde. Im 
al-Mawāhib al-ladunniyya steht geschrieben, dass ihre Brautgabe (Mahr) 400 
Mithqāl Silber betrug, was 57,14 Mithqāl Gold entspricht. Für heutige Verhältnisse 
sind es 38 Goldmünzen. Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, war 25 Jahre 
alt. Sie gehört zur Ahl al-bayt. Sie war hellhäutig und äußerst schön. Sie wurde 
13 Jahre vor der Hidschra in Mekka geboren und verstarb im elften Jahr im Alter 
von 24 Jahren. Sie hatte drei Söhne, nämlich Hasan, Husayn und Muhsin, und 
zwei Töchter, nämlich Umm Kulthūm und Zaynab. Die Nachkommenschaft des 
Gesandten Allahs stammte von Fātima ab. Zaynab heiratete Abdullāh ibn 
Dschaʿfar at-Tayyār und sie bekam Alī und Umm Kulthūm als Kinder und hatte 
weitere Nachkommen. Diese werden „Scharīf al-Dschaʿfarī“ genannt. 85, 521, 
753, 1068, 1103, 1336, 1462, 1544, 1545, 1596, 1624. 

331 — FĀTIMA BINT ASAD, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die 
Ehefrau von Abū Tālib und die Mutter der ehrwürdigen Alī, Uqayl und Dschaʿfar 
at-Tayyār. Sie wurde in Mekka Muslimin. Sie wanderte nach Medina aus. Sie 
nahm den Gesandten Allahs wie eine Mutter auf und kümmerte sich sehr gut 
um ihn. Sie verstarb in Medina. Der Gesandte Allahs verrichtete ihr Totengebet 
und legte sie eigenhändig ins Grab. 658. 

332 — FATIMA SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die Tochter 
von Sultan Ahmed III. Sie ließ 1140 in Babıali eine Moschee errichten. Sie war 
die Ehefrau von Ibrahim Pascha. Sie verstarb 1145/1732 und wurde außerhalb 
des Turhan-Sultan-Mausoleums beigesetzt. 

333 — FATIMA SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die Tochter 
von Yavuz Sultan Selim. Sie ließ die Fatıma-Sultan-Moschee in Topkapı bauen, 

– 1589 –



in der Nähe der Moschee ihres Ehemannes Kara Ahmed Pascha. Die von Kara 
Ahmed Pascha erbaute Topkapı-Moschee liegt neben der Pazartekke-Moschee. 
Als Ahmed Pascha im Jahre 962/1554 den Märtyrertod erlitt, blieb der Bau un-
vollendet. Im Jahre 972 begann sein Bruder Rustem Pascha mit der Fertigstellung. 
Sie wurde innerhalb von sieben Jahren fertiggestellt. Er ist im Mausoleum neben 
der Ahmed-Pascha-Moschee begraben. Seine Frau Fatima Sultan liegt neben 
diesem Mausoleum begraben. 

334 — FAYDULLĀH EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt 
aus Erzurum und ist ein Nachkomme von Schamsuddīn at-Tabrīzī. Er war der 
46. der osmanischen Schaykhul-islāme. Er wurde 1115/1703 in Edirne zum Mär-
tyrer. Er errichtete Medressen, Bibliotheken und Schulen. 

Faydullāh al-Arzindschānī übersetzte das Buch Iʿtiqādnāma von Mawlāna 
Khālid al-Baghdādī ins Türkische und es wurde als erste Abhandlung des Buches 
Glaube und Islam veröffentlicht. Er verstarb im Jahre 1323/1905. 836. 

— Feldzüge unseres Propheten: Siehe dazu Seite 277 im Buch Islamische 
Ethik. 

335 — FERISCHTEHZĀDE: Er ist einer der Hurūfī-Babas und einer der 
Anhänger von Fadlullāh al-Hurūfī, dem Gründer des Hurūfismus. Sein Name 
ist Abdulmadschīd Izzuddīn und er starb im Jahre 874/1469. Er schrieb das Buch 
Aschqnāme, das veranlasste, dass die Großen des Hurūfismus vom Glauben ab-
fielen. 727, 728, 729, 1587. 

336 — FIHR: Er ist der 11. Vater des Gesandten Allahs. Er ist der Sohn von 
Mālik und der Vater von Ghālib. Fihr bedeutet „eine Handvoll Steine“. Sein 
Name ist Quraisch und seine Nachkommen werden „Quraischiten“ genannt. Qu-
raisch bedeutet Haifisch und meint, sich zu versammeln. Sie wurden Quraisch 
genannt, weil sie sich in Mekka zur Pilgerfahrt versammelten. 577, 1663. 

337 — FIRUZ SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt aus der 
Tughluq-Dynastie, die in Delhi herrschte. Er bestieg den Thron im Jahre 752. 
Er war sehr gerecht. Er baute Deiche, Dämme, Schlösser und Schulen. Er war 
der Khalīfa von Qutb az-zamān Dschalāl al-Bukhārī, einem der Schaykhs des 
Tschischtiyya-Ordens. Er baute im Auftrag seines Murschid die Stadt Sirhind. 
Er verstarb 790/1388 im Alter von 80 Jahren. Der von ihm gebaute Wasserweg 
bewässert die Stadt Sirhind. Er ist 240 Kilometer lang und bewässert die Orte, 
die er durchquert. 1613, 1665. 

338 — FĪRŪZʾĀBĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Yaʿqūb schrieb das Wörterbuch al-Qāmūs. Er wurde 729/1329 in Firuzabad, 
südlich von Schiras (Iran), geboren und verstarb 816/1414, als er Richter in Zabid 
(Jemen) war. Er war ein Gelehrter im Tafsir, Hadith, Fiqh und in der Sprach-
wissenschaft. Er traf Yıldırım und Timur und erhielt ihre Gunst. 576, 1559, 1674. 

339 — FUDAYL IBN IYĀD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer 
der Großen der Gottesfreunde. Er wurde im Jahre 107 geboren und verstarb 
187/803 in Mekka. Er ist einer der Murschids von Sirrī as-Saqatī. Sein Buch 
Hidschāb al-aqtār befindet sich in Paris. 129, 722, 1003, 1220, 1683. 

340 — GALILEO: Er war ein italienischer Astronom. Er wurde 1564 in Pisa 
geboren und starb 1051/1642. Im Alter von 22 Jahren wurde er Universitätspro-
fessor für Mathematik. Weil er gesagt hatte, dass sich die Erde dreht, wurde er 
im Alter von 70 Jahren inhaftiert. Im Gefängnis erblindete er. 1019, 1519. 

341 — GHANĪM AL-BAGHDĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater ist Muhammad. Er ist ein hanafītischer Rechtsgelehrter und schrieb viele 
Bücher. Er gab die Fatwa, dass das Rauchen von Tabak nicht harām ist. Er 
verstarb im Jahre 1030/1621. 924. 

– 1590 –



342 — GHAZĀLĪ MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Muhammad al-Ghazālī ist einer der größten Islamgelehrten. Er 
wurde im Jahre 450/1058 in Ghazal, einem Dorf in Tus, also Maschhad (Iran) 
geboren und verstarb dort im Jahre 505/1111. Er war ein Mudschtahid. Sein 
Idschtihād stand im Einklang mit der schāfiʿītischen Rechtsschule. Er schrieb so 
viele Bücher, dass auf einen Tag 18 Seiten entfallen. Im Jahre 484 wurde er Hoch-
schullehrer an der Nizāmiyya-Universität in Bagdad. Als er zur Pilgerfahrt ging 
und zurückkehrte, war er in Damaskus als Hochschullehrer tätig. Später nahm 
er gezwungenermaßen die Position als Hochschullehrer in Nischapur an. Seine 
Bücher sind sehr wertvoll. Sie werden auch in westliche Sprachen übersetzt. Sein 
Buch Ayyuhal-walad ist auf Arabisch. Die persische Übersetzung befindet sich 
in der Bibliothek der Orhan-Moschee in Bursa. Dieses Buch wurde 1370/1951 
von der 1364/1945 gegründeten Unesco ins Französische, Englische und Spanische 
übersetzt und sie wurden allesamt gedruckt. 1959 war in den Zeitungen zu lesen, 
dass sich vier deutsche ordentliche Professoren nach der Lektüre der Bücher 
Ghazālīs in den Islam verliebt hatten und die Bücher des Imāms ins Deutsche 
übersetzten. 

Manche Leute nennen Imām al-Ghazālī einen islamischen Philosophen. Dieser 
große Imām war kein Philosoph. Er war ein Islamgelehrter, ein Mudschtahid. 
Wer meint, dass es in seinen Büchern Mawdūʿ-Hadithe gäbe, ist entweder ein 
Unwissender, der ihn nicht kennt und nicht weiß, was ein Religionsimām und 
Mudschtahid ist, oder aber er ist ein Bemitleidenswerter, der in die Falle der 
Wahhabiten getappt ist, die Feinde der Ahlus-Sunna sind. Keiner der Islamge-
lehrten ist ein Philosoph. Ein Philosoph kann kein Islamgelehrter sein, genauso 
wenig wie ein Stück Glas ein Diamant sein kann. So etwas wie einen islamischen 
Philosophen gibt es nicht. Es gibt keine Philosophie im Islam. Im ersten Band 
des siebenbändigen Buches Maʿārif as-sunan, das 1383/1963 in Pakistan gedruckt 
wurde, heißt es: „Den islamischen Gelehrten zufolge ist die Seele ein Körper. 
Die antiken griechischen Philosophen sagten, die Seele sei kein Körper. Auch 
Imām al-Ghazālī sagte dies. Seine Verbundenheit mit der Philosophie hat ihn an 
vielen Stellen beherrscht.“ Indem er die Worte von Ibn Taymiyya, der zur Mud-
schassima gehört, über die Seele als die Worte der islamischen Gelehrten be-
zeichnet, verfällt er in die Leichtfertigkeit, den großen Ghazālī herabzusetzen. 
Das fünfbändige arabische Buch Ihyā al-ulūm wurde 1387/1968 in Beirut gedruckt 
und das einbändige persische Buch Kimyā-i saʿādat wurde 1374/1955 in Teheran 
während der Herrschaft von Muhammad Schah Reza Pahlavi und 1398/1977 in 
Istanbul gedruckt. Infolge der Veröffentlichung dieses und ähnlicher Bücher in 
Teheran und der Eröffnung von Medressen und Ordenshäusern der Ahlus-Sunna 
im Iran lehnten sich die maßlosen Schiiten mit der Unterstützung eines Pseudo-
gelehrten namens Chomeini gegen den Schah auf und errichteten die schiitische 
Republik im Iran. Die deutsche Übersetzung des arabischen Buches ad-Durra 
al-fākhira ist unter dem Titel Der Jüngste Tag und das Jenseits veröffentlicht 
worden. Das Buch ar-Radd al-dschamīl li-ulūhiyyat Īsā bi-sarīh al-Indschīl, das 
mit Belegen beweist, dass Īsā, Friede sei mit ihm, der Diener und Prophet Allahs, 
des Erhabenen ist, wurde 1359/1939 gemeinsam mit der französischen Übersetzung 
von Robert Chidiac in Paris veröffentlicht und beide Bücher wurden im Jahre 
1407/1986 vom Hakikat-Verlag in Istanbul per Offsetdruckverfahren veröffentlicht. 
25, 37, 49, 60, 116, 117, 151, 154, 167, 172, 193, 416, 606, 610, 615, 616, 617, 632, 
666, 686, 713, 714, 722, 868, 981, 1011, 1013, 1038, 1092, 1096, 1105, 1323, 1397, 
1400, 1463, 1466, 1518, 1526, 1534, 1548, 1571, 1606, 1619, 1685, 1693. 

343 — GOETHE: Er ist ein berühmter deutscher Dichter. Er wurde im Jahre 
1162/1749 geboren und starb 1248/1832. Er schrieb Geschichten und Theaterbücher. 

– 1591 –



Das Faust-Theater wurde sehr berühmt. Er pflegte die Größe des edlen Korans 
zum Ausruck zu bringen. 786. 

344 — GULSCHANĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ibrāhīm ibn Mu-
hammad al-Gulschanī ist ein bekannter Gottesfreund. Er wurde im Jahre 830 in 
Aserbaidschan geboren und verstarb 940/1534 in Ägypten. Er erlangte spirituelle 
Erkenntnisse von Umar ar-Rūschanī, dem Khalīfa von Sayyid Yahyā asch-Schir-
wānī. Während der Verfolgung durch Schah Ismāʿīl reiste er nach Ägypten. Ein 
Teil seines 40.000 Doppelverse umfassenden Mathnawī namens Maʿnawī wurde 
von einem seiner Khalīfas, Muhammad Fanāʾī Efendi, ins Türkische übersetzt. 
Am Ende dieser Übersetzung fügte er die Briefsammlungen von Gulschanī und 
Hasan Sazāʾī Efendi, einem der Schaykhs des Gulschaniyya-Ordens, und die Bio-
grafie des Letzteren hinzu. Es wurde 1289/1871 in Istanbul gedruckt. Sazāʾī Efendi 
erhielt in Edirne von Muhammad Sirrī Efendi und dann von Fanāʾī Efendi spiri-
tuelle Erkenntnisse und verstarb im Jahre 1151/1737. Seine Nachkommen leiteten 
das Volk in Edirne jahrhundertelang spirituell. 

345 — HABĪB AL-ADSCHAMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
der Murschid von Dāwud at-Tāʾī und der Khalīfa von Hasan al-Basrī. Er verstarb 
im Jahre 120/739. 1580. 

346 — HADICE SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die Tochter 
von Sultan Muhammed IV. Im Jahre 1151 ließ sie die Sultan-Moschee zwischen 
Defterdar und Ayvansaray errichten. Sie wird auch „Ya-Vedud-Moschee“ genannt, 
weil sie zuvor von Schaykh Abdul-vedud erbaut wurde. Er war einer derjenigen, 
die aus Buchara kamen, um Istanbul einzunehmen. Er verstarb im Jahre 860/1456 
und wurde dort begraben. Dann stiftete Tokmak Dede, einer seiner Khalīfas, 
den Friedhof. Auch er ist dort begraben. Aus diesem Grund wird der Friedhof 
dort „Tokmaktepe“ genannt. Hadice Sultan ließ diese Moschee neu errichten, 
während sie anstelle der Küstenpaläste hier einen Brunnen, eine Brunnenstube 
und eine Schule sowie das Grab von Muhammad al-Ansārī, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, unter der Schule errichten ließ. Die Rumeli-kavağı-Moschee 
wurde ebenfalls von Hadice Turhan Sultan erbaut. Sie verstarb im Jahre 1156/1743 
und ist im Turhan-Sultan-Mausoleum begraben. Ihr Ehemann, Hasan Pascha, 
ließ die Nasuhi-tekkesi-Moschee in Üsküdar errichten. 

347 — HĀDSCHI BAKTĀSCH AL-WALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Name ist Sayyid Muhammad ibn Ibrāhīm Ata. Er wurde 680 in der Stadt 
Nischapur in Chorasan geboren. Im Qisas-i anbiyā steht geschrieben, dass er im 
Jahre 738/1338 verstarb. Er ist in Nevşehir (Anatolien) begraben. Er war der 
Khalīfa von Schaykh Luqmān al-Khurāsānī, dieser der Khalīfa von Schaykh 
Ahmad Yasawī und dieser wiederum der Khalīfa von Yūsuf al-Hamadānī. Der 
ehrwürdige Hādschi Baktāsch al-Walī unterhielt sich mit Sultan Orhan. Er sprach 
ein Bittgebet, als das Janitscharenkorps gegründet wurde. Diejenigen, die von 
ihm spirituelle Erkenntnisse erhielten, wurden „Baktāschīs“ genannt. Diese 
reinen, guten Baktāschīs nahmen mit der Zeit ab. Die Hurūfīten genannten 
Ketzer machten sich später diesen gesegneten Namen zu eigen. 727, 728, 730, 
732, 733. 

348 — HĀDSCHI BAYRĀM AL-WALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist einer der Sūfiyya aliyya. Er wurde im Dorf Solfasol in Ankara geboren 
und verstarb dort im Jahre 833/1429. In Kayseri erhielt er spirituelle Erkenntnisse 
von Hamīduddīn Hāmid al-Aqsarāyī, der Somuncu Baba genannt wird. Er pflegte 
in der alten Moschee in Edirne zu predigen. Sein Grab befindet sich in Ankara. 
1322, 1409, 1563, 1585, 1626, 1668. 

349 — HAFĪDZĀDE SĀDIQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 649 den Namen Muhammad Sādiq Efendi. 

– 1592 –



350 — HAFIZ AL-ASAD: Er wurde nach einer blutigen Revolution Oberhaupt 
des syrischen Staates. Er gehörte der Gruppe der Nusairier an, der schlimmsten 
der Schiiten. Er war sehr grausam. Allein in der Stadt Hama tötete er Tausende 
von sunnitischen Muslimen. Er starb im Jahre 1421/2000. 

351 — HĀFIZ ASCH-SCHĪRĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Schamsuddīn Muhammad ibn Kamāluddīn wurde im Jahre 720 in Schiras geboren 
und verstarb dort 791/1389. Er war ein großer islamischer Dichter und gehörte 
dem Naqschibandī-Orden an. Er traf sich mit Timur Khan. Sein Diwan wurde 
aus dem Persischen in westliche Sprachen übersetzt. 1391. 

352 — HĀFIZ UTHMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war ein Schüler 
des Kalligraphen Schaykh Hamdullāh und übertraf seinen Lehrer. Sein in Ayasofya 
befindlicher Mushaf wurde als Fotokopie vervielfältigt. Er verstarb im Jahre 
1110/1699 und ist im Garten der Koca Mustafa Pascha-Moschee begraben. 13. 

353 — HAFSA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die Tochter des 
ehrwürdigen Umar. Sie war mit ihrem Ehemann nach Abessinien und Medina 
ausgewandert. Ihr erster Ehemann Khunays ibn Khudhāfa nahm an der Schlacht 
von Badr teil. Dann verstarb er. Zweieinhalb Jahre nach der Hidschra wurde ihr 
die Ehre zuteil, die Ehefrau des Gesandten Allahs zu sein. Sie verstarb im Jahre 
45/665 im Alter von 60 Jahren. 564. 

354 — HAHN: Er war einer der Erfinder der Atomenergie und -bombe. Er 
war ein deutscher Chemiker. Er wurde 1296/1879 in Frankfurt geboren. Er erhielt 
den Nobelpreis. 812. 

355 — HĀKIM AN-NĪSCHĀPŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Abdullāh ist einer der Hadithgelehrten. Er wurde im Jahre 321 ge-
boren und verstarb 405/1014 in Nischapur. Sein Buch al-Mustadrak, in welchem 
er die authentischen Hadithe sammelte, die nicht im Sahīh al-Bukhārī und im 
Sahīh Muslim vorhanden sind, ist sehr wertvoll. Es wird vom Verlag „al-Maktab 
at-tidschārī“ in Beirut verkauft. 245, 289, 658, 1440. 

356 — HĀKIM ASCH-SCHAHĪD, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Muhammad ibn Ahmad ist ein Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 
334/946 ermordet. Seine Bücher al-Ghurar, al-Kāfī und al-Muntaqā sind bekannt. 
400. 

357 — HĀKIM AT-TIRMIDHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Abdullāh Muhammad ibn Alī ist einer der Imāme der Hadithwissenschaft. Er 
wurde im Jahre 320/932 ermordet. Er schrieb viele Bücher. Sein Buch Nawādir 
al-usūl ist sehr wertvoll. 747. 

358 — HĀKIM BI-AMRILLĀH: Er ist der sechste Fatimidenherrscher und 
sein Vater ist Azīz. Er wurde im Jahre 375/985 geboren und bestieg den Thron 
im Alter von 11 Jahren. Er wurde 411/1020 getötet. Er trat aus seiner Religion 
aus, indem er sich von Dirār täuschen ließ, und gab vor, Gott zu sein. 709, 1067, 
1581, 1595. 

359 — HALABĪ IBRĀHĪM, möge Allah sich seiner erbarmen: Ibrāhīm ibn 
Muhammad ist ein Fiqh-Gelehter. Er wurde 866 in Aleppo geboren und verstarb 
im Jahre 956/1549. Er war der Imam der Fatih-Moschee in Istanbul. Er wurde 
vom Edirnekapı-Friedhof auf den daneben liegenden Sakızağacı-Friedhof verlegt, 
als die Straße der Bosporus-Brücke gebaut wurde. Sein Buch al-Multaqā wurde 
ins Französische übersetzt. Sein Buch Halabī ist bekannt. Alī Yektā Efendi, einer 
der Lehrer der Ayasofya und einer der Schaykhs des Naqschibandī-Ordens, ver-
fasste einen Superkommentar dazu. Die Siyar-Autoren Nūruddīn Alī al-Halabī 
al-Hanafī und Burhānuddīn Alī al-Halabī asch-Schāfiʿī starben im Jahre 1044/1633 
bzw. 1014/1604. 401, 402, 1564. 

– 1593 –



360 — HALABĪ MUHAMMAD: Siehe unter der Nummer 426 den Namen 
Ibn Amīr. 

361 — HĀLID KARSIALAN: Hālid Pascha war der Eroberer von Kars. Er 
wurde erschossen, als er am Rednerpult des Parlaments eine Rede hielt. 

362 — HALĪMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Husayn ibn Hasan ibn 
Muhammad ibn Halīm al-Dschurdschānī ist ein schāfiʿītischer Fiqh- und Hadith-
gelehrter. Er wurde im Jahre 338 geboren und verstarb 403/1012. Sein Buch 
Minhādsch ad-dīn ist bekannt. 361, 679. 

363 — HALLĀDSCH MANSŪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Sūfiyya aliyya. Er wurde 306/919 in Bagdad hingerichtet, weil er das, 
was er im Tasawwuf-Rausch gesehen hatte, mit Worten zum Ausdruck brachte, 
die nicht im Einklang mit dem Islam standen. Der ehrwürdige Alī ar-Rāmītanī 
sagte: „Wenn einer der Söhne des ehrwürdigen Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī 
zur Zeit von Husayn Mansūr vorhanden gewesen wäre, wäre Mansūr nicht hin-
gerichtet worden.“ Wäre einer der spirituellen Söhne von Khādscha vorhanden 
gewesen, hätte er Husayn Mansūr spirituell erzogen und ihn von dieser Stufe hi-
naufbefördert. 133, 722, 1102, 1370. 

364 — HALWĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Nummer 
842 den Namen Schamsul-aʾimma al-Halwānī. Er wird auch „Hulwānī“ genannt. 
Halwānī bedeutet „Süßspeisenhersteller“.  

365 — HĀMĀN: Er war der Wesir des Pharao und hinderte ihn daran, den 
Glauben anzunehmen. Er war Anlass für die Ermordung von Āsiya. Er wollte 
auch, dass Mūsā, Friede sei mit ihm, getötet wird. 

366 — HAMAWĪ AHMAD und HAMAWĪ SAʿDUDDĪN: Siehe unter der 
Nummer 144 den Namen Ahmad al-Hamawī und unter der Nummer 825 den 
Namen Saʿduddīn al-Hamawī. 

367 — HAMDĀN QARMAT: Er wird auch „Qurmut“ genannt. Es bedeutet, 
rote Augen zu haben. Während er zuvor Anhänger der ismāʿīlitischen Glaubens-
richtung war, gründete er den „Qarmātī“-Orden, nachdem seine Anhänger sich 
vermehrten. Er war ein Händler in der Stadt Kufa und baute ein Ordenshaus 
namens „Dār al-hidschra“. Er starb im Jahre 277/890. Er gründete das Reich der 
Qaramita. Sie unterdrückten die Muslime sehr. 710. 

368 — HAMDI AKSEKI: Er war das Oberhaupt des Präsidiums für religiöse 
Angelegenheiten. Er übersetzte das Buch al-Muhāwarāt des Madhhablosen 
Raschīd Ridā ins Türkische und nannte es „Mezâhibin Telfiki ve İslâmın Bir 
Noktaya Cem‘i“. 1666. 

369 — HAMĪDULLAH: Er wurde 1326/1908 in Hyderabad im Süden Indiens 
geboren. Im Jahre 1971 sprachen wir in Istanbul mit ihm. Er sagte, dass er den 
Islamgelehrten, den rechtschaffenen Altvorderen nicht traue und dass er nicht 
an Informationen glaube, die nicht mit den Worten seines Lehrers in Hyderabad 
übereinstimmen. Er studierte dort an der Uthmāniyya-Universität. Er promovierte 
über das Staatsrecht. Im Jahre 1947 entzog ihm die indische Regierung die Staats-
bürgerschaft. Er war Mitglied des CNRS für wissenschaftliche Forschung in Paris. 
In der ismāʿīlitischen Glaubensrichtung wurde er als erbitterter Feind der Ah-
lus-Sunna herangebildet. Er versuchte offen und heimtückisch, den Islam zu ent-
stellen und die Gelehrten der Ahlus-Sunna zu diffamieren. In seinen Büchern 
„Einführung in den Islam“ und „Prophet des Islam“ offenbart er seine verdorbenen 
Gedanken. Obwohl es in Vers 28 der Sure Sabaʾ sinngemäß heißt: „Ich habe dich 
als Propheten zu allen Menschen entsandt“, hat er seinem Buch einen Namen 
gegeben, der suggeriert, dass er nur der Prophet der Muslime sei. Dies ist der 
Glaube der meisten Ungläubigen. Unter Punkt 63 am Ende unseres Buches Der 

– 1594 –



Weg der Ahlus-Sunna werden seine verdorbenen Schriften widerlegt und er wird 
als ein erbitterter Feind des Islams entlarvt. Er starb im Jahre 1424/2003. 458, 
462, 603, 675, 825, 1408. 

370 — HAMMĀD, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Ismāʿīl ibn Abī 
Sulaymān Muslim ist der Lehrer von Imām Abū Hanīfa und der Schüler von 
Ibrāhīm an-Nakhaʿī und Anas ibn Mālik. Er verstarb im Jahre 120/738. 400, 644, 
645, 647, 649, 1229, 1609. 

371 — HAMZA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der vaterseitige 
Onkel des Gesandten Allahs. Er nahm sieben Jahre vor der Hidschra den Glauben 
an. In der Schlacht von Badr zeigte er großen Heldenmut. In der Schlacht von 
Uhud wurde er von Wahschī getötet. Die Namen der Märtyrer von Uhud sind 
im Buch Mirʾāt-i Madīna aufgezeichnet. Als sie ihn fragten: „Warum verwünscht 
du Wahschī nicht?“, antwortete er: „In der Miʿrādsch-Nacht sah ich Hamza und 
Wahschī Arm in Arm ins Paradies gehen.“ Die Schlacht von Uhud ereignete 
sich im Monat Schawwāl im dritten Jahr der Hidschra. Das Heer der Ungläubigen 
war 3000 Mann stark, 700 von ihnen hatten eine Rüstung und 200 waren beritten. 
Es gab auch 15 Frauen, die Tamburin spielten und sangen. Etwa 30 Personen 
der Feinde wurden getötet. Die islamische Armee bestand aus 700 Mann, davon 
hatten 100 eine Rüstung. Es gab zwei Pferde. Bei dieser Schlacht fielen 70 Pro-
phetengefährten als Märtyrer, sechs von ihnen waren von den Muhādschirūn, 
die anderen von den Ansār. Vier Monate nach der Schlacht von Uhud wurden 
70 junge Männer zu den Bewohnern von Nadschd geschickt, um sie zum Islam 
einzuladen. Sie griffen sie an dem Ort namens „Biʾr Maʿūna“ an und ermordeten 
sie alle, bis auf zwei Prophetengefährten. 1462, 1469, 1541, 1542, 1553, 1598, 1650, 
1680, 1682, 1698, 1700.  

372 — HAMZA EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Seine Abhandlung 
Bayʿ wa-schirā ist sehr nützlich. Dieses Buch wurde von Ismāʿīl ibn Uthmān kom-
mentiert und 1306/1890 in Istanbul veröffentlicht. 926, 1148, 1224, 1265. 

373 — HAMZA IBN AHMAD: Er war ein Irrgänger aus Ägypten, der den 
verdorbenen Glauben der Drusen verbreitete. Der Fatimidenherrscher Hākim 
bi-amrillāh ließ sich ebenfalls von seinen Lügen täuschen und ging in die Irre. 
709, 1067, 1581. 

374 — HARAM IBN HAYYĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er sah 
Uways al-Qaranī und erhielt viele Ratschläge von ihm. 982. 

375 — HARĪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Alī war ein 
Khalwatī. Er erklärte, dass das Rauchen von Tabak nicht harām ist. Er verstarb 
im Jahre 1048/1639. 924. 

376 — HĀRITH, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war das Oberhaupt 
des Stammes der Banū Mustaliq in Arabien. Im fünften oder sechsten Jahr der 
Hidschra wurde er im Krieg gefangen genommen, weil er den Islam nicht ange-
nommen hatte. Er wurde Muslim, nachdem er ein Wunder gesehen hatte. Er 
verheiratete seine Tochter Dschuwayriyya mit dem Gesandten Allahs. 564, 1586. 

377 — HĀRŪN, Friede sei mit ihm: Er ist einer der Propheten der Kinder Is-
raels und war der ältere Bruder von Mūsā, Friede sei mit ihm. Er verstarb 
unterwegs im Alter von 123 Jahren, drei Jahre vor Mūsā, Friede sei mit ihm. 703, 
1648, 1649, 1650. 

378 — HĀRŪN AR-RASCHĪD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
der Sohn von Muhammad Mahdī und der Enkel von Abū Dschaʿfar al-Mansūr. 
Er war der fünfte Kalif der Abbasiden. Er wurde im Jahre 148 geboren und 
verstarb 193/809 in der Stadt Tus. Im Jahre 170 wurde er Kalif anstelle seines äl-
teren Bruders Mūsā al-Hādī. Er kam mit seinen Armeen bis nach Üsküdar. Er 

– 1595 –



führte einen Briefwechsel mit dem König von Frankreich, Karl dem Großen. Er 
schickte Karl dem Großen eine mit Wasser betriebene Schlaguhr. Als die Europäer 
sahen, dass die Uhr von selbst läutete, waren sie so unwissend, dass sie meinten, 
in ihr stecke der Teufel. Der Wecker wurde im Jahre 516/1022 hergestellt. Mu-
hammad ibn Alī ibn as-Sāʿātī war in der Herstellung von Uhren sehr geschickt. 
Papst Silvester II. sah die Pendeluhr zuerst bei den andalusischen Muslimen und 
brachte sie nach Europa. Er starb im Jahre 1003/1594. 258, 448, 679, 682, 939, 
1128, 1605, 1617, 1621, 1650. 

379 — HASAN AL-ADWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Hasan ibn al-
Adwī al-Hamzawī al-Misrī ist einer der mālikītischen Gelehrten. Er wurde 
1220/1806 in Adwa geboren und verstarb 1303/1885. Er wurde an der al-Azhar-
Universität ausgebildet und wurde ein Hochschullehrer. Er schrieb viele Bücher. 
Seine Bücher Irschād al-murīd fī khulāsat ilm at-tawhīd und an-Nafahāt asch-
schādhiliyya fī scharh Burdat al-Busayriyya sind sehr wertvoll. 669. 

380 — HASAN AL-BARKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
Schüler von Ahmad al-Barkī in Indien. Er wurde mit der gesegneten Gesellschaft 
von Imām ar-Rabbānī geehrt. Als er im Begriff war zu sterben, sagte er: „Ich 
erhielt die frohe Kunde, dass denen, die sich an mich gebunden haben, vergeben 
wird. Ich bat um mehr. Daraufhin wurde mir gesagt, dass denen, die an mich 
glauben, vergeben wird. Ich bat um noch mehr. Es wurde dann gesagt, dass denen, 
die mich hören und lieben, bis zum Tag der Auferstehung vergeben wird.“ [Mit 
anderen Worten, sein Herz wird erweicht, sodass er Reue empfindet, und es wird 
ihm zuteil, rechtschaffene Taten zu verrichten, die ihn ins Paradies führen werden.] 
585. 

381 — HASAN AL-BASRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
Größte der Gefährtennachfolger. Sein Vater war Dschaʿfar, der Sklave des Pro-
phetengefährten Zayd ibn Thābit. Seine Mutter war die Sklavin von unserer 
Mutter Umm Salama, möge Allah mit ihr zufrieden sein. Er war sehr bewandert 
im Hadith und Fiqh. Er wurde im Jahre 21 geboren, verstarb im Jahre 110/728 
und liegt in Basra begraben. Im al-Fatāwā al-hadīthiyya steht ausführlich ge-
schrieben, dass er sich mit Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, unterhielt. 
140, 997, 1042, 1585, 1592, 1665, 1702. 

382 — HASAN IBN ALĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der Sohn 
der ehrwürdigen Fātima, der Tochter des Gesandten Allahs. Er war hellhäutig 
und hatte ein schönes Gesicht und er war einer der sieben Menschen, deren 
Gesicht dem Gesicht des Gesandten Allahs sehr ähnelte. Es gab niemanden, der 
dem Gesandten Allahs mehr ähnelte als er. Er ist der zweite der Zwölf Imāme 
und der fünfte der islamischen Kalifen. Er wurde im dritten Jahr der Hidschra in 
Medina geboren und verstarb dort im Jahre 49. Als sein Vater, der ehrwürdige 
Alī, den Märtyrertod erlitt, wurde er im Jahre 40 in Kufa zum Kalifen gewählt. 

 Er wurde wie sein Vater zum Kalifen der Bewohner von Kufa, Basra, Irak, 
Chorasan, Mekka, Medina, Hedschas und Jemen. Die anderen Länder waren 
unter der Herrschaft des ehrwürdigen Muʿāwiya. Sieben Monate später überließ 
er an einem Ort namens Anbar in der Nähe von Bagdad, als die Armeen beider 
Seiten zum Krieg bereit waren, dem ehrwürdigen Muʿāwiya das Kalifat, um mus-
limisches Blutvergießen zu verhindern. Der ehrwürdige Muʿāwiya schickte ihm 
400.000 Silbermünzen als Geschenk. Dann kam der ehrwürdige Hasan nach 
Medina und lebte dort bis zu seinem Tod. Der ehrwürdige Muʿāwiya beschloss, 
dass der ehrwürdige Hasan der Kalif nach ihm sein sollte. Diese Nachricht ver-
breitete sich überall. Doch der ehrwürdige Hasan wurde von seiner Ehefrau auf-
grund einer anderen Frau vergiftet. Seine Nachkommen werden als „Scharīf“ 

– 1596 –



bezeichnet. 85, 88, 559, 565, 618, 742, 745, 746, 880, 899, 1036, 1103, 1108, 1224, 
1336, 1469, 1543, 1544, 1589, 1610, 1652, 1674. 

383 — HASAN IBN ALĪ AL-ASKARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist der elfte der Zwölf Imāme und der Sohn von Alī an-Naqī. Er wurde 232 in 
Medina geboren und verstarb 261/875 in Bagdad. 88, 709, 1584, 1603. 

384 — HASAN IBN ZIYĀD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
hanafītischer Fiqh-Gelehrter und verstarb im Jahre 204/819. Er ist einer der be-
kanntesten Schüler von Imām Abū Hanīfa. Ibn Ziyād asch-Schāfiʿī al-Yamanī 
ist jemand anderes. 172, 400, 644. 

385 — HASAN KHULŪSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der 
Mufti der Ortschaft Çarşamba an der Schwarzmeerküste. Sein türkisches Buch 
Madschmaʿ al-ādāb ist bekannt. 579. 

386 — HASAN SABBĀH: Er ist ein Nachfahre von Yūsuf al-Humayrī, einem 
der Emire des Jemen. Zusammen mit Nizām al-Mulk und Umar al-Khayyām war 
er ein Schüler von Imām Muwaffaq an-Nīschāpūrī. Er wurde der Pförtner von 
Alparslan. Im Jahre 472 zerstritt er sich mit Nizām al-Mulk und floh nach Ägypten. 
Da er Schiit war, wurde er vom Fatimidenherrscher Mustansir begünstigt. Dort 
lernte er einen der Enkel von Ismāʿīl ibn Dschaʿfar as-Sādiq kennen und folgte 
dem Weg der Ismāʿīliyya. Er kam in die Stadt Rey, wo er geboren wurde, und 
täuschte die Unwissenden. Er begann mit Wegelagerei, Banditentum, überfiel 
und tötete berühmte Männer. Im Jahre 473 rebellierte er gegen die Seldschuken 
und nahm einige Festungen ein. Er gründete das Ismāʿīliyya-Reich. Um es vom 
Ismāʿīliyya-Reich in Afrika zu unterscheiden, wird es „Scharqī“, also der östliche 
Staat, genannt. Bis zum Jahre 654 kamen acht Herrscher. Hasan herrschte 45 
Jahre lang und starb im Jahre 518/1124. Sie begingen viele Gräueltaten, um die 
ismāʿīlitische Glaubensrichtung zu verbreiten. Sie befleckten das Land mit Blut 
und töteten Gelehrte der Ahlus-Sunna. Im Jahre 498 überfielen sie Pilger aus 
Indien, Turkestan und Chorasan in der Nähe von Rey und töteten sie. 711, 727, 
1599, 1657. 

387 — HĀSCHIM: Er ist der dritte Vater des Gesandten Allahs. Sein Name 
ist Amr. Er wurde Hāschim genannt, weil er der Erste war, der in Mekka Sarīd-
Suppe (Gericht, bei dem geröstetes oder altbackenes Brot in eine Fleischbrühe 
gegeben wird) zubereitete. Er erhielt vom Kaiser die Erlaubnis für die Quraisch, 
in Syrien Handel zu treiben. Er war der Bruder von Abd Schams, der der Vorfahre 
von Nawfal, Muttalib und der Banū Umayya war. Er und Abd Schams wurden 
als Zwillinge geboren. Umayya, der Sohn von Abd Schams, war einer der Ältesten 
des Stammes der Quraisch. Die Söhne des Gesandten Allahs und seiner vater-
seitigen Onkel werden „Hāschimiten“ oder „Banū Hāschim“ genannt. 571, 577, 
1535, 1543, 1676, 1679. 

388 — HĀSCHIM AL-KISCHMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 623 den Namen Muhammad Hāschim. 

389 — HĀTIM AL-ASAMM, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name 
ist Abū Abdurrahmān ibn Alwān und er ist einer der Sūfiyya aliyya und einer 
der Gefährten von Schaqīq al-Balkhī. Er wurde in der Stadt Balkh geboren und 
verstarb im Jahre 237/852. 1462. 

390 — HĀTIM AT-TĀʾĪ: Er ist ein Dichter, der für seine Großzügigkeit be-
kannt ist. Sein Diwan wurde zuerst 1289/1872 in London und dann 1315/1897 
mit einer deutschen Übersetzung veröffentlicht. Er verstarb, bevor unser Prophet 
seine Prophetenschaft kundtat. 930. 

391 — HAWWĀ: Sie ist die Ehefrau von Ādam, Friede sei mit ihm. Nachdem 
Allah, der Erhabene, Ādam, Friede sei mit ihm, aus Erde erschaffen hatte, schuf 

– 1597 –



Er aus seiner linken Rippe die ehrwürdige Hawwā (Eva). Er brachte sie beide 
ins Paradies. Iblīs täuschte Hawwā und sie aßen von der verbotenen Frucht, wo-
raufhin sie aus dem Paradies geschickt wurden. Ibn Ishāq sagt, dass sie 41 Söhne 
und 40 Töchter hatte. In den meisten Büchern heißt es jedoch, dass sie 20 Mal 
Zwillingskinder und einmal nur Schīt, Friede sei mit ihm, bekam. Nach Ādam, 
Friede sei mit ihm, verstarb sie in Dschidda. 513, 571, 572, 830, 870, 1557, 1558. 

392 — HAYĀTĪ KHALĪL EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid 
Khalīl ibn Hayātī aus Elbistan verstarb im Jahre 1267/1851. 779, 1645. 

393 — HEISENBERG, möge Allah sich seiner erbarmen: Er arbeitete an der 
Struktur des Atoms. Er wurde Muslim. Im Jahre 1376/1956 hielt er in Istanbul 
einen Vortrag. 811. 

— Hempher: Siehe dazu unser Buch Geständnisse eines Britischen Spions. 
394 — HERAKLEIOS: Er war der Herrscher von Byzans. Er pflegte einen 

Briefwechsel mit dem Gesandten Allahs und sie schickten sich gegenseitig Boten 
und Geschenke. Er nahm nicht den Glauben an. Er starb im Jahre 20/641 im 
Alter von 66 Jahren, nachdem er 31 Jahre lang regiert hatte. 558, 1515, 1550, 
1609. 

395— HERDER: Er war ein deutscher Professor für Religionsgeschichte. Er 
wurde im Jahre 1157/1744 geboren und starb 1218/1803. Er war ein weltweiter 
Theologe. Er arbeitete über die Philosophie der Anthropologie. Er vertrat die 
Auffassung, dass es falsch wäre, die Feindschaft gegen das Christentum blindlings 
auf den Islam zu übertragen. 

396 — HERODES (der Große): Er war der Gouverneur von Palästina unter 
den Römern. Er war ein Jude. Er befahl, Īsā, Friede sei mit ihm, zu töten, als er 
noch ein Kind war. Als die ehrwürdige Maryam dies erfuhr, brachte sie ihren 
Sohn nach Ägypten. 1614, 1703. 

397 — HIND, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die Tochter von 
Utba ibn Rabīʿa ibn Abd Schams ibn Abd Manāf, einem der Ungläubigen von 
Mekka, und die Ehefrau von Abū Sufyān. Sie ermutigte die feindlichen Soldaten 
in der Schlacht von Uhud und war der Grund für den Märtyrertod des ehrwürdigen 
Hamza. Bei der Eroberung von Mekka wurde sie Muslimin. Sie schloss einen 
Vertrag mit dem Gesandten Allahs im Namen der Frauen und wurde mit einem 
guten Bittgebet geehrt. Bei der Schlacht von Yarmuk im Jahre 11 war sie in der 
islamischen Armee und ermutigte die Soldaten zum Kampf. Sie verstarb im Jahre 
13. Sie ist die Mutter des ehrwürdigen Muʿāwiya. 1130, 1652, 1696, 1698, 1700. 

398 — HITLER: Er wurde im Jahre 1307/1889 geboren und wurde 1353/1934 
deutsches Staatsoberhaupt. Er tötete viele Juden. Im September 1358/1939 ver-
ursachte er den Zweiten Weltkrieg. Abgesehen von Spanien eroberte er ganz 
Europa, den Balkan und Libyen. Er kam bis nach Moskau. Dann wurde er besiegt. 
Im Jahre 1364/1945 beging er Selbstmord. 

399 — HŪD, Friede sei mit ihm: Er war ein Prophet für das Volk Ād im 
Jemen. Sie nahmen den Glauben nicht an und wurden durch einen Wind vernichtet. 
Hūd, Friede sei mit ihm, war mit denen, die den Glauben annahmen, nach Mekka 
gekommen. Er verstarb dort. Ibn Ābidīn schreibt im Vorwort: „Die Stelle der 
Kibla-Wand der Umayyaden-Moschee in Damaskus war der Maqām von Hūd, 
Friede sei mit ihm. Im Tafsīr al-Qurtubī steht geschrieben, dass dieser Ort vor 
dem Bau der Umayyaden-Moschee durch Walīd ibn Abdulmalik ein Olivenhain 
war. Es steht geschrieben, dass dies einst der Obstgarten von Hūd, Friede sei 
mit ihm, war. Die vier Mauern dieser Moschee wurden zuerst von Hūd, Friede 
sei mit ihm, als Mauern seines Obstgartens erbaut.“ 209, 703, 1663. 

400 — HUDHAYFA AL-MARʿASCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 

– 1598 –



Er war ein Schüler von Ibrāhīm Adham. Er verstarb im Jahre 207/822. Marʿasch 
liegt in Damaskus. Er pflegte den Hadith „Auch wenn die Gesellschaft (Suhba) 
wenig ist, hat sie eine Wirkung“ zu lesen und mied die Gesellschaft von dies-
seitsorientierten Menschen. 996. 

401 — HUDHAYFA IBN AL-YAMĀN, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er kam mit seinem Vater Yamān nach Medina und wurde Muslim. Er nahm an 
der Schlacht von Uhud teil. Er war der Einzige, der die Heuchler kannte. Er 
nahm an der Eroberung von Persien (Iran) teil. Er wurde der Gouverneur von 
Nusaybin. Er verstarb vierzig Tage nach dem Märtyrertod des ehrwürdigen 
Uthmān. 611, 916, 1549. 

402 — HUGO DE VRIES: Er war ein niederländischer Botaniker und stellte 
die Mutationstheorie auf. Er wurde im Jahre 1264/1848 geboren und starb 1353/ 
1934. 782. 

403 — HÜLÄGÜ CHAN: Er ist der Enkel von Dschingis und war wie er ein 
Ungläubiger. Er gründete das Ilchanat in Persien. Im Jahre 656/1258 brannte er 
Bagdad nieder und zerstörte es. Er tötete 800.000 Muslime. Auf der anderen 
Seite tötete er Ruknuddīn, das letzte Oberhaupt des von Hasan Sabbāh gegrün-
deten Ismāʿīliyya-Staates. Er ließ die Ismāʿīliyya-Banditen in Chorasan und Aser-
baidschan niedermetzeln. Er zerstörte Hunderte von Festungen und Unterschlüp-
fen. Er bewahrte die Muslime somit vor einer großen Katastrophe. Nur die Fes-
tungen und Ordenshäuser in Syrien blieben übrig. Er starb 663/1265 in Maragha 
(Iran). 559, 573, 1573. 

404 — HUMĀYŪN SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
zweite Sultan des großen islamischen Reiches in Indien. Er wurde 913/1508 in 
Kabul geboren und bestieg den Thron im Jahre 937. Er verließ die Regierung im 
Jahre 947 und nahm Zuflucht im Iran. Im Jahre 962 kämpfte er gegen die Afghanen 
und wurde erneut Herrscher in Delhi. Er verstarb im Jahre 963/1556. Sein Mau-
soleum in Delhi ist ein Museum. Er war gelehrt und gerecht und diente dem 
Islam sehr. 1563. 

405 — HUSĀMUDDĪN AHMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der Sohn von Qādī Nizāmuddīn al-Badakhschī und einer der Gefährten von 
Khādscha Bāqī billāh in Indien. Er kannte die Größe von Imām ar-Rabbānī 
besser als jeder andere. Als Imām ar-Rabbānī verstarb, schrieb er in seinem Bei-
leidsbrief an Muhammad Hāschim al-Kischmī Folgendes: „Möge Allah, der Er-
habene, jene Person, die der Ort ist, an dem materielle und spirituelle Vollkom-
menheiten und Vorzüge versammelt sind, zum Licht der Herzen und Augen der 
Freunde machen! Der Schmerz der Trennung von der Zuflucht der Gottesfreunde 
kann nicht in Worten beschrieben werden. Es ist schade, nicht nur für diejenigen, 
die ihn kannten, sondern für alle Muslime. Jeder, der gläubig ist, sollte über 
dieses beklagenswerte Ereignis weinen.“ Er pflegte jeden, den er kannte, zu er-
mutigen, sich an den Dienst, die Gesellschaft und den Unterricht von Imām ar-
Rabbānī zu klammern. Er verstarb im Jahre 1043/1634. Sein Grab befindet sich 
neben dem Grab von Khādscha Bāqī billāh in Delhi. 1355, 1384, 1404, 1500. 

406 — HUSĀMUDDĪN AR-RĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter und sein Name ist Alī ibn Ahmad. Er verstarb 
598/1203 in Damaskus. 

407 — HUSĀMUDDĪN UMAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Umar ibn 
Abdulʿazīz ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 483 geboren 
und verstarb 536/1142 in Samarkand als Märtyrer. Er wird auch Sadr asch-schahīd 
genannt. Er kommentierte die Bücher von Muhammad asch-Schaybānī. Seine 
Bücher al-Fatāwā al-kubrā und Umdat al-muftī sind sehr wertvoll.  

– 1599 –



408 — HUSAYN, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der Enkel des 
Gesandten Allahs und der zweite Sohn des ehrwürdigen Alī. Er ist der dritte der 
Zwölf Imāme und der fünfte der Ahl al-bayt. Seine Nachkommen werden „Sayyid“ 
genannt. Er wurde im 6. Jahr der Hidschra geboren und erlitt am zehnten Tag 
des Muharram im Jahre 61/680 in Karbala den Märtyrertod. Sein gesegnetes 
Haupt liegt in Ägypten auf dem Friedhof von Qarāfa. Da er der Enkel des Ge-
sandten Allahs ist und von ihm sehr geliebt wurde, ist er der Augenstern der 
Ahlus-Sunna. Die Schiiten trauern am zehnten Tag von Muharram und sagen, 
dass sie ihn allzu sehr lieben, weil er der Sohn des ehrwürdigen Alī war. 85, 88, 
530, 559, 618, 745, 746, 778, 1036, 1064, 1103, 1108, 1224, 1336, 1541, 1544, 1589, 
1635, 1663, 1674, 1704, 1710. 

409 — HUSAYN AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater ist Yahyā. Er verstarb im Jahre 400/1010. 680. 

410 — HUSAYN IBN ALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Scharīf Husayn 
war der Emir von Mekka. Er wurde im Jahre 1268 geboren und verstarb 1349/1931. 
Im Ersten Weltkrieg bewaffneten die Briten das unwissende Volk in den Wüsten 
Arabiens und ließen es Mekka angreifen. Sie täuschten Scharīf Husayn, indem 
sie sagten, sie würden ihn beschützen, und hielten ihn in einem Hotel auf Zypern 
gefangen. Als der Hedschas 1924 in die Hände der Wahhabiten fiel, holten sie 
ihn aus Zypern heraus. Sie nahmen ihm auch die Kosten für das Hotel ab. 673, 
1540, 1547. 

411 — HUSAYN WĀʿIZ AL-KĀSCHIFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Husayn ibn Alī war ein Prediger (Wāʿiz) in Herat. Er verstarb dort im Jahre 
910/1505. Er schrieb viele Bücher. Sein persischer Tafsir Mawāhib-i aliyya ist 
bekannt. Ismāʿīl Farrūkh al-Qirīmī übersetzte es 1246 ins Türkische und nannte 
es Mawākib. Muhammad al-Bitlisī (gest. 982) fertigte eine weitere Übersetzung 
an. Sein Buch Akhlāq-i muhsinī wurde ins Englische übersetzt. 100, 579, 1567. 

412 — HÜSEYN HILMI IŞIK, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Pseu-
donym ist „Sıddık Gümüş“. Sein Vater war Saʿīd und sein Großvater war Ibrahim 
Pehlivan aus dem Dorf Tepova in Lowetsch. Beide sind in Eyüp Sultan begraben. 
Fatıma Hanım, die Mutter von Kamil Efendi aus Bursa, nach dem der Hügel be-
nannt wurde, auf dem er im Balkankrieg den Märtyrertod erlitt, und von seiner 
Schwester Aişe Hanım, war die Tochter des Bruders von Ibrahim Pehlivan. Er 
ist der Autor verschiedener religiöser, wissenschaftlicher Bücher. Er veröffentlichte 
Bücher auf Türkisch, Arabisch, Persisch, Französisch, Deutsch und Englisch. 
Seine Bücher werden in allen Ländern gelesen. Er arbeitete als Spezialist für 
giftige Gase in der türkischen Armee vom Rang eines Leutnants bis zum Oberst 
und als Chemielehrer und bildete viele Offiziere aus. In seiner Arbeit an der 
Universität Istanbul synthetisierte er die Verbindung „Phenylcyan-nitromethan-
methylester“ und ermittelte deren Strukturformel. Im Jahre 1937 ließ die natur-
wissenschaftliche Fakultät seinen Bericht von der staatlichen Druckerei unter 
den Namen von „Fritz Arndt, Lotte Loewe, Hilmi Işık“ in englischer Sprache 
mit der Bandnummer 2 veröffentlichen. Er wurde auch auf der 139. Seite der 
„Zeitschrift der Wissenschaftlichen Fakultät“ der Fakultät für Naturwissenschaften 
mit dem Datum 02.01.1937 veröffentlicht. Für diese Leistungen erhielt er viele 
Glückwünsche. Er ist ein autorisierter Religionsgelehrter, der von Sayyid Ab-
dulhakīm Efendi ausgebildet wurde, der im religiösen Wissen ein profunder Ge-
lehrter, in den Erkenntnissen des Tasawwuf vollkommen und vervollkommnend 
und Besitzer von Wundertaten und außergewöhnlichen Zuständen war. Von 
1929 bis 1362/1943 nahm er Unterricht bei dieser großen Persönlichkeit und ar-
beitete für den Dienst an der Jugend, indem er Übersetzungen aus dem Arabischen 
und Persischen anfertigte. Die Anzahl der Bücher, die er im Hakikat-Verlag im 

– 1600 –



Jahre 1415/1995 veröffentlichte, beträgt mehr als 100, davon 60 Bücher auf Ara-
bisch, 25 auf Persisch und 14 auf Türkisch, die er selbst vorbereitete, und Bücher, 
die er von diesen ins Französische, Englische, Deutsche, Russische, Albanische 
und andere Sprachen übersetzen ließ. Er hat die Feinde der Ahlus-Sunna namens 
Wahhabiten, Rafiditen und die Dschamāʿat at-tablīgh bloßgestellt. Die vom Ha-
kikat-Verlag gedruckten Bücher werden über das Internet in der ganzen Welt 
verbreitet. Er pflegte zu sagen: „Ich habe viele Bücher gelesen. Mir wurde bewusst, 
dass ich im Vergleich zur Größe der Gelehrten der Ahlus-Sunna sehr unwissend 
und ein Nichts bin. Es ist ein großer Segen, sie zu kennen und auf ihrem Weg zu 
sein. Der Weg des Gesandten Allahs ist der Weg, den sie gezeigt haben. Der 
schöne Charakter des Gesandten Allahs ist ihr Charakter. Diejenigen, die im 
Diesseits und im Jenseits Glückseligkeit erlangen wollen, sollen sich fest an den 
Weg dieser Großen klammern.“ Er wurde 1911 in Vezirtekke (Eyüp Sultan) ge-
boren. Seine Grundschulausbildung absolvierte er in der Reşadiye-Nümune-
Schule in Eyüp Sultan und das Gymnasium in der Halıcıoğlu-Militärschule. Er 
wurde 1960 pensioniert. Im Jahre 2000 und nachfolgend verbrachte er seine Zeit 
in seinem Haus am Ufer in Sarıyer am Bosporus damit, seine Bücher zu ergänzen, 
Reue zu empfinden und Istighfār zu sprechen. Er traf sich mit niemandem außer 
seinen Schülern. Saʿīd Efendi, der Vater von Hüseyn Hilmi Işık, möge Allah sich 
seiner erbarmen, verstarb 1929 in Eyüp Sultan und ist auf dem Friedhof von 
Eyüp Sultan begraben. Seine Mutter, Aişe Hanım, verstarb in Mamak (Ankara) 
und ist in Bağlum begraben. Sein älterer Bruder Mustafa Efendi, der die Unter-
offiziersschule absolvierte und Lehrer an dieser Schule war, starb im Haus seines 
Vaters am Şifa-Hang und wurde in Eyüp begraben. Sein anderer Bruder, Ibrahim 
Efendi, war nach Abschluss der Marineunteroffiziersschule und Spezialisierung 
in Deutschland Polizeibeamter in Karaköy, als er durch eine versehentliche Kugel 
getötet wurde, und ist auf dem Friedhof in der Nähe der Polizeistation begraben. 
Sein jüngerer Bruder, Mehmed Sedad Efendi, der für die Zeitung Türkiye schrieb, 
verstarb 1997 und ist neben dem Kaschgarī-Ordenshaus begraben. Seine Schwes-
tern Zehra, Faika und Nazime waren unverheiratet, Zehra und Nazime verstarben 
in Istanbul und Faika verstarb 1424/2003, als sie in ihrem Haus in Fatih lebte. 
Die Ehefrau von Mehmed Sedad Beg, Fatıma Hanım, lebt in ihrem Haus in Fatih. 
Hüseyn Hilmi Işıks vaterseitige Onkel Halil, Cafer und Mustafa Efendi sind ver-
storben. Seine beiden mutterseitigen Tanten sind Cemile und Fevziye Hanım. 
Der Sohn von Fevziye Hanım ist Şemi Beg und ihre Tochter Suhandan Hanım. 
Die drei Töchter von Şemi Beg und Suhandan Hanım leben in Fatih. [Hüseyn 
Hilmi Işık, möge Allah sich seiner erbarmen, verstarb am 26. Oktober 2001 (9. 
Schaʿban 1422) und ist neben dem Kaschgarī-Ordenshaus begraben. Sein wertvoller 
Sohn Abdülhakim Işık verstarb am 25. März 2001 (30. Dhul-hiddscha 1421) und 
sein Grab befindet sich neben dem seines Vaters.] 126, 536, 1339, 1415, 1563, 
1570, 1586, 1601, 1641, 1659, 1675, 1683, 1684, 1707. 

413 — HUSRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad Alī ibn Ibrāhīm 
al-Husrī wurde in Basra geboren und gehörte der hanbalītischen Rechtsschule 
an. Er war ein Schüler des großen Gottesfreundes Abū Bakr Muhammad asch-
Schiblī in Bagdad. Er verstarb im Jahre 371/981. 131. 

414 — IBN ABDILBARR, möge Allah sich seiner erbarmen: Hāfiz Dscha-
māluddīn Abū Umar Yūsuf ibn Abdullāh ist ein mālikītischer Fiqh- und Hadith-
gelehrter. Er wurde 368/978 in Cordoba geboren und verstarb 463/1071 in Xativa. 
Sein Buch al-Istiʿāb fī maʿrifat al-ashāb ist zweibändig und wurde in Indien ge-
druckt. Es liegt in Berlin handschriftlich vor. Es ist auch am Rande des 1328 in 
Ägypten gedruckten al-Isāba fī tamyīz as-sahāba vorhanden. Es wurde in Beirut 
im Offsetdruck nachgedruckt. 1461. 

– 1601 –



415 — IBN ABĪ SCHAYBA, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr 
Abdullāh ibn Muhammad war ein Hāfiz. Wer 100.000 Hadithe zusammen mit 
ihren Überlieferern auswendig kennt, wird „Hāfiz“ genannt. Er verstarb im Jahre 
234/850. Sein Buch al-Musnad ist bekannt. 312, 579, 667, 694, 695. 

416 — IBN ABID-DUNYĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr 
Abdullāh ibn Muhammad ist ein Historiker. Er schrieb um die 300 Bücher. Er 
wurde im Jahre 208/823 geboren und verstarb 281/894 in Bagdad. Er stammt aus 
Quraisch und gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an. 615, 929, 1294, 1469. 

417 — IBN ĀBIDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid Muhammad 
Amīn ibn Umar ibn Abdulʿazīz ist ein Fiqh-Gelehrter. Er wurde 1198/1784 in 
Damaskus geboren und verstarb dort im Jahre 1252/1836. Er wurde mit der Ge-
sellschaft von Mawlāna Khālid al-Baghdādī geehrt und erlangte die Vollkom-
menheit. Er war es, der das Totengebet für diese Sonne der Gottesfreundschaft 
in Damaskus verrichtete. Er schrieb viele Bücher. Sein Superkommentar zum 
ad-Durr al-mukhtār umfasst fünf Bände und wurde mehrmals unter dem Namen 
Radd al-muhtār gedruckt. Es ist das vertrauenswürdigste Buch der hanafītischen 
Rechtsschule. Die meisten der insgesamt 130 Kapitel über Fiqh in jedem der drei 
Abschnitte dieses Buches Die ewige Glückseligkeit sind aus den fünf Bänden 
dieses Superkommentars übersetzt, der im Jahre 1272 in der Druckerei Bulaq in 
Ägypten gedruckt wurde. Auch seine Fatwas wurden gedruckt. 12, 26, 27, 30, 49, 
73, 74, 75, 76, 102, 136, 137, 162, 171, 180, 190, 192, 194, 196, 198, 210, 211, 213, 
219, 220, 224, 226, 228, 233, 235, 237, 243, 249, 264, 270, 288, 307, 308, 310, 319, 
320, 321, 324, 328, 343, 352, 364, 369, 371, 384, 386, 387, 388, 399, 400, 416, 417, 
420, 422, 425, 426, 429, 431, 436, 437, 439, 441, 443, 445, 447, 448, 451, 453, 454, 
458, 460, 461, 463, 464, 471, 472, 473, 476, 477, 479, 482, 483, 485, 490, 495, 496, 
499, 500, 501, 503, 522, 524, 530, 531, 537, 542, 543, 566, 574, 580, 600, 601, 602, 
604, 614, 618, 634, 638, 642, 645, 652, 655, 658, 663, 674, 679, 687, 689, 690, 695, 
698, 708, 789, 819, 820, 826, 841, 844, 848, 851, 859, 867, 870, 872, 886, 887, 888, 
890, 891, 892, 900, 903, 906, 910, 911, 917, 918, 920, 921, 1003, 1045, 1056, 1059, 
1078, 1096, 1123, 1125, 1128, 1132, 1147, 1148, 1171, 1173, 1191, 1192, 1193, 1197, 
1212, 1213, 1233, 1242, 1247, 1249, 1256, 1264, 1265, 1266, 1268, 1286, 1290, 1293, 
1304, 1307, 1466, 1476, 1483, 1550, 1564, 1577, 1598, 1606, 1620, 1627, 1703. 

418 — IBN ADĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Ahmad Abdullāh 
ibn Adī ist einer der Hadithimāme. Er wurde 242 in Gorgan geboren und verstarb 
323/935 in Astarabad. Er reiste in den Irak, nach Ägypten, Syrien und in den 
Hedschas, um Hadithe zu sammeln. 86, 679, 694. 

419 — IBN AL-ATHĪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Hasan 
Izzuddīn Alī ibn Abil-Karam al-Dschazarī wurde in Cizre (Dschizra) geboren 
und verstarb 630/1232 in Mossul. Er war ein Hadithgelehrter und Historiker. 
Sein Geschichtsbuch al-Kāmil wurde 1282/1866 in der niederländischen Stadt 
Leiden und in Beirut veröffentlicht. Sein Buch Usud al-ghāba besteht aus fünf 
Bänden und enthält die Biografien von 7500 Prophetengefährten. 1011, 1438, 
1604. 

420 — IBN AL-DSCHAWZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 63 den Namen Abdurrahmān al-Dschawzī. 

421 — IBN AL-DSCHAZARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsuddīn 
Muhammad ibn Muhammad ibn Alī ist ein schāfiʿītischer Gelehrter. Er wurde 
751/1350 in Damaskus geboren und verstarb 833/1429 in Schiras. Er wurde von 
Yıldırım und Timur Khan sehr geschätzt. Sein Duʿā-Buch Hisn al-hasīn wurde 
zusammen mit arabischen und persischen Kommentaren veröffentlicht. Auf der 
191. Seite des Hadarāt al-quds steht geschrieben, dass der Kranke, der es liest, 
gesund wird. 1249. 

– 1602 –



422 — IBN AL-HANAFIYYA, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad 
ibn al-Hanafiyya ist der Sohn des ehrwürdigen Alī. Er wird Ibn al-Hanafiyya ge-
nannt, weil seine Mutter Hawla bint Dschaʿfar ibn Qays al-Hanafiyya war. Er 
wurde im Jahre 21 geboren und verstarb 71/690 in Medina. Er war sehr achtsam 
und gottesfürchtig und sehr tapfer. 661. 

423 — IBN AL-HUMĀM, möge Allah sich seiner erbarmen: Kamāluddīn 
Muhammad ibn Abdulwāhid as-Siwāsī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er 
wurde 790/1388 geboren und verstarb 861/1456. Sein Buch Fath al-qadīr, das ein 
Kommentar zum al-Hidāya ist, und sein Buch at-Tahrīr sind sehr wertvoll. Der 
16. Schaykhul-islām Qādīzāda Schamsuddīn Ahmad Efendi, der 988 verstarb, 
verfasste einen Superkommentar zum Fath al-qadīr. Er umfasst acht Bände und 
wurde in Ägypten gedruckt. Der Khalwatī-Schaykh Ahmad Schamsuddīn ibn 
Muhammad as-Siwāsī, der im Jahre 1006/1597 verstarb, ist jemand anderes, dessen 
Bücher Irschād al-awāmm und Mawlid an-nabī bekannt sind. 172, 199, 403, 404, 
411, 910. 

424 — IBN AL-MUWAFFIQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn al-
Muwaffiq al-Baghdādī war der Freund von Dhunnūn al-Misrī. Er führte 74 Mal 
die Pilgerfahrt durch. Er verstarb im Jahre 265/879. 1466. 

425 — IBN AL-WARDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Zaynuddīn Umar 
ibn al-Wardī ist ein Literat und schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde 688/1289 
geboren und verstarb 749/1348 in Aleppo. Seine Kasside al-Lāmiyya ist bekannt. 
1629. 

426 — IBN AMĪR AL-HĀDDSCH AL-HALABĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Muhammad ibn Amīr al-Hāddsch Muhammad ibn Muhammad al-
Halabī ist einer der hanafītischen Gelehrten. Er war ein Schüler von Ibn al-
Humām und ein Richter (Kadi). Er verstarb im Jahre 879/1474. Er kommentierte 
Ibn al-Humāms Usūl al-fiqh-Buch namens at-Tahrīr, das Fiqh-Buch Munyat al-
musallī und das Fiqh-Buch al-Mukhtār. Er nannte das erste at-Taqrīr und das 
zweite Hilyat al-mudschallī. 196, 219.  

427 — IBN AN-NUSAYR: Er sagte, er sei einer der Männer von Hasan ibn 
Alī al-Askarī, dem elften der Zwölf Imāme. Diejenigen, die ihm glaubten, nannten 
sich selbst „Nusairier“. Sie sind zahlreich im Iran, Irak und Syrien. Es steht im 
al-Milal wan-nihal geschrieben, dass sie eine Gruppe der Schiiten sind. Er sagte, 
Allah sei in den ehrwürdigen Alī und seine Kinder inkarniert und in seiner Gestalt 
erschienen, nur sie würden die übersinnlichen Geheimnisse kennen. Er starb im 
Jahre 259/873. 709. 

428 — IBN AR-RĀWANDĪ: Ahmad ibn Yahyā ist der Sohn eines jüdischen 
Konvertiten aus Isfahan. Als er ein Angehöriger der Muʿtazila in Bagdad war, 
wurde er ein Mulhid, indem er maßlos wurde. Mit anderen Worten, er ist ein 
Madhhabloser. Er erfand viele Hadithe. Er schrieb Bücher, in denen er Muslime 
täuschte, indem er Geld von Juden erhielt. Er starb im Jahre 293/906. 941. 

429 — IBN AS-SAQQĀ: Siehe unter der Nummer 983 den Namen Yūsuf al-
Hamadānī. 

430 — IBN AS-SARRĀDSCH, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr 
Muhammad ibn as-Sirrī war ein Gelehrter der Grammatik. Er verstarb im Jahre 
316/928. Es gibt auch Muhammad ibn Saʿīd, der in Andalusien geboren wurde 
und 549/1155 in Ägypten verstarb. Er gehörte der mālikītischen Rechtsschule an 
und war ein Gelehrter der Grammatik. 696, 1466. 

431 — IBN AS-SĀʿĀTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Alī al-
Baʿlabakkī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehter. Er verstarb im Jahre 694/1294. 
Sein Buch Madschmaʿ al-bahrayn wa-Multaqā an-nahrayn und dessen Kommentar 

– 1603 –



sind bekannt. Ibn as-Sāʿātī Muhammad ibn Alī ist jemand anderes, der in der 
Herstellung von Uhren bewandert war. Er fertigte die Uhren am Tor der großen 
Moschee in Damaskus im Auftrag von Sultan Nuruddin Zengi an und verstarb 
im Jahre 628/1230. 652. 

432 — IBN ASĀKIR, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Hasan ist ein 
Fiqh- und Hadithgelehrter. Er wurde 499/1105 in Damaskus geboren und verstarb 
dort 571/1176. Er schrieb das 80-bändige Tārīkh asch-Schām. 742, 1096, 1469. 

433 — IBN BATTĀL, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Khalaf ist 
einer der mālikītischen Gelehrten von Cordoba. Er verstarb 449/1057 in Valencia. 
Er kommentierte das Sahīh al-Bukhārī. 932. 

434 — IBN DSCHARĪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 892 den Namen Tabarī. 

435 — IBN DSCHURAYDSCH, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdulmalik 
ibn Abdulʿazīz al-Qurayschī al-Amawī wurde im Jahre 80 geboren und verstarb 
149/766 in Mekka. Er war der Erste, der im Islam ein Buch schrieb. Er verfasste 
die Bucher Tafsīr Ibn Dschuraydsch und as-Sunan. 931. 

436 — IBN HADSCHAR AL-ASQALĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Schihābuddīn Ahmad ibn Alī ist ein Hadithimām und schāfiʿītischer Fiqh-Ge-
lehrter. Er wurde 773/1371 in Ägypten geboren und verstarb dort 852/1448. Er 
schrieb mehr als 150 Bücher. Sein Buch al-Isāba fī tamyīz as-sahāba ist vortreff-
licher als Ibn al-Athīrs Buch Usud al-ghāba. Es umfasst vier Bände und wurde 
1280 in Indien und 1328 in Ägypten und Beirut gedruckt. Die vierte Ausgabe 
seines Buches Bulūgh al-marām und des arabischen Kommentars Subul as-salām 
dazu wurde 1379/1960 per Offsetdruck in Beirut gedruckt. Es wird vom Verlag 
„al-Maktab at-tidschārī“ in Beirut verkauft. 648, 669, 727, 932, 1103, 1607, 1655. 

437 — IBN HADSCHAR AL-MAKKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Schihābuddīn Ahmad ibn Muhammad al-Haytamī war ein großer Gelehrter und 
schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter von Mekka. Er wurde im Jahre 899/1494 geboren 
und verstarb 974/1566 in Mekka. Seine Fatwas, sein Buch as-Sawāʿiq, sein Buch 
at-Tuhfa, das ein Kommentar zum al-Minhādsch ist, sein Buch az-Zawādschir 
und sein Buch Qalāʾid al-uqbān sind sehr wertvoll. Sein Buch as-Sawāʿiq al-
muhriqa wurde 1385/1965 zum zweiten Mal in Ägypten gedruckt. Sein Buch al-
Khayrāt al-hisān wurde 1304 in Ägypten gedruckt und seine Urdu-Übersetzung 
in Pakistan, und sein Buch al-Iʿlām bi-qawātiʿ al-islām wurde vom Hakikat-Verlag 
in Istanbul am Ende des az-Zawādschir und des Sabīl an-nadschāt gedruckt. 67, 
89, 257, 355, 368, 419, 443, 587, 617, 647, 648, 649, 656, 661, 662, 668, 669, 684, 
695, 721, 724, 1043, 1045, 1067, 1069, 1123, 1466, 1539, 1554, 1566, 1568, 1607, 
1624, 1638, 1655, 1666. 

438 — IBN HAZM: Abū Muhammad Alī ibn Ahmad ist ein andalusischer 
Philosoph und Gelehrter. Er war ein Wesir [Minister]. Er wurde 384/994 in 
Cordoba geboren und verstarb im Jahre 456/1064. Er schrieb viele Bücher. Im 
Kaschf az-zunūn steht unter dem Eintrag „al-Milal wan-nihal“ geschrieben, dass 
ihm die rechtschaffenen Altvorderen missfielen und er vom rechten Weg abkam. 
Am Ende von Dāwud al-Baghdādīs Buch Aschadd al-dschihād steht geschrieben, 
dass er der Madhhab der „Zāhiriyya“ angehörte. Der Gründer dieser Madhhab 
war Dāwud ibn Alī al-Isfahānī, der 202/817 in Kufa geboren wurde und 270/883 
in Bagdad verstarb. Er gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an, war aber er 
gegen Taqlīd und Qiyās. Seine Madhhab konnte sich aber nicht durchsetzen. 
405, 675, 682, 770, 778, 1580. 

439 — IBN HIBBĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Hātim Muham-
mad ibn Ahmad at-Tamīmī war ein Hadithimām und gehörte der schāfiʿītischen 

– 1604 –



Rechtsschule an. Er war Richter von Samarkand. Er wurde in der Ortschaft Bust 
in Sidschistan geboren und verstarb 354/966 in Samarkand. 577, 579, 658, 1465. 

440 — IBN HISCHĀM, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Muhammad 
Abdulmalik ibn Hischām al-Humayrī wurde in Basra geboren und verstarb 
218/833 in der ägyptischen Stadt Fustat. Das Buch Sīrat Ibn Hischām, ein Kom-
mentar zur Prophetenbiografie Sīrat Ibn Ishāq, ist sehr wertvoll. Das Sīrat Ibn 
Hischām wurde mehrfach kommentiert. Unter diesen Kommentaren sind Suhaylīs 
ar-Rawd al-anf und Aynīs Kommentar bekannt. 555, 1571. 

441 — IBN ISHĀQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Ishāq 
ist der erste islamische Historiker. Er verstarb 151/768 in Bagdad. Sein Buch 
Sīrat Rasūlillāh wurde von Ibn Hischām kommentiert, der es Tahdhīb siyar Ibn 
Ishāq nannte, und es wurde von Westenfeld gedruckt. Die Prophetenbiografie 
Sīrat Rasūlillāh wurde mehrfach kommentiert. Unter ihnen sind die Kommentare 
von Aynī und Suhaylī bekannt. Der Kommentar von Suhaylī hat den Titel ar-
Rawd al-anf. Abdurrahmān ibn Abdullāh as-Suhaylī wurde 508 in Andalusien 
geboren und verstarb 581/1186 in Marrakesch. Er schrieb auch andere Bücher. 
Der Hadithgelehrte Ibn Ishāq ist jemand anderes. 467, 555, 577, 1598 , 1702. 

442 — IBN ISHĀQ AL-KINDĪ: Abū Yūsuf Yaʿqūb ibn Ishāq al-Kindī ist ein 
bekannter Philosoph. Er schrieb Hunderte von Büchern über Medizin und Ma-
thematik. Er verstarb im Jahre 260/873. Sein Vater war der Emir von Kufa in 
der Zeit von Mahdī und Hārūn ar-Raschīd. Sein Urgroßvater Aschʿath ibn Qays 
war ein Prophetengefährte. 537, 603. 

443 — IBN KATHĪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Ismāʿīl ibn Umar ist 
ein schāfiʿītischer Hadithgelehrter. Er verstarb 774/1372 in Damaskus. Im Kaschf 
az-zunūn steht geschrieben, dass er seinen 10-bändigen Korankommentar mithilfe 
von Hadithen anfertigte und dabei auch seine eigenen Meinungen vermischte. 
1287, 1288. 

444 — IBN KHALDŪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdurrahmān 
ibn Muhammad ist ein großer muslimischer Historiker. Er wurde 732/1332 in 
Tunesien geboren und verstarb im Jahre 808/1406. Sein Geschichtswerk ist in 
sieben voluminösen Bänden erschienen. Es ist in die türkische und europäische 
Sprachen übersetzt worden. 783. 

445 — IBN MĀDSCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdullāh 
Muhammad ibn Yazīd ist einer der Hadithgelehrten. Sein Buch as-Sunan ist sehr 
wertvoll. Er wurde 209/824 in Qazvin geboren und verstarb 273/886. 622, 658, 
681, 929, 1116, 1129, 1456, 1485. 

446 — IBN MALAK (bzw. MALIK), möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Name ist Abdullatīf und er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er lehrte in der 
Ortschaft Tire (Izmir). Er verstarb im Jahre 801/1399. Sein Kommentar zum Usūl 
al-fiqh-Buch al-Manār ist bekannt. 417, 418, 690. 

447 — IBN MANDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdullāh Mu-
hammad ibn Ishāq ibn Muhammad ibn Yahyā ibn Manda ist ein Hadithgelehrter. 
Er wurde im Jahre 310 geboren und verstarb im Jahre 395/1005. Seine Bücher 
Asmā as-sahāba und Tārīkh al-isbahān sind bekannt. 1469. 

448 — IBN MARZŪQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Ahmad ibn Marzūq Schamsuddīn Abū Abdullāh at-Tilimsānī ist ein mālikītischer 
Fiqh-Gelehrter. Er wurde 711/1311 in Tlemcen (Tilimsan) geboren und verstarb 
781/1379. Ibn Marzūq Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ist der Enkel des 
oben genannten Ibn Marzūq und verstarb 842 in Kairo. Er schrieb viele Bücher. 
Ibn Marzūq Uthmān ist ein Großer des Tasawwuf und gehörte der hanbalītischen 
Rechtsschule an. Er verstarb 564 in Ägypten. 914. 

– 1605 –



449 — IBN NASR, möge Allah sich seiner erbarmen: Nasr ibn Ibrāhīm ibn 
Nasr al-Muqaddasī war ein Hadithgelehrter und das Oberhaupt der schāfiʿītischen 
Gelehrten. Er verstarb im Jahre 490/1097. Sein Buch al-Huddscha ist bekannt. 
Er war sehr gelehrt und gottesfürchtig. 679. 

450 — IBN NUDSCHAYM UMAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Umar 
ibn Ibrāhīm ibn Nudschaym al-Misrī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er ver-
starb 1005/1597 in Ägypten. Er liegt neben seinem großen Bruder und Lehrer 
Zaynul-Ābidīn ibn Nudschaym al-Misrī begraben. Er kommentierte das Fiqh-
Buch al-Kanz von Imām an-Nasafī unter dem Titel an-Nahr al-fāʾiq. 

451 — IBN NUDSCHAYM ZAYNUL-ĀBIDĪN, möge Allah sich seiner er-
barmen: Zaynul-Ābidīn ibn Ibrāhīm ibn Nudschaym al-Misrī wurde 926 geboren 
und verstarb 970/1562 in Ägypten. Er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Seine 
Bücher al-Aschbāh, az-Zayniyya und as-Saghāʾir wal-kabāʾir und sein Kommentar 
zum Usūl al-fiqh-Buch al-Manār sind bekannt. Er kommentierte das Buch al-
Kanz unter dem Titel al-Bahr ar-rāʾiq. Es besteht aus sieben Bänden und einem 
Ergänzungsband, die gemeinsam mit dem Superkommentar von Ibn Ābidīn 1311 
in Ägypten und 1393/1973 in Beirut gedruckt wurden. 326, 421, 424, 543, 849, 
910, 1449, 1527. 

452 — IBN QAYYIM AL-DSCHAWZIYYA: Abū Abdullāh Muhammad 
ibn Abū Bakr az-Zarʿī ist einer der hanbalītischen Gelehrten, die von Ibn Taymiyya 
in Damaskus ausgebildet wurden. Er wurde 691/1292 geboren und verstarb 
751/1350. Er wurde von den korrupten Ideen seines Lehrers eingeholt. Er schrieb 
aber auch viele wertvolle Bücher. Er maßte sich an, die spirituellen Enthüllungen 
(Kaschf) der Großen des Tasawwuf mit seinem Verstand zu lösen, und wich in 
seinem Buch Zād al-maʿād, das unter dem Namen al-Hady an-nabawī bekannt 
ist, von der Ahlus-Sunna ab. Er pflegte zu sagen, dass die Strafe der Ungläubigen 
in der Hölle nicht ewig sei. 520, 664, 671, 675, 681, 684, 713, 714, 1472, 1685. 

453 — IBN RUSCHD: Qādī Muhammad ibn Ahmad ibn Ruschd war kein 
Gelehrter, sondern ein Philosoph, der in Andalusien herangebildet wurde. Er 
wurde 514/1120 in Cordoba geboren und starb 595/1198 in Marrakesch. Er schrieb 
viele Bücher. Seine Bücher wurden ins Lateinische übersetzt. Der Franzose 
Ernest Renan schrieb über sein Leben und seine Ideen und die dritte Auflage 
dieses Buches wurde 1272/1856 in Paris veröffentlicht. Er erklärte das religiöse 
Wissen nach seiner eigenen Auffassung und verteidigte die Philosophen gegen 
Imām al-Ghazālī. Muhammad ibn Ruschd, ein Gelehrter der Ahlus-Sunna, war 
sein Großvater. 675, 770, 1619. 

454 — IBN SĪNĀ: Abū Alī Husayn ibn Abdullāh war ein Philosoph und Arzt. 
Er wurde 370/980 in der Umgebung von Buchara geboren und verstarb 428/1037 
in Hamadan. Er schrieb viele Bücher auf Arabisch und Persisch. Er empfand 
während seiner Krankheit zwar Reue für das Unrecht, das er begang, als er Wasir 
war, doch in den Briefen 245 und 266 von Imām ar-Rabbānī und im Buch al-
Munqidh von Imām al-Ghazālī steht, dass aus seinen Büchern al-Muʿād und 
Mustazād hervorgeht, dass er die Ansichten der antiken griechischen Philosophen, 
die zum Kufr führen, nicht loswerden konnte. 116, 722, 1063, 1092, 1094, 1397. 

455 — IBN SĪRĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr Muhammad 
ibn Sīrīn ist einer der Gefährtennachfolger und stammt aus Basra. Er wurde im 
Jahre 33 geboren und verstarb 110/729. Er war ein Hadithgelehrter und Traum-
deuter. 868. 

456 — IBN TAYMIYYA: Ahmad ibn Abdulhalīm al-Harrānī war ein hanba-
lītischer Fiqh- und Hadithgelehrter in Damaskus. Er wurde 661/1263 in Harran 
geboren und starb 728/1328 in Damaskus, während er in der Festung gefangen 

– 1606 –



war. Er schrieb viele Bücher. Er widerlegte die Schiiten und die antiken grie-
chischen Philosophen. Wegen seiner Schriften, die der Ahlus-Sunna widersprachen, 
wurde er in Ägypten zweimal inhaftiert. In seinem Buch al-Ubūdiyya behauptet 
er, dass das Gedenken des Namens Allahs, des Erhabenen, eine Neuerung und 
Irreleitung sei, und verleumdet die Tasawwuf-Gelehrten. Dieses Buch wurde in 
Pakistan von einem Wahhabiten namens Sadruddīn Sāhib ins Urdu übersetzt 
und 1401/1981 unter dem Titel Haqīqat-i ubūdiyyat veröffentlicht. Allāma Habīb 
al-Haqq Parmūlī, Richter der Stadt Mardan, schrieb eine Widerlegung dazu und 
veröffentlichte sie unter dem Titel Dhikrullāh. Pakistanische Gelehrte haben lo-
bende Begleitworte zu dieser Widerlegung geschrieben. Das Buch Miftāh al-
falāh fī dhikrillāh von Tādschuddīn Ahmad ibn Atāʾullāh al-Iskandarānī, der vor 
Ibn Taymiyya starb, widerlegt diese Verleumdungen mit starken Beweisen und 
Belegen. Der Großgelehrte Ibn Hadschar al-Makkī sagte in seinem Buch al-
Fatāwā al-hadīthiyya Folgendes über Ibn Taymiyya: „Er ist jemand, dessen Wissen 
Allah, der Erhabene, zur Ursache für seine Irreleitung machte.“ Das Buch Tathīr 
al-fuʾād min danis al-iʿtiqād von Muhammad Bakhīt, einem der hanafītischen 
Gelehrten der al-Azhar-Universität, und die Bücher at-Tawassul bin-nabī wa-
bis-sālihīn, Schawāhid al-haqq und Dschawāhir al-bihār beweisen mit Belegen, 
dass Ibn Taymiyya in die Irre gegangen ist. Die ersten beiden Bücher wurden 
1396/1976 in Istanbul per Offsetdruckverfahren gedruckt. Das zweite Buch wurde 
in Damaskus unter dem Namen Barāʾat al-aschʿariyyīn gedruckt. Dieser Abschnitt 
des al-Dschawāhir wurde in Istanbul als Anhang zum Mawlid-Buch an-Niʿma al-
kubrā gedruckt. Im Kaschf az-zunūn steht geschrieben, dass Ibn Taymiyya in 
seinem Buch as-Sirāt al-mustaqīm große Prophetengefährten wie Abdullāh ibn 
Abbās des Kufr bezichtigte. 

Im Superkommentar zum an-Nabrās des indischen Großgelehrten Muhammad 
Abdulʿazīz al-Farhārawī, das ein Kommentar zum Scharh al-aqāʾid ist, heißt es 
auf der 116. Seite: Ibn Hadschar al-Asqalānī schreibt in seinem Buch ad-Durar 
al-kāmina: „Ibn Taymiyya sagte, dass es harām sei, eine Reise zu unternehmen, 
um das Grab des Propheten, Friede sei mit ihm, zu besuchen. Er sagte, dass das 
Muslimsein von Alī, möge Allah mit ihm zufrieden sein, nicht gültig gewesen 
sei, da er noch ein Kind war, als er den Glauben annahm. Er sagte, dass Uthmān 
ibn Affān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, das Vermögen sehr geliebt hätte. 
Er lehnte sogar die schwachen Hadithe in den Sunan-Büchern ab. Die Gelehrten 
waren sich über Ibn Taymiyya uneinig.“ Sogar Imām adh-Dhahabī, einer derje-
nigen, die ihn lobten, sagte: „Auch er ist ein Mensch. Gewiss wird er Sünden 
und Fehler haben.“ Der Großgelehrte Ahmad ibn Hadschar al-Makkī schreibt 
in seinem al-Dschawhar al-munzam: „Ibn Taymiyya ist jemand, auf dessen ver-
dorbene Worte und Belege die großen Gelehrten geantwortet und die Hässlichkeit 
seiner Gedanken aufgezeigt haben. Muhammad Izz ibn Dschamāʿa [ein 
schāfiʿītischer Fiqh- und Hadithgelehrter, der Richter in Damaskus, Ägypten 
und Jerusalem war] sagte über ihn: ,Er ist eine Person, die Allah, der Erhabene, 
in die Irre geführt hat und ihn ein Hemd der Demütigung tragen ließ. Er erhob 
törichte Einwände gegen die islamischen Gelehrten und insbesondere gegen die 
rechtgeleiteten Kalifen.‘ Kann es irgendeine Weisheit in einer Person geben, 
deren Verstand unzulänglich ist?“ Imām Abū Hasan as-Subkī sagt: „Ibn Taymiyya 
ist jemand, dessen Wissen größer ist als sein Verstand. Es gibt Gelehrte, die 
sagen, dass derjenige, der ihn Schaykhul-islām nennt, ein Kāfir wird.“ Dschalā-
luddīn ad-Dawānī sagt in seinem Kommentar zum al-Aqāʾid al-adudiyya: „Ich 
habe in einigen Büchern von Ibn Taymiyya gesehen, dass er gesagt hat, dass der 
Thron (al-Arschul-aʿlā) urewig (qadīm) sei.“ Im Superkommentar zum al-
Dschalāliyya heißt es: „Als Ibn Taymiyyas verdorbenen Worte das Maß über-
schritten, versammelten sich in der Dschabal-Festung in Kairo unter dem Vorsitz 

– 1607 –



von Qādī al-qudāt Zaynuddīn al-Mālikī profunde Gelehrte. Ibn Taymiyya konnte 
ihnen nicht antworten. Es war das Jahr 705. Es wurde beschlossen, ihn zu verhaften. 
Im Mirʾāt al-dschanān steht geschrieben, dass in Damaskus und anderen Orten 
gesagt wurde: ,Die Besitztümer und das Leben derer, die Ibn Taymiyya folgen, 
sind halāl.‘ Im Jahre 707 zeigte er Reue und wurde freigelassen, doch er hat sein 
Reueversprechen nicht gehalten, woraufhin er erneut eingesperrt wurde. Er 
zeigte erneut Reue und ließ sich in Damaskus nieder.“ Hier endet die Übersetzung 
aus dem Superkommentar zum an-Nabrās. Ibn Taymiyyas Aussage „Es ist nicht 
notwendig, Nachholgebete zu verrichten. Jede gute Tat gilt als Nachholgebet“ 
ist ein großes Zeugnis für seine Irreleitung. 

Der große Gelehrte Dschamāluddīn Muhammad al-Muzdschādschī lobt und 
verteidigt in seinem Buch Hidāyat al-khāliq den ehrwürdigen Muhyiddīn ibn al-
Arabī und widerlegt Ibn Taymiyya. Dieses Buch liegt in der öffentlichen Bibliothek 
Süleymaniye in Istanbul in der Abteilung Vehbi Efendi unter der Nummer 646. 

Ibn Taymiyya verstand die Größe der Gelehrten der Ahlus-Sunna nicht, lehnte 
den Tasawwuf ab und trennte sich von der Ahlus-Sunna. Seine Bücher sind eine 
Quelle für die Madhhablosen, die sich selbst „Salafiyya“ nennen. Die Madhhab-
losen loben ihn und nennen ihn den „Pīr der islamischen Mudschaddids“. Dass 
Ibn Taymiyya unglückselig und irregeleitet ist, steht auch im Sayf al-dschabbār 
sowie im persischen Taʿlīm as-subyān. Abdurrāziq Pascha sagt: „So wie der Wah-
habismus in einer Hinsicht mit Ibn Taymiyya in Verbindung steht, so stehen auch 
die islamreformerischen Ideen von Muhammad Abduh, der als angeblicher isla-
mischer Mudschaddid des letzten Jahrhunderts bekannt ist, in einer Hinsicht mit 
Ibn Taymiyya in Verbindung.“ Abdurrāziq Pascha starb im Jahre 1366/1946. 
Seine Bemühungen, die von seinem Lehrer Abduh und seinem Gehilfen Raschīd 
Ridā an der al-Azhar-Universität verbreiteten destruktiven Ideen zu etablieren, 
blieben erfolglos. Tāhir Muhammad Sulaymān, einer der mālikītischen Gelehrten 
im Sudan, sagt in seinem Buch Dhakhīrat al-fiqh al-kubrā: „Die Worte von Ibn 
Taymiyya haben keinen Wert. Er ist auf dem Irrweg und führt die Muslime in 
die Irre. Er ist vom Konsens der Muslime abgewichen und hat den Weg der Bidʿa 
eingeschlagen. Die Islamgelehrten haben übereinstimmend erklärt, dass er ein 
Irrgänger ist. Qutbuddīn al-Bardīrī schreibt dies in seinem Scharh al-mukhtasar 
ausführlich.“ Die zweite Auflage des adh-Dhakhīra wurde 1409/1989 veröffentlicht. 
Dass er auf dem Irrweg ist und andere in die Irre führt, steht auch auf der 107. 
Seite des Tafsīr as-Sāwī geschrieben. Für ausführlichere Informationen siehe Ka-
pitel 17 im zweiten Abschnitt und das Buch Der Weg der Ahlus-Sunna. 

Der oben erwähnte Ahmad ibn Taymiyya, der ein Irrgänger ist, darf nicht 
mit Fakhruddīn Muhammad ibn Abil-Qāsim ibn Taymiyya verwechselt werden, 
der zur Ahlus-Sunna gehört. Dieser wurde 542/1146 in Harran geboren und 
verstarb 621/1223. Er hat ein hanbalītisches Fiqh-Buch und einen Tafsir geschrie-
ben. 83, 192, 391, 405, 418, 462, 519, 520, 601, 616, 649, 654, 656, 659, 663, 664, 
671, 673, 675, 681, 684, 703, 713, 714, 715, 718, 721, 722, 723, 724, 725, 769, 1466, 
1551, 1568, 1580, 1591, 1621, 1629, 1644, 1670, 1680, 1688, 1693, 1706, 1713. 

457 — IBRĀHĪM, Friede sei mit ihm: Er ist einer der Großväter von Mu-
hammad, Friede sei mit ihm. Nach ihm ist er der Höchste der Propheten. Er ist 
Khalīlullāh (der innige Freund Allahs). Er ist der Vater von Ishāq, Friede sei 
mit ihm. Die Mutter von Ishāq, Friede sei mit ihm, war Sāra. Er ist auch der 
Vater von Ismāʿīl, Friede sei mit ihm, dessen Mutter Hādschar war. Der Vater 
von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, war ein Gläubiger namens Tāruh. Der Ungläubige 
Āzar war sein Stiefvater und Onkel väterlicherseits. Die Chaldäer, die früher im 
Irak herrschten, verehrten die Sterne. Allah, der Erhabene, sandte ihnen Ibrāhīm, 
Friede sei mit ihm, als Propheten und offenbarte ihm 10 Suhuf. Sie sprachen 

– 1608 –



Chaldäisch. Die chaldäische/aramäische Schrift ist der islamischen Schrift ähnlich. 
Ihre Hauptstadt war Babylon. Sie nahmen nicht den Glauben an. Ihr Oberhaupt 
Nimrod warf Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, ins Feuer, doch das Feuer verbrannte 
ihn nicht. Ibrāhīm ging gemeinsam mit Lūt, Friede sei mit ihnen, dem Sohn seines 
Bruders, mit seiner Ehefrau Sāra, der Tochter seines Onkels väterlicherseits, 
und mit den anderen Gläubigen zuerst nach Syrien, anschließend nach Ägypten 
und von dort nach Kanaan. Zusammen mit Ismāʿīl, Friede sei mit ihm, bauten 
sie die Kaaba wieder auf. Er starb im Alter von 175 Jahren und wurde in der 
Nähe von Hebron in Jerusalem begraben. 43, 175, 511, 527, 529, 542, 553, 554, 
557, 561, 571, 572, 573, 574, 575, 576, 577, 578, 617, 703, 710, 981, 982, 990, 1068, 
1091, 1108, 1109, 1121, 1433, 1564, 1572, 1615, 1621, 1623, 1633, 1656, 1690. 

458 — IBRĀHĪM, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der dritte der 
Söhne des Gesandten Allahs und der letzte aller seiner Kinder. Er ist der Sohn 
von Māriya, die Muqawqis, der Gouverneur von Ägypten unter Herakleios, 
gesandt hatte. Er wurde im achten Jahr der Hidschra geboren und verstarb, als 
er eineinhalb Jahre alt war. Als er krank war, nahm der Gesandte Allahs ihn auf 
seinen Schoß und Tränen flossen aus seinen gesegneten Augen. Man sagte, dass 
sich die Sonne aufgrund seines Todes verfinsterte. Als der Gesandte Allahs, 
Friede sei mit ihm, dies hörte, sagte er: „Der Mond und die Sonne sind zwei Ge-
schöpfe, die die Existenz und Einheit Allahs, des Erhabenen, zeigen. Sie verfinstern 
sich nicht, wenn jemand stirbt oder bleibt. Wenn ihr sie seht, denkt an Allah!“ 
Als Ibrāhīm verstarb, sagte er: „O Ibrāhīm! Wir sind sehr traurig geworden über 
deinen Tod. Unsere Augen weinen und unser Herz schmerzt. Doch wir würden 
nichts sagen, was unseren Herrn betrüben könnte.“ Die ehrwürdige Māriya war 
Muslimin und verstarb im Jahre 16 in Medina. Ihr Totengebet wurde von Umar, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, geleitet. 490, 662. 

459 — IBRĀHĪM AGA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der Bābus-
saʿāda-Aga von Sultan Murad III. Zwischen Haydarpaşa und Koşuyolu hat er 
eine Moschee. Sie wurde im Jahre 988/1580 erbaut. Die Surra-Prozessionen 
kamen hier für die Pilgerfahrt zum Abschied zusammen. 

460 — IBRĀHĪM AL-KHAWWĀS, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
war einer der Gefährten von Dschunayd al-Baghdādī und verstarb 291/903 in 
der Stadt Rey in einer Moschee. Sein Vater ist Ismāʿīl. Khawwās bedeutet „jemand, 
der aus Dattelpalmblättern Körbe webt“. 992, 994, 1610. 

461 — IBRĀHĪM AN-NAKHAʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Fiqh-Gelehrten und war der Lehrer von Hammād, der wiederum der 
Lehrer von Imām Abū Hanīfa war. Er verstarb im Jahre 96/715 in Kufa. 312, 
400, 644, 1568, 1595. 

462 — IBRAHIM HAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Sultan Ibrahim 
ist der 83. der islamischen Kalifen und der 18. der osmanischen Sultane. Er ist 
der Sohn von Sultan Ahmed I. und Mahpeyker Kösem Sultan. Er wurde im Jahre 
1024 geboren und im Jahre 1049/1640 Kalif. Im Jahre 1058/1648 wurde er getötet. 
Er war der Eroberer der Insel Kreta. Weil er seiner Religion sehr verbunden 
war, verunglimpften ihn die Ungläubigen sehr, erfanden falsche Geschichten und 
täuschten die Jugend. Siehe auch unter der Nummer 9 den Namen Abdülhamid 
I. 1537, 1626, 1644, 1693. 

463 — IBRĀHĪM HAQQI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer 
der Sūfiyya aliyya. Er wurde in Hasankale (Erzurum) geboren und verstarb 
1195/1781 in Tillo (Siirt). Er gehörte dem Qādirī-Orden an und war der Khalīfa 
von Faqīrullah Ismāʿīl at-Tillowī. Sein Buch Maʿrifetnāme wurde gedruckt und 
ebenfalls 1263/1846 sein Diwan. 276, 279, 782. 

– 1609 –



464 — IBRĀHĪM IBN ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist ein Nachfahre von Imām Hasan. Er wollte ein Kalif werden. Er wurde 145/763 
in einer Schlacht mit den Soldaten von Mansūr getötet. 651. 

465 — IBRĀHĪM IBN ADHAM, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der Sohn des Sultans von Balkh oder seiner Tochter. Sein Vater ist Adham. Er 
ist ein Nachkomme von Umar al-Fārūq. Er ist einer der großen Gottesfreunde 
des Tschischtiyya-Ordens in Damaskus. Er wurde im Jahre 96 geboren und 
verstarb 162/779. 103, 104, 931, 982, 996, 1134, 1135, 1136, 1323. 

466 — IBRĀHĪM IBN SCHAYBĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
stammt aus Qazvin und ist einer der Sūfiyya aliyya. Er war ein Freund von 
Ibrāhīm al-Khawwās. Er verstarb im Jahre 337/949. 

467 — IBRAHIM MÜTEFERRIKA, möge Allah sich seiner erbarmen: Als 
Ungar zog er den Islam vor und wurde Muslim. Er erwarb 1139 eine Lizenz und 
gründete die erste islamische Druckerei, indem er Metallbuchstaben goss. Er 
druckte als Erstes das Vankulu-Wörterbuch. Er war ein Mann des Wissens und 
der Wissenschaft und fertigte Übersetzungen aus dem Lateinischen und wissen-
schaftliche Bücher an. Er verstarb im Jahre 1158/1744. 784. 

468 — IBRAHIM PASCHA (Damad), möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
stammt aus Bosnien. Er wurde im Jahre 991/1582 Gouverneur von Ägypten und 
disziplinierte die Drusen. Im Jahre 992/1583 wurde er der Schwiegersohn (türkisch 
Damad) von Sultan Murad III. und 1004/1595 zum Großwesir von Sultan Mu-
hammed III. Er verstarb im Jahre 1010/1601 und liegt im Mausoleum neben der 
Şehzade-Moschee begraben. 709. 

469 — IBRAHIM PASCHA (Damad), möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
stammt aus Nevşehir und war der Schwiegersohn von Sultan Ahmed III. und 
sein Großwesir. Im Jahre 1143/1730 wurde er beim Patrona-Halil-Aufstand 
getötet. Er ist neben der Moschee, die er in Şehzadebaşı errichten ließ, begraben. 
Die Moschee vor dem Kuleli-Gymnasium in Çengelköy wurde von Ibrahim 
Paschas Schwiegersohn Kaymak Mustafa Pascha, dem Oberbefehlshaber der 
Marine (Kapudan Pascha), im Jahre 1137/1724 erbaut. Er wurde im Jahre 1143/1730 
beim Patrona-Halil-Aufstand getötet. Er liegt auf dem Friedhof der Parmakkapı 
Kara Mustafa Pascha-Medresse an der Divan-Straße begraben. Er hat auch 
1140/1727 die Kaptanpaşa-Moschee in Üsküdar gebaut. 1548, 1589. 

470 — IBRAHIM PASCHA (aus Kavala), möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er war der älteste Sohn von Mehmed Ali Pascha. Er wurde 1204/1789 in Kavala 
geboren und verstarb 1265/1848 in Ägypten. Er wurde Gouverneur von Dschidda 
und kämpfte auf Befehl von Sultan Mahmud gegen die Wahhabiten. Ende 
1233/1818 nahm er Diriyya, ihre Hauptstadt, ein. Die Wahhabiten machten da-
raufhin Riad zum Zentrum der Regierung. Späte schlug er den Mora-Aufstand 
nieder. Im Jahre 1247/1831 rebellierte er gegen Sultan Mahmud II. und nahm 
Syrien ein. Er kam bis nach Kütahya. Im Jahre 1248/1832 wurden Syrien und 
Adana an Ägypten abgetreten. 1264/1847 rebellierte er zwar erneut und rückte 
vor, aber die Briten griffen ein und überließen Syrien den Osmanen. 1262/1845 
überließ ihm sein Vater die Verwaltung von Ägypten. 1265/1848 erhielt er vom 
Kalifen den Titel „Khedive“, was unabhängiger Gouverneur bedeutet, aber er 
verstarb in diesem Jahr einige Monate vor seinem Vater. An seiner Stelle wurde 
Abbas I., der Sohn von Tosun Pascha, Khedive. Als dieser 1271/1854 verstarb, 
wurde Said Pascha, der Sohn von Ibrahim Pascha, sein Nachfolger. Said Pascha 
wurde 1238/1822 geboren. Er ließ den Suez-Kanal und die Stadt Port Said errichten. 
Er verstarb im Jahre 1280/1863. Sein Bruder Ismail Pascha wurde an seiner Stelle 
Khedive. Siehe auch den Namen Abdülhamid I. unter der Nummer 9. 1537. 

– 1610 –



471 — IDRĪS, Friede sei mit ihm: Er ist einer der Nachkommen von Schīt, 
Friede sei mit ihm. Allah, der Erhabene, offenbarte ihm 30 Suhuf. Derjenige, 
den die alten Griechen Hermens nannten, und spätere Philosophen stahlen das 
Wissen über Physik, Chemie und Medizin aus dem Buch von Idrīs, Friede sei 
mit ihm. Dies ist derjenige, der Bücher mit einer Feder schrieb und mit einer 
Nadel nähte. Früher trug man Kleidung aus Leder. Er wurde lebendig in den 
Himmel emporgehoben. 113, 114, 529, 703, 761, 1063, 1657. 

472 — IKRIMA (bzw. Akrama), möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war 
der Sohn von Abū Dschahl, dem größten Feind des Gesandten Allahs. Er war 
zuvor verfeindet wie sein Vater. Er gehörte zu den acht Männern und vier Frauen, 
deren Tötung am Tag der Eroberung Mekkas angeordnet wurde. Er bestieg ein 
Schiff und floh in den Jemen. Auf dem Weg dorthin kam ein Sturm auf und das 
Schiff begann zu sinken. Er nahm sich vor: „Wenn wir gerettet werden, werde 
ich dem Gesandten Allahs zu Füßen fallen.“ Sie wurden gerettet. Er wurde im 
Jemen Muslim. Seine Frau Umm al-Hakīm bint al-Hārith, die Tochter seines va-
terseitigen Onkels, war bereits zuvor Muslimin geworden. Sie erhielt für ihn in 
Medina vom Gesandten Allahs ein Sicherheitsversprechen. Dann begab sie sich 
in den Jemen und sagte: „Ich habe dir vom gütigsten und wohlwollendsten aller 
Menschen ein Sicherheitsversprechen mitgebracht.“ Nachdem er Muslim geworden 
war, wurde er zu einem der Helden der edlen Gefährten. Er führte in Oman und 
im Jemen Dschihad und erlitt in der Schlacht von Yarmuk im Jahre 13/634 den 
Märtyrertod. 567, 1549, 1550. 

473 — ILYĀS: Er ist der 17. Vater des Gesandten Allahs. Er wurde Ilyās ge-
nannt, weil er hoffnungslos wurde, als die Kaaba überflutet wurde. Der Brauch, 
für die Kaaba ein Opfer darzubringen, stammt von ihm. Er pflegte während der 
Pilgerfahrt die Laute des Takbīr und der Talbiya des Gesandten Allahs in seiner 
Taille zu hören. 577, 703. 

474 — IMĀD IBN KATHĪR: Abul-Fidā Ismāʿīl ibn Umar verstarb im Jahre 
774/1372 und gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an. Siehe unter der Nummer 
443 den Namen Ibn Kathīr. 

475 — IMADUDDIN ZENGI: Es ist der Name von drei der Atabeg-Sultane. 
Der erste ist der Gründer des Atabeg-Reiches, der in Mossul und Aleppo regierte. 
Als er Gouverneur des seldschukischen Herrschers Sultan Mahmud ibn Muham-
mad ibn Malik-Schah in Mossul war, nahm er im Jahre 521/1127 Aleppo ein. Im 
Jahre 524/1130 kämpfte er gegen die Kreuzritter und ging als Sieger hervor. Er 
regierte 19 Jahre lang und verstarb im Jahre 540/1146. Sein Reich wurde in zwei 
Teile geteilt. Sein Sohn Nuruddin Mahmud Zengi wurde der Sultan von Aleppo. 
Sein anderer Sohn, Qutbuddin Mawdud, wurde der Sultan von Mossul. Als der 
Vater des zweiten Imaduddin ibn Qutbuddin Mawdud Zengi im Jahre 565 verstarb, 
wurde sein Bruder Sayfuddin ibn Qutbuddin und danach sein anderer Bruder 
Izzuddin Masʿud Sultan von Mossul und Imaduddin wurde Sultan von Sindschar. 
Als Ismail Salih ibn Nuruddin, der Sultan von Aleppo, 577 verstarb, wurde Ima-
duddin der Sultan von Aleppo. Nach seinem Tod im Jahre 592 wurde sein Sohn 
Qutbuddin Muhammad sein Nachfolger. Als Izzuddin Masʿud 589 verstarb, wurde 
sein Sohn Nuruddin Arslan Schah Sultan von Mossul. Badruddin Luʾluʾ war sein 
Sklave. Als er 607/1210 verstarb, wurde sein Sohn Kahir Izzuddin Masʿud sein 
Nachfolger. Dieser verstarb im Jahre 617/1220. Sein Nachfolger war sein Sohn 
Arslan Schah II. Als dieser zehn Jahre alt war, übernahm Luʾluʾ die Verwaltung. 
Nachdem Arslan Schah kurze Zeit später verstarb, wurde sein Sohn Imaduddin 
III. Sultan von Nusaybin und Hakkari. Imaduddins Ehefrau war die Tochter von 
Muzaffaruddīn Abū Saʿīd Kukbūrī, dem Herrscher von Erbil. Kukbūrī war bekannt 
für die Organisation von Mawlid-Versammlungen. Seine Frau Rabia Hatun war 

– 1611 –



die Schwester von Salāhuddīn al-Ayyūbī. Sie verbündeten sich mit Imaduddin 
und besiegten Badruddin. Das Reich von Imaduddin vergrößerte sich. Badruddin 
Luʾluʾ wurde gegen Schaykh Hasan al-Yazīdī geschickt. Die Jesiden zerstreuten 
sich. 712. 

476 — IMĀM AL-HARAMAYN, möge Allah sich seiner erbarmen: Es gibt 
zwei Gelehrte unter diesem Namen. Einer von ihnen ist der hanafītische Gelehrte 
Abū Muzaffar Yūsuf al-Dschurdschānī. Der zweite ist der schāfiʿītische Hadith- 
und Fiqh-Gelehrte Abdulmalik ibn Abdullāh an-Nīschāpūrī, der 419 in Nischapur 
geboren wurde und dort im Jahre 478/1085 verstarb. Er verbrachte eine lange 
Zeit in Bagdad, Mekka und Medina. Der Wesir Nizām al-Mulk errichtete für 
ihn in Nischapur eine Medresse. 679, 916, 1078. 

477 — IMĀM AR-RABBĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn 
Abdulʾahad war ein profunder Gelehrter, großer Gottesfreund und Mudschtahid. 
Er ist der Augenstern der Islamgelehrten. Er war ein Experte des Tasawwuf-
Wissens, der Führer der Gelehrten und die Krone der Gottesfreunde. Sein Buch 
Maktūbāt ist dreibändig und besteht aus der Sammlung seiner 536 Briefe. Es ist 
ein Ozean, der das Kalām- und Fiqh-Wissen und den schönen Charakter des Ge-
sandten Allahs erklärt. Nur einem geschickten Taucher wird es zuteil, aus diesem 
Ozean Perlen und Korallen zu bergen. Das persische Original wurde in Indien 
und Afghanistan gedruckt, doch die 1392/1972 in Pakistan gedruckte Ausgabe 
ist äußerst vorzüglich. Eine Fotokopie dieser persischen Ausgabe wurde 1397/1976 
vom Hakikat-Verlag in Istanbul sehr vorzüglich veröffentlicht. Der erste Band 
wurde ins Türkische übersetzt und unter dem Namen „Mektûbât Tercemesi“ 
veröffentlicht. Das persische Manuskript befindet sich in der Bayezid-Bibliothek 
in Istanbul unter der Nummer 1790 und in verschiedenen Abteilungen der Sü-
leymaniye-Bibliothek. Er wurde im Jahre 971/1563 in der indischen Stadt Sirhind 
geboren. Gegen Ende seines Lebens im Jahre 1027 wurde er in der Stadt Gwalior 
von Salim Schah wegen Verleumdungen der Madhhablosen inhaftiert. Er wurde 
im Jahre 1029 freigelassen. Ihm wurden tausend Rupien gegeben und er blieb 
noch zwei Jahre in der Armee. In den Wintermonaten litt er an Kurzatmigkeit. 
Er starb in Sirhind am Dienstag, den 10. Dezember 1624 (29. Safar 1034) und 
wurde neben seinem Haus begraben. Der Sultan von Afghanistan, Schah-i Zamān, 
ließ ein großes und sehr kunstvolles Mausoleum für den Imām errichten. Seine 
beiden Söhne Muhammad Sādiq und Muhammad Saʿīd befinden sich ebenfalls 
in diesem Mausoleum. Schah-i Zamān liegt mit seiner Ehefrau in dem zehn Meter 
entfernten Mausoleum. 

Das Buch Maktūbāt wurde von Muhammad Murād al-Qazānī aus dem Persi-
schen ins Arabische übersetzt. 194 ausgewählte Briefe aus diesem Buch und 153 
ausgewählte Briefe aus dem persischen Maktūbāt wurden in zwei Büchern unter 
dem Namen al-Muntakhabāt gedruckt. Die Biografie des ehrwürdigen Imām ar-
Rabbānī wurde von Muhammad Hāschim al-Kischmī auf Persisch verfasst und 
Barakāt oder Maqāmāt-i Ahmadiyya und Zubdat al-maqāmāt genannt. Khādscha 
Muhammad Fadlullāh, der Urenkel von Ghulām Muhammad Maʿsūm, der Sohn 
des Enkels von Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī schreibt in seinem Buch Umdat 
al-maqāmāt auf Persisch lang und ausführlich über das Leben seiner Großväter. 
Es wurde 1397 in Kabul und 1416/1996 in Istanbul gedruckt. Auf der 99. Seite 
heißt es: „Der 14. Großvater von Imām ar-Rabbānī, Schihābuddīn Alī Farrūkh 
Schah, war Gouverneur von Kabul unter den Ghaznawiden-Sultanen. Als das 
ghaznawidische Reich zusammenbrach, wurde er Regierungschef in Kabul. Nach 
einigen Jahren verließ er die Regierung und widmete sich dem Tasawwuf und 
wurde ein großer Gottesfreund. Er ist in der Nähe von Kabul begraben. Als 
Makhdūm-i Dschihāniyān Sayyid Dschalāluddīn al-Bukhārī von Buchara nach 

– 1612 –



Indien kam, brachte er seinen Schwiegersohn und Khalīfa Imām Rafīʿuddīn mit. 
Imām Rafīʿuddīn ist der sechste Großvater von Imām ar-Rabbānī. Im Auftrag 
von Firuz Schah, dem Sultan von Delhi, verwandelte er das bewaldete Sirhind in 
eine Stadt. Er liegt in einem Mausoleum außerhalb der Stadt. Die Mutter von 
Imām ar-Rabbānī ist ebenfalls hier begraben.“ Muhammad Fadlullāh verstarb 
1238 in Kandahar. Seine Biografie ist auch in Badruddīn as-Sirhindīs Buch 
Hadarāt al-quds auf Persisch ausführlich beschrieben. Dieses Buch wurde 1391/1971 
in Pakistan wunderschön gedruckt. In der Istanbuler Bayezid-Bibliothek liegt es 
unter der Nummer 1788 handschriftlich vor. Das türkische Buch Hadīqat al-
awliyā von Khādschazāda Ahmad Hilmi Efendi, das 1318 in Istanbul gedruckt 
wurde, beschreibt lang und ausführlich das Leben und die Wundertaten von 
Imām ar-Rabbānī und seiner Meister. 

Schah-i Dahlawī Ghulām Alī Abdullāh, möge seine Seele gesegnet sein, 
schreibt in einem Brief an einen seiner großen Schüler, Mawlāna Khālid al-
Baghdādī, möge seine Seele gesegnet sein, nachdem er die Stufe und Tugenden 
von Mawlāna ausführlich beschrieben hat, Folgendes über Imām ar-Rabbānī, 
möge seine Seele gesegnet sein: „Gelehrte und Gotteskenner haben gesagt und 
geschrieben, dass diejenigen, die Imām ar-Rabbānī lieben, gläubig und gottes-
fürchtig sind, und dass diejenigen, die ihn nicht mögen, Heuchler und Unglückselige 
sind. Die islamischen Länder wurden mit dem Licht und den spirituellen Er-
kenntnissen des ehrwürdigen Mudschaddid gefüllt. Es ist für alle Muslime wādschib 
geworden, für die Wohlgaben des ehrwürdigen Mudschaddid, möge Allah sich 
seiner erbarmen, zu danken.“ In einem anderen Brief sagte er: „Allah, der Er-
habene, hat jede Vollkommenheit, jede Überlegenheit, die man bei einem Men-
schen finden kann, dem ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī gegeben. Nur den Rang 
der Prophetenschaft hat Er ihm nicht verliehen“, und schrieb folgenden Vier-
zeiler: 

Jede Schönheit, die hinter dem Vorhang der Verborgenheit verweilt,  
Sie alle haben sich in deinem schönen Gesicht gezeigt,  
Egal, was die Phantasie auf die Seite des Herzens hätte zeichnen können,  
Wurde dein schönes Gesicht noch schöner gemacht und der Welt gezeigt. 

Auch im Buch Maslak-i Mudschaddid, das in Urdu 1394/1974 in Sheikhupura 
(Pakistan) veröffentlicht wurde, sowie im Buch al-Hadāʾiq al-wardiyya steht die 
Biografie des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī geschrieben. Die Biografien in 
diesen beiden Büchern wurden im Jahre 1396/1976 in Istanbul im Offsetdruck-
verfahren zusammen gedruckt. Auch im Buch Belege für das wahre Wort steht 
seine Biografie sehr schön geschrieben. 

Im Buch Atiyyat al-wahhāb al-fāsila baynal-haqq was-sawāb fir-radd alal-
muʿtarid alasch-schaykh Ahmad al-Fārūqī von Muhammad ibn Yār Muhammad 
Burhānpūrī stehen seine Wundertaten geschrieben. Dieses Buch wurde am Rande 
des dritten Bandes des arabischen Maktūbāt gedruckt. Muhammad Beg verstarb 
im Jahre 1110/1698. 

Imām ar-Rabbānīs persisches Buch Radd-i rawāfid und seine türkische Über-
setzung sowie seine Bücher Ithbāt an-nubuwwa und Mabdaʾ wa-maʿād wurden 
in Istanbul veröffentlicht. Er schrieb die Bücher Ādāb al-murīdīn, Taʿlīqāt al-
awārif, Tahlīliyya, Scharh-i rubāʿiyyāt-i Abdil-bāqī, Maʿārif-i ladunniyya, 
Mukāschafāt-i ghaybiyya und andere Werke. Seine Abhandlung Tschahl hadīth-
i mubārak wurde am Ende des Buches Mukāschafāt gedruckt. 2, 6, 13, 15, 22, 28, 
46, 61, 71, 79, 85, 99, 111, 119, 172, 180, 198, 219, 318, 392, 418, 422, 468, 543, 553, 
587, 589, 595, 615, 616, 617, 643, 674, 739, 740, 874, 934, 1039, 1069, 1070, 1096, 

– 1613 –



1102, 1106, 1111, 1112, 1113, 1118, 1131, 1232, 1322, 1325, 1331, 1334, 1337, 1338, 
1339, 1353, 1358, 1360, 1376, 1380, 1383, 1384, 1391, 1397, 1407, 1408, 1413, 1422, 
1439, 1440, 1445, 1454, 1518, 1520, 1524, 1526, 1529, 1533, 1536, 1538, 1540, 1544, 
1545, 1561, 1562, 1582, 1596, 1599, 1606, 1620, 1624, 1637, 1638, 1639, 1640, 1641, 
1642, 1643, 1644, 1653, 1654, 1665, 1667, 1669, 1670, 1675, 1689, 1709, 1713. 

478 — IMRUʾ AL-QAYS: Er ist einer der Dichter, die vor dem Islam lebten, 
und der Sohn des Herrschers von Hira. Er starb in Ankara, als er das vergiftete 
Hemd trug, das der König aus Kayseri geschickt hatte. Sein Gedicht, das in der 
Kaaba aufgehängt wurde, ist von großem literarischem Wert. Seine Söhne wuchsen 
in der Zeit des Gesandten Allahs auf. Seine Gedichte wurden in europäische 
Sprachen übersetzt und erstmals 1294/1877 in Paris veröffentlicht. 545. 

479 — ĪSĀ, Friede sei mit ihm: Er war ein Mensch und ein Prophet. Allah, 
der Erhabene, erschuf ihn ohne Vater. Seine Mutter war die ehrwürdige Maryam, 
Tochter von Hunna. Hunna war sowohl die Stieftochter als auch die Ehefrau 
von Imrān. Er wurde in der Stadt Bethlehem in Jerusalem geboren. Seine Mutter 
war damals 20 Jahre alt. Herodes, der Gouverneur des römischen Kaisers in 
Syrien, wollte die beiden töten, weil er ohne Vater geboren war. Yūsuf an-
Naddschār, der Sohn des vaterseitigen Onkels von Maryam, brachte sie nach 
Ägypten. Zwölf Jahre später, als er hörte, dass Herodes gestorben war, brachte 
er sie in das Dorf Dschabal Khalil in Nazareth (Syrien). Im Alter von 30 Jahren 
wurde Īsā, Friede sei mit ihm, Prophet. In allen islamischen Büchern steht ge-
schrieben, dass er im Alter von 33 Jahren lebendig in den Himmel emporgehoben 
wurde. Nur wenige Menschen glaubten an ihn. Wenn der Jüngste Tag naht, wird 
er auf das Minarett der Umayyaden-Moschee in Damaskus herabsteigen, heiraten, 
Kinder bekommen, den ehrwürdigen Mahdī treffen, 40 Jahre lang leben, in 
Medina sterben und in der Kammer unseres Propheten begraben werden. Allah, 
der Erhabene, offenbarte ihm das Buch „Indschīl“ (Evangelium). Darin stand, 
dass Allah, der Erhabene, Einer ist, dass Īsā, Friede sei mit ihm, der Diener und 
Prophet Allahs ist und dass in der Endzeit ein Prophet namens Ahmad kommen 
wird. Ein Jude namens Paulus, der vorgab, der Religion von Īsā, Friede sei mit 
ihm, anzugehören, mischte sich unter die Apostel. Nach Īsā, Friede sei mit ihm, 
bestand seine erste Tat darin, das wahre Evangelium zu vernichten. Barnabas, 
einer der Apostel, schrieb zwar das, was er von Īsā, Friede sei mit ihm, gesehen 
und gehört hatte, korrekt auf, doch Paulus verhinderte die Verbreitung dieses 
Evangeliums. Danach verbreiteten sich überall verfälschte Evangelien. Siehe 
auch unter der Nummer 241 den Namen Barnabas. Die heute vorhandenen Evan-
gelien ähneln einander nicht. Katholiken, Orthodoxe und Protestanten lesen alle 
unterschiedliche Evangelien. Sie mögen sich gegenseitig nicht. Īsā, Friede sei mit 
ihm, wählte zwölf Menschen aus den Reihen derer aus, die an ihn glaubten. Sie 
werden „Apostel“ genannt. Die meisten der Juden glaubten nicht und sagten 
sehr schlechte Dinge über ihn und seine Mutter. Vierzig Jahre nachdem Īsā, 
Friede sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben worden war, griffen die Römer 
Jerusalem an. Sie töteten die meisten der Juden und nahmen einige von ihnen 
gefangen. Sie plünderten die Stadt und verbrannten ihre Bücher. Daraufhin 
wurden die Juden niederträchtig und gedemütigt. 29, 30, 51, 54, 60, 61, 70, 81, 88, 
89, 152, 153, 487, 497, 529, 533, 548, 549, 550, 551, 552, 561, 574, 575, 606, 656, 
703, 705, 706, 707, 710, 729, 813, 823, 1016, 1068, 1096, 1109, 1116, 1128, 1136, 
1336, 1512, 1513, 1569, 1570, 1574, 1591, 1598, 1616, 1622, 1623, 1624, 1628, 1648, 
1650, 1656, 1658, 1660, 1661, 1703, 1708. 

480 — ISCHBĪLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdulhaqq ist einer der 
mālikītischen Gelehrten in Andalusien. Er wurde im Jahre 510 geboren und ver-
starb 582/1187. 1470. 

– 1614 –



481 — ISHĀQ, Friede sei mit ihm: Er ist der zweite Sohn von Ibrāhīm, Friede 
sei mit ihm. Ishāq bedeutet „lachend“. Seine Mutter Sāra hatte in ihrer Jugend 
keine Kinder bekommen. Als ihr von Allah die frohe Botschaft verkündet wurde, 
dass sie im Alter ein Kind bekommen würde, war sie überrascht und lachte, 
weshalb ihr Sohn diesen Namen erhielt. Er hatte zwei Söhne, nämlich Iys und 
Yaʿqūb. 575, 703, 1068, 1608, 1705. 

482 — ISHĀQ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt aus 
Tokat und ist der Sohn des vaterseitigen Onkels von Schaykhul-islām Mustafā 
Sabrī Efendi. Wie dieser studierte er in der Kayseri-Medresse unter Hādschi 
Amīn Efendi aus Divrik. Bekannt sind sein türkisches Buch Kāschif al-asrār, das 
Auskunft über die Hurūfīten gibt, und sein Buch, das die 72 Bidʿa-Gruppen 
erklärt. 727. 

483 — ISHĀQ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt aus 
Harput und verstarb im Jahre 1309/1891. Er schrieb als Antwort auf die Christen 
die Bücher Diyā al-qulūb und Schams al-haqīqa. Das erste ist auf Türkisch und 
wurde unter dem Titel Cevâb veremedi auf Türkisch und unter dem Titel Islam 
und Christentum auf Deutsch vom Hakikat-Verlag veröffentlicht. 

484 — ISHĀQ IBN RĀHAWAYH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
ein hanafītischer Gelehrter. Er wurde im Jahre 161 geboren und verstarb 233/848. 
312. 

485 — ISMĀʿĪL, Friede sei mit ihm: Er ist der ältere Sohn von Ibrāhīm, Friede 
sei mit ihm. Seine Mutter ist eine Sklavin namens Hādschar, die ein Geschenk 
des Pharao war. Er nahm Hādschar mit seinem Sohn von Jerusalem nach Mekka 
mit. Er selbst kehrte zurück. Während seine Mutter nach Wasser suchte, stampfte 
ihr Kind, das lag, auf. An der Stelle, die das Kind getreten oder Dschibrīl, Friede 
sei mit ihm, getroffen hatte, floss Zamzam-Wasser heraus. Als das Kind zu 
sprechen begann, wurde Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, befohlen, es zu schlachten. 
Das Messer schnitt ihm nicht die Kehle durch. Er wurde traurig und schlug gegen 
einen Stein. Er zerteilte den Stein. Dann opferte er den vom Himmel gesandten 
Widder. Als er größer wurde, fand er gemeinsam mit seinem Vater den Platz der 
Kaaba und sie bauten sie aus ihrem Fundament. Dann kam der Stamm Dschurhum 
aus dem Jemen nach Mekka und ließ sich dort nieder. Er heiratete eine Frau 
von ihnen und wurde ein Prophet für sie. Seine Religion blieb bis zum Aufkommen 
des Islams unverfälscht bestehen. Alle Großväter von Muhammad, Friede sei 
mit ihm, waren seine Nachkommen und Anhänger seiner Religion. Im Buch ad-
Durr al-mukhtār steht geschrieben, dass Ismāʿīl, Friede sei mit ihm, und seine 
Mutter, die ehrwürdige Hādschar, an dem Ort namens „Hātim“ begraben sind, 
der sich vor der nördlichen Mauer der Kaaba befindet. 359, 571, 572, 575, 576, 
577, 703, 1068, 1543, 1558, 1608, 1609, 1663, 1664. 

486 — ISMĀʿĪL AGA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der 56. 
Schaykhul-islām in der Zeit von Ahmed III. Er stammt aus Alaiyye. Im Jahre 
1136 ließ er die Ismailağa-Moschee in Çarşamba (Fatih) errichten. Er verstarb 
im Jahre 1137/1724 und liegt neben der Moschee begraben. Die Ismailağa-Moschee 
ist zwei Stockwerke hoch und ihre Breite, Länge und Höhe entsprechen der 
Breite, Länge und Höhe der Kaaba. 

487 — ISMĀʿĪL AL-ISFAHĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ismāʿīl 
ibn Muhammad Qawwām as-sunna ist ein Hadithgelehrter. Er wurde im Jahre 
459 geboren und verstarb 535/1141. Er schrieb viele Bücher. 615. 

488 — ISMĀʿĪL AL-MARʿASCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Fiqh-Gelehrten. Er sagte, dass das Rauchen von Tabak nicht harām 
ist. 924. 

– 1615 –



489 — ISMĀʿĪL AN-NABLUSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 493 den Namen Ismāʿīl ibn Abdulghanī.  

490 — ISMĀʿĪL AR-RŪMĪ: Siehe unter der Nummer 551 den Namen Mahmud II. 
491 — ISMĀʿĪL AS-SIWĀSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 

Enkel des Bruders von Schaykh Schamsuddīn as-Siwāsī. Er verstarb im Jahre 
1048/1639. 543. 

492 — ISMĀʿĪL HAQQI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer der 
Sūfiyya aliyya und der Dschalwatiyya-Schaykhs. Er wurde 1063/1652 in Aydos 
geboren und erhielt von Uthmān Efendi in Atpazar (Üsküdar) die Khilāfa. Er 
verstarb 1137/1725 in Bursa. Er schrieb viele Bücher, sein Kanz-i makhfī ist 
bekannt. Anfangs bezeichnete er das Rauchen von Tabak als harām, doch später 
sagte er, dass dies mubāh ist. Sein Tafsir Rūh al-bayān besteht aus zehn Bänden 
und wurde 1389 in Beirut und Istanbul gedruckt. Er war Freitagsprediger in der 
Ahmediye-Moschee in Üsküdar. Diese Moschee wurde 1134 von Ahmed Aga, 
dem Emin der Werft, erbaut. 636, 728, 914, 1567, 1655. 

493 — ISMĀʿĪL IBN ABDULGHANĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
stammt aus Nablus. Zuvor gehörte er der schāfiʿītischen Rechtsschule an, doch 
später wurde er Hanafīte. Er verstarb im Jahre 1062/1652. In der hanafītischen 
Rechtsschule hat er einen 12-bändigen Kommentar zum ad-Durar und in der 
schāfiʿītischen Rechtsschule einen Superkommentar zum at-Tuhfa von Ibn Had-
schar. 910, 1536. 

494 — ISMĀʿĪL PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt aus 
Bagdad. Er wurde als Direktor der zweiten Abteilung des Generalkommandos 
der Gendarmerie pensioniert und verstarb 1339/1921. Er verfasste zwei Supplements 
zum Buch Kaschf az-zunūn und schrieb außerdem das zweibändige Buch Asmā 
al-muʾallifīn. Sie alle sind auf Arabisch und wurden in den Jahren 1941-1955 in 
Istanbul veröffentlicht. Er arbeitete mehr als 30 Jahre an diesen Büchern. 31. 

495 — ITQĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Lutfullāh ibn Amīr Umar 
ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 685 geboren und verstarb 
758/1356 in Kairo. Sein Kommentar zum al-Hidāya mit dem Titel Ghāyat al-
bayān ist bekannt. 213. 

496 — ITRĪ: Mustafā Itrī Efendi war ein Musikliebhaber während der Herrschaft 
von Sultan Muhammed III. Er komponierte den Takbīr nach der Segāh-Maqām. 
Er starb im Jahre 1039/1630 und liegt in Edirnekapı auf der rechten Seite der 
Straße, die hinunter nach Eyüp Sultan führt. 1059. 

497 — JAHANGIR SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 798 den Namen Salim Jahangir Schah. 

498 — JOHANNES: Er ist einer der zwölf Apostel, die an Īsā, Friede sei mit 
ihm, glaubten. Im Hebräischen bedeutet Johannes (Yuhannā) Yahyā. Im Grie-
chischen wird er Ioannis oder Yani genannt, im Armenischen Ohannes, im Eng-
lischen John und im Französischen Jean. Er ist einer der Verfasser der vier Evan-
gelien. Er war der Sohn der mutterseitigen Tante von Īsā, Friede sei mit ihm. 
Siehe unter der Nummer 205 den Eintrag Apostel. 1569, 1570. 

499 — JUDAS: Er ist einer der zwölf Apostel, die an Īsā, Friede sei mit ihm, 
glaubten. Es wird gesagt, dass er ein Abtrünniger wurde und die Juden für 30 
Dirham Silber über den Aufenthaltsort von Īsā, Friede sei mit ihm, informierte. 
Er wird auch Judas Iskariot genannt. Siehe unter der Nummer 205 den Eintrag 
Apostel. 1569, 1570. 

500 — KAFAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Husayn ibn Rustam war 
ein hanafītischer Richter in Mekka. Er verstarb im Jahre 1010/1601. 1068. 

501 — KAHWĀKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad al-Kahwākī 

– 1616 –



ist ein Fiqh-Gelehrter. Er sagte, dass das Rauchen von Tabak keine Sünde ist. 
924. 

502 — KALBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abun-Nasr Muhammad ibn 
Sāʾib ist einer der Gefährtennachfolger und verstarb 146/764 in Kufa. Da er sich 
viel mit Abdullāh ibn Sabaʾ unterhielt, wird sein Tafsir nicht als vertrauenswürdig 
angesehen. Sein Sohn Hischām ibn al-Kalbī war ein Schiit. 577, 778, 1692. 

503 — KAMĀLUDDĪN MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Taschkubrīzāda Muhammad ibn Ahmad Usāmuddīn wurde im Jahre 959 geboren 
und verstarb 1032/1623 in Istanbul. Seine Übersetzung Mawdūʿāt al-ulūm ist be-
kannt. 31, 1690. 

504 — KARABASCH EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Es gibt 
drei Personen als Autor des Tadschwīd-Buches Karabasch (Karabaş). Der erste 
von ihnen ist Alī Efendi aus der Silsila von Schaykh Schaʿbān al-Walī aus Kasta-
monu. Er verstarb im Jahre 1097/1685. Der zweite, Ahmad Efendi, befindet sich 
in seinem Mausoleum auf der Eyüp-Seite des Şah-Sultan-Mausoleums in der Def-
terdar-Straße. Ministerpräsident Adnan Menderes renovierte auch dieses Mau-
soleum bei der Instandsetzung der Moscheen und Mausoleen. Der dritte ist 
Abdurrahmān Karabasch Efendi. Er ließ die Karabaş-Moschee in Karagümrük 
errichten. Er verstarb im Jahre 940/1534 und liegt in seinem Mausoleum vor 
seinem Mihrāb. Neben dieser Moschee befand sich die Öküz-Mehmed-Pascha-
Moschee. Als während des Baus der Moschee der Ochse (türkisch: Öküz) des 
Karrens, der die Steine transportierte, sich verletzte, nahm der Pascha seinen 
Platz ein und zog den Karren, weshalb er von diesem Namen Ehre empfand. Er 
war der Großwesir von Sultan Ahmed I. Er verstarb 1029/1620 in Aleppo. 1655. 

505 — KARDARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ibn al-Bazzāz Muhammad 
ibn Muhammad al-Kardarī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Im Wörterbuch 
al-Mundschid wird er „al-Bizzāz“ genannt. Er hatte viele Gespräche mit Mulla 
al-Fanārī in Bursa. Er verstarb im Jahre 827/1424. Seine Fatwasammlung al-
Bazzāziyya wurde zusammen mit dem al-Fatāwā al-hindiyya in den Jahren 1310 
und 1393/1973 in Ägypten gedruckt. Sein Buch Manāqib al-imām Abī Hanīfa ist 
bekannt. 1464. 

506 — KARKHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ubaydullāh ibn Husayn 
Abul-Hasan ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 260 geboren 
und verstarb 340/952 in Bagdad. Seine Bücher al-Dschāmiʿ as-saghīr, al-Dschāmiʿ 
al-kabīr und al-Mukhtasar sind sehr wertvoll. Das al-Mukhtasar wurde von Qudūrī 
kommentiert. 137, 652, 884. 

507 — KARL: Unter den Königen von Frankreich, Deutschland, England, 
Schweden, Neapel, Sizilien, Navarra und Sardinien gibt es viele Karls. Die elf 
Karls in Frankreich sind die folgenden: 

Karl Martell lebte von 69/689 bis 124/741. Im Jahre 113/732 besiegte er die 
andalusischen Muslime bei Poitiers und wurde von Papst Gregor III. beglück-
wünscht. 

1) Karl I., er wird auch Karl der Große genannt. Er ist der Enkel von Karl 
Martell. Er lebte von 742 bis 814. Er wurde von den andalusischen Muslimen be-
siegt. Er nahm den größten Teil des heutigen Deutschland ein. Hārūn ar-Raschīd 
schickte ihm eine mit Wasser betriebene Schlaguhr und andere Geschenke. In 
Hasib Begs Buch Kozmoğrafya steht geschrieben, dass er der Erste war, der 
192/808 den Beginn der Jahre nach gregorianischem Kalender akzeptierte, und 
dass dies später von Konstantin in Kraft gesetzt wurde. 1596. 

2) Karl II. (823-877) war unfähig. Er verbrachte sein Leben im Kampf mit 
seinen Brüdern. 

– 1617 –



3) Karl III. (879-929) verbrachte sein Leben in innerstaatlichen Kriegen und 
starb im Krieg. 

4) Karl IV. (1294-1328) war der Sohn von Philipp dem Schönen. Der englische 
König Eduard II. war sein Schwager. Er beging Verrat an Eduard und ließ ihn 
töten. 

5) Karl V. (1368-1380) befreite Frankreich von der englischen Besatzung. 
6) Karl VI. (1368-1422), zu seiner Zeit nahm Heinrich V., König von England, 

Frankreich ein und erklärte sich zum König von Frankreich. 
7) Karl VII. (1403-1461) befreite Frankreich mit Hilfe eines Mädchens namens 

Jeanne d’Arc von der englischen Besatzung. 
8) Karl VIII. (1470-1498) nahm Neapel ein, doch es wurde wieder erobert. 
9) Karl IX. (1550-1574) wurde im Alter von zehn Jahren König. Seine Mutter 

Katharina regierte, und die Herrschaft der Frauen brachte Frankreich in Aufruhr. 
Es kam zu Kriegen zwischen Katholiken und Protestanten. Der König gab seine 
Schwester an Heinrich IV., den Prinzen von Navarra, der Protestant war, aber 
bei der Hochzeit (der Bartholomäusnacht) befahl er die Tötung der Protestanten 
in Frankreich. Er selbst schoss mit einem Gewehr aus dem Fenster seines Palastes. 
Er starb in Ausschweifung. 533, 773. 

10) Karl X. Philipp (1757-1836) war der Enkel von Ludwig XV. und der Bruder 
von Ludwig XVI. und Ludwig XVIII. Er floh während der Revolution von 
1203/1789 aus Frankreich. Im Jahre 1795 versuchte er, mit Hilfe der Briten nach 
Frankreich einzureisen, was ihm jedoch erst 1824 gelang. Im Jahr 1830 floh er er-
neut, indem er sich gegen die tyrannische Regierung auflehnte. 

Es gibt einen weiteren Karl V., der der fünfte der sieben Karls war, die rö-
misch-deutsche Herrscher waren. Er eroberte zwar ganz Europa, wurde aber 
932/1526 von den Osmanen besiegt. 1685. 

508 — KARL MARX: Er war ein deutscher Jude, der das Regime des Sozia-
lismus gründete. Er wurde im Jahre 1233/1818 geboren und starb 1300/1883. Der 
Sozialismus wurde als eine wirtschaftliche Methode begründet. In der Praxis ver-
wandelte er sich in eine Tyrannei und Diktatur und ebnete den Weg zum Kom-
munismus. Der Sozialismus sorgte nicht für die Ernährung der Arbeiter und 
Bauern. Er verhalf Scharlatanen, Referenten und akademischen Intellektuellen 
zu hohen Positionen und großzügigen Gehältern. Diese wiederum griffen die Re-
ligion, den Islam, die Familie und die Lebensquellen der Gesellschaften an, um 
die Zügel nicht aus der Hand gleiten zu lassen. Sie arbeiteten daran, die Men-
schenrechte zu vernichten. In Russland, dem ersten sozialistischen Staat, haben 
sie, um das eigene Volk und die ganze Welt zu täuschen und zu verängstigen, 
Fortschritte wie die Schwerindustrie und den Flug zum Mond vorgetäuscht. Das 
eigentliche Ziel der Wirtschaft, nämlich sozialer Wohlstand, wurde jedoch nicht 
erreicht. Das Sowjetregime verminderte die Tagesration des Volkes, um Menschen 
ins All schicken zu können. Er ließ die Menschen Aas essen. Vor Gagarin und 
Sputnik dachte das Volk, das nicht satt wurde, darüber nach, was sie essen und 
welche Strafe sie erleiden würden. Die Methode von Marx, der dem Individuum 
jedes Recht nehmen und alles in die Hände des Staatskapitalismus geben wollte, 
wurde in Russland durch Mittel aus dem Liberalismus ersetzt. Die sowjetischen 
Verwalter waren gezwungen, den Befehl zu geben, vom marxistischen Wirt-
schaftskurs zurückzukehren. Viele Fabriken begannen auf der Grundlage des 
Profits zu arbeiten, wie im liberalen System. Der Kommunismus, der seit 1917 in 
den riesigen Statuen von Marx, Engels und Lenin auf den Plätzen Moskaus ver-
göttert wurde, wird ausgelöscht und durch den Liberalismus ersetzt, der den Han-
delsbestimmungen der göttlichen wahren Religion nahe steht. Die Wahrheit 
kommt und die Falschheit verschwindet. 759, 760, 762, 1141, 1586, 1622. 

– 1618 –



509 — KĀSĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr ibn Masʿūd 
Alāʾuddīn asch-Schāschī wurde in Kasan (Kaschan) in Turkestan geboren und 
verstarb 587/1191 in Aleppo. Er kommentierte das Fiqh-Buch Tuhfat al-fuqahā 
seines Lehrers Alāʾuddīn Muhammad ibn Ahmad as-Samarqandī und nannte es 
Badāʾiʿ as-sanāʾiʿ fī tartīb asch-scharāʾiʿ. Dieses Buch wurde 1328/1910 in Ägypten 
gedruckt. Es besteht aus drei Bänden. Er war auch der Schwiegersohn seines 
Lehrers Samarqandī. 1238. 

510 — KĀTIB TSCHALABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mustafā ibn 
Abdullāh ist ein großer Historiker. Er ist unter dem Namen Hādschi Khalīfa be-
kannt. Er wurde 1017/1608 in Istanbul geboren und verstarb 1067/1656. Sein Grab 
befindet sich auf der rechten Seite der großen Straße, die von Vefa zur Mahmu-
diye-Brücke in Unkapanı hinunterführt. Seine Geschichtsbücher und sein Kaschf 
az-zunūn sind sehr wertvoll. Im Kaschf az-zunūn stellt er fast 10.000 islamische 
Bücher und deren Autoren vor. Es wurde in Ägypten, Istanbul und Deutschland 
gedruckt. Es wurde auch ins Lateinische übersetzt und gedruckt. Die arabische 
Version wird in Beirut vom Verlag „al-Maktab at-tidschārī“ verkauft. 31. 

511 — KAʿB, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der achte Vater des 
Gesandten Allahs, der Sohn von Luwayy und der Enkel von Ghālib. Er war der 
Erste, der die Quraisch freitags versammelte und eine Khutba hielt. Er pflegte 
zu sagen, dass ein Prophet aus seinen Nachkommen kommen würde, und befahl 
denen, die zu seiner Zeit leben würden, an ihn zu glauben. Seine Gedichte und 
Sprüche sind bekannt. 577, 1648, 1664. 

512 — KAʿB, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er gehört zu den edlen Ge-
fährten. 927. 

513 — KAʿB AL-AHBĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer der 
Gefährtennachfolger. Er kam zum Glauben, als er ein Jude aus dem Jemen war. 
Er war ein Thoragelehrter. Er verstarb im Jahre 32/652 in Homs. 1012. 

514 — KHADĪDSCHA AL-KUBRĀ, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie 
ist die Tochter von Khuwaylid ibn Asad ibn Abdil-Uzzā ibn Qusayy und ist die 
erste Ehefrau des Gesandten Allahs. Sie war sehr reich, gelehrt und verstandes-
begabt. Sie schenkte dem Gesandten Allahs ihr gesamtes Vermögen und diente 
ihm 25 Jahre lang sehr gut. Sie verstarb drei Jahre vor der Hidschra in Mekka im 
Alter von 65 Jahren. Sie war die erste freie Frau, die den Glauben annahm. Sie 
war die Mutter aller Töchter und zweier Söhne des Gesandten Allahs. 561, 563, 
574, 866, 1383, 1539, 1633, 1663, 1668, 1709, 1711, 1713. 

515 — KHĀDIMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Mustafā 
wurde in der Ortschaft Hadim in Konya geboren und verstarb dort im Jahre 
1176/1762. 394, 911, 923, 929, 1577. 

516 — KHĀDSCHAGĪ MUHAMMAD IMKANAGĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er wurde im Jahre 918 in der Ortschaft Imkana in Buchara geboren 
und verstarb dort 1008/1600. Er war ein Experte des Wissens über die Seele. Er 
erhielt spirituelle Erkenntnisse von seinem Vater, dem ehrwürdigen Darwīsch 
Muhammad, und zog viele Gottesfreunde auf. 1407, 1637. 

517 — KHĀDSCHAZĀDE, möge Allah sich seiner erbarmen: Muslihuddīn 
Mustafā ibn Yūsuf stammt aus Bursa. Er wurde der Lehrer von Fatih Sultan Meh-
med und Richter von Istanbul. Im Auftrag von Fatih analysierte er Ghazālīs 
Tahāfut al-falāsifa und Ibn Ruschds Widerlegung davon und schrieb ein wertvolles 
Buch, in welchem er kundtat, dass Ghazālī recht hatte. Er verstarb im Jahre 
893/1487. Er ist auf dem Emir-Sultan-Friedhof in Bursa begraben. 

518 — KHĀLID AL-BAGHDĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Großen der Sūfiyya aliyya und ein Experte der islamischen Wissen-
schaften. Seine Biografie steht im al-Madschd at-tālid und im Schams asch-

– 1619 –



schumūs geschrieben, und es steht im al-Hadāʾiq al-wardiyya, dass er in den Wis-
senschaften der Arithmetik, Geometrie und Astronomie und in Bezug auf den 
Quadranten (Rubʿ ad-dāʾira) geschickt war. Er bildete Hunderte von großen Ge-
lehrten aus. Er wurde 1192 in der Stadt Schahrazor nördlich von Bagdad geboren 
und verstarb 1242/1826 in Damaskus. Sein Totengebet wurde vom Großgelehrten 
Ibn Ābidīn verrichtet. Feinde der Ahlus-Sunna behaupten, dieser große Gelehrte 
sei kurdischer Herkunft gewesen. Diese Behauptung ist völlig falsch und ver-
leumderisch. Es ist durch Dokumente bewiesen, dass er ein Nachkomme des 
dritten Kalifen Uthmān, möge Allah mit ihm zufrieden sein, ist. Im Jahre 1224/1809 
brach er aus Bagdad auf und kam in einem Jahr nach Delhi. Er erlangte neun 
Monate lang spirituelle Erkenntnisse von Abdullāh ad-Dahlawī und kehrte 1226 
nach Bagdad zurück. In seinem Buch al-Iqd al-dschawharī schreibt er ausführlich 
über den freien Willen (al-Irāda al-dschuzʾiyya). Sein Buch Iʿtiqādnāma ist eine 
persische Erläuterung des Dschibrīl-Hadith. Die arabische Übersetzung wurde 
1981 in Istanbul unter dem Titel al-Īmān wal-islām veröffentlicht. Die türkische 
und deutsche Übersetzung und das arabische Duʿā-Buch Dschāliyat al-akdār 
wurden vom Hakikat-Verlag gedruckt. Sein persischer Diwan ist sehr wertvoll. 
5, 280, 671, 735, 836, 924, 1015, 1322, 1339, 1407, 1535, 1567, 1580, 1581, 1590, 
1602, 1613, 1636, 1671, 1687, 1688, 1689, 1701. 

519 — KHĀLID IBN AL-WALĪD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
der Sohn von Walīd ibn Mughīra ibn Abdullāh ibn Amr ibn Makhzūm. Abū 
Dschahl ibn Hischām und Walīd ibn Abd Schams sind die Söhne seiner Onkel. 
Er ist der Bruder von Walīd ibn al-Walīd. Nachdem sein Bruder Walīd in der 
Schlacht von Badr gefangen genommen und freigekauft worden war, nahm er 
infolge seiner Reise nach Mekka den Glauben an und wanderte nach Medina 
aus. Vor der Eroberung von Mekka kam Khālid auf Anraten seines Bruders 
Walīd zusammen mit Amr ibn al-Ās nach Medina und sie nahmen den Glauben 
an. In Uhud und Hudaybiyya war er in der feindliche Armee. Bei der Eroberung 
von Mekka war er an der Seite des Gesandten Allahs. In der Schlacht von Mūta 
besiegte er 100.000 Byzantiner mit 3.000 Mann und wurde mit dem Namen „Say-
fullāh“ (Schwert Allahs) geehrt. In der Schlacht von Yamāma und in den Kriegen 
gegen Iran und Byzanz war er stets siegreich. Er verstarb im Jahre 21 in Hums. 
1549, 1550, 1551, 1569, 1650, 1664, 1700, 1710. 

520 — KHALĪL (SCHAYKH), möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
mālikītischer Fiqh-Gelehter. Sein Vater heißt Ishāq. Er verstarb im Jahre 767. 
Sein Buch al-Mukhtasar ist bekannt. 669, 914, 1472. 

521 — KHALĪL IBN UTHMĀN: Er ist einer der Qurrā. Er verstarb im Jahre 
811/1408. 615. 

522 — KHĀN-I KHĀNĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Mirzā Azīz 
Abdurrahīm war einer der Staatsmänner von Akbar Schah und Salim Schah. Er 
war ein Dichter. Er verstarb 1036/1627, während er Gouverneur von Gujarat 
war. Sein großes Mausoleum in Delhi liegt in Trümmern. Er liebte den ehrwürdigen 
Imām ar-Rabbānī sehr. Khān-i aʿzam hingegen verstarb im Jahre 1033. 76, 138, 
1076, 1077, 1085, 1642. 

523 — KHĀRIDSCHA IBN ZAYD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
war einer der Gefährtennachfolger und einer der sieben Rechtsgelehrten (al-
Fuqahā as-sabʿa). Er verstarb im Jahre 99/717 in Medina. Sein Vater, Zayd ibn 
Thābit, war einer der großen Prophetengefährten. 94. 

524 — KHASSĀF, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Bakr Ahmad ibn 
Umar ist ein Fiqh-Gelehrter. Sein Buch Adab al-qādī ist bekannt. Er verstarb 
261/874 in Bagdad. 652. 

525 — KHATĪB AL-BAGHDĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Hāfiz 

– 1620 –



Ahmad ibn Alī ist ein Hadithgelehrter. Er hat viele wertvolle Bücher geschrieben. 
Er gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an. Er wurde 392/1002 in Bagdad ge-
boren und verstarb dort im Jahre 463/1071. Er hat zwar Imām Abū Hanīfa und 
Imām Ahmad verunglimpft, doch man gab ihm die gebührende Antwort. 579, 
688, 694. 

526 — KHAYĀLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Mūsā ist 
ein großer Gelehrter und stammt aus Iznik. Er reiste nach Ägypten. Er verstarb 
870/1465 in Bursa. Sein Superkommentar zum Scharh al-aqāʾid ist sehr wertvoll. 
1536, 1642. 

527 — KHAYRUDDĪN AR-RAMLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater heißt Ahmad. Er ist ein großer Gelehrter der hanafītischen Rechtsschule. 
Er wurde 993/1585 in Ramla geboren und verstarb dort im Jahre 1081/1670. Seine 
Fatwasammlung befindet sich in der Istanbuler Süleymaniyye-Bibliothek, Ab-
teilung „Yeni Cami“. Im Jahre 1300 wurde sie in Bulaq in Ägypten sehr schön 
gedruckt, und 1974 wurde eine Offset-Ausgabe in Beirut gedruckt. Sein Super-
kommentar zum Minah al-ghaffār mit dem Titel Lawāʾih al-anwār und sein Su-
perkommentar zum al-Aschbāh sind sehr wertvoll. Er war der Lehrer von 
Alāʾuddīn al-Haskafī, dem Autor des ad-Durr al-mukhtār. 580, 583, 586, 892, 
1191, 1265, 1448, 1665. 

528 — KHIDR, Friede sei mit ihm: Er ist ein Prophet oder ein Gottesfreund, 
der nach Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, lebte. Er war der Anführer der Armee von 
Dhul-Qarnayn. Er reiste mit Mūsā, Friede sei mit ihm. Er gehört nicht der Ge-
meinde (Umma) unseres Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, an. Doch 
seine Seele gab einigen Gottesfreunden spirituelle Erkenntnisse. Nach seinem 
Tod erscheint seine Seele in Menschengestalt und hilft den Einsamen. 703, 994, 
1071, 1072, 1539, 1564, 1580, 1706. 

529 — KILĀB, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Name ist Hakīm. Er 
ist der sechste Vater des Gesandten Allahs und der Sohn von Murra.  577, 1665. 

530 — KILĀʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sulaymān ibn Mūsā ist ein 
mālikītischer Hadithgelehrter. Er wurde 567/1172 in Granada geboren und erlitt 
634/1237 im Dschihad den Märtyrertod. Er war Imam und Richter und schrieb 
viele Bücher. Wer sein Buch Misbāh az-zulām fil-mustaghīthīn bi-khayr al-anām 
liest, wird gut verstehen, dass Ibn Taymiyya vom rechten Weg abgewichen ist, 
indem er durch verdorbene Gedanken getäuscht wurde. 669. 

531 — KILINC ALI PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
Oberbefehlshaber der Marine zur Zeit von Murad III. und seines Vaters. Im 
Jahre 988/1580 ließ er in Tophane eine Moschee in seinem Namen errichten. Er 
verstarb im Jahre 995 und liegt neben der Moschee begraben. Mahmud I. ließ 
1145/1732 neben dieser Moschee einen schönen Brunnen bauen. 

532 — KIRMĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ruknuddīn Abū Bakr 
Muhammad ibn Abdurraschīd ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er ist ein 
Nachkomme von Ishāq al-Kirmānī und ein Schüler von Abdurrahmān al-Kirmānī. 
Er verstarb im Jahre 565/1169. Sein Dschawāhir al-fatāwā ist bekannt. 668. 

533 — KISĀʾĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Hamza ist einer der 
sieben berühmten Koranbewahrer (Huffāz/Qurrā). Er verstarb im Jahre 189/805, 
als er sich mit Hārūn ar-Raschīd in der Stadt Rey aufhielt. Er war ein Gelehrter 
der Grammatik und Lexikografie. 615. 

534 — KONSTANTIN: Er wird auch Constantinus genannt. Er ist der erste 
byzantinische Kaiser. Er wurde 274 n. Chr. in der serbischen Stadt Nisch geboren, 
306 wurde er Kaiser und starb 337. Nach ihm wurde der zweite seiner drei Söhne, 
Constantius II., byzantinischer Kaiser und starb im Jahre 361. Es heißt zwar, 

– 1621 –



dass er die Hagia Sophia 360 erbauen ließ, doch in Wirklichkeit ließ er das, was 
sein Vater gebaut hatte, ausweiten. Konstantin der Große eroberte Gallien, d. h. 
Frankreich, England, Italien, den Norden Afrikas und Griechenland. Er hat seine 
Fahne mit einem Kreuz versehen. Im Jahre 325 versammelte er 318 Geistliche in 
Nizäa und ließ eine neue Bibel schreiben. In diese neue Bibel ließ er den Glauben 
an die Dreifaltigkeit einfügen, der nachträglich in die Religion von Īsā, Friede 
sei mit ihm, eingeführt und von Platon hervorgebracht worden war. Er ließ Arius 
exkommunizieren, weil er gesagt hatte, dass es in dieser Religion keine Dreifal-
tigkeit gibt und dass Gott Einer ist. Er verbot das Evangelium des Barnabas, das 
wahr war. Er erklärte die Weihnachtsnacht zu einem Feiertag. Im Jahre 330 ver-
größerte er die Stadt Byzanz und nannte sie Konstantinopel. Später wurden auch 
die Namen Istanbul, Istambol, Islambol und Darsaʿādat vergeben. Er umgab die 
Stadt Konstantinopel mit einer großen Mauer. Sie wurde von den späteren Kaisern 
instand gesetzt. Sie hat sieben Tore auf der Landseite und neun Tore auf der 
Meeresseite. Die Yedikule-Gefängnisse wurden zusammen mit der Stadtmauer 
gebaut. Diese Gefängnisse, in denen Tausende von Christen jahrhundertelang 
unterdrückt und gefoltert worden waren, wurden von Sultan Fatih geschlossen. 
Während der Herrschaft keines einzigen Sultans wurden sie genutzt. Der 16. os-
manische Sultan, Osman II. ibn Ahmed I., wurde im Jahre 1031/1622 im Alter 
von 18 Jahren in diesem Gefängnis getötet. Der Großwesir Dawud Pascha aus 
Bosnien, der ihn tötete, wurde ein Jahr später ebenfalls in diesem Gefängnis 
getötet und in der Murad-Pascha-Moschee in Aksaray begraben. 60, 75, 773, 
1511, 1565, 1570, 1574, 1575, 1588, 1617. 

535 — KOPERNIKUS: Er ist ein polnischer Astronom. Er wurde 877/1473 
in Preußen geboren und starb 949/1543. Er war Domherr in Frauenburg. Da er 
bewies, dass sich die Erde und andere Planeten um die Sonne drehen, indem er 
dies aus islamischen Büchern las, nannten sie es die kopernikanische Methode. 
Er konnte sie lange Zeit nicht zum Ausdruck bringen, weil er befürchtete, sie 
könnte Missfallen ernten. Er schrieb sie erst gegen Ende seines Lebens. 38, 1519. 

536 — LAMARCK: Er war ein französischer Arzt. Er wurde 1157/1744 geboren 
und starb 1244/1829. Er war der Erste, der schrieb, dass sich Lebewesen von 
einem primitiven Zustand hin zu einem perfekten Zustand verändern würden. 
781. 

537 — LĀMIʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde in Bursa geboren 
und verstarb dort im Jahre 938. Siehe das Vorwort des Buches Beweise für das 
Prophetentum. 1645. 

538 — LAQĀNĪ: Siehe unter der Nummer 79 den Namen Abū Bakr ibn Alī. 
Muhammad Nāsir al-Laqānī al-Mālikī verstarb im Jahre 958/1551. 1550. 

539 — LAUE: Er war ein deutscher Physiker und wurde im Jahre 1296/1879 
geboren. Er entdeckte die Röntgenstrahleninterferenz und erhielt 1914 den No-
belpreis für Physik. 795. 

540 — LAVOISIER: Er war ein französischer Chemiker und wurde im Jahre 
1156/1743 geboren. Er wurde 1209/1794 von republikanischen Revolutionären 
durch die Guillotine enthauptet. Er sagte ausgehend von Experimenten, dass in 
chemischen Reaktionen die Materie nicht verschwindet und nicht erschaffen 
wird, die Menschen nichts vernichten und keine Schöpfer sind. 780, 1092, 1404. 

541 — LEMOINE und GERARD: Sie sind französische Ärzte und schrieben 
gemeinsamen das Medizinbuch Formulaire Consultations médicales et Chirur-
gicales. 943. 

542 — LENIN: Wladimir Lenin ist der Gründer der Kommunistischen Partei, 
der einzigen politischen Partei in Russland. Er war der Erste, der die sozialistischen 
Ideen von Karl Marx umsetzte. Er wurde 1286/1870 geboren und starb 1342/1924. 

– 1622 –



Er war ein russischer Tatare. Er bereitete die Klassenkämpfe in Russland seit 
1900 vor. 1917, als die deutschen Armeen in Russland einmarschierten, riefen er 
und Stalin die bolschewistische Revolution ins Leben. Er baute die kommunistische 
Verwaltung auf und vergoss bis zu seinem Tod Blut. Lenin zufolge ist das erste 
Mittel, das für den Erfolg des Kommunismus eingesetzt werden muss, zu lügen 
und zu betrügen. Er sagte, je mehr man lügt, desto erfolgreicher wird man sein. 
Er war ein großer Lügner und er war auch sehr grausam und blutdürstig. Während 
seiner siebenjährigen Herrschaft tötete er 32 Millionen Menschen. Am 2. Dezember 
1917 sagte er in Zusammenarbeit mit Stalin zu den Muslimen in Russland: „O 
ihr Muslime, deren Religion von den Zaren und Unterdrückern verunglimpft 
wurde! Wir erklären, dass eure Religion und eure kulturellen Einrichtungen frei 
sind.“ Er nahm auch die Religions- und Gewissensfreiheit in die Verfassung auf. 
In ihren Büchern heißt es jedoch: „Wir werden gegen die Religion kämpfen. Die 
Vernichtung der Religionen ist das ABC des gesamten Materialismus und folglich 
auch des Marxismus.“ Er gründete die Vereinigung der Atheisten (Verband der 
Gottlosen). Die Feindschaft gegen die Religion, die Leninismus genannt wird, 
beruht auf dem Prinzip, sie zuerst mit Lügen und geschmückten Worten zu 
täuschen und sie dann mit Grausamkeit und Folter zu vernichten. 759, 760, 762, 
1618, 1684. 

543 — LOTHAR MEYER: Er war ein deutscher Chemiker. Er wurde 1245/1830 
geboren und starb 1312/1895. Er gehört zu denjenigen, die das Periodensystem 
der Elemente erfanden. 794. 

544 — LUDWIG: Ludwig VII., König von Frankreich, war der Sohn von Lud-
wig VI., dem Dicken. Er wurde 514/1120 geboren und starb 576/1180. Als er die 
Stadt Vitry einnahm, setzte er die Kirche in Brand. Er verbrannte darin 1300 
Menschen. Er bereute dies und tötete im Gegenzug seine eigenen Soldaten. 

545 — LUKAS: Er war ein Geistlicher aus Antiochia. Er sah Īsā, Friede sei 
mit ihm, nicht. Nachdem Īsā, Friede sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben 
wurde, wurde er von Paulus, einem jüdischen Konvertiten, in das Urchristentum 
aufgenommen. Er wurde mit dem giftigen Gedankengut von Paulus infiziert und 
schrieb das Evangelium, das unter den heute vorhandenen am meisten falsch ist. 
1570. 

546 — LUQMĀN AL-HAKĪM, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
Prophet oder ein Gottesfreund. Er lebte in der Zeit von Dāwud, Friede sei mit 
ihm, und war in der omanischen Seite Arabiens. Seine moralischen Sprüche sind 
wohlbekannt. 140, 703, 1068, 1136. 

547 — LŪT, Friede sei mit ihm: Er ist ein Prophet und der Sohn des Bruders 
von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm. Er wurde zum Propheten der Bevölkerung der 
Stadt Sodom neben dem Toten Meer. Er verbot ihnen, ihre hässlichen Taten zu 
begehen. Doch selbst seine Frau hörte nicht auf ihn. Er selbst verließ die Stadt. 
Die Stadt versank im Boden. Im Alter von 80 Jahren verstarb er im Hedschas. 
Im Buch Genesis des Alten Testaments des Buches, das die Juden und Christen 
Heilige Schrift (Bibel) nennen und in allen Ländern zu verbreiten versuchen, 
heißt es ab Vers 30 des 19. Kapitels wie folgt: „Lot zog von Zoar hinauf und ließ 
sich mit seinen beiden Töchtern im Gebirge nieder. [...] Eines Tages sagte die 
Ältere zur Jüngeren: Unser Vater wird alt und einen Mann, der mit uns verkehrt, 
wie es in aller Welt üblich ist, gibt es nicht. Komm, geben wir unserem Vater 
Wein zu trinken und legen wir uns zu ihm, damit wir durch unseren Vater Nach-
kommen erhalten. Sie gaben also ihrem Vater in jener Nacht Wein zu trinken; 
dann kam die Ältere und legte sich zu ihrem Vater. Er merkte nicht, wie sie sich 
hinlegte und wie sie aufstand. [...] Sie gaben ihrem Vater also auch in jener Nacht 
Wein zu trinken; dann machte sich die Jüngere auf und legte sich zu ihm. Er 

– 1623 –



merkte nicht, wie sie sich hinlegte und wie sie aufstand. Beide Töchter Lots 
wurden von ihrem Vater schwanger. Die Ältere gebar einen Sohn und gab ihm 
den Namen Moab. Er gilt als Stammvater der Moabiter bis heute. Auch die 
Jüngere gebar einen Sohn und gab ihm den Namen Ben-Ammi. Er gilt als Stamm-
vater der Ammoniter bis heute.“ Dieser Abschnitt der Bibel ist eine offenkundige 
Geschichte der Unzucht. Heute würde dies in der ganzen Welt als Pornographie 
eingestuft und seine Veröffentlichung verboten werden. Es gibt noch viele weitere 
solcher unmoralischen Geschichten in der Bibel. Islamische Gelehrte haben sie 
ausfindig gemacht und erklärt und damit bewiesen, dass die Bücher, die heute 
Thora und Bibel genannt werden, nicht das Wort Allahs sind, sondern später 
von Menschen durch Änderungen und Ergänzungen fabriziert wurden. Die 
Namen einiger dieser wertvollen islamischen Bücher sind am Ende von Kapitel 
93 des ersten Abschnitts aufgeführt. Unter diesen ist das Tuhfat al-arīb auf 
Arabisch und das Mīzān al-mawāzīn auf Persisch und sie wurden vom Hakikat-
Verlag in Istanbul veröffentlicht. 206, 703, 925, 926, 1609. 

548 — LUTFULLĀH EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Lutfullāh 
ibn Abdullāh stammt aus Kastamonu und ist unter dem Namen Lātifī bekannt. 
Er verstarb im Jahre 990/1582. Sein Buch Tadhkirat asch-schuʿarā wurde gedruckt. 
1655. 

549 — LUTHER MARTIN: Er war ein deutscher Priester und gründete den 
Protestantismus. Er wurde im Jahre 888/1483 geboren und starb 953/1546. Er 
zerstritt sich mit Papst Leo X. in Italien und wurde exkommuniziert. Er erklärte 
931/1524 in Nürnberg den Protestantismus. Er hat viele Bücher geschrieben und 
hat hässliche Angriffe gegen den Islam. Katholiken und Protestanten sind einander 
feindlich gesinnt. 60. 

550 — MAHDĪ, möge die Barmherzigkeit Allahs mit ihm sein: Der ehrwürdige 
Mahdī wird in der Endzeit auf die Welt kommen. Sein Name ist Muhammad und 
der Name seines Vaters ist Abdullāh. Er wird ein Nachkomme des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, sein. Er wird Īsā, Friede sei mit ihm, treffen, die 
Rechtsschulen abschaffen, nur seine Rechtsschule wird übrig bleiben, er wird 
überall die Herrschaft übernehmen, es wird überall Gerechtigkeit herrschen, die 
Siebenschläfer (Ashāb al-kahf) werden aufwachen und aus der Höhle heraus-
kommen und zu Mahdīs Soldaten werden. Einige naive Menschen bezeichnen 
diejenigen, die sie für großartige Persönlichkeiten halten, als Mahdī. Die Zeichen 
des Mahdī wurden vom Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, überliefert. Im 
Buch al-Qawl al-mukhtasar fī alāmāt al-Mahdī al-muntazar von Ibn Hadschar 
al-Makkī und im Buch Dschuzʾ min al-ahādīth wal-āthār al-wārida fī haqq al-
Mahdī von Suyūtī stehen etwa 200 dieser Zeichen. Im zweiten Band auf Seite 
297 des Buches al-Futūhāt al-islāmiyya steht geschrieben: „Der erwartete Mahdī 
wird ein Nachkomme der ehrwürdigen Fātima sein. Er wird in Mekka erscheinen. 
Zu dieser Zeit werden die Muslime ohne einen Kalifen sein. Er wird mit Zwang 
zum Kalifen gemacht werden, obwohl er es nicht will. Der Zeitpunkt seines Er-
scheinens, sein Alter und seine Lebensspanne sind nicht sicher bekannt.“ Daraus 
geht hervor, dass es zum Zeitpunkt des Erscheinens des Mahdī keinen Kalifen 
auf der Erde geben wird und dass diejenigen, die kundtun, sie seien Mahdī, nicht 
Mahdī sind. Der ehrwürdige Imām ar-Rabbānī schreibt im 255. Brief des ersten 
Bandes, dass Mahdī die irregegangenen Pseudogelehrten in Medina töten wird. 
88, 89, 587, 706, 710, 1336, 1614. 

551 — MAHMUD II., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 95. der is-
lamischen Kalifen und der 30. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn von 
Sultan Abdülhamid I. und der Vater von Sultan Abdülmecid. Er wurde 1199/1785 
geboren und verstarb 1255/1839. Im Jahre 1223/1808 wurde er Kalif. Er schaffte 

– 1624 –



den Korps der Janitscharen ab, vertrieb die Wahhabiten aus dem Hedschas und 
gründete die Schulen „Harbiyye“ und „Tibbiyye-i mülkiyye“. Im Jahre 1241/1826 
ließ er die Nusretiye-Moschee in Tophane bauen, 1244/1828 in Bayezid im Garten 
des Alten Palastes einen Feuerturm errichten und 1253/1837 die Mahmudiyye-
Brücke zwischen Unkapanı und Azapkapı bauen. Im Jahre 1247/1831 wurde die 
erste Zeitung in Istanbul veröffentlicht. Die erste Zeitung der Welt wurde 
1051/1641 veröffentlicht. 1253/1837 gründete er das Finanzministerium und 
richtete 1254/1838 eine Quarantäne ein. Er ließ die Hidayet-Moschee in Bahçekapı, 
1232/1816 die Adliye-Moschee neben der Şemsi-paşa-Moschee in Üsküdar, die 
mit Ölfarbe bemalten Holzpaläste Beylerbeyi und Çırağan errichten. 1235/1819 
ließ er das Mausoleum des ehrwürdigen Khālid restaurieren. Das auf dem Tuch 
des Sarkophags Geschriebene ist seine eigene Handschrift. Im Jahre 1241/1825 
schloss er die Hurūfī-Ordenshäuser. 1235/1819 ließ er das Gebäude des Galata-
saray-Gymnasiums in Beyoğlu errichten. Dieses Gebäude wurde 1250/1834 zu 
einer medizinischen Schule, die jedoch 1266/1850 niederbrannte. 1243/1827 ließ 
er die Tibbiyye-i şahane bauen. Er ließ die Tevfikiye-Moschee an der Küste von 
Arnavutköy errichten. An verschiedenen Orten wurden Brunnen gebaut. Die 
Qādirī-Moschee und das Qādirī-Ordenshaus in Tophane wurden von Tosyalı 
Ismail Rumi errichtet, der 1053/1644 verstarb. Sultan Mahmud II. ließ sie 1239/1823 
wieder aufbauen. Sein Mausoleum befindet sich in Çemberlitaş. 673, 728, 772, 
1537, 1542, 1543, 1545, 1546, 1549, 1610, 1616, 1683, 1686, 1699. 

552 — MAHMŪD AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Burhānuddīn Mahmūd ibn Tādschuddīn Ahmad ibn Abdulʿazīz al-Bukhārī ist 
ein hanafītischer Gelehrter. Er wurde im Jahre 551/1156 geboren und verstarb 
616/1219 als Märtyrer. Seine Bücher at-Tadschrīd, al-Muhīt al-burhānī, Dhakhīrat 
al-fatāwā, al-Fatāwā al-burhāniyya und al-Wāqiʿāt sind bekannt. 900. 

553 — MAHMŪD AL-INDSCHIRFAGHNAWĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er ist ein vollkommenes Individuum der großen islamischen Gelehrten. 
Er wurde im Dorf Faghna in Buchara geboren und ließ sich im Bezirk Akbanī 
(Kagat) nieder. Er lebte von der Architektur. In den Büchern as-Sabaʿ al-asrār 
und Tādsch al-asfiyā steht geschrieben, dass er im Jahre 715/1315 verstarb. 1040, 
1407, 1566. 

554 — MAHMŪD AL-KIRMĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Tādsch 
al-Qurrā Mahmūd ibn Hamza al-Kirmānī verstarb im Jahre 500/1106. 615. 

555 — MAHMŪD AL-KURDĪ ASCH-SCHAYKHĀNĪ, möge Allah sich sei-
ner erbarmen: Im Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā steht geschrieben: „Mahmūd al-
Kurdī ließ sich in Medina nieder. Abdulghanī an-Nablusī berichtet: ,Im Jahre 
1205/1790 sah ich Mahmūd al-Kurdī in Medina. Er nahm mich in sein Haus mit. 
Er sagte, dass er den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, viele Male im Wach-
zustand gesehen habe. Ich erkannte an seinen wertvollen Worten und seinem 
schönen Zustand, dass er die Wahrheit sagte.‘ Ich habe in meinem Buch Saʿādat 
ad-dārayn ausführlich berichtet, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
im Schlaf und im Wachzustand gesehen wurde und wer ihn gesehen hat.“ 1469. 

556 — MAHMŪD ATH-THĀMINĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
erlangte in der Gesellschaft von Alī as-Sabtī die Vollkommenheit. Alī as-Sabtīs 
schriftliche Autorisation wurde von Mahmūd Sāhib vorbereitet, von Mawlāna 
Khālid bestätigt und ihm von Abdullāh al-Makkī übermittelt. Mahmūd ath-
Thāminī ist ein Sayyid. Er wurde im Dorf Hun in der Ortschaft Palu geboren 
und verstarb 1313/1895 in Palu. Sein Grab befindet sich am Murad-Fluss. Er war 
ein Experte der schāfiʿītischen Rechtsschule und des Tasawwuf. Er war ein 
Gotteskenner (Ārif). Er diente Alī as-Sabtī 13 Jahre lang. Er pflegte Tabak zu 
rauchen. Als ihm jemand in seinem Herzen widersprach, sagte er: „Statt an unsere 

– 1625 –



Pfeife zu denken, gedenke Allahs, des Erhabenen. Denk an nichts anderes!“ Er 
erzog etwa 20 Gotteskenner. Unter ihnen sind Uthmān Badruddīn Efendi aus 
Harput, Hādschi Yūsuf Efendi und sein Sohn Muhammad Efendi aus Kiğı, das 
damals ein Bezirk von Erzurum war, und Muhammad Nūruddīn Efendi, der 
Mufti von Kiğı, bekannt. Nūruddīn Efendi verstarb 1964 in Antalya. Alī as-Sabtī 
verstarb 1287/1870 in Palu. Sein Grab befindet sich auf einem Hügel neben seiner 
Moschee. Sein Enkel Saʿīd Efendi verstarb 1926 in Diyarbakır. 924, 1698. 

557 — MAHMUD GHAZNAWI, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Vater Sebüktigin war ein Sklave des Chorasan-Gouverneurs des Samanidenstaates 
in Buchara, und als der Gouverneur starb, wurde er an seiner Stelle Gouverneur. 
Sultan Mahmud wurde im Jahre 357/967 geboren. Er wurde Gouverneur von 
Chorasan. Als sein Vater starb, gründete er 387/997 eine Regierung. Er nahm 
Turkestan, einen Teil des Irak, Lahore und Delhi ein. Er verwandelte viele 
Kirchen in Moscheen. Er schenkte die Schätze der Hindus nach Mekka und Me-
dina. Er verbot die unmenschlichen Bräuche der Brahmanen, wie das Verbrennen 
von Frauen bei lebendigem Leib zusammen mit den Leichen ihrer Männer und 
das Werfen der Toten in den Fluss. Er liebte die Gelehrten und Dichter. Er ließ 
viele Bücher schreiben. Das Schāhnāme von Firdawsī ist eines von ihnen. Er 
bildete Gelehrte der Ahlus-Sunna aus. Er verstarb 421/1030 in Ghazni. Der von 
ihm gegründete Staat hielt bis 543/1148 an. 1524. 

558 — MAHMŪD HUDĀYĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Azīz Mahmūd 
Hudāyī Efendi ist einer der Dschalwatiyya-Schaykhs und stammt aus Koçhisar. 
In Bursa erhielt er spirituelle Erkenntnisse vom ehrwürdigen Muhammad Uftāda, 
einem der Khalīfas von Hādschi Bayrām al-Walī. Im Jahre 1007 baute er eine 
Moschee und ein Ordenshaus in Üsküdar. Als Sultan Murad IV. den Thron 
bestieg, legte Hudāyī Efendi sein Schwert in Eyüp an. Er verstarb im Jahre 
1038/1628. Er liegt im Mausoleum neben seinem Ordenshaus begraben. Uftāda 
Efendi verstarb 989/1581 in Bursa. 1585, 1704. 

559 — MAHMŪD IBN MUHAMMAD AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Abul-Mahāmid Mahmūd ibn Muhammad ibn Dāwud al-Bukhārī 
ist einer der Fiqh-Gelehrten. Er verstarb 671/1272 in Buchara. Sein Buch Haqāʾiq 
al-manzūma ist bekannt. Dieses Buch ist ein Kommentar zum al-Manzūma an-
Nasafiyya und umfasst zwei Bände. Es ist ein Fiqh-Buch. 

560 — MAHMŪD IBN SADR ASCH-SCHARĪʿA, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Siehe unter der Nummer 258 den Namen Burhān asch-scharīʿa. 

561 — MAHMUD NURUDDIN ZENGI: Mahmud Nuruddin Zengi war 
Sultan von Aleppo. Er verstarb im Jahre 569/1173. Salāhuddīn al-Ayyūbī war 
einer seiner Kommandanten. Er gründete in Damaskus das Ayyubidenreich und 
verstarb im Jahre 589/1193. 1604, 1611. 

562 — MAHMUD PASCHA: Während der Herrschaft von Fatih Sultan Meh-
med war er zweimal Großwesir. Er hatte eine Moschee und einen Hamam in 
Nuruosmaniye und einen Basar am Hang. Auch in Sofia hatte er eine große Mo-
schee. Er verstarb im Jahre 878/1473. 

563 — MAHPEYKER SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die 
Ehefrau von Sultan Ahmed und die Mutter von Sultan Murad IV. und Sultan 
Ibrahim. Sie wird auch „Kösem Sultan“ genannt. Sie wurde im Jahre 1000/1592 
geboren und 1061/1651 getötet. Sie war eine Sultanin, die für ihre Schönheit, In-
telligenz und Klugheit sowie für ihre Wohltätigkeit und guten Taten bekannt 
war. Sie legte den Grundstein für die Neue Moschee. Sie ließ die „Valide-me-
dresesi-Moschee“ in Çarşamba und 1050/1640 die Çinili-Moschee in Üsküdar er-
richten. Das große Valide-Gasthaus im Çakmakcılar-Hang und die darin liegende 
Gebetsstätte sind ebenfalls ihr Werk. Sie besaß in Rumelien Stiftungen und 

– 1626 –



Wohltätigkeiten im Wert von Millionen. Sie erwies 30 Jahre lang Dienste in der 
Verwaltung des Reiches. Sie wurde im Palast von Aufständischen und Banditen 
getötet und liegt im Mausoleum von Sultan Ahmed begraben. Die Tochter von 
Sultan Murad IV., Safiyye Sultan, befindet sich ebenfalls in diesem Mausoleum. 
Ihre Wohltätigkeit, ihre guten Taten und ihre Verdienste für das Volk sind im 
Naʿīmā Tārihi ausführlich beschrieben. Im Jahre 1033/1623 ließ sie die Anadolu-
Kavağı-Moschee errichten. Diese Moschee ist heute ein Kasino. Die Burgen der 
beiden Kavağıs wurden ebenfalls 1033/1623 erbaut. 1562, 1609, 1647, 1693. 

564— MAKEDONIOS: Er war ein Bischof und pflegte zu sagen, dass Jesus, 
Friede sei mit ihm, nicht angebetet werden darf und er ein Geschöpf ist. Er wurde 
auf dem zweiten Konzil in Konstantinopel im Jahre 381 n. Chr. exkommuniziert. 

565 — MAKHDŪM-I DSCHIHĀNIYĀN: Siehe auch unter der Nummer 760 
den Namen Qutb az-zamān. 

566 — MĀLIK: Er ist der 12. Vater des Gesandten Allahs und der Sohn von 
Nadr. Nadr bedeutet Gold. Der Name von Nadr ist Qays. Nadr ist der Sohn von 
Kināna. 577, 1590. 

567 — MĀLIK IBN ANAS, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdullāh 
Mālik ibn Anas ibn Mālik ibn Abī Āmir ibn Umayr at-Taymī al-Asbahī al-
Humayrī ist der Begründer der mālikītischen Rechtsschule, einer der vier großen 
Rechtsschulen der Ahlus-Sunna wal-Dschamāʿa, der das Paradies verheißen 
wurde. Im Vorwort des Ibn Ābidīn steht geschrieben, dass er im Jahre 90 in 
Medina geboren wurde und dort im Jahre 179/795 verstarb. Um einen Hadith zu 
lesen, pflegte er die Gebetswaschung zu vollziehen und mit Anstand niederzuknien. 
In Medina stieg er nicht auf ein Tier. Weil er eine unrechtmäßige Fatwa nicht 
erteilt hat, wurden ihm 70 Peitschenhiebe versetzt. Da es nach seiner Rechtsschule 
für die Kranken und Älteren, deren Gebetswaschung häufig ungültig wird, und 
bezüglich der Reinigung materieller Unreinheiten eine große Erleichterung gibt, 
verrichten die Muslime der anderen drei Rechtsschulen durch Befolgung der 
mālikītischen Rechtsschule ihre gottesdienstlichen Handlungen mit Leichtigkeit. 
Sein Hadithbuch al-Muwattaʾ ist sehr wertvoll. 70, 71, 180, 193, 236, 258, 373, 
431, 622, 679, 680, 682, 831, 1128, 1279, 1463, 1539, 1566, 1569, 1676, 1709. 

568 — MĀLIK IBN DĪNĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war ein 
Gelehrter und Gottesfreund. Er verstarb im Jahre 131/748 in Basra. 1001. 

569 — MALIK-SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Dschalāluddīn 
ist der dritte der seldschukischen Sultane und der Sohn von Alparslan. Er wurde 
im Jahre 447/1054 geboren und verstarb 485/1091 in Bagdad durch Vergiftung. 
Er wurde in Isfahan beigesetzt. Als sein Vater den Märtyrertod erlitt, wurde er 
465/1072 mit Hilfe des Wesirs Nizām al-Mulk Sultan. Er eroberte Transoxanien, 
Syrien, Ägypten und den Großteil Anatoliens. Er unterstellte den Kalifen der 
Abbasiden seinem Kommando. Er vollbrachte viele Wohltaten. Im Jahre 471 
n. H. ließ er einen Sonnenkalender anfertigen. Dieser wird Taqwīm-i Dschalālī 
genannt. 647, 1553, 1611, 1657. 

— MANASTIRLI ISMAIL HAKKI: Es wird fälschlicherweise angenommen, 
er sei ein Gelehrter der Ahlus-Sunna, dabei war er in Wirklichkeit ein heimtü-
ckischer Freimaurer. 

570 — MARCONI: Er ist ein italienischer Physiker. Er wurde im Jahre 1874 
geboren und starb 1355/1937. Er ist einer derjenigen, die dem drahtlosen Telegrafen 
die endgültige Form gaben. Im Jahre 1909 erhielt er den Nobelpreis. 

571 — MARGHINĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 260 den Namen Burhānuddīn al-Marghinānī. 

572 — MARKIAN: Er ist einer der Kaiser des Oströmischen Reiches. Er 

– 1627 –



wird auch Marcianus genannt. Er wurde 391 n. Chr. geboren. Als Soldat stieg er 
auf und wurde Senator. Als Theodosius II. im Jahr 450 starb, wurde seine Schwester 
Pulcheria an seiner Stelle Kaiserin. Markian heiratete sie. Als diese Frau starb, 
wurde er Kaiser. Er war mutig. Er reagierte auf die Drohungen Attilas und schlug 
sie zurück. Die Griechen begehen für ihn und seine Frau einen Gedenktag am 
17. Februar. [Dieser Name steht im Buch Der Weg der Ahlus-Sunna.] 

573 — MARKUS: Markus schrieb eines der vier Evangelien. Er wurde Christ, 
nachdem Jesus, Friede sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben worden war. 
Er schrieb in Rom auf Griechisch auf, was er von Petrus gehört hatte, und dieses 
Geschriebene wurde Evangelium genannt. Er wurde im Jahre 68 n. Chr. verhaftet 
und getötet, während er in Ägypten einen Ritus abhielt. Der berühmte Marko 
Pascha war von 1874 bis 1891 Aufseher der Medizinischen Fakultät in Istanbul. 
Der Ausspruch „Derdini Marko Paşaya anlat“ („erzähl deine Sorgen Marko Pa-
scha“) ist bekannt. 1570. 

574 — MARWĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater ist Hakam 
ibn Abil-Ās ibn Umayya ibn Abd Schams ibn Abd Manāf. Sie nahmen bei der 
Eroberung von Mekka den Glauben an. Er war der vierte Kalif der Umayyaden. 
Er wurde im zweiten Jahr der Hidschra geboren und im Jahre 65/683 erdrosselt. 
Sein Nachfolger war sein ältester Sohn Abdulmalik. Er war der Sohn des vater-
seitigen Onkels des ehrwürdigen Uthmān ibn Affān, sein Schwiegersohn und 
oberster Schreiber. Als er noch ein Kind war, wurde sein Vater nach Ta’if verbannt 
und er wurde dorthin gebracht. Er wurde der Gesellschaft beraubt. Als der ehr-
würdige Uthmān Kalif wurde, begnadigte er seinen Vater. Er kam mit seinem 
Vater nach Medina und wurde ein Schreiber (Sekretär) des Kalifen. In der Ka-
melschlacht hat er versehentlich den ehrwürdigen Talha getötet. Zur Zeit des 
ehrwürdigen Muʿāwiya war er Gouverneur von Medina und wurde im Jahre 48 
entlassen. 

 Als Muʿāwiya II. sich im Jahre 64 vom Kalifat zurückzog, kämpfte er mit 
Abdullāh ibn az-Zubayr und wurde Kalif. Er war grausam. Sein Bruder Abdur-
rahmān ibn al-Hakam und sein zweiter Sohn Abdulʿazīz ibn Marwān waren 
gerecht und rechtschaffen. 1695, 1710. 

575 — MARWĀN IBN MUHAMMAD: Er ist der Enkel von Marwān ibn al-
Hakam. Er war der 14. und letzte Kalif der Umayyaden. Er wurde im Jahre 72 
geboren und im Jahre 127 Kalif. Im Jahre 132/750 wurde er von den Abbasiden 
in Ägypten gefangen und getötet. 647, 1704. 

576 — MARYAM, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die Mutter von 
Īsā, Friede sei mit ihm. Sie war die Tochter von Imrān, einem Nachkommen von 
Dāwud, Friede sei mit ihm, und von Hunna. Als ihre Mutter starb, wuchs sie in 
Jerusalem bei ihrer mutterseitigen Tante Īsā auf, die die Frau von Zakariyyā, 
Friede sei mit ihm, dem Imam des Bayt al-muqaddas, war. Als sie 15 Jahre alt 
war, wurde sie mit dem Sohn ihres vaterseitigen Onkels, Yūsuf an-Naddschār, 
verlobt, aber sie heiratete ihn nicht. Allah, der Erhabene, schenkte ihr Īsā, Friede 
sei mit ihm, ohne Vater. Īsā, Friede sei mit ihm, wurde in Bethlehem geboren. 
Der Gouverneur des römischen Kaisers in Syrien wollte beide töten, weil er 
dachte, sie hätten Unzucht begangen. Yūsuf an-Naddschār brachte sie nach Ägyp-
ten. Dort blieben sie zwölf Jahre lang. Dann kamen sie nach Jerusalem und ließen 
sich in der Stadt Nazareth nieder. Sie verstarb im Alter von 59 Jahren, sechs 
Jahre nachdem Īsā, Friede sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben wurde. 
Sie liegt in Jerusalem. Die Juden verunglimpfen die ehrwürdige Maryam. Die 
Christen wiederum nennen sie teils die Mutter Gottes und einige von ihnen 
nennen sie die Frau Gottes. 497, 656, 703, 737,  1570, 1598, 1614, 1703, 1708. 

577 — MARʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Marʿī ibn Yūsuf al-Muqaddisī 

– 1628 –



ist einer der hanbalītischen Fiqh-Gelehrten. Er verstarb im Jahre 1033/1623. Er 
schrieb viele Bücher. Seine Bücher Tahqīq al-burhān fī schaʾn ad-dukhān und al-
Kawākib ad-durriyya fī manāqib al-imām Ibn Taymiyya sind bekannt. 915, 924. 

578 — MASLAMA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Sohn von 
Abdulmalik ibn Marwān. Er verstarb im Jahre 122/740 in Damaskus. In diesem 
Jahr starben auch Sayyid Ghāzī und Muhammad Battāl Ghāzī. Er kämpfte als 
Oberbefehlshaber in vielen Kriegen. Im Jahre 86/704 eroberte er Erzurum und 
Trabzon. Der sechste der Umayyadenkalifen schlug auf Befehl seines Bruders 
Walīd ibn Abdulmalik im Jahre 96/714 mit einer großen Armee blutige Schlachten 
in Ankara, Eskişehir und Amorion und kam über Çanakkale nach Gallipoli und 
Edirne, dann nach Istanbul. Sein Bruder Sulaymān kam mit Schiffen vom Meer 
her. Er versetzte den byzantinischen Kaiser in Angst und Schrecken und eroberte 
Galata. Er betete in Anlehnung an den Vertrag, den er mit dem Kaiser schloss, 
in der Hagia Sophia. Er baute die Arap-Moschee am Goldenen Horn. Er blieb 
sieben Jahre lang in Istanbul und kehrte dann zurück. Aufgrund von Krankheit 
und Kummer nannte er den Ort, an dem sich die Moschee befand, „Kahr köyü“ 
(„Dorf des Kummers“). Heute heißt er Karaköy. Der ehrwürdige Muhyiddīn 
ibn al-Arabī berichtet in seinem Buch al-Musāmara ausführlich über den Feldzug 
von Maslama nach Konstantinopel. Als Maslama sich zurückzog, brachen die 
Römer ihr Versprechen und verwandelten die Moschee in eine Kirche. Auf der 
166. Seite des Buches Fezleke-i tārīh-i Osmānī, das 1288/1870 in Istanbul gedruckt 
wurde, steht geschrieben, dass die Moschee bis zur Zeit von Sultan Murad IV. 
als Kirche erhalten blieb und dass ihr alter Platz 1046/1637 entdeckt und in eine 
Moschee verwandelt wurde. Saliha Sultan, die Mutter von Sultan Mahmud I., 
erneuerte die Moschee 1147/1734. Sie brannte bei dem Brand im Jahre 1222 
nieder und wurde wieder instand gesetzt. 

Der Name der Yeraltı-Moschee in Karaköy ist „Kurşunlu-Mahzen-Moschee“. 
Es war eine Moschee, die von Maslama gebaut und dann als Lager genutzt wurde. 
Der Großwesir Mustafa Pascha ließ das Lager 1166/1749 reinigen und es wurde 
festgestellt, dass sich darin einige Gräber befanden. Mehr als tausend Jahre lang 
war die Tür verschlossen, Blei wurde in das Schloss gegossen und das Lager 
wurde verlassen. Es wurde von Sultan Mahmud I. in eine Moschee umgewandelt 
und anschließend mit einem Minarett versehen. Sultan Mahmud war beim ersten 
Freitagsgebet anwesend. Er schenkte Mustafa Pascha einen Zobelpelzmantel. 
In der Moschee befinden sich drei Gräber. Schahid Ali Pascha hatte zuvor bereits 
1128/1812 ein Gebäude auf der Moschee errichtet. Dieses Gebäude wurde 
1237/1821 erneuert. 1575. 

579 — MASʿŪD AL-QANĀWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid 
Masʿūd ibn Hasan al-Qanāwī ist ein schāfiʿītischer Gelehrter Ägyptens. In seinem 
Buch Fath ar-rahīm, das er im Jahre 1205/1790 schrieb, kommentiert er die 
Kasside al-Lāmiyya von Ibn al-Wardī. Dieses Buch wurde in Ägypten in den 
Jahren 1281 und 1315/1897 veröffentlicht. In diesem Buch schreibt er, dass das 
Rauchen von Tabak nicht harām ist. 914. 

580 — MĀWARDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alī ibn Muhammad 
al-Māwardī wurde im Jahre 364/974 in Basra geboren und verstarb 450/1058 in 
Bagdad. Er ist ein schāfiʿītischer Fiqh- und Tafsirgelehrter. Sein Fiqh-Buch al-
Hāwī ist sehr wertvoll. Sein Sozialbuch al-Ahkām as-sultāniyya wurde in Ägypten 
und 1269/1853 in Bonn gedruckt. Die zweite Auflage in Ägypten wurde 1386/1966 
veröffentlicht. 1060. 

581 — MAWDŪDĪ: Er wurde 1321 in Indien geboren und starb 1399/1979 in 
Amerika. Er war den Ideen von Ibn Taymiyya verbunden. Er führte seine politi-
schen Ideen als Islam ein und gründete eine islamische Gruppe namens „al-

– 1629 –



Dschamāʿa al-Islāmiyya“. Er ist ein Nachkomme des ehrwürdigen Mawdūd 
Tschischtī, der im Jahre 527/1133 verstarb. Ahmed Davudoğlu, ehemaliger 
Direktor und Dozent des Istanbuler Höheren Islamischen Instituts, sagt in seinem 
Buch Dini Tamir Davasında Din Tahripçileri: „Mawdūdī ist ein Philosoph, es ist 
daher nicht überraschend, dass er sich irrte.“ Die Angehörigen der von Mulla 
Ilyās in Indien gegründeten Tablighi Jamaat sind wie Mawdūdī. Die verdorbenen 
Ideen der beiden wurden in den Büchern al-Ustād al-Mawdūdī und Der Weg 
der Ahlus-Sunna ausführlich beschrieben und widerlegt. 462, 588, 603, 675, 725, 
1219, 1677. 

582 — MAYMŪNA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist eine der Ehe-
frauen des Gesandten Allahs. Ihr Name war Birra, doch der Gesandte Allahs 
änderte ihn in Maymūna. Als man nach der Eroberung von Chaibar zur Umra 
nach Mekka ging, war Maymūnas Mann gestorben. Ihr wurde die Ehre zuteil, 
den Gesandten Allahs zu heiraten. Im Jahre 53/673 erkrankte sie in Mekka. Sie 
sagte: „Bringt mich aus Mekka heraus! Denn der Gesandte Allahs hatte berichtet, 
dass ich außerhalb von Mekka sterben werde.“ Sie brachten sie hinaus. Sie 
verstarb an dem Ort, an dem sie die Ehe mit dem Gesandten Allahs geschlossen 
hatte. 1586. 

583 — MAZHAR DSCHĀN-I DSCHĀNĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Schamsuddīn Habībullāh ist ein Sayyid, einer der Großen der Tasawwuf-Experten 
und der Augenstern der Muslime. Er wurde am Freitag, den 11. Ramadan des 
Jahres 1111/1699 in Indien geboren und erlitt 1195/1781 den Märtyrertod. Er 
liegt neben dem Grab von Abdullāh ad-Dahlawī begraben. Es ist das erste der 
vier Gräber in der Dargah-Moschee in der Nähe der Schah-Jihan-Moschee. Als 
er 22 Jahre alt war, wurde er der vollkommene Nachfolger des ehrwürdigen 
Sayyid Muhammad Nūr al-Badawānī. Er war der Murschid von Sayyid Abdullāh 
ad-Dahlawī. Einer derjenigen, die er erzogen hat, war der ehrwürdige Qādī 
Allāma Muhammad Thanāʾullāh ad-Dahlawī. Der ehrwürdige Abdullāh ad-
Dahlawī schreibt in seinem Buch Maqāmāt-i Mazhariyya, dasss der Hadithgelehrte 
Schah Waliyyullāh sagte: „Allah, der Erhabene, hat uns wahre spirituelle Ent-
hüllungen gewährt. Zu dieser Zeit gibt es nirgendwo jemanden wie Mirzā Dschān-
i Dschānān. Diejenigen, die in den Stufen voranschreiten wollen, sollen sich in 
seinen Dienst stellen.“ Er schickte diejenigen, die zu ihm kamen, um die Ha-
dithwissenschaft zu lernen, zum ehrwürdigen Mazhar Dschān-i Dschānān, damit 
sie von ihm profitieren. In seinen Briefen an ihn pflegte er zu sagen: „Möge 
Allah, der Erhabene, Euch, die Ihr der Manifestationsort der Tugenden seid, 
eine lange Zeit des Friedens gewähren und möge Er alle Muslime Eure Segen 
erlangen lassen!“ Im Maqāmāt-i Mazhariyya sagt Mazhar Dschān-i Dschānān, 
möge seine Seele gesegnet sein: „Man sollte die Gräber der Gottesfreunde be-
suchen und für die Reinheit des Herzens um spirituelle Erkenntnisse bitten. Man 
sollte den Seelen der Schayks den Lohn der Fātiha und der Salawāt schicken 
und sie zu einem Mittel machen, um Allah, den Erhabenen, zu erreichen. Sinnliche 
und übersinnliche Glückseligkeiten können nur dadurch erlangt werden, dass 
man sich an ihren schönen Charakter klammert. Es ist für die Sāliks, die noch 
am Anfang sind, schwierig, spirituelle Erkenntnisse von den Gräbern der Got-
tesfreunde zu empfangen, bevor ihre Herzen geläutert sind. Aus diesem Grund 
sagte Bahāʾuddīn al-Bukhārī, möge seine Seele gesegnet sein: „Es ist besser, mit 
einer Person zusammen zu sein, die den schönen Charakter des Islams besitzt, 
als mit den Gräbern der Gottesfreunde.“ Die Ausführungen auf Seite 459 im 
zweiten Abschnitt sind somit erläutert worden. Das persische Buch mit dem Titel 
Kalimāt-i tayyibāt enthält 87 Briefe und Aussprüche von ihm. 53, 163, 544, 604, 
607, 670, 674, 680, 1009, 1041, 1042, 1108, 1314, 1407, 1473, 1475, 1522, 1672, 
1677, 1691. 

– 1630 –



584 — MAʾMŪN IBN HĀRŪN: Er ist der 7. Abbasidenkalif und verstarb im 
Jahre 218/832. 74, 521, 779, 1128, 1533, 1534, 1535, 1542, 1560, 1570, 1658, 1666. 

585 — MAʿRŪF AL-KARKHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der 
Khalīfa von Imām Alī ar-Ridā und der Murschid von Sirrī as-Saqatī. Er verstarb 
im Jahre 200 in Bagdad. 172, 656, 666, 1584, 1585, 1683. 

586 — MEHMED ALI PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde 
1183/1769 in Kavala geboren und verstarb 1266/1849 in Ägypten. Im Jahre 1215 
wurde er Gouverneur von Ägypten. Er war ein guter Mann, der seiner Religion 
verbunden war. Nach ihm verkam Ägypten. 673, 1610, 1693. 

587 — MEHMET AKIF: Er ist einer der osmanischen Dichter. Er wurde 
1290/1873 geboren und starb 1354/1936 in Istanbul. Er ist auf dem Edirnekapı-
Friedhof begraben. Nach seinem Abschluss an der Fatih-Mittelschule absolvierte 
er die Mülkiye i‘dadiye. Er studierte an der Veterinärschule und wurde Tierarzt. 
Seine religiösen und nationalen Gedichte sind sehr bewegend. Er ist der Autor 
der türkischen Nationalhymne, die sich in den Herzen aller muslimischen Türken 
festgesetzt hat und in jedem Haus mit Respekt und Liebe rezitiert wird. Obwohl 
sein Buch Safahāt voller aufregender Gedichte ist, haben auf der 86. Seite unter 
dem Titel „Istibdad“ und auf der 405. Seite seine sehr hässlichen und vulgären 
Verleumdungen, die die Ehre und den Wert von Sultan Abdülhamid II., dem 
Kalifen der Muslime und dem Hüter des Islams, beschädigen, und seine Gedichte, 
die Muhammad Abduh, den Mufti von Ägypten und eingetragenen Freimaurer, 
loben, und in denen er einen Instrumentalisten lobt, indem er die Klänge seines 
Instruments mit dem göttlichen Ruf vergleicht, ihn in Ungnade gebracht und er-
wecken Hass in den Herzen der Gläubigen. Ahmed Davudoğlu, ehemaliger Di-
rektor und Dozent am Höheren Islamischen Institut in Istanbul, teilt in seinem 
Buch Dini Tamir Davasında Din Tahripçileri, das 1394/1974 in Istanbul veröf-
fentlicht wurde, mit, dass Mehmet Akif, wie andere Reformer, sich direkt vom 
edlen Koran inspirieren lassen wollte. 62, 1658, 1673. 

588 — MEKKI EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmed Mekki 
Efendi war der älteste Sohn des Gotteskenners und vollkommenen Gottesfreundes 
Sayyid Abdulhakīm Efendi. Seine Mutter war Aişe Hanım, die Enkelin des 
großen Gottesfreundes und Besitzers von Wundertaten, Sayyid Fahīm Efendi. 
Mekki Üçışık wurde im Jahre 1314 geboren und verstarb 1387/1967. Nachdem 
er seine Medresse-Ausbildung abgeschlossen hatte, wurde er mit der Autorisation 
(Idschāza) seines Vaters geehrt, indem er die Feinheiten der sinnlichen Wissen-
schaften von seinem verehrten Vater erwarb, und er erlangte auch in den Er-
kenntnissen des Tasawwuf die Vollkommenheit, indem ihm die hohen Zuwen-
dungen und die Gunst seines Vaters zuteilwurden. Er pflegte sich vor den anderen 
mit größtem Anstand und einer erstaunlichen Bescheidenheit zu verbergen. Er 
schmückte Hunderte von jungen Menschen mit reinen Herzen und reinen Seelen 
mit Wissen und Tugend. Allah, der Erhabene, hat die Menschen in Istanbul viele 
Jahre lang von dieser Quelle der spirituellen Erkenntnisse und des Segens profi-
tieren lassen. Als er auf dem Edirnekapı-Friedhof lag, wurde er nach Bağlum in 
Ankara überführt. 6, 557. 

589 — MENDELEJEW: Dmitri war ein russischer Chemiker, der im Jahre 
1249/1834 geboren wurde und 1325/1907 starb. Er ist einer derer, die das Peri-
odensystem der Elemente entdeckten. Bekannt ist seine Theorie über die Bildung 
von Erdöl. 794. 

590 — MERKEZ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Muslihuddīn 
Mūsā Efendi kam aus Kütahya nach Istanbul und studierte unter Ahmed Pascha, 
dem Sohn von Mulla Khidr Beg, und wurde von Khalwatī Sunbul Sinān ausgebildet. 
Während er zunächst im Koğacı-Ordenshaus und dann im Şah-sultan-Ordenshaus 

– 1631 –



in Eyüp war, ließ er sich im Ordenshaus nieder, das Sultan Süleyman im Namen 
seiner Mutter außerhalb von Topkapı hatte errichten lassen. Als Sunbul Efendi 
936/1529 verstarb, nahm er seinen Platz in Koca-Mustafa-Pascha ein. Er verstarb 
im Jahre 959/1551. Die Schule gegenüber seinem Mausoleum wurde von Abdulbāqī 
Pascha erbaut. Als er 1034/1625 verstarb, während er Gouverneur von Tokat 
war, wurde er nach Istanbul überführt und neben seiner Schule begraben. 

Als Merkez Efendi verstarb, folgte ihm sein Sohn und Khalīfa Sayyid Ahmad 
Efendi und dann Schaykh Yaʿqūb Efendi. Yaʿqūb Efendi ist der Khalīfa von 
Sunbul Sinān Efendi. Als er 978/1570 verstarb, wurde sein Sohn Yūsuf Sinān 
Efendi zum Schaykh, aber nach sechs Jahren wurde er Schaykhul-haram in 
Medina und verstarb im Jahre 989/1580. Er ist auf dem Friedhof al-Baqīʿ begraben. 
Hasan Nadschmuddīn Efendi wurde an seiner Stelle Schaykh. Er stammt aus 
Alacahisar (Kruschevac). Er ist der Khalīfa von Yaʿqūb Efendi und nahm am 
Feldzug von Eger teil. Danach führte er die Pilgerfahrt durch und ging in den 
Jemen. Er verstarb dort in der Mawlid-Nacht des Jahres 1019/1610. Es war seine 
Gewohnheit, in den Mawlid-Nächten Laternen auf den Minaretten anzuzünden. 
Sultan Ahmed I. gefiel dies und er ordnete an, dass in allen Moscheen Laternen 
angezündet werden sollten. 1682, 1686, 1687. 

591 — MICHAEL KERULARIOS: Er ist der Gründer der orthodoxen Kirche. 
Während er Patriarch von Konstantinopel war, trennte er sich im Jahre 446/1054 
vom Papst in Rom. Die Ostkirchen wurden „orthodox“ genannt. Michael der 
Syrer ist jemand anderes. 

592 — MIDHAT PASCHA: Er ist ein britischer Freimaurer. Er wurde von 
den Briten erdrosselt, als er sich im Exil in Ta’if befand. 73, 1537, 1545. Siehe 
auch im Buch Die edlen Gefährten die Seite 496. 

593 — MIHRIMAH SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die 
Tochter von Sultan Süleyman. Ihr Ehemann Rüstem Pascha baute die berühmte 
Moschee zwischen Eminönü und Unkapanı. Mihrimah Sultan baute die große 
Moschee in der Nähe von Edirnekapı und im Jahre 954/1546 die Mihrimah-Mo-
schee an der Anlegestelle in Üsküdar. Sie verstarb im Jahre 985/1578 und liegt 
im Mausoleum ihres Vaters in Süleymaniye. Sinan Pascha, der Oberbefehlshaber 
der Marine und Bruder von Rüstem Pascha, ließ die berühmte Moschee neben 
der Anlegestelle in Beşiktaş bauen. Er verstarb 961/1553 und wurde vor der Ge-
betsnische der Mihrimah Sultan-Moschee in Üsküdar begraben. Die Moschee 
wurde 963/1555 von Rüstem Pascha vollendet. Rüstem Pascha verstarb im Jahre 
968/1560 und befindet sich in seinem Mausoleum im Garten der Şehzade-Moschee. 
Im Jahre 953/1545 ließ Barbaros Hayreddin Pascha, Oberbefehlshaber der Marine, 
fünf Poller an der Küste errichten, um die Schiffe festzumachen, bevor er zum 
Mittelmeer fuhr. Dieser Ort wurde mit der Zeit Beşiktaş genannt. 

594 — MIHRIŞAH SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die 
Mutter von Sultan Selim III. Sie ließ die Moschee zwischen der Halıcıoğlu-
Kaserne und der neuen Brücke bauen. Sie liegt in ihrem Mausoleum, das sie 
1210/1796 zwischen der Eyüp-Moschee und der Bostan-Anlegestelle errichten 
ließ. Ihre Tochter Hadice Sultan liegt neben ihr. 1636, 1694. 

595 — MILTON: Er ist einer der großen Dichter Englands. Er wurde im Jahre 
1608 in London geboren und starb 1085/1674. Als der berühmte Cromwell ihn 
zum Generalsekretär machte, wuchs sein Ruhm. Nach dessen Tod zog er sich 
zurück. Er wurde auf beiden Augen blind. Er ließ seine Frau und seine beiden 
Töchter sein Gedicht „Paradise Lost“ schreiben, das hoch geschätzt wurde. Er 
hat Werke über Geschichte, Sprache und Logik geschrieben. Er analysierte den 
edlen Koran und lobte ihn in höchsten Tönen. 773, 1578. 

596 — MĪRĀN SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der dritte 

– 1632 –



Sohn von Timur Khan. Er wurde im Jahre 769 geboren und erlitt 810/1407 im 
Kampf mit Qara Qoyunlu Yusuf in Aserbaidschan den Märtyrertod. Er regierte 
drei Jahre lang nach Timur. Die Sultane des Timuridenreiches in Delhi sind seine 
Nachkommen. 727, 1553, 1572, 1587, 1693. 

597 — MOLIÈRE: Er war ein französischer Theaterautor. Er wurde 1031/1622 
in Paris geboren und starb 1083/1673. Er war auch Schauspieler und spielte die 
Komödien, die er schrieb. 65. 

598 — MOSELEY: Henry Moseley war ein britischer Physiker. Er wurde 
1304/1887 geboren und starb 1334/1916. Im Jahre 1913 fand er das Moseleysche 
Gesetz. Demnach sind die Quadratwurzeln der Frequenzen der von einem Element 
ausgesandten Röntgenstrahlung proportional zu seiner Ordnungszahl im Peri-
odensystem. So berechnete Moseley die Anzahl der Protonen in den Atomen 
der Elemente. Moseley kämpfte als britischer Offizier in der Schlacht von Ça-
nakkale 1916 gegen die Türken. 794, 795. 

599 — MOZART: Er ist ein österreichischer Komponist. Er wurde 1169/1756 
geboren und starb 1205/1791. Er diente der Kirchenmusik. Seine Oper „Figaros 
Hochzeit“ ist berühmt. 65. 

600 — MUDAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 18. Vater des 
Gesandten Allahs und der Sohn von Nizār. Die Stimme von Mudar war sehr 
schön. Der Brauch, neben dem Kamel zu rezitieren und es in Bewegung zu setzen, 
stammt von Mudar. Er war in der islamischen Religion von Ibrāhīm, Friede sei 
mit ihm. 577, 1657, 1664. 

601 — MUDRIKA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 16. Vater 
des Gesandten Allahs und sein Name ist Amr. Sein Vater nannte ihn Mudrika 
(der Erreichende), weil er einem Kaninchen nachlief und es fangen konnte. Er 
wurde Mudrika genannt, weil er die Ehre seiner Großväter in sich vereinte. 577. 

602 — MUDSCHĀHID, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater war 
Dschabr al-Makhzūmī. Er ist einer der Großen der Gefährtennachfolger und der 
Tafsirimāme. Er wurde im Jahre 24 geboren und verstarb im Jahre 104/723 in 
Mekka, während er sich im Gebet in der Niederwerfungsposition befand. Er war 
der Schüler von Abdullāh ibn Abbās. Er schrieb einen Tafsir. 140, 577, 930. 

603 — MUHAMMAD, Friede sei mit ihm: Er ist der Gesandte (Rasūl) Allahs, 
des Erhabenen, und Sein Geliebter (Habīb). Er ist der Ranghöchste und Letzte 
der Propheten. Sein Vater heißt Abdullāh. Er wurde im Jahre 571 n. Chr., am 
12. Tag des Monats Rabīʿul-awwal, in der Nacht auf Montag, gegen Morgen, in 
Mekka geboren, was dem 20. April entspricht. Sein Vater verstarb noch vor 
seiner Geburt. Als er sechs Jahre alt war, verstarb auch seine Mutter, und als er 
acht Jahre alt war, sein Großvater. Danach wuchs er unter der Obhut seines va-
terseitigen Onkels Abū Tālib auf. Im Alter von 25 Jahren heiratete er Khadīdscha 
al-Kubrā. Er hatte mit ihr vier Töchter und zwei Söhne. Sein erster Sohn hieß 
Qāsim. Aus diesem Grund wird er auch „Abul-Qāsim“ (Vater des Qāsim) genannt. 
Als er 40 Jahre alt war, wurde ihm verkündet, dass er der Prophet aller Menschen 
und Dschinnen ist. Drei Jahre später begann er, die Menschen zum Glauben auf-
zurufen. Als er 52 Jahre alt war, wurde er in einer Nacht von Mekka nach 
Jerusalem (Quds) gebracht und von dort aus in die Himmel hin- und wieder zu-
rückgebracht. Diese Reise wird „Miʿrādsch“ (Himmelfahrt) genannt. Während 
der Himmelfahrt sah er das Paradies und seine Stufen, die Hölle und ihre Stufen 
sowie Allah, den Erhabenen. Die täglichen fünf Gebete wurden in dieser Nacht 
zur Pflicht. Nach den Berichten der Geschichtsschreiber reiste er im Jahre 622 
n. Chr. auf Befehl Allahs, des Erhabenen, von Mekka nach Medina. Diese Reise 
wird „Hidschra“ (Auswanderung) genannt. Der Montag, der 8. Rabīʿul-awwal, 
an dem er in dem medinensischen Dorf Qubā ankam und der dem 20. September 

– 1633 –



des Sonnenkalenders entspricht, wurde zum Jahresbeginn des muslimischen Son-
nenkalenders. Der muslimische Mondkalender beginnt mit dem Monat Muharram 
desselben Jahres und ein Mondjahr wird voll, wenn der Mond die Erde 12 Mal 
umrundet. Im Jahre 11/632 verstarb er am Vormittag des 12. Rabīʿul-awwal, 
einem Montag. In der Nacht von Dienstag auf Mittwoch wurde er um Mitternacht 
in der Kammer, in der er verstarb, beerdigt. Als er verstarb, war er nach dem 
Mondkalender 63 und nach dem Sonnenkalender 61 Jahre alt. 

Der ehrwürdige Muhammad, Friede sei mit ihm, hatte eine helle Haut. Er 
war der schönste aller Menschen. Doch er stellte diese Schönheit nicht jedem 
zur Schau. Wer seine Schönheit einmal zu sehen bekam und wer ihn auch nur im 
Traum sieht, dessen Leben verläuft voller Freude und Heiterkeit. Er ist in jeglicher 
Hinsicht der überlegenste aller Menschen, die je zu irgendeiner Zeit an irgendeinem 
Ort der Erde lebten und leben werden. Sein Verstand, sein Denken, sein schöner 
Charakter und die Kraft all seiner Glieder sind denen jedes anderen Menschen 
überlegen. 

Als er ein Kind war, wurde er zweimal von Händlern auf eine Reise nach 
Syrien mitgenommen, doch sie beendeten die Reise am „Busrā“ genannten Ort 
und kehrten zurück. Im Alter von 14 oder 17 Jahren reiste er mit seinem vater-
seitigen Onkel Zubayr nach Jemen. Außer diesen unternahm er keine weiteren 
Reisen. Er war „ummī“, d. h. des Lesens und Schreibens unkundig. Er besuchte 
nie eine Schule und nahm von niemandem Unterricht. Dennoch wusste er alles, 
d. h., wann immer er über etwas nachdachte und etwas wissen wollte, teilte Allah, 
der Erhabene, es ihm mit. Der Engel Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, kam zu 
ihm und sagte ihm alles, was er zu wissen wünschte. Sein gesegnetes Herz (Qalb) 
strahlte wie die Sonne Licht (Nūr). Die Lichter des Wissens und der Gotteser-
kenntnis, die er ausstrahlte, breiteten sich wie elektromagnetische Wellen überall 
auf der Erde und im Himmel aus. Jetzt strahlen sie von seinem Grab aus weiter. 
Die Kraft dieser Ausstrahlung nimmt in jedem Augenblick zu. So wie es Radio-
empfänger braucht, um elektromagnetische Wellen zu empfangen, muss man, 
um die Lichter, die er ausstrahlt, empfangen zu können, ein Herz haben, das an 
ihn glaubt, ihn liebt und das geläutert wird, indem man auf dem Weg, den er 
wies, schreitet. Wer solch ein Herz hat, der empfängt die Lichter, die er ausstrahlt, 
und sein Herz wiederum strahlt sie in seine Umgebung. Menschen solcher Qualität 
werden „Walī“ (Gottesfreund) genannt. Wenn man einen solchen Gottesfreund 
kennt, an ihn glaubt und ihn liebt und wenn man mit Anstand in seiner Gegenwart 
sitzt oder aus der Ferne seiner mit Respekt und Liebe gedenkt, dann beginnt 
das eigene Herz Licht (Nūr) und spirituelle Erkenntnisse (Fayd) zu empfangen 
und wird dadurch gereinigt und reif. So wie Allah, der Erhabene, das Sonnenlicht 
zu einem Mittel gemacht hat, damit sich unsere materiellen Körper entwickeln, 
so hat Er das Herz Muhammads, Friede sei mit ihm, und die Lichter, die seinem 
Herzen entspringen, zum Mittel für das Reifen unserer Seelen und unserer Herzen 
gemacht, damit wir in unserem Menschsein zu höheren Stufen aufsteigen können. 
So wie alle Nährstoffe, die den Menschen nähren, seinen Körper aufbauen und 
ihm Energie liefern, durch die Energie der Sonne, durch Assimilation entstehen, 
so entstehen alle Wirkungen des Zusammenseins mit Gottesfreunden, ihrer 
Worte und ihrer Schriften, die alle Nahrung für das Herz und die Seele sind, 
durch die Lichter, die aus dem Herzen des Gesandten Allahs strahlen. 

Durch den Engel Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm, offenbarte Allah, der Erha-
bene, dem ehrwürdigen Muhammad, Friede sei mit ihm, den edlen Koran. Darin 
gebot Er den Menschen die Dinge, die im Diesseits und Jenseits erforderlich 
und nützlich sind, und verbot die Dinge, die schädlich sind. Die Gesamtheit 
dieser Gebote und Verbote wird „Islam“ genannt. 

– 1634 –



Jedes einzelne Wort Muhammads, Friede sei mit ihm, ist wahr, wertvoll und 
nützlich. Der Mensch, der hieran glaubt, wird „Muʾmin“ (Gläubiger) und „Muslim“ 
genannt. Jene, die auch nur an ein einziges Wort des ehrwürdigen Muhammad, 
Friede sei mit ihm, nicht glauben und daran Missfallen finden, werden „Kāfir“ 
(Ungläubiger) genannt. Allah, der Erhabene, liebt die Gläubigen. Er wird sie 
nicht auf ewig in der Hölle belassen. Entweder wird Er sie erst gar nicht in die 
Hölle schicken oder wird sie, wenn Er sie zur Bestrafung für ihre Sünden dort 
eingehen lässt, wieder aus ihr herausholen. Wer ein Ungläubiger ist, kann nicht 
in das Paradies einziehen. Er geht direkt in die Hölle ein und wird dort nie wieder 
herauskommen. Der Glaube an den Propheten Muhammad, Friede sei mit ihm, 
und die Liebe zu ihm sind die Quelle allen Glücks, allen Friedens und alles Guten. 
Zu leugnen, dass er ein Prophet ist, ist wiederum die Quelle allen Unglücks, aller 
Bedrängnisse und alles Schlechten. Sein Verstand, seine Intelligenz, sein guter 
Charakter und alle Arten von Wissen und Wundern, die wie ein Ozean sind, sind 
die Beweise dafür, dass der Islam die wahre Religion ist. 2, 4, 13, 23, 25, 29, 30, 
32, 33, 34, 46, 51, 56, 57, 59, 61, 62, 63, 64, 66, 68, 70, 72, 80, 81, 82, 85, 86, 92, 94, 
100, 112, 133, 139, 141, 146, 147, 150, 152, 153, 157, 175, 260, 309, 310, 341, 399, 
413, 431, 432, 433, 434, 524, 526, 528, 530, 542, 545, 546, 547, 549, 550, 552, 554, 
555, 557, 561, 563, 567, 572, 573, 574, 576, 581, 587, 595, 599, 600, 601, 605, 606, 
624, 627, 632, 638, 647, 657, 658, 660, 668, 687, 693, 697, 700, 703, 706, 707, 710, 
711, 717, 720, 729, 730, 731, 740, 743, 761, 765, 774, 786, 787, 813, 814, 830, 831, 
847, 866, 899, 905, 1010, 1035, 1063, 1065, 1073, 1074, 1085, 1096, 1101, 1104, 
1106, 1110, 1113, 1114, 1311, 1321, 1324, 1329, 1332, 1346, 1365, 1369, 1382, 1385, 
1388, 1390, 1393, 1394, 1395, 1408, 1409, 1461, 1473, 1506, 1511, 1513, 1523, 1531, 
1539, 1541, 1557, 1578, 1608, 1615, 1621, 1657, 1680, 1701. 

604 — MUHAMMAD AL-AKKIRMĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 164 den Namen Akkirmānī. 

605 — MUHAMMAD AL-ARABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn at-Tabbānī al-Maghribī ist der Autor des Buches Ifādat al-akhyār. 
Dieses Buch besteht aus zwei Bänden und wurde in Mekka gedruckt. In diesem 
Buch erklärt er die ungerechten Angriffe von Abduh gegen die Ahlus-Sunna 
und antwortet auf jeden von ihnen. 673. 

606 — MUHAMMAD AL-BADAWĀNĪ: Siehe auch unter der Nummer 812 
den Namen Sayyid Nūr. 

607 — MUHAMMAD AL-BĀQIR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der fünfte der Zwölf Imāme, der Sohn von Zaynul-Ābidīn Alī ibn Imām al-
Husayn und der Vater von Imām Dschaʿfar as-Sādiq. Er wurde im Jahre 57 in 
Medina geboren und verstarb im Jahre 113/732. Er liegt in Medina auf dem Fried-
hof al-Baqīʿ neben seinem Vater. 88, 648, 1583, 1712. 

608 — MUHAMMAD AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Mansūr an-Nawqadī, Mufti von Samarkand, verstarb 434/1043, 
Qādī Muhammad Zahīruddīn al-Bukhārī verstarb 619/1222 und Muhammad ibn 
Abdurrahmān Zāhid al-Bukhārī verstarb 546/1151. 

609 — MUHAMMAD AL-DSCHAWĀD, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist der neunte der Zwölf Imāme, unter dem Namen „Taqī“ bekannt und der 
Sohn von Imām Alī ar-Ridā. Er wurde im Jahre 195 in Medina geboren und ver-
starb im Jahre 220/835 in Bagdad. Muʿtasim, der vaterseitige Onkel seiner Ehefrau 
Umm al-fadl, starb, als er nach Bagdad reiste, um den Kalifen zu treffen. Seine 
Frau wurde in den Palast aufgenommen. 88, 1666. 

610 — MUHAMMAD AL-MARʿASCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Qādī Muhammad ibn Raschīd al-Marʿaschī ließ sich in Istanbul nieder. Er ist ein 
hanafītischer Gelehter und unter den Namen Wahbī und Sunbulzāda bekannt. Er 

– 1635 –



verstarb im Jahre 1224/1809. Sein Wörterbuch Tuhfa-i Wahbī wurde oftmals gedruckt. 
Die Kassiden, die außerhalb des Mausoleums und der Armenküche von Mihrişah 
Sultan zwischen der Eyüp-Moschee und der Bostan-Anlegestelle geschrieben 
wurden, stammen von ihm und sind die Schrift von Yasārīzāda. 1687, 1700. 

611 — MUHAMMAD AL-QASSĀB, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist einer der Sūfiyya aliyya. Er pflegte in Damghan Predigten zu geben und zu 
sagen: „Diejenigen, die blind sind, schauen nur auf Eigenschaften. Sie sehen 
Segen und Wohlgaben. Die Sūfiyya hingegen schauen auf das Wesen, auf denje-
nigen, der die Wohlgaben beschert. Andere Dinge als das Wesen sind ein Schleier, 
ein Hindernis.“  

612 — MUHAMMAD AMĪN AT-TŪQĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad Amīn Efendi ist einer der großen Schaykhs in Istanbul. Ihm wurde 
die Ehre zuteil, im Jahre 1114/1701 von Ahmad Yakdast al-Dschuryānī in Mekka 
die Idschāza zu erhalten. Drei Jahre später kam er nach Istanbul. Als Qirīmī 
Ahmed Efendi, der Schaykh des Emir Buhari-Ordenshauses in Ayvansaray, 
1156/1743 verstarb, wurde er sein Nachfolger und verstarb 1158/1745. Er übersetzte 
das Buch as-Sawāʿiq al-muhriqa ins Türkische. Auf dem Friedhof der Soğuk kuyu 
Piri paşa-Medresse auf dem Hügel, wo sich die nach Unkapanı hinabführende 
Straße und der Zeyrek-Hang kreuzen, besuchen ihn die Liebenden, erlangen 
spirituelle Erkenntnisse und erreichen ihre Wünsche. Auch sein Schüler Musta-
qīmzāda ist dort begraben. Muhammad Amīn Efendi pflegte Kaffee zu trinken 
und Tabak zu rauchen. 616, 1703. 

613 — MUHAMMAD ASCH-SCHAYBĀNĪ, möge Allah sich seiner erbar-
men: Er ist einer der herausragendsten Islamgelehrten, die im Unterricht von 
Imām Abū Hanīfa herangebildet wurden. Er war ein großer Mudschtahid. Er ist 
derjenige, der die Unterrichte und Worte von Imām Abū Hanīfa in Büchern auf-
gezeichnet hat. Sein Name ist Muhammad ibn al-Hasan ibn Abdullāh ibn Tāwus 
ibn Hurmuz. Dieser Hurmuz war der Großvater von Imām Abū Hanīfa und der 
Sultan von Bagdad. Er nahm in der Gegenwart des ehrwürdigen Umar den Glau-
ben an. Er wurde im Jahre 135/752 in der Stadt Wasit geboren und verstarb im 
Jahre 189/805 in Rey. 172, 195, 197, 201, 202, 204, 211, 213, 228, 230, 249, 262, 
343, 344, 348, 399, 400, 401, 426, 438, 439, 450, 452, 453, 454, 483, 506, 608, 610, 
644, 645, 650, 651, 652, 815, 820, 832, 848, 861, 899, 905, 912, 917, 920, 921, 922, 
1133, 1141, 1155, 1161, 1167, 1185, 1193, 1199, 1231, 1240, 1242, 1246, 1249, 1250, 
1254, 1257, 1477, 1490, 1552, 1567, 1599, 1645, 1679, 1708, 1710. 

614 — MUHAMMAD ASʿAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Imāmzāda 
Muhammad ibn Abdullāh stammt aus Konya und wurde in Istanbul geboren. Er 
verstarb im Jahre 1267/1851. Seine Fiqh-Bücher Durr-i yektā und Hilyat an-
nādschī wurden in Istanbul gedruckt. 579. 

615 — MUHAMMAD ASʿAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
Sayyid und war ein Naqīb al-aschrāf. Er ist unter dem Namen „Sahhaflar schaykhi 
zade“ bekannt. Er starb im Jahre 1264/1848, während er das Oberhaupt des Bil-
dungsministeriums war. Die berühmte Bibliothek „Esad Efendi“ neben der Aya-
sofya-Moschee befindet sich heute in der öffentlichen Bibliothek Süleymaniye. 
Sein Geschichtsbuch Uss-i zafer, das die Abschaffung der Janitscharenarmee be-
schreibt, ist sehr wertvoll. Er schrieb auch andere Werke. Der arabische Brief 
von Mawlāna Khālid al-Baghdādī an Sayyid Asʿad Efendi wurde zusammen mit 
seiner türkischen Übersetzung am Rande des Buches Raschahāt gedruckt. Er ist 
auch am Ende des Buches Ulamā al-muslimīn wa-dschahalat al-wahhābiyyīn ab-
gedruckt. 421, 424 , 576, 617, 970, 1015, 1209, 1536. 

616 — MUHAMMAD AT-TARSŪSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Ahmad ibn Muhammad ist einer der hanafītischen Gelehrten. Er 

– 1636 –



verstarb im Jahre 1117/1705. Er schrieb Superkommentare zu vielen Büchern. 
Er pflegte zu sagen, dass das Rauchen von Tabak keine Sünde ist. 924. 

617 — MUHAMMAD BĀBĀ SAMMĀSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist einer der größten Gelehrten des Islams. Er wurde im Dorf Sammas zwischen 
Ramitan und Buchara geboren und verstarb dort 755/1354. Er war der Khalīfa 
von Alī ar-Rāmītanī. Bei ihm wurden viele Wundertaten gesehen. 1407, 1568. 

618 — MUHAMMAD BAHĀʾUDDĪN AL-BUKHĀRĪ, möge Allah sich sei-
ner erbarmen: Siehe unter der Nummer 234 den Namen Bahāʾuddīn al-Bukhārī. 

619 — MUHAMMAD BĀQĪ BILLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sein Vater ist Qādī Abdussalām as-Samarqandī. Er ist einer der Großen der 
Sūfiyya aliyya und war ein Experte im Wissen über die Seele. Er ist der Murschid 
von Imām ar-Rabbānī Ahmad al-Fārūqī, möge Allah ihre Seelen segnen. Er 
wurde im Jahre 971/1563 in Kabul geboren. Nachdem er von Kabul nach Samar-
kand gegangen war und eine hohe Stufe in den sinnlichen Wissenschaften erreicht 
hatte, wurde er mit der Gesellschaft und der spirituellen Zuwendung des ehr-
würdigen Khādscha Imkanagī geehrt und erreichte die hohen Ränge der Got-
tesfreundschaft (Wilāya). Er erlangte auch von den Seelen von Schāh an-Naqschi-
band und Ubaydullāh al-Ahrār spirituelle Erkenntnisse und wurde ein „Uwaysī“. 
Mawlāna Badruddīn as-Sirhindī, einer der Gefährten des ehrwürdigen Imām ar-
Rabbānī, schreibt in einem Buch namens Hadarāt al-quds lang und ausführlich 
über sein Leben und seine Wundertaten. Dieses Buch ist auf Persisch und in der 
Bayezid-Bibliothek in der Abteilung Veliyyuddin unter der Nummer 1788 vor-
findlich. Muhammad Bāqī billāh verstarb im Jahre 1012/1603 in Delhi. Sein Grab 
in der Nähe seiner Moschee an einem Ort namens Kutabrol wird besucht. Seine 
Mutter und sein Sohn Ubaydullāh sind im Osten seines Grabes begraben, und 
sein anderer Sohn Abdullāh ist im Westen beigesetzt. Sein Leben und seine 
Briefe sind in dem Buch Kulliyāt-i Bāqī billāh beschrieben, das 1387/1967 in 
Lahore veröffentlicht wurde. Das Buch Hadarāt al-quds wurde 1391/1971 in 
Lahore veröffentlicht. Es ist 312 Seiten lang. 1008, 1009, 1081, 1116, 1358, 1384, 
1386, 1393, 1397, 1403, 1407, 1538, 1599, 1641, 1642, 1680. 

620 — MUHAMMAD BĀQIR AL-LĀHŪRĪ, möge Allah sich seiner erbar-
men: Sein Vater ist Scharafuddīn. Er ist einer der Khalīfas von Muhammad 
Maʿsūm al-Fārūqī. Er fasste 1080/1669 das Maktūbāt des ehrwürdigen Imām ar-
Rabbānī auf Persisch zusammen und nannte sie Kanz al-hidāyāt. Er schrieb au-
ßerdem das Buch al-Urwa al-wuthqā in persischer Sprache. Er verstarb im Jahre 
1080/1669. 

621 — MUHAMMAD DHIHNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Hādschi 
Dhihnī Efendi war Mitglied des Bildungsrates des Osmanischen Reiches. Er 
wurde im Jahre 1262 geboren und verstarb 1332/1914. Er liegt in Küplüce (Bey-
lerbeyi) begraben. Sein Buch Niʿmet-i islām und seine Übersetzungen des Vorwortes 
des Kimyā-i saʿādat und des al-Munqidh anid-dalāl sind bekannt. 675, 1541. 

622 — MUHAMMAD HAQQI, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid 
Muhammad Haqqi ibn Alī ist ein hanafītischer Gelehrter. Er wurde in Nazilli 
geboren und verstarb 1301/1884 in Mekka. Über seine Meister Khalīl Efendi aus 
Ödemiş und Muhammad Dschān al-Makkī gelangt er zu Abdullāh ad-Dahlawī. 
Bezmialem Sultan ließ für Muhammad Dschān in Mekka ein Ordenshaus errichten. 
Sein Sakal bıyık risalesi (Abhandlung über Bart und Schnurrbart) und sein 
Khazīnat al-asrār sind auf Arabisch und werden vom Verlag „al-Maktab at-
tidschārī“ in Beirut verkauft. 615. 

623 — MUHAMMAD HĀSCHIM AL-KISCHMĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er stammt aus der Stadt Kishim in Badachschan in Asien. Er empfand 
in der Gegenwart des ehrwürdigen Sayyid Muhammad Nuʿmān Reue. Er reifte 

– 1637 –



in seiner Gesellschaft heran und wurde im Jahre 1031 auf Hinweis des ehrwürdigen 
Sayyid mit der Gesellschaft des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī geehrt. Als Imām 
ar-Rabbānī zwei Jahre lang in der Armee blieb, war er immer in seinem Dienst 
und ihm wurden seine Zuwendung und Gunst zuteil. Hāschim al-Kischmī berichtet: 
„Mein Sayyid Muhammad Nuʿmān sagte: ,Ich sah den Gesandten Allahs, Friede 
sei mit ihm, im Traum mit seinen vier Kalifen in der Moschee der Stadt Burhanpur. 
Als er mich sah, sagte er zum ehrwürdigen Siddīq al-akbar: ,Wen auch immer 
Schaykh Ahmad akzeptiert, den akzeptieren wir und Allah, der Erhabene. Wen 
auch immer Schaykh Ahmad ablehnt, den lehnen wir und Allah, der Erhabene, 
ab.‘ ‘ Als ich dies hörte, dankte ich Allah, dem Erhabenen, dass ich einer der 
Angenommenen von Imām ar-Rabbānī war.“ 

Hāschim al-Kischmī wurde die Ehre zuteil, sowohl bei Sesshaftigkeit als auch 
auf Reisen in der Gesellschaft Imām ar-Rabbānīs zu sein. Im Jahre 1033 begann 
er, den dritten Band des Maktūbāt zu sammeln. Es wurde im Jahre 1040 fertig-
gestellt. Im Jahre 1037 schrieb er ein Buch mit dem Titel Barakāt bzw. Zubdat 
al-maqāmāt, in welchem er die Wundertaten und Biografien dieser Sonne der 
Glückseligkeit und derer, die unter seinen Meistern und Schülern berühmt waren, 
der Menschheit bekannt machte. Das Buch Barakāt ist auf Persisch und wurde 
in Bombay gedruckt. Es gibt ein Manuskript davon in der Murad Molla-Bibliothek 
in Istanbul unter der Nummer 1317 mit dem Namen Maqāmāt-i Ahmadiyya. Es 
wurde in den Jahren 1302 und 1307 in den Städten Rampur und Lucknow in 
Indien gedruckt und das Zweite 1396/1976 in Istanbul per Offsetdruck nachge-
druckt. Der 65. Brief des zweiten Bandes ist an ihn geschrieben. Er verstarb 
1054/1645 in Burhanpur. Muhammad Hāschim Sāhib Dschān ist jemand anderes. 
1342, 1345, 1347, 1349, 1599, 1612, 1640. 

624 — MUHAMMAD HAYĀT, möge Allah sich seiner erbarmen: Schaykh 
Muhammad Hayāt Muhaddith al-Madanī as-Sindī verstarb 1163/1749 in Medina. 
Sein Vater ist Ibrāhīm. Er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er kommentierte 
Nawawīs al-Arbaʿīn, Mundhirīs at-Targhīb und das al-Hikam al-Atāʾiyya und 
fasste Ibn Hadschars az-Zawādschir zusammen. Die Abhandlung Ghāyat at-
tahqīq wa-nihāyat at-tadqīq, die die Befolgung einer Rechtsschule behandelt, 
wurde 1413/1992 vom Hakikat-Verlag veröffentlicht. 308, 680. Seite 103 des al-
Misbāh. 

625 — MUHAMMAD IBN ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Waliyyuddīn Khatīb at-Tabrīzī ist einer der schāfiʿītischen Hadithgelehrten. Er 
verstarb im Jahre 749/1348. Sein Kommentar zu Imām al-Baghawīs Buch al-
Masābīh mit dem Titel Mischkāt al-masābīh ist bekannt. 669. 

626 — MUHAMMAD IBN ABDULWAHHĀB: Er wurde 1111/1699 in der 
Ortschaft Huraymila bei Nadschd geboren und starb im Jahre 1206/1791. Als er 
jung war, geriet er 1125/1713 in Basra in die Falle eines britischen Spions namens 
Hempher. Er trennte sich vom Glauben der Ahlus-Sunna und der schönen Moral 
des Islams. Er wurde zu einem Instrument der Briten bei ihren Bemühungen, 
den Islam zu vernichten. Im Jahre 1150/1737 veröffentlichte er die verdorbenen 
Ideen, die von Hempher diktiert worden waren, unter dem Namen „Wahhabismus“. 
In unserem Buch Geständnisse eines britischen Spions wird die Gründung des 
Wahhabismus ausführlich beschrieben. 654, 657, 664, 671, 683, 689, 1677, 1685. 

627 — MUHAMMAD IBN ABDUR-RASŪL, möge Allah sich seiner erbar-
men: Er ist einer der Barzandschī-Gelehrten und ein Sayyid. Er wurde 1040 in 
der Stadt Schahrazor geboren und verstarb 1103/1692 in Medina. Er fasste das 
Buch an-Nawāqid von Mirzā Makhdūm zusammen, das die Schiiten widerlegt. 
Obwohl er sehr kenntnisreich war, hatte er keinen Anteil am Tasawwuf. Er griff 
den ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī auf unanständige Weise an. Im Maqāmāt-i 

– 1638 –



Mazhariyya heißt es: „Muhammad Farrukh Schah ibn Muhammad Saʿīd, einer 
der Enkel von Imām ar-Rabbānī, möge Allah sich seiner erbarmen, war ein 
großer Gelehrter. Er ging auf Pilgerfahrt. Muhammad Barzandschī wollte von 
Medina aus nach Mekka gehen, um ihn in Verlegenheit zu bringen. Doch er 
wurde schwer krank. Nachdem Muhammad Farrukh auch Medina besucht hatte, 
kehrte er mit dem Schiff nach Indien zurück. Barzandschī wurde gesund. Er 
wollte das Schiff mit dem Boot erreichen. Unterwegs ertrank er.“ 

628 — MUHAMMAD IBN ABĪ BAKR, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er wurde im zehnten Jahr auf dem Weg zur Abschiedswallfahrt geboren und im 
Jahre 38/659 zu Tode gefoltert. Er war kein Prophetengefährte, sondern einer 
der Gefährtennachfolger. Er war unter denen, die den ehrwürdigen Uthmān zum 
Märtyrer machten. Bei den Schlachten von Dschamal und Siffīn war er auf der 
Seite des ehrwürdigen Alī. Er wurde vom ehrwürdigen Alī zum Gouverneur von 
Ägypten ernannt. Er wurde in einer Schlacht mit Amr ibn al-Ās getötet. 1663. 

629 — MUHAMMAD IBN ABĪ BAKR, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er wird auch „Imāmzāda“ und „Ruknul-islām“ genannt. Er war Mufti von 
Buchara. Er verstarb im Jahre 573/1178. Sein Buch Schirʿat al-islām wurde von 
Yaʿqūb ibn Sayyid Alī kommentiert. 579. 

630 — MUHAMMAD IBN AHMAD AL-ABSCHĪHĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Bahāʾuddīn Muhammad wurde im Jahre 790 geboren und verstarb 
850/1446 in Ägypten. Sein Buch al-Mustatraf wurde von Rat ins Französische 
übersetzt und 1902 in Paris gedruckt. 615. 

631 — MUHAMMAD IBN AHMAD AS-SAMARQANDĪ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Alāʾuddīn as-Samarqandī verstarb im Jahre 540/1145. Siehe 
auch unter der Nummer 509 den Namen Kāsānī. 

632 — MUHAMMAD IBN AHMAD ZĀHID, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er verstarb im Jahre 632/1234 in Indien. Er ist ein hanafītischer Fiqh-
Gelehrter. Sein Buch Targhīb as-salāt ist bekannt. Dieses Buch ist in der Nuru-
osmaniye-Bibliothek (Istanbul) vorfindlich. 423. 

633 — MUHAMMAD IBN AL-HANAFIYYA, möge Allah sich seiner er-
barmen: Siehe unter der Nummer 422 den Namen Ibn al-Hanafiyya. 

634 — MUHAMMAD IBN AL-MUNKADIR, möge Allah sich seiner erbar-
men: Er ist einer der Sūfiyya aliyya und war Stoffhändler. Er verstarb im Jahre 
130/748 in Medina. 1223, 1224. 

635 — MUHAMMAD IBN ISHĀQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein 
Großvater ist Khuzayma. Er wurde im Jahre 223 geboren und verstarb 311/923 
in Nischapur. Er wird auch „Imām al-aʾimma“ genannt. Er schrieb mehr als 140 
Bücher und ist ein Hadithgelehrter. 467, 577. 

636 — MUHAMMAD IBN MAHMŪD AL-BĀBARTĪ, möge Allah sich sei-
ner erbarmen: Akmaluddīn al-Misrī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er 
wurde 712/1312 in der Ortschaft Babarta in Bagdad geboren und verstarb 786/1384 
in Ägypten. Er schrieb die Abhandlung Tardschīh madhhab al-Imām al-aʿzam, 
den Kommentar al-Irschād zum al-Fiqh al-akbar, den Kommentar al-Anwār zum 
al-Manār, den Kommentar Tuhfat al-abrār zum al-Maschāriq, den Kommentar 
at-Taqrīr zum Usūl al-Pazdawī, den Kommentar al-Ināya zum al-Hidāya und 
viele weitere Kommentare und einen Tafsir. Saʿdī Tschalabī schrieb zum al-Ināya 
einen Superkommentar. 920, 1578. 

637 — MUHAMMAD IBN MAHMŪD AL-KHĀRAZMĪ: Er sammelte das 
al-Musnad von Imām Abū Hanīfa. Er verstarb im Jahre 665/1266. Dschalāluddīn 
Pānīputī ist eine andere Person und wird unter der Nummer 296 erwähnt. 649. 

638 — MUHAMMAD IBN SAUD: Er war ein Stammeshäuptling in der 

– 1639 –



Wüste Nadschd in Arabien. Als der Wahhabismus aufkam, wurde er zum Wah-
habiten, um seine Herrschaft zu vergrößern. Mit Hilfe der Briten zwang er alle, 
Wahhabiten zu werden. Er tötete viele Muslime, die keine Wahhabiten waren. 
Er gründete den ersten wahhabitischen saudischen Staat. Er starb im Jahre 
1178/1765. 654, 1546. 

639 — MUHAMMAD IBN SULAYMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er war einer der schāfiʿītischen Gelehrten von Medina. Er wurde 1124/1712 in 
Damaskus geboren und verstarb 1194/1780 in Medina. Er schrieb viele Bücher. 
Seine zweibändige Fatwasammlung ist bekannt. Er gab die Fatwa, dass der Glaube 
der Wahhabiten verdorben ist. 663. 

640 — MUHAMMAD IBN SULAYMĀN AL-DSCHAZŪLĪ, möge Allah 
sich seiner erbarmen: Abū Abdullāh al-Dschazūlī ist ein Hadithgelehrter und 
einer der Scharīfen. Er wurde in Marokko ausgebildet und stieg im Schādhilī-
Orden auf. Er wurde 870/1465 in Marokko durch Vergiftung zum Märtyrer. 77 
Jahre später wurde er nach Marrakesch überführt. Sein Salawāt-Buch Dalāʾil al-
khayrāt wurde von Kara Dāwud Muhammad ibn Kamāl al-Izmitī (gest. 948/1541 
in Bursa) ins Türkische übersetzt und kommentiert.  

641 — MUHAMMAD MAʿSŪM AL-FĀRŪQĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er ist der dritte Sohn des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī. Er wurde im 
Jahre 1007 in Sirhind geboren und verstarb dort 1079/1668. Er ist in einem großen 
Mausoleum einige hundert Meter nördlich des Mausoleums seines gesegneten 
Vaters begraben. 

Im Jahre 1068 unternahm er die Pilgerfahrt. Seine Zustände während der Pil-
gerfahrt sind in dem Buch Yawāqīt al-haramayn und im Buch Dschāmiʿ karāmāt 
al-awliyā von Yūsuf an-Nabhānī beschrieben. Die Moschee von Imām ar-Rabbānī 
ließ Schah Jahan aus Marmor erneuern und für Muhammad Maʿsum wurde da-
neben ein Raum gebaut. Er ist unter dem Namen „al-Urwa al-wuthqā“ bekannt. 
Er war der Nachfolger von Imām ar-Rabbānī Mudschaddid-i alf-i thānī Ahmad 
al-Fārūqī as-Sirhindī, möge seine Seele gesegnet sein. Er hatte die rationalen 
und tradierten Wissenschaften, die materiellen und spirituellen Vollkommenheiten 
in sich vereint. Er hatte von seinem ehrenwerten Vater die Zeichen für die Stufe 
der „Qutbiyya“ und des Ranges der „Qayyūmiyya“ erhalten. Er hatte die Bindung 
der Tarīq-i Ahmadiyya mit der Zuwendung seines Vaters in der ganzen Welt 
verbreitet. Er pflegte seinen Anhängern aus fernen Ländern mitzuteilen, dass 
Soundso die „Wilāya Mūsawiyya“ erlangt hatte und Soundso mit der „Wilāya 
Muhammadiyya“ geehrt worden war. 900.000 Menschen haben sich durch ihn 
Allah zugewandt. Er ehrte 140.000 seiner Schüler mit dem Rang der Wilāya und 
7.000 mit der Stufe der Khilāfa. In seinen Diensten und in seiner Gegenwart er-
reichten die Anhänger manchmal in einem Monat, manchmal in einer Woche 
die Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft. Manche führte er mit einer 
einzigen Zuwendung zu allen Stufen. Da seine Stufen, Enthüllungen und Wun-
dertaten in den Büchern, die über die Zustände dieser hohen Dynastie berichten, 
ausführlich beschrieben sind, wurde es nicht als nötig erachtet, sie hier zu erklären. 
Von diesen Büchern sind fünf in allen Ländern verbreitet. Das erste ist das Buch 
Barakāt von Muhammad Hāschim al-Badakhschī, das in persischer Sprache 
verfasst ist und unter dem Titel Zubdat al-maqāmāt in der Murad Molla-Bibliothek 
unter der Nummer 1317 und in der Abteilung Pertevniyal der Süleymaniye-Bi-
bliothek unter der Nummer 406 vorhanden ist. Es wurde 1307 in Kanpur, Indien, 
und 1408/1988 in Istanbul vom Hakikat-Verlag gedruckt und veröffentlicht. Das 
zweite ist das Buch Hadarāt al-quds von Badruddīn as-Sirhindī. Es wurde 1391/1971 
in Lahore sehr schön gedruckt. Das dritte ist al-Hadāʾiq al-wardiyya fī haqāʾiq 
adschillā an-naqschibandiyya, das gedruckt worden ist. Das vierte Buch ist Hadīqat 

– 1640 –



al-awliyā und auf Türkisch. Es wurde im Jahre 1318 in Istanbul gedruckt. Das 
fünfte ist das Buch Umdat al-maqāmāt. Es wurde vom Hakikat-Verlag gedruckt. 
Seine sechs Söhne und alle ihre reinen Nachkommen waren die Pole ihrer Zeit. 
Alle islamischen Länder wurden durch das Licht, das von ihren Herzen ausging, 
erleuchtet. Seine Nachfolger wurden auf der Erde berühmt. Sie haben eine hohe 
Stufe in der spirituellen Rechtleitung und Führung erlangt. Wie die Besitzer von 
Gotteserkenntnis und Gewissheit verstehen, fließen die Quellen der spirituellen 
Erkenntnisse bis zu diesem Augenblick. Inschāʾallāh wird dies bis zur Endzeit 
der Fall sein. Das dreibändige persische Maktūbāt-i Maʿsūmiyya wurde 1396/1976 
in Karatschi, Pakistan, veröffentlicht. 165 der 652 Briefe in diesen drei Bänden 
wurden ausgewählt und 1979 in Istanbul in einer Offset-Ausgabe unter dem Titel 
Muntakhabāt-i Maʿsūmiyya gedruckt. Am Ende dieses Buches werden die Werke 
von Hüseyn Hilmi Işık erwähnt. Jede der sechs Töchter von Muhammad Maʿsūm 
war eine Walī. [Umdat al-maqāmāt, Seite 395.] 2, 15, 92, 127, 159, 162, 168, 270, 
325, 626, 688, 744, 863, 941, 1003, 1087, 1129, 1341, 1350, 1407, 1408, 1452, 1464, 
1518, 1527, 1529, 1538, 1563, 1573, 1588, 1612, 1637, 1647, 1671, 1695, 1703, 1713. 

642 — MUHAMMAD MAʿSŪM AL-UMARĪ, möge Allah sich seiner erbar-
men: Siehe unter der Nummer 155 den Namen Ahmad Saʿīd al-Fārūqī. 

643 — MUHAMMAD MURĀD AL-QAZĀNĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er wurde im Jahre 1272 in der Stadt Ufa in der Provinz Kasan in Russland 
geboren. Nach Abschluss seiner Medresse-Ausbildung in seiner Heimatstadt 
ging er 1293/1876 nach Buchara. Er schloss seine Ausbildung in Buchara und 
Taschkent ab und kam 1295/1878 nach Indien und in den Hedschas. In Medina 
trat er dem Naqschibandiyya-Orden bei und machte Fortschritte in der spirituellen 
Welt. Er verstarb im Jahre 1352/1933. 

Im Jahre 1302/1884 übersetzte er das Buch Raschahāt und danach das Maktūbāt 
von Imām ar-Rabbānī aus dem Persischen ins Arabische und betitelte die arabische 
Version des Maktūbāt mit Durar al-maknūnāt. Er schrieb auch eine ausführliche 
Biografie von Imām ar-Rabbānī auf Arabisch, die 1317/1898 in der Druckerei 
Miriyye in Mekka am Rande des Maktūbāt gedruckt wurde. Eine Kopie davon 
befindet sich unter der Nummer 53 in der Istanbuler Bayezid-Stadtbibliothek. 
Eine Fotokopie davon wurde 1383/1963 in Istanbul gedruckt. Ein großer Teil 
seiner Biografie in diesen Ausgaben ist in den Büchern Die edlen Gefährten und 
Belege für das wahre Wort enthalten. Aus diesem arabischen Maktūbāt wurden 
194 Briefe ausgewählt und 1392/1972 im Offsetdruck in Istanbul unter dem Namen 
al-Muntakhabāt gedruckt. 1567, 1612, 1647. 

644 — MUHAMMAD NUʿMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Mīr Mu-
hammad Nuʿmān ibn Sayyid Schamsuddīn wurde 977/1567 in Samarkand geboren 
und verstarb 1060/1650 in Agra. Er kam nach Indien und wurde mit der Gesellschaft 
des ehrwürdigen Khādscha Bāqī billāh geehrt. Er diente ihm in Delhi bis zu 
seinem Tod. Nach dem Tod des ehrwürdigen Khādscha hatte Imām ar-Rabbānī 
Delhi besucht. Er hatte Erbarmen und nahm Sayyid Nuʿmān mit nach Sirhind. 
Nachdem er lange Zeit gedient und sich in seiner Gesellschaft befunden hatte, 
wurde er nach Burhanpur geschickt, um Schüler auszubilden. 145, 399, 701, 748, 
1077, 1080, 1089, 1502, 1637, 1638, 1644. 

645 — MUHAMMAD PĀRISĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad 
ibn Muhammad ibn Mahmūd wurde im Jahre 756 in Buchara geboren und verstarb 
822/1419 in Medina. Sein Totengebet wurde von Mulla al-Fanārī verrichtet. Im 
Umdat al-maqāmāt heißt es: „Zaynuddīn al-Hāfī schickte den Grabstein aus 
Ägypten. Der Stein war 1212 dort. Ich habe ihn 1225 nicht mehr gesehen, die 
Wahhabiten haben ihn zerbrochen.“ Er beendete seine Medresse-Ausbildung 
und spezialisierte sich auf Hadith und Fiqh. Dann erlangte er Vollkommenheit, 

– 1641 –



indem ihm die Gesellschaft und Zuwendung des ehrwürdigen Muhammad 
Bahāʾuddīn al-Bukhārī zuteilwurden. Seine Bücher Risāla-i qudsiyya, Tuhfat as-
sālikīn, Tahqīqāt und Fasl al-khitāb sind bekannt. Sie alle sind in persischer 
Sprache verfasst. Das at-Tuhfa wurde 1390/1970 in Delhi gedruckt. 70, 153, 686, 
1040, 1082, 1645, 1695. 

646 — MUHAMMAD RABHĀMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Fiqh-Gelehrten Indiens. Das persische Ilmihal-Buch Riyād an-nāsihīn, 
das er im Jahre 835/1432 schrieb, wurde 1313 in Bombay gedruckt, und eine Off-
set-Ausgabe wurde 1981 in Istanbul veröffentlicht. Er sammelte das Wissen aus 
444 Büchern. 311, 617, 1533. 

647 — MUHAMMAD SĀDIQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
erste Sohn des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī. Er war der fruchtbare Baum des 
Obstgartens der Gottesfreundschaft. Er wurde im Jahre 1000 in Sirhind geboren 
und verstarb dort im Jahre 1025/1616 an der Pest. Sein Vater ließ eine Kuppel 
über seinem Grab errichten. Im Jahre 1008 traf er zusammen mit seinem Vater 
Khādscha Muhammad Bāqī und wurde mit Dhikr, Murāqaba, Dschadhba und 
der Nisba scharīfa geehrt. Aufgrund seines großen Aufnahmevermögens und 
seiner hohen Natur erreichte er dank des Segens ihrer Erziehung und ihrer mit-
fühlenden Blicke wertvolle Zustände und große Werke. Als er noch ein Kind 
war, entdeckte er spirituell Dinge an fernen Orten und Zustände im Grab. Danach 
erreichte er das Ende der Stufen der Vollkommenheit, indem er von seinem 
Vater spirituelle Erkenntnisse erhielt. Er wurde in die Geheimnisse seines Vaters 
eingeweiht. Er pflegte jeden Freitag nach dem Freitagsgebet zu seinem Grab zu 
kommen und eine Weile Murāqaba zu vollziehen. 1382, 1499, 1612. 

648 — MUHAMMAD SĀDIQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater 
hieß Alī. Er stammt aus Sakız (Chios). Er verstarb im Jahre 1059/1649. Sein Buch 
Surrat al-fatāwā ist bekannt. 1456. 

649 — MUHAMMAD SĀDIQ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Hafīdzāda Muhammad Sādiq ibn Muhammad Efendi verstarb im Jahre 1230/1815. 
Sein Buch an-Nawādir al-fiqhiyya ist bekannt. 421, 1592. 

650 — MUHAMMAD SAʿĪD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
zweite Sohn des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī. Er wurde im Jahre 1005 geboren 
und verstarb 1070/1660. Er befindet sich im Mausoleum seines Vaters. Er war 
geschmückt mit der Schönheit seiner Moral, der Fülle seiner Tugenden, seinem 
lächelnden Gesicht, seinen sanften Worten und der Reinheit seiner Taten. Er 
schloss seine Ausbildung in jungen Jahren ab. Er wurde ein Experte im rationalen 
und tradierten Wissen. Dank der Verfügung und Zuwendung seines Vaters er-
reichte er die spirituelle Bindung und die hohen Zustände seiner Großen. Im 
Alter von 17 Jahren erlangte er materielle und spirituelle Vollkommenheiten. 
Er verfasste Glossen und Superkommentare zu vielen wertvollen Büchern. Seine 
Glosse zum Mischkāt al-masābīh und zu Khayālīs Superkommentar sind sehr 
wertvoll. Die Abhandlung, die er gemäß der hanafītischen Rechtsschule über 
das Nichtheben des Fingers beim Sitzen während des Gebets schrieb, ist ein 
Meisterwerk. Er bewies, dass es besser ist, den Finger nicht zu heben. Er war in 
die erstaunlichen Geheimnisse und Erkenntnisse seines Vaters eingeweiht. Sein 
Buch Maktūbāt-i Saʿīdiyya enthält 100 Briefe. Es wurde 1385/1965 in Pakistan 
gedruckt. 404, 623, 1069, 1350, 1366, 1612. 

651 — MUHAMMAD SIDDĪQ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist be-
kannt unter dem Namen „Hidāya“. Er stammt aus der Stadt Kishim in Badach-
schan. Als er jung war, befand er sich in der Gesellschaft von Khān-i-Khānān 
Abdurrahīm. Durch ihn wurde er mit der Gesellschaft von Khādscha Bāqī billāh 
geehrt. Nach dessen Tod wurden ihm die Gesellschaft und der Dienst des ehr-

– 1642 –



würdigen Imām ar-Rabbānī zuteil. Er wurde mit der Wilāya khāssa geehrt. Im 
Jahre 1032/1622 nahm er die Erlaubnis an und ging auf Pilgerfahrt. Während er 
sich im Hedschas aufhielt, sagte Imām ar-Rabbānī: „Ich wandte mich gerade den 
Zuständen einiger unserer Brüder in der Ferne zu. Es erschien Mawlāna Mu-
hammad Siddīq. Er ist uns mit voller Liebe und Aufrichtigkeit zugewandt. Er ist 
derzeit in Transoxanien, in Badachschan, unterwegs. Möge sein Zustand angenehm 
sein!“ Im Jahr 1019 sammelte er die Abhandlung Mabdaʾ wa-maʿād von Imām 
ar-Rabbānī. Sie ist auf Persisch und wurde 1388/1968 in Pakistan zusammen mit 
einer Urdu-Übersetzung veröffentlicht und 1977 wurde in Istanbul eine Offset-
Ausgabe herausgegeben. 

652 — MUHAMMAD UTHMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Hādschi 
Muhammad Uthmān Sāhib ist einer der großen Gottesfreunde Indiens. Er wurde 
im Jahre 1244 in der Stadt Loni in Punjab geboren und verstarb 1314/1896 in der 
Stadt Musa zey in Punjab. Im Jahre 1266 wurde ihm die Gesellschaft des ehr-
würdigen Hādschi Dost Muhammad Kandihārī, einem Schüler des ehrwürdigen 
Ahmad Saʿīd as-Sirhindī, zuteil. Er erhielt 18 Jahre lang spirituelle Erkenntnisse 
und erlangte Vollkommenheit in den sinnlichen und übersinnlichen Wissenschaf-
ten. Als sein Murschid 1284 verstarb, wurde ihm die Ehre zuteil, sein Nachfolger 
zu werden. Er bildete tausende Gottesfreunde aus und leitete 29 Jahre lang die 
Schüler. In dem Buch Fawāʾid-i Uthmāniyya, das ein Jahr nach seinem Tod im 
Auftrag seines Sohnes Muhammad Sirādschuddīn, der anstelle seines Vaters im 
Alter von 17 mit der spirituellen Leitung begann, von dessen Schüler Sayyid 
Akbar Alī ad-Dahlawī verfasst wurde, werden seine Briefe und Wundertaten 
ausführlich dargelegt. Es wurde 1382/1962 in Multan gedruckt. Als Sirādschuddīn 
im Jahre 1333/1915 verstarb, wurde sein Sohn Muhammad Zāhid, möge Allah 
sich seiner erbarmen, die Quelle des sinnlichen und übersinnlichen Wissens. Mu-
hammad Fadl Alī Schah, einer der Khalīfas von Sirādschuddīn, verstarb 1354/1935. 
Muhammad Saʿīd al-Quraischī Ahmadpūrī, der an seiner Stelle mit der spirituellen 
Leitung (Irschād) begonnen hatte, verstarb 1363/1944 in der Stadt Panipat. Die 
30 Briefe im Maktūbāt von Dost Muhammad Kandihārī wurden von Muhammad 
Ādil gesammelt und im Auftrag von Muhammad Zāhid ibn Sirādschuddīn 
1383/1964 von Atā Muhammad in Multan gedruckt. 1127, 1713. 

653 — MUHAMMAD ZĀHID, möge Allah sich seiner erbarmen: Khādscha 
Muhammad Zāhid as-Samarqandī war ein profunder Gelehrter und vollkommener 
Gottesfreund. Er war ein Experte des Wissens über die Seele. Er verstarb im 
Jahre 936/1530 im Dorf Wachsch bei Hisar. Anfangs vollzog er zwar viel Riyāda 
und Mudschāhada, doch die Vollkommenheit erlangte er mit der Zuwendung 
des ehrwürdigen Ubaydullāh al-Ahrār, möge seine Seele gesegnet sein, bereits 
beim ersten Zusammensein. Er ist der Sohn der Tochter des ehrwürdigen Yaʿqūb 
al-Tscharkhī. Im Buch al-Hadāʾiq al-wardiyya stehen seine Wundertaten ge-
schrieben. Das Buch Silsilat al-ārifīn von Mawlāna Muhammad al-Qādī ist bekannt. 
Das Buch Masmūʿāt wurde von Mīr Abdul-awwal verfasst und findet sich in der 
Abteilung Esad Efendi der Süleymaniye-Bibliothek unter der Nummer 1715. Es 
wurde 1414/1993 vom Hakikat-Verlag veröffentlicht. Es handelt sich dabei um 
die persischen Worte des ehrwürdigen Ubaydullāh al-Ahrār. Unter den Gottes-
freunden, die er erzogen hat, ist der Sohn seiner Schwester, Mawlāna Darwīsch 
Muhammad, einer der Großen dieser Silsila. 1407, 1580, 1694. 

654 — MUHAMMED I., möge Allah sich seiner erbarmen: Sultan Muhammed 
I. (Mehmed Çelebi) ist der 5. der osmanischen Sultane und der 2. Gründer des 
Osmanischen Reiches. Er kam nach Amasya, ohne bei der Niederlage gegen 
Timur gefangen genommen zu werden. Nach dem Tod seines Vaters erklärte er 
hier seine Herrschaft. Er besiegte Isa Çelebi in Bursa und dann Musa Çelebi in 
Rumelien. Er wurde 816/1413 nach einer Unterbrechung von 12 Jahren osmani-

– 1643 –



scher Sultan. Er unterdrückte die Revolten in Anatolien. Er eroberte die Länder 
von Rumelien bis Ungarn. Er nahm auch Hereke und Gebze von Byzanz ein. Er 
nahm Schaykh Badruddīn, der als Sohn des Kadi von Simavna bezeichnet wurde 
und in Serez abtrünnig wurde und revoltierte, gefangen und ließ ihn hinrichten. 
Er verstarb im Jahre 824/1421 in Edirne und wurde nach Bursa überführt. Er 
führte den schönen Brauch ein, jedes Jahr eine Surra-Prozession nach Haramayn 
(Mekka und Medina) zu schicken. 1572, 1576. 

655 — MUHAMMED III., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 78. 
der islamischen Kalifen und der 13. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn 
von Sultan Murad III. und der Vater von Sultan Ahmed I. Er war der Eroberer 
von Eger. Er wurde 974/1566 geboren und starb 1012/1603. Er liegt in seinem 
Mausoleum im Garten der Ayasofya-Moschee begraben. In diesem Mausoleum 
befinden sich 26 Sarkophage, darunter Ahmed Hans Mutter Handan Sultan, Ah-
med Hans drei Söhne und sechs Töchter und Murad Hans fünfzehn Töchter. Au-
ßerhalb des Mausoleums befinden sich vier von Murad Hans Töchtern. Sultan 
Mustafa I., der Sohn von Muhammed III., befindet sich im Mausoleum neben 
dem Mausoleum seines Vaters. Im Mausoleum von Sultan Mustafa befinden sich 
15 Sarkophage, darunter sein Neffe Ibrahim Han, Ismihan Sultan, die Tochter 
von Murad IV., sowie Prinzen und Prinzessinnen. Im Jahre 1003/1593 wurde er 
Kalif. Er beschäftigte sich mit den Dschalali-Aufständen und den Ungarn. Er 
verbot streng den Alkohol und schloss alle Schänken. Während seiner Zeit wurde 
1012/1603 mit dem Tabakrauchen begonnen. 1059, 1588, 1610, 1616, 1646, 1647. 

656 — MUHIBBULLĀH MANKPŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Während er in Burhanpur (Indien) Khalīfa geworden und die Autorisierung für 
den Irschād erhalten hatte, indem er die Gesellschaft von Schaykh Muhammad 
ibn Fadlullāh pflegte, fuhr er fort, Sayyid Muhammad Nuʿmān zu dienen, von 
dem er den Namen von Imām ar-Rabbānī hörte und den Maktūbāt anhörte, wo-
raufhin er mit Liebe und Eifer nach Sirhind kam. Hier diente er und erhielt eine 
Autorisierung und wurde zum Irschād nach Mankpur geschickt. 590, 625, 1318. 

657 — MUHYIDDĪN IBN AL-ARABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist auch unter dem Namen Abū Bakr ibn al-Arabī bekannt. Er ist einer der 
Großen der Sūfiyya aliyya und sein Name ist asch-Schaykh al-akbar Abū Bakr 
Muhammad ibn Alī. Er wurde 560/1165 in der andalusischen Stadt Murcia geboren 
und verstarb 638/1240 in Damaskus. Er war ein großer Gottesfreund und Mudschta-
hid. Er kam nach Konya und wurde der Stiefvater von Sadruddīn al-Qūnawī. 
Alle Kenntnisse, die er übermittelte, sind ein Beleg. Er erhielt viele Geschenke 
von Staatsmännern und Amtsträgern und verteilte sie alle an die Armen. Er 
schrieb mehr als 500 Bücher. Unwissende Menschen nannten ihn einen Ketzer. 
Solche wie Ibn Taymiyya bezeichneten ihn als Ungläubigen. Die Gelehrten und 
Gotteskenner hingegen erkannten, dass er ein vollkommener Gottesfreund war. 
Sein Buch al-Futūhāt al-makkiyya wurde 1393/1973 in vier großen Bänden in 
Beirut gedruckt. 71, 112, 119, 127, 131, 133, 416, 574, 578, 722, 1008, 1050, 1061, 
1066, 1081, 1347, 1348, 1367, 1368, 1376, 1397, 1406, 1503, 1608, 1629, 1667, 1706. 

Qādī Abū Bakr ibn al-Arabī, der unter dem Namen Ibn al-Arabī bekannt ist, 
ist jemand anderes. Sein Name ist Muhammad ibn Abdullāh. Er wurde 468/1076 
in Andalusien geboren und verstarb 543/1149 in Marokko. Er gehört der mālikī-
tischen Rechtsschule an. 391, 431. 

Muhyiddīn Muhammad ibn Bahāʾuddīn ist jemand anderes, dessen Kommentar 
zum al-Fiqh al-akbar mit dem Titel al-Qawl al-fasl sehr wertvoll ist. Dieser Kom-
mentar wurde für den Druck vorbereitet und 1979 vom Hakikat-Verlag in Istanbul 
veröffentlicht. Er verstarb im Jahre 956. 1077. 

658 — MULLA AL-DSCHĀMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdur-

– 1644 –



rahmān ibn Nizāmuddīn Ahmad Nūruddīn al-Dschāmī war ein Schaykhul-islām. 
Er war ein Gelehrter und vollkommener Gottesfreund. Er wurde 817/1414 in 
der Stadt Dscham im Iran geboren und verstarb am 18. Muharram 898/1492 in 
Herat, während der Adhan zum Freitagsgebet gerufen wurde. Er ist ein Nach-
komme des ehrwürdigen Imām Muhammad asch-Schaybānī. Als er fünf Jahre 
alt war, wurde er in die Gegenwart des ehrwürdigen Muhammad Pārisā gebracht 
und ihm wurde dessen spirituelle Zuwendung zuteil. Zwei der Briefe, die er an 
den ehrwürdigen Ubaydullāh schrieb, sind im Raschahāt verfügbar. Er erlangte 
die Vollkommenheit, indem er von Mawlāna Saʿduddīn al-Kaschgarī spirituelle 
Erkenntnisse erhielt, und erhielt die Erlaubnis für spirituelle Führung (Irschād). 
Der ehrwürdige Saʿduddīn war der Khalīfa von Nizāmuddīn Khāmūsch und ver-
starb im Jahre 860 in Herat. Der ehrwürdige Nizāmuddīn Khāmūsch war der 
höchste Khalīfa des ehrwürdigen Alāʾuddīn al-Attār. Mulla al-Dschāmī schrieb 
viele Bücher. Sein Buch Schawāhid an-nubuwwa wurde von Mahmūd ibn Uthmān 
al-Lāmiʿī und Akhīzāda Abdulhalīm vom Persischen ins Türkische übersetzt und 
sowohl das persische Original als auch die türkische und deutsche Übersetzung 
wurden vom Hakikat-Verlag gedruckt. Es wurden Wundertaten bei ihm bezeugt. 
Fatih Sultan Mehmed lud ihn nach Istanbul ein. Er kam bis nach Konya. Als er 
die Nachricht vom Tode des Sultans erhielt, kehrte er zurück. 572, 1057, 1066, 
1376, 1397, 1583, 1656, 1675, 1694, 1707. 

659 — MULLA KHUSRAW, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad 
Efendi war der dritte Schaykhul-islām der Osmanen und ein hanafītischer Fiqh-
Gelehrter. Sein Vater war ein Konvertit. Bei einer Hochzeit nahm Fatih Sultan 
Mehmed Mulla Gurānī zu seiner rechten und Mulla Khusraw zu seiner linken 
Seite. Er wurde im Jahre 865 zum Schaykhul-islām. Er verstarb im Jahre 885/1480, 
während er diese Aufgabe seit zwanzig Jahren sehr gut erfüllte. Sein Totengebet 
wurde in der Fatih-Moschee verrichtet, er wurde nach Bursa überführt und östlich 
von Emir Sultan begraben. Sein Fiqh-Buch ad-Durar wal-ghurar ist sehr wertvoll. 
Im Jahre 1319/1900 wurde der Kommentar von Scharnblālī in Istanbul veröf-
fentlicht. Er hat im Stadtteil Vefa neben der Ekmekci-Medresse eine Moschee. 
204, 426, 580, 897. 

660 — MULLA QUDSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abbas kulu Mulla 
Qudsī aus Indien ist der Autor des arabischen Astronomiebuches Asrār al-
malakūt. Er verstarb 1262/1846 in Mekka. Dieses Buch wurde von Hayātīzāda 
Khalīl Scharaf Efendi aus Elbistan ins Türkische übersetzt und er gab ihm den 
Titel Afkār al-dschabarūt. Scharaf Efendi wurde 1211 in Elbistan geboren und 
verstarb dort im Jahre 1267/1851. 779. 

661 — MUNĀWĪ [bzw. MANĀWĪ]: Abdurra ʾūf al-Munāwī war ein 
schāfiʿītischer Gelehrter. Er wurde im Jahre 924/1518 geboren und verstarb 
1031/1621 in Kairo. Er schrieb viele Bücher. Sein Buch Kunūz ad-daqāʾiq wurde 
1285 in Istanbul gedruckt. Es enthält 10.000 Hadithe. 586, 616, 617, 656, 669, 678, 
679, 685, 913, 915, 916, 924, 1048. 

662 — MUNĪB EFENDI: Khādscha Muhammad Munīb Efendi stammt aus 
Ayıntap. Er kam 1182 nach Istanbul und wurde Militärrichter (Kazasker) in Ana-
tolien. Er übersetzte den Kommentar zum as-Siyar al-kabīr ins Türkische. Er 
verstarb 1238/1823 in Güzelhisar (Aydın). 1133. 

663 — MUQĀTIL, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām Muqātil ibn 
Sulaymān ist ein Tafsirgelehrter. Er wurde in Balkh geboren und in Merw aus-
gebildet. Er ließ sich in Basra nieder und verstarb dort im Jahre 150/767. Sein 
Tafsir ist bekannt und wurde in London gedruckt. 577, 1065. 

664 — MURAD I., möge Allah sich seiner erbarmen: Sultan Murad Hüda-
vendigar ist der 3. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn von Sultan Orhan 

– 1645 –



und der Vater von Yıldırım Sultan Bayezid. Er wurde im Jahre 726/1326 geboren. 
Er wurde Gouverneur von Bursa. Während der Zeit seines Vaters diente er bei 
der Prägung von Goldmünzen. Als sein Vater 763/1362 verstarb, bestieg er den 
Thron. Als bekannt wurde, dass die Akhīs, die nach dem Zerfall des Seldschu-
kenreiches einen Staat in Ankara gegründet hatten, sich mit den Karamaniden 
in Konya gegen die Osmanen verbündeten, eroberte er 763 Ankara. Er machte 
Lala Schahin Pascha zum ersten Oberbefehlshaber und Großwesir. Er nahm 
Çorlu, Keşan, Edirne und Komotini ein und kehrte nach Bursa zurück. Er eroberte 
Biga. Da das Kreuzfahrerheer angekommen war, setzte er nach Rumelien über 
und gewann die Schlacht an der Mariza. Er nahm die Orte bis zur Donau ein. 
Danach kam das zweite Kreuzfahrerheer mit 200.000 Mann. Er gewann die heftige 
Schlacht in der Ebene von Kosovo. Der serbische König Lazar und seine Be-
fehlshaber starben. Der serbische Staat wurde vernichtet. Im Jahre 791/1389 
wurde er getötet, als er sich nach dem Befinden eines verwundeten Serben er-
kundigte. Er wurde in Çekirge (Bursa) begraben. Er war fromm, gerecht, barm-
herzig und tugendhaft. Er führte 37 Mal Krieg. 1576, 1655. 

665 — MURAD III., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 77. der isla-
mischen Kalifen und der 12. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn von Sultan 
Selim II. und der Vater von Sultan Muhammed III. Er wurde 953/1546 geboren 
und verstarb 1003/1595. Sein Mausoleum befindet sich neben dem seines Vaters 
Sultan Selim II. neben der Ayasofya-Moschee. Im Grab von Sultan Selim befinden 
sich 44 Sarkophage, in denen Nur Banu Sultan, die Mutter von Sultan Murad 
III., sowie die Prinzen und Töchter der beiden Sultane liegen. In dem Buch 
Fezleke-i Tārīh-i Osmānī, dessen fünfte Auflage 1288/1871 erschienen ist, heißt 
es: „Als Sultan Selim II. die Gemächer und Bäder des Palastes besichtigte, die 
bei dem Brand niedergebrannt und wieder aufgebaut wurden, rutschte er aus 
und fiel auf die Marmorsteine. Dieser Unfall verursachte seinen Tod.“ Die Feinde 
des Islams täuschen die Jugend, indem sie sagen: „Selim II. stürzte in den Tod, 
weil er betrunken war, während er sich in den Bädern vergnügte.“ Sie verun-
glimpfen unsere Vorfahren, indem sie diese Lügen und hässlichen Verleumdungen 
in fiktive Geschichtsbücher schreiben. Sie machen die Söhne zu Feinden ihrer 
Väter. Selim II. war jedoch ein rechtschaffener Muslim, der vom Khalwatiyya-
Schaykh Sulaymān al-Āmidī spirituelle Erkenntnisse erhalten hatte. Im Mausoleum 
von Sultan Murad befinden sich 54 Sarkophage und Safiyye Sultan, die Mutter 
von Sultan Muhammed, und die Prinzen und Prinzessinnen sind hier begraben. 
Im Jahre 982/1574 wurde er Kalif. Er nahm Tunesien, Aserbaidschan und Täbris 
ein. Er liebte die Gelehrten sehr. Er erhielt vom Naqschibandī-Schaykh Khādscha 
Ahmad Sādiq Kābilī spirituelle Erkenntnisse und erlangte die Vollkommenheit. 
Er ließ Observatorien errichten, astronomische Forschungen durchführen und 
Logarithmen berechnen. Er baute die Toptaşı-Irrenanstalt. Er vollbrachte viele 
gute Taten. Er ließ gemauerte Kuppeln für die al-Harām-Moschee bauen. Unter 
Aufwendung von viel Geld brachte er Wasser. Sein türkischer Diwan wurde von 
Schamsuddīn as-Siwāsī kommentiert. 

Nur Banu Sultan, die Mutter von Sultan Murad, ließ im Jahre 991/1582 die 
Atik Valide-Moschee in der Nähe des Zeyneb Kamil-Kinderkrankenhauses in 
Üsküdar errichten. Sie hat zwei Minarette. Nur Banu Sultan verstarb im Jahre 
991/1582. Aus den Überresten dieser Moschee ließ sie die Tabaklar-Moschee 
bauen. Sie ließ in der Nähe dieser Moschee auch die Darüş-şifa-Moschee errichten. 
399, 709, 1540, 1567, 1588, 1609, 1610, 1621, 1644, 1656, 1683. 

666 — MURAD IV., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 82. der isla-
mischen Kalifen und der 17. der osmanischen Sultane. Er wurde 1018/1609 geboren 
und verstarb 1049/1640. Er liegt im Mausoleum seines Vaters Ahmed I. Sein 
Bruder Osman II. befindet sich ebenfalls hier. Im Jahre 1032/1623 wurde er Kalif. 

– 1646 –



Er war tapfer wie Yavuz. Mit Hilfe seiner Mutter Mahpeyker Kösem Sultan 
brachte er wertvolle Männer an wichtige Positionen und brachte die Lage in 
Ordnung. Schah Abbās nahm Bagdad ein und schlachtete 30.000 Sunniten ohne 
Rücksicht auf Frauen und Kinder ab. Großwesir Hafiz Ahmed Pascha eroberte 
Bagdad zurück. Iranische Soldaten gingen zugrunde. Er verbot Tabak, Schnupf-
tabak und Alkohol. Er zog selbst in den Krieg und eroberte Täbris zurück. Er 
begab sich zum zweiten Mal nach Bagdad und nahm es wieder ein. Er ließ die 
Kaaba wiederaufbauen. Hafiz Ahmed Pascha liegt vor der Kiblamauer der Mo-
schee im Malta-Basar in Fatih. 

Sultan Murad ordnete während seines Revan-Feldzuges die Errichtung eines 
Palastes in Kandilli an. Nach seiner Rückkehr von der Schlacht im Jahre 1042/1632 
ließ er sich in diesem Palast nieder. Hier bekam er einen Sohn namens Muhammed. 
Sieben Nächte lang wurden Laternen (türkisch: kandil) aufgehängt und Feste 
abgehalten. Aus diesem Grund wurde dieser Ort Kandilli genannt. Die Kandil-
li-Moschee wurde 1165/1751 von Sultan Mahmud I. erbaut. Nach dem Ersten 
Weltkrieg wurde sie wiederaufgebaut. Er ließ auch den Bagdad-Pavillon im 
Topkapı-Palast errichten. Im Jahre 1033/1623 ließ er die Schlösser in Kavaklar 
errichten. 517, 910, 914, 1537, 1626, 1627, 1629, 1644. 

667 — MURĀD AL-MUNZAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muham-
mad Murād ibn Alī Kaschmīrī ist einer der großen Schaykhs in Istanbul. Er wurde 
1054/1643 in Buchara geboren. Er reiste viel in der Region von Syrien und im 
Hedschas. Er erlangte vom ehrwürdigen Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī in der 
Stadt Sirhind in Indien spirituelle Erkenntnisse. Er erlangte Vollkommenheit 
und wurde mit der Khilāfa geehrt. Er ließ sich in Damaskus nieder und errichtete 
eine Medresse. Im Jahre 1092/1680 kam er nach Istanbul. Er blieb fünf Jahre 
lang in Eyüp und ging danach nach Damaskus und dann auf Pilgerfahrt. Im Jahre 
1120/1707 kam er nach Istanbul zurück und ließ sich in Sultan Selim nieder. Er 
wurde von Çorlulu Ali Pascha nach Bursa verbannt. Im Jahre 1129/1716 kam er 
erneut nach Istanbul und wurde in der Villa vom Chefarzt Nuh Efendi in Eyüp 
zu Gast. Er verstarb im Jahre 1132/1719. Diejenigen, die sein Mausoleum neben 
dem Grab von Ahmad Abul-Khayr Efendi, einem der Schaykhul-islāme von 
Sultan Mahmud I., außerhalb von Edirnekapı, gegenüber der Münzevi-Moschee 
besuchen, erhalten spirituelle Erkenntnisse von seiner gesegneten Seele. Seine 
Abhandlung Ādāb-i tarīqatin-naqschibandiyya auf Türkisch ist bekannt und sein 
Tafsir al-Mufradāt al-Qurʾāniyya ist sehr wertvoll. Seine Tafsire liegen auf 
Arabisch, Persisch und Türkisch gemeinsam vor. Abul-Khayr Efendi verstarb 
im Jahre 1154/1741. Siehe unter der Nummer 643 den Namen Muhammad Murād 
ibn Abdullāh al-Qazānī. 1573. 

668 — MURAD MOLLA, möge Allah sich seiner erbarmen: Dāmādzāda 
Murād Efendi baute 1189/1775 in Çarşamba (Istanbul) ein Ordenshaus und eine 
große Bibliothek. Bei der Zählung von 1332 wurden hier 2276 wertvolle Bücher 
gezählt. 370, 404, 1638, 1640. 

669 — MURAD PASCHA: Als er von der Schlacht gegen Österreich erfolg-
reich zurückkehrte, wurde er 1015/1605 Großwesir. Im Jahre 1012/1602, dem 
letzten Jahr von Sultan Muhammed III., begannen die Flüchtigen der Armee, 
die von Schah Abbās besiegt worden war, zusammen mit den Hurūfī-Qizilbasch 
den Dschalali-Aufstand. Da sich dieser Aufstand auf halb Anatolien ausbreitete, 
marschierte Murad Pascha 1017/1607 gegen sie. Er tötete aufständische Banditen 
wie ihre Oberhäupter Canpolad, Kalenderzade und Kara Said sowie mehr als 
30.000 Qizilbasch, von denen er die meisten in Gruben verscharrte. Er überfiel 
auch ihre Unterschlüpfe in Ost-Karahisar und vernichtete 100.000 Rebellen. Im 
Jahre 1019/1610 marschierte er in den Iran. Nach seinem Sieg erkrankte er und 

– 1647 –



verstarb 1020/1610. Er wurde nach Istanbul überführt und in seiner Medresse 
beigesetzt. Er wurde 90 Jahre alt. Er war eifrig, fromm und ein Naqschibandī.  

670 — MURRA, möge Allah sich seiner erbarmen: Murra ist der siebte Vater 
des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, und der Sohn von Kaʿb. 577, 1621, 
1664. 

671 — MŪSĀ, Friede sei mit ihm: Er ist ein großer Prophet. Er ist ein Ge-
sandter, der zu den Israeliten kam. Die Europäer nennen ihn u. a. Moses und 
Moïse. Er ist ein Nachkomme von Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, und der Sohn 
eines Mannes namens Imrān. Nach Yūsuf, Friede sei mit ihm, vermehrten sich 
die Israeliten in Ägypten. Sie hielten an ihrer Religion fest und verrichteten ihre 
Gottesdienste. Dennoch wurden sie verfolgt und erniedrigt. Nach einer Überlie-
ferung wurde Mūsā, Friede sei mit ihm, 1705 Jahre vor Īsā, Friede sei mit ihm, 
geboren. Seine Mutter legte ihn in eine Wiege und ließ ihn auf dem Nil zurück. 
Als die Wiege am Palast des Pharaos vorbeikam, nahm die Frau des Pharaos, 
Āsiya, ihn und zog ihn groß. Als er 40 Jahre alt war, erfuhr er von seinen Ver-
wandten und ging zu ihnen. Er traf seinen Bruder Hārūn, der drei Jahre älter 
war als er. Eines Tages sah er, wie ein ägyptischer Ungläubiger [Kopte] einen Is-
raeliten folterte. Während er versuchte, ihn zu retten, starb der Kopte. Er bekam 
Angst und ging in die Stadt Midian. Dort heiratete er die Tochter von Schuʿayb, 
Friede sei mit ihm. Er diente ihm zehn Jahre lang. Dann brach er auf, um nach 
Ägypten zurückzukehren. Unterwegs sprach er auf dem Berg Tūr (Sinai) mit 
Allah, dem Erhabenen. Er kam nach Ägypten und lud den Pharao zum Glauben 
ein und bat um die Freiheit für Israeliten, was der Pharao jedoch nicht akzeptierte. 
Er sagte: „Mūsā ist ein großer Zauberer, er will uns täuschen und uns unser Land 
wegnehmen.“ Er fragte die Wesire, die bei ihm waren. Sie sagten: „Ruf die Zau-
berer zusammen und lass sie ihn besiegen.“ Die Zauberer kamen. Sie warfen die 
Seile vor den Augen des ägyptischen Volkes auf den Boden. Jedes Seil erschien 
als Schlange und ging auf Mūsā, Friede sei mit ihm, zu. Da warf Mūsā, Friede sei 
mit ihm, seinen Stab auf den Boden und er wurde zu einer großen Schlange und 
verschlang die Seile. Die Zauberer waren überrascht und nahmen den Glauben 
an. Der Pharao wurde wütend und sagte: „Er war wohl euer Meister! Ich werde 
euch Hände und Füße abhacken und euch alle an Palmzweigen aufhängen.“ Sie 
aber antworteten: „Wir glauben an Mūsā. Wir suchen Zuflucht bei seinem Herrn 
und wollen einzig Seine Vergebung und Barmherzigkeit.“ Das Wasser der Un-
gläubigen wurde zu Blut, es regnete Frösche und es gab Hautkrankheiten und 
eine dreitägige Finsternis. Als der Pharao diese Wunder sah, bekam er Angst 
und erteilte die Erlaubnis. Als Mūsā, Friede sei mit ihm, mit den Israeliten 
Ägypten verließ und nach Jerusalem reiste, bereute der Pharao es und folgte 
ihnen mit seinen Soldaten. Der Golf von Suez öffnete sich und die Gläubigen 
überquerten ihn. Als der Pharao ihn überqueren wollte, schloss sich das Meer 
und der Pharao ertrank mit seinen Soldaten. Auf dem Weg sahen die Israeliten, 
wie manche Leute ein Stier anbeteten. Sie sagten: „Wir wollen auch einen solchen 
Gott.“ Mūsā, Friede sei mit ihm, sagte: „Es gibt keinen Gott außer Allah. Allah 
hat euch gerettet.“ Dann kamen sie in die Wüste Sin und verirrten sich. Sie 
blieben ohne Essen und Trinken. Vom Himmel kamen „Mann“ (Manna) und 
„Salwā“, d. h. Süßspeise (Halwa) und Fleisch, herabgesandt, und sie ernährten 
sich hiervon. Er schlug mit seinem Stab auf den Boden und es kam Wasser heraus, 
von dem sie tranken. Sie sagten: „Wir sind der Süßspeise und des Fleisches über-
drüssig geworden. Wir wollen Dinge wie Bohnen und Zwiebeln.“ Sie erzürnten 
Mūsā, Friede sei mit ihm, und blieben deshalb 40 Jahre in der Wüste. Mūsā hin-
terließ Hārūn, Friede sei mit beiden, als Stellvertreter und begab sich zum Berg 
Sinai. Dort betete er 40 Tage lang Allah, den Erhabenen, an, er hörte das Wort 

– 1648 –



Allahs, des Erhabenen, und das Buch „Thora“ wurde ihm offenbart. In der Wüste 
Sin schmolz ein Heuchler namens Sāmirī das Gold und den Schmuck aller ein 
und machte daraus ein Kalb. Er sprach zu den Leuten: „Dies ist der Gott von 
Mūsā, betet ihn an!“ Sie begannen, es zu verehren, und hörten nicht auf Hārūn, 
Friede sei mit ihm. Als Mūsā, Friede sei mit ihm, vom Berg Sinai zurückkam 
und diese Situation sah, wurde er sehr zornig und verfluchte Sāmirī. Er griff 
seinem Bruder in den Bart und nahm es ihm übel. Sie zeigten Reue und flehten 
ihn an und begannen, nach der Thora zu beten. Mūsā, Friede sei mit ihm, kam 
mit seiner Gemeinde zum südlichen Teil des Toten Meeres. Er kämpfte gegen 
den König Og und eroberte das Gebiet östlich vom Fluss Jordan. Er bestieg den 
Berg gegenüber der Stadt Jericho und sah aus der Ferne das Land Kanaan 
(Kanʿān). Er ließ Yūschaʿ, Friede sei mit ihm, als Khalīfa an seiner Stelle zurück 
und verstarb dort im Alter von 120 Jahren. Yūschaʿ, Friede sei mit ihm, eroberte 
die Stadt Jericho und dann Jerusalem von den ungläubigen Amalekitern. Yūschaʿ, 
Friede sei mit ihm, ist der Sohn der Schwester von Mūsā, Friede sei mit ihm. Er 
ist der Sohn von Nūn, einem Nachkommen von Yūsuf, Friede sei mit ihm. Er 
wurde in Ägypten geboren. Es ist nicht bekannt, dass er nach Istanbul kam. Er 
verstarb 27 Jahre nach Mūsā, Friede sei mit ihm, im Alter von 127 Jahren. Sein 
Grab befindet sich in der Stadt Nablus oder in der Stadt Mearre nahe Aleppo 
oder in Istanbul. Die Christen nennen ihn Josua. 

Im Hadīqat al-dschawāmiʿ heißt es: „Es wird zwar gesagt, dass das Grab, das 
auf einem der Beykoz-Hügel in Istanbul besucht wird, das Grab des Propheten 
Yūschaʿ sei, doch dies stimmt nicht mit den historischen Informationen überein. 
Es könnte sich um das Grab eines Gottesfreundes oder eines der Apostel handeln. 
Wenn dem so ist, ist es ebenfalls wertvoll. Es ist nicht erlaubt, mit Gewissheit zu 
sagen, ob es sich um das Grab des Propheten Yūschaʿ handelt oder nicht. Die 
dortige Moschee wurde 1169/1755 von Muhammad Saʿīd Pascha, dem Großwesir 
von Sultan Osman III., gebaut. In der Moschee wird oft der Mawlid rezitiert. 
Die Menschen kamen in Scharen, um zuzuhören. Da es einen großen Ansturm 
gab, verbot Sultan Selim III., dass Schaykhs hier den Dhikr vollziehen, um keinen 
Aufruhr zu verursachen, und erlaubte nur die Rezitation des Mawlid.“ 

Doch nach Mūsā, Friede sei mit ihm, verfielen sie wieder in Degeneration, 
teilten sich in 71 verschiedene Gruppen und entstellten die Thora. Sie schrieben 
das „Talmud“ genannte Buch, das aus den Teilen „Mischna“ und „Gemara“ be-
steht. Im Buch Mizān al-mawāzīn wird aufgezeigt, dass die von den Juden und 
Christen „Thora“ und „Evangelium“ genannten Bücher nicht das Wort Allahs, 
des Erhabenen, sind. Dieses Buch ist im Original auf Persisch verfasst. Es wurde 
vom Hakikat-Verlag gedruckt. Auf Seite 257 heißt es darin: „Gemäß dem jüdischen 
Glauben hat Allah, der Erhabene, Mūsā, Friede sei mit ihm, neben der Offenba-
rung der Thora auf dem Berg Sinai noch anderes Wissen eingegeben. Mūsā wie-
derum teilte dieses Wissen Hārūn (Aaron), Yūschaʿ (Josua) und Alyaʿāzar (Elea-
sar) mit. Diese wiederum teilten es den nachkommenden Propheten mit, bis es 
schließlich Judas erreichte, der im 2. Jahrhundert n. Chr. dieses Wissen innerhalb 
von 40 Jahren in Form eines Buches niederschrieb. Dieses Buch wurde ‚Mischna‘ 
genannt. Im 3. Jahrhundert n. Chr. wurde in Jerusalem und im 6. Jahrhundert n. 
Chr. in Babylon je ein Kommentar zur Mischna geschrieben. Diese Kommentare 
wurden ‚Gemara‘ genannt. Die Mischna wurde zusammen mit einem der zwei 
Arten der Gemara als ‚Talmud‘ in einem Buch vereinigt. Der Talmud, der die 
Jerusalemer Gemara enthält, wurde ‚Jerusalemer Talmud‘ genannt, und der Tal-
mud, der die Babylonische Gemara umfasst, wurde ‚Babylonischer Talmud‘ ge-
nannt. Die Christen sind diesen drei Büchern gegenüber feindlich gesinnt. Einer 
der Gründe für diese Feindschaft liegt darin, dass sie sagen, dass Schamʿūn (Schi-

– 1649 –



mon), der das Kreuz für die geplante Kreuzigung von Jesus, Friede sei mit ihm, 
trug und überhaupt in die Kreuzigung verwickelt war, einer der Überlieferer der 
Mischna ist. Da es im Talmud auch Sachen gibt, an die die Muslime glauben, 
leugnen die Christen auch auf diesem Wege die Muslime.“ Die Juden nennen 
ihre Geistlichen „Rabbiner“. Eleasar ist der Sohn des Propheten Hārūn, Friede 
sei mit ihm. 29, 30, 61, 91, 130, 141, 150, 529, 549, 552, 561, 575, 632, 656, 662, 
703, 710, 729, 807, 1004, 1005, 1006, 1031, 1032, 1033, 1322, 1328, 1499, 1512, 
1573, 1574, 1594, 1595, 1621, 1661, 1662, 1705. 

672 — MŪSĀ AL-KĀZIM: Er ist der siebte der Zwölf Imāme. Er ist der 
Sohn von Dschaʿfar as-Sādiq und der Vater von Alī ar-Ridā. Er wurde im Jahre 
128/745 in Medina geboren und verstarb 183/799 in Bagdad im Gefängnis. Er 
liegt in Kazimiyya begraben. Mahdī und danach Hārūn ar-Raschīd brachten ihn 
von Medina nach Bagdad und sperrten ihn ein. Die Ismāʿīliyya lehnte sein Imāmāt 
ab. 88, 666, 1536, 1583, 1666, 1676. 

673 — MUSA DSCHARULLAH BIGIEV: Er war ein Islamreformer in Russ-
land und ein Feind der Ahlus-Sunna. Siehe das Buch Der Weg der Ahlus-Sunna. 

674 — MUSAYLAMA AL-KADHDHĀB: Er war ein Lügner, der in Yamāma 
behauptete, ein Prophet zu sein. Zuerst hatte er den Glauben angenommen, doch 
später wurde er abtrünnig. Im zweiten Jahr des Kalifats von Abū Bakr as-Siddīq, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, kämpfte er in Yamāma eine große Schlacht 
gegen die Armee von Khālid ibn al-Walīd. 20.000 der Abtrünnigen und 2.000 
der Muslime starben. Die Armee von Musaylama wurde besiegt. Wahschī, der 
den ehrwürdigen Hamza ermordet hatte, tötete Musaylama mit dem Schwert, 
mit dem er den ehrwürdigen Hamza ermordet hatte. Zayd ibn al-Khattāb, der 
ältere Bruder des ehrwürdigen Umar, trug in dieser Schlacht den Banner. Dieser 
und Thābit ibn Qays al-Ansārī, Redner des Propheten, Abū Dudschāna und Abū 
Hudhayfa ibn Utba sowie 360 Muhādschirūn und ebenso viele Ansār und mehr 
als 1000 Gefährtennachfolger wurden getötet. Mehr als 70 von ihnen waren 
Qurrā-Huffāz. 621, 1549, 1551, 1700. 

675 — MUSLIM, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Husayn Muslim ibn 
al-Haddschādsch al-Quschayrī gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an. Er 
ist einer der größten Hadithgelehrten. Er wurde im Jahre 206/821 in Nischapur 
geboren und verstarb dort im Jahre 261/875. Sein Buch Sahīh Muslim ist nach 
dem Sahīh al-Bukhārī das wertvollste Grundlagenbuch der Muslime. Es enthält 
7275 Hadithe. Diese beiden Bücher werden „as-Sahīhayn“ genannt. Er traf Imām 
al-Bukhārī in Nischapur. 622, 694. 

676 — MUSTAFA II.: Er ist der Sohn von Muhammed IV. und der Vater 
von Mahmud I. und Osman III. Er wurde 1074/1664 geboren und verstarb 
1115/1703. Im Jahre 1106/1695 wurde er Kalif. Er befindet sich im Turhan-Sul-
tan-Mausoleum neben der Yeni-Moschee. Auch sein Vater befindet sich in diesem 
Mausoleum. Eine zweistöckige Moschee wurde von Çorlulu Ali Pascha, dem Si-
lahdar von Sultan Mustafa, in der Werft gebaut. Auf der Nische wurde ein Ka-
aba-Stein aufgestellt. Saliha Sultan, die Frau von Sultan Mustafa II., ließ während 
der Herrschaft ihres Sohnes Mahmud I. in Azapkapı einen Brunnen, eine Brun-
nenstube, einen Hamam und eine Schule errichten und die arabische Moschee 
(Arap-Moschee) renovieren und erweitern. Das Datum der Instandsetzung, näm-
lich 1147/1734, steht in den Couplets um den Brunnen geschrieben. 518, 899, 
1562, 1694, 1699, 1704. 

677 — MUSTAFA III: Er ist der Sohn von Sultan Ahmed III. und der Vater 
von Selim III. Er wurde 1129/1717 geboren und verstarb 1187/1774. Im Jahre 
1171/1757 wurde er Kalif. Er liegt im Mausoleum neben der von ihm erbauten 
Laleli-Moschee. Seine vier Töchter und zwei Söhne sind ebenfalls hier. Er ließ 

– 1650 –



die Fatih-Moschee wiederaufbauen. Im Çakmakçılar-Hang gibt es eine Moschee 
in seinem Namen. Im Jahre 1174 ließ er die Iskele-Moschee in Kadıköy bauen 
und 1177/1763 ließ er die İncirliköy-Moschee in Paşabahçe bauen. Im Jahre 
1174/1760 ließ er die Ayazma-Moschee in Üsküdar errichten. 1668, 1683, 1694. 

678 — MUSTAFĀ AL-BAKRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Qutbuddīn 
Mustafā ibn Kamāluddīn wurde 1099/1688 in Damaskus geboren und verstarb 
dort im Jahre 1162/1749. Er erwarb die Fiqh-Wissenschaft von Abdulghanī an-
Nablusī und den Tasawwuf von Abdullatīf al-Khalwatī. Die Anzahl der Bücher, 
die er schrieb, übersteigt 222. Seine Bücher al-Hikam al-ilāhiyya wal-mawārid 
al-bahiyya, al-Wasiyya al-dschaliyya und Barʾ al-asqām sind sehr wertvoll. 669. 

679 — MUSTAFA ATIF: Defterdar Mustafa Atıf Efendi stammt aus Istanbul. 
Im Jahre 1104 errichtete er in Vefa eine Bibliothek. Er verstarb im Jahre 1155/1742. 

680 — MUSTAFA KEMAL PASCHA: Er wurde im Jahre 1881 in Thessaloniki 
geboren. Er wurde Offizier in der osmanischen Armee. Im Jahre 1923 beendete 
er mit dem Vertrag von Lausanne das Osmanische Reich und gründete die Re-
publik Türkei. Im Jahre 1934 nahm er den Nachnamen Atatürk an. Er starb 1938 
in Istanbul. Sein Grab befindet sich in Ankara. 

681 — MUSTAFA NAILI: Er war Großwesir während der Herrschaft von 
Sultan Abdülʿaziz. Sein Grab befindet sich neben der Fatih-Moschee. 

682 — MUSTAFA RASCHID PASCHA: Im Jahre 1262/1846 wurde er Groß-
wesir und er starb im Jahre 1274/1857. Als er 1252/1836 Botschafter in London 
war, wurde er Freimaurer. Ein Jahr später wurde er zum Außenminister ernannt. 
Er und Lord Redcliffe, der britische Botschafter im Osmanischen Reich, ließen 
das von ihnen gemeinsam vorbereitete „Tanzimat-Edikt“ von Sultan Abdülmecid 
genehmigen, wodurch sie den Errungenschaften der osmanischen Türken in Re-
ligion, Moral, Wissenschaft und Technik einen schweren Schlag versetzten. Nach 
diesem Edikt, das am 26 Schaʿbān 1255/1839 auf dem Gülhane-Platz verlesen 
wurde, wurden in vielen Städten Freimaurerlogen eröffnet und die Jugend ohne 
Religion erzogen. Die naturwissenschaftlichen Fächer wurden aus dem Lehrpro-
gramm der Medressen gestrichen und die Religionsbeauftragten blieben unwissend. 
Professor Ömer Aksu, ein Doktor der Wirtschaftswissenschaften, sagte in seiner 
Erklärung gegenüber der Zeitung Türkiye vom 22. Januar 1989: „Das Tanzimat-
Edikt von 1839 wird als der Beginn der Verwestlichung unseres Landes dargestellt. 
Wir haben nicht begriffen, dass wir vom Westen die Technologie übernehmen 
sollten, während die Kultur national sein sollte. Wir betrachteten die Verwestli-
chungsbewegung als die Übernahme des Christentums. Das Handelsabkommen 
von Mustafa Raschid Pascha mit den Briten war ein schwerer Schlag für unsere 
Industrialisierung.“ 559, 1518. 

683 — MUSTAFĀ SABRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war einer 
der islamischen Gelehrten zur Zeit von Sultan Vahideddin, dem Letzten der is-
lamischen Kalifen. Er war Parlamentsabgeordneter in Tokat. Am 4. März 1337/1919 
wurde er zum Schaykhul-islām ernannt. Sieben Monate später wurde er von 
Haydarīzāda Ibrāhīm Efendi abgelöst. Am 31. Juli 1920 wurde er zum zweiten 
Mal Schaykhul-islām und zwei Monate später wurde er von Medeni Mehmed 
Nuri Efendi, dem letzten Schaykhul-islām, abgelöst. Er studierte an der Kayse-
ri-Medresse unter Hādschi Amīn Efendi aus Divrik. Er wurde 1277 in Tokat ge-
boren und verstarb 1373/1954 in Ägypten. Im Jahre 1340/1922 emigrierte er von 
Istanbul nach Kairo. Mit den arabischen Werken, die er dort schrieb,verblüffte 
er die Gelehrten seiner Zeit. Sein Buch Mawqif al-aql wal-ilm wal-ālam umfasst 
vier Bände. Darin zeigt er, dass Abduh auf die Vernichtung des Islams hinarbeitete, 
und widerlegt seine Ideen. 588, 673, 706, 1561, 1615, 1707. 

684 — MUTRIF IBN ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 

– 1651 –



einer der Gefährtennachfolger und war sehr gottesfürchtig. Er verstarb im Jahre 
95/714. 1005. 

685 — MUʿĀDH IBN DSCHABAL, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
gehört zu den Großen der edlen Gefährten und ist einer der 70 Ansār, die beim 
zweiten Treuschwur bei Aqaba den Glauben annahmen. Er nahm an allen Schlach-
ten teil. Er nahm im Alter von 18 Jahren den Glauben an. Er verstarb im Jahre 
18/639 an der Pest. Er war der Gouverneur des Gesandten Allahs im Jemen. 692, 
931, 941, 1228, 1266, 1473. 

686 — MUʿĀWIYA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein Vater ist Abū 
Sufyān ibn Harb ibn Umayya und seine Mutter Hind bint Utba ibn Rabīʿa ibn 
Abd Schams. Er wurde 19 Jahre vor der Hidschra geboren und verstarb im Monat 
Radschab des Jahres 60/680. Am Tag der Eroberung Mekkas wurden er und sein 
Vater in der Gegenwart des Gesandten Allahs Muslime. Er war einer der Großen 
der edlen Gefährten. Er war einer der Offenbarungsschreiber des Gesandten 
Allahs, Friede sei mit ihm, und sein Schwager. Er war insgesamt 21,5 Jahre lang 
Gouverneur von Syrien, und zwar vier Jahre unter dem ehrwürdigen Umar, zwölf 
Jahre unter dem ehrwürdigen Uthmān, fünf Jahre unter dem ehrwürdigen Alī 
und sechs Monate unter Imām Hasan. Im 41. Jahr, im Monat Schawwāl, wurde 
er in Kufa zum Kalifen gewählt. Er war 19 Jahre und vier Monate lang Kalif. 
Das Oberhaupt eines islamischen Staates wird „Kalif“ genannt. Der erste Kalif, 
der im Islam gewählt wurde, war Abū Bakr as-Siddīq. Nach ihm folgten der 
Reihe nach Umar, Uthmān, Alī, Hasan und Muʿāwiya. Die Namen der umayya-
dischen und abbasidischen Kalifen sind in den Büchern Die edlen Gefährten und 
Der Weg der Ahlus-Sunna aufgeführt. Sein Verstand, seine Intelligenz, Bered-
samkeit, Geduld, Milde, Güte und Großzügigkeit waren außergewöhnlich. Dass 
er das Oberhaupt der Muslime sein würde, wurde in einem Hadith mitgeteilt. 
Von ihm wurden viele Hadithe überliefert und in Büchern niedergeschrieben. 
Dies zeigt seine Größe und die Tatsache, dass man ihm vertraute. Er war der 
Gründer des Umayyadenreiches in Syrien. Er liegt in Damaskus begraben. Im 
Jahre 42 n. H. eroberte er Sidschistan, im Jahre 43 den Sudan, im Jahre 44 Af-
ghanistan und die Stadt Kabul und den Norden Indiens und im Jahre 45 die Stadt 
Ifriqiya in Tunesien. Im Jahre 48 begab er sich mit Schiffen nach Zypern und er-
oberte es vom byzantinischen Staat. [Die Insel wurde 586/1191 von den Briten 
und 878/1473 von den Venezianern eingenommen. Im Jahre 978/1570 wurde sie 
von Sultan Selim II. erobert. Als 1295/1878 die Balkanhalbinsel und wichtige 
Teile Anatoliens mit dem Frieden von San Stefano an die Russen abgetreten 
wurden, nahm Sultan Abdülhamid II. die Verwaltung des Staates selbst in die 
Hand, machte die Briten zu Partnern bei der Verwaltung Zyperns und bereitete 
den Vertrag von Berlin vor. Er rettete alle Ländereien. Nach der katastrophalen 
Niederlage im Balkankrieg überließen die Unionisten im Londoner Vertrag von 
1331/1913 ganz Rumelien, Zypern und Edirne den Feinden.] Der ehrwürdige 
Muʿāwiya nahm im Jahre 50 die große Stadt Quhistan im Iran ein. Ebenfalls im 
Jahre 50/670 schickte er zur Zeit des byzantinischen Kaisers Konstantin IV. 
seinen Sohn Yazīd mit einer großen Armee nach Konstantinopel zum Dschihad. 
Unter der Bedingung, jedes Jahr eine hohe Steuer zu erhalten, wurde ein Frieden 
geschlossen. Im Jahre 54 machte er Ubaydullāh ibn Ziyād zum Kommandanten 
der Armee in Chorasan und er überquerte mit Kamelen den Fluss Amudarja 
und nahm Buchara ein. Der ehrwürdige Umar hatte Jerusalem erobert. Später 
hatten die Ungläubigen es zurückerobert. Der ehrwürdige Muʿāwiya eroberte es 
erneut. Er eroberte Jemen, Ägypten, Qairawan, Irak, Aserbaidschan, Anatolien, 
Chorasan und Transoxanien. Er machte sich beim ganzen Volk beliebt und 
erlangte ein großes Sultanat. Mit dem Segen der Gesellschaft des Gesandten 

– 1652 –



Allahs und seiner Bittgebete hat er sich nie vom Islam getrennt. 173, 303, 684, 
689, 711, 730, 740, 741, 742, 743, 744, 745, 746, 899, 1130, 1138, 1155, 1539, 1550, 
1552, 1553, 1554, 1579, 1596, 1598, 1628, 1695, 1696, 1697, 1698, 1704. 

687 — MUʿĪNUDDĪN TSCHISCHTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist einer der großen Gottesfreunde, die in Indien ausgebildet wurden, und der 
Murschid von Khādscha Qutbuddīn Bakhtiyār. Er erhielt spirituelle Erkenntnisse 
von Khādscha Uthmān al-Hārūnī in Bagdad und diente ihm bis zu seinem Tod 
im Jahre 617/1220. In seinem Buch Anīs al-arwāh, das 1312 in Indien gedruckt 
wurde, beschreibt er die Gesellschaft und Gespräche seines Lehrers. Das Buch 
umfasst 36 Seiten und ist in persischer Sprache verfasst. Khādscha Uthmān al-
Hārūnī war ein Schüler von Khādscha Scharīf Zandanī und dieser war ein Schüler 
von Mawdūd Tschischtī. Muʿīnuddīn Tschischtī wurde im Jahre 531 geboren und 
verstarb 633/1235 in Ajmer. Tschischt ist ein Ort, der eine Stunde von Herat ent-
fernt ist. Imām ar-Rabbānī Ahmad al-Fārūqī, möge seine Seele gesegnet sein, 
reiste im Jahre 1033 in die Stadt Ajmer. Dort besuchte er das Grab von Khādscha 
Muʿīnuddīn Tschischtī. Er sagte: „Der ehrwürdige Khādscha hatte Erbarmen 
und gewährte Gunst. Er lies von seinen besonderen Segnungen zuteilwerden. 
Wir sprachen viel und Geheimnisse wurden gelüftet. Er sagte mir: ,Bemühe dich 
nicht, nicht unter den Soldaten zu bleiben! Unterwirf dich dem Wohlgefallen 
Allahs, des Erhabenen.‘ “ Die Grabwächter, die sich um das Grab kümmerten, 
kamen und gaben das Tuch, das von oberhalb des Grabes entfernt worden war, 
als Geschenk. Er nahm es an und sagte: „Der ehrwürdige Khādscha hat uns sein 
ihm nächstes Gewand geschenkt. Lasst es uns als mein Leichentuch aufbewahren.“ 
Ein Jahr später wurde er in dieses Tuch gehüllt. 127. 

688 — NĀBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Yūsuf Nābī Efendi ist einer 
der osmanischen Dichter. Er stammt aus Urfa. Er verstarb im Jahre 1124/1712. 62. 

689 — NADSCHĀSCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Die Könige von 
Abessinien werden „Nadschāschī“ (Negus) genannt. Der Name des Negus zur 
Zeit des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, lautete Ashama. Er war zuvor 
Christ und wurde später Muslim. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ver-
richtete sein Totengebet in Medina. 563, 1697. 

690 — NADSCHMUDDĪN AL-GHAZZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Muhammad al-Ghazzī ist ein schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er 
wurde im Jahre 977 geboren und verstarb 1061/1651. 910, 919. 

691 — NADSCHMUDDĪN AL-KUBRĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ahmad ibn Umar stammt aus Choresm. Wenn er sich jemandem spirituell zu-
wandte, erreichte dieser die Stufe der Gottesfreundschaft (Wilāya). Er erlangte 
spirituelle Erkenntnisse von seinem Onkel väterlicherseits, Abun-Nadschīb as-
Suhrawardī, und von Schaykh Rūzbihān in Ägypten. Er wurde im Jahre 539/1145 
geboren. Als im Jahre 618/1221 die tatarischen Soldaten des Dschingis Choresm 
angriffen, sagte er zu seinen Schülern: „Geht in eure Heimat! Aus dem Osten 
kommt das Feuer der Fitna. Es wird überall brennen. Im Islam wurde noch nie 
eine solche Fitna gesehen“, und sie sagten: „Sprecht doch bitte ein Bittgebet, 
damit diese Katastrophe aus den muslimischen Ländern verschwindet.“ Er sagte: 
„Hierbei handelt es sich um Qadā mubram. Bittgebete können es nicht abwenden.“ 
Seine Gefährten gingen nach Chorasan. Als die Ungläubigen in die Stadt ein-
drangen, zog er in den Dschihad und wurde zum Märtyrer. Er ist das Oberhaupt 
des Kubrawiyya- bzw. Dhahabiyya-Ordens. 1667, 1675. 

692 — NAMIK KEMAL: Er ist der Sohn von Mustafā Āsim Beg und Enkel 
von Rātib ibn Uthmān Pascha. Er wurde in Istanbul geboren und starb 1306/1889 
in Chios. Seine Mutter war Albanerin. Er war ein bekannter Freimaurer. Einerseits 
schrieb er Briefe an Sultan Abdülhamid II. und nannte ihn „den Pol unserer 

– 1653 –



Zeit, den Imām ar-Rabbānī unseres Jahrhunderts“ und pflegte seine Kollegen 
wie Ziya Pascha zu denunzieren. Andererseits schrieb er Artikel, in denen er 
den Kalifen verunglimpfte, und versuchte, ein Freiheitsheld zu sein. Viele seiner 
heuchlerischen Briefe und Journale sind im Archiv des türkischen Ministerprä-
sidenten in Istanbul aufbewahrt. 

693 — NAPOLEON: Er war der erste Herrscher der Familie Bonaparte. Er 
wurde 1182/1769 auf der Insel Korsika geboren und starb 1236/1821. 19 Jahre 
später wurden seine Gebeine nach Frankreich überführt. Als General und Heer-
führer besiegte er österreichische Armeen, die um ein Vielfaches größer waren 
als seine. Obwohl er gegen die Briten geschickt werden sollte, sagte er, dass es 
notwendig sei, zuerst Ägypten einzunehmen, um den Weg nach Indien abzu-
schneiden, und er kam 1212/1798 nach Ägypten. Er marschierte auch nach Da-
maskus. Der Gouverneur von Sayda, Dschazzār Ahmad Pascha, verteidigte hel-
denhaft die Burg von Akkon, und Napoleons Armee zerstreute sich und floh. 
Ahmad Pascha wurde zum Gouverneur von Damaskus ernannt und verstarb 
1219 in Damaskus. Napoleon wurde 1804 n. Chr. französischer Kaiser, stieß 1812 
bis nach Moskau vor, wurde 1814 besiegt und zog sich aus der Regierung zurück. 
Obwohl er wieder an die Macht kam, verlor er die Schlacht von Waterloo in 
Belgien und zog sich zurück. Er überließ seinen Thron seinem Sohn Napoleon 
II. Er suchte Zuflucht auf einem britischen Kriegsschiff. Die Briten empfingen 
ihn nicht gut und sperrten ihn auf der Insel St. Helena ein, wo er auch starb. 598, 
672. 

694 — NASAFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Maymūn ibn Muhammad 
an-Nasafī ist ein hanafītischer Gelehrter. Sein at-Tamhīd zur Glaubenslehre ist 
bekannt. Er verstarb im Jahre 508/1114. Das at-Tamhīd von Abū Schakūr Mu-
hammad as-Sulāmī ist ein anderes. 

695 — NASAFĪ ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-
barakāt Hāfizuddīn Abdullāh ibn Ahmad ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. 
Er verstarb 710/1310 in Bagdad. Sein Buch al-Wāfī sowie dessen Kommentar al-
Kāfī und sein Kanz ad-daqāʾiq sowie sein Tafsīr al-Madārik und sein Usūl al-
fiqh-Buch al-Manār sind wohlbekannt. Er kommentierte das al-Manzūma von 
Umar an-Nasafī und nannte es al-Mustasfā. Sein Buch Umdat al-aqāʾid wurde 
1259/1843 von William Cureton in London gedruckt. 341, 1540, 1555, 1606. 

696 — NASAFĪ LUTFULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
hanafītischer Gelehter. Sein Fiqh-Buch Khulāsat al-Gīdānī ist bekannt. Er verstarb 
im Jahre 750/1349. 

697 — NASAFĪ UMAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Nadschmuddīn 
Abū Hafs Umar ibn Muhammad wurde 461/1068 in der Ortschaft Nasaf des 
Bezirks Faris im Iran geboren und verstarb 537/1143 in Samarkand. Sein Buch 
al-Aqāʾid an-Nasafiyya und der Kommentar von Taftāzānī sowie der Superkom-
mentar an-Nabrās von Abdulʿazīz al-Farhārawī al-Hindī sind sehr wertvoll. Es 
gibt verschiedene Kommentare zu diesem Buch. Sein Fiqh-Buch az-Zahīra und 
sein al-Manzūma sind bekannt. 68, 437, 1078, 1239. 

698 — NASĀʾĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdurrahmān Ahmad 
ibn Alī wurde im Jahre 215/829 in der Stadt Nasā in Chorasan geboren und 
verstarb im Jahre 303/915 in Ramla. Er ist ein Hadithgelehrter. Seine zwei Ha-
dithsammlungen as-Sunan al-kabīr und as-Sunan as-saghīr sind sehr wertvoll. 
Das as-Sunan as-saghīr gehört zu den sechs kanonischen Hadithbüchern (al-
Kutub as-sitta). 622, 1440. 

699 — NASĪMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid Imāduddīn an-
Nasīmī war ein Dichter und ein Tasawwuf-Anhänger. Im Qāmūs al-aʿlām steht 
geschrieben, dass er im Bezirk Nasim von Bagdad geboren wurde. Während der 

– 1654 –



Herrschaft von Sultan Murad Hüdavendigar I. kam er nach Bursa. Er ließ sich 
in der Stadt Aleppo nieder, die unter der Herrschaft der tscherkessischen Sultane 
von Ägypten war. Während seines Aufenthalts wurden einige seiner Schriften 
und Äußerungen im Rausch der Wahdat al-wudschūd als unvereinbar mit dem 
Islam angesehen und er wurde 820/1417 hingerichtet. Sarı Abdullāh Efendi, einer 
der Kommentatoren des Mathnawī, schreibt in seinem Buch Thamarāt al-fuʾād 
und Ismāʿīl Haqqi Efendi in seinem Tafsir Rūh al-bayān, dass er zur Ahlus-Sunna 
gehörte und ein Tasawwuf-Anhänger war. Im al-Mundschid und im Türkischen 
Tadhkirat asch-schuʿarā des 990 verstorbenen Dichters Lutfullāh Efendi aus Kas-
tamonu heißt es, dass Nasīmī ein Hurūfī-Ketzer war. Alī Dschānib Beg sagt in 
seinem Buch Adabiyyāt: „Die authentischsten Informationen über diesen türki-
schen Dichter stammen von dem berühmten Gelehrten Ibn Hadschar al-Asqalānī, 
der in seinem Jahrhundert lebte. Nach Ibn Hadschar stammte Sayyid an-Nasīmī 
aus Täbris. Sein eigentlicher Name war Schaykh Nasīmuddīn. Er war ein Schüler 
von Fadlullāh al-Astarʾābādī, dem Begründer des Hurūfismus. Die authentischste 
Version seines Diwans befindet sich in der Bayezid-Bibliothek. Er schrieb ihn in 
aserbaidschanischem Dialekt.“ Es versteht sich, dass er zunächst ein Hurūfī 
wurde und später Reue empfand. Die Biografie von Sarı Abdullāh Efendi ist im 
Vorwort seines Kommentars zum Mathnawī enthalten. 732. 

700 — NASREDDIN HOCA: Er ist berühmt für seine humoristischen Aus-
sagen und Geschichten. Er verstarb 683/1284 in Akşehir. 1692. 

701 — NASŪHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Nasūh 
ist einer der Khalwatiyya-Schaykhs und ein Enkel von Schaykh Schaʿbān al-Walī 
aus Kastamonu. Er ist der Khalīfa von Alī Efendi, der das Tadschwīd-Buch Ka-
rabasch schrieb und in der Silsila von Schaʿbān al-Walī war. Er verstarb im Monat 
Ramadan des Jahres 1130/1717. Er ist in Doğancılar, Üsküdar, neben der Moschee 
begraben, die von Hasan Pascha, dem Schwiegersohn von Sultan Muhammed 
IV., im Jahre 1099/1687 erbaut wurde. Er hat einen zehnbändigen Tafsir, einen 
Kommentar zum Ghasel von Niyāzī al-Misrī und verschiedene Abhandlungen 
verfasst. 1592. 

702 — NAWAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Yahyā ibn Scharaf an-
Nawawī ist einer der großen Islamgelehrten und gehörte der schāfiʿītischen 
Rechtsschule an. Er wurde im Jahre 631/1233 geboren und verstarb 676/1277 in 
Damaskus. Er schrieb viele Bücher. Sein Fiqh-Buch Minhādsch at-tālibīn ist eine 
Kurzfassung von Rāfiʿīs Buch al-Muharrar. Es gibt zahlreiche Kommentare zum 
al-Minhādsch. Die Kommentare von Subkī, Suyūtī, Ibn Hadschar al-Makkī und 
Dschalāluddīn al-Mahallī und der Superkommentar von Nūruddīn Alī ibn Yahyā 
az-Ziyādī zum Kommentar von Mahallī sind bekannt. Seine Bücher Rawdat at-
tālibīn, Riyād as-sālihīn und al-Adhkār, auch Hilyat al-abrār genannt, sind sehr 
wertvoll. 66, 163, 361, 369, 524, 610, 620, 637, 745, 914, 1123, 1126, 1500, 1539, 
1551, 1561, 1638, 1666. 

703 — NEBUKADNEZAR: Er war der berühmteste Herrscher des babylo-
nischen Reiches. Er nahm 603 v. Chr. Palästina ein, zerstörte Jerusalem und ver-
nichtete die Kopien der Thora. Er nahm jüdische Gelehrte und Danyal, Friede 
sei mit ihm, in Babylon gefangen. Die Gefangenschaft dauerte 70 Jahre. Er 
eroberte auch Syrien und Ägypten bis hin zu den Wüsten. Er starb 562 v. Chr. 
und war ein Feueranbeter. 89, 1579. 

704 — NERO: Er war der fünfte Kaiser des Römischen Reiches. Er wurde 
im Jahre 37 n. Chr. geboren. 68 wurde er zum Vaterlandsverräter erklärt. Er ver-
steckte sich in einer Höhle und beging Selbstmord mit einem Dolch. Er bestieg 
den Thron nach dem Tod seines Stiefvaters Claudius I. im Jahre 54. Er war sehr 
grausam und spielte in Theaterstücken. Im Jahre 64 brannte er einen großen 

– 1655 –



Teil Roms nieder, um ein Theaterstück vorzubereiten. Er tötete seine eigene 
Mutter. Er scharte ehrenlose Leute um sich. Er tötete auch seine Frau. Er ver-
richtete viele grausame Taten und tötete viele Menschen. 1569, 1661. 

705 — NEŞET EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Hoca Süleyman 
Neşet Efendi war ein osmanischer Gelehrter und Dichter. Er wurde 1148/1735 
in Edirne geboren und verstarb 1222/1807 in Istanbul. Er gab Unterrichte zum 
Mathnawī. Er übersetzte den persischen Kommentar in Gedichtsform von Mulla 
al-Dschāmī zu zwei Doppelversen des Mathnawī ins Türkische. Dieser Kommentar 
und die Übersetzung wurden im Jahre 1263 gedruckt. Er hat einen Diwan. 1057. 

706 — NESLIŞAH SULTAN: Siehe unter der Nummer 862 den Namen Selim I. 
707 — NESTORIUS: Er ist der Begründer der Nestorianismus genannten 

christlichen Lehre. Er wurde im Jahre 428 n. Chr. zum Patriarchen von Konstan-
tinopel ernannt. Auf dem Konzil, das im Jahre 428 in Konstantinopel stattfand, 
wurde sein Buch analysiert. Es wurde angenommen. Es besagt, dass Allah Einer 
ist, von seinen Attributen der Existenz, des Lebens und des Wissens die erste 
Hypostase (das Wort) sich in Jesus inkarniert habe und er zu einem Gott geworden 
sei, Maria nicht die Mutter eines Gottes, sondern die Mutter eines Menschen ist 
und Jesus der Sohn Gottes sei. Diese Ideen verbreiteten sich in den östlichen 
Ländern. Im Jahre 431 fand das dritte Konzil in Ephesus statt und Nestorius 
wurde abgelehnt und exkommuniziert. Er ging nach Ägypten und starb dort im 
Jahre 439. 

708 — NEWTON: Er war ein englischer Mathematiker und Physiker. Er 
wurde 1052/1642 geboren und starb 1140/1727. Er entdeckte das Gesetz der Gra-
vitation. Er machte auch Entdeckungen über das Licht. Er baute ein Himmels-
fernrohr. 780, 787, 797, 1519. 

709 — NIMROD: So werden die chaldäischen Herrscher genannt. Nimrod I. 
war ein Nachkomme von Ham, dem Sohn von Nūh, Friede sei mit ihm. Er baute 
die Stadt Babylon. Er verehrte Statuen und warf Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, ins 
Feuer. Er starb durch Stechmücken. 89, 529, 577, 1609. 

710 — NIŞANCI MUHAMMED PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist der Sohn von Pīr Ahmad Efendi, dem Kadi von Aleppo. Er verstarb im 
Jahre 1004/1596, als er der Nişancı von Sultan Murad III. war. Er liegt in seinem 
Mausoleum neben der von ihm erbauten Nişancı-Moschee zwischen Fatih und 
Karagümrük. Die baufällige Moschee wurde vom Ministerpräsidenten Adnan 
Menderes 1380/1960 von Grund auf repariert und dekoriert. 

711— NIŞANCIZADE, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Ahmad ibn Muhammad ibn Ramadān war Kadi in Edirne. Er schrieb in seinem 
Mirʾāt-i kāʾināt, dass er im Jahre 898 geboren wurde. Er verstarb 1031/1622 auf 
dem Weg nach Edirne. Er schrieb das Mirʾāt-i kāʾināt, das Fatāwā-i rūmiyya und 
andere Werke. 

712 — NIYĀZĪ AL-MISRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Es ist einer 
der bekannten der Sūfiyya und ein Khalwatiyya-Schaykh. Er wurde in Soğanlı 
in Anatolien geboren und in Ägypten ausgebildet. Er lebte in Bursa. Er wurde 
nach Lesbos verbannt. Er verstarb 1105/1693 auf der Insel Limnos. Sein türkischer 
Diwan ist sehr sentimental und süß und wurde mehrmals gedruckt. Einige Autoren 
sagen, dass er später in die Irre gegangen sei. Doch sein Doppelvers „Unser Pro-
phet Muhammad Mustafā ist uns allen überlegen. Seine Familie ist schön und 
seine Gefährten sind äußerst rein“ zeigen, dass er nicht irregegangen ist. Siehe 
unter der Nummer 308 den Namen Dschunayd al-Baghdādī. 326, 733, 942, 1567, 
1585, 1655. 

713 — NIZĀM AL-MULK, möge Allah sich seiner erbarmen: Khādscha 

– 1656 –



Qiwāmuddīn Abū Alī Hasan ibn Alī war der Wesir von Alparslan, einem der 
Seldschukenherrscher des Iran, und dessen Sohn Malik-Schah. Er wurde 408/1018 
in Tus geboren und wurde 485/1092 in Nehawand von einem der Männer des 
Hasan Sabbāh getötet. Er war ein Fiqh- und Hadithgelehrter. Er regierte den 
Staat mit Weisheit, Besonnenheit und Gerechtigkeit. Er war sehr großzügig ge-
genüber Gelehrten und Asketen. Er baute viele Moscheen, Medressen und Wohl-
tätigkeitseinrichtungen. In Bagdad errichtete er eine Universität namens al-Ma-
drasa an-nizāmiyya. Er baute auch eine große Schule in Isfahan. 1597, 1612, 
1627. 

714 — NIZĀMUDDĪN AWLIYĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er heißt 
Sultānul-maschāʾikh Awrankʾābādī. Sein Vater kam aus Buchara nach Indien 
und ließ sich in der Stadt Badayun nieder. Er wurde im Jahre 633 geboren und 
verstarb 725/1325. Sein großes Mausoleum in Ghiyaspur bei Delhi in der Nähe 
des Mausoleums von Amīr Khusraw ad-Dahlawī wird besucht. Als er 20 Jahre 
alt war, trat er dem Tschischtiyya-Schaykh Farīduddīn Gandsch-i Schakar bei 
und erlangte Vollkommenheit. Er schrieb die Bücher Farāʾid al-fawāʾid und 
Rāhat al-muhibbīn. In dem Buch Fawāʾid al-fuʾād, das von Hasan Sandscharī, 
einem seiner Schüler, geschrieben wurde, steht seine Biografie ausführlich ge-
schrieben. M. Fakhruddīn, einer seiner Schüler, kürzte den Kommentar von 
Mulla Alī al-Qārī zum al-Fiqh al-akbar von Imām Abū Hanīfa und übersetzte 
ihn ins Persische und Urdu und nannte ihn Aqāʾid-i nizāmiyya. Es wurde 1993 
vom Hakikat-Verlag gedruckt. 1042, 1058, 1106, 1665, 1672, 1678. 

715 — NIZĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 19. Vater des 
Gesandten Allahs. „Nizār“ bedeutet „eine Kleinigkeit“. Als er auf die Welt kam, 
sah sein Vater Maʿadd das Licht (Nūr) auf seiner Stirn. Er war sehr glücklich 
und gab ein großes Festmahl. Er sagte, dass ein solches Fest eine Kleinigkeit für 
einen solchen Sohn sei. Aus diesem Grund blieb der Name seines Sohnes „Nizār“. 
Dieses Licht wurde seit Ādam, Friede sei mit ihm, von Sohn zu Sohn weitergegeben 
und blieb schließlich bei Muhammad, Friede sei mit ihm, dem eigentlichen 
Besitzer. So gibt es unter den Söhnen von Adnān ein lichtvolles Geschlecht. In 
jeder Generation wurde die Person aus diesem Geschlecht an dem Licht auf 
ihrer Stirn erkannt. Welchem Stamm diese Person auch immer angehörte, wurde 
dieser Stamm ehrenvoll. Unter den Söhnen von Nizār wurde diese Ehre dem 
Stamm von Mudar und Ilyās zuteil. Dann blieb sie im Stamm der Quraisch. 572, 
573, 577, 1633. 

716 — NŪH, Friede sei mit ihm: Nachdem Idrīs, Friede sei mit ihm, in den 
Himmel emporgehoben worden war, wurden die Menschen maßlos und wichen 
vom rechten Weg ab. Sie fingen an, Götzen, d. h. Statuen, anzubeten. Allah, der 
Erhabene, sandte Nūh, Friede sei mit ihm, zu ihnen. Zu dieser Zeit war er 50 
Jahre alt. Er lud sie viele Jahre lang zur Religion ein. Nur seine Söhne Sem, 
Ham, Jafet und ein paar andere nahmen den Glauben an. Die meisten hörten 
nicht auf ihn. Selbst sein eigener Sohn Yam, d. h. Kanʿān (Kanaan), glaubte 
nicht. Sie verhöhnten und quälten ihn. Er verwünschte sie. Nachdem er 500 Jahre 
alt geworden war, wurde ihm befohlen, ein Schiff zu bauen. Als das Schiff fertig 
war, gab es eine Flut. Er bestieg das Schiff zusammen mit den Gläubigen. Im 
Arāʾis al-madschālis steht geschrieben, dass diejenigen, die das Schiff bestiegen, 
80 Personen waren und das Schiff drei Stockwerke hatte. Dieses Buch wurde in 
Ägypten gedruckt. Er nahm von jedem Tier ein Paar mit. Er rief seinen Sohn 
Kanaan auf das Schiff. Dieser sagte jedoch: „Ich werde auf den Berg steigen und 
gerettet werden.“ Eine Welle kam und nahm seinen Sohn mit und ertränkte ihn. 
Das Wasser überstieg die Berge. Menschen und Tiere kamen um. Sechs Monate 
später hörte es auf zu regnen und das Wasser zog sich zurück. Das Schiff landete 

– 1657 –



auf dem Berg Dschudi in Hakkari. Die Menschen pflanzten sich von seinen drei 
Söhnen fort. Nūh, Friede sei mit ihm, wurde der zweite Ādam, Friede sei mit 
ihm, genannt. Von Sem stammen die Araber, Perser und Griechen ab, von Ham 
die Völker Indiens, Abessiniens und Afrikas und von Jafet die Asiaten und 
Türken. Von der Beringstraße setzten einige Menschen nach Amerika über und 
ließen sich dort nieder. Nūh, Friede sei mit ihm, starb im Alter von 1000 Jahren. 
36, 88, 114, 118, 152, 527, 529, 559, 561, 633, 703, 710, 761, 1656, 1663, 1681, 1683, 
1702. 

717 — NŪH IBN MUSTAFĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Der Groß-
gelehrte Nūh Efendi stammt aus Konya. Er ging nach Ägypten. Er verstarb im 
Jahre 1070/1659 in Kairo. 612, 1681. 

718 — NUZHAT, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war ein Briefschreiber 
des Bildungsministeriums. Er wurde 1244 in Istanbul geboren und verstarb 
1304/1886 in Sivas. Er übersetzte den ersten Teil des Buches Izhār al-haqq, das 
eine Antwort an die Christen war, ins Türkische und nannte es Īdāh al-haqq. 
1665. 

719 — OGHUS KHAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Die früheren 
Türken wurden in Ost- und Westtürken unterteilt. Die Osttürken bestanden aus 
fünf und die Westtürken aus fünfzehn Stämmen. Die Uiguren gehörten zu den 
Osttürken und die Oghusen und Kirgisen zu den Westtürken. 5.000 Jahre vor 
der Hidschra hatten sie sich in Indien, Iran und Irak ausgebreitet. 

Die Oghus-Türken waren unter dem Kommando von Oghus Khan 1300 Jahre 
vor der Hidschra bis nach Syrien vorgedrungen. Als sich der Islam ausbreitete, 
wurden die Regionen Transoxanien und Buchara dem Emirat Chorasan über-
geben. Die Samaniden, die hier vom Kalifen Maʾmūn zu Gouverneuren ernannt 
wurden, errichteten später im Jahre 261 eine Regierung. Ihr Zentrum war Buchara. 
Die Oghus-Türken und Seldschuken wurden 334 unter dem Abbasidenkalifen 
Mutīʿ zu Muslimen. Der wertvollste Stamm der Oghusen war der Stamm von 
Kayı Khan. Einer seiner Nachkommen, Süleyman Schah, kam zur Zeit von 
Dschingis nach Anatolien und ertrank 626/1229 im Euphrat. Er hinterließ vier 
Söhne. Ertuğrul Beg, einer von ihnen, kam mit seinem Stamm nach Sivas, um 
Dschingis zu entkommen. Der seldschukische Sultan Alauddin kämpfte mit einer 
tatarischen Armee. Er half den Seldschuken. Der Sultan siedelte Ertuğrul Begs 
Kayı Khan-Stamm in der Nähe von Ankara an. Dann ließ er sich mit 500 Menschen 
in Söğüt nieder. Er verstarb im Jahre 680/1281. Osman Beg, der jüngste seiner 
drei Söhne, wurde anstelle seines Vaters zum Emir gewählt. Er gründete im 
Jahre 699/1299 den osmanischen Staat. 771. 

720 — ÖMER RIZA: Er ist der Schwiegersohn des Dichters Mehmet Akif. 
Er wurde im Jahre 1310/1893 in Kairo geboren und starb 1371/1952 in Istanbul. 
Er ist in Edirnekapı begraben. Er studierte an der al-Azhar-Universität. Er war 
den reformistischen Ideen von Muhammad Abduh zugetan. Er übersetzte den 
englischen Tafsir eines Qadiani namens Muhammad Alī ins Türkische und nannte 
es Tanrı buyruğu. In diesem Buch sagt er, dass Īsā, Friede sei mit ihm, einen 
Vater hätte, und auch die Bedeutung, die er dem 28. Vers der Sure an-Nahl gibt, 
führt zum Unglauben. Auch das Buch Asr-ı saadet, das er aus dem Englischen 
übersetzte, wird von einer Gruppe von Menschen, die wie er denken, den Men-
schen vorgelegt. 683, 725, 1287, 1580. 

721 — OSMAN III: Er ist der 90. der islamischen Kalifen und der 25. der os-
manischen Sultane. Er bestieg im Jahre 1168/1754 den Thron und verstarb im 
Jahre 1171/1757. Er befindet sich im Turhan-Sultan-Mausoleum neben der Ye-
ni-Moschee. Sein Bruder Sultan Mahmud I. befindet sich ebenfalls hier. Er ließ 
1169/1755 die Ihsaniye-Moschee und den Ihsaniye-Masdschid in Üsküdar und 

– 1658 –



im selben Jahr die Nuruosmaniye-Moschee in Istanbul errichten. Der Bau dieser 
Moschee wurde von seinem Bruder Mahmud I. begonnen. Seine Mutter, Şahsuvar 
Sultan, befindet sich im Mausoleum neben der Moschee. 964, 1649, 1650, 1694. 

722 — OSMAN AGA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war der Bābus-
saʿāda-Aga von Sultan Ahmed I. Er baute im Jahre 1021/1612 die Osmanağa-
Moschee in Kadıköy. An ihrer Stelle stand die Moschee von Kadi Muhammed 
Efendi. Aus diesem Grund wurde dieser Stadtteil Kadıköy (Kadi-Dorf) genannt. 

723 — OSMAN GAZI, möge Allah sich seiner erbarmen: Sultan Osman I. 
ist der Sohn von Ertuğrul Beg und Enkel von Süleyman Schah. Süleyman Schah 
hatte sich während der Dschingis-Fitna in Ahlat niedergelassen. Osman Khan 
ist der Gründer des osmanischen Staates. Er wurde 656/1258 in Söğüt geboren 
und verstarb dort 726/1326. Er ist in Bursa begraben. Als sein Vater Ertuğrul im 
Jahre 680/1281 starb, trat er dessen Nachfolge an. Er nahm Inegölu und Karaca-
hisar von den Byzantinern ein. Als 699/1299 der seldschukische Sultan Alauddin 
Keykubad II. in Konya von Ghazan Khan gefangen genommen wurde, gründete 
er den osmanischen Staat in Yenişehir. Er war mutig, intelligent und ein voll-
kommener Muslim. Er war sehr großzügig. Er heiratete die Tochter des ehrwür-
digen Schaykh Edebali und bekam von ihr den Sohn Alauddin Pascha. Und von 
Bala Hatun, der Tochter von Ömer Beg, wurde Sultan Orhan geboren. Alauddin 
Schah, der seldschukische Sultan von Konya, sandte im Jahre 688 einen langen 
Brief voller Anerkennung, Komplimente und Ratschläge an Sultan Osman, und 
Sultan Osman schrieb eine Antwort voller Anstand und Höflichkeit. Beide Briefe 
sind in dem Buch Mirʾāt-i kāʾināt enthalten. Er verbrachte sein Leben damit, 
gegen die byzantinischen Ungläubigen zu kämpfen und den Islam zu verbreiten. 
Er bemühte sich, den Muslimen ein angenehmes und friedliches Leben zu er-
möglichen. Kurz vor seinem Tod übergab er seinem Sohn Orhan Beg ein Testa-
ment, in welchem er seine Liebe und seinen Respekt für den Islam, seine Sorge 
um den Frieden und die Ruhe der türkischen Nation und seine aufrichtige Hingabe 
an die Menschenrechte deutlich zum Ausdruck bringt. Der Kern des Testaments 
lautet wie folgt: 

„Tue nichts, was gegen die Gebote Allahs, des Erhabenen, verstößt! Wenn 
du etwas nicht weißt, frage die islamischen Gelehrten und verstehe es! Beginne 
keine Arbeit, bevor du sie nicht ganz gut kennst! Halte diejenigen, die dir ge-
horchen, angenehm! Lass es nicht an Vertrauen und Gunst zu deinen Soldaten 
mangeln, denn der Mensch ist der Diener der Gunst. Sei nicht ungerecht! Lass 
die Welt in Gerechtigkeit erblühen! Und mach mich glücklich, indem du den 
Dschihad für das Wohlgefallen Allahs nicht aufgibst! Achte auf die Gelehrten, 
damit die islamrechtlichen Angelegenheiten Ordnung finden! Wo immer du von 
einem Gelehrten hörst, erweise ihm Gunst, Zuneigung und Freundlichkeit! Ent-
ferne dich nicht von den Muslimen, indem du auf deine Soldaten und dein Ver-
mögen stolz wirst. Unser Weg ist der Weg Allahs und unser Ziel ist es, die 
Religion Allahs zu verbreiten. Ansonsten handelt es sich nicht um trockenen 
Streit und Weltherrschaft. Diese Dinge sind auch angemessen für dich. Sei immer 
gütig zu allen! Sorge dafür, dass die Angelegenheiten des Landes vollständig 
laufen! Ich vertraue euch alle Allah, dem Erhabenen, an.“ Die Sultane des Os-
manischen Reiches klammerten sich fest an dieses Testament und es wurde zur 
Verfassung des Staates, die sechshundert Jahre lang nicht verändert wurde. 770, 
1658. 

724 — OSMAN HOPAVI, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater ist 
Hasan. Er verstarb im Jahre 1241/1825. Er schrieb das Tafsirbuch Durrat an-
nāsihīn und Hadithwerke. 615, 1057. 

725 — OSMAN KARABIYIK: Er ist ein Schüler von Hüseyn Hilmi Işık und 

– 1659 –



der Leiter des Hakikat-Verlags. Er hat sich sehr um den Druck und die Verbreitung 
islamischer Bücher verdient gemacht. 

726 — OSMANISCHE SULTANE, möge Allah sich ihrer erbarmen: Das 
Osmanische Reich wurde im Jahre 699/1299 gegründet. Es wurde nach dem Islam 
regiert. Die osmanischen Sultane wurden ab 923/1517 die Kalifen aller Muslime. 
Sie folgten dem Islam in allen ihren Angelegenheiten und dienten dem Islam 
623 Jahre lang. Sie gehörten der Ahlus-Sunna und der hanafītischen Rechtsschule 
an. Siehe das Ende von Kapitel 65 im dritten Abschnitt dieses Buches. Sie führten 
Dschihad gegen Ungläubige, um den Islam zu verbreiten und die Muslime zu 
schützen. Sie bemühten sich um die Erziehung der Madhhablosen, die angriffen, 
um den Islam zu verderben und die Muslime zu spalten. Ālūsī schreibt auf Seite 
95 seines al-Ghāliyya: „Dass der sinngemäße Koranvers ,Ich überlasse die Erde 
Meinen rechtschaffenen Dienern als Erbe‘ die osmanischen Sultane lobt, wird 
von Abdulghanī an-Nablusī vermittelt.“ So steht es auch im Buch al-Burhān. Im 
Jahre 940/1534 gingen sie an die Küste Indiens. Die Autorität der Kalifen wurde 
1326/1908 durch die Intrigen der Freimaurer und Briten eingeschränkt. Im Jahre 
1340/1922 wurde der Staat und am 3. März 1342/1924 das Kalifat abgeschafft. 
Der britische Spion Lawrence, einer der erbitterten Feinde des Islams, hatte 
großen Einfluss auf diese Angelegenheiten. Die kleinen arabischen Staaten, die 
auf osmanischem Boden gegründet wurden, blieben unter der Kontrolle der Eu-
ropäer. Nach dem Zweiten Weltkrieg zerstörten die religionsignoranten Staats-
männer, die an die Macht kamen, den Islam von innen heraus. In dem arabischen 
Buch Mudhakkirat Sultān Abdulhamīd, dessen dritte Auflage 1413/1991 von Dr. 
Muhammad Harb in Damaskus veröffentlicht wurde, werden die Listen und mi-
litärischen Angriffe der Briten zur Zerstörung des osmanischen Staates und zur 
Vernichtung des Islams ausführlich beschrieben. 522, 647, 672, 769, 899, 1156. 

727 — PĀNĪPUTĪ: Siehe unter der Nummer 912 den Namen Thanāʾullāh. 
728 — PASCAL: Er war ein französischer Physiker. Er wurde 1032/1623 ge-

boren und starb 1072/1662. Er war ein Priester. Er ist bekannt für seine Entde-
ckungen in der Physik zum Gesetz über den Druck von Flüssigkeiten und in der 
Geometrie, insbesondere über Kegel. Er baute eine Rechenmaschine, als er erst 
18 Jahre alt war. Seine religiösen Ideen wurden von den französischen Priestern 
und dem Papst nicht akzeptiert. Wissenschaftler finden in der christlichen Religion 
keine Akzeptanz. 38. 

729 — PASTEUR: Er war ein französischer Chemiker. Er wurde im Jahre 
1237/1822 geboren und starb 1312/1895. Er machte Entdeckungen zu Infekti-
onskrankheiten, Mikroorganismen und Impfstoffen. Er hatte testamentarisch 
verfügt, dass sein Begräbnis in einer christlichen Zeremonie stattfinden sollte. 
38, 1019. 

730 — PAULUS: Er war ein Jude. Die Franzosen nennen ihn „Saint Paul“. 
Er wurde im zweiten Jahr nach Christus in Tarsus geboren, gab sich als Christ 
aus und präsentierte sich als Religionsgelehrter. Seine erste Tat nach Jesus, 
Friede sei mit ihm, war die Vernichtung des Evangeliums, das vom Himmel he-
rabkam. Er sagte, Jesus sei der Sohn Gottes. Er machte Wein und Schweinefleisch 
halal. Er änderte ihre Kibla von der Kaaba nach Osten um, auf die Seite, wo die 
Sonne aufgeht. Er sagte: „Gott selbst ist Einer, Seine Eigenschaften sind dreifaltig.“ 
Er nannte diese Eigenschaften „Hypostasen“. Diese Worte des abtrünnigen 
Juden wurden in die ersten vier Evangelien, die geschrieben wurden, gemischt, 
insbesondere in das Lukasevangelium. Barnabas, einer der Apostel, ließ sich 
von seinen Lügen nicht täuschen. Er schrieb das, was er von Īsā, Friede sei mit 
ihm, sah und hörte, korrekt nieder. Aber diejenigen, die an die vier verdorbenen 
Evangelien glaubten, spalteten sich in verschiedene Gruppen. So entstanden 72 

– 1660 –



Gruppen, die miteinander unvereinbar waren. Als die Feindschaft des Paulus 
erkannt wurde, wurde er zweimal in Jerusalem inhaftiert. Dann wurde er nach 
Rom gebracht. Dort wurde er im 67. Jahr nach Christus von Nero enthauptet. 
Seine Gebeine befinden sich in der Basilika „Sankt Paul vor den Mauern“. Sein 
Gedenktag ist der 29. Juni. 60, 1574, 1614, 1623. 

731 — PAULUS VON SAMOSATA: Während der Herrschaft des römischen 
Kaisers Claudius II. (268-270) war Paulus von Samosata (Yūnus Schammās) der 
Patriarch von Antiochia. Er erklärte, dass Gott Einer ist und dass Jesus Sein 
Diener und Prophet ist, und brachte viele Menschen auf den rechten Weg. Im 
al-Qāmūs steht unter dem Wort Schammās: „Im Christentum ist der Patriarch 
der Mudschtahid, der Besitzer der Konfession. Der Papst (Papa) ist der Kalif, 
der Matran ist der Kadi (Richter), der Bischof (Usquf) ist der Mufti, der Qissīs 
ist der Rezitierende, der Dschāsī ist der Imam und der Schammās ist der Muezzin.“ 

732 — PAZDAWĪ: Siehe unter der Nummer 323 den Namen Fakhrul-islām. 
733 — PETRUS: Er wird auch „Saint Pierre“ genannt. Sein früherer Name 

lautet Simon. Er ist einer der Apostel und der Bruder von Andreas. Siehe unter 
der Nummer 205 den Eintrag „Apostel“. 1569, 1628. 

734 — PHARAO: Dies ist die Bezeichnung für die Könige des alten Ägypten. 
Es gibt 26 Pharaonen-Dynastien. In jeder Dynastie herrschten verschiedene Pha-
raonen über Jahrhunderte. Die meisten von ihnen zwangen die Menschen, sie 
als Götter zu verehren. Der Pharao aus der Zeit von Mūsā, Friede sei mit ihm, 
ertrankt am zehnten Tag des Monats Muharram zusammen mit seiner Armee 
im Suez-Teil des Roten Meeres. Sein Glaube wurde nicht angenommen. 150, 
529, 662, 707, 925, 926, 1006, 1198, 1594, 1615, 1648. 

735 — PLATON: Platon ist ein antiker griechischer Philosoph. Er war der 
Schüler von Sokrates und der Lehrer von Aristoteles. Die Europäer sagen zwar, 
dass er 429 v. Chr. geboren sei, doch im Burhān-i qātiʿ steht geschrieben, dass er 
zur Zeit von Īsā, Friede sei mit ihm, lebte. Er ging auch nach Ägypten. Er starb 
im Alter von 82 Jahren. Er schrieb viele Bücher und glaubte an die Reinkarnation. 
Er war der Erste, der den „Trinität“ genannten Glauben an die Dreifaltigkeit 
einführte. Nachdem Īsā, Friede sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben wurde, 
mischten diejenigen, die die vier Evangelien schrieben, diesen Glauben in das 
Christentum und stürzten die Menschheit in eine große Katastrophe. 60, 1092, 
1093, 1096, 1387, 1570, 1622, 1683, 1760. 

736 — PTOLEMÄUS: Er wurde in Saʿīd (Ägypten) geboren und starb 167 n. 
Chr. in Alexandria. Er beschäftigte sich mit Astronomie, Geschichte und Geografie. 
Er sagte: „Die Erde vollzieht ihrerseits keinerlei Ortsveränderungen verursachende 
Bewegungen, der Himmel dreht sich.“ Berühmt ist sein Buch „Almagest“ (arabisch: 
Madschistī) über Astronomie, das in Altgriechisch geschrieben ist. „Madschistī“ 
bedeutet groß. Es wurde ins Arabische übersetzt und vom Arabischen wurde es 
ins Lateinische übersetzt. 778, 1097. 

737 — PYTHAGORAS: Er ist ein antiker griechischer Philosoph. Seine Phi-
losophie wird als „Pythagoreanismus“ bezeichnet. 1093, 1683. 

738 — QĀDĪ AL-ADUD, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdurrahmān 
ibn Ahmad Adududdīn al-Īdschī wurde im Jahre 700 in der Ortschaft Īdsch bei 
Schiras geboren und wurde Richter in der Provinz Faris. Er verstarb im Jahre 
756/1354. Sein Buch al-Mawāqif wurde von Sayyid Scharif al-Dschurdschānī kom-
mentiert. Hasan Tschalabī, Kara Kamāl, Dschalāluddīn ad-Dawānī und Abdulhakīm 
as-Siyālkūtī verfassten jeweils einen Superkommentar. Er kürzte sein Buch al-
Mawāqif und nannte es al-Dschawāhir. Schamsuddīn al-Fanārī kommentierte das 
Buch al-Dschawāhir. 1518. 

– 1661 –



739 — QĀDĪ BADRUDDĪN MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbar-
men: Qādī Badruddīn Muhammad ibn Abdullāh asch-Schiblī war ein hanafītischer 
Richter in Tripolis und Damaskus und verstarb im Jahre 769/1367. Er schrieb das 
Ākām al-mardschān und andere Bücher. 1069. 

740 — QĀDĪ IYĀD, möge Allah sich seiner erbarmen: Sein Vater heißt Mūsā. 
Er gehört der mālikītischen Rechtsschule an und ist ein Hadithgelehrter. Er wurde 
im Jahre 476 geboren und verstarb 544/1150 in Marrakesch. Er schrieb viele 
Bücher. Sein Hadithbuch Maschāriq al-anwār und sein Buch asch-Schifā sind 
äußerst wertvoll. Diese wurden mehrfach kommentiert. 391, 669. 

741 — QĀDĪKHĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Hasan ibn Mansūr al-
Farghānī verstarb im Jahre 592/1196. Seine Kommentare und sein Fatwabuch na-
mens al-Khāniyya sind bekannt. Er ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Seine 
Fatwasammlung ist sehr wertvoll und wird al-Fatāwā al-khāniyya und al-
Madschmūʿa al-khāniyya genannt. Sie wurde am Rande des al-Fatāwā al-hindiyya 
gedruckt, das im Jahre 1310 in Ägypten veröffentlicht wurde. Es wurde 1393/1973 
im Offsetdruck neu aufgelegt. 196, 368, 421, 652, 1107, 1464, 1490, 1496. 

742 — QĀDĪZĀDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad Amīn ibn 
Abdullāh wurde im Jahre 1133 geboren und verstarb 1197/1783. Er kommentierte 
das Birgivī vasiyetnāmesi und schrieb das Buch Farāʾid al-fawāʾid, das eine Er-
läuterung des „Āmantu“ ist. Beide Bücher sind sehr wertvoll. 154, 158, 206, 244, 
583, 633, 638, 640, 674, 886, 1067, 1071, 1321, 1461, 1476, 1478, 1482, 1512, 1673. 

743 — QĀDĪZĀDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsuddīn Ahmad 
ibn Mahmūd Efendi ist der 16. der osmanischen Schaykhul-islāme. Er wurde im 
Jahre 918 geboren und verstarb 988/1580. Sein Grab befindet sich in Küçük Ka-
raman. Er lernte bei Tschiwizāda und Abus-Suʿūd Efendi. Seine Ergänzung (Tak-
mila) zum Fath al-qadīr, das ein Kommentar zum al-Hidāya ist, und seine Super-
kommentare zu den Kommentaren zum al-Miftāh und at-Tadschrīd sind sehr 
wertvoll. Das Fath al-qadīr geht bis zum Kapitel „Stellvertretung“ (Wakāla) und 
danach beginnt die Ergänzung. Beide zusammen wurden in acht Bänden 1318 in 
Ägypten veröffentlicht und 1388/1968 in Beirut fotokopiert. Das Buch al-Ināya 
und der Superkommentar von Saʿdī Tschalabī dazu wurden am Rand gedruckt. 
1242, 1603. 

744 — QĀDĪZĀDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad Ārif 
Efendi verstarb im Jahre 1173/1759. 

745 — QARĀFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schihābuddīn Ahmad ibn 
Idrīs al-Qarāfī ist ein mālikītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 626 geboren 
und verstarb 684/1285 in Ägypten. Er schrieb viele Bücher. 914. 

746 — QARAMĀNĪ KAMĀLUDDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ismāʿīl Kamāluddīn ist einer der hanafītischen Gelehrten. Er verstarb im Jahre 
920/1514. Seine Superkommentare zum Scharh al-mawāqif und zum al-Wiqāya 
und seine Kommentare zum Tafsīr al-Baydāwī und zum al-Kaschschāf sind be-
kannt. 

747 — QĀRŪN: Qārūn (Korach) gehörte zur Gemeinde und zu den Verwandten 
von Mūsā, Friede sei mit ihm. Er lernte von ihm Alchemie und erwarb großes 
Vermögen. Er pflegte sehr gut die Thora zu lesen. Er hatte guten Charakter, als 
er arm war. Doch nachdem er reich wurde, wurde er hochmütig. Er zahlte die 
vorgeschriebene Zakat nicht. Er gab einer Frau zwei Beutel Gold, damit sie sagt, 
dass Mūsā mit ihr Unzucht begangen hätte. Die Frau sagte aus ihrer Gottesfurcht 
heraus in Gegenwart aller die Wahrheit. Qārūn versank mit all seinem Reichtum 
in der Erde. 91. 

748 — QĀSIM, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der erste der drei 

– 1662 –



Söhne des Gesandten Allahs. Aus diesem Grund wurde der Gesandte Allahs 
„Abul-Qāsim“ genannt. Er wurde in Mekka vor der Verkündung der Propheten-
schaft geboren. Seine Mutter ist Khadīdscha al-Kubrā. Er verstarb, als er 17 
Monate alt war. 1633. 

749 — QĀSIM IBN MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der Enkel von Abū Bakr as-Siddīq. Im Raschahāt heißt es: „Als die Armeen von 
Yazdegerd III., dem letzten der 29 Herrscher des Sassanidenreiches in Persien, 
bei Qadsiya und Nehawand besiegt wurden, gab Kalif Umar, möge Allah mit ihm 
zufrieden sein, die drei Töchter des Schahs, die sich unter den Gefangenen 
befanden, an Husayn ibn Alī, Muhammad ibn Abī Bakr und seinen Sohn Abdullāh. 
Von diesen drei Sklavinnen wurden Zaynul-Ābidīn, Qāsim und Sālim geboren.“ 
Daraus geht hervor, dass Qāsim im 19. Jahr geboren wurde. Er war einer der 
Großen der Gefährtennachfolger und einer der „sieben Rechtsgelehrten“ von 
Medina. Er erlangte durch die spirituelle Zuwendung (Tawaddschuh) von Salmān 
al-Fārisī die Vollkommenheit. Er verstarb im Jahre 106/725 an einem Ort namens 
Qudayd zwischen Mekka und Medina. Imām Dschaʿfar as-Sādiq erhielt in seiner 
Gesellschaft spirituelle Erkenntnisse. 94, 1407. 

750 — QĀSIM PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wurde im 
Palast von Kanuni Sultan Süleyman erzogen und wurde 929/1523 Gouverneur 
von Ägypten. Er ließ die Güzelce Kasım-Paşa-Moschee errichten, nach der diese 
Seite des Goldenen Horns Kasımpaşa genannt wurde. Sie wurde in der Zeit von 
Ahmed III. restauriert. 

751 — QASTALĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām Ahmad ibn 
Muhammad Schihābuddīn ist ein schāfiʿītischer Gelehrter. Er wurde im Jahre 
851/1448 geboren und verstarb 923/1517 in Ägypten. Er schrieb viele Bücher. Sein 
Buch al-Mawāhib al-ladunniyya wurde ins Türkische übersetzt und in den Jahren 
1313 und 1392/1972 in Istanbul gedruckt. 555, 669, 1709. 

752 — QUDSĪ: Siehe unter der Nummer 660 den Namen Mulla Qudsī. 
753 — QUDŪRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Husayn Ahmad ibn 

Muhammad al-Baghdādī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 
362/973 geboren und verstarb 428/1037 in Bagdad. Sein Buch al-Mukhtasar ist 
bekannt. Es wurde mehrfach kommentiert und auch ins Türkische übersetzt. 652, 
1617. 

754 — QUHISTĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsuddīn Mu-
hammad ibn Husāmudīn ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter und war Mufti von 
Buchara. Er verstarb 962/1555 in Buchara. Sein Kommentar zum an-Niqāya mit 
dem Titel Dschāmiʿ ar-rumūz und sein persischer Kommentar zum Fiqh al-Gīdānī 
mit dem Titel Dschāmiʿ al-mabānī sind bekannt. 1056, 1578. 

755 — QURAISCH, möge Allah sich seiner erbarmen: Quraisch ist der Name 
von Fihr, dem elften Vater des Gesandten Allahs. Diejenigen, die sich nach dem 
Propheten Nūh, Friede sei mit ihm, auf der arabischen Halbinsel niederließen, 
werden „al-Arab al-bāʾida“ genannt. Zu ihnen gehören Ād, Thamūd und Amāliqa. 
Hūd, Friede sei mit ihm, wurde zum Volk Ād und Sālih, Friede sei mit ihm, zum 
Volk Thamūd gesandt. Sie alle stammen aus dem Geschlecht von „Sām“ (Sem, 
Sohn von Nūh, Friede sei mit ihm). Nach ihnen werden die Nachkommen von 
Qahtān, die in den Jemen kamen und sich dort niederließen, „al-Arab al-āriba“ 
genannt. Sie gründeten im Jemen das Königreich „Himyar“. Als dieses Reich zu-
sammenbrach, setzten zunächst die Abessinier und dann die Perser Gouverneure 
im Jemen ein. Aus den Himyaris, die sich zerstreut hatten, wurden in Medina die 
Stämme „Aws“ und „Khazradsch“ gebildet. Diejenigen, die nach Syrien kamen, 
gründeten das „Ghassanidenreich“ und wurden Christen. Diejenigen, die in den 
Irak kamen, gründeten das Reich der „Hira“. Die zwölf Söhne von Ismāʿīl, Friede 

– 1663 –



sei mit ihm, vermischten sich mit den „Arab āriba“, wodurch es zu den „al-Arab 
al-mustaʿriba“ kam. Nach dem Islam vermischten sich die Araber mit Ausländern 
(Nichtarabern). Ihre Sprache änderte sich und wurde zu „al-Arab al-mustaʿdschi-
ma“. 

Von den Arab mustaʿriba wurden die „Banū Adnān“ und unter ihnen die 
Stämme „Mudar“ und „Rabīʿa“ berühmt. Aus den „Banū Mudar“ bildeten sich 
die Stämme „Kināna“, „Quraisch“, „Hawāzin“, „Thaqīf“, „Tamīm“ und „Mu-
zayna“. Von diesen erlangten die Quraisch dadurch, dass sie sich in Mekka nie-
derließen, zusätzlich Ehre. Die Oberhäupter der Stämme trafen sich an einem 
Ort namens „Dār an-nadwa“ in Mekka, um wichtige Anliegen zu besprechen. 

Der Stamm der Quraisch war in zehn Zweige unterteilt, nämlich „Hāschimī“, 
„Amawī“, „Nawfal“, „Abdud-dār“, „Asad“, „Taym“, „Makhzūm“, „Adiyy“, 
„Dschumah“ und „Sahm“. Die Verteilung des Zamzam und die Reparatur und 
Ausschmückung der Kaaba wurde den Hāschimiten übertragen, die Öffnung des 
Kaaba-Tors den Söhnen Abdud-dārs, das Tragen des Banners der Quraisch, 
genannt Uqāb, den Umayyaden, das Festmahl während der Pilgerfahrt den Söhnen 
Nawfals, die Leitung der Dār an-nadwa den Banū Asad, die Leitung des Gerichts 
den Söhnen von Taym, die Rekrutierung von Soldaten den Banū Makhzūm, das 
Verhandeln und Schließen von Abkommen mit anderen Stämmen dem Stamm 
Adiyy, „Azlām“ genannte Angelegenheiten des Losverfahrens und der Wahrsagerei 
dem Stamm Dschumah und das Darbringen von Opfern für Götzen den Banū 
Sahm. Abbās von Quraisch, Abū Bakr von Taym, Umar al-Fārūq von Adiyy, 
Khālid ibn al-Walīd von Makhzūm und Abū Sufyān von Umayya nahmen diese 
Aufgaben wahr. Taym war der Sohn von Murra und der Großvater des ehrwürdigen 
Abū Bakr. Adiyy war der Sohn von Kaʿb ibn Luwayy und der Großvater des ehr-
würdigen Umar. Der Stamm „Makhzūm“ wurde von „Yaqaza“, Sohn von Murra, 
gebildet. 571, 1535, 1590. 

756 — QURTUBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdullāh Muhammad 
ibn Ahmad ist einer der großen Gelehrten von Andalusien und ein Nachkomme 
der Ansār. Er verstarb im Jahre 671/1272. Er ist einer der Gelehrten der 
mālikītischen Rechtsschule. Er schrieb den Tafsir Dschāmiʿ al-ahkām und viele 
weitere wertvolle Bücher. Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī kürzte dessen Buch at-
Tadhkira und nannte es al-Mukhtasar. Es wurde 1302/1884 in Ägypten und 1421/ 
2000 in Istanbul vom Hakikat-Verlag veröffentlicht. Abul-Abbās Ahmad al-
Qurtubī, der Kommentator des Sahīh Muslim, verstarb im Jahre 656/1258. 113, 
574, 1068, 1116. 

757 — QUS IBN SĀʿIDA: Er war einer der Redner in Arabien vor dem Islam. 
Er glaubte daran, dass Allah Einer ist, und rief alle zur Religion von Ismāʿīl, 
Friede sei mit ihm, auf. Er stützte sich beim Sprechen auf ein Schwert oder einen 
Gehstock. 545. 

758 — QUSAYY, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Sohn von Kilāb. 
Sein Name ist Mudschammiʿ (der Versammelnde), denn er versammelte die zer-
streuten Quraischiten und bildete eine Einheit in Mekka und wurde ihr Oberhaupt. 
Der Dienst an der Kaaba war von den Söhnen Ismāʿīls auf den Stamm der Dschur-
hum und dann auf den Stamm der Khuzāʿa übergegangen. Qusayy übernahm 
diese ehrenvolle Aufgabe von der Khuzāʿa und gründete das „Dār an-nadwa“ 
genannte Haus der Beratung. Von Qusayys Bruder namens Zuhra stammt die 
ehrwürdige Āmina ab. 577, 1535, 1568. 

759 — QUSCHAYRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Qāsim Abdul-
karīm ibn Hawāzin wurde im Jahre 376/986 geboren und verstarb 465/1072 in Ni-
schapur. Er war ein schāfiʿītischer Gelehrter. Sein Buch ar-Risāla al-Quschayriyya 
wurde 1379/1959 in Ägypten gedruckt. 1438, 1548. 

– 1664 –



760 — QUTB AZ-ZAMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Bandagī 
Makhdūm-i Dschihāniyān Sayyid al-Bukhārī wurde im Jahre 707 geboren und 
verstarb 785/1383 in der Stadt Ahmedabad in Gujarat. Er ist einer der Großen 
der Tschischtiyya- und Suhrawardiyya-Gottesfreunde in Indien und der Khalīfa 
von Schaykh Nasīruddīn Mahmūd ad-Dahlawī, der wiederum der Khalīfa von 
Nizāmuddīn Awliyā ist. Sein Buch Khazāna-i Dschalālī ist bekannt. Im 54. Brief 
des Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī werden seine Bücher empfohlen. Er ist der 
Murschid von Imām Rafīʿuddīn, dem sechsten Großvater von Imām ar-Rabbānī, 
und von Firuz Schah Tughluq, dem Sultan von Delhi. Seine Biografie steht aus-
führlich im persischen Akhbār al-akhyār geschrieben. Siehe auch unter der Nummer 
337 den Namen Firuz Schah. 1590, 1612, 1627. 

761 — QUTBUDDĪN AL-IZNIKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad ibn Muhammad ar-Rūmī war ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter und einer 
der großen Tasawwuf-Gelehrten. Timur Khan respektierte ihn sehr. Er verstarb 
821/1418 in Iznik. Sein türkisches Buch Rāhat al-qulūb befindet sich in Ayasofya 
und sein Buch Muqaddimat as-salāt in der Nuruosmaniye-Bibliothek. Er schrieb 
einen Tafsir und auch andere Bücher. Sein Sohn Muhammad al-Iznikī war ebenfalls 
ein profunder Gelehrter und schrieb viele Bücher. Er verstarb 885/1480 in Edirne. 
Das bekannte Buch Murschid al-mutaʾahhilīn und das Miftāh al-dschanna, das 
auch Mızraklı ilmihal genannt wird, schrieb der Sohn. 846. 

762 — RABĪʿ IBN KHAYTHAM, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war 
bekannt für seine Enthaltsamkeit (Zuhd) und seine Gottesfurcht (Taqwā). Er 
verstarb 68/687 in Tus. 916, 1002. 

763 — RĀBIʿA AL-ADAWIYYA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ihr 
Vater war Ismāʿīl. Sie ist eine Frau, die für ihre Enthaltsamkeit und Rechtschaf-
fenheit bekannt war. Sie stammt aus Basra. Sufyān ath-Thawrī und Hasan al-
Basrī erlangten von Rābiʿa spirituelle Erkenntnisse. Sie verstarb im Jahre 135/752 
in der Umgebung von Jerusalem. 314. 

764 — RĀFIʿĪ: Siehe unter der Nummer 15 den Namen Abdulkarīm ar-Rāfiʿī. 
765 — RAHMATULLĀH EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Rah-

matullāh ibn Khalīlur-rahmān al-Hindī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er 
wuchs in Delhi auf. Sultan Abdülʿaziz lud ihn nach Istanbul ein, gab ihm einen 
Orden und legte für ihn ein Gehalt fest. Er bat ihn, eine Widerlegung der Christen 
zu schreiben. In Istanbul schrieb er das Buch Izhār al-haqq auf Arabisch. Das 
Buch besteht aus vier Bänden. Die mekkanische Ausgabe ist sehr vorzüglich. In 
dem Buch steht seine Auseinandersetzung mit den protestantischen Geistlichen 
geschrieben, die aus London nach Indien kamen, und dass er sie in die Flucht 
schlug. Er schrieb das Buch für Sultan Abdülʿaziz. In englischen Zeitungen stand 
geschrieben: „Wenn sich dieses Buch verbreitet, wird das Christentum ruiniert 
sein.“ Der erste Teil dieses Buches wurde von Nuzhat Efendi und der zweite 
Teil von Umar Fahmī Efendi ins Türkische übersetzt. Er kämpfte mit den christ-
lichen Päpsten in Delhi und besiegte sie alle. Diese Auseinandersetzungen sind 
in seinem Buch Bayān al-haqq und dessen türkischer Übersetzung niederge-
schrieben. Er verstarb 1306/1889 in Mekka im Alter von 75 Jahren. 575. 

766 — RAMLĪ AL-HANAFĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter 
der Nummer 527 den Namen Khayruddīn ar-Ramlī. 

767 — RAMLĪ ASCH-SCHĀFIʿI, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Husayn Schihābuddīn ar-Ramlī ist ein schāfiʿītischer Gelehrter, der im Jahre 
753 geboren wurde und 844/1440 verstarb. 

768 — RAMLĪ ASCH-SCHĀFIʿI, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad 
ibn Ahmad Schihābuddīn ar-Ramlī ist ein schāfiʿītischer Gelehrter, der im Jahre 
973/1565 verstarb. 

– 1665 –



769 — RAMLĪ SCHAMSUDDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Allāma 
Schamsuddīn Muhammad ibn Ahmad ibn Ahmad al-Manūfī wurde im Jahre 919 
geboren und verstarb im Jahre 1004/1596. Er schrieb viele Werke und sammelte 
die Fatwas seines Vaters. Diese Fatwas wurden 1357 in Ägypten am Rande des 
Buches al-Fatāwā al-kubrā von Ibn Hadschar gedruckt. Er kommentierte auch 
das Buch al-Minhādsch von Nawawī. 331, 482. 

770 — RĀQIM EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Mustafā Rāqim 
Efendi ist einer der berühmten Kalligraphen. Er war ein Schüler von Yedikuleli. 
Er verstarb im Jahre 1181/1767 und liegt in Merkez efendi begraben. Er schrieb 
etwa hundert Mushafs. 

771 — RĀQIM EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein be-
rühmter Kalligraph und war Militärrichter (Kazasker) in Anatolien. Er verstarb 
im Jahre 1242/1826. Er liegt in der Umgebung von Zincirlikuyu in Karagümrük. 
Die Inschrift auf seinem Grabstein ist seine eigene Schrift. 

772 — RASCHĪD PASCHA: Scharīf Ahmad Raschīd ibn Sayyid Nuʿmān 
Fikrī war Gouverneur von Mossul. Nachdem er in den Ruhestand ging, schrieb 
er 1325/1907 innerhalb von einem Jahr das achtbändige Buch Rūh al-madschalla 
in Istanbul und dieses Buch sowie sein Buch Dīn-i mubīn-i islām wurden gedruckt. 
545, 1176, 1188. 

773 — RASCHĪD RIDĀ: Muhammad Raschīd Ridā wurde 1281/1865 im Dorf 
Qalamun im Libanon geboren und starb 1354/1935. Im al-Mundschid steht ge-
schrieben, dass er ein Schüler von Muhammad Abduh war. Um die islamrefor-
merischen Ideen seines Lehrers zu verbreiten, gab er in Ägypten die Zeitschrift 
al-Manār heraus. Er lehrte an der Medresse ad-Daʿwa wal-irschād. In seinem 
Buch al-Muhāwarāt griff er die Glaubensrichtung der Ahlus-Sunna und die Fiqh-
Bücher an. Hamdi Akseki, einer der Vorsitzenden der Präsidiums für religiöse 
Angelegenheiten, übersetzte dieses Buch ins Türkische. In unserem Buch Der 
Weg der Ahlus-Sunna wurde darauf geantwortet. 462, 1594, 1608. 

774 — RĀSIM EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Rāsim Efendi 
aus Eğrikapı war ein Kalligraph und Dichter. Er wurde 1099 in Istanbul geboren 
und verstarb im Jahre 1185/1771. Er erhielt spirituelle Erkenntnisse von Tatar 
Ahmad Efendi, der ein Schüler des ehrwürdigen Ahmad Yakdast war. Die Ko-
ranverse außerhalb der mittleren Tür der Nuruosmaniye-Moschee hat er ge-
schrieben. Von ihm stammt auch der Doppelvers „Humâyûn ola bu nev’u câmi’i 
sultân Osmânın“, der das Datum der Moschee angibt. Sein Grab befindet sich 
am Fuße des Prophetengefährten Abdussādiq Āmir ibn Ubāda außerhalb von 
Eğrikapı und innerhalb des Gitters gegenüber dem Tor. 

775 — RAT: Er war ein französischer Orientalist, der wertvolle islamische 
Bücher ins Französische übersetzte. 1639. 

776 — RICHELIEU: Er war in Frankreich unter Ludwig XIII. Erster Minister 
(Premierminister). Er wurde im Jahre 993/1585 geboren und starb 1052/1642. Er 
war ein Priester und wurde Kardinal. Er war ein Feind der Protestanten, sehr 
gerissen und grausam. 38. 

777 — RIDĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Imām Alī ar-Ridā ist der 
achte der Zwölf Imāme. Er ist der Sohn von Imām Mūsā al-Kāzim und der Vater 
von Muhammad al-Dschawād at-Taqī. Er wurde 153/770 in Medina geboren und 
verstarb 203/818 in Tus, d. h. in Maschhad. Sein Totengebet wurde vom Kalifen 
geleitet. Kalif Maʾmūn liebte und respektierte den Imām sehr und machte ihn zu 
seinem Schwiegersohn. Er ernannte ihn an seiner Stelle zum Kalifen, ließ dies 
verkünden und ließ seinen Namen auf die Münzen schreiben. Er ließ die Flagge 
und die Kleidung der Soldaten grün statt schwarz werden. Doch der Imām starb 

– 1666 –



zuerst. Bāyazīd al-Bistāmī wurde mit der Gesellschaft des Imāms geehrt. 88, 
1438, 1536, 1575, 1584, 1585, 1631, 1635, 1650. 

778 — RUKNUDDĪN AL-HĀFĪ: Im Masmūʿāt wird sein Name auf Seite 99 
erwähnt. Siehe unter der Nummer 169 den Namen Alāʾud-dawla. 

779 — RUKNUDDĪN TSCHISCHTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist der Murschid von Abdulʾahad, dem Vater von Imām ar-Rabbānī, möge seine 
Seele gesegnet sein. Er ist der zweite Sohn und Khalīfa von Schaykh Abdul-
quddūs. Sein Buch Maradsch al-bahrayn, das die Geheimnisse des Tasawwuf und 
des Islams erklärt, und sein Maktūbāt sind sehr wertvoll. Er verstarb im Jahre 
983/1575. Er liegt in Indien neben seinem Vater. 133, 1544, 1545. 

780 — RUQAYYA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die Tochter 
des Gesandten Allahs und wurde geboren, als er 33 Jahre alt war. Sie war äußerst 
schön. Sie schloss mit Utba, dem Sohn von Abū Lahab, die Ehe. Als die Sure 
Tabbat offenbart wurde, verstieß Utba sie vor der Hochzeitsfeier. Es kam eine 
Offenbarung, wonach sie mit dem ehrwürdigen Uthmān verheiratet wurde. Sie 
wanderten gemeinsam zweimal nach Abessinien aus. Als sie 22 Jahre alt war, er-
krankte sie bei der Schlacht von Badr. Dem ehrwürdigen Uthmān wurde befohlen, 
nicht nach Badr zu kommen, sondern seiner Frau zu dienen. Sie wurde an dem 
Tag begraben, an dem die gute Nachricht vom Sieg von Badr in Medina ankam. 
1697, 1698. 

781 — RUTHERFORD: Er wurde 1288/1871 in Neuseeland geboren und 
starb 1356/1937. Er war ein Physiker. Er fand heraus, dass es drei Arten radio-
aktiver Strahlung gibt, entdeckte die Struktur des Atoms und stellte die Theorie 
der Ionisierung von Gasen auf. Er erhielt 1326/1908 den Nobelpreis. 794, 795, 
796. 

782 — RŪZBIHĀN AL-BAQLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schaykh 
Abū Muhammad asch-Schīrāzī ist einer der Kubrawiyya-Schaykhs. Er ist der 
Murschid von Nadschmuddīn al-Kubrā und der Khalīfa von Ammār Yāsar, dem 
Khalīfa von Abun-Nadschīb as-Suhrawardī. Er verstarb 606/1209 in Schiras. Er 
schrieb die Bücher Tafsīr-i arāyis, Kitāb al-anwār und Scharh asch-schathiyyāt. 
1102, 1653.  

783 — SADĪDADDĪN AL-KASCHGARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad verstarb 705/1305. Sein Fiqh-Buch Munyat al-musallī ist bekannt. 

784 — SADR ASCH-SCHAHĪD HUSĀMUDDĪN, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Siehe unter der Nummer 407 den Namen Husāmuddīn Umar. 

785 — SADR ASCH-SCHARĪʿA ATH-THĀNĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Ubaydullāh ibn Masʿūd ibn Tādsch asch-scharīʿa Umar ist der Sohn der 
Tochter von Burhān asch-scharīʿa Mahmūd ibn Ubaydullāh. Der erste Sadr asch-
scharīʿa Ahmad ibn Ubaydullāh ist der Großvater sowohl seiner Mutter als auch 
seines Vaters. Er hat das Buch al-Wiqāya seines Großvaters sowohl kommentiert 
als auch gekürzt. Er nannte die Kurzfassung Mukhtasar al-wiqāya bzw. an-Niqāya. 
Es wurden verschiedene Superkommentare zu seinem Kommentar zum al-Wiqāya 
verfasst. Unter diesen sind die Superkommentar von Akhī Tschalabī, Hasan 
Tschalabī und Imām al-Birgivī bekannt. Sein Usūl-Buch at-Tanqīh und dessen 
Kommentar at-Tawdīh sind sehr wertvoll. Er verstarb 750/1349 in Buchara. Hasan 
ibn Muhammad Tschalabī ist ein Nachkomme von Mulla al-Fanārī und verstarb 
im Jahre 886/1480. 1578. 

786 — SADRUDDĪN AL-QŪNAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-
maʿālī Muhammad ibn Ishāq ist einer der Sūfiyya aliyya und ein schāfiʿītischer 
Kalām-Gelehrte. Er stammt aus Konya. Er erlangte spirituelle Erkenntnisse von 
seinem Stiefvater Muhyiddīn ibn al-Arabī und war der Lehrer von Dschalāluddīn 

– 1667 –



ar-Rūmī und Saʿīduddīn al-Farghānī. Er verstarb im Jahre 671/1272 und liegt in 
Konya begraben. 1400, 1644, 1675. 

787 — SAFIYYA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die vaterseitige 
Tante des Gesandten Allahs. Unter seinen vaterseitigen Tanten war sie die 
einzige, die den Glauben annahm. Ihr Mann Hārith war vor dem Prophetentum 
gestorben, und sie hatte Awwām, den Bruder von Khadīdscha al-Kubrā, geheiratet. 
Von dieser Ehe wurde Zubayr geboren. Safiyya tötete in der Grabenschlacht 
einen Juden und erhielt einen Teil der Kriegsbeute. Sie verstarb im Jahre 20/641 
im Alter von 73 Jahren in Medina. 1713. 

788 — SAFIYYA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die Tochter 
von Huyay ibn Akhtab, dem Oberhaupt der Juden von Chaibar. Sie war mit 
einem Juden in Chaibar verlobt. Dann heiratete sie Kanāna ibn al-Haqīq, der 
sehr reich war. Als Chaibar im siebten Jahr der Hidschra erobert wurde, wurde 
auch Safiyya gefangen genommen. Sie fiel dem Gesandten Allahs zu und er ließ 
sie frei. Sie nahm den Glauben an und wurde mit der Heirat mit dem Gesandten 
Allahs geehrt. Sie verstarb im Jahre 50/670 in Medina. 248. 

789 — SAFIYYUDDĪN AL-ARDABĪLĪ: Er ist einer der bekannten Tasaw-
wuf-Gelehrten und erhielt spirituelle Erkenntnisse von Muhammad al-Gīlānī. 
Er verstarb im Jahre 735/1335 in Ardabil. Die spirituellen Erkenntnisse von 
Hādschi Bayrām al-Walī kommen über den Weg von Ardabīlī. Ardabil ist eine 
Stadt in der Nähe von Täbris. 1585, 1676. 

790 — ŞAH SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie sind die Töchter 
der osmanischen Sultane Selim I., Süleyman I. und Mustafa III. Siehe auch die 
Namen Selim und Süleyman. 1682, 1686. 

791 — SAHL AT-TUSTARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Mu-
hammad Sahl ibn Abdullāh ist einer der Sūfiyya aliyya. Er wurde im Jahre 200/815 
geboren und verstarb 283/896 in Basra. 30, 879, 998, 1005, 1006, 1135, 1581. 

792 — SAHL IBN SAʿD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Ansārī und 
Sāʿidī ist ein Prophetengefährte. Als der Gesandte Allahs verstarb, war er 15 
Jahre alt. Er verstarb im Jahre 88/707. Er ist derjenige Prophetengefährte, der in 
Medina als Letzter verstarb. 647. 

793 — ŞAHZADE SULTAN MUHAMMED, möge Allah sich seiner erbar-
men: Er war der Sohn von Kanuni Sultan Süleyman und verstarb im Jahre 
949/1541. Sultan Süleyman baute die Şehzade-Moschee in seinem Namen. Die 
Moschee wurde 955/1547 fertiggestellt. Er liegt in seinem Mausoleum neben der 
Moschee. In diesem Mausoleum liegt rechts von ihm sein Bruder Cihangir Sultan 
und zu seiner Linken seine Tochter Hüma Şah Sultan. Şahzade Cihangir verstarb 
960/1552 in Aleppo und wurde nach Istanbul überführt. Sein Vater ließ für ihn 
die Cihangir-Moschee in Beyoğlu errichten. 1686. 

794 — SALĀH [Ibn]: Der schāfiʿītische Gelehrte Ibn as-Salāh Uthmān verstarb 
643/1277 in Schahrazor. 

795 — SALĀMĪ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Salāmī Alī 
Efendi erhielt während seiner Zeit als Mufti von Istanköy die Khilāfa von 
Zākirzāda Abdullāh Efendi. Er baute in Kısıklı ein Ordenshaus, in Selamsız, 
Acıbadem und Bulgurlu jeweils eine Moschee und in Bursa ein Ordenshaus. Er 
verstarb im Jahre 1104/1693 und wurde in Kısıklı begraben. Sayyid Uthmān 
Efendi, der sein Pirdasch (Schüler desselben Murschid) war, ließ in Atpazarı 
(Üsküdar) eine Moschee errichten. Er verstarb im Jahre 1103/1692. Sayyid Alī 
Fanāyī Efendi aus Kütahya, der Khalīfa von Salāmī Efendi, baute ein Ordenshaus 
und eine Moschee in der Nähe der Eski Valide-Moschee. Er ließ auch eine 
Moschee in Manisa bauen. Er war beim russischen Feldzug von Baltacı Muhammed 

– 1668 –



Pascha dabei und trug die Fahne. Er verstarb im Jahre 1151/1738 und liegt neben 
der Moschee begraben, die seinen Namen trägt. 

796 — SĀLIH, Friede sei mit ihm: Er war ein Prophet, der zum Volk Thamūd 
gesandt wurde. Sie lebten zwischen Hedschas und Damaskus. Sie kamen nach 
dem Volk Ād und verehrten Götzen und Statuen. Sie hörten nicht auf den Pro-
pheten und nahmen den Glauben nicht an. Ein Kamel kam aus dem Felsen und 
gebar ein Junges. Dennoch glaubten sie nicht und töteten sogar das Kamel. Sie 
höhlten Berge und Felsen aus und bauten starke Behausungen. Sālih, Friede sei 
mit ihm, ging mit einigen wenigen Gläubigen nach Mekka oder Jerusalem. Zu 
den Ungläubigen kam vom Himmel eine Strafe herab und sie gingen zugrunde. 
703, 1663. 

797 — SĀLIH GULĀBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war einer der 
Gefährten des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī. Sein Dienst bestand darin, den 
Krug zu halten. Er erlangte die Vollkommenheit und ihm wurde die Erlaubnis 
für den Irschād gegeben. Mawlāna Muhammad Sālih sagt in einem seiner Briefe: 
„Ich, Muhammad Sālih, der ich der Niedrigste der Kehrer dieses heiligen Ortes 
bin, bekunde den Dienern dieser Tür, dass ich mich in den Zuständen befinde, 
die Ihr Euren Ergebenen verliehen habt, indem mir die Sadaqa der Sklaven 
dieses Ortes zuteilwurden. Ich werde immer mit Manifestationen geehrt. In jeder 
Manifestation (Tadschallī) tritt eine andere Entwerdung (Fanā) auf. Ich denke 
bei einer Manifestation, dass es keine andere Manifestation als diese geben 
könne. Aus diesen unendlichen Manifestationen wird ersichtlich, dass es vergönnt 
wird, in den Namen und Eigenschaften getrennt zu reisen und fortzuschreiten. 
Es wird sehr schwierig sein, auf diesem Weg mit solch unterschiedlichen Mani-
festationen voranzukommen. Ich flehe Euch an, dass Ihr, so wie Ihr mich, diesen 
Unfähigen, der zu nichts nützlich ist, dadurch, dass ich Zuflucht genommen habe 
bei der Tür dieser wahren Kibla, von meiner niedrigen Stufe erhöht und zu 
solchen ehrenvollen Zuständen geführt und solche Gaben habt erlangen lassen, 
die diesem Niederträchtigen niemals in den Sinn gekommen wären, genauso auch 
aus Eurer Gnade und Gunst heraus mit einer besonderen Zuwendung mich zum 
Ende dieses Weges führt, mich vor der Unvollständigkeit und davor, auf dem 
Weg zu bleiben, bewahrt und mich die Glückseligkeit erlangen lasst, nichts 
anderes zu sagen, zu tun und zu denken als das Wohlgefallen Allahs, des Erha-
benen, indem ich meine eigenen Wünsche und Begierden aufgebe. Es ist unmöglich, 
diese Dinge zu erreichen ohne Eure hohe Zuwendung und Gunst, nach denen 
sich die Suchenden sehnen. Ich hoffe, Ihr werdet diesen Bedürftigen ehren, indem 
Ihr ein paar Tropfen Eures unendlichen Meeres der Barmherzigkeit auf ihn 
sprenkelt. Ich denke, dass es für diesen Niederträchtigen sehr unangemessen ist, 
diese Dinge zu schreiben und darum zu bitten. Ehrt diesen Bemitleidenswerten 
damit, Euch auf die richtige Art zu lieben auf eine Weise, die Eurer würdig ist. 
Das, was den Menschen zu allen Glückseligkeiten und Höhen führt, ist einzig 
diese Art der Liebe zu Euch. Möge Allah, der Erhabene, Euren Schatten der 
Erziehung und Erhebung über den Köpfen aller Menschen nicht trennen! Āmīn.“ 

Mawlāna Sālih sammelte und schrieb auf Anordnung der gesegneten Söhne 
des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī die gottesdienstlichen Handlungen und Auf-
gaben, die Imām ar-Rabbānī jeden Tag und jede Nacht vollführte. An einer Stelle 
schreibt er: „Ich habe ihn darum gebeten, mir die Erlaubnis zu geben, alle seine 
gottesdienstlichen Handlungen und Aufgaben zu verrichten. Er sagte: ,Was zu 
tun und zu befolgen ist, sind einzig die Taten des Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm. Man muss diese Dinge aus Hadithbüchern lernen und versuchen, sie 
alle zu tun.‘ Ich sagte: ,Herr, jede Eurer Handlungen sind wie die Taten des 
Höchsten der Menschen und Dschinnen.‘ Er entgegnete: ,Ja, dem ist so. Aber 

– 1669 –



denkt bei jeder Sache, die ihr tut, gut nach! Alle Worte und Handlungen, die im 
Einklang mit der Sunna stehen, sollt ihr verrichten, und alles, was nicht der Sunna 
entspricht, sollt ihr unterlassen.‘ “ Mawlāna Sālih verstarb 1038/1628 in Indien. 
1034. 

798 — SALIM JAHANGIR SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ist der vierte der Timuriden-Sultane von Indien, der Sohn von Akbar Schah und 
der Vater von Hurram Schah Jahan. Er wurde im Jahre 977/1569 geboren und 
trat 1014 die Nachfolge seines Vaters an. Er verstarb im Jahre 1037/1627 und 
liegt in Lahore begraben. Er ließt den ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī 1027/1617 
inhaftieren. Nach zwei Jahren empfand er Reue und Bat um Entschuldigung. 
Aber er ließ ihn noch zwei Jahre in der Armee. Er war es, der den Briten als 
Erster erlaubte, in Indien Handelsunternehmen zu gründen. Sein Sohn, der sein 
Nachfolger wurde, regierte 31 Jahre lang und war acht Jahre in Agra inhaftiert. 
Er wurde im Mausoleum „Taj Mahal“ beigesetzt, das er in Agra 1076/1665 für 
seine Frau errichten ließ. 589, 1612, 1620. 

799 — SALMĀN AL-FĀRISĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er stammt 
aus Isfahan und war zuvor ein Feueranbeter. Als er im Iran war, trat er in die 
Kirche ein und wurde Christ. Er floh nach Anatolien und diente in Kirchen. 
Später kam er nach Damaskus. Von einem Priester hörte er, dass der Prophet 
der Endzeit in Medina erscheinen würde. Er lernte die Bibel und wurde ein Ge-
lehrter. Als er Medina betrat, wurde er versklavt. Nach der Hidschra kam er 
nach Medina und sah die Zeichen, die er zuvor gehört hatte, woraufhin er un-
verzüglich den Glauben annahm. Er wurde ein sehr aufrichtiger Muslim. Er 
wurde zur Ahl al-bayt gezählt. In der Grabenschlacht bat er darum, dass ein 
Graben ausgehoben werde. Er nahm an allen darauffolgenden Schlachten teil. 
In der Zeit des ehrwürdigen Umar wurde er zum Gouverneur von Madain. In 
der Gegenwart und Gesellschaft des Gesandten Allahs erlangte er die Vollkom-
menheit. In den sinnlichen und übersinnlichen Wissenschaften erlangte er einen 
hohen Grad. Gleiches gilt für alle edlen Gefährten. Doch jeder erhielt im Maße 
seines Aufnahmevermögens spirituelle Erkenntnisse vom Gesandten Allahs. 
Kein Prophetengefährte konnte die Stufen erreichen, die der ehrwürdige Abū 
Bakr erreichte. Nach dem Ableben des Gesandten Allahs befand sich Salmān 
al-Fārisī viel in der Gesellschaft und stand im Dienst des ehrwürdigen Abū Bakr 
und er erlangte einige der Vollkommenheiten, die dem ehrwürdigen Abū Bakr 
zuteilwurden. So wie er an den Gesandten Allahs mit seinem eigenen Herzen 
gebunden war, war er auch mit dem Herzen des ehrwürdigen Abū Bakr, das 
noch strahlender war, verbunden und erhielt dadurch noch mehr spirituelle 
Lichter und Erkenntnisse. Er verstarb im Alter von 250 Jahren in Madain, nach 
einer Überlieferung im Jahre 33. 67, 467, 709, 1407, 1663. 

800 — SAMHŪDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Nūruddīn Alī ibn 
Abdullāh wurde 844/1440 in Ägypten geboren und verstarb 911/1506 in Medina. 
Er gehörte der schāfiʿītischen Rechtsschule an und war ein Scharīf. Er war mit 
der Reparatur der Prophetenmoschee und dem Bau einer Bibliothek beschäftigt. 
Er schrieb viele Bücher. Wer seine Bücher Khulāsat al-wafā und Dschawāhir al-
aqdayn liest, wird gut verstehen, dass Ibn Taymiyya und die Wahhabiten in die 
Irre gegangen sind. 669. 

801 — SAMNĀNĪ: Siehe unter der Nummer 169 den Namen Alāʾud-dawla. 
802 — SANʿĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdullāh ibn Īsā ist einer 

der Gelehrten des Jemen. In seinem Buch as-Sayf al-hindī fī ibānat tarīqat asch-
schaykh an-nadschdī widerlegt er die Wahhabiten. Er schrieb dieses Buch im 
Jahre 1218/1803. 

803— SANʿĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdurrazzāq Abū Bakr 

– 1670 –



as-Sanʿānī war ein Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 127 geboren und verstarb 
211/826. Sein Buch al-Musannaf wurde 1392/1972 in Beirut gedruckt und ist 
sechsbändig. 

804 — SARAKHSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsul-aʾimma Abū 
Bakr Muhammad ibn Ahmad ist einer der islamischen Gelehrten von Turkestan. 
Er verstarb im Jahre 483/1090. Er war zehn Jahre lang im Gefängnis. Sein während 
der Gefangenschaft geschriebenes Buch Usūl as-Sarakhsī und seine Kommentare 
zu al-Dschāmiʿ al-kabīr, al-Dschāmiʿ as-saghīr, as-Siyar al-kabīr und Mukhtasar 
at-Tahāwī, sein Kommentar al-Mabsūt zum al-Kāfī und sein Buch al-Muhīt sind 
bekannt. 652, 1133. 

805 — SAWDA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sawda bint Zamʿa ist die 
dritte Ehefrau des Gesandten Allahs. Zuvor hatte sie gemeinsam mit ihrem Ehe-
mann den Glauben angenommen und sie waren nach Abessinien ausgewandert. 
Als sie nach Mekka zurückkehrten, starb ihr Mann. Der Gesandte Allahs heiratete 
zuerst die ehrwürdige Āʾischa und dann Sawda. Er nahm Sawda in Mekka und 
die ehrwürdige Āʾischa in Medina in sein Haus. Da Sawda alt war, überließ sie 
in Medina ihre Reihe der ehrwürdigen Āʾischa. Sie verstarb in der Zeit des ehr-
würdigen Umar. 520. 

806 — SAYF IBN DHILYAZAN: Als er der Herrscher von Abessinien war, 
lud er Abdulmuttalib in seinen Palast im Jemen ein. Ihre Gespräche können im 
Buch Beweise für das Prophetentum nachgelesen werden. 

807 — SAYFUDDĪN AL-FĀRŪQĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Alle 
sechs Söhne von Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī erlangten Vollkommenheit und 
wurden damit beehrt, die Wilāya khāssa Muhammadiyya zu erreichen. Einer von 
ihnen, Muhammad Sayfuddīn, war ein Experte des Tasawwuf-Wissens und ist 
unter dem Namen „Muhyis-sunna“ bekannt. Er wurde im Jahre 1049 in Sirhind 
geboren und verstarb dort im Jahre 1096/1684. Er ist in einem großen Mausoleum 
einige hundert Meter südlich des Mausoleums seines gesegneten Vaters begraben. 
Man hat bei ihm viele Wundertaten gesehen. Er pflegte zu sagen: „Es ist nicht 
erforderlich, zu hungern. Der Hunger und der Kampf mit der Triebseele vermehren 
die außergewöhnlichen Zustände und Wundertaten. Die Gesellschaft der Got-
tesfreunde hingegen etabliert das Gottgedenken (Dhikr) im Herzen. Sie erleichtert 
die Befolgung der Sunna.“ Er pflegte jede Stunde Amr bil-maʿrūf zu verrichten. 
Er bildete 1400 Gottesfreunde aus. Sein Buch Maktūbāt-i Sayfiyya wurde 1331/1913 
in Hyderabad gedruckt. Es enthält 190 Briefe. 1407, 1561, 1672. 

808 — SAYYID ABDULHAKĪM EFENDI: Siehe unter der Nummer 8 den 
Namen Abdulhakīm Efendi. 

809 — SAYYID ABDULLĀH, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdullāh 
asch-Schamdīnī war ein Freund von Khālid al-Baghdādī an der Medresse in Su-
laymaniyya und einer seiner größten Schüler. Im Jahre 1229/1813 erhielt er die 
Idschāza. Er ist der zehnte Enkel von Abdulqādir al-Gīlānī und der vaterseitige 
Onkel von Tāhā al-Hakkārī. Er ist in dem Dorf Nehri in Şemdinan begraben. 
1339, 1407, 1689. 

810 — SAYYID AMĪR GILĀL, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe 
unter der Nummer 201 den Namen Amīr Gilāl. 

811 — SAYYID FAHĪM EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der großen Islamgelehrten und einer der Sūfiyya aliyya. Er erlangte Voll-
kommenheit in der Gesellschaft von Tāhā al-Hakkārī. Als Sayyid Tāhā, möge 
seine Seele gesegnet sein, 1269/1852 verstarb, pflegte er seinen Bruder Sayyid 
Muhammad Sālih zu besuchen. Muhammad Sālih verstarb im Jahre 1281 und 
liegt neben Sayyid Tāhā in Nehri. Für weitere Informationen siehe die Namen 

– 1671 –



„Abdulhakīm Efendi“ und „Tāhā al-Hakkārī“, möge Allah sich ihrer erbarmen, 
und diese Namen in unserem Buch Die edlen Gefährten. Sayyid Fahīm Efendi 
wurde im Jahre 1241 geboren und verstarb 1313/1895. Er ist in dem Dorf Arvas 
im Bezirk Müküs in Van begraben. Sein Vater war Mulla Abdulhamīd Efendi 
und seine Mutter Āmina ist die Tochter von Hādschi Ibrāhīm Efendi. Sein Groß-
vater Sayyid Abdurrahmān ist der Großvater des Großvaters von Sayyid Abdul-
hakīm Efendi. Abdulhamīd Efendi, der Enkel von Sayyid Fahīm Efendis Bruder 
Mulla Safiyyuddīn, verstarb im Jahre 1967. 627, 1339, 1407, 1561, 1631, 1673.  

812 — SAYYID NŪR: Muhammad al-Badāyūnī stammte aus der Stadt Ba-
dayun in der Nähe der Stadt Bareilly. Er war ein Experte der sinnlichen und 
übersinnlichen Wissenschaften. Er war der Schüler von Sayfuddīn al-Fārūqī und 
der Murschid von Mazhar Dschān-i Dschānān. Seine Wundertaten waren allerseits 
bekannt. Er verstarb 1135/1722. Sein Mausoleum befindet sich im Süden von 
Delhi, westlich von Nizāmuddīn Awliyā. Mit einer einzigen spirituellen Zuwendung 
(Tawaddschuh) begannen die Herzen der Schüler, Allahs zu gedenken, und es 
kam zum Tadschallī as-sifāt. Er pflegte zu sagen: „Die Begegnung mit einem 
Sünder auf der Straße verursacht Dunkelheit im Herzen“, und er pflegte seinem 
Schüler mitzuteilen, dem Begeher welcher Sünde er begegnet war. 1407, 1630. 

813 — SAYYID QUTB: Es wurde 1321/1903 in Ägypten geboren. Er studierte 
am wissenschaftlichen Institut in Kairo. Zunächst verbreitete er seine sozialistischen 
Ideen. Dann nahm er die Gestalt eines Religionsgelehrten an und folgte dem re-
formistischen Weg von Abduh, dem ehemaligen Mufti von Kairo und Vorsitzenden 
der Freimaurerloge. Wie in all seinen Büchern akzeptiert er auch im ersten Band 
seines Tafsir Fī zilāl al-Qurʾān einen Teil des Dschihad und lehnt den grundle-
genden Teil davon ab und sagt: „Es wird kein Dschihad geführt, um den Menschen 
den Eintritt in die Religion zu erleichtern.“ 

 Die Fragen, die uns zu Sayyid Qutb gestellt wurden, und die Antworten dazu 
stehen in dem Buch Der Weg der Ahlus-Sunna ausführlich geschrieben und 
können dort nachgelesen werden. Er ruft die Menschen dazu auf, sich gegen die 
Regierungen zu erheben, sich aufzulehnen und Aufruhr zu stiften, indem er den 
sinngemäßen Koranvers „Der Dschihad ist gegen Unterdrücker und Ungerechte“ 
anführt. Dabei verbietet unsere Religion, sich gegen ungerechte Herrscher zu 
erheben, sogar gegen ungläubige Regierungen. Solche Revolten sind kein Dschi-
had, sondern Torheit. Der Dschihad, der in solchen Zeiten zu führen ist, besteht 
darin, islamisches Wissen zu verbreiten und sich um die Erziehung einer gläubigen 
Jugend zu bemühen. In Vers 39 der Surat al-Haddsch heißt es sinngemäß: „Es 
ist erlaubt, den Dschihad gegen die Unterdrücker zu führen, die die Gläubigen 
angreifen.“ Als die Ungläubigen in Mekka die Muslime verfolgten und töteten, 
baten sie wiederholt um Erlaubnis, sie zu bekämpfen. Die Erlaubnis wurde nicht 
erteilt. Als sie nach Medina auswanderten, kam dieser Vers, und dem neu ge-
gründeten islamischen Staat wurde erlaubt, den Dschihad gegen die Unterdrücker 
in Mekka zu führen. Dieser Vers gibt den Muslimen nicht die Erlaubnis, sich 
gegen die ungläubige, grausame Regierung aufzulehnen, sondern erlaubt dem 
islamischen Staat, den Dschihad gegen die Armeen der grausamen Diktatoren 
zu führen, die die Menschen daran hindern, von der Religion des Islams zu hören 
und Muslime zu werden. Diese unwissenden und törichten Schriften von Sayyid 
Qutb verursachten einen Aufstand in Ägypten und führten dazu, dass Zehntau-
sende von Muslimen in Kerkern schmachteten und viele von ihnen starben. Er 
wird für diese Katastrophen und Aufwiegelungen am Tage des Jüngsten Gerichts 
bestraft werden. Weil er mit seinem törichten Verhalten und seinen unbedachten 
Schriften eine Revolution gegen den Staat ausgelöst hatte, wurde er selbst 
1386/1966 hingerichtet. Im Laufe der Geschichte waren Pseudogelehrte, denen 

– 1672 –



es an Wissen, Weisheit und Aufrichtigkeit mangelte, immer die Ursache für 
solche Katastrophen. Religionsgelehrte mit Wissen und Weisheit hingegen, die 
das islamische Wissen im Stillen verbreiteten, waren immer erfolgreich. Qādīzāda 
Ahmad Efendi schreibt in seinem Kommentar zum Birgivī vasiyetnāmesi auf 
Seite 200 Folgendes: „Es ist die Pflicht der Staatsmänner, Amr bil-maʿrūf und 
Nahy anil-munker mit Gewalt zu tun, d. h. die Menschen mit Gewalt physisch 
davon abzuhalten, Sünden zu begehen. Den Dschihad mit Wort und Schrift zu 
führen, ist die Pflicht der Gelehrten. Und die Pflicht eines jeden Gläubigen ist, 
es mit seinem Herzen und seinem Bittgebet zu verhindern. Es ist wādschib, diese 
Pflichten zu erfüllen, wenn man annimmt, dass sie wirksam und erfolgbringend 
sein werden. Wenn man annimmt, dass sie Unheil anrichten werden, ist es 
wādschib, sie zu unterlassen. Es ist nicht erlaubt, sich ohne Notwendigkeit in 
eine Gegend zu begeben, in der Unruhen herrschen. Wenn man auswandert, um 
seine Religion zu schützen, ist das gut. Derjenige wird würdig sein, ins Paradies 
einzugehen, und ihm wird Fürsprache zuteil. Bei der Verrichtung von Amr bil-
maʿrūf und Nahy anil-munkar ist es notwendig, eine reine Absicht zu haben, die 
Arbeit zu verstehen, das Gebot Allahs, des Erhabenen, in dieser Sache gut zu 
kennen, geduldig zu sein, nicht zu streiten und zu kämpfen, und es mit sanfter 
und freundlicher Sprache und Schrift zu tun.“ Man sieht, dass der Dschihad mit 
Gewalt vom Staat durchgeführt wird. Der Dschihad ist nicht so, wie Sayyid Qutb 
ihn versteht. Wenn er den Dschihad und den Amr bil-maʿrūf gut verstanden 
hätte, wäre er nicht hingerichtet worden und hätte nicht mehr als 40.000 Muslime 
ins Unglück geführt. Ahmed Davudoğlu, einer der ehemaligen Direktoren und 
Dozenten des Höheren Islamischen Instituts in Istanbul, sagt in seinem Buch 
Dini Tamir Davasında Din Tahripçileri, das 1394/1974 in Istanbul gedruckt wurde, 
Folgendes: „Sayyid Qutb ist ein Literat. Er hat eine gewisse religiöse Kultur. Er 
ähnelt Mehmet Akif. Sein Wort kann kein Beweis in der Religion sein. Denn er 
ist kein Religionsgelehrter.“ Sayyid Qutb sagt in seiner Exegese des dritten 
Verses der Sure az-Zumar: „Ein Mensch, der Besitzer von Tawhīd und Ikhlās 
ist, bittet von niemandem etwas außer Allah und verlässt sich nicht auf irgendein 
Geschöpf. Die Menschen haben sich von dem im Islam verkündeten Tawhīd ent-
fernt. Heute werden in allen islamischen Ländern die Gottesfreunde angebetet. 
Sie bitten sie um Fürsprache, so wie die Araber in der Zeit der Dschāhiliyya 
Engel und Statuen verehrten. Diejenigen, die Tawhīd und Ikhlās besitzen, stellen 
keinen Vermittler zwischen Allah und den Menschen und bitten niemanden um 
Fürsprache.“ Diese Worte und die Antworten der Gelehrten der Ahlus-Sunna 
darauf stehen am Ende unseres Buches Der Weg der Ahlus-Sunna und in arabi-
scher Sprache am Ende unseres Buches Fitnat al-wahhābiyya geschrieben. Mit 
diesen Worten erklärt er, dass er ein Wahhabit und ein Madhhabloser ist. 462, 
588, 603, 661, 673, 675, 1219, 1287, 1288, 1409. 

814 — SAYYID SĀLIH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der elfte 
Enkel des ehrwürdigen Abdulqādir al-Gīlānī und der Bruder von Sayyid Tāhā 
al-Hakkārī. Er verstarb im Jahre 1281/1865 in Nehri. Schaykh al-Azrāʿī, einer 
seiner Khalīfas, wanderte nach Kreta und von dort nach Brasilien aus und ver-
breitete dort den Islam. Die Tochter von Schaykh al-Azrāʿī ist die Ehefrau von 
Sayyid Fahīm al-Arwāsī und die Mutter von Sayyid Raschīd. Einer seiner Khalīfas 
war Sayyid Fahīm al-Arwāsī, der der Murschid von Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī 
war. 1339, 1407, 1671. 

815 — SAYYID SCHARĪF AL-DSCHURDSCHĀNĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Alī ibn Muhammad al-Dschurdschānī wurde 740/1339 in Gorgan 
(Dschurdschan) geboren und verstarb 816/1413 in Schiras. Er war einer der ha-
nafītischen Gelehrten und befand sich in der Gesellschaft des ehrwürdigen 

– 1673 –



Alāʾuddīn al-Attār. Er schrieb viele Bücher. 60, 605, 711, 1445, 1518, 1525, 1564, 
1661. 

816 — SAYYIDAT NAFĪSA, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die 
Tochter von Hasan, dem Sohn von Zayd, der wiederum der Sohn des ehrwürdigen 
Hasan war. Sie wurde im Jahre 145 in Mekka geboren, lebte in Medina, wanderte 
nach Ägypten aus und starb in Ägypten im Jahre 208/823. Sie war die Ehefrau 
von Ishāq ibn Dschaʿfar as-Sādiq. Sie war ein Gottesfreund und vollbrachte viele 
Wundertaten. Die Bittgebete, die gesprochen werden, nachdem man etwas in 
ihrem Namen gelobt, werden angenommen. Siehe das Buch at-Tabaqāt al-kubrā, 
die 188. Seite des Nūr al-absār, das 1290 in Ägypten gedruckt wurde, und die 
212. Seite des al-Isʿāf, das am Rande davon gedruckt wurde. 698, 1558. 

817 — SAYYIDAT SUKAYNA, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie war 
die Tochter des ehrwürdigen Husayn und für ihren Verstand, ihre Intelligenz, 
ihr Wissen, ihre Gedichte, ihren Anstand und ihre Schönheit bekannt. Sie verstarb 
im Jahre 117/735 in Ägypten. 778. 

818 — SAʿD IBN ABĪ WAQQĀS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
der Enkel von Mālik ibn Ubayd ibn Abd Manāf ibn Kaʿb ibn Zuhra ibn Hākim 
ibn Murra. Er ist der siebte der ersten Muslime und einer der zehn Menschen, 
denen das Paradies verheißen wurde. Er wurde im Alter von 17 Jahren Muslim. 
Er war der Erste, der das Blut der Ungläubigen vergoss, indem er einen Kamel-
knochen auf den Kopf des Ungläubigen warf, der ihn verhöhnte, während sie in 
Mekka das Gebet verrichteten. Er nahm an allen Kriegen teil. Er war der Erste, 
der einen Pfeil auf den Feind schoss. Er war der Oberbefehlshaber der Armee, 
die den Iran einnahm und den Sieg über Qadsiya errang. Später wurde er Gou-
verneur des Irak. Während des Kalifats des ehrwürdigen Uthmān wurde er Gou-
verneur von Kufa. An den Schlachten von Dschamal und Siffīn war er nicht be-
teiligt. Er verstarb im Jahre 55/675 und ist in Medina begraben. 741, 878, 929, 
1222, 1465, 1581. 

819 — SAʿD IBN MUʿĀDH, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war das 
Oberhaupt des Stammes der Aws. Er nahm den Glauben in Medina vor der Hid-
schra an. Er nahm an den Schlachten von Badr, Uhud und Khandaq (Graben-
schlacht) teil. Im fünften Jahr starb er an der Wunde, die er sich in der Graben-
schlacht zugezogen hatte. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, weinte sehr 
und leitete selbst sein Totengebet. Er wurde in Hadithen gelobt. 735, 1004, 1455. 

820 — SAʿDĪ ASCH-SCHĪRĀZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Musli-
huddīn Schaykh Saʿdī ist einer der Gelehrten der Ahlus-Sunna und einer der 
Großen des Tasawwuf. Er wurde im Jahre 589/1193 in Schiras geboren und 
verstarb dort im Jahre 691/1292. Er ist ein Schüler des Khalīfas von Abdulqādir 
al-Gīlānī. Er beschäftigte sich mit dem Erlernen von Wissen, dem Irschād der 
Schüler und dem Dschihad gegen die Ungläubigen. Er schrieb Werke zu Poesie 
und Prosa. In seinem Buch Gulistān lobt er den fünften Sultan des Atabeg-
Reiches, Abū Bakr ibn Saʿd, sehr. Seine Bücher Gulistān und Bustān sind in ver-
schiedene Sprachen übersetzt worden. Er führte 14 Mal die Pilgerfahrt durch. Er 
wurde von den Kreuzfahrerheeren gefangen genommen. Der Atabeg-Staat in 
Schiras dauerte von 543 bis 662. 898, 1387. 

821 — SAʿDĪ TSCHALABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Saʿdullāh ibn 
Īsā stammt aus Kastamonu und war Kadi und Mufti in Istanbul. Nach Ibn Kamāl 
Pascha wurde er der zehnte Schaykhul-islām. Er verstarb im Jahre 945/1539 und 
liegt in Eyüp. Seine Superkommentare zum Tafsīr al-Baydāwī, zum al-Ināya ge-
nannten Kommentar zum al-Hidāya und zum al-Qāmūs von Fīrūzʾābādī sind sehr 
wertvoll. Siehe auch unter der Nummer 743 den Namen Qādīzāda. 1578, 1640, 
1662. 

– 1674 –



822 — SAʿDUDDĪN AL-DSCHABĀWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist das Oberhaupt des Saʿdiyya-Ordens. Sein Vater ist Mūsā asch-Schaybānī. 
Er stammt aus der Ortschaft Dschabā zwischen Hauran (Damaskus) und Jerusalem. 
Er erhielt spirituelle Erkenntnisse von Abū Madyan al-Maghribī auf drei Wegen. 
Er verstarb im Jahre 700/1300. 

823 — SAʿDUDDĪN AL-KASCHGARĪ: Er ist der Murschid von Mulla al-
Dschāmī und der Khalīfa von Nizām Khāmūsch, der wiederum ein Schüler von 
Alāʾuddīn al-Attār war. Er verstarb im Jahre 860. 1040, 1645. 

824 — SAʿDUDDĪN AT-TAFTĀZĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Masʿūd ibn Umar ist einer der größten schāfiʿītischen Gelehrten. Er wurde im 
Jahre 722/1322 in Taftazan (Chorasan) geboren und verstarb 792/1389 in Samar-
kand. Sein Buch al-Mutawwal ist ein Kommentar zum at-Talkhīs und behandelt 
die Wissenschaften Badīʿ, Bayān und Maʿānī, also die Rhetorik. Die Istanbuler 
Ausgabe von 1309 ist ausgezeichnet. Das at-Talkhīs wurde von Dschalāluddīn 
Muhammad al-Qazwīnī geschrieben, der 739 verstarb. Sein Kommentar zum al-
Aqāʾid an-Nasafiyya ist bekannt. Dass Imām ar-Rabbānī aus seinem Buch at-
Talwīh lehrte, das ein Kommentar zum Buch at-Tawdīh von Sadr asch-scharīʿa 
ist, steht im Barakāt unter dem Namen Badīʿuddīn. Sein theologisches Werk al-
Maqāsid zur Glaubenslehre und der Kommentar, den er dazu verfasste, sind sehr 
wertvoll. 1536, 1654, 1692. 

825 — SAʿDUDDĪN MUHAMMAD AL-HAMAWĪ: Er ist ein großer Got-
tesfreund. Er erlangte spirituelle Erkenntnisse von Nadschmuddīn al-Kubrā und 
führte auch Gespräche mit Sadruddīn al-Qūnawī. Sein Buch Mahbūb al-muhibbīn 
ist bekannt. Er verstarb im Jahre 650/1252. 

826 — SAʿĪD EFENDI: Er ist der Vater von Hüseyn Hilmi Işık und war einer 
der Hochstehenden des Viertels Vezirtekke in Eyüp. Er verstarb im Jahre 1929. 
1600, 1601. 

827 — SAʿĪD IBN AL-MUSAYYIB, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Muhammad al-Madanī ist einer der Großen der Gefährtennachfolger und einer 
der sieben Rechtsgelehrten in Medina. Er wurde im Jahre 15 geboren und verstarb 
im Jahre 91/710 in Medina. Er unternahm vierzig Pilgerfahrten. 94, 909, 927, 1469. 

828 — SAʿĪD IBN DSCHUBAYR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Großen der Gefährtennachfolger und war einzigartig im Hadith und 
Tafsir. Er verstarb im Jahre 95/714 in Wasit. 646, 982. 

829 — SAʿĪD IBN MANSŪR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer 
der Hadithgelehrten und stammt aus Chorasan. Er verstarb im Jahre 229/844 in 
Mekka. 579. 

830 — SAʿĪD IBN ZAYD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist einer 
der zehn Personen, denen das Paradies versprochen wurde (al-Aschara al-mu-
baschschara). Sein Großvater Amr war der vaterseitige Onkel des ehrwürdigen 
Umar. Er war gleichzeitig sein Schwager und Umar al-Fārūq war wiederum sein 
Schwager. Er nahm an allen Schlachten außer der Schlacht von Badr teil. Er war 
an der Schlacht von Yarmuk und an der Eroberung von Syrien beteiligt. Er 
verstarb im Jahre 51/671. 741. 

831 — SAʿĪDUDDĪN AL-FARGHĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Ahmad ist einer der Sūfiyya aliyya und ein Fiqh-Gelehrter. Er 
erhielt spirituelle Erkenntnisse von Nadschībuddīn Alī asch-Schīrāzī und dieser 
wiederum von Schihābuddīn as-Suhrawardī und Sadruddīn al-Qūnawī. Er verstarb 
im Jahre 699/1299. Er kommentierte das Buch al-Fusūs. Er schrieb das Fiqh-Buch 
Manāhidsch al-ibād in persischer Sprache gemäß den vier Rechtsschulen. Es 
wurde 1409/1988 vom Hakikat-Verlag im Offsetdruck veröffentlicht. 1668, 1687. 

– 1675 –



832 — SCHĀDHILĪ: Siehe unter der Nummer 127 den Namen Abul-Hasan. 
833 — SCHĀFIʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Da Schāfiʿ, der Großvater 

des Großvaters von Imām Abū Abdullāh Muhammad ibn Idrīs, vom Stamm der 
Quraisch und einer der edlen Gefährten ist, wurde er unter dem Namen „Schāfiʿī“ 
bekannt. Der Großvater des Großvaters von Schāfiʿ wiederum ist Hāschim ibn 
Abd Manāf. Er ist ein großer Mudschtahid und der Begründer einer Rechtsschule. 
Er wurde im Jahre 150/767 in Gaza geboren und verstarb 204/820 in Ägypten. 
Er ist auf dem Friedhof von Qurāfa begraben. Im Alter von zwei Jahren wurde 
er nach Medina gebracht. Er lernte von Imām Mālik. Im Alter von sieben Jahren 
wurde er ein Hāfiz. Er war sehr bewandert in Hadith, Rechtswissenschaft, Sprach-
wissenschaft und Literatur. Er war einzigartig in Bezug auf Achtsamkeit, Got-
tesfurcht und Rechtschaffenheit. Er war der Lehrer von Imām Ahmad. Er kam 
195 nach Bagdad, 197 nach Mekka und 199 nach Ägypten. Er war der Erste, der 
die Wissenschaft des Usūl al-fiqh niederschrieb. Seine Bücher as-Sunan und al-
Musnad im Hadith und Kitāb al-umm im Fiqh sind sehr wertvoll. 69, 70, 84, 85, 
172, 331, 373, 431, 506, 508, 524, 602, 609, 644, 645, 649, 650, 662, 666, 714, 743, 
749, 818, 819, 840, 841, 848, 849, 855, 899, 1064, 1066, 1110, 1279, 1463, 1515, 
1558, 1560, 1566. 

834 — SCHAH ISMĀʿĪL: Weil er ein Nachkomme von Schaykh Safiyyuddīn 
ist, wird er „Safawī“ genannt. Er gründete 908/1502 die schiitische Safawidenre-
gierung in Täbris, Iran. Er pflegte zu behaupten, dass er ein Nachkomme von 
Imām Mūsā al-Kāzim, möge Allah sich seiner erbarmen, sei. Es steht jedoch im 
Qāmūs al-aʿlām geschrieben, dass Husayn asch-Schirwānī in seinem Buch al-
Ahkām ad-dīniyya diese Behauptung widerlegt und zurückgewiesen hat. Er 
stammte aus dem türkischen Stamm namens Hatay. Sein Vater Schaykh Haydar 
war der Sohn von Schaykh Dschunayd vom Stamm der Hatay, der sich in Ardabil 
(Iran) niederließ, und er trug eine rote Mütze. Der Engländer Edward Browne, 
der eine literarische Geschichte des Iran mit dem Titel A Literary History of 
Persia schrieb, sagt: „Yavuz Sultan Selim verglich sich in seinen Briefen mit den 
legendären persischen Schahs und Schah Ismāʿīl mit dem türkischen Afrasiab. 
Die Armee von Schah Ismāʿīl bestand aus Soldaten aus türkischen Stämmen wie 
z. B. aus Mossul, Damaskus und Anatolien. Sie sprachen Türkisch.“ [Afrasiab 
war ein früherer turanischer Herrscher. Er war der Enkel des Sohnes von Feridun, 
einem der Schahs von Iran. Er nahm den Iran ein, wurde später vertrieben und 
eroberte dann Iran erneut. Durch den Heldenmut von Rostam, dem Sohn von 
Zal, wurde er wieder vertrieben. Schließlich wurde er von Kai Chosrau getötet. 
Dies steht im Schāhnāme ausführlich geschrieben.] Schah Ismāʿīls Gedichte in 
türkischer Sprache und sein handgeschriebener Diwan befinden sich in seinem 
Mausoleum in Ardabil. Er wurde im Jahre 892 geboren. Er wurde ein Schaykh 
in dem von seinem Vater geerbten Hataylı-Ordenshaus. Im Jahre 905 griff er 
mit seinen Anhängern Şirvan an. Als er den Schiismus verkündete, tötete er die 
Ahlus-Sunna. Yavuz Sultan Selim, der davon erfuhr, vernichtete 920/1514 den 
Schah und seine Soldaten in Çaldıran, woraufhin sie flohen. Er starb 930/1524 in 
der Kleinstadt Sarab in Ardabil. Er war ein rachsüchtiger, ausschweifender und 
niederträchtiger Ketzer. Im Mirʾāt-i kāʾināt steht geschrieben, dass Abdurrahmān 
al-Arzindschānī, einer der Gottesfreunde aus der Zeit von Yıldırım Bayezid, 
einer der Khalīfas des ehrwürdigen Safiyyuddīn al-Ardabīlī war. Er war eines 
Morgens in Amasya sehr traurig, und als man ihn nach dem Grund fragte, sagte 
er: „Der Glaube und die Gottesfurcht der Söhne von Ardabīlī waren schön. Doch 
nun hat der Teufel sie vom rechten Weg abgebracht.“ Dann kam die Nachricht, 
dass Schaykh Haydar ein Schiit wurde. 87, 727, 730, 733, 747, 1592, 1677. 

835 — SCHAH WALIYYULLĀH AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner 

– 1676 –



erbarmen: Ahmad ibn Abdurrahīm wurde im Jahre 1114/1702 in Delhi geboren 
und verstarb dort im Jahre 1176/1762. Sein Vater ist ein Nachkomme des ehr-
würdigen Umar und seine Mutter Nachkommin des ehrwürdigen Alī. Er war 
kein Madhhabloser, wie Mawdūdī schrieb, sondern ein Gelehrter der Ahlus-
Sunna. Siehe auch das Buch Der Weg der Ahlus-Sunna. Der große Gottesfreund 
Mazhar Dschān-i Dschānān sagte: „Schah Waliyyullāh ist ein profunder Hadith-
gelehrter. In der Analyse der Geheimnisse der Gotteserkenntnis und der Ver-
mittlung der Feinheiten des Wissens schlug er einen neuen Weg ein. Mit all 
seinem Wissen und seiner Überlegenheit ist er einer der Gelehrten des rechten 
Weges.“ Er schrieb viele Bücher. Seine Werke werden in Pakistan neu aufgelegt. 
Von den zwei Büchern Qurrat al-aynayn fī tafdīl asch-schaykhayn und Izālat al-
khafā an khilāfat al-khulafā, die eine Widerlegung der Schiiten sind, wurde das 
erste in türkischer Sprache gekürzt und in Istanbul 1394/1974 in dem Buch Es-
hâb-ı kirâm (deutsche Übersetzung: Die edlen Gefährten) unter dem Titel „Die 
zwei Lieblinge der Muslime“ veröffentlicht. 

Schah Waliyyullāh ad-Dahlawī hatte vier Söhne. Der erste war Schah Abdulʿazīz 
(1159-1239), dessen Biografie unter der Nummer 6 wiedergegeben ist. Der Sohn 
von dessen Tochter, Muhammad Ishāq ibn Muhammad Afdal (gest. 1262/1845), 
war der Lehrer von Nazīr Husayn ad-Dahlawī. Sein Buch Masāʾil-i arbaʿīn zeigt, 
dass er ein Wahhabit war. Schah Rafīʿuddīn (1163-1233) und Schah Abdulqādir 
(gest. 1230) waren ebenfalls große Gelehrte. Sein vierter Sohn Schah Abdulghanī 
(gest. 1227) starb, als er noch jung war. Dessen Sohn Schah Ismāʿīl wurde 1195/1781 
in Delhi geboren. Er verließ den Weg seines Großvaters, der ein großer Gelehrter 
der Ahlus-Sunna war, und wurde ein Wahhabit. Er führte die Verbreitung der 
wahhabitischen Überzeugungen in Indien an. Er übersetzte das Kitāb at-tawhīd 
von Muhammad ibn Abdulwahhāb an-Nadschdī, dem Anführer dieser Fitna, ins 
Urdu und ließ es unter dem Namen Taqwiyat al-īmān veröffentlichen. Damit 
leistete er Pionierarbeit bei der Verbreitung des Wahhabismus in Indien. Im 
Jahre 1396/1976 wurde es in Pakistan ins Persische übersetzt und unter dem 
Namen Taqwīm al-bayān veröffentlicht. Er veröffentlichte zwar auch das Sirāt-i 
mustaqīm und andere Bücher, aber er floh 1243/1828 angesichts der Widerlegungen 
durch die Gelehrten der Ahlus-Sunna, möge Allah sich ihrer erbarmen, in die 
Stadt Peschawar. Er rief dort den Dschihad gegen die Sikhs aus, in der Absicht, 
ein Führer der Muslime zu werden. Er hat viele Muslime in den Tod getrieben. 
Er selbst wurde in diesem Krieg 1246/1831 getötet. Abdullāh al-Ghaznawī, Nazīr 
Husayn ad-Dahlawī, Muhammad Siddīq Hasan Khān Buhupālī, Raschīd Ahmad 
Kankuhī und einige Lehrer der Medresse in der Stadt Deoband, die durch den 
Ruhm seines Großvaters getäuscht wurden und in seine Falle tappten, vermischten 
ihre eigenen Ideen mit dem Wahhabismus, veröffentlichten Bücher und schlugen 
in Indien einen neuen Weg unter dem Namen Wahhabismus ein. Um den Islam 
von innen heraus zu vernichten und ihre verdorbenen Ideen in allen islamischen 
Ländern zu verbreiten, haben die Wahhabiten nun die Organisation „Rābitat 
al-ālam al-islāmī“ (Islamische Weltliga) gegründet. Sie täuschen und kaufen un-
wissende Pseudogelehrte in jedem Land, insbesondere in Afrika. Diese Pseudo-
gelehrten übersetzen ihre verdorbenen Bücher in ihre eigenen Sprachen und 
verteilen sie kostenlos. Auf diese Weise versuchen sie, die Glaubensrichtung der 
Ahlus-Sunna, die die Hochburg des Islams ist, von innen heraus zu zerstören, 
und erweisen damit den Feinden des Islams einen Dienst. 246, 392, 682, 1546, 
1562, 1691, 1693, 1708. 

836 — SCHAKAR GANDSCH, möge Allah sich seiner erbarmen: Farīduddīn 
Masʿūd Gandsch-i Schakar ist einer der Tschischtiyya-Gottesfreunde in Indien. 
Er wurde 569/1173 in Delhi geboren und verstarb 664/1265 in Multan. Er war 

– 1677 –



der Schüler von Qutbuddīn Bakhtiyār und der Murschid von Nizāmuddīn Awliyā. 
Bakhtiyār al-Ūschī verstarb 633/1234 in Delhi. Die Stücke von Steinen, Erde 
und Töpferwaren, die er in den Mund nahm, wurden süß wie Zucker. Aus diesem 
Grund wurde er unter dem Namen Gandsch-i Schakar berühmt, was „Schatz des 
Zuckers“ bedeutet. Seine persischen Bücher Rāhat al-qulūb und Fawāʾid as-
sālikīn und andere Werke und seine Wundertaten sind bekannt. In dem Buch 
Siyar al-awliyā, das im Jahre 1056 geschrieben und 1331/1913 in der Stadt Lucknow 
gedruckt wurde, ist seine Biografie ausführlich auf Persisch geschrieben. Sein 
Grab wird jedes Jahr am 5. Muharram unter dem Namen „Schaykh von Multan“ 
besucht. 1104, 1582, 1588, 1657. 

837 — SCHAMS AT-TABRĪZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mawlāna 
Muhammad ibn Alī aß und trank aus Liebe zum Gesandten Allahs, Friede sei 
mit ihm, nicht, als er in der Grundschule war. Er erlangte auch von Abū Bakr al-
Kirmānī und Bābā Kamāl al-Dschundī spirituelle Erkenntnisse. Bei Bābā Kamāl 
wurde auch Schaykh Fakhruddīn al-Irāqī ausgebildet. Schaykh Fakhruddīn pflegte 
Bābā Kamāl über jede seiner spirituellen Enthüllungen und Zustände in Form 
von Gedichten zu berichten. Bābā Kamāl sagte zu Schamsuddīn: „Entsteht denn 
bei dir nichts von diesen Geheimnissen und Wirklichkeiten? Warum sagst du 
nichts?“ Er antwortete: „Es entsteht mehr als bei ihm. Doch ich bin nicht dazu 
fähig, wie er in Gedichtsform kundzutun.“ Bābā Kamāl sagte: „Allah, der Erha-
bene, wird dir einen solchen Freund gewähren, dass er alle Erkenntnisse und 
Wirklichkeiten in deinem Namen kundtut.“ Er kam im Jahre 642/1244 nach 
Konya und ließ sich im Gasthaus Şekerrizan nieder. Als Dschalāluddīn ar-Rūmī 
mit seinen Schülern dort vorbeiging, begegneten sie sich. Er fragte Dschalāluddīn 
nach den Stufen des Gesandten Allahs und von Bāyazīd. Er wurde von den Ant-
worten, die er erhielt, verblüfft. Eines Tages befand sich Mawlāna am Rande 
eines Beckens. Er hatte Bücher bei sich. Schamsuddīn kam und fragte nach den 
Büchern. Er erhielt die Antwort: „Du wirst sie nicht verstehen.“ Daraufhin warf 
Schamsuddīn die Bücher ins Wasser. Mawlāna wurde sehr traurig und sagte: 
„Weh, die seltenen Schriften meines Vaters sind weg.“ Schamsuddīn streckte 
seine Hand aus und nahm jedes einzelne Buch. Keines von ihnen war nass. 
Mawlānā fragte: „Was ist vorgefallen?“ Er antwortete: „Das ist ein Genuss und 
Zustand. Das kannst du nicht verstehen.“ Ein Ungläubiger sagte: „Wo ist Allah? 
Etwas, von dem nicht gewusst wird, was und wo es ist, existiert nicht. Demnach 
existiert Allah nicht.“ Der ehrwürdige Schaykh warf den Lehmziegel in seiner 
Hand auf den Kopf des Ungläubigen und sein Kopf schmerzte sehr stark. Der 
Ungläubige sagte: „Ich werde dich vor Gericht bringen.“ Er entgegnete: „Zeig 
mir den Schmerz und wo er in deinem Kopf ist, und ich werde dir recht geben.“ 
Als der Ungläubige sie nicht zeigen konnte, sagte er: „Ich glaube nun daran, dass 
Allah existiert“, und wurde ein Muslim. Im Jahre 645/1247, als er eines Nachts 
mit Mawlāna zusammensaß, kamen sieben Leute und riefen ihn heraus und brach-
ten ihn um. Einer von ihnen war Alāʾuddīn Muhammad, der Sohn von Mawlāna. 
Sie warfen ihn in einen Brunnen. Der andere Sohn von Mawlāna, Bahāʾuddīn 
Sultān Walad, sah ihn in seinem Traum und holte ihn heraus. Er wurde in 
Mawlānas Medresse begraben. Sultān Walad verstarb im Jahre 712/1311 und 
wurde ebenfalls dort begraben. 1361, 1582, 1585, 1590. 

838 — SCHAMSĪ AHMED PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
ließ im Jahre 988/1580 die Şemsi Paşa-Moschee in Üsküdar errichten. 

839 — SCHAMSUDDĪN AS-SAKHĀWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Muhammad ibn Abdurrahmān as-Sakhāwī wurde im Jahre 830/1427 in der Stadt 
Sakhā in Ägypten geboren und verstarb 902/1496 in Medina. Er gehörte der 
schāfiʿītischen Rechtsschule an und schrieb viele Bücher. 610, 611, 1470. 

– 1678 –



840 — SCHAMSUDDĪN AT-TĪMŪRTĀSCHĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Schamsuddīn Muhammad ibn Abdullāh al-Ghazzī ist einer der hanafī-
tischen Fiqh-Gelehrten. Er verstarb 1004/1595 in Gaza. Sein Buch Tanwīr al-
absār und seine Kommentare zum at-Tanwīr, denen er die Titel al-Kanz, al-
Wiqāya und Minah al-ghaffār gab, sind bekannt. Gaza liegt in Palästina. Hāschim 
ibn Abd Manāf liegt dort. 674, 1693. 

841 — SCHAMSUDDĪN SĀMĪ: Er wurde 1266/1850 in Albanien geboren 
und starb 1322/1904 in Istanbul. Er liegt in Erenköy begraben. Sein illustriertes 
Wörterbuch Französich-Türkisch und sein sechsbändiges Qāmūs al-aʿlām wurden 
gedruckt. 573, 633, 647, 746. 

842 — SCHAMSUL-AʾIMMA AL-HALWĀNĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Abdulʿazīz ibn Ahmad ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er verstarb 
456/1064 in Buchara. Er kommentierte die Bücher al-Dschāmiʿ al-kabīr und as-
Siyar al-kabīr von Muhammad asch-Schaybānī und schrieb die Bücher an-Nawādir, 
al-Mabsūt, al-Wāqiʿāt und andere Werke. 321, 331, 404, 461, 652, 1192, 1594. 

843 — SCHAMSUL-AʾIMMA AS-SARAKHSĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Siehe unter der Nummer 804 den Namen Sarakhsī. 

844 — SCHARAFUDDĪN AHMAD AL-MUNĪRĪ: Sein Vater ist Yahyā. Er 
hat eine persische Briefsammlung (Maktūbāt). Er verstarb 782/1380 in Bihar. 
Im Buch Akhbār al-akhyār steht seine Biografie geschrieben. Siehe auch im Buch 
Glaube und Islam die Seite 106. 

845 — SCHARHABĪL, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war der Ge-
lehrteste der 60 christlichen Reiter, die aus Nadschran kamen, um mit dem Ge-
sandten Allahs, Friede sei mit ihm, zu sprechen. Sie nannten ihn Sayyid. Später 
wurde er Muslim und wurde mit der Gesellschaft des Propheten geehrt. 549. 

846 — SCHARNBLĀLĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Ikhlās Hasan 
ibn Ammār asch-Scharnblālī ist ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wird auch 
Schurunbulālī genannt. Er war Hochschullehrer an der al-Azhar-Universität. Bei 
der al-Azhar-Universität (Dschāmiʿ al-Azhar) handelt es sich um eine Moschee 
in Ägypten, die 361 während der Zeit der Fatimiden erbaut wurde und als 
Medresse (Universität) genutzt wird. Er wurde im Jahre 994 geboren und verstarb 
1069/1658 in Ägypten. Sein Buch Nūr al-īdāh und dessen Kommentare Imdād 
al-fattāh und Marāqī al-falāh und sein Kalām-Buch Marāqī as-saʿāda sowie sein 
Superkommentar zum ad-Durar sind sehr wertvoll. 138, 401, 417, 445, 472, 530, 
537, 580, 910, 1147, 1175, 1242, 1645. 

847 — SCHAWBARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schamsuddīn Mu-
hammad ibn Ahmad asch-Schawbarī ist ein schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er 
wurde im Jahre 977 in Schawbar geboren und verstarb 1069/1658. Er schrieb 
wertvolle Bücher. Schawbar liegt in Ägypten. 915. 

848 — SCHAWKĀNĪ: Qādī Muhammad ibn Alī asch-Schawkānī wurde 
1173/1759 in der Ortschaft Schawkan in Sana’a geboren und verstarb 1250/1834 
in Sana’a. Er war ein Kadi in Sana’a. Im Tafsir Fath al-qadīr heißt es im Vorwort, 
das beim Druck in Ägypten hinzugefügt wurde, dass er in der schiitischen Glau-
bensrichtung erzogen wurde, indem er jahrelang die Kommentare der schiitischen 
Bücher Azhār al-fidda und Bahr az-zahhār von seinem Vater und anderen las. 
Auf der 69. Seite des Buches Dschawāb as-sāʾil von Muhammad ibn Ahmad 
Khalaf, dem Mufti von Kuwait, steht geschrieben, dass er der Zaydī-Gruppe der 
Schiiten angehörte. Er verbarg die Tatsache, dass er der Zaydī-Gruppe angehörte, 
und gab vor, ein Hanafīte zu sein. Die Schiiten sagen, dass sie der Rechtsschule 
der Bewohner der Städte angehören, die sie besuchen, und verbergen ihre eigene 
Rechtsschule bzw. Glaubensrichtung. Schawkānī behauptete, er sei ein Hanafīte, 

– 1679 –



aber er gab Fatwas nach der Zaydiyya. Auf diese Weise hat er versucht, die schii-
tische Glaubensrichtung zu verbreiten. Derart sind die Schiiten. Dieser Weg wird 
„Taqiyya“ genannt. Er hat auch viele nützliche Bücher geschrieben. Seine Schrif-
ten, die nicht mit der Ahlus-Sunna übereinstimmen, sind schädlich. Im Buch 
„Das wahre Gesicht des Wahhabismus“, das 1976 in Sialkot, Pakistan, in Urdu 
veröffentlicht wurde, wird nachgewiesen, dass Ibn Taymiyya und Schawkānī 
madhhablos sind. Der große indische Gelehrte Abdulhayy al-Luknawī schreibt 
über Schawkānī: „Wenn jemand das schlechte Verhalten und die verdorbenen 
Bücher von Schawkānī kennenlernen will, soll er mein Buch Farhat al-mudarrisīn 
bi-dhikr al-muʾallafāt wal-muʾallifīn lesen! In diesem Buch habe ich bei den Aus-
führungen zum Buch Minhādsch as-sunna von Ibn Taymiyya geschrieben, dass 
Schawkānī wie Ibn Taymiyya war, dass er viel Wissen und wenig Verstand wie 
er hatte, und dass er sogar noch niedriger war als er.“ Abdulhayy al-Luknawī ist 
der Autor des Buches al-Fawāʾid al-bahiyya. 611, 612, 614, 715. 

849 — SCHAWQI: Er war einer derjenigen, die sich um die Verbreitung der 
Irrlehre des Bahaismus bemühten. Kurz bevor sein Großvater Abdulbahā Abbās 
1339/1921 in Haifa starb, ernannte er seinen ältesten Enkel Schawqi als Oberhaupt 
des göttlichen Befehls zum geistigen Führer und Ausleger des Bahaismus. Schawqi 
wurde 1315/1897 in Akkon geboren. Er studierte an der Universität von Oxford 
und heiratete eine Amerikanerin. Er versuchte, überall Bahai-Organisationen 
und -Tempel zu gründen. Er starb 1377/1957 in London. 704, 1536. 

850 — SCHAYBA: Er war der Sohn von Rabīʿa, der Bruder von Utba und 
der Enkel von Abd Schams ibn Abd Manāf. Er war der Neffe (Sohn des Bruders) 
von Umayya. Er wurde in der Schlacht von Badr vom ehrwürdigen Hamza getötet. 
525, 735, 1552, 1558. 

851 — SCHAYKH AMĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist einer 
der Sūfiyya. 1399. 

852 — SCHAYKH AN-NADSCHDĪ: Es ist der Name des Satans. Er sagte: 
„Muhammad muss getötet werden und der Schaykh an-Nadschdī würde dies 
tun.“ Siehe auch Seite 113 des Buches Der Weg der Ahlus-Sunna. 

 — Schaykh Muzzammil: Siehe in der türkischen Übersetzung des Maktūbāt 
die Seite 236. 

853 — SCHAYKH TĀDSCHUDDĪN IBN ZAKARIYYĀ, möge Allah sich 
seiner erbarmen: Er stammte aus dem indischen Adel. Obwohl er eine Idschāza 
vom ehrwürdigen Schaykhullāh Bahsch in einem der Dörfer von Delhi erhalten 
hatte, eilte er zur Gesellschaft von Khādscha Muhammad Bāqī billāh, möge seine 
Seele gesegnet sein, als dieser von der Reise nach Transoxanien zurückkehrte 
und mit dem Irschād begann. Im Gegenzug für seine Bescheidenheit und Einsicht 
wurden ihm spirituelle Zuwendung und besondere und vertrauliche Khalwas 
zuteil. Er erlangte Vollkommenheit und erhielt erneut eine Idschāza. Als der 
ehrwürdige Khādscha verstarb, erschütterte dies Schaykh Tādsch. Er ging auf 
eine Reise und führte die Pilgerfahrt durch. Im Hedschas gab er vielen Menschen 
Ratschläge. Ahmad ibn Allān, einer der mekkanischen Gelehrten, hatte das Buch 
Raschahāt ins Arabische übersetzt. Er wurde mit der Gesellschaft von Schaykh 
Tādsch geehrt und erlangte Vollkommenheit. Er verstarb im Jahre 1031/1621. 
Schaykh Tādschuddīn schrieb verschiedene Bücher auf Arabisch und übersetzte 
persische Bücher von großen Tasawwuf-Gelehrten ins Arabische. Den Gelehrten, 
die diese Großen verunglimpften, gab er sehr schöne Antworten. Er übersetzte 
die Bücher Raschahāt und Nafahāt ins Arabische. Er verstarb im Jahre 1050/1641. 
1385, 1536, 1688. 

854 — SCHAYKHZĀDA MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: 

– 1680 –



Muhammad ibn Mustafā ist einer der hanafītischen Gelehrten und war ein Hoch-
schullehrer (Mudarris). Er verstarb im Jahre 951/1544. Sein Superkommentar 
zum Tafsir Anwār at-tanzīl von Baydāwī ist sehr wertvoll und wurde im Jahre 
1306/1888 in der Druckerei Osmaniyya in Istanbul gedruckt und in vier Bänden 
vom Hakikat-Verlag veröffentlicht. Seine Kommentare zur Kasside al-Burda, 
zum al-Maschāriq und zum al-Wiqāya sind bekannt. Sein Vater, Schaykh Mustafā 
Muslihuddīn Efendi, war einer der Schaykhs aus der Zeit von Bayezid al-Walī. 
Er war der Khalīfa von Abdullāh al-ilāhī und ließ die Muslihuddin-Moschee in 
Hırka-i şerif errichten. Diese wird auch die „Moschee mit den hölzernen Mina-
retten“ (Tahta minareli mescid) genannt. Sein Grab befindet sich neben der Mo-
schee. 714, 1191. 

855 — SCHAʿBĀN AL-WALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt 
aus Kastamonu. Als Khayruddīn at-Tūqādī im Jahre 941/1535 verstarb, wurde 
er sein Khalīfa. Khayruddīn Efendi wiederum war der Khalīfa von Tschalabī-
Khalīfa Muhammad Dschamāluddīn Efendi. Tschalabī Efendi verstarb 899/1493 
auf dem Weg zur Pilgerfahrt in Damaskus. 1617, 1655. 

856 — SCHAʿBĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Amr Āmir ist einer 
der Großen der Gefährtennachfolger und war der größte Gelehrte von Kufa. Er 
ist einer der Lehrer von Imām Abū Hanīfa. Er wurde im Jahre 20 in Basra geboren 
und verstarb 104/723 in Kufa. Sein Buch al-Kifāya ist bekannt. 1096. 

857 — SCHIHĀBUDDĪN AS-SUHRAWARDĪ, möge Allah sich seiner er-
barmen: Abū Hafs Umar ibn Muhammad ist ein schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter 
und einer der Sūfiyya aliyya. Er ist ein Nachkomme von Abū Bakr as-Siddīq. Er 
wurde im Jahre 539/1145 geboren und verstarb 632/1234 in Bagdad. Er ist der 
Khalīfa von Abun-Nadschīb as-Suhrawardī. Er wurde durch die Gesellschaft von 
Abdulqādir al-Gīlānī geehrt und erlangte Vollkommenheit. Zu seinen Büchern 
gehört das Buch Awārif al-maʿārif, das vom Verlag „al-Maktab at-tidschārī“ in 
Beirut verkauft wird. Es wurde auch dem fünften Band des Ihyā al-ulūm hinzu-
gefügt, das vom Dār al-maʿrifa in Beirut veröffentlicht wurde. Es vermittelt auf 
sehr gute Weise Wissen über den Tasawwuf. Schihābuddīn Yahyā ibn Husayn 
as-Suhrawardī war jemand anderes, der der Philosophie zugetan war. Er wurde 
586/1189 auf Befehl von Salāhuddīn al-Ayyūbī in Aleppo ermordet. 1079, 1081, 
1347, 1384, 1391, 1563, 1585, 1675. 

858 — SCHIHRISTĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Fath Mu-
hammad ibn Abdulkarīm ist ein Fiqh- und Kalām-Gelehrter. Er wurde im Jahre 
479/1086 in Chorasan geboren und verstarb 548/1154 in Bagdad. Er gehörte der 
aschʿarītischen Schule an. Sein Buch al-Milal wan-nihal, das die 73 islamischen 
Gruppen detailliert beschreibt, wurde von Nūh ibn Mustafā (gest. 1070/1660) in 
Ägypten ins Türkische übersetzt und es wurde auch in verschiedene europäische 
Sprachen übersetzt. Die arabische Version wird in Beirut vom Verlag „al-Maktab 
at-tidschārī“ verkauft. 612. 

859 — SCHILLER: Er war ein deutscher Arzt und Dichter. Er wurde 1172/1759 
geboren und starb 1219/1805. Obwohl er von den Priestern religiös erzogen 
wurde, sah er die irrationalen und unwissenschaftlichen Fehler im Christentum 
und wurde durch das Verfassen von Tragödien berühmt. 38. 

860 — SCHĪT, Friede sei mit ihm: Er ist der Sohn von Ādam, Friede sei mit 
ihm. Nachdem sein Vater starb, wurde er ein Prophet. Allah, der Erhabene, 
schickte ihm 50 Suhuf. Er baute die Kaaba aus Stein. Da Nūh, Friede sei mit 
ihm, von seiner Nachkommenschaft war, sind diejenigen, die die Sintflut über-
lebten, und alle Menschen seine Kinder. Deshalb wird er als der zweite Adam 
gezählt. 114, 571, 572, 703, 1557, 1558, 1598, 1611. 

– 1681 –



— Schlacht von Badr: Sie ereignete sich an einem Freitag im Monat Ramadan 
im zweiten Jahr nach der Hidschra. Die Muslime waren 313 Mann und die 
Quraisch waren 1000 Mann stark. Hundert von ihnen waren Kavalleristen. Bei 
dieser Schlacht fielen 14 Prophetengefährten als Märtyrer. Abū Dschahl und 70 
Ungläubige wurden getötet. Siehe auch Seite 735. 

— Schlacht von Uhud: Siehe unter der Nummer 371 den Namen Hamza. 
861 — SCHURAYH (QĀDĪ), möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Umayya 

ibn al-Hārith ist einer der Großen der Gefährtennachfolger. Als er 40 Jahre alt 
war, wurde er vom ehrwürdigen Umar zum Kadi (Richter) von Kufa ernannt. 
Während des Kalifats des ehrwürdigen Alī wurde er gemeinsam mit einem jüdi-
schen Schutzbefohlenen (Dhimmī) vor Gericht angehört. Er war sehr gerecht. 
Er hatte großes Wissen in der Rechtsprechung und in den empirischen Wissen-
schaften. Er verstarb im Jahre 79/698 im Alter von 120 Jahren. Der Name seines 
Vaters war Hani. Dieser war als Bote nach Medina gekommen. Als er den Ge-
sandten Allahs sah, wurde er Muslim. Der Gesandte Allahs gab ihm den Beinamen 
Abū Schurayh. Qādī Schurayk ist jemand anderes. 

862 — SELIM I., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 74. der islamischen 
Kalifen und der 9. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn von Sultan Bayezid 
II. und der Vater von Sultan Süleyman. Er ist es, der das Kalifat den osmanischen 
Sultanen übertrug. Er wurde 875/1470 geboren und verstarb 926/1520 und liegt 
im Garten der Sultan Selim-Moschee in Fatih begraben. Im Jahre 920/1514 
besiegte er Ismāʿīl as-Safawī, den Schah von Iran, in Tschaldiran und verhinderte 
die Verbreitung seines verdorbenen Glaubens. Damit erwies er dem Islam einen 
großen Dienst. Er nahm auch Täbris ein. 922/1516 baute er die erste Schiffswerft 
in Istanbul. Hier wurden Schiffe gebaut. 923/1517 eroberte er Ägypten. Somit 
waren Mekka und Medina ebenfalls eingenommen. Er ließ seinen Namen in den 
Khutbas als „der Diener von Mekka und Medina“ verlesen. Er wurde Kalif, 
indem er die Reliquien von Yaʿqūb ibn Mustamsik billāh, dem letzten abbasidischen 
Kalifen in Ägypten, an sich nahm. Er baute eine große Flotte. Er verstarb 926/1520 
in der Ebene von Çorlu, nachdem er erkrankt war. Er verdoppelte die Größe 
des Staates innerhalb von 8,5 Jahren. Er erhielt den Namen Yavuz. In einem 
Mausoleum neben seinem Mausoleum befinden sich seine Tochter Hadice Sultan 
und deren Tochter Hanım Sultan. In einem anderen Mausoleum befinden sich 
Hafsa Sultan, die Mutter von Sultan Süleyman, und drei Söhne von Sultan Sü-
leyman, nämlich Murad, Mahmud und Abdullah Efendi. Sultan Abdülmecid ist 
in einem anderen Mausoleum beigesetzt. Seine Tochter Şah Sultan ließ 963/1555 
eine Moschee und ein Ordenshaus in Davutpaşa und die Şah Sultan-Moschee 
zwischen der Bahariye-Straße und dem Meer in Eyüp und das Ordenshaus 
daneben errichten, dessen erster Schaykh Merkez Efendi war. 

Neslişah Sultan, die Tochter von Gevher Müluk Sultan, der Schwester von 
Sultan Selim, ließ in Edirnekapı und Istinye jeweils eine Moschee errichten. Zu-
sammen mit ihrem Ehemann Iskender Beg liegt sie neben der Zal Mahmud Pa-
scha-Moschee in Eyüp begraben. Gevher Müluk Sultan und ihr Ehemann Mu-
hammed Beg sind ebenfalls hier begraben. 709, 727, 733, 1589, 1656, 1668, 1676, 
1685, 1686, 1712. 

Nach der Niederlage von Tschaldiran versammelten sich etwa 20.000 der in 
Anatolien verstreuten Qizilbasch neben einem Irrgänger namens Dschalal, einem 
Schaykh von Bozok, und rebellierten in Turhal. Sie marschierten nach Ankara. 
Der Gouverneur von Maraş, Şahsuvaroğlu Ali Beg, vernichtete sie im Jahre 926. 
Solche Qizilbasch-Aufstände wurden als „Dschalali-Aufstände“ bezeichnet. 1587. 

863 — SELIM III., möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 93. der isla-

– 1682 –



mischen Kalifen und der 28. der osmanischen Sultane. Er ist der Sohn von Sultan 
Mustafa III. Er wurde im Jahre 1175 geboren und 1203/1789 wurde er Kalif nach 
seinem Onkel Abdülhamid I. Im Jahre 1222/1807 revoltierten die Janitscharen 
mit Unterstützung britischer Spione und setzten ihn vom Thron ab. Er wurde 
1223/1808 im Topkapı-Palast getötet. Er war ruhig, wohlwollend und sehr intel-
ligent. Er bestieg den Thron zu einer Zeit, als die Feinde von innen und außen 
angriffen. Der Wahhabismus kam während seiner Herrschaft auf. Er begann mit 
dem Aufbau einer neuen, modernen Armee. Er errichtete 1205/1791 eine Mari-
neschule sowie Ingenieur- und Artillerieschulen in Halıcıoğlu. Er errichtete die 
Selimiye-Kaserne in Üsküdar sowie 1220/1805 die Selimiye-Moschee und die Çi-
çekçi-Moschee. Er baute die Eyüp-Moschee als große Moschee wieder auf. Fatih 
hatte sie zuvor klein bauen lassen. Er baute den Dedeler-Masdschid namens Mis-
kinler tekkesi in Karacaahmet. Küçük Mustafa Pascha baute die Gül-Moschee 
aus einer Kirche um. Er stellte neue Truppen auf. Er wurde ermordet, als er 
gerade mit den Reformen beginnen wollte. Er liegt im Mausoleum seines Vaters 
neben der Laleli-Moschee. Sein Nachfolger wurde der Sohn seines Onkels, Sultan 
Mustafa IV., und ein Jahr später dessen Bruder Sultan Mahmud II. 598, 672, 673, 
1537, 1549, 1632, 1649, 1650, 1686. 

864 — SEM: Er war der älteste Sohn von Nūh, Friede sei mit ihm. Die Chaldäer, 
Assyrer, Aramäer, Phönizier, Hebräer und Araber sind seine Nachkommen. 
1657, 1658, 1663. 

865 — SIBGHATULLAH AL-KHĪZĀNĪ: Er ist einer der Khalīfas von Sayyid 
Tāhā al-Hakkārī. Siehe im Buch Die edlen Gefährten. 1407. 

866 — SIDSCHSTĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Hāfiz Abū Dāwud 
Sulaymān ibn al-Aschʿath ist einer der Hadithgelehrten und gehörte der hanba-
lītischen Rechtsschule an. Er wurde im Jahre 202/817 in Bagdad geboren und 
verstarb 275/888 in Basra. Seine Bücher as-Sunan und Dalāʾil an-nubuwwa sind 
bekannt. 245, 503, 542, 622, 661, 941, 1550. 

867 — SIRET NEFISE: Sie ist die Ehefrau von Hüseyn Hilmi Işık. Ihre Mutter 
ist Süada Hanım und ihr Vater Yusuf Ziya Akışık. 1484. 

868 — SIRRĪ AS-SAQATĪ: Er wird „Abul-Hasan“ genannt und ist einer der 
Sūfiyya aliyya. Er erhielt spirituelle Erkenntnisse von Maʿrūf al-Karkhī und 
Fudayl ibn Iyād. Er ist der mutterseitige Onkel von Dschunayd al-Baghdādī und 
sein Murschid. Er verstarb 251/865 in Bagdad. 465, 1223, 1556, 1584, 1590, 1631. 

869 — SIRRĪ PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn 
Muhammad Sālih ist einer der osmanischen Gouverneure und Gelehrten. Er 
wurde 1260 auf Kreta geboren und verstarb 1312/1895. Er liegt auf dem Friedhof 
des Mausoleums von Sultan Mahmud begraben. Seine Übersetzung des Scharh 
al-aqāʾid und sein Tafsir Sirr al-furqān wurden gedruckt. 545, 546, 547. 

870 — SOKRATES: Er ist ein antiker griechischer Philosoph. Er wurde 470 
v. Chr. in Athen geboren, wurde im Alter von siebzig Jahren eingekerkert und 
durch Vergiftung getötet. Obwohl er an einen Schöpfer glaubte, bezeichnete er 
Materie und Seele als ewig und konnte dem Unglauben nicht entkommen. Er 
hat nie ein Buch geschrieben. Platon, Xenophon und Euklid waren Schüler von 
Sokrates. Er selbst war ein Anhänger des Pythagoras. Das religiöse Wissen lernte 
er aus den Büchern der früheren Propheten und aus den Worten, die bis zu seiner 
Zeit mündlich überliefert wurden. 559, 1092, 1093, 1661. 

871 — SOKULLU MUHAMMED PASCHA, möge Allah sich seiner erbar-
men: Während der Herrschaft von Kanuni Sultan Süleyman, Selim II. und Murad 
III. diente er 15 Jahre lang als Großwesir. Er stammte aus der Kleinstadt Sokolac 
in Bosnien. Er wurde 969 der Schwiegersohn des Sultans. Im Jahre 972 wurde er 

– 1683 –



Großwesir, ließ 985 die Azapkapı-Moschee bauen, richtete 987/1579 einen Diwan 
ein und wurde dabei von einem Verrückten ermordet. Er liegt in seinem Mauso-
leum neben dem Grab von Schaykhul-islām Abus-Suʿūd Efendi in Eyüp. Er ließ 
auch die Yazılı-Medresse neben seinem Mausoleum errichten. Seine Frau Ismihan 
Sultan war die Tochter von Selim II. Die Muhammed Pascha-Moschee zwischen 
der Sultan Ahmed-Moschee und Kumkapı wurde von Sokullu für seine Frau Is-
mihan Sultan gebaut. An der Mitteltür, der Gebetsnische und der Kanzeltür be-
finden sich jeweils ein Stück des Schwazen Steins (al-Hadschar al-aswad). Die 
Moschee wurde im Jahre 979 erbaut. Das Grab der Sultanin befindet sich im 
Mausoleum ihres Vaters in Ayasofya. 

872 — STALIN: Josef Dschughaschwili wurde 1295/1879 in Russland geboren 
und starb 1372/1953 in Moskau. Er wuchs in Tiflis auf. Im Jahre 1922 wurde er 
Generalsekretär der Kommunistischen Partei. 1924, als Lenin starb, übernahm 
er die Führung Russlands. Bis zu seinem Tod folterte er das russische Volk und 
insbesondere die Muslime in Russland. Innerhalb von 28 Jahren tötete er 55 Mil-
lionen Bürger. Er zwang das Volk, ihn zu verehren. Nach seinem Tod wurden 
seine Statuen niedergerissen und seine Bilder wurden überall entfernt. Die große 
Stadt, die er Stalingrad nannte, wurde in Wolgograd umbenannt. Er ging als 
Schurke in die russische Geschichte ein. Dschughaschwili bedeutet in der geor-
gischen Sprache „Sohn eines Juden“. 759, 763, 1623. 

873 — SÜADA AKIŞIK: Sie war die Schwiegermutter von Hüseyn Hilmi Işık 
und verstarb 1958. Während sie auf dem Edirnekapı-Friedhof neben ihrem Ehe-
mann Yusuf Ziya Akışık begraben war, wurden sie beide im Jahre 2000 in ihre 
Gräber neben dem Kaschgarī-Ordenshaus in Eyüp überführt. 1484, 1683, 1707. 

874 — SUBKĪ: Siehe unter der Nummer 88 den Namen Abū Hasan.  
875 — SUFYĀN ATH-THAWRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 

Abdullāh ibn Saʿīd ist ein großer Islamgelehrter. Er war ein Mudschtahid. Seine 
Rechtsschule geriet mit der Zeit in Vergessenheit. Er wurde im Jahre 95/713 in 
Kufa geboren und verstarb 161/778 in Basra. Dschunayd al-Baghdādī gehörte 
seiner Rechtsschule an. 71, 814, 879, 881, 927, 1323, 1665. 

876 — SUFYĀN IBN UYAYNA, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Mu-
hammad war ein Mudschtahid. Seine Rechtsschule geriet mit der Zeit in Ver-
gessenheit. Er wurde im Jahre 107 in Kufa geboren und verstarb 198/813 in 
Mekka. 129, 650. 

877 — SUHAYB AR-RŪMĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Abū Yahyā 
Suhayb ibn Sinān ist einer der ersten Muslime. Er war ein Sklave in der Hand 
der Byzantiner. Er nahm an allen Kriegen teil. Er wurde in Hadithen gepriesen. 
Er verstarb im Jahre 38/659 im Alter von 70 Jahren in Medina. Er konnte gut 
Griechisch. 1004. 

878 — SULAMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Abdurrahmān Mu-
hammad ibn Husayn stammt aus Nischapur. Er wurde im Jahre 330 geboren und 
verstarb 412/1021. Er ist ein Tafsir-, Hadith- und Tasawwuf-Gelehrter. Sein Buch 
Tabaqāt as-sūfiyya und sein Tafsir al-Haqāʾiq sind bekannt. Seine Biografie steht 
im Nafahāt geschrieben. Abū Schakūr Muhammad Abū Bakr as-Sulamī, der 
Autor des Buches at-Tamhīd, ist jemand anderes. 611. 

879 — SULAYMĀN, Friede sei mit ihm: Er ist der Sohn von Dāwud, Friede 
sei mit ihm. Er war sowohl Prophet als auch Herrscher. Er baute die al-Aqsā-
Moschee in Jerusalem innerhalb von sieben Jahren mit großer Kunst und ließ 
Paläste errichten. Er regierte 40 Jahre lang mit Gerechtigkeit vom Golf von 
Akaba bis zum Euphrat. Er baute Handelsschiffe und ließ im Roten Meer und 
im Arabischen Meer Handel treiben. Er heiratete Balqis, die Königin von Saba 

– 1684 –



im Jemen. Sein Wesir Āsāf war sehr klug und weise. 89, 565, 703, 1062, 1063, 
1113, 1128, 1137, 1573, 1574, 1580, 1708. 

880 — SULAYMĀN IBN ABDULWAHHĀB, möge Allah sich seiner er-
barmen: Er war ein Gelehrter der Ahlus-Sunna und schrieb Widerlegungen zu 
den Büchern seines Bruders Muhammad ibn Abdulwahhāb. Unter diesen schreibt 
er in seinem Buch as-Sawāʿiq al-ilāhiyya fir-radd alal-wahhābiyya: „Ibn Qayyim 
al-Dschawziyya sagt in seinem Buch Scharh al-manāzil: ,Allah, der Erhabene, 
liebt einen Menschen in einer Hinsicht und in einer anderen nicht. In einem 
Menschen befindet sich also Glauben und Unglauben zusammen. Wenn er nicht 
an die Propheten glaubt, wird sein Glaube nutzlos sein. Wenn er an die Propheten 
glaubt, wird er durch seinen verschiedenen Schirk nicht vom Glauben abfallen.‘ 
Ein jeder der Wahhabiten sagt, dass es unterschiedlichen Unglauben bei einem 
Muslim gebe. Nach jedem von ihnen müssten diejenigen, die einen Muslim als 
eine andere Art von Kāfir bezeichnen, selbst Ungläubige sein. Die Wahhabiten 
sagen, dass sie der hanbalītischen Rechtsschule angehören würden. In dem sehr 
wertvollen Buch al-Iqnāʿ der hanbalītischen Rechtsschule steht geschrieben, dass 
es makrūh ist, sich an die Gräber von Propheten und Gottesfreunden zu wenden 
und sie zum Mittel für die Erhörung der Bittgebete zu machen. Es gibt aber nie-
manden, der sagt, dass dies Kufr und Schirk sei. Die Wahhabiten hingegen sagen, 
dass diejenigen, die die Gräber zum Mittel machen, Muschriks sind. Sie wider-
sprechen sich selbst.“ Der ehrwürdige Sulaymān kämpfte mit ihnen bis zu seinem 
Tod. Er hat kein Werk hinterlassen, in welchem er sie gutheißt. 664. 

881 — SULAYMĀN IBN DSCHAZĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Das 
Ilmihal-Buch Ayyuhal-walad („O Sohn“), das er aus vielen Büchern und vor 
allem aus den Büchern von Imām al-Ghazālī zusammenstellte, schrieb er im 
Jahre 960/1552. Es ist sehr wertvoll. Es wurde vom Hakikat-Verlag als dritter 
Teil des Buches Islamische Ethik mehrfach gedruckt. Es wird auch häufig mit 
dem falschen Namen Huddschat al-islām gedruckt. 

882 — SULAYMĀN TSCHALABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Sulaymān ibn Iwaz Pascha ibn Mahmūd ist der Autor des bekannten türkischen 
Mawlid. Der eigentliche Name des Mawlid lautet Wasīlat an-nadschāt. Sulaymān 
Tschalabī verstarb im Jahre 800/1398 in Bursa und liegt in Çekirge. Sein Großvater 
Mahmūd Beg war einer derjenigen, die mit Süleyman Pascha im Jahre 738/1338 
auf einem Floß nach Rumelien gingen. Die erste Mawlid-Versammlung wurde 
im Jahre 604/1207 abgehalten. 571. 

883 — SÜLEYMAN I., möge Allah sich seiner erbarmen: Kanuni Sultan Sü-
leyman ist der 75. der islamischen Kalifen und der 10. der osmanischen Sultane. 
Er ist der Sohn von Yavuz Sultan Selim und der Vater von Sultan Selim II. Er 
wurde im Jahre 900/1494 geboren und verstarb 974/1566. Er liegt im Mausoleum 
neben der Süleymaniye-Moschee. Süleyman II. und Ahmed II. befinden sich 
ebenfalls in diesem Mausoleum. Im Jahre 926/1520 wurde er Kalif. Er zog 13 
Mal zum Dschihad und ging bei ihnen allen als Sieger hervor. Die von ihm gebaute 
Flotte war führend in Europa. Die großen Gebiete vom Atlantik bis zum Arabi-
schen Meer und von Ungarn, der Krim und Kasan bis nach Abessinien regierte 
er mit der Scharia und mit Gerechtigkeit. Als Karl V., Römisch-deutscher König 
und König von Spanien, im Jahre 932/1526 Frankreich angriff, baten die Franzosen 
das Osmanische Reich um Hilfe. Sultan Süleyman schickte Barbaros Hayreddin 
Pascha mit einer großen Flotte zur Hilfe. Karl war gezwungen, mit Frankreich 
Frieden zu schließen. Zu Lande wurde er von der osmanischen Armee unter 
Sultan Süleyman besiegt. 

Sultan Süleyman hat viele Wohltätigkeiten und gute Taten vollbracht. Er er-
richtete die Moscheen Sultan Selim, Şehzadebaşı, Cihangir und Süleymaniye 

– 1685 –



sowie verzierte Moscheen, Medressen, Krankenhäuser, Suppenküchen, Straßen 
und Brücken in ganz Anatolien und Rumelien, Rhodos und anderen Inseln. Auch 
seine Töchter, Schwiegersöhne und Befehlshaber hinterließen unzählige wohltätige 
Werke. Im Jahre 969/1561 begann man in Istanbul Kaffee zu trinken. Er schrieb 
den edlen Koran achtmal. Im Jahre 932/1526 suchte die Regierung Frankreichs 
Zuflucht bei Sultan Süleyman, und 945/1539 besiegte die osmanische Flotte die 
vereinigten Seestreitkräfte der Europäer. Im Jahre 963/1555 wurden die Süley-
maniye-Moschee und der Komplex gebaut. 967/1559 erlitten die europäischen 
Seestreitkräfte eine zweite Niederlage. Er ließ die Baba Haydar-Moschee in 
Eyüp errichten. Baba Haydar war der Khalīfa von Ubaydullāh al-Ahrār und ver-
starb im Jahre 957/1549. Er ließ den Emir Buhari Tekke-Masdschid auf dem 
Friedhof von Edirnekapı, an der Straße, die zu Munzawī führt, errichten. Der 
erste Schaykh dieses Ordenshauses, Mahmūd Tschalabī Efendi, ist gegenüber 
der Moschee begraben. Er war der Schwiegersohn von Sayyid Ahmad al-Bukhārī. 
Als sein Schwiegervater verstarb, nahm er dessen Platz ein und wechselte zum 
Emir Buhari-Ordenshaus in Malta (Fatih). Als im Jahre 1391/1971 die Umge-
hungsstraße der Bosporusbrücke gebaut wurde, wurden das Ordenshaus und die 
Gräber abgerissen und entfernt. Es war Mimar Sinan, der die Süleymaniye-Mo-
schee und die Selimiye-Moschee in Edirne errichtete. 

Im Qāmūs al-aʿlām steht geschrieben: „Şah Sultan, die Enkelin von Sultan 
Süleyman und die Tochter von Sultan Selim II., und der Schwiegersohn Zal Mah-
mud Pascha bauten eine große Moschee in der Defterdar-Straße in Eyüp. Beide 
starben im Jahre 988/1580.“ Sie liegen im Mausoleum neben der Moschee. Şah 
Sultan, die große Schwester von Sultan Selim III., ließ neben dieser Moschee 
eine Schule und für sich selbst ein Mausoleum errichten. Ihr Ehemann Mustafa 
Pascha und ihre Mutter Sultan befinden sich ebenfalls in diesem Mausoleum. 
Sultan Mahmud und zuletzt Ministerpräsident Adnan Menderes im Jahre 1380/1960 
ließen die Moschee und das Mausoleum instand setzen. 

Für die Seele seines Sohnes Sultan Cihangir baute er 967/1559 die Cihangir-
Moschee. Cihangir verstarb 960/1552 in Aleppo und wurde im Mausoleum seines 
älteren Bruders Muhammed Sultan neben der Şehzade-Moschee beigesetzt. Die 
Cihangir-Moschee brannte dreimal nieder. Sie wurde zuletzt von Silahdar Ali 
Pascha, dem Großwesir von Sultan Mahmud II., im Jahre 1239/1823 erbaut. Im 
Jahre 978/1570 ließ Iskender Pascha die Kanlıca-Moschee errichten. Im selben 
Jahr, zwei Tage nach der Eroberung der Burg von Magusa auf Zypern, starb er 
dort. Es ist nicht sicher, welcher Iskender Pascha sich in dem Mausoleum vor 
der Moschee befindet. Auf der rechten Seite der Moschee ist Abdullāh Efendi 
aus Yenişehir begraben. 444, 733, 1560, 1589, 1632, 1663, 1668, 1682, 1683, 1695, 
1703, 1712. 

884 — SUNBUL SINĀN, möge Allah sich seiner erbarmen: Schaykh Sinā-
nuddīn Yūsuf Efendi stammt aus Merzifon. Er ist das Oberhaupt des Sunbulī-
Zweiges des Khalwatiyya-Ordens. Er war der Khalīfa des Tschalabī-Khalīfas 
Muhammad Dschamāluddīn Efendi und der Murschid von Merkez Efendi. Er 
verstarb im Jahre 936/1529 und ist im Ordenshaus in Koca Mustafapaşa begraben. 
Tschalabī-Khalīfa war auch der Murschid von Koca Mustafa Pascha, einem der 
Wesire von Sultan Bayezid al-Walī. Der Pascha baute eine Moschee und ein Or-
denshaus. Sultan Cem, der Sohn von Fatih Sultan Mehmed, wurde in Neapel von 
Koca Mustafa Pascha oder dem Papst vergiftet. Der Pascha wurde 918/1511 in 
Bursa ermordet. 

Sunbul Sinān Efendi erwarb sein Wissen zunächst von Afdālzāda. Dann ging 
er nach Ägypten. Als sein Murschid auf Pilgerfahrt ging, ließ er ihn als Khalīfa 
in seinem Ordenshaus in Koca Mustafapaşa zurück. Er heiratete Safiyya, die 

– 1686 –



Tochter seines Murschid. Als er 936/1529 verstarb, wurde er von Merkez Efendi 
aus dem Şah Sultan-Ordenshaus abgelöst. Er schrieb die Abhandlung Tahqīqiyya, 
die besagt, dass Simāʿ und Raqs und das laute Lesen von religiösen Gedichten 
und das laute Dhikr beim Tragen von Leichnamen vorzüglicher sei. In den 
Büchern Risāla-i unsiyya und Manāhidsch al-ibād der großen Gelehrten und 
Gottesfreunde Yaʿqūb al-Tscharkhī und Saʿīduddīn al-Farghānī gibt es umfang-
reiche Informationen über den Simāʿ. Siehe auch Kapitel 27 im dritten Teil dieses 
Buches und den 286. Brief im Maktūbāt. Afdālzāda Hamīduddīn Efendi war der 
siebte Schaykhul-islām und verstarb im Jahre 908/1501. Er liegt in Eyüp. In Malta 
(Fatih) hat er eine Medresse. 1314, 1585, 1631, 1632. 

885 — SUNBULZĀDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 610 den Namen Muhammad al-Marʿaschī. 

886 — SUWAYDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad Amīn ibn 
Schaykh Alī war ein schāfiʿītischer Gelehrter und der Schüler von Khālid al-
Baghdādī. Er verstarb im Jahre 1246/1830 auf dem Rückweg von der Pilgerfahrt 
in der Stadt Buraida in Nadschd. Er schrieb viele Bücher. Seine Bücher al-
Dschawāhir wal-yawāqīt fī maʿrifat al-qibla wal-mawāqīt und al-Bahdscha al-
mardiyya fī ikhtisār at-tuhfa al-ithnā aschariyya sind sehr wertvoll. 1546. 

887 — SUWAYDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Schaykh Alī ibn Mu-
hammad ist ein schāfiʿītischer Gelehrter. Er wurde in Bagdad geboren und verstarb 
1237/1821 in Damaskus. Sein Buch ar-Radd alal-imāmiyya ist sehr wertvoll. 

888 — SUWAYDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abdullāh ibn Husayn 
al-Baghdādī ist ein schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde 1104/1692 geboren 
und verstarb 1174/1760. In der von Nadir Schah vorbereiteten Versammlung de-
battierte er mit 70 schiitischen Gelehrten und ließ sie alle bestätigen, dass sie ge-
täuscht worden waren. Er schrieb die Reden in dieser Versammlung in seinem 
Buch al-Hudschadsch al-qatʿiyya nieder. Es ist auf Arabisch und wurde 1323/1905 
und 1981 in Ägypten und Istanbul gedruckt. Es wurde von ihm selbst ins Türkische 
übersetzt und 1326 in Ägypten und vom Hakikat-Verlag unter dem Titel Belege 
für das wahre Wort veröffentlicht. Nadir Schah wurde 1148 zum Schah von Iran 
und starb im Jahre 1160. 

889 — SUYŪTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Dschalāluddīn Abdur-
rahmān ibn Muhammad ist einer der großen schāfiʿītischen Gelehrten. Er war 
ein Hadithimām und ein Mudschtahid. Er wurde im Jahre 849/1445 in Ägypten 
geboren und verstarb dort im Jahre 911/1505. Er schrieb mehr als 500 Bücher, 
von denen jedes einzelne sehr wertvoll ist. Die meisten von ihnen wurden in 
Ägypten, Europa und Istanbul gedruckt. Als er gerade einmal 22 Jahre alt war, 
vollendete er den Tafsir, den Dschalāluddīn Muhammad ibn Ahmad al-Mahallī 
bis zur Sure al-Isrā geschrieben hatte und aufgrund seines Todes im Jahre 864 
unvollendet gelassen hatte. Aus diesem Grund wurde dieser Tafsir Tafsīr al-
Dschalālayn (Tafsir der beiden Dschalāls) genannt. Der Superkommentar von 
Ahmad as-Sāwī zu diesem Tafsir ist wohlbekannt. In dem deutschen Buch „Meyers 
Lexikon“ steht geschrieben: „Suyūtī, der unermüdlich schrieb, verfasste mehr 
als dreihundert Werke.“ Er wuchs als Waisenkind auf. Im Alter von acht Jahren 
wurde er Hāfiz. Er wurde ein Experte in den Wissenschaften Tafsir, Hadith, 
Fiqh, Nahw, Maʿānī, Bayān, Badīʿ und Lugha. Er reiste nach Damaskus, Hedschas, 
Jemen, Indien und Marokko. 63, 89, 172, 576, 577, 578, 615, 618, 648, 652, 658, 
669, 676, 679, 682, 685, 733, 1004, 1070, 1271, 1461, 1472, 1624, 1655. 

890 — SUʿŪD (SAʿŪD): Es gibt zwei Personen mit dem Namen Saud ibn 
Abdulʿaziz. Der Erste war der dritte Herrscher des saudischen Arabiens, der 
1217/1802 die Regierung übernahm. Er hat viel muslimisches Blut vergossen und 
starb im Jahre 1231. Der Zweite ist der zwanzigste Herrscher, der im Jahre 

– 1687 –



1372/1953 Regierungschef wurde. Er folterte die Ahlus-Sunna und gab sich dem 
Vergnügen und Genuss hin. Er wurde im Jahre 1384/1964 entthront. Er ging 
nach Griechenland und führte in Athen ein dem Islam widersprechendes Leben 
mit Alkohol und Frauen. Er starb dort im Jahre 1388/1968. Nachfolger wurde 
sein Bruder Faisal, der 58 Jahre alt war. 1587. 

891 — TABARĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sulaymān ibn Ahmad 
at-Tabarānī ist ein Hadithgelehrter. Er wurde im Jahre 260 in Tabariyya (Da-
maskus) geboren und verstarb dort im Jahre 360/971. Er reiste 33 Jahre lang in 
den Irak, den Hedschas, den Jemen, Ägypten und andere Orte, um seine Ha-
dithbücher al-Kabīr, al-Awsat und as-Saghīr zu schreiben. 433, 572, 579, 658, 660, 
688, 694, 932, 1333, 1465. 

892 — TABARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Dschaʿfar Muhammad 
ibn Dscharīr ist ein Tafsir-, Hadith- und schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde 
224/839 in Tabaristan geboren und verstarb 310/923 in Bagdad. Sein Tārīkh al-
umam und sein 23-bändiger Tafsir Dschāmiʿ al-bayān sind sehr wertvoll. Ein 
Schiit namens Alī ibn Muhammad asch-Schimschātī hat dieses Geschichtswerk 
gekürzt und dieses schiitische Buch ist unter dem Namen „Taberi tarihi“ ins Tür-
kische übersetzt worden. Diejenigen, die es lesen, werden getäuscht. Dass Mu-
hammad ibn Dscharīr ibn Rustam at-Tabarī ein Schiit war, steht auf der 68. Seite 
des Buches Mukhtasar Tuhfa-i ithnā aschariyya von Ālūsī geschrieben. Im Asmā 
al-muʾallifīn steht, dass Muhammad ibn Abil-Qāsim at-Tabarī ebenfalls ein Schiit 
war. Diese dürfen nicht mit Ibn Dscharīr verwechselt werden. Der schiitische 
Tafsir Tabarsī namens Madschmaʿ al-bayān von Fadl ibn Hasan at-Tabarī (gest. 
548/1153), einem Angehörigen der Imāmiyya, wird ebenfalls mit dem Tafsir von 
Tabarī verwechselt. Muhibbuddīn Ahmad at-Tabarī asch-Schāfiʿī verstarb im 
Jahre 694. 577, 652. 

893 — TĀDSCH ASCH-SCHARĪʿA, möge Allah sich seiner erbarmen: Umar 
ibn Sadr asch-scharīʿa al-awwal Ahmad ibn Ubaydullāh al-Mahbūbī ist der Bruder 
von Burhān asch-scharīʿa Mahmūd. Tādsch asch-scharīʿa Umars Sohn Masʿūd 
war der Schwiegersohn seines vaterseitigen Onkels Burhān asch-scharīʿa Mahmūd. 
Tādsch asch-scharīʿa war ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter in Buchara. Er wurde 
673/1274 während der mongolischen Fitna zum Märtyrer. Er kommentierte das 
al-Hidāya und nannte es Nihāyat al-kifāya. 1265. 

894 — TĀDSCHUDDĪN AL-ISKANDARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ahmad ibn Muhammad wurde unter dem Namen Ibn Atāʾullāh al-Iskandarī be-
rühmt. Er ist einer der Großen der mālikītischen Gelehrten und des Schādhilī-
Ordens. Er war der Schüler von Abul-Abbās al-Mursī und der Murschid von 
Abul-Hasan as-Subkī. Er starb im Jahre 709/1309 in Ägypten und liegt im Friedhof 
von Qurāfa begraben. Seine Bücher al-Hikam al-Atāʾiyya und Latāʾif al-minan 
und seine Widerlegung von Ibn Taymiyya sind bekannt. [Der indische Schaykh 
Tādschuddīn an-Naqschibandī ist jemand anderes, dessen Abhandlung at-
Tādschiyya, in der er die Rābita beweist, in der Abhandlung Tahqīq ar-rābita 
von Khālid al-Baghdādī enthalten ist. Diese Abhandlung ist am Ende des Buches 
„Islam Alimleri“ abgedruckt. Tādschuddīn verstarb im Jahre 1050 in Mekka.] 
1545, 1551, 1555, 1560. 

895 — TĀDSCHUDDĪN AS-SUBKĪ: Siehe unter der Nummer 88 den Namen 
Abū Hasan as-Subkī. 721, 723, 1551. 

896 — TAFTĀZĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der Num-
mer 824 den Namen Saʿduddīn.  

897 — TĀHĀ AL-HAKKĀRĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid Tāhā 
ist der elfte Enkel des ehrwürdigen Abdulqādir al-Gīlānī, d. h. er ist ein Sayyid, 

– 1688 –



also ein Nachkomme unseres Propheten, und nicht kurdischer Abstammung. Er 
ist einer der führenden Schüler von Khālid al-Baghdādī und ein Experte des 
Wissens über die Seele. Er ist der Sohn von Mulla Ahmad, dem Bruder von 
Sayyid Abdullāh, der ein Khalīfa von Mawlāna Khālid war. Sayyid Abdullāh war 
in den rationalen und tradierten Wissenschaften bewandert. Im Jahre 1229 kam 
er nach Bagdad und erlangte Vollkommenheit im Tasawwuf. Sayyid Tāhā wurde 
beauftragt, in der Ortschaft Nehri zu unterrichten. Er verstarb dort im Jahre 
1269/1853. Wie alle seine Lehrer verbreitete er die schöne Ethik des Islams, 
mischte sich nicht in die Politik ein und ermutigte die Muslime, der Regierung 
zu dienen, die Gesetze zu befolgen und allen Gutes zu tun. Seine Biografie ist in 
englischer Sprache in dem vom Hakikat-Verlag in Istanbul herausgegebenen 
Buch The proof of prophethood enthalten. Sein Sohn Sayyid Ubaydullāh verstarb 
in Mekka. Einer seiner vier Söhne, Sayyid Abdulqādir Efendi, war Senatspräsident 
in Istanbul. Er wurde 1344/1926 in Diyarbakır zusammen mit seinem Sohn Sayyid 
Muhammad zum Märtyrer. Sayyid Mūsā, einer der beiden Söhne von Sayyid Mu-
hammad, veröffentlichte 1391/1971 das Wissen der Ahlus-Sunna und die Tasaw-
wuf-Erkenntnisse in Ridaiyya, Iran, mit der Erlaubnis und Hilfe von Schah Reza 
Pahlavi. Sein zweiter Sohn, Ahmad Khidr Beg, studierte Ingenieurwesen in Ame-
rika. Der zweite Sohn von Sayyid Ubaydullāh Efendi, Muhammad Siddīq Efendi, 
ist in dem Dorf Katune in Şemdinan begraben. Dessen vier Söhne sind Raschīd, 
Tāhā, Schamsuddīn und Muslihuddīn. Abdullāh Efendi, der zweite Sohn von 
Abdulqādir Efendi, verstarb 1969, während er in Ridaiyya studierte. Er ist in 
der Ortschaft Dize begraben. Von seinen beiden Söhnen ist Abdulqādir Efendi 
in Ridaiyya. Sein ältester Sohn Abdulʿazīz Efendi wurde 1401/1981 von dem 
Schiitenführer Chomeini aus dem Iran ausgewiesen. Er befindet sich in Bagdad. 
Sayyid Tāhās Vater Ahmad und sein Großvater Sayyid Sālih und dessen Vater 
Sayyid Ibrāhīm liegen in Nehri. 1339, 1407, 1536, 1671, 1672, 1673, 1683, 1698. 

898 — TAHĀWĪ: Abū Dschaʿfar Ahmad ibn Muhammad ist ein hanafītischer 
Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 238 in Ägypten geboren und verstarb dort 
im Jahre 321/933. 394, 459, 652. 

899 — TĀHIR AL-BADAKHSCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Zuerst 
war er ein Offizier. Als sie auf dem Weg waren, um eine Festung einzunehmen, 
sagte ihm der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, im Traum: „Wenn du von 
dieser Schlacht zurückkehrst, verlasse den Militärdienst und befinde dich in der 
Gesellschaft von großen Tasawwuf-Gelehrten!“ Als er vom Feldzug zurückkehrte, 
verließ er den Militärdienst und kam nach Delhi. Er fragte und suchte und ihm 
wurde schließlich die Gesellschaft des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī, möge 
seine Seele gesegnet sein, zuteil. Er flehte und diente mit Leib und Seele. Er er-
langte die Gnade des großen Imāms und erhielt seinen Anteil. Wenn er wach 
war, sah er jeden Tag den Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm, in der Einsamkeit 
und in der Menschenmenge. Er hatte eine reine Seele. Er pflegte einige seiner 
Enthüllungen und Zustände so zu berichten, wie es ist, und brachte den ehrwür-
digen Imām zum Lachen. Wenn er von hohen Erkenntnissen hörte, sagte er: „Ja, 
es ist so, ja, es ist wahr“, und er nickte mit seinem gesegneten Kopf. Ihm wurde 
eine Idschāza für die Unterweisung der Suchenden (Tālib) gegeben und er wurde 
nach Jambur geschickt. 430. 

900 — TAHTĀWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Muhammad 
ibn Ismāʿīl war ein hanafītischer Mufti in Kairo. Er verstarb im Jahre 1231/1815. 
Seine Superkommentare zum ad-Durr al-mukhtār und Marāqī al-falāh wurden 
gedruckt. Der Superkommentar zum ad-Durr al-mukhtār wurde von Abdulhamīd 
Efendi aus Ayıntap aus dem Arabischen ins Türkische übersetzt und gedruckt. 
184, 196, 198, 210, 211, 228, 270, 278, 299, 303, 307, 324, 326, 327, 336, 355, 373, 

– 1689 –



374, 387, 391, 401, 410, 415, 416, 417, 420, 421, 422, 423, 428, 429, 445, 471, 472, 
475, 492, 513, 537, 542, 652, 658, 678, 683, 861, 902, 908, 919, 923, 1053, 1068, 
1106, 1260, 1449, 1456, 1476, 1564. 

901 — TALHA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Talha ibn Ubaydullāh 
ibn Uthmān ibn Amr war einer der Ersten, die zum Glauben kamen, und einer 
der Aschara al-mubaschschara. Sein Großvater war der Bruder von Abū Bakr 
as-Siddīqs Großvater. Während der Schlacht von Badr war er in Syrien im Einsatz. 
Doch an allen anderen Schlachten war er beteiligt. In Uhud erlitt er viele Wunden, 
um den Gesandten Allahs zu schützen. Er trug ihn auf seinem Rücken und brachte 
ihn zu einem Felsen. Er wurde mit dem Hadith „Talha und Zubayr sind meine 
Nachbarn im Paradies“ gepriesen. Er war sehr reich und verteilte seinen ganzen 
Reichtum auf dem Wege Allahs. In der Schlacht von Dschamal war er auf der 
Gegenseite des ehrwürdigen Alī. Bei dieser Schlacht wurde er durch einen Pfeil 
getötet. Der ehrwürdige Alī war darüber sehr betrübt. Er wischte mit seiner ge-
segneten Hand die Erde von seinem Gesicht und weinte. Sein Totengebet leitete 
er selbst. 741, 899, 1469, 1628, 1713. 

902 — TĀLŪT: Tālūt (Saul) war der erste König der Israeliten und wurde 
von Ischmūʿīl, Friede sei mit ihm, eingesetzt. Er kämpfte gegen die Philister und 
Amalekiter und war siegreich. Dāwud, Friede sei mit ihm, der zu seinen Soldaten 
gehörte, war 18 Jahre alt. Er tötete Dschālūt (Goliath), der im Heer der Philister 
tapfer und sehr stark war. Ischmūʿīl, Friede sei mit ihm, ernannte Dāwud, Friede 
sei mit ihm, anstelle von Tālūt zum Oberhaupt der Regierung. Zu dieser Zeit 
starb Tālūt im Krieg. Er regierte 40 Jahre lang. Dāwud, Friede sei mit ihm, wurde 
an seiner Stelle zum Herrscher. 740. 

903 — TAMĪM AD-DĀRĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war einer 
der Ansār. Zuvor war er ein christlicher Gelehrter. Als er im neunten Jahr nach 
der Hidschra aus Palästina nach Medina kam und den Gesandten Allahs sah, 
nahm er unverzüglich den Glauben an. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
übertrug ihm die Verwaltung von Hebron in Palästina. Die heutigen Herrscher 
sind seine Nachkommen. Er verstarb in Damaskus. 646. 

904 — TARSŪSĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Ahmad 
ist einer der hanafītischen Fiqh-Gelehrten. Er verstarb im Jahre 1117/1705. Sein 
Superkommentar zum Usūl-Buch al-Mirʾāt ist bekannt. 924. 

905 — TĀRUH, möge Allah sich seiner erbarmen: Tāruh war der leibliche 
Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, und ein Gläubiger. Im Buch Mirʾāt-i 
kāʾināt und im Tafsir at-Taysīr sowie im persischen Buch Maʿāridsch an-nubuwwa 
von Mulla Miskīn al-Muʿīn und in Tafsirwerken steht geschrieben, dass der Vater 
von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, Tāruh war. Āzar, der ein Ungläubiger war, war 
nicht der leibliche Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm, sondern sein Onkel 
väterlicherseits. Als Tāruh starb, heiratete Āzar die Mutter von Ibrāhīm, Friede 
sei mit ihm. So wurde er sein Stiefvater. Tāruh und Āzar waren zwei Brüder. Es 
ist falsch zu sagen, dass Āzars Name in der Thora Tāruh (Terach) wäre. 557, 575, 
576, 577, 1572, 1608. 

906 — TASCHKUBRĪZĀDA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn 
Mustafā ist einer der osmanischen Gelehrten. Er wurde 901/1495 in Bursa geboren 
und verstarb 968/1561 im Viertel Aşıkpaşa in Istanbul. Sein Geschichtsbuch asch-
Schaqāʾiq an-Nuʿmāniyya und sein Buch Miftāh as-saʿāda sind bekannt. Sein 
Sohn Kamāluddīn Muhammad übersetzte das Miftāh ins Türkische und nannte 
es Mawdūʿāt al-ulūm. 31, 648. 

907 — TAYYIBĪ: Scharafuddīn Hasan ibn Muhammad verstarb im Jahre 
743/1342. Sein Kommentar zum al-Mischkāt ist bekannt. 

– 1690 –



908 — TEMÜDSCHIN: Dies ist der Name von Dschingis Khan. Siehe unter 
der Nummer 306 den Namen Dschingis. 1584. 

909 — TERMAN: Er war ein amerikanischer Psychologe und Intellektueller. 
Er starb im Jahre 1376/1956. 597. 

910 — TEZVEREN DEDE: Er liegt in einem kleinen Mausoleum auf der 
linken Seite auf dem Weg vom Mausoleum von Sultan Mahmud zur Nuruosma-
niye-Straße. Er lebte in der Zeit von Fatih Sultan Mehmed. Die Istanbuler 
brachten diesem Mausoleum Gelübde dar für die Erfüllung ihrer Wünsche. Auch 
der in Bursa begrabene Sayyid Atāʾullāh wird „Tezveren dede“ genannt. 497. 

911 — THĀBIT IBN QAYS, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war einer 
der Ansār und ein Redner des Gesandten Allahs. Er nahm an allen Kriegen teil. 
Während der Zeit des ehrwürdigen Abū Bakr wurde er in der Schlacht von 
Yamāma im Zentrum Arabiens zum Märtyrer. 931, 1469, 1650. 

912 — THANĀʾULLĀH PĀNĪPUTĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mu-
hammad Thanāʾullāh ist der zwölfte Enkel von Schaykh Dschalāl-i kabīr-i 
Tschischtī und ein Nackomme des ehrwürdigen Uthmān ibn Affān. Er ist ein 
Hanafīt und Mazharī. Er wurde im Jahre 1143/1730 in der indischen Stadt Panipat 
geboren. Im Alter von sieben Jahren lernte er den edlen Koran auswendig. Er 
spezialisierte sich auf die tradierten und rationalen Wissenschaften. Er ging nach 
Delhi und erlangte in der Hadithwissenschaft durch Schah Waliyyullāh ad-Dahlawī 
die Vollkommenheit. Durch die spirituelle Zuwendung zuerst von Mawlāna Mu-
hammad Ābid as-Samānī und dann von Mazhar Dschān-i Dschānān wurde er 
ein großer Gottesfreund. Dann ging er in seine Heimat und diente bis zu seinem 
Tod als Kadi. Er verstarb im Jahre 1225/1810 in Panipat und liegt neben dem 
Grab der Ehefrau des ehrwürdigen Mazhar Dschān-i Dschānān. Auch Schaykh 
Dschalāluddīn liegt dort in einem großen Mausoleum. Er schrieb mehr als 30 
Bücher. Sein Tafsīr al-Mazharī ist auf Arabisch und wurde 1384/1964 in Delhi 
gedruckt. Es besteht aus zehn Bänden. Sein großes Fiqh-Buch und sein Tasaw-
wuf-Buch Irschād at-tālibīn sind ebenfalls sehr wertvoll. Siehe auch Seite 385 im 
Buch Der Jüngste Tag und das Jenseits. Sein persisches Fiqh-Buch Mā lā budda 
wurde 1409/1989 vom Hakikat-Verlag gedruckt. Es wurde unter dem Namen Ibn 
al-hudā bekannt. Mazhar Dschān-i Dschānān sagte: „Wenn ich am Tag des Jüngs-
ten Gerichts gefragt werde, was ich mitgebracht habe, werde ich sagen: ,Ich habe 
Thanāʾullāh Pānīputī mitgebracht.‘ “ Der ehrwürdige Muhammad Ābid war ein 
Schüler des ehrwürdigen Abdulʾahad, der wiederum Sohn und Schüler des ehr-
würdigen Muhammad Saʿīd al-Fārūqī war und im Jahre 1126/1714 verstarb. Seine 
persische Briefsammlung mit dem Titel Gulschan-i wahdat wurde 1386/1966 in 
Karatschi gedruckt. 246, 392, 577, 673, 1438, 1582, 1630, 1660. 

913 — THAʿLABA: Thaʿlaba ibn Abī Hātib gehörte zu den Ansār. Er hat 
nicht an der Schlacht von Badr teilgenommen. In den meisten Tafsirwerken heißt 
es: „Er starb zur Zeit des ehrwürdigen Uthmān. Er bat den Propheten um ein 
Bittgebet, damit sein Reichtum groß sein möge. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, sagte: ,Sei genügsam!‘ Doch er bestand immer wieder auf dem Bitt-
gebet. Als er ein Bittgebet für ihn sprach, vermehrten sich seine Güter und seine 
Tiere. Fortan kam er nicht mehr zum Gebet in die Moschee, da er sich mit diesen 
beschäftigte, und gab den vom Gesandten Allahs gesandten Zakatsammlern die 
Zakat nicht. Über ihn wurde der 76. Vers der Sure at-Tawba offenbart. Als er 
dies hörte, brachte er zwar seine Sadaqa (Zakat) und flehte, aber sie wurde nicht 
angenommen. Er fiel dem Unglück anheim, mit dem Hadith ,Wehe Thaʿlaba!‘ 
adressiert worden zu sein.“ Dass dieser Koranvers in Bezug auf verschiedene 
Personen offenbart wurde und unter diesen Thaʿlaba ibn Abī Hātib berühmt ist, 
steht ausführlich im Tafsir Tibyān, der eine Übersetzung des Superkommentars 

– 1691 –



zum al-Baydāwī ist, und in den Tafsirwerken von Husaynī, Abus-Suʿūd und ar-
Rāzī. Im al-Isāba fī tamyīz as-sahāba heißt es im ersten Abschnitt auf Seite 198: 
„Der Heuchler Thaʿlaba ist nicht der Thaʿlaba, der bei der Schlacht von Badr 
anwesend war. Der Thaʿlaba, der bei der Schlacht von Badr anwesend war, wurde 
in der Schlacht von Uhud zum Märtyrer, wie Ibn al-Kalbī mitteilt. Außerdem 
schreibt Ahmad ibn Mūsā ibn Mardawayh in seinem Tafsir, dass Ibn Abbās, 
möge Allah mit ihm zufrieden sein, wenn er darüber spricht, dass Thaʿlaba die 
Zakat nicht entrichtet hat, Thaʿlaba ibn Abī Hātib meint. Derjenige, der bei der 
Schlacht von Badr anwesend war, war Thaʿlaba ibn Hātib. Darüber hinaus sagte 
der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm: ,Keiner von denen, die bei der Schlacht 
von Badr und bei Hudaybiya anwesend waren, wird in die Hölle eingehen.‘ Kann 
einer von ihnen ein Heuchler sein?“ Genauso gibt es auch zwei Personen mit 
dem Namen Hātib. Im Tafsīr al-Mazharī heißt es bei der Auslegung von Vers 65 
der Sure an-Nisā wie folgt: „Hātib ibn Abī Baltaʿa war einer der Muhādschirūn 
und nahm an der Schlacht von Badr teil. [Er verstarb im Jahre 30.] Der zweite, 
Hātib ibn Baltaʿa, war inmitten der Ansār und ein Heuchler.“ Alle edlen Gefährten 
werden ins Paradies eingehen. Allah, der Erhabene, hat verkündet, dass Er mit 
ihnen allen zufrieden ist. Diese frohe Botschaft teilt mit, dass sie alle mit Glauben 
sterben werden. Doch es konnte nicht im Voraus gewusst werden, dass jemand 
anderes als die Aschara al-mubaschschara mit Glauben sterben würde. Denn 
niemand außer dem Gesandten Allahs kannte die Heuchler, die sich unter sie 
gemischt hatten. Diese Heuchler gingen ohne Glauben ins Jenseits über. Nach 
dem Ableben des Gesandten Allahs wurde keiner der edlen Gefährten zum Ab-
trünnigen. Sie starben alle als Prophetengefährte (Sahābī) und gingen ins Paradies 
ein. 91. 

914 — THAʿLABĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Ishāq Ahmad ibn 
Muhammad ist ein Fiqh-Gelehrter. Er wurde in Nischapur geboren und verstarb 
dort im Jahre 427/1035. 612. 

915 — TIDSCHĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Abbās Ahmad 
at-Tidschānī ist ein großer Tasawwuf-Gelehrter. Er war der Khalīfa des ehrwür-
digen Ahmad ibn Idrīs. Er wurde 1150/1737 in einem Ort namens Ayn mādī im 
Süden von Algerien geboren und verstarb 1230/1815 in Marokko. Er ist das Ober-
haupt des Tidschāniyya-Ordens, der ein Zweig des Khalwatiyya-Ordens ist. Er 
selbst und sein Orden werden ausführlich beschrieben in den Büchern Dschawharat 
al-haqāʾiq fis-salāt alā khayr al-khalāʾiq, Dschawāhir al-maʿānī, Kitāb ar-ramāh, 
Fid-difāʿ an turuq ahl al-hudā, Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā, Nasarat adh-dhākirīn 
und Ghāyat al-amānī. Die ersten beiden wurden zusammen 1344/1926 in Ägypten 
gedruckt, die anderen in Beirut. 1586. 

916 — TIMUR KHAN, möge Allah sich seiner erbarmen: Emir Timur Gurgan 
wurde 736/1336 in Transoxanien, in der Ortschaft Kesch zwischen Samarkand 
und Balkh geboren und verstarb im Jahre 807/1405. Er ist in Samarkand begraben. 
Er war von mongolischer Abstammung wie Dschingis. Im Jahre 770/1369 nahm 
er Balkh ein und erklärte sein Khanat. Er führte viele Kriege und ging immer als 
Sieger hervor. Er eroberte ganz Asien bis nach China und Delhi, den Irak, Syrien 
und Anatolien bis nach Izmir. Er starb, als er mit 200.000 Mann auf dem Weg 
nach China war. Er liebte die Gelehrten, baute viele Medressen und Bibliotheken 
und erließ Gesetze. Er schrieb seine eigene Geschichte/Biografie. Er hatte große 
Gelehrte wie Taftāzānī in seinen Versammlungen und hörte auf ihren Rat. Mit 
Nasreddin Hoca führte er kein Gespräch. Weil er mit Yıldırım kämpfte, wird er 
in den osmanischen Geschichtsbüchern zu Unrecht verunglimpft und die Todesfälle 
auf dem Schlachtfeld als Grausamkeit und Blutvergießen dargestellt. Zwei seiner 
vier Söhne blieben übrig. Einer von ihnen war Miran Schah, der drei Jahre später 

– 1692 –



im Kampf mit Qara Qoyunlu-Soldaten getötet wurde. Sein zweiter Sohn Muinuddin 
Schahrukh wurde im Jahre 779/1377 in Samarkand geboren. Er herrschte über 
den Staat seines Vaters und verstarb im Jahre 850/1445. Dessen Sohn Ulugh Beg 
wurde 797/1395 in Samarkand geboren und war Gouverneur von Samarkand. Er 
diente der Wissenschaft sehr stark. Als sein Vater starb, übernahm er zwar die 
Verwaltung, wurde aber im Jahre 853/1448 von seinem Sohn Abdullatif getötet. 
Dieser wiederum wurde sechs Monate später ermordet. Timur Khan leistete dem 
Islam einen großen Dienst, indem er Fadlullāh at-Tabrīzī, den Begründer des 
Hurūfismus, töten ließ und seine Anhänger zerstreute und somit ihre Vermehrung 
verhinderte. 727, 728, 1084, 1565, 1572, 1576, 1587, 1590, 1593, 1602, 1633, 1643, 
1665. 

917 — TĪMŪRTĀSCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 840 den Namen Schamsuddīn at-Tīmūrtāschī und unter der Nummer 
992 den Namen Zahīruddīn al-Khārazmī. Die korrekte Schreibweise ist Tumurtasch 
und ist eine Ortschaft in Choresm. 1679. 

918 — TIRMIDHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Īsā ist 
einer der Hadithgelehrten. Er wurde 209/824 in der Stadt Termiz (Tirmidh) am 
Ufer des Flusses Amudarja im Süden von Buchara geboren und verstarb 279/892 
in der Stadt Būgh. Seine Bücher Sahīh at-Tirmidhī und asch-Schamāʾil asch-
scharīfa sind sehr wertvoll. Sein Buch asch-Schamāʾil wurde 1248/1832 von 
Husāmuddīn an-Naqschibandī ins Türkische übersetzt und mehrfach gedruckt. 
Sein Sahīh-Werk mit dem Titel Sunan at-Tirmidhī wurde von Muhammad Anwar 
Schah Kaschmīrī, einem Hochschullehrer des Dār al-ulūm in Deoband, Indien, 
auf Arabisch kommentiert und 1383/1963 in Pakistan von Muhammad Yūsuf al-
Banūrī unter dem Namen Maʿārif as-sunan veröffentlicht. Es ist sechsbändig. 
Anwar Schah erhob in diesem Buch Ibn Taymiyya auf die Ebene der Rechts-
schulimāme und nahm seine verdorbenen Ideen auf, und im ersten Band schreibt 
er sogar, dass die Seele materiell sei, und beschuldigt Imām al-Ghazālī, der sagt, 
dass die Seele nicht materiell ist, damit, sich der Philosophie hingegeben zu 
haben. Schah Waliyyullāh ad-Dahlawī, den er sehr lobt, erklärt jedoch im zweiten 
Band seines Buches Izālat al-khafā, dass Ghazālī ein Rechtsgelehrter und der 
Mudschaddid des fünften Jahrhunderts war, und lobt ihn sehr. Yūsuf al-Banūrī 
sagt auf der 149. Seite des sechsten Bandes: „Ibn Taymiyya trennte sich von 
Ahmad ibn Hanbal, dem Imām seiner eigenen Rechtsschule, und folgte der 
Rechtsschule von Dāwud az-Zāhirī“, und: „Ibn Taymiyya wich in vielen Usūl- 
und Furūʿ-Angelegenheiten von den Gelehrten der Ahlus-Sunna ab, und die Ge-
lehrten seiner Zeit und jene, die nach ihm kamen, widerlegten ihn“, und sorgte 
mit solchen Worten dafür, dass das Buch Maʿārif as-sunan an Wert gewinnt. 289, 
503, 571, 622, 898, 926, 927, 1440. 

919 — TOSUN PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der Sohn 
von Mehmed Ali Pascha aus Kavala, dem Herrscher von Ägypten. Die Wahhabiten 
nahmen Mekka und Medina ein und hinderten die sunnitischen Pilger sieben 
Jahre lang am Betreten Mekkas. Tosun Pascha wurde im Jahre 1226/1811 aus 
Ägypten entsandt, aber er konnte sich nicht durchsetzen. Dann starb er in Ägypten. 
673, 1610. 

920 — TURHAN SULTAN, möge Allah sich ihrer erbarmen: Sie ist die Ehe-
frau von Sultan Ibrahim und die Mutter von Sultan Muhammed IV. Hadice 
Turhan Sultan war eine rechtschaffene und wohltätige Dame. Mahpeyker Kösem 
Sultan hatte den Grundstein für die große Yeni-Moschee in Eminönü gelegt und 
Turhan Sultan vollendete sie und sie wurde 1074/1664 für den Gottesdienst 
eröffnet. Sie ließ Schulen, Medressen, Armenküchen, Bibliotheken und Brunnen 
errichten. Sie verstarb im Jahre 1094/1682 und liegt im Turhan-Sultan-Mausoleum 

– 1693 –



neben der Yeni-Moschee. Ihr Sohn Sultan Muhammed IV., ihre Enkel Sultan 
Mustafa II., Sultan Ahmed III., Sultan Mahmud I., Sultan Osman III. und Sultan 
Murad V. und Sultan Mahmuds Mutter Saliha Sultan und andere Prinzen befinden 
sich ebenfalls hier. Mihrişah Emine Sultan, die Mutter von Sultan Mustafa III., 
und Rabia Sultan, die Mutter von Sultan Abdülhamid I., sind ebenfalls hier. 
1537, 1538, 1562, 1589, 1592, 1650, 1658. 

921 — TURPUSCHTĪ: Es steht im Asmā al-muʾallifīn geschrieben, dass Fad-
lullāh ibn Hasan ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter war. Er verstarb im Jahre 
661/1262. Sein Tasawwuf-Buch Tuhfat as-sālikīn und sein Kommentar al-Muyassir 
zum al-Masābīh sind sehr wertvoll. Sein Buch al-Muʿtamad fil-muʿtaqad zur Glau-
benslehre wurde 1990 vom Hakikat-Verlag gedruckt. Siehe auch Seite 78 des 
Buches Glaube und Islam. 

922 — UBAYDULLĀH AL-AHRĀR, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ubaydullāh ibn Mahmūd ibn Schihābuddīn ist einer der Großen der Sūfiyya 
aliyya und der Augenstern der Muslime. Er wurde im Jahre 806 in Taschkent 
geboren und verstarb 895/1490 in Samarkand. Er war der Schüler von Yaʿqūb al-
Tscharkhī und der Murschid von Mawlāna Khādscha Muhammad Zāhid. Er war 
ein Schatz der sinnlichen und übersinnlichen Wissenschaften. Bereits im Kin-
desalter wurden bei ihm Wundertaten beobachtet. Er war in der Landwirtschaft 
tätig, um Halāl zu verdienen. Es war so segensreich, dass er mehr als 1300 Bau-
ernhöfe besaß. Auf jedem von ihnen arbeiteten 3000 Arbeiter. Jedes Jahr gab er 
800.000 Batman (Hohlmaß) Getreide als Uschr. Er pflegte zu sagen: „Der Zweck 
und das Ergebnis der Tasawwuf-Erkenntnisse ist die Zuwendung zu Allah, dem 
Erhabenen, in jedem Augenblick, ohne sich zu zwingen und ohne sich anzustren-
gen, d. h. sich in jedem Moment an Allah, den Erhabenen, zu erinnern“, und: 
„Wenn jemand in der Gesellschaft von Menschen mit reinem Herzen sitzt und 
sein Herz Allah, dem Erhabenen, zuwenden kann, braucht er kein Dhikr zu ver-
richten.“ Er pflegte auch zu sagen: „Für diejenigen, die Rābita verrichten, ver-
hindert die Entfernung des Körpers nicht die spirituelle Nähe“, „Viel Hunger 
und viel Schlaflosigkeit ermüden den Geist und verhindern das Verstehen von 
Wahrheiten und subtilen Erkenntnissen. Aus diesem Grund sind die Enthüllungen 
derjenigen, die Askese üben, fehlerhaft“, und: „Dhikr und Murāqaba werden 
dann praktiziert, wenn einem Muslim nicht gedient werden kann. Der Dienst, 
der die Akzeptanz des Herzens bewirkt, kommt vor dem Dhikr und der Murā-
qaba.“ 

Einer der Schüler von Ubaydullāh al-Ahrār ist Abdullāh al-ilāhī aus Simav. 
Nach dem Wissenserwerb ging er nach Samarkand und Buchara und erlangte 
spirituelle Erkenntnisse. Er wurde mit der Idschāza geehrt und kam mit Amīr 
Ahmad al-Bukhārī, der ebenfalls an Ubaydullāh al-Ahrār gebunden war, nach 
Istanbul. Auf dem Weg dorthin hatte er ein Gespräch mit Mulla al-Dschāmī. In 
der Zeyrek-Moschee hielt er Predigten und leitete das Volk. Er gab Amīr al-
Bukhārī eine Idschāza. Er verstarb 896/1491 in Giannitsa. 

Ein weiterer Schüler von Ubaydullāh al-Ahrār ist Abdullāh as-Samarqandī. 
Er band sich zuerst an Yaʿqūb al-Tscharkhī und erhielt auch von Nizāmuddīn 
Khāmūsch, dem Khalīfa von Alāʾuddīn al-Attār, spirituelle Erkenntnisse. Er war 
ein Hochschullehrer in der Ulugh Beg-Medresse. Yūsuf an-Nabhānī sagt: „Wäh-
rend er auf der Straße unterwegs war, verlangte er plötzlich sein Pferd und begab 
sich mit seinen Gefährten außerhalb von Samarkand. Er trennte sich von ihnen 
und kam nach langer Zeit zu ihnen zurück. Er sagte: ,Der türkische Sultan Mu-
hammed Khan kämpfte gerade mit den Ungläubigen. Ich ging ihm zur Hilfe und 
er hat gesiegt.‘ “ Fatih nahm Istanbul auf diese Weise ein. Er verstarb 875/1470. 
Ein weiterer Schüler von Ubaydullāh al-Ahrār ist Haydar Baba. Er verrichtete 

– 1694 –



vierzig Jahre lang kontinuierlich Iʿtikāf in der Eyüp-Moschee. Als Sultan Süleyman 
von den hohen Zuständen dieser Person hörte, ließ er die Baba Haydar-Moschee 
zwischen Nişanca (Eyüp) und dem Goldenen Horn errichten, an der Straße, die 
zur Cezeri Kasım paşa-Moschee hinunterführt. Haydar Baba verstarb im Jahre 
957/1550. Er befindet sich auf der linken Seite, wenn man die Moschee betritt. 

Muhammad Ubaydullāh, der Sohn von Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī, verstarb 
im Jahre 1083, und sein Sohn Muhammad Pārisā verstarb 1142. 133, 134, 162, 
1083, 1369, 1389, 1407, 1522, 1533, 1553, 1572, 1637, 1643, 1686. 

923 — UBAYDULLĀH IBN DSCHAHSCH: Er ist der Sohn von Umayma, 
der vaterseitigen Tante des Gesandten Allahs. Zunächst nahm er den Glauben 
an und wurde zu einem Prophetengefährten, doch nachdem er mit seiner Ehefrau 
Umm Habība und seinem Bruder Abdullāh nach Abessinien auswanderte, wurde 
er dort wegen Reichtum und Position zum Abtrünnigen und starb. 563, 1696. 

924 — UBAYDULLĀH IBN MASʿŪD, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 785 den Namen Sadr asch-scharīʿa. 

925 — UBAYDULLĀH IBN UTBA, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Abdullāh Ubaydullāh ibn Masʿūd ibn Abdullāh ibn Utba war einer der Großen 
der Gefährtennachfolger und einer der sieben Rechtsgelehrten von Medina. Er 
ist der Enkel von Utba, der der Bruder von Abdullāh ibn Masʿūd, möge Allah 
mit ihm zufrieden sein, war. Er verstarb im Jahre 102/721 in Medina. 94. 

926 — UKĀSCHA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Sein Name ist Abū 
Muhsin al-Asadī. In der Schlacht von Badr zerbrach sein Schwert, woraufhin er 
mit dem Dattelpalmzweig kämpfte, den der Gesandte Allahs ihm gegeben hatte, 
und er tötete viele Ungläubige. Er nahm an allen Kriegen teil und wurde an 
vielen Stellen verwundet. Ihm wurde die frohe Botschaft des Einzugs in das Pa-
radies gegeben. In einer Schlacht erlitt er im Alter von 45 Jahren den Märtyrertod, 
als er von einem Priester namens Tuhayla ibn Khuwaylid mit einem Dolch in 
den Rücken gestochen wurde. Er war hellhäutig und sehr schön. Sein Grab 
befindet sich im Dorf Durmuşlar im Bezirk Nurdağı in Gaziantep. 981. 

927 — UMAR FAHMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Sayyid Umar Fahmī 
ibn Hasan übersetzte 1292/1875 den zweiten Teil des Izhār al-haqq und nannte 
es Ibrāz al-haqq. 1665. 

928 — UMAR IBN ABDULʿAZĪZ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der Enkel von Marwān ibn al-Hakam und der achte Kalif der Umayyaden. Seine 
Mutter ist die Tochter von Āsim, dem Sohn von Umar ibn al-Khattāb. Er wurde 
im Jahre 60 in Medina geboren und wurde im Jahre 101/720 durch Vergiftung 
zum Märtyrer. Im Jahre 99 wurde er zum Kalifen. Er war der Schwiegersohn 
seines vaterseitigen Onkels, des Kalifen Abdulmalik. Er war der zweite Umar in 
Bezug auf Gerechtigkeit. Nach dem ehrwürdigen Muʿāwiya hatte man begonnen, 
die Ahl al-bayt in den Predigten zu verfluchen. Er schaffte diese Unsitte ab. Er 
war eine charmante Person mit einem weißen, dünnen und sanften Gesicht und 
einem dünnen, schönen Bart. Sein Vorbeten war dem vom Gesandten Allahs 
sehr ähnlich. Er kaufte die Stadt Malatya von den Byzantinern für einhundert-
tausend Gefangene. 172, 521, 679, 743, 745, 880, 1064, 1432. 

929 — UMAR IBN AL-FĀRID, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der Großen des Tasawwuf und einer der Liebenden des Gesandten Allahs. 
Er ist vom Stamm der Banū Saʿd. Er wurde 576/1180 in Ägypten geboren und 
verstarb dort 636/1238. Er liegt in Qurāfa begraben. Er hielt sich 15 Jahre lang 
im Hedschas auf. Seine Kassiden al-Khamriyya und at-Tāʾiyya sind sehr annehm-
bar. In seiner Kasside at-Tāʾiyya sammelte er die Wirklichkeiten des religiösen 
Wissens und die Freuden der Gottesfreunde. Keinem anderen ist es vergönnt 

– 1695 –



gewesen, eine so reife Kasside zu schreiben. Sie umfasst etwa 750 Doppelverse. 
722. 

930 — UMAR IBN AL-KHATTĀB, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
ist der zweite Kalif des Gesandten Allahs und einer der zehn Personen, denen 
das Paradies versprochen wurde (al-Aschara al-mubaschschara). Bei der Hidschra 
war er 40 Jahre alt. Er gehörte zu den angesehenen Leuten der Quraisch. Anfangs 
war er dem Islam gegenüber feindlich eingestellt. Im sechsten Jahr der Biʿtha 
(d. h. der Verkündung der Prophetenschaft) nahm er als 40. oder 45. Person den 
Glauben an. Mit ihm wurden die Muslime sehr stark. Er wanderte offen und be-
waffnet nach Medina aus. Er verkündete den Muslimen in Medina die frohe Bot-
schaft, dass der Gesandte Allahs kommen würde. Er nahm an allen Kriegen teil 
und zeigte großen Heldenmut. Er nahm den Namen „al-Fārūq“ an. Indem er 
dafür sorgte, dass Abū Bakr Kalif wird, verhinderte er das Aufkommen von Auf-
ruhr. Am Dienstag, den 28. Dschumādal-ākhir des 13. Jahres wurde er zum 
Kalifen gewählt. Er eroberte viele Länder und brachte die Gerechtigkeit des 
Islams in die ganze Welt. Im letzten Monat des 23. Jahres, als er das Morgengebet 
in der Moschee begann, wurde er von dem Ungläubigen Abū Luʾluʾ Fīrūz, dem 
Sklaven von Mughīra ibn Schuʿba, mit einem Messerstich in den Unterleib ver-
wundet und starb 24 Stunden später. Er wurde neben dem Gesandten Allahs be-
graben. Er befahl, seinen Sohn mit so vielen Stockschlägen zu schlagen, wie der 
Islam vorschreibt. Obwohl die Prophetengefährten ihn anflehten, erlaubte er 
nicht, dass er auch nur einen Stockschlag weniger bekam. Sein Sohn wurde durch 
die Schläge bewusstlos. Obwohl er sehr traurig war, bedauerte er es nicht. In 
zahlreichen Hadithen wurde er gelobt. Die meisten dieser Hadithe wurden vom 
ehrwürdigen Alī überliefert. Er war ein kräftiger, weizenfarbener, hochgewach-
sener Mann mit roten Augen und die Enden seiner Schnurrbarthaare waren gelb. 
Wenn er traurig oder nachdenklich war, zwirbelte er die Enden. Sein Bart- und 
Schnurrbartwuchs war kräftig. Auf seinen Wangen hatte er wenige Haare. Er 
benutzte seine linke Hand genauso gut wie seine rechte. Er stieg auf das Pferd, 
ohne den Sattel zu berühren. Er war sehr imposant und sein Herz war sehr stark. 
Aufgrund seines Anstandes und seiner Scham sprach er in der Gegenwart des 
Gesandten Allahs so leise, dass der Prophet zu ihm sagte: „Sprich lauter, o Umar! 
Ich höre es nicht.“ Er war der Schwiegervater des Gesandten Allahs und der 
Schwiegersohn des ehrwürdigen Alī. Er war einer der Hochstehenden des Stammes 
der Banū Adiyy und seine Vorkommenschaft lautet Khattāb ibn Nufayl ibn Ab-
dul-uzzā ibn Rabāh ibn Abdullāh ibn Qurat ibn Razāh ibn Adiyy ibn Kaʿb. 29, 
40, 63, 85, 100, 156, 173, 303, 349, 370, 375, 387, 392, 517, 520, 521, 562, 564, 573, 
648, 654, 655, 659, 661, 667, 687, 689, 696, 697, 721, 723, 734, 735, 736, 737, 738, 
739, 740, 741, 742, 748, 749, 750, 770, 833, 834, 844, 861, 878, 880, 881, 883, 891, 
899, 932, 995, 1007, 1011, 1012, 1036, 1039, 1053, 1064, 1136, 1155, 1156, 1227, 
1284, 1293, 1323, 1328, 1337, 1440, 1383, 1440, 1461, 1469, 1470, 1542, 1548, 1552, 
1553, 1555, 1589, 1593, 1609, 1610, 1636, 1650, 1652, 1663, 1664, 1670, 1671, 1675, 
1677, 1682, 1695, 1697, 1699, 1709, 1711. 

931 — UMAR IBN ALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ibn Mulqin 
Sirādschuddīn Abū Hafs al-Misrī ist einer der schāfiʿītischen Hadith- und Fiqh-
Gelehrten. Er wurde im Jahre 723 geboren und verstarb 804/1401. Er schrieb 
viele Bücher. 

932 — UMM HABĪBA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie war die Tochter 
von Abū Sufyān ibn Harb ibn Umayya und die Schwester des ehrwürdigen 
Muʿāwiya. Ihre Mutter war Hind. Sie nahm zusammen mit ihrem Mann Ubaydullāh 
ibn Dschahsch den Glauben an und sie wanderten nach Abessinien aus. Ihr Mann 
ließ sich von den dortigen Priestern täuschen, wurde zum Abtrünnigen und starb. 

– 1696 –



Sie blieb allein zurück, einsam und arm. Sie sagte: „Ich werde die Religion des 
Gesandten Allahs nicht verlassen.“ Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, 
wollte sie heiraten, um sie glücklich zu machen. Also schrieb er im 7. Jahr einen 
Brief an den Negus, d. h. den König von Abessinien. Auf diesen Befehl des Pro-
pheten hin verheiratete der Negus sie mit dem Gesandten Allahs und schickte 
sie nach Medina. Ihr Vater Abū Sufyān war zu dieser Zeit noch nicht zum Glauben 
gekommen. Er war das Oberhaupt der Ungläubigen in Mekka. Sie verstarb im 
Jahre 44/664 in Medina. 563, 1695. 

933 — UMM HĀNĪ, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die Tochter 
von Abū Tālib und die Schwester des ehrwürdigen Alī. Sie war die Frau von Hu-
bayra ibn Amr. Ihr ursprünglicher Name war Fākita. Am Tag der Eroberung von 
Mekka, als Hubayra floh, nahm sie den Glauben an. Der Gesandte Allahs, Friede 
sei mit ihm, vollzog in ihrem Haus die Ganzkörperwaschung, verrichtete das 
Duhā-Gebet mit acht Gebetseinheiten, wässerte Brot mit Wasser, fügte Salz und 
Essig hinzu und aß es. Er sagte: „O Umm Hānī! Welch gute Speise Essig doch 
ist. Ein Haus, in welchem sich Essig befindet, wird nicht arm.“ 526, 527, 1554. 

934 — UMM KULTHŪM, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die 
Tochter des Gesandten Allahs. Ihre Ehe wurde zwar mit Utayba, dem zweiten 
Sohn von Abū Lahab, geschlossen, doch als die Sure Tabbat offenbart wurde, 
verstieß er sie noch vor der Hochzeit und sagte zum Gesandten Allahs verletzende 
Worte. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wiederum sprach folgende Ver-
wünschung aus: „O mein Herr, lass ihn von einer deiner Bestien heimgesucht 
werden!“ Auf dem Weg nach Damaskus zerfetzte ihn ein Löwe. Nach dem Tod 
von Ruqayya kam eine Offenbarung und Umm Kulthūm wurde mit dem ehr-
würdigen Uthmān, möge Allah mit ihnen zufrieden sein, verheiratet. Sie verstarb 
im Jahre 9. Ihr Totengebet verrichtete der Gesandte Allahs und bei der Beerdigung 
stand er neben dem Grab und Tränen flossen aus seinen gesegneten Augen. 

935 — UMM MAʿBAD, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Ihr Name war 
Ātika. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, während der Hidschra an 
ihrem Zelt vorbeikam und ein schwaches Schaf melkte, kam viel Milch heraus. 
Sie erzählte ihrem Ehemann von diesem Wunder. Daraufhin kamen sie beide 
nach Medina und wurden Muslime. 1064. 

936 — UMM SALAMA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Ihr Name war 
Hind. Sie und ihr Mann Abū Salama waren die Ersten, die nach Abessinien aus-
wanderten. Abū Salama war der Sohn von Barra, der vaterseitigen Tante des 
Gesandten Allahs, und verstarb in Medina im 4. Jahr nach der Hidschra an der 
Wunde, die er sich in der Schlacht von Uhud zugezogen hatte. Umm Salama 
nahm die Heiratsanträge von Abū Bakr und Umar, möge Allah mit beiden zu-
frieden sein, nicht an. Sie wurde mit der Heirat des Gesandten Allahs geehrt. 
Sie verstarb im Jahr 59/678 in Medina im Alter von 84 Jahren. Sie war diejenige, 
die von den Ehefrauen des Gesandten Allahs als Letzte starb. 910, 1596. 

937 — UQAYL, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist der zweite der vier 
Söhne von Abū Tālib. Er wurde in der Schlacht von Badr gefangen genommen. 
Der ehrwürdige Abbās erlöste ihn und sich selbst durch Zahlung einer Abfindung 
und sie gingen nach Mekka. Vor Hudaybiya kam er nach Medina und nahm den 
Glauben an. Er nahm an Schlachten teil und wurde mit Komplimenten geehrt. 
Er war sehr bewandert in der Genealogie. Er war gegen seinen Bruder Alī an 
der Seite von Muʿāwiya, möge Allah mit ihnen zufrieden sein. 735, 1535, 1584, 
1589. 

938 — URWA, möge Allah sich seiner erbarmen: Urwa ibn az-Zubayr ist 
einer der Großen der Gefährtennachfolger und einer der sieben Rechtsgelehrten 
von Medina. Er ist der Sohn von Zubayr ibn al-Awwām. Seine Mutter ist Asmā 

– 1697 –



bint Abī Bakr. Er wurde im Jahre 22 geboren und verstarb im Jahre 94/712 in 
der Ebene von Farʿ bei Medina. 94. 

939 — USĀMA IBN ZAYD, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er gehört 
zu den Großen der edlen Gefährten. Seine Mutter Umm Ayman und sein Vater 
gehörten zu den Freigelassenen des Gesandten Allahs, Friede sei mit ihm. Als 
er 18 Jahre alt war, wurde er zum Befehlshaber einer Truppe ernannt. Er verstarb 
im Jahre 54 oder 59/678 in Medina. 558, 1443, 1709, 1710. 

940 — USTUWĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Ahmad 
ist einer der hanafītischen Gelehrten. Er wurde in Damaskus geboren und verstarb 
dort im Jahre 1072/1662. Er lehrte viele Jahre lang in der Ayasofya-Moschee. 
Seine Fiqh-Abhandlung Risālat al-Ustuwānī ist bekannt. 307. 

941 — UTBA: Utba ibn Rabīʿa ibn Abd Schams ibn Abd Manāf war einer 
der Anführer der Quraisch-Armee in Badr. Er war der Vater von Walīd, Abū 
Hudhayfa und Hind. Hind ist die Mutter des ehrwürdigen Muʿāwiya. Sein Vater 
Rabīʿa war der Bruder von Umayya. Als er Koranverse hörte, sagte er: „Dieses 
Wort ist kein Gedicht, keine Magie, keine Weissagung. O Quraischiten! Wenn 
ihr auf mich hört, dann rührt diesen Mann nicht an!“ Bei der Schlacht von Badr 
wurden er und sein Bruder vom ehrwürdigen Hamza getötet. 525, 735, 1552, 
1558, 1598, 1680, 1695, 1702. 

942 — UTHMĀN BADRUDDĪN: Er ist der Sohn von Sayyid Salmān Efendi. 
Er wurde 1274/1857 in Erzurum geboren und verstarb 1340/1922 in Harput. Im 
Jahre 1293/1875 wurde er Imam des dritten Bataillons in Kars. In jenen Jahren 
führte er Gespräche mit Sayyid Ubaydullāh, dem Sohn und Khalīfa von Sayyid 
Tāhā, mit dem Kufrawiyya-Schaykh Muhammad, einem der Khalīfas von Mawlāna 
Khalīfa, und mit Hādschi Fahmi Efendi, einem der Schüler von Ahmad Diyāʾuddīn 
aus Gümüşhane und Wahbī Hayyāt, berühmt als Terzi Baba aus Erzincan. Im 
Jahre 1297/1879, als er Imam des dritten Bataillons des 28. Regiments in der 
Stadt Palu war, traf er Sayyid Mahmūd ath-Thāminī. „Thāminī“ bedeutet „der 
achte Mudschaddid“. Er erhielt seine Idschāza in achtzehn Tagen. Als er im 
Jahre 1325/1906 pensioniert wurde, rettete er viele Menschen in Harput mittels 
Sulūk und einige von ihnen allein durch seine Gesellschaft vor der Unwissenheit. 
Nahezu 200.000 Durstige tranken von seinem Brunnen der sprituellen Erkennt-
nisse. Im Jahre 1327/1908 wurde er von den Gelehrten von Damaskus, Mekka 
und Medina während seiner Hedschas-Reise geehrt. Er hat eine Briefsammlung 
mit dem Titel Gulzār-i Thāminī und fünf Bände mit Kassiden mit den Titeln 
Gulbun-i irschād und Madschālis-i thāminiyya. Er trug einen weißen Turban 
über einem weißen Fes. Seine Söhne Nūruddīn und Diyāʾuddīn Uz waren Dia-
mante. 924, 1626. 

943 — UTHMĀN IBN AFFĀN, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist 
der Enkel von Umayya ibn Abd Schams ibn Abd Manāf und einer der zehn Per-
sonen, denen das Paradies versprochen wurde (al-Aschara al-mubaschschara). 
Er ist der dritte Kalif. Weil er zwei Töchter des Gesandten Allahs heiratete, wird 
er „Dhun-nūrayn“ (Besitzer von zwei Lichtern) genannt. Er ist der fünfte derje-
nigen, die als Erste Muslime wurden. Er wanderte zweimal mit seiner Frau Ru-
qayya, möge Allah mit ihr zufrieden sein, nach Abessinien aus und dann nach 
Medina. Er war ein sehr reicher Kaufmann und gab seinen ganzen Reichtum für 
den Islam aus. Er war berühmt für seine Milde und Schamhaftigkeit. Er wurde 
am ersten Tag des Muharram, zu Beginn des 24. Jahres der Hidschra, zum Kalifen 
gewählt. Er war der erste Eroberer der Insel Zypern. Er wurde im Monat Dhul-
hiddscha des Jahres 35 beim Rezitieren des edlen Korans ermordet. In Bezug 
auf den edlen Koran, auf dem sich sein gesegnetes Blut befindet, siehe Seite 573. 
Er wurde mit Hadithen geehrt und gepriesen. Er war von mittlerer Größe, hatte 

– 1698 –



einen dichten Bart, blondes Haar, ein schönes Gesicht und eine Falken-Nase. Er 
hatte seine losen Zähne mit Golddraht verbinden lassen. Er war in jeder Schlacht 
anwesend, außer in der Schlacht von Badr. Doch er wurde auch in die Vorzüg-
lichkeit von Badr einbezogen. Er gehört zu den vier Personen, die den gesamten 
Koran in einer Gebetseinheit rezitierten. Er hat zwei Mushafs abgenutzt, weil er 
viel gelesen hat. Er schrieb sechs weitere Exemplare des edlen Korans, den der 
ehrwürdige Abū Bakr gesammelt hatte, und schickte sie in sechs Provinzen. 62, 
66, 85, 173, 303, 361, 390, 521, 558, 564, 573, 646, 741, 742, 899, 909, 1036, 1064, 
1113, 1137, 1156, 1206, 1469, 1542, 1552, 1561, 1582, 1599, 1607, 1620, 1628, 1639, 
1652, 1667, 1674, 1691, 1697, 1700. 

944 — UWAYS AL-QARNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird auch 
Waysal ibn Āmir al-Qaranī genannt. Dass er einer der Großen der Gefährten-
nachfolger ist, wurde in einem Hadith vermittelt. Er stammt aus dem Jemen. Er 
wurde Muslim, als der Gesandte Allahs noch lebte, obwohl er ihn nicht gesehen 
hat. Ihm war es aber nicht vergönnt, ein Prophetengefährte zu sein. Zur Zeit des 
ehrwürdigen Umar kam er nach Medina und wurde sehr geachtet. Er lebte in 
Basra. In der Schlacht von Siffīn war er an der Seite des ehrwürdigen Alī und 
starb 37/657 als Märtyrer. Er kam nie nach Anatolien. Der gesegnete Mantel, 
der Uways al-Qarnī geschenkt wurde, kam bis zu den Irisan-Begs in der Nähe 
von Van, und Schukrullāh Efendi, einer von ihnen, brachte ihn im Jahre 1027/1618 
zu Sultan Osman II., dem Kalifen der Muslime, und schenkte ihn ihm. Sultan 
Abdülmecid ließ für diesen Mantel die Hırka-i şerif-Moschee in Fatih bauen. 
Jedes Jahr im Ramadan wird sie in einer Vitrine von den Nachkommen von 
Schukrullāh Efendi für den Besuch ausgestellt. In dem Buch Hadīqat al-
dschawāmiʿ, das ausführliche Informationen über alle Moscheen in Istanbul 
enthält, heißt es bei der Beschreibung der Akseki-Moschee: „Diese Moschee 
wurde von Kamāluddīn Efendi gebaut. Er war einer derjenigen, die mit Fatih 
Sultan Mehmed kamen. In dem von Çorlulu Ali Pascha errichteten Gebäude ge-
genüber der Moschee wird der gesegnete Mantel besucht. Er baute auch eine 
Armenküche und einen Brunnen neben dem Gebäude. Sultan Mahmud al-Adlī 
baute dieses Gebäude im Jahre 1246 wieder auf.“ Dieses Buch wurde 1193/1779 
geschrieben, 1253 erweitert und 1281/1864 gedruckt. Eine Person, die von Seelen 
erzogen/diszipliniert wird, wird „Uwaysī“ genannt. 982, 1323, 1440, 1595. 

945 — VAHIDEDDIN, möge Allah sich seiner erbarmen: Sultan Muhammed 
VI. ist der 101. und letzte der islamischen Kalifen und der 36. und letzte der os-
manischen Sultane. Er ist der jüngste Sohn von Sultan Abdülmecid. Er wurde 
1277/1861 geboren und verstarb 1344/1926 in Sanremo, Italien. Er ist auf dem 
Friedhof der Sultan-Selim-Moschee in Damaskus begraben. Er wurde am 4. Juli 
1336/1918 Kalif, dem Tag, an dem sein älterer Bruder Sultan Reşad starb. Er 
wusste sehr gut, dass die Briten Feinde der Türken und des Islams waren. Ismail 
Hami Danişmend gibt im vierten Band seines Buches Osmanlı Tarihi Kronolojisi 
(Chronologie der osmanischen Geschichte) ausführliche Informationen über 
Sultan Vahideddin. 1060, 1545, 1585, 1651, 1707. 

946 — VĀNĪ MUHAMMAD EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er stammt aus Van. Fādil Ahmad Pascha brachte ihn im Jahre 1072/1661 aus 
Van. Er predigte für Sultan Muhammed IV. in seinem Palast und wurde der 
Lehrer von Sultan Mustafa II. Im Jahre 1076/1665 ließ er den Simāʿ der Mevlevis 
und das Tanzen (Raqs) der Khalwatis verbieten. Er ließ das Hurūfī-Ordenshaus 
in Babaeski abreißen. Im Jahre 1081/1670 ließ er den Verkauf von Wein verbieten. 
Er war der Erste, der die Freitagspredigt in der Yeni-Moschee hielt. 1094/1682, 
als Großwesir Merzifonlu Kara Mustafa Pascha gegen die Kreuzfahrerheere in 
Wien besiegt wurde, war Vānī Muhammad Efendi der Schaykh der Armee. Des-
halb wurde er in das Dorf Kestel in Bursa verbannt. Er ließ in Kestel eine große 

– 1699 –



Moschee und eine Schule errichten. Er verstarb dort im Jahre 1096/1684. Er ließ 
auch die Vaniköy-Moschee am Bosporus bauen. 

947 — VEHBI: Muhammed Vehbi ibn Hüseyn Çelik wurde im Jahre 1280 in 
Hadim (Konya) geboren und starb 1362/1943 in Konya. Er trat in das politische 
Leben ein. Als er Minister für religiöse Angelegenheiten war, gab er eine Fatwa 
für die Abschaffung des Kalifats. 64. 

948 — VOLTAIRE: Er war ein französischer Dichter. Er wurde im Jahre 
1105/1694 geboren und starb 1192/1778. Er war ein Islamfeind. Er schrieb ein 
Theaterstück über die Heirat des Gesandten Allahs mit der ehrwürdigen Zaynab 
und gab darin auf niederträchtige Art Verleumdungen von sich. Dafür erhielt er 
vom Papst einen Gratulationsbrief, obwohl der Papst sein Feind war. Sultan Ab-
dülhamid II. verhinderte die Aufführung dieses Theaterstücks in Europa durch 
ein Ultimatum. 565, 1711. 

949 — WAHAB IBN WARD AL-MAKKĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er verstarb im Jahre 153/770. 879, 997. 

950 — WAHBĪ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Siehe unter der 
Nummer 610 den Namen Muhammad al-Marʿaschī. 

951 — WĀHIDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abul-Hasan Alī ibn 
Ahmad war ein Tafsirgelehrter. Seine drei Tafsirwerke al-Basīt, al-Wasīt und al-
Wadschīz sind bekannt. Er verstarb 468/1075 in Nischapur. 612, 911. 

952 — WAHSCHĪ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Wahschī ibn Harb al-
Habaschī war der Sklave von Dschubayr ibn Mutʿim, dem Sohn des Bruders des 
Ungläubigen namens Tuʿawma, den der ehrwürdige Hamza in der Schlacht von 
Badr getötet hatte. Bei der Schlacht von Uhud sagte Dschubayr zu ihm: „Du 
wirst frei sein, wenn du Hamza tötest.“ Hind wiederum hatte zwecks Rache ihres 
Vaters und ihres Onkels väterlicherseits demjenigen, der Hamza tötet, viel Gold 
versprochen. Für sie verwundete Wahschī den ehrwürdigen Hamza mit einem 
Pfeil schwer und tötete ihn mit seinem Schwert. Er entnahm die Lunge und 
brachte sie zu Hind. Beide taten dies für weltliche Anerkennung. Bei der Schlacht 
von Uhud hatte der Gesandte Allahs einige Ungläubige verwünscht. Als sie ihn 
fragten, warum er Wahschī nicht verwünschte, sagte er: „In der Miʿrādsch-Nacht 
sah ich Hamza und Wahschī Arm in Arm ins Paradies gehen.“ Nach der Eroberung 
von Mekka kam Wahschī mit den Bewohnern von Ta’if in die Moschee in Medina 
und nahm den Glauben an. Ihm wurde vergeben. Doch ihm wurde befohlen, in 
Richtung Yamāma zu gehen. Er schämte sich sehr vor dem Gesandten Allahs 
und lebte mit gebeugtem Haupt. Er kam nie wieder nach Medina. Die Worte 
„Sein Name ist Wahschī und genauso ist auch er wahschī (d. h. wild)“ im Buch 
al-Muhammadiyya teilen mit, dass er vor der Annahme des Glaubens wild war. 
Nachdem er den Glauben annahm, wurde er rein und höher als alle Gottesfreunde. 
Im 11. Jahr der Hidschra kam es in Yamāma zu einer sehr heftigen Schlacht mit 
den Abtrünnigen, bei der 20.000 Mann aus Musaylamas Armee und 2.000 aus 
der Armee von Khālid ibn al-Walīd starben. Zunächst schienen die Muslime eine 
Niederlage zu erleben. Doch dann griff der ehrwürdige Wahschī heldenhaft an 
und tötete Musaylama al-Kadhdhāb mit dem Schwert, mit dem er den ehrwürdigen 
Hamza getötet hatte. Als die Muslime dies sahen, griffen sie an und errangen 
den Sieg. Somit kam das Wunder ans Licht, dass der Gesandte Allahs seinerzeit 
Wahschī nach Yamāma geschickt hatte. Er war auch in der Schlacht von Yarmuk 
dabei und zeigte großen Heldenmut gegen die Byzantiner. Er ließ sich in Hums 
nieder und verstarb dort in der Zeit des ehrwürdigen Uthmān. Es gibt immer 
wieder Leute, die sagen, dass Wahschī Wein getrunken habe, nachdem er gläubig 
geworden war, und dass er deswegen eine Hadd-Strafe erhalten habe. Wir können 
diese Berichte nicht authentisch nennen. Selbst wenn wir sagen würden, dass 

– 1700 –



diese Berichte authentisch sind, wäre es nicht erlaubt, einen Prophetengefährten 
oder sogar irgendeinen Muslim deshalb zu verunglimpfen. Uns wurde befohlen, 
jeden Muslim und alle edlen Gefährten mit Güte zu erwähnen. Mawlāna Khālid 
al-Baghdādī, ein großer Gelehrter und einer der Mudschaddids des 13. Jahrhun-
derts, sagt in seinem Buch Ādāb-i tarīqa-i aliyya: „Es gibt Hadithe, die zeigen, 
dass jemand, der den Gottesfreunden widerspricht, mit Unglauben sterben wird. 
Es ist keine Bedingung, dass der Gottesfreund (Walī) sündlos (maʿsūm) ist. Es 
gab welche unter den edlen Gefährten, die die Hadd-Strafe erhielten und denen 
die Hände abgeschlagen wurden. Doch auch derjenige Prophetengefährte auf 
der niedrigste Stufe war ein Gottesfreund. Sie alle waren höher als alle Gottes-
freunde, die keine Prophetengefährten waren. Alle Gottesfreunde werden davor 
bewahrt, weiter zu sündigen. Sie alle empfinden Reue und sprechen Istighfār. 
Vielleicht wird manchmal ihr Bedauern, ihr Weinen und ihr Flehen zu Allah, 
dem Erhabenen, wegen einer begangenen Sünde mehr und ihr Rang nimmt zu. 
Aus diesem Grund heißt es im al-Hikam al-Atāʾiyya: ,Die Sünde, die Demütigung 
und Gebrochenheit verursacht, ist besser als die gute Tat, die Stolz und Arroganz 
verursacht.‘ Es wird berichtet, dass von den beiden Gottesfreunden, deren Taten 
und Eigenschaften gleich sind, derjenige, dessen Reue größer ist, dem überlegen 
ist, der keine Sünden hat.“ Im Sahīh al-Bukhārī steht geschrieben: „Ein Prophe-
tengefährte namens Abdullāh erhielt die Hadd-Strafe, weil er Wein getrunken 
hatte. Als der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, hörte, dass man ihn verfluchte, 
sagte er: „Verflucht ihn nicht, denn er liebt Allah und Seinen Gesandten.“ Im 
Maradsch al-bahrayn wird Ahmad Zarrūq wie folgt zitiert: „Maʿsūm (sünden- 
und schuldlos) zu sein, ist den Propheten vorbehalten. Für einen Gottesfreund 
ist es nicht notwendig, sündenlos zu sein. Eine große Sünde zu begehen, ohne 
darauf zu beharren und ohne dass dies andauert, beendet die Gottesfreundschaft 
nicht. Der Gottesfreund lässt von seiner Sünde ab und bereut sie. Eine Sünde zu 
begehen, lässt einen Menschen nicht zugrunde gehen, das Fortsetzen der Sünde 
und das Unterlassen der Reue hingegen schon. Das Versehen (Zalla) von Ādam, 
Friede sei mit ihm, und die Rebellion von Iblīs waren aus diesem Grund unter-
schiedlich.“ Es wurde uns befohlen, alle edlen Gefährten zu lieben und zu res-
pektieren. Es ist möglich, den einen oder anderen mehr oder weniger zu lieben. 
Es ist uns jedoch nicht erlaubt, schlecht über irgendeinen von ihnen zu sprechen 
und zu denken. Es ist notwendig, auf unsere eigenen Fehler zu schauen und keine 
üble Nachrede über irgendeinen Muslim zu betreiben. 1595, 1650. 

953 — WALĪD IBN AL-MUGHĪRA: Er war einer der Führer der Ungläubigen 
von Quraisch und der vaterseitige Onkel von Abū Dschahl. Sein Vater wird auch 
Mughayra genannt. Eines Tages kam er zum Gesandten Allahs und sagte: „Lies 
mir ein wenig aus dem Koran, auf dass ich es höre.“ Er hörte zu und sagte: „Er 
ist sehr angenehm, süß, tief und sehr nützlich, es ist nicht möglich, dass ein Mensch 
dies sagt.“ Er ging zu den Ungläubigen und sagte: „Es gibt niemanden unter 
euch, der die Poesie besser kennt als ich. Das Wort, das Muhammad liest, gleicht 
nicht der Poesie der Menschen und der Dschinnen. Er ist kein Hellseher, seine 
Worte ähneln nicht den Worten eines Hellsehers. Niemand wird uns glauben, 
wenn wir ihn als verrückt bezeichnen. Er hat keine Anzeichen von Verrücktheit. 
Er ist auch kein Dichter. Wir können ihn auch nicht einen Magier nennen. Er 
hat nichts, was der Magie ähnelt. Weder liest und haucht er noch macht er Magie 
durch Knoten.“ Sie sagten: „Was also sollen wir sagen?“ Walīd antwortete: „Ich 
weiß nicht, was man sagen soll. Aber keines von unseren Worten ist geeignet. 
Was wir von diesen auch sagen, würde niemand daran glauben.“ Sie konnten 
nichts finden, was sie sagen konnten, denn sie fanden nichts als angemessen, 
außer zu sagen, dass er ein Prophet ist. Er starb im ersten Jahr der Hidschra in 
Mekka. 1620. 

– 1701 –



954 — WALĪD IBN UTBA: Er ist der Sohn von Utba, einem der Ungläubigen 
der Quraisch. Wie sein Vater war er ein Feind des Islams. Sein Bruder Abū Hud-
hayfa hingegen war ein aufrichtiger Muslim und nahm an allen Schlachten teil. 
Walīd marschierte mit seinem Vater und seinem Onkel väterlicherseits auf den 
Platz in Badr. Der ehrwürdige Alī trat vor und tötete Walīd mit einem Schlag. 
735, 1552, 1698. 

955 — WALIYYUDDĪN AT-TABRĪZĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 625 den Namen Muhammad ibn Abdullāh. 

956 — WALIYYULLĀH AD-DAHLAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Siehe unter der Nummer 835 den Namen Schah Waliyyullāh. 

957 — WALWĀLDSCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Qādī Zahīruddīn 
Abdurraschīd wurde im Jahre 467 in der Ortschaft Walwaldsch in Badachschan 
geboren und verstarb im Jahre 540/1146. Er war ein Kadi in Samarkand. Er 
schrieb die Fiqh-Kasside al-Amālī und hat eine Fatwasammlung. 

958 — WĀSIL IBN ATĀ: Er ist der Begründer der muʿtazilitischen Glau-
bensrichtung. Er wurde im Jahre 80/699 in Medina geboren und starb 131/748. 
Er war ein Schüler des ehrwürdigen Hasan al-Basrī. Er verwies diesen aus seinem 
Unterricht. 

959 — WĀTHILA IBN AL-ASQAʿ, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er 
war einer der edlen Gefährten und nahm vor der Schlacht von Tabuk den Glauben 
an. Er nahm an dieser Schlacht teil. 1218. 

960 — WEGENER: Er war ein Meteorologe und Polarforscher. Er wurde im 
Jahre 1297/1880 geboren und starb 1348/1930. Er starb während einer Grönland-
expedition im Eis. Er begründete die Theorie der Kontinentalverschiebung. 118. 

961 — WESTENFELD: Er war ein deutscher Orientalist. Er ließ Ibn Ishāqs 
Buch Sīrat Rasūlillāh veröffentlichen. 555, 1605. 

962 — WILLIAM JAMES: Er ist ein amerikanischer Philosoph, der im Jahre 
1258/1842 geboren wurde und 1328/1910 starb. Er ist der Begründer des Prag-
matismus. In seinem Buch Die Vielfalt religiöser Erfahrung sowie in anderen 
Werken lobte er die Religiosität. 38. 

963 — WILLIAM STERN: Er ist ein deutscher Psychologe und Pädagoge. 
Er wurde im Jahre 1287/1871 geboren. Bei seiner Definition der Intelligenz sagte 
er, dass Intelligenz die „allgemeine geistige Anpassungsfähigkeit an neue Aufgaben 
und Lebensbedingungen“ ist. 597. 

964 — YĀFATH: Yāfath (Jafet) ist einer der drei Söhne Nūhs, Friede sei mit 
ihm. Die Chinesen, Russen, Slawen und Türken sind seine Nachkommen. Im 
Alter von 500 Jahren ertrank Yāfath im Wasser. Tausende seiner Nachkommen 
verbreiteten sich über Asien und die ozeanischen Inseln auf den damals beste-
henden Landwegen. Sie vergaßen die Religion und die Ratschläge von Nūh, 
Friede sei mit ihm, und Yāfath und begannen, Sterne, die Sonne und Statuen zu 
verehren. 88, 559, 633, 703, 1564, 1657, 1658. 

965 — YĀFIʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Afīfuddīn Abdullāh ibn 
Asʿad al-Yāfiʿī ist einer der Gelehrten der schāfiʿītischen Rechtsschule. Er wurde 
im Jahre 698/1298 im Jemen geboren. Er ließ sich in Mekka nieder. Er wird 
„Qutb Makka“ genannt. Er verstarb 768/1367 in Mekka. Seine Bücher Rawd ar-
riyāhīn, Naschr al-mahāsin al-ghāliyya und Manāqib Abdulqādir sind bekannt. 
In seinem Buch Naschr al-mahāsin behandelt er die zehn Stufen (al-Maqāmāt 
al-aschara). Dieses Buch ist am Rande des Dschāmiʿ al-karāmāt abgedruckt. 616, 
669. 

966 — YAHYĀ, Friede sei mit ihm: Er ist der Sohn von Zakariyyā, Friede 
sei mit ihm. Seine Mutter Elisa war die Tochter von Imrān. Die Christen nennen 

– 1702 –



sie Elisabet. Er war der Sohn der mutterseitigen Tante der ehrwürdigen Maryam 
und ist ein Nachkomme von Dāwud, Friede sei mit ihm. Er hat die Ankunft von 
Īsā, Friede sei mit ihm, die in der Thora steht, vorausgesagt. Nachdem Īsā, Friede 
sei mit ihm, in den Himmel emporgehoben wurde, wurde er von Herodes I., dem 
Enkel des grausamen jüdischen Herrschers Herodes dem Großen, ermordet, weil 
er das Evangelium befolgte. Die Teile seines gesegneten Körpers befinden sich 
in verschiedenen Städten. Ibn Ābidīn schreibt in seinem Vorwort: „Sein gesegneter 
Kopf befindet sich in der Umayyaden-Moschee in Damaskus.“ 703, 737, 1708. 

967 — YAHYĀ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er baute die 
Moschee zwischen Beşiktaş und Ortaköy. Er stammte aus Amasya. Er wurde im 
Jahre 900 in Trabzon geboren und verstarb im Jahre 977/1569. Über seinem Grab 
wurde von Sultan Selim II. ein Mausoleum errichtet. Er besaß große Kenntnisse 
in Medizin, Mathematik und Physik. Er war der Milchbruder von Sultan Süleyman, 
der Gouverneur von Trabzon war. Als Sultan Süleyman Kalif wurde, siedelte er 
ihn an dem berühmten Ort in Istanbul an. Er wurde geboren, als sein Vater, 
Ömer Efendi aus Damaskus, Kadi in Trabzon war. Er hat Gedichte und einen 
Diwan. Er ist ein Uwaysī. In seinem Mausoleum befinden sich weitere vier Männer 
und vier Frauen. In jedem der drei Mausoleen daneben liegt jeweils ein Ali 
Pascha. Daneben befindet sich auch ein Niyyet-Brunnen. Ein weiterer Niyyet-
Brunnen befindet sich im Garten des Hauses mit der Nummer 16 am Hang des 
Kaschgarī-Ordenshauses in Eyüp. 

Der Inhaber einer Fatwasammlung, Minkārīzāda Yahyā Efendi, ist jemand 
anderes. Er war der 42. Schaykhul-islām und verstarb im Jahre 1088/1677. Er 
liegt neben seiner Medresse in Üsküdar. 373, 505, 913. 

968 — YAHYĀ IBN MUHAMMAD, möge Allah sich seiner erbarmen: Qādī 
Ibn al-Hāschim al-Baghdādī wurde im Jahre 228 geboren und verstarb im Jahre 
318/930. Er war ein Fiqh- und Hadithgelehrter. Er schrieb das Buch Kitāb al-
qirāʾa, das Fiqh-Buch as-Sunan und das Hadithbuch al-Musnad. 

969 — YAHYĀ IBN MUʿĀDH, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Zakariyyā ist einer der Sūfiyya. Weil er in der Stadt Rey geboren wurde, wird er 
„Rāzī“ genannt. Er verstarb 258/872 in Nischapur. 616, 879, 882. 

970 — YAKDAST, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad Yakdast al-
Dschuryānī wurde in der Ortschaft Dschuryan in Buchara geboren. Als er im 
Jahre 1069/1658 zu Handelszwecken nach Indien reiste, hörte er, dass seine 
Familie bei der Pest in Dschuryan starb. Unterwegs wurde er von Banditen über-
fallen, die seine Güter raubten und ihm den linken Arm abschnitten. Er kam 
sehr betrübt in die Stadt Sirhind. Im Jahre 1069/1658 wurde er mit dem Dienst 
an Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī geehrt. Er kochte elf Jahre lang seinen Kaffee. 
Dann erhielt er die Khilāfa und wurde mit dem Irschād in Mekka beauftragt. 
Nachdem er diese Aufgabe 39 Jahre lang erfüllt hatte, verstarb er 1119/1707 in 
Mekka. Der ehrwürdige Schaykh Ahmad Yakdast hatte viele Schüler. Einer von 
ihnen ist der ehrwürdige Muhammad Amīn at-Tūqādī. Ein anderer seiner Schüler 
ist Tatar Ahmad Efendi vom Ordenshaus der Emir Buhari-Moschee in Eğrikapı, 
der im Jahre 1156/1743 verstarb. Diese Moschee befindet sich an der Wand auf 
der rechten Seite, wenn man von der Ivaz Paşa-Moschee nach Ayvansaray hi-
nabsteigt, und wurde 1384/1964 absichtlich niedergebrannt, wobei außer den vier 
Wänden und der Gebetsnische nur das Grab von Tatar Ahmad Efendi sowie 
einige andere Steingräber übrig blieben. Ein weiterer Schüler von Ahmad Yakdast 
war Hādschi Murtadā Efendi, der das Haus, in welchem der ehrwürdige Sayyid 
Abdulhakīm Efendi lebte, das Kaschgarī-Ordenshaus und die -Moschee errichten 
ließ und der ein Rechenexperte war. Er verstarb 1160/1747 und liegt im Garten 
dieses Ordenshauses begraben. Er ließ diese im Jahre 1745 errichten. Der erste 

– 1703 –



Schaykh des Ordenshauses, Abdullāh al-Kaschgarī, verstarb 14 Jahre später im 
Jahre 1174/1760. Der 63. Schaykhul-islām Sayyid Mustafā Efendi während der 
Herrschaft von Sultan Mahmud I. band sich 1112/1699 an den ehrwürdigen Ahmad 
Yakdast. Er wurde im Jahre 1090/1678 geboren und verstarb 1158/1745 und ist 
in Üsküdar begraben. Im Jahre 1157/1744 ließ er in Nişanca (Eyüp) die Schayk-
hul-islām-Tekke und -Moschee errichten. Am Tor dieser Moschee und außerdem 
in Saraçhane hat er einen Brunnen. Einer der Khalīfas von Ahmad Yakdast war 
Kahraman Aga, der oberste Tschuhadar von Sultan Muhammed IV. Der Historiker 
Muhammad Rāschid Efendi, der 1147/1734 verstarb, war ein Schüler von dessen 
Khalīfa Amīr Aga. Sein zweibändiges Geschichtswerk ist sehr wertvoll. Einer 
der Khalīfas von Kahraman Aga war Suhrāb Efendi aus Enderun, der später 
auch von Abdulghanī an-Nablusī spirituelle Erkenntnisse erhielt. Mudanyalizāda 
Muhammad Rawschan Efendi, einer der Murschids des Azīz Mahmūd Hudāyī-
Ordenshauses in Üsküdar, hatte von Suhrāb Efendi spirituelle Erkenntnisse er-
halten. Einer der Khalīfas von Ahmad Yakdast war Qādī Diyāʾuddīn Efendi, 
und ein anderer war Muhammad Kumul Beg, der oberste Ruznameci. Er verstarb 
im Jahre 1132/1719. Er liegt neben dem Grab von Schaykhul-islām Muhammad 
Sādiq Efendi, der 1121/1708 verstarb, neben der Molla Çelebi-Moschee am Strand 
von Fındıklı. Sādiq Efendi war der 48. Schaykhul-islām und wurde unter der 
Herrschaft von Sultan Ahmed II. 1105/1691 zum Schaykhul-islām ernannt und 
neun Monate später von Sultan Mustafa II. entlassen. In der Regierungszeit von 
Sultan Ahmed III. wurde er erneut zum Schaykhul-islām ernannt und nach einem 
Jahr wegen seines hohen Alters entlassen. Mulla Muhammad Tschalabī (Çelebi), 
der diese Moschee bauen ließ, war ein Kadi [Richter] von Istanbul. Er verstarb 
im Jahre 998/1590. Er liegt in Eyüp in einem großen Mausoleum an der Kreuzung 
der Defterdar-Straße und der Straße, die von Kızılmescid kommt. Ein weiterer 
Schüler von Ahmad Yakdast ist Muhammad as-Samarqandī, der 1117/1704 
verstarb und auf dem Karacaahmet-Friedhof begraben wurde. Einer seiner 
Schüler war Baschīr Aga, der Dār as-saʿāda Aga [d. h. der Gouverneur von Is-
tanbul]. Siehe auch unter der Nummer 242 diesen Namen. 1562, 1575, 1636, 1666. 

971 — YASAWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad ibn Muhammad 
Yasawī ist der dritte Khalīfa von Yūsuf al-Hamadānī. Er wurde in der Stadt Yasi 
in Turkestan geboren und verstarb dort im Jahr 590/1194. Er wird „Khādscha 
Atā-i Yasawī“ genannt. In der Sprache der Nevayi hat„Ata“ zwar die Bedeutung 
„Vater“, aber die Türken nennen die Großen Schaykhs „Ata“. Er vollzog in Bu-
chara den Irschād und ging dann nach Turkestan. Als er sich verabschiedete, 
wies er seine Schüler an, sich Khādscha Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī anzu-
schließen. Er ist der Erste der turkestanischen Schaykhs. 732, 1592, 1706. 

972 — YAZĪD: Er ist der zweite Kalif der Umayyaden und der Sohn des ehr-
würdigen Muʿāwiya. Er wurde im Jahre 26 in Damaskus geboren und verstarb 
im Jahre 64. Im Jahre 60 wurde er Kalif. Im Monat Muharram des Jahres 61/681 
ereignete sich die Tragödie von Karbala. Yazīd war darüber sehr betrübt und 
sagte: „Möge Allah Ibn Mardschāna verfluchen! Er akzeptierte Husayns Forde-
rungen nicht und ließ ihn töten. So ließ er mich schlecht dastehen.“ Ibn Mardschāna 
ist der Name von Ubaydullāh ibn Ziyād. Yazīd war ein Muslim und verrichtete 
das Gebet. Er war dem Islam nicht feindlich gesinnt. Auf dem Stein seines Ringes 
stand „Rabbunallāh“ geschrieben. 712, 1541, 1548, 1652. 

973 — YAZĪD IBN AMR HUBAYRA: Er war der Gouverneur von Irak 
und Chorasan zur Zeit von Marwān ibn Muhammad, dem letzten Kalifen der 
Umayyaden. Er lieferte sich viele Kämpfe mit Abū Muslim. Er warf Imām Abū 
Hanīfa in den Kerker und ließ ihn am Kopf auspeitschen. Er wurde im Jahre 
132/750 von Dschaʿfar al-Mansūr getötet. 647, 650. 

– 1704 –



974 — YAʿQŪB, Friede sei mit ihm: Er ist der Sohn von Ishāq, Friede sei mit 
ihm, und der Vater von Yūsuf, Friede sei mit ihm. Sein Name war Isrāʾīl. Die 
Nachkommen seiner zwölf Söhne werden daher „Banū Isrāʾīl“ (Israeliten) genannt. 
Später wurden sie Juden genannt. Er liegt in Damaskus. Der zweite Sohn von 
Ishāq, Friede sei mit ihm, war Iys (Esau). Weil sein Sohn Rum blond war, wurden 
seine Nachkommen „Rūm“ oder „Banū Asfar“ genannt. 529, 575, 576, 577, 703, 
1459, 1615, 1648, 1705. 

975 — YAʿQŪB AL-TSCHARKHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
einer der großen Schüler von Alāʾuddīn al-Attār. Er war ein profunder Gelehrter 
und vollkommener Gottesfreund. Er wurde in dem Dorf Charkh in Ghazni 
geboren und verstarb 851/1447 in Hulfatu. Er studierte in Herat und Ägypten 
und wurde mit der Gesellschaft und spirituellen Zuwendung des ehrwürdigen 
Bahāʾuddīn al-Bukhārī geehrt. Sein Tafsir des „Tabāraka“- und „Amma“-Dschuzʾ 
und sein persisches Buch Risāla-i unsiyya wurden in Indien gedruckt. 1389, 1407, 
1643, 1687, 1694. 

976 — YAʿQŪB IBN SAYYID ALĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
war Kadi in Edirne. Als er später Hochschullehrer in Bursa war, verstarb er im 
Jahre 931/1525. Sein Kommentar zum Gulistān sowie sein Kommentar zum 
Schirʿat al-islām mit dem Titel Mafātīh al-dschinān sind bekannt. Der letztgenannte 
Kommentar wurde 1288/1871 in Istanbul gedruckt und eine Offset-Ausgabe wurde 
1413/1992 vom Hakikat-Verlag in Istanbul veröffentlicht. 579, 864, 1501, 1639. 

977 — YŪNUS, Friede sei mit ihm: Yūnus ibn Matā war ein Prophet für das 
Volk von Ninive in der Nähe von Mossul. Sie hörten nicht auf ihn und ließen 
nicht davon ab, Statuen zu verehren. Yūnus, Friede sei mit ihm, wurde traurig. 
Er kam an den Tigris und ging an Bord des Schiffes. Doch Allah, der Erhabene, 
hatte ihm nicht befohlen, dies zu tun. Das Schiff fuhr nicht. Sie warfen das Los 
und es traf ihn. Er sagte: „Ich bin der Schuldige“, und sie warfen ihn ins Meer, 
woraufhin ihn ein Fisch verschluckte. Er bereute es. Der Fisch brachte ihn an 
die Küste. Er war in einem Zustand des Todes und fand wieder zu Kräften. Er 
wurde beauftragt, wieder nach Ninive zu gehen. Vor der Ankunft von Yūnus, 
Friede sei mit ihm, war es dunkel geworden und schwarzer Rauch hatte alle Orte 
bedeckt. Sein Volk bekam Angst und zeigte Reue, ihre Reue wurde akzeptiert 
und die Strafe zurückgezogen. Als er kam, hörten sie auf seine Worte. Jahre ver-
gingen. Die Midianiter im Osten und die Chaldäer in Babylonien kamen auf. 
525, 529, 627, 703, 1440. 

978 — YŪNUS EMRE, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein Tasaw-
wuf-Anhänger und Volksdichter und stammt aus Bolu. Dort, wo der Porsuk Çayı 
Sakarya erreicht, befindet sich sein Mausoleum. Er erhielt spirituelle Erkenntnisse 
von Tapduk Emre. Er verstarb im Jahre 843/1439. Seine religiösen Gedichte/Lieder 
(Naschīd, türkisch: ilahi) werden mit Genuss gelesen. 

979 — YŪNUS IBN ĀBID, möge Allah sich seiner erbarmen: Er war sehr 
gottesfürchtig und ein Stoffhändler. 1218. 

980 — YŪSCHAʿ, Friede sei mit ihm: Er ist einer der Propheten, die die Re-
ligion von Mūsā, Friede sei mit ihm, verbreiteten. Sein Name steht nicht im edlen 
Koran. Er war der Sohn der Schwester von Mūsā, Friede sei mit ihm. Es wird an-
genommen, dass sein Grab sich auf dem Yuşa-Hügel in Beykoz (Istanbul) befinde. 
703, 1649. 

981 — YŪSUF, Friede sei mit ihm: Yaʿqūb, Friede sei mit ihm, liebte von 
seinen zwölf Söhnen am meisten Yūsuf, Friede sei mit ihm. Seine Brüder nahmen 
ihn mit aufs Land und warfen ihn in einen Brunnen. Sie sagten, dass ihr Bruder 
von einem Wolf gefressen worden sei. Aber Allah, der Erhabene, beschützte 

– 1705 –



ihn. Er machte ihn sowohl zum Propheten als auch zum Herrscher Ägyptens. 
Für weitere Informationen siehe das Buch Die edlen Gefährten. 529, 703, 807, 
1133, 1459, 1648, 1649, 1705. 

982 — YŪSUF AD-DIDSCHWĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Didschwa 
liegt in der Nähe von Dimyat (Ägypten). Er war ein Fiqh-Gelehrter. Er widerlegte 
Ibn Taymiyya und Muhammad Abduh und sagte, dass das Rauchen von Tabak 
nicht harām ist. Er verstarb im Jahre 1365/1945. 544, 673, 924. 

983 — YŪSUF AL-HAMADĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū 
Yaʿqūb Yūsuf ibn Ayyūb al-Hamadānī ist ein Gelehrter der Ahlus-Sunna und 
einer der großen Gottesfreunde. Er ist ein großer Gelehrter. Im Umdat al-
maqāmāt heißt es: „Er unternahm 37 Pilgerreisen zu Fuß. Er las den edlen Koran 
Tausende Male durch. Während der Nachtgebete las er in jeder Einheit einen 
Dschuzʾ. Er kannte 700 Dschuzʾ in den Wissenschaften Tafsir, Hadith, Kalām 
und Fiqh auswendig und profitierte von 213 vollkommenen Murschids. Er brachte 
7.000 Ungläubige dazu, den Glauben anzunehmen. Er hatte viele Unterhaltungen 
mit Khidr, Friede sei mit ihm. Für Kranke und jene, die vom schädlichen Blick 
(Nazar) getroffen wurden, schrieb er Taʿwīd und Amulette. Er war ein Nachkomme 
von Imām Abū Hanīfa.“ Er wurde im Jahre 440 in Hamadan geboren und verstarb 
535/1141 in Herat. Er ist in der Stadt Merw begraben. Er kam im Alter von 18 
Jahren nach Bagdad und studierte unter Abū Ishāq asch-Schīrāzī. Er wurde ein 
Gelehrter des hanafītischen Fiqh und der Dialektik. Er erhielt von Abū Alī al-
Farmadī spirituelle Erkenntnisse und erlangte Vollkommenheit. Der ehrwürdige 
Muhyiddīn ibn al-Arabī sagt in einem seiner Bücher: „Im Jahre 602 kam Schaykh 
Awhāduddīn Hāmid al-Kazmānī nach Konya. Er sagte: ,In Hamadan hatte Yūsuf 
al-Hamadānī mehr als 60 Jahre lang den Irschād vollzogen. Eines Tages wollte 
er irgendwohin gehen. Er ließ das Halfter des Tieres frei. Das Tier brachte ihn 
zu einer Moschee außerhalb der Stadt. In der Moschee fragte ihn ein junger 
Mann etwas und er gab die Antwort.‘ “ Der ehrwürdige Muhyiddīn ibn al-Arabī 
sagt an dieser Stelle: „Ein aufrichtiger Schüler zieht seinen Murschid zu sich.“ 
Am Ende des Buches al-Fatāwā al-hadīthiyya heißt es: „Abū Saʿīd Abdullāh, 
Ibn as-Saqqā und Abdulqādir al-Gīlānī kamen zwecks Wissenserwerb nach 
Bagdad. Yūsuf al-Hamadānī predigte an der Nizāmiyya-Medresse in Bagdad. 
Der unter dem Namen Ibn as-Saqqā bekannte profunde Gelehrte stand auf und 
fragte etwas. Er sagte: ,Setz dich hin, aus deinen Worten steigt ein Geruch von 
Kufr auf.‘ Tatsächlich ging er als Botschafter nach Istanbul und wurde dort 
Christ.“ Er erzog große Gottesfreunde wie Abdulkhāliq al-Ghudschduwānī und 
Ahmad Yasawī. Seine Bücher Zīnat al-hayāt, Manāzil as-sāʾirīn und Manāzil as-
sālikīn sind bekannt. 1407, 1539, 1548, 1592, 1704. 

984 — YŪSUF AN-NABHĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Yūsuf ibn 
Ismāʿīl ibn Yūsuf an-Nabhānī wurde 1265/1849 im Dorf Idschzim in Haifa geboren 
und verstarb im Monat Ramadan des Jahres 1350/1932 in Beirut. Er ist einer der 
großen Gelehrten des 14. Jahrhunderts. Er absolvierte die al-Azhar-Universität 
und schrieb viele Bücher. Die Namen von 46 von ihnen stehen am Anfang seines 
Buches Schawāhid al-haqq, das die Wahhabiten widerlegt. Sie sind alle gedruckt 
worden. Für weitere Informationen siehe das Buch Die edlen Gefährten. 664, 
669, 670, 671, 684, 1568, 1640, 1694.  

985 — YŪSUF IBN AHMAD AS-SIDSCHISTĀNĪ, möge Allah sich seiner 
erbarmen: Er schrieb die Bücher Munyat al-muftī und Ghunyat al-fuqahā. Er 
verstarb nach dem Jahre 638/1240 in Sivas. 

986 — YŪSUF IBN DSCHUNAYD, möge Allah sich seiner erbarmen: Er 
wird „Akhī Tschalabī“ genannt. Er ist einer der Gelehrten aus der Zeit von 

– 1706 –



Sultan Bayezid II. und stammt aus Tokat. Er war Hochschullehrer in Bursa, 
Edirne und Istanbul. Er verfasste einen Superkommentar zum Kommentar von 
Sadr asch-scharīʿa zum al-Wiqāya und nannte ihn Dhakhīrat al-uqbā. Dieser Su-
perkommentar und sein Buch Hadiyyat al-mahdiyyīn über Worte, die zum Kufr 
führen, und sein Superkommentar zum Tafsīr al-Baydāwī sind bekannt. Das 
Buch Hadiyyat al-mahdiyyīn ist auf Arabisch und wurde 1394/1973 vom Haki-
kat-Verlag in Istanbul gedruckt. Er baute die Ahizade-Moschee zwischen Aksaray 
und Topkapı. Er verstarb im Jahre 905/1499 und liegt neben der Moschee begraben. 
Das Buch Riyād as-sādāt fī ithbāt al-karāmāt lil-awliyā hāl al-hayāt wa-baʿd al-
mamāt des Enkels seiner Tochter, Akhīzāda Abdulhalīm ibn Muhammad, und 
seine Übersetzung des persischen Buches Schawāhid an-nubuwwa von Mulla al-
Dschāmī sind bekannt. 127, 681, 1563, 1578, 1667. 

987 — YŪSUF IBN UMAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein 
hanafītischer Fiqh-Gelehrter und verstarb im Jahre 832/1429. Er kommentierte 
das Mukhtasar al-Qudūrī, dieser Kommentar wird Dschāmiʿ al-mudmarāt oder 
kurz al-Mudmarāt genannt. Yūsuf ibn Umar ath-Thaqafī ist jemand anderes; er 
war Gouverneur des Irak unter den Umayyaden. 

988  — YUSUF ZIYA AKIŞIK, möge Allah sich seiner erbarmen: Er stammt 
aus Foča in Bosnien. Er wurde im Jahre 1303 geboren und verstarb 1378/1958 in 
Fatih. Während er auf dem Edirnekapı-Friedhof begraben war, wurde sein ge-
segneter Leichnam im Jahre 2000 zusammen mit dem Leichnam seiner Frau 
Süada in ihre Gräber in Eyüp neben dem Kaschgarī-Ordenshaus überführt. Er 
war der Sohn von Ahmad ibn Hādschi Sālih ibn Dhulfiqār Pascha. Dhulfiqār 
Pascha stammte aus dem Geschlecht der Aq Qoyunlu. Yusuf Ziya Beg war der 
Direktor der Karamürsel-Stofffabrik in Vefa. Er war Zuflucht für Hunderte von 
armen Muslimen und war Anlass dafür, dass Hunderte von jungen Menschen 
Rechtleitung erlangen. Er wurde mit der Gesellschaft und dem Dienst von Sayyid 
Abdulhakīm Efendi geehrt, ihm wurden seine spirituellen Zuwendungen und 
Erkenntnisse zuteil und er erreichte den Grad der Vollkommenheit. Inmitten 
der Menschen war er mit Allah. Sayyid Abdulhakīm Efendi schrieb auf den 
Vorsatz des Buches Maktūbāt, das er Ziya Beg im Jahre 1348/1929 schenkte: 
„Dieses Buch wurde Yusuf Ziya ibn Ahmad von Allah, dem Erhabenen, durch 
Abdulhakim gewährt, der sein Glaubensbruder und sogar wie sein Vater ist.“ 
Dieses Buch wurde 1166/1752 in sechs Bänden auf Persisch von Wāsiq Ibrāhīm 
Efendi, dem Imam der Hacı İlyas-Moschee in der Nähe der Mesih paşa-Moschee 
in Fatih, ausgezeichnet handschriftlich geschrieben. Hüseyn Hilmi Işık ist der 
Schwiegersohn von Ziya Beg. 1683, 1684, 1712. 

989 — ZABĪDĪ [Zubaydī]: Ahmad ibn Ahmad verstarb im Jahre 893/1488. 
Seine zweibändige Kurzfassung des Sahīh al-Bukhārī mit dem Titel at-Tadschrīd 
as-sarīh ist bekannt. Sie wurde zusammen mit den Superkommentaren von Schar-
qāwī und Ibn Qāsim al-Ghazzī im Jahre 1347/1928 in Ägypten gedruckt. 1577. 

990 — ZĀHID AL-KAWTHARĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muham-
mad Zāhid ibn Hasan war der Lehrvertreter von Schaykhul-islām Mustafā Sabrī 
Efendi während der Herrschaft von Sultan Vahideddin. Er war ein kaukasischer 
Tscherkesse. Er wurde im Jahre 1295/1878 geboren und verstarb 1370/1951 in 
Ägypten. Er war einer der größten Tafsir-, Hadith- und Fiqh-Gelehrten seiner 
Zeit. Seine Ergänzung zum Buch as-Sayf as-saqīl, das den Wahhabismus widerlegt, 
und sein Buch al-Maqālāt sind sehr wertvoll. Sein Buch al-Ischfāq alā ahkam at-
talāq wurde in Kairo veröffentlicht und sein Buch Irghām al-marīd wurde vom 
Hakikat-Verlag in Istanbul herausgegeben. In seinem Buch Husn at-taqādī 
kritisiert er Schah Waliyyullāh. 664. 

– 1707 –



991 — ZĀHIDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mukhtār ibn Mahmūd ist 
ein hanafītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde in Choresm im Iran geboren und ver-
starb 658/1259. Seine Bücher al-Hāwī, al-Mudschtabā und Scharh al-Qudūrī sind 
sehr wertvoll. In seinem Buch Qinyat al-fatāwā sind auch schwache Überliefe-
rungen vorhanden. 401, 557, 1233, 1266. 

992— ZAHĪRUDDĪN AL-KHĀRAZMĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Ahmad ibn Ismāʿīl Zahīruddīn at-Tīmūrtāschī al-Khārazmī verstarb im Jahre 
601/1204. Er ist einer der hanafītischen Fiqh-Gelehrten und kommentierte das 
Werk al-Dschāmiʿ as-saghīr von Imām Muhammad. 1693. 

993 — ZAHĪRUDDĪN ISHĀQ: Er heißt Abul-Makārim al-Walwāldschī. 
Seine Fatwasammlung al-Walwāldschiyya wurde in Istanbul gedruckt. Er verstarb 
im Jahre 710/1310. 

994 — ZAKARIYYĀ, Friede sei mit ihm: Er ist ein Nachkomme von Sulaymān, 
Friede sei mit ihm. Er war für die Abfassung der Thora und die Opferung im 
Bayt al-muqaddas in Jerusalem zuständig. Seine Frau Elisabet war die Schwester 
der ehrwürdigen Maryam. Ihr Vater war Imrān. Imrān war zuerst mit der Mutter 
von Elisabet verheiratet und dann mit Hunna, ihrer Tochter von einem anderen 
Mann. Hunna, die Mutter der ehrwürdigen Maryam, legte folgendes Gelübde 
ab: „Wenn Allah, der Allmächtige, mir einen Sohn schenkt, werde ich ihn zu 
einem Diener des Bayt al-muqaddas machen.“ Sie bekam eine Tochter und 
nannte sie Maryam. Bevor die ehrwürdige Maryam geboren wurde, starb ihr 
Vater Imrān. Hunna gab ihre Tochter dem Bayt al-muqaddas als Geschenk. 
Zakariyyā, Friede sei mit ihm, nahm sie in sein Haus auf. Ihre mutterseitige 
Tante Elisabet zog sie auf. Dann ließ er ein Zimmer für sie im Bayt al-muqaddas 
errichten. Die ehrwürdige Maryam pflegte in diesem Raum gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten. Niemand außer Zakariyyā, Friede sei mit ihm, durfte 
diesen Raum betreten. Dschibrīl, Friede sei mit ihm, kam zu Zakariyyā, Friede 
sei mit ihm, und teilte ihm mit, dass er von Elisabet einen Sohn namens Yahyā 
bekommen würde. Sechs Monate nach Yahyā, Friede sei mit ihm, wurde Īsā, 
Friede sei mit ihm, als Sohn der ehrwürdigen Maryam an einem Ort namens Bet-
lehem (Bayt al-lahm) geboren. Die Juden haben Zakariyyā, Friede sei mit ihm, 
verleumdet und ihn später ermordet. Als er starb, war er 100 Jahre alt. 703, 737, 
1628, 1703. 

995 — ZAMAKHSCHARĪ: Er wird auch Zimakhscharī genannt. Allāma 
Abul-Qāsim Mahmūd Dschārullāh ibn Umar war ein Gelehrter im Tafsir, Fiqh 
und in der Philologie. Er gehörte der Muʿtazila an. Es wird gesagt, dass er bei 
seinem Tod Reue empfunden habe. Er wurde im Jahre 467/1074 in der Ortschaft 
Zamakhschar in Choresm geboren und verstarb 538/1144 in der Arafa-Nacht in 
Dschurdschaniyya. Er war in der Wissenschaft der Rhetorik sehr bewandert. 
Sein Buch Asās al-balāgha besteht aus zwei Bänden und wurde in Ägypten ge-
druckt. Sein philologisches Werk Muqaddimat al-adab wurde von einem Hoch-
schullehrer der Murādiyya-Medresse in Bursa 1117 ins Türkische übersetzt und 
in Istanbul veröffentlicht. Sein Tafsir al-Kaschschāf ist ein Meisterwerk darin, 
die Rhetorik des edlen Korans aufzuzeigen. Er verrichtete seine gottesdienstlichen 
Handlungen nach der hanafītischen Rechtsschule. Er kommentierte das Mukhtasar 
al-Qudūrī und schrieb die Geschichten von Imām Abū Hanīfa auf. Er hat auch 
eine Abhandlung über die Ayasofya-Moschee verfasst. Einer seiner Füße war 
gebrochen und prothetisch. Er blieb fünf Jahre lang in Mekka. Aus diesem Grund 
wird er „Dschārullāh“ genannt. 612, 614, 930. 

996 — ZAMĀN SCHAH, möge Allah sich seiner erbarmen: Er wird auch 
Schah-i Zamān genannt. Er ist einer der Herrscher von Afghanistan. Er war der 

– 1708 –



Enkel von Ahmad Schah Abdālī und der Sohn von Timur Schah. Als sein Vater 
1207/1793 verstarb, wurde er Herrscher in Kabul. Weil sein jüngerer Bruder 
Mahmūd Schah, der Herrscher von Herat, Kabil angriff, als Zamān Schah 1210 
auf dem Weg nach Lahore und Delhi war, kehrte er zurück. Im Jahre 1214 wurde 
er von Mahmūd besiegt. 1255/1839 brachten zwar die Briten seinen jüngsten 
Bruder Schah Schudschāʿ nach Kabil, aber 1258 nahm Schah-i Zamān die Regie-
rung wieder in seine Hände. In der Stadt Sirhind ließ er das kleine Mausoleum 
des ehrwürdigen Imām ar-Rabbānī instand setzen und ein großes, reich verziertes 
Mausoleum aus Marmor darauf errichten. Im Mausoleum neben diesem Mauso-
leum ist er zusammen mit seiner Frau begraben. 1612. 

997 — ZARATHUSTRA: Er ist der Gründer der „Zoroastrismus“ genannten 
Religion der Feueranbeter. Er wurde 600 Jahre vor Christus in Indien geboren. 
Er wurde von den Geistlichen der Barahmanen vertrieben und verbreitete den 
Zoroastrismus in Balkh. Er sagte, dass es zwei Götter gäbe, den Gott des Guten, 
nämlich „Ohrmazd“ (Ahura Mazda), und den Gott des Bösen und der Finsternis, 
nämlich „Ahriman“. Sein Buch „Zend“ und dessen Kommentar namens „Avesta“ 
wurden in Europa gedruckt. Esfandiyar, der Schah von Iran, führte viele Kriege 
mit den Turaniern, um diese Religion zu verbreiten. Mejdek fügte dem Zoroa-
strismus den Glauben der „Ischtirākiyya“ hinzu. Davor waren die Iraner Sabier. 
Sie verehrten die Sonne und die Sterne. Als der ehrwürdige Umar Iran einnahm, 
wurden die Perser Muslime. Der Zoroastrismus blieb in Indien. Heute bringen 
die Iraner die Riten und besonderen Tage des Zoroastrismus als alte nationale 
Bräuche hervor. 765. 

998 — ZARKASCHĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Badruddīn Muhammad 
ibn Bahādir ist ein schāfiʿītischer Fiqh-Gelehrter. Er wurde im Jahre 745/1344 
geboren und verstarb 794/1391 in Ägypten. Er war ein Kadi in Damaskus. Sein 
Buch Uqūd al-dschamān fī wafiyyāt al-aʿyān ist bekannt. 616, 914. 

999 — ZARQĀNĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Muhammad ibn Ab-
dulbāqī al-Azharī war einer der Hadith- und Fiqh-Gelehrten in Ägypten. Wie 
sein Vater war er unter dem Namen „Zarqānī“ bekannt. Er wurde 1055/1645 in 
Zarqan geboren und verstarb im Jahre 1122/1710. Er kommentierte das al-
Muwattaʾ von Imām Mālik und das al-Mawāhib al-ladunniyya von Qastalānī. 
Dieser letztgenannte Kommentar ist achtbändig und wurde 1329/1911 in Ägypten 
und 1393/1973 im Libanon veröffentlicht. 61, 421, 561, 572, 577, 669, 916, 924, 
1007, 1037, 1127. 

1000 — ZAYD IBN HĀRITHA, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er war 
der meistgeliebte Sklave des Gesandten Allahs. Er war der Sklave der ehrwürdigen 
Khadīdscha und sie schenkte ihn dem Propheten. Zu dieser Zeit war er 8 Jahre 
alt. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, ließ ihn frei und nahm ihn als seinen 
Sohn (Adoptivsohn) an. Sein Vater hatte jahrelang nach ihm gesucht, und als er 
von ihm erfuhr, kam er nach Mekka und bat um seinen Sohn. Der Gesandte 
Allahs sagte: „Überlassen wir es der Entscheidung des Kindes. Wen er wählt, 
dem soll er gehören.“ Sie brachten Zayd und fragten ihn. Er sagte: „Meine Mutter 
und mein Vater ist er“, und wollte nicht von der Seite des Gesandten Allahs wei-
chen. Daraufhin sagte der Gesandte Allahs: „Zayd ist mein Sohn.“ Sein Vater 
und sein Onkel väterlicherseits freuten sich und kehrten zurück. Er war einer 
der ersten Gläubigen. Er hat in allen Schlachten Heldentaten vollbracht. Der 
Gesandte Allahs verheiratete Zayd mit Umm Ayman, die seine Freigelassene 
war. Aus dieser Ehe wurde Usāma geboren. Dann verheiratete der Gesandte 
Allahs auch Zaynab bint Dschahsch, die Tochter seiner vaterseitigen Tante 
Umayma, mit Zayd. Weil Zayd die Rechte von Zaynab nicht einhalten konnte, 

– 1709 –



trennten sie sich einvernehmlich im dritten Jahr der Hidschra. Im achten Jahr 
der Hidschra war er an einem Ort namens Mūta in der Nähe von Damaskus Be-
fehlshaber von 3.000 islamischen Soldaten im Dschihad gegen die byzantinische 
Armee, die mehr als 100.00 Mann stark und voll ausgerüstet war. Er fiel bei der 
Schlacht als Märtyrer und Dschaʿfar ibn Abī Tālib übernahm das Kommando an 
seiner Stelle. Auch er erlitt den Märtyrertod. Dann übernahm Abdullāh ibn 
Rawāha das Banner. Doch auch er fiel als Märtyrer, woraufhin Khālid ibn al-
Walīd der Befehlshaber wurde und unerwartet angriff. Neun Schwerter wurden 
in seiner Hand zerbrochen und der Feind wurde besiegt. Der Gesandte Allahs 
sah diese Situation in seiner Moschee in Medina und informierte seine Gefährten. 
Er war sehr traurig, dass seine Gefährten den Märtyrertod erlitten hatten. Von 
keinem einzigen Prophetengefährten außer Zayd wurde der Name im edlen 
Koran offen erwähnt. Zayd war hellhäutig und schön, Usāma wiederum war dun-
kelhäutig. Denn Umm Ayman war eine abessinische Sklavin, die der Gesandte 
Allahs von seiner Mutter geerbt hatte. 525, 565. 

1001 — ZAYD IBN THĀBIT, möge Allah mit ihm zufrieden sein: Er ist einer 
der Großen der edlen Gefährten und gehörte dem Stamm Khazradsch an. Bei 
der Hidschra war er 10 Jahre alt. Sein Vater war vier Jahre zuvor gestorben. An 
der Grabenschlacht und den nachfolgenden Schlachten nahm er teil. Er verfügte 
über fundierte Kenntnisse im Erbrecht. Ihm wurde befohlen, Aramäisch zu 
lernen. Er war ein Nachbar des Gesandten Allahs. Wenn Offenbarung kam, 
schickte der Gesandte Allahs jemanden zu ihm, um ihn zu rufen, und er schrieb 
das Offenbarte auf. Bei den Schlachten von Dschamal und Siffīn stimmte sein 
Idschtihād nicht mit dem des ehrwürdigen Alī überein. Als der edle Koran ge-
sammelt wurde, schrieb er ihn selbst. Er verstarb im Jahre 45 oder 55/674. Sein 
Gebet wurde von Marwan ibn al-Hakam verrichtet. 646, 773, 1596, 1620. 

1002 — ZAYD IBN WAHB, möge Allah sich seiner erbarmen: Abū Sulaymān 
al-Dschuhanī hörte vom Gesandten Allahs aus der Ferne und nahm den Glauben 
an. Als er sich auf den Weg machte, um sein Antlitz zu sehen, wurde er unterwegs 
informiert, dass er verstorben war. Er wurde einer der großen Gefährtennachfolger, 
ließ sich in Kufa nieder und pflegte die Gesellschaft des ehrwürdigen Alī. 433. 

1003 — ZAYD IBN ZAYNUL-ĀBIDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: 
Er ist der Enkel des ehrwürdigen Husayn. In der Zeit von Hischām ibn Abdulmalik 
sagten die Leute von Kufa zu Zayd: „Wenn du Kalif wirst, werden wir dir 40.000 
Soldaten geben.“ Doch sie hielten ihr Versprechen nicht ein und verrieten die 
Ahl al-bayt. Er ließ sich von ihren Worten täuschen und rief im Jahre 122/739 in 
Kufa sein Kalifat aus. Während er mit den Soldaten von Yūsuf ibn Āmir, dem 
Gouverneur des Irak, kämpfte, zerstreuten sich die meisten derer, die an seiner 
Seite waren. Zayd wurde zum Märtyrer. Siehe auch das Buch Die edlen Gefährten. 
88, 1712. 

1004 — ZAYLAʿĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Uthmān ibn Alī ist einer 
der hanafītischen Fiqh-Gelehrten. Er verstarb im Jahre 743/1343 in Ägypten. Er 
kommentierte Imām Muhammads al-Dschāmiʿ al-kabīr und das Buch al-Kanz 
und nannte es Tabyīn al-haqāʾiq. Das Buch at-Tabyīn wurde zusammen mit dem 
Superkommentar von Ahmad ibn Muhammad asch-Schalbī 1313/1895 in Ägypten 
und später in Beirut veröffentlicht. Schalbī verstarb 1031/1621 in Ägypten. 425, 
482, 1256, 1281. 

1005 — ZAYNAB, möge Allah mit ihr zufrieden sein: Sie ist die erste der 
vier Töchter des Gesandten Allahs. Sie wurde geboren, als er 30 Jahre alt war. 
Vor der Verkündung der Prophetenschaft heiratete sie Abul-Ās ibn Rabīʿ, den 
Sohn der Schwester ihrer Mutter Khadīdscha. Abul-Ās nahm den Glauben nicht 

– 1710 –



an. Er wurde in der Schlacht von Badr gefangen genommen und unter der Be-
dingung freigelassen, dass er seine Frau nach Medina schickt. Er schickte sie mit 
seinem eigenen Bruder, aber die Ungläubigen kehrten Zaynab auf dem Weg zu-
rück. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, schickte Zayd ibn Hārith nach 
Mekka und brachte Zaynab nachts heimlich nach Medina. Abul-Ās nahm nach 
der Schlacht von Hudaybiya den Glauben an. Daraufhin wurde Zaynab erneut 
mit ihm verheiratet. Er verstarb im achten Jahr der Hidschra im Alter von 31 
Jahren. Sein Sohn Alī war bei der Eroberung Mekkas auf dem Kamel des Ge-
sandten Allahs hinter ihm. Der ehrwürdige Alī heiratete Zaynabs Tochter Umāma. 

1006 — ZAYNAB BINT DSCHAHSCH, möge Allah mit ihr zufrieden sein: 
Sie war die Tochter von Umayma, der vaterseitigen Tante des Gesandten Allahs, 
und die Schwester von Abdullāh ibn Dschahsch. Der Name ihres Vaters war 
Burra. Weil er den Glauben nicht annahm, wurde er Dschahsch genannt. Zaynab 
war eine der ersten Gläubigen. Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, verhei-
ratete sie zuerst mit seinem Adoptivsohn Zayd ibn Hārith. Weil Zayd die Rechte 
von Zaynab nicht einhalten konnte, trennten sie sich im dritten Jahr der Hidschra. 
Der Gesandte Allahs, Friede sei mit ihm, wollte sie heiraten. Als Zaynab dies 
hörte, verrichtete sie aus Freude zwei Gebetseinheiten und sprach folgendes 
Bittgebet: „O mein Herr! Dein Gesandter will mich heiraten. Wenn Du bestimmt 
hast, dass ich damit geehrt werde, seine Ehefrau zu sein, dann gib Du mich ihm.“ 
Ihr Bittgebet wurde erhört und es wurde der 37. Vers der Sure al-Ahzāb offenbart, 
der sinngemäß lautet: „Nachdem Zayd mit ihr getan hatte, was er wollte [d. h. 
sie geschieden hatte], machten Wir sie zu deiner Ehefrau.“ Da Allah, der Erhabene, 
die Ehe von Zaynab geschlossen hat, hat der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, nicht zusätzlich den Eheschluss vollzogen. Die ehrwürdige Zaynab, möge 
Allah mit ihr zufrieden sein, rühmte sich stets damit und pflegte zu sagen: „Jede 
Frau wird von ihrem Vater verheiratet. Mich aber hat Allah, der Erhabene, ver-
heiratet.“ Zu dieser Zeit war sie 38 Jahre alt. Sie verstarb im Jahre 20 im Alter 
von 53 Jahren. Sie liebte die Wohltätigkeit, Güte und Almosengabe sehr. Sie 
war auch in Sachen Handarbeit begabt. Sie pflegte alles, was sie mit Handarbeit 
herstellte und was sie in die Hände bekam, ihren Verwandten und den Armen 
zu geben. Es war sogar so, dass der Kalif Umar, möge Allah mit ihm zufrieden 
sein, einer jeden der reinen Ehefrauen des Gesandten 12.000 Dirham zu geben 
pflegte; sobald Zaynab sie erhielt, verteilte sie alles sofort als Almosen. Nach 
dem Ableben des Gesandten Allahs ist sie diejenige, die unter den reinen Ehe-
frauen des Propheten als Erste gestorben ist. Die ehrwürdige Āʾischa lobte und 
pries sie sehr. Der Hadith „Von meinen Ehefrauen wird diejenige zuerst zu mir 
gelangen, die die längste Hand hat“ (d. h. am wohltätigsten ist) hatte vorausgesagt, 
dass sie zuerst sterben würde. Sie war nämlich diejenige, die die meisten Almosen 
gab. Der unverschämte französische Dichter Voltaire hat ein Theaterbuch ge-
schrieben, in welchem er die Tatsache, dass der Gesandte Allahs, Friede sei mit 
ihm, die ehrwürdige Zaynab, möge Allah mit ihr zufrieden sein, als seine Ehefrau 
angenommen hat, mit erfundenen und gemeinen Verleumdungen der Geschichte, 
den Tatsachen und den Überlieferungen diametral entgegengesetzt und in Ge-
dichtsform verfasst hat. Der Papst, sein großer Feind, der ihn exkommuniziert 
hatte, fand Gefallen an dieser hässlichen und abscheulichen Schrift, die eines Li-
teraten und Denkers unwürdig war, und schrieb ihm einen Brief, in welchem er 
ihm schmeichelte. Als der Kalif der Muslime, Sultan Abdülhamid II., erfuhr, 
dass dieses Stück auf der Bühne aufgeführt werden sollte, stellte er den Regie-
rungen Frankreichs und Englands ein Ultimatum und verhinderte es sofort und 
bewahrte die gesamte Menschheit vor schändlichen Demütigungen. 565, 1541, 
1700, 1710. 

– 1711 –



1007 — ZAYNAB BINT KHUZAYMA, möge Allah mit ihr zufrieden sein: 
Sie ist eine der Ehefrauen des Gesandten Allahs. Sie pflegte viele gottesdienstliche 
Handlungen zu verrichten und viele Almosen zu geben. Sie war zuvor die Ehefrau 
von Abdullāh ibn Dschahsch, der der Sohn von Umayma, der vaterseitigen Tante 
des Gesandten Allahs, war und in der Schlacht von Uhud als Märtyrer fiel. Ihr 
wurde die Ehre zuteil, den Gesandten Allahs zu heiraten, doch bereits acht 
Monate später verstarb sie. 564. 

1008 — ZAYNUDDĪN AL-HĀFĪ: Sein Name ist Abū Bakr Muhammad. Er 
ist einer der großen Gottesfreunde, der Khalīfa von Nūruddīn Abdurrahmān al-
Misrī und der Murschid von Abdullatīf al-Qudsī al-Bursawī [Nafahāt]. Dieser 
wiederum ist der Murschid des ehrwürdigen Abul-Wafā in Istanbul. Er war der 
Begründer des Zayniyya-Ordens des Khalwatiyya-Zweiges. Er verstarb 838/1435 
und liegt in der Ortschaft Khaf in Chorasan. [Masmūʿāt, Seite 110.] 1557, 1641. 

1009 — ZAYNUDDĪN TAYBĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Mawlāna 
Zaynuddīn Abū Bakr war ein Schüler von Mawlāna Nizāmuddīn al-Hirawī. Indem 
er sich an den Islam hielt und die Sunna befolgte, erlangte er das übersinnliche 
Wissen und ihm wurden die Zustände und Stufen der Gottesfreunde gewährt. 
Er war ein Uwaysī; er erhielt spirituelle Erkenntnisse von der Seele von Schayk-
hul-islām Ahmad an-Nāmiqī al-Dschāmī. Er ging oft zu seinem Mausoleum. 
Schāh an-Naqschiband Bahāʾuddīn al-Bukhārī kam auf seinem Weg zur Pilgerfahrt 
durch Herat. Er besuchte auch Taybad und traf Mawlāna Zaynuddīn. Er verstarb 
im Jahre 791/1388. 1313. 

1010 — ZAYNUL-ĀBIDĪN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist der 
vierte der Zwölf Imāme und der Vater von Zayd und Muhammad al-Bāqir. Sein 
Name lautet Alī ibn Husayn ibn Alī. Einer seiner Namen ist auch Saddschād. Er 
wurde im Jahre 46 geboren und erlitt 94/713 auf Befehl des Kalifen Walīd den 
Märtyrertod, indem er von Uthmān ibn Hayyān, dem Gouverneur von Medina, 
vergiftet wurde. Im Mukhtasar tadhkirat al-Qurtubī steht zwar geschrieben, dass 
sein gesegnetes Haupt auf dem Friedhof von Qurāfa in Ägypten liege, doch auf 
der 31. Seite des Buches Tuhfat ar-rāghib fī sīrat dschamāʿa min aʿyān Ahl al-
bayt al-atāʾib wird korrigiert, dass es sich um das gesegnete Haupt von Zayd, 
dem Sohn von Zaynul-Ābidin, handelt. 88, 1635, 1663. 

1011 — ZENBILLI ALĪ EFENDI, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist 
der 8. der osmanischen Schaykhul-islāme und stammt aus Karaman. Er war der 
Schüler und Schwiegersohn von Mawlāna Muslihuddīn Efendi. Er wurde 908/1502 
zum Schaykhul-islām ernannt. Bis zu seinem Tod im Jahre 932/1526 wirkte er 
erfolgreich in diesem Amt während der Regierungszeiten von Bayezid II., Yavuz 
Sultan Selim und Kanuni Sultan Süleyman. Es gelang ihm sogar, die heftigen 
Handlungen von Yavuz Sultan Selim zu beruhigen. Er wurde berühmt für seine 
Enthaltsamkeit, Gottesfurcht und Ausrichtung auf dem rechten Weg. Ibn Kamāl 
Ahmad Schamsuddīn Efendi wurde sein Nachfolger. Er verwendete den Namen 
Dschamālī. Sein Fiqh-Buch al-Mukhtārāt ist sehr wertvoll. Er liegt in seinem 
Mausoleum am Zeyrek-Hang. 

1012 — ZENON: Er ist ein antiker griechischer Philosoph. Seine Philosophie 
wird als „Stoizismus“ bzw. „Stoa“ bezeichnet. 

1013 — ZIYA BEG: Siehe unter der Nummer 988 den Namen Yusuf Ziya. 
1014 — ZIYA PASCHA: Er ist einer der osmanischen Staatsmänner und 

Dichter und stammt aus Erzurum. Zur Zeit von Sultan Abdülʿaziz war er Sekretär 
im Palast. Während der Herrschaft von Sultan Abdülhamid II. wurde er zwar 
zum Gouverneur von Adana ernannt, doch es fiel ihm schwer, von Istanbul fern-
zubleiben. Er starb im Jahre 1295/1878. Sein Grab befindet sich in Adana. Es 

– 1712 –



kam ans Licht, dass er ein Freimaurer war. 1583, 1654. 
1015 — ZIYĀDĪ, möge Allah sich seiner erbarmen: Nūruddīn Alī ibn Yahyā 

az-Ziyādī ist einer der schāfiʿītischen Gelehrten in Ägypten. Er verstarb im Jahre 
1024/1615. Sein Superkommentar zum Scharh al-minhādsch ist unter den Gelehrten 
sehr geschätzt. Er kommentierte das Buch al-Muharrar. 915, 924, 1655. 

1016 — ZUBAYR IBN AL-AWWĀM, möge Allah mit ihm zufrieden sein: 
Er ist der Enkel von Khuwaylid ibn Asad ibn Abdil-Uzzā ibn Qusayy. Er war 
einer der Großen der edlen Gefährten und einer der Aschara al-mubaschschara. 
Er ist der Sohn des Bruders der ehrwürdigen Khadīdscha und von der ehrwürdigen 
Safiyya, der vaterseitigen Tante des Gesandten Allahs. Er nahm im Alter von 18 
Jahren als Vierter den Glauben an. Er ist der Erste, der im Islam das Schwert 
zog, und nahm an allen Schlachten teil. Er wurde viele Male verwundet. Auch 
bei der Eroberung Ägyptens war er dabei. Er war reich und verteilte seinen 
ganzen Reichtum für das Wohlgefallen Allahs. Wenn die edlen Gefährten den 
Märtyrertod erlitten, wurde er zum Vormund ihrer Waisen und versorgte sie. 
Beim Vorfall von Dschamal war er mit dem ehrwürdigen Talha und der ehrwür-
digen Āʾischa auf der Gegenseite des ehrwürdigen Alī. Als er sich vom Kampf 
zurückzog und das Gebet verrichtete, wurde er von Ibn Dscharmuz im Jahre 36 
ermordet. Er war 67 Jahre alt. Als der ehrwürdige Alī dies hörte, wurde er sehr 
traurig. Sein Totengebet leitete er selbst. Zubayr ibn Abul-ulā Mudschaddidī 
war der Enkel von Muhammad an-Naqschibandī ath-thānī und verstarb im Jahre 
1152 in Sirhind. 195, 740, 741, 899, 1541, 1571, 1668, 1690, 1698. 

1017 — ZUFAR, möge Allah sich seiner erbarmen: Zufar ibn al-Hudhayl ist 
einer der hanafītischen Fiqh-Gelehrten und einer der Schüler von Imām Abū 
Hanīfa. Er wurde im Jahre 110 in Isfahan geboren und verstarb im Jahre 158/775 
in Basra. Im Falle einer Notlage ist es zulässig, nach dem Idschtihād von Imām 
Zufar zu handeln. 172, 453, 644, 650, 1163, 1250. 

1018 — ZUHDU PASCHA, möge Allah sich seiner erbarmen: Ahmad Zuhdu 
Pascha ist ein Sayyid. Er war der Minister für Bildung und verstarb im Jahre 
1319/1901. Sein türkisches Fiqh-Buch Madschmūʿa-i zuhdiyya ist sehr nützlich. 
Es wurde 1311 in Istanbul gedruckt. 

1019 — ZUWĀWĪ ĪSĀ, möge Allah sich seiner erbarmen: Er ist ein mālikīti-
scher Fiqh-Gelehrter. Seine Abhandlung, in welcher er Ibn Taymiyya widerlegt, 
und sein Kommentar zum al-Mudawwana sind bekannt. Er verstarb im Jahre 
743/1342 in Kairo. 

1020 — ZUWWĀR HUSAYN, möge Allah sich seiner erbarmen: Er verstarb 
1401/1981 in Nazimabad, Karatschi (Pakistan). Er ist der Murschid von Ghulām 
Mustafā Khan, einem der Professoren der Universität Hyderabad in Pakistan, 
und der Khalīfa von Muhammad Saʿīd al-Quraischī. Er ließ 1392/1972 das drei-
bändige persische Buch Maktūbāt von Imām ar-Rabbānī Ahmad al-Fārūqī, möge 
Allah sich seiner erbarmen, und 1396/1976 das dreibändige persische Maktūbāt 
von Muhammad Maʿsūm al-Fārūqī, möge Allah sich seiner erbarmen, in der Stadt 
Karatschi drucken. Im Jahre 1397/1977 druckte der Hakikat-Verlag in Istanbul 
das gesamte erste Buch per Offsetdruck und 153 ausgewählte Briefe aus diesen 
drei Bänden und 194 ausgewählte Briefe aus den arabischen Bänden in einem 
separaten Buch mit dem Titel al-Muntakhabāt. Die 165 ausgewählten Briefe aus 
dem Maktūbāt-i Maʿsūmiyya wurden 1399/1979 unter dem Titel Muntakhabāt-i 
Maʿsūmiyya gedruckt. Siehe unter der Nummer 652 den Namen Muhammad 
Uthmān.  

 

– 1713 –



– A – 
Abbān ibn Uthmān (86) 303 
Abbas Hilmi Pascha (1363) 1537 
Abd-i Yasūʿ (1318) 545 
Abdal Mūsā (Hurūfī-Baba) 730 
Abdud-dār 1535,1664 
Abduldschabbār ar-Rāzī al-Astarʾābādī (415) 

603 
Abdulghafūr al-Lārī (912) 1066 
Abdulghanī 1287 
Abdulghanī Mudschaddidī (1296) 1553 
Abdulhakīm al-Arwāsī 1536 
Abdulhalīm (Sohn von Abdullāh at-

Tardschumān) 1541 
Abdulhamīd al-Kharpūtī (1320) 1015, 1728 
Abdulhamīd Efendi aus Ayıntap (1303) 1689 
Abdulkarīm ibn as-Samʿānī (562) 616 
Abdulkarīm Muhammad (1405) 1735 
Abdullah (Sohn von Kanuni) 1682 
Abdullāh (Vater des ehrwürdigen Mahdī) 1624 
Abdullāh Abdī ibn Dastān Mustafā (1303) 

1732, 1736 
Abdullāh ad-Dassūqī 544 
Abdullāh al-Ghaznawī 1677 
Abdullāh al-Gīlānī al-Hakkārī (1969 n. Chr.) 

1689 
Abdullāh al-ilāhī (896) 1681, 1694 
Abdullāh al-Kaschgārī (1174) 1704 
Abdullāh al-Makkī 1625 
Abdullāh al-Manūfī asch-Schādhilī 914, 1558 
Abdullāh as-Samarqandī (875) 1694 
Abdullāh Efendi aus Yenişehir (1156) 784, 

1540, 1686, 1729, 1734 
Abdullāh ibn Abdurrahmān 1727 
Abdullāh ibn Abī Zayd (386) 1067, 1732 
Abdullāh ibn Ibād 711 
Abdullāh ibn Sabaʾ 87, 1617, 1760 
Abdullāh ibn Zayd ibn Thaʿlaba 303 
Abdullatīf al-Khalwatī al-Halabī 1651 
Abdullatīf Khārazmī 1088 
Abdulmadschīd ibn Muhammad Hānī (1319 in 

Istanbul) 1725, 1728 
Abdulmalik ibn Abdullāh (478) 1612 
Abdulmalik ibn Marwān (86) 303, 1541, 1628, 

1629, 1695 
Abdulmughnī (1291) 1553 
Abdulqādir al-Dschazāʾirī (1301/1883 in Damas-

kus) 
Abdulqādir al-Ghazzī (1005) 459, 1731 
Abdulqādir Anbālī 1326 
Abdulqādir at-Tabarī (1033) 1566 
Abdulqādir Efendi (Sayyid Schahīd) 588, 1689 
Abdulqāhir Abū Mansūr al-Baghdādī (429) 
Abdulwahhāb al-Bukhārī 1545 
Abdulʾahad (1007) 1396, 1544, 1545, 1612, 

1667 
Abdulʾahad Mudschaddidī 1691, 1731 
Abdulʾahad Nūrī as-Siwāsī (1061) 576 
Abdulʾasad ibn Hilāl al-Makhzūmī 1553 
Abdulʿazīm al-Mundhirī (656) 467, 669, 1545, 

1729 
Abdulʿazīz al-Farhārawī (1239) 742, 1607, 1654, 

1727 
Abdulʿazīz Dabbāgh (1131 in Marokko) 
Abdulʿazīz Dīrī (694) 1724 
Abdulʿazīz ibn Abdullāh 1689 
Abdulʿazīz ibn Bāz (Wahhabit) 687, 1737 
Abdulʿazīz ibn Ibrāhīm (1222) 711 
Abdulʿazīz ibn Marwān (85) 1628 
Abdulʿazīz Manāfī (703 in Kairo) 
Abdurrahmān (III. Sultan Andalusiens) (350) 770 
Abdurrahmān al-Arzindschānī 1676 
Abdurrahmān al-Dschazīrī (1360) 1163, 1725, 

1731 
Abdurrahmān Hasan (Wahhabit) (1258) 654, 

1730  
Abdurrahmān ibn Abdullāh as-Suhaylī (581) 

1605 
Abdurrahmān ibn Abī Bakr (53) 735, 1500, 1547 
Abdurrahmān ibn Abī Laylā (83) 899 
Abdurrahmān ibn Muhammad al-Imādī (1051) 

709, 910, 924, 1547, 1725, 1726 
Abdurrahmān ibn Yūsuf 1546, 1732 
Abdurrahmān Scheref 444, 1738 
Abdurraschīd Ibrāhīm Efendi (1363 in Japan) 

705 
Abdurrāziq Pascha 1608 
Abdurrazzāq (Sayyid) (603) 1536 
Abdurraʾūf al-Munāwī (1031) 586, 678, 915, 

916, 924, 1645 
Abdus Salam (Qadiyani) 462, 675, 725 
Abdussādiq Āmir ibn Ubāda 1666 
Abdussalām as-Samarqandī 1637 
Abdussamad Sultānpūrī 630 
Abū Abdullāh Muhammad Schamsuddīn al-

Uqaylī Bahnasī (1001) 66 
Abū Abdurrahmān as-Sulamī (412) 611, 1684, 

1726, 1737 
Abū Alī Ahmad Rodbārī (321 in Ägypten) 1585 
Abū Alī al-Dschubbāʾī (303) 603 
Abū Amr Āmir Schaʿbī (104) 579, 1681 
Abū Āsim Muhammad (458) 679 
Abū Azīz (Prophetengefährte) 735 
Abū Bakr [Muhammad ibn] ar-Rāzī al-Hanafī 

(660) 
Abū Bakr Ahmad ar-Rāzī (370) 117, 652, 778 
Abū Bakr al-Dschurdschānī 645, 1552 
Abū Bakr al-Kirmānī (697) 1678 
Abū Bakr ibn Abī Schayba (234) 312 
Abū Bakr ibn Saʿd ibn Zangī (638) 1674 
Abū Bakr Muhammad al-Gulʾābādī 1347, 1398, 

1552, 1729 
Abū Bakr Muhammad ar-Rāzī (311) 778 
Abū Bakr Muhammad ibn al-Arabī al-Mālikī (543) 

578 
Abū Bakr Schatā (Schaykh al-Azhar) (1310) 

1732 
Abū Barza (61) 926, 1550 
Abū Dschaʿfar al-Mansūr (158) 647, 651, 1551, 

1595 
Abū Dschaʿfar Muhammad al-Qummī (381) 1584 

– 1714 –

Index der Personennamen 

Nachfolgend sind die Namen der Personen, die diesem Buch „Die ewige 
Glückseligkeit“ hinzugefügt wurden, und die Seitenzahlen, in denen sie vorkom-
men, aufgelistet. Die Jahreszahlen in der Klammer sind das Todesdatum nach 
dem Hidschra-Jahr. 



Abū Dschaʿfar Muhammad ibn Hasan (460) 1583 
Abū Dschaʿfar Muhammad ibn Yaʿqūb al-Kulaynī 

(329) 1584 
Abū Hafs al-Kabīr Ahmad (217 in Buchara) 815 
Abū Hāmid ibn Marzūq 671, 683 
Abū Hayyān Asīruddīn Muhammad (745) 722, 

1571 
Abū Ishāq asch-Schīrāzī (476) 1552, 1706 
Abū Ishāq Kāzrūnī (426) 
Abū Lubāba 520 
Abū Luʾluʾ Fīrūz (23) 1696 
Abū Madyan Schuʿayb al-Andalusī (594) 
Abū Muhammad Abdullāh ibn Saʿīd 603 
Abū Muhammad Khalīl 669 
Abū Muhammad al-Wiltorī 387, 1724, 1732  
Abū Muslim al-Khorāsānī (137) 1551 
Abū Mutīʿ al-Balkhī 866 
Abū Muzaffar Yūsuf al-Dschurdschānī 1612 
Abū Nasr al-Iyād 645, 1552 
Abū Nuʿaym Ahmad al-Isfahānī 99, 308, 1294, 

1469, 1553, 1560 
Abū Saʿīd Abdullāh 1706 
Abū Saʿīd Abul-Khayr (440) 1548 
Abū Saʿīd Muzaffaruddīn Kukbūrī (630) 560, 

1554, 1611 
Abū Schakūr Muhammad as-Sulamī 1654, 1685 
Abū Schāma Abdurrahmān asch-Schāfiʿī (665) 
Abū Schaʿbī 579 
Abū Sulaymān Mūsā al-Dschurdschānī (201) 

645, 1552 
Abū Tāhir Muhammad al-Anbārī (596) 
Abū Tāhir Sulaymān al-Qirmitī (332) 
Abū Umāma (81) 245, 544, 1555 
Abū Uthmān al-Maghribī (373) 1548 
Abū Zahra 663, 718, 1272, 1737 
Abū Zurʿa Ahmad ar-Rāzī (375) 
Abul-Abbās al-Hadramī 666 
Abul-Ās ibn Rabīʿ (12) 735, 1711 
Abul-Asfār Alī (1370/1935) 1575, 1737 
Abul-Hasan Alī ibn Muhammad al-Muzayyan 

129 
Abul-Hasan Bahadir 734 
Abul-Khattāb Umar al-Andalusī (633) 
Abul-Khayr Ahmad Efendi (1154) 1647 
Abul-Khayr Mudschaddidī 1561 
Abul-Qāsim Abdulkarīm al-Quschayrī (465) 1463, 

1548, 1664 
Abul-Qāsim Ahmad Saffār (336) 1727, 1738 
Abul-Qāsim al-Gurgānī (450) 1548 
Abul-Qāsim Hibatullāh al-Lālkāʾī (418) 669, 1732, 

1736 
Abul-Yusr Muhammad al-Pazdawī (493) 603, 

652, 1587, 1732 
Abun-Nadschīb as-Suhrawardī (563) 1572, 1667, 

1681 
Abus-saʿāda Muhammad Umar (1258) 1561 
Ādam Banūrī Mudschaddidī (1054 in Medina) 
Adī (Syrer, der das Jesidentum verbreitete) 711 
Adīb Ishāq (1302) 1582, 1724 
Adnan Menderes (1381) 1549, 1617, 1656, 1686 
Afdālzāda Hamīduddīn Efendi (908) 1687 
Ahmad ad-Dardīr al-Mālikī (1201) 
Ahmad al-Azrāʿī asch-Schāfiʿī (783) 
Ahmad al-Barkī (1028) 1596 
Ahmad al-Ghazālī (520) 1585 
Ahmad al-Khāfādschī al-Hanafī (1069) 
Ahmad al-Maqqārī al-Mālikī (1041) 
Ahmad Allān al-Makkī (1031) 1567 
Ahmad as-Sāwī al-Mālikī al-Khalwatī (1241) 310, 

1687, 1737 
Ahmad Diyā Beg (1355) 256, 276, 279, 289, 

290, 294, 296, 538, 562, 1732, 1736 
Ahmad Diyāʾuddīn (Gumuschkhānawī) (1311) 

588, 671, 1581, 1698 
Ahmad Efendi (Autor eines Tadschwīd-Buches) 

1617 
Ahmad ibn Alī al-Harīrī (1048) 924, 1595 
Ahmad ibn Alī al-Maqrīzī (845) 1155 
Ahmad ibn Idrīs (1253 im Jemen) 1692 
Ahmad ibn Muhammad an-Nīschāpūrī (427) 
Ahmad ibn Mūsā ibn Mardawayh (410) 1692, 

1737 
Ahmad ibn Sulaymān al-Arwādī (1264) 1581 
Ahmad Khidr Beg 1689 
Ahmad Ridā Khān Barilawī (1340) 665, 688 
Ahmad Zaynuddīn al-Ihsāʾī (1241) 1563 
Ahmed Davudoğlu (1403/1983) 12, 1630, 1631, 

1673, 1730 
Ahmed Deedat 462, 675, 725 
Ahmed Hamdi Akseki (1951 n. Chr.) 1594, 1666 
Ahmed Pascha (Sohn von Mulla Khidr Beg) 1631 
Akhīzāda Abdulhalīm (1013) 121, 664, 1645, 

1707 
Akhtarī Mustafā ibn Schamsuddīn (968) 1724 
Alā ibn al-Hadramī (14) 1549 
Alan Bean 799 
Alauddin Keykubad (700) 1659 
Alauddin Pascha (737) 1659 
Alawī asch-Schāfiʿī (1008 in Mekka) 
Alāʾuddīn Muhammad as-Samarqandī (540) 

1619, 1639, 1738 
Alexander (Bischof von Alexandria) 1574 
Alexander I. (1241) 772 
Alī an-Naqī (254) 88, 1597 
Alī Arschī (Schiit) 1103 
Alī as-Sabtī 1626 
Ali Fuad Beg 1545 
Alī Harāzam 
Alī ibn Abil-Hazm (687) 778 
Alī ibn al-Muzayyan 129, 1556 
Alī ibn Muhammad al-Hanafī (1184) 1728 
Alī ibn Muhammad asch-Schimschātī (380) 1688, 

1737 
Alī ibn Nuʿaym al-Baghdādī 1558 
Alī ibn Uthmān al-Baghdādī 279, 1731, 1758 
Alī ibn Yahyā az-Ziyādī (1024) 915, 924, 1655, 

1713, 1731 
Alī Mahfūz (1361) 325, 544, 1726 
Alī Muhammad al-Bablāwī 684 
Ali Pascha (Silahdar) (1244) 1686 
Alī Schawbarī 924 
Alī Yektā Efendi (1320) 1593 
Aliyyul-Hawāss 1545 
Amīr Ahmad al-Bukhārī (922) 1694 
Amīr Khusraw ad-Dahlawī (725) 1657 
Amr (Onkel des ehrwürdigen Umar) 1675 
Amr al-Dschāhiz al-Basrī 603 
Amr ibn Abdurrahmān al-Kirmānī (458) 778 
Amr ibn Schuʿayb 898 
Andreas 1569, 1661 
Arberry 786 
Arfadscha ibn Asʿad 195, 1549, 1570 
Ārif Allāma Sulaymān Schubrawī asch-Schāfiʿī 

684 
Ārif Hikmet Beg (1275) 1535 
Ās ibn Wāʾil as-Sahmī 1539, 1569 
Āsāf (Wesir von Sulaymān, Friede sei mit ihm) 

1685 

– 1715 –



Aschraf Kait-Bay (901) 522, 733 
Āsiya (Ehefrau des Pharao) 1594, 1648 
Aşık Efendi (Küçük) 671 
Aşıkpaşa (710) 1690 
Atā ibn Abī Rabāh (115) 577 
Ātif Beg 455, 774, 1188, 1253, 1571 
Ātika 1697 
Attābī Ahmad al-Bukhārī (586) 381, 1725, 1737 
Avni Pascha (1293) 1545 
Awhāduddīn Hāmid al-Kazmānī 1706 

– B – 
Baba Haydar (957) 1575, 1686, 1695 
Bābā Kamāl al-Dschundī 1678 
Badīʿuddīn as-Sahāranpūrī 1499 
Badīʿuz-zamān Hibetullāh al-Usturlābī al-

Baghdādī (534) 
Badruddin as-Sirhindī 1533, 1613, 1637, 1640 
Bahāʾullāh 703, 704, 1535, 1573, 1728, 1732 
Bahlul Dānā (190 in Bagdad) 
Bakhtiyār al-Ūschī al-Bukhārī (633 in Delhi) 1653, 

1678 
Bakrī Muhammad Tawfīq Sadafī (1350) 684 
Balqīnī Umar asch-Schāfiʿī (805)  
Baltacı Muhammed Pascha (1124) 1668 
Barbaros Hayreddin Pascha (952) 1632, 1685  
Barra (Tante des Gesandten Allahs) 1553, 1697 
Barzandschī Dschaʿfar asch-Schāfiʿī (1317 in 

Medina) 
Baschīr (Sohn von Ahmad Qadiyani) (1385) 705, 

706 
Bayezid Han II. (918) 733, 1589, 1681, 1682, 

1686, 1707, 1712 
Bazzār Ahmad ar-Ramlī (292) 506, 623, 1559 
Bazzāz Muhammad al-Kardarī 1464, 1617, 1725 
Begirov 763 
Bilāl ibn al-Hārith (60) 660 
Bosworth-Smith 786 
Breschnew (1983 n. Chr.) 759 
Bunsen (1317) 793 
Buqāʿī Ibrāhīm asch-Schāfiʿī (885) 
Burhānuddīn Ibrāhīm al-Halabī (1190) 1564 

– C – 
Çelebi Sultan Muhammed 1576 
Cem Sultan (900 in Bursa) 1686 
Charles Russel (1334/1916) 713 
Chomeini (1409/1989) 725, 1591, 1689 
Chosrau Parwez Schah (6) 566 
Chruschtschow 759 
Churchill (1384) 38 
Cihangir Sultan (960) 1668, 1686 
Claparede 597 
Claudius (54 n. Chr.) 1655 
Çorlulu Ali Pascha (1112) 1647, 1650, 1699 
Cromwell (1068) 1632 

– D – 
Dara Schakwa 1563 
Darwīsch Habīb Khādim 1079 
Dasūqī Ibrāhīm (676) 
Dasūqī Muhammad al-Mālikī (1230) 
Dātā Gandsch Bahsch Alī (465) 1732 
Davutpaşa (1032) 1682 
Dāwud al-Antākī (1008) 943, 1737 
Dāwud al-Baghdādī (1299) 1604 
Dāwud ibn Alī al-Isfahānī (270) 1604 
Dhihnī Efendi (1332/1914) 675, 1541, 1637 
Diogenes 771, 1568 
Dirār ibn Amr 94 

Diyāʾuddīn Abun-Nadschīb as-Suhrawardī (563) 
1572, 1585, 1653, 1667, 1681 

Domitian (Domitianus) 1127 
Dost Muhammad Kandihārī (1284) 1532, 1643,  
Dr. Alvan L. Barach 1429 
Dr. Domarus 956, 1731 
Dr. Gautier 1430, 1731 
Dr. Muhammad Harb 1660 
Dr. Necmuddin Arif Beg 30, 1727 
Dr. Salih Efendi (1081) 962 
Dschābir ibn Hayyan (160) 779, 1545, 1583 
Dschāhiz (Muʿtazilit) (255) 603  
Dschahm ibn Safwān (124) 94 
Dschalāluddīn Muhammad al-Misrī (864) 
Dschālūt (Goliath) 697, 1690 
Dschamāluddīn al-Isfahānī (589) 521 
Dschamāluddīn Husayn 1355 
Dschamāluddīn Muhammad al-Muzdschādschī 

1608 
Dschamīl Sidqī az-Zahāwī (1357) 671 
Dschazarī 1602, 1731 
Dschazzār Ahmad Pascha (1219) 1654 
Dschubayr ibn Mutʿim (57) 1700 

– E – 
Edebali (726 in Bilecik) 1659 
Enver Ören 909, 1586, 1738 
Ertuğrul Gazi (680) 1658, 1659 
Esfandiyar Schah (549 v. Chr.) 1709 
Euklid 1570, 1683 

– F – 
F. D. Roosevelt (1366) 38 
F.P. Sozzini 1575 
Fādil Ahmad Pascha (1087) 1699 
Fādil Allāma Schaykh Saʿīd al-Mūdschī asch-

Schāfiʿī 684 
Fadl al-Haqq Tschischtī (1278) 1729 
Fadl ibn Hasan at-Tabarī (554) 1688, 1733 
Fadl Rasūl al-Badāyūnī (1289) 669, 1736 
Fakhraddīn Karīm (Dr) 1124 
Fakhruddīn al-Irāqī (709) 1678 
Farazdaq Humām (Dichter) (110) 
Farrūkh Schah Kābilī 1612 
Fath Khān 431 
Fātima al-Khuzāʿiyya bint Hamza 1469 
Faydullāh aus Kemah (1323) 836 
Fayzī Efendi (1302) 1567 
Fehmi Efendi 588 
Feridun Ahmed Beg (Historiker) (991) 1733 
Ferischtehzāde Abdullatīf 728 
Ferischtehzāde Abdulmadschīd (874) 727, 728, 

729, 1587, 1590, 1728 
Firdawsī 1626 
Francis David (987) 1575 

– G – 
Gagarin 1618 
Gaichatu (persischer Schah) 1156 
Galanbawī Ismāʿīl (1205) 276, 1726 
Genç Osman Han (1031) 1589, 1622, 1646, 

1699 
Gevher Müluk Sultan 1682 
Ghālib ibn Fihr (Quraisch) 577, 1590, 1619 
Ghazan Khan (703) 1659 
Ghulām Muhammad Maʿsūm (1161) 1612 
Gregor (124) 1617 
Gregorius 772 
Gülnuş Emetullah (1127) 1562 

 
– 1716 –



– H – 
Habīb al-Haqq Parmūlī 1607  
Habīb ibn Abdurrahmān 303 
Haddschādsch ibn Yūsuf (95) 258, 1541 
Hadice Sultan (Tochter von Yavuz Sultan Selim) 

1682 
Hādschar 1608, 1615 
Hādschi al-Firkatī 1374 
Hādschi Amīn Efendi aus Divrik 1615, 1651 
Hādschi Kamāluddīn Efendi 1589 
Hādschi Murtadā Efendi (1160) 1703 
Hādschi Yūsuf 309 
Hafiz Ahmed Pascha (1040) 1647 
Hafsa Sultan 1682 
Hakam ibn Abil-Ās 1628 
Hakam ibn Utayba 312 
Hakīm Muhammad at-Tirmidhī (320) 1593 
Hakīm Nūruddīn (1332) 705 
Haldane 115, 116 
Halīma as-Saʿdiyya 561 
Ham 1656, 1658 
Hāmid al-Aqsarāyī (Somuncu Baba) 1592 
Hammād (Sohn von Imām Abū Hanīfa) 651 
Hammād ad-Dabbās 1058 
Hamza Efendi 926, 1148, 1224, 1265, 1595, 

1729 
Hanım Sultan 1682 
Hasan al-Bannā (1949 n. Chr.) 603, 1219 
Hasan al-Bulghārī 1572 
Hasan as-Saqā 1572 
Hasan Dschān al-Fārūqī (1349) 664, 665 
Hasan Fahmī (1294) 1583 
Hasan Husāmuddīn al-Uschāqī (1003) 1585 
Hasan Husāmuddīn Efendi 299 
Hasan Hüsnü Erdem 65 
Hasan ibn Ammāra 681 
Hasan ibn Muhammad an-Nīschāpūrī (728) 1737 
Hasan ibn Muhammad Tschalabī (866) 1667 
Hasan ibn Zayd ibn Hasan 1674 
Hasan Khayrullāh Efendi (1316) 218, 1260, 1733 
Hasan Nadschmuddīn (1019) 1632 
Hasan Sabbāh (518) 711, 727, 1597, 1599, 1657 
Hasan Sandscharī (707) 1657 
Hasan Sazāʾī 1592 
Hasan Schawqi aus Hesargrad 279 
Hasīb Beg 274, 533, 1093, 1617, 1733 
Hasnī Abū Bakr asch-Schāfiʿī (839) 
Hatib Hoca (in Burdur) 676 
Hawla bint Dschaʿfar ibn Qays al-Hanafiyya 1603 
Hayātīzāda M. Amīn Efendi (1160) 964 
Haydar Baba (957) 1575, 1686, 1695 
Haydarīzāda Ibrāhīm (1352/1933) 1651 
Hayri aus Ürgüb (1921 n. Chr.) 588 
Hayri Aytepe (1387/1967) 1030 
Hayyāt Wahbī Abdulwahhāb (1264) 1698, 1734 
Hempher (britischer Spion) 654, 703, 1598, 1638 
Hibatullāh al-Alkāʾī asch-Schāfiʿī (418) 
Hilmi Efendi aus Darende 671 
Hisnī Abū Bakr asch-Schāfiʿī asch-Schāmī (829)  
Hubayra ibn Amr 1697 
Hüma Şah Sultan 1668 
Hunna 1614, 1628, 1708 
Hurmuz 1549  
Hurram Schah Jahan 1670  
Hüsameddin Peçeli (1925 in Kozlu, Istanbul) 

588 
Husāmuddīn an-Naqschibandī (1282) 299, 1693 
Husayn al-Akhlatī 1572 
Husayn al-Dschurdschānī 361, 1594 

Husayn az-Zandawistī (400) 680 
Husayn ibn Mansūr (306) 133, 722, 1102, 1370, 

1594 
Husayn ibn Talāl 1540 
Hüseyn Hilmi Işık 1600  
Hüseyn Kamil Pascha (1335) 1537 

– I – 
Ibn Abdilhādī Muhammad (774) 684 
Ibn Abdussalām as-Sulamī (660) 656 
Ibn Abī Hātim an-Nīschāpūrī (320) 
Ibn Abī Laylā (83) 899 
Ibn Abī Schayba Muhammad (234) 579, 667, 

694, 695, 1602 
Ibn Abī Zayd al-Qayrawānī (386) 1067, 1732 
Ibn al-Amīd Dschirdschis (671) 1584 
Ibn al-Arabī (Schaykh Muhyiddīn ibn al-Arabī) 

1644 
Ibn al-Hāddsch Muhammad al-Mālikī (737) 1726 
Ibn al-Hādschib Uthmān al-Mālikī (646) 679 
Ibn al-Munzir Muhammad asch-Schāfiʿī (318) 
Ibn al-Qāsim Abdurrahmān al-Mālikī (191) 236, 

1727 
Ibn an-Nafīs (687) 778 
Ibn as-Salāh Uthmān asch-Schāfiʿī (643) 1668 
Ibn Bādis (1358) 603 
Ibn Batūta Muhammad (780) 
Ibn Daqīq al-Īd (702) 914 
Ibn Daqīq Taqiyyuddīn 469 
Ibn Dscharmuz 1713 
Ibn Hibbān Muhammad (354) 577, 579, 658, 

1465, 1552, 1604 
Ibn Kathīr Imād 1287, 1611 
Ibn Khalīfa al-Alīwī 718 
Ibn Khallikān 561 
Ibn Khuzayma Muhammad (311) 467, 577, 1639 
Ibn Mardawayh Ahmad al-Isfahānī (410) 1692, 

1737 
Ibn Mardschāna Ubaydullāh (67) 1652, 1704 
Ibn Marzūq al-Hanbalī (564) 1605 
Ibn Muflih Muhammad al-Hanbalī (762) 
Ibn Muldscham (40) 1565 
Ibn Mulqin Sirādschuddīn Umar (804) 1696 
Ibn Nāsiruddīn 574 
Ibn Qāsim Ahmad al-Azharī asch-Schāfiʿī (994) 

1477 
Ibn Qayyim al-Dschawziyya 1606  
Ibn Rawāha 1039, 1710 
Ibn Rusulan Ahmad ar-Ramlī (844) 
Ibn Sabaʾ 87, 1617, 1760 
Ibn Sabbāgh Abdussayyid asch-Schāfiʿī (477) 
Ibn Sabʿīn Abdulhaqq al-Andalusī (699 in Mekka) 

722 
Ibn Saʿd Muhammad al-Basrī (320) 
Ibn Schāhin Umar (385) 
Ibn Schātir (777) 280, 1727 
Ibn Uqayl Abdullāh al-Hanbalī (769) 722 
Ibn Uyayna Sufyān (198 in Mekka) 129, 650, 

1684 
Ibn Wahab Abdullāh al-Mālikī (197) 
Ibn Ziyād 1597 
Ibrāhīm al-Astarʾābādī (958) 87 
Ibrāhīm al-Azraq (895) 943, 1580, 1738 
Ibrāhīm al-Bādschūrī (1256 in Kairo) 1477 
Ibrāhīm al-Fazārī al-Baghdādī 1738, 1758 
Ibrahim Arvas (1965 n. Chr.) 1536, 1737 
Ibrāhīm Fasīh al-Haydarī (1299) 1726, 1728, 

1738 
Ibrāhīm Muhammad Naschāt 405, 1733 
Ibrahim Pascha aus Bosnien (1010) 709 

– 1717 –



Idrīs al-Bitlisī (930) 1731 
Ilyās ad-Dahlawī 725 
Imām al-Haramayn Abdulmalik Nuʿaym ibn 

Hammād al-Marāzī an-Nīschāpūrī (229) 916 
Imām Muwaffaq an-Nīschāpūrī 1597 
Imām Rafīʿuddīn 1613, 1665 
Imrān (Vater der ehrwürdigen Maryam) 1614, 

1628, 1702, 1708 
Imrān (Vater von Mūsā, Friede sei mit ihm) 1648 
Imrān ibn Husayn 687, 1005 
Isa Çelebi Sultan 1643 
Īsā Efendi 1588 
Isāmuddīn Ibrāhīm al-Isfarāyīnī 1578 
Isfendiyar Bey (864) 1572 
Ishāq ad-Dahlawī (Wahhabit) 1677 
Iskender Beg (Ehemann von Neslişah) 1682 
Iskender Pascha 1540, 1686 
Iskilibli Ātif Efendi (1926 n. Chr.) 158, 905 
Ismail Hami Danişmend 1699 
Ismāʿīl ad-Dahlawī (Wahhabit) 1677 
Ismāʿīl as-Suddī (127) 577, 1737 
Ismāʿīl Dschīlātī (749) 711 
Ismāʿīl Fahīm ibn Ibrāhīm Haqqi 276, 1734 
Ismāʿīl Farrūkh al-Qirīmī (1256) 1600, 1734 
Ismāʿīl ibn Dschaʿfar as-Sādiq 710, 1583, 1597 
Ismāʿīl ibn Uthmān 1595 
Ismihan Sultan 1644, 1684 
Istikrārī 603 
Iys (Sohn von Ishāq, Friede sei mit ihm) 1615, 

1705 
Izz ibn Dschamāʿa (733) 1607 
Izzaddīn Muzaffar 1156 
Izzuddīn Abdulʿazīz ibn Abdissalām (660) 199 

– J – 
Jakob Baradai (578 n. Chr.) 712 
Jules Masserman 787 
Jurieu (1125) 773 

– K – 
Kabakcı Mustafa (1223) 672 
Kadi Abdullāh ibn Umar (696) 1576 
Kadūsī 255, 279, 296, 1736 
Kahraman Aga 1704 
Kai Chosrau (530 v. Chr.) 1676 
Kamāl Pascha 1560 
Kamāluddīn Efendi 1589, 1699 
Kamāluddīn Kaschmīrī 1536 
Kanāna ibn al-Haqīq 1668  
Kara Ahmed Pascha (962) 1590 
Kara Dāwud Muhammad Efendi 1640 
Kara Dawud Pascha (1032) 1589 
Kara Kamāl Ismāʿīl Kamālī (920) 1661 
Kara Mustafa Pascha (1053) 1610 
Kara Mustafa Pascha aus Merzifon (1059) 1699 
Kara Said 1647 
Kara Tschalabīzāda Abdulʿazīz (1068) 410 
Karl der Große (199/814) 1596, 1617 
Karl V. (966/1558) 1618, 1686 
Katharina (Königin) (997/1589) 773, 1618 
Kaya Bilgegil 1583 
Kayı Khan (Iys ibn Ishāq) 1658, 1705 
Kaʿbī (Muʿtazilit) 603 
Kepler (1040/1630) 276, 787  
Khādscha Abul-Makārim 1230 
Khādscha Ahmad Sādiq Kābilī 1646 
Khādscha Dschamāluddīn Husayn 1355 
Khādscha Hasan Mawdūd 1102 
Khādscha Makhdūm Alī Sābir (664) 1582 

Khādscha Muhammad Abdullāh 1101, 1116 
Khādscha Muhammad Aschraf (1117) 623 
Khādscha Muhammad Fadlullāh (1238) 1612 
Khādscha Muhammad Saʿīd 623 
Khādscha Muhammad Ubaydullāh (1083) 1393 
Khādscha Muhammad Yahyā 1083 
Khādscha Qutbuddīn Bakhtiyār (633) 1653, 1678 
Khādscha Scharafuddīn Husayn 108, 142, 1077 
Khādscha Scharīf Zandanī 1653 
Khādscha Uthmān al-Hārūnī 1653 
Khādschazāda Ahmad Hilmi 1613 
Khāharzāda Muhammad Abū Bakr al-Bukhārī 

(483) 
Khāharzāda Muhammad al-Kardarī (651) 
Khālida 1581 
Khalīl Hilmi Efendi 1637 
Khān-i Dschihān 76, 623 
Khidr Dede 1585 
Khunays ibn Khudhāfa 1593 
Khuzayma 577 
Kināna (Ahne des Gesandten Allahs) 571, 577, 

1627 
Kindī Yaʿqūb 537, 603, 1605 
Kirchhoff (1304/1887) 793 
Kızıl Deli (Hurūfī-Baba) 730 
Koca Mustafa Pascha (918 in Bursa) 1687 
Kubad (persischer Schah) (531 n. Chr.) 765 
Kufrawiyya-Schaykh Muhammad 1698 
Kullī 924 
Kürkçübaşı Ahmed Beg 1585 

– L – 
Lala Schahin Pascha 1646 
Lamartine 786 
Lawrence (1343/1925) 689, 1660 
Laylā 1102 
Layth ibn Saʿd (175 in Qurāfa) 
Leibniz 787 
Lubāba 1586 
Luqmān al-Khurāsānī 732, 1592 
Luwayy ibn Ghālib 577, 1619 

– M – 
M. Loeper 948 
Madschnūn al-Āmirī 1102 
Mahdī (Abbasidenkalif) 519, 521 
Mahmūd al-Lāmiʿī 1645 
Mahmūd Badruddīn 733, 1573 
Mahmud Han I. (1168) 964, 1549, 1629, 1647, 

1659, 1694, 1704 
Mahmūd ibn Abī Bakr 1578, 1737 
Mahmūd ibn Ahmad (855) 1065, 1265, 1571, 

1605 
Mahmūd Pischāwurī 649 
Mahmūd Sāhib (indischer Gelehrter) 671 
Mahmūd Tschalabī (938) 1686 
Mahpeyker Kösem Sultan 1609, 1626, 1647, 1693 
Malenkow 763 
Mālik ibn Nuwayra 1549 
Mālik ibn Sinān (Uhud-Märtyrer) 1554 
Malik-Schah 647, 1627, 1657 
Mansūr (Kalif) (158) 651, 1551 
Mariotte (1096/1684) 1577 
Markus (Evangelist)1570, 1628 
Marmaduke Pickthall 786 
Masih Ali Pascha (917) 1589 
Maslama ibn Makhlad (62) 303 
Masʿūd ibn Tādsch asch-Scharīʿa Umar 1578 
Mawdūd Tschischtī (527) 1630, 1653 

– 1718 –



Mawlānā Abdulfattāh 1234 
Mawlānā Abdulghafūr 1086 
Mawlānā Abdurraschīd (1287) 1561 
Mawlānā Alīmullāh 399 
Mawlānā Hādschi Muhammad 1086 
Mawlānā Hamdullāh Sahāranpūrī 1473 
Mawlānā Hāmid Ahmadī 166 
Mawlānā Hamīd al-Bangālī 1311 
Mawlānā Haydar al-Hirawī 1573 
Mawlānā Husayn 1330 
Mawlānā Nizāmuddīn al-Hirawī 1712 
Mawlānā Sādiq Kaschmīrī (1018) 1075, 1099 
Max Planck (1947 n. Chr.) 718, 787, 788 
Maximilian Bittner 712 
Mayān Schaykh Tāhir 1500 
Maʾmūn ibn Hārūn (218) 74, 521, 779, 1128, 

1533, 1534, 1535, 1542, 1560, 1570, 1631, 
1658, 1666 

Maʿadd ibn Adnān 572, 573, 577, 1657 
Medeni Mehmed Nuri Efendi 1651 
Mège-Mouriès 950 
Mejdek (Zoroastrier) 765, 1709 
Michael der Syrer (594/1199) 712, 1632 
Michael H. Hart 786 
Midhat Pascha (1300/1883) 73, 1537, 1545, 

1632 
Mimschād ad-Dīnawarī (299) 1585 
Mīr Abdurrahmān 1089 
Mīr Mansūr 1343, 1376 
Mīr Muhammad Amīn 164 
Mīr Muhibbullāh 97, 112 
Mirgünoğlu Yusuf Pascha (1049) 1537 
Mirzā Abū Saʿīd ibn Muhammad (873) 1553 
Mirzā Ahmad (899) 1553 
Mirzā Kilidschullāh 626 
Mirzā Makhdūm 1638 
Mirzā Manū Dschahr 165 
Mirzā Muzaffar Khan 628 
Mirzā Schamsuddīn 1086, 1377 
Mirzā Ubaydullāh 127 
Miskīn al-Muʿīn Muhammad (954) 1690 
Mughayra 1001 
Mughīra ibn Schuʿba (50) 1696 
Muhammad Abdulhayy Katānī Idrisī al-Fāsī 684 
Muhammad Abdullāh 1101, 1116, 1365 
Muhammad Abdulqādir al-Madanī 1561 
Muhammad Abdurrahmān 1562 
Muhammad Abdurrahmān Silhatī 671, 1736 
Muhammad Ābid as-Samānī (1160) 1691 
Muhammad Abū Bakr as-Samarqandī (552) 
Muhammad al-Ansārī 1592 
Muhammad al-Bitlisī (982)1600 
Muhammad al-Gīlānī 1668 
Muhammad al-Hinduwānī (362 in Buchara) 373 
Muhammad al-Kahwākī 924, 1616 
Muhammad al-Mahdī (64) 88, 1544 
Muhammad al-Māzarī 722 
Muhammad al-Wāqidī (207) 1469 
Muhammad Alī (Qadiyani) 1658 
Muhammad Amīn ad-Darīr 1271, 1272 
Muhammad Anwar Schah (1352) 706, 1693, 

1728, 1732 
Muhammad ar-Rāzī 1572 
Muhammad as-Samarqandī (1117) 1619, 1704 
Muhammad Āschiq Tschalabī an-Nitāʾī (979) 

1470 
Muhammad Asʿad 579, 1015, 1636 
Muhammad Asʿad ibn Mahmūd Sāhib 

(1347/1928) 1015 

Muhammad at-Tarsūsī 924, 1636 
Muhammad Atāʾullāh (1226) 664, 1736 
Muhammad az-Zaddschādsch 1584 
Muhammad Bakhīt al-Hanafī al-Azharī (1354) 

719, 1271, 1607 
Muhammad Barhurdār al-Multānī 1333 
Muhammad Barzandschī (1103) 1639 
Muhammad Baschīr 522 
Muhammad Baschīr ibn Badruddīn (1323) 1560 
Muhammad Dschamāluddīn Efendi (899) 1585, 

1681, 1686 
Muhammad Dschān al-Makkī al-Bādschūrī 

(1266) 1637 
Muhammad Efendi 1626 
Muhammad Fadl al-Haqq Khayrʾābādī 

(1278/1861) 
Muhammad Fadl Alī Schah (1354) 1643 
Muhammad Fadlullāh 1612, 1613 
Muhammad Fanāʾī 1592 
Muhammad Farrūkh Mudschaddidī (1122) 1639 
Muhammad Hamīd 671 
Muhammad Hanīf Kābilī (1075) 168, 170 
Muhammad Hasan Dschān as-Sirhindī (1349) 

664, 665 
Muhammad Hāschim Sāhib 1638 
Muhammad Hilmi (1334) 671 
Muhammad ibn Abdullāh al-Dschazwākī (388) 

1727 
Muhammad ibn Abdulwahhāb an-Nadschdī 654, 

1638 
Muhammad ibn Abdulʿazīm (1051) 
Muhammad ibn Abil-Qāsim at-Tabarī (525) 1688 
Muhammad ibn Ahmad Khalaf 1679 
Muhammad ibn al-Alqamī (929) 1461 
Muhammad ibn Alī 1540 
Muhammad ibn Alī (386) 1554 
Muhammad ibn Alī az-Zamlikānī (727) 664, 1724 
Muhammad ibn ar-Raschīd (1338) 1542, 1546 
Muhammad ibn Hamza al-Ayntābī (1111) 1738 
Muhammad ibn Hasan asch-Schaybānī (183) 

608 
Muhammad ibn Hasan ibn al-Haytham (430) 778 
Muhammad ibn Hīsūm 603 
Muhammad ibn Ibrāhīm (318) 
Muhammad ibn Mahmūd al-Khārazmī (665) 649 
Muhammad ibn Mansūr al-Bukhārī 1730 
Muhammad ibn Muhammad al-Khānī (306) 280 
Muhammad ibn Muhyiddīn al-Aslamī 1546 
Muhammad ibn Nasr al-Marūzī (294 in Samar-

kand) 
Muhammad ibn Nūr al-Khalwatī 1585 
Muhammad ibn Radschab aus Beykoz (1070) 

1507 
Muhammad ibn Ruschd (520) 675, 770, 1606, 

1619 
Muhammad ibn Safwān 897 
Muhammad ibn Saʿīd (549) 1603 
Muhammad ibn Sulaymān al-Baghdādī (1234) 

663 
Muhammad ibn Umar (320) 1724, 1756 
Muhammad ibn Wāsiʿ (112) 1462 
Muhammad ibn Yār Muhammad (1160) 1613 
Muhammad ibn Yūsuf (942) 649 
Muhammad Ishāq (1262) 1677 
Muhammad Kandihārī (1284) 1532, 1643 
Muhammad Kutty (Professor in Kerala) 671 
Muhammad Mazhar al-Fārūqī (1301) 1561 
Muhammad Mazhar aus Van (1962 n. Chr.) 232 
Muhammad Miskīn (954) 1566 

– 1719 –



Muhammad Munīb Efendi (1238) 1133, 1645 
Muhammad Murād al-Badakhschī 432 
Muhammad Murād al-Qāzānī (1352) 1567, 1612, 

1641 
Muhammad Muʾmin 1370 
Muhammad Nūruddīn Efendi (1384) 1626 
Muhammad Sādiq 421, 1370, 1642 
Muhammad Saʿīd al-Quraischī (1363) 1643 
Muhammad Saʿīd Pascha (1172) 1649 
Muhammad Schah (1161 in Delhi) 
Muhammad Scharīf al-Abbāsī (1002) 1567 
Muhammad Siddīq Hasan Khān (1307) 603, 705, 

1288, 1677 
Muhammad Sirādschuddīn (1333) 1643 
Muhammad Taqī 112, 700 
Muhammad Ubaydullāh as-Sirhindī (1083) 941 
Muhammad Uftāda (989) 1585, 1626 
Muhammad Wāsiʿ 695 
Muhammad Yahyā ibn imām ar-Rabbānī (1098) 

1540 
Muhammad Yūsuf ad-Dahlawī 725 
Muhammad Yūsuf al-Banūrī (1398) 706, 707, 

1693 
Muhammad Yūsuf Kaschmīrī 1074 
Muhammad Zubayr ibn Huddschatullāh an-

Naqschibandī ibn Muhammad Maʿsūm (1152, 
sein Leichnam wurde von Delhi nach Sirhind 
überführt) 

Muhammed Demir Hāfiz 1461 
Muhammed Han IV. 962, 1566, 1592, 1650, 

1699, 1704 
Muhsin ibn Alī 1589 
Muhyiddīn (Tschiwizāda) (954)1662 
Muhyiddīn ibn Muhammad al-Fanārī (954) 1588 
Muhyiddīn Muhammad (956) 1644 
Muhyis-sunna Husayn al-Baghawī (516) 1573 
Mulla Ahmad asch-Schamdīnī 1689 
Mulla Ahmad Dschiyū al-Hindī (1130) 1737 
Mulla al-Fanārī (834) 1586, 1617, 1641, 1667 
Mulla Alī al-Kischmī 628 
Mulla Arab al-Būrsawī (938) 733 
Mulla Ārif Khutanī 553 
Mulla Badīʿuddīn 1501 
Mulla Badruddīn as-Sirhindī 124 
Mulla Gurānī Ahmad (893) 1645 
Mulla Ibrāhīm 96 
Mulla Khalīl al-Asʿirdī (1259) 198, 229, 1727, 

1735 
Mulla Maqsūd Alī at-Tabrīzī 100 
Mulla Muhammad Tschalabī (998) 1704 
Muqawqis (17) 1609 
Murad Han II. (855) 1588 
Murad Han V. (1321/1904) 1538, 1694 
Murtadā Alī (436) 87 
Murtadā Efendi (1160) 1536, 1703 
Mūsā al-Hādī (170) 1595 
Mūsā asch-Schaybānī 1675 
Mūsā ibn Husayn al-Iznikī (850) 1556 
Mūsā Kāzim (1920 n. Chr.) 218, 588 
Mūsā Tschalabī (816) 1572, 1643 
Mustafā Abul-Fayd 962, 1735 
Mustafā al-Qirīmī (1164) 663 
Mustafā Āsim (Vater von Namık Kemal) 1653 
Mustafā Efendi (Vorsitzender der osmanischen 

Astronomieabteilung) 290 
Mustafā Fahīm ibn Uthmān 1735 
Mustafa Fevzi (1934 n. Chr.) 588 
Mustafa Han I. (1048) 1588, 1644 
Mustafa Han III. (1178) 1650, 1668, 1683, 1694 

Mustafā Hilmi 279, 1731, 1756 
Mustafā ibn Ibrāhīm as-Siyāmī 671 
Mustafa Pascha (1175) 1629, 1686 
Mustafā Ruschdu (1260) 923 
Mustafā Sabrī (1954 n. Chr.) 588, 673, 706, 

1561, 1615, 1651, 1707 
Mustafā Schattī al-Hanbalī 669 
Mustafa Zihni Pascha 1560 
Mustaghfirī Dschaʿfar (432) 
Mustansir (Fatimidenherrscher) (487) 1597 
Mustaqīmzāda Sulaymān (1202) 1636 
Musʿab ibn Umayr 735 
Mutī Khalīfa (364) 1658 
Muttalib (Onkel von Abdulmuttalib) 1543, 1597 
Muzanī Bakr asch-Schāfiʿī (264) 650 
Muʾayyadzāda Abdurrahmān al-Arwāsī (922) 

1730 
Muinuddin Schahrukh (850) 1693 
Muʿtasim ibn Hārūn (227) 1635 

– N – 
Naddschār Husayn ibn Muhammad (230) 94 
Naddschārzāda Mustafā Ridāʾuddīn (1159). 
Seine Biografie findet sich in unserem Buch 
Die edlen Gefährten. 
Nādir Schah (1160) 1687 
Nadr ibn Kināna 577, 1627 
Nadschībuddīn Alī asch-Schīrāzī 1675 
Nāfiʿ 1059, 1463 
Nahdschiwānī Niʿmatullāh (920) 1737 
Napier (1026/1617) 255, 285 
Napoleon III. (1290/1873) 950 
Nāsir ibn al-Mansūr 303 
Nāsir Salāhuddīn 303 
Nāsiruddīn Mahmūd ad-Dahlawī (757) 1665 
Nāsiruddīn Sayyid Abul-Qāsim as-Samarqandī 

428 
Nasr al-Muqaddasī (490) 679 
Nasr ibn Muhammad (373) 1556 
Nasreddin Hoca (683) 1655, 1692 
Nasūh Dede 1585 
Nawfal ibn Abd Manāf 1535 
Nawfal ibn al-Hārith (15) 735, 1535 
Nazīr Husayn ad-Dahlawī (1320) 1677 
Nazzām Ibrāhīm (Muʿtazilit) (231) 603 
Neslişah Sultan 1682 
Nizāmuddīn Khāmūsch (830) 1645, 1694 
Nūr Muhammad Tahārī 1089, 1335 
Nūruddīn al-Batrūdschī (581) 1519 
Nūruddīn al-Dscharrāhī (1133) 1585 
Nūruddīn Alī asch-Schāfiʿī (749) 669 
Nūruddīn Alī ibn Abdullāh (654) 1556 
Nūruddīn Arslan Schah (607) 1573, 1611 
Nūruddīn Schahīd Sultan 1604, 1611, 1626 
Nūschirwān (593 n. Chr.) 765 
Nusret Efendi (1208) 1735 
Nuʿmān ibn Baschīr al-Ansārī (64) 898 

– O – 
Og 1649 
Orhan Han (761) 899, 1156, 1592, 1645, 1659 
Osman II. (1031) 1589, 1622, 1646, 1699 

– P – 
Papst Sixtus V. 1575 
Patrona Halil (1143) 1610 
Perestu Sultan 1538 
Peter der Große (1725) 1562 
Petros 1574 
Pīr Muhammad al-Arzindschānī (976) 1585 

– 1720 –



Pīrīzāde Osmān Sāhib (1183) 1589 
Prinz Eugen (1149) 1575 
Ptolemäus 778, 1097, 1661 
Pulcheria (453 n. Chr.) 1628 
Pythagoras 1093, 1661, 1683 

– Q – 
Qādī Abū Bakr al-Bāqillānī (403) 633, 1549 
Qādī Badruddīn Muhammad asch-Schiblī (769) 

1069, 1662, 1724 
Qādī Husayn asch-Schāfiʿī (462) 361, 679 
Qādī Imām Abū Zayd ad-Dabbūsī (432) 417, 

459, 1579 
Qādī Nasrullāh 1100 
Qādī Schurayk (87) 1682 
Qādīzāda Muhammad Ārif (1173) 1729 
Qara Qoyunlu Yusuf (923) 1633 
Qāsim ibn Qutlubūgha al-Hanafī al-Misrī (879) 

199 
Qays 1568 
Qazzāz Muhammad Harīrī (1050) 1585 
Qurrat al-ayn (Fatima Baraghani) (1288) 1563 
Qutbuddīn Bakhtiyār al-Ūschī (633) 1653, 1678, 
Qutbuddīn Muhammad ibn Sabʿīn 722 

– R – 
Rabia Sultan 1537, 1694 
Rabīʿa 525 
Radī ibn Tāhir (Schiit) (406) 87, 1102 
Ragg 1575 
Rāghib Husayn al-Isfahānī (500) 
Rāmiz al-mulk 429 
Raschīd Ahmad Kankuhī (1323) 1677 
Rāschid Efendi 1704 
Rātib ibn Uthmān (1175) 1653 
Raʾūf Ahmad (1253) 1540 
Reis-ül-küttab Mustafa Efendi 576, 1069 
Ribāh 1577 
Richelieu 38, 1666 
Rıza Nur (1943 n. Chr.) 30 
Rosen 779 
Rostam (Sohn von Zal) 1676 
Ruknuddīn Ibrāhīm Zāhid 1585 
Ruknuddīn Muhammad asch-Schandschāsī 1585 
Rum (Sohn von Iys) 1705 
Rüstem Pascha (968) 1590, 1632 
Rūzbihān (606) 1653 

– S – 
Sābūnī Ahmad al-Bukhārī (580) 1725 
Saddschād imām Zaynul-Ābidīn 88, 1635, 1663, 

1710 
Sādiq Kaschmīrī (1018) 1075, 1099 
Sadr asch-Scharīʿa Ahmad ibn Ubaydullāh (630) 

1667 
Safīna 1469 
Safiyye Sultan 1627, 1646 
Sahl ibn Abdullāh at-Tustarī 30, 879, 998, 1005, 

1135,1581, 1668 
Şahsuvar Sultan 1659  
Şahsuvaroğlu Ali Beg (926) 1682 
Salāh ibn Mubārak 1728 
Salāhuddīn al-Ayyūbī (589 in Damaskus) 1554, 

1612, 1626, 1681 
Sālih Qlawūn (689) 521 
Saliha Sultan 1629, 1650, 1694 
Sāmirī 1649 
Sāra 1609, 1615 
Sāriya 655 
Sarı Abdullāh Efendi (1071) 1655, 1734, 1738 

Sayfuddīn al-Fārūqī (1096) 1407, 1671 
Sayyid Abdulbāqī Sārankpūrī 1328 
Sayyid Abdulqādir Efendi (1344) 1689 
Sayyid Abdurrahmān 1536 
Sayyid Ahmad (Mulla Ahmad) 1689 
Sayyid Ahmad al-Bukhārī (922) 1686 
Sayyid Ahmad as-Samarqandī 1585 
Sayyid Ahmad Beg asch-Schāfiʿī 684 
Sayyid Ahmad Efendi 1632 
Sayyid Ahmad Rifʿat Beg 728 
Sayyid Akbar Alī ad-Dahlawī 1643 
Sayyid al-Alawī 669 
Sayyid Alī al-Fanāʾī (1151) 1668 
Sayyid Ghāzī (122) 1629 
Sayyid Ibrāhīm 1689 
Sayyid Ismāʿīl Efendi 1108 
Sayyid Muhammad Ārif 262, 264, 276 
Sayyid Muhammad Sālih (1281) 1339, 1407 
Sayyid Murtadā al-Hanafī 669 
Sayyid Mustafā Efendi (1158) 1704 
Sayyid Ubaydullāh 1536, 1689, 1698 
Sayyid Umar 1065 
Sayyid Uthmān Efendi (1103) 1616, 1668 
Sayyid Yahyā asch-Schirwānī (868) 1585, 1592 
Saʿd al-Haramayn 522 
Saʿd ibn Muʿādh (5) 735, 1004, 1455, 1674 
Saʿduddīn al-Kaschgarī (860) 1040, 1645, 1675 
Saʿīd ibn al-Musayyib (93), 94, 909, 927, 1469, 

1675 
Saʿīd ibn Ismāʿīl Abū Uthmān (298) 657 
Saʿīd ibn Saʿd 1222 
Schaddād 1583  
Schah Abbās (Enkel von Schah Ismāʿīl) (1038) 

1647 
Schah Abdulghanī (1227) 1677 
Schah Abdullatīf 1539 
Schah Abdulqādir (1230) 1677 
Schah Abdulʿazīz (1239) 665, 1102, 1314, 1439, 

1467, 1677 
Schah Ahmad Saʿīd ad-Dahlawī (1277) 655, 

671, 1456, 1553, 1643, 1733, 1737 
Schah Bahādur I. (1124) 1564 
Schah Bahīk ibn Zakī ibn Abī Hanīf ibn Ab-

dulʾahad ibn Muhammad Saʿīd al-Fārūqī 163 
Schah Feridun (Enkel von Dschamschid) 1676 
Schah Ismāʿīl ibn Abdulghanī ad-Dahlawī (1246) 

1677 
Schah Jahan (1076) 1109, 1563 
Schah Rafīʿuddīn (1233) 1677 
Schah Reza Pahlavi (1400) 86, 1591, 1689 
Schahid Ali Pascha (1128, sein Grab befindet 

sich in Belgrad) 1629 
Schahrdār ibn Abī Schudschāʿ (558) 1477, 1580 
Schalbī (1031) 323, 391, 468, 1710, 1731 
Schaltūt 1246 
Schamsuddīn Ahmad Efendi (940) 1560 
Schamsuddīn al-Hanafī 1065 
Schamsuddīn al-Hurūfī 1587 
Schamsuddīn Alī al-Khalkhālī 1333 
Schamsuddīn as-Siwāsī (1006) 1603, 1648 
Schamsuddīn Efendi 1689 
Schamsuddīn Muhammad as-Sakhāwī (902) 

610, 611, 1470, 1679, 1726 
Schamsuddīn Muhammad ibn Kamāluddīn (791) 

1593 
Schamsuddīn Surūdschī al-Hanafī (710) 
Schamsuddīn Pānīputī (715 in Panipat) 1582 
Schaqīq al-Balkhī (174) 1597 
Scharafuddīn al-Kurdī (701) 1558 

– 1721 –



Scharafuddīn Husayn 108, 142,624, 1077 
Scharhabīl ibn Āmir 303 
Scharīf Husayn ibn Alī (1349/1931) 673, 1540, 

1547, 1600 
Schayba (2) 525 
Schaykh Abdul-vedud (860) 1592 
Schaykh Abdulkarīm ar-Rāfiʿī 684 
Schaykh Abdullāh 97 
Schaykh Abdurrahmān asch-Scharbīnī 684 
Schaykh Abul-fayd Muhammad Abdurrahmān 

1562  
Schaykh Abul-Hasan 914 
Schaykh Ahmad Basyānī al-Hanbalī 684 
Schaykh Ahmad Husayn asch-Schāfiʿī 684 
Schaykh al-Azrāʿī 1673 
Schaykh Badruddīn (823) 733, 1572, 1644 
Schaykh Barī 1558 
Schaykh Dschunayd (760) 1676 
Schaykh Edebali (726) 1659 
Schaykh Hamdullāh (Kalligraph) (920) 1593 
Schaykh Hasan al-Yazīdī 712, 1612 
Schaykh Haydar 1676, 1676 
Schaykh Ismāʿīl Sandschīdī 924 
Schaykh Muhammad al-Halabī asch-Schāfiʿī 684 
Schaykh Muhammad an-Nihrīrī 915, 924 
Schaykh Muhammad ibn Fadlullāh 1644 
Schaykh Muhammad Tāhir (1040) 1086 
Schaykh Mustafā 1500 
Schaykh Mustafā Muslihuddīn 1681 
Schaykh Nizām Muʿīnuddīn an-Naqschibandī 

1564, 1725 
Schaykh Rasulan (540 in Damaskus)  
Schaykh Ruknuddīn as-Sandschāsī 1585 
Schaykh Sādiq Efendi 1567, 1724, 1732 
Schaykh Saʿīd Mūdschī asch-Schāfiʿī 684 
Schaykh Schaʿbān al-Walī (977) 1617, 1655,  

1681 
Schaykh Tāhir az-Zāwī 848, 894, 1242 
Schaykh Umar 1572 
Schaykhul-ārif as-Suhrawardī (632) 1347, 1681 
Schaykhul-islām Muhammad al-Bahnasī (987) 

1574 
Schiblī Abū Bakr Muhammad (334) 71, 86, 156, 

1550, 1585, 1601 
Schiblī Nuʿmānī al-Hindī 725, 1725, 1728 
Schihābuddīn al-Khafādschī 669, 1736  
Schudschāʿuddīn (Hurūfī-Baba) 730 
Schuʿayb, Friede sei mit ihm 703, 1648 
Selim Han II. (982) 1588, 1686 
Sem 1657, 1658, 1663, 1683 
Şemseddin Günaltay (1961 n. Chr.) 588 
Sersem Alī (Hurūfī) 730 
Şevkefza Valide Sultan 1538 
Sībawayh (194)  
Siddīq Hasan Khān (1307) 603, 705, 1288, 1677 
Siddīq Muhammad Amīn ad-Darīr 1271, 1272 
Sinān aus Kayseri (Architekt) (996) 1686 
Sinan Pascha (Oberbefehlshaber der Marine) 

(961) 1632 
Somuncu Baba (815 in Aksaray) 1592 
Spinoza (1089/1677) 131 
Sufyān ibn Awf 1548 
Suhaylī Abdurrahmān (581) 1605 
Sulaymān (Sohn von Yıldırım) (813) 1576 
Sulaymān al-Āmidī 1646 
Sulaymān al-Dschazūlī (870 in Marrakesch) 

1583, 1640 
Sulaymān Efendi (Kamālpaschazāda) 1560 
Sulaymān Efendi aus Gelibolu 1548 

Sulaymān Fādil ibn Ahmad (1134) 1577 
Sulaymān ibn Abdullāh al-Asʿirdī 229 
Sulaymān ibn Hasan 711 
Süleyman Schah (626) 1658 
Sultan as-Sirhindī 1329 
Sultan Bahādur Schah II. (1274) 1561 
Sultan Muhammad Burhānuddīn 1582 
Sultan Mustafa IV. (1223) 1537, 1683 
Sultan Qutbuddīn Muhammad Khārazm Schah 

(617) 1584 
Sultan Walad Tschalabī (712) 1582 
Sunʿullāh al-Halabī 665, 1736 

– T – 
Tādschuddīn an-Naqschibandī (1050) 1688 
Tāhā Efendi 1689 
Tāhā Habīb (Madhhabloser) 
Tāhir (Vorsitzender der Abteilung für Astronomie) 

276 
Tāhir Sunbul 669, 1726 
Tahsin Yılmaz Öztuna 1738 
Talāl ibn Abdullāh al-Hāschimī 1540 
Tapduk Emre 1705 
Taqiyyuddīn Husnī asch-Schāmī (829) 
Tarkī 1542 
Tatar Ahmad Efendi (1156) 1666, 1703 
Terzi Baba (Hayyāt al-Wahbī) (1264) 1698, 1734 
Tevfik Fikret (1332) 1560 
 
Tevfik Pascha (Khedive) (1309) 1537  
Thābit (Vater von Imām Abū Hanīfa) 647 
Theodosius II. (450 n. Chr.) 1128, 1588, 1628 
Thomas (Apostel) 1569, 1570 
Thuwayba 561, 1553 
Timurtasch Pascha 74, 562 
Tschalabī Khalīfa Muhammad Dschamāluddīn 

1585, 1681, 1686 
Tuğrul Beg (455) 1567 
Tuhayla ibn Khuwaylid 1695 
Turtūschī 722 

– U – 
Ubaydullāh as-Sirhindī (1083) 941, 1695, 1732 
Ubayy ibn Kaʿb al-Khazradschī (22) 646  
Ubayy ibn Khalaf 697 
Uftāda Efendi (989) 1586, 1626 
Ulugh Beg ibn Schahrukh (853) 538, 539, 1567, 

1693  
Umar ad-Dāghistānī 1572 
Umar al-Fākihānī al-Mālikī (734) 1727 
Umar al-Fūlī  
Umar al-Khayyām (517) 1597  
Umar ar-Rūschanī (892) 1592  
Umar Fahmī Efendi 1665 
Umar ibn Nudschaym (1005) 1606 
Umar Sakī 1585 
Umayma bint Abdulmuttalib 1541, 1695, 1709, 

1711, 1712 
Umayya ibn Abd Schams 1554, 1597, 1680, 

1698 
Umayya ibn Khalaf (2) 1577 
Umm al-Fadl 1635 
Umm al-Hakīm bint al-Hārith ibn Hischām 1611 
Umm Ayman 1698, 1710 
Umm Hirām (siehe im Buch Die edlen Gefähr-

ten) 
Ummī Sinān Muhammad (1068) 1585 
Ustuwānī Muhammad (1072) 1698 
Utayba ibn Abī Lahab 1697 
Uthmān Efendi (aus Atpazarı) (1103) 1616, 1668 

– 1722 –



Uthmān Efendi aus Medina (1387/1967) 117 
Uthmān ibn Abil-Ās 1440 
Uthmān ibn Hunayf (56) 658 
Utiha 713 
Uzun Hasan (882) 1553, 1589 

– W – 
Wahab ibn Abd Manāf 1568 
Wahīd az-Zamān Hindū (Wahhabit) (1338) 1731 
Wakīʿ Muhammad (306 in Bagdad)  
Walīd ibn Abdulmalik (96) 519, 521, 1598, 1629, 

1712 
Walīd ibn al-Walīd 1620 
Wāsitī Abdurrahmān ar-Rufāʿī asch-Schāfiʿī 

(734) 
Wāsitī Abū Bakr Muhammad ibn Mūsā (320) 
William Courton 1654 
William Jennings Bryan (1925 n. Chr.) 705 

– X – 
Xenophon (355 v. Chr.) 559, 1683 

– Y – 
Yahya Galip (1942 n. Chr.) 588, 1585 
Yahya Tevfik 421  
Yam (Kanaan) 1657 
Yaqaza (Sohn von Murra) 1664 

Yasārīzāda 1549, 1636 
Yazdegerd 1663 
Yazīd ibn Abī Sufyān (19) 1549 
Yazīd ibn Anīsa 711 
Yazīd Schaykh Amāwī 711, 712 
Yūschaʿ, Friede sei mit ihm 703, 1649, 1705 
Yūsuf al-Banūrī (1398) 706, 707, 1693, 1727 
Yūsuf al-Qaradāwī 391, 392, 1273, 1726 
Yūsuf Ardabīlī asch-Schāfiʿī (799) 1724 
Yūsuf ath-Thaqafī 88 
Yūsuf Naddschār 706, 1614, 1628 
Yūsuf Sinān Efendi (989) 1632 

– Z – 
Zāhid 423, 1639, 1737 
Zakariyyā al-Ansārī asch-Schāfiʿī (926) 
Zakariyyā al-Qazwīnī (765) 1579, 1724 
Zākirzāda Abdullāh 1668 
Zayd ibn al-Khattāb (11) 1650 
Zayd ibn Arqam (61) 579, 1543 
Zaynuddīn Alī ibn Ahmad al-Armawī 97, 1737 
Zeyneb Sultan 1563 
Ziya Gökalp (1341) 1492 
Zubayr ibn Harb 312 
Zuhra ibn Kilāb 1568 
Zulaykhā 807 

– 1723 –

 
Sehr wichtiger Zusatz: Die Lebensweise, die von Allah, dem Erhabenen, 

durch Propheten verkündet wurde, wird „Religion“ (Dīn) genannt. Eine Le-
bensweise, die von Menschen ausgeht, wird „Gesetz“ (Qānūn) genannt. Die 
Religion lernt man von den Eltern und aus Büchern. Der Mensch kann nicht 
ohne Religion sein. Jeder Mensch lebt in Übereinstimmung mit den Geboten 
seiner Religion. Solche Menschen glauben daran, dass diejenigen, die ihrer Re-
ligion folgen, im Diesseits in Frieden leben und im Jenseits ins Paradies eingehen 
und ewige Glückseligkeit erlangen werden und dass Angehörige anderer Reli-
gionen im Diesseits Mühsal erleiden und im Jenseits ewig im Höllenfeuer 
brennen werden. Jeder lobt die Religion, der er angehört, und ruft durch Pro-
paganda und Werbung jeden zu seiner Religion auf, glaubt, dass seine Religion 
die richtige ist, und strebt danach, jeden davon zu überzeugen. Da die diesseitige 
und jenseitige Glückseligkeit des Menschen von seiner Religion abhängt, sollte 
er nicht in der Religion verharren, die er von seinen Eltern gelernt hat, sich 
nicht von Propaganda und Werbung täuschen lassen, sondern sollte alle Reli-
gionen untersuchen und an jener Religion festhalten, von der er überzeugt ist, 
dass sie die richtige ist. 

Die Publikationen des Hakikat-Verlags informieren unparteiisch über alle 
Religionen. Diese Informationen über alle Religionen sind das Ergebnis jah-
relanger Forschung und Studien. Der Verlag vermittelt, dass der Islam die un-
veränderte wahre Religion ist, die allen Menschen den Weg zur Glückseligkeit 
zeigt, und dass er die einzige Religion ist, an die man glauben soll. Wir empfehlen 
allen gebildeten und intelligenten jungen Menschen wärmstens, die Bücher des 
Hakikat-Verlags zu lesen. Wir beten dafür, dass sie gemäß ihrem Verstand, 
ihrem Wissen und ihrem Gewissen entscheiden und dadurch zur Glückseligkeit 
finden und nicht in die Fallen jener tappen, die mit Schriften voller Lügen und 
Trug ihre Leser täuschen, und im Diesseits und Jenseits nicht ins Unglück 
stürzen und ewiges Leid ertragen. 



– A – 
A Literary History of Persia (Edward Browne) 

1676 
Abdestin ādābı (Schaykh Sādiq Efendi) 1567 
ad-Daʿwa (Zeitschrift) 522 
ad-Diyā al-maʿnawī (Abul-baqā) 462, 646, 1555 
ad-Durar (Adīb Ishāq) 1582 
ad-Durar (Mulla Khusraw) 186, 344, 356, 426, 

471, 503, 848, 892, 893, 1045, 1208, 1242, 
1476, 1645 

ad-Durar al-kāmina (Asqalānī) 1607 
ad-Durar al-multaqita (Abdulʿazīz Dīrī) 248 
ad-Durar as-saniyya (Ahmad Zaynī) 520, 658, 

659, 663, 1559, 1568 
ad-Durar as-saniyya fī fadāʾil ad-dawla al-

Uthmāniyya (Muhammad ibn Walī, Mufti von 
Izmir) (1165) 

ad-Durr al-mukhtār (Haskafī) 15, 28, 55, 102, 
192, 196, 211, 219, 228, 236, 237, 250, 302, 
303, 310, 322, 324, 325, 326, 332, 336, 341, 
343, 351, 358, 366, 371, 388, 390, 401, 406, 
410, 415, 417, 420, 421, 422, 426, 428, 440, 
443, 448, 458, 470, 475, 479, 480, 482, 490, 
496, 499, 501, 504, 519, 574, 580, 638, 641, 
646, 648, 652, 663, 674, 683, 695, 714, 832, 
848, 861, 868, 885, 891, 900, 910, 919, 921, 
922, 1007, 1044, 1056, 1068, 1109, 1128, 
1146, 1165, 1192, 1204, 1237, 1239, 1242, 
1259, 1260, 1264, 1267, 1275, 1441, 1466, 
1476, 1478, 1564, 1602, 1615, 1621, 1689 

ad-Durr al-muntaqā (Haskafī) 208, 211, 336, 
341, 410, 420, 424, 437, 440, 447, 510, 898, 
1037, 1043, 1055, 1178, 1476, 1484, 1485 

ad-Durra al-baydā (Durrizāda Mustafā) 1209 
ad-Durra al-fākhira (Ghazālī) 25, 154, 1591 
ad-Durra al-madiyya fir-radd alā Ibn Taymiyya 

(Muhammad ibn Alī az-Zamlikānī) 664 
ad-Durra as-samīna fī ithbāt al-wādschib taʿālā 

(Abdulhakīm as-Siyālkūtī) 1536 
Ādāb al-murīdīn (Imām ar-Rabbānī) 1613 
Adab al-qādī (Khassāf) 1620 
Ādāb-i tarīqat (Khālid al-Baghdādī) 1567, 1701 
Ādāb-i tarīqatin-naqschibandiyya (Murād al-

Munzawī) 1647 
Adabiyyāt (Alī Dschānib Beg) 1655 
adh-Dhakhīra lil-Qarāfī (Schihābuddīn Ahmad 

al-Mālikī) 236 
Adschāʾib al-makhlūqāt (Zakariyyā al-Qazwīnī) 

537, 1579 
Adschāʾib al-Qurʾān (Mahmūd) 615 
Afkār al-dschabarūt (Hayātīzāda Khalīl) 779, 

1645 

Ahlāk-ı islāmiyye esāsları (Ahmad Naʿīm) 1561 
Ahsan al-kalām fī ithbāt al-mawlid wal-qiyām 

(Schah Muhammad Maʿsūm al-Umarī) 1561 
Ahwāl atfāl al-muslimīn (Birgivī) 574, 657, 1462, 

1463, 1577 
Ākām al-mardschān (Qādī Badruddīn asch-

Schiblī) 1069, 1662 
Akhbār al-akhyār (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 1665, 

1679 
Ākhir al-ischārāt (Ibn Sīnā) 722 
Ākhiretnāme (Hurūfī-Baba) 732 
Akhlāq-i Alāʾī (Alī ibn Amrullāh) 1038, 1054, 

1092, 1567 
Akhlāq-i dschalālī (Dschalāluddīn ad-Dawānī) 

1581 
Akhlāq-i muhsinī (Husayn Wāʿiz) 1600 
Akhtarī (Wörterbuch von Mustafā ibn 

Schamsuddīn)  
al-Adhkār (Nawawī) 66, 524, 1532, 1655 
al-Adilla al-qawātiʿ (Abū Muhammad al-Wiltorī) 

387, 1045 
al-Adschwiba (Muhammad Nadschmuddīn al-

Ghitī) 
al-Adschwiba al-irāqiyya (Ālūsī) 1568 
al-Adschwiba al-mardiyya (Abdulwahhāb asch-

Schaʿrānī) 669 
al-Ahādīth al-mawdūʿāt (Alī al-Qārī) 615, 1565 
al-Ahkām ad-dīniyya (Husayn asch-Schirwānī) 

1676 
al-Ahkām as-sultāniyya (Māwardī) 1629 
al-Amal bil-usturlāb (Ibrāhīm al-Fazārī) 1758 
al-Amal bil-usturlāb (Muhammad ibn Umar) 1756 
al-Amālī (Abū Yūsuf) 400,  
al-Amālī (Kasside von Alī al-Ūschī) 5, 126, 698, 

1012, 1093, 1559, 1566  
al-Amālī (Walwāldschī) 1702 
al-Anwār (Bābartī) 1142 
al-Anwār al-muhammadiyya (Yūsuf an-Nabhānī) 

46, 555, 577, 658 
al-Anwār al-qudsiyya (Abdulwahhāb asch 

Schaʿrānī) 1545 
al-Anwār li-aʿmāl al-abrār (Yūsuf al-Ardabīlī) 

270, 288, 372,443, 481, 874, 1477, 1481 
al-Aqāʾid al-dschalāliyya 1093 
al-Aqāʾid an-Nasafiyya (Nasafī Umar) 68, 1062, 

1654, 1675 
al-Aqāʾid as-sahīha (Hasan Dschān) 664 
al-Āqiba (Ischbīlī) 1470 
al-Arbaʿīn (Nawawī) 163, 620, 909, 1638 
al-Aschbāh (Ibn Nudschaym) 228, 249, 364, 

373, 410, 421, 425, 426, 449, 459, 463, 479, 
483, 497, 508, 512, 574, 649, 895, 901, 910, 

– 1724 –

Index der Buchtitel  
Die Zahlen neben den Buchtiteln sind die Zahlen der Seiten, in denen sie vor-

kommen. Der Autor des Buches ist in Klammern angegeben. 
Schreibt ein Gelehrter ein Buch, wird dieses Buch „Taʾlīf“ und der Autor „Muʾallif“ 

genannt. Wenn er oder jemand anderes es erklärt und kommentiert, wird dieser Kom-
mentar „Scharh“, der Kommentierende „Schārih“ und dieses Buch „Matn“ genannt. 
Wird auch der Kommentar kommentiert, wird er „Hāschiya“ (Superkommentar) ge-
nannt. Derjenige, der den Superkommentar schreibt, wird „Muhaschschī“ genannt. 
Nur unser Prophet erklärt die Verse des edlen Korans. Diese Erklärungen werden 
„Tafsīr“ genannt. Die Tafsire wiederum werden von den Islamgelehrten erklärt. Diese 
Erklärungen werden „Maʾāl“ genannt.



1065, 1191, 1194, 1223,1243, 1308, 1449, 
1559, 1606, 1621 

al-Asrār (Dabbūsī) 1579 
al-Awāmil (Abdulqāhir al-Dschurdschānī) (474) 
al-Awāmil (Birgivī) 1577 
al-Awrād (Abdulghanī an-Nablusī) 1536 
al-Awrād (Bahāʾuddīn al-Bukhārī) 1573 
al-Awsat (Tabarānī) 433, 1688 
al-Aʿlām (Alī ibn Ismāʿīl) 1470, 1567 
al-Badāʾiʿ (Kāsānī) 386, 388, 479, 502, 886, 

897, 1238, 1619  
al-Bahdscha al-mardiyya (Suwaydī) 1687 
al-Bahr al-mawrūd (Abdulwahhāb asch-

Schaʿrānī) 669 
al-Bahr ar-rāʾiq (Ibn Nudschaym) 198, 394, 428, 

470, 472, 475, 477, 528, 853, 860, 861, 1122, 
1146, 1187, 1193, 1194, 1264, 1445, 1453, 
1606  

al-Barīqa (Khādimī) 30, 32, 55, 99, 102, 178, 
198, 245, 304, 306, 325, 336, 353, 358, 361, 
367, 375, 392, 394, 419, 542, 586, 609, 640, 
649, 674, 679, 712, 867, 873, 894, 900, 911, 
913, 917, 923, 1012, 1053, 1054, 1059, 1125, 
1193, 1266, 1276, 1294, 1296, 1309, 1322, 
1323, 1476, 1490, 1498, 1525 

al-Basāʾir (Hamdullāh al-Hindī) 671, 683, 1473 
al-Basīt (Wāhidī) 465, 1700 
al-Bazzāziyya (Muhammad al-Kardarī) 211, 228, 

249, 252, 306, 326, 337, 348, 358, 401, 437, 
453, 459, 461, 503, 583, 604, 608, 609, 637, 
841, 854, 863, 884, 894, 1008, 1070, 1109, 
1121, 1122, 1141, 1148, 1193, 1214, 1454, 
1464, 1483, 1617 

al-Bidāya (Sābūnī) 
al-Burda (Kasside von Busayrī) 1439, 1578, 

1681 
al-Burhān (Suyūtī) 1660 
al-Dschāmiʿ (Khatīb al-Baghdādī) 688 
al-Dschāmiʿ al-kabīr (Karkhī) 1617 
al-Dschāmiʿ al-kabīr (Muhammad asch-Schay-

bānī) 400, 1671 
al-Dschāmiʿ al-kabīr (Suyūtī)  615 
al-Dschāmiʿ as-saghīr (Karkhī) 1617  
al-Dschāmiʿ as-saghīr (Muhammad asch-Schay-

bānī) 400, 1671 
al-Dschāmiʿ as-saghīr (Suyūtī) 615, 669, 679, 

1461 
al-Dschāmiʿ as-sahīh (Muslim) 622 
al-Dschāmiʿ as-sahīh (Tirmidhī) 622 
al-Dschawāhir (Qādī al-Adud) 1661 
al-Dschawāhir (Suwaydī) 1687 
al-Dschawāhir az-zakiyya (Ahmad ibn Turkī) 

443 
al-Dschawhar al-munzam (Ibn Hadschar al-

Makkī) 669, 1607 
al-Dschawhara (Abū Bakr Alī) 98, 206, 250, 306, 

329, 410, 418, 420, 423, 440, 476, 482, 484, 
488, 513, 898, 906, 1147, 1169, 1242, 1265, 
1461, 1476, 1550 

al-Dschurdschāniyyāt (Muhammad asch-
Schaybānī) 400 

al-Fadschr as-sādiq fir-radd alā munkirī at-ta-
wassul wal-khawāriq (Dschamīl Sidqī) 671 

al-Farāʾid (Imām Abū Hanīfa) 647 
al-Farāʾid as-sirādschiyya (Muhammad as-

Sidschāwandī) 
al-Fārūq (Schiblī Nuʿmānī) 725 
al-Fasl (Ibn Hazm) 778 
al-Fatāwā (Muhammad ibn Sulaymān) 663 

al-Fatāwā al-Anqarawiyya (Muhammad ibn 
Husayn) 

al-Fatāwā al-attābiyya (Ahmad al-Attābī) 381 
al-Fatāwā al-burhāniyya (Mahmūd al-Bukhārī) 

1625 
al-Fatāwā al-faydiyya (Schaykhul-islām 

Faydullāh Efendi) 359, 776, 832, 835, 856, 
1187, 1196, 1215, 1248, 1259  

al-Fatāwā al-fiqhiyya (Ibn Hadschar al-Makkī) 
67, 257,258, 365, 419, 443, 662, 1130, 1446, 
1466 

al-Fatāwā al-hadīthiyya (Ibn Hadschar al-Makkī) 
198, 669, 721, 724, 1067, 1322, 1466, 1596, 
1607, 1706  

al-Fatāwā al-hāmidiyya (Hāmid al-Qūnawī) 687 
al-Fatāwā al-hindiyya (Schaykh Nizām) 304, 

308, 326, 359, 368, 386, 388, 437, 440, 470, 
476, 487, 603, 675, 679, 681, 820, 831, 854, 
898, 937, 1049, 1053, 1128, 1133, 1170, 1176, 
1178, 1194, 1211, 1222, 1242, 1261, 1276, 
1467, 1496, 1564, 1617, 1662 

al-Fatāwā al-imādiyya (Abdurrahmān al-Imādī) 
709, 1199 

al-Fatāwā al-khāniyya (Qādīkhān) 1662 
al-Fatāwā al-khayriyya (Khayruddīn ar-Ramlī) 

55, 188, 198, 244, 492, 576, 580, 709, 776, 
829, 831, 857, 1166, 1191, 1196, 1211, 1248, 
1277 

al-Fatāwā al-kubrā (Husāmuddīn Umar) 859, 
1599 

al-Fatāwā al-kubrā (Ibn Hadschar) 331, 425, 
1043, 1045, 1666 

al-Fatāwā as-sirādschiyya (Alī al-Ūschī) 219, 
361, 401, 541, 1566 

al-Fatāwā at-tātārkhāniyya (Ālim ibn Alā) 321, 
361, 394, 401, 429, 447, 655, 679, 695, 819, 
1007, 1037, 1567 

al-Fatāwā az-zahīriyya (Qādī Muhammad ibn 
Ahmad Zahīruddīn al-Bukhārī) 1156 

al-Fath al-kabīr (Yūsuf an-Nabhānī) 684 
al-Fawāʾid al-bahiyya (Abdulhayy al-Luknawī) 

1680 
al-Fiqh al-akbar (Imām Abū Hanīfa) 573, 713, 

714, 1565, 1566, 1639, 1644, 1657 
al-Fiqh alal-madhāhib al-arbaʿa (Abdurrahmān 

al-Dschazīrī) 190, 191, 229, 235, 244, 314, 
328, 341, 355, 372, 404, 819, 820, 1163 

al-Furūq (Asʿad an-Nīschāpūrī) (539) 
al-Fusūs (Muhyiddīn ibn al-Arabī) 131, 133, 574, 

577, 1347, 1348, 1368, 1548, 1675 
al-Futūhāt al-islāmiyya (Dahlān) 664, 1559, 1624 
al-Futūhāt al-makkiyya (Muhyiddīn ibn al-Arabī) 

112, 574, 1008, 1066, 1406, 1644 
al-Ghāliyya (Ālūsī) 86, 520, 648, 650, 658, 681, 

1461, 1469, 1513, 1568, 1660 
al-Ghiyāthiyya (Dāwud ibn Yūsuf) 401 
al-Ghurar (Hākim und Mulla Khusraw) 204, 503, 

1593 
al-Habl al-matīn (Saʿīd ar-Rahmān) 665, 1060 
al-Hadāʾiq al-wardiyya (Abdulmadschīd ibn Mu-

hammad) 280, 1613, 1620, 1640, 1643 
al-Hadīqa (Abdulghanī an-Nablusī) 11, 26, 30, 

32, 63, 99, 101, 102, 127, 128, 136, 163, 178, 
198, 209, 229, 250, 312, 336, 353, 354, 355, 
358, 359, 369, 371, 375, 392, 393, 419, 420, 
463, 470, 503, 506, 543, 582, 585, 600, 601, 
602, 603, 608, 609, 637, 639, 640, 643, 656, 
657, 679, 682, 684, 686, 712, 722, 776, 789, 
851, 859, 860, 861, 863, 867, 871, 872, 873, 

– 1725 –



883, 884, 887, 899, 913, 919, 923, 928, 1003, 
1012, 1037, 1041, 1046, 1048, 1053, 1054, 
1055, 1056, 1059, 1066, 1125, 1137, 1138, 
1144, 1155, 1168, 1191, 1193, 1221, 1231, 
1266, 1285, 1287, 1293, 1294, 1302, 1306, 
1310, 1322, 1323, 1457, 1490, 1498, 1536 

al-Hadīqa an-nadiyya (Muhammad al-Baghdādī) 
22, 369, 392, 722, 1066 

al-Hadiyya (Muhammad Bahāʾuddīn al-Bukhārī) 
1573 

al-Hadiyya fil-ibārāt al-fiqhiyya (Abdurrahmān 
al-Imādī) 910, 1547 

al-Hady al-islāmī (libysche Stiftungsverwaltung) 
848, 894, 1045, 1242, 1271, 1273 

al-Halāl wal-harām (Qaradāwī) 391, 392, 875, 
1273, 1308 

al-Halīmī (Husayn ibn Hasan al-Dschurdschānī) 
361 

al-Hāmil fil-fulk (Abdulghanī an-Nablusī) 617 
al-Hamziyya (Kasside von Busayrī) 571, 1578 
al-Haqāʾiq (Sulamī) 611, 1684 
al-Haqāʾiq al-islāmiyya (Mālik ibn Dāwud Bah) 

671 
al-Hārūniyyāt (Muhammad asch-Schaybānī) 400 
al-Hāwī (hanafītisch, Zāhidī) 359, 1266, 1708 
al-Hāwī (schāfiʿītisch, Māwardī) 1629 
al-Hayāt (N. al-Batrūdschī) 1519 
al-Hidāya (Fiqh-Buch von Burhānuddīn al-

Marghinānī) 28, 332, 404, 579, 652, 695, 909, 
1578, 1603, 1688 

al-Hidāya (Physikbuch von Athīruddīn al-Abharī) 
778, 1571 

al-Hikam al-Atāʾiyya (Tādschuddīn) 418, 1638, 
1688, 1701 

al-Hindiyya (al-Fatāwā al-hindiyya) 211, 336, 
339, 358, 361, 365, 449, 470, 472, 475, 484, 
488, 502, 583, 637, 639, 856, 858, 1215, 
1273, 1450, 1467  

al-Hizb al-kabīr (Schādhilī) 722 
al-Huddscha (Ibn Nasr) 655, 679, 1606 
al-Huddscha al-bāligha (Ismāʿīl Haqqi) 636, 728, 

1567 
al-Hudschadsch al-qatʿiyya (Suwaydī) 1687 
al-Ibdāʿ (Alī Mahfūz) 325, 503, 544 
al-Ibrīz (Ibn al-Mubārak al-Fāsī, geschrieben 

1129) 
al-Īdāh (Kommentar zum al-Qudūrī, Kirmānī) 

437, 462 
al-Iʿdschāz (Mahmūd al-Qūnawī) (777) 
al-Ifsāh (M. Tāhir Sunbul) 144 
al-Ikhtiyār (Abdullāh al-Mawsilī) 652, 892, 1214, 

1542 
al-Īmān wal-islām (Khālid al-Baghdādī) 1620 
al-Imdād (Scharnblālī) 325, 380, 388, 414, 417, 

459, 530, 1679 
al-Ināya (Kommentar zum al-Hidāya, Muhammad 

ibn Mahmūd al-Bābartī) 1578, 1639 
al-Ināya (Kommentar zum al-Wiqāya, Alī ibn 

Umar) 185, 1578 
al-Insāf (Schāh Waliyyullāh) 682 
al-Intisār (Tāhir Sunbul) 669 
al-Iqd al-dschawharī (Khālid al-Baghdādī) 1015, 

1620 
al-Iqnāʿ (Alī ibn Abdullāh) 1685 
al-Irāda al-dschuzʾiyya (Khālid al-Baghdādī)

1015, 1567  
al-Irschād (Ismāʿīl ibn Hibatullāh) 897 
al-Irschād (Muhammad al-Bābartī) 1639 
al-Isāba (Ibn Hadschar al-Asqalānī) 1601, 1604, 

1692 
al-Īsāghūdschī (Athīruddīn al-Abharī) 778, 1571 
al-Ischfāq alā ahkām at-talāq (Zāhid al-Kawtharī) 

1707 
al-Istibsār (Muhammad ibn Hasan at-Tūsī) 1583 
al-Istiʿāb fī maʿrifat al-ashāb (Ibn Abdilbarr) 1601 
al-Isʿāf 1674 
al-Izhār (Birgivī)1577 
al-Izziyya 916 
al-Iʿlām (Ibn Hadschar al-Makkī) 1604 
al-Kabīr (Tabarānī) 1688 
al-Kāfī (Abdullāh an-Nasafī) 341, 1555, 1654 
al-Kāfī (Hākim asch-Schahīd) 400, 1593 
al-Kāfī (Kulaynī) 1583 
al-Kāmil (Ibn al-Athīr) 1438, 1602 
al-Kanz (Abdullāh ibn Ahmad an-Nasafī) 652, 

1606 
al-Kaschschāf (Zamakhscharī) 612, 745, 1662, 

1708 
al-Kawākib ad-durriyya fī manāqib al-imām Ibn 

Taymiyya (Marʿī ibn Yūsuf) 1629 
al-Khamriyya (Kasside von Umar ibn al-Fārid) 

1695 
al-Khāniyya (Qādīkhān) 359, 819, 1167, 1293, 

1662 
al-Khayrāt al-hisān (Ibn Hadschar al-Makkī) 646, 

648, 649, 1604 
al-Khazāna (Dabbūsī) 1579 
al-Kibrīt al-ahmar (Schaʿrānī) 574 
al-Kifāya (Alī al-Mardīnī) 
al-Kifāya (Āmir Schaʿbī) 1681 
al-Kifāya (Mahmūd hāfid Tādsch asch-scharīʿa) 

172 
al-Kīsāniyyāt (Muhammad asch-Schaybānī) 400 
al-Kitāb al-madnūn (Ghazālī) 722 
al-Kubrā (Husāmuddīn Umar) 401 
al-Kutub as-sitta 72, 600, 622, 707, 1654 
al-Lāmiyya (Kasside von Ibn al-Wardī) 1603, 

1629 
al-Lubāb (Abdulghanī al-Ghunaymī al-Maydānī) 

1550 
al-Luʾluʾiyyāt (Abū Mutīʿ al-Balkhī) 866 
al-Mabsūt (Halwānī) 1679 
al-Mabsūt (Muhammad asch-Schaybānī) 400 
al-Mabsūt (Sarakhsī) 1671 
al-Madāridsch as-saniyya fir-radd alal-

wahhābiyya al-hindiyya (Āmir al-Qādirī) 522, 
665 

al-Madkhal (Ibn al-Hāddsch Muhammad al-
Mālikī) (737) 

al-Madkhal (Ubaydullāh al-Karkhī) 
al-Madschd at-tālid (Ibrāhīm al-Haydarī) 1619 
al-Manāfiʿ (Muhammad as-Samarqandī) (656) 
al-Manār (Abdullāh an-Nasafī) 608, 1639, 1654 
al-Manār (Zeitschrift, Raschīd Ridā) 
al-Mansak (Khalīl al-Mālikī) 669 
al-Manzūma an-Nasafiyya (Umar an-Nasafī) 

1626, 1654 
al-Maqālāt (Zāhid al-Kawtharī) 664, 1707 
al-Maqālāt as-sunniyya fī kaschf dalālāt Ahmad 

ibn Taymiyya (Geständnisse eines britischen 
Spions, S. 110) 

al-Maqāsid (Taftāzānī) 1675 
al-Maqāsid al-hasana (Sakhāwī) 610, 679 
al-Maqāsid fī fadāʾil al-masādschid (Mulla Arab) 

733 
al-Marāsid (Ismāʿīl Galanbawī) 276 
al-Masābīh (Husayn al-Baghawī) 359, 567, 1133, 

1573, 1638 

– 1726 –



al-Masāʾil al-muntakhaba (Qādī Habīb al-Haqq) 
665 

al-Matālib al-āliyya (Fakhruddīn ar-Rāzī) 669, 
699, 1470 

al-Mawāhib al-ladunniyya (Qastalānī) 46, 158, 
248, 303, 490, 555, 565, 572, 577, 620, 645, 
669, 679, 742, 743, 800, 898, 937, 1004, 
1007, 1015, 1037, 1039, 1059, 1096, 1127, 
1129, 1130, 1438, 1515, 1589, 1663, 1709 

al-Mawāqif (Qādī al-Adud) 1661 
al-Mawrid fī amal al-mawlid (Fākihānī)  
al-Maʿfuwāt (Mulla Khalīl) 198, 227, 229 
al-Milal wan-nihal (Schihristānī) 26, 89, 312, 

602, 612, 616, 694, 709, 711, 714, 1062, 1603, 
1681 

al-Minha al-ilāhiyya (Mahmūd Schukrī) 1568 
al-Minha al-wahbiyya (Dāwud ibn Sulaymān) 

663, 676, 743, 1069, 1472, 1580 
al-Minhādsch (Alī ibn Ismāʿīl) 1567 
al-Minhādsch (Nawawī) 1539, 1655, 1666 
al-Mīzān al-kubrā (Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī) 

198, 247, 288, 448, 452, 483, 645, 646, 649, 
652, 679, 683, 686, 817, 831, 1048, 1072, 
1191, 1192, 1458, 1459, 1545 

al-Mudawwana (Ibn al-Qāsim Abdurrahmān) 
236 

al-Mudmarāt (Yūsuf ibn Umar) 401, 1707 
al-Mudschtabā (Zāhidī) 361, 1708 
al-Mufradāt al-Qurʾāniyya (Murād al-Munzawī) 

1647 
al-Mughnī (Ibn al-Dschawzī) 311, 312, 465, 1547 
al-Muhadhdhab (Abū Ishāq Ibrāhīm) 1552 
al-Muhammadiyya (Muhammad aus Gelibolu) 

1700 
al-Muharrar (Hasan ibn Ziyād) 400 
al-Muharrar (Rāfiʿī)1539, 1655, 1713  
al-Muhāwarāt (Raschīd Ridā) 1594, 1666 
al-Muhīt (Mahmūd al-Bukhārī) 400, 401, 543, 

900, 1625 
al-Muhīt (Sarakhsī)1134, 1671 
al-Mukhtār (Abdullāh ibn Mahmūd) 652, 1542, 

1603 
al-Mukhtārāt (Zenbilli Alī Efendi) 1712 
al-Mukhtasar (Ibn al-Hādschib) 679 
al-Mukhtasar (Karkhī) 1617 
al-Mukhtasar (Khalīl Efendi) 1472, 1620 
al-Mukhtasar (Qudūrī) 1663 
al-Mukhtasar (Tahāwī) 1671 
al-Multaqā (Halabī) 55, 201, 420, 469, 475, 499, 

918, 1047, 1242, 1476, 1593 
al-Multaqit (Abul-Qāsim Ahmad as-Saffār)  

655 
al-Multaqit (Dabbūsī) 459,1556  
al-Mundschid 64, 87, 99, 368, 663, 689, 709, 

713, 730, 778, 874, 1550, 1569, 1570, 1617, 
1655, 1666 

al-Munīra (Ahmad ibn Kamāl) 1068, 1322, 1560 
al-Munqidh anid-dalāl (Ghazālī) 58, 151, 167, 

1092, 1530, 1541, 1606, 1637 
al-Muntakhabāt (H. Hilmi Işık) 1612, 1641, 1713 
al-Muntaqā (Hākim) 1593 
al-Muqaddima (Abul-layth) 1556 
al-Muqaddima al-hadramiyya (Abdullāh ibn 

Abdurrahmān) 328, 372, 443 
al-Muqaddima al-izziyya (Abul-Hasan ibn Nāsir) 
216, 288  
al-Muqaddima as-saniyya (Schāh Waliyyullāh)

1562 
al-Musaffā (Abdullāh an-Nasafī) 

al-Musāmara (Muhyiddīn ibn al-Arabī) 1051, 
1629 

al-Musannaf (Sanʿānī) 1671 
al-Musnad (Ahmad, Dārimī, Daylamī, Abū Yaʿlā) 

579, 623, 694, 1555, 1560, 1579, 1580 
al-Musnad (Ibn Abī Schayba) 1602 
al-Musnad (Schāfiʿī) 1676 
al-Musnad (Yahyā ibn Muhammad) 1703 
al-Mustadrak (Hākim) 1593 
al-Mustanad (A. Ridā Khan) 578, 683, 1566 
al-Mustasfā (Abdullāh an-Nasafī) 1478, 1654 
al-Mustatraf (Muhammad ibn Ahmad) 615, 1639 
al-Mutanabbiʾ al-Qa ̄diya ̄ni ̄ (Muftī Mahmūd) 707, 

1559 
al-Mustawfā (Abdullāh an-Nasafī) 
al-Mutawwal (Taftāzānī) 1536, 1675 
al-Muttafaq (Muhammad ibn Abdullāh) 
al-Muwattaʾ (Mālik ibn Anas) 622, 682, 1627, 

1709 
al-Muyassir (Turpuschtī) 1694 
al-Muʿād (Ibn Sīnā) 1092, 1606 
al-Muʿallim (Gelehrte Indiens) 65, 373, 859, 

1045 
al-Muʿtamad (Turpuschtī) 1694 
al-Qāmūs (Fīrūzʾābādī) 482, 576, 1011, 1012, 

1559, 1590, 1674 
al-Qanūn (Ibn Sīnā) 1063 
al-Qawl al-fasl (Muhyiddīn Muhammad) 714, 

1566, 1644 
al-Qawl al-mukhtasar fī alāmāt al-Mahdī al-mun-

tazar (Ibn Hadschar al-Makkī) 89, 1624 
al-Qawl as-sadīd (Muhammad ibn Abdulʿazīm) 
al-Qinya (Zāhidī) 1233, 1478, 1708 
al-Ubūdiyya (Ibn Taymiyya) 1607 
al-Uqūd ad-durriyya (Ibn Ābidīn) 304, 497, 508, 

687, 831, 855, 923, 1056, 1060, 1191, 1459 
al-Urwa al-wuthqā (Muhammad Bāqir) 1637 
al-Ustād al-Mawdūdī (M. Yūsuf al-Banūrī) 1630 
al-Usūl al-arbaʿa fī tardīd al-wahhābiyya (Mu-

hammad Hasan Dschān) 649, 654, 656, 680, 
683 

al-Wadschīz (Wāhidī) 1700 
al-Wāfī (Abdullāh an-Nasafī) 1555, 1654 
al-Walwāldschiyya (Zahīruddīn Ishāq) 383, 388, 

401, 1708 
al-Wāqiʿāt (Halwānī) 1679 
al-Wāqiʿāt (Mahmūd al-Bukhārī) 1625 
al-Wasīt (Wāhidī) 465, 612, 911, 1700 
al-Wāsita (Ibn Taymiyya) 714, 721, 724 
al-Wasiyya (Ahmad al-Qādiyānī) 705 
al-Wasiyya al-dschaliyya (Mustafā al-Bakrī) 1651 
al-Wiqāya (Burhān asch-scharīʿa Mahmūd) 652, 

1242, 1476, 1578, 1662, 1667 
al-Yanābīʿ (Muhammad al-Isfarānī) (747) 
al-Yawāqīt (Schaʿrānī) 574, 669 
Ālem-i islām (Abdurraschīd) 705 
Almagest (Ptolemäus) 778, 1661 
Amalī dscharrāhī (Necmuddin Arif) 30 
An Apology for Mohammed and the Koran (Da-

venport) 773, 1580 
an-Nabrās (Muhammad Abdulʿazīz al-Farhārawī) 

1093, 1333, 1607 
an-Nafahāt al-qudsiyya (Ālūsī) 1568 
an-Nafahāt asch-schādhiliyya (Hasan al-Adwī) 

669, 1596 
an-Nafʿal-āmm (Ibn Schātir) 280 
an-Nāhiya (Abdulʿazīz al-Farhārawī) 742 
an-Nahr al-fāʾiq (Ibn Nudschaym Umar) 198, 

459, 1606 

– 1727 –



an-Nawādir (Halwānī) 1679 
an-Nawādir al-fiqhiyya (Muhammad Sādiq) 421, 

1642 
an-Nawāqid (Mirzā Makhdūm) 1638 
an-Nawāzil (Abul-layth as-Samarqandī) 400, 

679 
an-Nihāya (Husayn ibn Alī) 332, 373, 1578 
an-Nihāya (Mulla Arab) 733  
an-Nihāya (Tādsch asch-scharīʿa) 1167, 1688 
an-Niqāya (Ubaydullāh ibn Masʿūd) 401, 848, 

851, 1282, 1578, 1663, 1667 
an-Niʿma al-kubrā (Ibn Hadschar al-Makkī) 577, 

671, 1554, 1607 
an-Nukhab al-multaqita (Sulaymān ibn Hasan) 

711 
an-Nuqūl asch-scharʿiyya (Mustafā Schattī) 669 
Anbā al-fadl (Ibn Hadschar al-Asqalānī) 727 
Anīs al-arwāh (M. Tschischtī) 1653 
Anīs al-dschalīs (Alī al-Hullī) 615 
Anīs al-wāʿizīn (Abū Bakr al-Hindī) 529 
Anīs at-tā l ibīn fī manāqib asch-Schāh an-

Naqschiband Bahāʾuddīn (Salāh ibn Mubārak 
al-Bukhārī) 1573 

Anwār al-uyūn (Abdulquddūs) 1544 
Anwār at-tanzīl (Baydāwī) 1576, 1681 
Apothekenzeitschrift 940, 958, 1429 
Aqāʾid-i nizāmiyya (M. Fakhruddīn) 1588, 1657 
Aqd al-dschumān (Aynī) 1571 
Aqdas (Bahāʾullāh) 704 
Aqīdat al-islām (Anwar Schāh Kaschmīrī) 706 
Aqīdat an-nadschāh 424 
Aqīdat as-salaf wal-khalaf (Ibn Khalīfa) 718 
ar-Radd al-dschamīl (Ghazālī) 552, 1591 
ar-Radd alal-imāmiyya (Suwaydī) 1687 
ar-Radd li-Ibn Taymiyya (Subkī) 519 
ar-Rawd al-anf (Suhaylī) 1605 
ar-Rawd ar-rāʾid (Alī ibn Muhammad al-Hanafī) 

835 
ar-Risāla al-aschʿariyya (Bayhaqī) 679 
ar-Risāla al-Quschayriyya (Quschayrī) 656, 1135, 

1665 
ar-Risāla an-nūriyya (Akschamsuddīn) 1563 
ar-Riyād at-tasawwufiyya (Abdulhakīm Efendi) 

707 
ar-Ruqiyyāt (Muhammad asch-Schaybānī) 400 
Arāʾis al-madschālis (Ahmad an-Nīschāpūrī) 

1657 
Arbaʿīn-i Salmānī (Umar an-Nasafī) 1239 
as-Sabaʿ al-asrār fī madāridsch al-akhyār (Schāh 

Muhammad Maʿsūm ibn Abdurraschīd) 1561, 
1625 

as-Sadād fī fadāʾil al-dschihād (Mulla Arab) 733 
as-Saghāʾir wal-kabāʾir (Ibn Nudschaym) 424, 

543, 1527, 1606  
as-Saghīr (Tabarānī) 1180 
as-Sahīfa fī manāqib Abī Hanīfa (Dhahabī) 649, 

1580 
as-Sārim al-hindī fī unuq an-nadschdī (Atāʾi al-

Makkī) [Misbāh 4] 
as-Sawāʿ iq al-i lāhiyya (Sulaymān ibn 

Abdilwahhāb) 664, 1685 
as-Sawāʿiq al-muhriqa (Ibn Hadschar al-Makkī) 

679, 688, 719, 1604, 1636 
as-Sawāʿiq war-ruʿūd raddan alasch-schaqī 

Abdulʿazīz Suʿūd (Afīfuddīn) [Misbāh 6] 
as-Sayf al-bātir (Alī ibn Ahmad al-Hītī) 1567 
as-Sayf al-hindī (Sanʿānī) 1670 
as-Sayf as-saqīl (Zāhid al-Kawtharī) 664, 1707 
as-Sayf as-sārim (Birgivī) 1498 

as-Saʿāda al-abadiyya (Abdulmadschīd ibn Mu-
hammad) 148 

as-Sihām as-sāʾiba (Yūsuf an-Nabhānī) 664 
as-Simt al-abqarī (Abdulhamīd al-Harpūtī) 1015 
as-Sīra an-nabawiyya (Ahmad Dahlān)  
as-Sīra an-nabawiyya (Schiblī Nuʿmānī) 725 
as-Sīra asch-schāmiyya (Muhammad ibn Yūsuf) 

649 
as-Sirāt al-mustaqīm (Ibn Taymiyya) 1607 
as-Sirāt al-mustaqīm (Ibrāhīm Fasīh al-Haydarī) 

552 
as-Siyar al-kabīr (Muhammad asch-Schaybānī) 

400, 1133, 1645, 1671, 1679 
as-Siyar as-saghīr (Muhammad asch-Schaybānī) 

400 
as-Sūkartāh (Muhammad Bakhīt al-Mutīʿī) 1271 
as-Sulh baynal-ikhwān (Nablusī) 910 
as-Sunan (Dāraqutnī) 623, 1579 
as-Sunan (Haditbücher von Abū Dāwud, 

Tirmidhī, Nasāʾī, Ibn Mādscha und Bayhaqī) 
89, 467, 622, 623, 1576, 1605, 1654, 1693 

as-Sunan (Ibn Dschuraydsch) 1604 
as-Sunan (Schāfiʿī) 1676 
as-Sunan (Sidschstānī) 622, 1683 
as-Sunan (Yahyā ibn Muhammad) 1703 
as-Suyūf al-muschriqa (Ālūsī) 1568 
Asās al-balāgha (Zamakhscharī) 1708 
asch-Schāfī (Abul-baqā) 1555 
asch-Schamāʾil asch-scharīfa (Tirmidhī) 898, 

1693 
asch-Schaqāʾiq an-nuʿmāniyya (Taschkubrīzāda) 

31, 733, 1690 
asch-Schaqīqān 725 
asch-Schifā (Qādī Iyād) 669, 1662 
asch-Schihāb (Zeitschrift) 429 
asch-Schurūt (Abū Hanīfa) 647 
Aschadd al-dschihād (Dāwud ibn Sulaymān) 

1604 
Aschiʿat al-lamaʿāt (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 375, 

385, 393, 469, 620, 666, 875, 915, 1055, 
1059, 1222, 1482, 1538 

Aschqnāme (Ferischtehzāde) 727, 728, 732, 
1587, 1590 

Asmā ahl al-badr (Qabānī) 735, 1128 
Asmā al-muʾallifīn (Ismāʿīl Pascha) 31, 87, 1031, 

1616, 1688, 1694 
Asmā as-sahāba (Ibn Manda) 1605 
Asn al-matālib (Ibn Hadschar al-Makkī) 617 
Asr-ı saadet (Ömer Rıza) 725, 1658 
Asrār al-malakūt (Mulla Qudsī) 779, 1645 
Asrār-i sulūk (Abul-Hasan al-Kharqānī) 1555 
at-Tabaqāt al-kubrā (Abdulwahhāb asch-

Schaʿrānī) 1545, 1674 
at-Tabyīn (Zaylaʿī) 303, 391, 1445, 1710 
at-Tabsira fil-hayʾa (Muhammad al-Marūzī) (533) 
at-Tādschiyya (Tādschuddīn al-Hindī) 1536 
at-Tadschnīs (Burhānuddīn Alī al-Marghinānī) 

394, 401, 426, 579, 580, 581, 582, 583, 1578 
at-Tadschrīd (Dhahabī) 1707 
at-Tadschrīd (Fiqh-Buch, Mahmūd al-Bukhārī) 

1625, 1662 
at-Tadschrīd (Mahmūd Nasīruddīn at-Tūsī) 
at-Tadschrīd as-sarīh (Zubaydī) 92, 1577, 1707 
at-Tafhīmāt (Schāh Waliyyullāh) 246, 392 
at-Tafsīr al-kabīr (Fakhruddīn ar-Rāzī) 549, 614, 

699, 1692 
at-Tahdhīb (Abū Dschaʿfar) 1583 
at-Tahdhīb (Baghawī) 1167, 1573 
at-Tahdhīb (Tahdhīb scharh al-dschāmiʿ as-

– 1728 –



saghīr) (Mutahhar al-Yazdī) 
at-Tahrīr (Ibn al-Humām) 910, 920, 1603 
at-Talkhīs (Qazwīnī) 1675 
at-Talwīh (Taftāzānī) 911, 1675 
at-Tamhīd (Abū Schakūr Muhammad as-Sulamī) 

1654, 1684 
at-Tamhīd (Maymūn ibn Muhammad an-Nasafī) 

1654 
at-Tanqīh (Sadr asch-scharīʿa ath-thānī) 1667 
at-Taqrīr (Ibn Amīr al-Hāddsch) 172, 1603 
at-Taqrīr (Muhammad al-Bābartī) 1639 
at-Targhīb (Abdulʿazīm al-Mundhirī) 467, 615, 

669, 1545, 1638 
at-Targhīb wat-tarhīb (Ismāʿīl al-Isfahānī) 615  
at-Tārīkh al-hanbalī (Ahmad ibn Hanbal) 576 
at-Tarīqa al-Muhammadiyya (Birgivī) 502, 925, 

933, 1062, 1536, 1577 
at-Tātārkhāniyya (Ālim ibn Alā) 321, 361, 394, 

401, 429, 447,679, 695, 819, 1007, 1037, 
1567 

at-Tawassul bin-nabī (Abū Hāmid) 671, 683, 
715, 1473, 1607 

at-Tawdīh (Sadr asch-scharīʿa) 1667, 1675 
at-Taysīr (Umar an-Nasafī) 1690 
at-Tāʾiyya (Kasside von Umar ibn al-Fārid) 1696 
at-Taʾsīs (Dabbūsī) 1579 
at-Taʿaqqub al-mufīd (Abū Hāmid ibn Marzūq) 

671 
at-Taʿarruf (Abū Ishāq al-Gulʾābādī) 1347, 1348, 

1398, 1540, 1552, 1567 
at-Taʿrīfāt (Sayyid Scharīf) 711 
at-Tibb an-nabawī (Dhahabī) 943, 1004, 1038, 

1060, 1580 
at-Tuhfa (Bahāʾuddīn al-Bukhārī) 1573,  
at-Tuhfa (Ibn Hadschar) 401, 1604 
ath-Thawra al-hindiyya (Fadl al-Haqq 

Khayrʾābādī)  
Atiyyat al-wahhāb al-fāsila baynal-haqq was-

sawāb fir-radd alal-muʿtarid alasch-schaykh 
Ahmad al-Fārūqī (Muhammad Burhānpūrī) 
1613 

Awārif al-maʿārif (Schihābuddīn) 1079, 1081, 
1347, 1384, 1391, 1681 

Ayn al-haqīqa (Fayzī Efendi) 1567 
Aynī tārīkhi (Aynī Mahmdūd) 1065 
Ayyuhal-walad (Imām al-Ghazālī) 1526, 1591 
Ayyuhal-walad (Sulaymān ibn Dschazā) 158, 

193, 1685 
az-Zahīra (Nasafī) 437, 1654 
az-Zawādschir (Ibn Hadschar al-Makkī) 193, 

355, 662, 873, 908, 1604, 1638 
az-Zayniyya (Ibn Nudschaym) 1606 
az-Ziyādāt (Muhammad asch-Schaybānī) 400, 

437 
Azhār al-fidda 1679 
Azīziyya (türkische Übersetzung des al-Wiqāya 

von Fahīm Pascha)  
– B – 

Baba dağı (Ibrāhīm ibn Abdullāh) 1070 
Bahdschat al-asrār (Alī ibn Yūsuf) 617 
Bahdschat al-fatāwā (Abdullāh ar-Rūmī) 332, 

352, 477, 488, 579, 581, 582, 712, 783, 784, 
835, 855, 858, 871, 904, 1126, 1172, 1248, 
1285, 1465, 1491, 1540 

Bahr al-fatāwā (Qādīzāda Muhammad Ārif) 249, 
307, 832, 856, 1172, 1196, 1292 

Bahr az-zahhār (Ahmad ibn Yahyā) 1679 
Barāhīn-i ahmadiyya (Ahmad al-Qādiyānī) 707 
Barakāt (Muhammad Hāschim Kischmī) 1009, 

1069, 1070, 1445, 1459, 1612, 1638, 1640, 
1675 

Barakāt-i Maʿsūmiyya (Safar Ahmad) [Umdat 
al-maqāmāt, S. 387] 

Barāʾat al-aschʿariyyīn (Abū Hāmid ibn Marzūq) 
671, 683, 1607 

Barnabas-Evangelium (Barnabas) 60, 1569, 
1575, 1622 

Barʾ al-asqām (Mustafā al-Bakrī) 669, 1651 
Barʾ as-sāʿ (Abū Bak ar-Rāzī) 778 
Baschāratnāma (Abul-Hasan al-Kharqānī) 1556 
Basīrat as-sālikīn (Muhammad Uthmān) 117, 

618 
Battāl Ghāzī (Hurūfiten) 729 
Bayān al-haqq (Rahmatullāh al-Hindī) 575, 1665 
Bayʿ wa-schirā (Hamza Efendi) 926, 1003, 1139, 

1148, 1224, 1265, 1307, 1595 
Bektāschī Sırrı (A. Rifqi) 732 
Belege für das wahre Wort (Suwaydī) 87, 133, 

159, 637, 863, 1008, 1015, 1057, 1438, 1561, 
1613, 1641 

Birgivī vasiyetnāmesi (Birgivī) 74, 126, 636, 694, 
1067, 1070, 1071, 1072, 1482, 1577 

Birgivī vasiyetnāmesi şerhi (Kommentar von 
Qādīzāda) 158, 206, 244, 633, 638, 640, 674, 
886, 1067, 1071, 1110, 1321, 1461, 1476, 
1478, 1482, 1512, 1662, 1673 

British Rule in India (W. J. Bryan) 705 
Bughyat al-ahkām (Nūruddīn Alī) 669 
Bughyat al-wādschid (Muhammad Asʿad) 1015 
Bulūgh al-marām (Ibn Hadschar al-Asqalānī) 

1604 
Burhān-i qātiʿ (Husayn ibn Khalaf) 765, 1096, 

1156, 1559, 1661 
Bustān (Saʿdī asch-Schīrāzī) 1674 
Bustān al-ārifīn (Abul-layth) 62, 898, 899, 1123, 

1125, 1440, 1556 
– C – 

Cevâb Veremedi (Ishāq Efendi) 1615 
– D – 

Dalāʾil al-khayrāt (Dschazūlī) 495, 617, 1640 
Dalāʾil an-nubuwwa (Bayhaqī) 1068, 1576 
Dalāʾil an-nubuwwa (Mustaghfirī) 
Dalāʾil an-nubuwwa (Sidschstānī) 1683 
Das wahre Gesicht des Wahhabismus (Abul-

Hāmid Muhammad Diyā) 1680 
Daʿvā-yı kavmiyyet (Ahmad Naʿīm) 1561 
Denel Organik Kimya (F. Arndt) 58 
Der Jüngste Tag und das Jenseits (Imām al-

Ghazālī) 154, 163, 591, 656, 661, 673, 697, 
1035, 1070, 1129, 1341, 1439, 1472, 1580, 
1591, 1691 

Der Mensch 1409 
Der Stern (Zeitschrift) 906 
Der Strom von der Aufklärung bis zur Gegenwart 

718, 788 
Der wahre Islam (Baschīr) 705 
Der Weg der Ahlus-Sunna (A. Cevdet Pascha) 

38, 126, 163, 246, 462, 519, 578, 606, 613, 
656, 670, 681, 725, 1409, 1492, 1535, 1565, 
1566, 1583, 1584, 1594, 1608, 1628, 1630, 
1650, 1652, 1666, 1672, 1673, 1677, 1680 

Dhakhīrat al-fatāwā (Mahmūd al-Bukhārī) 1207, 
1625 

Dhakhīrat al-fiqh al-kubrā (Tāhir Muhammad al-
Mālikī) 442, 663, 1608 

Dhakhīrat al-uqbā (Akhī Tschalabī) 1578, 1707 
Dhikrullāh (Allāma Habīb al-Haqq) 1607 

– 1729 –



Dhukhr al-mutaʾahhilīn (Birgivī) 1577 
Dictionnaire pratique 963 
Die beiden Quellen der Moral und der Religion 

(Bergson) 38, 1576 
Die edlen Gefährten (Abdulhakīm Efendi) 71, 

87, 518, 573, 637, 664, 750, 1015, 1535, 
1543, 1546, 1632, 1641, 1652, 1672, 1677, 
1683, 1706, 1710, 1720 

Die neue Weltordnung des Islam (Baschīruddīn 
al-Qādiyānī) 706 

Die Vielfalt religiöser Erfahrung (William James) 
38, 1702 

Dīn-i mubīn-i islām (Raschīd Pascha) 1666 
Dini Tamir Davasında Din Tahripçileri (Ahmed 

Davudog ̆lu) 1630, 1631, 1673 
Dînî Sözlük (Türkiye Gazetesi) 
Diwan (Niyāzī al-Misrī) 1656 
Diwan von Khā l id al-Baghdādī (Khā l id al-

Baghdādī) 5 
Diyā al-qulūb (Ishāq Efendi aus Harput) 552, 

1615 
Dschadhb al-qulūb (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 520, 

522, 667 
Dschalāl al-haqq 916 
Dschāliyat al-akdār (Khālid al-Baghdādī) 495, 

735, 874, 1620 
Dschāmiʿ al-ahkām (Qurtubī) 1664 
Dschāmiʿ al-bayān (Tabarī) 1688 
Dschāmiʿ al-fatāwā (Abul-Qāsim as-Samarqandī) 

411, 458, 662, 884, 1457, 1556 
Dschāmiʿ al-mabānī (Quhistānī) 1663 
Dschāmiʿ al-mudmarāt (Yūsuf ibn Umar) 1707 
Dschāmiʿ ar-rumūz (Quhistānī) 211, 321, 323, 

401, 446, 1578, 1663 
Dschāmiʿ karāmāt al-awliyā (Yūsuf an-Nabhānī) 

666, 684, 1469, 1558, 1625, 1640, 1692, 1702 
Dschamʿ al-asrār (Abdulghanī an-Nablusī) 669 
Dscharīda-i ilmiyya (Maschīkhat-i islāmiyya) 

1243 
Dschawāb as-sāʾil (Muhammad al-Muftī) 1679 
Dschawāhir al-aqdayn (Samhūdī) 669, 1670 
Dschawāhir al-bihār (Yūsuf an-Nabhānī) 1607 
Dschawāhir al-fatāwā (Kirmānī) 368, 1621 
Dschawāhir al-fiqh (Muhammad ibn Mansūr al-

Bukhārī) 821, 1048 
Dschawāhir al-maʿānī (Alī at-Tidschānī) 1692 
Dschawāz at-tawassul (Ahmad ibn Zaynī Dahlān) 

672 
Dschawharat al-haqāʾiq 1692 
Dschawharat at-tawhīd (Laqānī) 1550 
Dschāwidān (Fadlullāh al-Hurūfī) 727, 728, 729, 

730, 732, 733, 1565, 1587 
Dschilā al-aynayn (Nuʿmān al-Ālūsī) 684, 1568 
Dschilā al-qulūb (Birgivī) 1461, 1477, 1478, 1498 
Dschilā az-zulām (Sayyid al-Alawī ibn Ahmad) 

669 
Dschuzda ̄n-i qawa ̄nīn-i Osma ̄niyya (Kasbaryan) 

1498 
Dschuzʾ min al-ahādīth (Suyūtī) 89, 1624 
Durar al-hukkām (Alī Haydar Beg) 39, 892, 1153, 

1162, 1171, 1200, 1210, 1304, 1310, 1566 
Durar al-maknūnāt (Murād al-Qazānī) 1641 
Durr al-maʿārif (Abdullāh ad-Dahlawī) 1042, 

1389, 1540 
Durr as-sukūk (Muhammad Azīz) 1193, 1210, 

1249, 1491 
Durr-i yektā (Muhammad Asʿad) 83, 158, 170, 

171, 200, 277, 448, 459, 579, 581, 1015, 1636 
Durrat an-nāsihīn (Osman Hopavi) 615, 1659 

– E – 
Einführung in den Islam (Hamīdullah) 458, 462, 

825, 1594 
Endless Bliss (Hakikat-Verlag) 12 
Erāzī kanūnū (Ātif Beg) 455 
Erāzī kanūnū şerhi (Kommentar von Alī Haydar 

Beg) 1566 
Ewqāfda muwādaʿa (Alī Haydar) 1566 
Evangelium (Buch, das Īsā, Friede sei mit ihm, 

offenbart wurde) 14, 47, 60, 61, 149, 546, 
548, 552, 566, 573, 575, 632, 706, 724, 823, 
1037, 1045, 1114, 1511, 1513, 1569, 1570, 
1575, 1614, 1622, 1623, 1628, 1649, 1660, 
1703 

– F – 
Fadl adh-dhākirīn (Abdulghanī) 1287 
Fann-i khitān (Rıza Nur) 30 
Farāʾid al-fawāʾid (Nizāmuddīn Awliyā) 1657 
Farāʾid al-fawāʾid (Qādīzāda Ahmad) 154, 158, 

583, 1461, 1662 
Farhang-i fārisī (Dr. Muhammad Mukrī) 1156 
Farhat al-mudarrisīn (Abdulhayy al-Luknawī) 

1680 
Fasl al-khitāb (Muhammad Pārisā) 1642 
Fatāwā Abil-layth (Abul-layth) 819 
Fatāwā al-haramayn (Ahmad Ridā Khan) 665, 

688 
Fatāwā al-Karkhī (Imām al-Karkhī) 884 
Fatāwā al-Khāssī (Yūsuf al-Khārazmī) (634) 
Fatāwā ar-Rustaghfanī (Alī Saʿīd al-Hanafī) 
Fatāwā Muʾayyadzāda (Abdurrahmān al-Arwāsī) 

1449 
Fatāwā Qādīkhān (Qādīkhān) 196, 234, 243, 

336, 365, 368, 421, 470, 471, 639, 843, 884, 
1050, 1194, 1213, 1308, 1467, 1490, 1496 

Fatāwā qāriʾ al-hidāya (Umar ibn Ishāq) 368, 
544, 1123 

Fatāwā Schamsuddīn ar-Ramlī (Schamsuddīn 
ar-Ramlī) 273 

Fatāwā-i gharāʾib (Ahmad ibn Muhammad) 400, 
401 

Fatāwā-i rūmiyya (Nişancızade) 1656 
Fatāwā-yi Abus-Suʿūd (Abus-Suʿūd) 232, 347, 

363, 370, 404, 444, 455, 1303 
Fatāwā-yi Alī Efendi (Alī Efendi) 249, 1310, 1566 
Fatāwā-yi Yahyā Efendi (Yahyā Efendi) 505, 

913 
Fath al-bārī (Ibn Hadschar al-Asqalānī) 669 
Fath al-madschīd (Wahhabit Abdurrahmān) 649, 

654, 659, 660, 662, 664, 668, 705, 1035, 187, 
1468, 1472 

Fath al-qadīr (Ibn al-Humām) 61, 172, 196, 228, 
307, 408, 844, 1167, 1193, 1243, 1478, 1603, 
1662, 1679 

Fath ar-rahīm (Masʿūd al-Qanawī) 914, 1629 
Fath ar-rahmān (Korankonkordanz von 

Faydullāh) 
Faust (Goethe) 1592 
Fawāʾ id al-fuʾād (Muhammad ibn Mahmūd 

Dschalāluddīn Pānīputī) 1058, 1106, 1582, 
1657 

Fawāʾid as-sālikīn (Farīduddīn Gandsch-i Scha-
kar) 1678 

Fawāʾid-i dschāmiʿa (Abdulʿazīz ad-Dahlawī) 
941 

Fawāʾid-i Uthmāniyya (Muhammad Uthmān 
Mudschaddidī) 959, 1127, 1439, 1643 

Felsefe dersleri (Ahmad Naʿīm) 1561 

– 1730 –



Fezleke-i tārīh-i Osmānī 1629, 1646 
Fī zilāl al-Qurʾān (Sayyid Qutb) 603, 1288, 1672 
Fid-difāʿ an turuq ahl al-hudā (Muhammad at-

Tidschānī) 1692 
Fiqh al-Gīdānī (Lutfullāh) 185, 616 
Fir-radd alal-wahhābiyya atbāʿ madhhab Ibn 

Taymiyya (Ahmad Zaynī Dahlān) 659, 1559 
Fir-radd alas-Subkī (Ibn Abdilhādī) 684 
Fitnat al-wahhābiyya 373, 1559, 1673  
Formulaire (Dr. Gautier) 1430 
Formulaire consultations médicales et chirurgi-

cales (Lemoine) 943, 1622 
Friedrich der Große (Carlyle) 1578 
Fusūl al-imādī (Abdurrahīm al-Imādī) 1547 
Fusūl-i sitta (Muhammad Pārisā) 153 
Futūh al-ghayb (Gīlānī) 416, 531, 1112 

– G – 
Gayr-i tabî’î aşklar (Fakhraddīn Karīm) 1124 
Gebetsbuch (Ibn Sīnā) 1397 
Geschichte der Arabischen Litteratur (Brockel-

mann) 31 
Geständnisse eines britischen Spions 38, 552, 

654, 1598, 1638 
Ghadā al-mulāhazāt (Buch eines christlichen 

Geistlichen) 58 
Ghāyat al-amānī 1692 
Ghāyat al-bayān (Alī al-Adschhūrī) 914 
Ghāyat al-bayān (Itqānī) 1616 
Ghāyat al-itqān (Dr. Sālih Efendi) 962, 977 
Ghāyat at-tahqīq (M. Hayāt as-Sindī) 308, 1638 
Ghunyat al-fuqahā (Sidschstānī) 1706 
Ghunyat at-tālibīn (Abdulqādir al-Gīlānī) 85, 94, 

127, 193, 740 
Ghunyat dhawil-ahkām (Superkommentar von 

Scharnblālī zum al-Ghurar) 1175 
Glaube und Islam 45, 48, 547, 702, 725, 836, 

1068, 1590, 1679, 1694 
Grundriss der inneren Medizin (Domarus) 956 
Gulbun-i irschād (Uthmān Badruddīn) 1698 
Gulistān (Saʿdī) 158, 1674, 1705 
Gulschan-i wahdat (Abdulʾahad as-Sirhindī) 

1691 
Gulzār-i Thāminī (Uthmān Badruddīn) 1698 

– H – 
Hādī ad-dāllīn (Hādschi at-Tūsī) 99, 308, 921 
Hadarāt al-quds (Badruddīn as-Sirhindī) 28, 

1533, 1602, 1613, 1637, 1640 
Hadāʾiq al-haqāʾiq (Umar ibn Alī) 567 
Hadd-i fāsil dar haqq wa-bātil (Muhammad 

Farrūkh) 
Hādī al-mudillīn (Hādschi Baba Ibrāhīm at-Tūsī) 

(1044) 
Hadīqat al-awliyā (A. Hilmi) 1613, 1640 
Hadīqat al-dschawāmiʿ (Husayn ibn Alī) 1549, 

1649, 1699 
Hadīqat as-sarāʾir (Abdullāh al-Bitūschī) 1542 
Hadiyyat al-ikhwān (Muhammad Saʿīd) 
Hadiyyat al-mahdiyyīn (Akhī Tschalabī) 127, 

681, 937, 1707 
Hadiyyat al-muhdī (Wahīd az-zamān) 
Halabī-i kabīr (Ibrāhīm al-Halabī) 185, 195, 226, 

228, 248, 260, 308, 321, 322, 331, 350, 352, 
358, 364, 370, 373, 376, 397, 405, 408, 420, 
426, 872, 1052, 1070, 1445, 1455, 1456, 1459, 
1593 

Halabī-i saghīr (Ibrāhīm al-Halabī) 176, 178, 
182, 221, 231, 314, 323, 329, 352, 353, 371, 
402, 408, 411, 422, 423, 425, 1052, 1053, 

1070, 1128, 1450, 1476 
Hamzanāme (Hurūfiten) 729 
Haqāʾiq al-manzūma (Mahmūd al-Bukhārī) 524, 

1626 
Haqīqat al-yahūd (Fuʾād Efendi) 
Haqīqatnāme (Hurūfiten) 732 
Hasanāt al-abrār (Dara Schakwa) 1563 
Hāschiya alā scharh al-aqāʾid (Khayālī) 1536, 

1621 
Hāschiya alā scharh al-mawāqif (Abdulhakīm 

as-Siyālkūtī) 1662 
Hāschiya alā scharh matāliʿ al-anwār (Sayyid 

Scharīf) 1525 
Hāschiya alā Tafsīr al-Baydāwī (Akhī Tschalabī) 

1707 
Hāschiya alal-aschbāh (Abdulqādir al-Ghazzī) 

459 
Hāschiya alal-aschbāh (Khayruddīn ar-Ramlī) 

1621 
Hāschiya alal-mutawwal (Siyālkūtī) 1536 
Hāschiya alat-tabyīn (Schalbī) 323, 391, 468, 

1710 
Hāschiya alat-tadschrīd (Qādīzāda) 1662 
Hāschiya alat-tuhfa (Ismāʿīl an-Nablusī) 1616 
Hāschiyat al-Baydāwī (Siyālkūtī) 1536 
Hāschiyat al-imdād (Tahtāwī) 272, 326, 327, 

355, 373, 374, 391, 416, 423, 429, 492, 678, 
908, 1053, 1449 

Hāschiyat al-ināya (Saʿdī Tschalabī) 1578, 1639, 
1662, 1674 

Hāschiyat al-miftāh (Qādīzāda) 1662 
Hāschiyat al-minhādsch (Ziyādī) 1713  
Hāschiyat an-nabrās (Barhurdār) 1093, 1333, 

1607 
Hāschiyat as-Siyālkūtī (Abdulhakīm as-Siyālkūtī) 

1536 
Hāschiyat at-Tahtāwī alā marāqī al-falāh 

(Tahtāwī) 196, 198, 210, 270, 278, 299, 307, 
324, 361, 370, 387, 410, 420, 421, 422, 426, 
445, 471, 475, 513, 519, 542, 658, 902, 923, 
1106, 1456, 1476, 1689 

Hāschiyat Schaykhzāda alā tafsīr al-Baydāwī 
(Schaykhzāda Muhammad) 117, 714, 1191, 
1681 

Hast bahischt (osmanische Geschichte von Idrīs 
al-Bitlisī) 

Hatırat-ı Abdülhamid han (Esad Beg) 1538 
Hayāt al-haywān (Damīrī) 615, 967, 1069, 1070, 

1121, 1579 
Hayāt as-sahāba (Muhammad Yūsuf) 725 
Hayʾat-i falakiyya (Mustafā Hilmi) 279, 1756 
Hidāyat al-ibād (Mulla Arab) 733 
Hidāyat al-khāliq (Dschamāluddīn Muhammad) 

1608 
Hidāyat al-mubtadī fī maʿrifat al-awqāt (Alī ibn 

Uthmān) 1758 
Hidāyat at-tālibīn (Abū Saʿīd) 1553 
Hidschāb al-aqtār (Fudayl ibn Iyād) 1590 
Hikmat al-ayn fil-mantiq (Alī al-Qazwīnī) 
Hilyat al-abrār (Nawawī) 1500, 1655 
Hilyat al-awliyā (Abū Muhammad Khalīl) 669 
Hilyat al-awliyā (Ahmad ibn Abdullāh) 99, 308, 

1132, 1560 
Hilyat al-mudschallī (Ibn Amīr al-Hāddsch) 196, 

1453, 1603 
Hilyat an-nādschī (Muhammad Asʿad) 1636 
Hisn al-hasīn (Ibn al-Dschazarī) 657, 668, 1462, 

1602 
History of the Conflict Between Religion and 

– 1731 –



Science (William Draper) 777 
Hizb al-bahr (Schādhilī) 722, 1556 
Huddschat al-islām (Mahmūd Pischāwurī) 649 
Huddschatullāh alal-ālamīn (Yūsuf an-Nabhānī) 

61, 88, 555, 561, 669, 671 
Hudschadsch al-bayyināt (Alī al-Balkhī, mit dem 

al-Hadīqa gebunden) 
Huqūq al-islām (Thanāʾullāh Pānīputī) 
Husn at-tanabbuh (Nadschmuddīn M. al-Ghazzī) 

102 
Husn at-taqādī (Zāhid al-Kawtharī) 1708 
Husniyya (schiitisches Buch, Murtadā) 87, 1057 
Huwal-ghanī (Abdulghanī al-Fārūqī) 1390, 1553 
Huwallāh (Bahāʾullāh) 1573 

– I – 
Ibrāz al-haqq (Umar Fahmī) 552, 1695 
Ibtāl al-manhadsch (Fadl ibn Rūzbihān) 1587 
Ibtighā al-wusūl (Wiltorī) 
Īdāh al-haqq (Nuzhat Efendi) 552, 1658 
Īdāh al-manāsik (Ibn Hadschar al-Makkī) 661 
Īdāh al-marām (Abdullāh Abdī ibn Dastān) 552 
Ifādat al-akhyār (Muhammad al-Arabī) 673, 1635 
Ighāthat al-lahfān (Ibn Qayyim) 684 
Ihyā al-ulūm (Muhammad al-Ghazālī) 602, 617, 

683, 878, 883, 984, 985, 1011, 1462, 1463, 
1514, 1591, 1681 

Ikfār al-mulhidīn (Anwar Schāh Kaschmīrī) 706, 
707 

Ikhtiyār-i dschuzʾī (Akkirmānī) 1010, 1014 
Ikhwān as-safā (51 Abhandlungen, Abū 

Sulaymān Muhammad und seine Freunde) 
722 

Ildschām al-awāmm anil-kalām (Ghazālī) 713, 
714 

Ilm-i hayʾat (Ahmad Diyā) 266, 276, 562 
Ilm-un-nefs (Ahmad Naʿīm) 1561  
Ilmiyye Sālnāmesi 280 
Imād al-islām (Abdurrahmān) 453, 477, 1546 
Inqādh al-hālikīn (Birgivī) 1498 
Insān-i kāmil (Schaykh Sādiq Efendi) 1567 
İnsan ve Kainat (Türkiye Gazetesi) 924 
Intiqāl kanūnu şerhi (Alī Haydar) 1566 
Iqd al-dschayyid (Schāh Waliyyullāh) 447, 451, 

682 
Irāda-i dschuzʾiyya (Akkirmānī) 1014 
Irghām al-marīd (Zāhid al-Kawtharī) 1564, 1566, 

1708 
Irschād al-awāmm (Ahmad Schamsuddīn) 1603 
Irschād al-hiyārā (Yūsuf an-Nabhānī) 552, 862 
Irschād al-murīd (Hasan al-Adwī) 1596 
Irschād at-tālibīn (Thanāʾullāh ad-Dahlawī) 1525, 

1532, 1691 
Islam und Christentum (Hakikat-Verlag) 58, 126, 

547, 551, 552, 590, 1008, 1026, 1615 
Islam yolu (Iskilibli Ātif Efendi) 158 
Islamische Ethik (Hakikat-Verlag) 158, 174, 307, 

529, 632, 638, 659, 849, 933, 1517, 1586, 
1590, 1685 

Istinād (Alī al-Arschī) 1103 
Ithbāt an-nubuwwa (Imām ar-Rabbānī) 1613 
Ithbāt karāmāt al-awliyā (Abdullāh al-Qayrawānī) 

1067 
Izālat al-khafā (Schāh Waliyyullāh) 289, 1677, 

1693 
Izhār al-haqq (Rahmatullāh al-Hindī) 552, 1658, 

1665, 1695 
Iʿānat at-tālibīn (Abū Bakr Schatā) 331 
Iʿtiqādnāma (Khālid al-Baghdādī) 836, 1590, 1620 

–K – 
Kaff ar-raʿāʿ an muharramāt al-lahw was-simāʿ 

(Ibn Hadschar al-Makkī) 368 
Kalimāt-i tayyibāt (Muhammad Murādʾābādī) 

1630 
Kanz ad-daqāʾiq (Abdullāh an-Nasafī) 733, 1654 
Kanz al-hidāyāt (Muhammad Bāqir) 1637 
Kanz-i makhfī (Ismāʿīl Haqqi) 128, 617, 1616 
Kara Dāwud (Übersetzung des Dalāʾil al-khayrāt) 

1640 
Karabasch (Tadschwīd-Buch, Abdurrahmān) 

1617, 1655 
Karāmāt al-awliyā (Lālkāʾī) 669 
Kaschf al-asrār (Pazdawī) 
Kaschf al-bayān (Thaʿlabī) 612 
Kaschf al-ghawāmid (Abū Dschaʿfar al-

Hinduwānī) (693) 
Kaschf al-lisān (Aynī) 1571 
Kaschf al-mahdschūb (Dātā Gandsch Bakhsch 

Alī) (465) 
Kaschf al-qināʿ an maʿrifat al-waqt min al-irtifāʿ 

(Muhammad al-Khānī) 280 
Kaschf an-nūr (Nablusī) 616, 662, 669, 676, 

1536 
Kaschf asch-schubuhāt (Ibn Abdilwahhāb) 152, 

683 
Kaschf az-zunūn (Kātib Tschalabī) 31, 1604, 

1605, 1607, 1616, 1619 
Kaschf rumūz al-ghurar (Abdulhalīm, Kadi von 

Damaskus) 444, 1147 
Kāschif al-asrār (Ishāq aus Tokat) 727, 729, 

731, 732, 1615 
Kaschkul (Abdulhakīm Efendi) 664, 949, 1060 
Khātam an-nabiyyīn (Anwar Schāh Kaschmīrī) 

706 
Khatm-i khādschagān (Khālid al-Baghdādī) 1567 
Khawanat al-islām (Aga Schūrisch Kaschmīrī) 

707 
Khazāna-i Dschalālī (Qutb az-zamān) 1665 
Khazānat al-fiqh (Abul-layth as-Samarqandī) 
Khazānat al-muftīn (Husayn ibn Muhammad) 

483, 646 
Khazānat ar-riwāyāt (Qādī al-Hindī) 401, 857, 

1459 
Khazīnat al-asrār (Muhammad Haqqi) 415, 417, 

582, 615, 1068, 1069, 1440, 1464, 1465, 1637 
Khazīnat al-maʿārif (Ubaydullāh as-Sirhindī) 

307, 941 
Khulāsat al-fatāwā (Tāhir al-Bukhārī) 196, 401, 

662, 694, 894, 930, 1263  
Khulāsat al-Gīdānī (Nasafī Lutfullāh) 1654 
Khulāsat al-kalām (Ahmad Dahlān) 659, 664, 

673, 675, 694, 862, 894, 1559, 
Khulāsat al-wafā (Samhūdī) 669, 1670 
Khulāsat at-tahqīq (Abdulghanī) 603, 1536 
Kimyā-i saʿādat (Muhammad al-Ghazālī) 34, 49, 

54, 91, 92, 154, 185, 392, 443, 482, 567, 632, 
823, 868, 875, 878, 899, 981, 984, 1013, 
1038, 1040, 1047, 1051, 1056, 1105, 1135, 
1137, 1216, 1223, 1226, 1591, 1637 

Kitāb ad-dardsch al-munīfa (Suyūtī) 576 
Kitāb al-anwār (Rūzbihān) 1667 
Kitāb al-aymān (Ibn Ābidīn) 663 
Kitāb al-dschalwa 712 
Kitāb al-farāʾid (Ahmad ibn Kamāl) 544 
Kitāb al-hāwī (Abū Bakr ar-Rāzī) 778 
Kitāb al-idāʿa (Muhammad Siddīq Hasan Khān) 

705 
Kitāb al-irschād (Ismāʿīl ibn Hibatullāh) 897 

– 1732 –



Kitāb al-kafāla (Alī Haydar Beg) 1566 
Kitāb al-kharādsch (Abū Yūsuf) 448, 1555 
Kitāb al-miqyās liz-zawāl (Ibrāhīm al-Fazārī) 

1758 
Kitāb al-mundschalī (Suyūtī) 1472 
Kitāb al-qirāʾa (Qādī Yahyā) 1050, 1703 
Kitāb al-ulūm (Aschʿarī) 1555 
Kitāb al-umm (Schāfiʿī) 1676 
Kitāb an-nīl (Abdulʿazīz al-Ibādī) 711  
Kitāb ar-rahma (Suyūtī) 186, 959, 975, 1070 
Kitāb ar-ramāh (Umar at-Tidschānī) 1692 
Kitāb ar-rūh (Ibn Qayyim) 1472 
Kitāb as-sunna (Zāhid as-Saffār) 544 
Kitāb as-sunna wal-dschamāʿa (Ibrāhīm) 544 
Kitāb as-sunnī (Muhammad Kutty) 671 
Kitāb at-tawhīd (Ibn Abdilwahhāb) 654, 1677 
Kitāb at-tibyān (Nawawī) 582, 1463, 1465 
Kitāb az-zuhd (Ahmad ibn Hanbal) 669 
Knaurs Lexikon (Knaur) 1570 
Kozmoğrafya (Hasib Beg) 274, 533, 1096, 1617 
Kufr wa-kabāʾir (Abhandlung von Abdulhakīm 

Efendi) 1527 
Kulliyāt (Bāqī billāh) 1637 
Kultur des Islams (Ibrāhīm Naschāt) 405 
Kunūz ad-daqāʾiq (Munāwī) 164, 289, 314, 506, 

586, 616, 662, 678, 891, 908, 1044, 1378, 
1456, 1465, 1528, 1645 

Kuriyat al-ard (Abū Bakr ar-Rāzī) 117 
– L – 

Lamʿ barq al-maqāmāt (Mustafā al-Bakrī) 669 
Larousse 1047 
Larousse médical illustré 210 
Latāʾif al-ischārāt (Quschayrī) 209 
Latāʾif al-minan (Abdulwahhāb asch-Schaʿrānī) 

1545 
Latāʾif al-minan (Tādschuddīn) 616, 617,1688  
Lawāʾih al-anwār (Ramlī) 1621 
Lawh-i mahfūz (Ahmad ibn Kamāl) 1010 
Les francs-maçons 1582 
Lubāb at-taʾwīl (Alāʾuddīn) 614, 1011 
Lughat-i Nādschī (Muʿallim Nādschī) 874, 1068 
Luzūm ittibāʿ madhāhib al-aʾimma (Muhammad 

Hāmid) 671 
– M – 

Mā lā budda (Thanāʾullāh ad-Dahlawī) 397, 543, 
1490, 1691 

Mabdaʾ wa-maʿād (Imām ar-Rabbānī) 1561, 
1613, 1643 

Madāridsch an-nubuwwa (Abdulhaqq ad-
Dahlawī) 303, 325, 424, 555, 696, 1128, 1129, 
1538, 1569 

Maddat al-hayāt (Akschamsuddīn) 1563 
Madschālis-i thāminiyya (Uthmān Badruddīn) 

1698 
Madschallat asch-schubbān al-muslimīn (Ahmad 

Ibrāhīm) 1271 
Madschallat Dschāmiʿ al-Azhar (Yūsuf ad-

Didschwī) 673 
Madschmaʿ al-ādāb (Hasan Khulūsī) 579, 581, 

582, 1597 
Madschmaʿ al-anhur (Abdurrahmān 

Schaykhīzāda) 99, 244, 270, 271, 388, 408, 
429, 440, 472, 502, 640, 661, 836, 859, 873, 
918, 1043, 1242, 1307, 1461, 1477, 1484, 
1548 

Madschmaʿ al-bahrayn (Ibn as-Sāʿātī) 418, 652, 
907, 1555, 1603 

Madschmaʿ al-bayān (Fadl ibn Hasan) 1688 

Madschmaʿ al-fatāwā (Ahmad ibn Muhammad) 
579 

Madschmūʿa-i dschadīda (H. Khayrullāh) 218, 
364, 454, 1177, 1195, 1260 

Madschmūʿa-i munschaʾāt as-salātīn (Ahmad 
Farīdūn) (991 in Eyüp) 

Madschmūʿa-i zuhdiyya (Ahmad Zuhdu) 158, 
196, 471, 484, 513, 641, 651, 652, 827, 841, 
1713 

Madschmūʿat al-fawāʾid (Kafawī) 1068 
Madschrā al-anhur (Bāqānī) 1574 
Mafātīh al-dschinān (Yaʿqūb ibn Sayyid Alī) 185, 

310, 326, 404, 579, 694, 861, 864, 866, 875, 
937, 1051, 1290, 1456, 1463, 1501, 1502, 
1639, 1705 

Mahbūb al-muhibbīn (Saʿduddīn Muhammad al-
Hamawī) 1675 

Mahschernāme (Amīr Alī) 732 
Makārim al-akhlāq (Ibn Abid-dunyā) 615 
Makātīb-i scharīfa (Abdullāh ad-Dahlawī) 172, 

354, 707, 1037, 1102, 1104, 1111, 1127, 1439, 
1473, 1475, 1525, 1526, 1530, 1540, 1573, 
1582 

Makhzan al-asrār (M. Safiyyullāh Mudschaddidī) 
(1212) 

Makhzan al-ulūm (Muhammad Tāhir) 620 
Maktūbāt (Imām ar-Rabbānī) 2, 6, 13, 15, 22, 

26, 46, 61, 69, 111, 186, 198, 219, 342, 468, 
523, 588, 601, 617, 643, 674, 741, 767, 893, 
1043, 1086, 1097, 1113, 1118, 1322, 1324, 
1336, 1342, 1345, 1375, 1382, 1518, 1538, 
1582, 1612, 1637, 1638, 1641, 1644, 1665, 
1687, 1707, 1713 

Maktūbāt (Muhammad Kandihārī) 1643 
Maktūbāt (Ruknuddīn Tschischtī) 1667 
Maktūbāt-i Ahmadiyya (Ahmad Saʿīd) 671, 1562, 

1566 
Maktūbāt-i Maʿsūmiyya (Muhammad Maʿsūm) 

15, 165, 342, 688, 744, 863, 891, 1008, 1130, 
1305, 1314, 1341, 1390, 1445, 1452, 1521, 
1527, 1641, 1713 

Maktūbāt-i Sayfiyya (Sayfuddīn al-Fārūqī) 1671 
Maktūbāt-i Saʿīdiyya (Muhammad Saʿīd) 1642 
Man lā yahdur (Muhammad ibn Ahmad Alī) 1583 
Manāfiʿ an-nās (Derwisch Nidāʾī) 186, 980 
Manāhidsch al-ibād (Saʿīduddīn) 183, 222, 230, 

424, 482, 483, 813, 1475, 1675, 1687 
Manāhidsch as-sayr (Zayd al-Fārūqī) 1561 
Manāqib Abdulqādir (Yāfiʿī) 1702 
Manāqib al-imām Abī Hanīfa (Kardarī) 1617 
Manāqib al-imām al-aʿzam (Abul-baqā) 1555 
Manāzil as-sālikīn (Yūsuf al-Hamadānī) 1706 
Manāzil as-sāʾirīn (Abdullāh al-Ansārī) 1081, 

1540 
Manāzil as-sāʾirīn (Yūsuf al-Hamadānī) 1706 
Manhal al-wāridīn(Ibn Ābidīn) 204, 1577 
Mantık (Ahmad Naʿīm) 1561 
Mantiq at-tayr (Farīduddīn) 1588 
Manʿ-i muskirāt (Iskilibli Ātif Efendi) 905 
Maqāmāt (Abū Bakr al-Balkhī) 1549 
Maqāmāt al-akhyār (Zayd al-Fārūqī) 1561 
Maqāmāt al-Harīrī (Qāsim ibn Alī) (516) 
Maqāmāt-i Ahmadiyya (Muhammad Hāschim) 

1612, 1638 
Maqāmāt-i Mazhariyya (Abdullāh ad-Dahlawī) 

30, 523, 583, 670, 674, 680, 891, 902, 1042, 
1314, 1390, 1475, 1533, 1630, 1639 

Maqāmāt-i saʿīdiyya (Muhammad Mazhar) 1561 
Maradsch al-bahrayn (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 

– 1733 –



71, 747, 907, 1525, 1538, 1701 
Maradsch al-bahrayn (Ruknuddīn Tschischtī) 

1667 
Marāqī al-falāh (Scharnblālī) 196, 198, 208, 210, 

228, 270, 278, 299, 306, 307, 324, 331, 352, 
408, 410, 417, 420, 422, 445, 469, 471, 475, 
513, 519, 542, 580, 658, 902, 923, 1106, 1453, 
1455, 1456, 1478, 1679, 1689 

Marāqī as-saʿāda (Scharnblālī) 1679 
Masālik al-hunafā (Qastalānī) 669 
Masāʾil-i arbaʿīn (Muhammad Ishāq) 1562, 1677 
Masāʾ i l- i  scharh-i wiqāya (Abdulhaqq 

Sudschādil) 201, 270, 1538 
Maschāriq al-anwār (Qādī Iyād) 1662, 1681 
Maslak-i Mudschaddid (Dschamī l  Ahmad 

Scharqpūrī) 1613 
Masmūʿāt (Mīr Abdul-awwal) 94, 162, 1564, 

1643, 1667, 1712 
Matālib al-muʾminīn (hanafītisches Fiqh-Buch) 

543 
Matāliʿ al-anwār (Mahmūd al-Armawī) 1525  
Matāliʿ an-nūr (Abdullāh ar-Rūmī) 577 
Materie und Gedächtnis (Bergson) 38, 1576 
Mathnawī (Dschalāluddīn ar-Rūmī) 132, 574, 

592, 617, 1057, 1385, 1582, 1656 
Mathnawī-Kommentar (Ābidīn Pascha) 1057, 

1548 
Mathnawī-Kommentar (Sarı Abdullāh Efendi) 

1655 
Mawāhib-i aliyya (Husayn Wāʿiz) 579, 1055, 

1600 
Mawākib (Ismāʿīl Farrūkh) 64, 579, 693, 874, 

1055, 1600 
Mawdūʿāt al-ulūm (Kamāluddīn Muhammad) 31, 

68, 273, 622, 646, 648, 649, 1514, 1576, 
1617, 1690 

Mawlid an-nabī (Ahmad Schamsuddīn) 1603 
Mawlid-i scharīf (Abdulhakīm Efendi) 561 
Mawqif al-aql wal-ilm wal-ālam (Mustafā Sabrī) 

673, 706, 1651 
Mawqūfāt (Muhammad Mawqūfātī) 158, 339, 

380, 451, 456, 844, 1169 
Maʿdan al-dschawāhir (Safar Ahmad) [Umdat 

al-maqāmāt, S. 251, 387, 526] 
Maʿālim at-tanzīl (Baghawī) 575, 736, 1573 
Maʿāridsch al-hidāya (Alī ibn Abī Bakr al-Alawī) 
Maʿāridsch an-nubuwwa (Mulla Miskīn Muham-

mad Muʿīn) 1690 
Maʿārif as-sunan (Anwar Schāh) 1591, 1693 
Maʿārif-i ladunniyya (Imām ar-Rabbānī) 1322, 

1334, 1397, 1613 
Maʿlūmāt-i nāfiʿa (Cevdet Pascha) 1579 
Maʿnawī (Gulschanī) 1592 
Maʿrifetnāme (Ibrāhīm Haqqi) 34, 46, 60, 109, 

110, 116, 133, 254, 323, 351, 359, 424, 537, 
616, 782, 783, 867, 1116, 1513, 1519, 1609 

Mecelle (Cevdet Pascha) 39, 82, 95, 172, 327, 
336, 432, 774, 824, 860, 865, 876, 892, 902, 
1149, 1164, 1170, 1172, 1179, 1184, 1187, 
1188, 1194, 1197, 1200, 1204, 1221, 1253, 
1264, 1281, 1283, 1292, 1305, 1306, 1498, 
1566, 1571, 1579 

Mektûbât Tercemesi (Hüseyn Hilmi Işık) 13, 111, 
1612 

Mena ̂kıb-ı Çiha ̂r Yâr-i Güzi ̂n (Ayyūb ibn Siddīq) 
87 

Meyers Lexikon (Meyer) 1687 
Miftāh al-dschanna (Muhammad ibn Qutbuddīn) 

158, 307, 1665 

Miftāh al-falāh (Kurzfassung des at-Tarīqa al-
Muhammadiyya) 672, 1577 

Miftāh al-falāh (Tādschuddīn) 1545, 1607 
Miftāh al-hayāt (Aliyyul-aʿlā) 728 
Miftāh al-kanz (Hayyāt Wahbī) 
Miftāh an-nadschāt (Ahmad al-Dschāmī) 25, 

616, 1504, 1559 
Miftāh as-saʿāda (Kamāluddīn asch-Schirwānī) 

447 
Miftāh as-saʿāda (Taschkubrīzāda) 31, 1690 
Minah al-ghaffār (Tīmūrtāschī) 1621, 1679 
Minhādsch ad-dīn (Halīmī) 361, 1594 
Minhādsch al-ābidīn (Ghazālī) 1105 
Minhādsch as-sālihīn (schiitisches Buch) 71 
Minhādsch as-sunna (Ibn Taymiyya) 1680 
Mirsād al-ibād (Nadschmuddīn Abū Bakr ar-

Rāzī) 
Mirʾāt al-dschanān (Muhammad Abdullāh al-

Yāfiʿī) 1608 
Mirʾāt al-haramayn (Ayyūb Sabrī) 303, 559, 654, 

673, 761, 1156, 1548, 1571 
Mirʾāt al-maqāsid (Ahmad Rifʿat) 26, 728 
Mirʾāt-i kāʾināt (Nişancızade) 566, 574, 646, 

647, 649, 733, 1656, 1659, 1676, 1690 
Mirʾāt-i Madīna (Ayyūb Sabrī) 328, 519, 1558, 

1595 
Mirʾāt-i Makka (Ayyūb Sabrī) 1063, 1554 
Misbāh al-anām (Habīb al-Alawī) 672, 1638 
Misbāh an-nadschāt (Muhammad Mazhar) 233, 

372, 443 
Misbāh az-zulām (Abū Abdullāh al-Marākischī) 

669, 1548 
Misbāh az-zulām (Sulaymān al-Kilāʿī) 669, 1621 
Mischkāt al-anwār (Ghazālī) 722 
Mischkāt al-masābīh (Muhammad ibn Abdullāh 

at-Tabrīzī) 28, 314, 389, 669, 1105, 1638, 
1642, 1691 

Mīzān al-haqq (verfasst von einem Priester) 
Mīzān al-iʿtidāl (Dhahabī) 1580 
Mīzān al-mawāzīn (Alī ibn Hasan) 552, 1624, 

1649 
Mīzān asch-scharīʿa (Muhammad Hilmi) 671 
Miʿyār al-awqāt (Ismāʿīl Fahīm) 276, 281 
Miʿyār al-haqq (Nazīr Husayn ad-Dahlawī) (1320) 
Mızraklı ilmihal (Muhammad ibn Qutbuddīn) 

1665 
Mudhakkirat Sultān Abdulhamīd 1660 
Mukāschafāt-i ghaybiyya (Imām ar-Rabbānī) 

1613 
Mukhtār al-fatāwā (Alī al-Marghinānī)  
Mukhtasar al-Qudūrī (Ahmad ibn Muhammad 

al-Baghdādī) 98, 1193, 1242, 1550, 1707, 
1708 

Mukhtasar at-tuhfa (Suwaydī) 1546 
Mukhtasar tadhkirat al-Qurtubī (Abdulwahhāb 

asch-Schaʿrānī) 113, 1037, 1048, 1712 
Mukhtasar Tuhfa-i ithnā aschariyya (Ālūsī) 1688 
Muntakhabāt- i  Maʿsūmiyya (Muhammad 

Maʿsūm) 1641, 1713 
Munyat al-muftī (Yūsuf as-Sidschstānī) 361, 

1706 
Munyat al-musallī (Sadīduddīn) 196, 1603, 1667 
Muqaddimat al-adab (Zamakhscharī) 1708 
Muqaddimat al-haqāʾiq (Hurūfī-Baba) 732 
Muqaddimat as-salāt (Qutbuddīn al-Iznikī) 260, 

1665 
Murschid al-mutaʾahhilīn (Muhammad al-Iznikī) 

823, 846, 867, 1665 
Murschid an-nisā (Mustafā Fahīm ibn Uthmān 

– 1734 –



Akschahrī) 49, 204, 846 
Muslimmerks (Zeitschrift in Pakistan) 1574 
Musnad Abī Hanīfa (Dschāmī Muhammad ibn 

Mahmūd al-Khārazmī) (665) 
Mustazād (Ibn Sīnā) 1397, 1606 
Muwāfaqat al-uqūl fit-tawassul lir-rasūl (Muham-

mad ibn Saʿīd al-Mālikī) 
Muzakkin-nufūs (Aschrafzāda Abdullāh) 1530, 

1571 
Muzī l  asch-schubuhāt fī i thbāt al-karāmāt 

(Ismāʿīl) (635) 
– N – 

Nadschāt al-musallī (Ahmad Schawqi) 164, 1462 
Nafahāt al-qurb wal-ittisāl (Ahmad al-Hamawī) 

672, 1559 
Nafahāt al-uns (Mulla al-Dschāmī) 129, 707, 

1555, 1582, 1680, 1684, 1712 
Nafahāt-i Schādhiliyya (Hasan al-Adwī) 669 
Nafʿ al-anām (Sulaymān ibn Abdullāh al-Khālidī 

al-Asʿirdī) 1477, 1481 
Nahdsch al-anām (Khalīl al-Asʿirdī) (1259) 
Nahdsch al-balāgha (Rāfidit Radī) 1102, 1103 
Nahdsch as-salāma (Ālūsī) 1568 
Namāz risālesi (Abdulhakīm Efendi) 215 
Nasarat adh-dhākirīn (Ahmed Bābe aus Ghana) 

1692 
Naschr al-mahāsin (Yāfiʿī) 616, 669, 1362, 1702 
Nawādir al-usūl (Hākim Muhammad ibn Alī at-

Tirmidhī) 1593 
Nawhat al-uschschāq (Muhammad Efendi aus 

Beykoz) 1206, 1507 
Naʿīmā Tārihi (Naʿīmā) 1627 
Nihāyat al-kifāya (Tādsch asch-scharīʿa) 1265, 

1688 
Nisāb al-akhbār (Muhammad al-Ūschī) 356 
Nisāb al-fiqh (Tāhir al-Bukhārī)  
Niʿmet-i islām (Muhammad Dhihnī) 198, 228, 

249, 326, 351, 398, 420, 469, 504, 658, 675, 
816, 819, 824, 829, 838, 842, 843, 867, 1310, 
1456, 1637 

Nouveau dictionnaire des plantes médicinales 
(Dr. A. Héraud) 921 

Nukhbat al-laʾālī (Muhammad ibn Sulaymān) 
126, 698 

Nūr al-absār (Muʾmin ibn Hasan ibn Muʾmin 
asch-Schablandschī) 1674 

Nūr al-īdāh (Scharnblālī) 341, 370, 401, 472, 
1476, 1679 

Nūr al-islām (Abdulkarīm Muhammad) 658 
Nūr al-yaqīn (Mustafā ibn Ibrāhīm as-Siyāmī) 

671, 1461 
Nusret Efendi risalesi (Nusret Efendi aus Harput) 

943 
Nuzhat al-abdān (Mustafā Abul-fayd) 906, 962,  
964, 977 

– O – 
On Heroes and Hero Worship and the Heroic in 

History (Carlyle) 1578 
– P – 

Prophet des Islam (Hamīdullah) 1594 
Psalter (Buch, das Dāwud, Friede sei mit ihm, 

offenbart wurde) 149, 546, 632, 1114, 1511, 
1580 

– Q – 
Qadā wa-qadar (Abus-Suʿūd) 1010, 1031 
Qādīkhān (Hasan ibn Mansūr) 195, 234, 243, 

336, 365, 368, 421, 470, 471, 639, 843, 884, 

1050, 1194, 1195, 1213, 1308, 1467, 1490, 
1496 

Qalāʾid al-uqbān (Ibn Hadschar al-Makkī) 649, 
1604 

Qāmūs al-aʿlām (Schamsuddīn Sāmī) 74, 214, 
565, 573, 576, 633, 647, 713, 746, 770, 1031, 
1070, 1467, 1569, 1570, 1571, 1578, 1584, 
1588, 1654, 1661, 1676, 1679, 1686 

Qāmūs-i qawānīn (Andonyadi) 1498 
Qawāʿid al-islām (Ismāʿīl al-Ibādī) 711 
Qawāʿid at-tarīqa fil-dschamʿ baynasch-scharīʿa 

wal-haqīqa (Ahmad Zarrūq) 1562 
Qawāʿid at-tasawwuf (Ahmad Zarrūq) 1562 
Qinyat al-fatāwā (Zāhidī) 1233, 1478, 1708 
Qisas al-anbiyā (Kisāʾī) 615 
Qisas-i anbiyā (Cevdet Pascha) 572, 746, 1543, 

1578, 1579, 1584, 1592 
Qurrat al-aynayn (Schāh Waliyyullāh) 750, 1677 
Qurrat al-uyūn (Abul-layth) 315, 1037 
Qūt al-qulūb (Abū Tālib al-Makkī) 617, 747, 1554 

– R – 
Rābita (Khālid al-Baghdādī) 1567 
Rābita-i scharīfa (Abdulhakīm Efendi) 618, 765, 

1471, 1532 
Radd al-muhtār (Ibn Ābidīn) 12, 26, 27, 30, 49, 

61, 70, 73, 74, 76, 102, 114, 136, 162, 164, 
178, 180, 190-191, 194, 196, 198, 210, 211, 
213, 219-220, 232, 233, 235, 237, 243, 247, 
264, 270, 272-273, 275, 302, 304, 307, 308, 
310, 312, 319, 320, 321, 322, 324, 328, 342, 
343, 351, 352, 355, 362, 364, 371, 377, 384, 
392, 410, 414, 416, 419, 420, 421, 422, 423, 
426, 429, 431, 440, 443, 447, 448, 449, 451, 
453, 454, 461, 469, 472, 473, 477, 479, 480, 
482, 490, 499, 500, 503, 524, 530, 531, 541, 
542, 566, 574, 600, 601, 602, 604, 620, 
634,638, 642, 646, 648, 650, 651, 652, 655, 
658, 663, 674, 676, 683, 708, 789, 819, 826, 
831, 832, 836, 844, 851, 858, 859, 860, 865, 
867, 870, 872, 886, 887, 889, 890, 891, 892, 
893, 894, 897, 898, 900, 903, 906, 917, 918, 
934, 1003, 1007, 1008, 1043, 1049, 1059, 
1068, 1096, 1121, 1123, 1125, 1127, 1128, 
1147, 1148, 1167, 1171, 1176, 1178, 1213, 
1242, 1249, 1253, 1259, 1260, 1264, 1265, 
1268, 1271, 1277, 1286, 1290, 1296, 1304, 
1307, 1341, 1441, 1459, 1485, 1492, 1512, 
1513, 1602  

Radd alal-imāmiyya (Alī as-Suwaydī) 1687 
Radd alā man ankarat-tasawwuf (Ahmad al-

Dschazāʾirī) (1034) 
Radd-i rawāfid (Imām ar-Rabbānī) 739, 1613 
Radd-i wahhābī (Muftī Mahmūd) 72, 172, 671, 

682, 1529 
Rāhat al-muhibbīn (Nizāmuddīn Awliyā) 1657 
Rāhat al-qulūb (Gandsch-i Schakar) 1678 
Rāhat al-qulūb (Qutbuddīn al-Iznikī) 1665 
Rāmūz al-ahādīth (Diyāʾuddīn) 1137, 1581 
Raschahāt (Alī ibn Husayn) 670, 728, 1040, 

1066, 1075, 1083, 1330, 1369, 1555, 1567, 
1572, 1636, 1641, 1645, 1663, 1680 

Rawāʾiʿ al-bayān (Muhammad Alī) 1288 
Rawd ar-riyāhīn (Yāfiʿī) 1702 
Rawdat al-ulamā (Husayn al-Bukhārī) 680 
Rawdat at-tālibīn (Nawawī) 1655 
Risāla fī schurūt salāt al-dschumuʿa (Bāqānī) 

1574 
Risāla-i Ghawthiyya (Gīlānī) 1349 
Risāla-i mafqūd (Alī Haydar) 1566 

– 1735 –



Risāle-i nuqta (Mahmūd) 732 
Risāla-i qudsiyya (Muhammad Pārisā) 1642 
Risāla-i samsāmiyya fī radd an-nasārā (Abdullāh 

ibn Dastān Mustafā) 
Risāla-i Turpuschtī (Fadlullāh) 126 
Risāla-i unsiyya (Yaʿqūb al-Tscharkhī) 193, 1687, 

1705 
Risālat al-irtifāʿ (Kadūsī) 279, 296 
Risālat al-Ustuwānī (Ustuwānī) 307, 1698 
Risālat as-sunniyyīn fir-radd alal-mubtadiʿīn 

(Mustafā al-Qirīmī) 663 
Risāle-i Bedreddīn (Hurūfī-Baba) 732 
Risāle-i hurūf (Hurūfī-Baba) 732 
Risāle-i nuqta (Hurūfī-Baba) 732 
Riyād an-nāsihīn (Muhammad Rabhāmī) 66, 90, 

91, 244, 271, 311, 314, 343, 395, 428, 464, 
466, 472, 524, 541, 542, 557, 617, 821, 866, 
908, 909, 926, 1051, 1132, 1239, 1515, 1533, 
1642 

Riyād as-sādāt fī ithbāt al-karāmāt lil-awliyā hāl 
al-hayāt wa-baʿd al-mamāt (Abdulhalīm ibn 
Muhammad as-Siyālkūtī) 121, 664, 1707 

Riyād as-sālihīn (Nawawī) 541, 1655 
Rubāʿiyyāt (Muhammad Bāqī) 1407, 1613 
Rubʿ al-muqantarāt (Abdullāh al-Mardīnī) 1756 
Rubʿ-i dāʾira (Ahmad Diyā Beg) 279, 294, 296 
Rūh al-bayān (Ismāʿīl Haqqi) 421, 528, 576, 

614, 768, 1126, 1127, 1616, 1655 
Rūh al-madschalla (Hādschi Raschīd Pascha) 

1176, 1283, 1666 
Rūh al-maʿānī (Tafsir von Ālūsī) 660, 1568 

– S – 
Sabaʾ al-asrār 1625 
Sabb al-adhāb (Mahmūd Schukrī al-Ālūsī) 1568 
Sabīl an-nadschāt (Abdurrahmān al-Quttī) 665, 

1604 
Sabīl ar-raschād (Zeitschrift) 294 
Sadād ad-dīn (Muhammad ibn Abdur-rasūl) 1566 
Safahāt (Mehmet Akif) 1631 
Safīnat al-awliyā (Dārā Schakwa) 1563 
Safwat as-safwa (Ibn al-Dschawzī) 669 
Safwat as-safwa (Ibn Marzūq)  
Sahīh al-Bukhārī (Muhammad ibn Ismāʿīl al-

Bukhārī) 28, 311, 447, 466, 467, 571, 600, 
622, 648, 649, 655, 657, 660, 681, 685, 722, 
730, 916, 925, 927, 930, 931, 933, 1007, 1103, 
1134, 1296, 1323, 1571, 1577, 1582, 1593, 
1604, 1650, 1701, 1707 

Sahīh-i maslak (Radd-i wahhābiyyat, Scham-
sul-haqq al-Afghānī) 

Sahīh Muslim (Muslim) 289, 311, 369, 391, 465, 
571, 574, 600, 637, 648, 649, 696, 916, 925, 
927, 928, 933, 1051, 1103, 1138, 1277, 1593, 
1650, 1664 

Sakal bıyık risalesi (Muhammad Haqqi) 1637 
Salāt-i masʿūdī (Masʿūd ibn Muhammad as-

Samarqandī) 616 
Sall al-hisām al-hindī (Ibn Ābidīn) 655 
Sayf al-abrār (M. Abdurrahmān) 671, 683, 1292 
Sayf al-dschabbār (Fadl ar-Rasūl al-Badāyūnī) 

669, 1608 
Sayf al-dschihād radd alal-muddaʿī fil-idschtihād 

Abdullāh ibn Abdullatīf) [Misbāh 5] 
Sayf al-haqq (Ahmed Bābe) 672 
Sayfullāh (Sunʿullāh al-Halabī) 665 
Saʿādat ad-dārayn (Ālūsī) 1568 
Saʿādat ad-dārayn (Yūsuf an-Nabhānī) 669 
Schāhnāme (Firdawsī) 1626, 1676 
Schams al-haqīqa (Ishāq aus Harput) 1615 

Schams asch-schumūs (Hasan Schukrī) 1619 
Scharh al-amālī (Ahmad Āsim) 1012, 1093, 

1461, 1559 
Scharh al-amālī (Tahāwī) 459 
Scharh al-aqāʾid (Taftāzānī) 1126, 1536 
Scharh al-aschbāh (Kara Tschalabīzāda) 410 
Scharh al-Dschāmiʿ al-kabīr (Dabbūsī) 1579 
Scharh al-Dschāmiʿ al-kabīr (Sarakhsī) 1671 
Scharh al-Dschāmiʿ al-kabīr (Zaylaʿī) 1710 
Scharh al-Dschāmiʿ as-saghīr (Munāwī) 656, 

913 
Scharh al-Dschāmiʿ as-saghīr (Sarakhsī) 1671 
Scharh al-hāwī (Alī ibn Ismāʿīl) 1567 
Scharh al-hidāya (Aynī) 1265, 1571 
Scharh al-hidāya (Tādsch asch-scharīʿa) 1265, 

1688 
Scharh al-ihyā (Sayyid Murtadā al-Hanafī) 669 
Scharh al-manār (Ibn Malak) 417, 690, 692, 

1605 
Scharh al-manār (Ibn Nudschaym) 1606 
Scharh al-manāzil (Ibn Qayyim) 1685 
Scharh al-maqāsid(Taftāzānī) 688, 698 
Scharh al-mawāqif (Sayyid Scharīf) 28, 117, 

345, 605, 616, 633, 1511, 1518, 1519, 1524, 
1575, 1662, 1661 

Scharh al-mawāhib (Muhammad az-Zarqānī) 
61, 421, 561, 577, 669, 1007, 1037, 1127, 
1709 

Scharh al-maʿfuwāt (Sulaymān al-Asʿirdī) 586 
Scharh al-maʿfuwāt (Sulaymān ibn Abdullāh) 

198, 229 
Scharh al-mudawwana (Abul-Hasan) 914 
Scharh al-mudawwana (Zuwāwī Īsā) 1713 
Scharh al-Qudūrī (Abū Nasr al-Aqtaʿ) 241 
Scharh al-Qudūrī (Zāhidī) 1708 
Scharh al-wahbāniyya (Scharnblālī) 910 
Scharh al-wasāyā (Fadl) 1587 
Scharh al-wiqāya (Schaykhzāda) 1681 
Scharh al-wiqāya (Tīmūrtāschī) 1679 
Scharh an-niqāya mukhtasar al-wiqāya (Bāqānī) 

1574 
Scharh ar-risā la ar-raddiyya alat-tāʾ i fa al-

wahhābiyya (Schaykhul-islām Muhammad 
Atāʾullāh) 664 

Scharh as-sudūr (Suyūtī) 1459 
Scharh as-sunna (Baghawī und Lālkāʾī) 
Scharh asch-schamāʾil (Munāwī) 669 
Scharh asch-schathiyyāt (Rūzbihān al-Baqlī) 

1667 
Scharh asch-schifā (Schihābuddīn al-Khaffād-

schī) 669 
Scharh at-tahrīr (Ibn Amīr al-Hāddsch) 196, 219 
Scharh at-taʿarruf (Alī ibn Ismāʿīl) 1567 
Scharh fiqh al-Gīdānī (Quhistānī) 185, 616, 1663 
Scharh futūh al-ghayb (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 

416 
Scharh hizb al-bahr (Ahmad Zarrūq) 669, 1562 
Scharh Muslim (Nawawī) 369, 745 
Scharh Sadr asch-scharīʿa (Sadr asch-scharīʿa) 

1578, 1668 
Scharh safar as-saʿāda (Abdulhaqq ad-Dahlawī) 
Scharh-i rubāʿiyyāt (Imām ar-Rabbānī) 1407, 

1613 
Scharh-i Sirādschī (Sayyid Scharīf al-

Dschurdschānī) 1445 
Scharh-i wiqāya (Abdulhaqq Sudschādil) 1538  
Schawāhid al-haqq (Yūsuf an-Nabhānī) 650, 

658, 660, 664, 670, 684, 686, 1568, 1607, 
1706 

– 1736 –



Schawāhid an-nubuwwa (Mulla al-Dschāmī) 572, 
1069, 1645, 1707 

Schifā as-siqām (Alī as-Subkī) 519, 658, 664, 
715, 724, 1551 

Schirʿat al-islām (Muhammad ibn Abī Bakr) 26, 
427, 490, 543, 544, 590, 645, 646, 870, 890, 
918, 937, 1053, 1266, 1276, 1456, 1458, 1462, 
1463, 1464, 1639 

Schuʿab al-īmān (Bayhaqī) 1576 
Sefer-i Ākhiret (Abdulhakīm Efendi) 1432 
Serhend-i şerif (Ahmed Tuncer) 
Seyahatnāme-i Kāsim-i Bagdādī (Ibrahim Arvas) 

1536 
Silsila-i aliyya (Khālid al-Baghdādī) 1567 
Silsilat al-ārifīn (Qādī Muhammad) 1643 
Sirādsch al-wahhādsch (Abū Bakr) 1461, 1550 
Sīrat Ibn Hischām (Ibn Hischām) 555, 1605 
Sīrat Rasūlillāh (Ibn Ishāq) 555, 1605, 1702 
Sirāt-i mustaqīm (Ismāʿīl ad-Dahlawī) 1677 
Sirr-i furqān (Sirrī Pascha) 545, 1683 
Siyānat al-insān (Muhammad Baschīr) 1560 
Siyar al-aqtāb (Hadiyya ibn Abdurrahīm 

Tschischtī) 1042, 1545 
Siyar al-awliyā (Muhammad ibn Mahmūd) 1058, 

1106, 1678 
Subul as-salām (Amīr Muhammad ibn Ismāʿīl 

as-Sanʿānī) 1604 
Sulūk (Abhandlung von Muhammad Amīn aus 

Tokat) 616 
Surrat al-fatāwā (Muhammad Sādiq) 1456, 1642 
Suyūfullāh al-adschilla (Muhammad Āschiq ar-

rahmān) 373 
Suʾāl-dschawāb (Niyāzī al-Misrī) 1567 

– T – 
Taberi tarihi (Alī ibn Muhammad asch-

Schimschātī) 1688 
Tabaqāt as-sūfiyya (Abdurrahmān as-Sulamī) 

1684 
Tabsīr ar-rahmān (Zaynuddīn Alī ibn Ahmad) 97 
Tabyīn al-haqāʾiq (Zaylaʿī) 303, 391, 1445, 1710 
Tadhakkur al-āthār al-wārida (Ibn Hadschar) 

1069 
Tadhkirat al-awliyā (Farīduddīn al-Attār) 465, 

583, 1134, 1555, 1588 
Tadhkirat al-Qurtubī (Abū Abdullāh al-Qurtubī) 

113, 1065, 1068, 1513, 1664 
Tadhkirat asch-schuʿarā (Lutfullāh) 1624, 1655 
Tadhkirat ulil-albāb (Dāwud al-Antākī) 943 
Tādsch al-asfiyā 1625 
Tafsīr Abil-layth (Abul-layth as-Samarqandī) 64, 

1556 
Tafsīr Abis-Suʿūd (Abus-Suʿūd) 614, 874, 1692 
Tafsīr al-Attābī (Ahmad al-Hanafī) (586) 
Tafsīr al-Baydāwī (Anwār at-tanzīl) 64, 117, 562, 

575, 576, 579, 614, 676, 693, 697, 714, 735, 
777, 778, 930, 1398, 1438, 1576 

Tafsīr al-Dschalālayn (Mahallī und Suyūtī) 576, 
1687 

Tafsīr al-Kalbī (Kalbī) 611 
Tafsīr al-Khāzin (Alāʾuddīn al-Baghdādī) 614, 

1012, 1564 
Tafsīr al-madārik (Abdullāh an-Nasafī) 1055, 

1654 
Tafsīr al-Mazharī (Thanāʾullāh) 13, 260, 389, 

390, 577, 578, 627, 655, 673, 693, 697, 799, 
874, 1109, 1129, 1165, 1168, 1438, 1439, 
1513, 1691, 1692 

Tafsīr al-Qurtubī (Qurtubī) 394, 1598 

Tafsīr al-Tscharkhī (Yaʿqūb al-Tscharkhī) 1438 
Tafsīr Alī al-Dschurdschānī (Alī al-

Dschurdschānī) 557 
Tafsīr an-Nasūhī (Muhammad ibn Nasūh) 1655 
Tafsīr an-Nīschāpūrī [al-Gharāʾib] (Hasan ibn 

Muhammad) 
Tafsīr ar-Rustaghfanī (Abdurrazzāq al-Hanbalī) 

(661) 
Tafsīr as-Sāwī (Ahmad as-Sāwī) 117, 310, 1608, 

1687 
Tafsīr as-Suddī (Ismāʿīl al-Kūfī) 577 
Tafsīr at-Tabarsī (Schiit Fadl) 1688 
Tafsīr az-Zāhidī (Muhammad ibn Abdurrahmān 

al-Bukhārī) 557 
Tafsīr Ibn Dschuraydsch (Abdulmalik) 1604 
Tafsīr Ibn Kathīr (Ibn Kathīr) 1287 
Tafsīr Ibn Mardawayh (Ibn Mardawayh) 169 
Tafsīr Muqātil (Muqātil) 611 
Tafsīr-i Ahmadī (Ahmad Dschiyū al-Hindī) (1130) 
Tafsīr-i arāyis (Rūzbihān) 1667 
Tafsīr-i Azīzī (Abdulʿazīz ad-Dahlawī) 117, 766, 

1314, 1439, 1546 
Tafsīr-i Husaynī (Husayn Wāʿiz) 13, 100, 528, 

693, 697, 1692 
Tafsīr-i Nahdschiwānī (Niʿmatullāh)  
Tahāfut al-falāsifa (Ghazālī) 116, 1619 
Tahdhīb asch-schamāʾil (Mulla Arab) 733 
Tahdhīb siyar Ibn Ishāq (Ibn Hischām) 1605 
Tahdhīr al-muslimīn (Muhammad Baschīr al-

Azharī) 615 
Tahlīliyya (Imām ar-Rabbānī) 1613 
Tahqīq al-burhān (Marʿī) 915, 1629 
Tahqīq al-haqq al-mubīn (Ahmad Saʿīd) 665, 

668, 1456, 1562 
Tahqīq wa-īdāh (Wahhabit Abdulʿazīz ibn Bāz) 

687 
Tahqīqāt (Muhammad Pārisā) 1642 
Tahqīqiyya (Sunbul Sinān) 1687 
Talmud 1649, 1650 
Tanbīh al-ghabī (Suyūtī) 676 
Tanbīh al-ghāfilīn (Abul-layth) 649, 866, 931, 

1464, 1556 
Tanqīh al-kalām (Abdullatīf) 784, 1543 
Tanrı buyruğu (Ömer Rıza) 1658 
Tanwīr al-absār (Schamsuddīn at-Tīmūrtāschī) 

662, 674, 1679 
Tanwīr al-adhhān (Mustafā) 302 
Tanwīr al-halak (Suyūtī) 676 
Taqrīb al-usūl (Ahmad Dahlān) 669 
Taqwīm al-bayān (Ghulām Rasūl Darwāzī) 1677 
Taqwīm-i Abud-Diyā (Abud-Diyā Tawfīq) 533, 

537, 1096 
Taqwīm-i Diyā 294 
Taqwīm-i Dschalālī (Malik-Schah) 1627 
Taqwiyat al-īmān (Ismāʿīl ad-Dahlawī) 1677 
Tardschamat al-mukhtasar (Mahmūd ibn Abī 

Bakr) 1282, 1578 
Targhīb as-salāt (Muhammad ibn Ahmad Zāhid) 

139, 157, 228, 245, 260, 352, 354, 356, 359, 
364, 372, 393, 395, 402, 423, 627, 1044, 
1048, 1050, 1070, 1639 

Tārīkh al-awliyā (Abul-asfār Alī) 1575 
Tārīkh al-isbahān (Ibn Manda) 1605 
Tārīkh al-islām (Dhahabī) 1580 
Tārīkh al-madhāhib al-islāmiyya (Abū Zahra) 

663, 718 
Tārīkh al-umam (Tabarī) 1688 
Tārīkh al-Wāqidī (Muhammad ibn Umar) 1469 
Tārīkh asch-Schām (Ibn Asākir) 1604 

– 1737 –



Tārīkh Ibn Khaldūn (Kitāb al-ibar, Ibn Khaldūn) 
783 

Tārīkh-i devlet-i Osmāniyye (Abdurrahmān Sche-
ref) 444 

Tārīkh-i wahhābiyyān (Ayyūb Sabri Pascha) 669, 
1572 

Tarīq an-nadschāt (Hasan Dschān) 665 
Tarīqat-i aliyya-i baktāschiyya (Mundschī Baba) 

733 
Tashīl al-manāfiʿ (Ibrāhīm al-Azraq) 906, 939, 

943, 950, 957, 962, 963, 964, 970, 975, 1060, 
1069, 1070, 1127, 1128, 1129, 1580 

Tathīr al-dschanān (Ibn Hadschar al-Makkī) 
Tathīr al-fuʾād (Muhammad Bakhīt) 715, 719, 

1607 
Tatimmat al-fatāwā (Mahmūd al-Bukhārī) (616) 
Tatimmat al-mazhar 568 
Tawāliʿ al-anwār (Baydāwī) 668, 1576 
Tazkiyat ahl al-bayt (Osman Efendi) 87, 1057 
Taʿlīm as-subyān (M. Yūsuf al-Khorasānī) 1608 
Taʿlīqāt al-awārif (Imām ar-Rabbānī) 1613 
Temrīnāt (Ahmad Naʿīm) 1561 
Thamarāt al-fuʾād (Sarı Abdullāh) 1528, 1655 
The Gospel in Many Tongues (The British and 

Foreign Bible Society) 558 
The Islamic World Today 1580 
The Proof of Prophethood (Hakikat-Verlag) 108, 
 1689 
Thora (Buch, das Mūsā, Friede sei mit ihm, of-

fenbart wurde) 14, 47, 61, 149, 546, 547, 566, 
573, 575, 632, 724, 1018, 1032, 1033, 1045, 
1114, 1511, 1512, 1542, 1624, 1649, 1655, 
1662, 1690, 1703, 1708 

Tibyān (Muhammad ibn Hamza) 64, 874, 1129, 
1692 

Toprak (Schamsuddīn Sāmī) 746 
Tschahl hadīth-i mubārak (Imām ar-Rabbānī) 

1613 
Tuhfa-i ithnā aschariyya (Schāh Abdulʿazīz ad-

Dahlawī) 87, 1103, 1438, 1546, 1568, 1688 
Tuhfa-i Wahbī (Muhammad al-Marʿaschī) 1636 
Tuhfat al-abrār (Muhammad al-Bābartī) 1639 
Tuhfat al-arīb (Abdullāh at-Tardschumān) 552, 

1540, 1624 
Tuhfat al-fuqahā (Muhammad as-Samarqandī) 

401, 1169, 1296, 1619 
Tuhfat al-ikhwān (Khalīl ibn Uthmān) 615 
Tuhfat al-ikhwān (Mustafā Ruschdu) 923 
Tuhfat al-muhtādsch (Ibn Hadschar) 674, 1539 
Tuhfat al-uschschāq (Ibrāhīm Fasīh al-Haydarī) 

1530 
Tuhfat ar-rāghib (Ahmad ibn Salāma asch-

Schāfiʿī) 1712 
Tuhfat as-sālikīn (Muhammad Pārisā) 686, 1642  
Tuhfat as-sālikīn (Turpuschtī) 1694 
Tuhfat az-zuwwār (Ibn Hadschar al-Makkī) 669 
Turābnāme (Hurūfī-Baba) 732 
Türkiye Gazetesi (Enver Ören) 73, 242, 278, 

512, 687, 909, 924, 947, 1156, 1586, 1601, 
1651  

Türkiye Tarihi (T. Yılmaz Öztuna) 1538 
Turub al-amāthil (Abdulhayy al-Luknawī) 1566 
Tuzuk Bāburī (Bābur Schah) 1572 

– U – 
Über die Entstehung der Arten (Darwin) 781 
Ulamā al-muslimīn (Hakikat-Verlag) 519, 670, 

715, 743, 1636 
Umdat al-aqāʾid (Abdullāh an-Nasafī) 1654 
Umdat al-islām (Abdulʿazīz) 243, 381, 382, 411, 

424, 590, 1070, 1546 
Umdat al-kitāb (Abul-Qāsim Yūsuf) (415) 
Umdat al-maqāmāt (M. Fadlullāh) 1588, 1612, 

1641, 1706 
Umdat al-muftī (Sadr asch-schahīd Umar) 401, 

1599 
Uns at-tāʾibīn (Ahmad al-Dschāmī) 86, 616, 

1559 
Uqūd al-dschamān fī wafiyyāt al-aʿyān 

(Zarkaschī) 1709 
Uss-i zafer (Muhammad Asʿad) 1636 
Usud al-ghāba (Ibn al-Athīr) 1469, 1602, 1604 
Usūl as-Sarakhsī (Sarakhsī) 1671 
Usūl at-tawhīd (Abul-Qāsim Ahmad as-Saffār)  
Uyūn al-basāʾir (Hamawī) 233, 344, 369, 379, 

417, 425, 429, 503, 578, 860, 910, 1155, 1308, 
1559 

– V – 
Vankulu (Ibrahim Müteferrika) 1610 
Vierzig Hadithe (Ahmad ibn Kamāl) 1051, 1470 
Vierzig Hadithe (Imām al-Birgivī) 1341 

– W – 
Waqf an-niyyāt (Ahmad ibn Kamāl) 651 
Wasīlat al-qabūl (Maktūbāt von Naqschiband-i 

thānī) 
Wasīlat an-nadschāt (Sulaymān Tschalabī) 571, 

1685 
Wasiyyetnāme (Abdulkhāliq) 1539 
Weltfrieden und Islam (Sayyid Qutb) 
Wilāyetnāme (Hurūfī-Baba) 732 
Wiran Abdal (Hurūfī) 732 

– Y – 
Yawāqīt al-haramayn (Muhammad Maʿsūm) 

1640 
Yeni türkçe lügat (M. Bahāʾuddīn) 
Yüz karası (H. Hilmi Işık) 12 

– Z – 
Zād al-abrār (Dschalāluddīn al-Hindī) 1582 
Zād al-labīb (Abdulhakīm as-Siyālkūtī) 666 
Zād al-maʿād (Fakhruddīn ar-Rāzī) 1470 
Zād al-maʿād (Ibn Qayyim al-Dschawziyya) 1606 
Zād al-muqwīn 312, 568, 1533 
Zaydsch-i Fazārī (Ibrāhīm al-Fazārī al-Baghdādī) 

1758 
Zeit und Freiheit (Bergson) 38, 1576 
Zend (Zarathustra) 1709 
Zentralblatt 1570 
Zīnat al-hayāt (Yūsuf al-Hamadānī) 1706 
Ziya paşa (Kaya Bilgegil) 1583 
Zoologische Philosophie (Lamarck) 781 
Zubdat al-akhbār (Ruknuddīn al-Baghdādī) 1515 
Zubdat al-maqāmāt (Muhammad Hāschim 

Kischmī) 1454, 1612, 1638, 1640 
 

– 1738 –

 
 
Yā Allāh! Yā Rahmān! Yā Rahīm! Yā Afuwwu yā Karīm! Faʿfu annā, waghfir 

lanā, warhamnā, wansurnā alal-qawmil-kāfirīn!



33 Pflichten 24, 174 
53. Nacht 1451, 1452 
54 Pflichten 174 
72 Gruppen 89, 96, 148, 149, 470, 602, 1287, 

1661 
73 Gruppen 16, 77, 89, 96, 173, 601, 616, 681, 

1512 
– A – 

abath 860, 870, 922 
Abbasiden 171, 711, 747, 774, 1128, 1595, 1627, 

1628 
Abbasidenkalifen 647, 1533, 1658 
Abdschad-Berechnung 535 
Ablöse 1173 
Abrār 270, 617, 669, 671, 683, 1292, 1338, 1500, 

1563, 1582, 1640, 1656 
Abrogation 575 
Abschiedswallfahrt 244, 464, 557, 574, 866, 

1639 
Abtreibung 1125, 1303 
Ād 1598, 1663, 1669 
ad-Dahwa al-kubrā 267, 469 
ad-Dāʾira al-hindiyya 270 
Adā 74, 318, 329, 381, 383, 385, 406, 505, 506, 

507, 510 
Adab 27, 127, 132, 133, 176, 178, 179, 243, 

430, 581, 604, 1083, 1403, 1529, 1567, 1621, 
1708 

Adab-Handlungen bei der Gebetswaschung 178, 
1567 

Adāla 237, 387, 592, 593, 594, 595, 879, 901, 
1223 

ʿAdam 103, 748, 756, 1087, 1088, 1326, 1350, 
1353, 1354, 1398, 1399, 1400, 1406 

Adawiyya 314, 711, 1665 
adh-Dhāt al-ilāhiyya 145, 1314, 1348, 1393, 

1398, 1404 
Adhan 99, 245, 251, 287, 288, 302, 309, 320, 

364, 368, 374, 378, 385, 389, 395, 540, 660, 
741, 1043, 1044, 1045, 1228, 1264, 1265, 
1458, 1466, 1645 

Adhān al-dschawq 304 
ādil 86, 156, 224, 237, 288, 305, 339, 470, 473, 

594, 818, 849, 1282, 1283, 1310, 1643 
Adschal al-qadā 1011 
Adschnādayn 1541, 1550 
Adschr 26, 468, 472, 987, 1249, 1260 
Āfāq 21, 123, 553, 757, 1342, 1343, 1355, 1356, 

1357, 1358, 1360, 1361, 1362, 1363, 1364, 
1396, 1551 

Afsūn 982, 1003, 1128 
Afʿāl al-mukallafīn 24, 608 
Ahkām 7, 25, 39, 66, 68, 70, 72, 111, 147, 219, 

683, 905, 1378 
Ahl al-bayt 87, 461, 691, 694, 729, 733, 745, 

1057, 1109, 1434, 1545, 1565, 1589, 1600, 
1670, 1696, 1710, 1712 

Ahl al-kitāb 37, 229, 487, 488, 552, 604, 605, 
823, 1490, 1511 

Ahl al-qibla 96, 375, 470, 601, 602, 688, 690, 
1461 

Ahlus-Sunna 76, 77, 126, 428, 591, 601, 610, 
653, 677, 683, 689, 714, 715, 1513, 1530 

Ahmadiyya 18, 671, 704, 705, 706, 707, 1559, 
1562, 1566, 1584, 1612, 1638, 1640 

AIDS 206 
Akbar al-kabāʾir 412, 423 
Akça 444, 1249 
Ākhira 4, 21, 42, 110, 150, 751, 1009, 1017, 

1030 
Akhīs 1646 
Akhlāq 65, 148, 608, 615, 1038, 1054, 1092, 

1512, 1567, 1581, 1600 
Aktien 436, 1244, 1251 
al-Āda al-ilāhiyya 1078 
al-Adilla asch-scharʿiyya 71, 200, 404, 641, 689, 

717, 1527 
al-Adschal al-musammā 1011 
al-Ahkām al-islāmiyya 13, 23, 24, 26, 28, 31, 

32, 35, 43, 48, 68, 71, 75, 90, 96, 98, 109, 
132, 136, 142, 147, 171, 231, 250, 364, 384, 
428, 450, 470, 565, 591, 641, 644, 701, 833, 
890, 1086, 1112, 1188, 1221, 1242, 1312, 
1315, 1322, 1338, 1362, 1390, 1392, 1511, 
1519, 1523 

al-Ālam al-kabīr 122, 1329, 1330, 1332, 1333, 
1349 

al-Ālam as-saghīr 122, 1329, 1332 
al-Amwāl al-bātina 461, 462 
al-Amwāl az-zāhira 461 
al-Anāsir al-arbaʿa 1333, 1342 
al-Aql as-salīm 597 
al-Aql as-saqīm 597 
al-Aqsā-Moschee 366, 527, 528, 561, 706, 1108, 

1573, 1685 
al-Arschul-aʿlā 21, 79, 167, 257, 366, 527, 553, 

594, 606, 1038, 1330, 1333, 1464, 1499, 1607 
al-Aschara al-mubaschschara 741, 745, 1676, 

1696, 1699 
al-Ashāb al-kirām 42 
al-Asmā al-husnā 583, 633 
al-Asr ath-thānī 265, 293, 297 
al-Awāmir at-taklīfiyya 985 
al-Awāmir at-takwīniyya 985 
al-Azhar-Universität 544, 673, 684, 718, 719, 

1163, 1246, 1552, 1561, 1596, 1607, 1608, 
1659, 1679, 1707 

al-Dschamāʿa al-islāmiyya 725, 1630 
al-Dschihād al-akbar 45, 130, 1080, 1112, 1380 
al-Fadschr as-sādiq 262, 284, 293, 468, 469, 

476, 671 
al-Fuqahā as-sabʿa 16, 94, 1620 
al-Haddsch al-akbar 505, 517 
al-Haddsch al-asghar 505 
al-Hadschar al-aswad 514, 517, 518, 1684 
al-Harām-Moschee 359, 366, 376, 399, 493, 

511, 514, 515, 517, 518, 561, 996, 1647 
al-Hatīm 359 
al-Irāda al-dschuzʾiyya 4, 19, 1014, 1015, 1023, 

1031, 1321, 1620 
al-Khalaf as-sādiqūn 715, 1107, 1523 
al-Khulafā ar-rāschidūn 700, 734, 741 
al-Kirām al-kātibūn 356, 541, 1582 

– 1739 –

Index ausgewählter Begriffe 
Die Nummern geben die Seitenzahlen an. Die hervorgehobenen Seitenzahlen 

verweisen auf das betreffende Thema. 



al-Lawh al-mahfūz 3, 19, 61, 525, 722, 918, 
1010, 1015, 1031, 1400 

al-Maqāmāt al-aschara 1362, 1703 
al-Qarawiyyīn 770 
al-Quds 28, 253, 1533, 1602, 1613, 1637, 1641 
al-Qurʾān al-karīm 139, 637 
al-Ulamā ar-rāsikhūn 75, 1086, 1100 
al-Ulūm al-islāmiyya 34, 607, 1511 
Ālam 166, 1089, 1093, 1343, 1345, 1366, 1508 
Ālam al-adschsād 124, 125 
Ālam al-amr 21, 757, 1038, 1330, 1331, 1332, 

1333, 1334 
Ālam al-arwāh 124, 125, 1038, 1331 
Ālam al-khalq 757, 1330, 1332, 1333 
Ālam al-mithāl 16, 21, 112, 113, 119, 122, 124, 

125, 1101, 1347, 1355 
Ālam al-mulk 1089, 1330 
Ālam asch-schahāda 113, 119, 1330 
Aleviten 86, 729, 731, 733 
Alkoholische Getränke 19, 216, 228, 643, 864, 

903, 906, 917, 924, 938, 944, 971, 974, 979, 
1277, 1279, 1289 

Allah, der Erhabene, existiert 79, 148, 638, 1089, 
1091, 1096, 1110, 1343, 1350, 1370, 1511, 
1531 

Almohaden 770 
Almoraviden 770 
Alphastrahlung 794, 795, 796 
Alter der Erde 113 
Amal 22, 26, 347, 358, 700, 991, 1362 
Amāna 876, 1188, 1255, 1256, 1262, 1267 
Āmantu 154, 158, 632, 836, 1452, 1461, 1662 
Amr bil-maʿrūf 27, 49, 50, 127, 134, 135, 174, 

386, 675, 1052, 1219, 1285, 1392, 1671, 1673 
Amulett 180, 181, 1067, 1128, 1129, 1130 
an-Nafs al-ammāra 156, 168, 629, 744, 767, 

935, 1088, 1377, 1387 
an-Nafs an-nātiqa 1087, 1333 
Analogieschluss 66, 404, 641, 647, 687 
Anämie 945, 948, 954, 966, 979, 1417, 1418 
Anfus 21, 553, 757, 1342, 1343, 1355, 1356, 

1357, 1358, 1360, 1361, 1362, 1363, 1364, 
1396 

Ankunftsgebühr 506, 1269 
Anleihen 436, 447, 460, 1244 
Ansār 86, 653, 736, 737, 738, 741, 898, 1542, 

1543, 1552, 1553, 1574, 1595, 1650, 1652, 
1664, 1690, 1691, 1692 

Anthropologie 782, 1598 
Antibiotika 960, 961, 965, 966, 971, 974, 975, 

979, 1000, 1003, 1004 
Antiseptika 1004 
Antitoxin 1426, 1427 
Anzeichen des Unglaubens 74, 95, 99, 1110, 1117 
Apostel 60, 656, 773, 1569, 1570, 1574, 1614, 

1616, 1649, 1661 
Aqāʾid 35, 68, 147, 344, 655, 664, 784, 788, 

1062, 1093, 1126, 1536, 1581, 1588, 1607, 
1621, 1654, 1655, 1657, 1675, 1684 

Aqīda 746 
āqil 174, 224, 243, 260, 310, 387, 389, 437, 458, 

481, 595, 816, 836, 1044, 1148, 1306, 1307, 
1479 

Aqīqa 484, 490, 1121 
Aql 18, 45, 58, 111, 149, 152, 166, 167, 553, 

592, 596, 597, 673, 701, 706, 722, 766, 768, 
1061, 1097, 1314, 1397, 1432, 1532, 1652 

ar-Rawda al-mutahhara 399, 518, 562 
Arab 552, 556, 733, 1102, 1664 
Arafa-Nacht 515, 524, 530, 531, 1708 

Arafa-Tag 207, 397, 469, 470, 486, 512, 517, 
524, 530, 531, 537 

Arafat 333, 367, 384, 470, 509, 512, 513, 514, 
515, 516, 537, 1557, 1558 

Ārif 4, 164, 603, 630, 631, 652, 815, 983, 1035, 
1112, 1287, 1315, 1322, 1333, 1348, 1401, 
1422, 1523, 1532, 1626 

Āriya 876, 1194, 1196, 1259 
Arrāf 1293 
as-Salaf as-sālihūn 67, 388, 428, 462, 600, 601, 

641, 714, 715, 718, 786, 1104, 1107, 1445, 
1523 

as-Sifāt as-salbiyya 149 
as-Sifāt ath-thubūtiyya 148, 661, 826 
Āschir 458, 460, 461, 462, 463 
Āschūrā-Nacht 529 
Āschūrā-Tag 529, 530 
aschʿarītische Schule 713, 984, 1096, 1549, 

1681 
Ashāb al-farāʾid 1485 
Ashāb al-kahf 89, 587, 1127, 1128, 1624 
Ashāb al-yamīn 21, 1328, 1329 
Ashāb as-suffa 898 
Ashāb asch-schimāl 21, 916, 1328, 1329 
Ashār 1280 
Āsī 42, 689, 879, 1225 
Asr 175, 265, 272, 280, 291, 293, 297 
Assyrer 634, 712, 713, 1114, 1683 
Astrolab 255 
Astronomie 27, 38, 60, 114, 262, 276, 355, 559, 

593, 603, 768, 779, 780, 784, 786, 1519, 1532, 
1567, 1571, 1620, 1661 

Atabeg-Staat 1675 
Atf al-bayān 575, 577 
Atheist 1511 
Äthiopier 558 
Atmosphäre 797, 798, 799, 1030, 1421, 1422, 

1423 
Atom 547, 606, 636, 789, 790, 792, 793, 795, 

796, 801, 806, 808, 811, 1312, 1410, 1412, 
1413, 1519 

Atombatterie 805 
Atomdynamo 1413 
Atomgeneratoren 805 
Attribute Allahs, des Erhabenen 61, 78, 131, 

145, 148, 149, 150, 570, 605, 637, 836, 1071, 
1081, 1317, 1320, 1326, 1334, 1404, 1405 

Aufteilung der Erbschaft 1485, 1492, 1493 
Auftragen von Duft 27, 28 
Awliyā 30, 70, 71, 82, 104, 111, 120, 130, 133, 

162, 163, 314, 413, 655, 662, 707, 1070, 1080, 
1111, 1334, 1335, 1339, 1342, 1357, 1367, 
1378, 1512, 1522, 1544 

Awra 17, 30, 176, 179, 189, 208, 224, 233, 234, 
243, 244, 246, 247, 250, 251, 252, 306, 319, 
355, 371, 422, 513, 540, 591, 644, 834, 859, 
872, 873, 876, 894, 901, 1047, 1197, 1223, 
1285, 1290, 1294, 1442, 1446, 1449 

Aws 1664, 1674 
Awwābīn 272 
Āyāt al-hirz 1070, 1127 
Āyat al-kursī 92, 99, 159, 324, 325, 326, 385, 

693, 1069, 1127, 1128, 1129, 1330, 1408, 
1440, 1454 

Āyāt asch-schifā 1438 
Āyisa 201 
Ayn al-yaqīn 21, 123, 1102, 1365 
Ayn-i thābita 135 
Ayn-Sache 1143, 1165, 1200, 1213, 1232 
Azīma 625, 1042, 1234 

– 1740 –



Azrāʾīl, Friede sei mit ihm 465, 1006, 1012, 1071, 
1433 

Aʿūdhu 3, 92, 236, 319, 386, 435, 627, 640, 830, 
1069, 1128, 1130, 1438, 1440, 1448, 1464 

Aʿyān thābita 1376, 1401 
– B – 

Bāghī 369, 689, 1450 
Bahai 703, 704, 706, 1573, 1680 
bāligh 174, 224, 237, 243, 260, 310, 336, 387, 

389, 437, 481, 595, 836, 1148, 1307, 1479 
Banken 20, 764, 1204, 1231, 1244, 1245, 1250, 

1251, 1252, 1253 
Banū Asfar 1705 
Banū Isrāʾīl 1571, 1705 
Baqā billāh 756, 1326, 1355, 1356 
Baraka 312, 1218, 1387, 1464 
Barāʾa-Nacht 207, 525, 532, 1012 
Bartrasur 394 
Basmala 3, 4, 23, 62, 76, 77, 92, 138, 175, 177, 

194, 223, 309, 319, 325, 388, 472, 488, 525, 
531, 585, 826, 830, 859, 880, 883, 887, 890, 
895, 896, 910, 937, 980, 996, 1069, 1123, 
1142, 1165, 1167, 1309, 1435, 1439, 1445, 
1446, 1450, 1464, 1468, 1471 

Bātin 431, 612, 709, 1035, 1074, 1312, 1315, 
1339, 1376, 1378 

Bātiniyya 612, 675, 709, 722, 1512 
Batman 482, 1694 
Bauchschmerzen 954, 958, 959, 963, 976 
Bauchwandbruch 958, 959 
Bayt al-māl 453, 454, 456, 461, 642, 764, 775, 

833, 852, 865, 1139, 1263, 1273, 1446, 1447, 
1486 

Bayʿa 1104 
Bayʿat ar-ridwān 737 
Bedarfsgüter 441, 767 
Bedeckung von Frauen 243 
bedingte Aussagen 20, 1182 
Beerdigung 21, 38, 129, 303, 543, 908, 1233, 

1436, 1437, 1451, 1453, 1454, 1455, 1456, 
1457, 1458, 1459, 1460, 1461, 1484, 1485, 
1490, 1497, 1697 

Befragung im Grab 1461 
Befragungsengel 1505 
Beileid 864, 1460, 1475 
Bescheidenheit 627, 1631, 1681 
Beschneidung 30, 250, 1301, 1444 
Bestechung 136, 436, 832, 846, 884, 890, 891, 

894, 911, 1050, 1196, 1202, 1492 
Bestreichen der Wunde 190 
Bestreichen von Ledersocken 17, 187, 189, 217 
Besuch von Verwandten 1012 
Betastrahlung 794, 795, 796 
Betteln 366, 390, 461, 1121 
Bewusstlosigkeit 409, 512, 908, 952 
Bidʿa 11, 22, 26, 32, 53, 54, 71, 73, 74, 86, 87, 

90, 94, 96, 98, 99, 127, 128, 153, 178, 236, 
251, 252, 302, 303, 304, 307, 318, 319, 325, 
326, 339, 342, 368, 371, 372, 374, 375, 378, 
387, 388, 390, 391, 393, 398, 410, 419, 428, 
429, 431, 470, 497, 515, 530, 542, 581, 583, 
601, 603, 653, 656, 677, 678, 686, 688, 689, 
690, 708, 714, 715, 721, 725, 736, 840, 841, 
842, 844, 907, 911, 912, 913, 937, 941, 1038, 
1042, 1043, 1049, 1059, 1061, 1085, 1110, 
1118, 1222, 1265, 1288, 1302, 1321, 1383, 
1445, 1456, 1466, 1475, 1498, 1499, 1512, 
1525, 1527, 1608, 1615 

Bidʿa im Brauch 911, 913 

Bienenstich 976 
Bierhefe 903, 905, 948 
Bilder von Lebewesen 354, 355, 356, 543, 908 
Bilsenkraut 907, 914, 921, 922, 1278 
Biologie 27, 602, 1078, 1532 
Bittgebet nach dem Essen 941 
Biʾr maʿūna 1595 
Blutdruck 947, 970, 980, 1004, 1418, 1419, 1428, 

1429 
Blutgeld 1268, 1280, 1297, 1298, 1299, 1300, 

1301, 1302, 1303, 1309, 1485 
Blutgruppen 781, 1419 
Blutreaktoren 804 
Blutschröpfen 207, 474, 475, 476, 1003, 1263, 

1301 
Blutspende 848, 1167 
Bockshornkleesamen 959, 963, 975, 976 
Brahmanen 133, 604, 605, 661, 824, 1457, 1467, 

1511, 1513, 1531, 1563, 1626 
Brandwunde 976 
Brautgeld 431, 1437 
Bücher der Taten 1227, 1329 
Buddhismus 604, 703, 766 
Bughd fillāh 16, 127, 130, 413, 1523 
Burāq 527 
Bürge 1171, 1172, 1190, 1191, 1197, 1199, 1200, 

1203, 1254, 1270 
Bürgschaft 20, 1183, 1188, 1193, 1196, 1199, 

1200, 1202, 1270 
Burūz 112, 121 

– C – 
Çemen 963, 975 
Chaibar 737, 1552, 1584, 1630, 1668 
Chaldäer 1608, 1683, 1705 
Charidschiten 689, 690, 711, 1550, 1565, 1574 
chemische Reaktion 808 
Chinesische Mauer 1565 
Chinin 1217 
Cholesterin 946, 947, 953, 973, 974 
Computer 302, 806, 812, 1430, 1431 
Cro-Magnon 782, 783 
Curie 807 

– D – 
Dābbat al-ard 88 
Daddschāl 88, 89, 705 
Dahrī 115, 1511 
Dahriyya 604, 605 
Dār al-harb 27, 99, 332, 333, 384, 409, 639, 

643, 644, 712, 832, 834, 835, 860, 885, 890, 
892, 894, 1200, 1211, 1219, 1239, 1242, 1243, 
1251, 1268, 1269, 1270, 1271, 1273, 1277, 
1293, 1303 

Dār al-islām 639, 644, 834, 835, 857, 890, 894, 
896, 1269, 1270, 1271, 1272, 1273, 1276, 
1278, 1298 

Dār an-nadwa 1664 
Darar fāhisch 1180 
Darmspülung 250, 474, 476, 849, 903 
Darūra 101, 176, 187, 195, 197, 198, 199, 211, 

212, 218, 219, 220, 235, 329, 336, 409, 451, 
541, 653, 860, 874, 1194, 1233, 1243, 1251, 
1265, 1305, 1455 

Dawr 447, 1476, 1479, 1480, 1481, 1482, 1483 
Dayn 440, 448, 449, 1143, 1144, 1145, 1147, 

1149, 1153, 1154, 1160, 1163, 1165, 1166, 
1174, 1175, 1176, 1177, 1185, 1186, 1191, 
1199, 1200, 1202, 1213, 1231, 1232, 1237, 
1238, 1253, 1260, 1261 

– 1741 –



Dayyūs 1288 
Deklination 254, 255, 256, 260, 262, 264, 266, 

273, 274, 277, 278, 285, 286, 290, 291, 293, 
294, 295, 296, 297 

der rechte Weg 94, 134, 432, 1233, 1505 
Derwisch 727, 748, 980, 1076, 1119, 1407, 1544 
Dhikr 19, 27, 111, 161, 165, 206, 219, 324, 510, 

540, 553, 702, 1005, 1037, 1040, 1042, 1047, 
1057, 1058, 1077, 1102, 1313, 1314, 1315, 
1326, 1338, 1339, 1340, 1341, 1378, 1383, 
1473, 1520, 1522, 1584, 1642, 1649, 1671, 
1680, 1687, 1694 

Dhikr dschahrī 1314, 1584 
Dhikr khafī 1314, 1584 
Dhimmī 41, 55, 164, 439, 454, 455, 458, 459, 

463, 487, 507, 542, 642, 818, 824, 833, 858, 
862, 871, 1167, 1178, 1184, 1191, 1212, 1238, 
1247, 1254, 1268, 1276, 1302, 1486, 1489 

Dhrāʿ 220, 328, 354, 366, 372, 519, 668, 1557 
Dhul-Qarnayn 89, 703, 1068, 1564, 1580, 1621 
Diabetes 947, 948, 951, 952, 953, 954, 960, 

1217 
Diät 628, 674, 895, 938, 943, 944, 947, 950, 

951, 952, 954, 960, 964, 966, 968, 969, 970, 
971, 972, 973, 974, 975, 1005, 1418, 1419, 
1439 

Dīn 25, 89, 147, 273, 349, 361, 700, 701, 1519, 
1566, 1594, 1666 

Dinar 650, 994, 996, 997, 1001, 1156, 1175, 
1279, 1302, 1437 

Dirāriyya 94 
Dirham scharʿī 195, 360, 442, 443, 444, 481, 

482, 749 
Diyānāt 237 
Drusen 18, 488, 708, 709, 1581, 1595, 1610 
Dschabal Nūr 561 
Dschabrāʾīl, Friede sei mit ihm 1634 
Dschabriyya 618 
Dschadhba 1311, 1335, 1355, 1360, 1362, 1385, 

1386, 1387, 1388, 1642 
Dschahannam 114, 154, 167, 599, 1009, 1512 
Dschahmiyya 94, 618 
Dschalali-Aufstände 1683 
Dschalwatiyya 1585, 1616, 1626 
Dschamāʿat at-tablīgh 725, 1601 
Dschanna 114, 150, 154, 167, 307, 599, 706, 

987, 1009, 1060, 1665 
Dschāriya 247, 1261, 1269 
dschāʾiz 55, 66, 77, 101, 128, 185, 187, 199, 

243, 272, 300, 304, 305, 337, 344, 349, 360, 
383, 393, 403, 406, 411, 428, 438, 439, 459, 
471, 515, 516, 541, 640, 862, 867, 1168, 1170, 
1173, 1285, 1337, 1483 

Dschaʿfariten 88, 602, 612, 1583, 1584 
Dschaʿfariyya 1584 
Dschibrīl, Friede sei mit ihm 33, 34, 61, 63, 68, 

83, 114, 133, 134, 258, 519, 520, 526, 527, 
528, 532, 558, 561, 612, 632, 689, 765, 885, 
940, 982, 1020, 1557, 1615, 1620, 1708 

Dschihad 16, 33, 45, 49, 53, 54, 127, 128, 129, 
130, 134, 144, 153, 173, 245, 419, 434, 450, 
458, 460, 463, 464, 523, 559, 588, 589, 602, 
641, 642, 643, 646, 706, 733, 736, 747, 749, 
755, 789, 863, 890, 895, 898, 926, 1001, 1036, 
1080, 1112, 1132, 1133, 1135, 1136, 1138, 
1193, 1218, 1219, 1252, 1275, 1285, 1303, 
1305, 1310, 1342, 1379, 1380, 1381, 1382, 
1447, 1448, 1463, 1465, 1490, 1611, 1621, 
1653, 1654, 1659, 1660, 1672, 1673, 1675, 
1677, 1686, 1710 

Dschilbāb 874 
Dschinn 121, 208, 357, 374, 626, 635, 655, 799, 

1017, 1060, 1062, 1064, 1065, 1066, 1067, 
1068, 1069, 1131, 1298 

Dschism 1061, 1508 
Dschizya 41, 54, 639, 642, 643, 833, 1264, 1549, 

1576 
Dschunāh 987 
dschunub 176, 190, 192, 206, 225, 241, 306, 

437, 475, 476, 1128, 1447 
Duhā-Gebet 1448, 1697 
Dunyā 4, 19, 21, 42, 43, 92, 109, 110, 111, 150, 

161, 615, 616, 751, 830, 899, 929, 1009, 1017, 
1030, 1040, 1074, 1294, 1463, 1469, 1502, 
1602 

Duʿā 53, 92, 103, 104, 142, 159, 165, 180, 209, 
310, 324, 338, 339, 362, 390, 396, 472, 478, 
514, 520, 579, 580, 581, 582, 583, 589, 627, 
1011, 1129, 1131, 1475, 1556, 1602, 1620 

– E – 
ebenbürtig 313, 817, 829 
Echo der Stimme 1046, 1047 
Ehrerbietung von Moscheen 361 
Eigentumsrecht 774 
Einheitsbekenntnis 21, 33, 92, 434, 893, 1072, 

1119, 1219, 1313, 1318, 1325, 1369, 1434, 
1435, 1468, 1475, 1499 

Ekstase 786, 907, 1056, 1119, 1134, 1177 
Ekzem 967 
elektromagnetische Wellen 792, 812, 1430, 1521, 

1634 
Elektron 792, 794, 796, 805, 808, 1410, 1412, 

1430 
elektronische Geräte 1430, 1431 
Element 584, 790, 796, 802, 803, 808, 1093, 

1410, 1412, 1414, 1633 
Endzeit 168, 548, 585, 587, 648, 649, 704, 837, 

873, 916, 1048, 1137, 1408, 1542, 1614, 1624, 
1641, 1670 

Engel 83, 153  
Engel der Barmherzigkeit 193, 356, 1433 
Entmündigung 21, 933, 1188, 1304, 1306 
Entschädigung 137, 138, 436, 452, 776, 876, 

884, 887, 1153, 1249, 1255, 1256, 1270, 1281, 
1492 

Entwerdung der Seele 1334 
Entwerdung des Herzens 1335, 1342, 1343, 

1530 
Entwerdung des Körpers 1334 
Epilepsie 897, 926, 1063, 1067, 1070 
Erdanziehungskraft 82 
Erdbeben 82, 1008, 1019, 1588 
Ergreifen der Mittel 993, 1095 
Erkenntnisse des Herzens 1527, 1528 
Eröffnungs-Takbīr 176, 266, 317, 319, 332, 338, 

339, 347, 362, 371, 381, 382, 386, 387, 424, 
510, 1451 

Erschöpfung 48, 509, 948, 952, 964, 1277, 1417, 
1426, 1432 

erste Universität 770 
– F – 

Fadl ad-dāʾir 255, 275, 277, 278, 290, 294 
Fadschr 174, 203, 260, 261, 262, 263, 266, 267, 

274, 277, 279, 282, 284, 290, 293, 294, 297, 
298, 301, 362, 425, 468, 469, 471, 472, 476, 
485, 671 

Fajans-soddysches Verschiebungsgesetz 795 
Fals 1146, 1147, 1148 

– 1742 –



Falsche Religionen 18, 703 
Fanā 21, 97, 111, 584, 628, 744, 748, 756, 757, 

983, 1080, 1083, 1087, 1101, 1113, 1311, 
1314, 1321, 1326, 1327, 1334, 1342, 1355, 
1356, 1361, 1365, 1379, 1383, 1396, 1407, 
1525, 1530, 1531, 1532, 1592, 1669 

Fanā fillāh 21, 111, 744, 1113, 1334, 1532 
Faqīh 49, 641, 644 
Faqīr 318, 458, 1104, 1325 
Farāgh 1173, 1260 
Fard 24, 73, 98, 139, 142, 342 
Fard ayn 138, 143, 310, 383, 420, 493, 608, 

609, 642, 789, 1231, 1286, 1309 
Fard kifāya 9, 34, 273, 343, 364, 366, 493, 541, 

604, 608, 609, 642, 643, 644, 895, 1053, 1227, 
1286, 1287, 1309, 1442, 1449, 1453, 1456 

Fard-Handlungen bei der Trockenreinigung 222 
Fāsiq 42, 55, 139, 155, 171, 217, 233, 237, 288, 

306, 313, 320, 338, 365, 367, 369, 371, 384, 
387, 405, 477, 506, 686, 722, 739, 817, 871, 
879, 883, 1045, 1260, 1286, 1307, 1442, 1457, 
1483 

Fasten 160, 466 
Fātiha 67, 76, 77, 92, 175, 198, 199, 209, 217, 

235, 236, 319, 320, 321, 329, 337, 338, 339, 
344, 370, 377, 381, 397, 590, 626, 628, 665, 
670, 766, 830, 1069, 1123, 1127, 1128, 1129, 
1339, 1340, 1389, 1409, 1438, 1439, 1440, 
1450, 1455, 1459, 1463, 1464, 1465, 1471, 
1501, 1630 

Fatimiden 171, 709, 770, 771, 1053, 1679 
Fatwa 171 
Fayd 43, 163, 252, 652, 662, 666, 668, 670, 

962, 1036, 1077, 1078, 1114, 1322, 1323, 
1332, 1335, 1383, 1385, 1387, 1471, 1520, 
1522, 1525, 1527, 1536, 1544, 1561, 1634 

Fayʾ 260, 271, 291, 639, 833, 834 
Fayʾ az-zawāl 260, 271, 291 
Feinstoff 1330, 1335, 1355, 1521 
Fernseher 252, 368, 372, 373, 380, 388, 528, 

806, 1049 
Festbinden der Zähne 215 
Festbinden lockerer Zähne 210 
Festtagsgebet 17, 221, 296, 298, 338, 365, 369, 

371, 380, 384, 389, 397, 398, 480, 485, 513, 
516, 1196, 1453, 1456 

Feueranbeter 75, 303, 357, 429, 485, 533, 544, 
605, 661, 710, 832, 835, 902, 937, 1062, 1094, 
1109, 1120, 1260, 1289, 1310, 1511, 1656, 
1670, 1709 

Fidya 405, 478, 1476 
Fils 1146, 1147, 1236 
Findelkind 856 
Fingerabdruck 1013 
Fiqh-Wissenschaft 133, 641, 643, 647, 649, 880, 

1651 
Firāsa 19, 814, 1078, 1081, 1352, 1363 
Firqa dālla 591, 689 
Fisq 252, 309, 364, 1037, 1286 
Fitna 135, 165, 244, 246, 249, 371, 389, 391, 

392, 393, 398, 414, 485, 585, 586, 587, 588, 
603, 626, 642, 649, 676, 688, 705, 718, 719, 
724, 854, 855, 862, 863, 871, 874, 890, 899, 
1133, 1173, 1283, 1285, 1290, 1392, 1432, 
1437, 1499, 1559, 1654, 1659, 1673, 1677, 
1688 

Fitra 479, 480, 481, 483, 495, 865, 1437, 1477, 
1491 

fließendes Gewässer 240, 361 
Fortschrittlichkeit 673, 1294, 1531 

Freimaurer 14, 36, 47, 50, 218, 559, 588, 605, 
634, 673, 728, 732, 771, 824, 874, 875, 1092, 
1114, 1288, 1408, 1511, 1518, 1534, 1582, 
1631, 1632, 1651, 1654, 1660, 1713 

Freitagsgebet 17, 154, 207, 221, 300, 302, 303, 
327, 369, 370, 371, 378, 379, 383, 384, 385, 
386, 388, 389, 390, 395, 397, 398, 406, 425, 
485, 493, 504, 1064, 1196, 1222, 1455, 1475, 
1549, 1629, 1642, 1645 

Freitagspredigt 304, 378, 385, 386, 406, 1084, 
1700 

Frequenz 787, 792, 1430 
Fudūl 629, 700, 860, 1080 
Fuhsch 1294 
Fulūs 444, 447, 451, 479, 482, 501, 502, 832, 

1143, 1147, 1148, 1175, 1176, 1185, 1195, 
1204, 1236, 1238 

Fundsache 1467 
fünf Säulen des Islams 76, 466, 643, 653, 826, 

1125, 1433 
Fürsprache 18, 82, 93, 96, 154, 413, 427, 428, 

429, 490, 520, 522, 563, 570, 582, 605, 618, 
643, 654, 656, 657, 659, 660, 661, 667, 668, 
669, 672, 692, 693, 694, 695, 698, 724, 823, 
875, 893, 987, 1016, 1036, 1051, 1131, 1275, 
1300, 1319, 1324, 1468, 1506, 1673 

Fußstuhl 21, 167, 527, 553, 594, 1330, 1331 
– G – 

Gaben Allahs, des Erhabenen 15, 104, 366, 650, 
664, 1020, 1025, 1474, 1533 

Gähnen 354 
Gammastrahlung 794, 795, 801, 1414 
Gebet im Sitzen 319, 320, 331, 478 
Gebet in Gemeinschaft 17, 217, 305, 315, 339, 

362, 369, 374, 377, 378, 428, 433 
Gebet ohne Gebetswaschung 176, 181 
Gebet während einer Reise 17, 327 
Gebetszeiten 260 
Gefängnisstrafe 1284 
geisteskrank 340, 835, 1097 
Geiz 925 
Gelbsucht 948, 950, 965, 966 
Geldwechsel 447, 1144, 1145, 1146, 1160, 1164, 

1174, 1175, 1189, 1193, 1212, 1237 
Gelehrte der Ahlus-Sunna 30, 164, 588, 676, 

684, 717, 1597, 1626 
Gelübdefasten 469, 474, 475 
Gemeinschaftsgebet 192, 199, 289, 305, 306, 

317, 331, 345, 348, 353, 363, 364, 367, 374, 
378, 379, 415, 434, 527, 912, 1048, 1049, 
1050, 1228 

Genügsamkeit 991, 1024, 1025, 1105, 1107, 
1134, 1505 

Gerechtigkeit im Handel 20, 1216 
geschlechtsreif 200, 310, 336, 389, 437, 480, 

481, 482, 505, 506, 595, 815, 816, 817, 828, 
836, 839, 856, 857, 876, 1146, 1148, 1173, 
1202, 1207, 1258, 1278, 1281, 1308, 1310, 
1432, 1447, 1479, 1483, 1498 

Geschwätz 912 
gesegnete Nächte 524 
Gesellschaften 7, 20, 95, 598, 1027, 1188, 1202, 

1244, 1245, 1253, 1254, 1255, 1256, 1257, 
1491, 1528, 1618 

Gewinngrenze 891, 892, 1164 
Ghaban fāhisch 224, 1164, 1169, 1224, 1242, 

1272 
Ghaban yasīr 1164 
Ghadab 767 

– 1743 –



Ghafla 423, 431, 707, 1077, 1313, 1326, 1524 
Ghanīma 833 
Ghasb 137, 412, 776, 1188, 1261, 1263 
Ghassanidenreich 1664 
Ghayb 17, 19, 416, 531, 553, 554, 614, 655, 

752, 1067, 1071, 1085, 1112, 1126, 1272, 
1317, 1352, 1377, 1394 

Ghaznawiden 771, 774, 1524, 1612 
Ghība 141, 164, 586, 1104 
Ghusl 17, 101, 157, 176, 192, 200, 237, 1444 
Glaube an Allah, den Erhabenen 30, 90, 153, 

1017, 1018, 1377 
Glaube an das Jenseits 761, 1017, 1019, 1022 
Glaube an die Bestimmung 1017, 1023 
Glaube an die Engel 1017, 1018 
Glaube an die Propheten 1017, 1019 
Glaube an die Schriften 1017 
Glaube der Ahlus-Sunna 16, 76, 576, 609, 710, 

1566 
Glaubensbekenntnis 15, 157, 160, 179, 194, 

312, 401, 573, 608, 640, 653, 885, 1017, 1390, 
1452 

Glaubensgrundsätze 60, 147, 645, 826, 836, 
862, 1461 

Glaubenslehre 30, 64, 85, 95, 143, 147, 152, 
158, 172, 592, 603, 608, 700, 714, 788, 815, 
1527, 1543, 1550, 1552, 1555, 1567, 1654, 
1675, 1694 

Glaubenslehre der Ahlus-Sunna 95, 158, 714, 
1527, 1552, 1555 

Glücksspiel 55, 136, 169, 253, 356, 436, 871, 
888, 889, 890, 922, 934, 1045, 1047, 1172, 
1242, 1243, 1270, 1271, 1272 

Gog und Magog 88, 1564 
Goldring 437, 560, 898, 899 
Goldzahn 437 
Gotteserkenntnis 6, 35, 71, 135, 466, 649, 673, 

995, 1041, 1073, 1081, 1086, 1095, 1102, 
1105, 1295, 1323, 1344, 1350, 1361, 1367, 
1368, 1383, 1525, 1527, 1531, 1634, 1641, 
1677 

Gotteskenner 4, 21, 164, 580, 603, 617, 631, 
652, 667, 722, 815, 983, 984, 991, 1081, 1287, 
1315, 1322, 1347, 1348, 1349, 1350, 1365, 
1368, 1378, 1397, 1401, 1402, 1403, 1503, 
1523, 1528, 1529, 1531, 1532, 1613, 1626, 
1644 

Götze 661, 1535 
Götzenanbeter 606, 659, 661, 675, 835, 1531 
Grabbesuch 21, 658, 666, 667, 669, 670, 692, 

695, 1462, 1466 
Grabenschlacht 410, 565, 1543, 1550, 1668, 

1670, 1674, 1710 
Grabesleben 701, 1009, 1499 
Grabesstrafe 18, 122, 124, 125, 153, 370, 395, 

531, 701, 1098 
Grabstein 1206, 1337, 1459, 1642, 1666 
griechische Philosophie 602, 1096 
große Sünden 82, 90, 154, 245, 364, 371, 411, 

413, 422, 427, 477, 660, 694, 711, 753, 908, 
1045, 1118, 1139, 1275, 1296, 1324, 1455, 
1527 

großes Becken 240, 374 
Großzügigkeit 930, 932, 1115, 1482, 1483, 1489, 

1505, 1516, 1597, 1652 
Gulschaniyya 1585, 1592 
Gunāh 754, 987 

– H – 
Haarausfall 977 

Habba 1229, 1236 
Hadd-Strafen 1222, 1275, 1280, 1283, 1284, 

1285, 1289, 1300, 1434 
Haddsch 96, 160, 207, 439, 458, 492, 504, 505, 

506, 507, 508, 509, 510, 511, 512, 517, 518, 
519, 522, 523, 643, 819, 823, 831, 854, 871, 
872, 875, 881, 1060, 1210, 1219, 1220, 1264, 
1672 

Hadithe 607, 620, 1511 
hādith 167, 711, 1093, 1401 
Hadīth qudsī 61, 621 
Hadithwissenschaft 172, 608, 613, 615, 680, 

1108, 1287, 1578, 1593, 1630, 1691 
Hadiyya 1231 
Hafaza 357 
Hāfiz 622, 1602 
Hahnenkampf 1109 
Hakikat-Verlag 14, 151, 157, 413, 424, 664, 665, 

672, 681, 682, 683, 714, 742, 847, 970, 1472, 
1536, 1541, 1545, 1546, 1559, 1573, 1577, 
1588, 1591, 1600, 1601, 1604, 1612, 1615, 
1620, 1624, 1638, 1641, 1644, 1645, 1649, 
1657, 1664, 1676, 1681, 1685, 1687, 1689, 
1691, 1694, 1705, 1707, 1708, 1713 

halāl 24, 599, 878 
Hamd 4, 19, 77, 165, 322, 326, 377, 381, 386, 

398, 583, 826, 1034 
Hämorrhoiden 182, 949, 957, 963, 964, 973, 

980, 1417 
hanafītische Rechtsschule 70, 219, 256, 443, 

481, 647, 680, 910, 1477, 1478, 1480, 1481 
hanbalītische Rechtsschule 301, 404, 1259, 1544 
Haqīqa 30, 172, 399, 687, 1101, 1311, 1315, 

1335, 1338, 1359, 1366, 1374, 1377, 1379, 
1380, 1385, 1388 

Haqq al-yaqīn 123, 1102 
Haradsch 186, 193, 196, 197, 198, 199, 212, 

213, 217, 218, 219, 220, 229, 586, 858 
harām 24, 139, 142, 599, 878 
Harbī 131, 164, 463, 487, 824, 862, 1212, 1213, 

1243, 1247, 1269, 1270, 1271, 1276, 1278, 
1298, 1467, 1489 

Hasanāt 987, 1563 
Haschawī 708 
Haschawiyya 618 
Hāschimiten 618, 1597, 1664 
Haschisch 906, 907, 914, 917 
Haschr 153, 154, 464, 700, 735, 1448 
Hawāla 20, 1183, 1188, 1190, 1199, 1201, 1437 
Hawl 991 
Hayā 41, 1294 
Hayd 200, 1292 
Hayūlā 1093, 1326, 1399 
Heilungsverse 1438 
Hellseher 309, 1293, 1702 
Henna 194, 1004 
Herztransplantation 1013, 1521 
Hiba 1182, 1188, 1213, 1231, 1273 
Hidāna 846 
Hidschr 21, 933, 1188, 1304, 1306, 1383 
Hīla bātila 450, 1221, 1222, 1307 
Hīla scharʿiyya 450, 1221, 1222, 1244 
Hilfsorganisationen 484, 1178, 1273 
Hill 508, 511, 518 
Hilyat as-saʿāda 18, 555 
Himma 1083 
Himyar 1573, 1664 
Hinwendung zur Gebetsrichtung 17, 176, 253, 

324, 331 
Hischāmiyya 87 

– 1744 –



Hissat al-fadschr 294, 469 
Hissat asch-schafaq 294 
Höllenstrafe 53, 1027 
Hubb fillāh 16, 130, 400, 413, 1523 
Hudaybiya 737, 740, 1547, 1692, 1698, 1711 
Huddschat al-islām 151, 167, 622, 1685 
Hudschrat as-saʿāda 390, 518 
Hukamā 1512 
Hulla 639, 640, 819, 840, 841, 844, 845 
Hulūl 551 
Hunayn 560, 1535, 1541, 1554, 1586 
Hunnen 633, 770, 1571 
Huqb 139, 412, 424 
Huris 1433 
Hurmat al-musāhara 248, 249, 820 
Hurūfiten 727, 728, 730, 731, 732, 1537 
Hurumiyya 710 
Husn az-zann 93, 373, 487, 738 
Hypostasen 729, 1661 
Hypothese 115, 116 

– I – 
Ibāda 5, 24, 27, 28, 42, 53, 73, 74, 99, 128, 130, 

139, 161, 162, 222, 302, 323, 342, 343, 345, 
363, 372, 387, 388, 390, 405, 422, 426, 428, 
468, 472, 483, 490, 501, 503, 504, 530, 532, 
563, 583, 614, 690, 878, 911, 1040, 1044, 
1050, 1121, 1223, 1247, 1290, 1318, 1320, 
1321, 1369, 1383, 1519, 1520 

Ibaditen 711 
Ibāha 1214 
Ibāhiten 675 
Ibāhiyya 727 
Iblīs 21, 91, 136, 308, 309, 312, 712, 744, 800, 

1066, 1350, 1353, 1354, 1598, 1701 
Idda 506, 639, 824, 838, 840, 844, 845, 1292, 

1444, 1486 
Idrisiden 770 
Idschāra 1182, 1187, 1188, 1259, 1267 
Idschmāʿ 70, 600, 641, 685, 690, 691, 721, 918 
Idschmāʿ al-umma 70, 641, 685 
Idschtibā 1079, 1080, 1384 
Idschtihād 71, 677 
Idschtimāʿ an-nayyirayn 469, 536 
Iftar 203, 260, 467, 470 
Iftirā 1111, 1125 
Ihrām 207, 353, 504, 510, 511, 512, 513, 514, 

516, 518, 519, 522 
Ihsān 362, 595, 1102, 1106, 1223, 1382 
Ihtikār 20, 1173, 1216, 1217 
Ihtiyādsch 860, 1233, 1243, 1271 
Ikhlās 22, 28, 92, 135, 163, 164, 315, 325, 363, 

395, 524, 531, 583, 608, 617, 661, 695, 723, 
1069, 1104, 1107, 1123, 1127, 1135, 1287, 
1296, 1315, 1339, 1341, 1362, 1383, 1435, 
1438, 1440, 1458, 1461, 1463, 1465, 1466, 
1471, 1499, 1519, 1520, 1527, 1529, 1531, 
1532, 1534, 1542, 1545, 1567, 1673, 1679 

ikhtiyārī 488, 984, 985, 1014 
Ikrāh 21, 858, 1188, 1304 
Īlā 844, 845 
Ilāhiyyāt 602 
Ilhād 612, 709, 728, 1387 
Ilhām 71, 1067, 1078, 1323, 1387, 1519 
Illusion 141, 168, 756, 1062, 1090, 1346, 1350, 

1352, 1371, 1372, 1398 
Ilm 22, 28, 78, 387, 991, 1316, 1323, 1362, 1365 
Ilm al-kalām 147, 152, 592, 700, 713, 1543 
Ilm al-yaqīn 20, 123, 986, 1099, 1101, 1102, 

1282 

Ilmihal 64, 148, 158, 171, 193, 253, 609, 653, 
846, 1642, 1665, 1685 

Īmā 246, 320, 408, 1292, 1627 
Imāmayn 211, 319, 330, 639, 906, 1157, 1158, 

1246, 1247, 1266, 1267, 1276 
Imāme der vier Rechtsschulen 442, 651, 714, 

715, 1468, 1469, 1568 
Imāmiyya 88, 682, 1568, 1583, 1687, 1688 
Īmān 5, 8, 23, 24, 32, 35, 41, 42, 49, 75, 83, 90, 

96, 116, 118, 142, 144, 147, 155, 164, 252, 
344, 345, 553, 554, 592, 599, 600, 602, 638, 
640, 768, 816, 851, 1017, 1018, 1086, 1092, 
1108, 1110, 1272, 1317, 1324, 1352, 1383, 
1441, 1499, 1511, 1519, 1576, 1620, 1677 

Iman-Bittgebet 640 
Impfung 38, 966, 967, 973 
Imsāk 294, 297, 469, 472 
Ināba 138, 1079 
Inān-Gesellschaft 1254, 1255, 1256 
Infektionskrankheiten 946, 966, 967, 972, 1004, 

1417, 1425, 1660 
Inkarnation 551, 552, 1406 
Instinkt 597, 934 
Intelligenz 59, 104, 564, 597, 598, 647, 649, 

1019, 1095, 1626, 1635, 1652, 1674, 1702 
Internet 14, 30, 812, 1601 
Ionengitter 635, 791, 1414, 1415 
Iqāla 1183, 1225, 1260 
Iqāma 17, 300, 302, 304, 305, 307, 308, 309, 

310, 326, 334, 335, 339, 368, 374, 379, 392, 
418, 540, 1108 

Irisan-Begs 559, 1699 
Irrenanstalt 1646 
Irrgänger 22, 94, 688, 721, 1512 
Ischā 175, 266, 280, 293, 298, 301  
Irschād 552, 862, 897, 1082, 1322, 1323, 1336, 

1342, 1357, 1525, 1532, 1540, 1564, 1596, 
1603, 1640, 1644, 1645, 1666, 1669, 1675, 
1681, 1691, 1698, 1703, 1704, 1706 

Ischrāq 296, 297, 298, 299, 397, 474, 1581 
Ischrāq-Gebet 298 
Ischtibāk 266, 280 
Ischtibāk an-nudschūm 266 
Ischtirākiyya 758, 1709 
Isfirār 217, 270, 296, 297, 299 
Isfirār asch-schams 296, 297, 299 
Islam 23, 147, 765, 1377, 1383, 1523, 1635 
Islamfeinde 8, 10, 33, 52, 67, 70, 72, 75, 86, 95, 

144, 165, 386, 434, 463, 471, 558, 595, 609, 
736, 761, 862, 863, 873, 1165, 1313 

Islamgelehrte 60, 70, 252, 462, 549, 604, 609, 
616, 669, 705, 722, 773, 1018, 1021, 1103, 
1104, 1105, 1137, 1470, 1518 

islamische Bank 1244, 1245, 1246, 1251 
islamische Ethik 158, 174, 307, 529, 632, 638, 

659, 822, 849, 933, 1517, 1586, 1685 
islamische Religion 39, 40, 92, 119, 355, 573, 

607, 615, 764, 765, 771, 1543 
Islamische Weltliga 687, 1678 
islamische Wissenschaften 34, 761 
islamisches Wissen 39, 387, 471, 874, 1511, 

1672 
Islamreform 9, 99, 675 
Ismāʿīliyya 709, 710, 732, 1597, 1599, 1650 
Isotope 795, 800, 803, 804, 805, 806 
Isqāt 22, 438, 478, 495, 1476, 1477, 1478, 1479, 

1480, 1481, 1482, 1483, 1484, 1490, 1491 
Israeliten 574, 1648, 1649, 1690, 1705 
Isrāf 925 
Istibrā 217, 234, 235, 542, 825 

– 1745 –



Istidlāl 20, 1099, 1100 
Istidrādsch 134, 432, 750, 751, 1078, 1080 
Istighātha 656, 657, 659, 660, 1473 
Istighfār 90, 91, 92, 96, 136, 139, 159, 165, 324, 

325, 339, 396, 405, 467, 587, 626, 641, 753, 
830, 1008, 1107, 1124, 1131, 1440, 1499, 
1504, 1520, 1534, 1601, 1701 

Istihāda 191, 200, 201, 202, 205, 301, 1292 
Istikhāra 622, 815, 1341 
Istindschā 228, 233, 234, 235, 237, 360, 391, 

422, 428 
Istinschāq 177 
Istiqbāl al-qibla 176, 253, 324 
Istisnāʿ 20, 1166, 1186 
Istiʿādha 3, 236, 830, 1052, 1464, 1471 
Īthār 1223 
Itmiʾnān 702, 744, 1091, 1123, 1314, 1315, 1320, 

1335, 1342, 1378, 1379, 1387, 1532 
Iyāl 1137, 1230 
Iyna-Verkauf 1193, 1243 
Iʿtiqād 147, 700, 715, 719, 1018, 1607 

– J – 
Jagdfleisch 951, 960, 961, 964, 971, 974 
jenseitiges Leben 1009, 1018 
Jesiden 18, 711, 712, 1612 

– K – 
Kaaba 21, 48, 90, 112, 119, 120, 175, 206, 209, 

210, 217, 253, 255, 256, 257, 258, 260, 310, 
324, 355, 356, 359, 364, 366, 399, 494, 499, 
503, 504, 507, 512, 513, 514, 516, 517, 518, 
519, 527, 646, 723, 1039, 1053, 1108, 1125, 
1275, 1366, 1368, 1461, 1506, 1535, 1557, 
1562, 1563, 1609, 1611, 1614, 1615, 1647, 
1651, 1664, 1665, 1682 

Kadi 384, 421, 469, 1148, 1283, 1563, 1576, 
1603, 1644, 1656, 1659, 1661, 1675, 1680, 
1682, 1691, 1702, 1703, 1704, 1705, 1709 

Kafāla 20, 1183, 1188, 1199, 1566 
Kafan 1445 
Kaffāra 474, 491, 502, 845, 1296, 1302, 1477 
Kafīl 1190, 1199, 1245, 1254, 1270 
Kāfir 24, 42, 139, 375, 434, 592, 1511, 1523, 

1635 
Kahāna 1066, 1293 
Kajal 245, 475, 476, 530, 556, 861, 1004 
Kalif 1652 
Kalifat 84, 85, 88, 375, 651, 689, 700, 701, 705, 

739, 740, 741, 742, 844, 1543, 1548, 1596, 
1628, 1660, 1682, 1710 

Kalimat at-tahlīl 324, 326, 1473 
Kalimat at-tamdschīd 92, 626, 637, 1069, 1131, 

1439 
Kalimat at-tanzīh 159 
Kalimat at-tawhīd 21, 33, 92, 590, 640, 893, 982, 

1119, 1219, 1311, 1313, 1318, 1434, 1475, 
1499, 1534 

Kapitalismus 18, 758, 763, 764, 1245 
Karāha-Zeiten 265, 298 
Karāma 19, 104, 666, 902, 1036, 1078, 1079, 

1080, 1533, 1539 
Karbala 322, 335, 530, 1108, 1600, 1705 
Kasb 20, 45, 79, 81, 151, 985, 1009, 1016, 1132, 

1133, 1137 
Kaschf 31, 56, 71, 125, 152, 280, 444, 553, 612, 

616, 662, 666, 669, 676, 683, 916, 1005, 1067, 
1072, 1082, 1097, 1099, 1101, 1147, 1323, 
1348, 1352, 1359, 1376, 1387, 1398, 1519, 
1536, 1571, 1604, 1605, 1606, 1607, 1616, 

1619 
Kaschgarī-Ordenshaus 1601, 1707 
Kastrieren 247, 1125 
Katalysator 113, 637 
Kathodenstrahlen 793, 795, 796 
Kathrat al-wudschūd 132, 1373 
Kationen 790 
Kauf mit Rückkaufsrecht 1146, 1174 
Kauf und Verkauf 20, 436, 437, 822, 884, 885, 

901, 922, 926, 1133, 1141, 1182, 1188, 1191, 
1201, 1208, 1216, 1217, 1220, 1224, 1257 

Kaugummi 182, 186, 194, 210, 476, 1419 
Kauterisation 981, 993, 1005 
Kefir 905, 944 
Kernspaltung 801 
khabīth 137, 452, 884, 888, 894, 911, 918, 1273 
khādhiq 477 
Khalīfa 674, 718, 737, 1066, 1107, 1333, 1544, 

1548, 1555, 1557, 1558, 1563, 1580, 1582, 
1585, 1587, 1590, 1592, 1609, 1613, 1619, 
1631, 1632, 1637, 1644, 1645, 1649, 1655, 
1665, 1667, 1669, 1675, 1681, 1686, 1687, 
1689, 1692, 1695, 1698, 1704, 1712, 1713 

Khalwa 249, 376, 747, 820, 823, 831, 842, 873, 
1285, 1308, 1309, 1310 

Khalwatiyya 1585, 1646, 1655, 1657, 1687, 1692, 
1712 

Kharādsch 384, 438, 448, 454, 495, 642, 833, 
1264, 1308, 1555 

Khāriqa 1079, 1080 
Khatm 321, 468, 507, 583, 707, 1266, 1459, 

1460, 1464, 1465, 1466, 1475, 1483, 1567 
Khatm at-tahlīl 507, 1459, 1475, 1483 
Khawf 1362 
Khayāl 122, 554, 756, 1316 
Khayr 43, 724, 899, 927, 1009, 1228, 1341, 

1548, 1621, 1647, 1692 
Khayrāt 15, 495, 617, 646, 648, 649, 987, 1604, 

1640 
Khazradsch 1551, 1555, 1664, 1710 
Khedive 1610 
Khilāf al-awlā 358 
Khilāfa 1107, 1562, 1616, 1640, 1647, 1669, 

1703 
Khuddām 708 
Khuff 187, 233, 329, 352, 377, 853 
Khuluq azīm 567 
Khulʿ 845 
Khuschūʿ 308, 358, 1403 
Khutba 77, 304, 306, 365, 378, 385, 386, 387, 

388, 389, 390, 395, 397, 406, 451, 467, 515, 
516, 540, 560, 565, 655, 1045, 1328, 1453, 
1456, 1619 

Khuzāʿa 1063, 1549, 1569, 1665 
Kibla-Zeit 253, 254, 255, 256, 258, 281 
Kibr 630, 861 
Kilābiyya 94 
Kindererziehung 15, 50, 1056 
kinetische Energie 801, 802 
Kīsāniyya 87 
Knochenerkrankung 972 
Kohäsionskräfte 1414 
Kommissionär 1151, 1210, 1267 
Kommunisten 50, 605, 704, 712, 758, 759, 760, 

761, 762, 824, 865, 875, 1092, 1094, 1095, 
1097, 1114, 1277, 1457, 1511 

Koranauslegung 64, 607, 1469 
Korankommentar 64, 97, 320, 579, 673, 911, 

1246, 1546, 1605 
Koranrezitation 21, 77, 178, 303, 308, 364, 366, 

– 1746 –



370, 646, 695, 1047, 1049, 1052, 1056, 1118, 
1263, 1462, 1463, 1464, 1465 

Koranübersetzung 15, 64, 65, 66, 609, 786 
kosmische Strahlen 1412, 1413, 1414 
Kraft des Menschen 635, 636, 1095 
Krankenbesuch 491, 493, 1196 
Krankheit des Herzens 111, 161, 925, 933, 1040, 

1106, 1534 
Krebs 239, 721, 906, 919, 947, 1429 
Kreditkauf 1153, 1154, 1157, 1159, 1168, 1169, 

1185, 1187, 1191, 1236, 1246 
Kubrawiyya 1564, 1585, 1654, 1667 
Kufr 24, 75, 375, 640 
Kufr hukmī 75, 345, 1304 
Kufw 313, 817, 828, 829 
Kumūn 112, 121 
Kumys 905 
künstliche Befruchtung 875, 876 
Kursī 21, 92, 99, 159, 167, 324, 325, 326, 385, 

527, 553, 594, 693, 1069, 1127, 1128, 1129, 
1330, 1331, 1408, 1439, 1440, 1454 

Kürzen des Schnurrbartes 369, 391, 730 
– L – 

Lahd 1457 
Lahw 368, 587, 789, 870, 871, 1045, 1055 
Landsteuer 384, 438, 445, 454, 455, 456, 642, 

833, 1141, 1264, 1308 
Landwirtschaft 114, 759, 762, 763, 765, 866, 

990, 991, 1132, 1193, 1257, 1273, 1383, 1694 
Laqīt 856 
Laserstrahlen 769, 807 
Lästerei 430, 912, 1125 
Latīfa 119, 1312, 1330, 1333, 1334, 1342, 1355, 

1521 
Lautsprecher 99, 251, 252, 302, 303, 304, 306, 

307, 308, 309, 320, 323, 326, 343, 344, 368, 
372, 373, 388, 451, 1042, 1043, 1044, 1045, 
1046, 1047, 1049, 1050, 1051, 1118 

Lautsprecher in Moscheen 308 
Laʿb 587, 789 
Ledersocke 187, 188, 189, 190, 226 
Leichentuch 21, 312, 458, 460, 491, 562, 837, 

1111, 1233, 1276, 1339, 1441, 1442, 1443, 
1444, 1445, 1446, 1447, 1448, 1452, 1453, 
1458, 1468, 1485, 1497, 1499, 1556, 1653 

Leuchtstofflampen 793 
Leukämie 967, 1418 
Leukozyten 810, 945, 963, 1417, 1418 
Lichtgeschwindigkeit 300, 794 
Limmī-Weg 148 
Lipoide 947, 973, 974 
Liwā 562 
Liwāt 206, 1276, 1304 
Liʿān 845 
Logik 5, 35, 403, 602, 675, 784, 922, 1093, 1272, 

1558, 1561, 1571, 1632 
Lohn des Dschihad 173, 434, 464, 890, 1132 
Lösen von Rätseln 888 
Lotterie 889, 890, 1172, 1242 
Luqata 463, 1178, 1273, 1467 
Lymphödem 970 

– M – 
Mā warā an-nahr 633, 1499 
Mā-lā-yaʿnī 422, 700, 860 
Mā-siwā 111, 1101, 1342, 1379 
Mabda-i taʿayyun 135 
Mabīʿ 1144, 1145, 1148, 1153, 1235, 1237 
Macht Allahs, des Erhabenen 59, 114, 116, 167, 

666, 667, 985, 990, 1061, 1094, 1316, 1350, 
1373, 1398 

Mādda 1093, 1404, 1508 
Madhhab 6, 18, 70, 172, 236, 331, 421, 610, 

613, 614, 615, 641, 649, 659, 677, 678, 680, 
713, 714, 715, 716, 718, 727, 745, 746, 1014, 
1461, 1545, 1559, 1562, 1604, 1640 

Madhhablose 451, 681, 690, 717, 718, 721, 824, 
1219, 1468 

Madmada 177 
Madschūsī 835 
Magenschmerzen 945, 948, 956, 1439 
Maghrib 175, 265 
Mahabba 15, 111, 130, 542, 1034, 1082, 1362, 

1382, 1388, 1521 
Mahdī 16, 88, 89, 519, 521, 587, 705, 706, 710, 

1336, 1544, 1595, 1605, 1614, 1624, 1650 
Mahr 431, 816, 820, 821, 822, 825, 827, 830, 

832, 1183, 1192, 1276, 1437, 1589 
mahram 216, 234, 241, 244, 249, 250, 252, 333, 

336, 372, 376, 459, 481, 506, 510, 540, 541, 
642, 819, 821, 822, 823, 831, 845, 846, 848, 
849, 852, 854, 855, 857, 858, 862, 863, 866, 
871, 892, 897, 1012, 1040, 1211, 1280, 1284, 
1290, 1304, 1308, 1309, 1310, 1435, 1444, 
1492 

makrūh 24, 351 
Māl 270, 453, 454, 456, 461, 642, 764, 775, 833, 

852, 865, 926, 1139, 1142, 1143, 1173, 1200, 
1255, 1263, 1273, 1446, 1447, 1486 

Māl khabīth 1273 
Malāmīs 707, 708 
Malaria 948, 1003, 1006, 1176, 1217, 1417 
mālikītische Rechtsschule 180, 192, 195, 199, 

201, 215, 217, 219, 235, 346 
mandūb 178, 358 
Mann (Maß) 481, 482 
Mantiq 5, 403, 581, 692, 1588 
Manzil 327 
Marad al-mawt 1176 
Margarine 947, 950, 971 
Marhala 327, 328 
Masbūq 346, 381 
Massenerhaltungsgesetz 780 
Masturbation 475, 1277 
Materialisten 31, 38, 58, 716, 783, 1092, 1094, 

1398 
Materie 21, 38, 59, 78, 95, 115, 124, 186, 551, 

584, 606, 635, 708, 780, 785, 808, 1038, 1060, 
1087, 1093, 1094, 1294, 1327, 1330, 1344, 
1348, 1374, 1396, 1404, 1405, 1413, 1508, 
1510, 1576, 1622, 1684 

māturīdītische Schule 713 
Mausoleum 661 
mawdūʿ 31, 68, 273, 613, 614, 615, 616, 617, 

622, 646, 648, 649, 1472, 1514, 1565, 1576, 
1617, 1691 

Mawlawiyya 1360, 1585 
Mawlid 52, 143, 245, 353, 366, 368, 371, 497, 

524, 560, 561, 571, 634, 671, 871, 881, 897, 
1039, 1041, 1042, 1045, 1046, 1048, 1051, 
1052, 1056, 1059, 1118, 1172, 1263, 1265, 
1266, 1451, 1460, 1483, 1498, 1554, 1558, 
1561, 1603, 1607, 1611, 1632, 1649, 1685 

Mawlid-Nacht 524, 1632 
mawqūf 618, 620, 621, 1146, 1173 
Mawt 899, 1176, 1339, 1432, 1441, 1448 
Maʾāl 13 
Maʿrifa 35, 649, 1095, 1323, 1334, 1350, 1387, 

1527, 1681 

– 1747 –



maʿrūf 27, 49, 50, 127, 128, 129, 134, 135, 172, 
174, 386, 656, 666, 675, 1052, 1219, 1285, 
1392, 1556, 1584, 1585, 1631, 1671, 1673, 
1683 

Maʿsiya 26, 1016 
Mediumisten 120 
Meineid 502, 503, 860 
Melasse 904, 905 
Metaphysik 593, 602, 812 
Mietarbeiter 1259, 1261 
Miete 20, 137, 440, 441, 446, 461, 483, 489, 

833, 841, 851, 876, 880, 892, 1151, 1154, 
1155, 1182, 1187, 1188, 1191, 1199, 1207, 
1249, 1259, 1260, 1261, 1262, 1263, 1264, 
1267, 1268, 1478 

Mihrāb 257, 305, 354, 364, 390, 518, 1617 
Mihridschan 469, 1109 
Mikroorganismen 38, 105, 151, 637, 965, 1217, 

1423, 1424, 1425, 1426, 1660 
Mīl 220, 328 
Milchgeschwister 19, 197, 237, 848 
Milchstraße 1411 
Milchverwandtschaft 248, 822, 823, 849 
Minā 332, 334, 367, 384, 485, 513, 515, 516, 

1558 
Minarett 303, 304, 306, 326, 367, 368, 497, 1044, 

1537, 1588, 1614, 1629 
Minbar 300, 390, 399, 518 
Mīqāt 508, 509, 511, 513, 514 
Mīrī 454, 455, 776, 1142, 1489, 1490 
Miskīn 458, 462, 1566, 1690 
Missionarsorganisation 672, 713, 774 
Miswāk 179, 184, 210, 369, 391, 397, 398, 476, 

556, 912, 939 
Mithqāl 227, 442, 443, 446, 447, 457, 481, 821, 

898, 994, 1148, 1156, 1266, 1278, 1279, 1302, 
1437, 1589 

Mittagsschlaf 29, 645, 938 
Mizmār 99, 251, 252, 320, 368, 1050, 1051 
Miʿrādsch 34, 150, 302, 310, 311, 315, 332, 370, 

430, 525, 527, 541, 561, 617, 618, 1107, 1312, 
1369, 1389, 1402, 1499, 1595, 1633, 1700 

Molekül 115, 791, 950, 1414, 1415 
Monazit 807 
Mönch 38, 1572 
Mondfinsternis 89, 116 
Monophysitismus 712, 1581 
mubāh 24, 26 
Mubāhala 549 
Mudāhana 586 
Mudārā 586, 1448 
Mudāraba 1144, 1183, 1202, 1245, 1246, 1254, 

1256, 1257 
Mudd 195, 481, 482, 749, 1481 
Müdigkeit 945, 959, 968, 1022, 1426, 1427, 1429 
Mudschaddid 13, 72, 172, 553, 706, 941, 1106, 

1336, 1339, 1440, 1454, 1608, 1613, 1640, 
1693, 1698 

Mudschāhada 749, 1079, 1080, 1112, 1355, 
1387, 1395, 1643 

Mudschassima 603, 718, 1591 
Mudschtahid 22, 71, 252, 651, 677 
Muezzin 251, 288, 300, 303, 305, 309, 310, 364, 

368, 372, 374, 389, 463, 540, 847, 1178, 1264, 
1265, 1266, 1577, 1661 

Mufāwada 1254 
Mufti 171, 582 
Muhādschirūn 86, 589, 653, 735, 736, 737, 738, 

741, 1541, 1595, 1650, 1692 
Mukallaf 243, 310, 374, 437, 481, 1231, 1247, 

1275, 1278, 1298, 1310, 1432, 1479 
Mukhtāriyya 87 
Mulaffiq 198, 1221, 1291 
Mulhid 32, 431, 601, 602, 676, 690, 709, 1603 
Mulk khabīth 137, 884, 894 
Munāfiq 11, 131, 395, 435, 709, 1288, 1461, 

1523 
Mundhygiene 210 
Munkar 27, 49, 50, 82, 103, 127, 128, 129, 134, 

135, 154, 174, 386, 642, 837, 1098, 1285, 
1392, 1461, 1673 

Muqallid 220, 652, 848 
Muqarrabūn 617, 882, 1329, 1338 
Muqāyada 1144, 1145, 1149, 1157, 1237 
muqīm 188, 217, 247, 257, 329, 332, 333, 334, 

381, 481 
Murāhiq 336, 506 
Murāqaba 1102, 1326, 1404, 1473, 1642, 1694 
Murdschiʾa 94 
Murschid 111, 1383, 1523 
Murtadd 33, 174, 208, 237, 312, 346, 405, 409, 

639, 640, 833, 835, 1016, 1062, 1239, 1247, 
1293, 1442, 1457, 1489, 1523 

Muruwwa 925, 1294 
Musāfaha 529, 540, 541, 542 
Musāfir 188, 198, 217, 247, 256, 327, 328, 329, 

332, 334, 381, 470, 476, 480, 1039, 1477, 
1567 

Musāwāt 1254 
Muschabbiha 94, 618, 708, 713 
Muschrik 99, 488, 605, 606, 659, 661, 818, 823, 

824, 908, 1120, 1319, 1320, 1468, 1511, 1513 
Mushaf 62, 180, 211, 321, 357, 361, 365, 501, 

1048, 1049, 1052, 1463 
Musik 9, 19, 51, 55, 169, 309, 323, 347, 356, 

543, 688, 786, 881, 905, 906, 922, 1036, 1037, 
1038, 1039, 1042, 1047, 1048, 1049, 1050, 
1051, 1052, 1053, 1055, 1056, 1057, 1059, 
1108, 1125, 1126, 1283, 1321, 1322, 1531, 
1588 

Muskir 914, 915 
Muslim 24, 601, 638, 653, 768, 1511, 1519, 1523, 

1635 
mustahabb 178, 358, 364 
Mustaʾmin 644, 1268, 1269, 1298, 1302 
mustaʿmal 209, 216, 223, 230, 238, 239, 240, 

241, 1444 
Mūta 1620, 1710 
Mutaschābihāt 574, 1086, 1343 
mutawātir 89, 172, 613, 620, 639, 689, 691, 

1529 
Mutʿa-Ehe 831 
Muwaqqit 287 
Muzāraʿa 1174, 1182, 1245, 1257 
Muzdalifa 207, 300, 404, 513, 514, 515, 516 
Muʾmin 24, 41, 84, 104, 117, 142, 155, 160, 170, 

311, 416, 419, 427, 566, 574, 601, 604, 607, 
633, 638, 640, 1069, 1120, 1296, 1461, 1501, 
1511, 1635 

Muʿāmala 1191, 1192, 1193, 1194, 1222, 1243, 
1249, 1250 

Muʿāmalāt 40, 236, 257, 343, 608, 643, 644, 
901, 1275, 1286 

Muʿdschiza 19, 47, 61, 696, 1021, 1036, 1078 
Muʿtazila 78, 80, 94, 240, 603, 612, 618, 636, 

655, 656, 696, 698, 722, 920, 1015, 1053, 
1061, 1348, 1406, 1603, 1708 

– N – 
Nabī 25, 366, 671, 676, 683, 715, 1004, 1463, 

– 1748 –



1473, 1603, 1607 
Nachbarrechte 19, 851 
Nachholfasten 468, 469, 471, 474, 475, 478, 

1481, 1484 
Nachholgebet 139, 192, 304, 318, 378, 385, 398, 

405, 406, 407, 408, 410, 411, 412, 413, 414, 
415, 416, 419, 423, 424, 426, 427, 1608 

Naddschāriyya 94 
Nadhr 17, 422, 460, 484, 490, 1182 
Nadschāsa 17, 100, 176, 221, 226, 894 
Nafaqa 19, 441, 458, 851, 894 
Nāfila 74, 417, 419, 531 
Nafs 18, 25, 29, 40, 42, 44, 75, 102, 129, 153, 

156, 168, 252, 253, 591, 629, 694, 722, 744, 
766, 767, 769, 789, 861, 934, 935, 1078, 1087, 
1088, 1198, 1252, 1311, 1314, 1333, 1335, 
1342, 1345, 1373, 1376, 1377, 1380, 1387, 
1513, 1530, 1532 

Nähe Allahs, des Erhabenen 21, 164, 1317, 1350 
Nahrung der Seele 699, 980, 1037, 1471 
Nahy anil-munkar 27, 49, 50, 127, 386, 642, 

1285, 1392, 1673 
Nakīr 82, 103, 154, 837, 1098, 1461 
Namen Allahs 5, 18, 76, 80, 91, 123, 209, 343, 

434, 487, 488, 489, 499, 500, 503, 594, 633, 
638, 756, 1053, 1083, 1116, 1130, 1217, 1313, 
1356, 1386, 1468, 1532, 1556, 1574 

Namīma 164 
Naschr 153, 616, 669, 700, 1362, 1703 
Nasīha 135, 1086, 1218, 1285 
Naskh 575 
Naturalisten 31, 1092, 1093, 1094, 1095 
Naturaltausch 1144, 1145, 1146, 1149, 1157, 

1237 
Naturkräfte 116, 167, 635, 984, 1019, 1078, 

1094, 1509 
Naturwissenschaftler 116, 118, 596, 718, 779, 

780, 781, 782, 784, 785, 786, 787, 812 
Nautilus 806 
Nawādir 399, 400, 421, 652, 833, 834, 1593, 

1642, 1679 
Nazar 1070, 1128, 1706 
Naʿl 352, 365, 394 
Nervenkrankheit 968 
Nestorianismus 1656 
Neujahr 60, 529, 533 
Neutron 800, 801, 802, 803, 804, 805, 809, 1412 
Newton-Prinzip 797 
nicht-mahram 241, 540, 823, 846, 1290, 1444 
Nifās 205, 1292 
Nikāh 19, 176, 197, 249, 563, 639, 640, 813, 

816, 817, 818, 835, 841, 876, 1183, 1435, 
1443 

Nikotin 919, 1418, 1428, 1429 
Niqār 129 
Nisāb 137, 138, 164, 356, 436, 437, 439, 440, 

441, 442, 443, 444, 445, 446, 447, 449, 450, 
451, 452, 454, 456, 457, 458, 459, 460, 463, 
479, 480, 481, 482, 483, 489, 510, 687, 858, 
1149, 1155, 1197, 1222, 1261, 1278, 1482, 
1484 

Nische 354, 1446, 1457, 1458, 1651 
Nisf an-nahār 263, 291 
Nisf fadla 274, 275, 284, 285, 286, 288, 294, 

296, 302 
Niyya 25, 74, 176, 177, 317, 318, 468, 1443 
Niʿma 4, 50, 342, 577, 671, 926, 1466, 1519, 

1554, 1607 
Nouruz 75, 469, 533, 731, 1109, 1120, 1583 
Nukleon 809 

Nuqta dschawwāla 1345, 1351, 1372 
Nūr 1520, 1521, 1527 
Nusairier 139, 488, 1603 

– O – 
Obstipation 948, 949, 950, 955, 958, 968, 973 
Ödem 943, 944, 948, 951, 970, 979 
Offenbarungsreligion 633, 1037 
Oghus-Türken 771, 1658 
Ohnmacht 1088 
Opferschlachtung 17, 419, 441, 444, 456, 479, 

480, 481, 482, 483, 484, 485, 486, 489, 494, 
1197, 1214, 1481, 1483, 1491 

Opfertier 282, 397, 398, 458, 462, 481, 482, 
483, 484, 485, 486, 487, 489, 494, 495, 504, 
511, 513, 514, 516, 696, 1253, 1308 

Opium 181, 894, 896, 906, 907, 914, 915, 917, 
921, 968, 991 

Ordenshaus 161, 588, 728, 731, 1539, 1561, 
1585, 1594, 1601, 1625, 1626, 1632, 1638, 
1648, 1669, 1677, 1682, 1683, 1684, 1686, 
1687, 1700, 1704, 1707 

Organtransplantation 895 
Osmanen 455, 472, 517, 522, 559, 673, 689, 

747, 771, 774, 829, 899, 1534, 1546, 1560, 
1575, 1589, 1610, 1618, 1645, 1646 

Oxidation 635, 792, 806, 946 
– P – 

Pacht 454, 455, 1187, 1241, 1262 
Papiergeld 438, 439, 442, 443, 444, 445, 447, 

448, 449, 450, 451, 460, 479, 482, 502, 820, 
821, 826, 832, 1143, 1144, 1145, 1148, 1149, 
1155, 1156, 1175, 1176, 1186, 1189, 1210, 
1215, 1236, 1244, 1254, 1478, 1480, 1481, 
1483 

Papst 565, 1575, 1596, 1617, 1624, 1632, 1660, 
1661, 1687, 1700, 1711 

Paradiesgaben 53 
Partnerschaft 764, 1200, 1243, 1253, 1255, 

1256, 1257, 1258, 1385, 1404 
Patrona-Halil-Aufstand 1610 
Penicillin 966, 1000 
Periodensystem 794, 795, 796, 800, 1623, 1631, 

1633 
Perücke 860 
Pest 1007, 1008, 1011, 1448, 1461, 1499, 1500, 

1501, 1555, 1571, 1642, 1652, 1703 
Pflichthandlungen bei der Gebetswaschung 174, 

176, 191, 687 
Pharao 150, 529, 662, 707, 925, 926, 1006, 

1198, 1594, 1615, 1648, 1649, 1661 
Philosophen 1097, 1512 
Plutonium 802, 803, 804, 805, 810 
Polaris 806, 811 
Police 1244 
Preistreiberei durch Horten 20, 1173, 1216 
Prellung 978 
Prophetenmoschee 353, 366, 399, 519, 520, 

898, 1457, 1466, 1671 
Prophetentum 47, 547, 550, 561, 761, 1312, 

1325, 1622, 1668, 1671 
Proteine 105, 113, 953, 960, 997, 1421 
Proton 803, 805, 808, 809, 1412 
Protoplasma 1415 
Pseudogelehrte 363, 510, 588, 649, 671, 677, 

681, 687, 690, 713, 716, 717, 721, 724, 1048, 
1104, 1673, 1678 

Pseudowissenschaftler 11, 115, 604, 690, 779, 
780, 781, 782, 783, 784, 785, 786, 812, 1092, 

– 1749 –



1393, 1512, 1524 
Puls 946, 965, 1416, 1441 

– Q – 
Qabr 4, 125, 701, 1009, 1030 
Qadā 19, 54, 74, 174, 318, 329, 381, 406, 474, 

592, 606, 607, 624, 872, 1003, 1009, 1010, 
1011, 1012, 1015, 1031, 1033, 1654 

Qadar 19, 54, 107, 592, 606, 607, 624, 1003, 
1009, 1010, 1011, 1012, 1015, 1016, 1023, 
1031, 1033 

Qadariyya 1061 
Qadhf 587, 845, 1278 
qadīm 167, 711, 1377, 1400, 1607 
Qādiriyya 1114, 1585 
Qadiyani 704 
Qadr-Nacht 5, 61, 467, 468, 524, 530, 532 
Qadsiya 1663, 1674 
Qalandarīs 707, 708 
Qalb 44, 83, 111, 317, 591, 934, 1038, 1314, 

1329, 1330, 1333, 1334, 1335, 1340, 1342, 
1355, 1520, 1521, 1530, 1532, 1534, 1634 

Qanāʿa 899, 1024 
Qarāmita 709 
Qard 1182, 1189, 1196, 1204 
Qard hasan 1189 
Qarmaten 722, 727 
Qatl 1296 
Qawad 1296, 1297, 1298, 1299, 1300 
Qawma 157, 322, 337, 430, 431, 433, 1107, 

1123 
Qaylūla 29, 645, 938 
Qibla 96, 176, 253, 324, 375, 470, 601, 602, 

688, 690, 909, 1461, 1563, 1687 
Qirāt 227, 442, 443, 1156, 1236, 1278 
Qirāʾa 66, 157, 320, 1050, 1123, 1703 
Qirāʾa schādhdha 66 
Qisas 68, 572, 615, 746, 1543, 1578, 1579, 

1584, 1592 
Qisās 1268, 1275, 1296, 1447, 1448, 1450 
Qiyām 235, 319, 322, 341, 1107, 1561 
Qiyāma 1009 
Qiyās 66, 342, 373, 404, 641, 647, 676, 677, 

680, 681, 683, 685, 691, 692, 735, 918, 1604 
Qizilbasch 87, 161, 602, 747, 1537, 1648, 1683 
Quant 792, 1416 
Qullatayn 102, 239, 404 
Qunūt 217, 337, 339, 340, 380, 580, 650 
Quraisch 527, 571, 618, 744, 1535, 1543, 1569, 

1590, 1597, 1619, 1657, 1663, 1664, 1676, 
1682, 1696, 1698, 1701, 1702 

Qurba 27, 241, 656, 1016, 1043, 1223, 1247, 
1466 

Qurbān 17, 282, 456, 479, 482, 484, 494, 495 
Qurʾān 139, 362, 582, 603, 615, 637, 1266, 

1288, 1672 
Qutb al-aqtāb 1322 
Qutb al-irschād 1322, 1323 
Qutb al-madār 707, 1322 

– R – 
Rābita 618, 668, 699, 765, 1315, 1339, 1340, 

1471, 1521, 1522, 1526, 1529, 1532, 1536, 
1567, 1689, 1694 

Rache 90, 91, 130, 560, 986, 987, 1324, 1700 
Rad 638, 807 
Radar 796, 797, 810, 811, 1430 
Radioaktivität 794, 796, 801, 806 
Radioisotope 804, 805 
Radium 794, 795, 805, 807, 808, 1414 

Radschā 1362, 1502 
Raghāʾib-Nacht 528, 529, 557 
Rahn 1183, 1188, 1234 
Raisiné 905 
Rakete 797, 798, 810, 811, 1133 
Rakʿa 174, 175, 235, 320, 339, 1450 
Raqs 127, 1314, 1687, 1700 
raschīd 1307 
rāsikh 19, 68, 75, 1086, 1365 
Rasūl 25, 669, 899, 1062, 1113, 1150, 1196, 

1207, 1531, 1605, 1633, 1639 
Rasuliden 171, 771, 1053 
Rawātib 392, 425 
Reaktor 803, 804, 806 
Rechte der Menschen 17, 52, 128, 140, 253, 

395, 441, 643, 647, 769, 993, 1115, 1282, 
1283, 1289, 1296, 1383, 1433, 1481, 1483 

Rechte der Nachbarn 169, 864 
Rechte von Tieren 1483 
Rechtleitung 12, 43, 141, 603, 706, 732, 768, 

1013, 1322, 1323, 1336, 1395, 1501, 1544, 
1641, 1707 

Reformer 1631 
Regenbittgebet 659, 667 
Reinheit des Herzens 26, 161, 710, 882, 1363, 

1534, 1630 
Reinigung von ritueller Unreinheit 176 
Reinkarnation 16, 19, 112, 119, 120, 121, 122, 

708, 1013, 1063, 1075, 1661 
Religion des Kindes 834, 835 
Religionsbücher 52, 209, 441, 576, 603, 604, 

760, 851 
Religionsfeinde 153, 158, 167, 171, 502, 780, 

1125, 1136 
Religionsgelehrte 9, 10, 11, 32, 64, 73, 123, 363, 

383, 415, 607, 685, 710, 717, 762, 1041, 1048, 
1092, 1518, 1673 

Religionsunkundige 38, 822, 915, 1244, 1287, 
1511, 1514 

religiöse Bücher 38, 609 
religiöses Wissen 5, 10, 64, 157, 158, 171, 387, 

461, 591, 644, 690, 710, 711, 760, 784, 862, 
863, 1017, 1046, 1264, 1288, 1448, 1519, 
1524, 1583 

Rentenfonds 1273 
Resonanzenergie 802 
Rheuma 947, 949, 961, 964, 979, 1003, 1428 
Ribā 67, 1144, 1239 
Ridā 1024, 1025, 1034, 1362 
Ridāʿ 848 
Rifāʿiyya 1585 
Ritl 102, 195, 239, 481, 482, 749 
Riyā 143, 427, 617, 708, 933, 1024, 1120, 1520 
Riyāda 749, 935, 1079, 1080, 1112, 1355, 1387, 

1395, 1643 
Rizq 1133, 1160 
Roboter 806, 1430, 1431 
römische Philosophie 1518 
Röntgenstrahlung 794, 795, 796, 1633 
rotierender Punkt 1351 
Rubʿ ad-dāʾira 255, 279, 280, 283, 294, 295, 

302, 1620 
Rückständigkeit 8, 33, 37, 51, 57, 356, 1294, 

1457 
Rūh 44, 114, 124, 167, 253, 362, 421, 528, 576, 

614, 666, 768, 783, 934, 1013, 1126, 1127, 
1176, 1283, 1295, 1333, 1334, 1349, 1355, 
1432, 1470, 1472, 1520, 1568, 1616, 1655, 
1666 

Rūhāniyyūn 1068 

– 1750 –



Rukhsa 199, 348, 625, 679, 1221, 1234 
Rukn 176, 243, 307, 317, 319, 331, 338, 339, 

345, 346, 347, 351, 376, 518, 692 
Rukūʿ 320, 321, 331, 349, 408, 1107 
Rundfunk 1042, 1043, 1044, 1045, 1046, 1047, 

1050, 1118, 1141, 1517 
Ruqya 1128, 1130, 1265 
Ruʾya 1090, 1162, 1347 

– S – 
Sabbiyya 87 
Sābiqūn 21, 768, 1328, 1329 
Sabr 1362 
Sachen, die die Gebetswaschung ungültig 

machen 180, 182 
Sadaqa 26, 29, 112, 137, 143, 160, 192, 312, 

369, 418, 438, 439, 450, 452, 453, 459, 483, 
484, 490, 494, 496, 497, 507, 511, 569, 656, 
749, 764, 830, 884, 930, 1138, 1183, 1232, 
1463, 1479, 1482, 1483, 1669, 1692 

Sadaqat al-fitr 17, 169, 282, 397, 398, 441, 444, 
445, 458, 459, 462, 479, 482, 483, 502, 507, 
514, 1308, 1479, 1481, 1483 

Sadschāwand 349 
Sadschda 157, 175, 191, 308, 320, 322, 331, 

337, 408, 430, 433, 1046, 1107, 1123, 1461, 
1466 

Sadschdat as-sahw 17, 217, 300, 320, 337, 338, 
346, 736, 1107, 1581 

Sadschdat asch-schukr 342, 492 
Sadschdat at-tilāwa 222, 300, 340, 341, 1046-

1047, 1466, 1478 
Safāha 932 
Safar dar watan 1361 
Safarī 327 
safīh 1172, 1288, 1307 
Sahar-Zeit 109, 169, 313, 326, 471, 1440 
Sāhib at-tartīb 378, 406, 407 
Sahūr 206, 278, 294, 471, 472, 476, 895, 929 
Sahw 17, 217, 300, 320, 337, 338, 346, 736, 

1107, 1382, 1390, 1581 
Sakr 1058, 1111, 1382, 1390 
Salaf 67, 95, 388, 428, 462, 600, 601, 614, 641, 

688, 691, 714, 715, 718, 786, 1060, 1104, 
1107, 1445, 1468, 1475, 1523 

Salafiyya 601, 713, 714, 715, 718, 1608 
Salam 20, 462, 675, 725, 1145, 1154, 1163, 

1185, 1186 
Salāt 16, 132, 139, 157, 170, 174, 228, 245, 

260, 310, 339, 352, 354, 356, 359, 364, 372, 
395, 402, 406, 423, 519, 616, 658, 1044, 1048, 
1050, 1070, 1108, 1368, 1504, 1574, 1639, 
1665, 1692 

Salawāt 92, 217, 307, 326, 338, 341, 362, 381, 
386, 389, 494, 514, 520, 562, 566, 583, 627, 
637, 660, 670, 826, 893, 940, 941, 1107, 1123, 
1127, 1439, 1450, 1466, 1469, 1473, 1498, 
1500, 1630, 1640 

sālih 48, 111, 306, 825, 880, 883, 1044, 1451, 
1523 

Sālik 121, 122, 748, 1311, 1325, 1326, 1347, 
1355, 1378, 1384, 1385 

Salpetersäure 945, 997 
Samenerguss 474, 972, 1148 
Sanam 908 
Sarf 5, 447, 609, 692, 1144, 1145, 1174, 1193, 

1212, 1237 
Sarg 1205, 1206, 1339, 1441, 1445, 1446, 1447, 

1449, 1454, 1455, 1456, 1457, 1458, 1461 
Sariqa 412, 1278 

Sassanidenreich 1579 
Satelliten 34, 806, 812, 1411, 1426 
Satr al-awra 176 
Saudi-Arabien 522, 716 
Säulen des Islams 24, 76, 174, 466, 643, 653, 

814, 826, 862, 866, 1125, 1433, 1453 
Sawʾatayn 244, 247, 873 
Sayr āfāqī 1355, 1356, 1357, 1359, 1360, 1361, 

1362, 1363, 1364 
Sayr fillāh 757, 1355, 1356, 1357, 1363, 1379 
Sayr ilallāh 1355, 1357, 1363, 1365, 1379 
Sayyids 461, 523, 559, 728, 1536 
Sāʾima 438, 446, 456 
Sāʿ 195, 409, 454, 458, 460, 461, 479, 481, 482, 

495, 502, 647, 1236, 1477, 1478, 1481, 1482, 
1596, 1603, 1604, 1664, 1668 

Saʿāda 6, 12, 13, 18, 31, 148, 186, 390, 447, 
518, 520, 521, 555, 1016, 1443, 1561, 1575, 
1609, 1659, 1679, 1691, 1704 

Saʿdiyya 561, 1585, 1675 
saʿīd 607, 986, 1011 
Saʿy 504, 505, 510, 513, 514, 516 
Schādhiliyya 669, 1072, 1585, 1596 
Schafaq 263, 266, 274, 294 
Schafāʿa 82, 96, 154, 618, 692, 1275 
schāfiʿītische Rechtsschule 197, 199, 200, 207, 

214, 215, 217, 218, 219, 234, 257, 319, 332, 
371, 373, 506, 510, 841, 871, 1279, 1310 

Schahada 15, 157, 160, 312, 381, 386, 403, 
1390, 1434, 1452 

Schahīd 400, 434, 643, 1447, 1469, 1593, 1599, 
1667 

Schāhid 1282 
Schahwa 249, 766, 986 
Schaitan 3, 40, 153, 354, 513, 591, 629, 925 
Schamanismus 18, 703 
schaqī 607, 986, 1011, 1378 
Scharīfen 559, 1640 
Scharr 1009, 1341 
Schau Allahs 150, 554, 663, 694, 1089, 1090, 

1347, 1348 
Schaykh al-hadīth 622 
Schaykhayn 85, 183, 444, 482, 483, 748, 815, 

828, 1185, 1238, 1293, 1337, 1677 
Schayʾ 145, 1400 
Scheck 1147, 1244 
Schia 94, 733 
Schicksal 16, 18, 19, 22, 54, 107, 570, 589, 592, 

606, 619, 772, 849, 988, 989, 1000, 1003, 
1007, 1008, 1009, 1011, 1015, 1019, 1023, 
1028, 1030, 1031, 1032, 1036, 1039, 1470, 
1501 

Schiffswerft 1589, 1682 
Schirk 20, 78, 359, 606, 609, 654, 659, 661, 

695, 697, 824, 908, 1035, 1118, 1120, 1121, 
1123, 1128, 1129, 1320, 1324, 1391, 1468, 
1685 

Schlacht von Badr 466, 519, 696, 735, 740, 753, 
898, 1015, 1064, 1128, 1535, 1542, 1551, 
1552, 1554, 1574, 1593, 1595, 1620, 1667, 
1676, 1680, 1682, 1690, 1692, 1695, 1698, 
1699, 1700, 1711 

Schlacht von Muraysiʿ 1586 
Schlagen von Trommeln 1264 
schlechte Charaktereigenschaften 765, 1524 
schlechte Omen 995, 1126 
Schreibengel 193, 356, 541, 1582 
Schufʿa 775, 1180 
Schuhūd 553, 1072, 1099, 1101, 1317, 1352, 

1359, 1376, 1388 

– 1751 –



Schukr 4, 19, 103, 147, 159, 342, 492, 504, 751, 
861, 1034, 1362 

Schuldschein 441, 448, 1171, 1189, 1190, 1191, 
1195, 1197, 1203, 1252 

Schutzbefohlener 454, 455, 487, 835, 854, 864, 
886, 1191, 1212, 1247, 1254, 1268, 1276, 
1278, 1280, 1285, 1293, 1294, 1310, 1486, 
1489, 1491 

Schutzengel 356, 357, 541, 1028, 1063 
schweres Wasser 803, 804 
Schwur 17, 61, 178, 451, 490, 491, 492, 493, 

495, 497, 498, 499, 500, 501, 502, 503, 723, 
843, 844, 845, 1154, 1188, 1200, 1211, 1212, 
1213, 1217, 1222, 1256, 1281, 1282, 1289, 
1305, 1309, 1481 

sechs Glaubensgrundsätze 60, 836 
Selbstachtung 162, 168 
Selbstgefälligkeit 18, 141, 630, 631, 923, 1000, 

1066, 1131, 1353, 1365 
Selbstmord 824, 1450, 1598, 1656 
Seldschukenreich 1646 
Serum 963, 979, 1003, 1417, 1419, 1420 
Seuche 22, 877, 1461, 1499, 1500, 1501, 1577 
Siddīqūn 881, 1368, 1461 
Sidrat al-muntahā 527 
Sifāt al-ulūhiyya 38, 148, 661 
Sihr 19, 819, 1066, 1070, 1078, 1126, 1131, 

1293, 1322 
Sikhs 605, 1677 
Silat ar-rahm 450 
Silis al-bawl 186 
Silsila aliyya 876, 1127, 1409, 1439, 1567, 1580 
Simāʿ 368, 1037, 1042, 1106, 1314, 1539, 1687, 

1700 
Sinnesorgane 37, 45, 58, 547, 553, 635, 698, 

922, 934, 1062, 1074, 1085, 1126, 1312, 1340, 
1398, 1508, 1521, 1522 

Sirāt 3, 82, 154, 313, 552, 766, 1098, 1274, 
1607, 1677 

Sklavenfreilassung 1183 
Sklaverei 101, 496, 628, 1353 
Snap 805 
Sonnenfinsternis 89, 116 
soziale Bestimmungen 39 
soziale Gerechtigkeit 18, 758, 763, 764, 774, 

1141, 1245 
Sozialismus 18, 758, 759, 760, 764, 1141, 1618 
Spektroskopie 792, 796 
Spektrum 792, 793, 795, 796 
Spielen von Musikinstrumenten 887, 888, 1042, 

1060, 1321 
Sputnik 1411, 1618 
Staatskasse 453, 454, 455, 456, 461, 462, 463, 

464, 493, 639, 642, 764, 826, 833, 852, 857, 
858, 994, 1044, 1138, 1139, 1141, 1170, 1178, 
1181, 1259, 1263, 1264, 1273, 1279, 1293, 
1303, 1486, 1489, 1496 

Straftat 13, 643, 829, 1248 
Strahlung 787, 792, 793, 794, 795, 801, 805, 

806, 808, 810, 1046, 1093, 1412, 1413, 1416, 
1667 

Strontium 805 
Sūfīs 127, 129, 707, 708, 1001, 1058, 1228 
Sūfiyya aliyya 148, 571, 576, 583, 611, 740, 

1081, 1082, 1097, 1347, 1370, 1371, 1401, 
1406, 1552, 1553, 1554, 1555, 1556, 1581, 
1588, 1592, 1594, 1597, 1609, 1610, 1616, 
1620, 1636, 1637, 1639, 1644, 1668, 1672, 
1676, 1681, 1683, 1694 

Suftadscha 1205 

Suhba 163, 738, 1383, 1390, 1530, 1599 
Sühnefasten 468, 469, 475, 478, 479 
Sühneleistung für den Schwur 17, 492, 497 
Suhrawardiyya 1585, 1665 
Sulfamide 1004 
Sulūk 21, 616, 1311, 1335, 1355, 1357, 1360, 

1362, 1385, 1386, 1387, 1388, 1544, 1555, 
1698 

Sunna 23, 24, 69, 73, 98, 358 
Sunna muʾakkada 16, 73, 175, 210, 233, 302, 

329, 358, 361, 367, 411, 425, 428, 483, 490, 
505, 531, 543, 730, 1016, 1107, 1112, 1456 

Sunna-Gebete 144, 174, 200, 305, 315, 320, 
329, 332, 337, 360, 362, 365, 367, 377, 379, 
385, 404, 410, 411, 412, 413, 414, 415, 416, 
417, 418, 419, 420, 421, 422, 423, 425, 426, 
427, 429, 727, 1453 

Sunna-Handlungen bei der Ganzkörperwaschung 
194 

Sunna-Handlungen bei der Gebetswaschung 73, 
177, 920 

Sunna-Handlungen bei der Trockenreinigung 223 
Sunna-Handlungen beim Gebet 307, 319 
Sunnat al-hudā 73, 358, 392, 393 
Sunnat az-zawāʾid 16, 74, 358, 392, 393, 531 
Sunniten 402, 530, 591, 615, 647, 663, 674, 

686, 687, 689, 710, 713, 730, 733, 1647 
Sūra 320, 399, 908, 1312, 1315, 1347, 1377, 

1380 
Surra-Prozessionen 1609 
Sūʾ az-zann 41, 141, 662, 883 

– T – 
Tabakrauchen 910, 912, 913, 915, 916, 918, 

923, 1644 
Tabdhīr 925 
Tābiʿūn 70, 170, 600, 713, 720, 1103, 1107, 

1516, 1523, 1542, 1579 
Tadhakkur al-mawt 1339 
Tadschallī 123, 757, 1100, 1314, 1333, 1393, 

1402, 1672 
Tadschdīd al-īmān 816 
Tadschdīd an-nikāh 639, 816 
Tadschwīd 307, 369, 370, 375, 586, 694, 1013, 

1038, 1042, 1047, 1050, 1053, 1056, 1058, 
1059, 1266, 1464, 1465, 1617, 1655 

Tafakkur 1314 
Tafdīliyya 87 
Tafsīr 13, 609 
Tafsirbücher 18, 64, 607, 609, 610, 612, 674, 

686, 693, 1287 
Tag des Jüngsten Gerichts 89, 104, 130, 304, 

311, 312, 411, 417, 424, 433, 467, 579, 721, 
864, 869, 986, 1003, 1043, 1131, 1217, 1225, 
1229, 1268, 1300, 1545, 1691 

Taghannī 19, 303, 306, 307, 347, 364, 369, 634, 
694, 887, 1036, 1037, 1038, 1040, 1042, 1052, 
1055, 1056, 1058, 1059, 1060, 1119, 1266 

Taghrīr 1164 
Tahaddschud 109, 158, 159, 394, 425, 432, 435, 

1112 
Tahaddschud-Gebet 109, 158, 394, 432, 435 
Tahāra 132, 176, 226, 233 
Tahiyyatul-masdschid-Gebet 364, 366, 423, 426, 

520 
Tahkīm 1182, 1283 
Tahrīma 319 
Taj Mahal 1670 
Talāq 19, 640, 816, 833, 838, 839, 840, 841, 

842, 843, 844, 845, 981, 1183, 1212, 1439, 

– 1752 –



1486, 1708 
Talfīq 102, 198, 199, 603, 653, 682, 685, 872, 

1291, 1292 
Talqīn 1461 
Tamīma 1128 
Tamkīn 262, 265, 274, 276, 277, 278, 279, 280, 

281, 282, 285, 286, 287, 288, 289, 292, 293, 
294, 296, 297, 298, 299, 301, 394, 472 

Tanāsukh 16, 19, 112, 119, 122, 1013, 1063, 
1075 

Tanzen 161, 325, 870, 908, 1028, 1042, 1057, 
1058, 1059, 1264, 1321, 1700 

Tanzimat 559, 1518, 1519, 1538, 1651 
Taqdīm 330, 331 
Taqlīd 172, 197, 198, 199, 331, 603, 983, 1291, 

1310, 1604 
Taqwā 16, 69, 136, 138, 141, 163, 199, 217, 

448, 884, 911, 923, 1041, 1059, 1109, 1125, 
1231, 1378, 1448, 1520, 1527, 1665 

Tarafayn 249, 348, 1155, 1199, 1201, 1214, 1246 
Tarāwīh-Gebet 17, 317, 339, 340, 361, 362, 377, 

413, 414, 425, 426, 467, 468 
Tarīqa 10, 11, 28, 76, 135, 161, 172, 502, 671, 

727, 750, 823, 925, 933, 1062, 1067, 1107, 
1315, 1375, 1534, 1536, 1562, 1565, 1577, 
1584, 1701 

Tartīb 178, 349, 378, 405, 406, 407, 1619 
Tarwiya-Tag 504, 514, 515, 530 
Tasarruf 586, 672, 1083, 1472, 1559 
Tasawwuf 1106, 1321, 1338, 1512, 1527 
Tasbīh 206, 325, 414, 423, 530, 655, 892, 1045, 

1047, 1107, 1123, 1463, 1498, 1522 
Taschrīq-Takbīr 217, 250, 398 
Tasfiya 1360, 1362, 1364, 1532 
Taten Allahs, des Erhabenen 145, 989, 1009 
Tawaddschuh 660, 670, 1077, 1312, 1360, 1472, 

1539, 1564, 1663, 1672 
Tawāf 206, 493, 494, 504, 511, 512, 513, 514, 

515, 516, 518 
Tawakkul 19, 891, 981, 982, 989, 990, 991, 993, 

994, 998, 1000, 1004, 1008, 1362 
Tawassul 519, 656, 657, 658, 659, 660, 665, 

666, 671, 672, 683, 695, 715, 1128, 1473, 
1607 

Tawātur 170, 302, 342, 550, 551, 602, 700, 715, 
736, 1126, 1282 

Tawba 16, 41, 56, 76, 77, 84, 90, 91, 92, 93, 96, 
100, 101, 103, 136, 138, 139, 140, 141, 170, 
171, 342, 406, 412, 413, 414, 423, 424, 464, 
520, 572, 576, 583, 587, 626, 630, 640, 653, 
658, 735, 736, 753, 769, 1016, 1104, 1126, 
1275, 1293, 1339, 1341, 1362, 1386, 1438, 
1441, 1462, 1523, 1534, 1692 

Tawhīd 21, 33, 92, 108, 186, 590, 603, 640, 654, 
661, 708, 882, 893, 981, 982, 983, 984, 986, 
988, 989, 1099, 1102, 1103, 1106, 1119, 1219, 
1311, 1313, 1318, 1320, 1325, 1343, 1358, 
1365, 1395, 1396, 1397, 1402, 1405, 1434, 
1475, 1499, 1534, 1550, 1596, 1673, 1677 

Tayammum 17, 174, 181, 185, 187, 220, 222, 
233, 328, 329, 330, 409, 513, 901, 943, 1442 

Tazkiya 1335, 1355, 1360, 1363, 1364 
Taʾkhīr 330 
Taʾwīl 13, 117, 342, 370, 575, 576, 594, 610, 

611, 614, 621, 676, 687, 689, 690, 716, 1011, 
1086, 1111 

Tāʿa 26, 27, 563, 862, 1016 
Taʿawwudh 386, 388, 472 
Taʿayyun 135, 756, 757, 821, 1143, 1174, 1235, 

1237, 1393, 1394 

Taʿdīl al-arkān 17, 90, 108, 109, 164, 337, 430, 
431, 432, 433, 1544 

Tāʿūn 1499 
Taʿwīd 1128, 1130, 1706 
Taʿyīn 821, 1143, 1174, 1232 
Taʿzīr 20, 55, 196, 219, 1275, 1276, 1277, 1282, 

1284, 1285, 1286, 1288, 1289, 1290, 1292, 
1293, 1294, 1298, 1308, 1434, 1448 

Tekke 161, 616, 1458, 1559, 1686, 1704 
Terminator 274 
Terminkauf 1145, 1147, 1149, 1154, 1157, 1160, 

1163, 1175, 1185, 1186, 1187, 1194, 1212 
Testament errichten 1434 
Testamentsvollstrecker 507, 508, 892, 1183, 

1215, 1290, 1308, 1311, 1476, 1477, 1490, 
1491, 1492 

Thaman 440, 884, 1143, 1144, 1145, 1149, 1161, 
1235 

Thamūd 1664, 1669 
Thawāb 24, 25, 26, 74, 185, 193, 229, 308, 315, 

321, 351, 382, 413, 415, 419, 426, 468, 486, 
504, 717, 878, 911, 986, 987, 1016, 1137, 
1161, 1226, 1247, 1264, 1265, 1266, 1273, 
1460, 1520 

Theorie 115, 118, 781, 1405, 1558, 1631, 1667, 
1702 

Theriak 896, 922 
thermische Neutronen 802 
Thorium 795, 803, 804, 805, 807 
Tidschāniyya 1586, 1692 
Timuridenreich 1572 
Tiwala 1128, 1293 
Todeskrankheit 1176, 1177, 1490, 1516 
Todesstrahlen 1414 
Topkapı-Palast 1546, 1588, 1647, 1683 
Totengebet 1449 
Totenwaschung 1442, 1538 
Tragen des Leichnams 21, 695, 1455 
Transistoren 806, 1430 
Transmigration der Seele 122 
Transoxanien 633, 634, 733, 1339, 1407, 1499, 

1580, 1627, 1643, 1653, 1658, 1680, 1693 
Trinität 60, 552, 1574, 1575, 1661 
Triodenlampen 1413, 1430 
Tritium 805 
Tschador 248, 854, 874, 1445 
Tscharschaf 248, 854, 874, 1445 
Tschischtiyya 1058, 1105, 1114, 1581, 1585, 

1590, 1610, 1657, 1665, 1678 
Tuberkulose 948, 952, 966, 970, 972, 973, 974, 

979, 1176, 1424, 1425, 1426, 1429 
Tuğra 899, 1577 
Tumaʾnīna 157, 235, 337, 430, 431, 432, 433, 

1107, 1403 
Turban 51, 190, 323, 357, 560, 784, 859, 929, 

1445, 1499, 1698 
– U – 

Überbleibsel 208, 241, 242, 712, 727, 747, 902, 
1587 

Übertragung der Stimme 1046 
Übertragung von Krankheiten 1424 
üble Nachrede 55, 141, 164, 475, 540, 543, 586, 

657, 750, 886, 1040, 1104, 1108, 1126, 1478, 
1701 

Ubūdiyya 1369, 1607 
Udhr 24, 74, 174, 187, 190, 191, 192, 199, 301, 

330, 345, 370, 371, 405, 406, 410, 479, 653, 
1268, 1291 

Udschb 630, 631 

– 1753 –



Udschra 1259 
Ulūhiyya 38, 148, 661, 708, 1318 
Ulul-Amr 712, 914 
Ulul-Azm 625, 703, 1315, 1382 
Umarmung 542 
Umayyaden 40, 280, 747, 770, 771, 774, 1598, 

1614, 1628, 1629, 1664, 1695, 1703, 1704, 
1705, 1707 

Umayyadenkalifen 712, 745 
Umdrehung der Erde 1019 
Umm al-kitāb 19, 1010, 1400 
Umm al-walad 833, 1166 
Umma 61, 68, 70, 76, 85, 96, 146, 156, 172, 

260, 392, 433, 484, 573, 587, 601, 616, 629, 
641, 648, 660, 667, 679, 681, 682, 685, 688, 
694, 707, 720, 724, 737, 738, 740, 743, 749, 
750, 813, 873, 916, 975, 981, 1071, 1137, 
1324, 1346, 1556, 1561, 1621 

ummī 566, 658, 1021, 1115, 1634 
Umra 160, 207, 504, 505, 507, 511, 518, 523, 

654, 696, 863, 1220, 1466, 1630 
Umūm al-balwā 451 
Unionisten 218, 588, 1537, 1538, 1653 
unteilbare Teilchen 792, 1410, 1412 
unwirksame Käufe 436, 1168, 1242, 1492 
Uqūbāt 20, 644, 1275, 1276 
Uran 113, 794, 795, 800, 801, 802, 803, 804, 

805, 808, 809, 810, 811 
Urininkontinenz 182, 186, 191, 202, 219, 234, 

235, 319, 370, 973, 1302 
Urschrift 19, 1010, 1400 
Urūd 445, 482, 1143, 1164, 1175, 1185, 1236, 

1238, 1254, 1256 
Urūdsch 1101 
Uschāqī 1555, 1585 
Uschr 143, 169, 312, 437, 438, 448, 453, 454, 

455, 456, 461, 463, 464, 465, 480, 495, 507, 
642, 644, 764, 1127, 1258, 1260, 1264, 1308, 
1694 

Usūl al-hadīth 608, 612, 613, 614, 615, 1472 
Usūl-Berichte 399, 400, 402 
Usurpation 128, 136, 137, 138, 412, 436, 486, 

776, 884, 894, 1144, 1149, 1157, 1188, 1195, 
1261, 1263, 1478, 1492 

UV-Strahlen 115, 1520 
Uwaysī 666, 1389, 1390, 1525, 1529, 1575, 

1637, 1699, 1703, 1712 
– V – 

Vater von Ibrāhīm, Friede sei mit ihm 572, 574, 
575, 576, 577, 578, 1572, 1608, 1690, 1691 

Venen 951, 1416, 1418 
Vergebungsbittgebet 159, 396, 1130, 1131, 1408, 

1409 
Verhandlung 1146, 1157, 1161, 1239, 1491 
Verjährung 1283 
Verkäufe des Kranken 20, 1176 
Verklagen 1263 
Verletzungs- und Tötungsdelikte 20, 1296 
Verleumdung 20, 55, 73, 85, 143, 209, 211, 212, 

215, 356, 657, 662, 676-677, 714, 722, 744, 
745, 748, 762, 766, 846, 912, 989, 1059, 1108, 
1111, 1113, 1125, 1313, 1434, 1478 

Verrenkung 977 
Verschwendung 19, 195, 308, 441, 881, 895, 

912, 915, 920, 921, 923, 925, 926, 928, 929, 
930, 931, 932, 933, 934, 935, 936, 937, 939, 
1224, 1325 

Versicherung 461, 1268, 1270, 1271, 1272, 1273 
verstandes- und geschlechtsreif 506, 836, 839, 

857, 1278, 1281, 1308, 1310, 1432, 1447, 
1479, 1498 

verstandesreif 305, 310, 336, 389, 437, 458, 
459, 481, 482, 505, 595, 816, 836, 1044, 1104, 
1146, 1148, 1192, 1202, 1207, 1306, 1308, 
1479, 1525 

verstandesreifes Kind 508, 820, 1215, 1309 
Verwesung 1441, 1442, 1451 
Verwünschung 1502, 1697 
vier Elemente 934, 1093, 1333, 1342, 1381 
vier Kalifen 53, 86, 94, 155, 386, 734, 742, 1084, 

1118, 1265, 1638 
vier Rechtsschulen der Ahlus-Sunna 653 
Virus 206, 1425, 1426 
Vitamine 947, 979, 980 
Vollkommenheiten der Gottesfreundschaft 701, 

1312, 1361, 1379, 1380, 1381, 1640 
Vollkommenheiten des Prophetentums 757, 

1312, 1316, 1361, 1379, 1380, 1381, 1382 
Vorbereitung auf den Tod 21, 1432 
Vorbeten 249, 305, 349, 369, 371, 372, 378, 

383, 386, 528, 995, 1263, 1308, 1451, 1696 
Vorherbestimmung 18, 54, 592, 606 
Vorkaufsrecht 20, 775, 776, 1180 

– W – 
Wadīʿa 541, 876, 1201 
Wadschd 1042 
wādschib 73, 342 
Wādschib al-wudschūd 148, 1318 
Wādschib-Handlungen beim Gebet 17, 337, 387, 

934 
Wahdat al-wudschūd 127, 131, 132, 133, 1102, 

1106, 1359, 1370, 1372, 1373, 1393, 1394, 
1396, 1405, 1655 

Wahhabiten 99, 139, 152, 326, 359, 503, 512, 
517, 519, 522, 591, 601, 603, 649, 655, 659, 
662, 663, 664, 665, 670, 671, 672, 674, 675, 
676, 680, 686, 687, 688, 689, 690, 691, 718, 
724, 825, 941, 1035, 1049, 1078, 1118, 1129, 
1283, 1512, 1542, 1546, 1547, 1559, 1561, 
1562, 1591, 1600, 1601, 1607, 1610, 1625, 
1640, 1642, 1671, 1678, 1685, 1694, 1707 

Wahm 553, 756, 1316, 1343, 1345, 1371, 1372, 
1376 

wahrer Muslim 1519 
Wahrsager 309, 562, 1063, 1066 
Wahrsagerei 981, 993, 1003, 1063, 1066, 1293, 

1664 
Wahy 707, 734, 1020, 1067 
Waisen 155, 384, 462, 816, 996, 1013, 1115, 

1491, 1524, 1713 
Wakāla 20, 1183, 1188, 1207, 1662 
Wakīl 236, 438, 449, 815, 816, 825, 981, 1151, 

1182, 1196, 1207, 1208, 1249, 1254, 1393 
Walad az-zinā 371 
Waqāha 1294 
Waraʿ 136, 138, 140, 141, 375, 882, 884, 886, 

911, 913, 1362, 1375, 1527 
was das Gebet ungültig macht 17, 343, 378 
Waschen des Leichnams 207, 1443, 1446 
Wasī 508, 825, 1308, 1477, 1490 
Wasīla 660, 1107, 1523 
Wasiyya 705, 1183, 1490, 1651 
Wasl uryānī 21, 123, 1359 
Wasq 453, 454 
Wasserarten 237, 238, 687, 1007 
Wasserdampf 120, 801, 997, 1423 
Wasserstoffgas 1412, 1414 
Waswasa 185, 229, 231, 339, 880, 882, 883, 

– 1754 –



896, 1070, 1401, 1544 
Watan 332, 333, 334, 335, 336, 1361 
Wathaniyya 604, 675 
Waʿz 27, 368, 386, 397, 1285 
Wechsel 1190, 1197, 1199, 1203, 1204, 1238, 

1244 
Weg der Errettung 32, 86, 768 
Wegelagerei 1132, 1275, 1280, 1281, 1284, 1597 
Wehklagen 530, 1462, 1474 
Weihnachtsnacht 60, 75, 1096, 1622 
Weinraute 918, 941 
Werklieferung 20, 1186, 1187 
Wettrennen 870, 871, 888 
Widerrufsrecht 20, 1147, 1150, 1152, 1158, 1161, 

1162, 1163, 1164, 1171, 1174, 1186 
Wiederauferstehung 36, 38, 39, 118, 120, 122, 

153, 708, 728, 1009, 1016, 1017, 1019, 1022, 
1092 

Wiener Hofbibliothek 1575 
Wilāya 71, 75, 76, 130, 135, 628, 757, 1080, 

1100, 1101, 1311, 1315, 1325, 1335, 1336, 
1356, 1378, 1379, 1383, 1518, 1530, 1539, 
1544, 1565, 1582, 1637, 1640, 1643, 1653, 
1671 

Windpockenimpfung 973 
Wirbeln 161, 325, 1314 
Wissen des Herzens 1512, 1527 
Witr-Gebet 175, 217, 219, 289, 317, 326, 337, 

339, 340, 342, 362, 373, 378, 404, 407, 408, 
412, 413, 417, 690, 1448, 1476, 1477, 1479, 
1481 

Wochenfluss 192, 205, 206, 814, 820, 824, 1292 
wohlbewahrte Tafel 19, 553, 722, 918, 1010, 

1012, 1015, 1031, 1400 
Wudschūd 21, 127, 131, 132, 133, 148, 756, 

1087, 1088, 1102, 1106, 1318, 1319, 1352, 
1353, 1354, 1359, 1369, 1370, 1371, 1372, 
1373, 1376, 1393, 1394, 1396, 1399, 1402, 
1405, 1655 

Wudschūd wahmī 21, 1371, 1372 
Wudū 17, 27, 101, 132, 157, 176, 180, 187, 237, 

901 
– Y – 

Yamāma 1469, 1547, 1549, 1551, 1552, 1620, 
1650, 1691, 1700, 1701 

Yarmuk 1542, 1550, 1554, 1581, 1586, 1598, 
1611, 1676, 1701 

Yatīm 462 
Yaʾdschūdsch und Maʾdschūdsch 88, 1564, 1565 

– Z – 
Zāhid 664, 1002, 1111, 1287, 1407, 1579, 1580, 

1585, 1635, 1639, 1643, 1694, 1707, 1708 
Zāhiriyya 1604 
Zahnkrone 192, 195, 198, 210, 211, 213 
Zakāt 90, 436 
Zālim 592, 882, 1225 
Zallat al-qâriʾ 347 
Zamharīr 154, 1066 
Zamzam 224, 233, 238, 366, 512, 516, 518, 527, 

939, 1443, 1445, 1543, 1615, 1664 
Zann ghālib 653 
Zawāl 253, 260, 264, 271, 272, 280, 291, 469, 

1087 
Zaydiyya 682, 1680 
Zeichen des Jüngsten Tages 89, 913, 1050, 1116 
Zelle 76, 146, 1415, 1416, 1509 
Zeuge 108, 550, 640, 645, 816, 827, 845, 1276, 

1282, 1283, 1491 
Zeugen Jehovas 51, 713 
Zihār 845, 1482 
Zill 123, 1356, 1386 
Zinā 245, 371, 834, 1269, 1304 
Zīna 859, 860, 861, 872 
Zindīq 8, 22, 41, 71, 115, 587, 609, 653, 676, 

685, 690, 709, 1032, 1042, 1092, 1288, 1370, 
1512 

Zingulum 344, 1110, 1260 
Zinsen 19, 20, 55, 128, 136, 155, 169, 365, 370, 

371, 484, 496, 500, 531, 532, 764, 879, 883, 
884, 911, 925, 926, 1133, 1134, 1139, 1146, 
1148, 1154, 1191, 1194, 1216, 1222, 1231, 
1232, 1233, 1234, 1235, 1236, 1237, 1239, 
1240, 1242, 1243, 1244, 1245, 1246, 1250, 
1251, 1252, 1268, 1285, 1296 

Zinsen bei Käufen und Verkäufen 1235 
Zivilisation 38, 59, 545, 558, 602, 607, 633, 683, 

760, 770, 771, 772, 773, 774, 780, 1088, 1092, 
1414, 1584, 1760 

Zuhd 136, 141, 669, 994, 1002, 1141, 1231, 
1362, 1386, 1665 

Zuhr 29, 174, 264, 265, 271, 272, 280, 282, 290, 
299, 385, 386  

Zuhr ākhir-Gebet 385 
Zulm 593, 642, 921, 1304 
Zunnār 211 
Zurschaustellung 143, 357, 427, 504, 617, 708, 

859, 860, 888, 928, 933, 1024, 1066, 1285, 
1520 

Zuyūf 451, 1142, 1189 
Zwischenblutung 191, 200, 201, 202, 204, 205, 

235, 236, 301, 1292 
Zwölf Imāme 88, 1544, 1583, 1584, 1596, 1597, 

1600, 1603, 1635, 1650, 1667, 1712 
Zypern 559, 1574, 1600, 1652, 1653, 1686, 1699 

– 1755 –

 
Verrichte das Gebet, lange nicht nach dem Verbotenen, 
Meine nicht, du würdest lange leben und die Welt auf ewig bleiben!  
Halte fest an den fünf Gebeten, in deinen jungen Jahren!  
Du wirst ernten, was du säst, im Paradiesgarten.  
 
Zwei Menschen denken nicht an den Tod:  
Einer begeht Verbotenes, der andere verrichtet kein Gebet!  
Eines Tages werden diese Hände nicht mehr greifen können,  
Zungen, die nicht „Allah“ sagen, werden nicht sprechen können! 



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

– 1756 –

Tamkīn-Tabelle 
 

Dies ist eine Tabelle der Tamkīn-Zeiten, bei der die Berechnungen mit Breitengraden 
von 0 bis 60° und bis zu einer Höhe von 500 Metern, immer im Abstand von 25 Metern, 
erfolgen. Die Zahlen in der ersten Zeile verweisen auf die Breitengrade.

Höhe: Die Höhe eines Standortes ist die Differenz zwischen dessen niedrigsten 
und höchsten Punkt. Im ersten Abschnitt unseres Buches, im Kapitel „Die 
Gebetszeiten“, werden Informationen über den Tamkīn (notwendige Kor-
rektur) vermittelt. Muhammad ibn Mūsā al-Baghdādī und Abū Bakr Mu-
hammad ibn Umar Munaddschim al-Baghdādī beschreiben in ihrem jeweiligen 
Buch al-Amal bil-usturlāb die Zeitbestimmung mit Hilfe des Quadrant-As-
trolabs (Rubʿ ad-dāʾira). Ersterer verstarb im Jahre 205 und Letzterer im 
Jahre 320/932. Das Buch Rubʿ al-muqantarāt von Abdullāh ibn Alī al-Mardīnī 
ist ebenfalls sehr wertvoll. Er verstarb im Jahre 779/1377. 
Hauptmann Mustafā Hilmi Efendi, der Lehrer für Astronomie an der Mari-
neschule war, berechnet in seinem 1306/1888 gedruckten Buch Hayʾat-i fa-
lakiyya sehr schön die Gebetszeiten und den Beginn der arabischen Monate.  

0 

25 

50 

75 

100 

125 

150 

175 

200 

225 

250 

275 

300 

325 

350 

375 

400 

425 

450 

475 

500

3 49 

4 38 

4 58 

5 16 

5 27 

5 38 

5 49 

5 58 

6 08 

6 17 

6 25 

6 31 

6 40 

6 47 

6 54 

7 01 

7 08 

7 14 

7 20 

7 26 

7 32

3 49 

4 38 

4 58 

5 16 

5 27 

5 39 

5 50 

5 59 

6 09 

6 17 

6 25 

6 33 

6 41 

6 48 

6 55 

7 02 

7 09 

7 15 

7 21 

7 27 

7 33

3 51 

4 39 

5 00 

5 18 

5 29 

5 40 

5 52 

6 01 

6 10 

6 18 

6 26 

6 34 

6 42 

6 49 

6 56 

7 04 

7 11 

7 17 

7 23 

7 29 

7 35

3 53 

4 41 

5 02 

5 21 

5 30 

5 42 

5 54 

6 03 

6 13 

6 22 

6 30 

6 38 

6 46 

6 53 

7 00 

7 07 

7 14 

7 20 

7 26 

7 32 

7 39

3 55 

4 45 

5 06 

5 24 

5 35 

5 46 

5 58 

6 08 

6 17 

6 26 

6 35 

6 41 

6 51 

6 58 

7 05 

7 12 

7 19 

7 25 

7 32 

7 38 

7 44

3 58 

4 49 

5 10 

5 29 

5 40 

5 53 

6 03 

6 14 

6 23 

6 32 

6 41 

6 47 

6 57 

7 05 

7 13 

7 19 

7 25 

7 32 

7 38 

7 44 

7 51

4 02 

4 54 

5 16 

5 36 

5 47 

6 00 

6 11 

6 21 

6 31 

6 40 

6 49 

6 57 

7 05 

7 12 

7 20 

7 27 

7 34 

7 41 

7 47 

7 54 

8 00

4 06 

5 01 

5 23 

5 43 

5 55 

6 07 

6 19 

6 29 

6 39 

6 48 

6 57 

7 06 

7 14 

7 22 

7 30 

7 37 

7 45 

7 51 

7 58 

8 04 

8 11

4 12 

5 08 

5 31 

5 52 

6 05 

6 17 

6 29 

6 40 

6 50 

7 00 

7 09 

7 18 

7 26 

7 34 

7 42 

7 49 

7 57 

8 04 

8 11 

8 18 

8 25

4 20 

5 19 

5 42 

6 03 

6 15 

6 27 

6 40 

6 52 

7 03 

7 13 

7 22 

7 32 

7 40 

 7 49 

7 57 

8 05 

8 12 

8 20 

8 26 

8 34 

8 41

4 29 

5 31 

5 54 

6 12 

6 27 

6 41 

6 54 

7 06 

7 18 

7 28 

7 38 

7 48 

7 57 

8 05 

8 13 

8 22 

8 30 

8 37 

8 44 

8 52 

8 59

4 42 

5 41 

6 08 

6 27 

6 44 

6 58 

7 12 

7 24 

7 36 

7 46 

7 57 

8 06 

8 16 

8 25 

 8 32 

8 42 

8 51 

8 58 

9 06 

9 13 

9 21

4 57 

5 59 

6 27 

6 50 

7 04 

7 19 

7 34 

7 47 

7 59 

8 10 

8 21 

8 31 

8 41 

8 52 

9 01 

9 10 

9 18 

9 26 

9 34 

9 42 

9 50

5 13 

6 20 

6 48 

7 10 

7 28 

7 44 

7 59 

8 13 

8 26 

8 38 

8 49 

9 00 

9 12 

9 21 

9 31 

9 40 

9 49 

9 58 

10 07 

10 15 

10 23

5 33 

6 42 

7 14 

7 38 

7 56 

8 14 

8 30 

8 45 

8 59 

9 12 

9 24 

9 35 

9 46 

9 57 

10 07 

10 17 

10 27 

10 34 

10 42 

10 50 

10 58

5 57 

7 13 

7 46 

8 12 

8 33 

8 51 

9 08 

9 24 

9 39 

9 53 

10 06 

10 18 

10 30 

10 41 

10 52 

11 03 

11 14 

11 24 

11 34 

11 44 

11 53

6 28 

7 52 

8 28 

8 59 

9 19 

9 38 

9 57 

10 14 

10 30 

10 45 

10 59 

11 13 

11 26 

11 39 

11 51 

12 03 

12 15 

12 26 

12 37 

12 48 

12 58

7 09 

8 40 

9 19 

9 54 

10 16 

10 39 

11 00 

11 18 

11 36 

11 53 

12 09 

12 25 

12 40 

12 54 

13 07 

13 20 

13 32 

13 44 

13 56 

14 08 

14 20

8 06 

9 54 

10 38 

11 11 

11 39 

12 05 

12 28 

12 51 

13 11 

13 31 

13 49 

14 06 

14 23 

14 38 

14 53 

15 08 

15 23 

15 38 

15 53 

16 08 

16 18

9 25 

11 20 

12 19 

13 05 

13 39 

14 08 

14 35 

15 00 

15 23 

15 45 

16 06 

16 26 

16 46 

17 05 

17 25 

17 44 

18 03 

18 22 

18 40 

18 58 

19 15

11 44 

14 20 

15 27 

16 26 

17 06 

17 42 

18 17 

18 49 

19 21 

19 51 

20 20 

20 48 

21 15 

21 41 

22 05 

22 31 

22 55 

23 17 

23 38 

23 59 

24 20

    0       3        6        9      12     15      18      21     24     27     30      33     36     39     42     45      48     51     54      57      60

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

M
in

.
Se

k.

H
öh

e 
(m

)



0,15
0,30
0,45
1,00

1,15
1,30

1,45
2,00

2,15

2,30
2,45
3,00

3,15
3,30

3,45
4,00

4,15
4,30
4,45
5,00

5,30
6,00
6,30
7,00

7,30
8,00

8,30
9,00
9,30
10,00

229,182
114,589
76,390
57,290

45,829
38,188

32,730
28,636

25,452

22,904
20,819
19,081

17,611
16,350

15,257
14,301

13,457
12,706

12,035
11,430

10,385
9,514
8,777
8,144

7,596
7,115

6,691
6,394
5,976
5,671

10,30
11,00
11,30
12,00

12,30
13,00

13,30
14,00

14,30

15,00
15,30
16,00

16,30
17,00

17,30
18,00

18,30
19,00

19,30
20,00

20,30
21,00
21,30

22,00

22,30
23,00

23,30
24,00
24,30
25,00

5,395
5,145
4,915
4,705

4,511
4,331
4,165

4,011

3,867

3,732
3,606
3,487

3,376
3,271

3,172
3,078

2,989
2,904

2,824
2,747

2,675
2,605
2,539
2,475

2,414
2,356

2,300
2,246

2,194
2,145

25,30
26,00
26,30
27,00

27,30
28,00

28,30
29,00

29,30

30,00
30,30
31,00

31,30
32,00

32,30
33,00

33,30
34,00

34,30
35,00

35,30
36,00
36,30
37,00

37,30
38,00

38,30
39,00
39,30
40,00

2,097
2,050
2,006
1,963

1,921
1,881

1,842
1,804
1,767

1,732
1,698
1,664

1,632
1,600

1,570
1,540

1,511
1,483

1,455
1,428

1,402
1,376
1,351
1,327

1,303
1,280

1,257
1,235
1,213
1,192

40,30
41,00
41,30
42,00

42,30
43,00

43,30
44,00

44,30

45,00
45,30
46,00

46,30
47,00

47,30
48,00

48,30
49,00

49,30
50,00
51,00

52,00
53,00
54,00

55,00
56,00

57,00
58,00
59,00
60,00

1,171
1,150
1,130
1,111

1,091
1,072

1,054
1,036

1,018

1,000
0,983
0,966

0,949
0,933

0,916
0,900

0,885
0,869

0,854
0,839
0,830

0,781
0,754
0,727

0,700
0,675

0,649
0,625
0,601
0,577

61
62
63
64

65
66

67
68

69

70
71
72

73
74

75
76

77
78

79
80
81

82
83
84

85
86

87
88
89
90

0,554
0,532
0,510
0,488

0,466
0,445

0,424
0,404

0,384

0,364
0,344
0,325

0,306
0,287

0,268
0,249

0,230
0,213

0,194
0,179
0,158
0,141
0,123
0,105

0,087
0,070

0,052
0,035
0,017
0,000

Maximale
Höhe

Maximale
Höhe

Maximale
Höhe

Maximale
Höhe

Maximale
Höhe

Mittags-
schatten

m.

Mittags-
schatten

m.

Mittags-
schatten

m.

Mittags-
schatten

m.

Mittags-
schatten

m.° ' ° ' ° ' ° ' ° '

– 1757 –

Höhen zur Zeit des Nachmittagsgebets für jeden Breitengrad

Beispiel: Für Istanbul beträgt die Deklination am 2. Februar –16° 48'  und die 
maximale Höhe –16° 48' + 49° = 32° 12'. Der kürzeste Schatten eines Ein-Meter-
Stabes ist 1,58 m lang und dessen Schattenlänge zu Beginn der Zeit des Nachmit-
tagsgebets 2,58 m und die Höhe der Sonne am Nachmittag beträgt 21° 20'. Mit 
dem Taschenrechner kann man den Stundenwinkel als 2 Stunden und 41 Minuten 
berechnen. Die Zeit des Nachmittagsgebets gemäß der Adhānī-Zeit beträgt 09:42 
Uhr und gemäß der Zonenzeit 15:09 Uhr. Denn die Zeitgleichung beträgt –13 
Minuten und 39 Sekunden. Ohne die o. a. Tabelle zu benutzen, kann man sie 
auch mit einem Privileg-Taschenrechner berechnen, und zwar durch Eingabe fol-
gender Tasten: 90 – 32,12 μ = tan + 1 = arc tan MS 90 – MR = ¥. Daraus 
ergibt sich für die Sonnenhöhe zu Beginn der Zeit des „ersten Nachmittags“ 21° 
08'. Oder wenn man bei dem Quadranten den Faden auf dem Höhenbogen auf 
die Zahl kommen lässt, die die maximale Höhe darstellt, ist die Zahl, auf die der 
Faden auf dem „Zill-i mabsūt“-Bogen (Bogen der Schattenlänge) trifft, die Länge 
des Mittagsschattens. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

– 1758 –

TABELLE ZUR ZEITGLEICHUNG und SONNENDEKLINATION 
FÜR DAS JAHR 1986  

00:00 Uhr in UNIVERSALZEIT (UT)

Bemerkung: Diese Werte gelten für die Jahre 1986 + 4N (N = 0,1,2,3...). Für 1987 + 
4N muss man den Wert 6 Stunden vorher, für 1988 + 4N bis März den Wert 12 Stunden 
vorher und ab März 12 Stunden nachher und für 1989 + 4N den Wert 6 Stunden nachher 
verwenden. Beispielsweise gilt für den 0. Januar 1989 (also für den 31. Dezember 1988):  

Deklination = –23° 07' – (–23° 07' – (–23° 03')) x 6/24 = –23° 06'.  
Der erste Muslim, der die Sonnenhöhe mit dem „Rubʿ ad-dāʾira“ (Quadrant) ge-

nannten Messgerät, das er selbst herstellte, gemessen hat, heißt Ibrāhīm al-Fazārī al-
Baghdādī. Seine Bücher Zaydsch-i Fazārī, al-Amal bil-usturlāb, Kitāb al-miqyās liz-
zawāl und andere sind sehr wertvoll. Er verstarb im Jahre 188/803. Das Buch Kitāb al-
usturlāb von Usbuʿ al-Ghirnātī (gest. 426) und das Buch Hidāyat al-mubtadī von Alī 
ibn Uthmān al-Baghdādī (gest. 801/1398 in Ägypten) sind ebenfalls sehr wertvoll.

Januar     0–02 48 –23 07

1 03 16 23 03

2 03 44 22 58

3 04 12 22 52

4 04 40 22 47

5–05 07 –22 40

6 05 34 22 33

7 06 01 22 26

8 06 27 22 19

9 06 52 22 11

10–07 17 –22 02

11 07 41 21 53

12 08 05 21 44

13 08 28 21 34

14 08 51 21 24

15–09 13 –21 13

16 09 34 21 02

17 09 55 20 51

18 10 15 20 39

19 10 34 20 27

20–10 52 –20 14

21 11 10 20 01

22 11 26 19 48

23 11 42 19 34

24 11 58 19 20

25–12 12 –19 05

26 12 26 18 51

27 12 39 18 35

28 12 51 18 20

29 13 02 18 04

30–13 13 –17 48

31 13 22 17 32

13 31 17 15

2 13 39 16 58

3 13 46 16 40

4 13 53 –16 23

5 13 59 16 05

6 14 04 15 46

7 14 08 15 28

8 14 11 15 09

9–14 13 –14 50

10 14 15 14 31

11 14 16 14 11

12 14 16 13 52

13 14 16 13 32

14 14 14 –13 12

15 14 12 –12 51

–14 12 –12 51

16 14 09 12 31

17 14 06 12 10

18 14 01 11 49

19 13 56 11 28

20–13 51 –11 06

21  13 44 10 45

22 13 37 10 23

23 13 29 10 01

24 13 21 09 39

25–13 12 –09 17

26 13 02 08 55

27 12 52 08 32

28 12 42 08 10

12 31 07 47

2–12 19 –07 24

3 12 07 07 01

4 11 54 06 38

5 11 41 06 15

6 11 28 05 52

7–11 14 –05 29

8–10 59 05 05

9 10 45 04 42

10 10 30 04 18

11 10 14 03 55

12–09 59 –03 31

13 09 43 03 08

14 09 26 02 44

15 09 10 02 20

16 08 53 01 57

17–08 36 –01 33

18 08 19 01 09

19 08 01 00 46

20 07 44 –00 22

21 07 26 +00 02

22–07 08 +00 26

23 06 50 00 49

24 06 32 01 13

25 06 13 01 37

26 05 55 02 00

27–05 37 +02 24

28 05 19 02 47

29 05 00 03 11

30 04 42 03 34

31 04 24 03 57

–04 16 +04 20

2–03 48 +04 44

–04 06 +04 20

2 03 48 04 44

3 03 30 05 07

4 03 13 05 30

5 02 55 05 53

6–02 38 +06 15

7 02 21 06 38

8 02 04 07 01

9 01 47 07 23

10 01 31 07 45

11–01 15 +08 08

12 00 59 08 30

13 00 44 08 52

14 00 28 09 13

15–00 13 09 35

16+00 01 +09 56

17 00 15 10 18

18 00 29 10 39

19 00 43 11 00

20 00 56 11 21

21+01 09 +11 41

22 01 21 12 01

23 01 33 12 22

24 01 44 12 42

25 01 55 13 01

26+02 06 +13 21

27 02 16 13 40

28 02 25 13 59

29 02 34 14 18

30 02 43 14 37

+02 51 +14 55

2 02 58 15 13

3 03 05 15 31

4 03 11 15 49

5 03 17 16 06

6+03 22 +16 24

7 03 26 16 40

8  03 30 16 57

9 03 34 17 13

10 03 36 17 29

11+03 39 +17 45

12 03 40 18 00

13 03 41 18 15

14 03 42 18 30

15 03 42 18 45

16+03 41 +18 59

17+03 40 +19 13

17+03 40 +19 13

18 03 38 19 26

19 03 36 19 40

20 03 33 19 52

21 03 30 20 05

22+03 26 +20 17

23 03 22 20 29

24 03 17 20 40

25 03 12 20 51

26 03 06 21 02

27+03 00 +21 13

28 02 53 21 23

29 02 46 21 32

30 02 38 21 42

31 02 30 21 51

Juni          1+02 21 +21 59

2 02 12 22 07

3 02 02 22 15

4 01 52 22 22

5 01 42 22 29

6+01 31 +22 36

7 01 20 22 42

8 01 09 22 48

9 00 58 22 53

10 00 46 22 58

11+00 34 +23 02
12  00 22 23 07
13+00 09 23 11
14 -00 03 23 14
15 00 16 23 17

16–00 29 +23 20

17 00 42 23 22

18 00 54 23 24

19 01 07 23 25

20 01 20 23 26

21–01 33 +23 26

22 01 46 23 27

23 01 59 23 26

24 02 12 23 25

25 02 25 23 24

26–02 38 +23 23

27 02 50 23 21

28 03 03 23 18

29 03 15 23 16

30 03 27 23 12

Juli           1–03 39 +23 09

2–03 50 +23 05

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek.   

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek.

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek.

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek.

Februar   0

Februar   15

Mai          1

April        1

März          1

April          1

° ' ° ' ° ' ° '



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

– 1759 –

Mittagszeit (UT)= 12h                          auf Längengrad bezogene Zeit – Zeitgleichung  
Zeitgleichung = wahre Zeit – mittlere Zeit 
Die Werte der o. a. Tabelle sind berechnet, während es in London an diesem Tag 

0 Uhr, also der vorherige Tag 24 Uhr (Mitternacht) ist. Je nach Längengrad und Zeit, 
deren Proportion man als richtig annimmt, kann man diese Werte korrigieren und 
anschließend verwenden. Beispielsweise kann man die Deklination (∞) für eine Zo-
nenzeit (V) mittels folgender Formel berechnen:  ∞ = ∞1 + (∞2 – ∞1) x (V – S/15) / 24 
S: Zonenzeit eines Landes (bezogen auf Längengrad), ∞1: Deklination eines Tages, 
∞2: Deklination des darauffolgenden Tages. Unter Beachtung der Vorzeichen.

TABELLE ZUR ZEITGLEICHUNG und SONNENDEKLINATION 
FÜR DAS JAHR 1986  

00:00 Uhr in UNIVERSALZEIT (UT)

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek. °   '

Juli 1–03 39 +23 09

2  03 50 23 05

3 04 02 23 00

4 04 13 22 55

5 04 24 22 50

6 04 34 +22 45

7 04 45 22 39

8 04 54 22 32

9 05 04 22 25

10 05 13 22 18

11–05 21 +22 11

12 05 29 22 03

13 05 37 21 54

14 05 44 21 46

15 05 51 21 37

16–05 57 +21 27

17 06 03 21 17

18 06 08 21 07

19 06 12 20 57

20 06 16 20 46

21–06 20 +20 34

22 06 23 20 23

23 06 25 20 11

24 06 27 19 59

25 06 28 19 46

26–06 28 +19 33

27 06 28 19 20

28 06 28 19 06

29 06 26 18 53

30 06 25 18 38

31–06 22 +18 24

August 1 06 19 18 09

2 06 16 17 54

3 06 12 17 39

4 06 07 17 23

55–06 02 +17 07

6 05 56 16 51

7 05 49 16 34

8 05 42 16 17

9  05 34 16 00

10–05 26 +15 43

11 05 17 15 25

12 05 08 15 08

13 04 58 14 50

14 04 47 14 31

15–04 36 +14 13

16–04 24 +13 54

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek. °

16–04 24 +13 54

17 04 12 13 35

18 03 59 13 16

19 03 46 12 57

20 03 32 12 37

21–03 17 +12 17

22 03 03 11 57

23 02 47 11 37

24 02 32 11 17

25 02 16 10 56

26–01 59 +10 36

27 01 42 10 15

28 01 25 09 54

29 01 07 09 33

30 00 49 09 11

September 31–00 31 +08 50

1–00 13 08 28

2+00 06 08 06

3 00 25 07 45

4 00 45 07 23

5+01 05 +07 00

6 01 24 06 38

7 01 45 06 16

8 02 05 05 53

9 02 26 05 31

10+02 46 +05 08

11 03 07 04 45

12 03 28 04 23

13 03 49 04 00

14 04 11 03 37

15+04 32 +03 14

16 04 53 02 51

17 05 15 02 27

18 05 36 02 04

19 05 58 01 41

20+06 19 +01 18

21 06 41 00 54

22 07 02 00 31

23 07 23 +00 08

24 07 44 –00 16

25+08 05 –00 39

26 08 26 01 02

27 08 46 01 26

28 09 07 01 49

29 09 27 02 12

30+09 47 –02 36

Oktober 1+10 06 –02 59

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek. °   ' ''

Oktober 1+10 06 –02 59

2 10 25 03 22

3 10 44 03 46

4 11 03 04 09

5 11 21 04 32

6+11 39 –04 55

7 11 57 05 18

8 12 14 05 41

9 12 31 06 04

10 12 47 06 27

11+13 03 –06 50

12 13 19 07 12

13 13 34 07 35

14 13 48 07 57

1515 14 02 08 20

16+14 16 –08 42

17  14 29 09 04

18 14 41 09 26

19 14 53 09 48

20 15 04 10 09

21+15 15 –10 31

22 15 24 10 52

23 15 33 11 13

24 15 42 11 34

25 15 50 11 55

26+15 57 –12 16

27 16 03 12 36

28 16 08 12 57

29  16 13 13 17

30  16 17 13 37

31+16 20 –13 56

November 1  16 23 14 16

2  16 24 14 35

3 16 25 14 54

4 16 25 15 13

5+16 24 –15 31

6 16 22 15 50

7 16 20 16 08

8 16 17 16 25

9 16 13 16 43

10+16 08 –17 00

11 16 02 17 17

12 15 55 17 33

13 15 48 17 50

14 15 40 18 06

15+15 30 –18 21

16+15 21 –18 36

Zeit- Dekli-
Datum gleichung nation

Min. Sek. °

November 16+15 21 –18 36

17 15 10 18 51

18 14 58 19 06

19 14 46 19 20

20 14 32 19 34

21+14 18 –19 48

22 14 03 20 01

23 13 48 20 14

24 13 31 20 27

25 13 14 20 39

26+12 55 –20 51

27 12 37 21 02

28  12 17 21 13

29 11 57 21 23

30 11 35 21 34

Dezember 1+11 14 –21 43

2 10 51 21 53

3 10 28 22 02

4 10 04 22 10

5 09 40 22 18

6+09 15 –22 26

7  08 50 22 33

8 08 24 22 40

9 07 58 22 46

10 07 31 22 52

11+07 04 –22 57

12 06 36 23 02

13 06 09 23 07

14 05 40 23 11

15  05 12 23 15

16+04 43 –23 18

17  04 14 23 20

18 03 45 23 22

19 03 15 23 24

20  02 46 23 25

21+02 16 –23 26

22 01 46 23 27

23  01 16 23 26

24 00 47 23 26

25+00 17 23 25

26–00 13 –23 23

27  00 43 23 21

28 01 12 23 19

29 01 42 23 16

30 02 11 23 12

31–02 40 –23 08

32–03 09 –23 04

– östliche 
+ westliche



Allah, der Erhabene, erschafft die guten Dinge mit dem Attribut ar-Rahmān (der 
Allbarmherzige) und die schlechten Dinge mit dem Attribut al-Qahhār (der Allbe-
zwingende). Im Diesseits sind gute, nützliche Dinge und schlechte, schädliche Dinge 
vermischt. Weil Allah, der Erhabene, sehr barmherzig ist, hat Er im Menschen eine 
Kraft erschaffen, die die guten Dinge von den schlechten unterscheidet. Diese Kraft 
wird „Aql“ (Verstand) genannt. Da der Verstand diese Unterscheidung nicht gänzlich 
vollbringen kann, hat Allah, der Erhabene, aus Seiner grenzenlosen Barmherzigkeit 
heraus diese Unterscheidung selbst vollbracht. Er unterschied zwischen guten und 
schlechten Taten und teilte sie Seinen Dienern durch Seine Propheten mit. Er befahl 
ihnen, gute Taten zu verrichten, und verbot ihnen, Schlechtes zu tun. Diese Gebote 
und Verbote Allahs, des Erhabenen, werden „Dīn“ (Religion) genannt. 

Die verdorbenen Schriften von antiken griechischen Philosophen wie Platon und 
dergleichen wurden mit dem Christentum und dem Judentum vermengt. Diese beiden 
Religionen hörten auf, göttlich zu sein, und wurden zu Religionen von Polytheisten 
und wurden schädlich. Die Religion, die von Muhammad, Friede sei mit ihm, verkündet 
wurde, heißt „Islam“. Derjenige, der nicht daran glaubt, dass der Islam von Allah 
gesandt ist, ist ein „Kāfir“ (Ungläubiger). Es wurde zwar versucht, die verdorbenen 
Ansichten von Abdullāh ibn Sabaʾ und seinesgleichen in den Islam zu mischen, doch 
die Gelehrten der Ahlus-Sunna haben dies verhindert. Der Verstand derjenigen, die 
an den Orten lebten, an denen die edlen Gefährten und die Gelehrten der Ahlus-
Sunna anwesend waren, konnte sehr gut zwischen gut und schlecht unterscheiden. 
Sie lebten in Frieden und begründeten die islamische Zivilisation des Mittelalters. 
Ein solcher Verstand wird „Aql salīm“ (gesunder Verstand) genannt. Die Muslime 
der Ahlus-Sunna, die denselben Glauben haben, haben sich in den gottesdienstlichen 
Handlungen in verschiedene Rechtsschulen getrennt. Derart sind die vier Rechtsschulen 
der Ahlus-Sunna. Der Glaube derjenigen, die verdorbene Rechtsschulen fabrizieren, 
ist ebenfalls verdorben. Derart sind die Schiiten und die Wahhabiten. 

Wenn jemand an Muhammad, Friede sei mit ihm, glaubt, nicht aber an einen an-
deren Propheten, so hat er auch nicht an diesen geglaubt. Denn um an Muhammad, 
Friede sei mit ihm, zu glauben, ist es notwendig, an alle Propheten zu glauben. Der 
Islam ist die Quelle der Zivilisation. Zivilisation bedeutet nicht, Flugzeuge und elek-
tronische Geräte zu bauen, sondern sie im Dienste der Menschen zu nutzen und nicht 
für ihre Unterdrückung. Einige Wissenschaftler in Europa und Amerika wurden er-
folgreich, als sie sich von ihrer Religion abwandten. Einige törichte Personen, die 
den Namen von Muslimen tragen, sind erfolglos, wenn sie sich vom Islam abwenden. 
Der Grund dafür sollte gut verstanden werden. 

Bismillāhir-rahmānir-rahīm. 
Yā Allāh, yā Allāh, yā Allāh, yā Rahmān, yā Rahīm. Ilāhī! Bi-haqqi Muhammadin 

(alayhissalām) ighfir lī wa-li-abī Saʿīd al-Lofdschawī wa-li-ummī Āʾischa wa-li-abnāʾī 
wa-banātī wa-li-dschaddī wa-li-asātidhatī Sayyid Abdulhakīm al-Arwāsī al-marhūm 
sanata 1943 fī qaryati Bağlūm min qurā Ankara wa-Sayyid Fahīm al-Arwāsī wa-Sayyid 
Tāhā al-Hakkārī wa-Mawlānā Khālid al-Baghdādī (ridwānullāhi taʿālā alayhim 
adschmaʿīn) wa-lil-muʾminīna wal-muʾmināt wal-muslimīna wal-muslimāt al-ahyāʾi 
minhum wal-amwāt bi-rahmatika yā arhamar-rāhimīn. Wal-hamdu lillāhi rabbil-ālamīn. 
Āmīn. Husayn Hilmī ibn Saʿīd al-Istanbūlī ghafarallāhu taʿālā lahū wa-li-ālihī wa-
ummahātihī adschmaʿīn. 

DUʿĀ DES TAWHĪD 

Yā Allāh, yā Allāh. Lā ilāha illallāh Muhammadun rasūlullāh. Yā Rahmān, yā 
Rahīm, yā Afuwwu yā Karīm. Faʿfu annī warhamnī yā arhamar-rāhimīn. Tawaffanī 
musliman wa-alhiqnī bis-sālihīn. Allāhummaghfir lī wa-li-ābāʾī wa-ummahātī wa-li-
ābāʾi wa-ummahāti zawdschatī wa-li-adschdādī wa-dschaddātī wa-li-abnāʾī wa-banātī 
wa-li-ikhwatī wa-akhawātī wa-li-aʿmāmī wa-ammātī wa-li-akhwālī wa-khālātī wa-li-
ustādhī Abdulhakīm al-Arwāsī wa-li-kāffatil-muʾminīna wal-muʾmināt. „Rahmatullāhi 
taʿālā alayhim adschmaʿīn.“ 

– 1760 –


