IMAN 1 ISLAM

ANOTIRANI PRIJEVOD KNIJIGE
ITIKADNAMA

MEVLANA HALID-I BAGDADI

Koju je napisao veliki evlijullah, riznica Allahovih dzelle-Sanuhu
blagodati, uzvisen ¢ovjek u svakom pogledu, posjednik
nedokucivog znanja, svjetlo pravoga puta, istine, i vjere

5)@
A\ 4

Preveo na turski jezik 1 uredio
HUSEJN HILMI ISIK






'-H

IMAN 1 ISLAM

ANOTIRANI PRIJEVOD KNJIGE
ITIKADNAMA

MEVLANA HALID-I BAGDADI

Koju je napisao veliki evlijullah, riznica Allahovih dzelle-Sanuhu
blagodati, uzvisen ¢ovjek u svakom pogledu, posjednik
nedokuéivog znanja, svjetlo pravoga puta, istine, i vjere

‘Q‘
Preveo na turski jezik 1 uredio
HUSEJN HILMI ISIK

Printing
Cinar Matbaacilik
Yiizy1l Mah. Matbaacilar Cad. Atahan No: 34 Kat: 5

Bagcilar - ISTANBUL - TURKEY

Sertifika No : 45103
Tel: (0212) 628 96 00

www.hakikatbooks.com



TARTALOM

BILJESK A .o.eeeveeeeeveeeeesesessesssessssessssssssssssesssssssnssssssnsns 5
PREDGOVOR.......ooueeeereeesrererenessessssssssssesssssssssnssssssnsns 7
UVOD . eoeeeeeeeeeeeeeeesssesesessssssessnsssssssssssessassssssssssssssens 13
IMAN TISLAM...eoveeeeeeeneeesenesssssensssessssssssssesssssssnens 18
OSNOVE ISLAMA......oueeeeeeeeerereresssesensasssssesssssssssnsans 22
IMANSKI SARTOVI

(OSNOVE VIEROVANJA) ...overrerrncrerereresesessssenes 27
DVA PISMA KOJA JE NAPISAO

SEREFUDDIN MUNIRI

(da mu se Allah dZelle-Sanuhu smiluje).......cceeeeeune. 78

ALLAH POSTOJI I ON JE JEDAN.

SVA STVORENJA SU BILA

NEPOSTOJECA I ONA CE OPET NESTATL......... 86
SELEFIJJE.....oiiinnienninnnensnnensnnnsssesssnesssnsssssessasns 94
POJMOVNIK ...coooueieirneinsnnecssnnenssnencssescssaesssssecces 109




BILJESKA

Autor ove knjige I’tikadnama, mevlana Halid Bagdadi Osmani
kaddesallahu teala sirrchul ‘aziz-je roden 1192/1778. godine u gradu
Sehrezuru koji se nalazi sjeverno od Bagdada. On je 1242/1826. godine
u Damasku preselio na ahiret. On se zove Osmani zato Sto je on potomak
treceg kalife Osmana Zinnurejna radijallahu teala anh. Dok je poducavao
svoga mladeg brata mevlanu Mahmuda Sahiba ¢uveni hadis koji se zove
Hadis-i DzZibril, drugi hadisi Serif u zbirci hadisa pod naslovom Hadis-i
erba’in, koju je napisao veliki alim hazreti imam Nevevi, mevlana
Mahmud Sahib je zamolio svoga starijega brata da napiSe komentar na
taj hadisi Serif. Mevlana Halid je, da bi zadovoljio svijetlo bratovo srce,
prihvatio ovaj zahtijev i objasnio ovaj hadisi Serif na perzijskom jeziku
u knjizi kojoj je dao ime I’tikadnama. Njen prijevod na turski jezik
-Herkese Lazim Olan Iman- je preveden 1969. godine na engleski jezik
pod naslovom Belief and Islam, na francuski jezik pod naslovom Foi et
Islam, i na njemacki jezik pod naslovom Glaube und Islam, a kasnije
na jo§ nekoliko drugih jezika kao §to su tamil, yoruba, havsa, malajski i
danski. Da Allah dzelle-Sanuhu blagoslovi neduznu i nevinu mladez i da im
da da procitaju ovu knjigu i ispravno nauce vjerovanje (i’tikad) koji nam je
prenijela ehli sunnet ulema!

BiljeSka izdavaca:

Dajemo dopustenje svima onima koji zele da u originalu i bez promjene
pretiskaju ovu knjigu ili da je prevedu na neki drugi jezik. Mi ¢inimo dovu
i molimo Allaha dZelle-Sanuhu da ih blagoslovi za ovaj korisni rad i mi im
se jako puno zahvaljujemo. Dopustenje se daje pod uvjetom da je papir
na kojem tiskaju ovu knjigu dobre kvalitete i da su dizajn i okvir teksta
ispravni, uredni, i bez gresaka.

Biljeska: Misionari nastoje promovirati kri¢anstvo; Zidovi rade
na Sirenju izmisljenih rije¢i zidovskih rabina; Hakikat Kitabevi (knjizara)
u Istanbulu bori se za popularizaciju Islama; a slobodni zidari pokuSavaju
unigtiti religije. Covjek s mudro$céu, znanjem i savjeséu razumijet ¢e i donijeti
pravi od ovih izbora i pomoc¢i ga Siriti kako bi spasio cijelo covjecanstvo.
Ne postoji bolji nac¢in i vrjednija stvar za sluzenje ¢ovjecanstvu od toga.




—{ IMAN I ISLAM }7

“Subhan-Alldhi wa bi-hamdihi subhén-Alldhil-’adhim.” Ova
(molitva, nazvana) Kalima-i-tenzih, kada se izgovara stotinu puta ujutro
i isto toliko puta navecer, dovest ¢e do oprostenja grijeha i zastititi osobu
od ponovnog pada. Ova se molitva takoder citira u tristo sedmom (307) i
tristo osmom pismu (prvi svezak) knjige pod nazivom “ Maktibat” (koju
je napisao veliki Vali i u¢enjak Imam Imam Rabbani ‘quddisa sirruh’), kao
i u svojoj Turskoj verziji.

Y4a Rahman, ya Rahim, ya ’afuwwu ya Kerim.

Misija Hakikat Kitabevi (blagoslovljena knjizara u Fatihu, Istanbul)
je poducavati nasu vjeru, Islam i uciniti naSu blagoslovljenu zemlju
privlatnom u o¢ima ljudi Sirom svijeta. Neka Allah dzelle-Sanuhu bude
zadovoljan ljudima koji nam pomazu! Amin.

Dragi citatelju, essalamu ’alaikum wa rahmatullah.

Sve tekstove u ovoj knjizi posudili smo iz knjiga koje su napisali islamski
ucenjaci. Ovim posudenicama nismo dodali niSta svoje. Prihvatili smo ovaj
koristan posao s dvostrukom svrhom sluzenja covjecanstvu i dobivanja
priznanja od ljudi koji rade za dobrobit ljudi i $tite njihova prava. Kad s
duznom paznjom i promisljanjem procitate djela ovih velikih i svjetski
poznatih ucenjaka, ste¢i ¢ete korisno materijalno i nematerijalno znanje,
insha-Alldhu ta’ala. Izrazavamo vam na$ salam i ljubav. Neka vas Allah
dzelle-sanuhu blagoslovi dobrim zdravljem i plodnom dugovje¢noséu! Amin.

Wa sall-Allahu ’ala Sayyidind Muhammadin wa ’ala Al-i- Muhammad
wa barik ’ald Sayyidina Muhammadin wa ’alda Al-i- Muhammad.
Allahumma Rabbana atina fi-d-dunya hasanatan wa fi-1-akhirat-i-hasanatan
wa qina *adhdb-an-nar bi-rahmatika ya- Erham-er-Rahimin! Amin.

Hakikat Kitabevi




————{ IMAN I ISLAM %————

PREDGOVOR

Knjigu zapoclinjem sa Bismilom Allah dZelle-Sanuhu je najbolje
utociste Njegovim ni’metima nema kraja On je milostivi Rabb koji voli
Ppokajanje!

Allah dzelle-Sanuhu sazaljeva sav narod na zemaljskoj kugli. On stvara
korisne stvari i svakome ih Salje. On pokazuje put vjecite srece. On daje
uputu kome On hoce izmedu onih koji su - zavedeni svojim nefsom (ljudske
strasti), losim drustvom, losim knjigama, i propagandom - napustili pravi
put i koji slijede kufr (nevjerstvo) i jeres (krivovjerstvo, stranputicu). On
ih spasava od vjecne propasti. On ove Svoje ni’mete (usluge, blagodati)
ne daje onim, koji su azgin (obijesni) i zalim (tiranin, zulumcar). On ih
ostavlja u kufru koji su oni odabrali, i koji vole. On ¢e na onom svijetu
oprostiti onome tkome hoce, od onih mu’mina (pravovjernih) koji su
zasluzili Dzehennem, i dace im DzZennet. Samo On daje zivot svakom zivom
uzasa. Povjeravajuci se casnom i uzvisenom imenu takvoga Allaha dzelle-
Sanuhu ja zapocinjem sa pisanjem ove knjige.

Neka je Allahu dzelle-Sanuhu svaka hvala i svaka zahvala. Neka je salat
i selam na Njegovog Poslanika Muhammeda alejhisselam. Neka su sve
hajr (lijepe i dobre) dove na njegov cisti ehli bejt i na svakog od njegovih
adil (pravednih) i sadik (iskrenih) ashaba.

O islamskom vjerovanju, naredbama, i zabranama je napisano na
tisuce dragocjenih knjiga od kojih su se mnoge - prevodenjem na strane
jezike - rasirile po cijelom svijetu. U drugu ruku, zIi i kratkovidni ljudi
neprestano napadaju korisne, lijepe, i lagane propise Islama, i nastoje da
ih ukaljaju i promijene, i da na taj nacin zavedu muslimane.

Vidimo, sa zadovoljstvom, da u skoro svakoj drzavi alimi islama nastoje
da rasire i odbrane pravi put. Medutim, jos uvijek smo svjedoci neskladnih
predavanja i clanaka za koje autori, koji nisu ni procitali ni shvatili
knjige alima ehli sunneta, tvrde da su - pogresno razumijevsi - iz Kur ani
kerima i hadisi Serifa. Ovakvi ¢lanci i govori pokazuju da su njihovi autori
neznalice. Oni niti su ucinkoviti niti imaju utjecaja kada naidu na cvrst
iman braée muslimana.

Osobu koja tvrdi da je musliman, i koju vidimo da u dzema’atu obavlja
namaz, moramo smatrati muslimanom. Ako se kasnije, u rijecima te osobe,
u njenom pisanju ili ponasanju, vidi nesto sto se ne slaze sa imanom koji su




—{ IMAN I ISLAM }7

nam prenijeli alimi ehli sunneta, takvoj osobi cemo reci da je to Sto radi, kufr
(nevjerstvo) ili delalet (krivovjerstvo, jeres). Takvoj osobi ¢emo reci da sa
tim odmah prestane i da ucini tevbe (da se pokaje). Ako ta osoba, pogresno
razmisljajuci, kaze da sa tim nece prestati i da se nece pokajati, shvaticemo
da je licemjer, murted ili kafir. Takva osoba je kafir, bez obzira sto klanja,
ide na hadzdz, ¢ini dobra djela i svakakve ibadete. Takva osoba nece biti
musliman, to jeste nece izbjeci ovu propast i kufr sve dok ne odustane od
uzrocnika kufra i dok se ne pokaje (ucini tevbu'). Svaki musliman treba da
se zastiti da ne bi postao kafir na taj nacin sto ¢e nauciti dobro sve ono sto
izaziva kufr. Svaki musliman mora da dobro zna sta izaziva kufr, da se kloni
kafira, i lazova koji se predstavljaju kao muslimani.

Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je rekao u jednom svom hadisi
Serifu da ¢e se Kur’ani kerim i hadisi Serif krivo i lazno tumaciti, i da ce
se tako pojaviti sedamdeset i dvije krivovjerne grupe. Ovaj hadisi serif se
nalazi u zbirkama hadisa pod nazivom Buharija i Muslim (sahihejn) a
njegovo objasnjenje se nalazi u knjigama cija su naslovi Berika i Hadika.
Ne bismo smjeli dopustiti da nas zavaraju knjige i konferencije (predavanja)
pristalica ovih krivovjernih grupa koji su nam predstavljeni kao “veliki
alimi islama ™ i “profesori vjere”. Mi moramo stalno biti na oprezu, da ne
bismo zapali u zamke koje su ovi kradljivci vjere i imana postavili. Pored
ovih dzahila (vjerski neukih) muslimana, takode i komunisti, franmasoni,
krsc¢anski misionari, protagonisti engleskih interesa, vehabije i jevrejski
cionisti se trude da zavedu muslimansku mladez i da uniste iman i islam
putem izmisljenih i laznih ¢lanaka, filmova, kazalisnih komada kao i radio
i televizijskih programa. Oni u ove svoje napore trose basnoslovne sume
novaca. Alimi islama rahime- humullahu teala su im svima dali neophodne
odgovore i pokazali sta je Allahova dzelle-sanuhu vjera, huzur (rahatluk,
mir) i put srece i spasa.

Mi smo od ovih odgovora izabrali knjigu velikog alima Islama,
mevlane (pocasna titula za glasovite islamske ucenjake) Halida Bagdadija
Osmanija kuddise sirruh, koja se zove i’tikadname. Ovu knjigu je merhum
(umrli) hadzi Fejzullah efendija iz mjesta Kemah, Erzindzan, preveo na
turski jezik i dao joj naslov Feraid-ul-fevaid. Ova knjiga je 1312. godine po
hidzri izdata u Egiptu. Ovaj turski prijevod je pojednostavijen u knjizi pod

1 Uciniti tevbu (pokajanje) znaci izraziti kajanje za pocinjene grijehe, moliti Allaha
dzelle-8anuhu za oprost, govore¢i, na primjer, sljede¢u molitvu: “Estaghfirullah al-’ad-
him al-ledhi, la ilaha illa Anta Huwal hayy-al-qayyum wa atubu ilaih,” i obec¢ati Mu da
necete vise grijesiti.




—{ IMAN I ISLAM }7

naslovon Herkese Lazim Olan Iman (Iman koji je svakom potreban). Mi
smo stavili nasa objasnjenja u Cetvrtaste zagrade [ ]. Neka je Allahu dzelle-
sanuhu, koji nam je dodijelio i omogucio tiskanje ove knjige, beskrajni sukr
i hamd (hvala i zahvala). Izvornik ove knjige, koji je na persijskom jeziku,
se ¢uva u SveucilisSnoj knjiznici u Istanbulu (Ibnul Emin Mahmud Kemal
beg pod imenom i’tikadname i pod brojem F. 2639.

Autor knjige Dur-ul-muhtar rahime-hullahu teala pise na kraju
poglavlja o nikahu (zenidbi) kafira, “Ako muslimanka sa nikahom [udajni
ugovor koji Islam propisuje] “ne zna osnove Islama kada postane punoljetna
njen nikah (zaruke) ne vazi. [Ona postaje murted (kafir, izlazi iz Islama).]
Njoj moramo reci Allahove dzelle-Sanuhu sifate (atribute), koje ona mora
ponoviti, i reci, “Ja ih vierujem”. Objasnjavajuci ovo, Ibni Abidin rahime-
hullahu teala kaze, “Kada je djevojka malodobna ona pripada vjeri njenih
roditelja. Ona je muslimanka. Ako ona ne zna Islam kada postane punoljetna
(tj. kada dode u puberitet) ona postaje kafi r. Ona nije muslimanka - cak
i ako izgovori Kelime-i tevhid, to jeste La ilahe illallah, Muhammedun
resulullah - sve dok ne nauci i vjeruje Sest imanskih temelja, i vjeruje da
mora zivjeti po Islamu. (Kelime-i tevhid = ‘La ilahe illallah, Muhammedun
resulullah’. Da bi netko postao musliman mora izgovoriti kelime-i tevhid i
vjerovati njeno znacenje, tj. ‘Allah dzelle-Sanuhu je sve sam stvorio. Samo
je On hakiki ma’bud odnosno, samo se Njemu moramo moliti. Ljudsko
stvorenje koje se zove Muhammed alejhisselam je Njegov Poslanik, koji je
objavio covjecanstvu Allahovu dzelle-Sanuhu rijec.’) Ona mora da vjeruje
u Sest osnovnih temelja vjerovanja (imana), to jeste, Amentu billahi... i
da kaze, “Ja vjerujem i prihvacam Allahova dzelle-Sanuhu naredenja i
zabrane”. Ovo Ibni Abidinovo objasnjenje nam govori i pokazuje da kafir
postaje musliman ¢im izgovori Kelime-i tevhid i vjeruje njegovo znacenje.
Medutim, kao i svaki drugi musliman i on ili ona mora da nauci sljedece
rijeci napamet i da naucinjihovo znacenje: “Amentu billahi ve Melaiketihi
ve Kutubihi ve Rusulihi vel Jevmil-ahiri ve bil Kaderi hajrihi ve Serrihi
minallahi teala vel-ba’su ba’delmevti hakkun, eShedu en lailahe illallah
ve eShedu enne Muhammeden abduhu ve resuluhu.”Isto tako i djecak,
musliman, postaje kafir ako ne zna ovih Sest osnovnih nacela, i ako, kada
dode u puberitet, ne izjavi da u njih vjeruje. Ova knjiga sadrzi detaljnu
informaciju o ovih Sest osnovnih temelja koje moramo vjerovati. Svaki
musliman treba da dobro prouci ovu knjigu i da je, Sto je moguce vise,

2 Pogledati poglavlje 12, peta knjiga, Endess Bliss




—{ IMAN I ISLAM }7

preporuci svojoj djeci i svim svojim prijateljima i poznanicima. Ako dijete
muslimana koje je mentalno zdravo ne nauci ovih Sest temelja vjerovanja
(Sartova, uvjeta) i Serijatsko znanje, i ako ga kada sazrije (dode u doba
puberteta) ne potvrdi, on ili ona postaje murted (otpadnik, kafir). Nakon
Sto su potvrdili iman, za njih postaje farz da pitaju i da nauce Serijatsko
znanje to jeste, farzove, harame, abdest, gusul, i da znaju kako se ispravno
klanja namaz kao i da odmah pokriju svoje dijelove tijela koji su avret
(koji se moraju pokriti). Takode je i farz onima koje su pitali da ih poduce
ili da im daju (pokazu) prave vjerske knjige. Ako oni ne nadu nekog (tko
¢e ih poduciti) ili knjige, za njih postaje farz da ih traze. Ako to ne ucine
oni postaju kafiri. Neznanje u meduvremenu nije izgovor. Tko ne izvriava
farzove i tko cini harame ce biti u dzehennemskom azabu (patnji). U ovoj
knjizi je ovih Sest temelja vjerovanja opsirno opisano. Svaki musliman
treba da pazljivo procita ovu knjigu i da podstakne svoju djecu i prijatelje
da je takoder procitaju.

U ovoj knjizi su znacenja ajeti kerima data kao meal, to jeste, “znacenja
koja su nam prenijeli alimi tefsira.” Resulullah sallallahu alejhi ve sellem
Je jedini bio u stanju da razumije znacenje ajeti kerima. On je ova znacenja
prenio svojim ashabima. Alimi tefsira (nauke koja se bavi tumacenjem
Kur’ani kerima) su razdvojili prave hadisi serife od onih koje su izmislili
munafici, mulhidi, zindici, i takozvani vjerski ljudi - nemezheblije koji su
se prodali engleskim kafirima i koji su pravili takozvane tefsire Kur’ani
kerima. Ajeti kerimima za koje nisu mogli naci odgovarajuce hadisi Serife
su dali znacenja, slijedeci, pravila i nacela ilm-i tefsira. Ono Sto shvate
vierski dzahili (neuki ljudi) koji govore arapski jezik, a koji nemaju pojma
o ilm-i tefsir, nije tefsir Kur’ana. Iz ovog razloga hadisi Serif kaze, “Onaj
tko tumaci Kur’ani kerim po svom shvacanju postaje kafir.” Pojmovnik
arapskih i drugih ne hrvatskih termina stranih hrvatskom Ccitatelju je
pridodan.

Molimo Allaha dzelle-sanuhu da nas On sve odrzi na pravom putu koji
su nam pokazali alimi ehli sunneta! Molimo Ga da nas On zastiti da ne
povjerujemo u krive, lukave, i podmukle lazi Islamskih dzahila, munafika,
i onih koji ne slijede ni jedan od cetiri mezheba i koji se kriju iza imena
“veliki alim islama”! Amin.

Krscanski misionari nastoje promovirati krséanstvo, Zidovi pokusavaju
siriti Talmud, Hakikat Kitabevi daje sve od sebe da popularizira Islam,
a masoni se bore za unistavanje religija. Mudra, obrazovana i razborita

10 |



—{ IMAN I ISLAM }7

osoba upotrijebit ¢e svoju logiku i odabrati pravu opciju. Podrzavajuci
proglasenje ispravnog, oni ¢e posluziti kao sredstvo za postizanje srece
Covjecanstva na ovom svijetu i u buducem Zivotu.

Muslimani sadasnjeg svijeta podijeljeni su u tri glavne skupine.
Prva skupina su pravi muslimani koji su krenuli stopama Sahaba. Zovu
se Ahl al-Sunnat, ili Muslimani Suniti, ili Firka-i-Najia, $to znaci
skupina koja je pobjegla iz pakla. Druga skupina su neprijatelji Sahaba.
Zovu se Shia ili SiitiFirka-i-daua, odnosno devijantna skupina. Treéa
skupina je neprijateljska i prema sunitima i prema Siitima. Zovu se
vehabije ili NadZdisima (ili onamo), od Nejda, njihovog rodnog mjesta
u Arabiji. Nazivaju se i Firka-i-meluna (to je prokleta skupina). Jer u
nasim publikacijama pod naslovom “Endless Bliss” i “The Rising and
the Hereafter, napisano je da ljudi iz ove skupine muslimane nazivaju
“nevjernicima”. I nas blagoslovljeni Poslanik stavio je prokletstvo na
ljude koji tako zovu muslimane. Ova tripartitno stanje muslimanskog
svijeta rezultat je zidovskih i britanskih spletki.

Svaki musliman mora uvijek govoriti.’La Ilaha il-I-Allah ’za svog
imenjaka nafsu, to jest da se ocisti od neznanja i grijesnosti koje su
svojstvene njegovoj prirodi i da uvijek ponavlja molitvu “Estagfirullahza
tasfiju svog srca, to jest da se spasi od nevjera i gresnost koja mu je
zadavila srce kao rezultat njegovog popustanja nafsi, vragu, loSem drustvu
i Stetnom citanju. Molitve koje izgovaraju ljudi koji se pokoravaju islamu
i ¢ine tevbu za svoje grijehe bit ¢e prihvacene (Allah dzelle-Sanuhu ). Ako
osoba ne obavlja svoje dnevne (pet) molitve, gleda Zene koje nisu pravilno
pokrivene i izlozene dijelove tijela drugih ljudi, a takoder jede i pije ono
Sto je zabranjeno jesti i piti, mora se zakljuciti da se ne pokorava Islamu.
Njegove molitve nece biti prihvacene.

Gregorijanski Persijski HidZretski
kaledar kalendar kalendar
2001 1380 1422




—{ IMAN I ISLAM }7

HUSEYN HILMI ISIK,
‘Rahmat-Allahi *alaih

HUSEYN HILMI ISIK, ‘Rahmat-Allahi ’alaih, izdava¢ izdavadke kuée
Hakikat Kitabevi roden je u Eyyub Sultan, Istanbul, 1329. (1911. n. e.). Od
sto Cetrdeset i Cetiri knjige koje je objavio, Sezdeset je na arapskom, dvadeset i
pet na perzijskom, cetrnaest na turskom, a ostatak na francuskom, njemackom,
engleskom, ruskom i drugim jezicima. Hussein Hilmi Isik, ‘Rahmat-Allahi
‘aleikh’ (pod vodstvom Sajida ‘Abdulhakima Arvasija, ‘Rahmat-Allahi
‘aleikh’, duboki poznavatelj religije i savrSen u vrlinama Tasavvufa i sposoban
voditi uéenike na potpuno zreo nacin; posjednik slave i mudrosti), bio je
kompetentan, veliki islamski ucenjak, sposoban voditi sreCom, umro je u noéi
s 25 listopada 2001. (8. Sha ‘bana 1422.) na 26. listopada 2001. (9 Sha’ Bana
1422). Pokopan je u Eyyub Sultan, gdje je i roden.




————{ IMAN I ISLAM %————

UvVOD

Mevlana Halid-i Bagdadi kaddesallahu teala sirrehul’aziz je, da bi
ukrasio svoju knjigu i dobio bereket, zapoCeo predgovor svoje knjige
citatom iz sedamnaestog pisma, iz knjige Mektubat, imama Rabbanija
Ahmeda Faruka Serhendija rahmetullahi alejh. Imam Rabbani kuddise
sirruh? pise:

Jazapocinjem ovo moje pismo sa Bismilom (Bismillahirrahmanirrahim).
Neka je vjecna hvala i zahvala Allahu dzelle-Sanuhu koji nam je dao
svakakve blagodati i koji nas je pocastio na taj nacin §to nam je dao da
budemo muslimani i §to nam je, davaju¢i nam da budemo Muhammedovi
alejhisselam sljedbenici, dao vrijednost, Sto je nesumnjivo najvec¢a od svih
Njegovih blagodati!

Mi trebamo dobro razmisliti, i shvatiti, da samo Allah dzelle-Sanuhu
daje svatkome svaku blagodat. On, sam, sve stvara. Samo On odrzava
svako bice u zivotu. Visoke i fine osobine ljudi su Njegovo su dobrocinstvo
i usluga. On nam je dao na$ zivot, razum, znanje, snagu, osjetilo sluha i
govora. On je onaj koji Salje bezbrojne blagodati i dobrocinstva. On je onaj
koji izbavlja ljudska bi¢a iz nevolje i zalosti, onaj koji ispunjava dove i koji
nas Stiti od Zalosti i nesre¢e. Samo On stvara sredstva za zivot i daje nam
da ta sredstva dodu do nas. Njegove blagodati su tako mnogobrojne da ih
On ne ukida niti onima koji grijeSe. Njegovo pokrivanje grijeha je toliko
da On ne uskraduje Svoju milost, ne prezire niti cijepa veo postenja onih
koji su nemarni prema Njegovim naredbama, kao niti prema onima koji se
ne ¢uvaju od Njegovih zabrana. On je Onaj koji tako puno oprasta i koji
je tako milostiv. On ne zuri da kazni one, koji zasluzuju Njegovu kaznu i
azab (mucenje). On obasipa Svojom milos$¢u i one koje voli i one koji su
Njegovi neprijatelji.

On nitkome nista ne uskrac¢uje. Kao najveca i najdragocjenija od
svih Njegovih milosti je to §to nam je pokazao pravi put, put srece i
spasenja. On upozorava da ne zalutamo tako da odemo u raj (DZennet).
On nam nareduje da svoj nacin zivota prilagodimo nacinu zZivota Njegovog
Poslanika sallallahu teala alejhi ve sellem a sve sa ciljem da steknemo
Njegovu neogranic¢enu milost u Dzennetu, vjecna i neprestana zadovoljstva,
Njegovo zadovoljstvo i ljubav. Allahova dZelle-Sanuhu milost je jasna kao
sunce. Usluge koje nam drugi ¢ine, u stvari dolaze od Njega. On je onaj koji

3 Imam Rabbani je preselio na ahiret 1034/1624. godine

13|



—{ IMAN I ISLAM }7

druge ¢ini posrednicima, i daje im Zelju, mo¢, i snagu, da ¢ine usluge. Zbog
toga je On uvijek Onaj koji nam Salje sve milosti koje nam dolaze kroz
razli¢ita mjesta i preko razli¢itih ljudi. Nadati se uslugama od bilo koga,
osim Njega, bi bilo sli¢no kao kada bi trazili nesto od cuvara ili zahtijevali
sadaku od bijednika. Kako neznalice tako i oni koji su uceni, glupi kao i
pametni, znaju da je ovo Sto mi ovdje navodimo to¢no i ispravno, jer, ovo
su sve jasne stvari. Cak, o njima ne treba ni razmisljati.

Onome tko ¢ini usluge treba biti zahvalan i treba Ga postivati. Dakle,
zahvaljivati se Allahu dzelle-Sanuhu, koji nas obasipa raznovrsnim
uslugama i koristima, je ljudska duznost. To je duznost koju nam razum
nalaze. Medutim, ovu duznost, to jeste zahvalu Allahu dzelle-Sanuhu, nije
lako izvrsiti posto su ljudska bi¢a prvobitno stvorena iz ni¢ega. Ljudi su
zato slabi, oskudni, i imaju greSaka i mana. A Allah dzelle- Sanuhu je vjecan,
vjecnopostoje¢i. On nema niti mana ni nedostataka. On je savrSen. Ljudi
nemaju sa Njim, niti u kom pogledu, nikakve sli¢nosti niti pribliznosti.
Mogu li se ljudi, koji su tako niski, zahvaliti Allahu dzelle- Sanuhu na nacin
dostojan Njegove veli¢ine? Ima toliko stvari koje ljudi smatraju lijepim
i dragocjenim, a koje Allah dzelle-Sanuhu zna kao zle i odvratne. Ono
Sto mi smatramo postovanjem i zahvalom moze biti obi¢no, i nesto Sto
Allah dzelle-sanuhu ne voli. Radi toga ljudi, svojim manjkavim razumom i
kratkovidno§¢u, ne mogu pronaci ono $to ¢e sluziti kao zahvala i obozavanje
Allaha dzelle-8anuhu. Da nam Allah dzelle-Sanuhu nije pokazao nacin na
koji Mu se treba zahvaljivati, ono, $to se smatra zahvalom, bi bila uvreda.

Njegov dragi Pejgamber sallallahu alejhi ve sellem nam je pokazao
nacin na koji Mu se treba zahvaljivati kao i ljudske duznosti prema Allahu
dzelle-Sanuhu koje se trebaju obavljati srcem, jezikom, i tijelom. Ljudske
duznosti koje je Allah dZelle-Sanuhu naredio se zovu Islam. Allahu dzelle-
Sanuhu se zahvaljuje slijede¢i put koji nam je Njegov Poslanik zacrtao.
Allah dzelle-Sanuhu ne voli i ne prima nista drugo. Ima puno stvari koje
ljudi smatraju lijepim a Islam ih ne voli i smatra ih ruznim.

Oni koji su razumni ¢e se u svojoj zahvali prilagoditi Muhammedu
alejhisselam. Njegov put se zove Islam. Tko slijedi Muhammeda
alejhisselam zove se musliman. Zahvaljivati se Allahu dzelle-S8anuhu, to
jeste slijediti Muhammeda alejhisselam, se zove Ciniti ibadet. Islamska
ucenja se sastoje iz dva dijela; vjerskih ucenja i nau¢nih ucenja. I vjersko
ucenje se takode sastoji iz dva dijela:

Usul-i din ili uenje imana. Ukratko, iman znaci verovanje u Sest nacela

1|



—{ IMAN I ISLAM }7

koja je podu¢avao Muhammeda alejhisselam i privatiti Islam i izbjegavati
izgovoriti ili pokazati znake nevjerovanja. Svaki musliman mora nauciti
koji su to znaci nevjerovanja (kufr) i izbjegavati ¢initi ih. Osoba sa imanom
naziva se musliman.

Ucenje Stovanja koje se mora prakticirati tijelom i srcem i uéenja o
onome $to se izbjegava tijelom ili srcem. Ucenja koja se moraju prakticirati
nazivaju se farz a koja se moraju izbjegavati zovu se haram. Ova ucena se
zovu furu-i din ili ahkam-i islamijje ili islamska ucenja.

[Izgovaranje Kalima-i-tevhida i vjerovanje u ¢injenicu koju prenosi u
pocetku je neophodno za svaku osobu. Kalima-i-tevhid zvuéi ovako: “La
I[laha il-Allah Muhammadun Rasulullah”, a to znaci: “Allah postoji i jedan
je. Muhammad alejhisselam je njegov Poslanik.” Vjerovati u ovu ¢injenicu
znac¢i “imati Iman™i “postati musliman”. Osoba koja ima Iman naziva
se” Mu ‘min (vjernik) “i ‘musliman’. Iman mora biti kontinuiran. Stoga
je potrebno izbjegavati Cinjenje djela koja uzrokuju nevjericu i koristenje
stvari koje simboliziraju nevjeru (kufr). Kur‘an je Allahova rijec. Allah
dzelle-Sanuhu poslao je svoju rije¢ Muhamedu alejhisselam kao poruku
preko meleka zvanog Dzebrail (Gabrijel) alejhisselam. Rijeci koristene u
Kur ¢ anu Al-Kerimu napisane su na arapskom jeziku. Ali Allah dzelle-
Sanuhu ih je uredio rame uz rame.

Rije¢i u Kur‘anu alkerimu zapisane su u ajetima, odnosno slovima i
rijecima koje je uredio Allah dzelle-Ssanuhu. Znacenja koja ova slova i rijeci
nose u sebi prenose Kalam-i-iljah (Allahova dzelle-Sanuhu rije¢). Ta se
slova i rijeci (zajedno) nazivaju Kur ‘ an alkerim. Znacenje koje Kalam-i-
ilahi nosi u sebi je i Kur © an Al-Kerim. Ovaj aspekt Kur © ana Al-Kerim, to
jest Kalam-i-ilaha, nije stvaranje. Ona je vjecna i trajna, kao i drugi atributi
Allaha dzelle-Sanuhu. Svake godine Dzebrail alejhisselam posjec¢ivao je
Allahovog Poslanika, recitirao (ajete) Kur‘ana Al-Kerima, koji su ve¢ bili
objavljeni, istim redoslijedom kako su zapisani u Lawh-i-mahfidh?, i na§
blazeni Poslanik ponavljao je za melekom. Kad se najbolji od ljudi spremao
pocastiti zagrobni zivot svojim blagoslovljenim prisustvom najvrjedniji
melek posjetio ga je dva puta, ponavljajuéi cijeli Kur‘an Al-Kerim. Nas
blazeni Poslanik i ve¢ina Sahaba u potpunosti su naucili Kur‘an Al-Kerim.
U godini kada je Allahov dzelle-Sanuhu miljenik svojim blagoslovom odao
pocast buduc¢em zivotu, Ebu Bekr Al-Siddik, najraniji Kalifa Allahovog
Poslanika, okupio je ashabe koji su Kur ‘an naucili napamet i ve¢ napisane

4 Pogledajte trideset Sesto poglavlje trec¢e knjige Endless Bliss

15 |



—{ IMAN I ISLAM }7

dijelove, organizirao poseban odbor i tako sastavio pisani tekst cijelog Kur’
ana. Stoga se nebeska knjiga naziva Mushaf, odnosno pisana (ili tiskana)
kopija Kur * ani kerim. Trideset i tri tisuée ashaba okupilo se i postiglo
konsenzus da je svako slovo postoje¢eg mushafa na svom ispravnom i
izvornom mjestu.

Izreke Muhameda alejhisselama nazivaju se hadis-i-Serifima. Hadisi-i-
Serifi ¢ija su znacenja nadahnuta Allahom dzelle-Sanuhu, iako ih je izgovorio
Muhamed alejhisselam”, nazivaju se hadis-i-Kuds. Postoje mnoge knjige
hadisa-i-Serifa. Buhari i Muslim su najpoznatiji od njih. Od Allahovih
dzelle-Ssanuhu propisa, ucenja koja zahtijevaju vjeru nazivaju se Iman, ona
koja se moraju prakticirati nazivaju se farz, a zabrane se nazivaju haram.
Farze i harame, zajedno, nazivaju se Ahkam-i-islamia. Osoba koja negira
barem jedno od ucenja islama naziva se kafir (nevjernik). Druga nuzna
stvar koju ¢ovjek mora uciniti je ocistiti svoje srce. Kad se kaze “srce”,
razumjet ¢e se dvije stvari. Komad mesa u nasim grudima gotovo svi ljudi
nazivaju ‘srcem’. Srce u tom smislu postoji i kod Zivotinja. Drugo srce je
nevidljivo srce koje prebiva u (materijalnom) srcu. Ovo drugo srce naziva
se takoder “srcem”. To je srce napisano u vjerskim knjigama. Upravo to
srce sadrzi uCenja Islama. Opet, to je srce koje vjeruje ili negira. Srce koje
vjeruje je Cisto. Srce koje porice je prljavo. Mrtvo je. Nasa prva duznost
je odistiti srce napornim trudom. Stovanje, posebno obavljanje molitve i
izgovaranje (posebne molitve koja se naziva) Istigfar, Cisti srce. Po¢injenje
harama zagaduje srce. Nas blazeni Pejgamber rekao je: “Izgovaraj Istigfar
vrlo ¢esto! Ako musliman neprestano izgovara molitvu zvanu Istigfar,
Allah dZelle-$anuhu ga §titi od svih bolesti i katastrofa. Salje im Rizk
(hranu, hranu) s mjesta kojih se uopce ne ocekuje.” Istigfar znaci re¢i
“Estagfirulla”. Prihvacanje molitava ovisi o tome je li molitelj musliman,
¢ini tevbu za pocinjene grijehe i1 izgovara molitvu sa svijeS¢u o njenom
znacenju i vjeri. Molitve izgovorene s mutnim srcem nece biti prihvacene
(Allah dzelle-sanuhu). Srce osobe koja izgovara molitve tri puta i koja
neprestano moli pet puta dnevno pocet ¢e govoriti. Molitva izgovorena
samo ustima, a da je i srce ne izgovori, nece biti od koristi

Vjersko ucenje din-i islama (islamske vjere) je ucenje koje je zapisano
u knjigama alima ehli sunneta. Ako netko od ovih ucenja imana i Serijata,
koja su nam prenijeli alimi ehli sunneta, ne vjeruje u samo ijedan od
Nassova (tj. Kur’ani kerima i hadisi Serifa) sa jasnim znacenjem on postaje
kafir. Onaj tko to svoje nevjerovanje drzi u tajnosti on je munafik. Onaj




—{ IMAN I ISLAM }7

tko ne samo da to svoje nevjerovanje drzi u tajnosti ve¢, predstavljajuci
se kao musliman nastoji da ga prenese i na druge muslimane, i da ih tako
zavede, on se zove zindik (zindik je neprijatelj vjere koji se pretvara da
je musliman sa ciljem da zavara muslimane i tako iznutra oSteti Islam).
Onaj tko objaSnjava ajeti kerime i hadisi Serife sa jasnim znacenjem a
nema znanja (tj. nije kvalifikovan), to jeste pogresno ih objasni i pogresno
vjeruje, on postaje kafir koji se zove mulhid (mulhid je kafir koji ne zna
a objasnjava nassove sa jasnim znacenjima). Onaj tko pogresno vjeruje
zato §to je pogresno protumacio i objasnio Nass sa nejasnim znacenjem
ne postaje kafir. Ali, on ¢e oti¢i u Dzehennem (pakao) zato $to je skrenuo
sa pravoga puta ehli sunneta. Posto takva osoba vjeruje nassove sa jasnim
znacenjima ona nece vjecito ostati u Dzehennemu nego ve¢ ¢e na kraju
iz njega iza¢i 1 u¢i u DZennet (raj). Ovake se osobe nazivaju ehl’i bid’at
ili dalalet skupina (jeretici, krivovjernici, sljedbenici novotarije). Postoje
sedamdeset dvije takve bid’at ili dalalet skupine ili firke. Nijedan njihov
ibadet (molenje Allahu dzelle-Sanuhu, klanjanje i uéenje, bogosluzenje)
se ne prima. Muslimani sa ispravnim vjerovanjem ili i’tikadom se zovu
ehli sunnet vel- dZema’at ili sunnije. Muslimani sunnije, u odnosu na
ibadet, slijede jedan od Cetiri (ispravna) mezheba. Onaj tko slijedi jedan
od cetiri mezheba kaze da i sljedbenici druga tri mezheba pripadaju ehli
sunnetu. Oni se medusobno vole. Tko ne pripada niti jednom od ova Cetiri
mezheba ne pripada ni ehli sunnetu. “Tko ne pripada ehli sunnet mezhebu
je ili kafir ili sljedbenik bid’ata.” Ovaj podatak je napisan u pismima imama
Rabbanija, a naroCito u njegovom dvije stotine osamdeset Sestom pismu
prvoga toma, u Tahtavijevom komentaru na knjigu Durr-ul- muhtar (u
poglavlju pod nazivom Zebajih), kao i u knjizi El-besair li munkir-it
tevessul-i bi-ehl-il-mekabir koju je napisao mevlana Hamdullah Dadzvi.
Obje knjige su na arapskom jeziku. Ova zadnja, koja je napisana i izdata u
Indiji, je, 1395/1975. godine, ponovo reprodukovana u Istanbulu.

Ako netko, tko ibadeti (bogosluzi, uéi i klanja, moli se Allahu dzelle-
Sanuhu) sukladno sa Cetiri mezheba, ucini grijeh ili napravi gresku u svom
ibadetu, Allah dzelle- Sanuhu ¢e mu je, ako to hoce, oprostiti i nikada ga
nece staviti u Dzehennem. On ¢e ga, ako to hoc¢e, muciti onoliko koliko su
njegovi grijesi, ali ¢e ga na kraju osloboditi mucenja. Oni koji ne vjeruju
ijednu od jasnih ¢injenica koje se u Islamu moraju vjerovati, to jeste ako ne
vjeruju ijjednu od onih ¢injenica za koje su ¢ak i dzahili (neznalice) ¢uli, se
zovu kafiri ili nevjernici i oni ¢e biti vjecito muceni u Dzehennemu.




—{ IMAN I ISLAM }7

Postoje dvije vrste kafira ili nevjernika. Kafiri sa Svetim knjigama i
kafiri bez Svetih knjiga. Ako musliman napusti svoju vjeru on se zove
murted ili otpadnik. Ibni Abidin rahime-hullahu teala piSe u predmetu
“Sirk sebebi ile nikah haram” i kaze, “Murted, mulhid, zindik, medzusija
(obozavalac vatre), putperest (idolopoklonik), stari grcki filozofi, munafici,
pripadnici sedamdeset dvije grupe koji su zasli u kufr, [brahmani, budisti],
batini, ibahi i durzi su svi kafiri bez Svetih knjiga. Komunisti i franmasoni
(slobodni zidari, masoni) su takode kafiri bez Svetih knjiga. Hris¢ani i
jevreji su kafiri sa Svetim knjigama, to jeste kafiri kitabije. Oni vjeruju u
objavljene knjige (Tevrat i Indzil) koje su, kasnije, iskvarene. Oni koji,
medu kafirima kitabijama, vjeruju da i u jednom stvorenju postoji Allahov
dzelle-Sanuhu atribut (uluhijjet sifat), oni su postali musrici. Allahovi
dzelle-Sanuhu sifat-i zatijje i sifat-i subtijje su uluhijjet sifati.

Ako kafir sa ili bez Svete knjige primi Islam on ¢e izbje¢i Dzehennem.
On ¢e postati bezgrijesan i ¢ist musliman. Medutim, on mora da postane
sunnija musliman, to jeste da ¢ita i nauci vjerovanje (iman) iz knjige jednog
od uleme ehli sunneta i da svoj iman, djela, i rijec¢i prilagodi prema onome
Sto je tako naucio. Na ovom svijetu se zna je li neko musliman ili nije
po izrecenim rije¢ima i po djelima, koja su ucinjena dragovoljno. Na son
nefesu ili izdisaju se zna definitivno je li neko otiSao na ahiret sa imanom
ili nije. Ako se musliman sa velikim grijesima pokaje (ucini tevbe) za svoje
grijehe njemu (ili njoj) ¢e sigurno biti oprosteno i on ¢e postati bezgrijeSan
i ¢ist musliman. U ilmihalima, kao na primjer u ilmihalu pod naslovom
Se’adet-i ebedijje, je detaljno objasnjeno §to je pokajanje (tevbe) i kako
se Cini.

IMAN I ISLAM

U ovoj knjizi, PTIKADNAME, ¢e biti objasnjen jedan hadisi Serif
naseg Poslanika sallallahu alejhi ve sellem a koji govori o imanu i o
Islamu. Ja se nadam da ¢e se preko bereketa ovog hadisi Serifa vjerovanje
muslimana usavrsiti i da ¢e oni na taj naéin steci spas i srecu. I opet se
nadam da ¢e on meni - Halidu koji imam mnogo grijeha - biti uzro¢nik da
budem spasen. Molim Allaha dzelle-Sanuhu - za kog vjerujem On ne treba
niSta ni od koga, da je Njegov oprost (afv) tako ogroman, da su Njegove
blagodeti tako velike, i da On toliko sazaljeva Svoje robove - da On oprosti
ovom sirotom Halidu i da mu uslisi njegov manjkavi ibadet. Molim Ga da
nas zastiti od zla poganog i lazljivog $ejtana [i da nas zastiti od laznih i

o



—{ IMAN I ISLAM }7

pogresnih rijeci i ¢lanaka neprijatelja Islama] i da nas ucini sretnim! On je

Ucenjaci Islama su rekli da mukellef, to jeste svaka odrasla i pametna
muska ili Zenska osoba - musliman, koja je dosla u doba puberteta, treba
da ispravno zna i vjeruje u Allahove dzelle-Sanuhu sifate zatijje’1. i sifate
subtijje* (atribute). To je ono §to je svakome farz. Ne znati ih nije izgovor
i isprika ve¢ grijeh. Ahmedov sin Halid-i Bagdadi nije napisao ovu knjigu
sa ciljem da se pred drugima hvali sa svojim znanjem, niti da sa ciljem da
postane cuven, nego da bi iza sebe ostavio jednu uslugu i uspomenu. Molim
Allaha dzelle-Sanuhu da pomogne poniznom Halidu Svojom snagom i kroz
mubarek dusu Njegovog Resula (Poslanika)! Amin.

Sve drugo osim Allaha dZzelle-Sanuhu se zove ma-siva ili alem (stvorenja,
univerzum), §to se danas naziva ‘’priroda”. Sva stvorenja su (prvobitno)
bila nepostojeca. Allah dzelle-Sanuhu ih je sve sam Sobom stvorio. Oni su
svi mumkin (neobavezni) i hadis (stvorenja). To znaci, postoji moguénost
da budu stvoreni, to jeste da postanu iz stanja nepostojanja, i postali su (tj.
stvoreni su) iz stanja nepostojanja (dok su bili nepostojec¢i). Hadisi Serif,
“Allah dZelle-Sanuhu je postojao, niSta drugo nije postojalo” nam kaze
da je ovo tocno.

Drugi podatak, koji nam govori da su cijeli univerzum i sva stvorenja
hadis (stvorena, postala iz ni¢ega), je Cinjenica da se stvorenja stalno
transformiraju i mijenjaju jedno u drugo. Nesto, §to je kadim (Sto nema
pocetak i $to postoji vjecito u proslosti), se nikada ne mijenja. Zat (osoba,
osobnost) DZenabi Hakk-a i Njegovi atributi su kadim i oni se nikad ne
mjenjaju’. Promjene u stvorenjima ne dolaze iz vjeCite proSlosti. One

5 Allah dzelle-Sanuhu ima Sest sifata zatijje: VudZud, postojanje, to jeste Allah dzelle-
Sanuhu ima i vjecito postoji. Kidem, Allah dzelle-Ssanuhu postoji oduvijek, to jeste
Allah dzelle-Sanuhu postoji bez pocetka i vjecno u proslost. Beka, Allah dzelle-Sanuhu
je zauvijek, to jeste Allah dzelle-Sanuhu postoji beskrajno i vje¢no u buducnosti.
Vahdanijjet, Allah dzelle-Sanuhu je jedan, to jeste Njemu nije nitko niti ravan niti
slican. Muhalefet-u lil- havadis, Allah dzelle-Sanuhu nije nicemu ni u kom pogledu
slican. Kijam-u bi-nefsihi, Allah dzelle-Sanuhu postoji sam o Sebi, to jeste On nikoga i
nista ne treba za Svoje postojanje. Nijedno stvorenje nema nijedan od ovih Sest atributa
i nema nikakav odnos sa njima. Ovi atributi samo i ekskluzivno pripadaju Allahu dzelle-
Sanuhu. Izvjesna ulema je rekla da su Muhalefet-u lil-havadis i Vahdanijjet jedno te isto,
odnosno, da postoji pet sifata zatijje.
2Pogledati stranice 6., 19.,1 33.

* Halid Bagdadi preminuo je u Damasku 1247 godine po Hidzri (1826. godine)

6  Medutim, u univerzumu, stanje materija se mijenja u fizickim procesima. U hemijskim

||



—{ IMAN I ISLAM }7

moraju imati pocetak i postanak od elemenata ili materija koje su morale
biti stvorene iz niCega.

Jo§ jedan podatak za Cinjenicu da je alem (univerzum) mumkin, to
jeste da moze biti stvoren iz stanja nepostojanja, je to Sto su stvorenja, koja
vidimo, hadis, to jeste postala su iz nicega.

Postoje dva bica: mumkin i vadzib’. Kada bi samo mumkin postojao, ili
ako Vadzib-ul-vudzud ne bi postojao, ni$ta ne bi postojalo®. Iz ovog razloga,
mumkin ne bi mogao sam sebe stvoriti niti postojati sam po sebi. Kad na
njega ne bi djelovala neka sila mumkin bi uvjek ostao u nepostojanju i ne
bi mogao biti stvoren. Po§to mumkin ne moze sam sebe stvoriti svakako je
da ne moze stvoriti ni druge mumkine. Onaj koji je stvorio mumkina mora
biti Vadzib-ul-vudzud. Postojanje alema (univerzuma, kosmosa) dokazuje
postojanje Stvaraoca koji ga je stvorio iznicega. Dakle, jedinstveni Stvaralac
svega Sto je mumkin, to jeste stvorenja, je jedini Vadzib-ul-vudzud koji
nije ni hadis ni mumkin ve¢ je uvijek postojeéi i kadim (vjecan). Vadzib-
ul- vudzud (neophodno bi¢e odnosno Allah dzelle-Sanuhu) je onaj za Cije
postojanje nije nitko potreban. On postoji sam po sebi, to jeste On je uvijek
samopostojeci, to jeste nitko Ga nije stvorio. Da to nije tako, on bi morao
biti stvorenje, odnosno mumkin i hadis koje je netko drugi stvorio. A to
bi bilo u suprotnosti sa onim §to je gore zakljuceno. Na perzijskom jeziku
rije¢ Huda, koja se upotrebljava kao Allahovo dzelle-Sanuhu ime, znaci

reakcijama se bit ili struktura materije mijenja. Mi vidimo da predmeti ili materije nestaju
i preobrazavaju se i postaju druge materije. U promjenama i reakcijama u atomskom
jezgru, koje su otkrivene u novije vrijeme, takode i materija ili elemenat prestaje da
postoji i pretvara se u energiju.

7  VudZud znali postojanje, bice. Postoje tri vrste postojanja. Prva vrsta postojanja je
Vadzib-ul-vudzud (bice ili postojanje koje je neophodno). On uvijek postoji. On nije
nikada bio nepostoje¢i u proslosti niti ¢e ikada prestati postojati u vje¢noj buduénosti.
Samo je Allah dzelle-Sanuhu Vadzib-ul-vudzud. Druga vrsta postojanja je mumteni’-
ul-vudZud koji ne moze postojati. On nikada ne treba da postoji. Ovakav je Serik-i
bari (Allahov dzelle- Sanuhu drug, partner, ortak). Drugi bog, Allahov dzelle- Sanuhu
partner, ili Njemu slican, nikada ne moze postojati. Tre¢a vrsta postojanja je mumkin-
ul-vudZud. On moze a i ne mora postojati. Ovakvi su univerzum i sva stvorenja, bez
izuzetka. Suprotno vudzudu je adem (nepostojanje). Sva stvorenja su prvobitno, prije
nego §to su stvorena, bila u ademu, to jeste ona su bila nepostojeca.

8  Zato §to je, biti stvoren iz nepostojanja, promjena i dogadaj, a prema nasem znanju iz

fizike, da bi se u materiji odvila promjena na nju mora da utjece neka sila, ¢iji izvor mora
da bude prije materije




—{ IMAN I ISLAM }7

kadim, to jest vjeciti i uvijek sam po sebi postojeci’.

Mi vidimo da su klase postojanja u zapanjujuéem skladu, a znanost
svake godine pronalazi nove zakone. Stvaralac jednog ovakvog reda mora
biti Haj (koji vjecito zivi), Alim (koji sve zna), Kadir (koji je svemoguc),
Murid (koji sve svojom voljom ¢ini), Semi’(koji sve cuje), Basir (koji sve
vidi), Mutekellim (koji govori svojim govorom), Halik (koji sve stvara).
Jer, smrt, neznanje, nemoc ili izvrSavanje sa naporom, gluhoca, sljepoca i
glupost su mane. Nemoguce je da u Onom, koji je ovako precizno stvorio
ovaj alem (svijet) ili kainat (univerzum, svemir) i koji ga $titi od unistenja,
postoje ovake mane.'”

Stovide, mi takode i u stvorenjima vidimo ove Njegove savriene
atribute. On ih je stvorio i u Svojim stvorenjima. Kada ovi atributi ne bi
postojali u Njemu kako bi ih On mogao stvoriti u Svojim stvorenjima, i ne
bi li Njegova stvorenja bila superiornija od Njega?

Trebamo jo$ dodati i to da Onaj koji je stvorio sve svjetove mora imati
ove sve savrSene atribute i ne smije imati nijedan atribut manjkavosti zato
§to manjkavost ne moze stvarati.

Na stranu razumna evidencija, ajeti kerimi i hadisi Serifi nam jasno
govore da Allah dzelle-Sanuhu ima savrSene atribute, savrSena svojstva. U
to ne smijemo sumnjati. Sumnja izaziva nevjerstvo (kufr). Gore navedenih
osam atributa se zovu sifat-i subtijje. To zna¢i da Allah dzelle- Sanuhu
ima svih osam savrSenih atributa. Allah dZelle- S$anuhu ima sve savrSene
atribute. U Njegovoj osobnosti, postojanju, atributima i djelima nema mana,
nesklada niti promjena. Oba, i sifat-i zatijje i sifat-i subtije se nazivaju
uluhijjet sifati (Boziji atributi). Ko vjeruje da mahluk (neko stvorenje) ima
ijedan uluhijjet sifat on postaje musrik.

9 Ovo su osam atributa Allaha dzelle-sanuhu

10 Sva stvorenja, od atoma do zvijezda, su stvorena s proracunom i zakonima. Preciznost u
poznatim zakonima fizike, hemije, astronomije i biologije zapanjuje ljudski razum. Cak
je 1 Darvin jenom rekao da, kada pomisli na delikatnost i strukturu oka, osje¢a kao da
¢e poludjeti. Je li moguce da je defektan Onaj, koji je stvorio ove sve zakone, precizne
proracune i formule koje se izu¢avaju kao nau¢no znanje?

2 |



—{ IMAN I ISLAM }7

OSNOVE ISLAMA

Sa pomo¢i i snagom koju nam daje Allah dzelle-Sanuhu, koji odrzava
sve aleme (svjetove) u zivotu, i koji nam ¢ini sve usluge i koji nam daje sve
ni’mete (blagodati) i koji nikada ne spava mi zapoéinjemo sa objasnjenjenjem
mubarek hadisi Serifa naSeg Pejgambera sallallahu alejhi ve sellem.

Na§ dragi i uzviSeni Omer-ibnul-Hattab - koji je bio hrabri voda
muslimana, i jedan od najvisih ashaba kiram, i koji je bio ¢uven po svojoj
istinoljubivosti - je rekao:

“Bijase takav dan, kada je nas, nekoliko ashaba kiram, bilo u prisustvu
i sluzbi naseg efendije Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem.” Taj dan,
taj sat, je bio tako vrijedan i cijenjen da je pitanje hoce li ga on ikada
viSe dozivjeti. Toga dana mu je bilo sudeno da bude pocaséen, da bude
zajedno sa Poslanikom, i da slusa Pejgamberove sallallahu alejhi ve sellem
rijeci (va’z), i da gleda njegovo mubarek lice koje je bilo hrana spokoj
i zadovoljstvo dusama. Da bi naznacio vrijednost i Cast toga dana, on je
rekao, “Bijase takav dan...”. Moze li ijedno drugo vrijeme biti tako ¢asno
i cjenjeno kao ono u kojem mu je bilo sudeno da vidi meleka Dzebraila
alejhisselam u ljudskom obliku i ¢uje njegov glas, i da ¢uje znanje koje je
bilo ljudima tako potrebno, na §to je moguce ljepsi i jasniji nacin, direktno
iz mubarek usta Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem?

“Pride nam jedan ¢ovjek, kao kad se rada mjesec. Njegove haljine su bile
prebjele a kosa mu je bila precrna. Na njemu se nisu vidjeli znaci putovanja,
kao Sto su prasina ili znoj. Nitko od nas, Resulullahovih sallallahu alejhi
ve sellem ashaba ga nije znao, to jeste on nije bio od onih koje smo vidali
ili znali odranije. On je sjeo pred Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem.
Njegova su koljena bila blizu Pejgamberovih sallallahu alejhi ve sellem
mubarek koljena.” Ova osoba je bila melek Dzebrail u ljudskom obliku.
Njegov nacin sjedenja, iako ne izgleda u skladu sa edebom (ponasanjem),
nas uci jednu vrlo vaznu ¢injenicu, to jeste da u sticanju vjerskog znanja,
stid, ponos i arogancija ne smiju biti gospodar. Hazreti Dzibril alejhisselam
je htio da pokaZze ashabima kiram da svako ko ho¢e da nauci o Islamu treba
da slobodno, i bez ustrucavanja pita mu’allime (ucitelje), da ne smije biti
stidan kada izu€ava vjeru, i da se ne osjeca neugodno kad uci, poducava, ili
izvrSava Allahov dzelle-Sanuhu hakk (istinu, pravo).

“Taj Casna osoba stavi svoje ruke na mubarek koljena naseg efendije,
Resul-i ekrema (najplemenitijeg Poslanika) sallallahu alejhi ve sellem. On




—{ IMAN I ISLAM }7

upita Resulullaha, ‘O Resulullah! Reci mi $ta je Islam i objasni mi kako

99

¢u biti musliman’ ”.

Leksicko znacenje rijeci Islam je teslimiti (predati se), pokoriti se.
Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je na sljede¢i nacin objasnio, da je
rije¢ Islam (zajednicko) ime za pet osnovnih, temeljnih stubova Islama.

- Resul-i ekrem sallallahu alejhi ve sellem je rekao da je prvi islamski
Sart (prvi uslov da se bude musliman) prouditi Kelime-i Sehadet. To znaci
da trebamo re¢i, “EShedu en la ilahe illallah ve eShedu enne

Muhammeden abduhu ve resuluh”. Drugim rije¢ima, pametna osoba
koja je dosla u doba polne zrelosti, i koja moze govoriti, mora reéi glasno,
“Ni na zemlji ni na nebesima ne postoji nitko osim Allaha dZelle-Sanuhu
tko je vrijedan da ga oboZavamo. Samo je Allah dZelle-Sanuhu Onaj
koga treba oboZavati. On je Vadzib-ul-vudzud. Njemu pripadaju sve
superiornosti. On nema mana. Njegovo ime je Allah,” i u to potpuno svim
srcem vjerovati. Takoder trebamo vjerovati i reci, “UzviSena, plemenita
osoba koji je imao ruzicastu kozu, svijetlo-rumeno i prijatno lice, crne o€i i
crne obrve; koji je imao blagoslovljeno, Siroko ¢elo sa predivnim manirima i
ponasanjem; Cija sjenka nikada nece pasti na zemlju, koji je govorio mekim
glasom i nazivan je arapinom jer je roden u Mekki, hasemitskog podrijetla,
po imenu Muhammed, sin Abdullaha, je Allahov dZelle-Sanuhu rob i
resul, to jeste Pejgamber”. Pejgamberova majka, hazreti Amina, je bila
Vehebova kéi. Resulullah alejhisselam je roden u gradu Mekki [pred zoru
(sabah), u ponedjeljak, 20. travnja 571. godine]. Kada mu je bilo Cetrdeset
godina, u godini zvanoj Bi’set, reCeno mu je da je Pejgamber. On je nakon
ovog, u Mekki, trinaest godina pozivao narod u Islam. Onda je, sa Allahovom
dzelle-sanuhu odredbom, [622. godine] preselio (u¢inio hidzru) u grad
Medinu. Odatle je svugdje Sirio islamsku vjeru. On je preminuo u Medini,
deset godina poslije hidZre, u ponedjeljak, 12 Rabi ul-evvela (srpanj, 632)'

11 Prema povjesnicarima, Pejgamber sallallahu alejhi ve sellem je za vrijeme svoje seobe iz
Mekke mukarreme u Medinu munavveru usao u Cetvrtak predvece, 27 safera (622. godine),
u $pilju na Sevr Planini. On je u ponedjeljak navecer napustio $pilju i, u ponedjeljak, osmog
Rabi-ul evvela (20. rujna, 622.), usao u predgrade Medine zvano Kuba. Ovaj radosni dan
obiljezava pocetak muslimanskog HidZr-i Semsi kalendara. U ¢etvrtak su dan i no¢ bili iste
duzine. On je na Dzum’u napustio Kubu i usao u Medinu. Pocetak mjeseca Muharrema iste
godine (Dzum’a, 16. lipnja) je prihvacen kao pocetak HidZri kamer-i kalendara. Hidzr-i
Semsi godina se poklapa sa svakom zapadnom Novom godinom samo $to je kraca za 622
godine. Svaka zapadna Nova godina se poklapa sa svakim danom HidZzr-i Semsi godine,
samo §to je 621 godinu duza od Hidzr-i Semsi Nove godine.

|3 |



—{ IMAN I ISLAM }7

- Drugi od pet osnovnih temelja (Sartova) Islama je, “ namaz klanjati”
(moliti se), svaki dan pet puta [to jeste, u skladu sa njegovim Sartovima i
farzovima. Pet puta dnevno namaz klanjati, kada nastane vrijeme namaza i
znati da smo ga klanjali prije izlaska njegovog vremena'?, je farz za svakog
muslimana. Klanjati namaz prije vremena, slijedeé¢i pogresne takvime koje
su napravili dzahili (vjerski neuki ljudi) ili oni koji ne slijede mezheb, je
veliki grijeh i takav namaz nije sahih(ispravan). (La-madhhabi su ljudi
koji se nisu prilagodili niti jednom od Cetiri mezheba.) Ovakva pogresna
navodenja su uzrocnici da klanjamo prvi sunnet podne namaza kao i
farz akS§ama u kerahet vremenu (mekruh vremenu). Kerahet vremena su
objasnjena u Cetvtoj knjizi Endless Bliss, kao i na unutarnjoj stranici mekog
uveza knjige Mufta-ul-Janna. Takoder pogledajte i indeksiranu napomenu
ispod.) Namaz moramo klanjati prije izlaska namaskog vremena, paziti
na njegove farzove, vadzibe i sunnete, i predati nase srce Allahu dzelle-
Sanuhu. U Kur’ani kerimu se namaz naziva salat. Znacenje rijeci salat je za
covjeka da ¢ini dovu, za meleke da Cine istigfar a za Allaha dzelle- Sanuhu
da se smiluje i sazali. U Islamu rije¢ salat znaci Ciniti izvjesne radnje i
uciti izvjesne stvari onako kako nam je pokazano u ilmihalima. Salat se
zapocinje sa rijeCima Allahu ekber, $to se naziva iftitah tekbir, a izgovara
se od momenta nakon $to smo podigli ruke do usiju pa do vezanja ruku
ispod pupka (za muskarce). Namaz zavr§avamo predavanjem selama, to
jeste okretanjem glave na kraju zadnjeg sjedenja prvo prema desnom a
onda prema lijevom ramenu.

- Tre¢i temelj Islama je “Od imovine dati zekat”. Leksicko znacenje
rijeci zekat je, “Cistiti, hvaliti i postati dobar i lijep”. U Islamu rije¢ zekat
znaci da onaj, ko ima zekat imovine vise nego Sto mu treba, to jeste vise
od izvjesne granice koja se zove nisab, treba da izdvoji, bez komentara,
izvjesnu koli¢inu (od te imovine) i da je pokloni muslimanima koji su
spomenuti u Kur’ani kerimu. Ima sedam kategorija ljudi kojima se daje
zekat. U sva Cetiri mezheba postoje Cetiri vrste zekata: Zekat od zlata i
srebra, zekat od komercijalne robe, zekat od stoke [ovce, koze i goveda]
koja pase napolju vise od Sest mjeseci, i zekat od svih materija koje su
potrebne i koje rastu iz zemlje, to jeste usr, i koji se daje se ¢im se plodovi

12 Progitajte Cetvrtu knjigu Endless Bliss za detaljne informacije o namazu. Takoder
pogledajte knjigu Miftah-ul-Janna. Engleska verzija je takoder dostupna kod Hakikat
Kitabevi, Istanbul, Turska.




—{ IMAN I ISLAM }7

poberu. Prethodna tri (zlato i srebro, komercijalna roba, stoka) se daju
godinu dana nakon Sto su dostigli nisab (granicu).

- Cetvrti od pet temeljaIslamaje, “Postiti svaki dan mjeseca Ramazan-i
Serifa (Casnog, svetog).” Post se zove savm. Savm znaci zastititi neSto
od neceg. U Islamu savm znaci suzdrzati se [za vrijeme dana] u mjesecu
Ramazanu od tri stvari: Jela, pica i seksualnog odnosa. Mjesec Ramazan
pocinje kada se na nebu vidi hilal (mladak, mladi mjesec). Ramazan-i Serif
ne pocinje po kalendaru (takvimu).

- Peti temelj Islama je, “sposobnoj osobi jednom u Zivotu obaviti
hadzdz”. Sposobnoj osobi je farz jednom u zivotu obi¢i (u€initi tavaf) oko
Ka’be-i mu’azzam i uciniti vakf (zastati) na otvorenom prostoru Arefata,
ako, pored dovoljne imovine koju je ostavio za uzdrzavanje svoje obitelji
do svog povratka ima dovoljno novca da ode i da se vrati iz grada Mekke-i
mukerreme, i ako je tijelo zdravo i put siguran.

“Osoba, nakon $to je ¢ula Resulullahov odgovor re¢e, ‘O Resulullah!
Toc¢no si rekao.” Mi, koji smo to slusali, smo se zacudili ovim njegovim
rijeCima,” reCe hazreti Omer radijallahu anh, misle¢i da su ashabi kiram koji
su tu bili prisutni bili za¢udeni ponaSanjem ove osobe, koja prvo postavlja
pitanje a onda potvrduje odgovor kao to¢an. Pita se da bi se nauéilo ono §to se
ne zna, medutim rec¢i, “To¢no si rekao,” nam govori da je to ta osoba ve¢ znala.

Najveci od pet temelja, koji su gore nabrojani, jeste izgovoriti kelime-i
Sehadet i vjerovati njegovo znacenje. Sljedeéi najvisi temelj je klanjati
namaz. Poslije njega je post. Nakon njega je hadzdz. Zadnji je dati zekat.
Sva ulema je jednoglasno rekla da je kelime-i Sehadet najvisi od pet temelja
Islama. Sto se ti¢e redoslijeda ostala &etiri temelja veéina uleme je rekla
kako smo mi gore naveli. Kelime-i $ehadet je prvo, u pocetku Islama,
postao farz. Klanjati pet puta dnevno je postalo farz u dvanaestoj godini
bi’seta, u no¢i mi’radza, godinu i nekoliko mjeseci prije hidzre. Ramazan-i
Serif postiti je postalo farz u drugoj godini hidzre, u mjesecu $a’banu. Dati
zekat je postalo farz u mjesecu Ramazanu iste godine kada je 1 post postao
farz. HadZdZ je postao farz u devetoj godini po hidzri."

13 Pojedinosti 0 namazu, postu, zakatu, hadzu i Miraji dostupne su u ¢etvrtom dijelu
knjige “Endless Bliss”, u drugom, prvom i sedmom poglavlju petog dijela, odnosno
u Sezdesetom poglavlju tre¢eg dijela. Bi ‘that znaci da Allah dzelle-Sanuhu Salje svog
blagoslovljenog meleka hazreti Dzebraila svom voljenom Poslaniku da mu kaze da je
bio posljednji Poslanik Hidzra (HidZrat) znaci preseljenje Allahovog Poslanika sallallahu
alejhi ve sellem , iz Meke u Medinu.




—{ IMAN I ISLAM }7

Ako netko porice, ne vjeruje, odbije, Sali se sa, ili ne postuje ijedan

od ovih pet temelja Islama on postaje ne’uzubillah (da nas Allah dzelle-
Sanuhu sacuva) kafir (nevjernik).

Sli¢no tomu, takoder postaje kafir i onaj tko ne primi ijednu od stvari

za koje je jednoglasno i jasno receno da su halal (dopustene, koje je Allah
dzelle-Ssanuhu dopustio), ili haram (zabranjene, koje je Allah dzelle-Sanuhu
zabranio), ili tko kaze da je zabranjeno dopusteno (tj. da je haram halal) i
obratno (tj. da je halal haram). Takoder postaje kafir'* i onaj tko porice i

14

Na primjer, haram je jesti svinjetinu, piti alkoholna pica, i kockati se (bez obzira na vid
kocke, lutrija, loto, tombola i sliéno). Zenama i djevojkama je haram izlaziti pred druge
nepokrivenih glava, kose, ruku i nogu. Ljudima je haram izlaziti pred druge ako im je
dio tijela izmedju pupka i koljena otkriven. Allah dzelle-Sanuhu je ovo sve zabranio.
Cetiri mezheba, koji nam govore o Allahovim dzelle- $anuhu naredbama i zabranama,
su drukéije ocrtala granice privatnih dijelova na tijelu u koja je zabranjeno gledati ili ih
drugima pokazivati. Svaki musliman se mora pokriti onako kako to zahtijeva mezheb
kojem pripada. Takode je haram i drugima, gledati u one kod kojih su ovi dijelovi tijela
nepokriveni. U knjizi Kimja-i se’adet piSe da je Zenama i djevojkama haram izlaziti
nepokrivenih glava, kose, ruku i nogu. Isto tako im je haram i izlaziti u tankim, drecavo
obojenim, tijesnim i namirisanim haljinama. Njihove majke, o¢evi, muzevi, i braca, koji
im dopuste da ovako izlaze, i koji misle da je to prikladno, i koji ih ispri¢avaju, ¢e
takoder dijeliti njihov grijeh i mucenje, to jeste oni ¢e zajedno gorjeti u Dzehennemu.
Ako se pokaju, bi¢e im oprosteno i ne¢e gorjeti. Allah dzelle-Sanuhu voli one koji se
pokaju i dodu na tevbe. U trecoj godini po Hidzri je naredeno djevojkama i Zenama
koje su dosle u doba zrelosti da se ne vidaju sa onim koji im nisu mahrem (muskarci
za koje se mogu udati) i da se pokriju. (Pogledati Cetvrti dio Endless Bliss.) Ne bismo
smjeli dopustiti da nas prevare izjave britanskih $pijuna i neznalica koji su pod njihovom
kontrolom, i koji kazu da se prije hidzab ajet-i kerima nije pokrivalo, i koji kazu da su
alimi fikha, kasnije, izmislili ovu naredbu.

Musliman mora da zna da je sve $to radi u skladu sa Serijatom, islamom. Ako nije,
musliman mora da nauci od ehli sunnet alima, ili ¢itaju¢i njihove knjige, kako ¢e sve §to
radi biti u skladu sa Seri’atom. Ako ono $to on radi nije u skladu sa Seri’atom on nece
izbje¢i dzunah i kufr, koji ¢e biti prouzrokovani radenjem tog djela. On mora da se stalno
i iskreno kaje (Cini tevbe). Kada se pokaje i u¢ini tevbe, dzunah (grijeh) ili kufr koji je
to djelo prouzrokovalo, ¢e sigurno biti oprosten. Ako se ne pokaje, on ¢e za to platiti i
na ovom svijetu, i u Dzehennemu. Kazna kojom ¢e biti kaznjen je napisana na raznim
mjestima u nasoj knjizi. (Takoder pogledati deseto poglavlje Sestog dijela Endless Bliss.)
Dijelovi tijela koje ljudi i Zene moraju pokriti za vrijeme namaza, i uopc¢e, se zovu avret
dijelovi tijela. Ako netko kaze da islam ne propisuje da se izvjesni dijelovi tijela, kao
avret, pokriju, takva osoba postaje kafir. Izvjesni dijelovi tijela su avret (stidna mjesta)
prema saglasnosti (idzma’) sve Cetiri mezheba. Dijelovi tijela koji su stidna mjesta
(avret) su razliciti kod Zenskih i muskih osoba. Ako osoba ismijava vaznost pokrivanja
ovih dijelova tijela, ako on ili ona ne osjecaju strah od azaba (mucenja) koji ¢e ih snaci
zbog krSenja ove zabrane, on ili ona postaju kafir. U hanbeli mezhebu, kod muskarca, dio

26 |



—{ IMAN I ISLAM }7

negira, ili ne voli, ijedno od nuznih (prijeko potrebnih) islamskih ucenja,
to jeste ona ucenja za koja su culi i koja znaju i obi¢ni ljudi. Ako obi¢na
osoba ne zna ucenje koje nije tako rasprostranjeno, poznato ili nuzno da bi
ga znao on nije u kufru (nevjerstvu) nego u fisku (grijehu).

IMANSKI SARTOVI
(OSNOVE VJEROVANJA)

“Ova uzviSena osoba je ponovno upitala, ‘O Resulullah! Reci mi $to
je iman’ ”. Nakon §to je upitao Sto je Islam, i dobio odgovor, Dzebrail
alejhisselam je upitao Resulluallaha sallallahu alejhi ve sellem da objasni
bit i stvarnost imana. Leksi¢ko znaCenje rije¢i iman je znati osobu kao
savrsenu 1 istinoljubivu i vjerovati u nju. U Islamu iman znaci vjerovati
u ¢injenicu da je Resulluallah sallallahu alejhi ve sellem Allahov dzelle-
Sanuhu Pejgamber, Nebi, koga je Allah dZelle- Sanuhu izabrao, ovo srcem
vjerovati, i ukratko vjerovati ono $to nam je preneseno ukratko i u detalje
vjerovati ono §to nam je od Allaha dzelle-Sanuhu detaljno preneseno, i kada
god je moguce izgovoriti kelime-i Sehadet. Jak iman znaci vjerovati da je
Allah dzelle-sanuhu i Njegov atribut velik, biti u to potpuno srcem siguran,
zudjeti za Njegovim zadovoljstvom i dzemalom (ljepotom) i strahovati od
Njegovog gazaba (gnjeva) i dzelala (ljutine), isto onako kako se plasimo
vatre za koju znamo da przi i zmije otrovnice za koju znamo da ima

tijela izmedu karlice i koljena nije avret.

Ako netko kaze, “Ja sam musliman” on mora da nauci imanske i islamske Sartove,
farzove i harame (zabrane) u kojima su sve cetiri mezheba saglasna (idzma’) i da im
pridaje vaznost. Ne znati ih nije izgovor niti opravdanje. Neznanje je isto kao i svjesno
nevjerovanje. Cijelo tijelo Zene, osim $aka i lica, je avret u sva Cetiri mezheba. Isto tako
je zenama avret (haram), pokazivati dijelove tijela koji su avret, pjevati, ili glasno uciti
mevlud u prisustvu muskaraca. Ako osoba, omalovazavajuci, pokaze dio tijela koji nije
idzmom (jednoglasno) avret, to jeste koji nije avret u jednom od druga tri mezheba, iako
je avret po njegovom mezhebu i u jo§ druga dva od tri mezheba, takva osoba ¢e uciniti
veliki grijeh. Medutim, ta osoba nece postati kafir ovim njenim krSenjem te odredbe.
Kao primjer, navodimo otkrivanje nogu izmedu karlice i koljena, $to, kao §to smo
vidjeli, u hanbeli mezhebu nije avret iako je avret u ostala tri mezheba. Farz je nauciti
naredbe islama koje neznamo.

Laz, ogovaranje, kleveta, krada, varanje, izdaja, vrijedanje, ¢injenje Stete, uzimanje tude
imovine bez dozvole, neplac¢anje radnika ili hamala, pobuna, to jeste suprotstavljanje
zakonima i drzavnim naredenjima, neplacanje pristojbi, su takoder grijesi. Ciniti ih
protiv kafira ili u nemuslimskim zemljama je takoder haram. Pogledati Cetiri stotina
Sezdeset drugu stranicu spomenute knjige!




—{ IMAN I ISLAM }7

smrtonosan ugriz. Ovakav iman nam mora biti duboko izrezbaren na srcu
isto kao $to je natpis uklesan u mermeru.

Iman i Islam su jedno te isto. Moramo vjerovati u oba znacenja kelime-i
Sehadeta. Iako se uopéeno i posebice razlikuju i imaju razlicita leksicka
znacenja medu njima, u Islamu, nema razlike.

Je li iman jedna stvar ili je sastavljen od viSe dijelova? Ako je
sastavljen od viSe dijelova od koliko se dijelova sastoji? Jesu li djela ili
ibadeti ukljuceni u iman ili nisu? Kada neko kaze “ja imam iman” je li,
ili nije, ispravno reé¢i insallah? Ima 1i malo imana ili puno imana? Je li
iman stvorenje? Je 1i u nasoj mo¢i da vjerujemo, ili su vjernici primorani
da vjeruju? Ima li prisiljavanja u vjerovanju? Zasto je svakome naredeno
da vjeruje? Potrebno bi bilo mnogo vremena da ovo sve jedno po jedno
objasnimo. Prema tomu, ovdje ne¢emo posebno odgovarati na ova pitanja.
Medutim, za sada trebamo znati da, prema ES§’ari mezhebu i Mu’tezile
mezhebu, nije dzaiz (vjerovatno, moguée) da nam Allah dzelle-Sanuhu
naredi nesto $to je nemoguée. A prema Mu’tezilama nije moguée da nam
Allah dzelle- sanuhu naredi nesto Sto je dzaiz (moguce) ali je van ljudske
mo¢i. Prema E§’arijama je dzaiz ali On to nije naredio. Narediti ljudima
da lete bi bilo naredenje ovakve vrste. Allah dzelle-Sanuhu nije naredio
Svojim stvorenjima niti u imanu (vjerovanju) niti u ibadetu (Stovanju) da
rade nesto Sto nisu u stanju uciniti. Iz ovog razloga je onaj tko poludi,
ili postane gafil (zaboravan), ili zaspi, ili umre dok je musliman, i dalje
musliman, iako nije u stanju potvrde.

U ovom hadisi Serifu ne trebamo misliti o imanu u leksi¢kom znac¢enju
jer u Arabiji nije bilo nijednog obi¢nog ¢ovjeka koji nije znao to znacenje.
Naravno je, i ashabi kiram su ga takode znali. Dzebrail alejhisselam je
svojim pitanjem htio da podu¢i ashabe kiram islamsko znacenje imana.
Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je rekao da je iman vjerovanje u Sest
izvjesnih €injenica.

1 - “Prvo, rekao je, moramo vjerovati u Allaha dZelle- Sanuhu”. Iman
znaéi sr¢ano vjerovati i jezikom potvrditi Sest izvjesnih ¢injenica - koje su
pronadene kroz kesf (ili otkrovenje, znanje koje je uliveno u srca evlija) ili
vidzdan (svijest, zanos), ili ih je razum shvatio kroz dokaz - ili vjerovati i
slijediti jasnu i odobrenu izjavu.

Prva od ovih Sest Cinjenica je ta da je Allah dzelle- Sanuhu Vadzib-ul-

vudzud i Hakiki ma’bud (tj. jedini kome se se molimo i koga obozavamo,
ibadet ¢inimo) i Stvaralac svih stvorenja. Moramo bez ikakve sumnje

28 |



—{ IMAN I ISLAM }7

vjerovati da On sam sve stvara iz nepostojanja, [svaku materiju, stanicu,
zivot, smrt, svaki dogadaj, svaku reakciju, svaku snagu i svaku vrstu
energije, svaki pokret, zakon, dusu, sve meleke, i sve zivo i nezivo, iz
nicega, i da ih On sve odrzava] i na ovom i na onom svijetu bez i¢ega, bez
vremena ili sli¢nosti. Isto onako kako je Allah dzelle- Sanuhu stvorio [iz
nepostojanja, u jednom momentu] sve svjetove u univerzumu On ¢e ih isto
tako, [stvarajuci ih uvijek jedne iz drugih, kada dode vrijeme za kijamet, u
jednom momentu] sve unistiti. Allah dzelle-Ssanuhu je stvaralac, vlasnik i
hakim (apsolutni Gospodar) svih stvorenja. Mora se vjerovati i priznati da
nad Njim nitko ne postoji, da Mu nitko ne nareduje i da ne postoji nitko visi
od Njega. Svaka superiornost i svaki atribut savrSenosti pripadaju samo
Njemu. On nema mana niti defektivnih atributa, osobina. On moze uciniti
Sto hoc¢e. Namjera Njegovih radnji nije da one budu Njemu ili drugima
korisne. On ne radi nesto da bi dobio nagradu. Medutim, u svemu $to On
uradi je sakriven hikmet (kona¢na mudrost), korist, blagoslov i usluga.

Allah dzelle-Sanuhu ne mora da ucini nesto Sto je dobro i korisno za
Njegova stvorenja, niti mora ikome dati nagradu, niti mora ikoga muditi.
Kada bi On stavio sve grijesnike u Dzennet to bi odgovaralo Njegovoj
uzviSenosti 1 dobrocCinstvu. Kada bi On stavio sve one koji su Mu bili
pokorni, i koji su Ga obozavali u Dzehennem to bi bila Njegova pravda.
Ali, On je rekao da ¢e muslimanima, onima koji Ga ibadete, dati DZzennet i
da ¢e im uciniti usluge, a da ¢e kafiri biti vje¢no u dzehennemskom azabu.
On ne gazi Svoju rije¢. Njemu ne bi koristilo kada bi Ga sva stvorenja
vjerovala i ibadetila, niti bi Mu $tetilo kad bi sva stvorenja postala kafiri,
¢inili grijehe, 1 bili Mu nepokorni. Samo je On sam onaj koji stvara svaki
pokret ljudskih stvorenja i svih stvari. Ako On neée i ne stvori, nista se
ne moze pomaci. Ako On ne zeli, nitko ne moze postati kafir niti se moze
pobuniti. On stvara kufr i grijehe, ali, On nije sa njima zadovoljan. Nitko
ne moze uticati na ono $to On ¢ini. Nitko nema ni prava ni snage da ispituje
zasto je On ovo ili ono ucinio, niti smije da komentarise kako On mora
da nesto uradi. On, ako to hoce, moze oprostiti nekom Svom robu koji
je ucinio bilo kakav veliki grijeh i koji je umro bez tevbe - osim osim
mnogobozstva ili nevjerovanja. On, ako to ho¢e, moze muciti Svog roba za
najmanji grijeh. On je rekao da kafirima i murtedima nece nikada oprostiti
i da ¢e oni biti vje¢no muceni.

On ¢e staviti u dzehennemsko mucenje muslimane koji Ga obozavaju
(ibadete) ali Cije vjerovanje (i’tikad) nije u skladu sa imanom ehli sunneta




—{ IMAN I ISLAM }7

i koji su umrli bez tevbe (pokajanja). Ipak oni nece vjecno ostati u
Dzehennemu.

Dzaiz je (moguéno je) vidjeti Allaha dzelle-Sanuhu na dunjaluku,
oc¢ima, ali Ga nije nitko vidio. Na kijametskom danu ¢e Ga krivovjernici
i grije$nici vidjeti u Njegovom gnjevu i ljutini (dZelalu), dok ¢e Ga dobri
vjernici vidjeti u usluznosti i ljepoti (dzemalu). Meleci i Zene ¢e Ga takode
vidjeti. Nevjernicima ¢e ovo biti uskrac¢eno. Postoji pouzdana vijest (haber)
da ¢e ovo i dzinnima biti uskra¢eno. Prema veéini alima, “Muslimani koje
Allah dzelle-Sanuhu voli ¢e biti pocaséeni da ga vide svakog jutra i svake
veceri. Muslimani slabije vjere ¢e vidjeti Njegovu ljepotu svakog petka,
a zene 1 djeca nekoliko puta godiSnje kao §to su ovosvijetske proslave
(bajrami).”’’

Mi moramo vjerovati da ¢emo vidjeti Allaha dzelle- Sanuhu. Mi ne
smijemo razmisljati kako ¢emo Ga vidjeti. Allahovi dzelle-Sanuhu poslovi
se ne mogu razumom shvatiti. Oni nisu kao ovozemaljski poslovi. [Oni
se ne mogu mjeriti fizickim ili hemijskim procesima.] Pojmovi kao $to su
smjer, biti nasuprot, ili, prema ne¢emu, nemaju nikakve veze sa Allahom
dzelle-Sanuhu. On nije (sastavljen) od materije. On nije predmet, [niti je
On elemenat, legura, ili smjesa]. Njega se ne moze izbrojati, izmjeriti, niti
izraCunati. U Njemu nema promjene. On nije na mjestu. On nije u vremenu.
On nema proslost, nema buduénost, nema prednji ili zadnji dio, dno ili
vrh, desno ili lijevo. Dakle, o Njemu ljudski razum ne moze nista shvatiti,
niti su ljudski intelekt i znanje za to dovoljni. Prema tome, ljudi ne mogu
shvatiti kako ¢emo Ga vidjeti. lako rijeci kao Sto su ruka, stopalo, smjer,

15 Hazreti Sejh Abdulhak Dehlevi (preselio u Delhiju 1052/1642. godine) je napisao
sljede¢e u svom djelu Tekmil-ul-iman, koje je na perzijskom jeziku, “Hadisi Serif kaze,
‘Vidjecete svoga Gospodara (Rabba) na Sudnjem danu kao $to vidite pun mjesec
na njegovu ¢etrnaestu no¢.” Kao §to znamo Allaha dzelle-Sanuhu na ovom svijetu, bez
razumijevanja, tako ¢emo Ga, bez razumijevanja, vidjeti na ahiretu. Veliki alimi kao
$to su Ebul Hasan-i E§’ari, imam Sujuti i imam Bejheki su rekli da ¢e takode i meleci
vidjeti Allaha dzelle-Sanuhu u Dzennetu. Imam a’zam Ebu Hanifa i izvjesni alimi su
rekli da dzinni nisu zaradili sevap (nagradu na ahiretu) i da ne¢e u¢i u DZennet i da ¢e
samo dzinni mu’mini izbjeé¢i Dzehennem. Zene ¢e vidjeti Allaha dZelle-8anuhu nekoliko
puta godisnje kao Sto su to ovosvjetski bajrami. SavrSeni mu’mini ¢e Ga vidjeti svakog
sabaha i1 ak§ama dok ¢e Ga drugi vjernici vidjeti u petak (na dzumu). Ovom fakiru ove
vesele vijesti takode obuhvataju i zene vjernice, meleke, i dzinne. Odgovaralo bi da
postoji specijalan tretman, da se specijalano postupa sa savrSenim i vrijednim zenama
kao $to su Fatimat-uz-Zehra i HadidZet-ul-Kubra i Ajsa-i siddika i druge ezvadz-i tahirat
(Ciste [Pejgamberove] hanume), Merjem, i Asije, radijallahu teala anhunne edzma’in. T
imam Sujuti je takode ovako mislio.”

=



—{ IMAN I ISLAM }7

mjesto, i slicno - koje ne odgovaraju Allahu dzelle-Sanuhu - postoje u ajeti
kerimima i hadisi Serifima, one nisu upotrijebljene u onom smislu koji mi
danas znamo i upotrebljavamo. Takvi ajeti kerimi i hadisi Serifi se zovu
MuteSabihat. Mi ih moramo vjerovati ali ih ne smijemo nastojati razumjeti
Sto su i1 kako su. Oni se mogu ukratko ili temeljito objasniti, protumaciti
(te’vil uciniti), to jeste moze im se dati znacenje koje je dostojno Allaha
dzelle-Sanuhu. Na primjer, rije¢ ruka se moze interpretirati kao snaga, ili
energija.

Muhammed alejhisselam je za vrijeme Mi’radza'®l vidio Allaha dzelle-
Sanuhu. Ali, ovo videnje nije bilo o¢ima, kao $to vidimo ovdje na ovom
svijetu. Ko kaze da je vidio Allaha dzelle-Sanuhu na ovom svijetu je zindik.
Videnje evlija kaddesallahu teala esrarehum edzma’in nije kao videnje na
ovom svijetu ili na ahiretu. Dakle to nije ru’jet. Oni su osjetili Suhud [to
jest, oni vide o¢ima srca misal (kopije).] Izvjesne evlije su rekle da su Ga
vidjele. Medutim, oni su zamijenili Suhud - koji su dozivjeli (iskusili) dok
su bili u sekru, dakle, kad su bili nesvjesni - za ru’jet. Ili, ove njihove rijeci
se trebaju te’vil uciniti (protumacditi).

Pitanje: “Prethodno je receno da je moguce (dzaiz) oCima vidjeti
Allaha dzelle-Sanuhu na ovome svijetu. Zasto je onda onaj, koja kaze nesto
Sto je mogucde, zindik? Ako ¢e osoba koja tako kaze postati nevjernik, moze
li se re¢i da je to moguce?

Odgovor: Leksicki, “dzaiz je”, znaci da je moguce da se desi a i nije.
Prema E$’ari mezhebu [Ebul Hasen-i Ali bin Ismail E§’ari je preselio na
ahiret 330/941. godine u Bagdadu] moguénost ru’jeta (videnja) znaci da
je Allah dzelle-sanuhu kadar (u stanju) u Covjeku stvoriti druk¢ije osjetilo
koje Ga moze vidjeti na ovome svijetu, koje je drukéije od onog koje je
On stvorio za ovaj svijet, koje vidi izbliza, ili licem u lice sa Njim, i koje
je drukcije od onog koje vidi zakonima fizike koje je On stvorio za ovaj
svijet. Na primjer, On je sposoban, pa prema tome moguce je (dzaiz je),
pokazati sljepcu u Kini komarca u Andaluziji, kao i bilo $ta na mjesecu ili
na bilo kojoj zvijezdi ¢ovjeku na zemlji. Ovaj mo¢ je specifi¢na samo za
Allaha dzelle- Sanuhu. Drugo, re¢i da smo Ga vidjeli na ovom svijetu se ne
slaze sa ajeti kerimama i onim $to je ulema rekla. Trece, reCenica, “moguce
Ga je vidjeti na dunjaluku”, ne zna¢i da Ga je moguce vidjeti na ovom
svijetu u okviru zakona fizike. Kad neko kaze da je vidio Allaha dzelle-
Sanuhu na dunjaluku on misli da Ga je vidio kao $to se vide druge stvari.

16  Molimo da pogledate Sezdeseto poglavlje treceg dijela *”Endless Bliss za “’svete noé¢i”

3 |



—{ IMAN I ISLAM }7

Ovako vidanje nije moguce (dzaiz). Onaj tko izgovori rijeci koje izazivaju
nevjerovanje se zove mulhid ili zindik'’1. Nakon $to je odgovorio [hazreti
mevlana Halid] kaze, “Pazi se!” On nam na taj naCin usmjerava paznju na
ispravnost drugog odgovora.

Prolazak vremena, dan i no¢, nemaju nikakve veze sa Allahom dzelle-
Sanuhu. U Njemu nema nikakve promjene niti u kojem pogledu, niti se moze
reéi da je bio ovako u proslosti, ili da ¢e biti onako u buduénosti. On se ne
uvlaci ni u Sta (ne ¢ini hulul). On se ni sa ¢im ne sjedinjuje. On nikada nema
suprotnost, odozada, sli¢nost, partnera, pomagaca ili vodica. On nema oca,
majku, sina, kéerku niti Zenu. On je uvijek sa svakim prisutan, okruzuje,
i sve nadgleda. On je svakome blizi od njegove vratne arterije. Medutim,
Njegovo okruzivanje, Njegova prisutnost, ili blizina nisu onakvi kako mi
razumijemo te rije¢i. Njegova se blizina ne moze shvatiti znanjem uleme,
razumom znanstvenika, niti keSfom i Suhudom evlija, kaddesallahu teala
esrarechum edzma’in. Ljudski razum nije u stanju da shvati njihovo unutarnje
znacenje. Allahova dzelle-Sanuhu Osobnost i Njegovi atributi su jedinstveni.
Nijedan od njih se ne mijenja. Niti u jednom od njih nema promjene.

Allahova dzelle-Sanuhu imena su tevkifi. To znaci da nam je dozvoljeno
zvati Allaha dzelle-Sanuhu samo onim imenima kojim nam je islam
dozvolio da Ga zovemo i da i za Njega upotrebljavamo samo ona imena
koja je islam odobrio da se za Njega upotrebljavaju.'®2 Imenima Allaha
dzelle-Sanuhu nema broja. Dobro je poznato da On ima hiljadu i jedno ime.
To znaci da je On ljudskim bi¢ima otkrio hiljadu i jedno od Svojih imena.
Devedeset i devet od njih je objavljeno u Muhammedovoj alejhisselam
vjeri. Ona se zovu Esma-i husna.

Allah dzelle-Sanuhu ima osam atributa koji se nazivaju sifat-i zatijja

17 1 mulhid i zindik kazu da su muslimani. Mulhid to kaze iskreno. On zaista misli da je
musliman i da je na pravom putu. Medutim, zindik je din du$man (neprijatelj vjere). On
se pretvara da je musliman, sa ciljem da zavara muslimane i da iznutra o$teti islam.

18 Na primjer, Allaha dzelle-Sanuhu mozemo zvati alim (onaj koji sve zna), ali Ga ne
mozemo zvati fakih, $to takode znaci alim (ucenjak, specijalista u islamskim naukama),
posto nam Islam nije odobrio da uptrijebimo rije¢ fakih za Allaha dzelle-Sanuhu. Isto
tako nije dzaiz (dozvoljeno) ni upotrijebiti rije¢ Bog (ilah) umjesto Allah. Rije¢ ilah
(Bog) znaci idol. Na primjer, kazemo, vo je bog Hindustanaca. Dozvoljeno je reci, “Allah
je jedan, osim Njega nema drugog boga”. Rijeci kao §to su, Dieu (na francuskom), Gott
(na njemackom) i
God (na engleskom) se mogu upotrijebiti za idola (ilah) ali ne za Allaha.




—{ IMAN I ISLAM }7

po Maturidijje mezhebu, dok ih je u E§’arijje mezhebu sedam. Ovi
Njegovi atributi su vjecni kao i Njegova osobnost, odnosno, oni vjecno
postoje. Oni su sveti. Oni nisu kao osobine stvorenja. Njih ne mozemo
razumom ili pretpostavkom shvatiti, poredeci ih sa ovosvjetskim stvarima.
Allah dzelle- $anuhu je poklonio ljudskim bi¢ima po primjer od svakog
od Svojih atributa. Kroz njihov primjer mozemo malo razumjeti Allahove
dzelle-Sanuhu atribute. Posto ¢ovjek ne moze ni shvatiti ni razumjeti Allaha
dzelle-Sanuhu, nije mu dozvoljeno razmisljati i nastojati da Allaha dzelle-
Sanuhu shvati. Ovih osam Allahovih dzelle-Sanuhu atributa nisu isti niti
drugaciji od Njegove osobnosti. Njegovi atributi ne sacinjavaju Njegovu
osobnost niti su druk¢iji od Njega. Ovih osam atributa su:

Hajat (zivot), Ilm (sveznanje), Sem’ (sve Cuje), Basar (sve vidi),
Kudret (svemocan je), Kelam (Govor, rijec), Irade (volja) i Tekvin’
(kreativnost). U E§’ari mezhebu atribut tekvin i kudret su jedan te isti
atribut. Mesijjet i irade su sinonimi.

Svaki od ovih osam Allahovih dzelle-sanuhu atributa je jedinstven i u
jedinstvenom stanju. Niti u jednom od njih nema promjene. Ali, svaki od
njih je razli¢it u odnosnom kvalitetu prema stvorenjima. Razlicitost atributa
u odnosu prema stvorenjima ne Steti njegovoj originalnosti i jedinstvenosti.
Sli¢no tome, Allah dzelle-Sanuhu je stvorio mnogo vrsta stvorenja koje On
stiti od uniStenja. Medutim, On je i dalje jedan. U Njemu nema promjene.
Svako stvorenje Ga treba, svakog momenta, u svakom pogledu. On ne
treba nikoga ni u kom pogledu.

2 - Drugi od Sest temelja imana je, “vjerovati u Njegove meleke
materije. Oni su nurani (svijetli, blistavi). Oni su zivi. Oni imaju razum. U
njima ne postoje zla koja su specifi¢na za ljude. Oni mogu zauzeti svakakav
oblik. Kao $to se gas moze pretvoriti u te¢no i ¢vrsto stanje, i poprimiti
razlicite oblike, tako isto i meleci mogu zauzeti divne oblike. Meleci nisu
duse koje su izasle iz tijela velikih ljudi. Hri$¢ani pretpostavljaju da su
meleci ovake duSe. Meleci nisu nematerijalni kao $to su energija i snaga.
Izvjesni stari filozofi su tako pretpostavljali. Svi meleci se kolektivno
nazivaju melaike. Meleci su stvoreni prije svih drugih Zivih stvorenja.
Prema tome, vjerovanje u meleke je naredeno prije vjerovanja u kitabe
(Svete knjige), koje dolazi prije vjerovanja u Poslanike. U Kur’ani kerimu
su imena ovih vjerovanja data ovim redoslijedom.

Vjerovanje u meleke treba da bude kako slijedi: Meleci su Allahova

=



—{ IMAN I ISLAM }7

dzelle-Sanuhu stvorenja. Oni nisu Njegovi partneri. Oni nisu Njegove
kéerke kako nevjernici i viSebozci pretpostavljaju. Allah dzelle-Sanuhu voli
sve meleke. Oni uvijek izvrSavaju Njegova naredenja, nikada ne grijese,
niti se ikada ogluse o Njegove zapovijedi. Oni nisu niti musko niti Zensko.
Oni se ne zene. Oni nemaju djecu. Oni imaju zivot, to jest oni su Zivi.
lako, prema predanju ¢ije nas porijeklo vodi unazad do Abdullaha ibni
Mes’uda radijallahu anh, koje kaze da su neki meleci imali djecu medu
koje se ubrajaju Iblis (Sejtan, sotona) i dzini. Objasnjenje ovoga je detaljno
u knjigama napisano. Kada je Allah dzelle-Ssanuhu rekao da ¢e stvoriti
ljudska bi¢a meleci su Ga upitali, “Ja Rabbi! Hoces li stvoriti stvorenja
koja ¢e pokvariti svijet i proljevati krv?” Ovakva pitanja meleka, koja se
zovu zelle, ne mijenjaju ¢injenicu da su oni nevini, ¢edni.

Meleka ima najviSe od svih drugih stvorenja. Samo Allah dzelle-Sanuhu
zna njihov broj. Na nebesima nema slobodnog prostora gdje Ga meleci ne
obozavaju. Svaki prostor (mjesto) na nebesima je pun meleka koji su ili
na ruku’u (nagnuti u namazu) ili na sedzdi (nicice ¢elom i nosem doticu
tlo). Meleci imaju duznosti na nebesima, na zemlji, u travi, na zvijezdama,
u svakom zivom 1 nezivom stvorenju, u svakoj kapljici kise, listu biljke,
atomu, molekuli, u svakoj reakciji, pokretu, i u svemu i svugdje. Oni
svugdje sprovode Allahova dzelle-Sanuhu naredenja. Oni su posrednici
izmedu Allaha dzelle-sanuhu i stvorenja. Neki od njih su zapovjednici
drugih meleka. Neki od njih su donijeli poruke Vjerovjesnicima. Neki od
njih donose ljudskim srcima lijepe misli koje se zovu ilham (inspiracija).
Neki od njih su, kada su osjetili Allahov dzelle-Sanuhu dzemal, izgubljeni i
nesvjesni svih ljudskih bi¢a i stvorenja. Svaki melek se nalazi na izvjesnom
mjestu i ne smije napustiti to mjesto. Izvjesni meleci imaju dva krila,
neki Cetiri i viSe krila.'”1 Meleci koji pripadaju Dzennetu su u Dzennetu.
Njihov voda je Ridvan. Meleci Dzehennema, to jeste Zebanije, izvrsavaju
ono $to im je u Dzehennemu naredeno. Njima dzehennemska vatra ne
smeta isto kao $to ni voda ribi ne smeta. U DZehennemu ima devetnaest
pretpostavljenih zebanija. Ime njihovog vode je Malik.

19 Kao $to su krila svake vrste zivotinje razliita, kao i ona na avionu, i kao §to imaju
svoju strukturu, tako i krila meleka imaju svoju strukturu. Kada ¢ujemo ime necega
$to nismo vidjeli, ili §to ne znamo, mi pretpostavimo da je to kao ono $to znamo, $to
je, naravno, neispravno. Mi vjerujemo da meleci imaju krila ali mi ne znamo kakva
su ta krila. Slike krilatih Zena u crkvama, Casopisima, i filmovima, koje se smatraju
melecima su neispravne. Muslimani ne prave takve slike. Mi ne smijemo vjerovati nasim
neprijateljima, i ne smijemo vjerovati u ove neistinite i nacrtane slike.

=



—{ IMAN I ISLAM }7

Svako ljudsko bi¢e ima sa sobom cetiri meleka koji biljeze njegova
dobra i zla djela. Dva su sa ¢ovjekom po noci a dva po danu. Ovi meleci
se zovu kiramen Kkatibin ili hafaza meleci. Takode je receno da su hafaza
meleci drukc¢iji od kiramen katibin meleka. Melek na desnoj strani biljezi
covjekova dobra djela i on je visi od meleka na lijevoj strani, koji pise losa
djela. Takode postoje i meleci koji ¢e u kaburu (grobu) muciti nevjernike
i grijeSne muslimane kao i meleci koji ¢e ispitivati u kaburu. Meleci koji
¢e ispitivati u kaburu se zovu Munker 1 Nekir. Meleci koji ¢e ispitivati
muslimane se zovu Mubes§ir i BeSir.

Izvjesni meleci su uzviseniji od drugih. Postoje Cetiri najuzviSenija
meleka. Prvi od Cetiri najuzviSenija meleka je DZebrail alejhisselam.
Njegova duznost je da Pejgamberima donese vahj, to jeste da ih obavijesti
o naredbama i zabranama. Drugi od njih je Israfil alejhisselam koji ¢e
puhnuti u posljednju trubu koja se zove sur. On ¢e dva puta puhnuti u sur.
Kada on puhne u sur prvi put svako zivo bi¢e, osim Allaha dzelle-Sanuhu, ¢e
umrijeti.’1 Kada drugi put puhne u sur sve ¢e se prozivjeti. Tre¢i je Mikail
alejhisselam. Njegova je duznost da daje jeftinoc¢u, skupocu, malo, puno
[ekonomski red, i da pravi komfor i huzur (spokoj, mir)] i da pomakne svaki
predmet. Cetvrti je Azrail alejhisselam. On uzima duse [dZan je perzijska
rije¢ za arapsku rije¢ ruh] ljudskih bi¢a. Poslije ova Cetiri najuzviSenija
meleka postoje Cetiri grupe uzvisenih meleka: Cetiri meleka koji se zovu
Hamele-i Ars kojih ¢e na Kijametu biti osam; Huzur-i ilahi meleci, koji se
zovu Mukarrebin, su meleci koji su u Allahovoj dzelle-Sanuhu prisutnosti;
Kerubijan koji su vode meleka mucenja (azaba); Ruhanijan koji su meleci
milosti (rahmeta). Svi ovi uzviSeni meleci su takode visi od svih ljudskih
bi¢a osim Pejgambera alejhimussalavatu vetteslimat. Dobri muslimani i
evlije medu muslimanima su uzviseniji od obicnih ili nizih meleka. Obi¢ni
meleci su uzviseniji od obi¢nih, to jest grijeSnih muslimana. Nevjernici su,
pak, najnizi od svih stvorenja.

Kada Israfil alejhisselam puhne u sur svi ¢e meleci biti uniSteni, osim
Cetiri najuzviSenija meleka i hamele-i Ar§ meleka. Zatim ¢e i oni biti
unisteni. Kada Israfil alejhisselam puhne u sur po drugi put, svi ¢e se meleci
prozivjeti. Hamele-i ArS$ i Cetiri najuzviSenija meleka ¢e prozivjeti malo
prije nego $to Israfil alejhisselam puhne u sur po drugi put. Dakle, hamele-i
Ars i Cetiri najuzviSenija meleka ¢e biti unisteni poslije svih zivih stvorenja

20 Molimo pogledajte brosuru po imenu The Rising and Hereafter, dostupnu u Hakkitat
Kitabevi u Istanbulu, Turska.




—{ IMAN I ISLAM }7

kao $to su i stvoreni prije svih zivih stvorenja.

3 - Trec¢i od Sest temelja imana je, “vjerovati u kitabe (knjige) koje
je Allah dZelle-Sanuhu poslao.” On je ove kitabe poslao izvjesnim
Vjerovjesnicima na taj nacin Sto im je dao da im ih melek procita. Nekima
je poslao knjige ispisane na plo¢ama, a nekima je dao da ih ¢uju bez meleka.
Svi ovi kitabi su Allahova dzelle-Sanuhu kelam (rijec, govor). Oni su vje¢ni
u proslosti i vjecni u buduénosti. Oni nisu stvorenja. Oni nisu rijeci koje su
meleci napravili, niti su rije¢i Poslanika. Allahova dzelle-Sanuhu Rije¢ nije
kao jezik koji mi piSemo, pamtimo, i govorimo. Ona nije u naSem pisanju,
govoru ili svijesti. Ona nema slova ili zvuk. Ljudi ne

mogu shvatiti kakav je Allah dzelle-Sanuhu i Njegovi atributi. Ali ljudi
mogu Citati ovu Rije¢, mogu je zapamtiti i govoriti. Ona postaje, kada je
sa nama, hadis (stvorenje). Dakle, Allahova dzelle-Sanuhu Rije¢ ima dva
oblika. Kada je sa ljudskim bi¢ima ona je hadis, stvorenje?'. Ona je kadim
(vjecan) kada se o njemu misli kao o Allahovoj dzelle-sanuhu Rijeci.

Sve knjige koje je Allah dzelle-Sanuhu poslao su istinite i to¢ne. U njima
nema niti lazi niti greske. Iako je On rekao da ¢e kazniti i muciti, re¢eno
je da je dzaiz (moguce) da oprosti (u¢ini afv), §to zavisi od Njegove volje
i uslova koje ljudi ne mogu razumjeti, ili znaéi, da ¢e On oprostiti kaznu
koju su muslimani zaradili. Posto rije¢i “kazna” i “mucenje” ne opisuju
dogadaj, nije laz ako On oprosti. Iako nije moguce da On nece dati obeéane
nagrade, moguce je da ¢e oprostiti kaznu. Ljudski razum, ajeti kerime i
ljudski zakoni ovo potvrduju kao istinu.

Ajeti kerime 1 hadisi Serife je potrebno tumaciti u njihovom doslovnom
znaéenju, osim ako postoji opasnost ili neprilika. Nije dopusteno davati
druk¢ija znacenja, koja su sliéna doslovnom znaéenju®?. Ajeti kerimi koji
imaju nejasno znacenje se zovu MuteSabihat. Samo Allah dzelle-Sanuhu
zna njihovo znacenje i nekoliko velikana ehli sunneta, kojima je dato da
znaju ilm-i ledunni i da razumiju njihovo znacenje onoliko koliko im je
dopusteno. Nitko ih drugi ne moze razumjeti. Mi moramo vjerovati da
su muteSabihat ajeti kerimi Allahova dzelle-Sanuhu Rije¢, 1 ne smijemo

21 Hadis znaci ono $to nije postojalo prije nego $to je stvoreno od Allaha dzelle-Sanuhu i
ono §to ¢e prestati da postoji onoga trenutka kada Allah dzelle-Sanuhu odluci tako.

22 Kur’ani kerim i hadisi Serifi su na kurej$ jeziku i dijalektu. Rije¢ima se mora dati
znacenje koje se prije tisucu i tri stotine godina upotrebljavalo u Hidzazu. Nije ih
ispravno prevoditi davaju¢i im danasnje, suvremeno, znacenje koje je rezultat promjena
kroz stoljeca.




—{ IMAN I ISLAM }7

istrazivati njihovo znacenje. Alimi ES’ari mezheba su rekli da ih smijemo
ukratko ili detaljno objasniti, protumaciti (te’vil uciniti). Te’vil uciniti
znadi izabrati od nekoliko znaéenja rije¢i jedno koje nije svakodnevno.
Na primjer, za ajeti kerim, “Allahova ruka je superiornija od njihove”,
Sto je Allahova dzelle-Sanuhu Rije¢, trebamo reci, “Ja vjerujem sve $to
Allah dzelle-sanuhu sa ovime misli.” Najbolje je reci, “Ja ne mogu shvatiti
njegovo znacenje. Samo Allah dzelle-sanuhu ga zna.” Ili moramo reci,
“Allahovo dzelle-Sanuhu znanje nije kao naSe znanje.

Njegova zelja nije kao nasa zelja. Isto tako Njegova ruka nije kao ruka
Njegovih ljudskih stvorenja.”

Allah dzelle-Sanuhu je u knjigama koje je poslao promijenio (ucinio
nesh) ili izgovor, ili znacenje izvjesnih ajeta, ili oboje. Kur’ani kerim je
ponistio i ukinuo, i zamijenio, sve prethodno poslane knjige. U Kur’ani
kerimu do kraja svijeta neée nikada biti greSaka, dodataka, nesto
izostavljeno, ili da ¢ak i tocka nedostaje, niti ¢e ikada biti zaboravljen. Svo
proslo i buduce znanje je u Kur’ani kerimu. On je uzviSeniji i cijenjeniji,
vrijedniji, od svih drugih kitaba. Kur’ani kerim je Resulullahova sallallahu
alejhi ve sellem najveéa mu’dziza (natprirodno ¢udo). Kada bi se sva
ljudi i dzini sakupili oni ne bi mogli izraziti nesto kao Sto je kao najmanja
sura u Kur’ani kerimu. U stvari, elokventni knjizevnici Arabije su se bili
okupili, i nastojali, §to su viSe mogli, ali nisu uspjeli, da izraze nesto kao
Sto su tri ajeti kerima. Oni nisu mogli pobijediti Kur’ani kerim. Oni su
bili zaprepasceni. Allah dzelle-Sanuhu je dao da neprijatelji islama budu
nemoc¢ni i porazeni pred Kur’an-i kerimom. Elokvencija Kur’an-i kerima
je iznad ljudske mo¢i. Ljudi nisu u moguénosti da se izraze onako kako
to Kur’ani kerim moze. Ajeti Kur’ani kerima nisu kao poezija, proza ili
rimovani stihovi ljudskih bica. Pa ipak, on je izrazen slovima jezika kojim
govore knjizevni i elokventni ljudi Arabije.

Poslane su nam sto ¢etiri Nebeske knjige, Svete knjige. Dobro je poznata
¢injenica da je deset suhufa (mnozina od sahifa, to jest mala knjizica)
poslano Ademu alejhisselam, pedeset suhufa Sisu (Sit) alejhisselam.
trideset suhufa Idrisu alejhisselam i deset suhufa Ibrahimu alejhisselam.
Tevrat (Tora) je poslan Musau alejhisselam (Mojsije), Zebur (originalni
psalami) Davudu alejhisselam, IndZil (Biblija) Isau alejhisselam (Isusu) i
Kur’ani kerim Muhammedu alejhisselam.

Kada netko hoce da nesto naredi ili zabrani, da pita nesto, ili da dadne
vijesti, on to prvo razmisli i pripremi u mislima. Ove misli se zovu kelam-i

37|



—{ IMAN I ISLAM }7

nefsi. Za njih se ne moze re¢i da su na arapskom, perzijskom ili engleskom.
One se ne mijenjaju samo zato §to su one izrazene na raznim jezicima.
Rijeci koje izrazavaju ove misli se nazivaju kelam-i lafzi. Kelam-i lafzi se
moze izraziti na raznim jezicima. Neciji kelam-i nefsi je ¢ist, nepromjenjiv,
i jasan atribut onoga tko ga posjeduje kao i njegovi drugi atributi, kao §to
su Znanje, Volja, Mo¢ rasudivanja i tako dalje. Kelam-i lafzi je grupa slova
koja izlaze iz usta osobe koja ih izgovara a koja izrazavaju kelam-i nefsi i
koja dopiru do usiju. Prema tome, Allahova dzelle-Sanuhu Rijec je vjecna
u proslosti i buduc¢nosti, glasna, nije stvorena i postoji sa Njegovim Bi¢em.
Ona je Allahov dzelle-Sanuhu atribut, drukcija od sifata zatijja i sifata
subtijja, kao §to su Njegovi atributi Znanje i Volja.

Atribut kelam (Rijec) se nikada ne mijenja. On je Cist. On nije u slovima
i zvuku. On se ne moze klasificirati (svrstati) kao naredenje, zabrana,
pripovijedanje, ili arapski, perzijski, hebrejski, turski ili sirijski jezik. On
nema takve oblike. On se ne moze napisati. Njemu ne trebaju naprave, ili
mediji kao §to su inteligencija, uho ili jezik. Medutim, on se kroz njih moze
shvatiti, kao druk¢iji od svih bi¢a koja znamo, i moze se re¢i na svakom
jeziku. Ako se on kaze na arapskom jeziku on se zove Kur’ani kerim. Ako
se kaze na hebrejskom jeziku on se zove Tevrat. Ako se kaze na sirijskom
jeziku on se zove Indil. [U knjizi Serh-ul- mekasid® pise da se on, ako se
kaze na grékom jeziku, zove Indil, a, ako se kaze na sirijskom jeziku, on
se zove Zebur. |

Kelam-i ilahi (Allahova dzelle-Sanuhu Rije¢) nam govori o raznim
stvarima. Ako nam pripovjeda o dogadajima koji su se desili ili ¢e se
desiti on se zove haber. Ako ne govori o dogadajima on zove se insa’.
Ako nam pokazuje §to trebamo uciniti on se zove emr (zapovijed). Ako
nam pokazuje §ta ne smijemo Ciniti on se zove nehj (zabrana). Medutim, u
kelam-i ilahi nema niti promjene niti povec¢avanja. Svaki objavljeni kitab
i svaka sahifa (knjizica) su Allahov dzelle-Sanuhu atribut kelam. Oni su
Njegov kelam-i nefsi. Kada je na arapskom jeziku on se zove Kur’ani
kerim. Kelam-i lafzi ili Kur’an-i kerim je u poeziji objavljeni vahj koji
se moze napisati, izgovoriti, ¢uti 1 napamet nauciti. Posto kelam-i lafzi
oznacava kelam-i nefsi dopusteno ga je zvati kelam-i ilahi i sifat-i ilahi
(Allahov dzelle-Sanuhu atribut). Kako god se on u cijelosti zove Kur’ani
kerim isto se tako i njegovi dijelovi zovu Kur’ani kerim.

23 Knjigu Serh-ul-mekasid je napisao u¢enjak islama Sa’duddin Teftazani koji je preselio
792/1389. godine na ahiret u gradu Semarkand.

|



—{ IMAN I ISLAM }7

Svi ehli sunnet alimi su jednoglasno rekli da kelam-i nefsi nije stvorenje
ve¢ da je kadim (vjeCan). Ne postoji suglasnost da li je kelam-i lafzi hadis
(stvorenje, od skora) ili kadim. Izvjesni od onih koji su ga smatrali da je
stvorenje su rekli da je bolje ne reéi da je stvorenje jer bi se moglo pogresno
shvatiti i pomisliti da je kelam-i nefsi stvorenje. Ovo je najbolji komentar
po tom pitanju. Kada ¢ujemo nesto Sto oznacava nesto drugo mi se u isto
vrijeme sjetimo oznaéene stvari. Kad ¢ujemo alime ehli sunneta da kazu
da je Kur’an-i kerim hadis mi moramo shvatiti da oni govore o zvucima
i rije¢ima koje izgovaramo rije¢ima. Alimi ehli sunneta su jednoglasno
rekli da su oba, to jeste i kelam-i nefsi i kelam-i lafzi, Allahov dzelle-
Sanuhu kelam. Allahov dzelle-Sanuhu kelam-i nefsi oznacava Allahov
dzelle-Sanuhu atribut kelam. Allahov dzelle-Sanuhu kelam-i lafzi oznac¢ava
Allahovo dzelle-Sanuhu stvorenje.

Pitanje: “Iz prethodnog teksta razumijemo da se Allahov dzelle-Sanuhu
vjecni kelam (Rije¢) ne moze Cuti. Netko tko kaze da je cuo Allahov dzelle-
Sanuhu kelam misli da kaze da je ¢uo izgovorene rijeci i zvukove, ili, da
je kroz ove rijeci shvatio vje¢ni kelam-i nefsi. Svi Pejgamberi i svako
drugi ga moze ¢uti na oba nac¢ina. Kakav je razlog da se Musa alejhisselam
razlikuje od drugih kao kelimullah, to jeste onaj kome je Allah dzelle-
Sanuhu govorio?”

Odgovor: Musa alejhisselam je ¢uo Allahov dzelle- Sanuhu kelam-i
ezeli (Rijec, kelam, iz vje€ne proslosti), bez slova i zvuka, na druk¢iji nacin
nego Sto je to adet-i ilahi (Allahov dzelle-Sanuhu obicaj). On je ¢uo na
nacin koji se ne moze opisati, isto onako kao §to ¢emo, na nacin koji se ne
moze opisati, vidjeti Allaha dzelle-Sanuhu u DZennetu. Nitko Ga drugi nije
ovako cuo. Ili, on je ¢uo Allahov dzelle- Sanuhu govor (kelam) zvukom iz
svakog pravca, ali ne samo uSima, nego kroz svaki atom svoga tijela. Ili,
on Ga je ¢uo samo iz pravca stabla, ali ne zvukom i vibracijom zraka, ili na
neki drugi nacin. On je pocas¢en imenom Kelimullah zato $to Ga je ¢uo
na jedan od ova tri nac¢ina. Muhammed alejhissalatu vesselam je takode,
u no¢i Mi’radza, Cuo kelam-i ilahi. Dzebrail alejhisselam je takode cuo
kelam-i ilahi kada je primao vah;.

4 - Cetvrti od 3est temelja imana je, “Vjerovati u Allahove dZelle-
sanuhu Poslanike” koji su poslani ljudima da im pokazu kako mogu steci
put koji Allah dzelle-Sanuhu voli, i da ih upute na pravi put. Leksicko
znacenje rije¢i Rusul (plural od Resul) je, Poslanici, Vjerovjesnici. U
islamu Resul (skraceno od Resulullah, Allahov dZelle-Sanuhu Poslanik ili

=



—{ IMAN I ISLAM }7

pejgamber koji je donijeo novi Serijat) znaci plemenita i postovana osoba
¢ija priroda, karakter, znanje, i intelekt, su na viSem nivou od svih drugih
ljudi njegovog vremena, osoba koja u svom karakteru nema losih osobina
i koja nema odvratnih manira. Pejgamberi imaju atribut ismet, to jeste oni
nikada nisu ucinili niti veliki niti mali grijeh, niti prije niti nakon $to su
informirani o svom nubuvvetu (poslanstvu).**1 Nakon $to su informirani
o svom nubuvvetu (poslanstvu), kao i dok njihovo poslanstvo nije bilo
poznato i rasireno, oni nisu imali mana kao sto su sljepoca, gluho¢a i sli¢no.
Mora se vjerovati da je svaki Poslanik imao sljede¢ih sedam atributa:
Emanet (pouzdanost); sidk (privrzenost); teblig (komunikativnost);
adalet (pravednost); ismet (postenost); fetanet (natprirodna inteligencija);
i emnul-azl (uvjerenost da nece izgubiti svoje poslanstvo).

Pejgamber koji je donio novu religiju (sa novim nacinima Stovanja)
se zove Resul (Poslanik). Pejgamber koji nije donijeo novi Serijat ve¢
je pozivao narod prethodnom Serijatu se zove Nebi.”>2 Izmedu Resula i
Nebija nema razlike u prenosenju i komuniciranju Allahovih dzelle-Sanuhu
zapovijedi i u pozivanju naroda Njegovoj vjeri. Mi moramo vjerovati da
su svi Vjerovjesnici bili, bez izuzetka, odani i istinoljubivi. Ko ne vjeruje
jednog od njih ne vjeruje ni jednog od njih.

Poslanstvo (nubuvvet) se ne moze zaraditi teSkim radom, mukom,
patnjom od gladi, ili izdasnim molitvama. Poslanstvo se samo moze dobiti
Allahovim dzelle-Sanuhu uslugom i odabirom. Vjera je poslana preko
Pejgambera, koji su posrednici, sa ciljem da se za ljude uredi i na ovom
svijetu i na ahiretu koristan zivot, da ih se zastiti od od Stetnih djela i da
dobiju seadet spas, uputu i mir i sre¢u. Poslanici, iako su imali mnogo
neprijatelja, iako su bili ismijavani i iako se je sa njima ostro postupalo,
se nisu nikada plasili neprijatelja niti nisu se ustrucavali da ljudima saopce
Allahove dzelle- Sanuhu naredbe i Cinjenice koje se moraju vjerovati i
ono §to se mora Ciniti. Allah dzelle-Sanuhu je pomogao Svoje Pejgambere
natprirodnim ¢udesima (mu’dzizama), koja su pokazivala da su oni odani i
iskreni. Njihovim mu’dzizama se nije nitko mogao suprotstaviti. Poslanikovi
sljedbenici se zovu Poslanikov ummet. Na Kijametu ¢e Poslanicima biti
dozvoljeno da posreduju za svoje sljedbenike, a naro€ito za one koji imaju

24 Nevjernici koji podmuklo i lukavo pokusavaju da razore islam kazu da je Muhammed
alejhisselam prije nego $to je postao Poslanik klao zrtvu (kurban) idolima, i iznose, kao
dokaze, knjige ¢iji autori nisu sljedbenici niti jednog od Cetiri mezheba.

25 Resul se u tekstu takoder prevodi kao Poslanik, Pejgamber,

|



—{ IMAN I ISLAM }7

puno grijeha, i njihovo posredstvo ¢e biti primljeno i uslisano. Allah dzelle-
Sanuhu ¢e takode dozvoliti i alimima, salih (dobrim) osobama, i evlijama
iz njihovih ummeta, da posreduju. I njihovo posredstvo ¢e takode biti
primljeno i usliano. Pejgamberi alejhimussalavatu vetteslimat u svojim
mezarevima zive zivotom koji mi ne znamo. Zemlji nije dozvoljeno da
truhne njihova tijela. Radi toga, hadisi Serif kaze, “Pejgamberi u svojim
mezarevima obavljaju namaz i hadz.”*

Dok mubarek o¢i Poslanika spavaju, o¢i njihovih srca nikad ne spavaju.
Svi Poslanici alejhisselam su jednako sprovodili svoje poslani¢ke duznosti
i svi su bili jednaki u posjedovanju savrsenstva Poslanistva. Svi su imali
gore pomenutih sedam atributa. Poslanicima nije nikada oduzimano
Poslanstvo. Medutim, evlijama moze biti uskracen njihov vilajet. Poslanici
alejhimussalavatu vetteslimat su ljudska bi¢a. Poslanici nisu dzini niti
meleci. Dzini i meleci ne mogu nikada biti Poslanici za ljude niti mogu do¢i
na razinu Poslanika. Medu Poslanicima postoji hijerarhija, to jest, medu
njima ima onih koji su visi i odabraniji od drugih. Na primjer, Poslanik
ahiri zemana (Poslanik zadnjeg vremena), Muhammed alejhisselam je
uzviSeniji od svih drugih Poslanika zato §to su njegov ummet i zemlje -
kojima je on poslat - veéi, i zato §to se njegovo znanje i ma’rifet puno vise
ras8irili, i zato $to je imao stalno i viSe mu’dziza (natprirodnih ¢uda), i zato
Sto je dobio od Allaha dzelle- Sanuhu specijalne kimete (pocasti) i ihsane
(usluge). Poslanici koji se zovu Ulul’azm su najuzviseniji od svih drugih
Poslanika, Resuli su uzviseniji od Nebija koji nisu bili Resuli.

Broj Pejgambera alejhimussalavatu vetteslimat nije poznat. Dobro je
poznata Cinjenica da ih je bilo viSe od 124 tisuce. Od njih su tri stotine i

Oni nazivaju prave muslimane koji ih vjeruju kafirima. Iako oni nisu kafiri, zato $to
tumace ajeti kerime i hadisi Serife nejasnim znac¢enjem, oni su jeretici, otpadnici (bid’at
sahibije). Oni nanose puno $tete muslimanima. Vehabizam je osnovao jedan ahmak
(idiot) iz Nedzda, koji se nalazi u Arabiji, Muhammed bin Abdulvehhab. Hempher, jedan
britanski §pijun, ga je zaveo upotrebljavajuci otpadnicke ideje Ibni Tejmijine (preminuo
728/1328 u Damasku) Vehabizam se rasirio medu Turcima, i svugdje, preko knjiga
Egip¢anina Abduha. (preminuo 1323/1905 u Egiptu). Alimi ehli sunneta su, u stotinama
svojih knjiga, pokazali i dokazali da vehabije nisu sljedbenici petog mezheba nego da
su krivovjernici i da su na krivom putu. Ovo je takode detaljno napisano i u knjigama
Se’adet-i ebedijje, Kijamet i Ahiret i Advice for Muslim. Molimo Allaha dzelle-
Sanuhu da zastiti mlade vjerske sluzbenike, i da im ne da da skrenu na put vehabizma,
i da nas ne rastavi od pravoga puta alima ehli sunneta, koji su puno hvaljeni u mnogim
hadisi Serifima! Amin




—{ IMAN I ISLAM }7

trinaest, ili tri stotine i petnaest, bili Resuli. Sest najuzvisenih Poslanika,
medu Resulima, se zove Ulul’azm. Ulul’azm Poslanici su: Adem, Nuh,
Ibrahim, Musa, Isa i Muhammed Mustafa alejhimussalatu vesselam.

Sljedeca trideset tri Poslanikaa su dobro poznati: Adem, Idris, Sit ili
Sist, Nuh, Hud, Salih, Ibrahim, Lut, Isma’il, Ishak, Ya’kub, Jusuf,
Ejjub, §u’ajb, Musa, Harun, Hidir, Jusa’ bin Nun, Iljas, Eljesa’,
Zulkifl, Sem’un, ISmoil, Junus bin Meta, Davud, Sulejman, Lokman,
Zekerijja, Jahja, Uzejr, Isa bin Merjem, Zulkarnejn i Muhammed
Mustafa alejhi ve alejhimussalatu vesselam.

U Kur’ani kerimu su napisana imena od samo dvadeset osam
Pejgambera. Imena Sit, Hidir, Jusa’, Sem’un i Ismoil nisu napisana. Od
ovih dvadeset osam Pejgambera, nije sigurno, jesu li Zulkarnejn, Lokman
i Uzejr Pejgamberi ili nisu. U trideset Sestom pismu drugog toma knjige
Mektubat-i Ma’sumijje piSe da postoje autenti¢ni podaci da je Hidir
alejhisselam bio Pejgamber. U stotinu osamdeset drugom pismu pise,
“Hidir alejhisselam se (s vremena na vrijeme) pojavljuje u ljudskom obliku.
Zato §to on €ini izvjesne stvari to ne znaci da je on ziv. Allah dzelle- Sanuhu
je dao njegovoj dusi, kao i duSama mnogih drugih Pejgambera i evlija,
dozvolu da se pojave u ljudskom obliku. Samo zato §to ih vidimo to ne
znaci da su oni zivi.” Zulkifl alejhisselam se jo§ zove i Harkil, za kojeg je
receno da je Iljas, Idris ili Zekerijja.

Ibrahim alejhisselam se jo$ zove i Halilullah. On se ovako zove zato
§to je u njegovom srcu postojala samo ljubav prema Allahu dzelle-Sanuhu.
U njegovom srcu nije bilo ljubavi prema stvorenjima. Musa alejhisselam se
jos zove i Kelimullah. On se ovako zove zato $to je on govorio sa Allahom
dzelle-8anuhu. Isa alejhisselam se jo§ zove i Kelimetullah. On se ovako
zove zato §to on nema oca i zato $to je roden na Allahovu dzelle-Sanuhu
rije¢ (kelime- i ilahije) BUDI! Pored toga, Allahove dzelle-Sanuhu rijeci,
pune iskonskih mudrosti, su preko njegovih propovjedi doprle do ljudskih
usiju.

Muhammed alejhisselam koji je razlog za stvaranje svega, i koji je
najCasniji, najcjenjeniji, 1 najuzviSeniji od svih ljudskih bica koja su
stvorena je Habibullah (Allahov dZzelle- Sanuhu miljenik). Ima puno
dokaza koji nam pokazuju njegovu veli¢inu i uzvisenost kao i to da je on
Habibullah. Rijec¢i kao $to su “bio je pobijeden” i “bio je porazen” se iz
ovog razloga se se ne smiju za njega upotrebljavati. On ¢e na Kijametu prvi
ustati iz svog kabura (groba). On ¢e prvi oti¢i na Mahser (mjesto sudenja).

4 |



—{ IMAN I ISLAM }7

On ¢e prvi ué¢i u Dzennet. lako se predivne crte njegovog karaktera se ne
mogu izbrojati, niti je za to dovoljna ljudska mo¢, mi ¢emo ukrasiti ovu
nasu knjigu sa par njih:

Jedno od njegovih natprirodnih cuda (mu’dziza) je Mi’radz: dok
je bio u krevetu, u gradu Mekki, Resulullah sallallahu alejhi ve sellem
je bio probuden i njegovo blagoslovljeno (mubarek) tijelo je odneseno
u Jerusalim (Kudusu), u Aksa dzamiju (Mesdzid-i Aksa), a odatle na
nebesa, a zatim, nakon sedmog neba, na mjesta koja je Allah dzelle-
Sanuhu odredio. Mi moramo ovako vjerovati u Mi’radz”’1. U mnogim
vaznim knjigama je detaljno opisano kako se Mi’radz desio. Od njih se
narogito isti¢e knjiga Sifa-i $erif.>2 On je iz Mekke-i mukerreme oti$ao sa
Dzebrailom alejhisselam do drveta na Sestom i sedmom nebu koje se zove
Sidre-tul-munteha. Od tog mjesta nikakvo znanje niti penjanje ne moze
i¢i dalje. U Sidri je na$ Resul alejhisselam vidio Dzebraila alejhisselam
u njegovom pravom obliku, sa Sest stotina krila. DZebrail alejhisselam je
ostao u Sidri. Njega je prenijeo Burak od Mekke do ¢asnog Jerusalima
(Kudus-i Serifa), ili do sedmog neba. Burak je jedna bijela, brza i bezpolna
dzennetska Zivotinja. On nije ovozemaljska zivotinja. On je manji od mule
a vec¢i od magarca. On je strahovito brz. On je brzi od oc¢iju. Resulullah
sallallahu alejhi ve sellem je u MesdZidu Aksa bio na jaciji, ili na sabah
namazu, imam drugim Pejgamberima. Duse Pejgambera su tu bile prisutne
u svojim ljudskim oblicima. On se u jednom momentu popeo od Kudusa
do sedmog neba merdevinama koje se zovu Mi’radz. Putem su meleci,
koji su bili sa obje strane, donosili na Resulullaha medh-u sena (hvalili
ga i velicali). Dzebrail alejhisselam je na svakom nebu oglasavao vesele
vijesti o Resulullahovom dolasku. On je na svakom nebu vidio Pejgambera
i nazvao mu selam. U Sidri je vidio mnoge zapanjujuce stvari. On je vidio
dzennetske ni’'mete (blagodati). On je vidio dzehennemski azab (mucenja,
patnju). On nije ni pogledao ni jednu od dzennetskih blagodati samo iz
zelje 1 radosti da vidi Dzenab-i Hakkov dzemal (Allahovu dzelle-Sanuhu
ljepotu). On je, medu nurevima (bljestavim svjetlima), sam krenuo od
Sidre. On je cuo zvuk pera meleka. On je prosao kroz sedamdeset hiljada
zavjesa. Razmak izmedu dvije perde je kao duzina putovanja od pet stotina

27 Isma’ilije krivovjernici i neprijatelji vjere, maskirani kao alimi islama, nastoje da zavedu
omladinu, pa kazu, i piSu, da mi’radz nije bio tijelesan ve¢ da je to bilo jedno dusevno
stanje (hal). Mi ne smijemo kupovati ovakve pokvarene knjige. Mi ne bi smjeli dozvoliti
da nas one prevare.

28  Kadi Ijad Maliki, autor knjige Sifa, je 544/1150. godine preselio na ahiret u Maroku.

o



—{ IMAN I ISLAM }7

godina. On je, poslije toga prosao, na krevetu zvanom refref, kroz Kursi,
koji je bljestaviji i svijetliji od sunca. On je doSao do Arsa (Ars-i ilahije).
On je izaSao iz ArSa, izvan alema (svjetova) vremena, prostora i materije.
On je dosao na mekam (mjesto, prostor) gdje je cuo Allahovu dzelle-
Sanuhu Rijec.

On je vidio Allaha dzelle-Sanuhu na nacin koji se niti moze shvatiti niti
objasniti, to jeste onako kako ¢emo vidjeti Allaha dzelle-Sanuhu na ahiretu,
bez vremena i bez prostora. On je govorio sa Allahom dzelle-Sanuhu bez
slova i zvuka. On je hvalio i veli¢ao Allaha dzelle-Sanuhu. On je dobio
bezbrojene poklone i pocasti. Pedeset puta dnevno klanjanje namaza je
postalo farz njemu i njegovom ummetu, §to je, postepeno, uz posredstvo
Musa alejhisselama, smanjeno na pet dnevnih namaza. Prije Mi’radza se
namaz obavljao samo sabahom i ikindijom ili jacijom. Nakon ovako dugog
putovanja, i nakon sto je stekao poklone i ni’mete, i nakon $to je vidio i ¢uo
toliko zacudujucih stvari, on se vratio u krevet koji se josS nije ni ohladio.
Ovo §to smo mi gore napisali se djelom razumije iz ajeti kerima a djelom
iz hadisi Serifa. Nije vadzib sve vjerovati. Medutim, posto su nam ovo sve
alimi ehli sunneta prenijeli, oni, koji poricu ove ¢injenice, se odvajaju od
ehli sunneta. Oni koji ne vjeruju ajeti kerim ili hadisi Serif postaju kafiri.

Da citiramo nekoliko, od mnogih dokaza, koji nam svjedoce da je
Muhammed alejhisselam Sejjid-ul-enbija, to jest, najuzviSeniji od svih
drugih Poslanika, alejhimussalavatu vetteslimat.

Na kijametskom danu ¢e se svi Pejgamberi alejhimussalavatu
vetteslimat skloniti u hladovinu njegovog bajraka. Allah dZelle-Sanuhu je
naredio svim Pejgamberima da vjeruju u Muhammeda alejhisselam, i, da
mu budu pomoc¢nici ako budu zivi do vremena Njegovog dragog habiba.
Isto tako su i svi Pejgamberi ovako naredili svojim ummetima u svojoj
oporuci.

Muhammed alejhisselam je Hatem-ul enbija (posljednji Poslanik).
Poslije njega vise nece do¢i niti jedan Poslanik. Njegova mubarek dusa
je stvoren prije svih drugih Poslanika. Status Poslani$tva je prvo njemu
dat. Poslanistvo je kompletirano sa njegovim dolaskom na svijet. Isa
alejhisselam Ce, pred kraj svijeta, za vrijeme hazreti Mehdi alejhisselama,
u Damasku si¢i sa nebesa. Isa alejhisselam ¢e raSiriti Muhammedovu
alejhisselam vjeru. Isa alejhisselam ¢ée biti njegov sljedbenik (u njegovom
ummetu).

[Pripadnici krivovjernicke grupe koja se zove kadijani ili ahmedije,

4|



—{ IMAN I ISLAM }7

koju su 1296/1880. godine osnovali Englezi, u Indiji, takode klevecu i lazi
o Isa alejhisselamu. Iako oni tvrde da su muslimani, oni rade na tome da
iznutra unisSte Islam. Izdata je fetva koja kaze da oni nisu muslimani.

Jo§ jedna krivovjerni¢ka grupa zindika, koja se je pojavila u Indiji,
je grupa koja se zove DZema’atut- tebligijje”. Ovu je sektu 1345/1926.
godine osnovao jedan dzahil koji se zove Iljas. On kaze, “Muslimani su
skrenuli sa pravoga puta” kao i to da je on usnio san u kojem mu je naredeno
da ih “spasi dalaleta (krivog puta)”. On prenosi sve §to je naucio iz knjiga
svojih hodza, odnosno Nezira Husejna, ReSida Ahmeda Kenkuhija i Halila
Ahmeda Seharenpurija, koji su takode krivovjerci i jeretici. Trik kojim se
oni sluze da prevare muslimane je taj $to oni stalno govore o vrijednostima
namaza i dzema’ata (grupnog klanjanja namaza). Medutim, ¢injenica je
da nijedan ni namaz ni drugi ibadet, koji ovi jeretici obave, nije kabul
(primljen) zato Sto oni nisu u mezhebu ehli sunneta.

Oni prvo moraju da procitaju knjige ehli sunneta i da odbace jereticka
vjerovanja i da postanu pravi muslimani. Oni koji pogresno tumace
kur’anske ajete sa prikrivenim znacenjem se zovu ehli bid’at ili jeretici
(krivovjerci). A neprijatelji Islama, koji daju takvim ajeti kerimima
znacenja sukladno svojim podmuklim i krivovjerni¢kim mislima, se zovu
zindici. Ovi ljudi ovako radeci nastoje da promjene Kur’ani kerim i Islam.
Britanci su pravi i najveéi neprijatelji Islama koji izmisljaju i kljukaju ova
krivovjerstva i trose u tu svrhu na bilione funti sterlinga. DZahili, pripadnici
pokreta DZema’atut- tebligijje, su samo necasno orude, oni, koji su
zapali u zamke britanskih nevjernika, i koji - nazivaju¢i sebe sunnijama,
klanjajué¢i namaz, i govoreci lazi - nastoje da prevare muslimane. Oni ¢e
biti podvrgnuti vjecitoj vatri u najdubljem dijelu Dzehennema. Jedna od
strategija koju oni €esto upotrebljavaju, sa ciljem da zavedu muslimane
na krivi put, je ta Sto oni nose na glavama velike turbane, pustaju duge
brade, oblace dzubbeta, i recituju ajeti kerime kojima oni onda daju
pogresna tumacenja. Medutim, hadisi Serif kaze, “Innallahe la jenzuru ila
suverikum ve sijabikum ve lakin jenzuru ila kulubikum ve nijjatikum”,
Sto znaci, “Allah dzelle-Sanuhu vas nece suditi po vasem izgledu i odjeéi
ve¢ po vasim srcima i namjerama.” Distih:

Kadd-i bulend dared, destar pare pare, Qun aSiyan-i leklek, ber
kelle-i minare.

Posto pripadnici ove sekte nisu mogli odgovoriti na knjige koje Hakitat

29 Molimo pogledajte trideset i Sesto poglavlje druge knjige Endless Bliss

4|



—{ IMAN I ISLAM }7

Kitabevi Stampa, i koje pokazuju da su ovi neuki idioti lazovi, oni kazu,
“Knjige koje Hakitat Kitabevi Stampa su netacne i pokvarene. Nemojte ih
¢itati.” Najpouzdaniji simptom koji nam potvrduje diagnozu krivovjernika
i zindika, neprijatelja Islama, je njihovo odvracanje naroda od Citanja
knjiga koje propagiraju uc¢enja alima ehli sunneta i zigosanje takvih knjiga
krivovjerstvom. Nasa knjiga na turskom jeziku pod naslovom Faideli
Bilgiler (Korisna Informacija) prosiruje perspektivu o steti koju su ovi
ljudi nanijeli Islamu, i citira odgovore koje su im dali alimi ehli sunneta®’]

Muhammed alejhisselam je milost svih svjetova i najuzviseniji je od
svih Pejgambera. Osamnaest tisuca svjetova (alema) se okoristilo iz okeana
njegovog blagoslova. Jednoglasno je prihvaceno da je on Pejgamber za
sve ljude i dzine. Mnogi alimi su rekli da je on takode Pejgamber i za
meleke, biljke, zivotinje, i svaku materiju. Dok su drugi Pejgamberi poslani
izvjesnim plemenima u izvjesnim drzavama, Resul-i ekrem sallallahu alejhi
ve sellem je Pejgamber za sve svjetove i sva Ziva i neziva stvorenja. Allah
dzelle-§anuhu oslovljava druge Pejgambere njihovim imenima. Sto se tice
Muhammeda alejhisselam, Allah dzelle-Sanuhu mu, oslovljavaju¢i ga, “O
Moj Resulu, O Moj Poslanice,” ukazuje blaginaklonost i ljubav. Allah
dzelle-Ssanuhu je njemu dao viSe mu’dziza nego §to je dao svim drugim
Pejgamberima koji su dosli prije njega. Allah dzelle-Sanuhu je Svom
dragom Pejgamberu podario vise ikrama (pocasti) i mu’dziza nego Sto je
dao ijednom drugom Pejgamberu. Njemu je dato da bude uzviseniji od svih
drugih Pejgambera. Kada je on pokazao svojim mubarek (blagoslovljenim)
prstom na mjesec on se prepolovio. Kamenje je Cinilo tespih (govorilo
subhanallah) na njegovom mubarek dlanu. Drveée mu je nazivalo selam
i govorilo, “O Resulallah!” Stup (balvan) koji se zvao Hannane je plakao
samo zato $to ga je Resulullah napustio i ostavio samog. 1z njegovih
mubarek prstiju je tekla Cista voda. Na ahiretu ¢e njemu biti dodijeljeni
visoki mekami (stepeni) kao §to su Mekam-i Mahmud, Sefa’at-i kubra,
Kevser havuzu, Vesile i Fadile. On je bio poc¢as¢en da vidi Allahovu dzelle-
Sanuhu ljepotu (dzemal-i ilahi) prije ulaska u DZennet. On je imao najbolje
moralne karakteristike na svijetu, najsavrSeniju vjeru, znanje, njeznost,
strpljenje, zahvalnost, zuhd?!, ¢ednost, pravi¢nost, juna$tvo, sramezljivost,
hrabrost, skromnost, mudrost, prelijepe manire, dobro¢instvo, milostivost

30 Molimo da pogledate nasa druag izdaja na engleskom jeziku, prije svih The Sunni Path,
Endless Bliss, u Sest knjiga, Belief and Islam, i Documents of the Right Word.

31 Uzdrzavanje od svjetovnih slasti i uzitaka

46 |



—{ IMAN I ISLAM }7

i neiscrpne ¢asne i plemenite osobine. Samo Allah dZelle-Sanuhu zna broj
njegovih mu’dziza. Njegova vjera je ponistila sve druge vjere*2. Njegova
vjera je najbolja i najuzvisenija od svih drugih vjera. Njegovi sljedbenici
(ummet) su odabraniji od svih drugih sljedbenika. Evlije iz njegovog
ummeta su uzvisenije od evlija iz drugih ummeta.

Ebu Bekr-i Siddik radijallahu anh, kruna svih evlija, i onaj kojeg su sve
evlijeiimaminajvise voljeli, je jedan od evlijau Muhammedovom alejhisselam
ummetu. On je zasluzio najvise od svih drugih ljudi da bude Pejgamberov
halifa. On je bio najpodobniji od svih drugih da bude halifa. On je, nakon
Pejgambera, najuzviseniji i najodabraniji od svih ljudskih bi¢a koja su ikada
dosla ikoja ¢e ikada do¢i. On je bio prvi koji je dobio stepen i ¢ast hilafeta. On,
kao Allahov dzelle-Ssanuhu uslugu i dobrocinstvo, nije prije pocetka Islama
obozavao idole. On je bio zasticen od mane kufra i krivovjerstva®.

Poslije njega, najuzviSeniji od svih ljudskih bi¢a je drugi halifa Omer
bin Hattab radijallahu anh, kojega je Allah dzelle-Sanuhu odabrao kao
prijatelja Njegovog omiljenog Poslanika.

Nakon njega, najuzviseniji od svih ljudskih bica je riznica dobrote i
ihsana (dobrocinstva, usluga), izvor skromnosti, imana i irfana (duhovnog
znanja), Resulullahov tre¢i halifa Zinnurejn Osman bin Affan.

Nakon njega, najuzviSeniji od svih ljudskih bi¢a je posjednik
zacudujucih superiornosti, Allahov dzelle- sanuhu lav, Resulullahov Cetvrti
halifa Ali bin ebi Talib- radijallahu teala anh.

Nakon njega je hazreti Hasan ibn ’Ali**, postao halifa. Sa njim je
kompletirano trideset godina hilafeta, koje su spomenute u hadisu. Nakon
njega, najuzviseniji od svih ljudskih bi¢a je Husejn bin Ali, nur (svjetlo)
Resulullahovih sallallahu alejhi ve sellem ociju.

Ove uzvisenosti su bazirane na vecoj zaradi sevaba, napustanju svojih
najdrazih i svoje zemlje radi vjere Islama, postajanju muslimanom prije
drugih, boljim slijedenjem Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem, ve¢em
prilagodavanju njegovom sunnetu i borbi da se njegova vjera S§to vise
prosiri, kao i na spre¢avanju kufra i fitne (smutnje, spletkarenja, intrige) i
fesada (korupcije).

32 Neosporna je ¢injenica da je ovo posljednja religija

33 Sada mozemo shvatiti po ovoj izjavi o Ebu Bekr-i Siddiku koliko su neuki oni koji misle
i piSu da je Resulullah prije vjerovjesniStva obozavao idole.

34 Hasan bin Ali je otrovan u Medini Munevveri 49/669 godine.

47|



—{ IMAN I ISLAM }7

Hazreti Ali radijallahu anh je prije svih, osim Ebu Bekra radijallahu
anh, postao musliman. Ali, on je bio dijete. On nije imao imovine. On
je zivio je u Resulullahovoj ku¢i, i sluzio ga. Njegovo primanje Islama
nije pospjesilo i druge da postanu muslimani niti je doprinijelo pouci i
pobjedi kafira. S druge strane, kada su druge tri halife postali muslimani,
oni su ojacali Islam. Posto su hazreti Alija i njegovi sinovi radijallahu
anhum Resulullahova obitelj, 1 poSto u njima te¢e Resulullahova mubarek
krv, moglo bi se re¢i da su oni uzviSeniji od hazreti Ebu Bekra i hazreti
Omera. Medutim, njihova superiornost nije u svakom pogledu, i ona im
nije pomogla da oni u svakom pogledu prevazidu ove visoke licnosti. Ovo
je sliéno primjeru u kom je Hizir (ili Hidr) alejhisselam poducio nesto
Musa alejhisselama®. Hazreti Fatima je uzvisenija od hazreti HatidZe
i hazreti AjSe radijallahu anhunne zato $to je po krvi bliza Resulullahu.
Medutim, ova njena uzvisenost ne pokazuje uzvisenost u svakom pogledu.
Alimi su razlic¢ito prokomentarisali po pitanju njihovih uzvisenosti. Kako
razumijemo iz hadisi Serifa ove tri, i hazreti Merjem, i Faraonova Zena,
hazreti Asija, su pet najuzviSenijih od svih drugih dunjaluckih Zena.
Hadisi Serif, “Fatima je najuzviSenija od svih dZennetskih Zena, a
Hassan i Husejn su najuzviSeniji od dZennetske mladi¢a” nam govori o
uzvisenosti u samo jednom pogledu.

Sljede¢i najuzviseniji od Ashaba kiram su ASere-i mubes§ere, tj. deset
osoba kojima su date vesele vijesti da ¢e oti¢i u Dzennet. Nakon njih su
najuzviseniji tri stotine trinaest muslimana koji su ucestvovali u bitci na
Bedru. Poslije njih je sedam stotina hrabrih muslimana koji su ucestvovali
u bitci na Uhudu. Nakon njih su Bi’at-ur-ridvan, to jeste tisucu i Cetiri
stotine muslimana koji su se zakleli pod drvetom Resulullahu.

Ashabi kiram radijallahu anhum edzma’in su pomagali i Zrtvovali svoje
zivote i imovinu za Resul-i ekrema sallallahu teala alejhi ve sellem. Vadzib
nam je spominjati ime svakog ashaba kiram sa ljubavlju i poStovanjem. Za
njih se ne smiju upotrebljavati rijeci koje nisu dostojne njihove velicine.
Spominjati njihova imena bez postovanja je krivovjerstvo.

Ko voli Resulullaha mora da voli i njegove ashabe. Hadisi Serif kaze,
“Tko voli moje ashabe voli ih zato $to mene voli. Tko ih ne voli, ne
voli ni mene. Tko ih vrijeda, mene vrijeda. Tko mene vrijeda, vrijeda

35 Kad bi samo krvno srodstvo bilo mjerilo za uzviSenost, hazreti Abbas bi bio uzviSeniji od
hazreti Alije. Sta vise, Ebu Talib i Ebu Leheb, koji su po svom krvnom srodstvu bili vrlo bliski
(Resulullahu alejhisselam), ¢ak nisu stekli ni Cast i uzvi$enost koji imaju najnizi mu’mini.

|



—{ IMAN I ISLAM }7

Allaha dzZelle-Sanuhu. Onaj tko vrijeda Allaha dZelle-Sanuhu ¢ée sigurno
osjetiti azab (kaznu).” U jednom drugom hadisi Serifu se kaze, “Kad
Allahu dZelle-Sanuhu hoée da nekom iz mog ummeta u¢ini dobro, On
stavi u njegovo srce ljubav prema mojim ashabima pa ih on puno voli.”

Mi iz ovog razloga ne smijemo pogresno pretpostavljati da su se ashabi
kiram medusobno borili da bi postali halifa, ili, da bi zadovoljili svoje strasti.
Govoriti lose (0 njima) na osnovu jedne ovake pretpostavke je licemjerstvo
koji vodiu propast, Jer, dok su oni sjedili u Resulullahovom prisustvu, i slusali
njegove mubarek rijeci, iz njihovih srca su potpuno izbrisani, ljubomora,
zelja za polozajem, 1 opijenost dunjalukom. Oni su postali bez pohlepe,
ambicije, mrznje, i zle prirode. Oni su postali potpuno ocis¢eni. Kako bi se
ikada moglo pretpostaviti da su ashabi kiram naseg efendije, Resulullaha
sallallahu alejhi ve sellem - koji su ga voljeli vise od ikog, i koji su zrtvovali
svoje Zivote 1 imovinu za njega, i koji su napustali svoje drzave radi njega, i
koji su voljeli njegove rijeci (sohbet) koje su bile hrana njihovim dusama — da
nisu bili oslobodeni loseg morala, da njihovi nefsovi nisu bili o¢is¢eni, i da
su se borili za leSinu ovog prolaznog dunjaluka, Ovi veliki ljudi su svakako
bili ¢is¢i od svih drugih. Nije pristojno povezivati njihove medusobne
nesporazume i borbe sa onim koji se nama zlim ljudima desavaju, ili pak rec¢i
da su se oni borili sa ciljem da zadovolje svoje zle, Culne, i dunjalucke zelje.
Nije dozvoljeno imati ovake nepristojne misli protiv ashaba kiram. Onaj ko
nesto kaze protiv njih treba da zna da je neprijateljstvo protiv ashaba kiram
neprijateljstvo protiv naseg efendije Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem, i
da je klevetanje njih klevetanje njega, koji ih je obrazovao i odgojio. Iz ovog
razloga su velikani Islama rekli, “Ko ne postuje ashabe kiram, i nema o njima
visoko misljenje, ne vjeruje u Resulullaha.” Bitke kod Deve i na Siffinu se ne
mogu uzeti kao razlog za njihovo klevetanje. 1z izvjesnih vjerskih razloga,
ne samo da nitko od onih koji su se u ovim bitkama borili protiv hazreti
Alije nije bio zao, ve¢ ¢e, nasuprot, oni svi na onom svijetu biti nagradeni.
Hadisi Serif kaze, “MudZtehid koji je pogrijesio ¢e dobiti jedan sevab, a
onaj, koji je ispravno pogodio, ¢e dobiti dva ili deset sevaba. Jedna od
dvije nagrade je zato Sto je ucinio idZtihad. Druga je zato Sto je pronasao
istinu.” Nesporazumi izmedu ovih velikana nisu bili iz neprijateljstva, ili, iz
inata. Oni su bili iz razlike u idztihadu i zelje da izvrSavaju naredenja Islama.
Svaki ashab kiram je bio mudztehid*.

36 Na primjer, hadisi Serif na dvije stotine devedeset osmoj stranici knjige Hadika nam
kaze da je Amr ibni As bio mudztehid.

o |



—{ IMAN I ISLAM }7

Svakom mudztehidu je farz raditi u skladu sa zaklju¢cima koje je
donijeo na osnovu svog idztihada, pa cak i ako se njegov idztihad ne
slaze sa idztihadom puno veéeg mudztehida od njega. Mudztehidu nije
dozvoljeno slijediti tudi idztihad. Ebu Jusuf i Muhammed Sejbani, uéenici
imama a’zama Abu Hanife (preminuo u Bagdadu, 150/767 godine) i Ebu
Sevr i Isma’il Muzeni, uéenici imama Safi’ije (preminuo u Egiptu, 204/820
godine), se Cesto nisu slagali sa svojim mentorima po pitanju stvari za koje
su njihovi mentori rekli da su haram (zabranjene). Oni su za njih rekli da
su halal (dopustene) i obratno, to jeste stvari za koje su njihovi mentori
rekli da su dopustene oni su rekli da nisu dopustene. Ne moze se re¢i da
su oni radi toga gresni ili zli. To nije nitko tako rekao zato $to su i oni bili
mudztehidi kao i njihovi mentori.

Tocno je da je hazreti Alija radijallahu anh bio uzviseniji i uceniji i od
Mu’avije i od Amr ibni Asa radijallahu anhuma.

On je imao puno uzvisenih karakteristika koje su ga od njih razlikovale.
Njegov idztihad je bio jaci i ostriji od njihovih idztihada. Ali, poSto su svi
ashabi kiram bili mudztehidi, ovoj dvojici nije bilo dopusteno da slijede
idztihad ovoga velikog imama. Oni su morali da slijede svoje li¢ne
idztihade (kao i svaki drugi mudztehid).

Pitanje: U bitkama kod Deve i na Siffinu su mnogi muhadziri i ensarije
bili sa ashabima koji su uCestvovali, slusali, i slijedili imama Aliju. Oni
su, iako su svi bili mudztehidi, smatrali vadzibom da ga slijede. Ovo nam
pokazuje da je takode bilo vadzib i mudztehidima da slijede imama Aliju.
Oni su ga morali slijediti ¢ak i ako se njihovi idztihadi nisu slagali sa
njegovim. Zar nije tako?

Odgovor: Oni koji su slijedili hazreti Aliju radijallahu anh su mu se
pridruzili, i borili se na njegovoj strani, ne zato §to su slijedili njegov idztihad
veé zato Sto su se njihovi idztihadi poklapali sa njegovim idZztihadom, i
zato $to su im njihovi idZtihadi pokazali da je vadzib slijediti imama Aliju.
Sli¢no tomu, idztihadi mnogih prominentnih ashaba kiram se nisu slagali
sa idztihadom imama Alije. Njima je bilo vadzib da se bore protiv njega.
Idztihadi ashaba kiram su se desili na tri nacina. Jedni su razumjeli da je
imam Alija u pravu. Njima je bilo vadzib da slijede imama Aliju. Drugi su
vidjeli da su idztihadi onih koji su se borili protiv imama Alije ta¢ni. Njima
je bilo vadzib da slijede one koji su se borili protiv imama Alije i da se bore
protiv njega. Idztihad trece grupe je pokazao da ne treba slijediti ni jednu
ni drugu stranu, i da ne treba ratovati, pa je po njihovom idztihadu bilo

5|



—{ IMAN I ISLAM }7

potrebno ne upustati se u rat. Sve tri strane su, svakako, bile u pravu i na
ahiretu zasluzuju nagradu.

Pitanje: Odgovor koji je gore dat nam pokazuje da su i oni koji su se
borili protiv imama Alije radijallahu teala anh bili u pravu. S druge strane
alimi ehli sunneta su rekli da je imam Alija bio u pravu, i da su njegovi
protivnici pogrijesili, i da im je oprosteno zato $to su imali uzur, i da su ¢ak
i zaradili sevab (nagradu na onom svijetu). Sto moze o tome biti re¢eno?

Odgovor: Imam Safi’ija i Omer bin Abdul’aziz, dva vjerska velikana,
su rekli da ni za jednog od ashaba kiram se ne smije upotrijebiti rijec
“pogrijesio”. Radi toga, receno je, ne smije se re¢i “pogrijesio” za nase
superiorne (vise, bolje). Nizim nije dozvoljeno reci za vise (za one koji su
bolji od nas) “ispravno je uradio”, “nije u pravu”, “mi odobravamo” i “mi
ne odobravamo”. Posto Allah dzelle- Sanuhu nije uprljao nase ruke krvlju
ovih velikana mi moramo obuzdati i zastititi nase jezike da ne izgovore
rijeci kao $to su “pravedan” i “nepravedan”. Rije¢i duboko ucenih alima,
koji su proucavali delile (dokaze, Cinjenice) i dogadaje, koji su rekli da je
imam Alija bio u pravu, a da njegovi protivnici nisu, u stvari, znace, “Da
je hazreti Alija radijallahu anh imao priliku da sa onim na drugoj strani
porazgovara on bi ih naveo da upotrijebe svoj idztihad u skladu sa njegovim
idztihadom”. U stvari, hazreti Zubejr bin Avvam se u bitci kod Deve
borio protiv hazreti Alije. Ali, on je, nakon dubljeg izucavanja Cinjenica,
promijenio svoj idztihad i prestao ratovati. Rije¢i alima ehli sunnet, koji
smatraju pogresku dopustenom, se ovako trebaju shvatiti. Nije dopusteno
re¢i da su hazreti Alija i oni koji su bili sa njim, bili na pravom putu, a drugi
ashabi kiram, zajedno sa naSom majkom AjSom Siddikom, na krivom putu.

Ove bitke izmedu ashaba kiram su se dogodile zbog razlika u idztihadu
u granama znanosti koje se odnose na propise Islama (ahkam-i Ser’ijje).
Ashabi kiram nisu imali nikakvih (medusobnih) nesporazuma u temeljnim
principima Islama. Danas se izvjesni ljudi loSe izrazavaju i potcjenjuju
velikane vjere kao §to su Mu’avija i Amr ibni As radijallahu anhuma. Oni
nisu u stanju da shvate da oni ovom svojom klevetom ashaba kiram u stvari
omalovazavaju i kleve¢u Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem. U knjizi
Sifa-i Serif pie da je imam Malik bin Enes rekao, “Onaj tko psuje i kleveée
Mu’aviju’’ i Amr ibni Asa*® zasluzuje rije¢i koje im upucuje. One koji
govore 1 piSu protiv njih, i ne cijene ih, treba najstrozije kazniti.” Molimo

37 Mu’avija bin Ebu Sufjan je 60/680. godine preselio na ahiret u Damasku.
38 Amr ibni As je 43/663. godine preselio na ahiret u Egiptu.

st |



—{ IMAN I ISLAM }7

Allaha dZelle-sanuhu da napuni nasa srca ljubavlju prema Njegovim
dragim ashabima! Samo ponizni muslimani vole ove vjerske velikane, a
samo munafici i grijesnici ih ne vole.

[Oni koji shvacaju vrijednost i veli¢inu Resulullahovih sallallahu alejhi
ve sellem ashaba kiram, oni koji ih sve vole, koji ih sve postuju i slijede,
se zovu ehli sunnet. Oni koji kazu da vole jedne od njih, a ne vole druge
- 1 na taj nacin klevec¢u veéinu ashaba kiram i tako ne slijede ni jednog od
njih, se zovu §i’ije. U Iranu, Indiji i Iraku ima mnogo Si’ija. U Turskoj ih
nema. Neke §i’ije - sa ciljem da zavedu Ciste muslimane u Turskoj, sebe
nazivaju Alevijama, $to zna¢i musliman koji voli Aliju radijallahu anh. Da
bi voljeli nekoga mi ga moramo slijediti i voljeti one koje on voli. Hazreti
Ali radijallahu anh je volio sve ashabe kiram. On je bio savjetnik drugog
halife Omera radijallahu anhuma koji mu je povjeravao sve svoje nevolje.
On je dao Omeru radijallahu anh da on ozeni Umm-i Gulsum, njegovu
i Fatiminu radijallahu anha kéer. On je ovako na hutbi rekao za hazreti
Mu’aviju, “Nasa braca se ne slazu sa nama. Oni nisu kafiri i grijesnici.
Njihov idztihad im je tako pokazao.” Kad je Talha radijallahu anh postao
Sehid, bore¢i se protiv njega, on mu je licno ocistio njegovo lice od prasSine
i bio imam na njegovom dzenazi namazu. Allah dzelle-Ssanuhu kaze u
Kurani kerimu, “Mu’mini su braéa.” On kaze u zadnjem ajeti kerimu sure
Feth, “Ashabi kiram vole jedni druge.” Ne voljeti samo jednog od ashaba
kiram, ili jo§ gore, odnositi se prema njemu neprijateljski, znaci ne vjerovati
u Kur’ani kerim. Alimi ehli sunneta su ispravno shvatili uzvisenost ashaba
kiram radijallahu teala anhum edzma’in. Oni su naredili muslimanima da
ih oni moraju sve voljeti. Oni su spasili muslimane od propasti.

Oni koji se neprijateljski odnose prema ehli bejtu (Aliji, radijallahu anh,
njegovoj djeci 1 potomcima), zjenicama oka ehli sunneta, se zovu haridzi
(havaridz). Oni se danas zovu jezidi. Njihov din i iman je toliko pokvaren
i prljav da oni jedva imaju ista sa Islamom.

Vehabije kazu da vole sve ashabe kiram. Medutim, oni ne slijede
njihov put ve¢ njima pripisuju svoj jereticki put. Oni ne vole alime ehli
sunneta, velikane tesavvufa, $i’ije i sve ih klevecu. Oni pretpostavljaju da
su samo oni muslimani. Oni drze da su svi oni, koji nisu kao i oni, musrici
(visebozci) i da ih je vehabijama dopusteno ubijati i pljackati njihovu
imovinu. Oni na ovaj nacin postaju ibahije (kafiri). Oni pogresno i krivo
tumace Nass, odnosno, Kur’ani kerim i hadisi Serif i misle da se Islam
sastoji samo od ovih zna¢enja. Oni poricu edille-i Serijje i vec¢inu hadisi

s |



—{ IMAN I ISLAM }7

Serifa. (Edille-i Ser’ijje [to jest, vjersko znanje, sened mudztehid imama]
su Cetiri izvora Islama: 1) Kur’ani kerim 2) Hadisi Serif 3) IdZma’i
ummet 4) Kijasi fukaha.) Alimi Cetiri mezheba su napisali mnogo knjiga
u kojima su dokumentovano pokazali da su Vehabije jeretici, da oni ne
pripadaju ehli sunnetu i da nanose Islamu puno $tete®.

Ejjub Sabri pasa rahime-hullahu teala piSe, “Vehabije su na Arapskom
poluotoku dosli na vlast 1205/1791. godine, nakon krvave pobune u
kojoj su mucili neduzni narod koji im se nije htio pridruziti.” Egipéanin
Muhammed Abduh je bio jedan od protagonista vehabizma koji su
nastojali da preko svojih knjiga rasire vehabizam i nemezhebstvo po
cijelome svijetu. Abduhove knjige su se za vrijeme Sindikalnog pokreta i
Progresivne partije prevodile na turski jezik i bile su nudene (prezentirane)
mladezi kao radovi Abduha, velikog alima Islama, produhovljenog ¢ovjeka
od ideja, i eminentnog reformatora. Medutim, Abduh je otvoreno pisao da
se on divio Dzemaluddinu Efganiju (preselio na ahiret 1314/1897. godine),
koji je bio franmason (slobodni zidar) i Veliki mestar masonske loze u
Kairu. Neprijatelji Islama su podmuklo, prerusavajuéi se u vjerske ljude,
zapoceli ovu fitnu i zauzeli busiju da rijeima, i lazno hvale¢i Islam, uniste
ehli sunnet i Islam. Abduha su hvalili do neba. Veliki alimi ehli sunneta i
imami mezheba su proglaseni neznalicama. Njihova imena viSe nije nitko
ni spominjao. Medutim, ¢isti i plemeniti potomci nasih predaka, koji su
zrtvovali svoje zivote radi Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem i islama,
i sinovi Casnih Sehida, nisu nasjeli na ovu laznu propagandu i oki¢ene

39  Ako zelite opseznije informacije, procitajte nase knjige na engleskom jeziku, Advice
for the Muslim i Endless Bliss, ili njihove originale na turskom jeziku Kijamet ve
Ahiret i Se’adet-i Ebedijje, ili knjige Et- Tevessul-u bin-Nebi ve bis-Salihin, Minha-
tul- vehbijje, Sebil-un-nedZat na arapskom jeziku, ili knjigu na perzijskom jeziku koja
se zove Sejf-ul-ebrar. Ove knjige kao i druge vazne knjige, koje su napisane sa ciljem
da se opovrgne ehli bid’at, je izdala Izdavacka kuc¢a Hakikat Kitabevi iz Istanbula. U
knjizi Redd-ul muhtar (Ibni Abidin) (u tre¢em tomu u poglavlju “bagi”) i u knjizi
Nimet-i islam, koja je na turskom jeziku (u poglavlju o nikahu, na 39. stranici, koju je
napisao Muhammed Zihni efendi) jasno pise da su vehabije ibahije. U vrijeme Sultana
Abdulhamida hana Drugog su - Admiral Ejjub Sabri pasau svojim djelima na turskom
jeziku, Mir’at-ul-haremejn i Tarih-i vehabijjan, i Ahmed Dzevdet pasa u sedmom
tomu svog djela na turskom jeziku, Ottomanska istorija - napisali opsezno objasnjenje
o vehabijama. Takoder je i Jusuf Nebhani detaljno opovrgao vehabije i Ibni Tejmijju u
svojoj knjizi Sevahid-ul hak. Ova knjiga je na arapskom jeziku (treée kairsko izdanje,
1385/1965). Mi smo 1972. godine u Istanbulu reprodukovali iz ove knjige pedeset
stranica (i dodali ih) knjizi na arapskom jeziku ¢iji je naslov Ulema-al muslimin ve
vehabijjun (Alimi islama i vehabijje).

=



—{ IMAN I ISLAM }7

reklame u koje su se ulozili milioni funti sterlinga. Oni nisu ni slusali ni
obracali paznju na ove lazne heroje islama. Allah dzelle- Sanuhu je zastitio
djecu Sehida od ovih podmuklih napada. Danas se mladezi poturaju
prijevodi knjiga raznih nemezheblija kao $to su Mevdudi®, Sejjid Kutb*,
Hamidullah i pripadnika Tebliga dzema’ata. Prijevodi ovih knjiga sadrze
jereticke ideje 1 misli koje nisu sukladne sa pisanjima alima ehli sunneta.
Ovi prijevodi se ekstravagantno hvale reklamama gigantskih razmjera. Mi
uvijek moramo biti oprezni i pazljivi. Molimo Allaha dzelle- Sanuhu da
probudi muslimane iz neznanja radi poStovanja puno voljenog Poslanika
Muhammeda alejhisselam! Molimo Ga da nas On zastiti da nas ne zavedu
neprijateljske lazi i klevete! Amin. Ali, mi se ne smijemo zavaravati samim
¢injenjem i donogenjem dove. Ciniti samo dovu, a ne drzati se &vrsto za
adet-i ilahijje (Allahove dzelle-Sanuhu obicaje), to jeste ne raditi ili se
ne uhvatiti ¢vrsto za Njegove sebebe (posrednike, sredstva, uzroénike,
razloge, povode, nacine), je ravno zahtijevanju mu’dzize (Cuda) od Allaha
dzelle-Sanuhu. Musliman bi trebao i ¢initi i moliti se. Mi se drzati ipravnih
nacina a potom se moliti. Prvi nain izbjegavanja nevjerovanja jeste
izucavanje i poducavanje islama. U stvari, to je farz (obveza) i svacija prva
duznost. Covjek, ili Zena, moraju znati temeljne istine ehli sunneta, obveze
i zabrane. To je prva duznost. Danas je prilicno lako nauciti te stvari, jer
postoji sloboda pisanja i objavljivanja istinskih islamskih knjiga. Svaki
musliman mora podrzati drzavu koja je dala ovu slobodu muslimanima.
Oni, koji ne nauce i ne poduce svoju djecu vjeri ehli sunneta i ucenja
i’tikada - onako kako je napisano u ilmihalu - su u opasnosti da izadu iz
islama i da se strovale u ambis nevjerni§tva. Molitve ovakih ljudi se ne
primaju. Kako se takvi ljudi mogu zastititi od nevjernistva? Resulullah
sallallahu alejhi ve sellem je rekao, “Gdje je znanje tu je i islam. Gdje
nema znanja tu nema niti islama.” Kako god moramo jesti i piti da ne
umremo od gladi isto tako moramo i nauciti nasu vjeru, da nas nevjernici
ne zavedu, i da ne prestanemo biti muslimani. Nasi stari su se ¢esto sastajali
i ¢itali ilmihale. Oni su tako ostali muslimani i uzivali islam. Oni su nama
ispravno prenijeli ovo svjetlo srec¢e. I mi, da bi ostali muslimani, i da nam ne
bi djecu zarobili unutrasnji ili vanjski neprijatelji, nas prvi i najneophodniji
preventivni zadatak mora da bude da ¢itamo i shvatimo ilmihale koje su
napisali alimi ehli sunneta. Roditelji koji hoc¢e da im dijete bude musliman

40 Mevdudi je osniva¢ udruzenja Dzema’at-ul-islamijje u Indiji. On je umro 1399/1979.
41  Sejjid Kutb je ubijen 1386/1966. godine u Egiptu.

s



—{ IMAN I ISLAM }7

trebaju da ga posalju ucitelju koji ¢e ga nauci da u¢i Kur’ani kerim.
Citajmo, u¢imo, i podu¢avajmo nasu djecu, i one za koje smo odgovorni,
dok imamo priliku i moguénost. Bice tesko, ili ¢ak i nemoguce kada podu
u Skolu. Kada se degeneracija ukorijeni bice nam beskorisno kukati. Mi
ne smijemo vjerovati neprijateljima islama, njihovim varljivim i laznim
knjigama, novinama, magazinima, televizijskim i radio programima, i
filmovima i internetskim stranicama. Ibni Abidin rahime-hullahu teala pise
u trecem tomu knjige Redd-ul muhtar da se podli nevjernici - koji ne
vjeruju ni u jednu vjeru i nastoje da izvedu muslimane iz vjere, koji se se
predstavljaju kao muslimani, koji poducavaju ono sto izaziva kufr kao dio
islama - zovu zindici.

Pitanje: Netko tko je procitao prijevod njihove pokvarene knjige kaze,

“Mi trebamo Ccitati tefsir (interpretaciju) Kur’ani kerima. Povjeriti
shvatanje nase vjere i Kur’ani kerima vjerskim alimima je jedna opasna
i uzasna stvar. Kur’ani kerim ne kaze, ‘O vjerski alimi’ ve¢, ‘O vi koji
vjerujete’ 1 ‘O ljudi’. Zato, svaki musliman mora da sam sobom shvati
Kur’ani kerim i ne o¢ekuje ni od kog drugog da mu ga objasni.”

On hoce da svako ¢ita knjige tefsira i hadisa. On ne preporucuje knjige
kelama, fikha, i ilmihale koje su napisali alimi islama i velikani ehli sunneta.
Knjiga Resida Rize*, koju je izdao $ef Vrhovnog vjerskog rukovodstva
(publikacija br. 157; 1394/1974) je jos viSe zbunila Citatelje. Sljedece §to je
napisano na mnogim mjestima te knjige kaze, a naroc¢ito u njenom Sestom
dijalogu:

“Oni [mukallidi, sljedbenici jednog od Cetiri mezheba] su uzdigli
imame mudztehide na nivo Poslanika. Oni, ¢ak, vise vole rije¢ mudztehida,
koja se ne slaze sa Poslanikovim hadisom. Oni kazu da je hadis mogao biti
nesh (anuliran, poni$ten), ili, da je moguce da je njihov imam znao neki
drugi hadis.

Ove takliddzije (sljedbenici jednog od Cetiri mezheba) takode protivurijece
i mudztehidima zato $to slijede mudztehide koji mozda nisu u pravu u svom
rasudivanju i koji mozda ne znaju stvari, a odbacuju Poslanikov hadis, koji
je sigurno bez greske. Oni ¢ak ovakvim svojim postupkom protivrijece i
Kur’anu. Oni kazu da nitko osim imama mudztehida nije mogao razumjeti
Kur’an. Ove rjeci fikhdzija i takliddzija nam pokazuju da su ih oni usvojili
od jevreja i krs¢ana. Naprotiv, Kur’an i hadis je lakSe razumjeti nego knjige

42 Resid Riza je Muhammedov Abduhov ucenik. On je umro 1354/1935. godine.

s |



—{ IMAN I ISLAM }7

koje su napisale fikhdzije. Oni koji dobro znaju arapski jezik i njegovu
gramatiku ¢e lako shvatiti Kur’an i hadis. Tko bi na ovom svijetu mogao
re¢i da Allah dzelle-8anuhu nije bio u stanju da jasno objasni Svoju vjeru?
Tko bi prigovorio ¢injenici da je Resulullah bio u stanju, da bolje od ikoga,
razumije Allahovu namjeru i da je bolje od ikoga drugog objasni? Re¢i da su
muslimanima nedovoljna hazreti Pejgamberova objasnjenja znaci tvrditi da
on nije mogao precizno izvrsiti svoju duznost tebliga. Da vecina svijeta nije
bila u stanju da razumije Kur’ani kerim i sunnet DZenab-i Hak Allah ne bi
drzao sav svijet odgovornim za propise Kitaba i Sunneta. Ono $to vjerujemo
moramo znati zajedno sa delilima (dokazima). Dzenab-i Hakk ne odobrava
taklid (imitiranje, oponasanje, slijedenje mezheba). Imitiranje oceva i djedova
nam nece vaziti kao izgovor. Ajeti pokazuju da Allah ne¢e nikada odobriti
taklid. Lakse je razumjeti dio vjere koji se odnosi na furu’ iz delila (izvore,
dokumenta), nego razumjeti dio koji se odnosi na iman (vjerovanje). Kada nas
je zaduzio sa onim $§to je teze razumjeti zaSto nas On ne bi zaduzio sa onim
Sto je lakSe razumjeti? Iz izvjesnih rijetkih stvari ¢e biti tesko izvesti pravila.
Ne znati ih i ne Ciniti ih ¢e se smatrati izgovorom. Fikhdzije su same sobom
izmislile mnoge mes’ele (probleme, vjerska pitanja koja treba rjesiti). Oni su
za njih proizveli pravila. Oni su pokusali uvesti stvari kao §to su re’j, kijas-i
dzeli, kijas-i hafi, i delile (dokaze) za njih. Oni su ih prelili u polje ibadeta
za koji je nemoguce razumom ste¢i znanje. Oni su na taj nacin nekoliko puta
prosirili vjeru. Oni su zadali muslimanima muku. Ja ne poriem kijas. Ja
kazem da u ibadetu nema kijasa. Iman i ibadet su kompletirani u doba hazreti
Pejgambera. Nitko im nista ne moze dodati. Mudztehid imami su ljudima
zabranili taklid (da slijede imama) i ucinili ga haramom.”

Ovaj citat, koji je uzet iz knjige koju je Stampala Kancelarija ravnatelja
Vrhovnog vjerskog poglavarstva zabranjuje, kao i sve druge knjige koje su
napisane protiv mezheba, sljedenje imama cetiri mezheba. Ovo nareduje
svakome da nauéi tefsir i hadis. Sta bi vi 0 ovome rekli?

Odgovor: Ako pazljivo procitamo citate nemezheblija vrlo ¢emo brzo
uvidjeti da oni nastoje da zavedu muslimane na taj na¢in $to dekorisu svoje
krivovjerne misli i separatisticke poglede serijom nezdravih razmisljanja i
pogresnih izjava. Neznalica koji misli da se to pisanje temelji na izvjesnom
nivou znanja, u okviru logike i razuma, moze biti prevaren. Ali neko ko zna
islam, i ko je oStrovidan, neée nikada upasti u njihovu zamku.

Da bi upozorili mladez o opasnostima nemezhebstva i antisunnizma -
koji guraju muslimane u vjecitu propast - alimi islama rahime-humullahu

56 |



—{ IMAN I ISLAM }7

teala su tokom Cetrnaest stoljeca napisali na tisu¢e odli¢nih i vrlo cijenjenih
knjiga. Ovdje, kao odgovor na gore postavljeno pitanje, navodimo
prijevod odlomaka iz knjige koja se zove HudZdZet-ullahi alel-alemin
koju je napisao Jusuf Nebhani rahmetullahi teala alejh (preselio na ahiret
1350/1932. godine u Bejrutu), on pise:

“Ne moze svatko iz Kur’ani kerima izvoditi propise. Resulullah
sallallahu alejhi ve sellem je u svom hadisi Serifu objasnio propise Kur’ani
kerima zato §to ih ¢ak ni imami mudztehidi nisu mogli izvesti iz Kur’ani
kerima. Kako god je samo Resulullah sallallahu alejhi ve sellem mogao
objasniti Kur’ani kerim tako su samo i ashabi kiram i imami mudztehidi
mogli shvatiti i objasniti njegov hadisi Serif.

Da bi ih mogli shvatiti, Allah dzelle-Sanuhu je obasuo i podario
Svoje imame mudztehide naunim i vjerskim znanjem, izvanrednim
razumjevanjem, ostrovidnoScéu, preobilnim razumom i mnogim drugim
vrlinama. Na ¢elu svih ovih bila je takva vrlina. Zatim je doslo Allahovo
dzelle-Sanuhu svjetlo u njihova srca. Nasi mezheb imami su uz pomo¢
ovih vrlina razumjeli Allahov dzelle-Sanuhu i Resulullahov kelam (rijeci,
govor). Oni su za ono, §to nisu mogli razumjeti, pokazali rjeSenje putem
kijasa. Svaki od ova Cetiri imama mezheba je rekao da on ne govori
svoje misljenje. Svaki od njih je rekao svojim ucenicima, “Ako naidete
na sahih hadis ostavite moje rijeci i slijedite Resulullahov hadis!” Oni,
kojima su nasi mezheb imami ovo rekli su bili duboki alimi koji su, kao
i oni, bili mudztehidi. Ovi alimi su bili ehli tedzrih, tedzrih mudztehidi,
to jeste mudztehidi koji su imali sposobnost da razlikuju izmedu delila
cetiri mezheba. Oni su izucavali dokumente (delile) i prenosioce (ravije)
hadisa na kojima je imam mezheba zasnovao svoj idztihad kao i one sahih
hadise na koje su kasnije naisli, i ispitali koji je re€en kasnije i jo§ mnoge
druge uslove (Sartove) i tako ustanovili koji je od njih bolji (tedzrih). Ili
je mudztehid imam (imam mezheba), posto nije znao hadisi Serif koji je
dokumentovao (ili rijesio) neku mes’elu (problem), kijasom (mes’elu)
odlucio, dok je njegov ucenik, koji je pronasao hadisi Serif, odlucio druk¢ije.
Medutim, ucenici koji su upotrebljavali takav idztihad nisu izlazili izvan
granica pravila (koja su postavili) imami mezheba. Mudztehidi, muftije,
koji su ih naslijedili, su takode tako izdavali fetvu. Kako razumijemo iz
ovoga §to je ovdje napisano, muslimani, koji slijede imame cetiri mezheba
i mudztehid imame koje su oni obrazovali slijede Allahov dzelle-Sanuhu i
Resululahov hukm (propis, pravilo). Ovi mudztehidi su razumjeli i nama




—{ IMAN I ISLAM }7

prenijeli propise iz Kur’ani kerima i hadisi Serifa koje nitko drugi nije
mogao shvatiti. Muslimani zive po onom sto su mudztehidi shvatili, i nama
prenijeli, iz Kitaba i Sunneta. Allah dzelle-Sanuhu kaze u znacenju Cetrdeset
treceg ajeti kerima sure Nahl, “pitajte u¢ene o onom $to ne znate!”*

Allah dzelle-Sanuhu je obasuo samo ummet Svoga dragog Pejgambera
sallallahu teala alejhi ve sellem ihsanom (dobrocinstvom), to jest, da
imami mezheba ucine idztihade i uspostave mezhebe i da se na taj nacin
svi muslimani ujedine u ovim mezhebima. Dzenab-i Hakk je zastitio Svoju
vjeru od kvarenja i skrnavljenja na taj nacin $to je stvorio s jedne strane
imame u vjerovanju (i’tikadu), a s druge strane mezheb imame, i tako
sprijecio krivovjernike, zindike, mulhide i ljudske Sejtane da je ne pokvare
i oskrnave. Posto kr$¢anstvo i judeizam nisu imali ovih ni’meta ove vjere
su se pokvarile i postale igracke (u rukama ljudi).

Alimi islama su svi jednoglasno rekli da cetiri stotine godina po
Resulullahovom sallallahu teala alejhi ve sellem prelasku na ahiret nije
dosao niti jedan tako duboko u€eni alim koji bi mogao u€initi idztihad. Onaj
tko kaze da danas moramo ¢initi idztihad on je ili lud ili vjerska neznalica
o islamu. Kada je veliki alim Dzelaleddin-i Sujuti rahime- hullahu teala
(preselio na ahiret 911/1505. godine u Egiptu) rekao da je dosegao razinu
idztihada, drugi savremeni alimi su ga upitali da im kaze koji je, od dva
razlic¢ita odgovora na postavljeno pitanje, pouzdaniji. On im nije mogao
odgovoriti. On je rekao da je previse zauzet i da za to nema vremena. Dakle,
oni su od njega trazili da on ucini idztihad na fetvu. To je najnizi stepen
idztihada. Kada vidimo da jedan ovako veliki alim, kao $to je imam Sujuti,
nije mogao uciniti idztihad na fetvu, kako bi onda nazvali one koji nagone

43 Ovaj ajet-i kerim nam pokazuje da nije svako u stanju da ispravno razumije Kitab i
Sunnet. Ovaj ajeti kerim nareduje onim koji ih ne mogu shvatiti, da ne nastoje da sami
sobom shvate Kur’ani kerim i hadisi Serif ve¢ da ih nauce na taj nacin $to e pitati one
koji su ih shvatili. Da je svako mogao ispravno shvatiti znacenje Kur’ani kerima i hadisi
Serifa ne bi se pojavile sedamdeset dvije krivovjerne grupe. Svi oni, koji su zapoceli
ove (72 krivovjerne) grupe su bili duboko uceni alimi ali ni jedan od njih nije mogao
ispravno shvatiti znacenja Nassa, to jest Kur’ani kerima i hadisi Serifa. Oni su, pogresno
ih razumjevsi, skrenuli su sa pravog puta i bili uzrok da milioni muslimana skrenu sa
pravoga puta i odu u propast. Izvjesni od njih su do te mjere pretjerali u davanju krivih
znacenja Nassovima (Kur’ani kerimu i hadisi Serifima) da su poceli nazivati muslimane
pravog puta kafirima i musricima. U knjizi pod naslovom Ke$f-u$-Subuhat, koja je pre-
vedena na turski jezik i potajno ubacena u Tursku pise da je dopusSteno (mubah) ubijati
muslimane koji imaju vjerovanje ehli sunneta i oduzimati im njihovu imovinu.




—{ IMAN I ISLAM }7

neuk narod da ¢ini mutlak idztihad (apsolutni idztihad, idztihad koji su
upotrebljavali imami Cetiri mezheba), ako ne mentalno bolesnim ili vjerski
neukim? Imam Gazali* rahime-hullahu teala je rekao u svojoj knjizi Ihja-
ul-ulum da u njegovo vrijeme vise nije postojao nijedan mudztehid.

“?Ako netko tko nije mudztehid ¢uje sahih hadis o izvjesnoj stvari, pa
se pocne nelagodno osjecati radeéi tu stvar po imamu svog mezheba, koji
nije u skladu sa tim hadisom, on mora da istrazuje i pronade jednog drugog
mudztehida, u okviru €etiri mezheba, ¢iji se idztihad bazira na tom hadisu
i da radi tu stvar sukladno sa mezhebom kojem je taj mudztehid pripadao.
Veliki alim imam Nevevi rahime- hullahu teala (preselio 676/1277. godine
na ahiret u Damasku) je to detaljno objasnio u svojoj knjizi Revdat- ut-
talibin. Onima, koji nisu dosegli stupanj idztihada, nije dopusteno izvlaciti
pravila iz nass-a tj. Iz Kitaba i Sunneta. Danas izvjesne neznalice tvrde
da su dosli na razinu apsolutnog idztihada. Oni kazu da mogu izvlaciti
propise iz Kitaba i Sunneta i da oni vise ne trebaju da slijede jedan od Cetiri
mezheba. Oni napustaju mezheb koji su godinama slijedili. Oni nastoje da
svojim bolesnim mislima pobiju mezhebe. Ove budale govore tako glupe
stvari kao, “Mi ne¢emo slijediti misljenja vjerskih ljudi koji su dzahili kao
i mi.” Prevareni $ejtanom i izazvani svojim nefsom oni tvrde superiornost.
Oni ne shvac¢aju da oni ovako govore¢i ne otkrivaju svoju superiornost ve¢
svoju glupost i sramotu. Medu njima ovdje vidimo i neke jeretike neznalice
koji kazu, i piSu, da svako treba da cita knjige tefsira, i da sam sobom
izvlaci propise iz knjiga tefsira i [sahiha] Buharije. O moj muslimanski
brate! Potpuno se kloni ovih idiota. Ne druzi se sa njima i ne misli da su
oni vjerski ljudi! Cvrsto se uhvati za imama tvog mezheba! Slobodan si
da izaberes koji god hoces od cetiri mezheba. Ali, ti ne smijes iskupljati
olaksice (ruhse) ovih mezheba niti ujedinjavati ih (telfik).*

“’Musliman koji moze dobro Citati i razumjeti hadisi Serife treba da
prvo nauci hadise koji su dokazi u njegovom mezhebu, zatim da radi ono
Sto je po hadisima pohvaljeno i da izbjegava ono $to je pokudeno, da nauci
veli¢inu vjere islama i vrijednost Allahovih dzelle-Sanuhu i Resulullahovih

44 Imam Muhammed Gazali je preselio na ahiret 505/1111. godine u gradu Tus.

45 Telfik znaci obavljati neko djelo ujedinjavajuci ili mijeSajuéi lagane aspekte sva
Cetiri mezheba na nacin koji se ne slaze niti sa jednim od ova etiri mezheba. Nakon
$to smo uradili izvjesnu radnju u skladu sa jednim od Cetiri mezheba, to znaci posto
je ona ispravno obavljena u tom mezhebu, dodatno ispunjavanje uvjeta (Sartova) i iz
druga tri mezheba, sa ciljem da radnja bude jos i ispravnija i usli$anija (makbul) i u tim
mezhebima, se zove takva. Takva donosi puno sevaba (ahiretskih nagrada).

|



—{ IMAN I ISLAM }7

sallallahu alejhi ve sellem imena i atributa, da nauc¢i Resulullahov sallallahu
alejhi ve sellem zivot, vrline, ¢uda, redoslijed ovog svijeta i sljedeéeg, o
ustajanju, kijametskom danu, Dzennetu i DZehennemu, melecima, dzinima,
drevnim ummetima, Pejgamberima i njihovim kitabima, superiornosti
koje su specificne za Resulullaha i Kur’ani kerim, zivote njegovog Ala
(bliskih srodnika), i njegovih ashaba ridvanullahi teala alejhim edzma’in,
predznake kijameta, i mnoge druge stvari koje se odnose na ovaj svijet i na
sljede¢i. U Resulullahovim sallallahu teala alejhi ve sellem hadisi Serifima
je akumulirano sve $to se odnosi na na ovaj svijet i na sljede¢i.

Kada shvatimo ovo §to je ovdje napisano postaje nam jasno kolike su
neznalice oni koji kazu da su beskorisni vjerski propisi koji nisu izvedeni
iz hadisi Serifa. U ogromnoj koli¢ini znanja koja se nalazi u hadisi Serifima
samo je nekoliko hadisi Serifa koji nas poducavaju ibadet i mu’amelat
(dio fikha koji nas podu¢ava o na¢inu kupoprodaje, interesu, zajednickom
posjednistvu i sli¢no). Njih, prema nekim alimima, ima oko pet stotina
[ukljucujucéi one koji se ponavljaju nema ih vise od tri tisu¢e]. Nije moguce
ni zamisliti da, od ovako malog broja hadisi Serifa, nijedan od imama Cetiri
mezheba nije ¢uo za jedan sahih (vjerodostojan) hadis. Svaki sahih hadis
je makar jedan imam mezheba uzeo kao svoj dokaz. Musliman koji vidi
da izvjesna radnja u njegovom mezhebu nije u skladu sa sahih hadisom
treba da tu radnju radi po drugom meshebu ¢iji je idztihad baziran na
tom hadisi Serifu. Moguce je da je takode i imam njegovog mezheba ¢uo
za taj hadisi Serif. Moguce je da je on slijedio jedan drugi hadisi Serif za
kojeg je razumio ili da je viSe sahih, ili, da je kasnije recen pa je anulirao
(nesh ucinio) prvi hadis-i Serif, ili, ga nije uzeo kao dokaz, radi drugog,
samo mudztehidima poznatog razloga. Dobro je da musliman, koji shvata
da je prvi hadisi Serif sahih, napusti idztihad svog mezheba koji se ne
slaze sa tim hadisom i da slijedi ovaj hadis. Ali on, u tom slucaju, mora
slijediti drugi mezheb koji je po tom pitanju uzeo taj hadisi Serif za svoj
idztihad, zato Sto je imam tog drugog mezheba, koji zna dokaze za propise,
koje on ne zna, ustanovio da ne postoji nista Sto bi sprijecilo da se radi
sukladno tom hadisi Serifu. Medutim, potpuno mu je dopusteno i da, po
tom pitanju, radi onako kako njegov mezheb nalaze, posto je, bez sumnje,
da se imam njegovog mezheba u svom idztihadu oslonio na ¢vrst i ispravan
dokument. Mukallidu (sljedbenika mezheba) je u islamu dozvoljeno da ne
zna mudztehidov dokaz. Nijedan od imama cetiri mezheba nije u svom
idztihadu izasao iz okvira Kitaba i Sunneta. Njihovi mezhebi su objasnjenje




—{ IMAN I ISLAM }7

Kitaba i Sunneta. Oni su muslimanima objasnili znacenja i propise Kitaba
i Sunneta. Oni su objasnili Kitab i Sunnet na nacin kako ith muslimani
mogu shvatiti, i zapisali ta objasnjenja u svoje knjige. Rad imama mezheba
rahimehumullahu teala je bio ogromna usluga islamskoj vjeri. Da Allah
dzelle-Sanuhu nije pomogao, sama ljudska mo¢ ne bi nikada bila dovoljna
za ovaj posao. Postojanje ovih mezheba je jedan od najjacih dokaza da je
Resulullah sallallahu alejhi ve sellem istinski Poslanik i da je islam istinska
vjera.

Razlike u idztihadima (znacenjima ili zaklju¢cima koji je mudztehid
donio kroz svoje napore i nastojanja da razumije i shvati skrivena znacenja
u ajeti kerimu ili hadisi Serifu) nasih mezheb imama su samo u onim
stvarima koje se odnose na furu-i din (fikh). Medu njima nema neslaganja
po pitanju i’tikada i imana. Medu njima takode nema ni razlika u u¢enjima
furu’a koja se smatraju elementarnim (osnovnim) a koja su uzeta iz hadisi
Serifa ¢iji su dokazi preneseni kao tevatu. Oni se samo razlikuju u nekim
aspektima koji se odnose na furu-i din. Ovo se desilo zbog razlika u
njihovim razumijevanjima jacine dokaza po tim pitanjima. Ove neznatne
razlike medu njima su [Allahova dzelle-Sanuhu] milost ovom ummetu.
Muslimanima je dopusteno (dzaiz) slijediti koji god vole mezheb i koji
im je laksi. Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je unaprijed najavio ove
razlike, kao vesele vijesti. Desilo se tocno onako kako je on i prorekao.

U vjerovanju (i’tikadu) nije dopusteno Ciniti idztihad. To znaci da u
¢injenicama koje se moraju vjerovati nije dopusteno upotrebljavati idztihad.
To vodi stranputici i krivovjerstvu. To je veliki grijeh. U vjerovanju postoji
samo jedan ispravan put. Taj put je put mezheba koji se zove ehli sunnet
vel-dZzema’at. Razlika za koju je hadisi Serif rekao da je [Allahov dzelle-
Sanuhu] rahmet (milost) je razlika u furu’u, to jest u ahkamu (pravilima ili
propisima).

U stvarima u kojima se Cetiri mezheba razilaze samo je samo jedno
misljenje ispravno. Oni koji rade po ovom ispravnom misljenju ¢e dobiti
dva sevaba (nagrade) dok ¢e oni koji rade po jednom od neispravnih
misljenja dobiti samo jedan sevab. Cinjenica, da je dozvoljeno odustati
od jednog mezheba i slijediti drugi, nam pokazuje da su mezhebi rahmet.
Medutim, nije nam dozvoljeno slijediti nista drugo osim ova Cetiri veé
postoje¢a mezheba koja sa¢injavaju ehli sunnet. Cak nije dozvoljeno ni
slijediti ni ashabe kiram, zato §to su njihovi mezhebi, s obzirom da nisu bili
zapisani, tokom vremena zaboravljeni. Danas je jedino moguce slijediti

ot |



—{ IMAN I ISLAM }7

islam slijedenjem jednog od ova cetiri mezheba. Imam Ebu Bekr Razi i
rahime-hullahu teala (preselio na ahiret 370/980. godine) je takode rekao
da su alimi islama jednoglasno izjavili da nije dopusteno [izravno] slijediti
ashabe kiram. Ja preporuc¢ujem onima koji hoée da potpuno razumiju
superiornost mezheba i mudztehida - a naro€ito superiornost imama cetiri
mezheba i ¢injenicu, da su njihovi mezhebi u okviru Kitaba i Sunneta,
i da propisi koje su oni izveli kroz idzmu i kijas nisu njihova misljenja
ve¢ su uzeti iz Kitaba i Sunneta - da procitaju imamove Abdulvehhabove
Sa’ranijeve rahime-hullahu teala knjige Mizan-ul-kubra i Mizan-ul-
hidrijje.” *

Nije tocno da “Kur ani kerim ne kaze, ‘O vjerski alimi’” kako se navodi
u pitanju. U mnogim ajeti kerimama se hvale ucenjaci(alimi, ulema) i
znanje (ilm). Hazret-i Abdulgani Nablusi (preselio na ahiret 1143[1731])
ovako pise u svojoj knjizi Al-Hadika, “Znacenje sedmog ajeti kerima sure
Enbija kaze, ‘Pitajte posjednike zikra o onome $to ne znate.” Ovdje rije¢
‘zikr’ znaci znanje. Ovaj ajeti kerim nareduje onim koji ne znaju puno da
nadu islamske ucenjake (alime) i da od njih nauce. Sedmi ajeti kerim sure
Imran kaze, ‘Samo oni koji su posjednici znanja razumiju znacenja
neodredenih ajeta.” Osamnaesti ajeti kerim iste sure glasi, ‘Oni koji su
posjednici znanja shvacaju da Allah dZelle-Sanuhu postojiida je jedan.’
Osamdeset prvi ajeti kerim sure Kasas kaze, “Posjednici znanja im rekose,
‘Sram vas bilo! Nagrade koje ¢e Allah dZelle- Sanuhu dati onima koji
imaju vjerujuikojicine dobra djela, su bolje od ovosvjetskih blagodati.’
” Pedeset Sesti ajeti kerim sure Rum glasi, “Posjednici znanja i vjere ¢e
reéi, ‘Ovo je kijamet koji ste poricali na dunjaluku.” ” Stotinu osmi
ajeti kerim sure Isra kaze, “Kad posjednici znanja ¢uju Kur’ani kerim
oni ¢ine sedZdu i kaZu, ‘Na§ Gospodar nema mana. On ne gazi Svoju
rijec.”” Pedeset Cetvrti ajeti kerim sure HadZdz kaze, ‘Posjednici znanja
razumiju da je Kur’ani kerim Allahova dZelle-Sanuhu Rije¢.’ Pedeseti
ajeti kerim sure Ankebut glasi, ‘Kur’ani kerim je u srcima posjednika
znanja.’ Sesti ajeti kerim sure Sebe’ glasi, ‘Posjednici znanja znaju da

46 HudZdZetullahi alel’alemin, 771. Gore navedeni odlomak koji je preveden sa arapskog
originala ne sadrzi u sebi niti jednu rije¢ prevoditelja. Prevoditelj je i ovdje kao i u
svim drugim svojim knjigama, koje smo izdali, stavio citate iz drugih knjiga u Cetvrtaste
zagrade [] kako se tekst, koji momentalno prevodimo, ne bi pomijesao sa tekstom iz
drugih knjiga. Knjiga HudZdZetullahi alel’alemin, iz koje je ovaj odlomak uzet, je na
arapskom jeziku. Ova knjiga je 1394/1974. godine ofsetom reprodukovana u Istanbulu.




—{ IMAN I ISLAM }7

je Kur’ani kerim Allahova dZelle- $anuhu Rije¢ i da nam omoguéava
Allahovu dzZelle-Sanuhu ljubav.’ Jedanaesti ajeti kerim sure MudZadele
kaze, ‘Posjednici znanja ¢e dobiti visoke stepene u DZennetu.’ Dvadeset
sedmi ajeti kerim sure Fatir glasi, ‘Samo se posjednici znanja puno
plase Allaha dZelle-Sanuhu.’ Cetrnaesti ajeti kerim sure HudZurat glasi,
‘Najbolji od vas je onaj koji se najvise plasi Allaha dZelle-Sanuhu.’
Hadisi Serifi koji su navedeni na 365. stranici knjige Al-Hadika kazu,
‘Allah dzelle-Sanuhu, meleci, i sva stvorenja, ¢ine dovu za onog ko
poducava narod onom $to je dobro.’ i ‘Na Kijametskom danu ¢ée prvo
Ciniti Sefa’at Pejgamberi, zatim alimi, a zatim Sehidi.’ i ‘O ljudi! Znajte
da se znanje stice sluSanjem ucenjaka.’i ‘Ucite znanje! Izucavati znanje
je ibadet. Onaj tko izu¢ava znanje kao i onaj tko ga poducava ¢e dobiti
onoliko sevaba koliko se dobije za dZihad. Poducavati znanje je isto
kao i davati sadaku. UCiti znanje od ucenjaka je isto kao i klanjati
pono¢ni namaz.’ Tahrir Buhari?’, autor knjige fetvi pod naslovom Hulasa,
kaze, ‘Citanje knjige fikha donosi vise nagrade na onom svijetu (tj. sevaba)
od klanjanja noénog namaza.’ Jer, nauciti farzove i harame od [alima ili iz
njihovih] knjiga je farz. Citati fikhske knjige, sa ciljem da radimo ono $to
smo naucili, ili da druge poduc¢avamo, je bolje od tesbih namaza. U jednom
se hadisi Serifu kaze, ‘Izu€avati ilm donosi viSe sevaba od nafile namaza
posto je Korisniji onom tko ga u¢i kao i onom koga ¢emo poducavati’ i
‘Tko u¢i da bi druge poducio ¢e dobiti onoliko sevaba koliko ¢e dobiti
Siddici.” Islamsko znanje se moze nauciti samo izravno ucitelja ili iz
islamskih knjiga. Oni koji kazu da islamske knjige i uéitelj (vodic¢, rehber)
nisu potrebni su lazovi i zindici. Oni varaju muslimane i vode ih u vjeénu
propast. Znanje u vjerskim knjigama je izvedeno iz Kur’ani kerima 1 hadisi
Serifa.” Ovdje se zavrSava prijevod odlomka iz knjige Hadika*.

Allah dzelle-sanuhu je poslao Svojega Poslanika, da pozove (uéini
teblig) 1 da poduéi Kur’an-i kerim. Ashabi kiram su nau¢ili Kur’ani kerim
od Resulullaha. Vjerski alimi su ga naucili od ashaba kiram. Svi ostali
muslimani su ga naucili od vjerskih alima i iz njihovih knjiga. Hadisi Serifi
kazu, “Znanje je riznica. Pitati i uciti je njen kljuc.” 1 “U¢i i poducavaj
znanje!” i “Sve ima svoj izvor. Izvor takve su srca arifa” i “Poducavati
znanje je okajanje za grijehe.”

Imami Rabbani rahmetullahi alejh pisSe u u njegovoj knjizi koja se zove

47  Tahrir Bubhari je preselio na ahiret 542/1147. godine
48  Autor knjige Hadika Abdulgani Nablusi, je 1143/1731. godine preselio na ahiret.

K



—{ IMAN I ISLAM }7

Mektubat u 193. pismu prvoga toma:

“Mukellef, to jest pametna i polno zrela osoba, mora prvo da ispravi
i’tikad (vjerovanje) svog imana. Dakle, mukellef treba da nauci akaidsko
znanje (tj. osnove vjerovanja) onako kako su ga alimi ehli sunneta napisali
(u svojim knjigama) i da prilagodi svoje vjerovanje njihovim ucenjima.
Da Allah dzelle-Sanuhu obilno nagradi ove velike ljude za njihov trud!
Amin. Spas od patnje na sljede¢em svijetu ovisi o ucenju ovog znanja,
i vjerovanju u ispravne zakljucke ovih velikana. [Oni koji slijede njihov
put se zovu sunnije.] Hadisi Serif kaze da ¢e se samo jedna grupa spasiti
dzehennemske vatre. Ta grupa su oni muslimani koji slijede ove velike
alime. Pravi muslimani koji slijede put Resulullaha sallallahu alejhi
ve sellem i njegovih ashaba ridvanullahi alejhim edzma’in su samo ovi
muslimani. PoSto svaki inovator (bid’at sahibija), to jest reformator,
krivovjernik, i licemjer, koji nosi muslimansko ime tvrdi da su njegova
prljava i krivovjerna vjerovanja iz Kitaba i Sunneta, pravo znanje, to jest,
znanje koje je dragocjeno i cijenjeno (kimetli), je samo ono znanje koje
su iz Kitaba (Kur’ani kerima) i Sunneta (hadis-i Serifa) zakljuéili veliki
alimi ehli sunneta. Svaki krivovjernik sa neispravnim idejama kaze da se je
on prilagodio Kitabu i Sunnetu. Prema tome, nije ispravno sve §to svatko
zakljuci iz Kitaba i Sunneta.

Knjiga El-mu’temed, velikog alima hazreti Tur Pustija*, koja je
napisana na perzijskom jeziku je jako dragocjena i jako dobra za precizno
ucenje vjerovanja (i’tikada) ehli sunneta vel-dzema’at. Knjiga je pisana
jednim vrlo jasnim i razgovijetnim stilom i lako je razumljiva. [Izdavacka
kuc¢a Hakikat Kitabevi u Istanbulu je 1410/1989 godine izdala ovu knjigu. ]

Nakon $to smo ispravili akaid, ono $to se mora vjerovati, mi trebamo
iz knjiga fikha koje su napisali alimi ehli sunneta nauditi i poStovati halal,
haram, farz, vadzib, sunnet, mendub i mekruh. Mi ne smijemo Citati
otpadnicke knjige koje su izdale neznalice koji ne shvacaju ove velike
islamske u¢enjake (alime). Muslimani ¢ije vjerovanje (i’tikad) nije sukladno
sa mezhebom ehli sunneta na ahiretu ne¢e moéi izbjeci dzehennem. Da nas
Allah dzelle-Sanuhu sacuva! Ako je musliman ehli sunnet mezheba, ¢iji je
vjerovanje ispravano, labav u ibadetu njemu moze mu biti oprosteno ¢ak i
ako ne se ne pokaje (ako ne uéini tevbe). Cak i ako mu ne bude oprosteno

on ¢e se na kraju spasiti Dzehennema. Najvaznija stvar je ispraviti svoje

49  Fadlullah bin Hasen Turpusti je alim fikha u hanefi mezhebu. On je preselio na ahiret
661/1263. godine.




—{ IMAN I ISLAM }7

vjerovanje. Hadze Ubejdullah-i Ahrar (preselio na ahiret 895/1490 godine
u Samarkandu) kaddesallahu teala sirrehul’aziz-je rekao, ‘Da su mi dati svi
kesfovi (otkrovenja) i svi kerameti (natprirodna ¢uda) a da mi je uskraceno
vjerovanje ehli sunneta vel-dzema’at ja bih se smatrao unistenim. Meni ne
bi bilo zao ako nemam niti jednog kesfa ni kerameta, i jos i puno grijeha i
mana, [samo] ako imam vjerovanje ehli sunneta vel-dzema’at.’

Danas su muslimani u Indiji jako usamljeni. Neprijatelji vjere napadaju
sa svih strana. Danas, jedan potroSen novci¢ za sluzenje islamu donosi
viSe onosvjetskih nagrada (sevaba) od tisuca i tisuca zlatnika potrosenih
u neko drugo vrijeme. Najvece sluzenje islamu je nabavljanje knjiga ehli
sunneta, koje poducavaju iman i islam, i njihovo dijeljenje seljacima i
mladezi. Osoba kojoj je ovo dosudeno da ¢ini mora biti radosna i mora se
puno Allahu dzelle-Sanuhu zahvaljivati. Ta osoba nema pojma koliko je
ona sretna i bogata. Sluziti islam je uvijek dobro djelo. Medutim, u vrijeme
kao $to je ovo - kad je islam tako oslabio i kada se nastoji, svim snagama,
da se lazima i klevetetama islam unistiti - donosi puno vise sevaba ako
se borimo da rasirimo ehli sunnet i’tikad. Resulullah sallallahu alejhi
ve sellem je rekao svojim ashabima, ‘Vi Zivite u tako vrijeme da ¢ete
propasti ako obavite devet desetina Allahovih dZelle-Sanuhu naredenja
i zabrana a ne obavite samo jednu. Bi¢ete kaZnjeni! Nakon vas ¢e do¢i
tako vrijeme, da ¢e oni, koji obave jednu desetinu naredenja i zabrana
biti spaseni.’ [Ovo je napisano u prvom tomu knjige Miskat-ul-mesabih
u 179. ¢lanaku, i u knjizi Tirmizi, u dijelu pod naslovom Kitab-ul-fiten u
79 ¢lanku.] Ovaj hadisi Serif nam ukazuje na danasnje vrijeme. Nephodno
je suprotstaviti se nevjernicima, i znati tko ne voli islam i napada na
muslimane.>® Mi ne moramo biti ni ljudi sa kerametima niti alimi da bismo
Sirili knjige i rijeci alima ehli sunneta. Svaki musliman se treba boriti da to
uradi. Sansa se ne smije propustiti. Na Kijametu ¢e za to svaki musliman
biti pitan. Svaki musliman ¢e takode biti pitan i zasto se nije borio (i zasto
nije bio revnosan) da sluzi islam. Oni koji se ne bore da rasprostrane
islamsko znanje, i koji ne pomazu pojedincima i institucijama koje javno
objavljuju (promulgiraju) vjersko znanje, ¢e dugo biti oStro kaznjeni.
Izvinjenja i izgovori nec¢e biti uvazeni. lako su Poslanici alejhimusselam
bili najuzviseniji i najsuperiorniji od svih ljudskih bi¢a oni nikada nisu

50 Drzava sa svojom vojskom vodi dzihad silom (dzihad-i katli). Drzava izdaje
muslimanima naredenje da kao vojnici idu u dzihad. U Sezdeset petom pismu je takode
napisano i to da je dzihad-i kavli, to jeste, dzihad putem predavanja i ¢lanaka, bolji od
dzihada oruzjem (katli dzihada).




—{ IMAN I ISLAM }7

gledali na svoju liénu udobnost. Oni su se danono¢no borili da rasire
Allahovu dzelle-sanuhu vjeru, put u vjecnu sre¢u. Oni su onima koji su od
njih trazili natprirodna ¢uda (mu’dzize) odgovarali, ‘Allah dZelle-Sanuhu
stvara mu’dZize. Moja je duZnost da objavim Allahovu dZelle-Sanuhu
vjeru.” Allah dzelle-Sanuhu im je, dok su radili za ovaj cilj, pomogao i
stvorio mu’dzize. I mi takode moramo diseminirati knjige i rijeéi alima ehli
sunneta rahimehumullahu teala i govoriti mladezi i prijateljima o niskosti
kafira i objelodanjivati lazi vjerskih neprijatelja i onih koji koji klevecu i
progone muslimane.’'1 Ljudi koji svojom imovinom, mo¢i, ili profesijom,
ne rade za ovaj cilj nece izbjeéi kaznu. Mi trebamo smatrati pretrpljenu
muku i progon, radeéi za ovaj cilj, velikom sre¢om i zaradom. Poslanici
alejhimussalevat su, dok su objavljivali ljudima Allahove dzelle-Sanuhu
zapovijedi, bili podvrgnuti napadima neznalica i prostaka. Oni su puno
patili. Allahov dzelle-Sanuhu miljenik Muhammed alejhisselam je rekao,
‘Nijedan Poslanik nije propatio ono §to sam ja prepatio.””

Alimi ¢etiri mezheba, koji su dosli na nivo idztihada, spadaju u alime
ehli sunneta koji su pokazali svim muslimanima na zemaljskoj kugli
pravi put i koji su nam, bez promjene i interpolacije, pokazali pravu vjeru
Muhammeda alejhisselam. Cetiri od ovih alima su bila posebno istaknuta.
Prvi od ove Cetvorice je bio Imam a’zam Ebu Hanife Nu’man bin Sabit
rahime-hullahu teala. On je bio najve¢i medu alimima islama. On je postao
voda ehli sunneta. Njegova biografija je napisana u knjigama na turskom
jeziku koje se zovu Se’adet-i Ebedijje i Faideli Bilgiler. On je roden
80/699. godine u gradu Kufi. On je 150/767. postao u Bagdadu Sehid.

Drugi od ove Cetvorice je veliki alim, Imam Malik bin Enes rahime-
hullahu teala. U knjizi Ibni Abidin piSe da je on zivio osamdeset devet
godina. Njegov djed je bio Malik bin Ebi Amir.

Tre¢i od ove Cetvorice je bio veoma cijenjen od alima islama, Imam
Muhammed bin Idris Safi’i rahime-hullahu teala. On je roden 150/767. u
Gazi (Palestini). Preselio je na ahiret 204/820. godine u Egiptu

Cetvrti od ova &etiri je Imam Ahmed bin Hanbel rahime-hullahu

51 Govoriti im o njima i upozoravati ih nije ogovaranje nego je emr-i ma’ruf . Svaki
musliman mora da nauci vjerovanje (i’tikad) ehli sunneta i da ga poduci onim koji ga
postuju (na koje ima uticaja). On mora da kupi knjige koje sadrze rijeci ili izreke alima
chli sunneta i da ih posalje omladini koju zna. On treba $to viSe nastoji da oni (mladez)
Citaju te knjige. On treba da $iri knjige koje objelodanjuju prave ciljeve neprijatelja
vjere.




—{ IMAN I ISLAM }7

teala. On je 164/780. roden u Bagdadu gdje je 241/855. i preselio na ahiret.
On je glavni stub zgrade islama.

Danas, tko ne slijedi jednog od ova cetiri velika imama je u velikoj
opasnosti. On je u otpadnistvu, krivovjerstvu. Pored njih je bilo i jo§ puno
drugih alima ehli sunneta koji su imali ispravne mezhebe. Medutim njihovi
mezhebi su, posto nisu bili zapisani u knjige, tijekom vremena zaboravljeni.
Na primjer, medu ovim alimima su sedam velikih alima Medine koje
nazivamo Fukaha-i seb’a, kao i Omer bin Abdul’aziz, Sufjan bin
Ujejne™, Ishak bin Rahevejh, Davud-i Tai, Amir bin Serahil-i Sa’bi,
Lejs bin Sa’d, A’me§, Muhammed bin DZerir Taberi, Sufjan-i Sevri
(preselio na ahiret 161/778. godine u Basri) i Abdurrahman Evzai
rahimehumullahi teala.

Svi ashabi kiram radijallahu teala anhum edzma’in su zvijezde vodilje.
Svaki od njih je bio dovoljan da izvede cijeli svijet na pravi put. Oni su
svi bili mudztehidi. Svaki od njih je imao svoj mezheb. Ali, njih nije
moguce slijediti posto njihovi mezhebi nisu zapisani u knjige. Mezhebe
cetiri imama, to jeste ono S$to treba vjerovati i raditi, su sakupili i objasnili
njihovi u€enici. Danas svaki musliman mora pripadati mezhebu jednog od
gore navedena Getiri imama i Zivjeti i ibadetiti u skladu sa tim mezhebom.**

Medu ucenicima ova Cetiri imama dvojica su dosla na vrlo visok
nivo u Sirenju ucenja imana. Tako su nastala dva mezheba u i’tikadu ili
imanu. Ispravno vjerovanje po Kur’ani kerimu i hadisi Serifu je samo ono
vjerovanje koje su nam pokazala ova dva imama. Ova dvojica koja su po
svijetu rasirila iman ehli sunneta su Grupa spasenja. Jedan od njih dvojice
je Ebul-Hasen E§’ari rahime-hullahu teala. On je roden 226/879. godine u
Basri a preselio je na ahiret 330/941. godine u Bagdadu. Drugi je Mensur-i
Maturidi rahime-hullahu teala, koji je 333/944. godine preselio na ahiret
u gradu Samerkandu. U imanu svaki musliman mora da slijedi jednog od
ova dva velika imama.

Put (Tarikat) Evlija je ispravan. Evlije nisu ni za dlaku skrenule od
islama.>* Evlije imaju keramete. Svi njihovi kerameti su istiniti i to¢ni.

52 Preselio na ahiret je 198/813. godine u Mekki

53 Tko ne slijedi jedan od ova Cetiri mezheba on ne pripada ehli sunnetu.

54 U svakom stoljecu je bilo lazova i krivovjernika koji su koristili vjeru da bi zaradili
ovaj svijet, i koji su se prerusavali u Evlije, murside (duhovne ucitelje), vjerske ljude i
vjerske autoritete (stru¢njake). Takvi zli ljudi postoje i dan danas u svakoj profesiji, u
svakoj grani radinosti i umjetnosti, i na svakom sluzbenom polozaju. Bilo bi nepravedno

o |



—{ IMAN I ISLAM }7

Imam Jafi’i (preselio na ahiret 768/1367. godine u Mekki) kaze, “Kerameti
Gavs-us-sekalejna mevlane Abdulkadira Gejlanija kaddesallahu teala
sirrehul’aziz>, su tako ¢uveni da se unjih ne smije posumnjati ili ne vjerovati
posto je tevatur (stanje rasprostranjenosti) je sanad (dokumentirani dokaz)
za njihovu autenti¢nost.”

Nije dopusteno, imitiraju¢i druge, zvati osobu koja klanja
“nevjernikom” sve dok se njegovo nevjerstvo ne shvati iz njegovih javno
izgovorenih rijeci, bez zarureta (jake potrebe ili primore), ili uporabom
necega Sto izaziva da takva osoba postane nevjernik. Ne smijemo ga kleti
sve dok zasigurno ne znamo da je umro kao nevjernik. Cak ni nevjernike
nije dopusteno kleti. Zato je bolje ne kleti Jezida.

5 - Peti od Sest osnovnih temelja imana je “Vjerovati u Ahiretski dan
(Sudnji dan, Zadnji dan).” Ovo vrijeme pocinje od momenta kad osoba
umre i nastavlja se do kraja Kijameta. Ovaj dan se zove Zadnji dan zato
Sto iza njega nema nodi, ili, zato $to dolazi poslije ovosvjetskog zivota.
Ovaj dan, koji je pomenut u hadis-i Serifu, nije kao dani koje mi znamo. On
oznacava jedan vremenski period. Nama nije receno kada ¢e biti Kijamet.
Nitko ne moze proracunati njegov dolazak. Poslanik sallallahu alejhi ve
sellem je nagovijestio njegove mnoge predznake. Hazreti Mehdi**1 ce
do¢i. Isa alejhisselam ce se spustiti s neba u Damasku. Dedzdzal’’2 ¢e

i neuko, gledajuéi u one koji u tudoj nevolji nalaze svoje zadovoljstvo i dobitak, kaljati
sve ljude i sve struke sa kojima su oni pomijesani. Ovakav stav bi samo pomogao onim
koji su skloni neslozi. Mi ne smijemo biti izazvani da govorimo lo$e o alimima islama i
ehlii tesavvufu, ¢ije usluge pune Casne stranice istorije, samo zato $to ima krivovjernika,
dzahila i laznih tarikatdzija. Mi moramo znati da su oni koji ih klevecu nepravedni.

55  Abdulkadir Gejlani je 561/1161. godine preselio na ahiret u Bagdadu.

56 Hazreti Mehdi ¢e biti potomak Poslanika Muhammeda alejhisselam. Njegovo ime ¢e
biti Muhammed. Ime njegovog oca ¢e biti Abdullah. On ¢e biti voda muslimana, ojacati
islam, i svugdje ¢e ga rasiriti. On ¢e se boriti zajedno sa Isaom alejhisselam protiv
Dedzdzala i zajedno ¢e ga ubiti. Muslimani ¢e se za vrijeme njegovog vremena svukud

57 Dedzdzal (kojeg kr$¢ani zovu Antihrist, a ¢ije ¢e ime takode biti i Mesih, zato §to ¢e
biti cuven u cijelom svijetu) ¢e biti sin jednog zidova iz Horasana (sjeverni dio Irana) i
neprijatelj islama. On ¢e imati ogromnu vojsku. On ¢e ubijati muslimane i prouzrokovace
nemire i nerede na Bliskom Istoku. Hazreti Mehdi ¢e ga poslije borbe u kojoj ¢e se
proliti mnogo krvi ubiti. U Abdulvehhebovoj Sa’ranijevoj knjizi Muhtesaru tazkiret-ul
kurtubi (drugo izdanje, Istanbul, 1302.) se navode izvjestaji (reference) koji kazu da ¢e
Dedzdzalovo ime biti Ibni Sejjid.




—{ IMAN I ISLAM }7

se pojaviti. Narod zvani Je’dzudz i Me’dzudz*®3 ¢e uznemiriti sav svijet.
Sunce ¢e izaci sa zapada. Bice veliki zemljotresi. Vjersko znanje ¢e biti
zaboravljeno. GrijeSenje 1 sve Sto nevalja ¢e biti u porastu. Nevjernici,
nemoralni i neposteni ljudi ¢e biti vode. Allahova dzelle-Sanuhu naredenja
¢e biti zabranjena. Harami ¢e se svugdje i na svakom koraku ciniti. U
Jemenuée se pojaviti vatra. Nebo i planine ¢e se raskomadati. Sunce i
mjesec ¢e pocrnjeti. Mora ¢e se pomijesati, prokljucati, i presusiti.

Musliman koji grijesi se zove fasik. Fasici i svi nevjernici ¢e biti u
kaburskoj patnji. U ovo se bez sumnje i sa potpunim uvjerenjem mora
vjerovati. Mrtvac ¢e se nakon ukopa povratiti u nama nepoznat zivot i
bice ili u udobnosti ili u patnji. Kako nam je re¢eno u hadis-i Serifu dva
meleka, koji se zovu Munker i NeKir, ¢e do¢i u njegov mezar u obliku
dvije nepoznate i straSne osobe i poceti ¢e ga ispitivati. Prema jednim
alimima ispitivanje u mezaru ¢e biti o osnovama vjerovanja (akaida) dok
¢e prema drugim alimima biti svo vjerovanje. Mi iz ovoga razloga moramo
nauciti djecu odgovore na slijedeca pitanja. Tko je tvoj Rabb (Allah)? Koja
je tvoja viera? Cijem ummetu (kojeg Poslanika) pripadas? Koja je tvoja
(kako se zove) Sveta knjiga? Gdje ti je kibla? Koji mezheb slijedis u imanu
i djelima i ibadetu (ili amalu)? U knjizi Tezkire-i Kurtubi® pise da oni
koji nisu ehli sunnet ne¢e moc¢i ispravno odgovoriti na ova pitanja. Grob
onih koji precizno odgovore na pitanja ¢e se prosiriti i u njthovom grobu
¢e se otvoriti prozor prema dzennetu. Oni ¢e svake zore i sumraka (sabaha
i akSama) vidjeti svoje mjesto u dZzennetu a meleci ¢e ih sluziti i donositi
lijepe vijesti. Onaj ko ne odgovori ispravno ¢e biti jako strahovito udaran
zeljeznim buzdovanima. Svako stvorenje osim ljudi i dzina ¢e Cuti njegovu
kuknjavu i pomaganje. Njegov grob ¢e se toliko stisnuti da ¢e on osjetiti
kako mu kosti jedna kroz drugu prolaze. U njegovom grobu ¢e se otvoriti
rupa prema dzehennemu. On ¢e svakog sabaha i akSama vidjeti svoje
mjesto u dzehennemu. Njega ¢e u njegovom kaburu sve do prozivljenja
ovako tesko tuci i muciti.

58 U Kur’an-i kerimu piSe da su Je’dzudz i Me’dZzudz dva zla naroda koji su u davna
vremena ostavljeni iza zida koja ¢e se pred kraj svijeta rasprostraniti po svijetu. To ne
znaci da je taj zid ve¢ pronaden, niti da toga naroda danas ima puno uzimajuci u obzir
da se arheoloskim istrazivanjima ispod zemlje otkopavaju ¢itavi gradovi kao i morski
fosili na planinskim vrhuncima. U stvari, moglo bi se misliti da ¢e se, kao Sto je hiljadu
miliona danasnjih ljudi postalo od dvije osobe, tako i ta dva naroda rasiriti po svijetu
umnozavajuéi se od nekoliko osoba za koje nitko ne zna gdje su.

59 Muhammed Kurtubi maliki, autor knjige TezKire, je preselio na ahiret 671/1272. godine.

o |



—{ IMAN I ISLAM }7

Mi moramo vjerovati u zivot poslije smrti. Meso i kosti nakon §to su
istruhli i postali zemlja i plin ¢e se ponovo ujediniti. Duse ¢e ponovo uci u
svoja tijela i svi ¢e ustati iz svojih grobova. Ovo se zato zove Kijametski
dan (ili Dan prozivljavanja).®

Sva ziva stvorenja ¢e se iskupiti na mjestu koje se zove Mah§er. Knjige
djela ¢e letjeti njihovim vlasnicima. Svemoguci Allah dzelle-Sanuhu,
stvaralac zemlje, nebesa, zvijezda, i svih Cestica, ¢e dati da se ovo sve desi.
Allahov dzelle-Sanuhu Resul, sallallahu alejhi ve sellem, je rekao da ¢e se
ovo sve ovako desiti. Nema sumnje da je sve ono $to je on rekao istina. To
¢e se sigurno sve desiti.

Bogobojazni (salih) i dobri ljudi ¢e dobiti knjige svojih djela sa svoje
desne strane. GrijeSnici (fasik) i losi ljudi ¢e dobiti svoje knjige djela
pozadi (iza leda) ili sa svoje lijeve strane. Svako djelo, dobro ili zlo, veliko
ili malo, tajno ili javno uéinjeno, ¢e biti zapisano u toj knjizi. Cak ée Allah
dzelle-Sanuhu, koji sve zna, otkriti i ona djela koja su nepoznata melecima
zvanim Kiramen katibi, nasi organi ¢e svjedociti protiv nas, i biti ¢emo
biti pitani za svako djelo. Na Sudnjem danu ¢ée se, ako to Allah dzelle-
Sanuhu bude htio, otkriti svako tajno djelo. Meleci ¢e biti pitani Sta su na
zemlji i na nebu radili? Poslanici salevatullahi teala ve teslimatuhu alejhim
edzma’in ¢e biti pitani kako su izvrsili svoje duznosti i kako su ljudima
objavili Allahove dzelle-Sanuhu propise i vjeru? Ljudi ¢e biti pitani kako
su slijedili Poslanike, kako su izvrSavali duznosti koje su im objavljene, i
kako su pazili na tuda prava. Oni koji imaju iman, i ¢ija su djela i moral
lijepi ¢e biti nagradeni i blaZzeni dok ¢e oni sa lo§im ponasanjem i djelima
biti strogo kaznjeni.

Allah dzelle-sanuhu ¢e kazniti neke muslimane za male grijehe, dok
¢e nekim muslimanima oprostiti i velike 1 male grijehe ako to On tako
odlu¢i. On nikada neée oprostiti nevjerstvo (kufr) i mnogobostvo (Sirk).
On ¢e, ako to hoce, oprostiti svaki drugi grijeh. On Ce, ako to hoée, muciti
za najmanji grijeh. On je rekao da nece nikada oprostiti nevjernistvo i

60 Biljke uzimaju iz vazduha ugljen dioksid a iz zemlje vodu i mineralne sastojke. One ih
u sebi ujedinjuju jedne sa drugim i od njih prave organske materije, zivu materiju nasih
organa. Danas nam je poznato da se hemijska reakcija za koju je potrebno nekoliko
godina deSava, uz pomo¢ katalizatora, u vremenu manjem od jedne sekunde. Sli¢no tome
¢e 1 Allah dzelle-Sanuhu, u jednom momentu, sjediniti u grobu vodu, ugljen dioksid, i
mineralne materije, i stvoriti organske materije i zive organe. Muhbir-i sadik (onaj koji
govori samo istinu, to jeste Muhammed Mustafa sallallahu alejhi ve sellem) je rekao da
¢emo ovako biti prozivljeni. Nauka nam pokazuje da se ovo i na ovom svijetu desava.

||



—{ IMAN I ISLAM }7

mnogobostvo. Nevjernici sa ili bez Svetih knjiga, to jeste, oni koji ne
vjeruju da je Muhammed alejhisselam Pejgamber za sve ljude, i koji ne
odobravaju samo ijedan od Njegovih pravila (naredbi i zabrana), ¢e sigurno
biti stavljeni u dzehennem i vjecito ¢e biti muceni.

Na Kijametskom danu ¢e biti mizan (vaga, terazije), kojim ¢e se vagati
djela i ponasanja. Mi ne znamo kako taj mizan izgleda. Mizan ¢e biti toliko
veliki da ¢e na njegov jedan tas mo¢i stati i zemlja i nebo. Njegov tas (plitki
tanjir na vagi) za dobra djela ¢e biti sjajan i desno od Arsa, kod dzenneta,
dok ¢e tas za grijehe biti crn, i lijevo od ArsSa, kod dzehennema. Djela,
rijeci, misli, i pogledi, koji su ucinjeni na dunjaluku, ¢e tamo imati oblik
i bi¢e vagani na ovoj vazi koja nema sli¢nosti sa ovosvjetskim vagama.
Dobra djela ¢e biti u obliku svijetlih figura a losa djela ¢e imati crne i
ruzne figure. Receno je da Ce se tezi tas vage dizati a laksi spustati. Prema
nekim alimima rahimehumullahu teala ¢e biti viSe vrsta terazija (vaga).
Puno drugih je reklo da u islamu nije receno jasno kako ¢e mizan izgledati
i koliko ¢e ih biti, tako da je bolje o tome ni ne razmisljati®'.

Tamo ¢e biti i most koji se zove Sirat koji ¢e biti izraden Allahovom
dzelle-Sanuhu naredbom. Svatkome ¢e biti naredeno da preko njega prede.
Tog dana ¢e svi Poslanici moliti, “Ja Rabbi! Daj nam spas! DZennetlije ¢e
ga lako preci i do¢i do dzenneta. Neki ¢e ga preci brzinom munje, neki kao
vjetar, a neki brzinom galopiraju¢eg konja. Most Sirat je tanji od dlake a
ostriji od sablje. On je sli¢an slijedenju islama na ovom svijetu. Precizno
slijediti islam je isto Sto i preci preko Sirata. Oni koji se odupiru ¢ulnim
zeljama svoga nefsa ¢e preci brzo preko Sirata. Oni koji ne slijede islam
zbog svojega nefsa ¢e tesko preci preko Sirata. Allah dZelle-Sanuhu je zbog
ovog nazvao pravi put Sirat-i mustakim. Ova sli¢nost u imenima nam
isti¢e ¢injenicu da je zivot u okviru islama kao prelazak preko Sirata. Oni
koji su zasluzili dzehennem ¢e se okliznuti i pasti sa Sirata u dzehennem.

Tamo ¢e biti i vrelo Kevser koje je rezervisano za naseg Pejgambera
Muhammeda Mustafu sallallahu alejhi ve sellem. Ono je toliko veliko da
treba, da bi preko njega presli, putovati mjesec dana. Njegova voda je bjelja
od mlijeka. Njegov miris je ljepsi od miska. Oko njega ima vise ¢asa za
pijenje od zvijezda na nebu. Tko se jednom napije njegove vode nece nikad
viSe ozedniti pa ¢ak da je i u dzehennemu.

Obvezno je vierovati da se desiti Sefa’at (posredovanje). Poslanici,
Evlije, ponizni muslimani, i meleci, ¢e sa Allahovim dZelle-Sanuhu

61 Drugim rjecima beskorisno je nastojati zamisliti izgled vage.

||



—{ IMAN I ISLAM }7

dopustenjem posredovati za oprost malih i velikih grijeha onih muslimana
koji su umrli bez tevbe i njihov Sefa’at ¢e biti usliSan. [Nas je Poslanik
sallallahu teala alejhi ve sellem je rekao, “Ja ¢u €initi Sefa’at za one iz
mog ummeta koji imaju velike grijehe.”] Na sljede¢em svijetu ¢e biti pet
vrsta Sefa’ata:

Prvo, grijesnici ¢e, umorni od guzve i dugog cekanja na mahseru
Kijametskog dana, kukati i moliti da sudenje Sto prije pocne. Za ovo ¢e
biti Sefa’at.

Drugo, bice Sefa’at za ispitivanje, da ono bude lako i brzo.

Trece, bice Sefa’at za grijeSne muslimane da ne padnu sa Sirata u
dzehennem i da budu spaseni od dzehennemske kazne.

Cetvrto, bi¢e Sefa’at za muslimane koji imaju velike grijehe da izadu
iz dzehennema.

Peto, bice Sefa’at za unapredenje muslimana na veéu dzennetsku razinu
ili stupanj (deredzu). lako ¢e tamo biti bezbrojne blagodati i vje¢ni ostanak,
tamo ima osam razina ili stupnjeva, i stupanj svake osobe ¢e biti sukladan
visini imana i djela te osobe.

Dzennet i dzehennem ve¢ sad postoje. DZennet je iznad sedam nebesa.
Dzehennem je ispod svega. Ima osam dzenneta i sedam dzehennema.
Dzennet je ve¢i od Zemlje, Sunca, i neba. Dzehennem je puno veéi od
Sunca.

6 - Zadnji od Sest osnovnih temelja imana je, “vjerovati u kader to
jeste, da su i hajr (dobro) i Ser (zlo) od Allaha dZelle-Sanuhu.” Sve $to
se ljudskim bi¢ima dogada, dobro, zlo, korist, Steta, zarada, gubitak, se
isklju¢ivo dogada po Allahovom dzelle-Sanuhu odredenju. Leksicko
znacenje rijeci Kader je mjerenje, odluka, odredba, mnostvo i velicina.
Allahova dzelle-Ssanuhu Vjecita volja za postojanje neceg se zove kader.
Moment u kom se kader desi, to jest ono §to je odredeno, se zove Kaza.
Rijeci kaza i kader se upotrebljavaju takode i naizmjenice. Dakle, kaza
je Allahovo dzelle-Sanuhu ezeli predodredenje za sve Sto ¢e On stvoriti
od vjecnosti u proslosti do vjecnosti u buduénosti. Kader je sve ono Sto
je stvoreno u skladu sa kazom, niti manje niti vise. Allah dzelle-Sanuhu
je znao u vjecnoj proslosti sve Sto ¢e se dogoditi. Ovo Njegovo znanje
se zove Kaza i kader. Stari grcki filozofi su to zvali vje¢na usluga. Sva
stvorenja su nastala iz kaze. Stvaranje stvari prema Njegovom znanju u
vjecnoj proslosti se zove kaza i kader. U vjerovanju kadera mi moramo




—{ IMAN I ISLAM }7

sigurno i bez sumnje znati i vjerovati da ¢e se, ako je Allahu dzelle-sanuhu
u vjecnoj proslosti htio da nesto stvori, to sigurno desiti to¢no onako kako
je to On htio, niti manje niti vise. Nemoguce je da ne postoji nesto §to je On
odlucio da stvori i da postoji nesto §to On nije odlucio da stvori.

Allahovo dzelle-Ssanuhu znanje u vjecnoj proslosti obuhvaca sve zivotinje,
biljke, neziva stvorenja [Cvrsta stanja, tecnosti, gasove, zvijezde, molekule,
atome, elektrone, elektromagnetske valove, pokrete svakog stvorenja, sve
fizicke procese, sve kemijske i nuklearne reakcije, sve fizioloske procese
zivih bica], postojanje ili nepostojanje svega, dobra i zla djela ljudskih
bi¢a, njihovu kazna na dunjaluku i na ahiretu, i sve drugo. On je to sve
znao u vjecnoj proslosti. Allah dzelle-Sanuhu stvara sve, i dobra i zla djela
ljudskih bica, njihovo vjerovanje i nevjerovanje u islam, njihova djela, svaki
dobrovoljni i prisilni pokret. On je sam taj koji sve stvara i daje da se desi
preko posrednika (sebeba). On sve stvara kroz posrednike (sebebe).

Na primjer, vatra gori. U stvarnosti, Allah dzelle-Sanuhu stvara gorenje.
Vatra nema veze sa gorenjem. Medutim, Njegov obicaj (adet) je da sve dok
vatra nesto ne dotakne On ne stvori gorenje.> Samo je Allah dZelle-Sanuhu
onaj koji izaziva gorenje. On moze i bez vatre nesto izgoriti ali je Njegov
obicaj da sagorijeva vatrom. Ako ne zeli da nesto izgori, On sprijeci gorenje
¢ak i u vatri. On nije dopustio da vatra izgori Ibrahima alejhisselam. On je,
zbog toga $to je puno volio Ibrahima alejhisselam, zaustavio Svoj obic¢aj.®*

62  Vatra samo zagrijava do temperature paljenja. Vatra nije ta koja sjedinjuje ugljenik i
vodonik sa kiseonikom u organskim tvarima niti ona daje da se elektroni krecu. Oni koji
ne znaju istinu predpostavljaju da to vatra ¢ini. Niti vatra, niti kiseonik, niti temperatura,
niti pokreti elektrona, ne proizvode reakciju gorenja. Samo Allah dzelle-Sanuhu
proizvodi gorenje. Dijete koje ide u osnovnu $kolu ne odobrava izjavu, “vatra gori.”
Ono kaze da “zrak gori.” Oni koji su zavrsili malu maturu ne uvazavaju ni to ve¢ kazu,
“kiseonik u zraku gori.” Oni sa velikom maturom kazu da gorenje nije specificno samo
za kiseonik nego da svaki elemenat koji privlaci elektrone gori. Studenti na fakultetu
uzimaju u obzir pored materije i energiju. Dakle vidimo da sve §to viSe znamo sve vise
dolazimo do pravog saznanja, i shva¢amo da ima puno posrednika (sebeba) iza stvari
koje smatramo posrednicima (sebebima). Poslanici alejhimusselam, koji su bili na
vrhuncu znanja, nauke, i tehnike, i koji su mogli vidjeti stvarnost (istinu) svega, i velika
ulema (ulema-i kebir) rahimehumullahu teala, koja ih je strogo i u stopu slijedila, i koja
je dobila kapljice znanja iz njihovog oceana znanja, su istakli da su stvari koje se danas
smatraju zapaljivim i konstruktivnim u stvari samo nemo¢ni i bijedni posrednici (vasita)
i stvorenja (mahluk) i da je samo Allah dzelle-Sanuhu istinski stvaralac i graditelj a ne
ovi sebebi (tj. posrednici).

63 U stvari, Allah dzelle- Sanuhu je stvorio i materije koje spreCavaju gorenje vatre.
Kemicari otkrivaju ove materije.




—{ IMAN I ISLAM }7

Da je to Allah dzelle-sanuhu htio On je mogao stvoriti sve bez sredstva.
On je mogao paliti bez vatre. On nas je mogao nahraniti bez jela. On nam je
mogao dati da letimo bez aviona. On nam je mogao dati da bez radija cujemo
iz velikih udaljenosti. Medutim, On je, stvarajuci sve kroz posrednike, uc¢inio
ljudima uslugu. On je htio da stvori izvjesne stvari kroz izvjesne posrednike.
On je skrio u posrednicima Svoju mo¢. Tko ho¢e da mu On nesto stvori on se
mora ¢vrsto uhvati za posrednike i tako dobiti ono $to zeli.®

Da Allah dzelle-Sanuhu nije stvorio Svoj rad kroz posrednike (sebebe)
nitko ne bi nitkoga trebao. Svi bi sve trazili izravno od Allaha dzelle-Sanuhu
i ne bi imali nikakvo utociste. Medu pucanstvom ne bi bilo drustvenih
odnosa kao §to su pretpostavljeni i potcinjeni, poslovoda i radnik, ucenik
i ucitelj, 1 tako dalje. Ovaj i onaj svijet bi bili u neredu. Ne bi bilo razlike
izmedu lijepog i ruznog, dobrog i zlog, poslusnog i neposlusnog.

Da je Allah dzelle-Sanuhu to htio On bi stvorio Svoj obicaj na druk¢iji
nacin. On bi sve po njemu stvorio. Na primjer da je On to tako htio On bi
stavio sve nevjernike i sve one koji su opijeni ovosvjetskim zadovoljstvima
i sve one koji vrijedaju druge i sve prevarante u dZennet, a one koji Ga
ibadete i koji su dobri u dzehennem. Ali ajeti kerimi i hadis-i Serifi nam
pokazuju da On to nije tako htio.

On stvara sve ihtijar (dobrovoljne) radnje i pokrete ljudskih bi¢a. On
je kod Svojih robova stvorio ihtijar (slobodu izbora i odabir) i irade
(zelju, volju) i ucinio da oni budu sebebi (sredstva, posrednici, razlozi)
za stvaranje njihovih djela. Kada osoba hoce da nesto uéini Allah dzelle-
Sanuhu to stvori, ako to i On takode hoce. Ako osoba ne$to neée i ne Zeli
Allah dZelle-Sanuhu to ne stvori, ako to i On takode nece. Allah dzelle-
Sanuhu ne stvara samo na osnovu ljudske volje i Zelje. On stvara samo ako
to 1 On takode hoce. Allahovo dZelle-Sanuhu stvaranje Covjekovih izabranih
djela je sli¢no primjeru vatre gdje On stvara gorenje onoga $to ona dotakne
a ne stvara gorenje onoga $to ona ne dotakne. Kad oStrica noza dotakne

64 Tko hoce da upali lampu upotrijebi Sibicu. Tko hoée da iz maslina dobije ulje upotrijebi
presu. Tko ima glavobolju uzme aspirin. Tko ho¢e da ode u dzennet i da dobije bezbrojne
blagodati slijedi islam. Tko u sebe opali iz pistolja, ili popije otrov, umre. Ko se oznojen
napije hladne vode razboli se. Tko grijeSenjem izgubi iman ide u dzehennem. Kojeg
god posrednika (sebeb) upotrijebimo dobijemo ono za §to je taj posrednik namijenjen.
Tko ¢ita knjige Islama nauci Islam, zavoli ga, i postane musliman. Tko zivi medu
onim koji ne vjeruju i slusa $ta oni govore postane vjerski neuk. Veéina od onih koji su
vjerski neuki postanu kafiri. Kada sjednemo na prijevozno sredstvo, idemo tamo, gdje je
odredeno da to prijevozno sredstvo ide.

|



—{ IMAN I ISLAM }7

nesto On stvori sje¢enje. Noz ne sijece. Allah dzelle-Sanuhu sijeée. Drugim
rije¢ima, On stvara covjekova izabrana, to jest, neobavezna i svjesna djela,
kroz posrednike (sebebe) koje On izabere za ta djela, vise voli, i zeli.
Medutim, zbivanja u prirodi su stvorena onda kada to Allah dzelle-Sanuhu
hoce, preko drugih sebeba i ona nisu ovisna o ¢ovjekovom izboru. Nema
drugog stvaratelja osim Njega. On sam stvara svaki pokret svega, svih
sunca, Cestica, kapljica, stanica, klica, atoma, i njihovu strukturu i osobine.
Ali, ima razlike izmedu pokreta mrtvih materija, i izabranih, svjesnih, i
namjernih pokreta ljudi i zivotinja. Kada covjek ili zivotinja odluce, hoce,
zele, ili vole da nesto urade, On im dopusti da oni imaju utjecaj pa to
onda stvori ako to takoder i On hoc¢e. Covjekova radnja nije u Govjekovoj
mo¢i. U stvari on ¢ak i ne zna kako on na nju utjece.® U pokretima mrtvih
stvorenja nema izbora. Kad vatra nesto dotakne Allah dzelle-Sanuhu stvara
gorenje. Gorenje nije proizvod vatrine Zelje i izbora.®

Covjekove svjesne radnje se desavaju na dva na¢ina. Prvo su umijesani
ovjekov sréani izbor, Zelja i moé. Covjekova djela se zato nazivaju kesb
(stjecanje). Kesb je covjekov atribut. Drugo je Allahovo dzelle-Sanuhu
stvaranje. Allahova dzelle-Sanuhu naredenja, zabrane, nagrade i kazne su
zato Sto covjek ima kesb. Allah dzelle-Sanuhu kaze u znacenju devedeset
Sestog ajeti kerima sure Saffat, “Allah dZelle-Sanuhu je stvorio i vas i
va$a djela.” Ovaj ajeti kerim ne samo da pokazuje da ljudi imaju kesb,
to jest da oni srcem Zele svoja djela ve¢ i to da oni u svojim djelima i
poslovima imaju i irade-i dZuz’ijje (to jest djelomi¢nu slobodnu volju) i da
ih nitko ne tjera da ih oni rade. Ona se zato zovu ljudska djela. Na primjer,
kazemo, Alija je udario i razbio. To nam u isto vrijeme pokazuje i da je sve
stvoreno sa kazaom i kaderom.

65 Svaka njegova radnja je rezultat mnogih fizickih i kemijskih reakcija.

66  Allah dzelle-8anuhu takode hoce i stvara dobre i korisne zelje Svojih robova koje On
voli i sazalijeva. On niti hoce da stvori niti Zeli da se njihove zle i Stetne Zelje ostvare.
Djela ovih Njemu dragih robova su uvijek dobra i korisna. Oni se zaloste zato $to nisu
bili u stanju da urade vise, medutim, kada bi razmislili i shvatili da ta djela nisu stvorena
zato §to su Stetna oni se ne bi zalostili. Oni bi trebali, umjesto da zale, biti zadovoljni sa
takvom situacijom i puno se zahvaljivati (Ciniti Sukr) Allahu dzelle- Sanuhu zato §to je
On u htio u vje¢noj proslosti (ezelu) da stvori Covjekov slobodni izbor (ihtijar) nakon
$to su njihova srca dobrovoljno odabrala (u¢inila ihtijar) i pozeljela (irade). Allah dzelle-
Sanuhu je to tako htio. Da On to nije tako htio u vjecnoj proslosti (u ezelu) On bi uvijek,
¢ak i nase izabrane radnje, stvarao, silom, nehoti¢no, i bez nase volje. Njegovo stvaranje
nasih izabranih i svjesnih radnji nakon §to smo ih mi pozeljeli je zato §to je On to tako
htio u vjecnoj proslosti (ezelu). Dakle, Njegova volja (irade) je jedini dominantni faktor.

75|



—{ IMAN I ISLAM }7

Da bi se ¢ovjekovo djelo stvorilo on mora prvo srcem izabrati i pozeljeti.
Covijek Zeli ono §to je u granici njegove moéi. Ova zudnja, ili Zelja, se zove
sticanje (kesb). Merhum Amidi je rekao da je kesb uzroénik i da uti¢e na
stvaranje djela. Medutim, nije pogresno ni re¢i da kesb nema utjecaja na
stvaranje Covjekovog slobodnog izbora zato §to ono Sto covjek zeli i ono
Sto je stvoreno nije druk¢ije jedno od drugog. Prema tome, ¢ovjek ne moze
uciniti $ta god hoce posto se takode moze desiti i ono Sto on nece. Kad bi
covjek radio sve §to hoce, i kada se ne bi desilo ono §to on nece, onda on ne
bi bio ¢ovjek nego bi on tvrdio bozanstvenost. Allah dzelle-Sanuhu je dao
Njegovim ljudskim stvorenjima Svojom usluzno$éu i dobro¢instvom onoliko
snage 1 moc¢i koliko im je potrebno da mogu izvrSavati Njegova naredenja
i zabrane. Na primjer, tko je zdrav i dovoljno bogat moze jednom u Zivotu
obaviti hadz. Mi mozemo postiti po danu jedan mjesec dana u godini kada
vidimo mladak (hilal) mjeseca Ramazana. U dvadeset Cetiri sata mozemo
klanjati pet puta. Tko ima imovine preko nisaba moze dati jednu cetrdesetinu
muslimanima, u zlatu ili srebru, kao zekat, jednu hidzri godinu nakon §to mu
je imovina presla nisab®”. Dakle, ¢ovjek ako hoce radi svoja dobrovoljna djela
i ne radi ih ako to nece. I ovdje se ogleda Allahova dzelle-sanuhu veli¢ina.
Posto neznalice i idioti nisu u stanju da shvate znanje o kazau i kaderu oni
ne vjeruju u ono $to su rekli alimi ehli sunneta i sumnjaju u covjekovu moc i
njegov slobodni odabir. Oni misle da je covjek nemocan i da je primoran da
uradi ono $to je izabrao. Oni se, vide¢i da covjek u izvjesnim slucajevima ne
moze izabrati, loSe izrazavaju o alimima ehli sunneta. Ovo njihovo pogresno
ponasanje nam upravo pokazuje da oni imaju volju i izbor.

Sposobnost Cinjenja ili necinjenja necega je stvar kudreta (moci).
Preferirati i odabrati da se jedno djelo ucini ili ne ucini se zove ihtijar
(slobodan odabir). Zelja da se u¢ini ono §to smo odabrali se zove irade
(volja). Prihvacdanje ili odobravanje necega se zove riza (suglasnost). Kada
se zelja (irade) i mo¢ (kudret) ujedine, pod uslovom da imaju na nesto
utjecaj, desi se stvaranje (ili halk). Ako se oni ujedine bez uticaja to se onda
zove kesb (dobivanje, stjecanje). Stvaralac nije svako ko moze izabrati.
Sli¢no tome mi ne moramo pristati na sve $to smo pozeljeli. Allah dzelle-
Sanuhu je Halik (Stvaralac) i Muhtar (Onaj koji ima izbor). Covjek je kasib
(posjednik sticanja) i muhtar (onaj koji ima izbor).

Allah dzelle-Sanuhu hoce i stvara oboje, i ta’at (dobra djela, djela koja

67 Molimo pogledajte ¢etvrtu i petu knjigu Endless Bliss i knjigu pod nazivom Miftah-ul-
Janna (Put u DZennet) za detalje po pitanju ovih djela ibadeta.

76 |



—{ IMAN I ISLAM }7

Allah dzelle-sanuhu voli) i grijehe (losa djela, djela koja Allah dzelle-
Sanuhu ne voli) Svojih robova. Ali, On je zadovoljan i voli (razi) dobra
djela (ta’at). On nije zadovoljan i ne voli i ne odobrava grijehe. Sve nastaje
Njegovom voljom i stvaranjem. On kaze u znacenju 102. ajeti kerima sure
En’am, “Nema boga osim Njega. Samo je On Stvaralac svega.”

Posto pripadnici sekte Mu’tezile nisu bili u stanju da uoce razliku
izmedu Zelje i pristanka oni su zbunjeno rekli, “Covjek stvara svoja djela i
zelje.” Oni poricu kaza i kader. Pripadnici jedne druga grupe, koja se zove
DzZebrijje, su potpuno zbunjeni i nisu u stanju da shvate da slobodan izbor
(ihtijar) moze postojati bez stvaranja (halka). Oni su poistovjetili covjeka,
misle¢i da on nema izbor, sa drvetom ili kamenom. Oni kazu, neuzubillah (da
nas Allah dzelle- Sanuhu sacuva i sakloni od jeresa), “Ljudi nisu grijesnici.
Allah dzelle-Sanuhu pravi sve pocinjene grijehe.” Kad ljudi i Zivotinje ne bi
imali izbor i kad bi Allah dzelle- Sanuhu na silu ¢inio zlo i grijehe, kako to
sljedbenici dzebrijje sekte tvrde, ne bi bilo razlike izmedu ¢ovjeka koji je
bacen svezanih nogu i ruku sa planine i onog koji polako silazi sa planine
i razgleda. U stvari, prvi je prisiljen da se kotrlja dok drugi silazi svojom
dobrom voljom i izborom. Oni koji ne mogu vidjeti razliku izmedu ova
dva slucaja su kratkovidni i ne vjeruju ajeti kerime. Oni smatraju Allahova
dzelle-Sanuhu naredenja i zabrane nisu potrebni. Pretpostavljati da covjek
sam sobom stvara svoja djela, kao $to to sekte mu’tezile i kaderijje vjeruju,
znaci nevjerovati u ajeti kerim “Samo je Allah dZelle-Sanuhu Stvaralac
svega” i pripisati Allahu dzelle-Ssanuhu ¢ovjeka kao Njemu ravnog.

Si’ije kazu kao i Mu’tezile da ¢ovjek sobom stvara §ta hoce. Oni kao
dokaz za tu svoju tvrdnju navode primjer magarca koji ne¢e da preéi preko
potoka iako ga udaraju. Oni ni ne pomisljaju da je moguce da se dvije zelje
istovremeno dese, to jest da Allah dzelle-Sanuhu nece da se desi nesto Sto
covjek hoce. Ako se desi ono $to Allah dzelle-Sanuhu hoce pokazuje da ono
Sto Mu’tezile kazu nije tocno, to jest da Covjek ne moze stvoriti i uciniti sve
Sto hoce. Kada bi se desilo sve sto covjek zazeli, kako to oni kazu, onda bi
to znacilo da je Allah dzelle-Sanuhu nesposoban i neuspjesan. Allah dzelle-
Sanuhu je daleko od nesposobnosti. Desava se samo ono §to On hoce. Samo
On sam sve stvara. Allah dzelle-Sanuhu je takav. Re¢i i pisati rijeci kao $to
su, “Covjek je ovo ili ono stvorio”, “ja sam to stvorio”, “mi smo to stvorili”,
ili “oni su to stvorili.” je odvratno.®

68 Kako je prethodno objasnjeno, Covjekova ihtijar (svjesna, dobrovoljna, slobodnom
voljom izabrana) djela su odraz mnogih fizickih, kemijskih, i fizioloskih zbivanja, koja

7



—{ IMAN I ISLAM }7

DVA PISMA KOJA JE NAPISAO
SEREFUDDIN MUNIRI
(da mu se Allah dZelle-Sanuhu smiluje)

Serefuddin Ahmed bin Jahja Muniri rahmetullahi alejh je jedan od

velikih islamskih uc¢enjaka. On je obrazovan u Indiji. On ovako pise u
osamnaestom pismu svoje knjige Maktubat® koja je na perzijskom jeziku:

“’Vecina ljudi grijesi zato $to se oslanja na sumnje i iluzije. Neki od tako

bolesno razmisljajucih ljudi kazu, “Allahu dzelle-Sanuhu ne treba nas ibadet
(molitvu, bogosluzenje). Njemu nas ibadet ne pomaze. Njegovoj velicini je
svejedno ili Ga ljudi ibadetili ili Mu bili neposlusni. Oni koji Ga ibadete
se samo uzalud zamucavaju.” Ovakvo razmisljanje je potpuno pogresno.
Ovako govore oni koji ne poznaju islam i koji misle da je ibadet nareden
zato $to je koristan Allahu dZelle-Sanuhu. Ovo je pogresna pretpostavka
koja proizvodi da pobrkamo nemoguce sa mogu¢im. Svaki ibadet je samo

69

se ne zasnivaju na njegovoj zelji kojih on nije ni svjestan. Razuman znanstvenik koji
ovo shvaca bi se stidio re¢i za svoja svjesna djela, “ja sam to ucinio”, a kamo li, “ja sam
to stvorio”. On se osjec¢a posramljeno prema Allahu dzelle- $anuhu. Medutim onaj, tko
nema puno znanja, razumijevanja, i sramezljivosti se ne osjeca posramljeno iako svasta
i svugdje govori.

Allah dzelle-Sanuhu sazaljeva sve ljude na zemlji. On im stvara i Salje sve Sto je
potrebno. Oc¢evidno je da ih je On obavijestio o stvarima koje izazvaju udobnost i
dusevni mir (huzur) na ovom svijetu i srecu (se’adet) na onom svijetu. On daje uputu
(hidajet) kome hoc¢e od onih koje je prevario njihov nefs, losi prijatelji, loSe knjige i
sredstva informacija, i koji su napustili pravi put i zasli u nevjerstvo i stranputicu (kufr i
dalalet). On ih izvodi na pravi put. On ne daje ovu blagodat (ni’met) zalimima (tiranima,
ugnjetac¢ima) koji su prevrsili svaku mjeru. On njih ostavlja u kaljuzi nevjerstva (kufra),
koju zele, 1 koja im se svida, i u koju su svojim izborom zapali.

U ovoj zbirci pisama (Maktubat) nalazi se 100 pisama. Sastavljena je 741.godine [1339.
godine n. e.] i tiskana u Indiji 1329. godine [1911. godine]. Kopija rukopisa ¢uva se u
knjiznici Sulejmaniji u Istanbulu. Irshad al-salikin i ma * Din al-maani dva su njegova
druga vrijedna djela. Ghulam Ali Abdullah ad-Dahlavi , da mu se Allah dzelle-Sanuhu
smiluje, veliki uéenjak Ahl as-Sunne, koji je umro 1240.godine n. e. [1824], preporucio
je “Maktubat” Ahmada Ibn Jahje Munirija u svom devedeset devetom (99) pismu i
napisao da je vrlo koristna za ¢is¢enje nafsa. Seref ad-Din Ahmad ibn Jahja Muniri ,
da mu se Allah dZelle-sanuhu smiluje, zivio je u Biharu, Indija, gdje se nalazi njegov
grob. Munir je selo u drzavi Bihar. Njegov detaljni zivotopis napisan je u perzijskom
djelu Saha Abd al-Hakka al-Dalavija “Rahimah-Allahu ta ‘Ala” “Ahbar al-ahjar”, koji
je objavljen u Deobandu u Indiji 1332.godine [1914. n. e.], a kasnije je reproduciran u
Lahoreu u Pakistanu.




—{ IMAN I ISLAM }7

koristan onome tko ga ¢ini. Allah dzelle-Sanuhu jasno kaze u znaéenju
osamnaestog ajeta sure Fatir da je to tako. Osoba sa ovako pogresnim
misljenjem je slicna bolesniku kojemu je lije¢nik preporuéio dijetalnu
ishranu 1 koji se ne pridrzava lijecnikovog savjeta i kaze, “Lije¢niku nece
naskoditi ako se ja ne pridrzavam dijetalnog nacina ishrane koji mi on
preporucuje.” On je u pravu kada kaze da to neée naskoditi lijeéniku. Ali
njemu ¢e naskoditi. Lijecnik mu nije preporucio dijetalnu ishranu zato sto
je ona korisna lijecniku ve¢ zato $to je ona korisna njemu. Ako se pacijent
bude pridrzavao lije¢nikovog savjeta on ¢ée ozdraviti. Ako se on ne bude
pridrzavao on ¢e umrijeti §to sigurno nece lijecniku niti najmanje nastetiti.
Izvjesni drugi bolesno razmisljaju¢i ljudi nikada ne ibadete niti prestaju
sa ¢injenjem grijeha (haramima). Oni ne postuju islam. Oni kazu, “Allah
dzelle-Sanuhu je Kerim i Milostiv. On puno sazalijeva Svoje robove. Njegov
oprost je beskonacan. On nece nikoga muciti.” Da, oni su u pravu u prvom
dijelu svoje izjave ali nisu u pravu u drugom dijelu. Sejtan ih zavodi i
navodi na neposlunost. Sejtan ne¢e zavesti pametnu osobu. Allah dzelle-
Sanuhu nije samo Kerim i Milostiv ve¢ ¢e takode i ljuto kazniti. Mi smo
svjedoci da On i na ovom svijetu daje mnogim ljudima da Zive u patnji i
siromastvu. On bez oklijevanja daje mnogim Svojim robovima da zive u
velikim mukama. Iako je On veoma Milostiv i razzak (koji daje nafaku)
On nam nece dati niti jedan zalogaj kruha sve dok se ne zamucimo i ne
potrudimo da obradimo zemlju i posijemo. lako On odrzava sve u zivotu
On nece nitkome dati da zivi ako ne jede i ne pije. On nece dati izlijeCenje
bolesnome ako ne uzima lijek. On je stvorio posrednike (sebebe) za sve
ovosvjetske blagodati kao Sto su zivot, zdravlje, 1 posjedovanje imetka i ne
pokazuje milost ne¢e smilovati i dati ovosvjetske blagodati onima koji se ne
uhvate ¢vrsto za posrednike preko kojih se dobivaju ovosvjetske blagodati.
Postoje dva tipa medicine: materijalna medicina i duhovna medicina.
Duhovna medicina koja lijeci sve tipove bolesti se provodi kroz davanje
sadake 1 molitvu. Postoje dva dobro poznata hadisa koji kazu: ¢’Izlijecite
svoju duSu darovanjem sadake!” i ’Medicina koja lijeci svaku bolest
je Cesto izricanje istigfara™. Postoji jako mnogo materijalnih medicina.
Potrebno je iskustvo da bi se izuéile. Cesto prakticiranje duhovne medicine
moze pomo¢i 1 sa materijanom medicinom takoder. Isti je slucaj i sa

70  Molitva istigfar glasi kako slijedi: Estaghfirullah al adhim al-ledhi la ilaha illa Hu-v-al
Hajj-al-kajjuma va atubu ilaih.” Treba se §to ¢e$c¢e govoriti. U slu€aju hitnosti, posluziti
¢e 1 kratki oblik “’Estagfirullah”.




—{ IMAN I ISLAM }7

dobivanjem onosvjetskih blagodati. On je dao da nevjerovanje i neznanje
budu smrtonosni otrovi za dusu. Lijenost ¢ini dusu bolesnom. Ako ne
upotrijebimo lijek dusa ¢e se razboljeti i umrijeti. Jedini lijek za kufr i
neznanje je znanje i ma’rifet. Obavljanje namaza i raznih ibadeta je lijek
za lijenost. Ako neko na ovom svijetu popije otrov i kaze “Allah dzelle-
Sanuhu ¢e me spasiti On je milostiv” on ¢e se razboljeti i umrijeti. Ako se
neko ko ima proljev napije ricinusovog ulja [ili ako se diabeti¢ar najede
Secera ili tjestenine] bice mu jo§ gore. Budu¢i da je ljudsko tijelo tako
osjetljivo, postoje razlicite stvari koje ono treba [kao $to su hrana, odjeca,
obitavaliste]. Poprili¢no je tesko pronaci ih i iskoristiti. Posebna sila po
imenu nafs je stvorena u ljudskoj prirodi kako bi se ovaj tezak zadatak)
odnosno pronalazenje i pripremanje ovih vitalnih potreba) ¢inio s lako¢om
i ugodom. Zivotinje ovu silu ne trebaju u sebi. Nafs nas tjera da ¢inimo
postignuca ili tjelesne potrebe. On uziva obilato ¢initi takve stvari. Takve
zelje u nafsu se nazivaju Sehvet (strast). Slijediti svoje strasti (Sehvet), to
jest raditi onako kako nefs zeli, i bez nadzora uma, proizvodi bolest srca,
te je time 1 grijeh. Molimo da pogledate posljednji dio trinaestog poglavlja
prve knjige Endless Bliss!

Jedna druga grupa pogre$no razmislja i podvrgava se rijazetu
(gladovanju) sa ciljem da iskorijeni Sehvet (strast, pozudu), gadab (ljutinu,
srdzbu) 1 zabavu, osobine koje su pokudene u islamu. Oni misle da islam
nareduje da ih iskorijenimo. Oni, nakon §to su dugo patili gladu, vide da
se ova njihova zla ne mogu iskorijeniti i zakljuce da islam nareduje nesto
Sto je nemoguce i kazu, “Ovo naredenje islama je nemoguce. Nastojati da
se ova zla iskorijene je kao kad bi nastojali da pretvorimo crnca u bijelca.

Nastojati uraditi nesto Sto je nemoguce je tracenje svog zivota.” Njihovo
razmiSljaju i djeluju u pogresnom pravcu. Medutim, njihova tvrdnja da
islam tako nareduje je Cisto neznanje i glupost posSto islam ne nareduje
iskorjenjivanje ljudskih atributa kao $to su Sehvet (strast, pozuda) i gadab
(srdzba, ljutina). Ovakva tvrdnja je kleveta protiv islama. Da islam tako
nareduje najvrijedniji covjek vjere, Muhammed alejhisselam ne bi imao
ovih atributa. U stvari, on je rekao, “Ja sam covjek. I ja se naljutim kao
i svatko drugi.” Ponekad bi ga vidjeli ljutog. Njegova ljutina je uvijek
bila u ime Allaha dzelle-Sanuhu. Allah dzelle-Sanuhu u Kur’ani kerimu, u
znacenju stotinu trideset cetvrtog ajeta sure Al-i Imran hvali ljude “koji
guSe svoju ljutinu”. On ne hvali one koji se ne naljute. Tvrdnja onih
koji pogresno razmis$ljaju i kazu da se ljutina treba iskorijeniti je potpuno




—{ IMAN I ISLAM }7

neosnovana. Cinjenica da je Resulullah sallallahu alejhi ve sellem oZenio
devet zena radijallahu teala anhunne nam jasno pokazuje da su ovakve rijeci
neispravne. Ako neko izgubi Sehvet (strast, pozudu) on ga treba lijecenjem
povratiti. Isto je tako i sa ljutinom. Covjek stiti svoju Zenu i djecu sa svojim
atributom gadab (ljutina, gnjev). On ide u dzihad protiv neprijatelja islama
uz pomo¢ ovog atributa. Covjekov atribut ehvet je razlog da on ima djecu
i da se o njemu govori nakon njegove smrti sa ponosom i postovanjem.
Islam voli i hvali ovakve stvari.

Islam nam ne nareduje da Sehvet i gadab iskorjenimo ve¢ da ih oba
kontroliSemo i upotrijebimo u skladu sa vjerom. Ovo je slicno primjeru
konjanika, ili lovca, koji imaju konja i psa. Oni se nece otarasiti konja
ili psa nego ¢e ih istrenirati da ih mogu koristiti. Drugim rije¢ima, Sehvet
i gadab su kao konjanikov konj ili lovéev pas. Bez ova dva ne mozemo
loviti onosvjetske blagodati. Da bi ih upotrijebili mi ih moramo istrenirati
i upotrijebiti u skladu sa vjerom. Ako ih ne istreniramo, ako oni postanu
neumjereni i prijedu granice vjere, oni ¢e nas upropastiti. Rijazet je
potreban ne da se iskorijene ova dva atributa ve¢ da se istreniraju i da
postanu poslusnici vjeri. A to je svatkom mogucde.

Cetvrta grupa onih koji pogresno razmisljaju se zavarava govoredi,
“Sve je odredeno u vjecitoj proslosti. Odredeno je prije nego sto je dijete i
rodeno hoce li biti sa’id (koji ide u dzennet) ili Saki (koji ide u dzehennem).
Ovo se kasnije nece promijeniti. Prema tome nama ne koristi ibadetiti.”
Ovako su rekli Poslanikovi alejhisselam casni drugovi (ashabi kiram)
kada je Resulullah sallallahu alejhi ve sellem rekao da se kaza i kader nece
promijeniti i da je sve odredeno u vjecnoj proslosti (ezelu). Osloni¢emo
se na ezelsku odredbu i ne¢emo ibadetiti. Resulullah sallallahu alejhi ve
sellem im je odgovorio, “Ibadetite! Svakome je lako raditi ono $to mu
je odredeno.” Dakle, onaj kome je u ezelu odredeno da bude sa’id (onaj
kome je odredeno da ode u dZzennet) ¢e raditi ono Sto sa’idi rade. 1z ovog
se razumije da oni za koje je u ezelu odredeno da budu sa’id ibadete i
da su oni za koje je odredeno da budu Saki (onaj kome je odredeno da
ode u dzehennem) neposlusni. Slicno ovome oni, za koje je odredeno u
vjecnoj proslosti (ezelu) da budu zdravi jedu i lijee se, dok se oni, za
koje je u odredeno ezelu da budu bolesni i umru, ne lijece i ne jedu. Hrana
i lijek nece biti sudeni (nasib) onim ¢ija je sudbina da umru od gladi ili
bolesti. Putevi stjecanja bogatstva su otvoreni onome kome je sudeno
da bude bogat. Onome, kome je sudeno da umre na istoku su putevi




—{ IMAN I ISLAM }7

prema zapadu zatvoreni. Jednom se Azrail alejhisselam, kada je posjetio
Sulejmana alejhisselam, zagledao u jednog ¢ovjeka koji je tu bio prisutan.
Covijek se jako uplasio od melekovog ostrog pogleda. On je, kada je Azrail
alejhisselam otiSao, zamolio Sulejmana alejhisselam da naredi vjetrovima
da ga odnesu na zapad kako bi izbjegao Azraila alejhisselam. Kada se
Azrail alejhisselam vratio Sulejman alejhisellam ga je upitao zaSto se on
bio toliko zagledao u tog covjeka. Azrail alejhisselam mu je rekao, “Bilo mi
je naredeno da mu kroz jedan sat uzmem njegovu dusu u jednom izvjesnom
gradu na zapadu. Medutim, kada sam ga vidio sa tobom u drustvu, ja nisam
mogao a da se ne zacudim. Kasnije sam mu, kada sam otiSao da izvrSim
naredbu, uzeo na zapadu Zzivot.”'l Kako smo vidjeli ¢ovjek se uplasio
Azraila alejhisselam da bi se ispunila vjecita predodredba, a Sulejman
alejhisselam je poslusao. Predodredba se ispunila kroz lanac posrednika.
Sli¢no ovom, osoba za koju je u vjecnoj proslosti odredeno da bude sa’id
¢e imati iman 1 rijazetom ¢e ispraviti svoju loSu narav. Znacenje stotinu
dvadeset petog ajeti kerima sure En’am kaze, “Allah dZelle-Sanuhu
stavlja islam u srce Svojeg roba kojeg Zeli uputiti na pravi put.” Onaj
za koga je u vjecitoj predodredbi odredeno da bude Saki, to jeste da ode u
dzehennem, poc¢ne ovako razmisljati, “Ibadet nam nije potreban. U ezelu
nam je odredeno ho¢emo li biti sa’id ili $aki.” On radi ovakvog svog
razmisljanja ne ibadeti. Njegovo neobavljanje ibadeta zbog ovakvih misli
nam pokazuje da mu je odredeno u ezelu da on bude $aki. Isto tako i onaj za
koga je u ezelu odredeno da bude neuk (dzahil) po¢ne razmisljati, “Sve je
odluceno u ezelu. Kome je odredeno da bude neznalica njemu nece pomoci
ako c¢ita 1 uéi.” On niSta ne uci i ne studira. On cijelog svog zZivota ostane
neznalica. Kome je sudeno da posije i da ima dobru Zetvu on svoje polje
prekopa i posije. Isti je slucaj i sa onima za koje je u ezelu odredeno da budu
sa’id. Oni imaju iman i ibadete. Oni za koje je u ezelu odredeno da budu
Saki ne vjeruju i ne slusaju. Budale koje ovo ne mogu da shvate kazu, “Sto
imaju veze iman i ibadet sa ezelskom sudbinom sa’id i kufr i neposlusnost
sa ezelskom sudbinom $aki?” Oni svojim plitkim mozgom pokusavaju da
shvate ovaj odnos i da sve rijese svojim razumom. Medutim, ljudski razum
ima svoje granice. Nastojati neSto razumom shvatiti, Sto je izvan granice
razumovog shvatanja, je glupo i budalasto. One koji ovako razmisljahu
trebamo smatrati glupim. Isa alejhisselam je rekao, “Nije mi bilo tesko
povratiti slijepcu vid pa ¢ak ni mrtvog prozivjeti. Ali idiotu nisam mogao

71  Ovaj dogadaj je detaljno ispri¢an u knjizi koja se zove Mesnevi, koju je napisao Dzela-
luddin Rumi, koji je preselio na ahiret 672/1273. godine u Konji.

o



—{ IMAN I ISLAM }7

objasniti istinu.” Allah dzelle-Sanuhu sa Svojim neograni¢enim znanjem i
konacnom mudroscu (hikmetom) uzdize izvjesne od Svojih robova na nivo
andela (meleka). On ¢ak uzdize neke od njih i na jos vecéi stepen od toga.
On neke od njih spusta na nivo pasa ili svinja.”

Hazreti Serefuddin Ahmed bin Jahja Muniri ovako pise u sedamdeset
Sestom pismu:

“’Se’adet znaci zasluziti dZennet a Sekavet zasluziti dzehennem.
Se’adet i Sekavet su dvije Allahove dZelle- $anuhu riznice. Klju¢ prve
riznice su pokornost i ibadet. Klju¢ druge riznice su grijesi. Allah dzelle-
Sanuhu je u vjecitoj predodredbi odredio tko ¢e biti sa’id a ko Saki. To
znanje se zove kader. [Mi to zovemo sudbinom]. Onome tko se u vjecitoj
predodredbi zove said je dat klju¢ poslusnosti. Onome tko se u vjecitoj
predodredbi zove Saki je dat klju¢ grijeSenja. Na ovom svijetu svatko
moze znati, gledajuéi u svoja djela, je li sa’id ili Saki. Vjerski alimi koji
puno misle o onom svijetu razumiju iz ovog je li osoba sa’id ili Saki.
Medutim, vjerski ¢ovjek koji je opijen ovim svijetom to ne zna. Svaka
cast ili blagoslov je u iskrenoj poslusnosti i ibadetu Allahu dzelle-Sanuhu.
Iz grijesenja nice svako zlo i patnja. Kroz grijeSenje svatkome dolaze
patnje i nesrece. A komfor i lagodnost dolaze kroz pokornost.”” Jednom
je bio jedan covjek, koji je proveo sav svoj zivot u u ibadetu u dzamiji
Aksau Jerusalimu. Kada je, nepoznavajuci Sartove ibadeta, izostavio jednu
sedzdu, toliko je izgubio da je bio potpuno unisten. Medutim, psu Ashaba
Kehf, , je samo zato Sto je iSao nekoliko koraka za siddicima dat visoki
stepen i on nije povracen na nizi stepen iako je bio prljav. Ovo je jedna
zacudujuca Cinjenica. Ucenjaci islama stolje¢ima nisu mogli da odgonetnu
ovu zagonetku. Ovaj hikmet (mudrost) ljudski razum ne moze shvatiti.
Allah dzelle- Sanuhu je rekao Ademu alejhisselam da ne jede pSenicu ali
ga je pustio da je on pojede je je bilo poznato iz vjecite predodredbe da ¢e
on to uc€initi. On je naredio Sejtanu da Ademu alejhisselam ucini sedzdu ali
je htio da je on ne ucini. On je rekao je da Ga trazimo ali nije htio da Ga
nadu oni koji nisu iskreni (nemaju ihlas). Oni koji su na bozanskom putu
su [po ovim pitanjima] samo rekli, “Nismo mogli razumjeti.” Prema tome,
kako mi mozemo ista re¢i? Njemu ne treba vjerovanje ili molitva ljudi, niti
Skodi njihovo grijeSenje i nevjerstvo. Njemu ne trebaju Njegova stvorenja.

72 To je Allahov dZelle-Ssanuhu Zakon. Njega nitko ne moze promijeniti. Mi ne smijemo
smatrati srecom nesto $to je slatko nasem nefsu. Mi isto tako ne smijemo smatrati ni
nesto $to je teSko i gorko nasem nefsu kao Sekavet ili propast

8



—{ IMAN I ISLAM }7

On je dao znanje da se sa njim odstrani nevjernistvo, a neznanje da bude
uzrok za grijeSenje. Verovanje i pokornost se radaju iz znanja. A nevjerstvo
i grijesi iz neznanja. Pokornost se ne smije zanemariti bez obzira kako
nam ona mala izgledala! Grijeh se mora izbjec¢i bez obzira kako nam on
mali izgledao! Alimi islama su rekli da tri stvari uzrokuju tri druge stvari.
Ta’at (dobra djela koja Allah dzelle-Sanuhu voli) je posrednik (sebeb) za
Allahovo dzelle-Sanuhu zadovoljstvo (rizaluk). GrijeSenje je posrednik za
Allahovu dzelle-sanuhu srdzbu (gadab). Iman je posrednik da se dobije
cast (Seref) 1 vrijednost (kimet). Dakle, mora se striktno izbjegavati i
najmanji grijeh. Allahova dzelle- Sanuhu srdzba moze biti sakrivena bas
u tom grijehu. Moramo smatrati da je svaki pravovjernik bolji od nas.
On moze biti rob kog Allah dzelle-Ssanuhu puno voli. Svadija sudbina je
odredena u vjecitoj predodredbi i ona se nikada ne mijenja. Allah dzelle-
sanuhu moze, ako to hoce, oprostiti osobi koja uvijek grijesi i koja ne pazi
na Njegova naredenja. Kada su meleci upitali, u znacenju tridesetog ajeta
sure Bekara, “Ja Rabbi! Zar ¢es stvoriti stvorenja koja ¢e praviti nered
i proljevati krv diljem svijeta? On nije rekao da oni nece praviti nered vec¢
je odgovorio, “Ja znam ono Sto vi ne znate.” Drugim rije¢ima, “Ja dajem
da lo$i postanu dobri. Ja dajem da se oni koji su daleko priblize. Ja dajem
da oni koji su na niskom stepenu (zelil) postanu aziz (dragocjeni, omiljeni).
Vi ih sudite po njihovom ponasanju a Ja gledam u njihova srca. Vi uzimate
u obzir vase negrijesenje a Oni se uticu Mojoj milosti (rahmetu). Kako god
vi volite vaSe negrijesenje tako isto i Ja volim da oprostim muslimanima
njihovo grijesenje. Vi ne znate Sta Ja znam. Ja dajem onima koji imaju iman
vjecni oprost (ezeli lutuf) i milujem th Mojom vje¢nom uslugom.” Ovdje
se zavrSava prijevod sedamdeset Sestog pisma.

Serefuddin Ahmed bin Jahja Muniri rahmetullahi teala alejh je 732/1380.
godine preselio na onaj svijet. On je zivio u gradu Bihar koji se nalazi u
Indiji. Tamo je takode i njegov grob. Munir je ime jednog sela u okolini
grada Bihar. Njegova biografija je zapisana u knjizi Ahbar-ul-ahjar koju
je napisao Sah Abdulhak Dehlevi rahmetullahi teala alejh. Knjiga je na
perzijskom jeziku a izdana je 1332/1914. godine u gradu Dijobend u Indiji.
Kasnije je [1914.] godine Stampana u gradu Lahoru u Pakistanu. Ove
knjige, Ir§ad-us salikin, Ma’din-ul-me’ani i Mektubat su jako korisne i
cijenjene. Gulam Ali Abdullah Dehlevi” rahmetullahi teala alejh, jedan od
velikana ehli sunneta, preporucuje da stalno ¢itamo Ahmedovu bin Jahjinu

73 Abdullah Dehlevi je preselio na ahiret 1240/1824. godine u gradu Delhi u Indiji.

|



—{ IMAN I ISLAM }7

Munirijevu knjigu Mektubat. On kaze u svom devedeset devetom pismu
da je ova knjiga jako efektivna za CiS¢enje srca.

[Imam Rabbani rahmetullahi teala alejh nam ovako kaze u svojim
mnogim pismima, “Allahovo dzelle-Sanuhu naredenja se zove farz. Ono
Sto je Allah dzelle-Sanuhu zabranio se zove haram. Ono S$to nije ni farz ni
haram, to jest $to je ostavljeno slobodnom izboru, se zove mubah. Ibadet
¢initi znaci izvrSavati farzove, suzdrzavati se od harama, i raditi mubahe,
radi Allahovog dzelle-Sanuhu zadovoljstva. Da bi ibadet bio ispravan
(sahih) i primljen (makbul) mi moramo imati znanje (ilm), moramo nauciti
uslove (Sartove) ibadeta to jest znati kako ¢emo ga ispravno obaviti, amel to
jest uraditi ga u skladu sa njegovim Sartovima, i imati ihlas dok ga radimo.
Ihlas znaci ne raditi neko djelo za novac, polozaj, ¢ast, i slicne ovosvjetske
beneficije nego samo zato §to je to Allahova dzelle-Sanuhu naredba i da
bismo stekli Njegovo zadovoljstvo i ljubav. Znanje se moze nauciti Citajuci
knjige fikha pof nadzorom kompetentnog ucitelja. Iskrena namjera (ihlas)
se moze dobiti putem rijeci, stanja (halove) i djela (harekete) Evlije kao i
¢itanjem knjiga tesavvufa. Islamsko znanje ima dva dijela: Vjersko znanje
i znanstveno znanje. Farz ih je oba nauciti onoliko koliko je potrebno. Na
primjer, (ako uzimamo lijek) moramo nauciti kako ¢emo upotrijebiti lijek i
njegovu dozu. Ako koristimo elektri¢nu sijalicu farz nam je nauciti malo o
struji. Ako ne nauc¢imo mogli bismo dozivjeti nasilnu smrt.

“’Musliman koji vjeruje farzove i harame ali se nije pokajao i ne ibadeti,
zato Sto je lijen ili zato Sto je upao u lose drustvo, ¢e gorjeti u dzehennemu
onoliko koliko su njegovi grijesi. Oni koji ne nauce farzove kao i oni koji
znaju farzove ali ih ne cijene, kao i oni koji su ih bez straha od Allahove
dzelle-Sanuhu kazne prestali izvrSavati, su izasli iz islama i postali nevjernici.
Oni ¢e biti vjecno u dzehennemu. Ovo isto vazi i za harame.

Ibadet nekoga nece biti ispravan (sahih) ako ga on ne obavlja sa znanjem
i sa njegovim Sartovima i svjesno iako ga €ini sa iskrenom namjerom
(ihlasom). Takva osoba ¢e biti u dzehennemu isto kao da taj ibadet nije
ni obavila. Ako netko zna farzove (Sartove) i pazi na njih njegov ibadet ¢e
biti ispravan (sahih). On ¢e se spasiti od dZzehennemske kazne. Medutim,
ako on/ona nije taj ibadet uradio sa iskrenom namjerom (ihlasom) ni taj
ibadet niti ijedno drugo dobroCinstvo takve osobe neée biti primljeno
(kabul). Takva osoba za njih ne¢e dobiti sevab (nagradu na ahiretu). Allah
dzelle-8anuhu ne voli takva dobra djela. Nema koristi od ibadeta bez ilma
i ihlasa. Takav ibadet neCe nikoga spasiti od nevjerstva, grijeha i kazne.

8 |



—{ IMAN I ISLAM }7

Mnogi vjernici licimjeri su, iako su sav svoj zivot proveli u ibadetu, umrli
kao nevjernici. Ibadet sa ilmom i ihlasom ¢e nam dati da na ovom svijetu
budemo aziz (veoma cijenjeni) i sacuvacée nas od nevjerstva i grijeha. Takav
ibadet ¢e nas, kao Sto nam je to Allah dzelle-Sanuhu obe¢ao u devetom ajeti
kerimu sure Maide i u suri Vel’asr, takode spasiti i na onom svijetu od
dzehennemske kazne. On uvijek ispunjava Svoje obecanje.

Allah dZelle-Ssanuhu takoder kaZnjava preko svojih robova.
Za one bez ilma to je u¢injeno preko robova.

Sve Sto prpada Stvoritelju ucinjeno je preko robova.

Niti slamka se nece pomaknuti bez Njegove Zelje.

ALLAH POSTOJI 1 ON JE JEDAN.
SVA STVORENJA SU BILA
NEPOSTOJECA I ONA CE OPET NESTATI

Mi opazamo sve §to nas okruzuje preko nasih osjetilnih organa. Stvari
koje uti¢u na nasa osjetila se nazivaju stvorenja. Atributi ili karakteristike
stvorenja utjecu na na nase osjetilne organe. Ove karakteristike razlikuju
stvorenja jedna od drugih. Svjetlo, zvuk, voda, zrak, i staklo su sve stvorenja
(mevdZud). Bi¢a koja imaju volumen, drugim rije¢ima zauzimaju prostor,
se nazivaju supstancija ili tvar. Supstancije se medusobno razlikuju po
svojim osobinama ili kvalitetima. Zrak, voda, kamen, i staklo su supstancije.
Svjetlo 1 zvuk nisu supstancije jer oni ne zauzimaju niti prostor niti imaju
tezinu. Svako bi¢e ima (nosi) energiju ili snagu. Drugim rijeCima ono
moze izvrsiti posao. Svaka supstancija moze postojati u tri drukcija stanja,
to jest, u évrstom, teénom, i plinovitom. Cvrste materije imaju oblik. Tene
i plinovite materije nemaju odredeni oblik nego zauzimaju oblik posude
u kojoj se nalaze. Supstancija (ili materija) koja ima oblik se zove tijelo
ili predmet. Supstancije su uglavnom predmeti. Na primjer, kljuc, igla,
masice, lopata, i klin, su predmeti sa druk¢ijim oblicima. Oni mogu biti
napravljeni od istog materijala, u ovom slucaju od Zeljeza. Tijela postoje
dvije vrste, to jest, postoje elementi i jedinjenja.

U svakom tijelu se stalno deSavaju promjene. Na primjer ono se moze
pomacdi i promijeniti svoje mjesto, moze se povecati ili smanjiti. Moze
mu se promijeniti boja. Moze se razboljeti i umrijeti. Ove promjene se
nazivaju dogadaji ili zbivanja. U materiji se ne dogada niSta sve dok na




—{ IMAN I ISLAM }7

nju ne dejstvuje neka vanjska sila. Dogadaj koji ne mijenja bit i strukturu
materije se zove fizi€ki proces. Cijepanje komada papira je fizi¢ki proces.
Da bi se u materiji odigrao fizicki proces na nju mora da dejstvuje neka
vanjska sila. Dogadaj koji mijenja strukturu ili bit materije je kemijska
reakcija. Kemijska reakcija se deSava kada zapalimo komad papira i kada
se on pretvori u pepeo. Da bi se u materiji desila kemijska reakcija na nju
mora dejstvovati druga materija. Kemijska reakcija se desava onda kada
dvije ili vise materija medusobno djeluju jedna na drugu i kada se u svakoj
desi kemijska reakcija.

Kemijske reakcije izmedu materija, to jest njihovo uzajamno
djelovanje jednih na druge, se odigravaju na razini njihovih najsitnijih
Cestica. Najmanji dio u materiji se zove atom. Svako tijelo je sastavljeno
od atoma. [ako je struktura atoma ista njihove tezine su drukc¢ije. Danas
nam je poznato stotinu i pet atoma. Najveci atom je tako mali da ga ne
mozemo vidjeti ni sa najja¢im mikroskopom. Kada se sli¢ni atomi ujedine
oni prave jedinjenje. Posto postoji stotinu i pet atoma tako isto postoji i
stotinu i pet elemenata. Zeljezo, sumpor, Ziva, kisik i ugljenik su elementi.
Jedinjenja nastaju sjedinjavanjem razlicitih atoma. Takvih jedinjenja ima
na stotine hiljada. Voda, alkohol, so i kre¢ su jedinjenja. Jedinjenja nastaju
ujedinjavanjem dva ili viSe elemenata ili atoma.

Sva tijela i predmeti, kao S$to su na primjer, planine, mora, biljke, i
zivotinje, su jedinjenja koja su sastavljena iz stotinu i pet elemenata. Ovih
stotinu i pet elemenata su osnovni gradivni materijal svih zivih i nezivih
materija. Sve materije su napravljene kombinacijom atoma jednog ili viSe
od ovih stotinu i pet elemenata. Zrak, zemlja, voda, toplina, svjetlo, struja,
klice, su uzrok cijepanja slozenih tijela ili medusobnog

spajanja prostih tijela. Bez uzrofnika nmema promjene. U ovim
promjenama atomi, tj. osnovne jedinice elemenata, ili prelaze iz jedne
materije u drugu ili napusStaju materiju i oslobadaju se. Mi vidimo da
predmeti iSCezavaju i nestaju. Ali, mi nismo u pravu poSto mi samo
sudimo po vanjskom izgledu. Ovo prividno nestajanje i pojavljivanje nije
niSta drugo do transformacija u druge materije. Nestajanje predmeta, kao
na primjer tijela u grobu, nije niSta drugo ve¢ njihova promjena u nove
supstancije kao $to su voda, plinovi, i sastavne materije zemlje. Mi ne
mozemo osjetiti (shvatiti) nastajanje novih materija ako one ne uti¢u na
nasa osjetila. Mi radi toga mi kazemo da je predmet nestao, iako se je on u
stvari samo promijenio.




—{ IMAN I ISLAM }7

Mi takoder vidimo da se priroda svakog od ovih stotinu i pet elemenata
mijenja i da se u svakom od njih desavaju fizicke i kemijske promjene.
Kada se u jedinjenju ili smjesi jedan elemenat ujedini sa nekim drugim
elementom ili elementima on se jonizuje. To znaci da njegovi atomi ili
gube ili dobiju elektron(e). Fizicke i hemijske karakteristike elementa se
na taj naCin mijenjaju. Atom svakog elementa je napravljen od jezgre ili
nukleusa i razli¢itog broja cestica koje se zovu elektroni. Jezgro se nalazi u
centru atoma. Jezgro atoma svih elemenata, osim vodonika, je napravljeno
od protona, Cestica koje su pozitivno naelektrisane, i neutrona, to jest
Cestica koje nisu naelektrisane. Elektroni su negativno naelektrisani i oni
se okrecu u svojim putanjama (orbitama) oko jezgre. Oni svakog momenta
mijenjaju svoje orbite.

Dokazano da se i u jezgru atoma radioaktivnih elemenata odigravaju
promjene koje nazivamo fizija. U ovim jezgrinim (nuklearnim) fizijama se
jedan elemenat pretvara u drugi. Izvjesna koli¢ina mase materije prestaje
da postoji i pretvara se u energiju, kudret. Jevrejski fiziar AjnStajn
(umro 1375/1955. godine) je cak taj proces i formulirao. Elementi se kao
i jedinjenja mogu pretvarati jedni u druge. Svaka materija, ziva i neziva,
se mijenja, to jest stare nestaju a nove nastaju. Svako zivo bi¢e koje danas
postoji, biljka ili zivotinja, kao i ona koja su prije postojala, su sva bila
prvobitno nepostoje¢a. U buduénosti nijedno od danasnjih zivih bi¢a nece
postojati, nego ¢e biti zamijenjeni izvjesnim drugim zivim bi¢ima. Isti je
slucaj i sa svim nezivim bi¢ima. Sva ziva i neziva bica, kao na primjer
elemenat Zeljezo, kao i jedinjenje kamen, kost, i sve Cestice, se uvijek
mijenjaju, to jest stare nestaju a druge nastaju. Kada je specificnost materija
koje postaju i onih koje nestaju slicna ljudi, posto ne primjete promjenu,
pretpostavljaju da materija oduvijek postoji. Kao ilustraciju za ovo ¢emo
navesti film u kom se slike pred o¢ima mijenjaju u jako kratkim intervalima.
Medutim posto to gledatelj ne moze vidjeti i primijetiti on pretpostavlja da
se slike na platnu kreéu. Kada komad papira izgori i postane pepeo mi
kazemo, zato §to vidimo promjenu, da je papir nestao i da je pepeo nastao.
Kada se led istopi kazemo da je led nestao i da je voda nastala.

Na pocetku knjige Serh-i akaid pise, “Buduéi da sva bi¢a pokazuju
Allahovo dzelle-Sanuhu postojanje ona se sva nazivaju alem. Isto se tako
naziva alem i grupe istih bi¢a. Na primjer, alem ljudskih bic¢a, alem meleka,
alem zivotinja, alem nezivih bi¢a. Svaki predmet se takode zove alem.”




—{ IMAN I ISLAM }7

Na 441. stranici knjige Serh-i Mevakif™ je napisano, “Alem je hadis, to
jest, sve je stvoreno. Drugim rijecima sve je kasnije postalo iz nepostojanja.
[Mi smo ve¢ prije objasnili da stvorenja uvijek nastaju jedna iz drugih.]
Materije i njihove karakteristike su hadis. Po ovom pitanju postoje Cetiri
vjerovanja:

- Prema muslimanima, jevrejima, hriS¢anima i medzusijama (obozavaocima
vatre) su i materija (madde) i njeni atributi stvoreni (hadis).

- Po Aristotelu i filozofima koji slijede njegovo misljenje su i materija i
njeni atributi vjecni (kadim, ezeli). Oni kazu da ni materija ni njeni atributi
nisu stvoreni iz nicega ve¢ da su od uvijek postojali. Ovakvo vjerovanje
moderna kemija u potpunosti pobija. Ko ovako kaze ili vjeruje izlazi iz
islama i postaje kafir. Ibni Sina” i Muhammed Farabi (preselio na ahiret u
Damasku, 339/950) su takode ovako rekli.

- Prema filozofima prije Aristotela je materija vje¢na ali su njeni atributi
stvoreni (hadis). Danas ve¢ina naucnika drzi ovakvo krivo vjerovanje.

- Nitko nije rekao da je materija stvorena (hadis) a da su njeni atributi
vjeéni (kadim). Kalinos se nije mogao odluéiti ni za jedno od ova Cetiri
misljenja”

Muslimani su dokazali na nekoliko nacina da su i materija i njeni
atributi stvorenja (hadis). Prvi nacin se bazira na ¢injenici da se materija
i sve Cestice uvijek mijenjaju. NeSto Sto se mijenja ne moze biti vjecno
(kadim) vec stvoreno (hadis) posto proces nastanka materije iz prethodne
materije ne moZze i¢i unazad vjecno u proslost. Ove promjene moraju imati
svoj pocetak, to jest poCetna materija je morala biti stvorena iz niCega.
Kada pocetna materija ne bi bila stvorena iz nicega, to jest, kada bi proces
nastajanja materija jednih iz drugih iSao unazad vje¢no u proslost, materije
koje postaju jedna iz druge ne bi postojale tako da danas ne bi postojala niti
jedna materija. DanasSnje postojanje materija i njihovo nastajanje jednih
iz drugih nam jasno pokazuje ¢injenicu da su one umnozene od pocetne
materije koja je stvorena iz nicega.

74 Autor knjige Serh-i mevakif, Sejjid Serif Ali Dzurdzani, je preselio na ahiret 816/1413.
godine u gradu Siraz. Sama knjiga je komentar na knjigu Mevakif, koju je napisao Adud
Abd-ur-Rahman bin Ahmad Ala uddin Iji rahmetullahi alaih 700g, preminuo u Sirazu
756/1354 godine. On je napisao skracenu inacicu za svoju knjigu i nazvao je Jewahir, a
kasnije Shems-ad-din Fenari rahmatullahi alaih (751-834/1431) napisao je komentar na
ovu skracenu inacicu.

75 Tbni Sina Husejn je preminuo 428/1037. godine.

| ® |



—{ IMAN I ISLAM }7

Stovise, mi ne mozemo reéi za kamen koji pada s neba da on dolazi iz
beskonacnosti, iz beskonacnog prostora ili vremena, posto se ovakve rijeci
odnose na nesto §to nema postanak. Dakle, dolazak iz beskonac¢nosti znaci
dolazak iz nepostojanja. Nesto, za $to se kaze da je doslo iz beskonacnosti,
nije trebalo ni do¢i. Reéi da nesto dolazi iz beskonaénosti je puka neukost
koja je u suprotnosti sa zdravim razumom. Isto tako se ne moze reéi ni da
nastajanje ljudi jednih od drugih dolazi iz beskonacnosti. Oni su morali
nastati od prvog ¢ovjeka koji je stvoren iz nicega. Kada prvi covjek koji je
stvoren iz nicega ne bi postojao i kada bi ljudi iz beskonaénosti nastajali
jedni od drugih danas ne bi postojao ni jedan Covjek. Isti je slucaj i sa
svim drugim bi¢ima. Bilo bi suprotno razumu, nauci, i neznanje re¢i za
materije ili bi¢a koja nastaju jedna iz drugih, “Kako su dosla tako ¢e i
nestati. Pocetna materija nije stvorena iz ni¢ega”. Promjena nam pokazuje
da je nesto vjecno, nego pokazuje da je stvoreno iz niCega; Sto znaci, ne
pokazuje nam koli¢inu bi¢a vadzib-ul-vudZud, nego samo bi¢ce mumkin-
ul-vudzud.

Pitanje: Stvaratelj ovog alema je kao i Njegovi atributi vjecan. Ako je
Njegov atribut stvaranje vjecan zar i alem ne bi trebao da bude takav?

Odgovor: Mi smo stalno svjedoci ¢injenici da Stvaratelj, koji je vjeCan,
preko raznih sebeba (posrednika) mijenja materije i Cestice, to jest, unistava
ih i umjesto njih stvara nove. Vje€ni Stvaratelj stvara kada hoce, to jest,
On uvijek stvara materije jedne iz drugih. Iako On stvara sve aleme i sve
materije i sve Cestice putem izvjesnih posrednika i sredstava (sebeba) On ih
moze takode, ako to hoce, stvoriti i bez posrednika i sredstava.

Onaj tko vjeruje da su alemi hadis (stvoreni, odskora) on vjeruje i da ¢e
oni biti uniSteni. O¢evidno je i jasno da stvorenja, koja su jednom stvorena
iz nepostojanja, mogu i ponovo nestati. Mi vidimo da mnoga bica nestaju
ili se mijenjaju (transformiraju) u stanja koja nasa osjetila ne mogu osjetiti.

Da bi covjek bio musliman on mora vjerovati da su materije i predmeti
(tijela), 1 sva druga bica, stvoreni iz ni¢ega i da ¢e opet nestati. Mi vidimo
da materije nastaju iz nepostojanja i da ponovo nestaju, to jest, da njihovi
oblici i karakteristike iS¢ezavaju. Kada predmeti nestanu njihove materije
ostaju. Te materije, kao §to smo ve¢ prije objasnili, nisu vjeéne. Njih je
Allah dzelle-sanuhu davno stvorio i On ¢e ih opet kada dode Kijametski
dan unistiti. Danasnje nau¢no znanje nam ne zabranjuje ovakvo vjerovanje.
Ovako ne vjerovati je u suprotnosti sa naukom i neprijateljstvo prema
islamu. Islam ne pobija nauku. Islam ne odobrava izostavljanje vjerskog

9 |



—{ IMAN I ISLAM }7

znanja i duznosti ibadeta. Nauka ne poriée islam. Naprotiv, nauka potvrduje
i dokazuje islam.

Posto je univerzum (alem) stvoren on mora imati stvaraoca koji ga je iz
nicega stvorio zato $to se, kako smo prethodno objasnili, nijedan dogadaj
ne moze desiti sam po sebi. Danas se u tvornicama pravi na tisuce lijekova,
kuénih potrebstina, tvornicke i komercijalne robe, elektronskih uredaja, i
oruzja. Ve¢ina od ovih artikala je proizvedena poslije niza visoko razvijenih
proracuna i stotina testova. Kaze li itko da je makar jedan od njih postao
sam od sebe? Ne kaze nitko. Oni (s jedne strane) svi kazu da su ih oni
smisljeno i u tajnosti napravili, i da svaki od tih proizvoda ima (mora imati)
svoga proizvodaca. A (s druge strane) tvrde da su milijuni materija u zivim
i nezivim i novo pronadenim stvarima i dogadajima, ¢ije su nam strukture
jo$ uvijek nepoznate, same i slu¢ajno nastale. Sto je to ako ne licemjerstvo,
tvrdoglavost, i glupost? Jasno je da postoji samo jedan Stvaratelj koji daje
svaku materiju i svaki pokret. Ovaj Stvaratelj je VadZib-ul-vudZud. On
nije nastao iz nepostojanja. On je uvijek i vjecno postojeci. On ne treba
nitkoga 1 niSta za Svoje postojanje. Kada On ne bi postojao vjecno On bi
bio mumkin-ul-vudZud. On bi bio stvoren (hadis) kao i svi drugi alemi,
stvorenja. On bi ili bio stvoren iz ni¢ega, promjenom iz drugog stvorenja
koje bi trebao da stvori drugi stvaratelj, pa bi tako bio potreban beskonacan
broj stvaratelja. Kada razmislimo na nacin kako je gore objasnjeno, to
jeste, da promjene u bi¢ima ne mogu biti beskrajne, shvati¢emo da ne moze
postojati beskrajan broj stvaratelja i da je stvaranje zapoceo jedan i Jedini
Stvaratelj. Da su stvaratelji iduci unazad u vjecnu proslost stvarali jedan
drugog, jednog za drugim, stvaratelj koji je prvi zapoceo stvaranje ne bi
postojao niti bi postojao stvaratelj. Dakle prvi stvaratelj svih stvorenja, koji
nije stvoren, je Stvaratelj svih stvorenja. Prije njega ne postoji stvaratelj niti
postoji stvaralac poslije njega. Stvaratelj nije stvoren. On uvijek postoji.
Kada bi On za sekundu prestao postojati sve bi prestalo postojati. Vadzib-
ul-vudzud ne treba nitkoga 1 niSta ni u kom pogledu. Onaj koji je stvorio
zemlju, nebo, atome, i sve zivo na tako precizan i prorac¢unat nacin, je
svemoguci koji je u mo¢i da stvori $to zeli u jednom momentu. On mora
da je jedan i da u njemu nema promjene. Da njegova moc¢ i znanje nisu
beskrajni i da on nije svemogu¢ On ne bi bio u stanju stvoriti stvorenja na
tako precizan i proracunat nacin. Kada bi postojalo viSe Stvaratelja, i kada
se njihove zelje za stvaranje necega ne bi poklapale oni Cije se zelje nisu
ispunile nisu stvaraoci pa bi se stvari koje nisu stvorene sve pomijesale. Za




—{ IMAN I ISLAM }7

opsezniju informaciju molimo Citatelja da procita komentare na arapskom
i turskom jeziku na knjigu Alija Usija (preselio na ahiret 575 /1180) Emali
kasidesi.

U Stvaratelju nema promjene. On je bio i prije stvaranja alema kao §to
jeisada. On sve sada stvara, i stvarace sve, isto onako kako je sve iz ni¢ega
stvorio. Najmanja promjena u njemu bi znacila da je on stvorenje i da je
stvoren iz nista. Prethodno smo objasnili da On uvijek postoji i da nikada
ne prestaje postojati. Prema tome u Njemu nema nikakvih promjena.
Kako su Ga stvorenja trebala u pocetku, da ih stvori, tako Ga isto svakog
momenta trebaju. On sam sve stvara i daje svaku promjenu. On sve stvara
preko sebeba (uzroka, posrednika) zato Sto On zeli da Ljudi zive u skladu
i harmoniji 1 budu civilizovani. On stvara i posrednike (sebebe) i njihovu
mo¢ i ucinak. Ljudi ne mogu nista stvoriti. Ljudi su samo posrednici
(vasite) u uticaju posrednika (sebeba) na materije.

Kada ogladnimo jedemo, kada se razbolimo uzmemo lijek, kada ho¢emo
da upalimo svije¢u upotrijebimo Sibicu, da dobijemo vodonik pospemo
kiselinu po cinku, kada ho¢emo da napravimo cement pomijeSamo krec sa
glinom i onda tu smjesu zagrijemo, da dobijemo mlijeko nahranimo kravu,
da dobijemo struju napravimo hidrocentralu, kao i gradnja bilo kakve
tvornice, su sve primjeri u kojima smo mi vasita (posrednici, sredstva)
upotrebe sebeba (posrednika) za Allahovo dzelle-Sanuhu stvaranje novih
stvari. Covjekova Zelja i moé su sebebi koje je Allah dzelle-$anuhu stvorio.
Ljudi su sredstva za Allahovo dzelle-Sanuhu stvaranje. Allah dzelle-Sanuhu
hoce i zeli da stvori na ovakav nacin. Kako vidimo, re¢i da je netko nesto
stvorio, ili da smo mi nesto stvorili, je jedna obi¢na neukost i apsurd, i nije
u skladu sa razumom i naukom.

Ljudi moraju da vole jednog jedinog Stvaratelja koji ih je stvorio, koji
ih sve odrzava, i koji stvara i $alje sve §to im treba. Oni moraju biti Njegovi
robovi i sluge, to jest, svako stvorenje Ga mora ibadetiti i Stovati. O ovome
je detaljno napisano u pismu koje se nalazi u predgovoru ove knjige. On
je Li¢no rekao da se ovaj vadzib-ul-vudzud, ovaj ilah, ovo boZanstvo, ovaj
jedini bog, zove Allah. Robovi nemaju pravo da mijenjaju Njegovo ime
koje im je On objavio. Ovakva nepravedna djela su vrlo ruzna i zlo€in.

Krs¢ani i sveéenici, popovi, vjeruju da imaju tri stvaratelja. Gore
napisane rije¢i su dokaz da postoji samo jedan Stvaratelj i da su rijeci
kr$¢ana 1 njihovih sveéenika neto¢ne i pokvarene.




—{ IMAN I ISLAM }7

Kad znanje nestane, nestat ée i islam;

Tada se od te mrinje koju nazivamo neznanjem

moramo pokusati osloboditi u cijeloj zemlji.
Da li nakon nedavne katastrofe jo§ uvijek nedostaje savjeta?

Kad biste samo pomislili koliko je kostao ovaj ukaz!

Mozak bi vam se rastopio, serum bi zamijenio suze!

Volio bih da znate o emu govore nedavni dogadaji!
Nacije ée propasti ako se ne poprave!

Jer novi potres bio bi jedva podnosijiv.

Jer san bi ovaj put znacio smrt bez ikakve naknade!

Ispravite svoje moralno ponaSanje i uronite u znanost; Vojske s
atomskim bombama i poboZni borci!

Oni bi trebali biti napredni u islamu i u vojnim poslovima; Ova dva
¢imbenika, ujedinjena, dovela bi naciju do mira




—{ IMAN I ISLAM }7

SELEFIJJE

Da odmah na pocetku naglasimo da u knjigama alima ehli sunneta ne
postoji nista $to se zove selefijje ili selefijje mezheb. Ova imena koja su
kasnije izmislili nemezheblije su se rasirila medu turcima preko knjiga
nemezheblija koje su neuki vjerski ljudi preveli sa arapskog na turski jezik.
Prema njima:

“’Selafije je naziv mezheba koji su slijedili svi suniti prije nego $to su
osnovani mezhabi Asarija i Maturidija. Oni su bili sljedbenici Sahabe i
Tabiina. Selefijski mezheb je mezheb Sahaba, Tabiina i Taba at-Tabiina.
Cetiri velika imama pripadala su ovom mezhebu. Prva knjiga u obranu
selefijskog mezheba bila je” Fikh Al-Akbar”, napisana od strane Al-Imama
al-Azama. Al-Imam Al-Ghazali je u svojoj knjizi “Ilijam al-avam ani-I-
Kalam” napisao da selefijski mezheb ima sedam glavnih odredbi. “Ilm al-
Kalam” mutaahirina (onih koji su dosli kasnije) zapoceo je s Al-imamom al-
Ghazalijem. Proucavaju¢i mezhebe ranih” ulema “ kalama i ideje islamskih
filozofa, Al-Imam Al-Ghazali je uveo promjene u metode “Ilm al-kalama”.
Umetnuo je filozofske teme u “Ilm al-Kalam” kako bi ih opovrgnuo. Ar-
Radi i Al-Amidi spojili su Kalam i filozofiju i pretvorili ih u granu znanja.
A Al-Beidavi je Kalam i filozofiju ucinio nerazdvojnima. “Ilm al-Kalam”
mutahirina sprijecio je Sirenje selefijskog mezheba. Ibn Tajmija i njegov
ucenik Ibn Alkaim al-Javzija pokuSali su obogatiti selefijski mezheb,
koji se kasnije raspao na dva dijela; rane selefije nisu ulazili u detalje o
atributima Allaha dzelle-Sanuhu ili nassa mutashabih. Kasnije selefije bili
su zainteresirani za detalje o njima. Ovaj slucaj postaje vrlo primjetan kod
kasnijih selefija, kao $to su Ibn Tejmija i Ibn al-kaim Aljavzija. Rani i kasni
selefije zajednicki se nazivaju Ahl al-Sunnat al-Hassa. Ljudi kalama koji
pripadaju Ahl al-Sunne, protumacili su neki od nassa, ali selefije su bili
protiv toga. Govorec¢i da lice Allaha i njegov dolazak nisu sli¢ni licima
ljudi i njihovom dolasku, selefija se razlikuje od mushabbiha.”

Nije to¢no da su E§’ari i Maturidi mezhebi kasnije osnovani. Ova dva
velika imama su objasnila znanje vjerovanja (i’tikada i imana) koje nam
dolazi od selefi salihina. Oni su to znanje kategorirali i objavili na nacin
da ga mladez moze razumjeti. Imam ES’ari pripada lancu ucenika imama
Safi’ije. Imam Maturidi je velika spona u lancu uéenika imama al’azama
Ebu Hanife. Imami E§’ari i Maturidi nisu izasli iz mezheba svojih mentora,
to jest, oni nisu osnovali nove mezhebe. Ova dvojica i njihovi mentori i
Cetiri imama, osnivata mezheba, svi pripadaju u vjerovanju jednom te

54 |



—{ IMAN I ISLAM }7

istom mezhebu koji se zove ehli sunnet vel-dZema’at. Vjerovanje (i’tikad)
ljudi koji pripadaju ovoj grupi je vjerovanje ashaba kiram, tabi’ina i tebe’-i
tabi’ina. Imamova al’azamova Ebu Hanifina knjiga Fik-ul ekber brani
ehli sunnet mezhebe. Rijec¢ “selefijje” ne postoji niti u ovoj knjizi niti u
imamovoj Gazalijevoj knjizi IldZam-ul- avam-anil-kelam. Ove dvije
knjige, kao i knjiga Kavl-ul- fasl”®, koja je jedno od objasnjenja knjige
Fikh-ul-ekber, poducavaju ehli sunnet mezheb i odgovaraju otpadnickim
(bid’at) grupama i filozofima. Imam Gazali ovako piSe u svojoj knjizi
IldZam-ul-avam, “Ja ¢u u ovoj mojoj knjizi objasniti da je mezheb Selefija
(selefi salihina) tocan i ispravan. Ja ¢u objasniti da su oni koji se odvoje od
ovog mezheba otpadnici (bid’at sahibije). Mezheb Selefa (selefi salihina)
je mezheb kojem su pripadali ashabi kiram i tabi’ini. Ovaj mezheb ima
sedam prijeko potrebnih elemenata.” Kao §to vidimo, knjiga IldZam pise
o sedam prijeko potrebnih elemenata mezheba Selefa (selefi salihina). Reci
da su oni prijeko potrebni elementi selefija je izvitoperivanje teksta knjige
i kleveta protiv imama Gazalija. Kao §to piSe u svim ehli sunnet knjigama,
kao na primjer u vrlo cijenjenoj knjizi fikha Durr-ul-Muhtar, u poglavlju
u kojemu se nalazi “’Svjedocenje”, iza rijeci “selef”i “halef” pise, “Selef
je ime za ashabe kiram i tabi’ine. Oni se takode zovu i Selefi salihin. Ehli
sunnet alimi koji su ih naslijedili se zovu halef.” Imam Gazali, imam Razi, i
kruna alima tefsira, imam Bejdavi, kojeg alimi tefsira vole i cijene iznad svih
drugih, pripadaju mezhebu Selefi salihina. Otpadnicke (bid’at) grupe koje su
se u njihovo vrijeme pojavile su pomijesale znanje kelama s filozofijom. U
stvari, te grupe su zasnovale svoj iman na filozofiji. Knjiga Milel ve Nihal
nas detaljno informira o vjerovanju ovih otpadnickih (bid’at) grupa. Ova
tri imama su branila mezheb ehli sunneta od ovih pokvarenjaka, pobijala
njihove otpadnicke ideje, i opSirno odgovorila na njihova filozofiranja.
Njihovo odgovaranje njima ne znaci da su oni pomijesali filozofiju sa ehli
sunnet mezhebom. Naprotiv! Oni su ocistili nauku kelama (ilm-i kelam) od
filozofskih misli koje su se u nju umijesale. Ni u Bejdavijevom tefsiru ni
u tefsiru Sejhzade, najcjenjenijem od svih njegovih objasnjenja, nema niti
jedna jedina filozofska misao niti metoda. Rec¢i da su se ovi uzviseni imami
bavili filozofijom je podla laz i kleveta. Ibni Tejmijje je bio prvi koji je u
svojoj knjizi Vasita pripisao ovu sramotu alimima ehli sunneta. Nadalje,
re¢i da su Ibni Tejmijje i njegov ucenik Ibni Kajjim Dzevzijje nastojali da
obogate selefijje mezheb znaci ista¢i jednu vrlo vaznu ¢injenicu u kojoj

76  Knjige Fikh-ul-ekber, IldZam i Kavl-ul-fasl je reprodukovala Izdavacka ku¢a Hakikat
Kitabevi koja se nalazi u Istanbulu.




—{ IMAN I ISLAM }7

se razlikuju oni koji su na pravom putu i oni koji su pogrijesili. Prije ove
dvojice niti je postojao selefijje mezheb niti je ¢ak uopée i postojala rijec
selefije. Kako se onda moze reéi da su ga oni nastojali obogatiti? Prije ove
dvojice je bio samo jedan hakk (istiniti) mezheb, mezheb selefi salihina koji
se je zvao ehli sunnet vel-dZema’at. Ibni Tejmijje je pokusao da izvitoperi
ovaj istiniti mezheb i da izmisli mnoga pogresna vjerovanja (bid’ate). Izvor
za knjige, rijeci, i otpadnicke i pokvarene misli danasnjih nemezheblija i
vjerskih reformatora su novotarije (bid’ati) koje je izmislio Ibni Tejmijje. Ovi
otpadnici su, da bi prevarili i zaveli muslimane i uvjerili mladez da je njihov
pogresni put ispravan, izmislili jednu uzasnu strategiju. Oni su, da bi mogli
opravdati Ibni Tejmijjine novotarije (bid’ate) i pokvarene ideje, 1 da bi mogli
skrenuti mladez njegovom putu, skovali od imena selefi salihin ime selefije.
Oni su objesili na alime islama, nasljednike selefi salihina, ljagu i sramotu
filozofije i bid’ata, i optuzili ih za razmimoilazenje i nesuglasicu sa imenom
selefijje, koje su oni izmislili. Oni isti¢u Ibni Tejmijju kao mudztehida, kao
heroja koji je povratio selefijje u zivot. U stvari, alimi ehli sunneta, koji su
halefi (nasljednici selefi salihina), su u svojim knjigama, koje su do danas
napisane i koje se i dan danas piSu, odbranili vjerovanje ehli sunneta,
mezheba selefi salihina, i informirali nas da su Ibni Tejmijje, Sevkani, i
njima sli¢ni, skrenuli sa puta selefi salihina i da odvode muslimane u felaket
(propast) i dzehennem. Oni koji su procitali knjige Et-tevessul-u- bin-Nebi
ve bis-Salihin, Ulema-ul-muslimin vel- muhalifun, Sifa-us-sikam i njen
predgovor, i, Tathirul- fuad min-denis-il-i’tikad, ¢e shvatiti da oni, koji su
izmislili pokvarena vjerovanja koja se zovu nove selefijje odvode muslimane
u propast i nastoje da iznutra razore islam.

Ovih dana izvjesna usta Cesto upotrebljavaju ime selefije. Svaki
musliman mora dobro znati da u islamu nema nista $to se zove selefijje
mezheb. U islamu postoji samo mezheb selefi salihina. Selefi salihini su
bili muslimani koji su zivjeli u prva dva stoljeca islama. Oni su u hadis-i
Serifima puno hvaljeni i veliCani. Dakle, ime “selefi salihin” je ime koje
se odnosi na ashabe kiram i tabi’ine izam. Alimi islama koji su dosli u
tre¢em i Cetvrtom stolje¢u se zovu halef-i sadikin. Svi ovi Casni ljudi su
pripadali mezhebu ehli sunneta vel-dZema’at. Ovaj mezheb je mezheb
imana i principa vjerovanja. Vjerovanje (iman) koji su imali ashabi kiram i
tabi’ini je potpuno isti. U njihovom vjerovanju nema razlike. Danas vecina
muslimana na svijetu pripada ehli sunnet mezhebu. Sedamdeset i dvije
otpadnicke grupe su se pojavile nakon drugog stoljeca islama. Osnivaci




—{ IMAN I ISLAM }7

nekih od njih su ranije zivjeli. Medutim, njihove knjige su napisane iza
vremena tabi’ina. Oni su se pojavljivali u grupama i kaljali ehli sunnet.

Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je donio vjerovanje (i’tikad) ehli
sunneta. Ashabi kiram su dobili to znanje imana sa izvora. Tabi’ini izam
su naucili to znanje imana izravno od ashaba kiram. Njihovi nasljednici
su ga naucili od njih. Ucenje ehli sunneta je tako, tevaturom, doslo
do nas. Ovo znanje se ne moze razumom prona¢i. Razum ga ne moze
promijeniti. Razum nam samo moze pomoc¢i da ga shvatimo. Dakle,
razum je potreban da ga shvatimo, da razumijemo da je ono ispravno, i
da nam pomogne da vidimo njegovu vrijednost. Svi alimi hadisa su imali
ehli sunnet vjerovanje (i’tikad). Imami Cetiri mezheba u djelima (amelu)
su, takode, bili u ovom mezhebu. Maturidi i ES’ari, dva imama naSeg
mezheba u vjerovanju (i’tikadu), su pripadala ehli sunnet mezhebu. Oba
ova imama su promulgirala ehli sunnet mezheb. Oni su ovaj mezheb uvijek
branili od otpadnika i materijalista koji su se zaglibili u kaljugu filozofije
starih grka. Imami Maturidi i ES’ari su bili savremenici ali su zivjeli u
druk¢ijim dijelovima svijeta. Radi toga, nacini razmisljanja i postupanja
sa prijestupnicima koje su sretali su bili druk¢iji tako da su upotrijebljene
metode obrane kao i odgovori, koje su ova dva alima ehli sunneta dala, bili
razli¢iti. Medutim, to ne znaci da su oni pripadali druk¢ijim mezhebima.
Na stotine hiljada duboko ucenih alima i evlija koji su dosli poslije ova dva
uzviSena imama su, proucivsi njihove knjige, jednoglasno rekli da njih oba
pripadaju ehli sunnet mezhebu. Alimi ehli suneta su uzeli

nassove u njihovom vanjskom znacenju. To znaci, oni su dali ajeti
kerimima i hadisi Serifima njihova doslovna znacenja. Ako nije bilo
zarureta (Serijatski opravdanog razloga) oni nisu ni te’vilili (objasnjavali)
niti su mijenjali ova znacenja. Oni ih nikada nisu mijenjali po svom licnom
nahodenju, znanju, i misljenju. Medutim nemezheblije i oni koji pripadaju
otpadnickim grupama se ne ustrucavaju da promijene znanje imana
i ibadeta koje su naucili od neprijatelja vjere kao Sto su grcki filozofi i
pseudoznanstvenici.

Kada je Otomanska drzava unistena, koja je bila ¢uvar islama i sluga
alima ehli sunneta, i kada je podlegla stoljetnim planovima masona,
misionara, i podloj politici britanske imperije koja je u tu svrhu pokrenula
svoju svu materijalnu silu, nemezheblije su ugledale moguénost. Oni su
davolskim lazima i strategijom poceli da napadaju na alime ehli sunneta i
iznutra razaraju islam i to osobito u zemljama kao $to je Saudijska Arabija

o7 |



—{ IMAN I ISLAM }7

u kojoj alimi ehli sunneta se ne smiju otvoreno izrazavati. Nebrojeno
blago koje su vehabije potrosile u ovu svrhu je pomoglo da se ova agresija
rasiri po cijelom svijetu. Kako se razumije iz izvjes¢a koja nam dolaze
iz Pakistana, Indije, i africkih zemalja, izvjesni vjerski ljudi, sa malo ili
bez ikakvog vjerskog znanja, koji se ne plase Allaha dzelle-Sanuhu, su
dobili polozaje i stanove kao protuuslugu za njihovo pomaganje ovim
agresorima. Ove gnusne i1 odvratne nagrade su im naroCito davane za
izdaju i obmanu mladezi i odvracanje mladezi od mezheba ehli sunneta.
U jednoj od njihovih knjiga, koja je napisana sa namjerom da se zavedu
studenti medresa i djeca muslimana, piSe, “Ja sam napisao ovu knjigu sa
ciljem da eliminiram netrpeljivost mezheba i da svima pomognem da mirno
zive u svojim mezhebima.” Ovaj ¢ovjek misli da je napadu na ehli sunnet
i omalovazavanju alima ehli sunneta rjesenje za eliminaciju netrpeljivosti
mezheba. On zabija bodez u islam i kaZze da on to radi s razlogom da bi
muslimani mogli u miru zivjeti. U njegovoj knjizi na jednom drugom mjestu
pise, “Ako netko tko razmislja pogodi istinu u svom razmisljanju on e biti
desetostruko nagraden. Ako ne pogodi on ¢e dobiti samo jednu nagradu.”
Po ovom ¢e svatko za svaku svoju misao biti nagraden, bez obzira bio
on kr$canin ili viSebozac, i dobice deset sevaba za svoje ispravne misli!
Vidite li vi kako on izvrée hadisi Serif naseg Poslanika sallallahu alejhi ve
sellem? Hadisi Serif kaze, “MudZtehid ¢e dobiti deset sevaba ako pogodi
(istinu) u donoSenju (izvlacenju, izvodenju) naredenja (hukma) iz ajeti
kerima ili hadisi Serifa. Ako pogrijesi on ¢e dobiti jedan sevab.” Ovaj
hadisi Serif nam pokazuje da se ovi sevabi nece dati svatkome tko misli i
razmislja ve¢ samo alimima islama koji su dosli na razinu idztihada. Ovi
alimi nece dobiti nagradu za svaku svoju misao ve¢ samo za svoj rad dok
donose, izvode pravila iz nassa. Jer je taj rad ibadet. Oni ¢e za ovo dobiti
sevabe kao i za svaki drugi ibadet.

U vrijeme Selefi salihina i alima mudztehida koji su njihovi nasljednici,
to jest do kraja Cetvrtog stoljeca islama, kad god je kao rezultat promjene
nacina i uslova zivota iskrsla nova mes’ela (problem, vjersko pitanje
koje treba rijesiti), alimi mudztehidi su i dan i no¢ radili i izveli rjesenje
(donijeli) za tu mes’elu, iz Cetiri izvora koji se zovu Edille-i Ser’ijje, tako
da su svi muslimani radili po tom pitanju u skladu sa zaklju¢kom imama
svog mezheba. Onima koji su ovako radili je dato deset ili jedan sevab.
Nakon cetvrtog stoljeca islama narod je nastavio da slijedi zakljucke ovih
mudztehida. U toku ovog dugog vremena nijedan musliman nije bio niti




—{ IMAN I ISLAM }7

izgubljen niti u dilemi kako ¢e postupati. U toku ovoga vremena niti jedan
alim niti muftija nije bio Skolovan ¢ak ni za sedmi stepen idztihada tako da
se danas islam mora uciti od muslimana koji moze Citati i shvatiti knjige
alima jednog od cetiri mezheba, i iz knjiga koje je on preveo, i po tome
uskladiti nas ibadet i svakodnevni zivot. Allah dzelle-Sanuhu je objavio
sve propise (hukmove) u Kur’ani kerimu. Njegov uzviSeni Pejgamber,
Muhammed alejhisselam, ih je sve objasnio. Ehli sunnet alimi su ih naucili
od ashaba kiram i zapisali u svoje knjige. Ove knjige danas postoje u
cijelom svijetu. Svako novo pitanje, koja ¢e se do kijameta pojaviti, u bilo
kom dijelu svijeta, se moze pokazati primjerom u jednom od ucenja koja
se nalaze u ovim knjigama. Ova moguc¢nost je mu’dziza Kur’ani kerima
i keramet alima islama. Medutim, bitno je da se nauéi pitajuci pravog
muslimana ehli sunneta. Ako upitamo vjerske ljude koji ne slijede mezheb
oni ¢e nas uputiti krivim putem na taj nacin Sto ¢e nam dati odgovor koji
nije u skladu sa knjigama fikha.

Mi smo ve¢ ranije objasnili kako neuki nemezheblije koje se vracaju
u Pakistan ili u Indiju obmanuju i zavode mladez. Oni odu da provedu
par godina u arapskim zemljama gdje nauce malo arapskog jezika, traceci
svoje vrijeme u zabavi, uzivanju, i grijeSenju, i onda dobiju komad papira
sa pecatom od nemezheblija, neprijatelja ehli sunneta. Kada mladez vidi
njihove pseudodiplome i Cuje ih da govore arapski jezik oni pomisle da
su oni vjerski ljudi. Medutim, oni ¢ak nisu u stanju ni da razumiju knjigu
fikha. Oni nemaju pojma sa ucenjima fikha u knjigama. U stvari, oni i ne
vjeruju u ova vjerska ucenja. Oni ih nazivaju netrpeljivost. Alimi islama
su od uvijek nalazili u fikhskim knjigama odgovore na postavljena pitanja
i davali ih onima koji su ih pitali. Medutim vjerski ljudi koji ne slijede
niti jedan mezheb, posto nisu u stanju da ¢itaju i razumiju knjige fikha,
¢e zavesti (obmanuti) one koji ih pitaju na taj nacin Sto ¢e im reci Sta god
im padne na njihovu neuku i defeknu pamet. Oni ¢e biti povod da oni koji
ih pitaju odu u dzehennem. U ovom smislu je Pejgamber sallallahu alejhi
ve sellem rekao, “Dobri alimi su najbolji od svog svijeta. LoSi alimi su
najgori od svog svijeta.” Ovaj hadisi Serif nam pokazuje da su alimi ehlii
sunneta najbolji od svog svijeta i da su nemezheblije najgore od svakog
drugog. Alimi ehli sunneta upucuju narod da slijedi Resulullaha, to jest
u dzennet, a nemezheblije ih vode svojim krivovjernim mislima, to jest u
dzehennem.

Ustad Ibni Halife Alivi, koji je diplomirao na islamskom univerzitetu




—{ IMAN I ISLAM }7

Dzami’ul-ezher u Egiptu, je ovako napisao u svojoj knjizi Akidet-us-
selef- i vel-halef, “Kako allame Ebu Zuhre piSe u svojoj knjizi Tarih-
ul- mezahib-il-islamijje, izvjesni ljudi, koji su se u ¢etvrtom stoljecu po
hidzri odvojili od hanbeli mezheba, sebe nazivaju selefijama. Ebulferdz
IbnuldZevzi rahmetullahi teala kao i mnogi drugi alimi hanbeli mezheba
su pokusali da sprije¢e ovu fitnu, da se ne bi Sirila, i proglasili su da ovi
“selefije”ne slijede Selefi salihine nego da su oni otpadnici i jeretici (bid’at
ehli) koji pripadaju grupi mudzessime. Ibni Tejmijje je u sedmom stoljecu
ponovno raspalio ovu fitnu”".

Nemezheblije su usvojile ime selefije. Oni nazivaju Ibni Tejmijju
velikim imamom selefa. Ovo je ispravno u jednom smislu zato §to izraz
selefi nije prije njega postojao. Bili su su Selefi salihini ¢iji je mezheb bio
ehli sunnet. Ibni Tejmijjino otpadniStvo i jeres sluzi kao izvor vehabijama
i drugim nemezheblijama. Ibni Tejmijje je bio prvobitno obucen u hanbeli
mezhebu, to jest on je prvobitno pripadao ehli sunnetu. Medutim, kada se
kasnije njegovo znanje povecalo, i kada je on doSao na razinu (mekam)
fetve, on je zavolio svoje ideje i poceo je da zamislja da je on iznad alima
ehli sunneta. Porast njegovog znanja je prouzrokovao njegovo otpadnistvo
i jeres. On viSe nije bio u hanbeli mezhebu. Da bi se bilo u ehli sunnet
mezhebu prvo se mora imati vjerovanje (i’tikad) ehli sunneta. Tko nema
vjerovanje ehli sunneta on ne moze reci da je on u hanbeli mezhebu.

Nemezheblije koriste svaku priliku da u svojoj zemlji oklevecu i slazu
na vjerske ljude sljedbenike ehli sunneta. Oni pribjegavaju raznoraznim
lukavstinama kako bi omeli Citanje njihovih knjiga i podu€avanje znanja
ehli sunneta. Na primjer, jedan nemezheblija je, spominju¢i ime istinskog
uéenjaka, rekao “Sto ima farmaceut i kemiGar s vjerskim znanjem? On
treba da radi u svojoj struci i da se ne petlja u nase poslove.” Kako je
neuka i glupa ova tvrdnja! On misli da znanstvenik nema vjerskog znanja.
On je potpuno nesvjestan Cinjenice da muslimani, znanstvenici, svakog
momenta posmatraju Allahovo dzelle-Sanuhu stvaranje (sun’-i ilahi),
shvacaju Stvaraoceve savrsene atribute koji se ogledaju u knjizi stvaranja,
i, uocavaju¢i nemo¢ stvorenja u poredenju sa Allahovim dzelle-Sanuhu
kudretom, stalno zapazaju da Allah dzelle-Sanuhu nije ni¢emu slican i da
nema mana. Njemacki znanstvenik u nuklearnoj fizici Max Planck je ovo

77 U ovoj knjizi, koja ima 340 stranica, je detaljno odgovoreno na nekoliko novotarija
(bid’ata) selefija i vehabija kao i na njihove lazi i klevete protiv ehli sunneta. Ova knjiga
je izdata 1398/1978. godine u Damasku.




—{ IMAN I ISLAM }7

u svom djelu Der Strom vrlo lijepo izrazio. Medutim, ovaj nemezheblija,
neznalica, koji se oslanja na dokument i polozaj koji je dobio od jeretika
slicnog njemu, mozda jos i razdragan mastanjem o zalihi zlata koja dolazi
iz inozemstva, pretpostavlja da je vjersko znanje samo njegov monopol.
Molimo Allaha dzelle-Sanuhu da povede ovog bijednika i sve nas. I
ponovno Ga molimo da On takode zastiti i neduznu mladez od zamki ovih
kradljivaca vjere s diplomama! Amin.

U stvari, ovaj gore pomenuti ucenjak je vise od trideset godina ponizno
sluzio svoju domovinu kao farmaceut i inzinjer kemije. On je istodobno,
izu€avajuéi sedam godina vjersko znanje i rade¢i dan i no¢, odlikovan
idzazetom (diplomom o zavrSenim vjerskim naukama) koje mu je dao
veliki alim islama. Zgnijeen pod velicinom naucnog i vjerskog znanja on
je potpuno uvidio svoju nemo¢. On je u ovom svom shvatanju nastojao da
bude sluga u pravom smislu te rijeci. Najveci strah i briga su mu bili da ne
pretpostavlja, oCaran svojim diplomama i idzazetom, da je on autoritet u
ovim predmetima. On nije imao hrabrosti da niti u jednoj od svojih knjiga
piSe svoje licne ideje i miSljenja. On je uvijek nastojao da ponudi svojoj
mladoj bra¢i vazne i cijenjene radove alima ehli sunneta na taj nacin $to ih je
prevodio sa arapskog ili perzijskog jezika, kojima su se divili oni koji su ih
razumjeli. Posto se on puno plasio Allaha dzelle-Sanuhu on, mnogo godina,
nije ni razmisljao o pisanju knjiga. Kada je on vidio na prvoj stranici knjige
Savaik-ul- muhrika hadisi Serif koji kaze, “Kada se fitna rasprostrani
onaj tko zna istinu mora je reéi drugima! Ako ne kazZe, Allah i svi ljudi
¢e ga prokleti!”, on je poc¢eo da razmislja. On je, u jednu ruku, dok je ucio
o superiornosti alima ehli sunneta i shvatio njihov mentalni kapacitet u
vjerskom i znanstvenom znanju njihovog vremena, kao i njihovu ustrajnost
u ibadetu i takvaluku, vidio svoju poniznost. On je smatrao da je njegovo
znanje, u poredenju sa znanjem koje su ovi veliki alimi imali, kao kap
vode u poredenju s morem. U drugu ruku, kada je vidio da je sve manji
i manji broj ljudi u stanju da ¢ita i razumije knjige koje su napisali alimi
ehli sunneta, i kada je vidio da su se neuki i dvoli¢ni otpadnici umijesali
medu vjerske ljude i poceli da pisu pokvarene i otpadnicke knjige, on je bio
pun tuge i zalosti. Prijetnja prokletstvom koja je izjavljena u hadisi Serifu
ga je uzasavala. Takode su ga i sazaljenje i naklonjenost, koje je osje¢ao
prema svojoj cijenjenoj mladoj braci, natjerali da im bude od usluge. On
je poc¢eo da neumorno prevodi i objavljuje odabrane citate iz knjiga alima
ehli sunneta. On je, pored bezbrojnih pisama u kojima su mu cestitali, i




—{ IMAN I ISLAM }7

zahvaljivali se, ponekada je naiSao i na kritiku i klevetu nemezheblija. S
obzirom da on nije imao sumnje u svoj ihlas i istinitost prema njegovom
Rabbu, i1 svojoj savjesti, on je ¢ineé¢i tevekkul u Allaha dzelle-Sanuhu i
tevessul u mubarek duse Resulullaha sallallahu alejhi ve sellem i (drugih
Allahovih dzelle-sanuhu) salih robova nastavio svoje sluzenje. Da nas
Allah dzelle-Sanuhu sve odrzi na pravom putu na kojemu ¢e biti zadovoljan
s nama! Amin.

Muhammed Bahit-ul-muti’i, veliki alim hanefi mezheba i profesor
(muderris) na Univerzitetu Dzami’ul- ezher u Egiptu, je ovako napisao
u svojoj knjizi Tathir- ul-fuad min-denisil-i’tikad, “Poslanici
alejhimussalatu vesselam su od svog naroda imali najuzviSenije i najzrelije
duse. Nemoguce je da oni nisu u pravu, da pogrijese, da su nesvjesni, da
su podmukli, su netrpeljivi, da su tvrdoglavi, da slijede svoj nefs, da se
ljute na nekoga, ili da nekoga mrze. Poslanici alejhimussalatu vesselam
su saopstili, informisali, i objasnili ono §to im je Allah dzelle-Sanuhu
nagovijestio. Svo Serijatsko znanje, sva naredenja i zabrane koje su nam
oni saopcili su istina. Ne postoji mogucnost da je ijedan od njih grijesi ili
je zlonamjeran. Poslije Poslanika najuzviSeniji i najzreliji ljudi su njihovi
ashabi. Oni su istrenirani, sazreli, i o¢i§¢eni u sohbetu (drustvu, razgovoru)
Poslanika. Oni su uvijek govorili i objasnjavali ono §to su ¢uli od Poslanika.
I oni nemaju gore navedene mane pa je sve §to su oni prenijeli istina. Oni
nisu nikad protivurijeéili jedni drugima iz netrpeljivosti ili tvrdoglavosti
i nisu nikada slijedili svoj nefs. Objasnjavanja ajeti kerima i hadisi Serifa
od strane Ashaba kiram, i njihov idztihad, su bili uvijek samo sa ciljem
da obavijeste i poduce Allahove dzelle-Sanuhu robove Njegovoj vjeri a
to sve nam samo pokazuje Allahovo dzelle-Sanuhu veliko dobrocinstvo
prema Njegovom ummetu i milost prema Njegovom dragom Pejgamberu
Muhammedu alejhisselam. U Kur’ani kerimu se kaze da su ashabi kiram
bili ostri prema nevjernicima a medusobno blagi i puni milosti i da su
marljivo obavljali namaz i da su ocekivali i dZennet i sve ostalo samo od
Allaha dzelle-Sanuhu. Svi njihovi idztihadi su to¢ni. Na njima je bazirana
idzma’. Oni su svi su dobili sevabe jer je istina samo jedna.

Nakon ashaba kiram najuzviSeniji su oni muslimani koji su ih vidjeli i
koje su oni u svom sohbetu istrenirali. Oni se zovu tabi’in. Oni su dobili
svoje vjersko znanje od ashaba kiram. Poslije tabi’ina najuzviSeniji su oni
muslimani koji su vidjeli tabi’ine i koje su oni u svom sohbetu istrenirali.
Oni se zovu tebe’-i tabi’in. Medu ljudima koji su dolazili u stolje¢ima




—{ IMAN I ISLAM }7

poslije njih, sve do Kijameta, najuzviseniji i najbolji su oni koji su im se
najbolje prilagodili, koji su naucili njihova ucenja i koji ih slijede. Medu
vjerskim ljudima koji su dosli nakon selefi salihina, inteligentna i mudra
osoba, ¢ije se rijeciidjela poklapaju sa uc¢enjima Resulullaha i selefi salihina
i koja se nikada ne odvaja od njihovog puta i koja ne prelazi granice islama,
se ne plasi tudih kleveta. Takva osoba nece podleéi njihovom zavodenju.
Ona nece slusati rijeci neznalica. Ona ¢e upotrijebiti svoj razum i nece izaci
iz okvira mezheba Cetiri mudztehid imama. Musliman mora naéi takvog
alima, pitati ga, i od njega nauciti ono $to ne zna, i u svemu $to radi slijediti
njegov savjet jer alim takvog kapaciteta ¢e znati i poduciti narod duhovnim
lijekovima koji je Allah dzelle- Sanuhu stvorio sa ciljem da zastiti Svoje
robove od grijeSenja i da im podari da uvijek rade ispravno, to jest, ovakav
alim ¢e znati kako ¢eizlijeciti dusu. On ¢e izlijeciti psihopate i neinteligentne.
Ovakav alim slijedi islam u svojoj svakoj rijeci, svom svakom djelu, i u
svom vjerovanju. Njegovo shvacanje ¢e uvijek biti ispravno. Allah dzelle-
Sanuhu je zadovoljan sa njegovim svakim djelom. Allah dzelle-Sanuhu ¢e
uputiti one koji istrazuju i Zude za putevima Njegovog zadovoljstva. Allah
dzelle-Sanuhu ¢e one koji imaju iman i koji ispune uslove imana zastititi
od opresije i problema. On ¢e im dati da oni dobiju nur, srecu i spasenje.
U svemu $to oni rade ¢e biti lagodnost i udobnost. Oni ¢e na Kijametskom
danu biti sa Poslanicima, siddicima, Sehidima i salih muslimanima. Ako
vjerski covjek ne slijedi Poslanika i ashabe, ako se njegove rijeci, djela,
i vjerovanja ne slazu sa njihovim ucenjima, ako on slijedi svoj nefs pa
prede granice Serijata, i ako prekoraci cetiri mezheba u naukama u koje
se ne razumije - bez obzira u kom on stoljecu zivio - smatrace se da je
on pokvarenjak na vjerskom polozaju. Allah dzelle-Sanuhu je zapecatio
njegovo srce. Njegove o¢i ne mogu vidjeti pravi put. Njegove usi ne mogu
cuti tocnu rijeC. Za njega ¢e na kijametu biti velika kazna. Allah dzelle-
Sanuhu njega ne voli. Ovakvi ljudi su neprijatelji Poslanika. Oni misle da
su oni na pravom putu. Oni vole svoje ponasanje. Medutim, oni slijede
Sejtanov put. Rijetko se koji od njih urazumi i vrati na pravi put. Sve $to
oni kazu izgleda ljubazno, prijatno, ili korisno, medutim, sve Sto oni misle i
vole je zlo. Oni mogu prevariti idiote i odvesti ih u jeres i propast. Njihove
rijeci su kao snijeg, svjetle i bez mrlje, ali se tope kada se stave na sunce
istine. Ovi zlikovci na vjerskim poloZzajima, ¢ija je srca Allah dzelle-sanuhu
pocrnio i zapecatio, se zovu bid’at ehli, to jest, vjerski ljudi nemezheblije.
To su ljudi ¢ija vjerovanja i djela nisu u sukladu niti sa Kur’ani kerimom
niti sa hadisi Serifom niti sa idzmom ummeta. Oni, skrenuvsi sa pravoga




—{ IMAN I ISLAM }7

puta, odvode muslimane na put zablude i propasti. Oni koji ih slijede
¢e oti¢i u dzehennem. Ovakih otpadnika je bilo puno i u vrijeme selefi
salihina i medu vjerskim ljudima koji su dosli iza njih. Njihovo postojanje
medu muslimanima je kao gangrena [ili rak] u jednom dijelu tijela. Zdravi
dijelovi tijela nece izbjeci katastrofu sve dok se ne otarase bolesti. Oni su
slicni onima koji boluju od zarazne bolesti. Oni koji kontaktiraju sa njima
¢e se razboljeti. Mi se moramo Sto vise udaljiti od ovakvih ljudi da nam oni
ne naskode.”

Ibni Tejmijje je bio najstetniji od pokvarenih i otpadnic¢kih vjerskih
ljudi. On se u svojim knjigama, naro€ito u svojoj knjizi El-vasita, ne slaze
sa idzmom muslimana (IdZma’ul-muslimin), ne slijedi selefi salihine, i
kontradiktira jasnim izjavama Kur’ani kerima i hadis-i Serifa. On je slijedeci
svoj manjkavi i nepotpuni razum i pokvarene ideje skrenuo u krivovjerstvo.
On je imao puno znanja. Allah dzelle-Sanuhu je dao da njegovo znanje bude
povod za njegovu propast i jeres. On je slijedio svoj nefs. On je pokuSao da
ove svoje pokvarene i otpadnicke ideje rasprostrani kao istinu.

Veliki alim Ibni Hadzer-i Mekki rahmetullahi teala alejh je napisao
u svojoj knjizi Fetavel-hadisijje, “Allah dzelle-Sanuhu je dao da Ibni
Tejmijje zade u jeres i propast. On ga je ucinio slijepim i gluhim. Mnogi
alimi su nas informirali, upozorili, i dokumentirano nam dokazali, da su
njegova djela pokvarena a njegove rijeci netocne. Oni koji proc€itaju knjige
velikih alima islama kao $to su Ebul Hasen-il-Subki, i njegovog sina Tadz-
ud-din-i Subki, i imama Iza bin Dzema’a, i koji prostudiraju izjave Safi’i,
maliki i hanefi alima, koje su mu upuéene i napisane kao odgovor, ¢e dobro
vidjeti da smo mi u pravu.”

Ibni Tejmijje kleveée i sramno blati alime tesavvufa. Sta vise, on se ne
ustru¢ava ni da napadne na stubove islama kao $to su hazreti Omer i hazreti
Alija. Njegove rijeci su prekrsile sva pravila pristojnosti jer on odapinje
svoje otrovne strelice ¢ak i na najstrmije litice. On naziva alime pravoga
puta otpadnicima (sljedbenicima bid’ata), licemijerima, i neznalicama.

On kaze, ‘U knjigama velikana tesavvufa ima pokvarenih ideja grékih
filozofa koje nisu u skladu sa islamom’, i pokusava da to dokaze svojim
pogresnim i otpadni¢kim mislima. Mladez koja ne zna istinu moze biti
zavedena njegovim uzarenim i lazljivim rije¢ima. Na primjer, on kaze,
‘Tesavvufdzije kazu da vide Levh-il- mahfuz’. Izvjesni filozofi kao Ibni

78 Za detaljnu informaciju o Levh-il-mahfuzu, pogledate trideset $esto poglavlje knjige na
turskom jeziku Seadet-i Ebedijje (Endless Bliss, I1I).




—{ IMAN I ISLAM }7

Sina(Avicenna) ga nazivaju Nefs- ul-felekijje. Oni kazu da se ljudska dusa,
kada postane savrSena, u snu ili na javi, ujedini sa Nefs-ul-felekijjom, to
jest sa Akl-ul-fe’al(om) tako da, kada se ona (du$a) ujedini sa ova dva,
koji izazivaju dogadanje svega na svijetu, ona (dusa) bude informirana o
onom §to je u njima. Ovo nisu rekli greki filozofi. Ovo je rekao Ibni Sina i
njemu sli¢ni koji su se kasnije pojavili. Sli¢no su rekli takode i imam Ebu
Hamid Gazali, Muhjiddin-ibnul Arabi, i andaluzijski filozof Kutbuddin
Muhammed ibnu Seb’in. Ovo su filozofske izjave. U islamu nema ovakvih
stvari. Oni se odvajaju od islama sa ovakim rije¢ima. Oni postaju mulhidi
(kafiri) kao mulhidi koji se zovu §i’ti, isma’ili, karamiti i batini. Oni su
napustili pravi put alima ehli sunneta, hadisa, i istinitog (hakk) puta ehli
sunnet tesavvufdzija kao $to je Fudajl bin [jad. Oni su se, dok su u jednu ruku
zaronili u filozofiju, u drugu ruku borili protiv grupa kao $to su mu’tezile i
kuramijje. Postoje tri grupe sufija (tesavvufdzija). U prvoj grupi su oni koji
slijede hadis i sunnet. U drugoj grupi su krivovjernici kao $to su kuramijje.
U tre¢oj grupi su sljedbenici knjiga Thvan-us-safa(a) i rijeci Ebul Hajjana.
Ibni Arabi, Ibni Seb’in, i njima sli¢ni, su usvojili filozofske rijeci i napravili
ih izjavama ljudi tesavvufa. Ibni Sinina knjiga Ahirul- iSarat ala-makamil
arifin u sebi sadrzi mnoge takve izjave. Takode je i imam Gazali rekao
ovakve stvari u nekim od svojih knjiga, kao na primjer u knjizi El- kitabul-
madnun i MiSkat-ul-envar. U stvari, njegov prijatelj Ebu Bekr ibnul-Arabi
mu je rekao da se je on odao filozofiji, i pokusao je da ga neuspjesno spasi
od toga. S druge strane imam Gazali je rekao da su filozofi kafiri. On je
pred kraj svoga zivota proc¢itao [Sahih] Buhari. Neki su rekli da ga je to
navelo da on odustane od svojih ideja koje je pisao. Izvjesni drugi ljudi su
rekli da su ove izjave pripisane imamu Gazaliju sa ciljem da ga oklevecu.
U ovom pogledu postoje razli€iti izvjestaji o imamu Gazaliju. Maliki alim,
Muhammed Mazeri, koji je obrazovan u Siciliji 1 andaluzijski alimi Turtusi,
Ibn-ul- Dzevzi, Ibnu Ukajl, kao i mnogi drugi, su rekli mnoge stvari.’

Gore navedene Ibni Tejmijjine rije¢i nam jasno pokazuju njegove
pokvareno i zlo misljenje o alimima ehli sunneta. On ¢ak ljaga i one najvece
medu ashabima kiram. On je zigosao ve¢inu alima ehli sunneta kao otpadnike.
U meduvremenu - dok je on tesko ocrnio velikog veliju, kutba arifa, hazreti
Ebul Hasen-i3-Sazilija, na ra¢un njegovih knjiga Hizb-ul-kebir i Hizb-ul-
bahr, i dok je blatio velikane tesavvufa kao $to su Muhjiddin ibnul Arabi,
Omer-ibn-il-Farid, Ibnu-seb’in i Halladz Husejn bin Mansur - alimi njegovog
vremena su jednoglasno izjavili da je on grijesnik i jeretik, otpadnik (bid’at




—{ IMAN I ISLAM }7

sahibija). U stvari, bilo je i onih koji su izdali fetvu u kojoj su rekli da je on
kafir.”” Pismo koje je 705/1305. godine napisano Ibni Tejmijji glasi, ‘O moj
brate po vjeri koji sebe smatras velikim alimom i imamom ovog vremena! Ja
sam te volio samo radi Allahovog zadovoljstva. Ja nisam odobravao alimima
koji su bili protiv tebe. Medutim, kada sam cuo neprikladne rijeci ja sam
bio zapanjen. Sumnja li pametna osoba u pocetak noci kada sunce zade?
Ti kazes da si na pravom putu i da ¢iniS Emr-i bil ma’ruf i Nehji- anil-
munker. Allah dzelle-Sanuhu zna §ta je tvoj cilj i namjera. Medutim, ihlas se
razumije iz ¢ovjekovih djela. Tvoja djela su skinula koprenu sa tvojih rijeci.
Prevaren od strane onih koji slijede svoj nefs, i ¢ije su rije¢i nepouzdane, ti ne
samo da blati$ svoje savremenike ve¢ takode nazivas i mrtve nevjernicima.
Nezadovoljan sa napadom na nasljednike selefi salihina ti takode lazes i na
ashabe kiram, posebno na one koji su medu njima najveci. Zar ti ne mozes
zamisliti u kakvoj ¢es ti biti situaciji na Kijametskom danu kada ovi divovi
islama od tebe zatraze svoje pravo. U gradu Salihijje si u Dzami’ul-dzebelu
sa mimbera rekao da je hazreti Omer radijallahu teala anh imao pogresnih
rijeci i katastrofa. Koje su to katastrofe? O kojim su te to katastrofama
izvjestili selefi salihini? Ti si rekao da je hazreti Alija imao vise od tri stotine
gresaka. Kad bi to bilo to¢no o hazreti Aliji bi li tvoja ijedna rijec bila tocna?
Od sada ¢u biti protiv tebe. Ja ¢u nastojati da od tvoje pokvarenosti zastitim
muslimane jer si ti prevrsio svaku mjeru. Tvoja tortura je dotakla sve, i Zivo
i mrtvo. Mu’mini moraju izbjegavati tvoje zlo.”

TadZuddin-us-Subki je nabrojao sljedeca vjerska pitanja u kojima se
Ibni Tejmijje ne slaze sa selefi salihinima:

1.Ibni Tejmijje je rekao, ‘Talak (razvod braka u islamu) nije stvaran. [U
slu¢aju da se desi] treba platiti keffaret (koji je ravan onome koji se placa)
za zakletvu.” Nijedan od alima islama koji dosli su prije njega nije rekao da
se placa keffaret.®

2.0n je rekao, ‘Razvod braka (talak) koji je dat zeni koja ima
menstruaciju nije stvaran.’

3.0n je rekao, ‘Namjerno propustene namaze ne treba naklanjavati (tj.
klanjati na kaza).’

79  Duboko uceni alim islama Abdulgani Nablusi nabraja na 363. i 373. stranici svoje knjige
El-Hadikat-un-nedijje imena ovih velikana tesavvufa. On onda dodatno pise da su oni
evlije i da su oni koji se o njima loSe izrazavaju, neznalice i nesvjesni.

80 Talak je definiran i objasnjen u petnaestom poglavlju Seste knjige i u Sestom poglavlju
pete knjige Endless Bliss.




—{ IMAN I ISLAM }7

4.0njerekao, ‘Zeni kojaima haid (menstruaciju) je mubah (dozvoljeno),
Ciniti tavaf (obilaziti) oko Ka’be. [Ako to uradi] ona neée trebati platiti
keffaret.”

5.0n je rekao, ‘Jedan talak u ime tri talaka je i dalje jedan talak.’
Medutim preneseno je da je on, prije nego Sto je ovo rekao, dugim nizom
godina viSe puta rekao da idzma muslimana nije ovaka.

6.0n je rekao, ‘Takse koje nisu u skladu sa islamom su halal onima koji
ih zahtijevaju.’

7.0n je rekao, ‘Kada se od trgovaca ubiru takse one su zekat iako ih oni
nisu namijenili [kao zekat].’

8.0n je rekao, “Voda ne postaje prljava (nedzs) kada u nju upadne mis
ili sli¢na Zivotinja i u njoj se udavi.’

9.0n je rekao, ‘Covjeku koji je dzunub je dozvoljeno po noéi bez gusula
klanjati nafilu namaz.’

10.0n je rekao, ‘Uslovi koje vakif (onaj ko je posvetio imovinu vakfu)
stipulira (tj. ugovara, uslovljava) se ne uzimaju u obzir.’®'1

11.0n je rekao, ‘Osoba koja se ne slaze sa idzmom ummeta ne postaje
nevjernik ili gresnik.’

12.0n je rekao, ‘Allah dzelle-Sanuhu je mahall-i havadis i On se sastoji
od Cestica koje su se sastavile.’

13.0n je rekao, ‘Kur’ani kerim je stvoren od Allahovog dzelle-Ssanuhu
zata (bica, biti).’

14.0n je rekao, ‘Alem, to jeste, stvorenja su vje¢na sa svojim vrstama.’

15.0n je rekao, ‘Allah dzelle-Sanuhu mora da stvara dobre stvari.’

16.0n je rekao, ‘Allah dzelle-Sanuhu ima tijelo i smijer. On mijenja
svoje mjesto.’

17.0n je rekao, ‘Dzehennem nije vje€an. On ¢e se na kraju ugasiti.’
18.0n je nijekao podatak da su Poslanici bezgrijesni.

19.0n je rekao, ‘Resulullah sallallahu alejhi ve sellem je kao i drugi
ljudi. Njega nije dopusteno moliti se kroz njegovo posredovanje.’

20.0n je rekao, ‘Grijeh je oti¢i u grad Medinu da se posjetiti Resulullah
sallallahu alejhi ve sellem.’

21.0njetakode rekao, ‘Haram je i¢itamo i traziti Sefa’at (posredovanje).’

81 Molimo pogledajte 44. poglavlje pete knjige Endless Bliss za vise o vakfu, vakifika itd.




—{ IMAN I ISLAM }7

22.0n je rekao, ‘Tevrat i Indzil nisu promijenjeni u rije¢ima. One su
promijenjene u znacenjima.’

“’Neki alimi su rekli da ve¢ina od gore navedenih izjava ne pripada
Ibni Tejmijji. Nitko nije porekao Cinjenicu da je on rekao da Allah dzelle-
Sanuhu ima smijer i da je napravljen od ujedinjenih Cestica. Medutim,
svi su rekli da je on imao puno znanja, dzelaleta (veli¢ine), i dijaneta
(religioznosti). Covijek koji ima fikh, ilm (znanje), adl (pravednost) i insaf
(razum) mora prvo da razmotri stvar pa da onda o njoj obazrivo sudi.
Narocito je potrebno jako detaljno promatranje i potpuna opreznost kada se
sudi o muslimanovom kufru, irtidadu (apostasiji, otpadnistvu, odmetanju),
dalaletu, ili ako on treba da bude ubijen.”

Ovih dana je postalo moderno imitirati Ibni Tejmijju. Njegovi imitatori
brane njegova otpadnicka pisanja i izdaju njegove knjige a posebno
njegovu knjigu pod naslovom Vasita. Ova knjiga je od pocetka do kraja
puna njegovih ideja koje nisu u skladu sa Kur’ani kerimom, Hadisi Serifom
iidzma’om muslimana. Ova knjiga je probudila veliku fitnu (razdor, nered)
i podjelu medu Citaocima i izazvala neprijateljstvo medu braCom. Vehabije
koji zive u Saudijskoj Arabiji i neuki vjerski ljudi iz drugih muslimanskih
zemalja koji su upali u njihove zamke uzimaju Ibni Tejmijju kao svoju
zastavu 1 daju mu imena kao Sto su ‘veliki mudztehid’ i ‘Sejh-ul-islam’.
Oni su objerucke prihvatili njegove otpadnicke ideje i pokvarena pisanja
kao vjeru i iman. Mi moramo, da bi zaustavili ovaj uzasni tok koji
cjepka muslimane i iznutra razjeda islam, Citati cijenjene knjige koje su
napisali alimi ehli sunneta koje sa dokazima pobijaju i opovrgavaju ove
krivovjernike. Medu ovom cijenjenom literaturom je knjiga na arapskom
jeziku koja se zove Sifa-us-sikam fi-zijareti-hajril-enam koju je napisao
veliki imam i duboko uc¢eni alim Takijjuddin-us-Subki, rahmetullahi teala
alejh. Ova knjiga do nogu pobija Ibni Tejmijine otpadnicke ideje, potpuno
otklanja njegovu smutnju, i objelodanjuje njegovu tvrdoglavost. Ona
sprecava sirenje njegovih zlih namjera i pogres$nih vjerovanja.




—{ IMAN I ISLAM }7

POJMOVNIK

Zapisi u svezi sa Tasawwuf , najbolje se mogu nauciti iz knjige Hadrata
Ahmada al-Farukija al-Sirhindija “ Maktubat”.

adillat al-Sarija: &etiri izvora islama: al-Kur ¢ an Al-Kerim, Hadise
al-Serif, ijma al-umma i kijas al-fukaha.

ahl: ljudi; Ahl al-Bait, najblizi rodaci Poslanika: (po misljenju vecine
islamskih ucenjaka) ‘Ali (rodak i zet), Fatima( k¢i), Hassan i Hussein
(unuci); Ahl as-Sunna (t)va-l-dzama.

a’immat al-madhahib: mnozina imam mezheba.

Allah: Allahu akbar, Allah dZelle-Sanuhu Allah, koji posjeduje sve
vrste superiornosti.

Amin: (upu¢enoAllahu dzZelle-Sanuhu) “Uslisi moju molitvu.”

-amru bi-l-ma’ruf (wa-n-nahyu ’ani ‘’l-munkar): duznost
poducavanja Allahovih dZelle-Sanuhu zapovjedi(i sprijeciti ili obeshrabriti
druge da ¢ine ono §to je zabranio).

-Ansar: Stanovnici Medine koji su prihvatili islam prije osvajanja
Mekke.

akaid: vjera, vjerovanja, dogme vjere, vjera.

Arafat: otvoreni prostor smjesten 24 kilometra sjeverno od Mekke.

arif: ’alim onaj koji zna sve §to je moguce znati o ma’rifa. Pogledati
‘ma’rifa’.

Ars: kraj materije koji granii sa sedam nebesa 1 Kursi, koji je izvan
sedmog neba i unutar ° Arsa.

Al-khab Al-Kahf: sedam vjernika (u S$pilji u Tarsusu) koji su
emigracijom na drugo mjesto postigli visok status kako ne bi izgubili vjeru
kad su nevjernici napali njihovu zemlju.

Basmala: arapska fraza koja glasi “Bismi-1lahi-R-Rahman-ir-
Rahim” (u ime Allaha Milosrdnog, Milostivog).

Batini sljedbenik batinijeve hereze.
- Fadila., - Vasila.: dvije vrhunske razine u raju.
Fakih(mn. fukaha’) duboki poznavalac fikha; fukaha as-Saba.

Farz: (radnja, ponaSanje, rije¢) koja je naredena od strane Allaha
dzelle-sanuhu u Kur ¢ an-i-Kerimu.




—{ IMAN I ISLAM }7

fetva: i) ijtihad (mudZzahida): 5) zakljucak(muftija) iz knjiga fikha o
tome je li dopusteno nesto $to nije prikazano u njima ili ne; odgovor koji su
islamski u€enjaci dali na vjerska pitanja;

Fikh: znanje o tome $to muslimani trebaju, a §to ne smiju Ciniti; ibadat,
a‘mal.

Fitna: Siroko Sirenje izjava i radnji koje Stete muslimanima i islamu.

gusl: pranje cijelog tijela prema definiciji fikha.

hadis (i-Serif):;) izjava Poslanika; Al-Hadis Al-Serif, svi hadisi u cjelini;
u; ii) znanost ili knjige hadisa; Hadis Sahih, vjerodostojno preneseni hadis,
pouzdan u skladu s uvjetima koje su ustvrdili poznavatelji hadisa.

Hazreti: naslov postovanja koji se koristi prije imena Poslanika i
islamskih ucenjaka.

halal: (radnja, stvar) dopustena u islamu.

Hanafit: (¢lan) mezheba, koji je osnovao Abu Hanifa.

Hanbali: (¢lan) mezheba koji je osnovao Imam Ahmad ibn Hanbal.
Haram: (radnja, stvar) zabranjena u islamu.

- Hejaz: Regija na Arapskom poluotoku na obali Crvenog mora, gdje
se nalaze Mekka i Medina.

ijaza: diploma koja svjedoci o autoritetu vlasnika u podruc¢ju islamskog
znanja.

idZma’ (al-umma, al-Muslimin): zajednicko djelovanje Sahabat
al-kirama i Tabi ¢ una ili jednoglasna prosudba o nekom pitanju; takva
jednoglasnost ili konsenzus.

idZtihad: (vrijednost ili zakljucak koji je izveo mudzZahid kroz) pokusaj
razumijevanja skrivenog znacenja ajeta ili hadisa.

Ibahatis: ljudi, poput vehabija, koji govore “halal” o nepravednom
ubojstvu ili oduzimanju imovine muslimana, §to je haram.

Ihlas: (kvaliteta, namjera ili stanje) Ciniti sve samo radi Allaha dZzelle-
Sanuhu.

‘Ilm: (grana) znanja; ‘Ilm; Ilm al-hal (knjige) islamskih u€enja (jednog
mezheba), koji je propisan za proucavanje svakog muslimana;

Ilm al-Kalam: znanje imana; al - ¢ Ilm al-ladunni: znanje nadahnuto
od strane Allaha dZelle-Sanuhu srcima evlija.

imam: i) dokazani alim; osniva¢ mezheba (imam Al-Mazhab, imam-
mudzahid), Al-Imam Al-Azam, ii) voditelj molitve u dzematu; iii) kalifa.




—{ IMAN I ISLAM }7

in§a-Allah: “ako Allah dZelle-Sanuhu bude Zelio”.

Istigfar moliti Allaha dzelle-Sanuhu za oprost.

dzalala: veli¢ina.

DZemat: zajednica; skup muslimana (osim imama) u dzamiji;
suradnici; savez; molitva u dZematu.

dZunub: stanje muslimana u potrebi pranja.

- Ka’ba (Kibla): velika blagoslovljen struktura u velikoj dzamiji u
Mekki.

kalimat: rijec ili izjava.

Keram(mn. -at.) ¢udo koje je Allahu dZelle-Sanuhu ucinio preko
Walli-ja..

Karim Velikodusan.

hutba: propovijed izreCena od strane imama s propovjedaonice tijekom
molitava petkom i islamskih blagdana, koja bi se trebala Citati na arapskom
u cijelom svijetu (grijesna ako se ¢ita na drugom jeziku).

- Kursi.: Pogledaj Ars.

Madinat Al-Munavara: osvijetljeni grad Medina.
Mahshar Posljednji sud.

Makkat al-Mukarrama: Casni grad Mekka.

makruh: (Cin, stvar) neprikladan koji se Poslaniku nije svidao i od
kojeg se suzdrzavao.

Maliki: (¢lan) mezheba osnovao Imam Malik.
mandub: (Cin, stvar) koji donosi sevab, ako je poCinjen, ali nije ni
grijeh ako je izostavljen, niti kufr, ako se ne svida; adab, mustahab.

ma ‘rifa: znanje nadahnuto srcima Evlija, o zatu i sifatu od Allaha
dZzelle-Sanuhu.

Miladi kr$c¢ansko doba; Gregorijanski kalendar.

minber: visoka propovjedaonica u dZzamiji na koju se penje stubama
gdje se Cita hutba.

Mu’amalat: odjeljak fikha.

mubah: (radnja, stvar) i2 (nije propisana niti zabranjena; dopustena.
mudarris: profesor medrese (islamske Skole ili sveucilista).
mufassir: stru¢njakalim po tafsiru.




—{ IMAN I ISLAM }7

muftija: veliki alim ovlasten za izdavanje fetve.

Muhadzirun: mekkanski narod koji je presao na islam prije osvajanja
meke.

mu’dziza: ¢udo stvoreno od Allaha dZelle-Sanuhu kroz Poslanika.

mudZahid: veliki alim sposoban za primjenu idZtihad; imam
mudZahid-, muftija-mudzahid.

Munafik: onaj koji se maskira kao musliman, ali negira islam; licemjer.
mursid vodic, ravnatel;.

mutashabih:(dio ajeta ili hadisa)s nejasnim, skrivenim znacenjem;
mutashabihat.

Mushabbiha: ljudi koji vjeruju da je Allah dZelle-Sanuhu materijalno
bice.

Najs: religiozno necista stvar.

Nefs: sila u osobi koja zeli da mu nanese vjersku Stetu.

Nass: (genericki izraz za) ajeta ili hadise; Nass. d) usporedba ili
usporedba pitanja koja se ne odnose na Nassa i idZme sa slicnim tvrdnjama
koje je neko izrekao

kada’: izvrSenje nakon propisanog vremena, Ibadet koji nije izvrSen u
propisano vrijeme.

kibla: smjer u kojemu se okrece tijekom molitve (u islamu na stranu
Kabe).

kijas (al-fukaha’): analogija; (zakljucak izveden od stranemudzZahida
na temelju onoga S$to je jasno navedeno u ; (stilu) idztihada.

kutb al - ¢ arifm: Valija najviSeg stupnja.

Rabb: Allah dzZelle-Sanuhu, Stvoritelj 1 “mentor”.
Ramazan: sveti mjesec u muslimanskom kalendaru.
Resul: (mn. resuli), Pejgamber, Poslanik;

(Rasulullah) Muhammed, Allahov dZelle-Sanuhu Poslanik.
Rijada: ne raditi ono S$to voli nafs; asketizam.

Sahabi: zajednica onih koji su vjerovali i vidjeli Poslanika; al-Sahabat
al-Kiram, suradnici Resululaha.

Selam: (i) pozdrav, mir, zelju za dobro; ii) izraz “Assalamu’alaikum wa
rahmatullah”, koji se izgovara na kraju namaza.

Salih(mn. sulah”) onaj koji je pobozan i suzdrzava se od grijeha.




—{ IMAN I ISLAM }7

Safi’i: (¢lan) mezheba osnovan od strane al-Imama Al-Safija.

Seik Al-Islam $ef Uprave za islamske poslove.

Siddik: onaj koji je iskreno odan Poslaniku; Vali najvisi rang.

sufije: muttasavvif je netko tko je proSao obuku i postao savrSen u redu
Tasavufa.

suhba: prijateljska komunikacija; drustvo Poslanika ili evlije.

sulah’: mnozina od Salih.

Sunnet: (radnja, stvar) koja nije propisana od strane Allaha dZelle-
Sanuhu a koju je ¢inio i koja se svidala Poslaniku kao ibadet. (postoji
sevab, ako je ¢inite); voljeno od Poslanika kao ibadet, ali nije grijesno ako
je izostavljeno, ali uzrokuje grijeh ako je trajno izostavljeno i nevjeru ako
se prezire); Sunnet(s) farzom) svi sunneti u cjelini; odn.) (s knjigom ili
Kur ¢ an i-Kerimom) Hadisi i-Serifom,; iii) Fikh Islam.

Sura (t): poglavlje Kur’an i-kerima.

takva strah od Allaha dZelle-Sanuhu; suzdrzavanje od harama.

Tasavuf: znanje i (nakon prilagodbe fikhu) praksa Poslanikovih
obicaja koji jacaju iman, $to olaksava praksu fikha i omogucava postizanje
ma ¢ rife.

tavaf: ibadet obilazak oko Kabe u Mekki tijekom hadza.

Tavba: pokajanje; uciniti tavbu moliti Allaha dzelle-Sanuhu za
pocinjene grijehe i obecati mu da ih vise necéete pociniti.

sevab: (mjerna jedinica) obec¢ane nagrade koja ¢e se izdati na

sljede¢em svijetu od strane Allaha dZelle-Sanuhukao nagradu $to se
radi i govori ono §to On voli.

‘ulema”: mnozina od alim.
ummmet: Vjernici koji su slijedili Poslanika; Umet muslimanski ummet.
Vahi znanje poslano Poslaniku od straneAllaha dZelle-Sanuhu.

vadzib: (radnja, stvar) koju Poslanik nikada nije izostavio, dakle gotovo
jednako obvezujuci kao Farz, i ne podlijeze izostavljanju; al-Vajib, Vajib
al-vin ad “Bice ¢ije je postojanje neophodno, a nepostojanje nemoguce.

Vilaja: Biti evlija.

zuhd: ne vezati svoje srce za svjetovne stvari; suzdrzavanje od (Cak)
mubahsa.




—{ IMAN I ISLAM }7

KNJIGE KOJE JE OBJAVIO HAKIKAT KITABEVI
NA ENGLESKOM JEZIKU:

Endless Bliss I 304 str.

Endless Bliss II, 40 str.

Endless Bliss 111, 33 str.

Endless Bliss 1V, 432 str.

Endless Bliss V, 512 str.

Endless Bliss VI, 352 str.

The Sunni Path, 128 str.

Belief and Islam, 128 str.

The Proof of Prophethood, 144 str.
Answer to an Enemy of Islam, str.
Advice for the Muslim, 352 str.
Islam and Christianity, 336 str.
Could Not Answer, 432 str.
Confessions of a British Spy, 128 st~
Documents of the Right Word, 496 str.
Why Did They Become Muslims? 304 str.
Ethics of Islam. 240 str.

Sahaba ‘The Blessed’, 384 str.
Islam’s Reformers, 320 str.

The Rising and the Hereafter 112 str.
Miftah-ul-ianna, 288 str.

Book of Namaz, 240 str.

O Son, 352 str.




—{ IMAN I ISLAM }7

NA NJEMACKOM JEZIKU:

Islam, der Weg der Sunniten, 128 str.

Glaube und Islam, 128 str.

Islam und Christentum, 352 str.

Beweis des Prophetentums, 160 str.

Gestandnisse von einem Britischen Spion, 176 str.
Islamische Sitte, 288 str.

NA FRANCUSKOM JEZIKU:

L’Islam et la Voie de Sunna, 112 str.

Foi et Islam, 160 str.

Islam et Christianisme, 304 str.

L’evidence de la Prophetie, et les Temps de Prieres, 144 str.
Ar-radd al Jamil, Ayyuha’l-Walad (Al-Ghazali), 96 str.
Al-Mungqid min ad’Dalal, (Al-Ghazali), 64 str.

NA ALBANSKOM JEZIKU:
Besimi dhe Islami, 96 str.

Libri Namazit, 208 str.

Rrefimet e Agjentit Anglez, 112 str.

NA SPANJOLSKOM JEZIKU:

1- Creencia e Islam, 112 str.

NA RUSKOM JEZIKU:

Bcom HyyNaH Bepa, (128) STR.

npK3HaHKH Anr"KKCKoro UlnKOHa, (144) str.
KwaaO-yc-Ca™aa (Mo"KaeceHHKK) KHwaa o HaMa3e, (224) str.
0 Cnh Mom (256) str.

Pe*wan Wc"aM (256) str.




—{ IMAN I ISLAM }7

HA BEJirAPCKH E3HK:
Bnpa k Jdc"HM. (128) cap.
HAMA3 KMTAH’Db (256) cap.

BOSANSKI JEZIK:

Iman i Islam. (128) str.

Odgovor Neprijatelju Islama, (144) str.

Knjiga o Namazu, (192) str. -124 -

Nije Mogao Odgovoriti. (432) str.

Put Ehl-i Sunneta. (128) str.

Ispovijesti Jednog Engleskog Spijuna. (144) str.




