
1 
 

 

Publikacja Hakikat Kitabevi Nr 1 

 

 

Kitâb’üs-salât 

 

KSIĄŻKA O NAMAZIE 
 

Przygotował  

Hüseyn Hilmi Işık 

 

Wydanie Trzecie 

 

 

 

 

WYDAWNICTWO HAKIKAT KITABEVI 

Adres: Darüşşefeka Cad. No: 53 P.K.: 35 34083  

Tel: 0212 523 45 56 - 532 58 43 Fax: 0212 523 36 93 

http://www.hakikatkitabevi.com.tr 

e-mail: bilgi@hakikatkitabevi.com.tr 

Fatih – STAMBUŁ/TURCJA 

SIERPIEŃ 2020 



2 
 

SPIS TREŚCI 

 
WSTĘP           9 

NAMAZ JEST WIELKIM NAKAZEM      12 

 

ROZDZIAŁ PIERWSZY 

 

NASZA WIARA I NAMAZ        16 

Wszyscy powinni najpierw uwierzyć       16 

Wiara powinna być prawidłowa        17 

Wierzenie sunnickie         19 

ZASADY WIARY          21 

1. Wiara w Allaha Najwyższego        21 

2. Wiara w Aniołów         23 

3. Wiara w Księgi          24 

4. Wiara w Proroków         25 

Nasz Prorok Muhammed (alejhisselam)       26 

Towarzysze Proroka         29 

Imamowie czterech mezheb i pozostali uczeni      30 

5. Wiara w Życie Pozagrobowe        31 

6. Wiara w Przeznaczenie         32 

 

ROZDZIAŁ DRUGI 

 

NASZ IBADET I NAMAZ        34 

Czym jest ibadet?          34 

Kogo nazywa się mukellefem?        35 

ZAKAZY I NAKAZY DOTYCZĄCE MUKELLEFA    35 
 1. Fard           35 

2. Wadżib           36 

3. Sunna           36 

4. Mustehab           37 

5. Mubah           37 

6. Haram           37 

7. Mekruh           38 

8. Mufsid           38 

Wrogowie islamu          39 

ZASADY ISLAMU         39 
1. Wypowiedzenie Słów Szehady         39 

2. Wykonywanie namazu         40 

3. Dawanie zekat          40 

4. Post w miesiącu Ramadan        40 

5. Odbycie hadżdż          40 

 

 

 



3 
 

ROZDZIAŁ TRZECI 

 

WYKONYWANIE NAMAZU        42 

Dla kogo namaz jest obowiązkiem?       43 

Stany tych, którzy wykonują namaz        44 

Opowiadanie: Namaz, który uratował z więzienia     44 

Opowiadanie: Dom w płomieniach       45 

Opowiadanie: Woda w garnku        45 

Opowiadanie: Strzała w nodze        46 

Opowiadanie: Lekarstwo na znieczulenie       46 

Opowiadanie: Poświęcenie dla namazu       47 

 

 

ROZDZIAŁ CZWARTY 

 

RODZAJE NAMAZÓW         48 

PIĘĆ CODZIENNYCH NAMAZÓW       48 

FARD NAMAZU          50 

WARUNKI NAMAZU         51 

1. OCZYSZCZENIE Z NIECZYSTOŚCI HADES      52 

ABDEST           52 

Obowiązkowe czynności w abdeście       52 

Jak się pobiera abdest?         53 

Zalecane czynności podczas wykonywania abdestu     56 

Właściwe zachowania się podczas wykonywania abdestu    57 

Zakazane czyny podczas pobierania abdestu      58 

Używanie myswaka          59 

Okoliczności, na które powinno się uważać, pobierając abdest   60 

Okoliczności unieważniające abdest       61 

Okoliczności, które nie unieważniają abdestu      62 

Ułatwienia w abdeście: mest i mesh na ranie       64 

GUSL (Całkowity Abdest)         65 

Obowiązkowe czynności w gusl        66 

Zalecane czynności (sunny) w gusl       67 

Jak się pobiera gusl?         67 

Wyjaśnienie: O zaplombowanych i zalakowanych zębach    67 

Menstruacja i krwawienie poporodowe u kobiet     69 

TEJEMMUM          70 

Obowiązkowe czynności w tejemmum       71 

Sunny w tejemmum          71 

Okoliczności, na które należy uważać, robiąc tejemmum    72 

Jak się robi tejemmum?         73 

Okoliczności unieważniające tejemmum       74 

Korzyści z abdestu, gusl i tejemmum       74 

2. OCZYSZCZENIE Z NIECZYSTOŚCI NEDŻASET    75 

3. SETR-I AWRET (Miejsca awret i zakrywanie się kobiet)   78 



4 
 

4. ISTIKBAL-I KYBLE (Zwrócenie się w stronę kyble)    81 

5. PORY NAMAZÓW         81 

Wyjaśnienie: Namaz i post na biegunach      83 

EZAN I IKAMET          84 

W jakich sytuacjach recytuje się Ezan i Ikamet?     84 

Wyjaśnienie: Czy Ezan wypowiada się przez głośnik?     85 

SŁOWA EZANU          86 

Dua, gdy usłyszy się Ezan         86 

Znaczenie słów Ezanu         87 

6. INTENCJA          87 

7. TAHRIME TEKBIR         88 

RUKN W NAMAZIE         88 

1. Kyjam           88 

2. Kyraet           89 

3. Ruku‘           89 

4. Sedżde           89 

5. Ka‘de-i Ahire          90 

Jak się wykonuje namaz?         90 

Namaz mężczyzny wykonywany samotnie       90 

Namaz kobiety wykonywany samotnie        93 

Wadżib w namazie          93 

Sedżde sehw (w przypadku zapomnienia lub pomyłki)     94 

Sedżde tilawet           95 

Sedżde szukur           96 

Sunny w namazie          96 

Mustehab w namazie         97 

Mekruh w namazie          98 

Mekruh poza namazem         100 

Czyny unieważniające namaz        101 

Kiedy mubah jest przerwanie każdego namazu?     102 

Kiedy fard jest przerwanie każdego namazu?      102 

NAMAZ ZE WSPÓLNOTĄ        103 

Warunki zostania imamem         103 

Namaz mesbuka          107 

ZALETY TEKBIR IFTITAH        109 

Opowiadanie: Mesdżid wybudowany w pałacu      110 

NAMAZ PIĄTKOWY         110 

Fard namazu piątkowego         112 

1. Warunki eda          112 

2. Warunki wudżub          113 

Jak wykonuje się namaz piątkowy?       113 

Sunny i edeb dnia Piątku         114 

NAMAZY ŚWIĄTECZNE        115 

Jak wykonuje się namaz świąteczny?       115 

Teszrik Tekbir          116 

PRZYGOTOWANIE DO ŚMIERCI       116 



5 
 

Czym jest śmierć?          117 

Śmierć jest rzeczywistością        117 

NAMAZ POGRZEBOWY        118 

Warunki namazu pogrzebowego        118 

Fard w namazie pogrzebowym        118 

Sunny w namazie pogrzebowym        119 

Jak się wykonuje namaz pogrzebowy?       119 

NAMAZ TERAWIH         120 

Jak się wykonuje namaz terawih?        120 

 

ROZDZIAŁ PIĄTY  

 

NAMAZ PODCZAS PODRÓŻY       121 

NAMAZ PODCZAS CHOROBY       123 

NAMAZY ZALEGŁE          127 

Wyjaśnienie: O robieniu w miejscu namazów sunna namazy kaza   129 

Jak robi się namazy kaza?         130 

 

ROZDZIAŁ SZÓSTY 

 

NIEROBIĄCY NAMAZU        131 

KORZYŚCI ROBIĄCYCH NAMAZ       133 

PRAWDZIWY NAMAZ         140 

WYŻSZOŚCI W NAMAZIE        142 

TAJEMNICA NAMAZU         148 

Dua po namazie          152 

Wyjaśnienie: Warunki przyjęcia dua       152 

DUA TEDŻDID-I IMAN         153 

UKRYTE KORZYŚCI W NAMAZIE       153 

 

ROZDZIAŁ SIÓDMY 

 

ISKAT NAMAZU          156 

Iskat i dewr dla zmarłego         156 

Jak robi się iskat i dewr?         158 

 

ROZDZIAŁ ÓSMY 

 

TRZYDZIEŚCI DWA I PIĘĆDZIESIĄT CZTERY FARD   164 

Trzydzieści dwa fard         164 

Pięćdziesiąt cztery fard         166 

Kufur (Bluźnierstwo)         169 

Duże grzechy          186 

Złe cechy charakteru         192 

 

 



6 
 

ROZDZIAŁ DZIEWIĄTY 

 

Czy sury i dua zapisuje się literami łacińskimi?      195 

Znaczenie dua recytowanych podczas namazu      197 

DUA ISTIGFAR          198 

DUA TEVHID          198 
 

 

 

SKŁAD I DRUK: 

Ihlas Gazetecilik A.Ş. 

Merkez Mah. 29 Ekim Cad. Ihlas Plaza No: 11A/41 

34-197 Yenibosna – STAMBUŁ  Tel: 0.212.454 30 00 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

Bismillahir Rahmanir Rahim 

Dla człowieka istnieją trzy różne rodzaje życia: życie na ziemi, życie w grobie i 

życie wieczne. Na ziemi ciało istnieje razem z duszą. Dusza daje człowiekowi życie i 

żywotność. W momencie odłączenia jej od ciała następuje śmierć. Nawet jeśli ciało 

rozłoży się w grobie i stanie się ziemią albo zostanie spalone i stanie się popiołem, czy 

też zostanie pożarte przez drapieżne zwierzęta, to dusza nie przestaje istnieć. 

Rozpoczyna się życie w grobie. W życiu grobowym istnieje czucie, nie ma jednak 

ruchu. W Dniu Sądu Ostatecznego zostanie stworzone ciało, a dusza wraz z nim 

będzie żyła wiecznie w Raju lub w Piekle.  

Jeśli człowiek chce zyskać szczęście w życiu na ziemi i w życiu po śmierci, 

musi zostać muzułmaninem. Bycie szczęśliwym na tym świecie oznacza życie na nim 

w wygodzie, bez kłopotów. Bycie szczęśliwym w życiu po śmierci oznacza natomiast 

pójście do Raju. Z tego względu, że Allahowi Najwyższemu bardzo żal Swoich 

poddanych, drogę do szczęścia wskazał im przez Proroków, gdyż człowiek nie jest w 

stanie odnaleźć jej za pomocą własnego rozumu. Żaden z Proroków nie przekazywał 

jakichkolwiek osobistych poglądów z wyjątkiem tego, o czym poinformował ich Allah 

Najwyższy. Drogę do szczęścia, o której poinformowali Prorocy, nazywa się religią 

(din). Religię, którą głosił Muhammed (alejhisselam), nazywa się islamem. Od 

czasów Adema (alejhisselam) pojawiło się tysiące proroków, a ostatnim z nich jest 

Muhammed (alejhisselam). Religie, które głosili inni Prorocy, zostały z biegiem czasu 

zmienione. Obecnie nie ma innego sposobu na uzyskanie szczęścia jak tylko poznanie 

islamu. Islam składa się z wiedzy o wierze (iman), w którą należy uwierzyć sercem 

oraz wiedzy o nakazach i zakazach islamu (ahkam-i islamijje), której 

podporządkowuje się ciałem. Wiarę oraz wiedzę o nakazach i zakazach islamu poznaje 

się z książek uczonych sunnickich. Nie poznaje się ich z książek ignorantów, czy 

innowatorów. Przed tysięcznym rokiem Hidżri w krajach islamskich żyło wielu 

uczonych sunnickich, dziś nie ma już ich wcale. Wiele ich książek w języku arabskim 

i perskim oraz ich tłumaczenia znajdują się w bibliotekach w każdym miejscu na 

świecie. Wszystkie książki Wydawnictwa Hakikat Kitabevi pochodzą z tych źródeł. 

Aby uzyskać szczęście, polecamy czytać książki wydane przez wspomniane wyżej 

wydawnictwo.  

Uwaga: Misjonarze starają się rozpowszechniać chrześcijaństwo, żydzi 

Talmud, a Wydawnictwo Hakikat Kitabevi ze Stambułu islam, zaś masoni starają się 

zniszczyć wszystkie religie. Mądry, wykształcony i sprawiedliwy człowiek zrozumie, 

co jest prawidłowe, pomoże w rozpowszechnianiu tego, co dla wszystkich ludzi będzie 

przyczyną zyskania szczęścia w życiu na ziemi i po śmierci. Nie ma od tego 

wartościowszej i pożyteczniejszej służby dla ludzi. Chrześcijanie i żydzi sami mówią o 

posiadanych obecnie przez siebie świętych księgach, zwanych Torą i Ewangeliami, że 



8 
 

zostały napisane przez ludzi. Zaś Święty Koran jest taki sam, jaki został zesłany przez 

Allaha Najwyższego, nie dokonano w nim żadnych zmian. Wszyscy duchowni 

chrześcijańscy i żydowscy powinni uważnie przeczytać książki wydane przez 

Wydawnictwo Hakikat Kitabevi i starać się je sprawiedliwie zrozumieć. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

Bismillahir Rahmanir Rahim 

WSTĘP 

Rozpoczynam pisanie książki o namazie
1
 od wypowiedzenia słów E’uzu

2
 i 

Besmele
3
. Chwała i wdzięczność należą się Allahowi Najwyższemu. Niech modlitwa i 

pozdrowienie będą z Jego wybranymi i ukochanymi poddanymi oraz z Muhammedem 

(alejhisselam), najwyższym spośród nich. Niech najlepsze dua (odmawiane modlitwy) 

będą z każdym członkiem czystej Rodziny Proroka oraz ze sprawiedliwymi i 

oddanymi Mu Towarzyszami (rydwanullahi teala alejhim edżmain)! 

Na tym świecie to, co jest dobre i korzystne, współistnieje z tym, co jest złe i 

szkodliwe. Aby uzyskać szczęście, wygodę i spokój ducha, należy czynić wyłącznie 

to, co jest dobre i korzystne. Allah Najwyższy z tego względu, że jest litościwy, 

stworzył siłę, która rozróżnia dobro od zła. Siłę tę nazywa się rozumem (akl). Czysty 

i sprawny umysł wykonuje to zadanie wyśmienicie, nigdy się nie myli. Jednak grzechy 

i podążanie za własnymi pragnieniami, swoim ego (nefs) czynią rozum oraz serce 

chorymi, powodując, że przestają one rozróżniać dobro od zła. Allah Najwyższy 

litując się nad ludźmi, odróżniając dobro od zła, poinformował i nakazał za 

pośrednictwem Proroków o tym, co jest właściwe. Powiadomił również o tym, co jest 

zakazane i zabronił tego czynić. Te nakazy i zakazy nazywa się religią (din). Dziś 

jedyną niezmienioną religią istniejącą na świecie, o której powiadomił Muhammed 

(alejhisselam), jest islam.  Aby zyskać spokój ducha, należy stosować się do islamu, 

tj. należy zostać muzułmaninem. Aby zostać muzułmaninem, nie trzeba spełniać 

żadnych formalności, udawać się do imama lub muftiego. Najpierw należy uwierzyć 

sercem, następnie powinno się poznać nakazy i zakazy islamu i do nich się stosować.  

Aby zyskać wiarę, należy wypowiedzieć Słowa Szehady
4
, znając ich znaczenie. 

Aby prawidłowo uwierzyć w znaczenie tego wyrażenia, należy wierzyć tak, jak 

                                                           
1
 Namaz – nazywany też salat, salah. Obowiązkowa codzienna pięciokrotna modlitwa muzułmanów, 

drugi z pięciu filarów islamu.  

2
 E’uzu – E’uzu billahi minesz szejtanir radżim (Chronię się u Allaha Najwyższego, lgnę do Niego i 

czekam na Jego pomoc przed szatanem, który jest daleko od miłosierdzia Allaha i poszedł na marne, 

zaznając Jego gniewu na ziemi i w życiu wiecznym). 

3
 Besmele – Bismillahir rahmanir rahim (W imię Allaha Najwyższego, który jest miłosierny). 

4
 Słowa Szehady – wyznanie wiary; wypowiedzenie słów: Eszhedu en la ilahe illallah we eszhedu 

enne Muhammeden abduhu we Resuluhu (Wiem i wierzę, że poza Allahem Najwyższym nie ma na 

ziemi i w niebie nikogo, żadnej innej egzystencji, którą powinno się czcić i która byłaby godna 

ubóstwiania oraz wiem i wierzę, że Muhammed (sallallahu alejhi we sellem) jest sługą Allaha 

Najwyższego i Jego Prorokiem). 



10 
 

poinformowali uczeni sunniccy w swoich książkach. Ci, którzy stosują się do dzieł 

religijnych napisanych przez tych uczonych islamskich, zostaną obdarzeni sewab
5
 stu 

szehidów
6
. Każdy uczony, który należy do jednej z czterech prawidłowych szkół 

prawa islamskiego (mezheb), nazywany jest uczonym sunnickim. Zasady wiary 

zostały dokładnie opisane w książce pt. „Wiara i islam”. Polecamy przeczytanie tej 

książki. 

W dzisiejszych czasach muzułmanów z całego świata dzieli się na trzy grupy. 

Pierwsza grupa to prawdziwi muzułmanie, którzy znajdują się na drodze Towarzyszy 

Proroka. Jest to grupa uratowana od Piekła, nazywa się ich ehli sunnet, sunnitami 

oraz fyrka-i nadżijje. Druga grupa to ludzie wrogo nastawieni do Towarzyszy 

Proroka. Nazywa się ich szyitami i fyrka-i dalle, tj. grupą heretycką. Trzecia grupa to 

wrogowie sunnitów i szyitów. Nazywa się ich wehhabitami (wahhabici) i nedżdi 

(nadżdyci), ponieważ po raz pierwszy pojawili się w mieście Nedżd (Nadżd) w 

Arabii. Nazywa się ich też fyrka-i mel’une, ponieważ nazywają muzułmanów 

politeistami (muszrik). Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) przeklął tych, 

którzy nazywają muzułmanów politeistami. Muzułmanów na te trzy grupy podzielili 

Żydzi z Brytyjczykami. 

Niezależnie od tego, do której grupy się należy, jeśli podąża się za swoim nefs
7
 

i posiada się zło w swoim sercu, to pójdzie się do Piekła. Każdy wierzący, aby 

oczyścić swój nefs z bluźnierstwa i grzechów, które są w jego naturze, przez cały czas 

powinien wielokrotnie powtarzać: „La ilahe illallah”, a w celu oczyszczenia serca, tj. 

by uchronić je przed grzechem i niewiarą pochodzącą od nefs, szatana, złych 

przyjaciół i szkodliwych, błędnych książek należy powtarzać: „Estagfirullah”. Dua 

tego, kto żyje zgodnie z islamem, na pewno zostanie przyjęta. Nie zostanie przyjęta 

dua tych, którzy nie wykonują namazu, patrzą na odsłonięte kobiety i tych, którzy 

pokazują swoje części ciała, które muzułmanom zakazane jest pokazywać (miejsca 

awret), którzy jedzą i piją to, co jest zakazane i nie stosują się do islamu.  

Po zyskaniu wiary najważniejszym nakazem jest namaz. Obowiązkiem każdego 

muzułmanina jest wykonywanie go pięć razy dziennie. Nieprzestrzeganie 

pięciokrotnego namazu jest wielkim grzechem, a według hanbelickiej szkoły prawa 

islamskiego jest powodem utraty wiary. Aby móc prawidłowo wykonywać namaz, 

należy najpierw poznać wiedzę, która jest z nim związana. Uważamy, że przydatne 

będzie, jeżeli w skrócie i prawidłowo przekażemy w naszej książce informacje 

                                                           
5
 sewab – nagroda za dobry uczynek i akt czci, jaką otrzyma się od Allaha Najwyższego w życiu po 

śmierci. 

6
 szehid – muzułmanin, który zginął w obronie islamu. 

7
 nefs – własne „ja‖, własne pragnienia; życie; dusza; sumienie odpowiedzialne za czyny. 



11 
 

dotyczące namazu obowiązującego w naszej religii. Wiedzę o namazie, którą 

przygotowaliśmy, korzystając z wielu książek islamskich uczonych, powinien 

koniecznie poznać każdy muzułmanin i przekazać ją swoim dzieciom.  

Aby można było prawidłowo wykonać namaz, powinno nauczyć się też na 

pamięć sur i suplikacji, które recytuje się podczas namazu. Należy nauczyć się ich 

przynajmniej tylu, ile potrzebne jest, żeby móc wykonać namaz, od nauczyciela albo 

od kogoś, kto potrafi poprawnie recytować i zna dobrze zasady wymowy.  

Aby móc prawidłowo recytować Święty Koran, należy zgłosić się na kurs 

czytania Koranu. Powinno się koniecznie nauczyć prawidłowo czytać i recytować 

Święty Koran i nauczyć tego dzieci.  

Niemożliwe jest zapisanie Świętego Koranu za pomocą łacińskich liter, stąd 

powinno się czytać go w oryginalnej formie. Czyta się go natomiast bardzo łatwo. 

Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) w jednym ze świętych hadisów 

oznajmił: „Ci, którzy uczą dzieci Świętego Koranu albo wysyłają je do nauczyciela 

Koranu, za każdą nauczoną się przez nie literę zostaną obdarzeni nagrodą, jaką 

zyskuje się za dziesięciokrotne odwiedzenie Świętej Kaaby. W Dniu Sądu na ich 

głowach umieszczona będzie wspaniała korona. Wszyscy ludzie ujrzą ją i będą 

podziwiali”. 

Niech Allah Najwyższy obdarzy nas prawidłową wiarą i nas wszystkich uczyni 

tymi, którzy poznają i wykonują namaz prawidłowo oraz spełniają dobre uczynki! 

 

 

Rok 2001, Hidżri Szemsi 1380, Hidżri Kameri 1422 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

 

NAMAZ JEST WIELKIM NAKAZEM 

Od czasów Adema (alejhisselam) w każdej religii nakazana była jedna pora 

namazu. Namazy wszystkich religii zostały zgromadzone i nakazane wyznawcom 

Muhammeda (alejhisselam). Wykonywanie namazu nie jest częścią zasad wiary, 

jednak do zasad wiary należy wiara w to, że jest on obowiązkiem.  

Namaz jest filarem religii. Kto wykonuje go regularnie, prawidłowo i w 

całości, ten zbudował swoją religię na solidnych filarach. Kto nie wykonuje namazu, 

ten zniszczył swoją religię i jej fundamenty. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) 

oznajmił: „Głową naszej religii jest namaz”. Tak jak nie ma ludzi bez głowy, tak też 

i nie ma religii bez namazu.  

Namaz jest po zyskaniu wiary pierwszym nakazem religii islam. Allah 

Najwyższy przez nakaz wykonywania namazu nakazuje Swym poddanym czczenie 

tylko Jego. W Świętym Koranie w ponad stu wersetach głoszone jest: „Wykonujcie 

namaz!”. Święty hadis głosi: „Allah Najwyższy nakazał wykonywać namaz 

codziennie pięć razy. Allah Najwyższy obiecał, że umieści w Raju tego, kto 

wykonując namaz, obdarza go wartością i przestrzega jego warunków”. 

Namaz to najcenniejszy z nakazanych do wykonywania aktów czci. W świętym 

hadisie głoszone jest: „Ten, kto nie wykonuje namazu, nie ma udziału w islamie!” 

oraz: „Namaz jest tym, co odróżnia wierzącego od niewierzącego”, tzn. wierzący w 

przeciwieństwie do niewierzącego wykonuje namaz. Hipokryci (munafyk) natomiast 

czasem go wykonują, a czasem nie. Hipokryci będą poddani w Piekle bardzo 

bolesnym torturom. Prorok Muhammed (sallallahu alejhi we sellem) głosił: „Ci, 

którzy nie wykonują namazu, w Dniu Sądu ujrzą Allaha Najwyższego w 

gniewie”. 

Wykonywanie namazu znaczy: myśląc o wyższości Allaha Najwyższego, 

zrozumieć swoją niższość wobec Niego. Ten, kto potrafi to pojąć, czynić będzie tylko 

dobro i w ogóle nie będzie w stanie uczynić zła. Serce tego, kto codziennie pięć razy 

złoży intencję znalezienia się w obecności Allaha Najwyższego, wypełni ihlas
8
. 

Wszystkie ruchy nakazane w namazie są korzystne zarówno dla serca jak i ciała. 

Wykonywanie namazu w meczecie razem z innymi łączy wzajemnie ze sobą 

serca muzułmanów, doprowadza do miłości między nimi i dzięki temu rozumieją oni 

istniejące między nimi więzi braterskie. Starsi litują się nad młodszymi, a młodsi 

odczuwają szacunek wobec starszych. Bogaci pomagają biednym, a silniejsi słabszym. 

Zdrowi nie zobaczywszy chorych w meczecie, odwiedzają ich w domach. Wszyscy 

                                                           
8
 ihlas – czystość duchowa i staranie się zyskać aprobatę Allaha Najwyższego w każdym czynie. 



13 
 

oni pragną otrzymać radosną nowinę, o której głosi święty hadis: „Allah Najwyższy 

pomaga temu, kto biegnie na pomoc swemu bratu w religii”.  

Namaz chroni ludzi przed złymi i zakazanymi czynami, jest pokutą za grzechy. 

Święty hadis głosi: „Namaz wykonywany codziennie pięć razy jest jak rzeka 

płynąca przed drzwiami domu jednego z was. Tak jak nie pozostanie brud na 

tym, kto pięć razy dziennie wejdzie do niej i się umyje, tak i też temu, kto pięć 

razy dziennie wykonuje namaz, zostaną odpuszczone małe grzechy”.  

Namaz po uwierzeniu w Allaha Najwyższego i Jego Proroka jest najwyższym 

spośród wszystkich prawidłowych czynności (amel) i aktów czci (ibadet).  Z tego 

względu podczas wykonywania namazu należy przywiązywać wagę do czynów 

zwanych: fard, wadżib, sunna i mustehab [szczegółowe informacje na ten temat w II. 

Rozdz. Zakazy i nakazy dotyczące mukellefa]. Nasz Szlachetny Prorok (sallallahu 

alejhi we sellem) głosił w jednym ze świętych hadisów: „Moja wspólnoto i Moi 

Towarzysze! Namaz wykonywany dokładnie, spełniając wszystkie warunki (tj. z 

tadil-i erkan) jest najbardziej upodobanym czynem przez Allaha Najwyższego, 

jest sunną Proroków, ulubionym zajęciem aniołów, światłem ziemi i niebios oraz 

poznaniem Allaha, siłą ciała, błogosławieństwem w dziennych dawkach żywności 

od Allaha, okazją do przyjęcia modlitw przez Allaha Najwyższego. Jest 

wstawiennictwem u anioła śmierci, światłem w grobie, odpowiedzią dla aniołów 

grobowych: Munkera i Nekira, cieniem w Dniu Sądu. Jest osłoną przed ogniem 

piekielnym, jest przenośnikiem podobnym do błyskawicy na Moście Syrat, jest 

kluczem do Raju, jest koroną w Raju. Allah Najwyższy nie obdarzył wierzących 

niczym ważniejszym od namazu. Jeśli istniałby jakiś inny akt czci ważniejszy od 

namazu, to na samym już początku obdarzono by nim wierzących. Niektórzy z 

aniołów znajdują się stale w pozycji kyjam, niektórzy w ruku, niektórzy w sedżde, 

a niektórzy z kolei w teszehhud. Wszystkie te pozycje zostały zebrane w namazie i 

podarowane wierzącym, ponieważ namaz jest głową wiary, filarem religii, 

słowem islamu i wniebowstąpieniem (miradż) dla wierzących, światłem nieba i 

ratunkiem od Piekła”. 

Pewnego dnia Hazrat Ali (radyjallahu anh we kerremallahuwedżheh) nie 

zdążył wykonać popołudniowego namazu. Z tego powodu bardzo płakał i ubolewał. 

Gdy Prorok Muhammed Mustafa (sallallahu alejhi we sellem) usłyszał o tym, to wraz 

ze Swoimi Towarzyszami udał się do Hazrat Aliego. Prorok Muhammed (sallallahu 

alejhi we sellem) zobaczywszy go w takim stanie, sam zaczął płakać. Następnie 

pomodlił się i słońce wzniosło się ponownie. Wysłannik Allaha powiedział: „Ali! 

Podnieś głowę, słońce jest nadal widoczne”. Hazrat Ali bardzo się na to ucieszył i 

wykonał swój namaz.  



14 
 

Pewnej nocy Hazrat Ebu Bekr Syddyk (radyjallahu anh) tak długo się modlił, 

że zasnął pod koniec nocy. Opuścił namaz witr
9
. Poszedł za Prorokiem (alejhisselam) 

na namaz poranny, stanął u wejścia do meczetu i w obecności Wysłannika Allaha 

zaczął rozpaczać. Płacząc, błagał: „Wysłanniku Allaha! Pomóż mi, minął czas na 

namaz witr‖. Szlachetny Prorok zaczął płakać razem z nim. W tym czasie przybył 

Dżebrail (alejhisselam) i powiedział: „Wysłanniku Allaha! Powiadom Syddyka, że 

Allah Najwyższy mu wybaczył”. 

Hazrat Bajazid Bistami (kuddise sirruh), jeden z wielkich Ewlija
10

, zasnął i nie 

obudził się na namaz poranny. Tak płakał i się żalił, aż usłyszał głos: „Bajazidzie! 

Wybaczyłem twój błąd, a w zamian za twój płacz obdarzyłem cię siedemdziesięcioma 

tysiącami sewab‖. Kilka miesięcy później, ponownie zmorzył go sen. Zjawił się szatan 

i chwytając go za nogę, obudził. Powiedział: „Wstawaj, kończy się czas na twój 

namaz‖. Hazrat Bajazid Bistami powiedział: „Ej ty, przeklęty, jak możesz tak 

postępować? Tobie zależy, aby każdy opuszczał swój namaz, dlaczego mnie 

obudziłeś?‖. Szatan odpowiedział: „W dniu, w którym opuściłeś namaz poranny, 

płacząc, zyskałeś siedemdziesiąt tysięcy sewab. Dziś, myśląc o tym, obudziłem cię, 

abyś zyskał tylko jeden sewab za wykonany namaz, a nie siedemdziesiąt tysięcy!‖. 

Hazrat Dżunejd Bagdadi, jeden z wielkich Weli, powiedział: „Jedna godzina na 

ziemi jest lepsza od tysiąca lat podczas Sądu Ostatecznego, ponieważ w ciągu tej 

jednej godziny spełnić można prawidłowy, podobający się Allahowi czyn. Natomiast 

w ciągu tamtego tysiąca lat nie będzie się w stanie uczynić już niczego‖. Wysłannik 

Allaha (sallallahu alejhi we sellem) głosił: „Kto świadomie połączy ze sobą jeden 

namaz z drugim, ten będzie się palił osiemdziesiąt hukbe w Piekle”. Jedna hukbe to 

osiemdziesiąt lat w ahiret (w życiu po śmierci). Jeden dzień w ahiret równy jest 

tysiącu lat na ziemi. 

Bracie muzułmaninie! W takim razie, nie marnujmy naszego czasu na 

bezużyteczne czyny, znajmy wartość czasu. Wykorzystujmy go na czynienie tego, co 

jest najlepsze. Szlachetny Prorok powiedział: „Największym z nieszczęść jest 

spędzanie czasu na robieniu bezużytecznych rzeczy”. Wykonuj swój namaz na 

czas, abyś nie żałował w Dniu Sądu, tylko zyskał wielką nagrodę! Święty hadis głosi: 

„Kto nie wykona jednego namazu i pozostawi go na później, jeśli umrze, nie 

odrobiwszy go, to w grobie zostanie otwarte dla niego siedemdziesiąt okien do 

Piekła i będzie cierpiał aż do Dnia Sądu Ostatecznego”. Ten, kto nie wykonuje 

namazu świadomie o czasie, czyli kiedy mija czas namazu, nie martwi się z powodu 

                                                           
9
 namaz witr – trzyrekatowy namaz wadżib po namazie nocnym. 

10
 Ewlija – błogosławieni ludzie, którzy zyskali aprobatę Allaha Najwyższego. Liczba mnoga słowa: 

Weli. 



15 
 

jego niewykonania, to traci swą wiarę lub umierając, odejdzie bez wiary. Wobec tego, 

co z tymi, którzy w ogóle o nim nie pamiętają, nie uznają go za obowiązek? Uczeni 

czterech szkół prawa islamskiego jednogłośnie orzekli, że ci, którzy nie przywiązują 

wagi do namazu, a także ci, którzy nie uznają go za obowiązek, odejdą od islamu 

(zostaną murted). Hazrat Abdulgani Nablusi w swojej książce pt. „Hadikatün 

nediyye”, w rozdziale: Nieszczęścia wywołane przez język, informuje, że ci, którzy 

świadomie nie wykonują namazu, nie myślą o jego odrobieniu i nie boją się kary, jaka 

ich spotka, zostaną murted. 

_____________ 

 

Hazrat Imam Rabbani w 1 tomie książki pt. „Mektubat” w 275 Liście napisał:  

Te dary zyskaliście dzięki poznaniu wiedzy dotyczącej islamu i szerzeniu prawa 

o nakazach i zakazach (fikh). Tam rozprzestrzeniły się ignorancja i herezje (bidat). 

Allah Najwyższy obdarzył was miłością Swoich ukochanych. Uczynił was 

pośrednikami w szerzeniu islamu. W takim razie starajcie się, jak tylko możecie, 

głosić wiedzę o religii i rozpowszechniajcie prawidła fikh. Obydwa są początkiem 

każdego szczęścia, sposobem zyskania wysokiego stopnia i uratowania siebie. 

Starajcie się jak najlepiej! Wystąpcie jako nauczyciele religii! Tam znajdującym się, 

wskażcie Prawidłową Drogę, głosząc nakazy i zakazy Allaha Najwyższego! W Surze 

Muzzemmil 19 głoszone jest w tym znaczeniu: „Z pewnością jest to rada dla tego, 

kto pragnie zyskać aprobatę swojego Pana”. 

______________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

ROZDZIAŁ PIERWSZY 

 

NASZA WIARA I NAMAZ 

Wszyscy powinni najpierw uwierzyć 

Allah Najwyższy chce, żeby ludzie na ziemi żyli wygodnie i spokojnie, a w 

życiu wiecznym zyskali nieskończone szczęście. Z tego względu nakazał czynienie 

tego, co jest pożyteczne w otrzymaniu wygody i spokoju, a tego, co jest powodem 

nieszczęścia, zabronił. Pierwszym nakazem Allaha Najwyższego jest uwierzyć – 

bowiem wiara jest nam wszystkim potrzebna. 

W słowniku „iman” oznacza: ‗Uwierzyć temu, kogo się zna, że jest 

wiarygodnego słowa‘. W islamie iman znaczy: posiadać prawidłową wiedzę i wierząc 

w to, potwierdzić, że Muhammed (alejhisselam) jest Prorokiem Allaha Najwyższego i 

został przez Niego wybrany, że jest prorokiem powiadamiającym o poprzednich 

religiach (Nebi); a także wierzyć w to, o czym Allah Najwyższy powiadomił zwięźle, 

nie wnikając w szczegóły i w to, o czym powiadomił obszernie, znać szczegółowo 

oraz starać się wypowiedzieć Słowa Szehady. Silną wiarę można porównać do 

ucieczki, kiedy ucieka się od razu, gdy jest się przekonanym, że palący się ogień i wąż 

zabiją swoją trucizną. Tak też powinno się całym sercem wierzyć, znając wielkość 

Allaha Najwyższego i Jego atrybutów, dążyć do zdobycia Jego aprobaty i atrybutu 

łaski, uciekać od Jego kary i gniewu, a wiarę umieścić w sercu tak mocno, jak trwały 

jest napis na marmurze. 

Iman to uważanie za dobre wszystko, co powiedział Muhammed 

(alejhisselam), potwierdzenie tego sercem, czyli uwierzenie. W ten sposób wierzących 

nazywa się mumin i muzułmanami. Każdy muzułmanin powinien być posłuszny 

Muhammedowi (alejhisselam), podążać wskazaną przez Niego drogą. Jego drogą jest 

droga wskazana przez Święty Koran – nazywa się ją islamem. Żeby być Mu 

podporządkowanym, powinno się najpierw uwierzyć, a potem poznać wiedzę o 

nakazach i zakazach w islamie (ahkam-i islamijje), tzn. powinno się poznać bardzo 

dobrze islam. Następnie spełniać nakazy konieczne do spełnienia (fard), unikać tego, 

co jest zakazane (haram), potem wykonywać sunnę i starać się nie robić tego, co 

należy do czynów niepodobających się Allahowi i Jego Prorokowi (mekruh). Po tym 

wszystkim powinno się być Mu podporządkowanym podczas robienia tego, co nie jest 

zaliczane do czynów zakazanych lub nakazanych (mubah). Fundamentem naszej 

religii jest wiara. Allahowi Najwyższemu nie spodoba się oraz nie przyjmie aktów czci 

(ibadet) i dobrych uczynków tych, którzy nie posiadają wiary. Ten, kto chce być 

muzułmaninem, powinien najpierw uwierzyć, potem nauczyć się wykonywania 



17 
 

rytualnego oczyszczenia, czyli gusl i abdestu, a także namazu i w miarę potrzeby 

pozostałych obowiązków i posiąść wiedzę o tym, co jest zakazane. 

 

Wiara powinna być prawidłowa 

Organy zmysłu i wiedza rozumiana przez rozum są pomocne w zdobyciu wiary. 

Nauki ścisłe są jednym z powodów zyskania wiary i zrozumienia, poznania, że 

równowaga, ład na świecie nie zachodzą przypadkowo i istnieje ich stworzyciel. 

Wiara znaczy: poznać wiedzę zesłaną przez Allaha Najwyższego ostatniemu 

Prorokowi Muhammedowi (alejhisselam) i w nią uwierzyć. Stwierdzenie, że uwierzy 

się w tę potrzebną wiedzę, jeśli będzie zgodna z rozsądkiem, oznacza, że nie wierzy 

się Prorokom. Wiedza religijna nie jest odkryciem tych, którzy posiadają rozum. 

Sprawy przekazane przez naszego Proroka Muhammeda (alejhisselam) powinno się 

poznać z książek uczonych sunnickich i według nich wierzyć. Prawidłowa i możliwa 

do przyjęcia wiara jest związana z pewnymi warunkami: 

1- Wiara powinna być ciągła i trwała. Nie powinno się myśleć nawet na chwilę 

o odejściu od niej. Kto powie, że za trzy lata odejdzie od islamu, ten odszedł od niego 

już teraz. 

2- Wiara wierzącego powinna znajdować się między lękiem przed Allahem 

Najwyższym a nadzieją na Jego miłosierdzie. Należy bać się kary Allaha 

Najwyższego, jednak ani przez chwilę nie tracić nadziei na Jego miłosierdzie. 

Powinno chronić się od popełnienia każdego grzechu, obawiać się, że z tego powodu 

straci się wiarę, ale jednocześnie absolutnie nie powinno się tracić nadziei, że Allah 

Najwyższy nam wybaczy, nawet jeśli popełnimy wszystkie możliwe grzechy. Ze 

względu na grzechy powinno się okazywać skruchę, ponieważ ten, kto okazał szczerą 

skruchę, będzie jak ten, kto nie popełnił grzechu w ogóle. 

3- Powinno się uwierzyć przed nadejściem śmierci. Gdy się umiera, pokazane 

zostają wszystkie stany życia wiecznego. Wtedy to wszyscy niewierzący będą chcieli 

uwierzyć. Jednak ich wiara nie będzie przyjęta i prawdziwa, ponieważ powinno się 

uwierzyć, nim się to wszystko zobaczy. Jednak w tym momencie zostanie przyjęta 

skrucha muzułmanów. 

4- Powinno się uwierzyć nim słońce zacznie wschodzić na zachodzie. Jedną z 

wielkich oznak Końca Świata jest to, że słońce zacznie wschodzić na zachodzie. 

Wszyscy ludzie, gdy to zobaczą, uwierzą, jednak te nawrócenia nie zostaną przyjęte, a 

drzwi skruchy zostaną dla nich zamknięte.  

5- Powinno się wierzyć, że poza Allahem Najwyższym nikt nie zna przyszłości 

i tego, co jest nieznane. Mogą znać to tylko ci, których On powiadomił. Aniołowie, 



18 
 

dżinny, szatany, a nawet Prorocy nie znają przyszłości. Jednak On może powiadomić 

o wiedzy dotyczącej przyszłości i spraw tajemnych Proroków i prawidłowo Mu 

wierzących. 

6- Nie powinno się zaprzeczyć bez powodu i umyślnie żadnemu prawu 

dotyczącemu religii, wiary i aktów czci. Niepoważne traktowanie jednego z nakazów i 

zakazów islamu, żartowanie sobie ze Świętego Koranu, aniołów i jednego z Proroków, 

a także zaprzeczanie słownie temu, co zostało przez nich powiadomione, gdy nie było 

się zmuszanym, bez jakiegokolwiek potrzeby, jest niewiarą. Nie zostanie 

niewierzącym ten, kto z powodu takiej konieczności jak grożenie śmiercią, zaprzeczył 

istnieniu Allaha Najwyższego, aniołów, czy też, że całkowity abdest oraz namaz są 

obowiązkiem. 

7- Nie powinno się podejrzliwie patrzeć i wątpić w wiedzę niezbędną, która 

została jasno powiadomiona przez religię islam. Wątpienie w to, że namaz jest 

obowiązkiem koniecznym do spełnienia; picie wina i innych napojów alkoholowych, 

uprawianie hazardu i lichwy, przyjmowanie i dawanie łapówek jest zakazane lub 

stwierdzenie o znanym zakazie, że jest dozwolony, a o tym, co jest dozwolone, że jest 

zakazane, jest powodem wystąpienia z wiary. 

8- Wiara powinna być w formie powiadomionej przez religię islam. Wiarą nie 

będzie wierzenie według tego, co zostało powiadomione na podstawie zrozumienia 

przez umysł, teorii filozofów i zwolenników nauk ścisłych. Powinno się wierzyć w 

takiej formie, w jakiej powiadomił Muhammed (alejhisselam). 

9- Wierzący powinien kochać tyko dla Allaha i tylko dla Niego okazywać 

wrogość. Powinien miłować muzułmanów, którzy są przyjaciółmi Allaha 

Najwyższego i nie kochać tych, którzy czynem i pismem okazują wrogość islamowi. 

Miejscem tej wrogości jest serce.  

[Do nie-muzułmanów powinno się zwracać z uśmiechem na twarzy i miłym 

słowem. Piękną etyką powinno się im umilić naszą religię]. 

  10- Powinno się wierzyć tak, jak wierzy prawdziwy muzułmanin, który nie 

odsuwa się od Prawidłowej Drogi wskazanej przez naszego Proroka i Jego 

Towarzyszy. Aby wierzyć prawidłowo, powinno się wierzyć zgodnie z itikad ehli 

sünnet wel dżemaat (wierzeniem sunnickim). [Podporządkowani właściwym 

książkom religijnym, które zostały napisane przez uczonych sunnickich, zyskają 

sewab stu szehidów. Uczonym sunnickim nazywa się któregokolwiek z uczonych 

należących do jednej z czterech prawidłowych szkół prawa islamskiego (mezheb). 

Przywódcą uczonych sunnickich jest Hazrat Imam Ebu Hanife. Ci uczeni zapisali to, 

co poznali od Towarzyszy Proroka, zaś Towarzysze Proroka powiedzieli o tym, co 

usłyszeli od Wysłannika Allaha]. 



19 
 

Wierzenie sunnickie 

Pierwszym warunkiem bycia muzułmaninem jest uwierzyć. Zaś prawidłowa 

wiara jest związana z prawidłowym wierzeniem sunnickim (sunna). Pierwszym 

obowiązkiem każdego zdrowego umysłowo mężczyzny i każdej zdrowej umysłowo 

kobiety, którzy osiągnęli wiek dojrzałości, jest wierzyć tak, jak wierzył i powiadomił o 

tym Prorok Muhammed (sallallahu alejhi we sellem). Szlachetny Prorok powiadomił 

tylko o jednym sposobie wierzenia i wszyscy Jego Towarzysze wierzyli tak, jak On 

przekazał. W sposobie wierzenia nie było między nimi żadnej różnicy. Po śmierci 

Szlachetnego Proroka ludzie poznali islam od Towarzyszy Proroka przez słuchanie ich 

i zadawanie im pytań. Wszyscy oni powiadomili o tej samej wierze. Tę wiedzę 

powinno się poznać z książek uczonych sunnickich i według tego wierzyć. Ratunek 

przed karą Piekła w Dniu Sądu Ostatecznego związany jest właśnie z prawidłowym 

wierzeniem. Tylko ci, którzy podążają tą drogą, uratują się przed Piekłem. Nazywa się 

ich sunnitami lub ehli sunnet.  

W jednym ze świętych hadisów jest głoszone: „Moja wspólnota podzieli się 

na siedemdziesiąt trzy grupy. Z pośród nich tylko jedna grupa uratuje się od 

Piekła, pozostałe pójdą na stratę, do Piekła”. Każda z tych siedemdziesięciu trzech 

grup twierdzi, że stosuje się do nakazów islamu i że to właśnie ona zostanie uratowana 

od Piekła. W Surze Mumin 54 i w Surze Rum 32 powiadomione jest w tym znaczeniu: 

„Każda grupa raduje się, sądząc, że znajduje się na właściwej drodze”. Jednak 

Prorok Muhammed (sallallahu alejhi we sellem) poinformował o oznakach, jakie będą 

charakteryzowały tę zbawioną grupę, powiedział bowiem: „Ci, którzy znajdują się 

na Mojej i Mojego Eshabu drodze”. Ten, kto nie czuje szacunku do któregokolwiek 

z Eshabu kiram (Towarzyszy Proroka), nie będzie należeć do sunnitów. Ten, kto nie 

posiada wierzenia sunnickiego (sunna, ehli sunnet), należy do niewierzących albo do 

ehli bidat
11

. 

 

Cechy przynależności do wierzenia sunnickiego 

Allah Najwyższy jest zadowolony z muzułmanów, którzy wierzą zgodnie z 

sunną. Wierzenie to oparte jest na pewnych warunkach, które uczeni sunniccy 

przedstawili następująco: 

1- Należy wierzyć w sześć zasad wiary, tj. w istnienie Allaha Najwyższego i w 

Jego jedyność, w aniołów, w święte księgi, w proroków, w życie po śmierci i że 

                                                           
11

 ehli bidat – wprowadzający innowacje do religii, odchodzący od sposobu wierzenia Szlachetnego 

Proroka Muhammeda (alejhisselam) i Jego Towarzyszy. 



20 
 

wszystko, co dobre i złe, korzystne i niekorzystne, stworzone jest przez Allaha 

Najwyższego. (Zasady te zostały przekazane w Amentu). 

2- Należy wierzyć, że ostatnia Księga objawiona przez Allaha Najwyższego – 

Święty Koran jest Jego słowem.  

3- Wierzący nie powinien mieć żadnych wątpliwości wobec swojej wiary. 

4- Należy wierzyć w Szlachetnego Proroka Muhammeda (sallallahu alejhi we 

sellem) i kochać wszystkich Towarzyszy Proroka. Nie wolno obrażać żadnego z 

Czterech Kalifów, bliskiej Rodziny Proroka i Jego Błogosławionych Żon.  

5- Nie należy uważać, że akty czci są częścią wiary. Nie należy nazywać 

niewierzącymi tych, którzy wierzą w nakazy i zakazy Allaha Najwyższego, lecz nie 

wykonują ich z powodu lenistwa. Ci, którzy nie przywiązują znaczenia do tego, co 

zakazane, żartują sobie z islamu, tracą swoją wiarę. 

6- Nie powinno się nazywać niewierzącymi tych, którzy są błędnego wierzenia, 

jednak mówią o sobie, że należą do ehli kyble (muzułmanów) i wierzą w Allaha 

Najwyższego i Proroka Muhammeda (alejhisselam).   

7- Należy wykonywać namaz za każdym imamem, o którym wiadomo, że nie 

grzeszy jawnie. Dotyczy to również dowódców i zarządców.  

8- Muzułmanie nie powinni buntować się przeciw swoim przywódcom i 

zarządcom. Bunt jest źródłem intryg i otwiera drogę najróżniejszym katastrofom. 

Powinno się za nich modlić, żeby dokonywali pożytecznych czynów i grzecznie radzić 

im, żeby zrezygnowali z grzesznego postępowania. 

9- W abdeście podczas mycia nóg jest dozwolone, aby mężczyźni i kobiety – 

nawet, jeśli nie posiadają żadnego usprawiedliwienia i nie znajdują się w trudnej 

sytuacji – dokonali mesh, tj. zwilżoną ręką przetarli po specjalnych skórzanych 

skarpetkach zwanych mest. Nie wykonuje się tego na gołych nogach i zwykłych 

skarpetkach. 

10- Należy wierzyć, że Szlachetny Prorok Muhammed (sallallahu alejhi we 

sellem) odbył Miradż ciałem i duszą. Kto twierdzi, że Miradż odbył we śnie, wystąpił 

z grupy ehli sunnet wel dżemaat.  

W Raju wierzący zobaczą Allaha Najwyższego. W Dniu Sądu Ostatecznego 

Prorocy i prawidłowi, dobrzy muzułmanie będą orędownikami. W grobie będą 

zadawane pytania, a torturom będą poddawane zarówno dusza jak i ciało. Ewlija 

obdarzani są keramet, czyli nadzwyczajnym stanem znajdującym się poza prawami 

Allaha Najwyższego, tj. poza prawami fizyki, chemii i biologii. Jest ich tak dużo, że 

nie można im zaprzeczyć. Dusza nie umrze. Dusze muzułmanów i niewierzących 



21 
 

słyszą o czynach i słowach żyjących. Ofiarowanie dla dusz zmarłych sewab (nagród) 

za czytanie lub recytowanie Świętego Koranu, za jałmużnę, a nawet za wszystkie 

dobre czyny i ibadet przynosi im korzyści, jest powodem złagodzenia ich męki lub 

usunięcia jej. Wierzenie w to wszystko jest oznaką posiadania wierzenia sunnickiego. 

 

ZASADY WIARY 

Zasad wiary jest sześć. Zostały one wyjaśnione w Amentu. Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) powiadomił, że wiarą jest wierzenie w sześć oczywistych 

spraw. Z tego względu każdy muzułmanin powinien nauczyć na pamięć swoje dzieci 

Amentu i bardzo dobrze zapoznać je z jego znaczeniem.  

ÂMENTÜ: Âmentü billâhi ve Melâiketihi ve Kütübihi ve Rüsülihi vel-jevmil-

âhyri ve bil kaderi, hajrihi ve szerrihi min Allahi teâlâ vel-ba’sü ba’del-mevti 

hakkun, Eszhedü en lâ ilâhe illallah ve eszhedü enne Muhammeden abdühû ve 

resûlühû.
12

 

1. Wiara w Allaha Najwyższego 

Amentu billahi znaczy: ‗Uwierzyłem i wierzę w istnienie i w jedność Allaha 

Najwyższego‘. Potwierdziłem to moim sercem i językiem. Allah Najwyższy istnieje i 

jest jeden. „Jeden‖ w słowniku ma dwa znaczenia. Pierwsze ze względu na liczby, jest 

połową liczby dwa, jest przed wszystkimi liczbami. Drugie oznacza, że ze względu na 

nieposiadanie wspólnika i podobieństwa jest jedyny. I tak właśnie Allah Najwyższy 

nie jest ze względu na liczbę jeden, lecz ze względu na to, że nie ma On wspólnika i 

Sobie podobnego, tzn., że w Jego osobie i atrybutach nie ma absolutnie 

jakiegokolwiek partnera. Tak jak wszystkie stworzenia w swojej osobie i atrybutach 

nie są do siebie podobne, tak i ich Stworzyciel w Swojej osobie i atrybutach nie jest 

podobny do żadnego ze Swoich stworzeń. 

Allah Najwyższy jest jedynym, który z niczego stworzył organy wszystkich 

stworzeń, każdą komórkę. Nikt nie zna rzeczywistej postaci Allaha Najwyższego. 

Wszystko to, co przyjdzie na myśl, wyobrazi się sobie, jest dalekie i nie ma z Nim nic 

                                                           
12

 Nie jest możliwe zapisanie dua i świętych wersetów literami łacińskimi. Nie jest również możliwe 

właściwe zapisanie wymowy z j. tureckiego i przeczytanie tego w j. polskim. Występujące tam litery: 

„â, î, û‖ czasami czyta się jako zmiękczone, czasami jako wydłużone. Litery: „ü, ö‖ czyta się jak po 

niemiecku. Litera „h‖ to czasami polskie „ch‖ lub „h‖. Literę „v‖ czyta się jak „ł‖, „u‖ lub „w‖. 

Niektóre z pozostałych liter czyta się jeszcze inaczej. Z tego względu, żeby móc prawidłowo 

przeczytać, wyrecytować dua lub sury ze Świętego Koranu, powinno się koniecznie skorzystać z 

pomocy tych, którzy potrafią prawidłowo czytać. Dua i sury powinno się czytać w oryginale. 

Oryginalny zapis niektórych z nich znajduje się na końcu tej książki. 



22 
 

wspólnego. Nie jest dozwolone wyobrażanie sobie Jego postaci. Dozwolone jest tylko 

nauczenie się na pamięć Jego atrybutów i imion, które zostały przekazane w Świętym 

Koranie, to właśnie nimi powinno się potwierdzać i wyznawać Jego boskość. 

Wszystkie Jego atrybuty są przedwieczne i wieczne. Tak jak Jego osoba nie znajduje 

się w jednym miejscu, tak i nie określi się Go sześcioma kierunkami, czyli nie 

znajduje się z przodu, z tyłu, z prawej i lewej strony, powyżej, poniżej. Z tego względu 

można tylko powiedzieć: „Jest wszędzie obecny i widzący”.  

Allah Najwyższy posiada czternaście syfati (atrybutów). Sześć z nich to syfati 

zatijje i osiem syfati subutijje. Do obowiązków każdego muzułmanina należy ich 

poznanie i nauczenie się ich na pamięć.  

Syfati zatijje: 

1- Wudżud: Allah Najwyższy był i jest, Jego istnienie jest nieskończone i jest 

zawsze potrzebne.  

2- Kydem: Allah Najwyższy jest Przedwieczny, Jego egzystencja nie ma 

początku.  

3- Beka: Allah Najwyższy jest Wiekuisty, nie ma końca istnienia Jego 

egzystencji; w Jego atrybutach i czynach nie ma On Sobie podobnych, wspólników.  

4- Wahdanijjet: Allah Najwyższy w Swojej egzystencji, atrybutach i czynach 

jest jedynym, nie ma wspólnika, Mu podobnego. 

5- Muhalafetun lil-hawadis: Allah Najwyższy nie jest podobny do żadnego 

stworzenia i jego atrybutów. 

6- Kyjam bi-nefsihi: Allah Najwyższy jest Samoistny, nikogo i niczego nie 

potrzebuje, jest pozbawiony jakiejkolwiek potrzeby. Gdy nie było materii i miejsca, 

Allah Najwyższy był. On nie potrzebuje miejsca, jest daleki od jakiejkolwiek 

potrzeby. Jakim był, nim stworzył ten świat z niczego, takim będzie w 

nieskończoność, zawsze. 

Syfati subutijje: 

1- Hajat: Allah Najwyższy jest Żywy. Jego życie nie jest podobne do życia 

stworzeń. To życie jest specyficzne i stosowne dla Niego, nieskończenie wczesne i 

wieczne. 

2- Ilim: Allah Najwyższy jest Wszechwiedzący. Jego wiedza nie jest podobna 

do wiedzy stworzeń. W ciemną noc widzi i wie o mrówce, która chodzi po czarnym 

kamieniu. Zna myśli, intencje pojawiające się w sercu człowieka. W Jego wiedzy nie 

zajdą żadne zmiany, jest ona przedwieczna i wieczna. 



23 
 

3- Sem’: Allah Najwyższy jest Wszechsłyszący. Słyszy bez jakichkolwiek 

przyrządów i środków. Nie jest to podobne do słyszenia u ludzi. Ten atrybut jak i 

pozostałe atrybuty jest przedwieczny i wieczny. 

4- Basar: Allah Najwyższy jest Wszechwidzący. Widzi bez przyrządów i – bez 

względu na warunki – wszystko, co jest ukryte i widoczne. Nie jest to widzenie 

oczyma. 

5- Iradet: Allah Najwyższy posiada Absolutną Wolę. Tylko Jego życzenie się 

spełnia, stwarza to, co zechce. Wszystko dzieje się tylko ze względu na Jego wolę i nic 

nie jest w stanie stanąć jej na przeszkodzie. 

6- Kudret: Allah Najwyższy jest Wszechmocny. Nic nie jest dla Niego trudne. 

7- Kelam: Allah Najwyższy jest mówiący. Nie potrzebuje żadnych przyrządów, 

głosu, liter, żeby się wypowiedzieć.  

8- Tekwin: Allah Najwyższy jest Stworzycielem. Poza Nim nie ma innego. 

Nikogo poza Allahem Najwyższym nie powinno nazywać się stworzycielem, 

wszystko zostało przez Niego stworzone. 

Zrozumienie istoty atrybutów Allaha Najwyższego jest niemożliwe. Nikt i nic 

nie jest wspólnikiem Allaha Najwyższego w atrybutach i nie będzie im podobne. 

 

2. Wiara w Aniołów 

Ve melaiketihi znaczy: ‗Uwierzyłem w aniołów Allaha Najwyższego‘. 

Aniołowie należą do poddanych Allaha Najwyższego. Wszyscy aniołowie są posłuszni 

Jego rozkazom. Nie grzeszą, nie są kobietą ani mężczyzną, nie zawierają związków 

małżeńskich, są żywi, nie jedzą, nie piją, nie śpią. Zostali stworzeni z materii światła, 

są mądrzy. Najwyższych rangą jest czterech: 

1- Dżebrail (alejhisselam): jego obowiązkiem jest przyniesienie objawienia 

Prorokom, poinformowanie o nakazach i zakazach.  

2- Israfil (alejhisselam): gdy nadejdzie Koniec Świata, to zadmie w trąbę 

zwaną Sur. Za pierwszym razem, poza Allahem Najwyższym, wszyscy żywi umrą. Za 

drugim razem wszyscy ożyją.  

3- Mikail (alejhisselam): jego obowiązkiem jest – przez spadek i wzrost cen, 

niedostatek i urodzaj – doprowadzenie do porządku ekonomicznego, wprowadzenie 

zadowolenia i błogostanu, wprawienie w ruch każdą materię.  



24 
 

4- Azrail (alejhisselam): jego obowiązkiem jest odbieranie ludziom duszy 

(podczas śmierci).  

Po tych czterech aniołach, do czterech górujących grup aniołów należą: 

Hamele-i Arsz, których jest czterech. Mukarrebin znajdują się w obecności Allaha 

Najwyższego. Kerubijan nazywa się największych aniołów z torturujących w Piekle; 

Ruhanijan są to aniołowie miłosierdzia. Największym z aniołów rajskich jest 

Rydwan. Aniołowie z Piekła nazywani są Zebani, a największego z nich nazywa się 

Malik. Ze stworzeń najwięcej jest aniołów, w niebiosach nie ma miejsca, gdzie by się 

nie modlili. 

 

3. Wiara w Księgi 

Ve kutubihi znaczy: ‗Uwierzyłem w księgi zesłane przez Allaha Najwyższego‘. 

Allah Najwyższy niektórym Prorokom objawił je przez czytanie anioła zwanego 

Dżebrailem lub w formie zapisu, jeszcze innym bez anioła, pozwalając im usłyszeć. 

Te wszystkie księgi są słowem Allaha Najwyższego. Są przedwieczne i wiekuiste, nie 

są stworzeniem, wszystkie są prawdą. Z niebiańskich ksiąg zostaliśmy powiadomieni 

o stu czterech, w tym zostało zesłanych Dziesięć Suhuf
13

 Ademowi (alejhisselam), 

Pięćdziesiąt Suhuf Szitowi (alejhisselam), Trzydzieści Suhuf Idrisowi 

(alejhisselam), Dziesięć Suhuf Ibrahimowi (alejhisselam), Tewrat
 

(Tora) Musie 

(alejhisselam), Zebur (Psalmy) Dawudowi (alejhisselam), Indżil
 
(Ewangelia) Isie 

(alejhisselam), Kuran-i kerim
 
(Święty Koran) Muhammedowi (alejhisselam).  

Allah Najwyższy zesłał księgi przez wielu Proroków, od pierwszego człowieka 

i pierwszego Proroka Adema (alejhisselam) do ostatniego Proroka Muhammeda 

(alejhisselam), żeby ludzie mogli żyć na ziemi w pokoju, a w życiu po śmierci zyskali 

nieskończone szczęście. W tych księgach wyjaśnił wiarę i zasady aktów czci, 

powiadomił o wiedzy na każdy temat, której potrzebują ludzie.  

Wśród nich Święty Koran jest ostatnią boską księgą. Wraz z jego zesłaniem 

prawa pozostałych boskich ksiąg zostały anulowane. Dżebrail (alejhisselam) 

przekazywał wersety Świętego Koranu Muhammedowi (alejhisselam) przez 23 lata. 

W Świętym Koranie jest 114 sur (rozdziałów) i 6236 ajetów (wersetów). Ta liczba w 

niektórych książkach może być podana inaczej, ponieważ jeden długi werset może być 

policzony jako kilka krótkich. Od czasu zesłania Święty Koran pozostaje 

niezmieniony i żadna zmiana nie zostanie w nim dokonana. Święty Koran jest słowem 

Allaha Najwyższego. Nie jest możliwe, żeby człowiek doprowadził do powstania 

                                                           
13

 Suhuf – mała książka, broszura, strona. 



25 
 

takiej księgi, nie jest też możliwe wypowiedzenie nawet jednego wersetu podobnego 

do wersetu koranicznego.  

Po śmierci naszego Proroka Muhammeda (sallallahu alejhi we sellem) Kalif 

Ebu Bekr Syddyk (radyjallahu anh) zebrał wszystkie wersety ze Świętego Koranu. 

Tak powstała księga zwana Mushaf. Wszyscy Towarzysze Proroka orzekli 

jednogłośnie, że ten Mushaf jest słowem Allaha Najwyższego. Trzeci Kalif, Hazrat 

Osman (radyjallahu anh), doprowadził do spisania jeszcze sześciu Mushaf i przekazał 

je do niektórych prowincji.  

Święty Koran powinno się czytać z oryginalnego zapisu. Świętym Koranem nie 

nazwie się spisanego innym alfabetem. Gdy bierze się do ręki Mushaf, powinno się 

znajdować w stanie rytualnej czystości (posiadać ważny abdest), siedzieć naprzeciwko 

kierunku kyble i uważnie czytać. Powinno się czytać powoli i z oddaniem. Patrząc na 

Mushaf, powinno się czytać tak, żeby każdemu wersetowi okazać należny mu 

szacunek. Powinno się czytać, uważając na zasady tedżwid
14

. Czytając, powinno się 

myśleć o tym, że jest to słowo Allaha. Powinno się być posłusznym nakazom i 

zakazom Świętego Koranu. 

 

4. Wiara w Proroków 

Ve Rusulihi znaczy: ‗Uwierzyłem w proroków Allaha Najwyższego‘. Prorocy 

zostali wybrani przez Allaha Najwyższego, żeby doprowadzić ludzi do upodobanej 

przez Niego Prawidłowej Drogi. Wszyscy prorocy głosili tę samą wiarę. Powinno się 

wierzyć, że Prorocy (alejhimusselam) posiadają poniższe siedem atrybutów: 

1- Ismet: Prorocy są bezgrzeszni. Są pozbawieni małych i dużych grzechów, 

nie popełniają ich w ogóle.  

2- Emanet: Prorocy są pod każdym względem godnymi zaufania ludźmi. Nie są 

wiarołomni wobec tego, co im powierzono.  

3- Sydk: Wszyscy Prorocy (alejhimussalewatu wetteslimat) są prawdomówni. 

W każdym Swoim słowie, czynie i zachowaniu są prawi i wierni. Nigdy nie kłamali.  

4- Fetanet: Prorocy są bardzo mądrzy i wyrozumiali. Żaden z proroków nie 

posiadał ułomności, nie był niewidomy, głuchoniemy ani nie był kobietą. 

5- Teblig: Prorocy wszystkie nakazy i zakazy Allaha Najwyższego, o których 

swoje wspólnoty powiadomili i o nich nauczyli, poznali dzięki objawieniu zesłanemu 

                                                           
14

 tedżwid – nauka prawidłowego czytania Świętego Koranu. 



26 
 

przez Allaha Najwyższego. Żaden z powiadomionych nakazów i zakazów nie był ich 

osobistym poglądem. Powiadomili o tym wszystkim, co zostało im nakazane.  

6- Adalet: Prorocy nie dopuszczają się absolutnie żadnej niesprawiedliwości i 

ucisku. Nie odsuwają się od sprawiedliwości ze względu na kogokolwiek.  

7- Emnul-azl: Prorocy na ziemi i w życiu po śmierci są zawsze prorokami. 

Proroków przynoszących nowe prawo, nową religię nazywa się Resul. 

Natomiast proroków nieprzynoszących nowej religii, zapraszających ludzi do 

poprzedniej nazywa się Nebi. Wierzyć w proroków, oznacza wierzyć w to, że 

pomiędzy nimi nie ma żadnej różnicy, wszyscy zostali wybrani przez Allaha 

Najwyższego, są wierni i prawidłowego słowa. Ten, kto nie wierzy w jednego z nich, 

jest jak ten, kto żadnemu z nich nie uwierzył.  

Daru Proroctwa nie zyska się przez pracowitość, głodowanie, znoszenie 

trudności czy modlitwę. Otrzyma się je dzięki łasce i wyborze Allaha Najwyższego. 

Liczba proroków nie jest wiadoma, mówi się, że jest ich więcej niż 124 tysiące. 

Trzystu trzynastu albo trzystu piętnastu z nich jest Resulami. Wśród Resulów, sześciu 

przewyższa pozostałych. Nazywa się ich Prorokami Ulul’azm. Do nich należą: 

Adem, Nuh, Ibrahim, Musa, Isa i Muhammed Mustafa (alejhimusselam). Słynne 

są imiona trzydziestu trzech proroków: Adem, İdris, Szit, Nuh, Hud, Salih, Ibrahim, 

Lut, Ismail, Ishak, Ya’kub, Yusuf, Ejjub, Szuajb, Musa, Harun, Hydyr, Jusza bin 

Nun, Iljas, Eljesa, Zulkifl, Szem’un, Iszmoil, Junus bin Meta, Dawud, Sulejman, 

Lokman, Zekerijja, Jahja, Uzejir, Isa bin Merjem, Zulkarnejn i Muhammed 

(alejhi ve alejhimussalatu wesselam).  

W Świętym Koranie zostało powiadomione tylko o dwudziestu ośmiu imionach 

proroków. Na temat imion: Zulkarnejn, Lokman, Uzejr i Hydyr istnieje różnica 

zdań. Hazrat Muhammed Ma‘sum powiadomił w 2 tomie „Mektubat‖ w 36 Liście, że 

informacje o tym, iż Hazrat Hydyr jest prorokiem, są pewne. W 182 Liście napisał, że 

widzenie Hydyra (alejhisselam) w ludzkiej postaci i dokonanie przez Niego niektórych 

czynów, nie dowodzi temu, że On żyje. Allah Najwyższy pozwolił na to, żeby Jego 

dusza a także dusze wielu Proroków i Weli były widziane w ludzkiej postaci. 

Widzenie ich nie świadczy o tym, że oni żyją. 

 

Nasz Prorok MUHAMMED (alejhisselam) 

Jest On Resulem, tj. Wysłannikiem Allaha Najwyższego, Jego Ulubieńcem, 

najwyższym i ostatnim z Proroków. Jego ojciec nazywał się Abdullah. Muhammed 

(alejhisselam) urodził się w Mekce, w nocy blisko poranka, według kalendarza 

gregoriańskiego: w poniedziałek 20 kwietnia w roku 571, a według kalendarza hidżri: 



27 
 

12 dnia miesiąca Rebiul-ewwel. Jego ojciec zmarł, nim On przyszedł na świat, Jego 

matka zmarła, gdy miał sześć lat, a Jego dziadek, gdy miał osiem lat.  Potem był 

wychowywany przez Swojego wujka Ebu Taliba. W wieku 25 lat poślubił Hadidże-

tul-kubrę. Miał z nią cztery córki i dwóch synów. Pierwszy Jego syn miał na imię 

Kasym, z tego powodu Muhammeda (alejhisselam) nazywano także Ebul-Kasym. W 

wieku 40 lat powiadomiono Go, że jest Prorokiem dla wszystkich ludzi i dżinnów. 

Trzy lata później zaczął wszystkich nawoływać do wiary. Gdy miał 52 lata, pewnej 

nocy został zaprowadzony z Mekki do Jerozolimy, a stamtąd do nieba, tę podróż 

nazywa się Miradż. Podczas Miradżu widział Raj, Piekło i Allaha Najwyższego. Tej 

nocy codziennych pięć modlitw namaz stało się obowiązkiem. Według historyków w 

roku 622 z nakazem Allaha Najwyższego udał się z Mekki do Medyny, tę podróż 

nazywa się Hidżrą. Gdy przybył do wsi Kuba, w pobliżu miasta Medyny, to był to 

poniedziałek, 8 dzień miesiąca Rebiul-ewwel, który przypada na 20 września. Ten 

dzień stanął na początku kalendarza muzułmanów, Hidżri Szemsi. Zaś kalendarz 

muzułmanów Hidżri Kameri rozpoczyna się od owego roku w miesiącu Muharrem. 

Dwunastokrotny obieg księżyca po niebie wokoło ziemi jest jednym rokiem Kameri. 

W 11 roku Hidżri [632], w miesiącu Rebiul-ewwel, 12 dnia w południe zmarł, a w 

nocy z wtorku na środę został pochowany w pokoju, w którym zmarł. Umierając, 

według kalendarza Kameri miał 63 lata, a według kalendarza Szemsi 61. 

Muhammed (alejhisselam) miał biały kolor skóry. Był najpiękniejszy ze 

wszystkich ludzi, lecz nie wszyscy mogli ujrzeć Jego piękno. Ten, kto jeden raz 

zobaczył Jego piękno, a nawet widzący je we śnie, spędza życie w radości i 

błogostanie. On jest i będzie zawsze pod każdym względem najlepszy spośród byłych 

i przyszłych ludzi. Jego rozum, poglądy, piękny charakter, siła wszystkich organów 

przewyższają każdego człowieka.  

W dzieciństwie udał się dwa razy z karawaną handlową w stronę Damaszku, 

która wróciła z miejsca zwanego Busra (Bosra), nigdy więcej nigdzie indziej nie odbył 

podróży. Nie potrafił pisać ani czytać, tzn. nie pobrał żadnej nauki, jednak mimo to 

wszystko wiedział. Allah Najwyższy powiadamiał Go o tym, o czym Muhammed 

(alejhisselam) sobie pomyślał lub zapragnął wiedzieć. Anioł Dżebrail (alejhisellam) 

mówił Mu o tym, o czym chciał On mieć pojęcie i wiedzę. Jego Błogosławione Serce 

rozsiewało Nur (światłość) jak słońce. Promieniująca od Niego wiedza i światło 

umiejętności rozchodziły się jak fale radiowe na ziemię, do nieba, wszędzie. Teraz 

rozchodzą się z Jego grobu, a siła rozprzestrzeniania się z każdą chwilą wzrasta. Tak 

jak do otrzymania fali elekromagnetycznych potrzebne jest radio, tak i żeby zyskać 

Jego Nur, potrzebne jest serce, które oczyszcza się, idąc Jego drogą, wierzy Mu i 

kocha Go. Człowiek posiadający takie serce odbierze to światło i rozprowadzi je także 

wokół siebie, rozpowszechni. Takich wielkich ludzi nazywa się Weli. U tego, kto zna 

takiego Weli, wierzy mu i kocha go, zachowuje się przy nim z szacunkiem, a gdy 



28 
 

znajduje się z dala od niego, myśli o nim z szacunkiem i miłością, serce zaczyna się 

oczyszczać, pobierać fejz
15

 i dojrzewać. Allah Najwyższy podobnie jak stworzył z 

energii słonecznej powód do rozwoju naszego ciała, naszej materii, tak też Serce 

Muhammeda (alejhisselam), promieniujący stamtąd Nur uczynił przyczyną 

dojrzewania naszej duszy, serca i pogłębienia humanitarności. Wszystkie środki 

odżywcze, które odżywiają człowieka, doprowadzają do jego budowy i siły, jak 

otrzymuje się w wyniku asymilacji energii słonecznej, tak i słowa pisma, słowa Ewlija 

zawsze wynikają ze światła promieniującego z Błogosławionego Serca Wysłannika 

Allaha.  

Allah Najwyższy poprzez anioła Dżebraila (alejhisselam) zesłał 

Muhammedowi (alejhisselam) Święty Koran. Nakazał ludziom to, co jest dla nich 

potrzebne i korzystne w życiu na ziemi i wiecznym, a tego, co jest szkodliwe, zakazał. 

Zbiór tych wszystkich nakazów i zakazów nazywa się religią islam albo islamem i 

ahkam-i ilahijje (prawem boskim). Każde słowo Muhammeda (alejhisselam) jest 

prawdą, jest wartościowe i pożyteczne. Wierzącego, który opiera swoją wiarę i 

postępuje zgodnie z tymi słowami i przykazaniami nazywa się mumin i 

muzułmaninem. Natomiast ten, kto nie wierzy nawet w jedno ze słów Muhammeda 

(alejhisselam) lub mu się ono nie podoba, jest nazywany kafir, niewierzącym. Allah 

Najwyższy kocha tych, którzy wierzą. Nie zostawi ich w nieskończoność w Piekle. 

Albo nie wtrąci w ogóle do Piekła, albo wtrąci za grzech i potem z Piekła wyprowadzi. 

Jednakże niewierzący nie wejdzie do Raju, pójdzie prosto do Piekła i nigdy stamtąd 

nie wyjdzie. Wiara w Niego, miłowanie Wysłannika Allaha są powodem wszelkiej 

pomyślności, korzyści i dobra. Zaś niewiara w to, że jest On Prorokiem, jest powodem 

wszystkich nieszczęść, kłopotów oraz wszelkiego zła.  

Nauka, zdolności, pojmowanie dobra i zła, silna wiara, inteligencja, łagodność, 

szczodrość, skromność, wyrozumiałość, litość, cierpliwość, żarliwość, chronienie 

religii i narodu, wierność, zaufanie, charakter, majestat, odwaga, elokwencja, biegłość, 

mądrość, sympatyczny wygląd, pobożność, nieskazitelność, sprawiedliwość, 

wstydliwość, powściągliwość u Wysłannika Allaha (sallallahu alejhi we sellem) są 

mocniejsze niż u wszystkich Proroków. On wybaczał szkody, jakie zaznał od 

przyjaciół i wroga, żadnej z nich nie odwzajemniał. Gdy na bitwie pod Uhud 

niewierzący skrwawili Jego Błogosławiony Policzek, złamali ząb, to pomodlił się za 

nich: „O Mój Panie! Wybacz im! Przebacz im ze względu na ich nieświadomość!”.  

Muhammed (alejhisselam) posiadał wiele pięknych cech charakteru. Każdy 

muzułmanin powinien je poznać i upiększyć nimi swoją etykę. W ten sposób zyska 

możliwość uratowania się z nieszczęść, trudności na ziemi i w życiu po śmierci, a 
                                                           
15

 fejz – przepływ duchowej wiedzy z serca Weli, która pochodzi z Błogosławionego Serca 

Szlachetnego Proroka. 



29 
 

także zyska orędownictwo tego Sułtana Dwóch Światów (sallallahu alejhi we sellem), 

ponieważ w świętym hadisie głosił On: „Ucharakteryzujcie siebie etyką Allaha 

Najwyższego!”. 

 

Towarzysze Proroka 

Muzułmanów, którzy zyskali honor zobaczenia Błogosławionej Twarzy 

Szlachetnego Proroka, usłyszeli Jego słodkie słowa, nazywa się Towarzyszami 

Proroka, Eshab-y kiram, Sahabi, Sahabe. Po Prorokach najlepszym z ludzi, którzy 

byli i będą, jest Ebu Bekr Syddyk (radyjallahu anh). Jest on pierwszym kalifem. Po 

nim najwyższy jest Faruk-i a‘zam, drugi kalif Omar bin Hattab. Potem najwyższym i 

trzecim kalifem jest Hazrat Osman bin Affan (radyjallahu anh), który jest źródłem 

wiary, cnotliwości i mądrości. Po nich najlepszym wśród ludzi jest czwarty kalif, Ali 

bin Ebi Talib (radyjallahu anh), posiadający zaskakujące atrybuty, Lew Allaha 

Najwyższego. Według świętych hadisów: Hazrat Fatyma, Hazrat Hadidże, Hazrat 

Aisze, Hazrat Merjem, Hazrat Asije przewyższają wszystkie kobiety na świecie. 

Święty hadis głosi: „Fatyma jest pierwsza wśród kobiet w Raju. Zaś Hasen i 

Husejin są pierwszymi wśród młodzieńców w Raju”.  

Po nich, kolejnych najwyższych wśród Sahabi nazywa się Aszere-i 

Mubeszszere. Jest nimi dziesięć osób, które otrzymały radosną nowinę zyskania 

miejsca w Raju. Do nich należą:  Hazrat Ebu Bekr Syddyk, Omar-ul-Faruk, Osman bin 

Affan, Ali bin Ebu Talib, Ebu Ubejde bin Dżerrah, Talha, Zubejr bin Awwam, Sa‘d 

bin Ebi Wakkas, Said bin Zejd, Abdurrahman bin Awf (rydwanullahi teala alejhim 

edżma’in). Po nich do najwyższych wśród Sahabi należą Towarzysze Proroka, którzy 

brali udział w bitwie pod Badr (Bedr), potem walczący w bitwie pod Uhud, a po nich 

ci, którzy uczestniczyli w zawarciu umowy Bi’at-ur-rydwan.  

Do wadżib dla nas należy wypowiadanie z szacunkiem i umiłowaniem imion 

wszystkich Sahabi, którzy na drodze Wysłannika Allaha poświęcali swoje życie i 

majątki, pomagali Mu. Nie jest nam absolutnie dozwolone wypowiadanie słów, które 

nie oddają ich wielkości, a wypowiadanie ich imion bez należytego szacunku jest 

dalalet, zejściem na złą drogę.  

Kochający Wysłannika Allaha powinien kochać też wszystkich Jego 

Towarzyszy, ponieważ święty hadis głosi: „Ci, którzy ich kochają, Mnie kochają. 

Ci, którzy okazują im wrogość, okazują wrogość Mnie. Ci, którzy ich gnębią, 

Mnie gnębią. Ci, którzy Mnie gnębią, na pewno sprawią ból Allahowi 

Najwyższemu. Ten, kto sprawia ból Allahowi Najwyższemu, na pewno zostanie 

ukarany”. W jeszcze innym świętym hadisie oznajmił: „Allah Najwyższy jeśli 

zechce uczynić dobro komuś z Mojej wspólnoty, to umieści w jego sercu miłość do 



30 
 

Mojego Eshabu. On pokocha ich wszystkich tak, jak kocha swoje życie”. W dniu 

śmierci naszego Proroka w Medynie przebywało 33 tysiące Sahabi. Wszystkich 

Sahabi było ponad 124 tysiące. 

 

Imamowie czterech mezheb i pozostali uczeni 

W wiedzy itikad (o wierze) jest tylko jedna prawidłowa droga. Jest nią mezheb 

ehli sunnet wel dżemaat. Czterech wielkich ludzi pokazało wszystkim muzułmanom 

na świecie Prawidłową Drogę i stało się powodem tego, że Drogę Muhammeda 

(alejhisselam) poznaliśmy niezmienioną. Pierwszym z nich jest Imam a’zam Ebu 

Hanife Numan bin Sabit, który jest największym spośród uczonych islamskich, 

przewodnikiem muzułmanów – sunnitów. Drugim jest Imam Malik bin Enes, trzecim 

Imam Muhammed bin Idris Szafi’i, a czwartym Imam Ahmed bin Hanbel 

(rahmetullahi alejhim edżmain).  

Obecnie w wielkim niebezpieczeństwie znajdują się ci, którzy nie są 

podporządkowani jednemu z tych czterech imamów. Tacy zeszli z Prawidłowej Drogi. 

W tej książce podajemy wiedzę dotyczącą namazu według szkoły hanefickiej. 

Upraszczając, przekazujemy z ksiąg wielkiego uczonego tej szkoły.  

Dwóch uczniów tych czterech uczonych zyskało bardzo wysoki stopień w 

wiedzy o wierze. W ten sposób doszło do powstania dwóch szkół w itikad. Wiara 

powiadomiona w Świętym Koranie i w świętych hadisach jest zgodna z wiarą 

głoszoną przez tych dwóch uczonych. To oni rozpowszechnili na całym świecie 

wiedzę o wierze Fyrka-i nadżijje, czyli Sunnę. Pierwszym z nich jest Ebu Mansur 

Maturidi, a drugim Ebul Hasen Ali Esz’ari.  

Tych dwóch imamów powiadomiło o tej samej wierze. Kilka różnic, które 

pomiędzy nimi istnieją, nie jest ważnych, ponieważ w słuszności są tacy sami. Uczeni 

islamscy są wychwalani w Świętym Koranie. W jednym ze świętych wersetów 

głoszone jest: „Czy możliwe jest, żeby wiedzący był na równi z niewiedzącym?”. 

W jeszcze innym świętym wersecie powiadomione jest: „Muzułmanie! O to, czego 

nie wiecie, pytajcie się tych, którzy wiedzą”. 

Święte hadisy głoszą: „Allah Najwyższy i aniołowie, i wszystkie żywe 

stworzenia modlą się za ludzi, którzy uczą muzułmanów tego, co dobre i 

właściwe”. „W Dniu Końca Świata najpierw Prorocy, potem uczeni, potem 

szehidowie będą orędownikami”. „O ludzie, wiedzcie o tym, że naukę poznaje się, 

słuchając uczonego”. „Poznajcie naukę. Poznawanie nauki należy do ibadet. Dla 



31 
 

tych, którzy nauczają i się uczą, czeka sewab, jaki zyskuje się za dżihad
16

”. 

„Uczyć to jak dawać jałmużnę. Poznanie nauki od uczonego jest jak 

wykonywanie namazu tehedżdżud
17

”. „Poznanie nauki jest większą zasługą od 

wszystkich ibadet nafile, ponieważ jest to korzystne dla tego, kto naucza i się 

uczy”. „Ten, kto się uczy, żeby nauczać innych, zostaje obdarzony zasługą 

wiernych”. „Nauka jest skarbcem. Kluczem do niego jest uczenie się, zadając 

pytania”. „Poznajcie naukę i uczcie innych”. „Wszystko ma swoje źródło. 

Źródłem pobożności są serca tych, którzy posiadają głęboką wiedzę”. „Uczenie 

innych jest powodem oczyszczenia się z grzechów”. 

 

5. Wiara w Życie Pozagrobowe 

Vel jewmi ahiri znaczy: ‗Uwierzyłem w dzień ahiret‘. Początkiem tego okresu 

jest dzień śmierci człowieka i trwa on do końca Dnia Sądu Ostatecznego. Nazywa się 

go „ahiri (ostatni) dzień‖, dlatego że nie nastąpi po nim noc albo że nastąpi po świecie 

(jego końcu). Nie zostało powiadomione, kiedy nadejdzie Koniec Świata. Jednak 

Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiadomił o wielu jego znakach. 

Niektóre z nich to: przyjście Hazrat Mehdiego, zejście Isy (alejhisselam) z nieba do 

Damaszku, wystąpienie Dedżdżala, doprowadzenie wszędzie do zamieszek przez 

kogoś, kto będzie zwany Je‘dżudż i Me‘dżudż, słońce będzie wschodziło na 

zachodzie, dojdzie do wielkich trzęsień ziemi, wiedza o religii zostanie zapomniana, 

wzrośnie zło i rozpusta, wszędzie będą łamane zakazy, w Jemenie pojawi się wielki 

ogień, niebo i góry rozpadną się na części, Słońce i Księżyc ściemnieją. 

W grobie będą zadawane ludziom pytania przez dwóch aniołów, Munkera i 

Nekira. Powinno się nauczyć swoje dzieci tych pytań i odpowiedzi na nie: „Moim 

Stworzycielem jest Allah Najwyższy, moim Prorokiem jest Muhammed 

(alejhisselam), moja religia to islam, moja księga to Święty Koran, moim kyble jest 

Święta Kaaba, moją szkołą w wierzeniu jest ehli sunnet wel dżemaat, a w czynach 

szkoła Imama a‘zama Ebu Hanify‖. W Dniu Ostatecznym wszyscy odżyją, wszystkie 

stworzenia zbiorą się na miejscu Mahszer. Prawidłowo wierzącym zeszyty z ich 

uczynkami zostaną podane z prawej strony, a tym, którzy byli na złej drodze – z tyłu 

lub z lewej strony. Allah Najwyższy jeśli zechce, wybaczy wszystkie grzechy poza 

bluźnierstwem, bałwochwalstwem, a jeśli taka będzie Jego wola, to ukarze nawet za 

mały grzech.  
                                                           
16

 dżihad – 1. Walka prowadzona z wrogiem religii w celu zyskania aprobaty Allaha Najwyższego.  

Nazywany jest też małym dżihadem. 2. Zmaganie się z pokusami tego świata, walka ze swoimi 

słabościami. Nazywany jest dużym dżihadem. 

17
 tehedżdżud – namaz wykonywany, gdy minie dwie trzecie nocy, przed świtem. 



32 
 

Będzie tam waga do obliczenia uczynków, zwana Mizan. Na rozkaz Allaha 

Najwyższego Most Syrat zostanie postawiony nad Piekłem. Będzie tam Zbiornik 

Wodny Kewser, który będzie należał wyłącznie do Muhammeda Mustafy (sallallahu 

alejhi we sellem).  

Szefa’at (orędownictwo) jest prawdą. Szlachetny Prorok będzie obdarowany 

orędownictwem. Muzułmanie, którzy zmarli bez okazania skruchy, będą prosili o 

wybaczenie małych oraz dużych grzechów i Allah Najwyższy da zezwolenie na 

orędownictwo Prorokom, Weli, prawidłowym muzułmanom, uczonym sunnickim, 

aniołom, szehidom i je przyjmie. 

Dżennet (Raj) i Dżehennem (Piekło) już teraz istnieją. Dżennet znajduje się 

siedem warstw ponad niebem. Dżehennem znajduje się pod wszystkim. Istnieje osiem 

drzwi Dżennet. Przez każde z nich wchodzi się do Raju. Dżehennem składa się z 

siedmiu warstw, z każdą z nich, od pierwszej do siódmej, wzrasta natężenie kary.  

 

6. Wiara w Przeznaczenie 

Ve bil-kaderi, hajrihi ve szerrihi minallahi teala znaczy: ‗Uwierzyłem, że 

przychodzące do ludzi dobro i zło, pożytek i szkoda, zysk i strata pochodzą z aprobaty 

Allaha Najwyższego‘.  

Przeznaczeniem, czyli kader, nazywa się życzenie istnienia czegoś przez Allaha 

Najwyższego. Kader nazywany jest też kaza.  

Allah Najwyższy obdarzył ludzi irade (wolą), która jest powodem ich pragnień, 

dokonywania czynów. Gdy człowiek zdecyduje się na zrobienie czegoś z własnej i 

nieprzymuszonej woli, a Allah Najwyższy też będzie tego chciał, to zostanie to przez 

Niego stworzone. Natomiast jeśli człowiek nie będzie tego czegoś chciał i Allah 

Najwyższy również, to tego nie stworzy, to się nie stanie.   

Ci, którzy chcą poznać jeszcze głębiej wierzenie sunnickie, o którym dotąd 

pokrótce powiadomiliśmy, niech przeczytają wydaną przez Wydawnictwo Hakikat 

Kitabevi książkę napisaną w języku perskim przez wielkiego uczonego sunnickiego, 

Weli Mewlanę Halida Bagdadiego, pt. „Itikadname” (w języku polskim pt. „Wiara i 

islam”), która została przetłumaczona na język turecki przez Feyzullaha Efendiego z 

Kemah i znajduje się w książce pt. „Herkese lazım olan iman” (Wszyscy potrzebują 

wiary). Ta książka jest bardzo przydatna, jest wspaniałym dziełem, które wystarczy do 

uzyskania błogosławieństw i szczęśliwego życia w obu światach.  

Allah Najwyższy nakazał wszystkim tewekkul
 
(pracując, polecić się Allahowi 

Najwyższemu i ufać Mu). Jednym z tych nakazów są święte wersety, które głoszą w 



33 
 

tym znaczeniu: „Tewekkul jest warunkiem wiary”. W wielu świętych wersetach 

głosi o tym i tak między innymi w Surze Maide w tym znaczeniu: „Jeśli posiadacie 

wiarę, to przestrzegajcie tewekkul do Allaha Najwyższego!”, w Surze Al-Imran: 

„Allah Najwyższy oczywiście kocha tych, którzy praktykują tewekkul”, w Surze 

Talak: „Jeśli ktoś dokona tewekkul (w swoich czynach zaufa i poleci się) Allahowi 

Najwyższemu, to Allah Najwyższy mu wystarczy”, a w Surze Zumer: „Czyżby 

Allah Najwyższy nie był wystarczający dla Swojego poddanego?”. 

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Pokazano mi część 

z mojej wspólnoty. Wypełnili oni góry, pustynie. Byłem zaskoczony i zadowolony, 

że było ich aż tak dużo. Zapytano, czy jestem zadowolony. Powiedziałem, że tak. 

Powiedziano mi, że tylko 70 tysięcy z nich wejdzie do Raju bez rozrachunku. 

Spytałem się, którzy do nich należą. Powiedziano, że do nich należą ci, którzy nie 

mieszali czarów, magii, wróżb do swoich czynów i nie ufali nikomu innemu poza 

Allahem Najwyższym”. Hazrat Ukasze (radyjallahu anh) znajdował się wśród 

słuchających, wstał i powiedział: „O Wysłanniku Allaha! Proszę pomódl się za mnie, 

bym należał do nich‖. Prorok oznajmił: „O mój Allahu! Niech on będzie jednym z 

nich”. Gdy jeszcze ktoś inny wstał i poprosił o tę samą dua, powiedział: „Ukasze 

ciebie wyprzedził”.  

Poprzez tewekkul lgnie się do przyczyn, żeby potem nie wysilać umysłu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

ROZDZIAŁ DRUGI 

 

NASZ IBADET I NAMAZ 

Czym jest ibadet? 

Ibadet to przestrzeganie nakazów i zakazów Allaha Najwyższego, który jest 

Stworzycielem naszym i wszystkiego, co istnieje przez cały czas; chroni nas od 

widocznych i niewidocznych nieszczęść oraz niekorzyści; obdarza nas bezustannie 

różnymi błogosławieństwami i dobrami. Jest to także naśladowanie i stosowanie się do 

tych, którzy zyskali miłość Allaha Najwyższego, tj. Proroków, Ewlija i uczonych 

islamskich.  

Obowiązkiem każdego człowieka jest wyrażenie wdzięczności na tyle, na ile 

jest się w stanie, w zamian za niezliczone błogosławieństwa, jakimi obdarza człowieka 

Allah Najwyższy. Ten obowiązek został nakazany umysłowi i jest pewnego rodzaju 

długiem. Człowiek jednak, korzystając ze swego mylącego się rozumu i ze względu na 

swoją krótkowzroczność, może nie znaleźć sposobu na okazanie wdzięczności i 

szacunku Allahowi Najwyższemu. Czyny, którymi okazuje się wdzięczność i 

szacunek, jeśli nie zostały przekazane przez Allaha Najwyższego, to – w 

przeciwieństwie do wychwalania – mogą Go zniesławiać. 

Z tego względu okazanie wdzięczności Allahowi Najwyższemu i obowiązki, 

jakie ma wobec Niego Mu poddany, tj. to, co powinien czynić sercem, językiem, 

ciałem i w co ma wierzyć, zostały przekazane przez Allaha Najwyższego i Jego 

Umiłowanego Proroka. Wskazane i nakazane przez Allaha Najwyższego obowiązki 

poddanego nazywa się islamem. Okazanie swojej wdzięczności Allahowi 

Najwyższemu zachodzi poprzez podporządkowanie się Jego Prorokowi, 

Muhammedowi (alejhisselam). Żaden inny sposób okazania wdzięczności i ibadet nie 

zostaną przyjęte, ani nie będą mile widziane przez Allaha Najwyższego, ponieważ 

istnieje wiele spraw, które podobają się ludziom, jednak w islamie są niemile widziane 

i uważane za niewłaściwe.  

Ten, który podąża za Muhammedem (alejhisselam), jest muzułmaninem, zaś 

okazywanie wdzięczności Allahowi Najwyższemu, czyli bycie podporządkowanym 

Muhammedowi (alejhisselam), nazywa się wykonywaniem ibadet. Islam składa się z 

dwóch części:  

1- Sprawy, w które powinno się wierzyć sercem; uwierzyć, czyli wiara.  

2- Ibadet do wykonania sercem i ciałem.  



35 
 

Najważniejszą z czynności należących do ibadet jest namaz. Każdy dojrzały i 

zdrowy umysłowo muzułmanin ma obowiązek wykonywać codziennie pięciokrotny 

namaz. 

 

Kogo nazywa się mukellefem? 

Zdrowego umysłowo mężczyznę i zdrową umysłowo kobietę, którzy osiągnęli 

wiek dojrzałości, nazywa się mukellef. Mukellef ponosi odpowiedzialność za 

przestrzeganie nakazów i zakazów Allaha Najwyższego. W islamie zostało nakazane 

tym, którzy należą do mukellef, najpierw zyskać wiarę, a następnie wykonywać 

ibadet. Oprócz tego powinno unikać się tego, co jest haram i mekruh. 

Rozum jest siłą pojmowania. Został stworzony, aby rozróżnić to, co 

pożyteczne, od tego, co szkodliwe. Rozum jest jak przyrząd pomiarowy, rozróżnia 

lepszą spośród dwóch dobrych rzeczy oraz gorszą spośród dwóch złych. Mądry 

człowiek to nie tylko taki, który dostrzega różnicę pomiędzy dobrem a złem. Mądry 

człowiek, gdy zobaczy dobro, to lgnie do niego, a gdy zobaczy zło, to unika go. 

Rozum jest jak oko, a islam jak światło. Jeśli nie będzie światła, to oko nie będzie w 

stanie zobaczyć. 

Wiek dojrzałości u chłopców rozpoczyna się po skończeniu dwunastego roku 

życia. Istnieją oznaki świadczące o wejściu przez chłopca w wiek dojrzałości. Jeśli się 

ich nie dostrzeże, to gdy osiągnie wiek piętnastu lat, uznaje się go za dojrzałego w 

religii.  

Wiek dojrzałości u dziewczynek zaczyna się po osiągnięciu dziewiątego roku 

życia. Jeśli nie zauważy się u dziewięcioletniej dziewczynki żadnego znaku 

dojrzałości, to gdy osiągnie ona piętnaście lat, uznaje się ją za dojrzałą.  

 

ZAKAZY I NAKAZY DOTYCZĄCE MUKELLEFA 

Nakazy i zakazy, o których informuje religia islam, nazywa się Ahkam-i 

szeryjje albo Ahkam-i islamijje lub Ef’al-i mukellefîn. Jest ich osiem: fard (farz), 

wadżib, sunna, mustehab, mubah, haram, mekruh i mufsid. 

1. FARD: czyny nakazane wyraźnie i stanowczo w świętych wersetach przez 

Allaha Najwyższego. Opuszczenie fard jest grzechem. Ten, kto nie wierzy lub nie 

przywiązuje do nich wagi, stanie się niewierzącym. Są dwa rodzaje fard: 

Fard-i Ajn: obowiązki, który każdy mukellef muzułmanin powinien wykonać 

osobiście. Do nich należy: zyskanie wiary, wykonywanie abdestu i gusl, wykonywanie 



36 
 

codziennie pięciokrotnego namazu, post w miesiącu Ramadan, podarowanie zekatu, 

jeśli posiada się tyle majątku ile wynosi nisab
18

 i udanie się na pielgrzymkę do Mekki. 

[Te fard znane są pod nazwą: „trzydzieści dwa fard‖ i „pięćdziesiąt cztery fard‖].  

Fard-i Kifaje: obowiązek, z którego odpowiedzialności zostaje się zwolnionym, 

jeśli zostanie wykonany przez kilku muzułmanów lub jednego, np. odpowiedzenie na 

pozdrowienie, mycie zwłok, wykonywanie namazu pogrzebowego (dżenaze), zostanie 

hafyzem poprzez nauczenie się na pamięć całego Świętego Koranu, prowadzenie 

dżihadu, dogłębne poznanie wiedzy religijnej i technicznej, potrzebnej w rzemiosłach 

lub handlu.  

2. WADŻIB: czyny nakazane z taką stanowczością, co fard, jednak ich dowody 

w Świętym Koranie nie zostały przedstawione tak wyraźnie, jak dowody dotyczące 

fard. Do wadżib zaliczamy: wykonywanie namazu witr i świątecznego, rozdanie 

sadaka fıtr (jałmużna w Ramadanie) oraz złożenie ofiary (podczas Święta Składania 

Ofiar), jeśli posiada się tyle majątku, ile wynosi nisab. Moc orzeczenia wadżib jest 

taka jak fard, a opuszczenie wadżib jest tahrimem mekruh. Kto nie wierzy w wadżib, 

ten nie zostaje niewierzącym, jednak zasłuży na karę w Piekle. 

3. SUNNA: czyny nienakazane wprost przez Allaha Najwyższego, ale 

chwalone przez Szlachetnego Proroka (alejhisselam) lub stale przez Niego 

wykonywane, bądź przez Niego widziane i akceptowane. Gardzenie sunną jest kufur. 

Ci, którzy nią nie pogardzają, ale jej nie praktykują, nie będą poddani karze. Jednak 

ten, kto bez powodu stale opuszcza sunnę, zasłuży na naganę i nie zyska sewab. Do 

sunny należy: wypowiadanie Ezan i Ikamet, wykonywanie namazu ze wspólnotą, 

używanie myswak
19

 podczas abdestu, urządzanie poczęstunku weselnego, obrzezanie 

chłopców. Są dwa rodzaje sunny: 

Sunna muekkede: silna sunna, czyli czyny, które Szlachetny Prorok 

wykonywał ciągle, bardzo rzadko opuszczał. Do nich należy: sunna namazu 

porannego, pierwsza i ostatnia sunna namazu południowego, sunna namazu 

wieczornego, jak i dwurekatowa ostatnia sunna namazu nocnego. Tych sunien 

absolutnie się nie opuszcza bez usprawiedliwienia. Zostanie kafir ten, komu się one 

nie podobają.  

Sunna gajri muekkede: czyny, które Szlachetny Prorok wykonywał od czasu 

do czasu jako ibadet. Do nich należą: czterorekatowe sunny namazu popołudniowego i 

pierwsza sunna namazu nocnego. Jeśli opuści się je nawet wiele razy, to nic nie 

potrzeba robić. Jednak, jeśli opuści się całkowicie bez usprawiedliwienia, stanie się to 

                                                           
18

 nisab – granica bogactwa wg islamu. 

19
 myswak – specjalna szczoteczka do zębów z drzewa erak. Zob. Rozdział Czwarty. 



37 
 

powodem otrzymania nagany i pozbawienia orędownictwa Proroka Muhammeda 

(alejhisselam).  

Sunnę, która została wykonana przez jedną osobę z pięciu, dziesięciu osób i 

pozostali muzułmanie zostali z niej zwolnieni, nazywa się też „sunną alel-kifaje”. Do 

niej należy: przekazanie pozdrowienia, robienie itikaf
 
(w miesiącu Ramadan w ostatnie 

dziesięć dni, w dzień i w nocy, wykonywanie ibadet w meczecie). Sunną jest 

wypowiedzenie Besmele przed rozpoczęciem abdestu, jedzenia, picia i każdego 

błogosławionego czynu. 

4. MUSTEHAB: nazywany jest również mendub i adab. Posiada taką moc jak 

sunna gajri muekkede. Czyny, których Szlachetny Prorok (alejhisselam) dokonał za 

życia choćby nawet tylko raz lub dwa razy, które lubił i które Mu się podobały. Do 

nich należy: siódmego dnia po narodzinach noworodka nadanie mu imienia i 

ofiarowanie akika (złożenie ofiary dziękczynnej za dziecko), noszenie ładnych ubrań, 

używanie pięknych zapachów. Ci, którzy wykonują te czynności, otrzymują mnóstwo 

sewab. Ci, którzy ich nie wykonują, nie będą ukarani i nie będą pozbawieni 

orędownictwa Proroka Muhammeda (alejhisselam).  

5. MUBAH: czyny, które nie zostały nakazane, ani zakazane. Nie zostało 

poinformowane, że są aktem czci lub grzechem. Za wykonywanie ich z dobrą intencją 

dostanie się sewab, za wykonywanie ze złą, zostanie się ukaranym. Do mubah należy: 

spanie, spożywanie różnorodnego dozwolonego jedzenia, ubieranie się w różne 

dozwolone ubrania. Jeśli czynności te wykonuje się z intencją stosowania się do zasad 

islamu, wykonywania nakazów, to stają się one dobrymi uczynkami. Tak jest z 

jedzeniem i piciem, gdy robi się to z zamiarem zyskania zdrowia i siły, by móc 

wykonywać ibadet.  

6. HARAM: czyny, które zostały wyraźnie zakazane przez Allaha Najwyższego 

w Świętym Koranie. Czynienie i korzystanie z tego, co jest haram, zostało stanowczo 

zakazane. Ten, kto nazywa to, co jest zakazane dozwolonym lub na odwrót, traci swą 

wiarę i zostaje niewierzącym. Należy unikać tego, co jest zakazane, ponieważ haram 

jest ciężkim grzechem. Są dwa rodzaje haram: 

Haram li-ajnihi: morderstwo, cudzołóstwo, stosunek analny, hazard, picie 

każdego rodzaju napojów alkoholowych i krwi, kłamanie, kradzież, jedzenie 

wieprzowiny i padliny, wychodzenie kobiet na zewnątrz z odsłoniętą głową, 

ramionami i nogami. Jeśli popełniwszy któryś z tych grzechów, wypowie się Besmele 

lub będzie się wierzyło, że jest to dozwolone albo nie przywiąże się wagi do tego 

zakazu Allaha, to zostanie się niewierzącym. Jeśli się wierzy, że jest to haram, a 

popełniając, odczuwa lęk, to nie zostanie się niewierzącym, jednak będzie się 



38 
 

zasługiwało na męki piekielne. Jeśli będzie się obstawało przy popełnianiu tego i 

umrze bez wyrażenia skruchy, to przyczynić się to może do śmierci bez wiary.  

Haram li-gayrihi: to, co w swoim pierwotnym stanie jest helal (dozwolone), 

lecz ze względu na czyjeś prawa staje się haram. Np.: wejście do czyjegoś sadu i 

zrywanie oraz jedzenie owoców bez pozwolenia, kradzież i korzystanie z czyichś 

sprzętów domowych, pieniędzy, niepilnowanie powierzonych rzeczy, zarabianie 

pieniędzy na łapówkach, naliczając lichwę i uprawiając hazard. Jeśli ktoś, kto 

wykonując te czynności, wypowie Besmele albo nazwie je helal, to nie stanie się 

niewierzącym, ponieważ są to prawa osoby, która otrzyma za nie rekompensatę. Na 

pokrycie czyjegoś prawa, którego wartość można wyszacować w srebrze o ciężarze 

pięciu i pół ziarenka jęczmienia (jednego dank), zostaną zabrane przez Allaha 

Najwyższego w Dniu Sądu sewab, jaki zyskuje się za siedemset rekatów namazu 

wykonanych razem ze wspólnotą, zaakceptowanych przez Allaha Najwyższego. Te 

sewab zostaną przekazane pokrzywdzonemu. Unikanie haram jest wartościowsze od 

wykonywania ibadet, dlatego też należy wiedzieć, co należy do haram i unikać tego.  

7. MEKRUH: czyny niepodobające się Allahowi Najwyższemu i Prorokowi 

Muhammedowi (alejhisselam) oraz zmniejszające sewab za ibadet. Są dwa rodzaje 

mekruh:  

Tahrimem mekruh: nie wykonanie tego, co jest wadżib. Mekruh, które są 

bliskie haram. Za popełnienie ich zostanie się ukaranym, jak np. za wykonywanie 

namazu, kiedy słońce wschodzi, sięga zenitu lub zachodzi. Świadomie je wykonujący 

jest grzesznikiem i buntownikiem i zasłuży na karę w Piekle. Do wadżib należy 

wykonanie ponownie namazu, jeśli opuściło się w namazie wadżib lub popełniło 

tahrimem mekruh. Jeśli uczyni się je przez pomyłkę, zapominając o nich, to powinno 

się wykonać sedżde sehw. 

Tenzihen mekruh: czyny bliskie czynom dozwolonym albo te, których lepiej 

jest nie wykonywać niż wykonywać. Z nimi jest tak, jak z niewykonywaniem sunny 

Szlachetnego Proroka, którą On sam bardzo rzadko opuszczał albo jak z mustehab.  

8. MUFSID: czyny unieważniające w islamie znany czyn lub rozpoczęty 

ibadet, jak unieważnienie: wiary i namazu, nikah
20

 i hadżdż, zekatu i kupno-sprzedaży. 

I tak np.: przeklinanie Allaha Najwyższego i Jego świętych ksiąg jest bluźnierstwem i 

unieważnia wiarę; śmianie się podczas namazu, unieważnia namaz i abdest (więcej w 

„Okoliczności unieważniające abdest” pkt 6 i 21); a w czasie postu świadome 

jedzenie i picie, unieważnia post.  

                                                           
20

 nikah – akt ślubu (dini nikah - akt ślubu wg religii). 



39 
 

Ten, kto wykonuje fard, wadżib i sunnę, unika haram i mekruh, zyskuje 

nagrodę, sewab. Grzechy zapisywane są temu, kto popełnia haram, mekruh i nie czyni 

fard oraz wadżib. Niepopełnienie jednego haram jest wartościowsze od wykonywania 

fard. Sewab za czynienie fard są większe od tych, jakie zyskuje się za unikanie 

mekruh. Sewab za unikanie mekruh są większe od tych, jakie zyskuje się za czynienie 

sunny. Wśród mubah te, które podobają się Allahowi Najwyższemu, nazywa się hajrat 

i hasenat. Ci, którzy je praktykują, obdarzani są również sewab, jednak są one 

mniejsze od sewab uzyskanych za wykonywanie sunny. 

 

Wrogowie islamu 

Wrogowie islamu atakują książki uczonych sunnickich, żeby zniszczyć islam. 

W Świętym Koranie w Surze Maide 82 powiadomione jest: „Największym wrogiem 

islamu są żydzi i muszrik”. Muszrik to niewierzący, bałwochwalcy, którzy czczą 

bożków, posągi. Z tego wynika, że większość chrześcijan jest muszrik. Abdullah bin 

Sebe, żyd z Jemenu, w celu zlikwidowania muzułmanów – sunnitów założył grupę 

szyitów. Szyici nazywają siebie alewitami. Wrogowie islamu, Anglicy, wszystkimi 

siłami swojego królestwa zebrali złoto w Indiach i w Afryce, krwawymi wojnami i 

książkami wypełnionymi kłamstwami tych, których nazwali wehhabitami, napadali 

na muzułmanów – sunnitów. Tym, którzy chcą zyskać wieczne szczęście w życiu na 

ziemi i po śmierci, radzimy, żeby nie pozwolili się oszukać książkom szyitów i 

wehhabitów i aby korzystali tylko z książek uczonych sunnickich. 

 

ZASADY ISLAMU 

Ci, którzy przyjęli islam, tzn. muzułmanie, mają pięć podstawowych 

obowiązków koniecznych do spełnienia:  

1. Pierwszą zasadą islamu jest wypowiedzenie Słów Szehady. Szehadę 

wypowiada się w ten sposób: „Eszhedü en lâ ilâhe illallah ve eszhedü enne 

Muhammeden abdühu ve resûlüh”, czyli ten, kto jest dojrzały, o zdrowych zmysłach 

i potrafiący mówić, wypowie i uwierzy szczerze sercem w to, że: „Poza Allahem 

Najwyższym nie ma na ziemi i w niebie nikogo, żadnej innej egzystencji, którą 

powinno się czcić i która byłaby godna ubóstwienia”. On jest wadżib-ul-wudżud 

(Jego istnienie jest konieczne). Każda wyższość jest u Niego. Nazywa się Allah. I 

ponownie, że Ten, który posiada błyszczącą twarz koloru róży, biało-czerwoną i miłą, 

o czarnych oczach i brwiach, ma Błogosławione Czoło wysokie, ma piękny charakter; 

że Ten, którego cień nie padał na ziemię, który wypowiadał słodkie słowa i z tego 

powodu, że urodził się w Mekce, w Arabii, zwany był Arabem, potomek z rodu 



40 
 

Haszima, „Syn Abdullaha, Muhammed (alejhisselam) jest Sługą Allaha 

Najwyższego i Jego Posłańcem, czyli Prorokiem”. Jest synem Hazrat Amine, córki 

Weheba.  

2. Drugą z pięciu zasad islamu jest wykonywanie codziennie pięciokrotnego 

namazu, gdy przyjdzie na niego pora, uważając na jego warunki i konieczne do 

spełnienia czyny. Każdy muzułmanin powinien wiedzieć o tym, że to jest jego 

obowiązek. Namaz powinno się robić, uważając na jego fard, wadżib i sunnę, a serce 

mieć zajęte myślami o Allahu Najwyższym. W Świętym Koranie modlitwa rytualna 

nazywana jest salat. To słowo „salat‖ oznacza modlitwę (dua) wypowiadaną przez 

ludzi, błaganie aniołów o wybaczenie, okazanie przez Allaha Najwyższego 

miłosierdzia, litości. Według książek ilmihal
21

 salat w islamie znaczy: ‗wykonywać 

pewne ruchy i recytować pewne słowa‘. Wykonywanie modlitwy salat, czyli namazu, 

rozpoczyna się od iftitah tekbir, tzn. mężczyźni, podnosząc ręce na wysokość uszu i 

opuszczając je pod pępek, wypowiadają: „Allahü ekber”. W ostatnim siedzeniu, 

odwracając głowę w stronę prawego i lewego barku, wypowiadając selam, kończą 

namaz.  

3. Trzecią z pięciu zasad islamu jest przekazywanie zekatu od swojego 

majątku. Słowo „zekat‖ oznacza ‗oczyszczenie‘ i ‗wychwalenie‘, doprowadzenie do 

dobrego, pięknego stanu. W islamie „zekat‖ znaczy: ‗ponad potrzebę‘, zaś nisab 

oznacza określoną granicę wielkości majątku (majątku należącego do zekatu) tego, kto 

z niego tę ilość odłącza i bez wymówek daje tym muzułmanom, o których informuje 

Święty Koran. Zekat daje się siedmiu grupom ludzi. Według czterech szkół prawa 

islamskiego są cztery rodzaje zekatu: zekat od majątku w złocie i srebrze, zekat od 

majątku handlowego, zekat od czteronożnych zwierząt rzeźnych, które są przez więcej 

niż pół roku na pastwisku i zekat od płodów ziemi zwany uszr. Uszr daje się od razu 

po zebraniu plonów. Pozostałe trzy zekaty, rok po osiągnięciu wartości nisab.  

4. Czwartą z pięciu zasad islamu jest post każdego dnia w miesiącu 

Ramadan. Poszczenie nazywa się sawm. Słowo „sawm‖ znaczy: ‗chronić coś przed 

czymś‘. W islamie oznacza: ze względu na nakaz Allaha Najwyższego, przestrzegając 

warunków, pościć każdego dnia w miesiącu Ramadan i uważać na te trzy sprawy: 

jedzenie, picie i spółkowanie. Miesiąc Ramadan rozpoczyna się ukazaniem się nowego 

księżyca na niebie. Nie rozpoczyna się Ramadanu w czasie wyliczonym na podstawie 

kalendarza. 

5. Piątą z pięciu zasadą islamu jest odbycie raz w życiu hadżdż przez tego, kto 

ma na to siłę. Jeśli droga jest bezpieczna i jest się zdrowym, a po zapewnieniu 

rodzinie środków do życia posiada się więcej pieniędzy, za które można odbyć 

                                                           
21

 ilmihal – książka o tym, co każdy muzułmanin powinien wiedzieć o wierze, ibadet i etyce. 



41 
 

pielgrzymkę do Świętej Mekki i wrócić, to powinno się raz w życiu udać do Mekki. 

Tam w ubraniu ihram, zrobić tawaf w Kaabie i spędzić trochę czasu na placu zwanym 

Arafat.  

W powyżej wymienionych zasadach islamu najważniejszą jest wypowiedzenie 

Słów Szehady i uwierzenie w ich znaczenie. Potem wykonywanie namazu, później 

post, następnie udanie się na hadżdż. Na końcu jest dawanie zekatu. To, że Słowa 

Szehady są najważniejsze, pochodzi z jednomyślnej opinii uczonych islamskich. 

Kolejność pozostałych czterech zasad według zdania większości uczonych sunnickich 

jest taka sama, jak powyżej przedstawiliśmy. Słowa Szehady są wejściem do islamu i 

jako pierwsze zostały nakazane, stały się obowiązkiem koniecznym do spełnienia, 

czyli fard. Namaz o pięciu porach stał się obowiązkiem w 12 roku biset
22

, jeden rok i 

kilka miesięcy przed Hidżrą, podczas Nocy Miradż. Post w miesiącu Ramadan został 

nakazany w 2 roku Hidżri, w miesiącu Szaban, a w miesiącu Ramadan tego samego 

roku zekat, hadżdż zaś w 9 roku Hidżri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
22

biset – powiadomienie jakiegoś proroka, że został prorokiem. 



42 
 

ROZDZIAŁ TRZECI 

 

WYKONYWANIE NAMAZU 

Najcenniejszym aktem czci w islamie, zaraz po uzyskaniu iman, jest namaz. 

Namaz jest filarem religii, najwyższym z ibadet, drugą zasadą islamu. Słowo „salat” 

pochodzi z języka arabskiego. W zasadzie oznacza ‗dua‘, ‗miłosierdzie‘, 

‗wybaczenie‘. Dlatego też ze względu na te trzy znaczenia mówi się: salat.  

Najbardziej upodobanym czynem i najważniejszym nakazem Allaha 

Najwyższego po zyskaniu wiary jest codzienne, pięciokrotne wykonywanie modlitwy 

salat, czyli namazu. Namaz jest pierwszym nakazanym fard w naszej religii. W Dniu 

Sądu pierwszym z pytań po wierze, będzie pytanie dotyczące namazu. Ten, kto 

przejdzie rozrachunek za pięciokrotny namaz, uratuje się od wszelkich trosk i 

egzaminów, zyska wieczne zbawienie. Ratunek przed Piekłem i uzyskanie wstępu do 

Raju są związane z poprawnym jego wykonywaniem. Aby wykonać właściwie namaz, 

należy bezbłędnie zrobić abdest (wudu) i bez opieszałości stanąć do modlitwy. Każdy 

z ruchów w namazie należy starać się wykonywać jak najlepiej.  

Namaz jest czynem, który łączy w sobie wszystkie akty czci i najbardziej zbliża 

człowieka do Allaha Najwyższego. Nasz ukochany Prorok (sallallahu alejhi we 

sellem) powiedział: „Namaz jest filarem religii. Ten, kto wykonuje go, wzmocni 

swoją religię, a kto go nie wykonuje, z pewnością ją zniszczy”. Ten, kto dostąpił 

zaszczytu wykonywania namazu prawidłowo, chroniony jest przed popełnieniem tego, 

co jest brzydkie i złe. W Surze Ankebut 45 głoszone jest w tym znaczeniu: 

„Prawidłowo wykonywany namaz chroni człowieka od czynienia złych i 

zakazanych czynów‖.  

Namaz, który nie oddala człowieka od złych czynów, nie jest wykonywany 

prawidłowo. Wygląda tylko jak namaz. Jednak nie powinno się z niego rezygnować do 

czasu wykonania go prawidłowo. Uczeni islamscy głoszą: „Jeśli nie można wykonać 

czegoś całkowicie, to nie powinno się rezygnować ze wszystkiego‖. Nasz Stworzyciel, 

którego łaska jest nieskończona, może przyjąć wygląd tego namazu jak właściwy 

namaz. Temu, kto będzie wykonywał w ten sposób namaz, nie powinno się mówić, 

żeby w ogóle się nie modlił. Powinno się mu poradzić wykonywanie go prawidłowo i 

poprawić to, co spełnia w nim niewłaściwie. Należy dobrze zrozumieć tę subtelność.  

Namaz należy wykonywać ze wspólnotą. Wykonywany wraz z innymi jest o 

wiele więcej warty niż wykonany samemu (w przypadku mężczyzn, zaś kobiety 

zyskują więcej nagród, gdy wykonują go same). W namazie każda z części ciała 

powinna okazywać pokorę, w sercu natomiast powinien znajdować się lęk przed 



43 
 

Allahem Najwyższym. W życiu na ziemi i po śmierci tylko namaz uratuje człowieka 

przed nieszczęściem i utrapieniem. Allah Najwyższy na początku Sury Mu‘minun 

głosi w tym znaczeniu: „Na pewno wierzący będą uratowani. Do nich należą ci, 

którzy wykonują swój namaz w poddaniu”. 

Ibadet wykonywany w miejscach, gdzie istnieje niebezpieczeństwo i niepokój, 

są o wiele cenniejsze. Kiedy atakuje wróg, najmniejszy nawet ibadet żołnierzy jest 

bardzo cenny. Z tego też względu ibadet wykonywany przez młodzież są więcej warte, 

ponieważ powstrzymuje się ona od złych pragnień swojego nefs i występuje 

przeciwko odczuwanej niechęci do wykonywania aktów czci.  

W okresie młodości człowieka atakuje trzech wrogów, którzy chcą odsunąć go 

od wykonywania ibadet. Są to: szatan, nefs i źli przyjaciele. Źródłem wszystkich 

nieszczęść są źli przyjaciele. Jeśli młody człowiek nie będzie podążał za złymi 

pragnieniami pochodzącymi od nich, a będzie wykonywać namaz i nie zrezygnuje z 

aktów czci, to okaże się to dla niego bardzo korzystne. Za wykonywane nawet 

niewielkiej liczby ibadet otrzyma ogromną nagrodę, a jego akty czci będą o wiele 

więcej warte i zyskają więcej sewab niż tych, którzy są w podeszłym wieku.  

 

Dla kogo namaz jest obowiązkiem? 

Namaz jest obowiązkiem koniecznym do spełnienia dla wszystkich zdrowych 

umysłowo mężczyzn i kobiet, którzy osiągnęli wiek dojrzałości według islamu. Namaz 

staje się obowiązkiem, gdy są spełnione te trzy warunki:  

1- Należy być muzułmaninem. 2- Należy być zdrowym umysłowo. 3- Należy 

wejść w wiek dojrzałości. 

Według islamu do wykonywania namazu nie są zobowiązani chorzy umysłowo 

oraz dzieci, które nie osiągnęły wieku dojrzałości. Jednak rodzice powinni 

przekazywać swoim dzieciom wiedzę religijną i przyzwyczajać je do wykonywania 

aktów czci. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Wszyscy jesteście 

jak pasterze! Tak jak pasterz chroni swoje stado, tak i wy powinniście chronić od 

Piekła tych, którzy są wam podporządkowani! Nauczajcie ich islamu. Jeśli ich nie 

nauczycie, to poniesiecie za to odpowiedzialność”. W jeszcze innym świętym 

hadisie oznajmił: „Wszystkie dzieci przychodzą na świat gotowe, aby być 

muzułmanami. Później rodzice czynią z nich chrześcijan, żydów i ateistów”. 

Z tego względu pierwszym obowiązkiem każdego muzułmanina jest 

przekazanie swoim dzieciom wiedzy o religii, nauczenie je czytania Świętego Koranu 

i wykonywania namazu. Rodzice, którzy chcą, żeby ich dzieci były muzułmanami, 



44 
 

zyskały na ziemi i po śmierci wygodę oraz błogostan, powinni koniecznie spełnić te 

obowiązki. Nasi przodkowie mówili: „Drzewo ugina się w młodości”. Jeśli będzie 

starało się je zgiąć, gdy się zestarzeje, złamie się i w ten sposób uczyni mu szkodę. 

Dziecko, które nie poznaje wiedzy na temat islamu i pięknej etyki, szybko ulega 

wpływowi przeróżnych oszustów i w przyszłości staje się szkodliwe dla własnych 

rodziców i państwa. 

 

Stany tych, którzy wykonują namaz 

Opowiadanie: Namaz, który uratował z więzienia 

Abdullah bin Tahir, gubernator Chorasanu, był bardzo sprawiedliwy. 

Żandarmeria złapała kilku złodziei i powiadomiła o tym gubernatora. Jeden ze złodziei 

uciekł. Pewien kowal z Hirat udał się do Niszapur. Po pewnym czasie, gdy nocą 

wracał do swojego domu, został złapany. Zaprowadzono go razem ze złodziejami do 

gubernatora, który powiedział: „Uwięźcie ich‖. W więzieniu kowal pobrał abdest i 

wykonał namaz. Z wyciągniętymi rękoma zaczął się modlić: „Ja Rabbi! Uratuj 

mnie!‖. Tej nocy gubernator obudził się, gdy zobaczył w śnie, że przyszło czterech 

silnych ludzi i przewróciło jego tron. Od razu pobrał abdest i wykonał dwa rekaty 

namazu. Po czym zasnął. Ponownie w śnie przyszło tych czterech ludzi i ponownie 

obudził się, gdy zobaczył, że chcą oni roztrzaskać jego tron. Zrozumiał, że dopuścił się 

niesprawiedliwości. Wiersz mówi: 

Tysiące kul i karabinów nie mają takiej mocy, 

Jaką posiadają łzy płynące o świcie. 

Często zdarzy się, że modlący się wierzący, 

Bagnety wroga zmusi do ucieczki i na miazgę je rozgniecie. 

 

O mój Allahu! Wielki tylko Ty jesteś! Ty jesteś tak wielki, że duzi i mali, gdy 

znajdą się w trudnej sytuacji, zwracają się tylko do Ciebie. Do celu dojdzie tylko ten, 

kto Ciebie błaga. 

Od razu tej nocy zawołał dyrektora więzienia i spytał się, czy znajduje się w 

nim ktoś niesprawiedliwie potraktowany. Dyrektor powiedział, że nie wie, ale jest tam 

ktoś, kto bardzo gorliwie się modli podczas namazu. Gdy dodał też, że bardzo płacze, 

gubernator kazał go przyprowadzić. Gdy dowiedział się o jego sytuacji, zrozumiał i 

poprosił o wybaczenie, mówiąc: „Przyjmij ode mnie tysiąc sztuk srebra i jak będziesz 

miał jakieś życzenie, to przyjdź do mnie‖. Kowal odpowiedział: „Wybaczyłem i 

przyjąłem prezent. Jednak w żadnej sprawie, z żadnym życzeniem do ciebie nie 

przyjdę‖. Gubernator spytał się: „Dlaczego?‖. Kowal odpowiedział: „Czy będzie 

właściwym opuszczenie przez sługę takiego właściciela, który dla takiego biedaka jak 



45 
 

ja, przewrócił kilkakrotnie tron kogoś takiego jak ty i pójście ze swoimi życzeniami do 

ciebie? Moje modlitwy zmówione po namazie wybawiły mnie z wielu kłopotów, 

doprowadziły mnie do spełnienia moich życzeń. Czy jest to możliwe, bym szukał 

schronienia u kogoś innego? Kto chciał, a nie zostało mu dane? Jeśli nie potrafisz 

chcieć, to nie zyskasz. Jeśli nie wystąpisz wobec Niego z szacunkiem, nie 

doświadczysz miłosierdzia‖. Wiersz mówi: 

Ktokolwiek pod osłoną nocy położy swą głowę u progu ibadet, 

Tysiąc jeden drzwi zostaną przed nim otwarte przez Łaskę Przyjaciela. 

 

Jedna z wielkich Ewlija, Rabia Adwijje (rahmetullahi alejha), gdy usłyszała, 

jak pewien człowiek modli się: „Ja Rabbi, otwórz dla mnie drzwi miłosierdzia!‖, 

powiedziała: „Ej, ignorancie! Czyżby drzwi miłosierdzia Allaha Najwyższego były do 

tej pory zamknięte, że chcesz by się teraz otworzyły?‖. [Drzwi wyjściowe miłosierdzia 

są zawsze otwarte, jednak serca, które są drzwiami wejściowymi nie są u wszystkich 

otwarte. Powinno się modlić, żeby się otworzyły!].  

Allahu! Tylko Ty wszystkich wybawiasz z kłopotów. Nie zostawiaj nas w 

trudnościach na ziemi i w życiu po śmierci! Tylko Ty wszystko zsyłasz dla 

potrzebujących! Ześlij nam to, co jest na ziemi i w życiu po śmierci dobre, korzystne! 

Nie pozwól, byśmy od kogokolwiek cokolwiek potrzebowali na ziemi i w życiu 

przyszłym! Amin! 

Opowiadanie: Dom w płomieniach 

Jeden z Ewlija, Hamid Tawil, wykonywał w swoim pomieszczeniu na modlitwy 

namaz. W jego domu wybuchł pożar. Ludzie się zebrawszy, ugasili go. Jego żona 

pobiegła do niego i z gniewem powiedziała: „Twój dom się pali, ludzie się zbierają. 

Jest tak dużo do zrobienia, a ty nie ruszasz się w ogóle z miejsca‖. On na to 

odpowiedział: „Przysięgam na Allaha Najwyższego, że o żadnym z tych zdarzeń nie 

miałem pojęcia‖. Przyjaciele Allaha zyskali tak wysoki stopień w miłowaniu Go i 

zbliżeniu się do Niego, a w modlitwie do Niego wpadali w tak błogi stan, że 

zapominali o samych sobie. 

Opowiadanie: Woda w garnku 

Abdullah bin Szehir (radyjallahu anh), jeden z Towarzyszy Proroka, 

opowiedział: „Robiłem namaz przy Wysłanniku Allaha (sallallahu alejhi we sellem). 

Z Błogosławionej Piersi wydobywały się takie odgłosy, jakie wydaje woda gotująca 

się w garnku‖. 

 

 



46 
 

Opowiadanie: Strzała w nodze 

Ukochany zięć Wysłannika Allaha (sallallahu alejhi we sellem), Hazrat Ali, 

gdy stawał do namazu, wchodził w taki stan, że nawet gdyby świat się zawalił, on nie 

byłby tego świadomy.  

Tak opowiadano: „Podczas jednej z wojen Hazrat Alemu (radyjallahu anh) 

strzelono strzałą w błogosławioną nogę tak, że wbiła się aż do kości. Jego Towarzysze 

chwycili mocno za strzałę, ale jej nie wyciągnęli. Pokazano lekarzowi. Lekarz 

powiedział: „Powinno się dać tobie lekarstwo, które doprowadzi cię do utraty 

przytomności, dopiero wtedy będzie można wyciągnąć strzałę z nogi‖. Na to Hazrat 

Ali powiedział: „Nie ma takiej potrzeby. Bądźcie trochę cierpliwi, niech nadejdzie 

pora na namaz. Gdy zacznę się modlić, wyciągnijcie strzałę‖. Przyszedł czas na 

namaz, Hazrat Ali zaczął go robić. Lekarz rozciął błogosławioną nogę Hazrat Alego i 

wyciągnął strzałę, ranę zaś zawinął. Gdy Hazrat Ali skończył namaz, spytał się 

lekarza: „Czy wyciągnąłeś strzałę?‖. Lekarz odpowiedział: „Tak. Wyciągnąłem‖. 

Hazrat Ali powiedział: „Nie odczułem tego w ogóle‖. 

Nie ma nic w tym zaskakującego! Kiedyś Egipcjanki, wpadłszy w zachwyt 

wobec urody Jusufa (alejhisselam), tak się zapomniały, że nie wiedziały o tym, że 

pocięły sobie ręce. Jeśli błogostan, miłość do Allaha Najwyższego doprowadzi do 

stanu, że zatraca się samemu w sobie, to dlaczego miałoby to dziwić. Muzułmanie 

umierając, zobaczą Wysłannika Allaha i nie odczują bólu śmierci. 

Opowiadanie: Lekarstwo na znieczulenie 

U jednego z Ewlija, Amira Kajsa, pojawił się na palcu u nogi trąd. 

Powiedziano, że powinno się go odciąć. Amir poddał się tej decyzji i powiedział, że 

jest to warunek posłuszeństwa. Palec został odcięty. Kilka dni później zobaczono, że 

choroba zaatakowała nogę i doszła aż do uda. Powiedziano, że nogę trzeba odciąć i 

nasza religia na to zezwala. Przyprowadzono chirurga. Chirurg powiedział, że 

potrzebne jest lekarstwo na znieczulenie, żeby chory nie odczuł bólu, bo inaczej nie 

wytrzyma. Amir powiedział, że wystarczy, by przyprowadzili kogoś, kto pięknie czyta 

Święty Koran. Podczas czytania, gdy zobaczą na jego twarzy zmianę, mają odciąć mu 

nogę i wtedy nic nie poczuje. Zrobiono tak, jak powiedział. Przyszedł ktoś i zaczął 

pięknym głosem recytować Święty Koran. Twarz Amira zmieniła swój kolor, wtedy 

chirurg odciął nogę do połowy uda, przypalił i zawinął. Czytający Święty Koran 

zamilkł. Amir doszedł do siebie i spytał się, czy już po wszystkim. Odpowiedziano, że 

tak. Odcięli mu nogę, przypalili i owinęli, a on o tym nic nie wiedział. Potem 

powiedział, żeby dano mu tę odciętą nogę. Dali. Podniósł ją i powiedział: „O mój 

Allahu! Ty jesteś dający. Ja jestem Twoim sługą. Prawo jest Twoim prawem, 

przeznaczenie jest Twoim przeznaczeniem. To jest taka noga, że jeśli przyjdzie rozkaz 



47 
 

w Dniu Sądu i spytasz się, czy kiedyś zrobiłeś krok do grzechu, to będę mógł 

powiedzieć, że nigdy bez Twojego rozkazu, nie zrobiłem jednego kroku, nie wydałem 

jednego oddechu‖. 

Opowiadanie: Poświęcenie dla namazu 

W Bursie przed panowaniem osmańskim jeden z Bizantyjczyków 

zamieszkałych w mieście został po kryjomu muzułmaninem. Jeden z jego bardzo 

bliskich przyjaciół spytał się o powód: 

„Jak to się stało, że opuściłeś religię ojca, przodków?‖. Odpowiedź 

Bizantyjczyka była znacząca. Opowiedział swojemu przyjacielowi taką o tym historię:  

„W międzyczasie zostawiono przy mnie jednego z muzułmanów wziętych do 

niewoli. Pewnego dnia zobaczyłem, że jeniec ten w zamkniętym pomieszczeniu 

pochyla się i wstaje. Poszedłem do niego i spytałem się, co robi. Gdy skończył te 

ruchy i potarł dłońmi po twarzy, powiedział mi, że wykonywał namaz i jeśli mu 

pozwolę się modlić, to za każdy namaz da mi jedną sztukę złota. Pochłonęła mnie 

łapczywość. Z dnia na dzień zwiększałem opłatę. Doszło do tego, że za każdą porę 

chciałem od niego dziesięć sztuk złota. On się na to zgodził. Zdumiało mnie jego 

poświęcenie dla własnego ibadet. Pewnego dnia powiedziałem mu, że go uwolnię. 

Bardzo się ucieszył i podnosząc ręce, pomodlił się za mnie: „O mój Allahu! Uhonoruj 

tego człowieka wiarą!‖. W tym momencie powstało w moim sercu pragnienie 

przyjęcia islamu i tak wzrosło, że od razu powiedziałem Słowa Szehady i zostałem 

muzułmaninem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

ROZDZIAŁ CZWARTY 

 

RODZAJE NAMAZÓW 

Nakazane muzułmanom namazy dzielą się na trzy grupy:  

1- Namaz obowiązkowy (fard): namaz wykonywany pięć razy dziennie, 

dwurekatowy namaz piątkowy (dla mężczyzn) i namaz pogrzebowy, który jest fard 

kifaje. 

2- Namaz wymagany (wadżib): namaz świąteczny, namaz witr, namaz adak 

oraz rozpoczęte i pozostawione w połowie namazy nafile. Do wadżib należy 

odrobienie niewykonanego namazu witr.  

3- Namaz dobrowolny (nafile): sunny w pięciu codziennych namazach, namaz 

terawih (dwudziestorekatowy namaz podczas Ramadanu) oraz namazy wykonywane z 

intencją zdobycia sewab, takie jak namazy: tehedżdżud, tehyjjetul-mesdżid, iszrak, 

duha, ewwabin, istihare, tesbih, których wykonywanie nie zostało nakazane. Ci, 

którzy nie mają zaległych namazów fard i wadżib, otrzymają sewab za namazy nafile.  

 

PIĘĆ CODZIENNYCH NAMAZÓW 

Namaz jest nakazem Allaha Najwyższego. Allah Najwyższy w Świętym 

Koranie w ponad stu miejscach głosi: „Wykonujcie namaz!”. Każdemu dojrzałemu i 

zdrowemu umysłowo muzułmaninowi nakazane zostało w Świętym Koranie i 

świętych hadisach wykonywanie namazu pięć razy dziennie.  

W Surze Rum 17-18 głoszone jest w tym znaczeniu: „Wieczorem i rano 

wspominajcie Allaha. Czyny tych, którzy znajdują się w niebiosach i na ziemi 

oraz okazywana wdzięczność popołudniu i w południe są dla Allaha 

Najwyższego”. W Surze Bakara 239: „Chrońcie swoje namazy i południowy 

namaz”. [Tzn. wykonujcie namaz regularnie!]. Komentarze Świętego Koranu 

informują, że słowa użyte w świętych wersetach: „wspominać‖ i „okazywać 

wdzięczność‖ oznaczają namaz. W Surze Hud 114 głoszone jest w tym znaczeniu: 

„Po obu stronach dnia [w południe i popołudniu] i o trzech czasach bliskich nocy 

[wieczorem, w nocy i przed świtem] wykonujcie namaz jak należy. Zaprawdę, te 

dobre uczynki [sewab za namazy wykonywane pięć razy dziennie] usuwają [małe] 

grzechy. To jest rada dla tych, którzy myślą przezornie”. 



49 
 

Prorok Muhammed (alejhisselam) powiedział: „Allah Najwyższy nakazał 

Swoim poddanym wykonywać codziennie pięciokrotny namaz. Allah Najwyższy 

wybaczy temu, kto prawidłowo wykonuje abdest, codziennie pięć razy namaz i w 

nim dokładnie ruku oraz sedżde”.  

Pięć codziennych namazów daje sumę 40 rekatów. W tym 17 rekatów to fard, 3 

rekaty wadżib i 20 rekatów sunny. Wygląda to następująco: 

1. Namaz poranny (fadżr): 4 rekaty. Najpierw wykonuje się dwa rekaty sunny, 

a następnie dwa rekaty fard. Sunna ta jest bardzo ważna. Niektórzy uczeni uznali ją za 

wadżib. 

2. Namaz południowy (zuhr): 10 rekatów. Najpierw wykonuje się cztery rekaty 

pierwszej sunny, później cztery rekaty fard, a po fard dwa rekaty ostatniej sunny. 

3. Namaz popołudniowy (asr): 8 rekatów. Najpierw cztery rekaty sunny, a 

następnie cztery rekaty fard.  

4. Namaz wieczorny (maghrib): 5 rekatów. Najpierw trzy rekaty fard, później 

dwa rekaty sunny. 

5. Namaz nocny (isza): 13 rekatów. Najpierw cztery rekaty pierwszej sunny, 

potem cztery rekaty fard, następnie dwa rekaty ostatniej sunny i na koniec 

trzyrekatowy namaz witr.  

Pierwszą sunnę namazu popołudniowego i nocnego nazywa się ghayri 

muekkede. Wykonując ją, podczas siedzenia w drugim rekacie po Ettehyjjatu, 

recytuje się w całości dua: Allahumme salli i Allahumme barik. Gdy się wstanie, w 

trzecim rekacie, nie wypowiedziawszy besmele, recytuje się: Subhaneke. Pierwsza 

sunna namazu południowego jest natomiast sunną muekkede, tzn. została nakazana 

stanowczo. Sewab za nią są cenniejsze. Tak jak w namazie fard, w pierwszym 

siedzeniu recytuje się tylko Ettehyjjatu, a następnie wstaje się natychmiast do 

trzeciego rekatu. Po wstaniu, rozpoczyna się od Besmele i recytuje Surę Fatiha. 

Po wykonaniu fard namazu południowego i nocnego do mustehab należy 

wykonać cztero-, a po wieczornym sześciorekatowy namaz. Można wykonać cały, 

przekazując selam raz albo co dwa rekaty. W dwóch przypadkach pierwsze dwa rekaty 

także zaliczane są jako ostania sunna. Te namazy mustehab można również wykonać 

później, osobno, po wykonaniu ostatniej sunny.  

Pierwszy rekat rozpoczyna się, gdy wstanie się do namazu w pierwszym 

rekacie, a pozostałe rekaty rozpoczynają się od ponownego powstania i trwają aż do 

kolejnego. Ostatni rekat trwa natomiast aż do przekazania selam. W parzystych 

rekatach siada się po drugiej sedżde. W każdym rekacie obowiązują fard, wadżib, 



50 
 

sunny, mufsid i mekruh. Na następnych stronach podamy informacje na ich temat 

według szkoły hanefickiej. 

 

FARD NAMAZU 

Fard to obowiązkowy do spełnienia nakaz Allaha Najwyższego. Gdy nie 

wykona się jednego z fard któregoś z aktów czci, to nie będzie on zaliczony. 

Wykonując namaz, należy spełnić 12 fard (czynów obowiązkowych). Spośród nich 7 

fard obowiązuje poza namazem, a 5 podczas niego. Czyny obowiązkowe poza 

namazem nazywa się warunkami namazu, a obowiązujące podczas niego – 

podstawami namazu (rukn). [Niektórzy uczeni uznali tahrime tekbir za fard 

obowiązujący w namazie. W tym wypadku suma warunków i podstaw wyniesie po 

sześć]. 

A) WARUNKI NAMAZU: 

 1- Oczyszczenie z nieczystości hades (rytualnej): jeśli jest się bez abdestu, to 

wykonuje się go; znajdujący się w stanie rytualnej nieczystości dżunub, robi gusl.  

2- Oczyszczenie z nieczystości nedżaset (brudu): oczyszczenie ciała, ubrania i 

miejsca, w którym będzie się wykonywało namaz z tego, co zaliczane jest przez islam 

za nieczyste (np. krew, mocz, alkohol).  

3- Setr-i awret: zasłonięcie miejsc awret. Miejsca awret to części ciała, które 

zakazano odsłaniać podczas wykonywania namazu i przez cały czas w obecności 

innych. Zakazane jest również patrzeć na miejsca awret innych. Miejsca awret u 

mężczyzn to ciało od pępka do końca kolan, a u kobiet całe ciało z wyjątkiem twarzy i 

rąk. 

4- Istikbal-i kyble: bycie zwróconym podczas namazu w stronę kyble. Kyble 

muzułmanów to obszar Kaaby znajdującej się w Błogosławionej Mekce, tzn. 

przestrzeń, jaka rozciąga się w tym miejscu od ziemi do Arsz
23

. 

5- Wakt: wykonywanie namazu o jego porze, tzn. wiedzieć, że nadszedł czas 

namazu i pomyśleć w sercu o jego porze. 

6- Intencja: przystępując do namazu, złożenie intencji sercem. Intencji nie 

składa się tylko słownie. Składa się ją w sercu, myśląc o nazwie namazu, porze, 

kierunku kyble, a w przypadku wykonywania namazu z innymi – o podążaniu za 

                                                           
23

 Arsz – Tron; największe ze stworzeń stworzonych przez Allaha Najwyższego. 



51 
 

imamem. Intencję składa się przed początkowym tekbir. Intencja złożona po tekbir 

będzie nieważna, a namaz nie zostanie zaakceptowany. 

7- Tahrime tekbiri: wypowiedzenie słów: „Allahü ekber‖ rozpoczynając 

namaz, Ten początkowy tekbir nazywa się też iftitah tekbir. Inne słowa nie będą 

przyjęte za tekbir. 

B) PODSTAWY NAMAZU: 

Gdy stanie się do namazu, powinno się spełnić pięć czynów obowiązkowych. 

Każdy z nich nazywa się rukn. W namazie obowiązują następujące konieczne do 

spełnienia czynności: 

1- Kyjam: pozycja stojąca podczas rozpoczynania i wykonywania namazu. 

Chory, który nie jest w stanie ustać na nogach, powinien usiąść. Jeśli nie jest w stanie 

siedzieć, kładzie się na plecach i wykonuje namaz, poruszając głową. Nie jest 

dozwolone wykonywanie namazu, siedząc na krześle. 

2- Kyraet: znaczy ‗recytować ustami‘. W namazie recytuje się surę lub werset 

ze Świętego Koranu.  

3- Ruku: znaczy ‗pokłon‘. Po skończeniu recytacji w pozycji stojącej, pochyla 

się i kładzie ręce na kolanach. W ruku wypowiada się przynajmniej trzy razy: 

„Sübhâne rabbijel-azym”, wyprostowując się: „Semi’allahü limen hamideh”, a w 

pozycji wyprostowanej: „Rabbenâ lekel-hamd”.  

4- Sedżde: znaczy ‗pokłonić się do ziemi‘ po ruku. Sedżde wykonuje się 

dwukrotnie, kładąc dłonie, czoło i nos na ziemi. W każdej sedżde wypowiada się 

przynajmniej trzy razy: „Sübhane rabbijel-a’lâ”.  

5- Kade-i ahire: znaczy ‗ostatnie siedzenie‘. Jest to pozycja siedząca w 

ostatnim rekacie. Siedzi się tyle, ile trwa recytacja Ettehyjjatu. Nazywa się to też 

ostatnim siedzeniem. 

Zobaczywszy ilość warunków obowiązujących w namazie, można zrozumieć, 

jak znaczącym i ważnym jest on aktem czci. Oprócz tego, jeśli doda się do tego 

wadżib, sunny, mustehab, mekruh i mufsid, to zrozumie się, jak powinno się zachować 

w obecności swojego Stwórcy. Ludzie to bezsilne i nieszczęsne stworzenia. W 

każdym oddechu potrzebują swego Stworzyciela – Allaha Najwyższego. Namaz to 

ibadet, który pozwala zrozumieć człowiekowi własną bezsilność.  

W tej książce wyjaśnimy po kolei powyższe informacje.  

 



52 
 

WARUNKI NAMAZU 

1. OCZYSZCZENIE Z NIECZYSTOŚCI HADES 

W tym rozdziale podane zostaną informacje o abdest (ablucji, czyli rytualnym 

obmywaniu u muzułmanów, nazywane też wudu), gusl i tejemmum. 

ABDEST 

Abdest jest jednym z warunków namazu. Abdest należy również wykonać, jeśli 

będzie się trzymało Święty Koran, robiło tawaf wokół Kaaby, sedżde tilawet i 

wykonywało namaz dżenaze. Za przebywanie przez cały czas z ważnym abdestem, 

kładzenie się do spania oraz jedzenie i picie w tym stanie, zyskuje się wiele sewab.  

Ci, którzy umierają, mając ważny abdest, otrzymają sewab szehidów. Nasz 

Prorok (sallallahu alejhi we sellem) głosił: 

„Umierający, który jest z abdestem, nie odczuje bólu śmierci, ponieważ 

abdest jest cechą wierzącego, jest kluczem do namazu i czyścicielem ciała z 

grzechów”. 

„Kiedy muzułmanin wykona abdest, to z jego uszu, oczu, rąk i nóg 

odchodzą grzechy. Kiedy usiądzie, to będzie siedział, jakby mu zostało 

wybaczone”. 

„Najlepszy z czynów to namaz. Tylko wierzący posiadają stale abdest. 

Wierzący za dnia powinien być w stanie abdestu, zaś w nocy powinien kłaść się 

spać z abdestem. Jeśli będzie tak postępował, znajdzie się pod ochroną Allaha 

Najwyższego. Znajdujące się w brzuchu jedzenie i napoje, które spożył, gdy był w 

stanie abdestu, wspominają Allaha Najwyższego. Będą zwracać się o wybaczenie 

mu tak długo, jak długo w nim się znajdą”. 

W abdeście istnieją czynności, które zaliczane są do fard (koniecznych do 

spełnienia), sunny, edeb
 
(właściwego, dobrego zachowania się), czynów zakazanych i 

unieważniających abdest. Kto wykonuje świadomie namaz bez abdestu, gdy nie 

istnieje zaruret (powód, który sprawia, że zakazany czyn staje się mubah), zostanie 

niewierzącym. Ten, kto straci abdest w czasie namazu, przekazuje natychmiast selam 

w kierunku barków i przerywa modlitwę. Przed upływem pory przerwanego namazu 

pobiera abdest i wykonuje namaz od początku. 

Obowiązkowe czynności w abdeście 

Według szkoły hanefickiej w abdeście obowiązują 4 fard (czynności konieczne 

do spełnienia): 



53 
 

1- Umycie jeden raz twarzy. 

2- Umycie jeden raz oba przedramiona wraz z rękoma i łokciami.  

3- Dokonanie mesh, tzn. przetarcie (przeczesanie) mokrymi dłońmi jedną 

czwartą głowy. 

4- Umycie jeden raz obu stóp wraz z kostkami. 

Według szkoły szafi‘ickiej intencja oraz kolejność należą do obowiązku 

koniecznego do spełnienia (fard), intencję należy złożyć, myjąc twarz. Jeśli złoży się 

intencję przed zetknięciem się wody z twarzą, abdest będzie nieważny. Mycie brody 

na twarzy i podbródku należy do fard. Według szkoły malikickiej pocieranie i mycie 

części ciała jednej po drugiej, nie robiąc przerwy, jest fard. Szyici nie myją nóg, na 

gołych nogach wykonują mesh. 

 

Jak się pobiera abdest? 

1- Rozpocząwszy abdest, recytuje się dua: Bismillâhil-azîm. Velhamdü lillâhi 

alâ dînil-Islâm. Ve alâ tevfîk-yl-îmân. El-hamdü lillâhil-lezî dże’alelmâe tahûren ve 

dże’alel-islâme nûren
24

 i myje się trzy razy ręce do nadgarstków. 

2- Trzy razy prawą ręką nabiera się wody i płucze się nią jamę ustną oraz 

recytuje się dua: Allahümmes-kynî min havdi nebijjike ke’sen lâ ezmeu ba’dehü 

ebeden
25

. 

3- Trzy razy prawą ręką pobiera się wodę, wypłukuje się nozdrza i wydmuchuje 

lewą ręką. Wprowadzając wodę do nosa, recytuje się dua: Allahümme erihnî râjihatel 

dżenneti verzüknî min ne’îmihâ. Ve lâ türihnî râjihaten-nâr
26

. 

4- Nabiera się wodę w ręce i myje się twarz, zaczynając od czoła aż do dolnej 

części szczęki i skroni. Myjąc twarz, recytuje się dua: Allahümme bejjid vedżhî 

                                                           
24

 Rozpoczynam z imieniem Allaha Najwyższego, który jest Wielki. Dzięki i chwała Allahowi za 

religię islam i wiarę, którymi nas obdarzył. Dzięki i chwała Allahowi, który uczynił wodę czystą a 

islam światłością. 

25
 O mój Allahu! Po pobraniu tej wody pozwól mi, bym napił się wody ze stawu naszego Proroka, z 

którego gdy się napije, nigdy więcej nie odczuwa się pragnienia. 

26
 O mój Allahu! Spraw, abym poczuł zapach Raju i obdarz mnie darami Raju, a nie wonią Piekła. 



54 
 

binûrike jevme tebjaddü vüdżûhü evlijâike ve lâ tüsevvid vedżhî bi zünûbî jevme 

tesveddü vüdżûhü a’dâike
27

.  

5- Myje się lewą ręką (3 razy) prawe przedramię łącznie z ręką i łokciem i 

recytuje się dua: Allahümme a’tynî kitâbî bijemînî ve hâsibnî hisâben jesîren
28

. 

6- Myje się prawą ręką (3 razy) lewe przedramię łącznie z ręką i łokciem i 

recytuje się dua: Allahümme lâ tu’tinî kitâbî bi szimâlî ve lâ min verâi zahrî ve lâ 

tühâsibnî hisâben szedîden 
29

. 

7- Po umyciu obu przedramion, ponownie myje się ręce i z pozostałą na nich 

wilgocią pociera się nimi głowę, recytując: Allahümme harrim sza’rî ve beszerî alen-

Nâr. Ve ezyllenî tahte zyllî arszike jevme lâ zylle illâ zyllü arszike
30

.  

8- Następnie mokrymi prawej i lewej ręki kciukami pociera się zewnętrzną 

część uszu, palcami wskazującymi w otworach usznych (małymi palcami dziurki w 

uszach). Recytuje się przy tym: Allahümmedż’alnî minellezîne jestemi’ûnel-kavle fe 

jettebiûne ahsenehû
31

. 

9- Pociera się zewnętrzną częścią mokrej dłoni kark i recytuje się: Allahümme 

a’tyk rakabetî minen-Nâr
32

. 

10- Rozpoczynając od małych palców prawej stopy, małym palcem lewej ręki 

pociera się między nimi. Następnie trzykrotnie myje się prawą stopę łącznie z kostką. 

Robiąc to, recytuje się: Allahümme sebbit kademejje ales-sırâty jevme tezillü 

fîhilekdâmü
33

. 

                                                           
27

 O mój Allahu! Tak jak rozjaśniłeś Swoim Nurem twarze Twoich Ewlija, uczyniłeś je białe, tak i 

rozjaśnij moją twarz. W dniu, kiedy Twoi wrogowie będą mieli czarne twarze, z powodu moich 

grzechów nie stwórz mojej twarzy na czarno. 

28
 O mój Allahu! Daj mi moją księgę z uczynkami z mojej prawej strony i w łatwy sposób mnie 

rozlicz. 

29
 O mój Allahu! Nie dawaj mi księgi z moimi uczynkami z mojej lewej strony i zza moich pleców. 

Nie rozliczaj mnie w trudny sposób. 

30
 O mój Allahu! Nie wrzucaj mojego ciała i moich włosów do Piekła. W Dniu, kiedy nie będzie 

żadnego cienia, osłoń mnie cieniem Arsz-i a'lâ. 

31
 O mój Allahu! Uczyń mnie takim, kto słucha Twego słowa i w najpiękniejszy sposób je spełnia. 

32
 O mój Allahu! Uwolnij moją szyję od ognia. 

33
 O mój Allahu! W Dniu, gdy stopy będą się ślizgać, utwierdź moje stopy na Moście Syrat. 



55 
 

11- Podczas trzykrotnego mycia lewej stopy, rozpocząwszy tym razem od 

dużego palca, przeciera się małym palcem między palcami stóp, posuwając się w lewą 

stronę. Myje się przy tym dalszą część stopy razem z kostką i recytuje: Allahümme lâ 

tatrud kademejje ales-syrâti jevme tatrudü küllü akdâmi a’dâike. Allahümme’dż-al 

sa’jî meszkûren ve zenbî małfûren ve amelî makbûlen ve tidżâretî len tebûre
34

. 

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Każdemu, kto po 

wykonaniu abdestu, patrząc w stronę nieba, wyrecytuje dua: Sübhânekellahümme 

ve bihamdike, Eszhedü en lâ ilâhe illâ ente vahdeke lâ szerîke leke estałfiruke ve 

etûbü ilejke eszhedü en lâ ilâhe illallah ve eszhedü enne Muhammeden abdüke ve 

Resûlüke
35

. Allah Najwyższy wybaczy jego grzechy, potwierdzi tę dua podpisem i 

będzie chronił ją pod Arsz. Kto recytuje tę dua, przyjdzie w Dniu Sądu i otrzyma 

za nią nagrodę”. 

Jeden ze świętych hadisów głosi: „Każdego, kto po wykonaniu abdestu 

wyrecytuje jeden raz Surę Inna enzelna, Allah Najwyższy zapisze wśród 

wiernych, prawidłowo wierzących. Jeśli wyrecytuje dwa razy, to zapisze go do 

szehidów. Jeśli wyrecytuje trzy razy, to wskrzesi go razem z prorokami”.  

I w jeszcze innym świętym hadisie powiadomił: „Ten, kto po zrobieniu 

abdestu wypowie dla Mnie dziesięć razy salatu selam (dua i pozdrowienie), to 

Allah Najwyższy odsunie od tego kogoś smutek, pocieszy go i przyjmie jego dua”. 

Abdest tych, którzy nie znają tych dua i ich nie recytują, jest również ważny. 

Jednak w jak najkrótszym czasie powinno nauczyć się ich na pamięć i recytować 

podczas wykonywania abdestu. Jest to bardzo wartościowe. Kończąc abdest lub po 

jego skończeniu, zyska się dużo sewab za recytowanie tej dua: „Allahümmedż’alnî 

minet-tevvâbîn, vedż’alnî minel-mütetahhirîn, vedż’alnî, min ibâdik-es-sâlihîn, 

vedż’alnî minellezîne lâ havfün alejhim ve lâhüm jahzenûn”. 

Ten, kto nie zna dua obowiązujących podczas wykonywania abdestu, myjąc 

każdą z części ciała, powinien wypowiadać Słowa Szehady, przynajmniej w ten 

sposób powinien starać się zyskać wiele sewab.  

Wyjaśnienie: Dua wypowiadane podczas wykonywania abdestu w oryginale 

znajdują się na końcu książki. 

                                                           
34

 O mój Allahu! W Dniu, kiedy stopy Twoich wrogów będą się ślizgać na Moście Syrat, nie pozwól, 

by moje stopy się poślizgnęły. O mój Allahu! Niech moja praca będzie korzystna, przebacz mi moje 

grzechy, przyjmij moje czyny, uczyń mój handel helal. 

35
 O mój Allahu! Okazuję Tobie dziękczynność i chwałę. Przysięgam, że poza Tobą nie ma innego 

boga, Ty jesteś jeden, nie masz wspólników, a Muhammed alejhisselam jest Twoim sługą i 

posłańcem. 



56 
 

Jeśli jesteś rozsądny, wykonuj namaz, ponieważ jest on koroną szczęścia. 

Bądź świadom tego, że namaz jest Miradżem wierzącego! 

 

Zalecane czynności podczas wykonywania abdestu 

W abdeście obowiązuje 18 sunien: 

1- Wypowiedzenie Besmele, rozpoczynając abdest. 

2- Trzykrotne umycie dłoni razem z nadgarstkami. 

3- Trzykrotne wypłukanie ust, nabierając za każdym razem wody do ust. 

Nazywa się to Mazmaza. 

4- Trzykrotne wypłukanie nosa, nabierając za każdym razem wody. Nazywa się 

to Istinszak. 

5- Myjąc twarz, zwilżenie niewidocznej części skóry brwi, brody i wąsów.  

6- Myjąc twarz, zwilżenie miejsca pomiędzy brwiami. 

7- Przetarcie mokrą ręką zwisającej części brody.  

8- Przeczesanie zmoczonymi palcami prawej ręki zwisającej części brody.  

9- Przetarcie i umycie czymś zębów. [Używanie myswaka jest ważną sunną]. 

10- Przetarcie raz zwilżoną ręką każdej części głowy.  

11- Przetarcie uszu zwilżonymi palcami. 

12- Przetarcie karku trzema zwilżonymi i złączonymi ze sobą palcami obu rąk. 

13- Przetarcie miejsc między palcami rąk i stóp. 

14- Trzykrotne umycie miejsc, które myje się w abdeście. 

15- Złożenie intencji wykonania abdestu podczas mycia twarzy. 

16- Tertib, tj. mycie części ciała według kolejności.  

17- Delk, tj. pocieranie mytych części ciała.  

18- Muwalat, tj. mycie każdej części ciała jedna po drugiej w szybkim tempie.  

 



57 
 

Właściwe zachowania się podczas wykonywania abdestu 

W abdeście obowiązuje 28 mustehab: 

Mustehab w tym kontekście oznacza czyny, za które zyskuje się sewab, gdy się 

je wykona, jednak jeśli się je opuści, to nie popełni się grzechu. Jeśli chodzi o sunny, 

to wykonywanie ich jest nagradzane, lecz zrezygnowanie z nich jest tenzihen mekruh. 

Mustehab określa się również jako mendub i edeb. Do ładnych czynności w abdeście 

zalicza się:  

1- Wykonanie abdestu przed nadejściem pory na namaz. [Ci, którzy posiadają 

usprawiedliwienie, powinni wykonać abdest po nadejściu tej pory]. 

2- Podmywając się w toalecie, zwrócenie się od kierunku kyble w prawą lub 

lewą stronę. Tahrimen mekruh jest być zwróconym przodem lub tyłem w stronę kyble 

podczas przerywania abdestu. 

3- Nawet jeśli się nie zanieczyściło nieczystością nedżaset, podmywanie się 

wodą. 

4- Po użyciu wody, osuszenie się kawałkiem materiału.  

5- Natychmiast po oczyszczeniu, zasłonienie swojego miejsca awret.  

6- Wykonanie abdestu samemu, nie prosząc nikogo o pomoc.  

7- Wykonując abdest, bycie zwróconym w stronę kyble.  

8- Wypowiadanie Słów Szehady, myjąc każdą część ciała. 

9- Recytowanie suplikacji obowiązujących podczas wykonywania abdestu. 

10- Nabieranie wody do ust prawą ręką.  

11- Nabieranie wody do nosa prawą ręką. 

12- Czyszczenie nosa lewą ręką.  

13- Myjąc jamę ustną, czyszczenie zębów myswakiem. W przypadku braku 

myswaka, można korzystać ze szczoteczki do zębów.  

14- Myjąc jamę ustną, przepłukać ją, jeśli się nie pości. Sunną jest lekko 

przepłukiwać gardło, robiąc abdest oraz gusl. W czasie postu jest to jednak mekruh. 

15- Płucząc nos, wdmuchanie wody aż do kości.  

16- Podczas mesh uszy, włożenie jednego palca do otworu usznego.  



58 
 

17- Przetarcie przestrzeni między palcami stóp lewym małym palcem. 

18- Myjąc ręce, poruszanie luźnym pierścionkiem. Jeśli pierścionek jest wąski i 

ciasny, koniecznie należy nim poruszać, będzie to fard. 

19- Niemarnowanie wody, nawet jeśli będzie jej dużo. 

20- Nieużywanie wody w tak małej ilości, jakby wyglądało to jak nacieranie 

tłuszczem [z trzykrotnie mytego miejsca powinny spaść przynajmniej dwie krople 

wody]. 

21- W przypadku korzystania z jakiegoś pojemnika podczas pobierania abdestu, 

pozostawienie go pełnym.  

22- Po zrobieniu abdestu lub będąc w jego trakcie, wyrecytowanie dua: 

„Allahümmedż’alnî minet-tevvâbîn [...]”. 

23- Po zrobieniu abdestu wykonanie namazu Subha, tzn. dwurekatowego  

namazu. 

24- Będąc w stanie abdestu, zrobienie abdestu, tzn. po wykonaniu namazu, 

będąc w stanie abdestu, ponowne wykonanie abdestu dla następnego namazu. 

25- Myjąc twarz, oczyszczenie oczu z ropy.  

26- Myjąc twarz, umycie przedramion i stóp większą część niż ta, która została 

nakazana. [Myjąc przedramiona, należy nabrać wodę w dłoń i polać nią w kierunku 

łokcia]. 

27- Pobierając abdest, nierozpryskiwanie używanej wody na ciało, ubrania itp.  

28- Do mustehab należy wykonywanie czynności, które według własnej szkoły 

nie są mekruh, a z kolei według innej należą do fard. 

 

Zakazane czyny podczas pobierania abdestu 

Istnieje 12 zakazanych czynów w czasie wykonywania abdestu. Czynienie ich 

jest haram lub mekruh. Są to: 

1- Przerywając abdest w toalecie lub poza nią, nie powinno się być zwróconym 

przodem bądź tyłem w stronę kyble.  

2- Haram jest odsłonięcie miejsc awret przy kimś innym. 

3- Nie powinno oczyszczać się z nedżaset prawą ręką.  



59 
 

4- W przypadku braku wody, mekruh jest oczyszczenie się z nedżaset 

artykułami żywnościowymi, nawozem, kośćmi, pokarmem dla zwierząt, węglem, 

czyimś mieniem, częściami doniczki, dachówki, trzciną, liśćmi, tkaniną i papierem.  

5- Nie powinno się spluwać i wydmuchiwać nosa do zbiornika, z którego 

czerpie się wodę do abdestu. 

6- Myjąc części ciała wskazane podczas abdestu, nie powinno się myć ich 

więcej lub mniej niż należy, czyli myć więcej lub mniej niż trzy razy. 

7- Nie powinno się suszyć części ciała mytych podczas abdestu materiałem, 

którego używało się do osuszania przy czyszczeniu się w toalecie. 

8- Myjąc twarz, nie powinno się jej spryskiwać wodą, powinno się polewać ją 

od czoła w dół. 

9- Nie powinno się dmuchać w wodę. 

10- Nie powinno się zaciskać zbytnio ust i oczu. Jeśli mały kawałek widocznej 

części ust i powiek nie zostanie zmoczony, abdest nie będzie ważny.  

11- Nie powinno się wydmuchiwać nosa prawą ręką.  

12- Nie powinno się, wykonując mesh, do jednego z tych: głowy, uszu lub 

karku, za każdym razem osobno moczyć rąk, robić więcej niż jeden mesh. Za każdym 

razem czynność tę można powtórzyć, nie mocząc ponownie rąk. 

 

Używanie myswaka 

Używanie myswaka podczas pobierania abdestu należy do sunny muekkede. 

Święty hadis głosi: „Namaz wykonywany po użyciu myswaka jest 70 razy lepszy 

od namazu wykonanego bez jego użycia”. 

W książce pt. „Sirac-ül-vehhac” poinformowano o 15 korzyściach używania 

myswaka: 

1- Przyczynia się do wypowiedzenia Szehady w momencie śmierci. 

2- Wzmacnia dziąsła. 

3- Usuwa flegmę. 

4- Reguluje powstającą żółć.  

5- Uśmierza bóle jamy ustnej. 



60 
 

6- Usuwa przykry zapach z ust. 

7- Dzięki użyciu zyskuje się aprobatę Allaha Najwyższego. 

8- Wzmacnia żyły głowy.  

9- Jego użycie wywołuje u szatana smutek.  

10- Obdarza oczy światłem. 

11- Dzięki użyciu zyskuje się dużo sewab. 

12- Używając go, wykonuje się czyn zgodny z sunną. 

13- Jama ustna staje się czysta. 

14- Ładnie się mówi. 

15. Dwurekatowy namaz tego, kto wykonuje go po użyciu myswaka, jest 

bardziej nagradzany niż siedemdziesięciorekatowy namaz wykonany bez użycia 

myswaka.  

Myswak to patyk z drzewa arakowego, które rośnie w Arabii. Z prostego 

czubka ściąga się łupinę, nie więcej niż dwa centymetry. Część tę trzyma się przez 

kilka godzin w wodzie, później, gdy zmięknie, otwiera się jak szczoteczka. Jeśli nie 

znajdzie się drzewa arakowego, można użyć gałązkę z drzewa oliwkowego. Kobiety 

zamiast myswaka powinny żuć gumę, składając intencję sunny używania myswaka. 

 

Okoliczności, na które powinno się uważać, pobierając abdest 

Jeśli nie występuje konieczność, przymus, należy zwrócić uwagę na 10 

poniższych spraw: 

1. Kto nie ma dwóch rąk, ten nie jest wstanie się oczyszczać. Wykonuje więc 

tejemmum, pocierając przedramionami o piasek, a twarzą o ścianę. Jeśli na twarzy 

posiada ranę, namaz wykonuje bez abdestu i nie opuszcza go.  

2- Choremu pomagają wykonać abdest: małżonek, branka, dzieci lub 

rodzeństwo.  

3- Zamiast wody do oczyszczenia się (podczas podmywania) można użyć 

kamieni itp. 

4- Jeśli chory umysłowo lub ten, kto stracił przytomność, nie wrócą do siebie w 

ciągu 24 godzin, to gdy poczują się dobrze, nie muszą odrabiać swoich namazów. Kto 



61 
 

stracił przytomność po użyciu alkoholu, opium, lekarstw, ten musi odrobić każdy swój 

namaz. Ten, kto jest tak chory, że leżąc, nie jest nawet w stanie poruszać głową, jeśli 

ten stan trwa dłużej niż 24 godziny, nawet jeśli on będzie przytomny, to zwolniony jest 

z wykonywania namazu. 

5- Wchodząc do toalety, do mustehab należy noszenie specjalnych szerokich 

spodni i przykrycie głowy chustą. 

6- Wchodząc do toalety, nie powinno się trzymać w ręce spisanych imion 

Allaha Najwyższego i fragmentów ze Świętego Koranu. Powinny być one w coś 

zawinięte lub schowane w kieszeni.  

7- Należy wchodzić do toalety lewą, a wychodzić prawą nogą. 

8- W toalecie powinno odsłonić się miejsce awret, gdy się przykucnie. Nie 

powinno się mówić. 

9- Nie powinno się patrzeć na miejsca awret i nieczystości, nie powinno się 

spluwać do toalety. 

10- Nie powinno się załatwiać do żadnej wody, na ścianę meczetu, na 

cmentarzu oraz drodze.  

 

Okoliczności unieważniające abdest 

Siedem okoliczności, które unieważniają abdest: 

1- To, co wychodzi z miejsc intymnych z przodu i z tyłu:  

a) W czasie załatwiania potrzeb fizjologicznych oddany mocz i kał, a także 

wydobywające się z tyłu gazy.  

b) Gdy zwilgotnieje miejsce wokół odbytnicy po włożeniu końca przyrządu 

do lewatywy lub palca. Nawet jeśli jest sucho, to jednak lepiej jest, 

abdest odnowić. 

c) Gdy zwilgotnieje wystający na zewnątrz kawałek waty, wkładany przez 

mężczyzn i kobiety w miejsca intymne, aby zapobiec wydostawaniu się 

na zewnątrz moczu i upławów.  

 

2- Wydostające się nieczystości z jamy ustnej: 

a) Wymioty w ilości pełnej jamy ustnej. 

b) Gdy w spluniętej ślinie znajdzie się więcej krwi od śliny. 



62 
 

c) Płynna krew pochodząca z żołądka lub płuc, a według Imama a‘zama 

(Imam Ebu Hanefi) nawet, jeśli będzie jej mało, to abdest straci swą 

ważność.  

d) Wydostająca się z jamy ustnej wpuszczana do ucha ciecz. 

 

3- Ciecze wydostające się ze skóry: 

a) Wypływająca krew, ropa lub żółtawa ciecz. 

b) Wydostająca się podczas ospy lub z jakiegokolwiek wrzodu żółtawa 

ciecz i krew, gdy rozprzestrzeni się na pozostałe części ciała, które 

należy umyć podczas gusl, np. krew lecąca z nosa, gdy wypłynie poza 

nos, a płynąca z uszu, gdy wydostanie się z otworów usznych.  

c) Krew lub żółta ciecz płynącą z wrzodu lub rany, gdy podczas wycierania 

wsiąknie w watę. 

d) Znajdująca się na myswaku lub wykałaczce krew, gdy splami usta.  

e) Ciecz, która podczas bólu lub choroby wydostaje się z ucha, pępka lub 

brodawki piersiowej. 

f) Krew wyssana przez pijawkę, jeśli jej ilość jest duża. 

 

4- Spanie: abdest traci ważność, gdy się zaśnie, leżąc na boku lub podpierając 

się na łokciu, czy czymkolwiek innym. 

5- Utrata przytomności, choroba umysłowa, epilepsja i znalezienie się pod 

wpływem alkoholu w takim stopniu, że chodząc, traci się równowagę, unieważniają 

abdest. 

6- Podczas namazu głośny śmiech unieważnia namaz oraz abdest. Nie 

unieważnia jednak abdestu dziecka. Uśmiech na twarzy nie unieważnia namazu, ani 

abdestu. Śmiech uznany jest za głośny, gdy znajdujący się obok, jest go w stanie 

usłyszeć. Jeśli samemu się go nie słyszy, to uznaje się to za uśmiech. 

7- Wzajemne pocieranie miejsc intymnych będących nago mężczyzny i kobiety, 

unieważnia abdest zarówno u mężczyzny jak i kobiety. 

Ten, kto wie, że dokonał abdestu, lecz później ma wątpliwości, czy go stracił, 

uznaje, że go posiada. Zaś ten, kto wie, że stracił abdest, a ma wątpliwości, czy go 

odnowił, powinien koniecznie wykonać go ponownie. 

 

Okoliczności, które nie unieważniają abdestu 

Następujące okoliczności nie unieważniają abdestu: 



63 
 

1- Robaki wydostające się z jamy ustnej, uszu, ran skórnych. 

2- Spluwanie flegmy.   

3- Gdy ilość zwymiotowanej krwi nie jest większa od śliny. 

4- Gdy ilość płynącej z zębów krwi nie jest większa od śliny. 

5- Pochodząca z głowy skrzepła krew, nawet jeśli będzie jej dużo. 

6- Pochodząca z żołądka, płuc ilość krwi, która nie jest większa od pełnej jamy 

ustnej.  

7- Wkraplana do ucha ciecz, jeśli wydostanie się z ucha lub nosa. 

8- Wciągnięta przez nos rzecz, nawet jeśli zostanie wyciągnięta po wielu 

dniach. 

9- Jeśli podczas ugryzienia czegoś pokaże się na tym krew.  

10- Jeśli nie odczuwa się bólu, gdy płyną łzy – obojętnie z jakiego powodu, czy 

od płaczu, cebuli, czy obecności gazów.  

11- Karmienie przez kobietę dziecka piersią.  

12- Pocenie się nawet w największym stopniu.  

13- Ukąszenie przez owady jak muchy, komary, pchły, wszy. Nawet jeśli ssą 

dużo krwi.  

14- Mała, nierozprzestrzeniająca się ilość krwi i wymiociny w ilości nie 

większej niż pełna jama ustna. 

15- Sen, jeśli się nie upadnie, w przypadku cofnięcia się rzeczy, o którą się 

podpiera. 

16- Spanie podczas namazu. 

17- Jeśli zaśnie się z głową opartą o ugięte kolana.  

18- Spanie na siedząco, gdy ma się nogi złożone w jedną stronę. 

19- Spanie na nieosiodłanym zwierzęciu, które idzie po równej nawierzchni lub 

pod górę.  

20- Uśmiechanie się podczas namazu. 

21- Śmiech podczas namazu, który tylko osobiście się słyszy nazywa się dahk. 

Dahk unieważnia tylko namaz. 



64 
 

22- Obcinanie włosów, brody, wąsów i paznokci.  

23- Abdest nie traci ważności, kiedy odpadnie strup od rany. 

 

Ułatwienia w abdeście: mest i mesh na ranie 

Słowo „mesh‖ oznacza ‗przecierać‘. Istnieją dwa rodzaje mesh: 

1- Mesh wykonywany na mest 

Mest to nieprzemakalne obuwie, które okrywa tę część stopy, której umycie 

podczas abdestu jest konieczne. Nie jest dozwolone używanie mest, które byłyby tak 

duże, że palce u stóp nie sięgałyby końca, a mesh robiłoby się na niewypełnionym 

miejscu. Mest muszą być tak solidne i dopasowane do stopy, aby nie zsunęły się z niej 

po godzinnym marszu.  

Dozwolone jest robienie mesh na skarpetach, których górna część i podeszwa 

pokryte są skórą, lub jeśli skórą pokryta jest tylko podeszwa. Wolno robić mesh 

również na twardych skarpetach, jednak podczas marszu nie powinny one spadać ze 

stóp.   

Mest zapobiegają unieważnieniu abdestu stóp. Po umyciu stóp dozwolone jest 

ubranie mest i zrobienie abdestu później.  

Mesh robi się na górnej części mest. Nie wykonuje się mesh na dolnej części, tj. 

na podeszwie. 

Aby wykonać mesh według sunny, należy pięcioma zwilżonymi palcami prawej 

ręki przetrzeć całą powierzchnię prawego mest od palców stóp do końca skarpety 

mest. To samo wykonuje się lewą ręką na lewym mest. Nie dotyka się mest środkową 

częścią dłoni, śródręczem. Wymagane jest wykonanie mesh o szerokości i długości 

trzech palców. 

Mimo że wolno robić mesh zewnętrzną stroną ręki, to robienie tego wewnętrzną 

stroną należy do sunny.  

W miejsce mesh akceptuje się również zmoknięcie mest przez deszcz lub 

chodzenie po mokrej trawie.  

Czas ważności mesh na mest wynosi 24 godziny dla osiadłego. Dla 

podróżującego jest to 3 dni i 3 noce, tj. 72 godziny. Czas ten rozpoczyna się nie od 

nałożenia mest, lecz od momentu, kiedy abdest straci swoją ważność po nałożeniu 

mest. Ten, kto nosi mest, jeśli wyruszy w podróż przed upłynięciem 24 godzin od 



65 
 

utraty abdestu, może wykonywać na nich mesh przez 3 dni i 3 noce. Jeśli z podróżnika 

stanie się osiadłym, to po 24 godzinach ściąga mest i wykonuje abdest, myjąc stopy.  

Nie jest dozwolone robić mesh na mest, które mają dziurę o wielkości trzech 

palców u stopy. Jest to jednak akceptowane, jeśli dziura jest mniejsza. Jeśli na jednym 

mest w kilku miejscach znajdą się dziury, a w sumie ich wielkość wyniesie trzy palce, 

to nie będzie można wykonać na nich mesh. Jeśli na jednym i drugim mest widoczne 

są dziury o wielkości dwóch palców, albo na jednym mest o wielkości jednego palca, a 

na drugim o wielkości dwóch, to wolno będzie robić na nich mesh. Wielkość dziury w 

mest, na którym nie jest dozwolone robić mesh, nie równa się części, przez którą 

dostrzec można tylko trzy czubki palców, lecz takiej, przez którą widać całe trzy palce. 

2- Mesh na ranie i opatrunku 

Jeśli mycie rany, ropnia, pękniętej skóry albo zmywanie nałożonych na nie 

maści, zdejmowanie waty, gazy, plastrów, bandaży itp. miałoby zaszkodzić ranie, to 

wolno robić na niej mesh.  

Kto posiada usprawiedliwienie, może pobierać abdest, kiedy zechce. Z 

wykonanym abdestem może wykonywać tyle namazów fard i nafile, ile zechce oraz 

recytować Święty Koran. Kiedy jednak nadejdzie czas na namaz, jego abdest traci 

ważność. Za każdym razem po nadejściu czasu na namaz powinien robić abdest i do 

upłynięcia tego czasu może wykonywać każdy z ibadet. 

Aby mieć powód do usprawiedliwienia, który unieważnia abdest, musi być on 

stale obecny. Innymi słowy, usprawiedliwienie posiada ten, którego abdest nie 

utrzyma się nawet do wykonania namazu fard w jakimkolwiek czasie dla tego 

namazu. Jeśli rana tego, kto posiada usprawiedliwienie zacznie przeciekać w 

dowolnym czasie podczas namazu, usprawiedliwienie nie zostaje unieważnione i nadal 

obowiązuje. 

 

GUSL 

 (Całkowity Abdest) 

Prawidłowe wykonanie namazu jest uzależnione od prawidłowego wykonania 

abdestu i gusl (ghusl, kąpiel rytualna, całkowity abdest). Obowiązkiem każdego 

mężczyzny i każdej kobiety jest wykonanie gusl, gdy znajdą się w stanie dżunub a 

także u kobiet, gdy skończy się menstruacja oraz krwawienie poporodowe zwane 

nifas. Stan dżunub zachodzi też po współżyciu i ejakulacji. 



66 
 

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Ten, kto wstaje, aby 

wykonać gusl, zostanie obdarzony tyloma sewab, ile znajduje się na jego ciele 

włosów [tj. bardzo wieloma], zostanie wybaczone mu też tyle grzechów. Jego 

stopień w Raju zostanie podniesiony. Sewab, jakie otrzyma za zrobienie gusl, są 

lepsze od wszystkiego, co znajduje się na świecie. Allah Najwyższy powie do 

aniołów: ‘Spójrzcie na Mojego Sługę! Nie ociągając się, wstaje w nocy i wykonuje 

gusl z dżunub, myśląc o Moim nakazie. Bądźcie świadkami, że wybaczyłem Mu i 

obdarzyłem go łaską’.”. 

W innym świętym hadisie powiadomiono: „Gdy znajdziecie się w stanie 

nieczystości, wykonajcie szybko gusl, ponieważ ten, kto przebywa w stanie 

dżunub, gnębi anioły Kiramen Katibin”. Imam Gazali (rahmetullahi alejh) 

powiedział: „Ktoś we śnie rzekł do mnie: ‗Przez pewien czas przebywałem w stanie 

dżunub. Teraz nałożono na mnie koszulę z ognia. Nadal znajduję się w ogniu‘.‖. W 

jeszcze innym ze świętych hadisów głoszono: „Anioły miłosierdzia nie wchodzą do 

domu, w którym znajdują się obrazy, psy i ludzie w stanie dżunub”.  

Każdy, kto wykonuje namaz lub go nie wykonuje, jeśli spędzi jeden czas 

namazu w stanie dżunub, to dozna bardzo bolesnej kary. Jeśli nie można umyć się 

wodą, należy wykonać tejemmum. Ci, którzy znajdują się w stanie dżunub, nie mogą 

robić następujących czynności: 1- Nie mogą wykonywać namazu. 2- Nie mogą 

dotykać Świętego Koranu i świętych wersetów. 3- Nie mogą robić tawaf wokół 

Kaaby. 4- Nie mogą wejść do meczetu. 

 

Obowiązkowe czynności w gusl 

Według szkoły hanefickiej w gusl istnieją 3 fard (konieczne do spełnienia 

czynności): 

1- Wypłukanie jamy ustnej: Jeśli w jamie ustnej pozostanie niezmoczone 

miejsce, choćby było wielkości czubka igły lub nie zostanie zmoczona powierzchnia 

zęba, lub znajdująca się w nim dziura, to gusl nie zostanie zaliczony.  

2- Wypłukanie nosa: Gusl nie będzie ważny, jeśli woda nie przedostanie się 

przez brud w nosie albo przez przeżuty chleb pozostały w jamie ustnej. Według szkoły 

hanbelickiej w abdeście i w gusl do fard należy wypłukanie nosa i jamy ustnej. 

Według szkoły szafi‘ickiej w gusl do fard należy także złożenie intencji.  

3- Umycie każdego miejsca na ciele. Do fard należy umycie: wnętrza pępka, 

wąsów, brwi, brody, skóry znajdującej się pod nimi oraz włosów na głowie. Jeśli na 

paznokciach, wargach, powiekach, czy też jakimkolwiek miejscu na ciele znajdzie się 



67 
 

substancja nieprzepuszczająca wody (np. na paznokciach znajdzie się lakier), to gusl 

nie zostanie zaliczony. 

 

Zalecane czynności (sunny) w gusl 

1- Najpierw umycie rąk. 

2- Umycie miejsc intymnych. 

3- Oczyszczenie całego ciała z nieczystości. 

4- Wykonanie abdestu przed przystąpieniem do gusl; myjąc twarz, złożyć 

intencję wykonania gusl. Według szkoły szafi‘ickiej intencja należy do fard. 

5- Umycie całego ciała, pocierając je trzykrotnie. 

6- Umycie obu stóp po umyciu całego ciała. 

 

Jak się pobiera gusl? 

1- Należy umyć obie ręce i miejsca intymne (nawet jeśli są czyste), a także 

miejsca na ciele, które zostały zanieczyszczone.  

2- Należy wykonać abdest. Myjąc twarz, należy złożyć intencję gusl. Jeśli pod 

stopami nie zbiera się woda, należy umyć również stopy.  

3- Całe ciało należy trzykrotnie polać wodą. Najpierw trzykrotnie głowę, 

później trzykrotnie prawy i lewy bark. Za każdym razem miejsce to musi być 

całkowicie mokre. Polewając za pierwszym razem, należy pocierać ciało.  

Jeśli woda lana na jedną część ciała popłynie na inną, to tamto miejsce staje się 

czyste, ponieważ w gusl całe ciało liczy się jako jedna część. Jednakże podczas 

abdestu, jeśli woda lana na jedną część ciała zmoczy inną, to nie uznaje się jej za 

umytą. Po zrobieniu gusl wykonanie dodatkowo abdestu należy do mekruh. Jednak 

jeśli podczas gusl unieważniło się abdest, to należy wykonać go ponownie. 

 

WYJAŚNIENIE: O zaplombowanych i zalakowanych zębach 

Według szkoły hanefickiej, jeśli do szpar pomiędzy zębami i dziur w zębach nie 

dotrze woda, to gusl nie zostanie wykonany. Stąd też, jeśli zalakuje się, czy 

zaplombuje zęby, to gusl nie będzie należał do sahih (zaliczonych). Nie będzie można 



68 
 

pozbyć się stanu dżunub. Według wszystkich uczonych szkoły hanefickiej gusl nie 

będzie ważny, jeśli woda nie dotrze do miejsca pod plombami zrobionymi ze złota, 

srebra i innych substancji. 

W przypisach Tahtawiego „Merakıl-felah” na 96 stronie i w ich tłumaczeniu 

pt. „Ni'met-i Islam‖ napisane jest: „Nie istnieją przeciwwskazania, aby hanefita, 

który, nie mogąc wykonać jakiegoś czynu według swojej szkoły, nie mógł stosować 

się do szkoły szafi‘ickiej w celu wykonania go‖. Książki pt. „Bahr-ür-raık” i „Nehr-

ül-faık” również informują o tym samym. Jednak czyniąc to, musi przestrzegać 

wymagań tej szkoły prawa islamskiego. Jeśli nie skłania go do tego przymus, trudność 

i jeśli nie będzie przestrzegał warunków szkoły, do której się stosuje, to będzie 

gromadzić ułatwienia, co nazywa się muleffik, a to z kolei nie jest dozwolone. 

Jeśli ktoś według swojej szkoły prawa islamskiego (mezheb) nie jest w stanie 

wykonać czynności, która jest obowiązkiem, to żeby móc ją wykonać, powinien 

stosować się do innej szkoły. Robiąc to, powinien jednak przestrzegać warunków 

szkoły, do której się stosuje. Ten, kto należy do szkoły hanefickiej i ma zaplombowane 

bądź zalakowane zęby, aby zastosował szkołę malikicką (lub szafi‘icką) wystarczy, że 

– składając intencję do abdestu, gusl czy namazu – będzie pamiętał, że stosuje szkołę 

prawa islamskiego Imama Malika (lub Szafi‘iego). Gusl kogoś, kto przed jego 

rozpoczęciem powie w sercu: „Złożyłem intencję wykonania gusl i stosowania się 

do szkoły malikickiej (lub szafi’ickiej)”, będzie sahih. Gusl hanefity, który w jamie 

ustnej posiada plomby, jeśli złoży taką intencję, zostanie zaliczony i uratuje się od 

stanu dżunub. Gdy będzie stosował się do szkoły malikickiej (lub szafi‘ickiej), jego 

abdest i namaz będą sahih. Może być również imamem dla tych, którzy nie posiadają 

plomb. 

Ten, kto stosuje się do szkoły szafi‘ickiej, musi recytować za imamem Surę 

Fatiha, wykonać abdest, jeśli dotknie wewnętrzną częścią dłoni swoich miejsc 

intymnych lub kogoś innego, lub jeśli zetknie się ze skórą kobiet innych niż 

osiemnaście wiecznie mu zakazanych do poślubienia, (musi) złożyć intencje do 

abdestu i unikać najmniejszych ilości nieczystości. Podczas trzymania Świętego 

Koranu musi również posiadać abdest zrobiony według szkoły szafi‘ickiej. Podróżnik 

należący do hanefitów, stosując się do szkoły szafi‘ickiej, łącząc namaz południowy z 

popołudniowym oraz wieczorny z nocnym i opóźniając je, musi posiadać abdest 

zrobiony według szkoły szafi‘ickiej, aby móc wykonać te namazy razem.  

 

 

 



69 
 

Menstruacja i krwawienie poporodowe u kobiet 

Istnieje dwanaście rodzajów gusl, spośród których pięć należy do fard. Wśród 

nich dwa dotyczą kobiet, u których skończyły się menstruacja i krwawienie 

poporodowe.  

Ibni Abidin w dziele pt. „Menhel-ül-vâridîn” napisał: „Każdy muzułmanin i 

każda muzułmanka mają obowiązek poznać wiedzę religijną z ilmihal. Obowiązkiem 

każdej muzułmanki jest poznanie informacji dotyczących menstruacji i krwawienia 

poporodowego. Każdy muzułmanin powinien poznać je również, gdy będzie się żenił. 

Gdy się ożeni, powinien przekazać tę wiedzę swojej żonie‖. 

Hajz (menstruacją) nazywa się krwawienie z dróg rodnych zdrowej 

dziewczyny, która ukończyła ósmy rok i weszła w dziewiąty rok życia lub kobiety, 

której krwawienie trwa przynajmniej trzy dni i występuje piętnaście dni po ostatniej 

minucie menstruacji. Krwią hajz nazywa się wszystkie upławy menstruacyjne, których 

kolor jest inny niż biały i jest mętny. Rozpoczęcie miesiączkowania jest wejściem 

dziewczyny w okres dojrzewania. Wtedy to uznawana jest za kobietę i staje się 

odpowiedzialna wobec nakazów i zakazów religijnych. Okresem menstruacji 

nazywa się liczbę dni rozpoczynających się od momentu zauważenia krwi aż do 

zakończenia krwawienia. Okres ten trwa przynajmniej trzy a najwięcej dziesięć dni 

(wg szkoły hanefickiej). Każda kobieta powinna znać liczbę dni i godzinę swojej 

menstruacji. Obowiązkiem matki lub jeśli nie ma matki, to babci, sióstr, ciotek jest 

przekazanie informacji na temat menstruacji dziewczynie, która ukończyła ósmy rok 

życia.  

Nifas oznacza krwawienie poporodowe. Nie da się ustalić najkrótszego czasu 

trwania tego krwawienia. Kiedy się skończy, to natychmiast należy wykonać gusl. 

Krwawienie poporodowe trwa najdłużej czterdzieści dni. Jeśli minie czterdzieści dni, a 

krwawienie trwa nadal, to kobieta powinna wykonać gusl i rozpocząć wykonywanie 

namazu. Krew, która pojawia się po czterdziestym dniu, jest krwią istihaza (powstaje z 

powodu choroby). Kobiety powinny znać swoje dni nifas. 

Istihaza (krwawienie z genitaliów) to krwawienie, które trwa mniej niż trzy dni, 

tj. mniej niż siedemdziesiąt dwie godziny, jeśli nawet do minięcia tego czasu 

pozostanie pięć minut oraz krwawienie nowo miesiączkującej dziewczyny, które trwa 

dłużej niż dziesięć dni, oraz krwawienie kobiet miesiączkujących od dłuższego czasu, 

które trwa dłużej niż okres menstruacji; krwawienie, które trwa więcej niż dziesięć 

dni; krwawienie kobiet, które są w ciąży, które ukończyły pięćdziesiąty piąty rok życia 

i dziewczyn, które nie ukończyły dziewiątego roku. Krew ta jest oznaką choroby. 

Krwawienie, które trwa dłuższy czas, jest niebezpieczne dla zdrowia, dlatego też, gdy 

wystąpi, należy udać się do lekarza.  



70 
 

Sytuacja kobiety w okresie istihaza jest jak sytuacja kogoś, komu często 

krwawi nos. W tym okresie wolno kobiecie wykonywać namaz i pościć.  

Kobiecie podczas menstruacji i krwawienia poporodowego nie wolno: 

wykonywać namazu, pościć, wykonywać sedżde tilawet i sedżde szukur, dotykać 

Świętego Koranu, wchodzić do meczetu i wykonywać tawaf wokół Kaaby, a także 

współżyć. Kobieta musi poinformować o rozpoczęciu menstruacji swego męża. 

Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Kobieta, która ukrywa 

przed swym mężem rozpoczęcie i koniec menstruacji, będzie przeklęta”. Gdy 

menstruacja i krwawienie poporodowe się skończą, to do fard należy natychmiast 

zrobić gusl. Taki jest nakaz Allaha Najwyższego.  

Powodem stracenia nikah, tj. powodem rozwodu, jest wiele słów. Tak jak 

(muzułmanin) boi się utraty wiary, tak samo powinien bardzo bać się utraty nikah. 

 

TEJEMMUM 

Tejemmum oznacza oczyszczenie się piaskiem. Gdy nie znajdzie się wody do 

wykonania abdestu lub gusl, bądź w przypadku, kiedy ma się dostęp do wody, jednak 

znajduje się w takiej sytuacji, że nie można z niej skorzystać, wykonuje się tejemmum, 

używając czystej ziemi, piasku, wapna albo czystej substancji z ziemi, takiej jak 

kamienie. Według szkoły hanefickiej tejemmum można wykonać przed rozpoczęciem 

się pory namazu, według pozostałych trzech szkół nie jest to dozwolone. 

Tejemmum jest ułatwieniem w abdeście i gusl. W islamie robienie tejemmum za 

pomocą piasku jest jak oczyszczenie się wodą. Islam jasno informuje, że z wielu 

rodzajów nieczystości można się oczyścić, używając piasku. 

Główne okoliczności wymagające wykonanie tejemmum: 

1- Niemożność znalezienia wody do wykonania abdestu i gusl. (W mieście 

zawsze szukanie wody należy do fard). 

2- Choroba, która stanowi przeszkodę w korzystaniu z wody; 

niebezpieczeństwo utraty życia z zimna lub rozchorowania się po użyciu wody. 

3- Gdy w pobliżu wody znajduje się wróg, drapieżne lub jadowite zwierzę. 

4- Podczas pobytu w więzieniu, niemożność korzystania z wody.  

5- Znalezienie się w obliczu śmierci. 

6- Bycie w podróży i poza wodą do picia nieposiadanie jej większej ilości. 



71 
 

7- Niemożność wydobycia wody ze studni.  

 

Obowiązkowe czynności w tejemmum 

Tejemmum ma trzy fard: 

1- Złożenie intencji oczyszczenia siebie ze stanu dżunub lub stanu bez abdestu. 

2- Wytarcie o czystą ziemię wewnętrznej części obu dłoni (razem z 

nadgarstkami) i przetarcie nimi po całej twarzy.  

3- Uderzenie dłońmi o czystą ziemię i przetarcie najpierw prawego, następnie 

lewego przedramienia razem z łokciami. 

Niektórzy uczeni powiedzieli, że tejemmum ma dwa fard. Drugi i trzeci fard 

uznali za jeden. Obie definicje są poprawne. 

 

Sunny w tejemmum 

1- Rozpoczęcie formułką Besmele. 

2- Położenie wewnętrznej części obu dłoni na ziemi.  

3- Trzymając dłonie na ziemi, przesuwanie nimi do przodu i tyłu.  

4- Jeśli na dłoni znajduje się ziemia, uderzanie o siebie kciukami do momentu 

opadnięcia piasku. 

5- Położywszy ręce na ziemi, mieć rozsunięte palce. 

6- Dokonanie mesh (przetarcie rękoma) najpierw twarzy, następnie razem z 

łokciami prawego przedramienia, a później lewego. 

7- Wykonanie tejemmum tak szybko jak robi się abdest.  

8- Nie pozostawienie na twarzy i przedramionach nieprzetartego miejsca. 

9- Przed zrobieniem tejemmum poszukiwanie wody w miejscu, w którym 

można się jej spodziewać.  

10- Uderzając rękami o ziemię, położenie ich z siłą.  

11- Wykonanie mesh w wytłumaczony powyżej sposób. 

12- Przetarcie miejsc między palcami, a robiąc to, poruszać pierścionkiem. 



72 
 

Okoliczności, na które należy uważać, robiąc tejemmum 

1- Jeśli ten, kto nie posiada abdestu, wykona tejemmum, aby pokazać je 

uczniom, to nie będzie mógł wykonać namazu w tym stanie.  

2- Aby móc wykonać namaz z tejemmum, nie wystarczy tylko złożenie intencji 

wykonania tejemmum. Należy złożyć również intencję wykonania tejemmum dla 

namazu.  

3- Z tego samego piasku tejemmum może wykonać kilka osób. Ponieważ piasek 

itp., które używa się do wykonania tejemmum, nie stają się mustamel (zużyte). 

Mustamel staje się tylko opadający z rąk i twarzy pył.  

4- Według szkoły szafi‘ickiej i hanbelickiej tejemmum wykonuje się tylko 

piaskiem. Według pozostałych szkół tejemmum można wykonać każdą czystą rzeczą 

pochodzenia z ziemi, na której nie znajdzie się nawet pył. Wyjątek stanowi jedynie to, 

co przez spalenie staje się popiołem i rzeczy, które pod wpływem wysokiej 

temperatury ulegają topnieniu. Stąd do tejemmum nie można użyć: drewna, trawy, 

żelaza, mosiądzu, muru otynkowanego farbą olejną, miedzi, złota i szkła. Można użyć 

piasek, nie wolno natomiast pereł i korali. Wolno też użyć umyty wapnem i gipsem 

marmur, cement, niepokryte emalią fajans i porcelanowe naczynia. Jeśli ma się dostęp 

tylko do błota, można nim zrobić tejemmum, pod warunkiem, że wchodząca w jego 

skład woda stanowi mniej niż połowę.  

5- Z jednym tejemmum wolno wykonać różne namazy. 

6- Kiedy podróżnikowi po zobaczeniu specyficznych oznak lub otrzymaniu 

informacji od zdrowego umysłowo, dorosłego muzułmanina, który jest prawy, wyda 

się, że znajdzie wodę w odległości nie większej niż dwa kilometry, to obowiązkiem 

jest dla niego, idąc dwieście metrów w każdą stronę, szukanie samemu wody lub 

wysłanie kogoś. Jeśli jego przypuszczenia będą wątpliwe, to nie musi szukać wody.  

7- Jeśli ktoś, nie spytawszy o wodę, zrobi tejemmum i wykona namaz, to gdy 

muzułmanin, który jest prawy, poinformuje go o obecnej wodzie, ten będzie 

zobowiązany wykonać abdest i powtórzyć namaz.  

8- Wolno wykonać namaz po zrobieniu tejemmum, kiedy woda znajduje się w 

odległości większej niż dwa kilometry.  

9- Dozwolone jest wykonanie namazu z tejemmum, kiedy nie będąc w mieście 

lub we wsi, zapomni się o znajdującej się między rzeczami wodzie.  

10- Kto wykonał namaz z tejemmum, sądząc, że skończyła się mu woda, jeśli 

po wykonaniu namazu ją zobaczy, to musi ten namaz powtórzyć.  



73 
 

11- Wadżib jest dla podróżnika, aby prosił o wodę ludzi, w pobliżu których się 

znajduje. Jeśli nie dadzą mu jej, to powinien wykonać namaz z tejemmum. Jeśli jego 

znajomy zechce sprzedać mu wodę po normalnej cenie, to podróżnik, który posiada 

więcej pieniędzy, musi ją kupić. Jeśli jej właściciel zechce sprzedać ją po zawyżonej 

cenie, dozwolone jest wykonanie namazu z tejemmum. Jeśli nie będzie miał więcej 

pieniędzy, żeby kupić wodę po normalnej cenie, to powinien wykonać tejemmum.  

12- Na pustyni i przy drogach można zrobić tejemmum, mimo obecności 

pozostawianej tam wody do picia. 

13- W przypadku obecności małej ilości wody ten, kto znajduje się w stanie 

dżunub, powinien umyć się nią przed kobietą w okresie menstruacji, przed tym, kto nie 

znajduje się w stanie abdestu i przed umyciem zmarłego. Właściciel wody myje się 

przed wszystkimi. Kiedy woda zostanie zebrana od różnych właścicieli, najpierw myje 

się nią zmarłego.  

14- Kto znajduje się w stanie dżunub, jeśli po wykonaniu tejemmum straci 

abdest, to nie znajdzie się ponownie w stanie dżunub. Jeśli ma mało wody, to powinien 

pobrać tylko abdest.  

15- Jeśli więcej niż połowa powierzchni ciała kogoś, kto znajduje się w stanie 

dżunub, pokryta jest ranami, ospą, szkarlatyną, to wykonać może on tejemmum. Jeśli 

większa część skóry będzie zdrowa, a nie mocząc chorych miejsc, będzie się w stanie 

umyć, to wykonuje się gusl. Jeśli niemożliwe będzie umycie się bez pomoczenia ran, 

to można również wykonać tejemmum.  

 

Jak się robi tejemmum? 

1- Najpierw składa się intencję oczyszczenia się z dżunub lub pobrania abdestu. 

Aby móc wykonać namaz z tejemmum, nie wystarczy tylko złożenie intencji 

tejemmum. Należy złożyć intencję, określając akt czci, czyli tejemmum dla wykonania 

np. namazu dżenaze, sedżde tilawet, abdestu, gusl.  

Składając intencję dla tejemmum, nie ma potrzeby wypowiadania jej osobno dla 

abdestu i gusl. Składając intencję dla abdestu, jest się też oczyszczonym z dżunub. Z 

tejemmum zrobionym w intencji oczyszczenia z dżunub można wykonać namaz. Nie 

potrzeba wykonywać drugi raz tejemmum do abdestu. 

2- Podwinąwszy rękawy powyżej łokci, wewnętrzną część obu dłoni wyciera 

się w czystą ziemię, kamienie, piasek, mur z ziemi lub mur otynkowany wapnem. 

Następnie łącząc przynajmniej trzy palce, obiema dłońmi wykonuje się mesh na 



74 
 

twarzy, tzn. przeciera się ją dłońmi. Jeśli dłoń nie zetknie się z miejscem na twarzy 

wielkości czubka igły, tejemmum nie zostanie zaliczone.  

Aby dokładnie wykonać mesh na twarzy, należy położyć otwarte dłonie na 

części włosów, mając złączone ze sobą cztery palce i połączone obie dłonie w miejscu 

końca dwóch środkowych palców i tak powoli opuszczać je w kierunku podbródka. 

Trzymając palce w pozycji poziomej, należy dokładnie wytrzeć czoło, powieki, obie 

części nosa, powierzchnię warg i część twarzową podbródka. W międzyczasie należy 

przetrzeć wewnętrzną częścią dłoni policzki.  

3- Obie ręce wciera się ponownie w ziemię i uderzając o siebie, otrząsa je z 

piasku. Następnie wyciera się wewnętrzną częścią palców dolną część prawej ręki, od 

czubków palców aż do łokcia, później wewnętrzną częścią lewej ręki wyciera się od 

łokcia do dłoni i wewnętrzną częścią kciuka wyciera się kciuk prawej ręki. Należy 

zdjąć pierścionek. Następnie, ponownie w ten sposób, prawą ręką wyciera się lewą 

rękę. Wewnętrzną część dłoni należy wytrzeć o ziemię. Piasek i ziemia nie muszą 

pozostawać na rękach.  

Tejemmum dla abdestu i gusl wykonuje się tak samo.  

 

Okoliczności unieważniające tejemmum 

Tejemmum traci swoją ważność, kiedy minie powód korzystania z tejemmum, 

czyli gdy zostanie znaleziona woda, a także, gdy wystąpią okoliczności, które 

przyczyniają się do unieważnienia abdestu i gusl. 

 

Korzyści z abdestu, gusl i tejemmum 

Wykonywane jako ibadet oba rodzaje oczyszczenia zapewniają wiele korzyści 

dla naszego zdrowia. Oprócz dobra dla organizmu zapewniają również wiele korzyści 

dla zdrowia duszy. Niektóre ze stwierdzonych korzyści to: 

1- W codziennym życiu nie ma miejsca, którego nasze ręce by nie dotknęły i 

nie mielibyśmy styczności z bakteriami. Robienie abdestu, myjąc ręce, twarz i stopy, 

jest najlepszym rodzajem samoobrony przed chorobami i zapaleniem skóry. Niektóre z 

bakterii i pasożytów dostają się do organizmu również przez skórę.  

2- Płucząc nos, który pełni funkcję ochronną systemu oddechowego, zapobiega 

się dostawaniu do organizmu stosów kurzu i bakterii.  



75 
 

3- Mycie twarzy wzmacnia skórę, zmniejsza ból głowy oraz zmęczenie. 

Pobudza żyły oraz nerwy. Z tego powodu też ci, którzy regularnie wykonują abdest, 

mimo nawet podeszłego wieku nie tracą urody na swoich twarzach. 

4- Okoliczności wpływające na znalezienie się w stanie dżunub przyczyniają się 

do zwiększonego wykorzystywania energii, do przyspieszenia bicia serca, krążenia 

krwi oraz oddechu. Ciało po nadmiernej pracy odczuwa zmęczenie, wyczerpanie, 

odrętwienie i na ogół wolniej reaguje podczas zajęć umysłowych. Po wykonaniu gusl 

ciało odzyskuje dawną żywotność. Regularne mycie ciała w określonych odstępach 

czasu ma niezwykle ważne znaczenie z punktu widzenia medycyny zapobiegawczej.  

5- W naszym ciele w normalnym stanie panuje statyczna równowaga 

elektryczna. Zdrowie ciała jest blisko związane z tą równowagą elektryczną. 

Równowagę tę zakłócają: napięcia psychologiczne, warunki klimatyczne, ubrania, 

miejsce zamieszkania i pracy oraz okoliczności wymagające wykonania gusl. W 

przypadku zdenerwowania to napięcie elektryczne wzrasta czterokrotnie, a w 

przypadku okoliczności wymagających pobrania gusl dwunastokrotnie. Na 

specjalnych fotografiach zrobionych po naświetleniu zewnętrznej części skóry 

podczerwienią stwierdzono, że ciało po współżyciu płciowym zostało pokryte na całej 

powierzchni zwiększoną statyczną warstwą elektryczną. Warstwa ta stanowi 

przeszkodę w wymianie tlenu, jak i przyczynia się do niszczenia i marszczenia się 

skóry. Aby temu zapobiec, należy dokładnie umyć całe ciało, nie pomijając nawet 

miejsca wielkości czubka igły. W ten sposób cząsteczki wody, wpływając na 

obniżenie negatywnego napięcia elektrycznego, pokrywają ciało i przywracają je do 

normy. Dlatego też gusl z punktu widzenia medycyny to nieodzowny aspekt higieny.  

6- Abdest i gusl wpływają również pozytywnie na system krążenia. 

Zapobiegają stwardnieniu i zwężaniu się żył. Podczas robienia abdestu zachodzi 

również pewne pobudzenie. Myjąc najważniejsze ośrodki systemu limfatycznego, tj. 

tylną część nosa i migdały, pobudza się je. Oprócz tego mycie szyi oraz jej okolic 

również wpływa na system limfatyczny. Dzięki abdestowi i gusl, które ułatwiają 

krążenie limfy w organizmie, komórki układu odpornościowego, zwane limfocytami, 

chronią ciało przed szkodliwymi elementami oraz zwiększają odporność organizmu.  

7- Tejemmum robione w przypadku nie znalezienia wody również w dużym 

stopniu neutralizuje panującą w ciele elektryczność statyczną.  

 

2. OCZYSZCZENIE Z NIECZYSTOŚCI NEDŻASET 

Na ciele, na ubraniu oraz na miejscu, gdzie wykonywany będzie namaz, nie 

mogą znaleźć się brud, nedżaset (nieczystości). Chustę, nakrycie głowy, turban, mest, 



76 
 

skarpety zalicza się też do ubrania. Zwisającą z szyi część szala, ponieważ ta porusza 

się wraz z osobą wykonującą namaz, zalicza się także do okrycia i jeśli nie będzie 

czysta, to namaz nie zostanie zaakceptowany. Jeśli rozłożony dywanik do namazu 

będzie czysty w miejscach, gdzie się stoi i kładzie głowę, jednak w innych miejscach 

będzie zanieczyszczony, to namaz zostanie zaakceptowany, ponieważ dywanik – w 

przeciwieństwie do szala – nie przylega do ciała. Nie jest jednak dozwolone 

wykonywanie namazu, trzymając w kieszeni zamkniętą butelkę z moczem, gdyż 

butelka nie jest miejscem, z którego pochodzi mocz. [Z tego wynika, że nie jest 

dozwolone wykonywanie namazu, mając w kieszeni zamkniętą wodę kolońską, 

spirytus, butelkę z jodyną, zakrwawioną chusteczkę w zamkniętym pudełku lub 

zanieczyszczony materiał]. Miejsce, na którym stoją obie nogi i gdzie kładzie się 

głowę podczas sedżde, powinno być czyste. Namaz wykonywany na materiale, szkle, 

ceracie, które przykrywają nedżaset, zostanie przyjęty.  Jeśli podczas sedżde ubranie 

dotknie suchego nedżaset, to nie ma to wpływu na ważność modlitwy.  

Jeśli na skórze, ubraniu i miejscu, w którym wykonywany będzie namaz, 

znajduje się nieczystość rodzaju kaba nedżaset, ciężaru jednego dirhema lub lżejsza, 

to namaz zostanie zaakceptowany. Jednak, jeśli ta nieczystość równa jest jednemu 

dirhemowi, będzie to tahrimen mekruh i oczyszczenie z nieczystości należeć będzie do 

wadżib. Jeśli ilość tej nieczystości jest większa od jednego dirhema, to oczyszczenie 

będzie fard. Jeśli jest mniejsza, to oczyszczenie będzie sunną. Wyczyszczenie 

zabrudzonego miejsca z kropli wina należy również do fard. Według Imamejn (Imama 

Ebu Jusufa i Imama Muhammeda) i pozostałych trzech szkół do fard należy zmycie 

kaba nedżaset nawet, jeśli obecna jest jego drobna ilość. Ilość nedżaset mierzy się nie 

w czasie zabrudzenia, lecz w czasie przystępowania do namazu.  

Ciężar dirhema nedżaset w postaci stałej wynosi jeden miskal, tzn. cztery 

gramy i osiemdziesiąt miligramów (4.80g), a ilość nedżaset w postaci płynnej jest jak 

powierzchnia wody, która utrzymuje się w otwartej dłoni. Jeśli nedżaset w postaci 

stałej jest lżejszy niż jeden miskal i rozprzestrzeni się na powierzchni ubrania większej 

niż dłoń, to nie będzie stanowić to przeszkody w spełnieniu namazu.  

Nedżaset dzielą się na dwa rodzaje: 

1. Kaba nedżaset albo galiz nedżaset (poważna, duża, ciężka nieczystość): 

Wszystko, co wymaga dokonania abdestu, bądź gusl, gdy wydostanie się z człowieka; 

mięso, odchody, mocz zwierząt, których mięsa się nie je (z wyjątkiem nietoperza) oraz 

ich potomstwa; krew człowieka oraz wszystkich zwierząt; alkohol; padlina; 

wieprzowina; odchody drobiu, zwierząt pociągowych, owiec i kóz, są galiz 

(obrzydliwe), czyli kaba.  



77 
 

2. Hafif nedżaset (lekka nieczystość): Gdy jedna czwarta którejś części ciała 

lub ubrania zanieczyszczona jest lekką nieczystością, to nie jest to przeszkodą w 

wykonaniu namazu. Uryna jadalnych czworonożnych zwierząt oraz odchody ptaków, 

których się nie je, jest hafif nedżaset. Odchody jadalnych ptaków, jak gołębie i wróble 

są (kanonicznie) czyste.  

Anyżówka i spirytus są kaba nedżaset i ich picie, podobnie jak picie wina, jest 

zakazane. Przystępując do namazu, należy oczyścić ubranie i skórę z krwi, spirytusu i 

alkoholu. Przez wyschnięcie lub wyparowanie nedżaset, nie stają się one czyste. Jeśli 

trzyma się je w butelce czy innych podobnych pojemnikach schowanych w kieszeni, 

to należy je wyciągnąć. Nedżaset oczyszcza się każdego rodzaju czystą wodą, wodą 

używaną do abdestu i gusl, płynami takimi jak ocet i woda różana. Woda użyta w 

abdeście i gusl nazywana jest wodą musta’mel (używana woda; zebrana w naczyniu 

woda, którą użyto podczas abdestu), jest ona czysta i można nią czyścić nedżaset. 

Jednak nie oczyszcza się nią z hades, tj. nie robi się nią abdestu i gusl. 

Istindża: Oczyszczanie przednich i tylnych miejsc intymnych po wydostaniu się 

z nich nieczystości nazywa się istindża. Istindża jest sunną muekkede, tzn. sunną dla 

mężczyzny i kobiety po skorzystaniu z toalety jest oczyszczenie swoich przednich i 

tylnych miejsc intymnych, używając kamieni lub wody tak, aby nie pozostało na nich 

nic z nieczystości. Jeśli jednak ktoś nie będzie w stanie wykonać istindża wodą, nie 

odsłaniając swych miejsc awret przy innych, to rezygnuje z oczyszczania się wodą, 

jeśli nawet zabrudzi się dużą ilością nieczystości. Nie odsłaniając miejsc awret, 

wykonuje namaz w takim stanie. Jeśli je odsłoni, to popełni grzech. Jeśli jednak 

znajdzie odosobnione miejsce, to musi tam zrobić istindża wodą i powtórzyć ten 

namaz, ponieważ w przypadku, gdy wykonanie jednego nakazu przyczynia się do 

popełnienia haram, to należy go pominąć [lub odwlec], aby nie popełnić haram.  

Tahrimen mekruh jest robienie istindża kośćmi, jedzeniem, nawozem, cegłami, 

kawałkami garnka, szkła, węglem, karmą dla zwierząt, mieniem innych, kosztownymi 

rzeczami jak jedwab, rzeczami wyrzuconymi z meczetu, wodą Zemzem, liśćmi oraz 

papierem. Dozwolone jest robić istindża gazetą, która nie zawiera poważanych imion 

czy tekstu mającego związek z religią. Nie wolno jednak robić istindża papierem 

zawierającym islamskie litery (tj. arabskie). Mekruh jest załatwiać się na stojąco, nago 

lub będąc zwróconym przodem lub tyłem w stronę kyble. Nie wolno wykonywać gusl 

w miejscu, w którym zbiera się mocz. Nie jest dozwolone oddawanie moczu w 

miejscu, w którym wykonuje się gusl. Jednakże można to robić, gdy mocz nie 

gromadzi się i stamtąd spływa. Woda używana do istindża staje się nedżis (nieczysta) i 

nie należy rozpryskiwać jej na ubranie. Stąd robiąc istindża, należy odsłonić swoje 

miejsca intymne w odosobnionym miejscu. Nie wolno robić istindża, wkładając rękę 

do bielizny przed umywalką i myć swoje części ciała, stykając je z wodą w dłoni. 

Woda w dłoni, gdy zetknie się z kroplami moczu, stanie się nieczysta i zanieczyści 



78 
 

bieliznę, na którą spadnie. Jeśli w sumie wielkość miejsca, na które spadnie, wyniesie 

więcej niż szerokość dłoni, to namaz nie zostanie zaakceptowany. 

Istibra: Do wadżib u mężczyzn należy zrobienie istibra, chodząc, kaszląc lub 

leżąc na lewym boku. Chodzi o to, aby nie pozostawić w przewodzie moczowym 

żadnej kropli moczu. Nie powinno się robić abdestu, nie będąc pewnym, że nie 

pozostała w nim żadna kropla moczu. Jedna kropla wydostawszy się, unieważnia 

abdest oraz zanieczyszcza bieliznę. Jeśli na bieliznę wydostanie się mniej moczu niż 

ilość płynu utrzymującego się na powierzchni dłoni, to wykonanie namazu w tej 

bieliźnie będzie mekruh. Jeśli wycieknie więcej, to namaz nie zostanie zaakceptowany. 

Ci, którzy mają trudności z robieniem istibra, powinni umieszczać kawałek zwiniętej 

waty wielkości ziarenka jęczmienia w ujściu cewki moczowej. Wata wchłonie 

wydostający się mocz, zapobiegnie unieważnieniu abdestu i zanieczyszczeniu 

bielizny. Jednak koniec waty nie powinien wydostawać się na zewnątrz. 

 

3. SETR-I AWRET  

(Miejsca awret i zakrywanie się kobiet) 

Miejscami awret nazywa się te części ciała, których nie należy odsłaniać czy 

pokazywać innym oraz na które inni nie powinni patrzeć. Tymi zakazanymi miejscami 

u mężczyzn są miejsca od pępka do poniżej kolan. Kolana również należą do miejsc 

awret. Jeśli miejsce to będzie odsłonięte w czasie namazu, to nie zostanie on 

zaakceptowany. Wykonując namaz, do sunny należy, aby mężczyźni okrywali inne 

części ciała (ramiona, głowę) i stopy (zakładając skarpetki). W przypadku, gdy będą 

one odsłonięte, to namaz będzie mekruh. 

U kobiet, według czterech szkół, do miejsc awret należą wszystkie miejsca 

poza dłońmi i twarzą. Przedramiona, włosy, stopy również należą do miejsc awret, z 

tego względu kobiety nazywa się Awret. Zasłonięcie tych miejsc należy do fard. Jeśli 

jedna czwarta jakiegokolwiek miejsca awret zostanie odsłonięta w czasie jednego z 

rukn (tyle, ile trwa wypowiedzenie trzy razy Suphanallah), to namaz będzie nieważny. 

Jeśli odkryte zostanie mniej, to namaz nie zostanie unieważniony, jednak stanie się 

mekruh. Jeśli materiał jest na tyle cienki, że widoczny jest kształt ciała albo jego kolor, 

to traktuje się to, jakby go w ogóle nie było.  

Dla kobiet poza namazem, gdy są same, do fard należy zakrywanie części ciała 

między pępkiem a kolanami; do wadżib należy okrywanie pleców i brzucha, a 

okrywanie innych części ciała zaliczane jest do edeb. 

Mężczyźnie, który jest pewien, że nie odczuje pożądania, patrząc na jedną z 

osiemnastu kobiet, które są mu wiecznie zakazane poślubić, dozwolone jest patrzenie 



79 
 

na jej głowę, twarz, szyję, ręce, część nóg poniżej kolan. Nie jest jednak dozwolone 

patrzenie na jej piersi, pachy, uda, kolana i plecy.  

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Oczy tego, który 

patrzy z pożądaniem na obcą kobietę, zostaną wypełnione ogniem i wrzucony 

zostanie do Piekła. Ramiona z rękoma tego, kto podaje rękę obcym kobietom, 

zostaną obwiązane wokół jego szyi, a następnie zostanie wysłany do Piekła. Ci, 

którzy rozmawiają z pożądaniem z obcymi kobietami bez potrzeby, pozostaną w 

Piekle tysiąc lat za każde wypowiedziane słowo”.  

Inny ze świętych hadisów głosi: „Patrzenie na żonę sąsiada lub przyjaciela 

jest dziesięciokrotnie większym grzechem niż patrzenie na inną obcą kobietę. 

Patrzenie na zamężne kobiety jest tysiąckrotnie większym grzechem niż patrzenie 

na dziewczyny. Podobnie jest i z cudzołóstwem”.  

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „O Ali! Nie 

odsłaniaj swoich ud, nie patrz też na uda zmarłych, ani żywych, na niczyje!”. 

W jeszcze innym świętym hadisie głosił: „Nie odsłaniajcie swoich miejsc 

awret, ponieważ obok was znajdują się ci, którzy nie opuszczają was ani na 

chwilę. Odczuwajcie przed nimi wstydliwość i okażcie im szacunek”. (Są to 

aniołowie Hafaza). 

Ponownie święte hadisy głoszą: „Zasłaniajcie swoje miejsca awret. Nie 

pokazujcie ich nikomu poza swoimi żonami i brankami. Odczuwajcie wstyd 

przed Allahem Najwyższym również i wtedy, gdy jesteście sami!”. 

„Niech Allah przeklnie mężczyzn, którzy upodabniają się do kobiet i 

kobiety upodabniające się do mężczyzn!”. 

„Jeśli ktoś ujrzawszy dziewczynę, natychmiast odwróci od niej wzrok, 

Allah Najwyższy obdarzy go sewab nowego aktu czci, którego smak odczuje 

natychmiast”. 

„Niech Allah przeklnie tego, kto odsłania swoje miejsca awret i patrzy na 

miejsca awret innych!”. 

„Kto upodabnia się do jakiegoś plemienia, staje się jednym z nich”. To 

znaczy, że ten, kto upodabnia swój charakter, czynności albo ubrania do innych, staje 

się jednym z nich. Ci, którzy podążają za modą, zwyczajami niewierzących i nazywają 

to, co jest zakazane, sztuką, a popełniających te zakazy artystami, postępowcami, 

powinni traktować ten święty hadis jako przestrogę, przerazić się i obudzić. 

Mężczyzna również nie powinien patrzeć na miejsca awret mężczyzny, a 

kobieta kobiety. Tak jak zakazane jest patrzeć mężczyznom na miejsca awret kobiet, a 



80 
 

kobietom na miejsca awret mężczyzn, tak i zakazane jest mężczyznom patrzeć na 

miejsca awret mężczyzn, a kobietom na miejsca awret kobiet. Miejscem awret u 

mężczyzn w stosunku do kobiet i mężczyzn jest część ciała między pępkiem a 

kolanami. Miejscem awret u kobiet w stosunku do kobiet jest to samo miejsce, a w 

stosunku do obcych mężczyzn całe ciało poza dłońmi i twarzą. Zakazane jest również 

patrzeć bez pożądania na miejsca awret obcej kobiety. 

Chory leżąc nago pod kołdrą, mając głowę schowaną pod nią, jeśli zrobi namaz 

z ima (pochyleniami większymi i mniejszymi głową, spojrzeniem dalej i bliżej 

oczyma), to wykona go nago. Wolno mu będzie go tak wykonać, gdy wyciągnie głowę 

spod kołdry i zrobi go, będąc przykrytym kołdrą.  

Mężczyźnie, który jest pewien, że nie odczuje pożądania, patrząc na jedną z 

osiemnastu mahrem kobiet, które jest mu wiecznie zakazane poślubić, dozwolone jest 

patrzeć na jej głowę, twarz, szyję, ręce, część nóg poniżej kolan. Nie jest jednak 

dozwolone patrzeć mu na piersi, pachy, uda, kolana i plecy.  

Synowie wujka, ciotki, stryjka, stryjenki są dla kobiety jak obcy mężczyźni. 

Szwagier również jest obcym mężczyzną. Zakazane jest z nimi rozmawiać, żartować i 

przebywać sam na sam. Mężczyznom również zakazane jest rozmawiać z córkami 

wujka, stryjka, ciotki, stryjenki, ze szwagierką i bratową (i przebywać sam na sam). 

Mężczyzna aż do śmierci nie może ożenić się z określonymi osiemnastoma 

kobietami mahrem. Może z nimi rozmawiać i przebywać sam na sam. Kobieta również 

nie może poślubić określonych osiemnastu mężczyzn mahrem. Tymi osiemnastoma 

mężczyznami i kobietami są: 

Członkowie rodziny z jednego rodu 

Mężczyźni: 1- ojciec, 2- ojcowie matki i ojca, 3- syn, synowie syna i córki, 4- 

brat, 5- synowie brata, 6- synowie córki, 7- wujek i stryjek. 

Kobiety: 1- matka, 2- matki ojca i matki, 3- córka, córki syna i córki, 4- siostra, 

5- córki siostry, 6- córki brata, 7- ciotka i stryjenka. 

Członkowie rodziny poprzez karmienie mlekiem 

Mężczyźni: 8- mleczny ojciec, czyli mąż mlecznej matki, 9- ojciec mlecznego 

ojca i mlecznej matki, 10- mleczny syn, synowie mlecznego syna i mlecznej córki, 11- 

mleczny brat, 12- synowie mlecznej siostry, 13- synowie mlecznego brata, 14- 

mleczny wujek i mleczny stryjek. 

Kobiety: 8- mamka, czyli mleczna matka, 9- matka mlecznego ojca i matka 

mlecznej matki, 10- mleczna córka, córki mlecznej córki i mlecznego syna, 11- 



81 
 

mleczna siostra, 12- córki mlecznej siostry, 13- córki mlecznego brata, 14- mleczne 

ciotki, czyli siostry mlecznej matki i mlecznego ojca. 

Członkowie rodziny poprzez powinowactwo 

Mężczyźni: 15- teść, 16- przyrodni syn, 17- przyrodni ojciec, 18- zięć. 

Kobiety: 15- teściowa, 16- przyrodnia córka, 17- przyrodnia matka, 18- 

synowa. 

Mężczyźni i kobiety, którzy wychodzą na zewnątrz z odsłoniętymi miejscami 

awret i patrzą na miejsca awret innych, będą paleni w silnie rozgrzanym ogniu Piekła. 

 

4. ISTIKBAL-I KYBLE  

(Zwrócenie się w stronę kyble) 

Namaz wykonuje się naprzeciwko Kaaby. Kyble nazywa się kierunek 

wskazujący meczet Kaabe, w Błogosławionym mieście Mekce. Przedtem kierunkiem 

podczas modlitw była Jerozolima. Jedenaście miesięcy po Hidżrze, w połowie 

miesiąca Szaban, we wtorek zostało nakazane zwrócenie się w stronę Kaaby.  

Meczet Kaabe nie jest kyble, jest nim ziemia, na której się znajduje, tzn. ciągnąca 

się od tej ziemi aż do Arsz próżnia jest kyble. Stąd na dnie morza, studni, w wysokich 

górach i w samolocie wykonuje się namaz w tym kierunku. Namaz zostanie 

zaakceptowany, jeśli przestrzeń między ukośnymi kierunkami nerwów wzrokowych 

obejmuje Kaabę.  

Jednak: 1- Z powodu choroby, 2- W przypadku zagrożenia kradzieżą majątku, 3- 

W przypadku zagrożenia ze strony dzikich zwierząt, 4- W przypadku groźby bycia 

zauważonym przez wroga, 5- Gdy schodząc ze zwierzęcia, nie wsiądzie się na niego z 

powrotem bez pomocy, jeśli nie będzie można wykonać dwóch namazów przez 

połączenie ich [południowego i popołudniowego oraz wieczornego i nocnego, 

naśladując szkołę malikicką lub szafi‘icką], wykonuje się namaz, zwracając się w 

stronę, w którą starcza sił. Będąc na statku, w pociągu i samolocie, należy 

obowiązkowo zwrócić się w stronę kyble. 

 

5. PORY NAMAZÓW 

Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Dżebrail (alejhisselam) przez 

dwa dni był Mi imamem przy drzwiach Kaaby. Kiedy pojawił się blask jutrzenki, 



82 
 

to wykonaliśmy namaz poranny, gdy słońce minęło zenit, namaz południowy, 

kiedy cienie wszystkiego stały się tak duże jak ich wymiary, namaz 

popołudniowy, kiedy słońce zachodziło, (kiedy znikły jego górne krańce), namaz 

wieczorny oraz gdy była jeszcze ciemność, przed pojawieniem się jutrzenki, 

namaz nocny. Drugiego dnia wykonaliśmy namaz poranny, kiedy pojawiła się 

jutrzenka, namaz południowy, kiedy cienie wszystkiego były dwukrotnie większe, 

namaz popołudniowy od razu po nim, a namaz wieczorny, kiedy przerwany 

został post oraz namaz nocny w pierwszej jednej trzeciej nocy. Następnie 

powiedział do Mnie: ‘Muhammedzie, to są pory namazu dla Ciebie i byłych 

proroków, niech Twoja wspólnota wykonuje każdy z tych pięciu namazów 

pomiędzy dwoma czasami, w których my każdy z nich wykonywaliśmy’.”. Stąd 

też rozumie się, że zostało nakazane wykonywanie każdego dnia pięciokrotnej 

modlitwy namaz. 

Czas porannego namazu (fadżr): od świtu, tj. od pojawienia się na wschodzie 

bieli do wschodu słońca. 

Czas południowego namazu (zuhr): rozpoczyna się od czasu, kiedy skrócone 

wcześniej cienie zaczną się znów wydłużać i trwa aż do jednokrotnego lub 

dwukrotnego wydłużenia się cienia. Pierwsza opinia należy do dwóch imamów, tj. 

Imama Ebu Jusufa i Imama Muhammeda, druga opinia do Imama a‘zama Ebu Hanify 

(rahmetullahi alejhim). 

Czas popołudniowego namazu (asr): rozpoczyna się, kiedy skończy się czas 

południowy. Na ten temat również panują dwie opinie: 

 1- Według Imama Ebu Jusufa i Imama Muhammeda rozpoczyna się on, kiedy 

cień wydłuży się na długość rzucającego go ciała i trwa aż do zniknięcia słońca.  

 2- Według Imama a‘zama Ebu Hanify rozpoczyna się, kiedy cień wydłuży się 

na dwukrotną długość rzucającego go ciała i trwa aż do zniknięcia słońca.  

Jednak po zżółknięciu słońca, tj. gdy linia widocznego horyzontu zbliży się na 

długość oszczepu, zakazane jest wykonywanie jakiegokolwiek namazu. Tzn. haram 

jest opóźnianie namazu popołudniowego do tego czasu. Jednak jeśli nie wykonało się 

namazu popołudniowego, to należy wykonać go do zachodu słońca.  

Czas wieczornego namazu (maghrib): zaczyna się po zniknięciu słońca i trwa 

aż do zaciemnienia się zmierzchu, tj. do zniknięcia zaczerwienienia.  

Czas nocnego namazu (isza): trwa od końca czasu wieczornego namazu do 

rozjaśnienia się jutrzenki. Według Imama a‘zama Ebu Hanify (rahmetullahi alejh) 

czas nocnego namazu rozpoczyna się po zniknięciu bieli na niebie. Podobnie było i z 

czasem namazu południowego. Tzn., jeśli po nadejściu czasu na namaz nocny, 



83 
 

ustalonego według dwóch imamów, poczeka się przynajmniej pół godziny i wtedy 

wykona się namaz nocny, to wykona się go zgodnie z opinią wszystkich Imamów. 

Mekruh jest, nie mając usprawiedliwienia, przesuwanie wykonania namazu nocnego 

na drugą połowę nocy.  

Zakazane jest wykonywanie namazu przed lub po jego czasie. Jest to wielki 

grzech. Istnieją trzy zakazane czasy, kiedy wykonywanie namazu jest tahrimen 

mekruh. W tych trzech czasach rozpoczęte namazy fard nie zostaną zaliczone: kiedy 

wschodzi słońce, kiedy zachodzi i kiedy stoi w zenicie. W ciągu tych trzech czasów 

nie wolno również wykonywać wcześniej przygotowanego namazu dżenaze, sedżde 

tilawet i sedżde sehw. Gdy zachodzi słońce, to wykonuje się tylko fard namazu 

popołudniowego z tego dnia.  

Istnieją dwa czasy, kiedy mekruh jest wykonywać tylko namazy nafile: po 

wykonaniu porannego namazu fard do wschodu słońca i po wykonaniu namazu 

popołudniowego fard, przed namazem wieczornym fard.  

 

WYJAŚNIENIE: Namaz i post na biegunach  

Czas namazu każdego z krajów zmienia się według odległości od równika i 

pory roku:  

W krajach zimnych, położonych na północy w okręgu bieguna północnego, 

które przekraczają 67 stopień, w czasie większego nachylenia słonecznego świt 

rozpoczyna się przed zniknięciem zmierzchu. Stąd w lecie na północnym krańcu 

Morza Bałtyckiego nie ma nocy i czas namazu nocnego oraz porannego się nie 

rozpoczyna. Według szkoły hanefickiej czas nie jest warunkiem dla namazu tylko jego 

powodem. Jeśli powód nie będzie istniał, to namaz nie będzie obowiązkiem. Dlatego 

też dla muzułmanów mieszkających w takich krajach, te dwa namazy nie są 

obowiązkiem. Na półkuli północnej, z tego względu, że wszędzie znajduje się morze, 

takich krajów nie ma.  

W trzydziestą noc miesiąca Szaban, gdy w jednym mieście zostanie 

dostrzeżony księżyc, to na całym świecie należy rozpocząć post. Widziany w dzień 

księżyc jest księżycem nocy, która nadejdzie. [Muzułmanin, który udaje się na 

bieguny lub na księżyc, jeśli nie jest podróżnikiem, to musi w tym miesiącu pościć za 

dnia. W dni, które są dłuższe niż 24 godziny, rozpoczynać i przerywać post powinien 

według zegara, stosując się do czasu modlitw muzułmanów z miasta, którego dzień nie 

jest aż tak długi. Jeśli nie będzie pościł, to będzie zobowiązany odrobić niewykonany 

post, gdy trafi do miejsca, w którym dzień nie jest aż tak długi]. 

 



84 
 

EZAN I IKAMET 

Ezan oznacza: ‗wszystkich poinformować‘. Wypowiadanie na głos (głośne 

recytowanie) Ezanu przez mężczyzn w czasie pięciu codziennych namazów, namazów 

kaza i namazów dżuma naprzeciwko hatiba jest sunną muekkede. Wypowiadanie 

Ezanu i Ikametu przez kobiety jest mekruh. Ezan recytuje się z podwyższenia, aby 

poinformować innych o jego czasie. Recytując Ezan, do mustehab należy podniesienie 

obu rąk i włożenie w uszy po jednym palcu. Wypowiadanie Ikametu posiada więcej 

zalet niż wypowiadanie Ezanu. Ezan i Ikamet wypowiada się stojąc skierowanym w 

stronę kyble. Wypowiadając Ezan, nie rozmawia się i nie odpowiada na pozdrowienie. 

 

W jakich sytuacjach recytuje się Ezan i Ikamet? 

1- Sunną dla mężczyzn jest recytowanie Ezan i Ikamet na głos, wykonując 

namaz kaza (tj. odrabiając wcześniej niewykonany namaz) samemu lub ze wspólnotą, 

będąc na polu, w ogrodzie. Ludzie, dżinny i kamienie, które słyszą ten głos, będą 

świadkami w Dniu Zmartwychwstania. Kto wykonuje na raz kilka zaległych 

namazów, powinien najpierw wyrecytować Ezan i Ikamet. Potem, wykonując następne 

zaległe namazy, powinien dla każdego z nich recytować tylko Ikamet.  

2- Kto wykonuje namaz obowiązkowy w domu sam albo ze wspólnotą, nie 

recytuje Ezanu i Ikametu, ponieważ wyrecytowany w meczecie Ezan i Ikamet 

zaliczane są do wyrecytowanych również w domu. Jednak wyrecytowanie ich w domu 

przynosi wiele korzyści. Po tym jak namaz został wykonany w miejscowym meczecie 

albo w każdym meczecie, w którego skład wspólnoty wchodzą określeni ludzie, ten, 

kto wykonuje go sam, nie recytuje Ezanu i Ikametu. W meczetach, które znajdują się 

na trasie albo w takich, które nie mają imama, muezzina i określonej wspólnoty, 

odwiedzane są przez różne wspólnoty, które wykonują o różnym czasie ten sam 

namaz, dla każdej wspólnoty wtedy wypowiada się Ezan i Ikamet. Kto wykonuje sam 

namaz w takim meczecie, także wypowiada Ezan i Ikamet tak głośno, aby usłyszeć 

siebie samego.  

3- Podróżnicy wykonując namaz razem albo każdy z nich osobno, powinni 

wypowiadać Ezan i Ikamet. Jeśli przy tym, kto wykonuje namaz sam, znajdują się 

obok jego towarzysze, którzy również wykonują namaz, to może on nie wypowiadać 

Ezanu. Podróżnik recytuje Ezan i Ikamet również wtedy, gdy wykonuje namaz sam w 

domu. Ponieważ wypowiadany w meczecie Ezan nie obejmuje jego namazu. Jeśli 

wypowiedziano w domu Ezan, to niektórzy z podróżników wykonując ten sam namaz 

później w tym samym miejscu, nie wypowiadają go ponownie.  



85 
 

Ezan wolno wypowiadać zdrowo umysłowemu chłopcu, niewidomemu, weled-i 

zina (bękartowi) oraz niewykształconemu wieśniakowi. Wypowiadanie Ezanu i 

Ikametu przez osobę w stanie dżunub oraz wypowiadanie Ezanu będąc bez abdestu, 

przez kobietę, grzesznika, pijanego i dziecko, które nie jest rozumne, a także 

wypowiadanie Ezanu na siedząco należy do tahrimen mekruh. W tych przypadkach 

należy go powtórzyć. Aby Ezan był właściwy, muezzin powinien być o zdrowych 

zmysłach i być muzułmaninem. Wypowiadanie Ezanu przez głośnik nie jest właściwe. 

Ezan wypowiadany przez grzesznika nie należy do (sahih) zaliczonych, 

ponieważ jego słowa nie są godne zaufania w sprawie ibadet. Z Ezanu 

wypowiadanego przez grzesznika i przez głośnik nie wnioskuje się, że przyszedł jego 

czas. Nie przerywa się postu, słysząc jego Ezan lub otrzymując od niego jakiś znak.  

Wysokie stopnie uzyskają ci, którzy wychwalają Ezan i okazują mu szacunek 

oraz wchodząc na minaret, wypowiadają go zgodnie z sunną, nie zmieniając liter, słów 

i nie śpiewając. 

Jednak, jeśli Ezan nie jest wypowiadany zgodnie z sunną, np. kiedy zmieniane 

lub tłumaczone są jego słowa, a w niektórych momentach wypowiada się go śpiewając 

lub gdy głos Ezanu dochodzi z głośników (z tego względu, że pochodzący z głośnika 

głos nie jest głosem imama, czy muezzina; ich głosy zmieniają się w fale 

elektromagnetyczne; słyszany jest głos powstały z fali elektromagnetycznych), to ten, 

kto go słyszy, nie powtarza żadnej jego części.  

 

WYJAŚNIENIE: Czy Ezan wypowiada się przez głośnik? 

Stawiane na minaretach głośniki stały się przyczyną lenistwa muezzinów i 

wypowiadania Ezanu na siedząco w ciemnych pokojach, nie uważając na sunnę. Od 

wieków wznoszące się w stronę nieba minarety, które są naszą duchową ozdobą, przez 

tę innowację stały się słupami dla głośników. Uczeni islamscy odkrycia techniki 

zawsze przyjmowali pozytywnie. I tak np. wspierali zakładanie drukarni; przez 

drukowanie pożytecznych książek chcieli, żeby rozpowszechniała się nauka. Nie ma 

wątpliwości, że islam uznaje radio i głośniki w pożytecznym rozpowszechnianiu za 

dobre wynalazki i korzysta z nich. Jednak pozbawienie muzułmanów słodkiego głosu 

Ezanu, wykonywanie ibadet drażniącym głosem głośników, jest szkodliwe. 

Umieszczanie głośników w meczetach jest niepotrzebnym marnotrawstwem. Zamiast 

pięknych głosów muzułmanów, które mają boskie działanie na wierzące serca, 

wprowadzono ten wrzeszczący przyrząd, którego nie było. Ezan wypowiadany z 

minaretu i głosy Tekbir z meczetu wprowadzały w duchowy zachwyt nawet 

niewierzących. W każdej dzielnicy meczety były wypełnione przez wspólnotę, która 

słyszała wypowiadany Ezan i namaz był robiony z wielką pokorą jak za czasów 



86 
 

Towarzyszy Proroka. Boski wpływ Ezanu, który doprowadzał wierzących do 

duchowej euforii, zanikł przez metaliczne głosy z głośników. 

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) w jednym ze świętych hadisów 

powiedział: „Każdemu, kto słysząc głos Ezanu, będzie go recytował po cichu 

razem z muezzinem, za każdą literę zostanie dane tysiąc sewab i wybaczone tysiąc 

grzechów”.  

Dla tego, kto słyszy Ezan, nawet jeśli recytuje Święty Koran, sunną jest 

powtarzanie powoli usłyszanych słów. Kiedy usłyszy słowa „Hajje ala”, to nie 

powtarza ich, tylko mówi: „La hawle wela kuwwete illa billah”. Po Ezanie 

wypowiada się salewat, a następnie robi dua Ezanu. Kiedy po raz drugi zostanie 

powiedziane „Eszhedu enne Muhammeden Resulullah”, do mustehab należy 

pocałowanie dwóch paznokci u kciuków i wytarcie ich o oczy. Nie postępuje się w ten 

sposób w czasie wypowiadania Ikametu.  

 

SŁOWA EZANU 

Allahü ekber 4 razy 

Eszhedü en lâ ilâhe illallah 2 razy 

Eszhedü enne Muhammeden Resûlullah 2 razy 

Hajje ales-salâh 2 razy 

Hajje alel-felâh 2 razy 

Allahü ekber 2 razy 

Lâ ilâhe illallah 1 raz 

 

Jedynie w porannym Ezanie, po słowach: „Hajje alel-felâh‖, wypowiada się: 

„Es-salâtü hajrun minen-nevm”. Zaś podczas Ikametu, po słowach: „Hajje alel-

felâh”, wypowiada się dwukrotnie: „Kad kâme tis-salâtü”. 

 

Dua, gdy usłyszy się Ezan 

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Kiedy 

wypowiadany jest Ezan, recytujcie dua: ‘Ve ene eszhedü en lâ ilâhe illallahü 

vahdehû lâ szerîkeleh ve eszhedü enne Muhammeden abdühü ve resûlüh ve radîtü 

billâhi rabben ve bil-islâmi dînen ve bi Muhammedin sallallahü alejhi ve selleme 

resûlen’.”. 

W innym świętym hadisie powiedział: „Moja wspólnoto. Recytujcie tę dua, 

kiedy skończycie wypowiadać Ezan: ‘Allahümme rabbe hâzihid-da’vetit-tâmmeti 



87 
 

ves-salâtil-kâimeti âti Muhammedenil-vesîlete vel-fadîlete ved-deredżeter-refîate 

veb’ashü mekâmen mahmûdenil-lezî ve’adtehü inneke lâ tuhlifül-mîâd’.”. 

 

Znaczenie słów Ezanu 

ALLAHÜ EKBER: Allah Najwyższy jest wielki. Niczego nie potrzebuje. Jest 

też zbyt wielki, żeby potrzebować ibadet Swoich poddanych. Nie odnosi On z tego 

żadnej korzyści. Słowa te powtarza się czterokrotnie, aby dobrze uzmysłowić sobie to 

ważne znaczenie.  

ESZHEDÜ EN LÂ ILÂHE ILLALLAH: Mimo że z powodu Swojej wielkości 

nie odczuwa potrzeby czyjegokolwiek ibadet, to zaświadczam i z pewnością wierzę, 

że nikt prócz Niego nie zasługuje, aby być czczonym. Nic nie jest do Niego podobne. 

ESZHEDÜ ENNE MUHAMMEDEN RESÛLULLAH: Zaświadczam i 

wierzę, że Muhammed (alejhi we ala alihissalatu wesselam) jest Prorokiem wysłanym 

przez Allaha Najwyższego, że jest On przekazicielem upodobanych przez Allaha 

Najwyższego sposobów wykonywania ibadet, że tylko te ibadet przekazane i ukazane 

przez Niego są cenione przez Allaha Najwyższego. 

HAJJE ALES-SALÂH, HAJJE ALEL-FELÂH: Są to dwa słowa zapraszające 

wierzących do namazu - powodu szczęścia i wybawienia. 

ALLAHÜ EKBER: Nikt nie jest w stanie wykonać aktu czci, który byłby Jego 

godny. On jest zbyt wielki i zbyt daleko od tego, aby ktoś mógł wykonać godny i 

odpowiedni względem Niego akt czci.  

LÂ ILÂHE ILLALLAH: Tylko On ma prawo być czczony, tylko Jemu okazuje 

się pokorę, tylko Jego jest to prawem. Poza tym, że nikt nie jest w stanie wykonać 

żadnego aktu czci wartego Jego, nikt oprócz Niego nie zasługuje, aby być czczonym. 

Z tych oto dostojnych słów wybranych do zapraszania wszystkich do namazu, 

zrozumieć można, jak wielką szlachetnością charakteryzuje się namaz.  

 

6. INTENCJA 

Intencję składa się, wykonując iftitah tekbir. Złożyć intencję do namazu 

oznacza: pomyśleć w sercu o jego nazwie, czasie, kyble i podążaniu za imamem.  

Intencja złożona po iftitah tekbir nie będzie prawidłowa, a namaz wykonany w 

ten sposób, nie zostanie zaakceptowany. Składając intencję do namazu fard albo 



88 
 

wadżib, należy wiedzieć, który z nich jest wadżib, a który fard. Nie trzeba składać 

intencji ilości rekatów. Wykonując namaz sunna, wystarczy złożyć intencję 

wykonania namazu. Dla namazu dżenaze (pogrzebowego) składa się intencję namazu 

dla Allaha i dua dla zmarłego.  

Imam prowadząc namaz dla mężczyzn, nie musi składać intencji prowadzenia 

go dla nich. Jeśli nie złoży intencji bycia imamem dla gotowej wspólnoty, to nie zyska 

sewab za namaz ze wspólnotą. Zyska je wtedy, gdy złoży intencję bycia imamem. 

Imam prowadząc namaz dla kobiet, musi złożyć intencję bycia imamem dla kobiet.  

Rozpoczynając akty czci, ustne wypowiedzenie kilku słów nie nazywa się 

intencją. Jeśli nie złoży się intencji sercem, to akty czci nie zostaną przyjęte.  

 

7. TAHRIME TEKBIR 

Rozpoczynając namaz do fard należy wypowiedzenie: „Allahü ekber‖. Nie jest 

dozwolone wypowiadanie innych słów. Niektórzy z uczonych powiedzieli, że tahrime 

tekbir jest w namazie. Według tego, warunków i podstaw (rukn) w namazie jest po 

sześć. 

 

RUKN W NAMAZIE 

Fard (czyny konieczne do spełnienia) w namazie nazywa się rukn. Jest ich pięć: 

1. KYJAM: znaczy ‗stać‘. Chory, który nie jest w stanie ustać na nogach, 

wykonuje namaz na siedząco. Jeśli nie jest w stanie siedzieć, kładzie się na plecach i 

wykonuje namaz, poruszając głową. Aby nie mieć głowy zwróconej w stronę nieba 

tylko w stronę kyble, pod głowę powinno podłożyć się poduszkę. Nogi podciąga tak, 

aby nie wyciągać ich w stronę kyble. Podczas stania stopy powinny być oddalone od 

siebie na odległość czterech palców. 

Na siedząco wykonuje namaz chory, który nie jest w stanie ustać na nogach; 

ten, kto stojąc, ma zawroty głowy, duże bóle głowy, bóle zęba, oczu lub jeszcze 

innych części ciała; popuszcza lub oddaje gazy; ma krwawiącą ranę; na stojąco boi się 

wroga; jest w niebezpieczeństwie, że zostanie okradziony; gdy stoi i przerwie mu się 

post lub źle będzie recytował albo odsłoni mu się miejsce awret. Podczas ruku trochę 

pochyla się, a aby wykonać sedżde, kładzie głowę na ziemi. Ten, kto nie jest w stanie 

położyć głowy na ziemi, pochyla się trochę do ruku i więcej do sedżde. Jeśli do sedżde 

nie pochyli się więcej niż do ruku, namaz nie zostanie zaakceptowany. Jeśli na ziemi 



89 
 

położy kamień oraz deskę i na nich wykona sedżde, to nawet jeśli namaz zostanie 

zaakceptowany, nie uniknie popełnienia grzechu, tzn. popełnienia tahrimen mekruh. 

2. KYRAET: w każdym rekacie namazu sunna i witr oraz wykonując namaz 

fard samemu, w dwóch pierwszych rekatach do fard należy recytowanie jednego 

wersetu ze Świętego Koranu. Wartościowsze jest recytowanie krótkiej sury.  

Jako kyraet do wadżib należy w namazach sunna i witr recytowanie w każdym 

rekacie Surę Fatiha, a w dwóch rekatach fard, także poza Fatihą, jedną surę albo trzy 

wersety. W namazach fard do wadżib lub sunny należy recytowanie w dwóch 

pierwszych rekatach Fatihę i zamm-i surę (tj. dodatkową surę po Surze Fatiha). 

Recytowanie Fatihy przed surą jest także wadżib. Jeśli zapomni się jeden z tych pięciu 

wadżib, to należy wykonać sedżde sehw.  

W kyraet nie wolno recytować tłumaczenia Świętego Koranu. 

Sunną jest, aby imam recytował w każdym namazie, poza namazem piątkowym 

i świątecznym, w pierwszym rekacie dwukrotnie więcej niż w drugim rekacie. Modląc 

się samemu, można recytować w każdym rekacie taką samą ilość. Mekruh jest, aby 

imam miał zwyczaj recytować w tych samych namazach i rekatach te same wersety. 

Recytowanie tych samych wersetów w drugim rekacie co w pierwszym, jest tenzihen 

mekruh. Recytowanie sur w odwrotnej kolejności, jest jeszcze gorsze. Mekruh jest 

recytowanie w drugim rekacie sury, przeskakując surę następującą po tej, którą 

recytowało się w pierwszym rekacie. Recytowanie Świętego Koranu według 

kolejności w Mushaf jest zawsze wadżib.  

3. RUKU’: po skończeniu recytacji w pozycji stojącej, wypowiada się tekbir i 

pochyla się do ruku. W ruku mężczyźni mają rozszczepione palce, kładą ręce na 

kolanach, a plecy trzymają na równi z głową.  

W ruku wypowiada się przynajmniej trzy razy: „Sübhâne rabbijel azym”. Jeśli 

przed trzykrotnym wypowiedzeniem imam podniesie głowę, należy również 

natychmiast podnieść swoją. W ruku ramiona i nogi powinny być wyprostowane. 

Kobiety nie rozszczepiają palców. Nie trzymają prosto pleców, nóg i ramion.  

Przy podnoszeniu się z ruku, sunną dla imama i modlącego się samemu jest 

powiedzenie: „Semi’allahü limen hamideh”. Wspólnota jednak nie wypowiada tych 

słów. Zaraz po nich ten, kto wykonuje namaz samemu lub ze wspólnotą, powinien 

powiedzieć: „Rabbenâ lekel-hamd” i wyprostować się. Następnie, wypowiadając: 

„Allahü ekber”, klęka się do sedżde, kładąc najpierw prawe kolano, później lewe oraz 

prawą, później lewą rękę, następnie nos i czoło na ziemi. 

4. SEDŻDE: W sedżde palce powinny być złączone i zwrócone w stronę kyble 

na poziomie uszu, głowa natomiast powinna znajdować się między dłońmi. 



90 
 

Powiedziane jest, że położenie czoła na czymś czystym, np. kamieniu, ziemi, drewnie, 

materiale jest fard, a [położenie czoła] razem z nosem wadżib. Nie jest dozwolone, bez 

usprawiedliwienia, położenie samego nosa na ziemi. Mekruh jest położenie na ziemi 

tylko czoła.  

Wadżib lub fard jest położenie na ziemi obu stóp lub przynajmniej po jednym 

palcu obu nóg, tzn., jeśli nie położy się na ziemi dwóch stóp, to namaz nie zostanie 

zaakceptowany albo stanie się mekruh.  

W sedżde sunną jest zgięcie palców u nóg i skierowanie ich w stronę kyble.  

Mężczyźni powinni trzymać swoje ramiona i uda z dala od brzucha. Sunną jest 

położenie na ziemi rąk i kolan, a w kyjam trzymanie stóp w odległości czterech palców 

od siebie, jednak w ruku, kawme oraz sedżde powinny być one złączone. 

Pochylając się do sedżde, podciąganie spodni, a także podwijanie ich przed 

namazem jest mekruh. Mekruh jest wykonywanie namazu z podwiniętymi lub 

krótkimi rękawami, mankietami lub w krótkiej spódnicy. Mekruh jest wykonywanie 

namazu bez nakrycia głowy z powodu lenistwa albo – nie zdając sobie sprawy z wagi 

wykonywania namazu – z nakryciem głowy. Nie przywiązywanie znaczenia do 

namazu powoduje natomiast niewiarę. Mekruh to też wykonywanie namazu w 

brudnym i roboczym ubraniu.  

5. KA’DE-I AHIRE [ostatnie siedzenie]: w ostatnim rekacie siedzenie tak 

długo, jak recytuje się Ettehyjjatu. Siedząc, nie robi się żadnych znaków palcami. W 

tej pozycji mężczyźni kładą swoje lewe nogi płasko na ziemi ze zwróconymi palcami 

w prawą stronę. W ten sposób siedzą na tej stopie. Prawa stopa powinna być 

wyprostowana, a palce powinny dotykać ziemi i być zwrócone w stronę kyble. 

Siedzenie w ten sposób jest sunną.  

Kobiety siedzą na lewym udzie. Ich uda powinny być blisko siebie, a prawa 

stopa powinna wystawać z prawej strony. Pod nią powinny trzymać lewą stopę, mając 

palce zwrócone w prawą stronę.  

 

Jak się wykonuje namaz? 

Namaz mężczyzny wykonywany samotnie 

Dla przykładu sunna namazu porannego: 

1- Najpierw zwraca się w stronę kyble. Stopy trzyma się równolegle, w odstępie 

czterech palców od siebie. Kciuki przykłada się do uszu, a środek dłoni otwiera się w 

stronę kyble. Po wypowiedzeniu w sercu: „W intencji zdobycia łaski Allaha 



91 
 

przystąpiłem do wykonania sunny dzisiejszego namazu porannego, zwracam się 

w stronę kyble” i mówiąc: „Allahü ekber”, kładzie się, splatając poniżej pępka prawą 

dłoń na lewej dłoni. 

2- Nie odrywając wzroku od miejsca, w którym będzie się wykonywało sedżde:  

a) Recytuje się „Subhaneke”,  

b) Po wypowiedzeniu „E’uzu Besmele‖, recytuje się Surę Fatiha,  

c) Po Surze Fatiha, nie wypowiadając Besmele36, recytuje się zamm-i surę (np. 

Surę Fil). 

 

3- Po zamm-i surze wypowiada się: „Allahü ekber” i pochyla do ruku. Ręce 

kładzie się na kolanach, talię trzyma się prosto i – nie odrywając wzroku od stóp – 

powtarza się trzy razy (można też 5 lub 7): „Sübhâne rabbijel azym”. 

4- Mówiąc: „Semi’allahü limen hamideh”, prostuje się. Wyprostowując się, 

nie podciąga się spodni i nie odrywa się wzroku od miejsca, gdzie robi się sedżde. Po 

całkowitym wyprostowaniu mówi się: „Rabbenâ lekel hamd”. Można też powtórzyć 

5 albo 7 razy. (To całkowite wyprostowanie się nazywamy kawme). 

5- Nie zwlekając zbytnio, na stojąco wypowiada się: „Allahü ekber” i pochyla 

się do sedżde. Pochylając się do sedżde, w kolejności:  

a) Kładzie się na ziemi najpierw prawe kolano, następnie lewe; prawą rękę, 

następnie lewą; nos i czoło,  

b) Palce u stóp zgina się w stronę kyble,  

c) Głowę kładzie się między rękami,  

d) Łączy się ze sobą palce dłoni,  

e) Wnętrze dłoni przykłada się do ziemi, nie kładzie się na ziemi łokci,  

f) W tej pozycji, mówi się trzy razy: „Sübhâne Rabbijel-a’lâ”.  

 

6- Następnie wypowiadając: „Allahü ekber”, kładzie się lewą nogę płasko na 

ziemi, palce prawej stopy zwraca się w kierunku kyble i siada się na zgiętych nogach. 

Dłonie kładzie się na kolanach, a palce pozostawia luźno.  

7- Nie zatrzymując się za długo, wypowiada się: „Allahü ekber” i ponownie 

wykonuje sedżde. (Siedzenie pomiędzy dwoma sedżde nazywa się dżelse). 

8- W sedżde ponownie wypowiada się przynajmniej 3 razy: „Sübhâne 

Rabbijel-a’lâ” i mówiąc: „Allahü ekber”, wstaje. Wstając, nie podpiera się z siłą 

                                                           
36

 Wg szkoły szafi‘ickiej po Surze Fatiha wypowiada się Besmele. 



92 
 

rękoma ani nie porusza nogami. Wstając z sedżde, najpierw odrywa się od ziemi czoło, 

później nos, następnie lewą dłoń i prawą dłoń, później lewe kolano i prawe kolano. 

9- Stojąc, zaczyna się od Besmele, potem recytuje się Surę Fatiha, a następnie 

jedną zamm-i surę, później, mówiąc: „Allahü ekber”, pochyla się do ruku.  

10- W drugim rekacie postępuje się tak, jak w opisanym pierwszym rekacie. Z 

tym, że po drugim sedżde, kiedy wypowie się: „Allahü ekber”, nie wstaje się, tylko 

dalej się siedzi na zgiętych nogach i: 

a) Po wyrecytowaniu: „Ettehyjjatu”, „Allahumme salli”, „Allahumme 

barik” i „Rabbena atina” przekazuje się selam najpierw w prawą stronę, 

mówiąc: „Esselâmü alejküm ve rahmetullah” i w lewą mówiąc: 

„Esselâmü alejküm ve rahmetullah”.  

b) Po przekazaniu selam, mówi się: „Allahümme entesselâm ve minkesselâm 

tebârekte jâ zel-dżelâli vel-ikrâm” i – nie rozmawiając – wstaje się do 

wykonania fard namazu porannego. Rozmowa pomiędzy namazem sunna a 

namazem fard nie unieważnia go, jednak jest powodem zyskania mniejszej 

ilości sewab.  

 

Po namazie trzykrotnie wypowiada się „Estałfirullah‖ i recytuje „Wersetel-

kursî”, a następnie wypowiada się: 33 tesbih (Subhanallah), 33 tahmid 

(Elhamdulillah), 33 tekbir (Allahü ekber) i jeden tehlil (Lâ ilâhe illallah vahdehu lâ 

szerîkeleh, lehülmülkü ve lehül hamdü ve hüve alâ külli szej’in kadîr). [Tesbih 

powinno się wypowiadać po cichu, głośne wypowiadanie jest innowacją]. Następnie 

robi się dua. Mężczyźni robiąc dua, podnoszą ramiona na wysokość piersi. Ramion 

nie zgina się w łokciach. Otwiera się dłonie i zwraca się je w stronę nieba, bo tak jak 

kyble dla namazu jest Kaabe, tak i kyble dla dua jest niebo. Po dua do mustehab należy 

wyrecytowanie 11 razy Surę Ihlas, wypowiadając też za każdym razem Besmele, 

dwóch Kul-e’uzu i 67 razy Estagfirullah. Następnie recytuje się święty werset 

„Subhanerabbike[...]” i wyciera się ręce w twarz.  

W czterorekatowych namazach sunna i fard, po drugim rekacie, po 

wyrecytowaniu tehyjjat wstaje się. W czterorekatowym namazie sunna po Surze 

Fatiha recytuje się zamm-i surę. W trzecim i czwartym rekacie fard recytuje się tylko 

Surę Fatiha, nie recytuje się zamm-i sury. Namaz wieczorny fard wykonuje się też w 

ten sposób, tj. w trzecim rekacie nie recytuje się zamm-i sury. W namazie witr 

natomiast, recytuje się w trzech rekatach Surę Fatiha i zamm-i surę. Następnie 

wykonując tekbir, podnosi się ręce do uszu i zaczyna recytować dua Kunut. Sunny 

ghajri muekkede namazu popołudniowego i nocnego wykonuje się tak, jak inne 

czterorekatowe namazy sunna. Jednak po drugim rekacie, siedząc po tehyjjat, recytuje 

się Allahumme salli i barik.  



93 
 

Namaz kobiety wykonywany samotnie 

Dla przykładu sunna namazu porannego:  

Kobieta powinna mieć zakryte całe ciało tak, aby jego kształt nie był widoczny. 

Odsłoniętą powinna mieć tylko twarz i dłonie. Sury i dua, które będzie recytować, 

obowiązują ją takie same, jak we wcześniej objaśnionym namazie mężczyzn. 

Występują jednak te różnice: 

1- Nie podnosi rąk do uszu jak mężczyzna. Składa intencję, podnosząc ręce na 

wysokość barków, wypowiada tekbir i – składając ręce na piersiach – rozpoczyna 

namaz.  

2- W ruku trochę się pochyla, nie trzyma brzucha na równi z głową.  

3- W sedżde kładzie przedramiona na ziemi. 

4- W teszehhud, siedząc na lewym udzie, wyciąga obie nogi w prawą stronę.  

Najłatwiejszym sposobem dla kobiet, aby dobrze się okryć podczas namazu, 

jest użycie szerokiego okrycia głowy, które zakryje także ręce oraz długiej i szerokiej 

spódnicy, która okryje nogi.  

 

Wadżib w namazie 

Do wadżib w namazie należy: 

1- Recytacja Sury Fatiha.  

2- Po Surze Fatiha recytacja jednej sury albo przynajmniej trzech krótkich 

wersetów. 

3- Recytacja Sury Fatiha przed zamm-i surą.  

4- Recytowanie Sury Fatiha i sury, którą recytuje się po Surze Fatiha, w 

pierwszym i drugim rekacie namazu fard, natomiast w namazie sunna należy 

recytować ją w każdym rekacie.  

5- Wykonanie (dwóch) sedżde, jedna po drugiej.  

6- W trzy- i czterorekatowym namazie siedzenie tak długo, jak trwa teszehhud 

(recytowanie dua Ettehijjatu). Ostatnie siedzenie jest fard.  

7- W drugim rekacie siedzenie nie dłużej niż trwa teszehhud.  

8- W sedżde położenie na ziemi czoła razem z nosem.  



94 
 

9- Siedząc w ostatnim rekacie, recytowanie Ettehyjjatu.  

10- Zwrócenie uwagi na to, by po skończeniu każdego ruchu w namazie, przez 

chwilę się zatrzymać.  

11- Na końcu namazu powiedzenie: „Esselâmü alejküm ve rahmetullah”. 

12- Recytowanie Kunut dua na końcu trzeciego rekatu namazu witr.  

13- W namazie ijd (świątecznym) wykonanie tekbir.  

14- Głośne recytowanie przez imama podczas namazu porannego, dżuma 

(piątkowego), ijd, terawih, witr oraz w dwóch pierwszych rekatach namazu 

wieczornego i nocnego.  

15- Recytowanie po cichu przez imama i przez modlącego się samemu podczas 

namazu południowego i popołudniowego oraz w namazie wieczornym w trzecim, a w 

nocnym w trzecim i czwartym rekacie. Modlący się sam może też głośno lub po cichu 

recytować w miejscach, w których głośna recytacja jest dla imama wadżib. 

Od namazu porannego w Dniu Arefe, podczas Święta Składania Ofiar do 

namazu popołudniowego czwartego dnia święta po dwudziestu czterech namazach 

fard do wadżib należy wypowiadanie: „Tekbiri teszrik”. 

 

Sedżde sehw  

(W przypadku zapomnienia lub pomyłki) 

Jeśli podczas namazu pominie się świadomie lub zapomni jakąś czynność 

należącą do fard, to namaz nie zostanie zaakceptowany. Jeśli zapomniawszy, pominie 

się jakąś czynność, która jest wadżib, to namaz nie zostanie unieważniony, jednak 

powinno się wykonać sedżde sehw. Do wadżib należy ponowne wykonanie namazu, 

gdy świadomie nie wykona się sedżde sehw albo świadomie pominie jeden z czynów 

należących do wadżib. Jeśli się tego nie wykona, to popełni się grzech. W przypadku 

opuszczenia sunny nie trzeba wykonywać sedżde sehw. Sedżde sehw wykonuje się w 

przypadku opóźnienia fard lub opuszczenia i opóźnienia wadżib.  

Jeśli w namazie zdarzy się, że trzeba będzie wykonać kilka sedżde sehw, to 

wystarczy wykonanie tylko jednej. Jeśli imam pomyli się, to podążający za nim 

również będą musieli wykonać sedżde sehw. Jeśli podążający za imamem sam się 

pomyli, to nie wykonuje sedżde sehw.  



95 
 

Aby wykonać sedżde sehw, recytuje się Ettehyjjatu i po przekazaniu selam w 

jedną stronę, robi się dwie sedżde, siada i po wyrecytowaniu dua: Ettehyjjatu, Salli 

oraz Barik, Rabbena kończy się namaz. Można też wykonać sedżde sehw po 

przekazaniu w obie strony selam albo nie przekazując go wcale.  

Okoliczności, które wymagają wykonanie sedżde sehw:  

Wstanie z miejsca, w którym należy siedzieć; siedzenie w momencie, w którym 

należy wstać; recytowanie po cichu, gdy wymagane jest recytowanie na głos; głośne 

recytowanie, gdy wymagane jest recytowanie po cichu; recytowanie Świętego Koranu, 

gdy powinno się recytować dua; recytowanie dua zamiast recytowania Świętego 

Koranu, np. zamiast Sury Fatiha recytowanie Ettehyjjatu, w tym przypadku ma 

miejsce pominięcie Sury Fatiha; nie skończywszy namazu, przekazanie selam; 

recytowanie zamm-i sury w trzecim i czwartym rekacie namazu fard; nierecytowanie 

zamm-i sury w dwóch pierwszych rekatach fard; niewykonanie tekbir w namazie ijd; 

nierecytowanie dua Kunut w namazie witr. 

 

Sedżde tilawet 

W Świętym Koranie w czternastu miejscach znajdują się wersety sedżde. Kto 

czyta lub słyszy jeden z nich, nawet jeśli nie zrozumie ich znaczenia, to wadżib będzie 

dla niego wykonać jedną sedżde. Kto pisze święte wersety sedżde lub sylabizuje je, to 

nie musi wykonywać sedżde. Sedżde tilawet nie jest wadżib dla tych, którzy słyszą 

echo dochodzące z gór, pustyni i innych miejsc oraz dla tych, którzy słyszą ptaka. 

Powinno się usłyszeć głos człowieka. Powyżej przekazane zostało już, że dźwięk 

dochodzący z radia i głośników nie jest głosem człowieka, lecz dźwiękiem z 

martwego przyrządu. Stąd też dla tego, kto słyszy wersety sedżde z radia albo 

magnetofonu, nie jest wadżib wykonanie sedżde tilawet. 

Aby wykonać sedżde tilawet, należy być w stanie abdestu, stanąć na przeciwko 

kyble, nie podnosząc rąk do uszu, powiedzieć „Allahü ekber” i wykonać pokłon. 

Powtarza się trzykrotnie: „Sübhâne rabbijel a’lâ”. Następnie po wypowiedzeniu: 

„Allahü ekber”, wstaje się i kończy się sedżde tilawet. Wcześniej trzeba złożyć 

intencję, bez niej sedżde tilawet nie zostanie zaakceptowana. 

Gdy werset sedżde zostanie wyrecytowany w namazie, natychmiast należy 

pokłonić się do ruku, wykonać jeden pokłon i wstać. Następnie kontynuuje się 

recytację. Po wyrecytowaniu wersetu sedżde, jeśli wyrecytowawszy dwa lub trzy 

dalsze wersety, pokłoni się do ruku i zrobi intencję wykonania sedżde tilawet, to ruku i 

sedżde namazu zostaną przyjęte jako sedżde tilawet. Jeśli wykonując namaz ze 

wspólnotą, imam wyrecytuje werset sedżde, wykonać należy dodatkowo jedno ruku i 



96 
 

dwie sedżde razem z imamem, nawet jeśli nie usłyszy się jego recytowania. Wspólnota 

musi złożyć intencję, będąc w ruku. Jeśli usłyszy się werset sedżde poza namazem, to 

można przełożyć wykonanie pokłonu. 

 

Sedżde szukur 

Wygląda tak jak sedżde tilawet. Mustehab jest wykonanie sedżde szukur dla 

Allaha Najwyższego z powodu otrzymania od Niego darów lub uratowania się od 

nieszczęścia. Wykonując ten pokłon, wypowiada się najpierw: „Elhamdülillah”, 

następnie w pokłonie recytuje się: „Sübhâne rabbijel a’lâ”. Mekruh jest robienie 

sedżde po namazie. 

Powiadomiono, że nieuważanie na ta’dil-i erkan w namazie (czyli 

niewykonywanie namazu dokładnie i niespełnianie podstawowych warunków podczas 

wykonywania go) jest szkodą dla wszystkich stworzeń, ponieważ z powodu tego, kto 

popełnia ten grzech, nie spadają deszcze, nie wyrastają zasiewy a deszcze, które 

spadły nie w porę, zamiast przynieść korzyść, szkodzą. 

 

Sunny w namazie 

1- Podniesienie w namazie rąk na wysokość uszu. 

2- Zwrócenie wewnętrznej części dłoni w stronę kyble.  

3- Po wykonaniu tekbir połączenie rąk.  

4- Położenie prawej ręki na lewej.  

5- Mężczyźni kładą ręce poniżej pępka, kobiety na piersiach.  

6- Wypowiedzenie Subhaneke po iftitah tekbir.  

7- Wypowiedzenie E’uzu przez imama i tego, kto modli się sam.  

8- Wypowiedzenie Besmele.  

9- Trzykrotne powtórzenie w ruku: „Sübhâne Rabbijel-azym”.  

10- Trzykrotne powtórzenie w sedżde: „Sübhâne Rabbijel a’lâ”.  

11- Recytowanie w ostatnim siedzeniu dua Salewat.  

12- Przekazując selam spojrzenie w obie strony.  



97 
 

13- Recytowanie przez imama w pierwszym rekacie każdego namazu poza 

piątkowym i świątecznym dwukrotnie więcej niż w drugim rekacie.  

14- Wypowiedzenie przez imama lub modlącego się samotnie wstając z ruku: 

„Semi Allahü limen hamideh”.  

15- Wstając z ruku wypowiedzenie: „Rabbenâ lekel-hamd”.  

16- Zginając palce u stóp w sedżde, zwrócenie ich końców w stronę kyble.  

17- Pochylając się do ruku i sedżde oraz wstając z sedżde, powiedzenie: 

„Allahü ekber”.  

18- Położenie rąk i kolan na ziemi.  

19- Podczas kyjam trzymanie pięt rozstawionych na szerokość czterech palców, 

zaś w ruku, kawm i sedżde złączenie ich.  

20- Powiedzenie po Surze Fatiha: „amin”, a przed ruku „Allahü ekber‖ (tekbir). 

Podczas ruku mając ręce otwarte, a palce rozszczepione, położenie ich na kolanach, 

wypowiedzenie tekbir dla sedżde. Siedząc, położenie lewej stopy na ziemi, 

wyprostowanie prawej i siedzenie między dwoma pokłonami. 

21- W namazie wieczornym recytuje się krótkie sury. W namazie porannym 

pierwszy rekat w stosunku do drugiego jest dłuższy (czyli w pierwszym rekacie 

recytuje się dłuższą surę). Podążający za imamem nie recytuje Fatihy i zamm-i sury, 

recytuje Subhaneke, wypowiada tekbir oraz Ettehyjjatu i salewat szerif.  

 

Mustehab w namazie 

1- Wykonując namaz patrzenie na miejsce, gdzie robi się sedżde. 

2- Będąc w ruku patrzenie na stopy.  

3- Podczas sedżde patrzenie na miejsce, w którym położyło się nos.  

4- Siedząc w tehyjjat, patrzenie na kolana.  

5- Wykonując namaz poranny i południowy, po Surze Fatiha recytowanie 

większej ilości wersetów, a w namazie wieczornym mniej.  

6- Podążając za imamem wypowiadanie tekbir po cichu.  

7- Podczas ruku rozszczepienie palców i położenie ich na kolanach.  

8- Podczas ruku trzymanie głowy i szyi w linii prostej.  



98 
 

9- Podczas sedżde położenie najpierw prawego, później lewego kolana. 

10- Wykonanie sedżde między dłońmi. 

11- Pochylając się do sedżde, położenie najpierw nosa, potem czoła.  

12- W przypadku ziewania podczas namazu, zasłonienie ust zewnętrzną częścią 

dłoni. 

13- Unoszenie łokci przez mężczyzn podczas sedżde i trzymanie ich wysoko. 

Kobiety natomiast powinny położyć przedramiona na ziemi. 

14- Trzymanie rąk i nóg w sedżde przez mężczyzn tak, aby nie dotykać brzucha 

15- Poczekanie w ruku i sedżde tak długo, jak długo trwa trzykrotne 

wypowiedzenie tesbih
37

.  

16- Po podniesieniu głowy z sedżde, podniesienie rąk z ziemi.  

17- Uniesienie kolan po podniesieniu rąk. 

18- Położenie rąk na udach podczas tehyjjat, trzymanie palców w stronę kyble i 

nie zginanie ich oraz nieporuszanie nimi. 

19- Podczas przekazywania selam zwracanie głowy w prawą i lewą stronę. 

20- Przekazując selam patrzenie na barki. 

 

Mekruh w namazie 

1- Wykonywanie namazu z nienałożoną, zawieszoną na ramionach odzieżą. 

2- Pochylając się do sedżde, podnoszenie nogawek spodni, spódnicy. 

3- Rozpoczynanie namazu mając podwinięte ubranie, spódnicę czy rękawy.  

4- Wykonywanie zbędnych ruchów.  

5- Wykonywanie namazu w ubraniu roboczym lub nienadającym się do 

noszenia przy innych.  

6- W ustach nie powinno znajdować się nic, co przeszkadzałoby w recytacji. 

Jeśli to będzie przeszkodą, namaz zostanie unieważniony.  

                                                           
37

tesbih – wypowiadanie słów wychwalających Allaha Najwyższego. Tutaj: czas trwania trzykrotnego 

wypowiedzenie: „Subhanallah‖. 



99 
 

7- Wykonywanie namazu z odsłoniętą głową.  

8- Przystąpienie do namazu odczuwając potrzebę pójścia do toalety i 

wstrzymując gazy. 

9- Podczas wykonywania namazu oczyszczanie ręką z kamieni i ziemi miejsca, 

gdzie robi się sedżde. 

10- Strzykanie/strzelanie palcami w trakcie lub przystępując do namazu. 

  11- Trzymanie rąk po bokach w trakcie namazu. 

  12- Odwracanie głowy i twarzy, rozglądanie się wokoło. Jeśli modlący odwróci 

się klatką piersiową, namaz straci ważność. 

  13- Podczas teszehhud siedzenie podobnie jak pies. 

  14- Kładzenie przez mężczyzn przedramion na ziemi w sedżde. 

  15- Wykonywanie namazu naprzeciwko kogoś i za plecami tych, którzy głośno 

rozmawiają. 

  16- Odpowiedzenie na czyjś selam ruchem ręki lub głowy. 

17- Ziewanie podczas namazu i poza nim. 

  18- Mrużenie oczu podczas namazu. 

19- Przebywanie imama w środku mihrab.  

  20- Tenzihen mekruh jest wtedy, gdy imam sam stoi wyżej od wspólnoty o pół 

metra. 

  21- Tenzihen mekruh jest też wtedy, gdy imam sam stoi niżej.  

  22- Wybranie miejsca do namazu w dalszym rzędzie, kiedy jest wolne miejsce 

z przodu oraz stanie samemu w tylnym rzędzie, gdy nie ma miejsca z przodu. 

  23- Wykonywanie namazu w ubraniu, na którym umieszczono wizerunek 

żywego stworzenia. 

  24- Mekruh jest wykonywanie namazu naprzeciwko wizerunku żywego 

stworzenia lub będąc do niego odwróconym tyłem, prawą lub lewą stroną. To samo 

dotyczy krzyża. 

  25- Wykonywanie namazu naprzeciwko płonącego ognia. 

  26- Liczenie na palcach wersetów i tesbih podczas namazu. 



100 
 

  27- Wykonywanie namazu będąc owiniętym od stóp do głów ręcznikiem. 

28- Obwiązanie gołej głowy turbanem i zostawienie jej górną części odkrytej. 

  29- Wykonywanie namazu mając zasłoniętą twarz i nos. 

  30- Spluwanie flegmy nie będąc do tego zmuszonym. 

  31- Wykonywanie jednego, dwóch ruchów ręką. 

  32- Niewykonanie jednej z sunien namazu. 

33- Trzymanie dziecka na rękach podczas przystąpienia do namazu, jeśli nie ma 

takiej konieczności. 

34- Wykonywanie namazu obok rzeczy odwracających uwagę, jak np. 

naprzeciwko ozdób, obok gier, instrumentów muzycznych i naprzeciwko pożądanego 

jedzenia. 

  35- Opieranie się o ścianę i słup podczas wykonywania namazu fard, jeśli nie 

zachodzi taka konieczność 

  36- Pochylając się do ruku i wstając, unoszenie rąk na wysokość uszu. 

  37- Kończenie kiraat [recytację] podczas pokłonu do ruku. 

  38- Pochylenie i uniesienie głowy w czasie sedżde i ruku zanim zrobi to imam 

  39- Wykonywanie namazu w miejscach, które mogą być przypuszczalnie 

nieczyste. 

  40- Wykonywanie namazu naprzeciwko grobu. 

  41- Siedzenie sprzecznie z sunną podczas teszehhud. 

  42- Recytowanie w drugim rekacie o 3 wersety dłużej niż w pierwszym. 

 

Mekruh poza namazem 

 1- Zwracanie uwagi na to, aby nie mieć przed lub za sobą kierunku kyble 

podczas załatwiania potrzeb fizjologicznych i robiąc istindża (oczyszczając się) w 

toalecie jak i w każdym innym miejscu. 

2- Załatwianie potrzeb fizjologicznych będąc zwróconym w stronę słońca i 

księżyca. 



101 
 

3- Dorosła osoba popełnia mekruh, trzymając i pomagając małym dzieciom w 

załatwianiu się w kierunku kyble. Stąd też ten, kto nakłania dzieci do robienia tego, co 

jest zakazane dla dorosłych, popełnia haram. 

4- Nie będąc do tego zmuszonym, wyciąganie jednej lub dwóch nóg w stronę 

kyble. 

5- Wyciąganie nogi w kierunku Mushaf Świętego Koranu i książek religijnych. 

Nie będzie to mekruh, jeśli będą one położone wysoko. 

 

Czyny unieważniające namaz 

1- Kaszel lub chrząkanie (oczyszczając gardło) bez powodu.  

2- Wykonując namaz powiedzenie kichającemu: „Jerhamukallah
38

”.  

3- Ten, kto wykonuje namaz samotnie, jeśli zwróci uwagę imamowi 

prowadzącemu modlitwę w innym miejscu, usłyszawszy błąd w jego recytacji, to 

unieważni swój namaz. Jeśli imam poprawi się po zwróceniu jemu uwagi, to także 

jego namaz będzie nieważny.  

4- Namaz zostanie unieważniony, jeśli podczas niego, z zamiarem dania 

odpowiedzi, powie się: „La ilahe illallah”, ale jeśli na celu będzie się miało 

poinformowanie, to namaz się nie unieważni.  

5- Odsłonięcie miejsc awret.  

6- Płakanie z powodu bólu lub innej dolegliwości. (Namaz nie zostanie 

unieważniony, jeśli płakać się będzie na myśl o recytowanym Raju i Piekle). 

7- Odpowiedzenie ręką lub słowem na pozdrowienie.  

8- Gdy przypomni się sobie, że nie odrobiło się niewykonanych namazów, 

których liczba nie przekracza pięciu. 

9- Wykonanie w namazie takiego ruchu, który zobaczony przez kogoś innego, 

stałby się powodem jego przekonania, że modlący się nie wykonuje namazu.  

10- Jedzenie i picie podczas namazu.  

  11- Mówienie podczas namazu.  

                                                           
38

 Jerhamukallah – słowa, które znaczą: „Niech Allah Najwyższy okaże tobie miłosierdzie‖. 

Wypowiada je ten, kto usłyszał, że ktoś obok niego kichnął i powiedział: „Elhamdulillah‖. 



102 
 

  12- Korygowanie błędu kogoś innego niż imama.  

  13- Śmianie się podczas namazu.  

14- Jęczenie podczas namazu i mówienie: „ach‖. 

 

Kiedy mubah jest przerwanie każdego namazu? 

1- Aby zabić węża. 

2- Aby złapać uciekające zwierzę. 

3- Aby uratować stado przed wilkiem. 

4- Aby ściągnąć z ognia gotujące się jedzenie.  

5- Kiedy nie istnieje obawa przed upływem czasu namazu lub opuszczeniem 

wspólnoty, aby pozbyć się czegoś, co według innej szkoły wpływa na unieważnienie 

namazu, np., aby oczyścić nieczystość o wadze mniejszej niż jeden dirhem, albo gdy 

przypomni się, że dotknęło się obcą kobietę, dozwolone jest przerwanie namazu, aby 

wykonać abdest.  

6- Aby skorzystać z toalety lub pozbyć się gazów. 

 

Kiedy fard jest przerwanie każdego namazu? 

1- Aby uratować wołającego o pomoc i niewidomego, który mógłby wpaść do 

studni; kogoś, kto miałby się utopić lub spalić, oraz by zgasić pożar. 

2- Wykonując namaz fard, nie jest wadżib przerwanie go, gdy słyszy się 

wołanie matki, ojca i babci. Mimo że jest to dozwolone, to nie powinno się przerywać 

modlitwy, jeśli nie jest to niezbędne. Powinno się to zrobić jednak, wykonując namazy 

nafile (także i namaz sunna). Jeśli wyżej wymienione osoby będą wołały na pomoc, to 

należy przerwać również namazy fard.  

 

 

 

 

 



103 
 

NAMAZ ZE WSPÓLNOTĄ 

Wspólnota powstaje, gdy przynajmniej jedna z dwóch osób zostaje imamem 

podczas namazu. Sunną dla mężczyzn jest wykonywanie pięciu codziennych namazów 

fard ze wspólnotą. Wspólnota (dżemaat) jest obowiązkowa dla namazu piątkowego i 

świątecznego. Święte hadisy informują, że namaz wykonywany ze wspólnotą jest o 

wiele cenniejszy.  

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Za namaz wykonany 

ze wspólnotą dawane jest dwadzieścia siedem razy więcej sewab, niż za namaz 

wykonany samemu”. 

Ponownie oznajmił: „Temu, kto wykonał dobrze abdest i udaje się do 

któregoś z meczetów, żeby wykonać w nim namaz ze wspólnotą, Allah Najwyższy 

zapisuje za każdy krok jeden sewab i usuwa mu jeden grzech z zeszytu czynów, 

wywyższa również o jeden stopień w Raju”. 

Namaz wykonywany ze wspólnotą łączy muzułmanów i zapewnia wśród nich 

jedność, jednocześnie wzmacnia miłość i więź między nimi. Gdy zbierze się 

wspólnota, to muzułmanie rozmawiają ze sobą, dowiadują się łatwo o tych, którzy 

mają problemy i chorują. Wspólnota jest najlepszym przykładem odczuwania więzi 

muzułmańskiej.  

Chorzy, sparaliżowani, niemający jednej nogi, niemogący chodzić starcy i 

niewidomi nie mają obowiązku chodzenia na namaz ze wspólnotą. 

Imamem nazywa się tego, kto wykonuje namaz ze wspólnotą i za którym 

podążają inni. Istnieją warunki, które należy spełnić, aby można było zostać imamem i 

sformować wspólnotę. 

 

Warunki zostania imamem 

Aby móc zostać imamem, należy spełnić sześć warunków. Nie zostanie 

przyjęty namaz wykonany za imamem tego, kto świadomy jest, że jeden z tych 

warunków nie został spełniony. 

1- Należy być muzułmaninem. Imamem nie może zostać ten, kto nie uznaje 

kalifatu Ebu Bekra Syddyka i Omara Faruka (rayjallahu anhuma), nie wierzy w 

Miradż i męki grobowe. 

2- Należy być dojrzałym. 



104 
 

3- Należy być zdrowym umysłowo. Pijany i człowiek z otępieniem starczym 

nie mogą zostać imamem. 

4- Należy być mężczyzną. Kobieta nie może być imamem dla mężczyzn. 

5- Imam powinien potrafić prawidłowo wyrecytować przynajmniej Surę Fatiha 

i jeden święty werset. Imamem nie może zostać ten, kto nie zapamiętał jednego 

wersetu lub ten, kto zapamiętał, lecz nie potrafi recytować zgodnie z tedżwid 

(zasadami recytacji) lub recytuje, wyśpiewując.  

6- Nie powinien być zwolnionym z czegoś. Jeśli, ktoś jest zwolniony z czegoś, 

to nie może być imamem dla tych, którzy nie są z niczego zwolnieni.  

Imam powinien recytować Święty Koran z tedżwid. Piękne recytowanie to 

recytowanie z tedżwid. Namazu nie wykonuje się za imamem, który nie przywiązuje 

znaczenia do warunków namazu. Święty hadis: „Wykonujcie namaz za pobożnym i 

grzesznikiem‖ nie dotyczy imamów z meczetów, lecz dowódców i administratorów, 

którzy prowadzą namaz piątkowy.  

Najodpowiedniejszym kandydatem na imama jest ten, kto najlepiej zna sunnę 

(tzn. wiedzę religijną). Jeśli będzie więcej takich osób, to imamem powinien zostać 

ten, kto najlepiej recytuje Święty Koran. Jeśli pod tym względem będą sobie równi, 

imamem powinien zostać ten, który jest z nich bardziej pobożny. Jeśli nadal pod tym 

względem będą sobie równi, to wybrany zostanie ten, który jest starszy wiekiem.  

Mekruh jest, aby imamem został niewolnik, beduin, grzesznik, niewidomy i 

bękart. 

Imam nie powinien przedłużać namazu tak, aby uprzykrzyć go wspólnocie albo 

sprawić jej trudność. 

Namaz wykonywany przez same kobiety we wspólnocie jest mekruh. 

Imam, który będzie wykonywał namaz z jedną osobą, stawia ją po swojej 

prawej stronie. Jeśli będzie imamem dla dwóch osób, ustawia je za sobą. Mężczyźnie 

nie jest dozwolone podążanie w namazie za kobietą lub dzieckiem.  

Z tyłu za imamem w rzędzie ustawiają się mężczyźni, następnie dzieci, a na 

samym końcu kobiety. 

Jeśli imam złoży intencję bycia imamem dla kobiet, a kobieta rozpocznie 

namaz, stojąc w tym samym rzędzie co mężczyzna, to namaz tego mężczyzny stanie 

się nieważny. Jeśli imam nie złoży intencji prowadzenia modlitwy dla tej kobiety, to 

ona, stojąc obok mężczyzny, nie zaszkodzi jego namazowi. Jednak kobiecie nie jest 

dozwolone wykonywanie w tych okolicznościach namazu. Kto wykonuje namaz, 



105 
 

stojąc, może stosować się do imama, który prowadzi namaz na siedząco. Osiadły 

(mukim) może stosować się do imama, który jest podróżnikiem (seferi). Kto wykonuje 

namaz fard, nie może podążać za kimś, kto wykonuje namaz nafile. Kto wykonuje 

nafile, może podążać za tym, kto wykonuje fard. Kto po wykonaniu namazu za 

imamem dowie się, że imam nie był w stanie abdestu, ten musi powtórzyć swój 

namaz.  

Mekruh jest wykonywanie namazu Regaib, Berat i Kadr razem ze wspólnotą.  

Dłuższe niż jest to sunną recytowanie i wypowiadanie tesbih przez imama w 

namazie fard, nawet jeśli wspólnota tego chce, będzie tahrimen mekruh.  

Kto nie zdąży rozpocząć namazu, gdy imam jest w ruku, ten nie będzie już w 

stanie wykonać tego rekatu z imamem. Kto włącza się do namazu, gdy imam jest w 

ruku, ten składa najpierw intencję, stojąc, wypowiada tekbir i włącza się do namazu. 

Natychmiast pochyla się do ruku i podąża za imamem. Jeśli nie zdąży się pochylić, 

nim imam podniesie się z ruku, to nie zdąży wykonać ruku.  

Tahrimen mekruh jest wcześniej od imama pochylić się do ruku albo pokłonić 

do sedżde, albo wstać. Po wykonaniu namazu fard, do mustehab należy anulowanie 

rzędów.  

Wierzący, który będzie wykonywał namaz pięć razy dziennie ze wspólnotą, 

zyska sewab, jaki zyskuje się za wykonanie namazu ze wszystkimi Prorokami 

(alejhimusselam). 

Wszystkie te zalety namazu wykonywanego ze wspólnotą zależą od tego, czy 

namaz imama zostanie przyjęty. Jeśli ktoś bez usprawiedliwienia opuści namaz ze 

wspólnotą, to nie będzie w stanie odczuć zapachu Raju. Ci, którzy bez powodu 

opuszczają namaz ze wspólnotą, w Czterech Księgach
39

 zostali przedstawieni jako 

przeklęci.  

Należy starać się wykonywać namaz ze wspólnotą pięć razy dziennie. W Dniu 

Sądu Ostatecznego, kiedy Allah Najwyższy umieści po jednej stronie wagi siedem 

warstw ziemi, siedem warstw nieba, Arsz, Kursi oraz wszystkie stworzenia, a po 

drugiej stronie sewab za jeden namaz wykonany ze wspólnotą, gdy dotrzymało się 

jego warunków, to sewab za namaz wykonany ze wspólnotą będzie cięższy. 

 

 

                                                           
39

 Cztery Wielkie Księgi: Tewrat, Zebur, Indżil i Święty Koran. 



106 
 

10 warunków dla spełnienia prawidłowego podążania za imamem: 

1- Przystępując do namazu, przed wypowiedzeniem tekbir należy złożyć 

intencję podążania za imamem, mówiąc w sercu: „Podążam za przygotowanym do 

wykonania namazu imamem”.  

2- Imam prowadząc namaz dla kobiet, musi złożyć intencję bycia imamem dla 

kobiet. Prowadząc namaz dla mężczyzn, nie musi składać intencji, jednak jeśli ją 

złoży, to uzyska sewab za namaz ze wspólnotą. 

3- Pięty członków wspólnoty muszą znajdować się za piętami imama.  

4- Imam i wspólnota muszą wykonywać ten sam namaz fard. 

5- Pomiędzy imamem a wspólnotą nie może znajdować się rząd kobiet.  

6- Pomiędzy imamem a wspólnotą nie może znajdować się rzeka o takich 

rozmiarach, aby mogła przepłynąć nią łódka albo droga, po której mógłby przejechać 

samochód.  

7- Nie powinno być pomiędzy imamem a wspólnotą ściany, która nie 

posiadałaby okna pozwalającego zobaczyć imama lub kogoś ze wspólnoty lub 

usłyszeć ich głos. 

8- Imam nie powinien siedzieć na zwierzęciu, a wspólnota na ziemi lub na 

odwrót.  

9- Imam ze wspólnotą nie mogą znajdować się na dwóch niestykających się ze 

sobą statkach.  

10- Istnieją dwa przekazy co do tego, kiedy namaz wspólnoty podążającej za 

imamem, który należy do innej szkoły prawa islamskiego, jest właściwy. Według 

pierwszej, wspólnota nie może wiedzieć, że u imama występuje coś, co według szkoły 

wspólnoty unieważnia namaz. Według drugiej, wspólnota należąca do innej szkoły niż 

imam, może stosować się do niego, jeśli namaz imama będzie właściwy według ich 

szkoły. Według tego przekazu dozwolone jest podążanie za imamem, który ma 

zaplombowane i zalakowane zęby.  

Jeśli wspólnota składa się z jednej osoby, to ustawia się ona po prawej stronie 

imama. Mekruh będzie, jeśli stanie po lewej stronie lub z tyłu. Jeśli nie wyprzedzi 

swoimi piętami pięt imama, to jej namaz będzie przyjęty. Jeśli wspólnota składa się z 

dwóch lub więcej osób, to ustawiają się one za imamem.  

Namaz z imamem wykonuje się tak samo jak samemu. Jednak, gdy imam 

stojąc, będzie recytował po cichu lub na głos, to wspólnota w tym momencie powinna 



107 
 

zachować milczenie. [Według szkoły szafi‘ickiej również wspólnota recytuje po cichu 

Surę Fatiha z imamem]. Subhaneke recytuje się tylko w pierwszym rekacie. Kiedy 

imam skończy recytować Fatihę, wspólnota po cichu mówi: „amin”, nie powinno się 

tego wypowiadać na głos. Wyprostowując się z ruku, gdy imam powie: „Semi’allahü 

limen hamideh”, wspólnota wypowiada tylko: „Rabbenâ lekel hamd”. Następnie, 

pochyliwszy się i powiedziawszy: „Allahü ekber”, wspólnota razem z imamem robi 

pokłon do sedżde. W ruku, w sedżde i siedząc, wspólnota recytuje tak, jakby każdy z 

jej członków wykonywał namaz samemu. 

Namaz witr wykonuje się ze wspólnotą w Ramadanie. W innym czasie 

wykonuje się go samemu. 

 

Namaz mesbuka 

Podążających za imamem są cztery rodzaje. Nazywa się ich: „Mudrik”, 

„Muktedi”, „Mesbuk” i „Lahyk”. 

Mudrik to ten, kto wypowiedział razem z imamem iftitah tekbir.  

Muktedi to ten, kto nie zdążył na iftitah tekbir.  

Mesbuk to ten, kto nie zdążył w pierwszym rekacie podążyć za imamem. 

Lahyk to ten, kto wypowiedział razem z imamem tekbir, jednak później 

zaszedł u niego stan, który unieważnił jego abdest, musiał ją odnowić i ponownie 

zaczął podążać za imamem. Osoba taka, tak samo jak wcześniej, wykonuje namaz, nie 

recytując, wypowiada tylko tesbih w ruku i sedżde. Jeśli nie wypowie żadnego słowa 

dotyczącego spraw ziemskich, to jest w takiej sytuacji, jakby znajdowała się za 

imamem. Jednak po wyjściu z meczetu powinna była wykonać abdest gdzieś w 

pobliżu, ponieważ powiedziane jest też, że jeśli pójdzie za daleko, to jej namaz stanie 

się nieważny.  

Mesbuk, czyli ten, kto nie zdążył podążyć za imamem w pierwszym rekacie, po 

przekazaniu przez imama w obie strony selam, wstaje i uzupełnia rekaty, na które nie 

zdążył. Recytuje tak, jakby wykonywał pierwszy, później drugi i trzeci rekat. Siedzi 

natomiast według kolejności: czwartego, trzeciego i drugiego rekatu, tzn. tak jakby 

rozpoczął od końca. I tak np. ten, kto zdążył na ostatni rekat namazu nocnego po 

przekazaniu selam przez imama, wstaje, recytuje Surę Fatihę i inną surę w pierwszym 

i drugim rekacie. Siada natomiast nie w drugim rekacie, lecz w pierwszym. 

 

 



108 
 

5 rzeczy, których wspólnota nie robi, jeśli nie zrobi ich imam: 

1- Jeśli imam nie wyrecytuje dua kunut, to wspólnota również nie recytuje. 

2- Jeśli imam nie zrobi w namazie świątecznym tekbir, to wspólnota również 

nie robi. 

3- Jeśli imam nie usiądzie po drugim rekacie w czterorekatowym namazie, to 

wspólnota również nie siada. 

4- Jeśli imam wyrecytuje werset sedżde i nie zrobi sedżde, to wspólnota 

również nie robi. 

5- Jeśli imam nie zrobi sedżde sehw, to wspólnota również nie robi. 

 

4 rzeczy, których wspólnota nie robi, mimo że zrobił je imam: 

1- Jeśli imam zrobi więcej niż dwie sedżde, to wspólnota ich nie robi. 

2- Jeśli imam zrobi w namazie świątecznym więcej niż trzy tekbir, to wspólnota 

ich nie robi. 

3- Jeśli imam zrobi w namazie pogrzebowym więcej niż cztery tekbir, to 

wspólnota ich nie robi. 

4- Jeśli imam wstanie do piątego rekatu, to wspólnota nie wstaje, lecz czeka na 

imama i razem z nim przekazuje selam.  

 

10 rzeczy, które robi wspólnota, mimo że nie zrobił ich imam: 

1- Podniesienie rąk do tekbir iftitah. 

2- Wyrecytowanie Subhaneke. 

3- Schylając się do ruku, wypowiedzenie tekbir. 

4- Recytowanie tesbih w ruku. 

5- Wypowiedzenie tekbir wstając z pokłonu sedżde. 

6- Recytowanie tesbih podczas sedżde. 

7- Jeśli imam nie wypowie: „Semi’allahü‖, to należy powiedzieć: „Rabbenâ 

lekel-hamd‖. 



109 
 

8- Wyrecytowanie Ettehyjjatu do końca. 

9- Przekazanie na końcu namazu selam. 

10- W czasie Święta Składania Ofiar, po każdym z 23 namazów fard zaraz po 

przekazaniu selam, należy wypowiedzieć tekbir. Te 23 tekbir nazywa się tekbir teszrik. 

 

ZALETY TEKBIR IFTITAH 

Kto wypowiada początkowy tekbir (tekbir iftitah, czyli mówi „Allahu ekber‖) 

razem z imamem, z tego grzechy opadają tak, jak liście z drzewa w jesienne dni, gdy 

zawieje wiatr.  

Jednego dnia, gdy Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) wykonywał 

namaz, pewna osoba nie zdążyła na tekbir iftitah. Uwolniła niewolnika, a później 

przyszła do Wysłannika Allaha i zapytała Go: „O Wysłanniku Allaha! Nie zdążyłem 

dziś na tekbir iftitah, uwolniłem za to jednego niewolnika. Czy uzyskałem tyle sewab, 

co za tekbir iftitah?‖. Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) zapytał Ebu 

Bekra Syddyka (radyjallahu anh): „Co powiesz na temat tekbir iftitah?”. Hazrat Ebu 

Bekr Syddyk powiedział: „O Wysłanniku Allaha! Jeśli posiadałbym czterdzieści 

wielbłądów i jeśli wszystkie czterdzieści byłoby objuczonych kosztownościami, nawet 

gdybym rozdał je wszystkie biednym, to i tak nie uzyskałbym tyle sewab, ile otrzyma 

się za wypowiedziany razem z imamem tekbir iftitah‖.  

Następnie Prorok (alejhisselam) zapytał Hazrat Omara: „O Omarze, a co ty 

powiesz na temat tekbir iftitah?”. Hazrat Omar (radyjallahu anh) powiedział: „O 

Wysłanniku Allaha! Jeśli całą przestrzeń między Mekką a Medyną posiadałbym 

wypełnioną wielbłądami i nawet jeśli byłyby one obładowane kosztownościami to i 

tak za rozdanie ich wszystkich biednym nie zyskałbym takiego sewab, jaki jest za 

wypowiedziany razem z imamem tekbir iftitah‖.  

Potem Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „O 

Osmanie, a co ty powiesz na temat tekbir iftitah?”. Hazrat Osman (radyjallau anh) 

powiedział: „Wysłanniku Allaha! Jeślibym w nocy wykonał dwa rekaty namazu i w 

każdym z nich wyrecytował cały Święty Koran, to i tak nie uzyskam sewab, jaki jest 

za wypowiedziany razem z imamem tekbir iftitah‖.  

Następnie Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) zapytał Hazrat Aliego 

(kerremallahu wedżheh), co on powie o tekbir iftitah. Hazrat Ali rzekł: „Jeśli cała 

przestrzeń pomiędzy zachodem i wschodem byłaby wypełniona niewierzącymi, a mój 

Stworzyciel obdarzyłby mnie siłą, aby z nimi wszystkimi walczyć, to i tak nie 

zyskałbym sewab, jaki zyska się za wypowiedziany tekbir iftitah razem z imamem‖.  



110 
 

Dalej Wysłannik Allaha powiedział: „Moja wspólnoto i Mój Eshabie! Jeśliby 

siedem warstw ziemi i siedem warstw nieba było papierem, a morza atramentem, 

wszystkie drzewa piórami, a wszyscy aniołowie pisarzami i do końca świata by 

pisali, to i tak nie byliby w stanie zapisać sewab, jaki zyska się za wypowiedzenie z 

imamem tekbir iftitah”. 

 

Opowiadanie: Mesdżid wybudowany w pałacu 

Imam Ebu Jusuf (rahmetullahi alejh), uczeń Imama a‘zama Ebu Hanify, był za 

czasów Haruna Reszida sędzią. Pewnego dnia, gdy znajdował się przy Harunie 

Reszidzie, to pewien człowiek przyszedł ze skargą na drugiego. Wezyr Haruna 

Reszida powiedział, że jest on jego świadkiem. Jednak Imam Ebu Jusuf nie przyjął 

wezyra za świadka. Kalif zapytał się, dlaczego nie przyjmuje wezyra jako świadka. 

Imam odpowiedział, że jednego dnia kalif polecił wezyrowi jakąś sprawę i ten 

powiedział do kalifa, że jest jego sługą, niewolnikiem. Jeśli powiedział prawdę, to 

niewolnik nie jest przyjmowany na świadka. Jeśli skłamał, to nie wysłucha się 

oświadczenia kłamcy. Kalif spytał się czy ten zgodzi się, żeby on sam został 

świadkiem. Imam odpowiedział, że się nie zgodzi. Kalif spytał się, dlaczego. Imam 

odpowiedział, że nie wykonuje on namazu razem ze wspólnotą. Kalif odpowiedział, że 

jest zajęty sprawami muzułmanów. Imam powiedział, że w miejscu, gdzie jest 

posłuszeństwo Stworzycielowi, tam nie słucha się stworzenia. Kalif przyznał mu rację 

i nakazał wybudować w pałacu mesdżid. Wyznaczywszy muezzina oraz imama, od 

tamtej pory regularnie wykonywał namaz ze wspólnotą.  

 

NAMAZ PIĄTKOWY 

Allah Najwyższy uczynił dzień Dżuma (Piątek) szczególnym dla muzułmanów. 

Wykonywanie namazu w piątek w południe jest nakazem Allaha Najwyższego.  

Allah Najwyższy w ostatnich wersetach Sury Dżuma głosi: „O Moi 

zaszczyceni wiarą poddani! W Piątek, kiedy wypowiadany jest południowy Ezan, 

biegnijcie do meczetu, aby wysłuchać chutby i wykonać namaz piątkowy! 

Przestańcie zajmować się handlem! Namaz piątkowy i chutba są dla was lepsze 

niż inne zajęcia. Po wykonaniu namazu piątkowego wychodząc z meczetu, 

możecie się rozejść, żeby zająć się ziemskimi sprawami. Pracujcie, oczekując 

ryzyk (ryzk, zaopatrzenie, dzienna dawka żywności) od Allaha Najwyższego. 

Wspominajcie często Allaha Najwyższego, abyście mogli się uratować!”. 



111 
 

Po namazie ten, kto chce, idzie do pracy i pracuje, a ten, kto chce zostać w 

meczecie, może wykonywać namaz, recytować Święty Koran, odmawiać dua. Kiedy 

przyjdzie czas na namaz piątkowy, grzechem jest zajmowanie się handlem.  

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) w różnych świętych hadisach 

powiedział: „Kiedy muzułmanin wykona w Piątek gusl i uda się na namaz 

piątkowy, to grzechy popełnione w ciągu tygodnia zostaną mu wybaczone, a za 

każdy krok obdarzony będzie sewab”. 

„Allah Najwyższy zapieczętuje serca tych, którzy nie wykonują namazu 

piątkowego. Staną się oni nierozważni”.  

„Najcenniejszym z dni jest Piątek. Piątek jest cenniejszy od świąt i Dnia 

Aszure. Piątek jest świętem muzułmanów na tym świecie i w Raju”.  

„Jeśli ktoś nie wykona trzech namazów piątkowych, mimo że nic nie stoi 

mu na przeszkodzie, to Allah Najwyższy zapieczętuje jego serce, tzn. nie będzie w 

stanie czynić dobra”. 

„Po namazie piątkowym przychodzi taka chwila, w której odmawiana dua 

wierzącego, nie zostanie odrzucona”. 

„Kto po namazie piątkowym wyrecytuje siedem razy Sury Ihlas i 

Mu’awwizetejn
 
(Sury Felak i Nas razem), ten będzie chroniony przez Allaha 

Najwyższego przed katastrofami, kłopotami i złymi czynami”. 

„Tak jak żydzi zostali obdarzeni Sobotą, chrześcijanie Niedzielą, tak i 

muzułmanie zostali obdarzeni Piątkiem. Ten dzień jest dobry, pomyślny i 

użyteczny dla muzułmanów”.  

W Piątek wykonywane akty czci są przynajmniej dwukrotnie więcej warte, niż 

wykonywane w inne dni. W Piątek popełnione grzechy są również dwukrotnie cięższe. 

W Piątek zbierają się dusze i poznają się ze sobą. Odwiedza się groby. W tym 

dniu wstrzymywane są męki grobowe, według niektórych uczonych, męki wierzących 

nie rozpoczynają się już później. Męki niewierzących jednak trwają dalej, aż do Dnia 

Zmartwychwstania poza Piątkiem i Ramadanem. Wierzący, którzy umierają tego dnia 

i tej nocy, nie są poddawani mękom grobowym. Piekło nie jest bardzo gorące w 

Piątek. Adem (alejhisselam) został stworzony w Piątek. W Piątek został też 

wyprowadzony z Raju. Ci, którzy znajdą się w Raju, zobaczą Allaha Najwyższego w 

Piątek.   

 

 



112 
 

Fard namazu piątkowego 

W Piątek wykonuje się namaz szesnastorekatowy. Wykonanie dwóch rekatów z 

tego namazu należy do fard. Ten fard jest silniejszy od namazu południowego. Należy 

spełnić dwa rodzaje warunków, żeby namaz piątkowy był fard: 

1. Warunki eda. 

2. Warunki wudżub.  

Jeśli nie zostanie spełniony jeden z warunków eda, to namaz nie zostanie 

zaakceptowany. Natomiast jeśli nie zostaną spełnione warunki wudżub, to namaz 

zostanie przyjęty.  

7 warunków eda, żeby namaz piątkowy został zaakceptowany: 

1- Wykonywanie namazu w mieście (miasto oznacza tu miejsce, którego 

wspólnota nie mieści się w największym meczecie). 

2- Wykonywanie namazu za zgodą przywódcy państwa lub administratora. 

Wyznaczony przez nich hatib może wyznaczyć na swoje miejsce kogoś innego.  

3- Wykonywanie namazu południowego na czas.  

4- Wygłaszanie chutby o czasie.  

[Uczeni uznali, że wygłaszanie chutby piątkowej jest jak wypowiedzenie 

„Allahü ekber”, gdy przystępuje się do namazu. tzn. obie chutby należy głosić tylko w 

języku arabskim. Hatib wypowiada po cichu E‘uzu, a następnie głośno hamd i sena 

oraz Szehadę i salat-u selam. Później wygłasza mowę o tym, co przyczynia się do 

otrzymania nagrody i kary w życiu po śmierci oraz recytuje święte wersety. Siada, 

następnie wstaje i zaczyna wygłaszać drugą chutbę, w miejsce mowy (waaz) odmawia 

modlitwę za wierzących. Do mustehab należy wspomnienie imion Czterech Kalifów.  

Zakazane jest mieszanie słów dotyczących tego świata z chutbą. Chutby nie powinno 

się wygłaszać jak przemówienia lub wykładu. Sunną jest wygłaszanie chutby krótko, 

zbytnie przedłużanie należy do mekruh]. 

5- Wygłoszenie chutby przed namazem. 

6- Wykonywanie namazu piątkowego ze wspólnotą. 

7- Zostawienie drzwi od meczetu otwartych dla każdego.  

 

 



113 
 

9 warunków wudżub namazu piątkowego: 

1- Przebywanie na stałe w mieście i miasteczku. Nie jest to obowiązkiem dla 

podróżnika.  

2- Bycie zdrowym. Nie jest to obowiązek dla chorych i tych, którzy nie są w 

stanie zostawić chorych pod czyjąś opieką oraz dla starszych. 

3- Bycie wolnym. 

4- Bycie mężczyzną. Nie jest to obowiązek dla kobiet. 

5- Bycie zdrowym umysłowo i dojrzałym. 

6- Niebycie niewidomym. Nawet jeśli ktoś mógłby niewidomego zaprowadzić 

na miejsce, to nie jest to dla niego obowiązkiem. 

7- Bycie zdolnym do chodzenia. Nawet jeśli znajdzie się środek transportu, nie 

jest to obowiązek dla tych, którzy są sparaliżowani i nie mają nóg.  

8- Niebycie uwięzionym i nieobawianie się wroga, rządu czy tyrana.  

9- Nie powinien padać za bardzo deszcz, śnieg, nie powinno być burzy, zbyt 

dużo błota, ani zbyt zimno. 

 

Jak wykonuje się namaz piątkowy? 

Kiedy zostanie wypowiedziany południowy Ezan w Piątek, wykonuje się 

szesnastorekatowy namaz piątkowy w następującej kolejności: 

1- Najpierw wykonuje się czterorekatową „pierwszą sunnę” namazu 

piątkowego. Sunna ta jest jak pierwsza sunna namazu południowego. Jej intencję 

wypowiada się w następujący sposób: „Złożyłem intencję, żeby zdobyć aprobatę 

Allaha, wykonania pierwszej sunny namazu piątkowego, zwróciłem się w kierunku 

kyble‖.  

2- Następnie w meczecie wypowiada się drugi Ezan i wygłasza chutbę. 

3- Po wygłoszeniu chutby, wypowiada się ikamet i razem ze wspólnotą 

wykonuje się dwa rekaty fard namazu piątkowego.  

4- Po wykonaniu fard namazu piątkowego, wykonuje się czterorekatową 

„ostatnią sunnę‖. Wykonuje się ją tak jak pierwszą sunnę namazu południowego.  



114 
 

5- Następnie składa się intencję: „Wykonania ostatniego niewykonanego 

południowego namazu fard, który jest dla mnie fard‖ i wykonuje się namaz „Ahir 

zuhur‖. Ten czterorekatowy namaz wykonuje się tak jak fard namazu południowego.  

6- Następnie wykonuje się dwa rekaty „sunny obowiązującego czasu”. 

Wykonuje się je jak sunnę namazu porannego. 

7- Później recytuje się Ajetel-kursi, wypowiada tesbih i robi dua. 

 

 

Sunny i edeb dnia Piątku 

1- Rozpoczęcie w czwartek przygotowań do Piątku.  

2- Wykonanie gusl w Piątek.  

3- Przystrzyżenie włosów na głowie. Obcięcie dłuższej części brody, która 

wystaje ponad garść oraz obcięcie paznokci. Założenie czystego ubrania.  

4- Udanie się na namaz piątkowy możliwie jak najszybciej. 

5- Aby dostać się do przedniego rzędu, nie należy przechodzić po barkach 

członków wspólnoty. 

6- Nieprzechodzenie w meczecie przed kimś, kto wykonuje namaz.  

7- Po wejściu hatiba na minber zachowanie milczenia, nieodpowiadanie komuś, 

kto rozmawia, nawet robiąc znak, niepowtarzanie Ezanu. 

8- Po namazie piątkowym wyrecytowanie siedem razy Sury: Fatiha, Kafirun, 

Ihlas, Felak, Nas. 

9- Pozostanie w meczecie do namazu południowego i wykonywanie ibadet. 

10- Uczestniczenie w lekcji kogoś, kto uczy tego, co przekazali w książkach 

uczeni sunniccy.  

11- Spędzenie całego Piątku na wykonywaniu ibadet. 

12- Wypowiadanie salewat szerif w Piątek. 

13- Recytowanie Świętego Koranu, powinno się recytować Surę Kehf. 

14- Dawanie jałmużny.  

15- Odwiedzenie rodziców lub ich grobów. 

16- Przygotowanie w domu dużo jedzenia i słodyczy.  



115 
 

17- Wykonywane wielu namazów. Odrabianie namazów, których się nie 

wykonało. 

 

NAMAZY ŚWIĄTECZNE 

Pierwszy dzień miesiąca Szewwal jest pierwszym dniem Święta Fitr (Ijd-y 

Fytyr, Aj-dul Fitr, Ramazan Bajram), czyli Święta Zakończenia Ramadanu, zaś 

dziesiąty dzień miesiąca Zilhidżdże jest pierwszym dniem Święta Składania Ofiar 

(Eid, Ijd-y Edhada, Kurban Bajram). W te dwa dni po wschodzie słońca, gdy minie 

zakazany czas robienia namazu, wykonanie dwóch rekatów namazu świątecznego jest 

dla mężczyzn wadżib.  

Warunki namazu świątecznego są takie jak warunki namazu piątkowego. 

Jednak tutaj chutba należy do sunny i wypowiada się ją po namazie.  

W Święto Zakończenia Ramadanu przed namazem świątecznym zjedzenie 

najpierw czegoś słodkiego (daktyli lub słodyczy), zrobienie gusl, użycie myswaka, 

założenie najlepszego ubrania, przekazanie fitr przed namazem, wypowiadanie po 

cichu tekbir w drodze do meczetu należy do mustehab.  

W Święto Składania Ofiar do mustehab należy: nic nie jeść przed namazem 

świątecznym, zjedzenie mięsa z ofiary po wykonaniu namazu, w drodze na namaz 

głośne wypowiadanie tekbir, a po cichu przez tego, kto posiada usprawiedliwienie.  

Namazy świąteczne są dwurekatowe. Wykonuje się je tylko razem ze 

wspólnotą, nigdy samemu. 

 

Jak wykonuje się namaz świąteczny? 

1- Najpierw wypowiada się intencję: „Złożyłem intencję wykonania namazu 

świątecznego, który jest wadżib, podążam za gotowym imamem‖ i staje się do 

namazu. Potem recytuje się: Subhaneke. 

2- Po Subhaneke wypowiadając tekbir, podnosi się trzy razy ręce na wysokość 

uszu. Za pierwszym i drugim razem ręce opuszcza się na boki, a za trzecim razem 

składa się pod pępkiem. Imam najpierw recytuje Surę Fatiha, potem inną surę i razem 

z nim należy pochylić się do ruku. 

3- W drugim rekacie imam najpierw recytuje Surę Fatiha i inną surę. Potem 

obie ręce podnosi trzy razy, wypowiadając tekbir. Po trzecim razie opuszcza je na 

boki. 



116 
 

Teszrik Tekbir 

Od namazu porannego w Dniu Arefe (w dzień poprzedzający Święto Składania 

Ofiar) do namazu popołudniowego czwartego dnia Święta Składania Ofiar po 

namazach fard od razu po przekazaniu selam wypowiedzenie jeden raz teszrik tekbir 

jest wadżib dla wszystkich, kobiet i mężczyzn, którzy udali się na hadżdż i nie, bez 

względu na to, czy wykonują namaz razem ze wspólnotą czy też oddzielnie. 

Nie wypowiada się go po namazie pogrzebowym. Po wyjściu z meczetu lub po 

rozmowie wypowiadanie go nie jest potrzebne.  

Jeśli imam zapomni tekbir, to wspólnota tego nie opuszcza. Mężczyźni mogą 

wypowiadać głośno, kobiety wypowiadają po cichu. 

Teszrik Tekbir: „ALLAHÜ EKBER, ALLAHÜ EKBER. LÂ ILÂHE 

ILLALLAH VALLAHÜ EKBER. ALLAHÜ EKBER VE LILLÂHILHAMD”. 

 

PRZYGOTOWANIE DO ŚMIERCI 

Największą przestrogą jest przypominanie o śmierci. Wspominanie jej przez 

każdego wierzącego należy do sunny. Częste wspominanie śmierci jest powodem 

przylgnięcia do nakazów i unikania grzechów, zmniejsza odwagę w popełnianiu 

grzechów. Nasz Umiłowany Prorok (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Często 

wspominajcie śmierć, która zniszczy zmysł smaku i położy kres rozrywkom!”. 

Niektórzy z wielkich ludzi religii mieli w zwyczaju raz dziennie rozmyślać o śmierci. 

Jeden z wielkich Ewlija, Muhammed Behaeddin Buhari (kuddise sirruh), codziennie 

dwadzieścia razy wyobrażał sobie, że zmarł i leży w grobie.  

Tul-i emel to pragnienie długiego życia dla spełnienia swoich pożądań, 

przyjemności, wielkich aspiracji. Pragnienie długiego życia w celu wykonywania 

ibadet i służeniu religii, nie należy do tul-i emel. Ci, którzy uganiają się za swoimi 

pragnieniami, nie robią ibadet na czas, nie okazują skruchy za grzechy, ich serca są 

twarde, nie pamiętają o śmierci, nie biorą pouczeń do serca. Oni swoje życie spędzają 

na gromadzeniu bogactwa i stanowisk, zapominając o życiu wiecznym. Myślą tylko o 

rozrywkach i przyjemnościach.  

Święte hadisy głoszą: 

„Umrzyjcie, nim nadejdzie śmierć. Nim zostaniecie rozliczeni, rozliczcie 

najpierw samych siebie!”. 

„Gdyby zwierzęta wiedziały tak, jak wy wiecie, co się stanie po śmierci, to 

nie znaleźlibyście tłustego zwierzęcia do zjedzenia”. 



117 
 

„Kto dniem i nocą wspomina śmierć, ten na Sądzie Ostatecznym będzie 

obok szehidów”. 

Pragnienia długiego życia dla spełnienia swoich pożądań są przyczyną słabości 

do rozrywek ziemskich, zapomnienia o śmierci i oszukiwania siebie zdrowiem, 

młodością. W celu uratowania się od tej słabości powinno się wyleczyć jej przyczyny. 

Powinno się myśleć o tym, że śmierć może nadejść w każdej chwili, poznać szkody, 

jakie wywołuje pragnienie spełniania swoich życzeń i poznać korzyści, jakie 

przyniesie wspominanie śmierci. Święty hadis głosi:  

„Śmierć często wspominajcie. Wspominanie jej chroni człowieka przed 

popełnieniem grzechu i jest powodem powstrzymania się od tego, co jest 

szkodliwe w życiu wiecznym”.  

 

Czym jest śmierć? 

Śmierć nie oznacza, że przestanie się istnieć. Śmierć to koniec więzi duszy z 

ciałem, odejście duszy od ciała. Zgon jest stanem człowieka, dzięki któremu 

przechodzi on do innego stanu, jak przejście z jednego domu do innego. Hazrat Omar 

bin Abdulaziz powiedział: „Zostaliście stworzeni tylko dla życia wiecznego! 

Przeprowadzicie się z jednego domu do drugiego‖. Śmierć dla wierzącego jest 

prezentem, darem, a dla grzesznika nieszczęściem. Człowiek nie chce śmierci. Gdy 

tymczasem śmierć jest lepsza od snucia intryg. Człowiek kocha życie, jednak śmierć 

jest dla niego lepsza. Prawdziwy muzułmanin ratuje się śmiercią od ucisków i 

zmęczenia. Śmierć tyranów wpływa na to, że kraje i ludzie zyskują spokój. Dawny 

dwuwiersz mówi o śmierci pewnego tyrana w tym znaczeniu: 

Sam nie miał wygodnie, nie dał też spokoju ludziom, 

Odszedł precz z tego świata, niech wytrzymają ci, którzy są w grobach. 

Odejście duszy od ciała u muzułmanina jest jak uwolnienie się jeńca z 

więzienia. Muzułmanin po śmierci nie zechce wrócić na ten świat. Tylko szehidowie 

chcą wrócić, żeby zostać jeszcze raz szehidami. Śmierć jest dla każdego muzułmanina 

darem. Tylko grób jest w stanie chronić religię człowieka. Zaś życie w grobie jest jak 

znajdowanie się w ogrodzie rajskim albo w dole Piekła. 

Śmierć jest rzeczywistością 

Czy jest możliwe uratowanie się od śmierci? Oczywiście, że nie. Nikt nie 

trzyma życia w swoich rękach nawet przez jedną sekundę. Dla kogo nadszedł czas 

śmierci, ten umiera. Ten czas jest chwilą, która trwa tyle, ile zamknięcie otwartych 



118 
 

oczu. W Świętym Koranie powiadomione zostało w tym znaczeniu: „Gdy przyjdzie 

śmierć, to jej czasu nie przesuną do przodu i do tyłu o jedną godzinę”. Gdzie 

Allah Najwyższy przeznaczył komuś śmierć, tam on umrze, pozostawiając swój 

majątek, dzieci. Allah Najwyższy wie, ile codziennie wykonujemy oddechów. Nie ma 

nic, o czym by On nie wiedział. Jeśli uwierzyliśmy i nasze życie spędziliśmy na 

ibadet, naszym końcem będzie szczęście. Allah Najwyższy powiedział do Azraila 

(alejhisselam): „Moim przyjaciołom życie odbieraj łagodnie, zaś wrogom z 

trudem!”. Jakże radosna jest to nowina dla wierzących, zaś dla pozbawionych wiary 

jakże wielkim jest nieszczęściem. 

 

NAMAZ POGRZEBOWY 

Gdy umrze jakiś wierzący, to dla mężczyzn, którzy zostali o tym powiadomieni, 

a jeśli ich nie ma, to dla kobiet, wykonanie namazu pogrzebowego (dżenaze) należy do 

fard kifaje. Namaz pogrzebowy jest to namaz dla Allaha i dua dla zmarłego. Ci, którzy 

nie przywiązują do tego wagi, stracą wiarę. 

Warunki namazu pogrzebowego 

1- Zmarły powinien być muzułmaninem. 

2- Ciało zmarłego powinno być umyte. Pogrzebanego bez umycia, jeśli nie 

został zasypany ziemią, wyciąga się i myje, następnie robi się namaz pogrzebowy. 

Miejsce, w którym znajdują się zwłoki i imam, powinno być czyste. 

3- Jeśli ciało zmarłego jest w połowie; jeśli ciała z głową lub bez niej jest 

więcej niż połowa, to zwłoki powinny znajdować się przed imamem. 

4- Zwłoki powinno się położyć na ziemi lub trzymać blisko ziemi albo położyć 

na kamieniu. Głowa zmarłego powinna znajdować się po prawej stronie imama, a nogi 

po lewej. Kładzenie odwrotnie jest grzechem. 

5- Zwłoki powinny znajdować się przed imamem. 

6- Miejsca awret zmarłego i imama powinny być zakryte. 

Fard w namazie pogrzebowym 

1- Wypowiedzenie cztery razy tekbir. 

2- Wykonywanie namazu na stojąco.  

 



119 
 

Sunny w namazie pogrzebowym 

1- Wyrecytowanie Subhaneke. 

2- Wyrecytowanie salewat. 

3- Zmówienie za siebie, zmarłego i wszystkich muzułmanów znane dua, 

którymi prosi się o wybaczenie i boskie miłosierdzie. 

Namazu pogrzebowego nie wykonuje się w meczecie. 

Dziecku, które urodziło się żywe i potem zmarło, nadaje się imię, myje się je, 

owija w całun i robi się namaz pogrzebowy. 

Gdy niesie się trumnę ze zwłokami, to trzyma się ją w czterech miejscach. 

Najpierw bierze się trumnę od strony głowy na prawe ramię, potem od strony nóg na 

prawe ramię, potem od strony głowy na lewe ramię, potem od strony nóg na lewe 

ramię i za każdym razem niesie się po dziesięć kroków. Gdy dojdzie się do grobu, nim 

nie ściągnie się trumny z ramion, nie siada się. Podczas pogrzebu siedzą tylko ci, 

którzy nie mają nic do zrobienia.  

 

Jak się wykonuje namaz pogrzebowy? 

Każdy z tekbir namazu pogrzebowego jest jak jeden rekat. Podczas czterech 

tekbir tylko za pierwszym podnosi się ręce na wysokość uszu. Podczas następnych 

trzech tekbir już się tego nie robi. 

1- Po wypowiedzeniu pierwszego tekbir i po złożeniu rąk, recytuje się 

Sübhaneke razem ze słowami: „ve dżelle senaüke”. Nie recytuje się Sury Fatiha. 

2- Po drugim tekbir wypowiada się salewat, czyli dua: „Allahümme salli” i 

„Barik”. 

3- Po trzecim tekbir wypowiada się dua dżenaze. [Zamiast dua dżenaze można 

też wypowiedzieć: „Rabbena atina[…]” lub tylko: „Allahümmałfirleh” albo w 

intencji dua Surę Fatiha]. 

4- Po czwartym tekbir przekazuje się od razu selam w prawą i lewą stronę. 

Przekazując selam, składa się je w intencji dla zwłok i wspólnoty.  

Imam wypowiada na głos tylko cztery tekbir i selam w stronę ramion, pozostałe 

recytuje po cichu. 



120 
 

Po zrobieniu namazu pogrzebowego, robienie dua przy trumnie nie jest 

dozwolone. Jest to mekruh. 

 

NAMAZ TERAWIH 

Namaz terawih jest sunną dla mężczyzn i kobiet. Wykonuje się go każdej nocy 

w miesiącu Ramadan. Wykonywanie go ze wspólnotą należy do sunny kifaje. Jego 

pora nadchodzi po namazie nocnym, przed namazem witr. Można też wykonać go po 

namazie witr. I tak np., jeśli ktoś zdążył na część namazu terawih, wykona namaz witr 

z imamem, a te rekaty z terawih, których nie zdążył wykonać, wykonuje po namazie 

witr.  

Nie odrabia się zaległości niewykonanych namazów terawih. Jeśli się go 

odrobi, to wtedy jest to namaz nafile. Nie będzie to namazem terawih.  

Namaz terawih składa się z dwudziestu rekatów. 

Jak się wykonuje namaz terawih? 

Namaz terawih robi się razem ze wspólnotą tylko w miesiącu Ramadan. Do 

mustehab należy wykonywanie namazu terawih po dwa rekaty z dziesięcioma selam i 

co cztery rekaty wypowiedzenie tesbih. Ten, kto ma zaległości w namazach, w 

wolnym czasie odprawia zaległe namazy na miejscu sunien codziennych namazów i 

namazu terawih. Postarawszy się jak najprędzej odrobić zaległe namazy, zaczyna 

wykonywać potem i te namazy. 

Jeśli wspólnota wykona namaz terawih w meczecie, to inni mogą go zrobić 

sami w domu; nie będzie to grzechem. Jednak zostaną pozbawieni sewab wykonania 

namazu w meczecie ze wspólnotą (dotyczy mężczyzn). Jeśli wykona się go w domu z 

jedną osobą lub więcej, to zyska się dwadzieścia siedem razy więcej sewab, niż robiąc 

samemu (w świętych hadisach zostało powiadomione, że kobiety zyskają więcej 

sewab, gdy będą wykonywały namaz terawih w domu). Jeszcze lepiej, gdy w każdym 

tekbir iftitah złoży się intencję. Kto nie wykonuje namazu nocnego ze wspólnotą, ten 

nie robi namazu terawih ze wspólnotą. Ten, kto nie wykonał namazu nocnego ze 

wspólnotą, robi sam namaz fard i po tym może wykonać namaz terawih ze wspólnotą. 

 

 

 

 



121 
 

ROZDZIAŁ PIĄTY 

 

NAMAZ PODCZAS PODRÓŻY 

Muzułmanin ze szkoły hanefickiej, jeśli uda się w podróż z intencją pozostania 

w odległości przynajmniej stu czterech kilometrów, przez krócej niż piętnaście dni, 

staje się musafir. 

Bycie seferi (podróżnikiem) lub musafir (gościem) oznacza bycie podróżnym. 

Musafir czterorekatowe namazy fard wykonuje jako dwurekatowe. Jeśli 

podporządkuje się imamowi, który jest mukim (osiadły, miejscowy, zamieszkały na 

stałe), to też robi cztery rekaty. Jeśli musafir zostanie imamem, to po drugim rekacie 

przekazuje selam. Podporządkowana mu wspólnota, żeby uzupełnić namaz, robi 

jeszcze po dwa rekaty. 

Seferi może robić mesh na mest przez trzy dni i trzy noce. Może przerwać post, 

jednak jeśli podróż przebiega wygodnie, to lepiej jest, żeby postu nie przerywał. Nie 

składa ofiary. Namaz piątkowy nie jest także dla niego obowiązkiem. 

Udający się w podróż w ostatnim czasie namazu, jeśli nie zrobił tego namazu, 

to wykonuje go jako dwurekatowy. Jednak ten, kto wrócił na miejsce stałego 

zamieszkania w ostatnim czasie namazu, jeśli go nie zrobił, to robi cztery rekaty.  

W książce pt. „Ni’met-i islam” napisane jest: „Wszędzie i zawsze dozwolone 

jest wykonywanie namazów nafile na siedząco, nawet jeśli ma się siłę wykonywać je 

na stojąco. Podczas wykonywania w pozycji siedzącej dla ruku pochyla się ciałem, a 

dla sedżde kładzie się głowę na ziemi. Jednak jeśli się nie ma usprawiedliwienia, to za 

namaz nafile zrobiony na siedząco bez usprawiedliwienia zyska się połowę sewab, 

jakie zyskuje się za namaz wykonany na stojąco. Namazy nafile to sunny w pięciu 

codziennych namazach i namaz terawih. Podczas drogi poza miastem, na wsi 

dozwolone jest robienie namazu siedząc na zwierzęciu. Nie trzeba się zwracać w 

stronę kyble, robić ruku i sedżde. Robi się go z ima, tzn. trochę pochyla się ciałem do 

ruku, a do sedżde — od tego jeszcze więcej. Nedżaset znajdujący się na zwierzęciu, 

nie jest przeszkodą dla namazu. Kto robiąc namaz nafile na ziemi, zmęczył się, może 

podeprzeć się laską, o człowieka, ścianę. Nie jest prawidłowe robienie namazu, idąc.  

Nie jest też dozwolone robienie namazów fard i wadżib siedząc na zwierzęciu, 

gdy nie jest to konieczne. Mogą być one wykonane tylko wtedy, gdy jest to niezbędne. 

Usprawiedliwiona konieczność to: znajdowanie się w niebezpieczeństwie utraty 

majątku, życia i zwierzęcia; gdy zejdzie się ze zwierzęcia, kradzież zwierzęcia lub 

majątku znajdującego się na nim lub obok niego; obecność drapieżnika, wroga lub 



122 
 

błota na ziemi; opady deszczu; gdy stan chorego pogorszy się lub opóźni się jego 

wyzdrowienie przez wsiadanie, schodzenie; gdy podczas czekania na przyjaciół, 

znajdzie się w niebezpieczeństwie; gdy po zejściu nie można bez pomocy wsiąść na 

zwierzę. Jeśli to możliwe, to powinno się wykonywać namaz, zatrzymawszy zwierzę 

w kierunku kyble. Jeśli nie jest to możliwe, to wykonuje się namaz w kierunku, w 

którym się jedzie. Podobnie jest, gdy wykonuje się namaz na mahil
40

, który jest na 

zwierzęciu. Gdy zatrzyma się zwierzę i postawi się pod tym nosidłem belkę, to będzie 

to jak serir, czyli nosze, leżak, deska, stół, ława, kanapa i będzie znaczyło, że 

wykonuje się namaz na ziemi. Należy wtedy robić namaz na stojąco w stronę kyble. 

Kto może zejść, nie robi namazu fard na nosidle.  

Wykonywanie namazu na statku jest takie, jak nauczył Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) Hazrat Dżafera Tajjara, gdy jechał on do Etiopii: W 

płynącym statku, jeśli nie ma się usprawiedliwionej konieczności, wykonuje się też 

namazy fard i wadżib. Na statku można robić namaz ze wspólnotą. W płynącym statku 

wykonywanie namazu z ima nie jest dozwolone, robi się ruku i sedżde oraz powinno 

się być zwróconym w kierunku kyble. Rozpoczynając namaz, stoi się w kierunku 

kyble. Gdy statek skręca, to samemu skręca się w stronę kyble. Na pokładzie powinno 

się też oczyszczać z nedżaset. Według Imama a‘zama Ebu Hanify w płynącym statku 

dozwolone jest też wykonywanie namazów fard siedząc na podłodze, nawet jeśli nie 

ma się usprawiedliwienia.  

Jeśli zatrzymany na środku morza statek bardzo się kołysze, to jest jak płynący 

statek. Jeśli kołysanie jest niewielkie, to jest jak statek znajdujący się na brzegu. W 

statku, który stoi na wybrzeżu, nie robi się namazów fard na siedząco. Jeśli jest 

możliwe wyjście na brzeg, to wykonywanie namazu na stojąco na statku nie jest 

stosowne, powinno się wtedy wyjść na ląd i tam go wykonać. Jeśli istnieje 

niebezpieczeństwo utraty majątku, życia lub że statek może odpłynąć, to jest 

dozwolone robienie namazu na pokładzie na stojąco‖.  

Ibni Abidin oświadczył: „Wykonywanie namazu na pojeździe dwukołowym, 

który bez przywiązania do zwierzęcia nie ustoi prosto na ziemi, gdy on stoi lub jedzie, 

jest jak wykonywanie namazu na zwierzęciu. Czterokołowy pojazd jest jak serir, stół, 

ława. Gdy znajduje się w ruchu, to zgodnie z usprawiedliwieniem dla wykonywania 

namazu na zwierzęciu, które zostało powyżej wymienione, można na nim robić 

namazy fard i zatrzymawszy pojazd, wykonywać namaz w stronę kyble. Jeśli nie 

można go zatrzymać, to wykonuje się namaz tak jak na płynącym statku‖. Kto podczas 

jazdy nie jest w stanie zwrócić się w stronę kyble, ten — naśladując szkołę szafi‘icką 

— łączy dwa namazy. Jeśli nie ma takiej możliwości, to zwrot w stronę kyble należy 

                                                           
40

 mahil – rodzaj dużego nosidła, które zakłada się np. na wielbłąda w celu przewozu bagażu lub ludzi. 



123 
 

pominąć. Nikomu nie wolno robić namazu z ima, siedząc na krześle, fotelu. W 

autobusie, samolocie wykonuje się namaz tak, jak w pojeździe czterokołowym.  

Jeśli nie jest to konieczne w podróży, to nie powinno się robić namazów fard i 

wadżib na zwierzęciu. Powinno się zatrzymać pojazd i zrobić namaz na stojąco w 

stronę kyble. Z tego względu powinno się sięgnąć po środki zaradcze przed wejściem 

do pojazdu.  

Musafir na statku i w pociągu powinien podczas namazu fard stanąć w kierunku 

kyble i położyć kompas obok miejsca, w którym będzie robił namaz. Gdy statek i 

pociąg skierują się w stronę kyble, to powinien on podążać za tym kierunkiem. Jeśli 

odsunie klatkę piersiową od kyble, to jego namaz będzie nieważny. W autobusie, 

pociągu, na falistym morzu wykonywanie namazów fard nie jest dozwolone dla tych, 

którzy nie mogą zwrócić się w kierunku kyble. Tacy podczas podróży mogą 

naśladować szkołę szafi‘icką i połączyć namazy południowy z popołudniowym i 

wieczorny z nocnym. Podczas podróży te dwa namazy robią jeden po drugim, 

ponieważ w szkole szafi‘ickiej w podróży, która jest dłuższa niż 80 km, jest 

dozwolone przełożenie namazu popołudniowego do czasu namazu południowego, a 

nocnego do czasu namazu wieczornego albo odroczenie namazu południowego do 

czasu popołudniowego, a wieczornego do czasu namazu nocnego. Dlatego ten, kto jest 

w szkole hanefickiej, jeśli nie jest w stanie zwrócić się w stronę kyble, gdy ruszy w 

drogę, to w dzień w porze na namaz południowy podczas postoju wykonuje zaraz po 

namazie południowym namaz popołudniowy, a w nocy podczas postoju w czasie 

nocnego namazu najpierw namaz wieczorny a potem od razu namaz nocny. Do tych 

czterech namazów składa intencję, tzn. myśli w sercu: „Naśladując szkołę szafi’icką, 

wykonuję następujące namazy”. Namazów dwóch czasów nie łączy się, nim nie 

wyruszy się w drogę lub gdy podróż się skończy. 

 

NAMAZ PODCZAS CHOROBY 

Usprawiedliwieniem nazywa się to, co wychodząc z ciała, unieważnia abdest i 

jest ciągłe. Jeśli u kogoś mocz, upławy, gazy z odbytu, krwawienie nosa i płynąca 

krew z rany, żółta ciecz, łzy z powodu bólu lub opuchnięcia występują cały czas przez 

jedną porę namazu, to taki ktoś oraz kobieta, u której pojawiła się krew istihaza, są 

usprawiedliwieni. Powinno się powstrzymać te dolegliwości przez zatkanie, 

lekarstwem lub robiąc namaz na siedząco albo z ima. Mężczyzna, który nie trzyma 

moczu, wkłada do kanału moczowego kawałek waty wielkości ziarenka pszenicy. 

Tamponik z waty wchłonie mocz w małej ilości, przeszkodzi w wydostawaniu się go 

na zewnątrz i w ten sposób nie dojdzie do unieważnienia abdestu. Podczas oddawania 

moczu tamponik sam wyjdzie. Jeśli cieknącego moczu jest dużo, to nadmiar przejdzie 



124 
 

przez tamponik, co unieważni abdest. Mocz nie powinien zabrudzić bielizny. Kobieta 

powinna zawsze wkładać podpaskę. Jeśli upławy nadal występują, to do każdego 

namazu pobiera abdest i tak wykonuje namaz. Ten, kto ma usprawiedliwienie, może 

robić namazy fard, nafile i kaza z jednym abdestem do końca czasu namazu, może 

trzymać w ręku Święty Koran. Gdy minie czas namazu, to abdest staje się nieważny. 

Nim minie czas namazu, abdest może stać się nieważny również z innych powodów. I 

tak np., jeśli pobiera się abdest, gdy z jednej dziurki nosa płynie krew, a potem zacznie 

płynąć z drugiej, to abdest staje się nieważny. Usprawiedliwienie posiada ten, u kogo 

istnieje powód unieważnienia abdestu, który występuje ciągle przez jeden czas 

namazu. Nie posiada usprawiedliwienia ten, u kogo po pobraniu abdestu nie płyną 

upławy tak długo, jak trwa zrobienie namazu fard tego czasu. Według jednej z opinii 

szkoły malikickiej, jeśli wypłynie kropla, to ma się usprawiedliwienie. Jeśli ktoś ma 

usprawiedliwienie, gdy wypłynie jeden raz jedna kropla, to żeby w następnej porze 

namazu nadal posiadał to usprawiedliwienie, te krople powinny płynąć dalej. Jeśli 

krople nie popłyną w ogóle do następnego czasu namazu, to kończy się ważność 

usprawiedliwienia. Nedżaset, który jest powodem usprawiedliwienia, gdy zabrudzi 

ubranie i plama jest większa od wielkości jednego dirhema, to — jeśli istnieje 

możliwość zapobieżenia ponownemu zabrudzeniu — powinno się umyć zabrudzone 

miejsce.  

Jeśli pojawi się obawa, że wykonanie gusl stanie się powodem choroby lub 

pogorszy chorobę lub przedłuży ją, to robi się tejemmum. O tym lęku wie się z 

własnego doświadczenia albo z wypowiedzi sprawiedliwego lekarza muzułmanina. 

Zostanie przyjęta też opinia lekarza, o którym nie mówi się, że jest grzesznikiem. 

Powodem choroby może być zimne miejsce zamieszkania, brak możliwości ogrzania 

wody lub pójścia do łaźni. Według szkoły hanefickiej jednym tejemmum można zrobić 

tyle namazów fard, ile się zechce. Według szkoły szafi‘ickiej i malikickiej dla każdego 

namazu fard, tejemmum powinno się pobrać od nowa. 

Jeśli połowa ciała, na której robi się abdest, jest raną, to robi się tejemmum. Jeśli 

rana jest mniejsza od połowy ciała, to zdrowe miejsca się myje, a na chorych robi się 

mesh. W gusl, ponieważ całe ciało jest traktowane jako jeden organ, jeśli połowa ciała 

jest raną, to robi się tejemmum. Jeśli ranne miejsce jest mniejsze niż połowa, to zdrowe 

się myje, a na chorym robi się mesh. Jeśli mesh szkodzi ranie, to robi się mesh na 

opatrunku, jeśli to także jest szkodliwe, to w ogóle się go nie wykonuje. Podczas 

abdestu i gusl, jeśli mesh na głowie szkodzi, to się go nie robi. Kto nie używa wody, 

bo ma egzemę, ranę na ręce, ten robi tejemmum, pocierając twarz, ramiona piaskiem (o 

ścianę z wapna, kamienia, ziemi). Ten, kto ma ręce i nogi odcięte, a twarz w ranach, 

wykonuje namaz bez abdestu. Kto nie może znaleźć nikogo do pomocy w pobieraniu 

abdestu, robi tejemmum. W takiej sytuacji własne dziecko, niewolnik czy pomocnik 

wynajęty za opłatą muszą pomóc. Można również chcieć pomocy od innych, jednak 



125 
 

oni nie są zobowiązani jej udzielić. Mąż i żona nie muszą pomagać sobie nawzajem w 

pobieraniu abdestu.  

Kto ma opatrunek (z bandażu, waty, plastra, maści) na ranie, wrzodzie, z 

powodu oddania krwi, przykładania pijawek, na złamanej lub zwichniętej kończynie i 

nie może myć tych miejsc ciepłą lub zimną wodą lub robić na nich mesh, to robi jeden 

raz mesh na części większej niż połowa miejsca opatrunku podczas abdestu i gusl. 

Jeśli ściągnięcie opatrunku zaszkodzi, to znajdujących się pod nim zdrowych miejsc 

się nie myje, jednak na zdrowej skórze widocznej między bandażem mesh się 

wykonuje. Nie trzeba robić opatrunku, gdy ma się abdest. Jeśli po mesh zmieni się 

opatrunek, założy inny bandaż, to na nowym bandażu nie trzeba powtarzać mesh.  

Ten, kto nie może stać lub chory, który uważa, że jeśli będzie stał, to jego 

choroba się przedłuży, robi namaz na siedząco, a do ruku ciało trochę pochyla. 

Następnie wyprostowuje się i robi dwa razy sedżde. Siada tak, jak mu wygodnie. 

Dozwolone jest: klęczenie, siedzenie objąwszy kolana lub ze skrzyżowanymi nogami. 

Ból głowy, kolan, oczu uważany jest za oznakę choroby. Usprawiedliwieniem jest też 

to, że nie chce się zostać zobaczonym przez wroga. Namaz na siedząco może 

wykonywać także ten, kto na stojąco traci post, abdest. Kto może ustać na nogach, ten 

wykonuje namaz, podpierając się. Kto nie może za długo stać, ten wypowiada iftitah 

tekbir na stojąco, a gdy pojawią się bóle, kontynuuje namaz na siedząco. Komu jest 

trudno zrobić sedżde na ziemi, ten recytuje na stojąco, a ruku i sedżde robi z ima na 

siedząco. Na siedząco do ruku pochyla się niewiele, a do sedżde nieco bardziej. Kto 

nie może pochylić się całym ciałem, ten pochyla głowę. Nie musi się robić sedżde na 

czymś. Jeśli się zrobi sedżde na czymś, jeśli dla sedżde pochyliło się więcej niż dla 

ruku, namaz będzie zaliczony, ale mekruh. Nie jest dozwolone wykonywać namaz na 

leżąco z ima, gdy jest możliwość pomodlenia się w pozycji siedzącej, opierając się o 

coś. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) odwiedził chorego. Gdy zobaczył, że 

ten podniósł ręką poduszkę i na niej zrobił sedżde, to poduszkę odebrał. Chory 

podniósł kawałek drzewa i na nim zrobił sedżde. On zabrał mu drzewo i powiedział: 

„Jeśli starcza ci siły, to rób sedżde na ziemi! Jeśli nie możesz pochylić się do ziemi, 

to nie podnoś niczego do twarzy i nie rób na tym sedżde! Rób namaz z ima i w 

sedżde pochyl się więcej niż w ruku!”. W książce pt. „Bahr-ür-raık” napisane jest, 

że w Surze Al Imran 191 powiadomiono w tym znaczeniu: „Komu starcza siły, ten 

namaz robi na stojąco. Niezdolny robi go na siedząco. A niemogący wykonać go 

na siedząco robi, leżąc”. Gdy Imran bin Husajn zachorował, to Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) powiedział do niego: „Namaz rób na stojąco! Jeśli nie 

starczy ci siły, to rób na siedząco! Jeśli i na to nie starczy ci siły, to rób, leżąc na 

boku lub na plecach”. Z tego wynika, że chory, który nie może wykonać namazu na 

stojąco, robi go, siedząc; a ten, kto nie może na siedząco, robi go, leżąc. Nie dano 

pozwolenia robienia namazu na krześle, fotelu. W religii islam nie jest odpowiednie 



126 
 

robienie namazu przez chorego i jadących w autobusie, lecących w samolocie, siedząc 

na krześle, fotelu. Kto pójdzie do meczetu, żeby zrobić namaz ze wspólnotą i nie jest 

w stanie wykonać go na stojąco, robi namaz na stojąco w domu. Jeśli pojawi się jeden 

z dwudziestu powodów, to jest się usprawiedliwionym z nierobienia namazu ze 

wspólnotą. Usprawiedliwieniem nieuczestniczenia w namazie piątkowym jest: deszcz, 

upał i ostre zimno; lęk przed napadem wroga i utratą życia lub majątku; lęk przed 

zostaniem samemu w drodze, gdy znajomi odeszli, gdy zrobi się bardzo ciemno; lęk 

zadłużonego biedaka, że zostanie złapany i uwięziony; bycie niewidomym; 

sparaliżowana noga lub odcięta noga; bycie chorym, bycie paralitykiem; błoto; 

niemożność chodzenia; bycie starcem, który nie może chodzić; stracenie okazji 

pobrania lekcji fikh, która zdarza się bardzo rzadko; lęk, że straci się możliwość 

zjedzenia ulubionego posiłku; bycie zabieganym podczas podróży; bycie opiekunem 

chorego i nie znalezienie na swoje miejsce kogoś innego; silny wiatr w nocy; 

konieczność skorzystania z ubikacji; lęk chorego, że jego choroba się pogorszy lub 

przedłuży oraz opiekuna chorego, że chory będzie zaniedbany, a także — ze względu 

na bardzo podeszły wiek — niemożność chodzenia. Na namaz ze wspólnotą pójść i 

wrócić na piechotę jest lepiej, niż pojechać i wrócić pojazdem. Nie jest dozwolone 

wykonywanie namazu w meczecie, siedząc na krześle, fotelu. Robienie ibadet w 

sposób, o jakim nie zostało powiadomione przez islam, jest bidat
41

. W książkach fikh 

oznajmione zostało, że robienie bidat jest dużym grzechem.  

Jeśli chory nie może siedzieć bez opierania się o coś, to kładzie się na plecach. 

Jeśli nie może położyć się na plecach, to kładzie się na prawym boku i robi namaz z 

ima głową. Kto nie może zwrócić się w stronę kyble, zwraca się w stronę, w którą jest 

mu łatwo. Leżącemu na plecach kładzie się coś pod głowę i zwraca się jego twarz w 

stronę kyble. Dobrze jest, gdy ma podciągnięte kolana. Dozwolone jest zostawienie 

namazu na później do odrobienia choremu, który nie jest w stanie robić ima głową. 

Pomiędzy namazami chory postępuje w sposób, na jaki pozwalają mu siły. Chory, 

który podczas namazu wykonywanego na siedząco poczuje się lepiej, kontynuuje go w 

pozycji stojącej. Kto stracił przytomność, ten nie robi namazu. Jeśli wyzdrowieje nim 

minie czas pięciu namazów, to musi je wszystkie odrobić. Jeśli zaś minie sześć 

namazów, to nie robi w ogóle kaza (nie odrabia ich). Obowiązkiem jest szybko 

odrabiać zaległe namazy, jeśli robi się je nawet tylko z ima. Jeśli umrze się, nim się je 

odrobi, to do wadżib należy nakazanie w testamencie, żeby z zostawionego majątku 

dano fidje (okup) dla iskat. Powiedziane jest, że jeśli nie zostawi się takiego 

testamentu, to dozwolone jest, by opiekun, a nawet ktoś obcy dał ze swojego majątku 

fidje do zrobienia iskat. 

 

                                                           
41

 bidat, bid’at — innowacja w religii. 



127 
 

NAMAZY ZALEGŁE 

Namaz z tego względu, że jest aktem czci robionym ciałem, nie może być 

wykonywany przez kogoś innego. Wszyscy powinni wykonywać swoje namazy sami. 

Wykonywanie namazu na czas nazywa się Eda. Ponowne wykonanie w jakimkolwiek 

innym czasie nazywa się Iade. I tak np., nim minie czas, powinno się wykonać 

ponownie namaz zrobiony mekruh, a jeśli nie ma się takiej możliwości, to zawsze do 

wadżib należy jego iade.  

Wykonywanie namazów fard i wadżib, gdy minie ich pora, nazywa się Kaza. 

Wykonując codziennie pięć razy namaz fard i witr, a także namazy kaza, powinno 

uważać się na kolejność. Kto nie posiada do odrobienia więcej niż pięć zaległych 

namazów, tego nazywa się „uporządkowanym, starannym, sumiennym”. Fard 

namazu piątkowego powinno wykonać się po namazie południowym tego samego 

dnia. Kto nie obudzi się na namaz poranny, jeśli przypomni sobie o tym nawet podczas 

wypowiadania chutby, powinien od razu wykonać jego kaza. Jeśli nie wykona się 

jednego namazu, to nie jest dozwolone wykonywanie po nim następnych pięciu. 

Święty hadis głosi: „Kto prześpi lub zapomni jeden namaz, jeśli przypomni sobie o 

tym w następnym namazie wykonywanym ze wspólnotą, to najpierw kończy 

namaz z imamem, a następnie robi kaza poprzedniego namazu! Po tym ponownie 

wykonuje ten, który robił razem z imamem!”. 

Wykonywanie kaza namazu fard należy do fard. Wykonywanie kaza namazu 

wadżib należy do wadżib. Nie zostało nakazane odrabianie zaległości namazów sunna. 

W szkole hanefickiej jednogłośne zdanie uczonych oznajmia: „Zostało nakazane 

wykonywanie namazów sunna tylko o ich porze. Niewykonane namazy sunna na czas, 

nie są długiem człowieka. Nie zostało nakazane robienie dla nich później kaza. 

Ponieważ sunna namazu porannego jest bliska wadżib, jej kaza robi się tego samego 

dnia przed namazem południowym razem z namazem fard. Jednakże jeśli minie 

południe nie wykonuje się kaza sunny namazu porannego, a sunien pozostałych 

namazów nie odrabia się w ogóle. Jeśli zrobi się kaza, to nie zyska się sewab sunny. 

Wykona się tylko namaz nafile‖. W „Ibni Abidin” i „Tergib-üs-namaz” na 162 

stronie powiadomiono: „Wykonywanie sunny bez usprawiedliwienia na siedząco jest 

dozwolone. Niewykonywanie jej w ogóle jest grzechem. Wykonywanie fard na 

siedząco, gdy ma się usprawiedliwienie, jest również dozwolone‖. 

Świadomie i bez powodu opuszczanie namazów obowiązkowych jest wielkim 

grzechem. Takie niewykonane na czas namazy powinno się odrobić. Istnieją tylko dwa 

powody, które pozwalają na świadome opuszczenie namazów fard i wadżib. 

Pierwszym jest znajdowanie się naprzeciwko wroga, a drugim lęk przed złodziejem, 

drapieżnym zwierzęciem, powodzią, wichurą tego, kto jest w drodze, jeśli nawet nie 

ma intencji odbycia trzydniowej drogi. Tacy mogą robić namaz na siedząco i zwrócić 



128 
 

się w jakąkolwiek stronę lub wykonywać go na zwierzęciu z ima, a gdy tego nie 

zrobią, to mogą go zostawić do odrobienia na później. Zostawienie namazów do 

odrobienia na później z tych dwóch powodów, a także z powodu snu i zapomnienia, 

nie jest grzechem. W przypisach do książki pt. „Eşbah” napisane jest: „Wykonanie 

namazu po czasie przez tego, kto tonie lub tego, kto kogoś takiego ratuje, będzie też 

właściwe‖. Jednak gdy skończy się usprawiedliwienie, to jego obowiązkiem jest 

wykonanie kaza tego namazu. Poza zakazanymi czasami, opóźnienie namazu z 

powodu zarabiania na życie, pod warunkiem, że będzie on odrobiony od razu w 

wolnym czasie, jest dozwolone. Jeśli jeszcze bardziej się go opóźni, to zacznie być to 

zaliczane do grzechów. Nasz Umiłowany Prorok (sallallahu alejhi we sellem) 

niezrobione cztery namazy z powodu ostrej walki w bitwie Hendek wykonał razem ze 

wspólnotą od razu tej samej nocy, mimo że Jego Towarzysze (radyjallahu anhum) byli 

ranni i bardzo zmęczeni. Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: 

„Połączenie dwóch namazów fard należy do wielkich grzechów”, tzn., nie 

wykonawszy jednego namazu na czas, wykonać go po czasie, jest wielkim grzechem. 

Jeden ze świętych hadisów głosi: „Kto świadomie połączy ze sobą jeden namaz z 

drugim, ten będzie się palił osiemdziesiąt hukbe w Piekle‖. Jedna hukbe to 

osiemdziesiąt lat ahiret. Jeden dzień ahiret równy jest tysiącu lat na ziemi. Jeśli tak 

duża kara czeka za nie wykonanie na czas jednego namazu, to trudno sobie wyobrazić 

karę tych, którzy w ogóle go nie robią.  

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Namaz jest filarem 

religii. Kto robi namaz, ten doskonali swoją religię. Kto namazu nie wykonuje, 

ten niszczy swoją religię”. W jednym ze świętych hadisów ogłosił: „W Dniu Sądu 

Ostatecznego pierwszym pytaniem po pytaniu o wiarę będzie pytanie o namaz. 

Allah Najwyższy oznajmi: ‘O Mój poddany! Jeśli uda ci się rozliczyć z namazu, to 

jesteś uratowany. Ułatwię tobie pozostałe rozliczanie’.”. W Surze Ankebut 145 

oznajmione zostało w tym znaczeniu: „Namaz wykonany bezbłędnie chroni 

człowieka od nieczystych, haniebnych czynów”. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we 

sellem) powiedział: „Człowiek znajduje się najbliżej swojego Stworzyciela w 

czasie, gdy wykonuje namaz”.  

Muzułmanin nie wykonuje któregokolwiek z namazów z tych dwóch powodów: 

1- Nie wykonuje go, bo posiada usprawiedliwienie. 2- Choć wie, że namaz jest jego 

obowiązkiem, uważa go za wartościowy, to jednak opuszcza go z powodu lenistwa. 

Opóźnienie namazu bez usprawiedliwienia, tzn. zostawienie go do odrobienia 

na później, jest wielkim grzechem. Grzech ten nie zostaje wybaczony, gdy zostanie 

zrobiona kaza. Gdy zrobi się kaza, zostanie wybaczony tylko grzech niezrobienia 

namazu. Nim nie zrobi się kaza namazów, nie zyska się wybaczenia tylko przez 

wyrażenie żalu. Po zrobieniu kaza należy okazać skruchę i mieć nadzieję na 

wybaczenie. Okazawszy skruchę, powinno się odrobić zaległe namazy. Jeśli ma się 



129 
 

siłę zrobienia kaza, a mimo to się go nie wykona, to oprócz tego popełni się duży 

grzech. Ten duży grzech, gdy minie czas na zrobienie kaza [ok. 6 min], zwiększa czas 

poprzedniej kary, ponieważ obowiązkiem jest odrobienie zaległego namazu od razu w 

wolnym czasie. Nieprzywiązujący do tego wagi, będą palić się w nieskończoność. W 

„Umdet-ül-islam” i „Cami’-ül fetava” napisane jest: „Jeśli istnieje możliwość 

zrobienia jednego namazu fard naprzeciwko wroga, to opuszczenie go, jest jak grzech, 

gdy popełnieni się siedemset dużych grzechów‖. Grzech opóźnienia kaza jest jeszcze 

większym grzechem niż niewykonanie namazu w jego czasie. Złożywszy intencję 

wykonania pierwszej zaległości kaza, gdy zrobi się jedną kaza, to te wszystkie grzechy 

zostaną wybaczone. 

 

WYJAŚNIENIE: Czy można zrobić w miejscu namazów sunna namazy kaza? 

Hazrat Abdulkadir Gejlani w książce pt. „Fütuh-ul gayb” napisał: 

„Muzułmanin powinien najpierw zrobić namazy fard. Po zrobieniu fard, robi sunnę. 

Potem jest zajęty nafile. Gdy ma się zaległości w fard, zajmowanie się sunnami nie 

jest rozsądne. Nie zostaną przyjęte sunny tego, kto ma zaległości w fard. Ali bin Ebi 

Talib (radyjallahu anh) powiadomił, że Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we 

sellem) powiedział: ‘Kto ma zaległości w fard, jeśli będzie robił nafile zamiast kaza 

fard, ten na próżno się trudzi. Nim ten ktoś nie odrobi zaległości, Allah Najwyższy 

nie przyjmie jego namazów nafile’.‖. O tym świętym hadisie, zapisanym przez 

Abdulkadira Gejlaniego, uczony szkoły hanefickiej, Hazrat Abdulhak Dehlewi, 

wyraził taką opinię: „Ta informacja wskazuje na to, że nie zostaną przyjęte sunny i 

nafile tych, którzy mają zaległości w fard. Wiemy o tym, że sunny stanowią całość 

razem z fard, a to oznacza, że sunny są dla fard powodem uznania ich za poprawne, 

jeśli się coś w nich opuści. Dla tego, kto ma zaległości w fard, na nic zdadzą się 

sunny‖.  

Mufti jerozolimski, Muhammed Sadyk Efendi, opisując konieczność odrabiania 

zaległości namazów faite (niezrobionych z powodu snu, zapomnienia), powiedział w 

ten sposób: „Spytano się wielkiego uczonego Hazrat Ibni Nudżejma: ‗Jeśli ten, kto ma 

zaległe namazy, wykonuje sunny namazu porannego, południowego, popołudniowego, 

wieczornego i nocnego z intencją ich kaza, to czy opuścił sunny?‘. Na to on 

odpowiedział: ‗Nie opuścił sunien, ponieważ wykonywanie sunien w pięciu namazach 

znaczy wykonanie jeszcze innego namazu poza fard w tym czasie. Szejtan chce, żeby 

w ogóle nie robiono namazu. Wykonując dodatkowy namaz poza namazem fard, 

doprowadza się do jego upokorzenia. Wykonując kaza, zamiast sunny, też spełnia się 

sunnę. Ten, kto ma zaległości kaza w każdej porze namazu wykonuje poza namazem 

fard tego czasu inny namaz kaza fard w miejsce sunny. Wielu muzułmanów nie 



130 
 

wykonuje kaza, tylko sunnę, oni pójdą do Piekła. Gdy tymczasem ten, kto robi kaza 

zamiast sunny, uratuje się od niego‘.‖. 

Jak robi się namazy kaza? 

Powinno się jak najprędzej zacząć odrabiać zaległe namazy fard, a także okazać 

za nie skruchę, żeby uratować siebie od wielkiej kary. Z tego względu powinno się 

także wykonywać sunny w intencji kaza. Kto nie wykonywał namazów z lenistwa, 

posiada od lat zaległości kaza, przystępując do sunny, powinien złożyć intencję 

zrobienia pierwszego niezrobionego namazu tego czasu. Według czterech szkół 

powinno się taką intencję złożyć. W szkole hanefickiej opuszczenie namazu bez 

usprawiedliwienia jest Ekber-i kebair, czyli jednym z największych grzechów, który 

wzrasta dla każdego namazu wraz z minionym wolnym czasem na jego wykonanie, 

ponieważ w wolnym czasie obowiązkiem jest wykonanie kaza od razu. W celu 

uratowania się od tego strasznego grzechu — którego nie da się oddać w liczbach — i 

od kary, powinno się, robiąc pierwszą czterorekatową sunnę namazu południowego, 

złożyć intencję wykonania pierwszego niezrobionego fard namazu południowego. Zaś 

podczas robienia ostatniej sunny namazu południowego intencję wykonania 

pierwszego niezrobionego fard namazu porannego. Wykonując sunnę namazu 

popołudniowego, powinno się złożyć intencję wykonania niezrobionego pierwszego 

fard namazu popołudniowego. Podczas namazu wieczornego, wykonując sunnę, 

powinno się zrobić jej trzy rekaty z intencją wykonania niezrobionego fard namazu 

wieczornego. Wykonując pierwszą sunnę namazu nocnego, powinno się zrobić ją w 

intencji wykonania niezrobionego fard namazu nocnego, a ostatnią sunnę zrobić w 

trzech rekatach w intencji wykonania pierwszego niezrobionego namazu witr. W ten 

sposób każdego dnia zrobi się jednodniowe namazy kaza. Również terawih powinno 

się robić z intencją namazów kaza. Ile lat wynoszą zaległości namazów kaza, tak 

długo powinno się te namazy w ten sposób nadrabiać. Gdy skończą się namazy kaza, 

powinno się zacząć robić sunnę. Jeśli ma się czas, to przy każdej okazji powinno się 

robić namazy kaza i jak najprędzej pozbyć się tych zaległości, ponieważ grzechy za 

niezrobione namazy kaza z każdym dniem rosną.  

 

 

 

 

 

 



131 
 

ROZDZIAŁ SZÓSTY 

 

NIEROBIĄCY NAMAZU 

Hazrat Ebu Bekr Syddyk (radyjallahu anh) oznajmił: „Gdy przychodzi czas na 

pięciokrotny namaz, to aniołowie mówią: ‗Ej synowie Adema, wstańcie! Wykonując 

namaz, zgaście ogień, który został przygotowany do spalenia ludzi‘.‖. W jednym ze 

świętych hadisów powiadomione jest: „Namaz jest tym, co odróżnia muzułmanów 

od niewierzących”, tzn. muzułmanin wykonuje namaz, a niewierzący nie. Zaś 

hipokryci (munafyk) czasami się modlą, a czasami nie. Hipokryci będą bardzo ciężko 

karani w Piekle. Abdullah bin Abbas (radyjallahu anh), jeden z największych 

uczonych komentarza Świętego Koranu powiedział, że usłyszał od Wysłannika Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) te słowa: „Ci, którzy nie robią namazu, w Dniu Sądu 

zastaną Allaha Najwyższego w gniewie”.  

Uczeni od świętych hadisów jednogłośnie powiadomili: „Zostanie 

niewierzącym ten, kto nie martwi się, że nie zrobił namazu na czas‖ albo umrze bez 

wiary. A co będzie z tymi, którym nie przyjdzie on nawet na myśl, nie uznają go za 

obowiązek? Uczeni sunniccy jednogłośnie ogłosili, że ibadet nie jest częścią wiary. 

Jednak odnośnie namazu nie ma jednomyślnej opinii. Z imamów fikh: Imam Ahmed 

bin Hanbel, Ishak bin Rahewejh, Abdullah bin Mubarek, Ibrahim Nehai, Hakem 

bin Utejbe, Ejjub Sahtijani, Dawud Tai, Ebu Bekr bin Szejbe, Zubejr bin Harb i 

wielu innych wielkich uczonych oznajmiło, że ten, kto świadomie nie zrobi jednego 

namazu, zostanie kafir. W takim razie, bracie w religii, nie opuszczaj nawet jednego 

namazu i nie rób go ociężale! Wykonuj go chętnie! Co zrobisz, gdy Allah Najwyższy 

w Dniu Sądu wymierzy karę według opinii tych uczonych?  

Według szkoły hanbelickiej ten, kto bez usprawiedliwienia nie wykona jednego 

namazu, zostanie zabity jako murted. Nie umyje się jego zwłok, nie owinie w całun i 

nie zrobi się namazu pogrzebowego, a także nie pochowa się go na cmentarzu 

muzułmanów i nie oznaczy się jego grobu. Jego zwłoki zostaną złożone w dole na 

jakiejś górze.  

Zaś według szkoły szafi‘ickiej, choć nie zostanie on murted, to jednak jego karą 

będzie śmierć. Prawa szkoły malikickiej odnośnie tych, którzy nie robią namazu, są 

takie same jak prawa szkoły szafi‘ickiej.  

Według szkoły hanefickiej, niewykonujący namazu zostaną uwięzieni aż 

zaczną go wykonywać albo będą bici aż zacznie z nich płynąć krew. 

 



132 
 

Kto nie spełnia tych 5 uczynków, zostanie pozbawiony tych pięciu: 

1- Kto nie daje zekatu od swojego majątku, ten nie odniesie z niego pożytku. 

2- Kto nie daje uszr od swojego pola, ten nie będzie miał bereket
42

 w swoim 

zarobku. 

3- Kto nie daje jałmużny, ten nie będzie miał zdrowego ciała. 

4- Kto nie robi dua, tego pragnienia nie zostaną spełnione. 

5- Kto nie chce zrobić namazu, gdy przyjdzie na niego czas, ten w ostatnim 

oddechu nie wypowie Słów Szehady. 

Święty hadis głosi: „Allah Najwyższy obdarzy piętnastoma trudnościami 

tego, kto opuszcza namaz bez powodu. Sześć z nich jest na ziemi, trzy w czasie 

śmierci, trzy w grobie i trzy podczas wstawania z grobu.  

Sześć trudności na ziemi: 

1- Nie zyska w swoim życiu bereket ten, kto nie robi namazu. 

2- Zniknie z jego twarzy piękno, dobroduszność, którymi Allah Najwyższy 

obdarzył Swoich ukochanych.  

3- Nie zyska się sewab za żaden dobry uczynek. 

4- Żadne dua nie zostaną przyjęte. 

5- Nikt nie będzie darzył go sympatią. 

6- Dobre dua muzułmanów nie przyniosą mu korzyści. 

Podczas śmierci odczuje się te trzy cierpienia: 

1- Będzie się strasznie i ciężko umierało. 

2- Umrze się będąc głodnym. 

3- Nawet jeśli wypije się dużo wody, to umrze się, będąc spragnionym. 

Trzy cierpienia w grobie: 

1- Grób będzie aż ciasny, że kości człowieka się poskręcają. 

2- Jego grób zostanie wypełniony ogniem, który w dzień i noc będzie go palił. 

                                                           
42

 bereket – błogosławieństwo, szczęście, urodzaj.  



133 
 

3- Allah Najwyższy ześle do jego grobu bardzo dużego węża. Nie będzie on 

podobny do ziemskich węży. Każdego dnia o każdej porze namazu będzie on kąsał go, 

nie zostawiając go ani na chwilę. 

Trzy cierpienia w Dniu Sądu: 

1- Nie odejdą od niego anioły azab (wymierzające kary), które zaciągają do 

Piekła. 

2- Allah Najwyższy ukaże się przed nim jako gniewny. 

3- Będzie miał trudny rozrachunek, zostanie wrzucony do Piekła‖. 

 

KORZYŚCI ROBIĄCYCH NAMAZ 

Istnieje bardzo dużo świętych hadisów, które głoszą o zaletach robienia namazu 

i o sewab, jakimi zostanie się za to obdarzonym. W książce Abdulhaka bin Sejfuddina 

Dehlewiego pt. „Esi’at-ül-leme’at” powiadomione zostały święte hadisy o ważności 

wykonywania namazu: 

1- Ebu Hurejre (radyjallahu anh) przekazał, że Wysłannik Allaha (sallallahu 

alejhi we sellem) oznajmił: „Codzienny pięciokrotny namaz i namaz piątkowy, do 

następnego Piątku i post w Ramadanie do następnego Ramadanu są kefaret
 

(pokutą) za popełnione grzechy. Chronienie się przed popełnieniem dużych 

grzechów będzie powodem wybaczenia małych grzechów”. Zniszczy to popełnione 

w międzyczasie małe grzechy poza tymi, które dotyczą naruszania praw innych ludzi. 

Gdy skończy się wybaczanie za małe grzechy, to stanie się to powodem zmniejszenia 

kary za duże. Powinno się okazać skruchę za duże grzechy, żeby zostały one 

wybaczone. Jeśli nie posiada się dużych grzechów, to będzie to powodem 

podwyższenia stopnia. Ten święty hadis jest zapisany w „Muslim”. Powodem 

wybaczenia błędów w codziennym pięciokrotnym namazie jest namaz piątkowy, a 

błędów popełnionych w namazie piątkowym — post w Ramadanie. 

2- Ebu Hurejre (radyjallahu anh) powiadomił także, że Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) spytał się: „Czy pozostanie brud na ciele tego, kto 

codziennie pięć razy myje się bieżącą wodą, która płynie przed jego drzwiami?”. 

Towarzysze Proroka odpowiedzieli, że nie pozostanie go w ogóle. Wysłannik Allaha 

oznajmił: „I tak też jest z namazem. Allah Najwyższy usunie małe grzechy tym, 

którzy robią codziennie pięć razy namaz”. Ten święty hadis jest zapisany w 

„Buhari” i „Muslim”. 



134 
 

3- Abdullah bin Mesud (radyjallahu anh) opowiedział, że ktoś pocałował obcą 

kobietę, tzn. jeden z Ensarów sprzedawał daktyle i pewna kobieta chciała je kupić. On 

odczuł silne pożądanie do tej kobiety. Powiedział, żeby poszła z nim do jego domu, 

ponieważ ma tam jeszcze lepsze daktyle i je jej da. Gdy poszli do domu, objął ją i 

pocałował. Kobieta powiedziała: „Co robisz? Bój się Allaha!‖. Kiedy człowiek ten 

zaczął żałować swojego postępku, poszedł do Wysłannika Allaha i opowiedział o tym, 

co zrobił. Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) nie dał mu odpowiedzi, 

czekał na objawienie od Allaha Najwyższego. Potem ten sam człowiek robił namaz. 

Allah Najwyższy zesłał 115 święty werset z Sury Hud w tym znaczeniu: „Rób namaz 

po dwóch stronach dnia i gdy zajdzie słońce! Na pewno dobre uczynki zniszczą 

złe”. Dwie strony dnia, to przed południem i po południu, czyli namaz poranny, 

południowy i popołudniowy, zaś nocny namaz blisko dnia to namaz wieczorny i 

nocny. Ten święty werset powiadamia, że codzienne wykonywanie pięciokrotnego 

namazu jest powodem wybaczenia grzechów. Ten sam człowiek spytał się: „O 

Wysłanniku Allaha! Czy ta radosna nowina jest tylko dla mnie? Czy też dla 

wszystkich ze wspólnoty?‖. Wysłannik Allaha odpowiedział: „Dla wszystkich z 

Mojej wspólnoty”. Ten święty hadis zapisany jest w dwóch „Sahih‖
43

. 

4- Enes bin Malik (radyjallahu anh) powiedział, że ktoś przyszedł do 

Wysłannika Allaha (sallallahu alejhi we sellem) i powiedział: „Popełniłem grzech, za 

który należy się kara had
44

. Ukarz mnie!‖. Wysłannik Allaha nie spytał się, co takiego 

uczynił. Nadszedł czas namazu i wszyscy wspólnie go wykonali. Gdy Wysłannik 

Allaha (sallallahu alejhi we sellem) skończył namaz, to człowiek ten wstał i 

powiedział: „Wysłanniku Allaha! Popełniłem grzech, który wymaga kary had. Ukarz 

mnie karą had, która jest nakazana w księdze Allaha Najwyższego!‖. Wysłannik 

Allaha spytał się: „Czy nie robiłeś razem z nami namazu?”. Odpowiedział, że robił. 

Wysłannik Allaha powiedział: „Nie martw się, Allah Najwyższy wybaczył tobie ten 

grzech!”. Ten święty hadis jest zapisany w dwóch podstawowych księgach hadisów. 

Człowiek ten myślał, że popełnił duży grzech zasługujący na karę had. Wybaczenie ze 

względu na wykonanie namazu wskazuje na to, że był to mały grzech albo że, mówiąc 

had, miał na myśli karę za małe grzechy zwaną „ta’zir”. O tym, że tak właśnie było, 

świadczy również to, że po pytaniu Wysłannika Allaha nie powiedział on ponownie: 

„Ukarz mnie karą had!‖. 

                                                           
43

 Dwa „Sahih‖ — księgi (zbiory świętych hadisów) Buhariego i Muslima. 

44
 had — kara, o której wymiarze stanowczo informuje islam. Kara had jest za pięć grzechów: 

cudzołóstwo, pijaństwo, oczernienie kogoś cnotliwego, że popełnił cudzołóstwo, kradzież, napad. Had 

nie jest powodem oczyszczenia z tych grzechów. Żeby się od nich wyzwolić, powinno się także 

okazać skruchę. 



135 
 

5- Abdullah bin Me‘sud (radyjallahu anh) powiedział, że spytał się Wysłannika 

Allaha (sallallahu alejhi we sellem), jakie czyny są najbardziej lubiane przez Allaha 

Najwyższego. Ten odpowiedział: „Wykonany na czas namaz”. Zaś niektóre święte 

hadisy głoszą, że: „Najpierw najbardziej lubi namaz wykonany na czas”. Potem 

spytał się, jakie kolejno uczynki są przez Niego umiłowane. Odpowiedział: 

„Spełnianie dobrych uczynków matce i ojcu”. Ten spytał się, jakie są następne. 

Odpowiedział: „Robienie dżihad na Drodze Allaha”. W innym świętym hadisie: „Z 

czynów najlepszym jest nakarmienie innych”. W jeszcze innym: 

„Rozpowszechnianie przekazywania selam”. Zaś w jeszcze innym: „Wykonywanie 

namazu, gdy wszyscy śpią”. W innym świętym hadisie: „Najwartościowszy czyn to 

by nie skrzywdzić nikogo słowem i ręką”. W jeszcze innym świętym hadisie 

oznajmił: „Najwartościowszym czynem jest dżihad”. W innym świętym hadisie: 

„Najwartościowszym czynem jest hadżdż mebrur”, czyli hadżdż, podczas którego 

nie popełniło się w ogóle grzechów. Istnieją też święte hadisy, które głoszą: 

„Wspominanie Allaha Najwyższego” i „Ibadet, które są ciągłe”. Odpowiedzi były 

dawane odpowiednio do stanów tych, którzy się pytali. I tak np. na początku islamu 

najwartościowszym, najlepszym czynem był dżihad. [W dzisiejszych czasach 

najlepszym czynem jest odpowiadanie niewierzącym pismem, publikacjami i 

rozpowszechnianie wierzenia sunnickiego wśród ehli bidat. W ten sposób prowadzący 

dżihad, a także pomagający finansowo, majątkiem, swoim ciałem będą wspólnikami w 

zyskanym sewab. Święte wersety i święte hadisy wskazują na to, że namaz jest 

wartościowszy od zekatu, jałmużny. Jednak danie czegoś komuś umierającemu, żeby 

uratować mu życie, jest wartościowsze od wykonania namazu]. 

6- Dżabir bin Abdullah powiadomił, że Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we 

sellem) powiedział: „Opuszczenie namazu jest granicą, jaka znajduje się między 

człowiekiem a bluźnierstwem”, ponieważ namaz jest zasłoną, która chroni człowieka 

przed bluźnierstwem. Gdy ta zasłona zostanie zniesiona, to człowiek z łatwością 

dopuści się bluźnierstwa. Ten święty hadis jest zapisany w „Muslim” i wskazuje na 

to, że zaprzestanie robienia namazu jest bardzo złe. Wielu z Towarzyszy Proroka 

powiedziało, że ten, kto bez usprawiedliwienia opuścił namaz, zostanie niewierzącym. 

Według szkoły szafi‘ickiej i malikickiej nie zostanie niewierzącym, jednak kara 

śmierci jest wadżib. Według szkoły hanefickiej zostanie uwięziony i zostanie pobity, 

aż zacznie robić namaz. 

7- Ubade bin Samit (radyjallahu anh) przekazał, że Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Allah Najwyższy nakazał wykonywać 

namaz codziennie pięć razy. Allah Najwyższy obiecał, że wybaczy temu, kto 

prawidłowo pobierze abdest i na czas wykona namaz, robiąc ruku właściwie i z 

pokorą. Nie obiecał tym, którzy tego nie robią. Jeśli zechce, to im wybaczy, jeśli 

zechce, ukarze”. O tym świętym hadisie powiadomił Imam Ahmed, Ebu Dawud i 



136 
 

Nesai. Z tego wynika, że powinno się uważać na warunki namazu, ruku i sedżde. Allah 

Najwyższy dotrzyma danego słowa. Na pewno wybaczy tym, którzy prawidłowo 

wykonują namaz. 

8- Ebu Emame Bahili (radyjallahu anh) powiadomił, że Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Wykonujcie codziennie pięciokrotny 

namaz! Zachowajcie post przez jeden miesiąc! Dawajcie zekat od swoich 

majątków! Bądźcie posłuszni waszym zwierzchnikom. Wejdźcie do Raju waszego 

Pana”. To znaczy, że do Raju wejdzie muzułmanin, który codziennie robi 

pięciokrotny namaz, pości w miesiącu Ramadan, daje zekat od swojego majątku i jest 

posłuszny swoim przełożonym w rozkazach zgodnych z islamem. Ten święty hadis 

został przekazany przez Imama Ahmeda i Tirmuzi. 

9- Jeden ze sławnych Towarzyszy Proroka, Burejde Eslemi (radyjallahu anh), 

powiadomił, że Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Umowa, 

jaka istnieje pomiędzy Mną a wami, to namaz”. To znaczy, że ten, kto wykonuje 

namaz, jest muzułmaninem. Kto nie przywiązuje wagi do namazu, ponieważ nie 

traktuje go jako podstawowy obowiązek, zostanie niewierzącym. O tym świętym 

hadisie powiadomił Imam Ahmed, Tirmuzi, Nesai i Ibni Madże.  

10- Ebu Zer Gifari (radyjallahu anh) powiedział, że pewnego jesiennego dnia 

wyszedł razem z Wysłannikiem Allaha (sallallahu alejhi we sellem) na ulicę. Liście 

spadały z drzew. Wysłannik Allaha z jednego drzewa odłamał dwie gałęzie. Liście z 

nich od razu pospadały. Powiedział: „O Eba Zer! Jeśli muzułmanin wykona namaz, 

żeby zyskać aprobatę Allaha Najwyższego, to jego grzechy opadną tak, jak liście z 

tych gałęzi”. O tym świętym hadisie powiadomił Imam Ahmed. 

11- Zejd bin Halid Dżuhemi przekazał, że Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi 

we sellem) powiedział: „Gdy muzułmanin wykona prawidłowo i w pokorze dwa 

rekaty namazu, to jego byłe grzechy zostaną wybaczone”. O tym świętym hadisie 

powiadomił Imam Ahmed (rahimehullahu teala). 

12- Abdullah bin Amr ibni As (radyjallahu teala anh) przekazał, że Wysłannik 

Allaha (sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Jeśli ktoś wykona namaz na czas, 

to będzie on mu w Dniu Sądu światłem, dowodem i powodem uratowania się od 

Piekła. Jeśli nie będzie chronił swoich namazów, to nie będą mu one światłem, 

dowodem i wybawieniem. Będzie znajdował się razem z Karunem, Faraonem, 

Hamanem i z Ubejem bin Halefem”. To znaczy, że dla tego, kto wykonuje namaz 

prawidłowo, uważając na jego fard, wadżib, sunnę i edeb, namaz ten będzie powodem 

znalezienia się w Dniu Sądu w światłości. Jednak jeśli nie będzie kontynuował 

namazu w ten sposób, to w Dniu Sądu będzie razem z wyżej wymienionymi 

niewierzącymi, czyli spotka go surowa kara w Piekle. Ubej bin Halef należał do 



137 
 

rozbestwionych pogan z Mekki. W wojnie pod Uhud Wysłannik Allaha (sallallahu 

alejhi we sellem) Błogosławioną Ręką wysłał go do Piekła. O tym świętym hadisie 

powiadomili Imam Ahmed z Bejhekim i Darimi. 

13- Jeden ze starszych z Tabiin, Abdullah bin Szakik (rahimehullahu teala), 

powiedział: „Towarzysze Proroka (radyjallahu anhum) powiedzieli, że spośród ibadet 

tylko opuszczenie namazu będzie kufur‖. O tym powiadomił Tirmuzi. Abdullah bin 

Szakik przekazał święte hadisy od Omara, Aliego, Osmana i Aisze (radyjallahu 

anhum). Zmarł w 108 roku Hidżri. 

14- Ebudderda (radyjallahu anh) powiedział, że ktoś przez niego bardzo 

lubiany powiedział do niego: „Jeśli nawet zostaniesz podzielony na kawałki, 

spalony w ogniu, to nie rób z czegokolwiek wspólnika Allaha Najwyższego! Nie 

opuszczaj namazów fard! Ten, kto świadomie opuszcza namazy fard, odstąpi od 

islamu. Nie pij wina! Wino jest kluczem do każdego zła”. To znaczy, że ten, kto nie 

traktuje poważnie namazów fard, zostanie niewierzącym. Choć ten, kto nie wykonuje 

ich z powodu lenistwa, nie zostanie niewierzącym, jednak jest to jego wielkim 

grzechem. Nie jest grzechem odłożenie na później z powodu jednego z pięciu 

usprawiedliwień, które zostały przekazane przez islam. Wino i wszystkie napoje 

alkoholowe doprowadzają do utraty rozumu. Kto nie ma rozumu, może się dopuścić 

każdego zła. 

15- Ali (radyjallahu anh) powiadomił, że Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi 

we sellem) powiedział: „O Ali! Nie opóźniaj tych trzech spraw: gdy nadejdzie pora 

namazu, wykonuj go od razu! Gdy pogrzeb zostanie przygotowany, wykonuj od 

razu namaz! Gdy znajdziesz kogoś równego dla swojej córki, to od razu wydaj ją 

za mąż!”. Ten święty hadis przekazał Tirmuzi (rahimehullahu teala). Żeby nie 

opóźnić namazu pogrzebowego, można wykonywać go też w trzech czasach mekruh.  

[Z tego rozumie się, że kobietę, córkę powinno się wydać za mąż za jej 

równego. „Równy‖ nie znaczy: ‗bogaty‘, ‗dużo posiadający‘. Równy znaczy tutaj, że 

mężczyzna powinien być prawidłowym muzułmaninem, sunnitą; powinien 

wykonywać namaz, nie pić napojów alkoholowych, czyli powinien być 

podporządkowany islamowi i posiadać pracę oraz zarobki wystarczające na 

utrzymanie rodziny. Ci, którzy chcą dla swoich córek mężczyzny, który jest tylko 

bogaty, posiada mieszkanie, doprowadzą je do nieszczęścia, wrzucą do Piekła. 

Dziewczyna też powinna wykonywać namaz, wychodzić na ulicę zasłonięta i nie 

powinna przebywać sam na sam z obcymi, a w tym i z krewnymi, którzy nie są 

mahrem]. 

16- Abdullah bin Omar (radyjallahu anh) przekazał, że Wysłannik Allaha 

(sallallahu alejhi we sellem) powiedział: „Allah Najwyższy będzie zadowolony z 



138 
 

tych, którzy wykonują namaz od razu, gdy przyjdzie na niego pora. Wybaczy też 

tym, którzy spełniają go w ostatnim jego czasie”. Ten święty hadis przekazał 

Tirmuzi (rahimehullahu teala).  

Według szkoły szafi‘ickiej i hanbelickiej jeszcze lepiej jest wykonywać każdy 

namaz w pierwszym czasie pory tego namazu, a według szkoły malikickiej blisko tego 

czasu. Jednak, robiąc namaz samemu, lepiej jest opóźnić namaz południowy, gdy jest 

bardzo gorąco. Według szkoły hanefickiej lepiej jest opóźnić namaz poranny i nocny, 

a także namaz południowy, gdy jest gorąco i zrobić go, gdy się ochłodzi. [Jednak 

namaz południowy dobrze jest zrobić według orzeczenia Imamejn
45

, czyli nim 

rozpocznie się pora namazu popołudniowego, a namaz popołudniowy i nocny według 

Imama a‘zama, gdy rozpocznie się jego pora, będzie to ostrożne postępowanie. 

Pobożni w każdym czynie postępują ostrożnie].  

17- Ummi Ferwe (radyjallahu anha) powiadomiła, że spytano się Wysłannika 

Allaha (sallallahu alejhi we sellem), który z czynów posiada wysoki stopień. 

Wysłannik Allaha odpowiedział: „Najlepszym z czynów jest namaz wykonany w 

pierwszym jego czasie”. O tym świętym hadisie powiadomili Imam Ahmed, Tirmuzi 

i Ebu Dawud (rahimehumullahu teala). Namaz jest najwyższym z aktów czci. Gdy 

przyjdzie jego czas i zrobi się go od razu, to jest jeszcze doskonalszy. 

18- Aisze (radyjallahu anha) powiedziała: „Nie zdarzyło mi się widzieć nawet 

dwa razy, żeby Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) wykonał namaz w 

ostatnich minutach przed zakończeniem jego czasu‖.  

19- Ummi Habibe (radyjallahu anha) powiadomiła, że Wysłannik Allaha 

powiedział: „Allah Najwyższy postawi willę dla tego muzułmanina, który każdego 

dnia poza namazami fard wykona dwanaście rekatów namazu jako tetawwu
46

”. 

Ten święty hadis jest zapisany w „Muslim”. To znaczy, że Wysłannik Allaha nazywa 

namazy sunna wykonywane każdego dnia z namazami fard namazami tetawwu, czyli 

namazami nafile. 

20- Jeden ze starszych z Tabiin, Abdullah bin Szakik (rahimehullahu teala), 

powiedział, że spytał się Hazrat Aisze (radyjallahu anha) o namazy tetawwu 

Wysłannika Allaha (sallallahu alejhi we sellem). Powiedziała: „Wysłannik Allaha 

robił przed południowym namazem fard cztery rekaty, potem dwa rekaty, po fard 

                                                           
45

 Imamejn — dwóch imamów. Przydomek dwóch imamów, tj. uczniów Imam a‘zama Ebu Hanify, 

czyli Imama Ebu Jusufa i Imama Muhammeda. Obaj są mudżtehid w mezheb. 

 
46

 tetawwu — ibadet poza fard i wadżib, tj. ibadet nafile, który jest wykonywany tylko po to, żeby 

zyskać aprobatę Allaha Najwyższego. 



139 
 

namazu wieczornego i nocnego dwa rekaty, przed namazem fard porannym dwa 

rekaty‖. O tym powiadomili Muslim i Ebu Dawud (rahimehumallahu teala). 

21- Aisze (radyjallahu anha) powiedziała: „Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi 

we sellem) z ibadet nafile najregularniej robił sunnę namazu porannego‖. Ta 

informacja zapisana jest w „Buhari” i „Muslim”. Aisze (radyjallahu anha) nazywa 

namazy sunna wykonywane w pięciokrotnych codziennych namazach namazami 

nafile. 

[Imam Rabbani Ahmed bin Abdulehad Faruki Serhendi (rahmetullahi alejh), 

wielki uczony, który walczył z ehli bidat, największy protektor sunnitów przeciwko 

tym, którzy nie należą do żadnej mezheb, wielki mudżahid
47

 rozpowszechniający 

wybraną przez Allaha Najwyższego religię. Ten, który zniszczył innowacje, napisał w 

w 1 tomie dzieła pt. „Mektubat”, które nie ma sobie podobnego, w 29 Liście:  

Czyny, z których zadowolony jest Allah Najwyższy, to fard i nafile. Nafile nie 

posiadają żadnej wartości przy fard. Wykonanie na czas jednego fard jest 

wartościowsze od robienia bez przerwy przez tysiąc lat ibadet nafile. Tak jest z 

każdym rodzajem ibadet nafile, np.: namaz, zekat, post, umre, hadżdż, zikr. A nawet 

podczas robienia jednego fard uważanie na wykonanie go zgodnie z sunną jest lepsze 

od zrobienia jednej sunny i uważanie na wykonanie go zgodnie z edeb, jest lepsze od 

zrobienia jednego edeb. Przywódca muzułmanów, Omar Faruk (radyjallahu anh), 

pewnego dnia podczas prowadzenia namazu dla wspólnoty, gdy nie zobaczył jednego 

z muzułmanów, spytał się, jaki jest tego powód. Odpowiedziano, że nie przyszedł, bo 

może zasnął, ponieważ każdej nocy robi ibadet nafile. Ten powiedział: „Lepiej by 

było, gdyby przez całą noc spał i wykonał namaz poranny ze wspólnotą‖. To znaczy, 

że podczas robienia fard wykonanie jednego z edeb i unikanie tego, co jest mekruh jest 

o wiele cenniejsze niż zikr, rozmyślanie. Oczywiście będzie to bardzo pożyteczne, jeśli 

będzie się tego przestrzegać razem z fard. Jednak bez niego zdaje się to na nic. I tak 

też lepiej jest, gdy da się jedną lirę zekatu niż tysiące lir jałmużny. Podczas dawania 

tej jednej liry uważanie na jeden edeb, np. danie bliskiej rodzinie, jest wielokrotnie 

lepsze od dawania nieobowiązkowej jałmużny. [Z tego rozumie się, że ci, którzy chcą 

robić w nocy namaz, powinni robić namazy kaza]. Nakazy Allaha Najwyższego 

nazywa się fard, a zakazy haram, nakazy naszego Proroka sunną, a zakazy mekruh. 

To wszystko nazywa się ahkam-i islamijje. Do fard należy posiadanie pięknej etyki i 

spełnianie dobrych uczynków. Ten, kto nie wierzy choć w jedno prawo ahkam-i 

islamijje, jest z niego niezadowolony, zostanie kafir, murted. Wierzących w nie 

wszystkie nazywa się muzułmanami, niepodporządkowanych im z lenistwa nazywa 

się zaś fasyk. Fasyk niepodporządkowany jednemu fard lub haram pójdzie do Piekła, 

                                                           
47

 mudżahid — walczący na Drodze Allaha z wrogami religii, prowadzący dżihad. 



140 
 

nie zostanie przyjęty żaden z jego czynów i nie zostaną zaakceptowane jego sunny, nie 

zostanie obdarzony on również sewab. Kto nie daje jednej liry zekatu, nie zostanie 

obdarzony sewab za żaden ze swoich dobrych uczynków, dobrodziejstw, na które 

wydał miliony. Wybudowane przez niego meczety, szkoły, szpitale i pomoc dla 

organizacji dobroczynnych nie przyniosą mu za to sewab. Nie zostanie przyjęty namaz 

terawih tego, kto nie zrobił namazu nocnego. Ibadet, który jest robiony poza fard i 

wadżib, nazywa się nafile. Sunny należą do ibadet nafile. Według tego opisu ten, kto 

robi namaz kaza, wykonuje też namaz sunna. Sewab za zrobienie jednego fard, 

chronienie się od jednego haram są o wiele cenniejsze od milionów sewab za nafile. 

Kto nie zrobi jednego fard, złamie jeden haram, będzie palił się w Piekle. Nie uratują 

go od Piekła nawet ibadet nafile. Zmiany robione w ibadet nazywa się bidat 

(innowacją). Robienie bidat podczas wykonywania ibadet jest zakazane, ponieważ jest 

powodem jego zepsucia. W świętym hadisie oznajmiono: „Nie zostanie przyjęty 

żaden z ibadet tego, kto popełnia bidat”. Nie powinno się podążać w namazie za 

tym, kto jest fasyk, którego żona i córka chodzą odsłonięte i za tym, kto robi bidat, np. 

używa w ibadet głośnika; nie powinno się słuchać ich przemówień, zmyślonych 

wypowiedzi o religii i czytać ich książek. Przyjaciela jak i wroga powinno się 

grzecznie traktować i łagodnie się do nich odzywać, nie powinno się z kimkolwiek 

kłócić, ponieważ święty hadis głosi: „Ignorantowi nie daje się odpowiedzi”. Ibadet 

oczyszcza serce, przy czym grzechy je zaciemniają, są przeszkodą w odebraniu fejz. 

Każdy muzułmanin powinien znać zasady wiary, fard i haram. Niewiedza nie jest 

usprawiedliwieniem, czyli ten, kto nie wie, jest jak ten, kto wie i nie wierzy]. 

„Mektubat” jest książką napisaną w języku perskim. Tutaj kończy się tłumaczenie. 

Hazrat Imam Rabbani zmarł w 1034 roku Hidżri [1624] w Indiach, w mieście 

Serhend. 

 

PRAWDZIWY NAMAZ 

Wielki uczony islamski, Abdullah Dehlewi (rahmetullahi alejh), w książce pt. 

„Mekatib-i şerife” w 85 Liście napisał:  

Prorok Allaha powiadomił nas o wykonywaniu namazu ze wspólnotą, robieniu 

go z tumaninet
48

, o zrobieniu kawme po ruku, a pomiędzy dwoma sedżde o zrobieniu 

dżelse. Są też uczeni islamscy, którzy oznajmiają, że kawme (całkowite 

wyprostowanie się po wstaniu z ruku) i dżelse (siedzenie pomiędzy dwoma sedżde) 

należą do fard. Mufti ze szkoły hanefickiej, zwany Kadyhan, powiadomił, że oba one 

należą do wadżib i gdy o jednym z nich się zapomni, to do wadżib należy wykonanie 

                                                           
48

 tumaninet — podczas wykonywania namazu w ruku, sedżde, kawme, dżelse wszystkie kończyny 

pozostają w bezruchu. 



141 
 

sedżde sehw, a ten, kto specjalnie ich nie zrobił, powinien ponownie wykonać namaz. 

Niektórzy uczeni islamscy orzekli, że oba należą do sunny muekked, a inni, że są 

wadżib bliskim sunnie. Lekkie traktowanie sunny, nieobdarzanie jej wartością, 

opuszczenie jej, należy do kufur. Podczas wykonywania namazu w kyjam, ruku, 

kawme, dżelse, sedżde zachodzą przeróżne stany. Wszystkie ibadet zostały zebrane w 

namazie. W nim znajduje się recytowanie Świętego Koranu, wypowiadanie tesbih 

[czyli powiedzenie Suphanallah], przekazanie Wysłannikowi Allaha salewat, okazanie 

skruchy za grzechy i — we wznoszonej do Allaha Najwyższego dua — proszenie o 

potrzeby tylko Jego. Drzewa, rośliny stoją prosto, tak jak stoi się w namazie. 

Zwierzęta zaś znajdują się w pozycji ruku, a przedmioty są rozciągnięte na ziemi jak 

siedzenie podczas ka’de. Kto robi namaz, ten spełnia te wszystkie ibadet. 

Wykonywanie namazu stało się obowiązkiem podczas Nocy Miradż. Muzułmanin, 

który robi namaz z myślą o podporządkowaniu się umiłowanemu przez Allaha 

Najwyższego Prorokowi, który tej nocy dostąpił zaszczytu odbycia Miradż, wzniesie 

się jak Ten wielki Prorok w stopniach zbliżających do Allaha Najwyższego. Ci, którzy 

zachowują się prawidłowo wobec Allaha Najwyższego i Jego Wysłannika, podczas 

wykonywanego z poddaniem namazu zrozumieją, że wznieśli się na te stopnie. Allah 

Najwyższy i Jego Prorok, okazawszy miłosierdzie tej wspólnocie, obdarzyli ją 

wielkimi darami i nakazali obowiązek robienia namazu. Z tego względu niech będą 

dzięki i chwała naszemu Stworzycielowi! Jego umiłowanemu Prorokowi 

wypowiadamy salewat, tehyjjat i dua! Podczas wykonywania namazu, stanie w 

szeregu wspólnoty i panujący pokój są czymś zaskakującym. Mój Mistrz [Mazher 

Dżan Dżanan] powiedział: „Podczas wykonywania namazu, choć nie jest możliwe 

zobaczenie Allaha Najwyższego, to zachodzi taki stan, jakby się Go widziało‖. Uczeni 

tasawwuf
49

 powiadomili jednogłośnie, że taki stan ma miejsce. Na początku islamu 

namaz wykonywano w kierunku Jerozolimy. Gdy został zakazany kierunek podczas 

namazu w stronę Bejt-ul-mukaddes i nakazane zwrócenie się w stronę kyble Ibrahima 

(alejhisselam), to żydzi z Medyny zezłościli się i powiedzieli: „Co będzie z waszymi 

namazami zrobionymi w kierunku Bej-tul-mukaddes?‖. Wtedy został zesłany 143 

święty werset Sury Bakara w tym znaczeniu: „Allah Najwyższy nie doprowadzi do 

straty waszej wiary!”. Powiadomił, że te namazy nie pozostaną bez wynagrodzenia. 

Wysłannik Allaha (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Namaz jest światłem i 

radością dla Moich oczu”. Ten święty hadis znaczy: „Allah Najwyższy zjawia się, 

obserwuje podczas namazu. W ten sposób zyskuję ukojenie‖. W jednym ze świętych 

hadisów powiedział: „O Bilal! Przynieś Mi ukojenie!”, co znaczy: „O Bilal! 

Recytując Ezan i ikamet na namaz, doprowadź Mnie do błogostanu‖. Szukanie 

ukojenia poza namazem nie jest właściwe. Kto zmarnuje swoje namazy, opuści je, 

tego inne czyny religijne jeszcze bardziej stracą na wartości. 

                                                           
49

 tasawwuf — nauka etyki i serca. Oczyszczenie serca ze złych cech i wypełnienie go dobrymi. 



142 
 

WYŻSZOŚCI W NAMAZIE 

Imam Rabbani (rahmetullahi alejh) w dziele pt. „Mektubat”, w 1 tomie, w 

261 Liście napisał:  

Powinno się koniecznie wiedzieć o tym, że namaz jest drugim z pięciu filarów 

islamu. Zebrał w sobie wszystkie ibadet. Zostało powiedziane też, że choć jest jedną 

piątą islamu, to ze względu na zgromadzenie w sobie wszystkich ibadet, jest też sam w 

sobie islamem. Jest pierwszym wśród czynów, który doprowadza do zyskania miłości 

Allaha Najwyższego. Sułtanowi Świata i najwyższemu spośród Proroków (alejhi we 

alejhimussalewatu wesselam) odpowiednio do stanu ziemskiego, po zejściu na ziemię 

tylko podczas namazu zostały przybliżone Noc Miradż i zaszczyt duchowego widzenia 

okiem serca, jakiego dostąpił w Raju. Dlatego oznajmił: „Namaz jest dla wierzących 

Miradżem”. W jeszcze innym świętym hadisie przekazał: „Człowiek jest najbliżej 

Allaha Najwyższego podczas namazu”. To szczęście duchowego widzenia, wielki 

dar na tym świecie, ma miejsce tylko podczas namazu u wielkich ludzi, którzy idą 

Jego Drogą, dokładnie po Jego śladach. Tak, nie jest możliwe zobaczenie Allaha 

Najwyższego na tym świecie, świat nie jest do tego odpowiedni. Jednak uzależnieni od 

Niego wielcy muzułmanie podczas wykonywania namazu coś zyskują z tego 

duchowego widzenia. Gdyby namaz nie został nakazany, to kto podniósłby zasłonę z 

pięknej twarzy celu? Jak znaleźliby zakochani swojego ulubieńca? Namaz jest tym, co 

przynosi smutnym duszom radość, a ulgę chorym. Namaz jest dla duszy pokarmem, a 

dla serca uzdrowieniem. O tym świadczy święty hadis: „O Bilal, przynieś Mi 

ukojenie!”, którym nakazał recytowanie Ezanu i święty hadis: „Namaz jest radością 

Mojego serca, źrenicą Moich oczu”, który wyraża to życzenie. Doznawane 

przyjemności, ekstaza, wiedza, sprawności, duchowe stanowiska, światła, kolory, 

przeróżne stany i ukojenie w sercu, zrozumiałe i niezrozumiałe widzenia, z atrybutami 

i bez nich — jeśli którekolwiek z nich zaszły poza namazem i nic nie zrozumiało się z 

prawdziwości namazu, to wszystkie one powstały z cienia, odbicia i zewnętrznego 

wyglądu. Być może nie są niczym innym jak tylko wyobrażeniem. Doskonały 

muzułmanin, który rozumie prawdziwość namazu, gdy stanie do niego, to czuje się 

tak, jakby odchodził z tego świata, wchodzi do życia ahiret i zyskuje coś z jego 

specyficznych darów. Nie mieszając do tego cieni, wyobraźni, czerpie z pierwowzoru 

przyjemność i ma w nim udział, ponieważ wszelka doskonałość na świecie, wszelkie 

dary powstają z cienia, objawów zewnętrznych. Bez wyglądu, cienia bezpośrednie 

otrzymywanie wyników z pierwowzoru ma miejsce w życiu pozagrobowym. Żeby 

móc czerpać z pierwowzoru na ziemi, potrzebny jest Miradż. Tym Miradżem jest 

namaz wierzącego. Ten dar należy tylko do tej wspólnoty, otrzyma się go poprzez 

podporządkowanie się Prorokowi, ponieważ Prorok (sallallahu alejhi we sellem) tej 

wspólnoty w Noc Miradż opuścił świat i udał się do ahiret. Wszedł do Raju i został 

uhonorowany szczęściem, darem widzenia duchowego świata. O Panie! Ty temu 



143 
 

wielkiemu Prorokowi (sallallahu alejhi we sellem) podaruj z naszych dobrych 

uczynków te, które są godne Jego wielkości! Wszystkich Proroków (ala nebijjina we 

alejhimussalewatu wetteslimat) obdarz dobrem, ponieważ oni nawoływali ludzi do 

poznania Ciebie, zyskania Twojej aprobaty i pokazali Drogę, z której jesteś 

zadowolony.  

Wielu z tych, którzy znajdują się na drodze tasawwuf, szukało lekarstwa na 

swoje kłopoty gdzie indziej, ponieważ nie powiadomiono ich o prawdziwości namazu 

i nie zapoznano ich z jego szczególną doskonałością. Przylgnęli do czegoś innego, 

żeby osiągnąć swój cel. A nawet niektórzy z nich sądzili, że namaz jest poza tą 

prawidłową drogą, że nie ma związku z celem. Uważali, że post jest ważniejszy od 

namazu. Wielu też z tych, którzy nie zrozumieli prawdziwości namazu, swoje 

cierpienia koiło i swoje dusze pocieszało muzyką, dochodząc do euforii, wpadając w 

trans. Myśleli, że ich cel, ich umiłowany, znajduje się za zasłoną muzyki. Z tego 

względu zaczęli pląsać, tańczyć. Gdy tymczasem usłyszeli o świętym hadisie: „Allah 

Najwyższy nie stworzył z tego, co jest zakazane, uzdrowienia”. Tak, słaby pływak 

chwyta się, gdy tonie, każdego zielska. Miłość do czegoś sprawia, że ci, którzy miłują, 

stają się głusi i ślepi. Gdyby skosztowali oni coś z doskonałości namazu, to nie 

krążyliby w rytm muzyki i nie śpiewaliby, a ekstaza nie przyszłaby im na myśl.  

O mój bracie! Jak wielka odległość jest pomiędzy muzyką a namazem, tak 

ogromna jest przepaść między doskonałością wynikająca z namazu od przygnębienia, 

które pochodzi z muzyki. Mądry człowiek zrozumie bardzo dużo z tych wielu znaków.  

Zyskanie przyjemności z ibadet i wykonywanie ich bez wysiłku to jeden z 

największych darów Allaha Najwyższego. Szczególnie odczuwanie rozkoszy z 

namazu nie będzie przeznaczone dla tych, którzy nie doszli do końca ku dojrzałości. 

Przeważnie ci, którzy zbliżają się do końca, odczuwają przyjemność z namazów 

nafile, ponieważ przyjemność z namazów fard jest charakterystyczna tylko dla tych, 

którzy doszli do końca, tylko oni czerpią z nich przyjemność. Dla nich namazy nafile 

nie mają dużej wartości, zaś namazy fard traktują jako duży zysk.  

[Namazy nafile to namazy poza namazami fard i wadżib. Sunny codziennego 

pięciokrotnego namazu i pozostałe namazy, które nie należą do wadżib, należą do 

nafile. Wszystkie sunny, które są muekked i nimi nie są, zaliczane są do nafile].  

W przyjemności, którą sprawiają wszystkie namazy, nie ma udziału nefs. Gdy 

człowiek odczuwa to szczęście, nefs jęczy, wyje. O Panie! Jak wielka to godność! Jak 

wielkim darem, prawdziwym szczęściem jest usłyszenie tych słów przez takich jak 

my, mających chore dusze.  

Dobrze wiedzcie o tym, że zyskanie wysokiego stopnia w modlitwie namaz na 

ziemi, jest jak osiągnięcie wysokiego stopnia w ahiret i możność zobaczenia Allaha 



144 
 

Najwyższego. Czas wykonywania namazu jest czasem, kiedy człowiek na ziemi jest 

najbliżej Allaha Najwyższego. Zaś w ahiret najbliższej jest, gdy zobaczy Allaha 

Najwyższego. Wszystkie ibadet na ziemi są po to, żeby doprowadzić człowieka do 

stanu wykonywania namazu. Głównym celem jest wykonywanie namazu. Wieczne 

szczęście i nieskończone dary zyska się tylko przez wykonywanie namazu. 

Namaz jest wartościowszy od wszystkich ibadet i postu. Namaz jest tym, co 

wypełni szczęściem złamane serca. Namaz jest tym, co niszczy grzechy, chroni 

człowieka od zła. Święty hadis głosi: „Namaz jest wesołością Mojego serca i 

źródłem radości”. Namaz smutnym duszom przynosi pocieszenie. Namaz jest 

pożywieniem dla duszy. Namaz jest uzdrowieniem dla serca. Podczas namazu 

nadchodzi taka chwila, że język Weli‘ego staje się jak drzewo, które mówiło do Musy 

(alejhisselam). 

 

Imam Rabbani (rahmetullahi alejh) w dziele pt. „Mektubat”, w 1 tomie, w 

266 Liście napisał:  

Po poprawieniu iman oraz itikad, poznanie tego, co nakazuje i zakazuje nam 

nasza religia, jest oczywiście potrzebne. Fard, wadżib, helal, haram, sunnę, mekruh i 

tego, co jest wątpliwe, powinno się poznać w potrzebnej nam ilości i według tej 

wiedzy powinno się postępować. Poznanie książek fikh jest konieczne dla każdego 

muzułmanina. Powinno starać się spełniać nakazy Allaha Najwyższego i żyć w 

sposób, z którego On jest zadowolony. Jego nakazem i najbardziej upodobanym 

czynem jest codziennie wykonywanie pięciokrotnego namazu. Namaz jest filarem 

religii. Tutaj powiadomię o jego znaczeniu i poprawnym wykonaniu. Uważnie 

słuchajcie! Najpierw powinno się pobrać abdest całkowicie zgodnie z sunną. 

Wykonując abdest wszystkie miejsca wymagające umycia, powinno się umyć trzy 

razy, uważając na to, żeby umyć je dokładnie w każdym miejscu. W ten sposób 

pobierze się abdest zgodnie z sunną. Powinno się zrobić mesh na całej głowie oraz 

staranny mesh na uszach i karku. Powiadomione zostało, że oczyszczając miejsca 

między palcami u nóg, należy od spodu włożyć mały palec lewej ręki w te 

przestrzenie. Powinno się na to uważać, nie należy lekko traktować nakazów 

mustehab. Właśnie takie zachowania są najbardziej umiłowane przez Allaha 

Najwyższego. Gdyby wiedziało się, jak dużo zyskuje się za dokonanie czynu, który 

podoba się Allahowi Najwyższemu, to robiłoby się to, nawet jeśli byłoby to 

ofiarowanie całego świata; a nagroda za to będzie tak wielka, jak gdyby za danie kilku 

doniczek, zyskało się wartościowy diament albo za kilka kamieni, przywróciło się 

życie ukochanej, zmarłej osobie. 



145 
 

Namaz jest Miradżem muzułmanów, tzn. dary, którymi został obdarzony nasz 

Prorok (sallallahu alejhi we sellem) w Noc Miradż, są dane Jego wspólnocie do 

skosztowania na tym świecie tylko podczas namazu. Mężczyźni powinni dokonać 

wszelkich starań, by wykonywać namazy fard razem ze wspólnotą, co więcej, powinni 

starać się nie przegapić pierwszego tekbir razem z imamem. [Kobiety nie powinny 

mieszać się z mężczyznami, żeby wykonać namaz ze wspólnotą, czy też wysłuchać 

hafiza lub uczestniczyć w Mewlid, a tym bardziej grzechem jest ich przychodzenie na 

namaz piątkowy, żeby zyskać sewab].  

Wykonywanie namazu o jego porze [i zdawanie sobie sprawy z czasu namazu] 

jest warunkiem. [Według Ibni Abidina: Wykonując samemu każdy namaz, powinno 

wykonywać się go w jego pierwszym czasie, a namaz popołudniowy i nocny według 

opinii Imama a‘zama. Namaz im bardziej się opóźni, tym mniej zyskuje się sewab. 

Czasy mustehab są dla wykonywania namazu ze wspólnotą, żeby pójść do meczetu. 

Jeśli minie czas, nim zrobi się namaz, to jest to tak duży grzech, jak zamordowanie 

człowieka. Odrobienie namazu nie stanie się powodem wybaczenia tego grzechu, lecz 

nadrobi się tylko zaległości. Aby zyskać wybaczenie za ten grzech, powinno się zrobić 

tewbe nasuh
50

 lub hadżdż mebrur
51

].  

Podczas namazu powinno się recytować Święty Koran w ilości, jaka jest sunną. 

Oczywiście powinno się w ruku i sedżde zatrzymać bez ruchu, ponieważ jest to fard 

lub wadżib. Gdy wstanie się z ruku, to powinno stać się tak, żeby kości weszły na 

swoje miejsce. Powiedziano, że po tym zatrzymanie się w tej pozycji na trochę jest 

fard albo wadżib, albo sunną. Podobnie jest z siedzeniem między dwoma sedżde, na to 

powinno się zwrócić szczególną uwagę. W ruku i sedżde powinno się wypowiedzieć 

tesbih przynajmniej trzy razy, największa liczba to siedem albo jedenaście. Jeśli 

chodzi o imama, to zależy od stanu wspólnoty. Silnemu człowiekowi, gdy nic nie stoi 

na przeszkodzie, podczas robienia namazu samemu, wypowiedzenie trzy razy tesbih, 

jak wstydliwym jest stanem. Powinien on wypowiedzieć przynajmniej pięć razy. 

Kładąc się do sedżde, powinno się położyć najpierw części ciała, które są najbliżej 

ziemi. W tym wypadku najpierw kolana, a potem nos i na końcu czoło. Z kolan i rąk 

kładzie się najpierw prawe. Wstając z sedżde, podnosi się te części ciała, które są na 

górze, w tym wypadku najpierw podnosi się czoło. Stojąc, patrzy się na miejsce 

sedżde, w ruku na nogi, w sedżde na koniec nosa, a siedząc — na ręce. Jeśli nie wodzi 

się wzrokiem dookoła, gdy patrzy się na te powyżej wymienione miejsca, to można 

wykonywać namaz razem ze wspólnotą. Znaczy to, że serce też może się uratować od 

myśli ziemskich. Wtedy najwyższy stopień oddania czci zostaje osiągnięty. W końcu 

                                                           
50

 tewbe nasuh — wierne okazanie skruchy; trwanie w postanowieniu, że się więcej nie popełni tego 

grzechu. 

51
 hadżdż mebrur — przyjęty hadżdż, podczas którego uważa się na warunki i nie popełnia grzechu. 



146 
 

Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we sellem) tak oznajmił. Do sunny należy 

rozsunięcie palców w ruku, a w sedżde ich złączenie. Powinno się na to uważać, 

ponieważ nie bez powodu, rozwiera lub łączy się palce. Właściciel islamu (tj. nasz 

Prorok sallallahu alejhi we sellem) robił w ten sposób, mając na myśli wynikające z 

tego korzyści. Zaś dla nas nie ma większej korzyści od tej, by się Jemu 

podporządkować. To, o czym tutaj powiedzieliśmy, jest zachętą do robienia tego, o 

czym zostało poinformowane w książkach fikh. Niech Allah Najwyższy obdarzy nas i 

was dokonywaniem właściwych czynów, które wskazał islam! Niech przyjmie tę 

naszą dua: „alejhi ve alejhim ve alâ âli küllin minessalevâti efdalühâ ve minetteslîmâti 

ekmelühâ‖, którą wyrażamy najwyższy szacunek dla najszlachetniejszego, 

najważniejszego, najlepszego z Proroków! Amin. 

 

Imam Rabbani (rahmetullahi alejh) w dziele pt. „Mektubat”, w 2 tomie, w 

69 Liście napisał: 

Niech będą dzięki Allahowi Najwyższemu! Niech będą pozdrowieni Jego 

wybrani, niech będzie pokój Jego upodobanym poddanym! Przyszedł wasz list. 

Ucieszyło nas bardzo to, że wasi przyjaciele, znajomi nie zeszli z Prawidłowej Drogi. 

Niech Allah Najwyższy wzbogaci waszą prawość i przebywanie na Właściwej 

Drodze! Z naszymi przyjaciółmi wykonujemy dalej zadanie, które nam powierzyliście. 

Napisaliście, że codzienny pięciokrotny namaz robicie w pięćdziesięcio- 

sześćdziesięcioosobowej wspólnocie. Z tego powodu niech będą dzięki i chwała 

Allahowi Najwyższemu! Jak wielkim darem jest serce, w którym znajduje się Allah 

Najwyższy, a ciało i kończyny przyozdobione są poprzez wykonywanie prawideł 

religii islam. W dzisiejszych czasach większość ludzi jest opieszałych w wykonywaniu 

namazu. Nie przywiązują wagi do tumaninet i tadil-i erkan. Dlatego też zostałem 

zmuszony wyjaśnić wam, moim ukochanym, tę kwestię. Dobrze słuchajcie! Nasz 

Prorok (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Największym złodziejem jest ten, kto 

kradnie ze swojego namazu”. Spytano się: „O Wysłanniku Allaha! Jak może ktoś 

ukraść ze swojego namazu?‖. Odpowiedział: „Nie wykonując w całości ruku i 

sedżde”. Innym razem oznajmił: „Allah Najwyższy nie przyjmie namazu tego, kto 

umieściwszy w ruku i sedżde swój pas, nie zatrzymał się na chwilę”. Nasz Prorok 

(sallalalhu alejhi we sellem), gdy zobaczył, że ktoś podczas wykonywania namazu nie 

zrobił ruku i sedżde w całości, powiedział: „Z tego względu, że wykonałeś namaz w 

ten sposób, czyżbyś nie bał się umrzeć w innej religii od religii Muhammeda 

(alejhissalatu wesselam)?”. Ponownie powiedział: „Jeśli jeden z was podczas 

wykonywania namazu, po ruku całkowicie nie wstanie, nie wyprostuje się i stojąc, 

każda jego koniczyna nie znajdzie się na swoim miejscu, to ten namaz nie będzie 

wykonany w całości”. Pewnego razu tak powiedział: „Jeśli między dwoma sedżde 

nie usiądzie się wyprostowanym, to namaz nie będzie wykonany w całości”. Gdy 



147 
 

pewnego dnia nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) zobaczył, że ktoś podczas 

wykonywania namazu nie uważał na prawidła i warunki wstając z ruku, nie zatrzymał 

się wyprostowany i nie siedział między dwoma sedżde, oznajmił: „Jeśli umrzesz, 

wykonując w ten sposób namaz, to w Dniu Sądu nie powiedzą o tobie, że należysz 

do Mojej wspólnoty”. Gdzieś indziej powiedział: „Jeśli umrzesz w tym stanie, to 

nie umrzesz jako ten, kto jest w religii Muhammeda (alejhisselam)”. Ebu Hurejre 

(radyjallahu anh) powiedział: „Tym, którego przez sześćdziesiąt lat robione wszystkie 

namazy nie zostaną przyjęte, jest ten, kto nie wykonywał w całości ruku i sedżde‖. 

Zejd bin Wehb (rahmetullahi alejh) zobaczył, że ktoś nie robi w całości ruku i sedżde. 

Zawołał go do siebie i spytał się, od kiedy modli się w ten sposób. Gdy ten 

odpowiedział, że od czterdziestu lat, to powiedział: „Ty przez czterdzieści lat nie 

wykonywałeś namazu. Jeśli umrzesz, to nie umrzesz w sunnie (tj. w religii 

Muhammeda sallallahu alejhi we sellem)‖.  

Taberani (rahmetullahi alejh) w książce pt. „Evsat” powiadomił: „Gdy 

muzułmanin wykona namaz starannie, zrobi w całości ruku i sedżde, to namaz się 

ucieszy i stanie się światłością, a aniołowie wzniosą go do nieba. Namaz ten dla tego, 

kto go zrobił, będzie zmawiał dobrą dua i powie: jak ty mnie chroniłeś od tego, żebym 

nie był błędnie zrobiony, tak niech Allah Najwyższy ciebie chroni. Jeśli nie wykona 

się namazu starannie, to stanie się on czarny, aniołowie będą się nim brzydzili i nie 

wzniosą go do nieba. Taką dua zmówi: jak ty mnie zmarnowałeś, doprowadziłeś do 

złego stanu, tak niech ciebie Allah Najwyższy pośle na straty. Dlatego powinno starać 

się wykonywać namaz w całości, uważać na tadil-i erkan i dobrze robić ruku, sedżde, 

kawme [czyli po wstaniu z ruku wyprostować się] i dżelse [czyli usiąść między 

dwoma sedżde]. Gdy zobaczy się też błąd u innych, powinno się im o tym powiedzieć, 

pomóc braciom w religii w prawidłowym wykonywaniu namazu. Powinno się 

otworzyć drogę w robieniu tumaninet [czyli nieporuszanie się kończyn] i tadil-i erkan 

[bycie w bezruchu, tak długo jak trwa wypowiedzenie Suphanallah]. Większość 

muzułmanów jest pozbawiona tego zaszczytu, ten dar został stracony. Bardzo ważne 

jest doprowadzenie do wykonywania tego czynu. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we 

sellem) oznajmił: „Temu, kto ujawni zapomnianą sunnę, będzie dane sewab stu 

szehidów”.  

Powinno się uważać podczas wykonywania namazu ze wspólnotą na stanie w 

równych szeregach. Nie powinno stać się z przodu lub z tyłu szeregu. Wszyscy 

powinni starać się stać w tej samej linii. Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) 

najpierw poprawiał szereg i potem stawał do namazu. Oznajmił: „Poprawienie 

szeregu jest częścią robienia namazu”. O Panie! Obdarz nas nieskończonym 

miłosierdziem z Twojego skarbca! Nikogo z nas nie zawróć z Właściwej Drogi! 

_________________________ 



148 
 

Muzułmanin, jeśli pragnie być na ziemi szlachetny, a w ahiret szczęśliwy, 

powinien posiadać te trzy cechy:  

Niczego nie powinien oczekiwać od stworzeń, nie powinien obgadywać [także 

niewierzących, nawet jeśli zmarli], nie przywłaszczać czegoś, co należy do innych. 

 

TAJEMNICA NAMAZU 

Imam Rabbani (kuddise sirruh) w dziele pt. „Mektubat”, w 1 tomie, w 313 

Liście napisał:  

Po wyrażeniu wdzięczności Allahowi Najwyższemu i wypowiedzeniu salewat 

Jego Prorokowi (sallallahu alejhi we sellem), modlę się o to, byście zyskali wieczne 

szczęście. Allah Najwyższy w wielu świętych wersetach przekazuje, że do Raju wejdą 

ci muzułmanie, którzy dokonują prawidłowych czynów. Jak to jest z tymi 

prawidłowymi czynami, czy są to wszystkie dobre czyny, czy też tylko kilka z nich? 

Gdyby były nimi wszystkie dobre, to nikt nie byłby w stanie ich zrobić. A jeśli kilka z 

nich, to o które dobre czyny Mu chodzi? W końcu Allah Najwyższy, okazując łaskę, 

oznajmił, że prawidłowe czyny to przestrzeganie pięciu warunków, filarów islamu. 

Jeśli ktoś będzie bezbłędnie stosował się do pięciu fundamentów, to ma wielką 

nadzieję, że uratuje się z Piekła, ponieważ one są prawidłowymi czynami, które 

chronią człowieka od popełnienia grzechu i złych czynów. W końcu w Świętym 

Koranie, w Surze Ankebut 45 oznajmia w tym znaczeniu: „Wykonany bezbłędnie 

namaz chroni człowieka przed zrobieniem brudnych, złych uczynków”. Jeśli 

człowiekowi uda się spełnić te pięć warunków islamu, to niech złoży dziękczynienie 

za dary, ponieważ Allah Najwyższy głosi w Surze Nisa 146 w tym znaczeniu: „Jeśli 

uwierzycie i wyrazicie dziękczynienie, to Ja was nie ukarzę”. Dlatego powinno się 

starać z całego serca dotrzymać powyższych pięciu warunków.  

Z tych pięciu warunków najważniejszy jest namaz, który jest filarem religii. 

Powinno się starać nie opuścić żadnego z jego edeb. Jeśli wykona się namaz w całości, 

to wzniesie się podstawę islamu i położy wielki fundament, złapie się mocną linę 

ratującą przed Piekłem. Niech Allah Najwyższy obdarzy nas wszystkich darem 

wykonywania namazu prawidłowo!  

Stając do namazu, mówiąc: „Allahü ekber”, powiadamia się o tym, że: „Allah 

Najwyższy nie potrzebuje od żadnego stworzenia ibadet, pod żadnym względem 

niczego nie potrzebuje, namaz ludzi nie przynosi Mu żadnej korzyści‖. Zaś tekbir w 

namazie wskazuje na to, że: „nie mamy siły, zdolności wykonania wobec Allaha 

Najwyższego ibadet, który byłby Jego godny‖. Z tego względu, że tesbih podczas ruku 

ma też to znaczenie, tekbir nie został nakazany po ruku. Gdy tymczasem został 



149 
 

nakazany w tesbih podczas sedżde, ponieważ sedżde jest okazaniem pokory w 

najwyższym stopniu, uniżenia i gdy to wykona się prawidłowo, to sądzi się, że ibadet 

został zrobiony w całości. W celu chronienia się od takich myśli, tak jak sunną jest 

wypowiedzenie tekbir podczas kładzenia się do sedżde i wstawania z niej, tak i 

nakazane zostało wypowiedzenie w tesbih do sedżde: „a’la”. Z tego powodu, że 

namaz jest Miradżem wierzącego, zostało nakazane wypowiadanie słów, których 

wypowiedzeniem został zaszczycony nasz Szlachetny Prorok (sallallahu alejhi we 

sellem) podczas Nocy Miradż, tj. Ettehyjjatu. Dlatego ten, kto wykonuje namaz, 

powinien robić sobie z niego Miradż i poszukiwać w nim ostatecznej bliskości z 

Allahem Najwyższym. 

Nasz Prorok (alejhi we ala alihisnamazu we sellem) oznajmił: „Czas, w 

którym człowiek jest najbliżej Allaha Najwyższego, to czas wykonywania 

namazu”. Kto wykonuje namaz, ten rozmawia z Allahem, błaga Go, widzi Jego 

wielkość i że wszystko poza Nim jest niczym. Ponieważ podczas namazu będzie się 

czuło lęk, przerażenie, nakazane zostało wykonanie na końcu namazu dwa razy selam, 

żeby znaleźć pocieszenie i ukojenie. Nasz Prorok w jednym ze świętych hadisów 

nakazał: „Po namazach fard wypowiadajcie 33 tesbih, 33 tahmid, 33 tekbir i jeden 

tehlil”
52

. Powodem tego jest to, że przez wypowiedzenie Tesbih zostaną uzupełnione 

braki w namazie. Zawiadamia się, że ibadet nie został wykonany w całości, należycie i 

godnie. Przez Tahmid, wiedząc o tym, że dostąpiło się zaszczytu wykonania namazu 

przy Jego pomocy i Jego wstawiennictwu, okazuje się dziękczynienie za ten wielki 

dar. Wypowiadając Tekbir, powiadamia się, że nikt poza Nim nie jest godny czczenia.  

Namaz, który został wykonany odpowiednio z warunkami i edeb, w ten sposób 

wypełnia powstałe braki, a gdy okaże się wdzięczność, że zostało się nim obdarzonym 

oraz oświadczy się, że nikt inny nie ma prawa do bycia czczonym i szczerym, czystym 

sercem wypowie się Słowa Tewhid, to taki namaz może należeć do przyjętych. Taki 

ktoś będzie należał do tych, którzy robią namaz i się uratują. O Panie! Ze względu na 

szacunek najwyższego z Proroków (alejhi we ala alihimussalewatu) uczyń nas 

Twoimi szczęśliwymi poddanymi, którzy wykonują namaz i zostaną uchronieni! 

Amin. 

 

 

 

                                                           
52

33 tesbih (Subhanallah), 33 tahmid (Elhamdulillah), 33 tekbir (Allahü ekber) i jeden tehlil (Lâ ilâhe 

illallah vahdehu lâ szerîkeleh, lehülmülkü ve lehül hamdü ve hüve alâ külli szej’in kadîr).   



150 
 

Imam Muhammed Ma’sum (rahmetullahi alejh) w 2 tomie „Mektubat” w 

11 Liście powiadomił: 

Allah Najwyższy nie zostawił ludzi samym sobie, nie zezwolił im na spełnianie 

każdej zachcianki. Nie chciał, aby sprowadzali na siebie nieszczęścia z powodu 

pragnienia nefs i podporządkowania go zwierzęcym pożądaniom, które doprowadzą 

ich do nadmiaru i oszołomienia. Wskazał im sposoby postępowania w korzystaniu z 

ich pragnień i przyjemności, żeby osiągnąć spokojne, wygodne życie i nakazał 

wykonywać to, co jest pomocne w zyskaniu wiecznego szczęścia w życiu ziemskim i 

po śmierci. Tego, co jest szkodliwe, zakazał. Te nakazy i zakazy nazwano ahkam-i 

islamijje. Kto chce zyskać wygodne życie na ziemi, szczęście po śmierci, jest 

zmuszony podporządkować się islamowi. Powinno pozbyć się tych pragnień, które nie 

są zgodne z islamem. Jeśli nie będą one zgodne z islamem, to ich właściciel otrzyma 

karę od Stworzyciela. Podporządkowany islamowi człowiek bez względu na to, czy 

jest muzułmaninem, czy też niewierzącym, będzie na ziemi szczęśliwy, będzie żył 

wygodnie. Jego Pan mu pomoże. Świat jest polem uprawnym, tak jak jedząc tylko 

zebrane nasiona, niezasiawszy pola od nowa i nie zebrawszy z niego plonów, tak też i 

ten, kto życie na ziemi spędzi wyłącznie na zaspokajaniu pragnień nefs w nadmiarze i 

oszołomieniu, zostanie pozbawiony wiecznych darów, nieskończonych przyjemności. 

Ten stan jest nie do przyjęcia dla rozsądnego człowieka. Nie będzie on wybierał 

doznawania w szkodliwej formie przejściowych rozkoszy, które są powodem 

pozbawienia wiecznych przyjemności. [Allah Najwyższy nie zakazał żadnej z 

przyjemności ziemskich, przejściowego szczęścia i tego, co jest miłe dla nefs. 

Pozwolił, żeby korzystano z nich w sposób odpowiedni z islamem, nieszkodliwy]. W 

celu podporządkowania się w pełni islamowi powinno się najpierw uwierzyć 

odpowiednio z akaid
53

 w wiedzę przedstawioną przez uczonych sunnickich o tym, co 

poznali oni od Towarzyszy Proroka i zrozumieli ze Świętego Koranu oraz świętych 

hadisów. Następnie powinno się poznać to, co zostało zakazane i unikać tego, a także 

poznać to, co zostało nakazane i to wykonywać. Wykonywanie tego nazywa się 

ibadet. Unikanie haram nazywa się takwa.  

Składanie intencji, że jest się posłusznym prawu islamskiemu, nazywa się 

wykonywaniem ibadet. Zakazy i nakazy Allaha Najwyższego nazywa się ahkam-i 

islamijje i ahkam-i ilahijje. To, co zostało nakazane, nazywa się fard, a zakazane 

haram. Najwartościowszym spośród ibadet i podstawą religii islam jest wykonywanie 

codziennie pięciokrotnego namazu. [Wykonywać namaz, znaczy: stojąc, zwrócenie 

się w kierunku kyble i wyrecytowanie Sury Fatiha, pochylenie się w kierunku kyble i 

w kierunku kyble, w pokłonie położenie głowy na ziemi. Jeśli nie zrobi się tego, będąc 

zwróconym w kierunku kyble, to nie będzie to wykonywaniem namazu]. Wykonujący 

                                                           
53

 akaid — dział nauki informujący o zasadach wiary. 



151 
 

namaz jest muzułmaninem. Niewykonujący namaz jest muzułmaninem lub 

niewierzącym. Miłość do Allaha Najwyższego powstała podczas wykonywania 

namazu, rzadko kiedy pojawia się podczas robienia innych ibadet. Powinno się 

codziennie wykonywać pięciokrotny namaz razem ze wspólnotą, nie myśląc o 

sprawach ziemskich, uważając na tadil-i erkan, po zrobieniu uważnie abdestu i w 

czasach zaliczanych do mustehab. Podczas wykonywania namazu podnoszą się 

zasłony między Allahem Najwyższym a poddanym. Tak jak ten, kto robi pięć razy 

dziennie obowiązkowy namaz, codziennie pięć razy się oczyszcza, tak też oczyści się 

z grzechów. Prawidłowo wykonującemu codziennie pięciokrotny namaz zostanie dane 

sewab stu szehidów. Powinno się chętnie dawać zekat w nakazane miejsca od towaru i 

pasących się na łąkach zwierząt [i od plonów, od drzew, papierowych pieniędzy i 

należności]. Majątek nie zmniejszy się przez dawanie zekatu. Majątek, od którego nie 

został dany zekat, stanie się ogniem w Piekle. Allah Najwyższy, okazując Swoje 

miłosierdzie, nakazał, żeby z posiadanego ponad potrzebę majątku, gdy osiągnie on 

ilość nisab, rok później dało się zekat. Życie i majątek daje On. Gdyby chciał, żeby 

oddano cały majątek i życie, to uwielbiający Go od razu by to uczynili.  

W miesiącu Ramadan powinno się chętnie pościć, ponieważ Allah Najwyższy 

tak nakazał. Uczucie głodu i pragnienia powinno się uważać za szczęście.  

Na filary islamu składa się tych pięć: pierwszym jest wypowiedzenie słów: 

„Eszhedu en la ilahe illallah we eszhedu enne Muhammeden abduhu we 

Resuluhu”, a także nauczenie się ich i wiara w ich znaczenie. Nazywa się je Słowami 

Szehady. Cztery pozostałe to: namaz, zekat, post i hadżdż. Z tych pięciu filarów, jeśli 

jeden będzie nieprawidłowy, to islam też będzie nieprawidłowy. Po poprawieniu itikad 

i podporządkowaniu się islamowi, powinno osiągnąć się postępy na Drodze wielkich 

ludzi z tasawwuf. Marifet
54

 zachodzi na tej Drodze i staje się powodem uratowania 

nefs przed pragnieniami. Jak może żyć, zapewniać sobie wygodę ten, kto nie zna 

swojego Pana! W celu poznania Allaha Najwyższego sercem, potrzebny jest fena bil-

maruf, to znaczy, że powinno się o wszystkim zapomnieć poza Allahem Najwyższym. 

Kto wie, że istnieje, nie dotrze do marifet. Fena
55

 i beka
56

 jest tym, co zachodzi w 

sumieniu, w sercu. Nie zrozumie się tego przez objaśnienie. Kto nie zyskał daru 

marifet, ten zawsze powinien go szukać. Nie powinien zajmować się naprawianiem 

tego, co nakazano poniżyć, zostało uznane za bezwartościowe i jest przejściowe. 

                                                           
54

 marifet – znać sercem Allaha Najwyższego. 

55
 fena — termin z wiedzy tasawwuf. Postrzegać siebie, jakby się nie istniało, zapomnieć o swoim 

istnieniu. 

56
 beka — jeden z atrybutów Allaha Najwyższego; znaczy, że Jego istnienie jest nieskończone, że On 

nigdy nie zniknie. Tutaj oznacza stan ustawicznego wspominania Allaha Najwyższego i pamiętania o 

Nim. 



152 
 

Dua po namazie 

Elhamdülillahi Rabbil’âlemîn. Essalâtü vesselâmü alâ Resûlinâ Muhammedin 

ve Âlihî ve Sahbihî edżma’în. O mój Allahu! Przyjmij namaz, który wykonałem! 

Obdarz mnie dobrym końcem. Spraw abym oddając ostatni oddech mógł 

wypowiedzieć Słowa Tewhid. Wybacz moim zmarłym i obdarz ich Swoim 

miłosierdziem. Allahümmagfir verham ve ente hajrürrâhimîn. Teveffenî müslimen ve 

elhyknî bissâlihîn. Allahümmagfir-lî ve li-vâlidejje ve li-üstâzijje ve lilmü’minîne vel 

mü’minât jevme jekûmül hisâb. O mój Allahu! Chroń mnie przed złem szatana i 

wroga, a także od złych pragnień mojego nefs! Nasze domy obdarz dobrem i 

pożytecznymi dla nas dziennymi racjami żywności pochodzących z helal! Obdarz 

muzułmanów wybawieniem! Walczących z muzułmanami doprowadź do załamania! 

Muzułmanów, którzy prowadzą dżihad z niewierzącymi, obdarz boską pomocą! 

Allahümme inneke afüvvün kerîmün tuhibbül’afve fa’fü annî. O Allahu! Naszych 

chorych obdarz zdrowiem, a tych z nas, którzy doznają cierpienia — lekarstwem! 

Allahümme innî es’elükessyhhate vel-âfijete vel-emânete ve hüsnelhulky verrydâe 

bilkaderi bi-rahmetike jâ erhamerrâhimîn. Obdarz naszych rodziców, nasze dzieci, 

naszych krewnych i przyjaciół, a także wszystkich muzułmanów korzystnym życiem, 

piękną etyką, rozumem niepopełniającym błędów, zdrowiem, dojrzałą wiarą i 

Prawidłową Drogą. O mój Allahu! Amin. Velhamdü-lillâhi rabbil’âlemîn. Allahümme 

salli alâ[...], Allahümme bârik alâ[...], Allahümme Rabbenâ âtinâ[...]. Velhamdü lillâhi 

Rabbil’âlemîn. Estagfirullah, estagfirullah, estagfirullah, estagfirullahel’azîm elkerîm 

ellezî lâ-ilâhe illâ huv elhajjel-kajjûme ve etûbü ilejh. 

 

WYJAŚNIENIE: Warunki przyjęcia dua 

1- Bycie muzułmaninem. 

2- Bycie wierzenia sunna. W tym celu powinno się naśladować jedną z czterech 

szkół. 

3- Spełnianie fard. Niewykonane namazy należy odrabiać w nocy i na miejscu 

sunien w codziennych namazach, powinno starać się jak najprędzej te zaległości 

odrobić. Nie zostaną przyjęte sunny i namazy nafile, a także dua tego, kto ma 

zaległości w fard. To znaczy, że jeśli będą nawet sahih, to nie zyska się za nie sewab. 

Szatan, żeby oszukać muzułmanów, pokazuje fard jako nieważny i wysyła do robienia 

sunny i nafile. Powinno się wiedzieć, że nadeszła pora namazu i wykonywać go w 

jego pierwszym czasie. 

4- Unikanie tego, co jest zakazane. Możliwa do przyjęcia jest dua tego, kto się 

odżywia tym, co jest helal. 



153 
 

5- Modląc się, powinno się uczynić jednego z Ewlija pośrednikiem. 

Muhammed bin Zahid, jeden z uczonych indyjskich, w książce w języku perskim pt.: 

„Tergib-üs-namaz” w 54 rozdziale przekazał święty hadis: „Potrzebne są dwie 

rzeczy, żeby dua została przyjęta. Po pierwsze: powinno się robić dua z ihlas. Po 

drugie: ubranie i jedzenie powinno pochodzić z helal. Jeśli w pokoju 

muzułmanina znajduje się jedna nitka z haram, to dua zrobiona w tym 

pomieszczeniu nie zostanie w ogóle przyjęta”. Ihlas to, nie myśląc o czymś innym 

poza Allahem Najwyższym, pragnienie czegoś tylko od Niego. Dlatego powinno się 

wierzyć tak, jak powiadomili uczeni sunniccy, być podporządkowanym ahkam-i 

islamijje, a szczególnie nie naruszać praw innych ludzi i wykonywać codziennie pięć 

razy obowiązkowy namaz. 

 

DUA TEDŻDID-I IMAN 

O Allahu! Wyrażam skruchę z powodu tego, co zrobiłem od czasu stania się 

dojrzałym do teraz, dawszy się oszukać wrogom islamu i ehli bidat z powodu 

przyjętego przeze mnie błędnego itikad oraz wypowiedzenia, słuchania, oglądania i 

robienia tego, co jest bidat i złe. Świadomie i chętnie podejmuję stanowczą decyzję, że 

nigdy więcej nie będę w ten błędny sposób wierzył i postępował. Pierwszym 

Prorokiem jest Adem (alejhisselam), a ostatnim nasz ukochany Prorok Muhammed 

(alejhisselam). Uwierzyłem w tych dwóch Proroków i we wszystkich, którzy byli 

między Nimi. Wszyscy są prawidłowi, wierni. Ich wiedza jest prawidłowa. Âmentü 

billah ve bi-mâ dżâe min indillah, alâ murâdillah, ve âmentü bi-Resûlillah ve bi-mâ 

dżâe min indi Resûlillah alâ murâd-i Resûlillah, âmentü billâhi ve Melâiketihi ve 

kütübihi ve Rüsülihi vel jevmil-âhiri ve bilkaderi hajrihi ve szerrihi minallâhi teâlâ vel-

ba’sü ba’delmevti hakkun eszhedü en lâ ilâhe illallah ve eszhedü enne Muhammeden 

abdühu ve resûlüh. 

 

UKRYTE KORZYŚCI W NAMAZIE  

(Namaz i nasze zdrowie) 

Muzułmanin wykonuje namaz, ponieważ jest to nakaz Allaha Najwyższego. W 

nakazach naszego Allaha jest wiele mądrości i korzyści. Na pewno w zakazach jest też 

wiele szkód. W dzisiejszych czasach medycyna odkryła część z tych korzyści i szkód. 

Żadna z religii i żaden z poglądów nie obdarzył zdrowia takim znaczeniem, jakim 

obdarzył je islam. Nasza religia nakazała wykonywanie do końca życia namazu, który 

stoi najwyżej wśród ibadet. Na pewno zyska korzyści zdrowie tego, kto będzie go 



154 
 

regularnie wykonywał. Niektóre z korzyści dla zdrowia, jakie przynosi robienie 

namazu:  

1- Ruchy wykonywane podczas namazu z tego powodu, że wykonuje się je 

powoli, nie męczą serca i dlatego, że są o różnych porach dnia, utrzymują człowieka w 

kondycji. 

2- Jednego dnia osiemdziesiąt razy rytmicznie kładącemu głowę na ziemię 

człowiekowi dotrze do mózgu więcej krwi. Ponieważ komórki mózgowe zostają 

dobrze odżywione, zaburzenia pamięci i osobowości są rzadko spotykane u tych, 

którzy robią namaz. Tacy ludzie prowadzą zdrowsze życie i nie zachorują na chorobę 

zdziecinniałości zwaną przez współczesną medycynę demans senil. 

3- Oczy wykonujących namaz podczas regularnego pochylania – prostowania 

się są lepiej ukrwione. Dlatego też nie dochodzi do podwyższenia ciśnienia ocznego, a 

ciecz wodnista produkowana za tęczówką ciągle się zmienia, wypływa z gałki ocznej. 

Tacy są chronieni przed chorobą zwaną „jaskrą‖. 

4- Wykonywane w namazie izometryczne ruchy doprowadzają do dobrego 

wymieszania się żywności w żołądku, łatwego spływania żółci i — z tego powodu — 

do niemagazynowania jej składników. Jak pomagają w opróżnieniu enzymów w 

trzustce, tak i wielką rolę odgrywają w usuwaniu zatwardzenia. Pomagają także w 

przepływie w nerkach i drogach moczowych, w niepowstawaniu kamicy nerkowej 

oraz w wyprowadzeniu moczu przez cewkę. 

5- Rytmiczne ruchy w codziennym pięciokrotnym namazie wprowadzają w 

ruch mięśnie i stawy, które przy codziennym trybie życia nie pracują, co zapobiega 

chorobom stawów i skurczom mięśni. 

6- Na pewno czystość jest potrzebna dla zdrowia ciała. Abdest i gusl to 

jednocześnie czystość duchowa i fizyczna. Namaz jest samą czystością, ponieważ bez 

duchowego oczyszczenia i czystości ciała nie będzie namazu. Abdest i gusl 

doprowadzają do czystości ciała. Kto spełni obowiązek aktu czci, duchowo odpocznie, 

oczyści się. 

7- W medycynie zapobiegawczej ustalenie i określenie ruchów ciała jest bardzo 

ważne. Pory namazów są najodpowiedniejszymi porami w odświeżaniu krążenia krwi 

i w ożywieniu oddychania. 

8- Namaz jest ważnym elementem, który reguluje spanie. A nawet przez 

wykonanie sedżde doprowadza się do uziemienia zgromadzonej w ciele elektryczności 

statycznej. W ten sposób ciało ponownie zyska ożywienie.  



155 
 

Aby czerpać korzyści z namazu, powinno się go wykonywać na czas, a także 

uważać na czystość, nie jeść za dużo oraz uważać, żeby pożywienie było czyste i 

helal.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



156 
 

ROZDZIAŁ SIÓDMY 

 

ISKAT NAMAZU 

Iskat i dewr dla zmarłego 

W „Nur ül-izah”, w przypisach do „Tahtavi”, w „Halebi”, a także na końcu 

rozdziału o namazach kaza w „Dürr-ül-muhtar”, w „Mülteka”, w „Dürr-ül-

münteka”, w „Vikaye”, w „Dürer”, w „Cevhere” i w innych wartościowych 

książkach, gdzie kończą się informacje o poście, jest napisane, że powinno się zrobić 

iskat i dewr
57

 dla zmarłego, który powiadomił o tym w testamencie. I tak np. w 

przypisach do „Tahtavi” napisane jest: „Istnieje nass
58

 odnośnie dni, w które się nie 

pościło, że przez danie fidje robi się ich iskat. Ponieważ namaz jest ważniejszy od 

postu, uczeni islamscy wydali jednogłośną opinię o wykonaniu iskat, jaki robi się dla 

postu, także dla tego, kto zachorował na śmiertelną chorobę a posiada namazy 

niewykonane z usprawiedliwieniem i chciał zrobić ich kaza. Ci, którzy mówią, że nie 

może być iskat dla namazu, są ignorantami, ponieważ występują przeciwko 

jednogłośnemu orzeczeniu mezheb. Święty hadis głosi: „Nikt za nikogo nie pości i 

nie robi namazu. Jednak dla jego postu i namazu nakarmi głodnego”. Słyszy się, 

że niektórzy, nie rozumiejąc wyższości uczonych sunnickich i imamów mezheb, 

mówią: „W islamie nie ma iskat i dewr. Iskat jest podobny do wybaczania grzechów u 

chrześcijan‖. Słowami tego rodzaju sami siebie stawiają w niebezpiecznej sytuacji, 

ponieważ nasz Prorok (sallallahu aleji we sellem) oznajmił: „Moja wspólnota nie 

zjednoczy się na dalalet”. Ten święty hadis wskazuje, że na pewno prawidłowe jest 

to, o czym jednogłośnie powiadomili uczeni mudżtehid. Kto im nie wierzy, ten nie 

wierzy temu świętemu hadisowi. Ibni Abidin opisując namaz witr, oznajmił: „Ten, 

kto nie wierzy w to, co jest niezbędne w religii, w wiedzę powiadomioną przez idżma, 

zostanie niewierzącym‖. Idżma oznacza jednogłośne zdanie uczonych. Jak można 

upodabniać iskat do wybaczania grzechów? Duchowni chrześcijańscy pobierają opłaty 

za wybaczanie grzechów. Gdy tymczasem w islamie urzędnicy od spraw religijnych 

nie robią iskat. Iskat może zrobić tylko opiekun zmarłego, a pieniędzy nie daje się 

urzędnikom religijnym, tylko biednym.  

Obecnie prawie wszędzie iskat i dewr nie są wykonywane zgodnie z islamem. 

Bardzo dobrze by było, gdyby ci, którzy głoszą, że nie ma iskat i dewr, nie mówili w 

                                                           
57

 iskat i dewr — procedura mająca na celu uratowanie zmarłego muzułmanina z długów: namazu, 

postu i niektórych innych. Dewr znaczy obieg; przekazanie czegoś z ręki do ręki. 

58
 nass — święte wersety i święte hadisy. 



157 
 

ten sposób, tylko to, że w dzisiejszych czasach iskat i dewr nie jest robiony zgodnie z 

islamem, wtedy byśmy ich poparli. Mówienie w ten sposób uratowałoby ich przed 

strasznym niebezpieczeństwem, a także stałoby się powodem służenia islamowi. 

Poniżej przedstawiono, jak zgodnie z islamem robi się iskat i dewr. 

Ibni Abidin na końcu opisu namazów kaza oznajmił: „Kto ma namazy faite 

[tzn. nieodrobione namazy kaza z powodu snu, zapomnienia], jeśli nie zrobił ich, choć 

miał siłę na ich wykonanie z ima, to jest dla niego wadżib, żeby nakazał w testamencie 

wykonanie ich kefaret iskat. Jeśli nie miał siły wykonać ich kaza, to nie musi 

sporządzać takiego testamentu. Podczas Ramadanu podróżnik, który je oraz chory, 

jeśli umrą nim zrobią ich kaza, nie muszą nakazywać tego w testamencie. Allah 

Najwyższy przyjmie ich usprawiedliwienie. Kefaret iskat chorego zostaje wykonany 

po jego śmierci przez opiekuna, nie jest robiony przed śmiercią. Nie jest dozwolone, 

żeby żyjący człowiek doprowadził do zrobienia dla siebie samego iskat. W „Cila-ül 

kulub” powiadomione jest: „Kto posiada dług u Allaha Najwyższego lub naruszył 

prawo innych ludzi, to wadżib jest dla niego w obecności dwóch świadków w tej 

sprawie wypowiedzieć ostatnią wolę lub dać im do przeczytania na ten temat w 

testamencie. Do mustehab należy wykonanie testamentu przez tego, kto nie posiada 

takiego długu i nie naruszył praw innych‖.  

Opiekun zmarłego, tj. wyznaczony przez zmarłego do wykonania testamentu 

lub spadkobierca przeznacza z majątku jedną trzecią i za każdy obowiązkowy namaz 

oraz namaz witr, których kaza powinno się zrobić, przekazuje biednym lub ich 

pełnomocnikom fidje, jaki daje się za post, tj. jeden fitre, czyli pół sa (waga 520 

dirhemów albo 1750 gramów) pszenicy. Jeśli nie ma w testamencie mowy o kefaret 

iskat, to według szkoły hanefickiej opiekun zmarłego nie musi tego robić. Zaś według 

szkoły szafi‘ickiej opiekun powinien zrobić iskat, nawet jeśli nie ma o nim mowy w 

testamencie. Również długi, jeśli nie są zapisane w testamencie, to według szkoły 

hanefickiej powinno się oddać z pozostawionego majątku. A nawet wierzyciele, gdy 

będą mieli dostęp do spadku, mogą odebrać je bez wyroku sądu. Jeśli zmarły 

przekazał w testamencie o spłaceniu fidje za niewykonane posty, do wadżib należy 

wykonanie tego, ponieważ tak nakazuje islam. Jeśli nie przekazał nic w testamencie, 

to dawanie fidje namazów nie jest wadżib, jest dozwolone. Jeśli te dwie możliwości 

nie zostaną przyjęte, to przynajmniej zyska się sewab za jałmużnę, która pomoże w 

oczyszczeniu z grzechów. Imam Muhammed w ten sposób przekazał w „Mecma-ul-

enhür”, gdzie napisane jest: „Choć zostało powiedziane, że nie jest dozwolone 

przekazanie w testamencie o iskat namazów przez tego, kto będąc posłusznym 

swojemu nefs i szatanowi, nie wykonywał namazu i dopiero pod koniec życia okazał 

za to skruchę [zaczął robić namazy fard i namazy kaza], to jest napisane w 

„Müstasfa”, że jest to dozwolone‖.  



158 
 

W „Cila-ül-kulub” oznajmiono: „Prawa ludzi są łamane przez niespłacanie 

długów, nieposzanowanie powierzenia, napad, kradzież, niezapłacenie wypłat i opłat 

w sprzedaży; prawa ciała u innych zostają naruszone przez pobicie, zranienie, 

niesprawiedliwe wykorzystywanie, a prawa serca przez przeklinanie, wyśmiewanie 

się, obgadywanie i zniesławianie‖.  

Jeśli jedna trzecia majątku pozostawiona przez zmarłego w spadku wystarcza 

na zrobienie iskat, to opiekun powinien tym majątkiem opłacić fidje. W „Feth-ul-

kadir” napisano, że jeśli nie starcza, to jest dozwolone, żeby spadkobierca ofiarował 

to, co przekracza jedną trzecią. W takiej sytuacji wykonanie fard hadżdż, jeśli zmarły 

przekaże o tym w testamencie i jeśli spadkobierca, opiekun lub ktoś inny sprezentuje 

pieniądze na wykonanie hadżdż, nie jest dozwolone. Jeśli przed śmiercią zmarły nie 

zapisał tego w testamencie, a spadkobierca zrobi za swoje pieniądze iskat lub uda się 

na hadżdż, to odda dług zmarłego. Choć są tacy, którzy mówią, że nie jest dozwolone 

zrobienie tego za pieniądze kogoś innego niż spadkobiercy, to autorzy książek takich 

jak: „Dürr-ül-muhtar”, „Merakıl-felah” i „Cila-ül-kulub” napisali, że można.  

Kefaret iskat zamiast pszenicy można też dać w postaci mąki lub przeliczywszy 

na jeden sa, dać: jęczmień i daktyle, rodzynki [z tego względu, że są wartościowsze od 

pszenicy, są dla biednego korzystniejsze]. Zamiast nich można dać też złoto lub 

srebro, które są wartościowsze od tego wszystkiego. [Nie robi się iskat banknotami]. 

Nie jest potrzebne dawanie fidje dla sedżde tilawet. 

 

Jak robi się iskat i dewr? 

Jeśli pieniądze na fidje przekroczą jedną trzecią spadku, to opiekun bez zgody 

spadkobierców nie wyda więcej niż jedną trzecią. W książce pt. „Kınye” napisane 

jest, że zmarły, który posiada dług i nakaże w testamencie przekazanie jednej trzeciej 

majątku dla namazów z całego życia, jeśli jego wierzyciel zgodzi się nawet na 

wykonanie tego testamentu, to nie będzie to dozwolone, ponieważ w islamie nakazane 

jest najpierw oddanie długu. Oddania długu, zadowolenia wierzycieli nie zostawia się 

na później.  

Dla zrobienia iskat wszystkich namazów zmarłego, jeśli się nie wie, w jakim 

wieku zmarł ten, który nakazał o tym w testamencie i jeśli jedna trzecia jego spadku 

nie wystarcza na zrobienie iskat namazów, to ten testament jest ważny. Jeśli jedna 

trzecia spadku starcza na iskat i coś z niego zostanie, to taki testament nie jest ważny, 

jest bezpodstawny. Ponieważ przez jedną trzecią majątku, gdy nie starczy na zrobienie 

iskat, wiadoma jest liczba namazów do iskat, testament będzie dla nich sahih. Dla 

pozostałych namazów testament będzie pustym słowem. Gdy jedna trzecia to za dużo, 



159 
 

gdy wiek oraz – z tego powodu – liczba namazów nie jest wiadoma, testament jest 

bezpodstawny. 

Jeśli zmarły powiadomił w testamencie o iskat namazów i nie posiada majątku 

lub jego jedna trzecia nie starcza na wypełnienie tego testamentu lub w ogóle go nie 

sporządził, to opiekun, jeśli zechce zrobić iskat swoimi pieniędzmi, to robi dewr. 

Jednak nie jest do tego zobowiązany. Aby zrobić dewr, opiekun pożycza potrzebne na 

jednomiesięczny lub roczny iskat złoto lub pieniądze ze srebra, które są w obiegu. 

Jeśli zmarły jest mężczyzną, to od jego wieku odejmuje się dwanaście lat, jeśli jest 

kobietą, to odejmuje się dziewięć lat i oblicza się, ile lat wynoszą zaległości w 

namazach.  

Powinno się przeznaczyć dla sześciu namazów [pięć namazów fard i jeden 

namaz wadżib] jednego dnia dziesięć kilo pszenicy, a z jednego słonecznego roku 

trzy tysiące sześćset sześćdziesiąt kilo. I tak np. w czasie, gdy jeden kilogram 

pszenicy kosztuje sto osiemdziesiąt kuruszy
59

, to roczny iskat namazu będzie wynosił 

sześć tysięcy pięćset osiemdziesiąt osiem lub krótko sześć tysięcy sześćset lir. Jeśli 

jedna sztuka liry ze złota (ważąca 7.20g) kosztuje w tym czasie sto dwadzieścia lir, to 

dla rocznego iskat namazu potrzebne będzie pięćdziesiąt pięć lub zapobiegawczo 

pięćdziesiąt sześć sztuk lir ze złota. Jeśli opiekun zmarłego pożyczy pięć sztuk 

złotych lir i znajdzie kilku, np. czterech, biednych muzułmanów, którzy są pobożni, 

znają dobrze religię i ją kochają [warunkiem jest, żeby należeli oni do tych, którzy nie 

dają fitre, tj. byli tak biedni, że można dać im jałmużnę. Jeśli nie będą biedni, to iskat 

nie zostanie przyjęty], to dewr robi się w ten sposób: Opiekun zmarłego, tj. 

wyznaczony przez niego wykonawca testamentu lub jeden ze spadkobierców, lub 

osoba upoważniona przez spadkobierców, mówiąc: „Te pięć sztuk lir ze złota daję 

tobie dla iskat namazu zmarłego .... (podaje imię i nazwisko) jako ekwiwalent‖ i z 

intencją jałmużny daje pięć sztuk złotych lir pierwszemu biedakowi. Następnie biedak, 

mówiąc: „Przyjąłem i akceptuję. Ja tobie daję je w prezencie‖, przekazuje 

spadkobiercy lub jego pełnomocnikowi, a ten przyjmuje je z powrotem. Następnie 

spadkobierca przekazuje mu lub następnemu biedakowi i znów przyjmuje od niego z 

powrotem jako prezent. W ten sposób jednemu biedakowi cztery razy lub czterem 

biedakom po jednym razie, dając i przyjmując, wykonuje się jeden dewr [obieg]. W 

jednym dewr zrobiło się kefaret iskat dla namazu dwudziestoma sztukami złotych 

monet. Jeśli zmarły jest mężczyzną i ma sześćdziesiąt lat, to dla jego 

czterdziestoośmioletniego namazu powinno się dać 48 x 60 = 2880 sztuk złotych 

monet. Dewr wynosi wtedy 2880 : 20 = 144 razy. Jeśli sztuk złota jest dziesięć, to 

dewr jest wykonywany 72 razy, a jak dwadzieścia to dewr jest wykonywany 36 razy. 

                                                           
59

 kurusz — turecki grosz; 1 / 100 liry tureckiej. 



160 
 

Jeśli biedaków jest dziesięciu i dziesięć sztuk złota, to dla 48 letniego kefaret iskat dla 

namazu wychodzi dwadzieścia dziewięć razy dewr, ponieważ: 

Lata niewykonanego namazu mnoży się przez jednoroczną ilość złota i 

zyskuje się liczbę dewr. W przykładzie wyniki podane są w przybliżeniu i wyglądają 

następująco: 48 x 60 = 4 x 5 x 144 = 4 x 10 x 72 = 4 x 20 x 36 = 10 x 10 x 29.  

Z tego wynika, że dla iskat namazu, żeby znaleźć liczbę dewr mnoży się 

roczną liczbę sztuk złota przez zaległą liczbę namazów. Oprócz tego liczbę sztuk 

złota mnoży się przez liczbę biedaków. Pierwszy wynik mnożenia dzieli się przez 

drugi wynik mnożenia. Wynik tego dzielenia jest liczbą dewr. Wartość złota i 

wartość pszenicy zawsze razem rosną lub maleją. Z tego względu dla iskat, jak ilość 

rocznej pszenicy się nie zmienia, tak i liczba rocznego złota wynosi, jak powyżej 

zapisaliśmy, prawie sześćdziesiąt sztuk złota (gdy jedna sztuka liry ze złota waży 

7,2g). Dlatego też, obliczając iskat, powinno się zawsze postępować przezornie, 

przyjmując, że:  

Iskat dla jednego miesiąca namazu to pięć sztuk złota.  

Iskat dla jednego miesiąca postu w Ramadanie to jedna sztuka złota.  

Z tego wyjdzie liczba sztuk złota do dewr i liczba dewr.  

Po zakończeniu iskat namazu robi się dewr dla iskat postu za niespełnione 

posty, których kaza powinno się było zrobić. Do tego robi się trzy razy dewr pięcioma 

sztukami złota z czterema biedakami, ponieważ roczny kefaret iskat, tj. 

trzydziestodniowego postu, wynosi 52,5 kg pszenicy lub 5,25 g złota, czyli 0,73 sztuki 

złotej liry. Z tego wynika, że w szkole hanefickiej jedna sztuka złotej liry jest kefaret 

iskat dla rocznego postu i dla czterdziestu ośmiu lat powinno się dać czterdzieści 

osiem sztuk złotych lir. Jeśli zrobi się jeden dewr pięcioma sztukami złota z czteroma 

biedakami, to da się dwadzieścia sztuk złota. Po zrobieniu iskat postu dla ich kaza, 

robi się najpierw kilka razy dewr dla iskat zekatu, a potem dla iskat za ofiarę.  

Dla kefaret za przysięgę potrzebnych jest każdego dnia dziesięciu biedaków, a 

dla kefaret za post, który się bez usprawiedliwienia przerwało, jednego dnia 

sześćdziesięciu biedaków i dla jednego spośród nich nie daje się więcej niż pół sa 

pszenicy. To znaczy, że kilka kefaret przysięgi i kefaret postu nie daje się jednego dnia 

dziesięciu biedakom. W takim razie dla kefaret przysięgi i postu nie robi się dewr 

jednego dnia. Jeśli w testamencie jest mowa o kefaret przysięgi, to za jedną przysięgę 

jednego dnia daje się każdemu z dziesięciu biedaków dwa kilogramy pszenicy albo 

mąki, albo jakąś rzecz, złoto, srebro równą ich wartości.  

Można też dawać jednemu biedakowi przez dziesięć dni, jeden po drugim, albo 

dać biedakowi od razu pieniądze i powinno się powiedzieć: „Dałem ci upoważnienie. 



161 
 

Za te pieniądze dwa razy dziennie, rano i wieczorem przez dziesięć dni masz się 

karmić!‖. Nie jest dozwolone, żeby się nie karmił, tylko kupował sobie za te pieniądze 

gazety, kawę. Najlepiej jest umówić się z jakimś kucharzem, dać mu dziesięciodniową 

sumę pieniędzy i u niego niech wskazany biedak stołuje się dwa razy dziennie, tj. rano 

i wieczorem, przez dziesięć dni. Podobnie jest z postami, które zostały unieważnione 

po zrobieniu intencji i kefaret zyhar
60

. Dla tych dwóch za jeden dzień kefaret powinno 

się dać sześćdziesięciu biedakom lub jednemu biedakowi przez sześćdziesiąt dni pół 

sa pszenicy lub coś innego o tej samej wartości, lub nakarmić go każdego dnia dwa 

razy.  

Nie potrzeba robić iskat zekatu, o którym nie zostało przekazane w testamencie. 

Istnieje fetwa
61

 o iskat zekatu mówiąca, że spadkobierca może zrobić też sam od siebie 

dewr. 

Podczas robienia dewr opiekun, dając złoto biedakowi, powinien za każdym 

razem złożyć intencję, że jest to iskat namazu lub iskat postu. Również biedak, 

przekazując je z powrotem, powinien powiedzieć, że je sprezentował, a opiekun, że je 

przyjął. Jeśli opiekun nie jest w stanie zrobić iskat, to przekazuje pełnomocnictwo 

zrobienia iskat zmarłego komuś innemu i ten pełnomocnik robi wtedy iskat oraz dewr.  

W książce Imama Birgiwiego pt. „Vasıyyetname” i w jej wyjaśnieniach, 

Kadizade Ahmed Efendi napisał, że warunkiem jest, by biedacy nie posiadali majątku 

wielkości nisab. Dozwolone jest, by pochodzili oni z rodziny zmarłego. Dając 

biedakowi, powinno się powiedzieć: „Daję to tobie dla iskat tylu (podaje się liczbę lub 

lata) namazów niejakiego (podaje się imię i nazwisko) zmarłego‖. Biedak zaś 

powinien powiedzieć: „Przyjąłem‖ i przyjmując to złoto, powinien wiedzieć o tym, że 

należy ono do niego. Jeśli nie wie, to powinno się go najpierw pouczyć. Biedak, 

okazując litość, na swoje własne życzenie mówi: „Daję tobie to jako ekwiwalent iskat 

tylu namazów niejakiego zmarłego‖ i przekazuje złoto innemu biedakowi. Ten biedak, 

biorąc je do ręki, powinien powiedzieć: „Przyjąłem‖. Przyjmując, powinien być 

świadomy, że to jest jego majątek. Dewr nie zostanie przyjęty, jeśli weźmie się go tak, 

jakby był powierzonym prezentem. Ten drugi biedak także mówi: „Wziąłem i 

przyjąłem‖. Potem przekazuje trzeciemu biedakowi i mówi: „Z tego samego powodu 

tobie daję‖. W ten sposób powinno się robić dewr dla namazu, postu, ofiar, jałmużny 

fitr, adak (złożonych przyrzeczeń Allahowi Najwyższemu) i naruszonych praw 

                                                           
60

 zyhar — wypowiedzenie słów, którymi mąż upodabnia swoją żonę, jej twarz, głowę, kończyny do 

jednej z wiecznie zakazanych mu mahrem kobiet lub ich części ciała, na które nie wolno mu patrzeć, 

np.: „Twoje plecy są jak plecy mojej matki, jesteś jak moja matka‖. Nim nie wykona on kefaret, to nie 

wolno mu zbliżyć się do żony, pocałować i objąć jej. 

61
 fetwa – opinia uczonych islamskich, czy dany czyn jest zgodny z religią.  



162 
 

ludzkich oraz zwierząt. Naruszenie praw ludzkich ma też miejsce w sprzedaży - 

kupnie, gdy nie zostały wykonane zgodnie z islamem. Nie jest dozwolone robienie 

dewr dla kefaret przysięgi i postu.  

Potem biedak, u którego jako ostatniego pozostało złoto, okazując litość, na 

swoje życzenie, dobrowolnie prezentuje je opiekunowi. Opiekun bierze je i mówi, że 

je przyjął. Jeśli biedak tego złota nie sprezentuje, to staje się ono jego majątkiem, na 

siłę się go nie odbierze. Opiekun część tego złota, pieniędzy lub jakąś rzecz, które 

należą do zmarłego, daje tym biedakom i sewab za tę jałmużnę prezentuje dla duszy 

zmarłego. Biedak, który ma dług oraz dziecko, które nie osiągnęło wieku dojrzałości, 

nie powinni uczestniczyć w dewr, ponieważ po otrzymaniu złota, obowiązkiem jest 

oddanie długu od razu. Nie spełnienie tego obowiązku, tylko przekazanie złota dla 

kefaret zmarłego biedakowi znajdującemu się obok niego, nie jest dozwolone. Choć 

dewr zostanie przyjęty, to sam nie zyska w ogóle sewab, a nawet zgrzeszy.  

Zmarły, który nie posiada majątku, jeśli przekaże w testamencie zrobienie 

dewr, to wykonanie dewr nie jest wadżib dla jego opiekuna. Wadżib jest przeznaczenie 

przez zmarłego z całego majątku wystarczająco dla kefaret iskat, jeśli nie przekroczy 

jednej trzeciej spadku. W ten sposób robi się iskat bez robienia dewr. Jeśli jedna 

trzecia majątku wystarcza dla iskat, a on przeznaczy na wykonanie dewr mniej niż 

jedną trzecią, to popełni grzech. W „Ibni Abidin”, w 5 tomie, na 273 stronie 

oznajmione jest: „Lepsze jest nienakazanie w testamencie wykonania dobrych 

uczynków nafile przez chorego, który ma małe dzieci lub dzieci w wieku dojrzałym, 

które są prawidłowymi muzułmanami, biedne i potrzebują skorzystać ze spadku, tylko 

zostawienie majątku tym dzieciom‖. W „Bezzaziyye”, w opisie prezentów napisane 

jest: „Nie powinno się zostawiać spadku dziecku, które jest fasyk, tylko wydać go w 

celach dobroczynnych, ponieważ pomaga się mu w popełnianiu grzechów. Dziecku 

fasyk nie powinno się dać więcej pieniędzy, majątku niż potrzebuje ono na 

utrzymanie‖.  

Nie jest dozwolone przeznaczenie mniej majątku niż jedna trzecia temu, kto ma 

wielkie zaległości w namazie, poście, zekacie, ofiarach i przysięgach, a resztę 

przeznaczyć na czytanie Świętego Koranu, Hatm-i tehlil i Mewlid. Kto daje i bierze 

pieniądze za ich czytanie, popełnia grzech. Branie — dawanie pieniędzy za nauczenie 

czytania Świętego Koranu jest dozwolone, zaś za czytanie nie jest.  

Nie jest dozwolone wykonanie przez spadkobierców lub kogoś innego kaza 

namazów, postów, które należą do zmarłego. Jednak można zrobić — i dobrze będzie, 

jak się zrobi — nieobowiązkowe namazy i posty, a sewab za nie sprezentuje się duszy 

zmarłego. 



163 
 

Dozwolone jest wykonanie kaza hadżdż, który jest długiem zmarłego, przez 

wyznaczoną przez niego w testamencie osobę, tzn. ta osoba oczyści zmarłego z tego 

długu, ponieważ hadżdż jest ibadet, który robi się jednocześnie ciałem i majątkiem. 

Hadżdż nafile można zawsze zrobić za kogoś innego, zaś hadżdż fard może być 

zrobiony przez wyznaczoną osobę dopiero wtedy, gdy nie zrobiło się tego do śmierci.  

W „Mecma’ul-enhür” i „Dürr-ül-münteka” napisane jest: „Iskat zmarłego 

powinno się zrobić przed pogrzebem‖. W „Kuhistani” podane jest też, że można po 

pogrzebie.  

Podczas robienia kefaret iskat dla zmarłego za jego namaz, post, zekat, ofiarę 

można dać jednemu biedakowi więcej niż wielkość nisab. A nawet można dać 

jednemu biedakowi całe złoto.  

Nie jest dozwolone dawanie fidje śmiertelnie choremu za niewykonane namazy. 

Kto jest w tak podeszłym wieku, że nie jest w stanie pościć, może dać fidje za swoje 

niespełnione posty. Chory powinien wykonywać namazy głową, robiąc je z ima. 

Choremu, który nie jest w stanie wykonywać namazu  z ima przez więcej niż jeden 

dzień, niewykonane namazy zostaną wybaczone. Jeśli stan jego zdrowia się poprawi, 

to nie musi wykonywać ich kaza, ale powinien odrobić zaległe posty. Jeśli stan jego 

zdrowia się nie poprawi i umrze, to te posty także zostaną mu wybaczone. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 
 

ROZDZIAŁ ÓSMY 

 

TRZYDZIEŚCI DWA I PIĘĆDZIESIĄT CZTERY FARD 

Gdy dziecko stanie się dojrzałe lub niewierzący powie Słowa Tewhid, tj.: „La 

ilahe illallah Muhammedun resulullah” i rozumiejąc, uwierzy w ich znaczenie, to 

stanie się muzułmaninem. Niewierzącemu wszystkie grzechy zostaną od razu 

wybaczone. Jednak powinien, jak każdy muzułmanin, gdy będzie miał możliwość, 

poznawszy znaczenie i nauczywszy się na pamięć Amentu, powiedzieć, że przyjął je i 

uwierzył, tj. „Uwierzyłem we wszystko, co jest w islamie, tzn., że wszystkie ogłoszone 

przez Muhammeda (alejhisselam) nakazy i zakazy zostały Mu przekazane przez 

Allaha Najwyższego‖. Potem, gdy będzie miał możliwość, obowiązkiem jego jest 

poznanie tego, co zostało zakazane i nakazane w tych wszystkich sprawach, z którymi 

ma do czynienia. Jeśli sprzeciwi się nauczeniu, spełnianiu fard, unikaniu haram, to 

straci wiarę. Jeśli okaże niezadowolenie z któregoś z nich, nie przyjmie ich, to zostanie 

murted. Murted, przez wypowiedzenie: „La ilahe illallah” i spełnienie niektórych 

nakazów islamu, np. przez wykonywanie namazu, poszczenie, udanie się na hadżdż i 

spełnienie dobrych uczynków, nie zostaje muzułmaninem. Nie będzie miał także 

żadnej korzyści z tych dobrych uczynków w ahiret. Powinien okazać skruchę za to, 

czemu zaprzeczył, w co nie uwierzył.  

Uczeni islamscy wybrali z fard trzydzieści dwa i pięćdziesiąt cztery, których 

każdy muzułmanin powinien się nauczyć.  

 

Trzydzieści dwa fard 

Zasady wiary: sześć (6) 

Zasady islamu: pięć (5) 

Fard w namazie: trzy (3) 

Fard w abdeście: cztery (4) 

Fard w gusl: trzy (3) 

Fard w tejemmum: dwa (2) 

Niektórzy mówią, że w tejemmum są trzy fard. Wtedy wszystkich fard będzie 

trzydzieści trzy. 



165 
 

Zasady wiary (6) 

1- Wiara w istnienie i jedyność Allaha Najwyższego. 

2- Wiara w anioły. 

3- Wiara w święte księgi zesłane przez Allaha Najwyższego. 

4- Wiara w Proroków Allaha Najwyższego. 

5- Wiara w Dzień Sądu Ostatecznego. 

6- Wiara w przeznaczenie, tzn., że dobro i zło pochodzi od Allaha 

Najwyższego.  

 

Zasady islamu (5) 

7- Wypowiedzenie Słów Szehady. 

8- Wykonywanie codziennie pięciokrotnego namazu w obowiązującym czasie. 

9- Dawanie zekatu ze swojego majątku. 

10- Poszczenie każdego dnia w miesiącu Ramadan. 

11- Odbycie raz w życiu pielgrzymki do Mekki, jeśli ma się siłę i spełnia się 

warunki. 

 

Fard namazu (12) 

A- Fard poza namazem jest siedem. Nazywa się je „warunkami‖: 

12- Oczyszczenie z nieczystości hades. 

13- Oczyszczenie z nieczystości nedżaset. 

14- Setr-i awret.  

15- Istikbal-i kyble. 

16- Wakt. 

17- Intencja.  

18- Iftitah tekbir lub tahrime tekbir.  



166 
 

B- Fard w namazie jest pięć. Nazywa się je rukn: 

19- Kyjam. 

20- Kyraet.  

21- Ruku.  

22- Sedżde.  

23- Ka’de-i ahire. 

Fard w abdeście (4) 

24- Pobierając abdest, umycie twarzy. 

25- Umycie obu ramion wraz z łokciami. 

26- Dokonanie mesh na jednej czwartej głowy. 

27- Umycie obu stóp wraz z kostkami. 

Fard w gusl (3) 

28- Umycie jamy ustnej (mazmaza).  

29- Wypłukanie nosa (istinszak).  

30- Umycie całego ciała.  

Fard w tejemmum (2) 

31- Złożenie intencji oczyszczenia się z dżunub lub abdestu. 

32- Uderzenie wewnętrzną częścią obu dłoni o czystą ziemię i przetarcie nimi 

całej twarzy oraz ponowne uderzenie dłońmi o czystą ziemię i przetarcie obu 

przedramion razem z rękoma i łokciami. 

 

Pięćdziesiąt cztery fard 

1- Wiara, że Allah Najwyższy jest jeden. 

2- Jedzenie i picie tego, co jest helal. 

3- Pobieranie abdestu.  

4- Każdego dnia, gdy przyjdzie czas, wykonywanie pięciokrotnego namazu.  



167 
 

5- Dokonanie gusl po wejściu w stan dżunub 

6- Wiara w to, że Allah Najwyższy jest gwarantem dziennej racji żywnościowej 

człowieka.  

7- Ubieranie się w czyste ubrania, które pochodzą z helal.  

8- Ufanie Allahowi Najwyższemu.  

9- Bycie zadowolonym z tego, co się ma. 

10- Bycie wdzięcznym Allahowi za dary.  

11- Zgadzanie się z przeznaczeniem.  

12- Cierpliwe znoszenie nieszczęścia.  

13- Okazywanie skruchy za grzechy.  

14- Robienie ibadet dla Allaha Najwyższego.  

15- Traktowanie szatana jako wroga.  

16- Zgadzanie się na prawo ze Świętego Koranu. 

17- Zdawanie sobie sprawy, że śmierć jest rzeczywistością. 

18- Traktowanie przyjaciół Allaha Najwyższego jako swoich przyjaciół, a Jego 

wrogów jako swoich wrogów.  

19- Spełnianie dobrych uczynków wobec rodziców.  

20- Staranie się głosić nakazy religii.  

21- Odwiedzanie rodziny.  

22- Niesprzeniewierzanie tego, co zostało powierzone.  

23- Zawsze unikanie tego, co jest zakazane, czując strach przed Allahem.  

24- Bycie posłusznym Allahowi Najwyższemu i Jego Prorokowi.  

25- Unikanie popełniania grzechów, bycie zajętym wykonywaniem ibadet.  

26- Bycie posłusznym rządcom - muzułmanom. 

27- Traktowanie tego, co się dzieje na świecie jako przestrogi.  

28- Zyskanie pouczenia z zastanawiania się nad atrybutami i darami Allaha 

Najwyższego.  



168 
 

29- Chronienie swojego języka przed zakazanymi, lubieżnymi słowami.  

30- Utrzymywanie swojego serca w czystości. 

31- Niewyśmiewanie się z nikogo. 

32- Niepatrzenie na to, co jest haram.  

33- Bycie zawsze wiernym danemu słowu.  

34- Chronienie swoich uszu od tego, co jest zakazane w islamie.  

35- Poznanie nauki islamskiej.  

36- Używanie prawidłowo wagi, przyrządów pomiarowych.  

37- Nie będąc pewnym gniewu Allaha Najwyższego, zawsze odczuwanie 

strachu przed Nim. 

38- Dawanie biednym muzułmanom zekat i pomaganie im. 

39- Nietracenie nadziei na miłosierdzie Allaha Najwyższego.  

40- Niebycie posłusznym pragnieniom swojego nefs.  

41- Nakarmienie głodnego w intencji zyskania aprobaty Allaha Najwyższego.  

42- Pracowanie, aby zapewnić sobie wystarczające środki do życia.  

43- Dawanie zekat od majątku, a od plonów uszr.  

44- Nieodbywanie stosunku płciowego z żoną, która jest w okresie 

poporodowym i podczas menstruacji.  

45- Oczyszczanie serca z grzechów.  

46- Chronienie się przed pychą. 

47- Chronienie majątków sierot, które nie osiągnęły wieku dojrzałości.  

48- Trzymanie się z dala od sytuacji i postępowania, które byłyby powodem 

żądzy zmysłowych u młodych chłopców.  

49- Niezostawianie codziennego namazu do odrobienia na później.  

50- Nie wolno niesprawiedliwie, używając przemocy, zabierać majątków 

innym. 

51- Niedodawanie Allahowi Najwyższemu wspólników, partnerów.  



169 
 

52- Stronienie od cudzołóstwa.  

53- Niespożywanie napojów alkoholowych.  

54- Nieprzysięganie na próżno. 

 

Kufur (Bluźnierstwo) 

Największym złem jest niewiara w Allaha Najwyższego, bycie ateistą. Nie 

wierzyć w to, w co powinno się uwierzyć, jest bluźnierstwem. Nie uwierzyć 

Muhammedowi (alejhisselam) jest kufur. Uwierzyć sercem i potwierdzić słowem to 

wszystko, o czym Allah Najwyższy przekazał Muhammedowi (alejhisselam), nazywa 

się iman (wiarą). Jeśli przeszkodzono w wypowiedzeniu zasad wiary, to 

niewypowiedzenie tego zostanie wybaczone. Powinno się unikać słów, które religia 

islam zalicza do oznak kufur (bluźnierstwa). Lekceważenie jednego z nakazów lub 

zakazów islamu, wyśmiewanie się ze Świętego Koranu, aniołów, Proroków 

(alejhimussalewatu weteslimat) jest oznaką kufur. Zaprzeczyć, znaczy, po usłyszeniu 

nie uwierzyć, nie potwierdzić. Wątpienie również jest zaprzeczeniem. Są trzy 

kategorie kufur: dżehli, dżuhudi i hukmi. 

I. Kufr-i dżehli: bluźnierstwo niewierzących, które zostało popełnione z 

powodu ignorancji, nieusłyszenia, niemyślenia. Są dwa rodzaje ignorancji:  

1- Prymitywna: takich ludzi zna się jako ignorantów. U nich nie ma błędnego 

itikad. Są jak zwierzęta, ponieważ człowieka od zwierzęcia odróżnia wiedza i 

rozumowanie. Oni są gorsi od zwierząt, ponieważ zwierzęta robią postępy w tym, do 

czego zostały stworzone. 

2- Dżehl-i murekkeb: błędny, niewłaściwy itikad. Podobnie jest z itikad 

filozofów greckich i itikad muzułmanów z jednej z siedemdziesięciu dwóch grup 

bidat, którzy nie są podporządkowani temu, co zostało im jasno powiadomione. Ta 

ignorancja jest gorsza od pierwszej. Jest to choroba, na którą nie ma lekarstwa. 

II. Kufr-i dżuhudije zwany też kufr-i inadi: być niewierzącym świadomie, 

upierając się. Powstaje wskutek pychy, miłości do wysokich stanowisk lub lęku przed 

zawstydzeniem. Bluźnierstwa Faraona i jego towarzyszy, Herakliusza, Imperatora 

Bizancjum należą do nich. 

III. Kufr-i hukmi: niewierzącym staje się ten, kto wypowie słowa i zrobi czyny 

uznane przez islam jako oznaki niewiary, choć sercem wierzy i mówi, że jest 

wierzącym. W islamie gloryfikowanie tego, co nakazano poniżać i poniżanie tego, 

co nakazano gloryfikować, jest kufur. 



170 
 

1- Kufur jest powiedzenie, że Allah Najwyższy patrzy na nas z Tronu lub nieba.  

2- Kufur jest powiedzenie: „Jak ty się nade mną znęcasz, tak niech nad tobą 

znęca się Allah Najwyższy‖. 

3- Kufur jest powiedzenie o jakimś muzułmaninie, że jest on dla tego kogoś jak 

żyd. 

4- Kufur jest powiedzenie o kłamstwie, że Allah Najwyższy wie, że to prawda.  

5- Kufur jest wypowiedzenie słów poniżających aniołów.  

6- Kufur jest wyrażanie się poniżająco o Świętym Koranie, a nawet o jednej 

literze z niego; niewiara w jedną literę z niego.  

7- Kufur jest przy akompaniamencie instrumentów muzycznych recytowanie 

Świętego Koranu. 

8- Niewiara w prawdziwy Tewrat (Tora) i Indżil (Ewangelia), poniżanie ich jest 

kufur. [Obecnie nie ma prawdziwych Tewrat i Indżil]. 

9- Czytając Święty Koran niewłaściwymi literami, powiedzenie: „To właśnie 

jest Koran‖ – jest kufur. 

10- Wyrażanie się poniżająco o prorokach jest kufur. 

11- Niewiara w jednego z dwudziestu pięciu Proroków (alejhimussalewatu 

wetteslimat), których imiona podane są w Świętym Koranie, jest kufur. 

12- Kufur jest powiedzenie o tym, kto spełnia dużo dobrych uczynków, że jest 

lepszy od Proroka. 

13- Kufur jest powiedzenie, że prorocy byli potrzebującymi. Ponieważ 

niedostatek, w którym żyli, był na ich życzenie.  

14- Niewierzącym zostanie ten, kto uwierzy mówiącemu o sobie, że jest 

prorokiem. 

15- Kufur jest wyśmiewanie się z tego, co będzie w ahiret. 

16- Mówiąc, że nie jest to zgodne z logiką i techniką, niewiara w męki w grobie 

i podczas Końca Świata, jest kufur. 

17- Kufur jest niewiara w to, że w Raju zobaczy się Allaha Najwyższego i 

powiedzenie, że nie chce się Raju, chce się Allaha Najwyższego. 



171 
 

18- Niewiara w islam i mówienie, że omeny, technika są lepsze od wiedzy 

religijnej, jest kufur. 

19- Kufur jest stwierdzenie: „Czy będę robił namaz, czy nie, wyjdzie na to 

samo‖. 

20- Powiedzenie, że się nie da zekatu, jest kufur. 

21- Powiedzenie, że gdyby lichwiarstwo było dozwolone, to by się nim 

trudniło, jest kufur. 

22- Powiedzenie, że dobrze by było, gdyby tyrania była dozwolona, jest kufur. 

23- Dawanie biedakowi z majątku, który pochodzi z haram i oczekiwanie za to 

sewab. Jeśli biedak wie o tym, że te pieniądze pochodzą z haram, to kufur jest robienie 

przez niego dobrej dua dla dającego. 

24- Powiedzenie, że kyjas (porównywanie praw) Imama a‘zama Ebu Hanify nie 

jest prawidłowe, jest kufur. Wehhabici z tego powodu zostają niewierzącymi. 

25- Niebycie zadowolonym z jednej ze znanych sunien. 

26- Słysząc święty hadis: „Między Moim grobem a minberem (Rawda-i 

mutahhara) jest jeden z ogrodów Raju”, powiedzenie, że poza minberem, matą z 

wikliny i grobem nic innego się nie widzi, jest kufur. 

27- Niewiara w wiedzę religijną, poniżanie jej oraz uczonych islamskich jest 

kufur. 

28- Kto powie, że chce być niewierzącym, ten w chwili złożenia tej intencji 

staje się nim. 

29- Jeśli ktoś chce, żeby ktoś inny został niewierzącym, ponieważ podoba mu 

się kufur, sam nim zostaje. 

30- Wypowiadający z własnej woli słowa, o których wie, że są one powodem 

kufur, zostaje niewierzącym. Jeśli nie zdaje sobie z tego sprawy, to według większości 

uczonych też zostaje niewierzącym. 

31- Kufur jest świadome popełnienie czynu, o którym się wie, że jest on 

powodem kufur. Jeśli popełni się go nieświadomie, to według wielu uczonych to też 

jest kufur. 

32- Opasanie się sznurem duchownych chrześcijańskich i specjalnie ubranie 

czegoś, co należy do kufur, jest kufur. Używanie tego przez handlowców w krajach 



172 
 

nie-muzułmańskich też jest kufur. Ubieranie tego dla żartów, rozbawienia innych 

również jest kufur. 

33- W święta niewierzących używanie tak jak oni tego, co oni specjalnie w ten 

dzień używają, prezentowanie tego niewierzącym, jest kufur. 

34- Powinno się bać wypowiadania słów kufr-i hukm dla pokazania, że jest się 

mądrym, posiada się dużo wiedzy, jest się literaturoznawcą lub żeby innych zadziwić, 

rozśmieszyć, ucieszyć lub żeby wyśmiać. Podobnie jest, gdy się wypowie te słowa w 

gniewie. 

35- Jeśli ktoś, obgadując kogoś, powie, że go nie obgaduje, tylko mówi o 

faktach. Powiedzenie w ten sposób jest kufur. 

36- Gdy dziewczynę, którą wydano za mąż, gdy była dzieckiem, a która stała 

się dojrzała, spyta się o wiarę, religię islam, a ona nie odpowie, to dojdzie do rozwodu 

i stanie się ona niewierząca. Podobnie jest z mężczyzną. 

37- Jeśli ktoś powie temu, kto zabił lub rozkazał zabić (niesprawiedliwie) 

muzułmanina, że dobrze uczynił, to stanie się on niewierzącym. 

38- Powiedzenie o tym, kogo zamordowanie nie jest wadżib, że powinno się go 

zabić, jest kufur. 

39- Powiedzenie oprawcy, który niesprawiedliwie kogoś pobił lub zabił, że 

dobrze uczynił i tamten na to zasłużył, jest kufur. 

40- Kłamiąc, powiedzenie: „Allah Najwyższy wie, że ja kocham cię bardziej 

niż swoje dzieci‖ – jest kufur. 

41- Jeśli powie się temu, kto muzułmaninowi na wysokim stanowisku 

powiedział: „Jerhamukallah”, gdy on kichnął, że w ten sposób się nie mówi do osób 

znajdujących się na wysokich stanowiskach, to jest to kufur. 

42- Lekceważące traktowanie obowiązków religijnych, niewiara w to, że 

namaz, post, dawanie zekatu jest obowiązkiem, jest kufur. 

43- Stracenie nadziei w miłosierdzie Allaha jest kufur. 

44- Rzeczy, pieniądze, które same w sobie nie są haram, ale z zaistniałego 

powodu stały się haram nazywa się haram-i li gajrihi. Tak jest z rzeczami, które 

zostały ukradzione i zdobyte w zakazany sposób. Nazwanie ich helal nie jest kufur. 

Takie rzeczy, które są w istocie haram, jak padlina, wieprzowina, wino nazywa się 

haram-i li ajnihi. Nazywanie ich helal jest kufur. 



173 
 

45- Powiedzenie o grzechach, które są znane jako kategorycznie zakazane, że 

są dozwolone, jest kufur. 

46- Poniżanie tego, co islam darzy wartością, jak Ezan, meczet, książki o religii 

islam, jest kufur. 

47- Wykonywanie namazu, wiedząc, że nie ma się abdestu, jest kufur. 

48- Kufur jest wykonywanie namazu w innym kierunku, mimo że zna się 

kierunek kyble. Ten, kto powie, że namazu nie trzeba wykonywać w stronę kyble, 

stanie się niewierzącym. 

49- Stwierdzenie o jakimś muzułmaninie, że jest niewierzącym, żeby pokazać, 

że on jest zły, nie jest kufur. Jednak chcieć, żeby ten został niewierzącym, jest kufur. 

50- Popełnianie grzechów, nie przywiązując do nich wagi, jest kufur. 

51- Niewiara w to, że powinno się robić ibadet i unikać grzechów, jest kufur. 

52- Wiara w to, że zebrane podatki należą do majątku sułtana, jest kufur. 

53- Uważanie za dobre nabożeństwa, ceremonie religijne niewierzących, bez 

powodu opasywanie się sznurem ich duchownych, używanie oznak kufur i 

okazywanie tego, że się je lubi, jest kufur. 

54- Przysięganie z własnej woli o czymś, mówiąc: „Niech stanę się 

niewierzącym, żydem, jeśli coś u kogoś jest lub czegoś nie ma‖, to nie ma znaczenia, 

czy to coś jest czy tego czegoś nie ma, wypowiadanie takiej przysięgi z własnej woli 

należy do kufur. 

55- Powiedzenie, że gdyby cudzołóstwo, stosunek analny, lichwa, kłamstwo, 

które w każdej religii są zakazane, były dozwolone, to by się to zrobiło, jest kufur. 

56- Powiedzenie, że wierzy się Prorokom (alejhimussalewatu wetteslimat), ale 

nie wie się, czy Adem (alejhisselam) jest prorokiem, jest kufur. 

57- Ten, kto nie wie o tym, że Muhammed (alejhisselam) jest Ostatnim 

Prorokiem, jest niewierzącym. 

58- Jeśli ktoś powie: „Jeśli prawidłowe jest to, co powiedzieli Prorocy, to my 

się uratowaliśmy‖ – stanie się niewierzącym. [Jeśli mówiąc te słowa, będzie miał 

wątpliwości, to stanie się niewierzącym]. 

59- Jeśli komuś powie się, żeby przyszedł robić namaz, a on odmówi, to stanie 

się niewierzącym. Jednak jeśli chciał powiedzieć, że wykona namaz ze względu na 

nakaz Allaha Najwyższego, a nie na jego zawołanie, to nie stanie się niewierzącym. 



174 
 

60- Jeśli komuś się powie, żeby nie obcinał brody więcej niż jedna garść lub 

obciął to, co jest ponad garść, lub obciął paznokcie, ponieważ to jest sunną 

Wysłannika Allaha (sallallahu alejhi we sellem), a ten odpowie, że nie obetnie, to 

stanie się on niewierzącym. Podobnie jest z pozostałymi sunnami. [Powiedzieć: „Z 

powodu twoich słów nie zrobię, ale zrobię to, bo jest to sunną Wysłannika Allaha‖ – 

nie jest kufur. Ale jeśli powie się, że tego się nie zrobi z zamiarem zaprzeczenia 

(odrzucenia, negowania) sunny, to wtedy jest to kufur].  

61- Jeśli ktoś powie komuś podczas podcinania wąsów, że to się do niczego nie 

przyda, to istnieje obawa, że mówiący w ten sposób popełnił kufur. [Podcinanie 

wąsów należy do sunny. Oznacza to, że nie potraktował on sunny poważnie]. 

62- Jeśli mężczyzna ubierze się od stóp do głowy w ubranie z jedwabiu i ktoś 

powie o tym: „Niech będzie to ubranie tobie pobłogosławione‖, to niech się obawia, że 

doszło do kufur. 

63- Jeśli ktoś popełni taki mekruh jak: położy się z nogami wyciągniętymi w 

stronę kyble lub w stronę kyble napluje, lub w stronę kyble się załatwi i jeśli powie się 

mu, żeby tak nie robił, bo to jest mekruh, a ten odpowie: „Gdyby tylko takie były moje 

grzechy‖, to zachodzi obawa, że wypowiedział on kufur. To znaczy, z powodu uznania 

mekruh za coś nieważnego. 

64- Jeśli czyjś służący wejdzie do domu i pozdrowi swojego pana, a znajdujący 

się przy jego panu powie, żeby milczał, ponieważ słudze nie przystoi dawać 

pozdrowienia swojemu panu, to stanie się niewierzącym. Jeśli zostało to powiedziane, 

żeby pouczyć o zasadach zachowania się i chciało się powiedzieć, że powinno się 

dawać pozdrowienie sercem, to nie jest to kufur. 

65- Powiedzenie, że wiara zmaleje lub powiększy się, jest kufur. Ale jeśli powie 

się, że stanie się tak z powodu osiągnięcia doskonałości, zyskania prawidłowej 

wiedzy, nie będzie to należeć do kufur. 

66- Powiedzenie, że kyble są dwa, jeden w Kaabe, a drugi w Jerozolimie, jest 

kufur. Ale jeśli powie się, że Bejt-i Mukaddes w Jerozolimie był kyble, a potem stała 

się nim Kaabe, to nie jest to kufur. 

67- Niech obawia się, że znajduje się w kufur ten, kto któregoś z uczonych 

islamskich bez powodu nie szanuje, obraża, przeklina. 

68- Powiedziane jest, że zostanie niewierzącym ten, kto powie, że milczenie 

podczas jedzenia jest dobrym zwyczajem u zaratustrian albo że czymś dobrym jest u 

zaratustrian współżycie z żoną, gdy ta miesiączkuje lub jest w okresie poporodowym. 



175 
 

69- Jeśli komuś powie się, że jest on muzułmaninem, a on odpowie inszaallah i 

nie wyjaśni tego, jest to kufur. 

70- Powiedziano, że niewierzącym zostanie ten, kto powie temu, komu zmarło 

dziecko, że Allah Najwyższy potrzebował jego potomka. 

71- Jeśli jakaś kobieta opasa się czarnym sznurem i spyta się ją, co to jest, a ona 

odpowie, że to jest sznur zakonników, to zostanie ona niewierzącą. 

72- Jeśli ktoś, jedząc pożywienie z haram, powie Bismillah, to zostanie 

niewierzącym. Podobnie jest z haram-i li ajnihi, czyli takimi haram jak padlina i wino. 

Nie jest tak z haram-i li-gajrihi, jak np.: wypowiedzenie besmele, jedząc ukradzione 

jedzenie, nie jest to kufur. Ukradzione mienie nie jest samo w sobie haram, tylko jego 

kradzież jest czymś zakazanym. 

73- Zgadzanie się z czyimś kufur, jest kufur. Różne są zdania uczonych, czy 

zostanie niewierzącym ten, kto komuś złorzecząc, powie, żeby Allah Najwyższy 

odebrał mu życie jako niewierzącemu. Zgoda na kufur, jest kufur. Jednak jeśli z 

powodu czyjejś tyranii i niepodporządkowania się nakazom Allaha Najwyższego, 

wyraża się zgodę na to, żeby taki ktoś otrzymał wieczną i srogą karę, to nie jest to 

kufur. 

74- Jeśli ktoś powie: „Allah Najwyższy wie, że ja tego czynu nie popełniłem‖, 

choć wie, że popełnił, to zostanie niewierzącym. Rzuci na Allaha Najwyższego 

oszczerstwo, że jest On ignorantem. 

75- Jeśli ktoś poślubi kobietę bez świadków, a ta kobieta oraz ten mężczyzna 

powiedzą, że ich świadkami są Allah Najwyższy i Prorok, to oboje staną się 

niewierzącymi, ponieważ nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) za życia nie 

wiedział o sprawach, których nie widział. Stwierdzenie, że wiedział o tym, czego nie 

widział, jest kufur. [O tajemnych sprawach, o tym, czego się nie widzi, wie Allah 

Najwyższy i ci, których On powiadomił]. 

76- Niewierzącym zostanie ten, kto powie, że wie o tym, co zostało ukradzione 

i o tajemnicach oraz ten, kto mu uwierzył. Jeśli powie, że dżinn go informuje, to 

zostanie niewierzącym. Prorocy i dżinny nie znają tajemnic. [Tajemnice zna Allah 

Najwyższy i ci, których On powiadomił]. 

77- Powiedziano, że jeśli ktoś będzie chciał przysiąc na imię Allaha 

Najwyższego, a ktoś inny powie, że nie chce przysięgi na Allaha Najwyższego, ale na 

jego rozwód i honor, to zostanie on niewierzącym. 



176 
 

78- Powiedziano, że zostanie niewierzącym ten, kto powie komuś, kogo nie 

lubi, że twarz tamtego jest dla niego, jak tego, kto odbiera życie, tj. Azraila 

(alejhisselam), który należy do czterech wielkich aniołów. 

79- Powiedziane jest, że zostanie niewierzącym ten, kto powie: „Fajnie jest nie 

wykonywać namazu” i ten, kto na zaproszenie kogoś: „Chodź, zróbmy namaz‖, 

odpowie: „Robienie namazu jest dla mnie ciężkim czynem‖. 

80- Zostanie niewierzącym ten, kto powie: „Allah Najwyższy jest moim 

świadkiem w niebie‖, ponieważ rzuca się oszczerstwo, że Allah Najwyższy jest w 

jakimś miejscu. Allah Najwyższy jest pozbawiony miejsca, tzn. nie potrzebuje 

żadnego miejsca.  

81- Zostanie niewierzącym ten, kto powie: „Allah jest ojcem‖. 

82- Gdy ktoś powie, że Wysłannik Allaha po jedzeniu oblizywał palce, a ktoś 

inny dopowie: „To jest złe zachowanie, nieładnie tak robić‖, ten zostanie 

niewierzącym. 

83- Zostanie niewierzącym ten, kto powie o Proroku Muhammedzie (sallallahu 

alejhi we sellem), że był czarny. [Rozpowszechnione jest wołanie na czarne psy 

„Arab‖, a nazywanie żuka leśnego „Czarną Fatmą‖. Powinno się przed tym chronić]. 

84- Dzienna racja żywności pochodzi od Allaha Najwyższego. Bluźnierstwem 

jest powiedzieć: „Jednak poddany powinien działać‖, ponieważ działanie człowieka 

pochodzi też od Allaha Najwyższego. 

85- Zostanie niewierzącym ten, kto powie, że lepiej jest być nazarejczykiem niż 

żydem lub być niewierzącym Amerykaninem niż komunistą. Powinno się powiedzieć, 

że żyd jest gorszy od nazarejczyka, a komunista od chrześcijanina. 

86- Zostanie niewierzącym ten, kto powie, że woli być niewierzącym niż 

zdrajcą. 

87- Zostanie niewierzącym ten, kto powie: „Co mam do roboty na spotkaniu 

religijnym?‖ albo „Kto jest w stanie robić to, o czym mówią uczeni islamscy?‖, albo 

pogardzi opinią uczonych islamskich i powie: „Do czego nadają się słowa ludzi 

religii?‖. 

88- Jeśli ktoś powie kufur, a ktoś się będzie z tego śmiał, to razem ze 

śmiejącym się zostają niewierzącymi. Jeśli śmiech jest konieczny, to nie jest to kufur. 

89- Jeśli ktoś powie, że dusze Ewlija są zawsze obecne, wiedzą, to straci wiarę. 

Jeśli powie, że będą obecne, to nie jest to kufur. [Dusze Ewlija nie mogą być obecne i 



177 
 

widzieć tak jak widzi Allah Najwyższy. Są obecne w miejscu, w którym się je 

wspomina. Nim się ich nie wspominało, nie było ich tam]. 

90- Zostanie niewierzącym ten, kto powie, że nie zna islamu lub że go nie chce. 

91- Jeśli ktoś powie, że gdyby Adem (alejhisselam) nie zjadł pszenicy 

(zakazanego owocu), to byśmy nie byli źli, nie należeli do Piekła, jest kufur. Istnieje 

różnica zdań, czy jest to kufur, jeśli powie się, że nie byłoby nas na świecie. 

92- Jeśli ktoś powie, że Adem (alejhisselam) tkał tkaniny, a ktoś na to odpowie, 

że w takim razie jesteśmy dziećmi tkacza, to stanie się niewierzącym. 

93- Jeśli ktoś popełni mały grzech, a ktoś inny powie mu, żeby okazał skruchę, 

a ten na to odpowie, że on nic takiego nie zrobił, żeby okazywać skruchę, to stanie się 

niewierzącym.  

94- Jeśli jeden do drugiego powie: „Chodźmy do uczonego w religii‖ lub: 

„Przeczytajmy książki ilmihal, fikh, żeby poznać wiedzę o religii‖, a ten drugi 

odpowie: „Co ja będę robił z tą wiedzą?‖, to stanie się on niewierzącym, ponieważ 

potraktował lekko wiedzę religijną. 

95- Kto znieważa książki tefsir i fikh, nie uważa, że są dobre, oczernia je, ten 

zostaje niewierzącym. 

96- Jeśli spyta się kogoś, jakiego jest on pochodzenia, jakiej narodowości, kim 

są imamowie jego szkoły w itikad i w czynach, a pytany nie będzie wiedział, to stanie 

się niewierzącym. 

97- Kto mówi o stanowczych haram, że są one helal, ten zostaje niewierzącym. 

[Niebezpiecznie jest mówić o tytoniu, że jest haram]. 

98- Kufur jest wyrażenie pragnienia, żeby to, co jest haram we wszystkich 

religiach, zostało helal, jak: cudzołóstwo, stosunek analny; kontynuowanie jedzenia po 

nasyceniu się; dawanie – branie lichwy. Życzenie, żeby wino stało się helal, nie jest 

kufur, ponieważ nie jest zakazane we wszystkich religiach. 

99- Używanie Świętego Koranu w żartach i próżnych rozmowach jest kufur. 

100- Stanie się niewierzącym ten, kto powie do kogoś o imieniu Jahja: „Jahja! 

Huz-il-kitabe
62

”. Jest to wyśmiewanie się ze Świętego Koranu. Podobnie jest z 

czytaniem Świętego Koranu przy muzyce, piosenkach, podczas zabawy.  

                                                           
62

 Jahja! Huz-il-kitabe – Jest to początek Sury Merjam 12 w tym znaczeniu: „O Jahjo, trzymaj mocno 

księgę‖. Używanie Świętego Koranu w zwykłych rozmowach, wygłupiając się, jest zakazane. Jest to 

niepoważne traktowanie Świętego Koranu. 



178 
 

101- Niebezpieczne jest powiedzenie: „Teraz przyszedłem Bismillah
63

. Gdy na 

widok dużej ilości czegoś powie się: „Mahalakallah”
64

 i nie zna się znaczenia tego, to 

jest to kufur. 

102- Niebezpieczne jest, jeśli ktoś powie: „Teraz ciebie nie przeklnę, 

przeklinanie nazwali grzechem‖. 

103- Niebezpiecznie jest powiedzieć komuś, że stał się nagi jak cielę Dżebraila, 

jest to wyśmiewanie się z aniołów. 

104- Istnieje obawa, że kufur jest przysięganie na swoją głowę lub głowę syna, 

jeśli nawet użyje się słowa przysięgi: billahi, np.: „Wallahi na głowę mojego syna‖. 

105- Przy akompaniamencie instrumentów muzycznych: recytowanie Świętego 

Koranu, śpiewanie pieśni religijnych jest kufur. 

106- W zgromadzeniach, gdzie popełnia się grzechy, czytanie Świętego 

Koranu, Mewlid, śpiewanie pieśni religijnych, wypowiadanie salewat szerif jest 

zakazane. Czytanie dla rozrywki, przyjemności jest kufur. 

107- Stanie się od razu niewierzącym, jeśli nie wysłucha się Ezanu 

Muhammeda wypowiadanego zgodnie z sunną, jeśli nie obdarzy się go wartością. 

108- Niewierzącym zostanie ten, kto wyjaśnia Święty Koran według własnego 

rozumowania. 

109- Zostanie niewierzącym ten, kto nie wierzy odpowiednio w to, co zostało 

jasno powiadomione w Świętym Koranie i w świętych hadisach, o czym powiadomili 

jednogłośnie uczeni imamowie mudżtehid i w wiedzę o wierze rozpowszechnioną 

wśród muzułmanów. Ten rodzaj kufur nazywa się ilhad, a wierzących w ten sposób 

nazywa się mulhid. 

110- Zostanie niewierzącym ten, kto przekazuje pozdrowienie niewierzącemu, 

okazując mu honor. 

111- Zwrócenie się do niewierzącego słowami wyrażającymi szacunek, np.: 

„Mój mistrzu‖, jest kufur. 

112- Aprobujący kufur kogoś innego zostanie niewierzącym. 

                                                           
63

 Tutaj wypowiedzenie tego jest oznaką pychy; wypowiadający chce pokazać, że jest kimś ważnym. 

Wchodząc, wypowiadając głośno Besmele, chce zwrócić na siebie uwagę. 

64
 Mahalakallah –- znaczy: ‗jak dużo Allah stworzył‘. Będzie to kufur, jeśli się to powie, nie wiedząc, 

że to słowo ma też drugie znacznie, czyli: ‗Allah nie stworzył‘. Oznacza to, że powinno się znać 

znaczenie tego, co się mówi. 



179 
 

113- Płyty, kasety ze Świętym Koranem są tak samo wartościowe jak Święty 

Koran. Nieszanowanie ich jest kufur.  

114- Wierzenie wróżbitom, którzy zapoznając się z dżinnami i korzystając z 

astrologii, odpowiadają na wszystkie pytania; wiara w to, co mówią i robią, nawet jeśli 

niektóre sprawy przepowiedzą prawidłowo; wiara, że ktoś poza Allahem Najwyższym 

wie wszystko i spełni każde życzenie – jest kufur.  

115– Niewierzącym zostanie ten, kto sunnę traktuje z lekceważeniem; kto, nie 

przywiązując do niej wagi, przestaje ją wykonywać. 

116- Opasanie się sznurem zakonników i czczenie krzyża, rzeźb i obrazów, 

okazywanie im szacunku, a także poniżenie jednej z książek religijnych, które 

powiadamiają o prawie islamu; wyśmiewanie się z jednego z uczonych islamskich; 

powiedzenie i napisanie słowa, które jest powodem kufur; poniżanie tego, co nakazano 

szanować i szanowanie tego, co nakazano poniżać – jest kufur. 

117- Mówienie i wierzenie, że czarodziej może zrobić wszystko swoimi 

czarami i czary na pewno działają, jest kufur. 

118- Jeśli powie się muzułmaninowi: „Ej, ty niewierzący‖, a ten odpowie: 

„Proszę‖, „Słucham‖, to stanie się on niewierzącym. 

119- Wybudowanie meczetu lub rozdanie jałmużny, lub przeznaczenie na cele 

dobroczynne z pieniędzy pochodzących z majątku, o którym posiada się wiedzę, że 

pochodzi ze źródła haram. Oczekiwanie za to sewab jest kufur. 

120- Jeśli ktoś da jałmużnę z majątku, który na pewno pochodzi z haram i 

oczekuje za to sewab, a biedak, który to przyjął, wie o tym i odpowie: „Niech Allah 

Najwyższy ciebie wynagrodzi‖, to obaj stają się niewierzącymi. Jeśli ktoś inny powie 

na to: „amin‖, to też staje się niewierzącym. 

121- Stanie się niewierzącym ten, kto powie, że dozwolone jest poślubienie 

kobiety, z którą nikah jest zakazany. 

122- W knajpie, w miejscu gier i zabaw, wśród ludzi, którzy popełniają grzech, 

słuchając przez radio i głośnik Święty Koran oraz Mewlid, uprzyjemniać sobie czas, 

jest kufur.  

123- Czytając Święty Koran, granie na instrumentach muzycznych, jest kufur.  

124- Niepoważanie czytanego w radiu lub przez głośnik Świętego Koranu jest 

kufur. 



180 
 

125- Bez względu na zamiar powiedzenie o kimś innym, poza Allahem 

Najwyższym: „Stworzyciel‖, jest kufur. 

126- Kufur jest powiedzenie specjalnie zamiast „Abdulkadir‖ – „Abdulkojdur‖, 

zamiast „Abdulaziz‖ – „Abduluzejz‖, zamiast „Muhammed‖ – „Memo‖, zamiast 

„Hasan‖ – „Haso‖, zamiast „Ibrahim‖ – „Ibo‖. Istnieje obawa, że stracą wiarę ci, 

którzy te imiona wypisują na obuwiu i je noszą. 

127- Wykonywanie namazu, wiedząc o tym, że jest się bez abdestu i niebycie 

zadowolonym z czynu, który należy do sunny, jest kufur. Nieobdarzanie ważnością 

sunny jest kufur. 

128- Do kufur należą słowa: „Burzymy grobowce, ponieważ boimy się, że 

niewykształceni ludzie będą uważali Ewlija za stworzycieli‖. 

129- Stanie się niewierzącym ten, kto stał się powodem, że ktoś inny lub jego 

dziecko stało się niewierzącym. 

130- Powiedzenie, że cudzołóstwo i stosunek analny są dozwolone, jest kufur. 

131- Nietraktowanie poważnie zakazów, które są potwierdzone świętymi 

wersetami i świętymi hadisami; jest kufur. 

132- Ciągłe popełnianie ciężkich grzechów doprowadzi do kufur. 

133- Rozkładanie na ziemi [w celu poniżenia lub używania] dywaniku do 

modlitw, nakrycia lub papieru, na których znajdują się napisy, a nawet jedna litera w 

języku arabskim, jest kufur. 

134- Powiedzenie, że Hazrat Ebu Bekr i Hazrat Omar (radyjallahu teala 

anhum) nie mieli prawa do kalifatu. 

135- Oczekiwanie, oprócz od Allaha Najwyższego, czegoś od zmarłego jest 

kufur. 

136- Mówienie o Ewlija, że to dziadkowie, którzy głosili tezy, jest bardzo 

brzydko i jest to powodem kufur. 

137- Z tego względu, że zakopanie w ziemi zmarłego należy do fard, kto nie 

przywiązuje wagi do tego fard, ucieka od udziału w grzebaniu i wymawiając się nauką 

i techniką, powie, że grzebanie zwłok jest zacofaniem, i że lepiej jest palić zwłoki jak 

wyznawcy Buddy, Brahmy, komuniści, ten zostanie niewierzącym, murted. 

138- Kufur jest zaprzeczenie słowem lub sercem jednemu z Weli Allaha 

Najwyższego bez względu na to, czy on żyje, czy zmarł. 



181 
 

139- Okazywanie wrogości Ewlija i gubernatorom, którzy posiadają wiedzę 

religijną, jest kufur. 

140- Powiedzenie, że Ewlija posiadają atrybut ismet, jest kufur. [Atrybut ismet 

posiadają tylko prorocy]. 

141- Istnieje obawa, że umrze bez wiary ten, kto nie poznał tajemniczej nauki 

[ilmi ledun]. Powinno się przynajmniej uwierzyć, że taka nauka istnieje. 

142- Czytanie Świętego Koranu w sposób, w jaki żaden z uczonych w religii 

nie czytał, jeśli nawet nie zmieni się znaczenia i słów, jest kufur.  

143- Używanie tego, czego specjalnie używają duchowni chrześcijańscy w 

swoich aktach czci, jest kufur. 

144- Wiara w to, że jakieś zdarzenia zaszły same z siebie i zwierzęta powstały z 

jednej komórki, rozwinąwszy się, doszły do postaci człowieka, jest kufur. 

145- Kto świadomie nie wykonuje namazu i nie ma zamiaru odrobić jego 

zaległości, i nie boi się, że zostanie za to ukarany, jest według szkoły hanefickiej 

niewierzącym. 

146- Przyjmowanie formy kultu innowierców, np. grać na organach tak, jak gra 

się w kościele, dzwonić dzwonem w meczecie i używać tego, co islam uznaje za 

oznaki niewiary, jest kufur. 

147- Wyzywający Towarzyszy Proroka stanie się mulhid. Mulhid znaczy: ‗być 

niewierzącym‘. 

148- Gloryfikowanie obrazów, zdjęć niewierzących przez zawieszanie ich 

wysoko, jest kufur. 

149- Wierząc w to, powiedzenie, że postać z obrazu lub rzeźby, krzyż, gwiazda, 

krowa lub cokolwiek innego posiadają atrybut boskości, np. gloryfikować je, mówiąc, 

że są one w stanie stworzyć i zrobić, co się od nich chce, że wyleczą chorego, jest 

kufur. 

150- Niewierzącym zostanie ten, kto nie wierzy, że Hazrat Ebu Bekr należy do 

Towarzyszy Proroka, a Hazrat Aisze do uczciwych kobiet. 

151- Powinno się wierzyć w to, że Isa (alejhisselam) zejdzie z nieba. Ten, kto w 

to nie wierzy, stanie się niewierzącym.  

152- Kufur jest powiedzenie o tych, którym została przekazana radosna nowina 

o Raju w Świętym Koranie i świętych hadisach, że są niewierzącymi. 



182 
 

153- Wielką winą jest dostosowywanie świętych wersetów do nauk ścisłych, 

które są poza nimi, poza doświadczeniem i nie mają z nimi żadnego związku, 

zmienianie tefsir Selefi salihin (komentarzy pierwszych muzułmanów). Kto robi taki 

tefsir i dokonuje takich tłumaczeń, zostanie niewierzącym.  

154- Dziewczyna, która nazywana jest muzułmanką, jeśli nie pozna islamu, gdy 

stanie się dojrzałą, to zostanie niewierzącą bez świętej księgi. Z mężczyzną jest tak 

samo. 

155- Zakazane jest muzułmance wychodzenie z domu z odsłoniętą głową i 

odsłoniętymi ramionami oraz nogami. Jeśli ona nie traktuje tego poważnie, nie czuje 

się winna, to straci wiarę. 

156- Fard i haram przekazane przez naszego Proroka są wartościowe tak samo 

jak te, które zostały jasno powiadomione w Świętym Koranie. Ten, kto nie wierzy w 

to i tego nie przyjmuje, wystąpi z religii, zostanie niewierzącym. 

157- Wypowiedzenie w tesbih podczas ruku: „azîm‖ z „Zy‖, znaczy: ‗Mój 

Rabbi jest wielki‘. Jeśli powie się „azîm‖ z „Zi‖, to znaczy: ‗Mój Rabbi jest moim 

wrogiem‘ i namaz stanie się nieważny, a z tego powodu, że zostało zmienione 

znaczenie, dojdzie do kufur. 

158- Zostanie niewierzącym ten, kto pochwali hafyza (hafıza) za recytację 

Świętego Koranu z teganni (śpiewając, zniekształcanie liter i wyrazów). Ten, kto 

nazwie ―ładnym‖, to, co według czterech szkół prawnych w islamie jest zakazane, 

zostaje niewierzącym. Jednakże, nie zostaje niewierzącym ten, kto pozytywnie 

skomentuje sam głos recytującego Święty Koran 

159- Niewierzący w istnienie aniołów i dżinnów straci wiarę. 

160- Wersetom ze Świętego Koranu nadaje się znaczenie zrozumiałych, 

znanych słów. Zmieniający te znaczenie, podporządkowujący się Ismailitom, zostanie 

niewierzącym.  

161- Kufur jest, gdy podczas odprawiania czarów wypowiedziane zostaną 

słowa lub popełnione czyny, które są powodem kufur. 

162- Stanie się niewierzącym ten, kto powie do muzułmanina: „Ty 

niewierzący‖, „komunisto‖, „masonie‖. 

163- Kto robi ibadet i ma wątpliwości, czy jego wiara nie zepsuła się i myśli, że 

jego ibadet go nie uratuje, ponieważ ma dużo grzechów, to świadczy o tym, że ma 

silną wiarę. Kto wątpi, czy jego wiara będzie trwała, zostaje niewierzącym.  



183 
 

164- Wymienienie liczby proroków może być powodem tego, że nazwie się 

prorokiem tego, kto nim nie był lub nie przyjmie się za proroka tego, kto nim był. 

Nieuznanie jednego z proroków za proroka oznacza nieuznanie żadnego – to jest 

kufur. 

Jeśli muzułmanin, kobieta lub mężczyzna, świadomie, z własnej woli, bez 

groźby, poważnie lub żeby rozśmieszyć, powie słowa lub popełni czyny, które uznano 

jednogłośnie przez uczonych islamskich za kufur, jeśli nawet nie pomyśli o ich 

znaczeniu, zostanie murted. Nazywa się to kufr-i inadi. Kto został murted z powodu 

kufr-i inadi, tego sewab za wcześniejsze ibadet przestaną istnieć. Nawet jeśli okaże 

skruchę, to ich nie odzyska. Jeśli jest bogaty, powinien ponownie udać się na hadżdż. 

Taki ktoś nie odrabia zaległych namazów, postów, zekatów wykonanych, gdy był 

murted. Robi tylko te, których nie zrobił przed odejściem od islamu. Dla okazania 

skruchy nie wystarczy powiedzieć tylko Słowa Szehady. Powinno się okazać 

skruchę za to, co było powodem kufur. (Którymi drzwiami wyszło się z islamu, tymi 

powinno się wejść). 

Jeśli powie coś, zrobi coś, nie wiedząc, że stanie się to powodem kufur lub 

chętnie powie słowa, o których uczeni mają różne zdanie, to jest wątpliwe, czy straci 

wiarę, nikah. Dobrze będzie, jeśli zapobiegawczo zrobi tedżdid-i iman i odnowi nikah. 

Nieświadome powiedzenie nazywa się kufr-i dżehli. Niewiedza nie jest 

usprawiedliwieniem, jest wielkim grzechem, ponieważ każdy muzułmanin powinien 

poznać to, co powinien koniecznie wiedzieć. Słowo, które stało się powodem kufur, 

jeśli zostało wypowiedziane przez pomyłkę, nie doprowadzi do unieważnienia wiary i 

nikah. Dobrze jest, jak okaże się skruchę i odnowi się iman, czyli zrobi się tedżdid-i 

iman. 

Tak jak niewierzący poprzez wypowiedzenie Słów Tewhid zostaje 

muzułmaninem, tak i też muzułmanin, wypowiedziawszy jedno słowo, może stać się 

niewierzącym. Jeśli w jednym słowie lub czynie muzułmanina jest sto znaczeń, tzn. 

rozumie się coś na sto sposobów i jeden z nich wskaże na to, że ten ktoś jest wierzący, 

a dziewięćdziesiąt dziewięć, że jest niewierzący, to powinno się powiedzieć, że ten 

ktoś jest wierzący. To znaczy, że nie patrzy się na te dziewięćdziesiąt dziewięć 

znaczeń, które wskazują na kufur, tylko patrzy się na to jedno znaczenie, które 

wskazuje na wiarę. Nie powinno się błędnie rozumieć tych słów, dlatego powinno się 

zwrócić uwagę na dwie sprawy. Po pierwsze ten, kto powiedział lub popełnił kufur, 

powinien być muzułmaninem. Jeśli jakiś Francuz wychwali Święty Koran, a Anglik 

powie, że Allah jest jeden, to nie powie się o nich, że są muzułmanami. Po drugie 

zostało powiedziane, że u muzułmanina, „jeśli jedno słowo lub jeden czyn posiada sto 

znaczeń‖. Nie zostało powiedziane, że nazwie się muzułmaninem tego, u którego ze 

stu słów lub stu czynów jedno wskazuje na wiarę, a dziewięćdziesiąt dziewięć 

powiadamia o jego kufur. 



184 
 

Każdy muzułmanin powinien codziennie rano i wieczorem odmawiać iman 

dua: 

„ALLAHÜMME INNÎ E’ÛZÜ BIKE MIN EN ÜSZRIKE BIKE SZEJEN VE 

ENE A’LEMÜ VE ESTAŁFIRÜKE LIMÂ LÂ-A’LEMÜ INNEKE ENTE 

ALLÂMÜL-GUYÛB”.  

A także, okazując skruchę, odnowić iman i nikah modlitwą:  

„ALLAHÜMME INNÎ ÜRÎDÜ EN ÜDŻEDDIDEL ÎMÂNE VEN-NIKÂHA 

TEDŻDÎDEN BI-KAVLI LÂ ILÂHE ILLALLAH MUHAMMEDÜN 

RESÛLULLAH”. 

 

Dla posiadania przez nas trwałej wiary i utrzymania jej, potrzebne jest: 

1- Wierzyć w sprawy tajemne. 

2- Powinno się wierzyć, że sprawy tajemne zna tylko Allah Najwyższy i mogą 

znać je tylko ci, których On powiadomił. 

3- Wierzyć, wiedząc, że haram jest haram. 

4- Wierzyć, wiedząc, że helal jest helal. 

5- Nie będąc pewnym kary Allaha Najwyższego, zawsze odczuwać obawę. 

6- Nie stracić nadziei w miłosierdzie Allaha Najwyższego. 

Okazanie skruchy zajdzie przez zaprzeczenie temu, co jest powodem zostania 

murted. Jeśli murted umrze, nim okaże skruchę, to będzie wiecznie karany w ogniu 

Piekła. Dlatego też powinno się bardzo bać kufur. Powinno się mało mówić. Święty 

hadis głosi: „Mówcie tylko to, co jest dobre, pożyteczne. Albo milczcie!”. Powinno 

się być poważnym, nie powinno się być żartownisiem. Nie powinno się popełniać 

czynów, które nie są zgodne z rozumem, humanitaryzmem. Aby chronić siebie przed 

kufur, powinno się bardzo modlić do Allaha Najwyższego. 

 

Powody odejścia w przyszłości od wiary, choć teraz jest się wierzącym: 

1- Przynależenie do ehli bidat, czyli bycie niewłaściwego wierzenia. [Ten, kto 

odchodzi od wierzenia, o którym poinformowali uczeni sunniccy, nawet jeśli tylko 

trochę, to zejdzie z Prawidłowej Drogi lub stanie się niewierzącym]. 

2- Słaba wiara, czyli wiara bez ibadet. 



185 
 

3- Odchodzenie z Prawidłowej Drogi dziewięcioma częściami ciała (ręce, 

język, oczy, żołądek, serce, uszy, nogi, miejsca intymne, nos). 

4- Bezustanne popełnianie dużych grzechów. 

5- Przestanie okazywania wdzięczność za dar islamu. 

6- Niebanie się, że się umrze bez wiary. 

7- Ciemiężenie. 

8- Niewysłuchiwanie wypowiadanego zgodnie z sunną Ezanu Muhammeda.  

9- Buntowanie się przeciw rodzicom. 

10- Składanie dużej ilości przysiąg, nawet jeśli są to przysięgi prawidłowe. 

11- Opuszczenie w namazie tadil-i erkan. 

12- Uznawanie uczenia namazu za mało znaczące i nieprzywiązywanie wagi do 

nauczenia dzieci, przeszkadzanie w robieniu namazu. 

13- Picie napojów alkoholowych. 

14- Prześladowanie muzułmanów. 

15- Nie będąc Ewlija, znawcą spraw religijnych, kłamanie i mówienie o sobie, 

że się nim jest. 

16- Zapomnienie swoich grzechów, traktowanie ich jako mało znaczących. 

17- Okazywanie pychy, bycie zadowolonym z siebie. 

18- Mówienie, że posiada się wielką wiedzę i wiele dobrych uczynków. 

19- Bycie hipokrytą, dwulicowym. 

20- Bycie zawistnym, niechętnym wobec swojego brata w religii. 

21- Niespełnianie tego, co mówi rząd lub mistrz, a co jest zgodne z islamem.  

22- Nie sprawdziwszy kogoś, mówienie o nim, że jest dobry. 

23- Obstawanie przy kłamstwie. 

24- Niechcenie skorzystania z wiedzy uczonych. 

25- Zapuszczanie wąsów na długość większą niż nakazuje sunna. 

26- Ubieranie się przez mężczyzn w ubrania z jedwabiu. 



186 
 

27- Obstawanie przy oczernianiu. 

28- Znęcanie się nad sąsiadem, nawet jeśli jest on niewierzącym. 

29- Przesadne denerwowanie się z powodu ziemskich spraw. 

30- Dawanie – branie lichwy. 

31- Noszenie zbyt długiego ubrania tylko dla zyskania pochwał. 

32- Uprawianie czarów. 

33- Zaprzestanie odwiedzania krewnych, którzy są prawidłowymi 

muzułmanami. 

34- Niekochanie tych, których kocha Allah Najwyższy; kochanie tych, którzy 

chcą zniszczyć islam. [Hubb-i fillah, bułd-i fillah jest zasadą wiary]. 

35- Bycie skłóconym z bratem muzułmaninem więcej niż przez trzy dni. 

36- Kontynuowanie cudzołóstwa. 

37- Odbycie stosunku analnego i nieokazanie za to skruchy. 

38- Niewypowiadanie Ezanu zgodnie z sunną i w czasie podanym w książkach 

fikh i słysząc Ezan wypowiedziany zgodnie z sunną, niewysłuchanie go z szacunkiem. 

39- Widząc kogoś, kto popełnia haram, nieprzeszkodzeniu mu w tym 

taktownym słowem, choć jest się w mocy. 

40- Zezwalanie córce, żonie i kobietom, którym ma się prawo dawać dobre 

rady, żeby wychodziły na ulicę z odsłoniętymi ramionami, głową i nogami, 

wyperfumowane i spotykały się ze złymi ludźmi. 

 

Duże grzechy 

Dużych grzechów jest wiele [Poniżej siedemdziesiąt dwa z nich]: 

1- Niesprawiedliwie zabicie człowieka.  

2- Cudzołóstwo.  

3- Uprawianie stosunków analnych.  

4- Picie wina i każdego rodzaju napojów alkoholowych. [Picie piwa jest 

haram]. 



187 
 

5- Kradzież  

6- Używanie narkotyków dla przyjemności.  

7- Odebranie komuś majątku przemocą, napaść na kogoś. 

8- Przysięganie w kłamstwie, bycie fałszywym świadkiem.  

9- Podczas postu w Ramadanie bez powodu spożywanie posiłku przy innych.  

10- Uprawianie lichwy.  

11- Składanie dużej ilości przysiąg.  

12- Buntowanie się przeciw rodzicom.  

13- Zaprzestanie odwiedzania mahrem krewnych, którzy są dobrymi 

muzułmanami. 

14- Opuszczenie pola walki podczas wojny, ucieczka przed wrogiem.  

15- Niesprawiedliwe wykorzystywanie majątku sierot.  

16- Używanie wadliwej wagi i przyrządów pomiarowych.  

17- Wykonywanie namazu przed czasem lub po czasie.  

18- Złamanie serca drugiemu muzułmaninowi. [To jest jeszcze większy grzech 

niż zburzenie Kaaby. Po kufur nie ma większego grzechu, który tak bardzo smuci 

Allaha Najwyższego, jak łamanie serca]. 

19- Przypisanie Wysłannikowi Allaha (sallallahu alejhi we sellem) słów, 

których On nie powiedział i upieranie się przy tym, że należą one do Niego.   

20- Branie łapówek.  

21- Bycie świadkiem zdarzenia i uciekanie od złożenia zeznań.  

22- Nierozdawanie zekatu od majątku i uszr od plonów. 

23- Jeśli ma się wystarczająco dużo siły, nieprzeszkodzenie temu, kto popełnia 

grzech.  

24- Palenie żywego zwierzęcia.  

25- Zapomnienie Świętego Koranu po nauczeniu się go na pamięć.  

26- Stracenie nadziei w miłosierdzie Allaha Najwyższego.  



188 
 

27- Zdradzanie ludzi bez względu na to, czy są to muzułmanie, czy też 

niewierzący.  

28- Jedzenie wieprzowiny.  

29- Niekochanie i obrażanie któregokolwiek z Towarzyszy Proroka 

(rydwanullahi teala alejhim edżamin).  

30- Kontynuowanie jedzenia po nasyceniu się. 

31- Opuszczenie łoża bez zgody męża.  

32- Pójście w odwiedziny bez zgody męża.  

33- Nazwanie uczciwej kobiety prostytutką.  

34- Bycie donosicielem na muzułmanów.  

35- Pokazywanie miejsc awret innym. [Miejsca awret u mężczyzn znajduje się 

między pępkiem a kolanami, a u kobiety całe ciało poza rękoma i twarzą]. Patrzenie na 

miejsca awret kogoś innego też jest haram. 

36- Jedzenie padliny i dawanie jej innym do zjedzenia.  

37- Bycie wiarołomnym.  

38- Obgadywanie muzułmanina.  

39- Bycie zawistnym.  

40- Dodawanie wspólników Allahowi Najwyższemu. 

41- Kłamanie. 

42- Pysznienie się, postrzeganie siebie lepszym od innych.  

43- Podstępem zabieranie majątku od śmiertelnie chorego, żeby nie został on 

jego spadkobiercom.  

44- Bycie bardzo skąpym. 

45- Kochanie ziemskiego życia.  

46- Niebanie się kary Allaha Najwyższego.  

47- Nieuznawanie za haram tego, co nim jest.  

48- Nietraktowanie jako helal tego, co nim jest.  



189 
 

49- Wiara w przepowiednie wróżbitów, że powiadamiają o tajemniczych 

sprawach. 

50- Odejście od wiary, zostanie murted.  

51- Patrzenie na obce kobiety bez powodu.  

52- Noszenie męskich ubrań przez kobiety. 

53- Noszenie damskich ubrań przez mężczyzn..  

54- Grzeszenie w Kaabie.  

55- Recytowanie Ezanu i wykonywanie namazu nim przyjzie na to czas.  

56- Buntowanie się przeciw rządowi, prawu.  

57- Upodabnianie miejsc awret żony do miejsc awret matki.  

58- Przeklinanie matki żony.  

59- Celowanie z kimś jeden w drugiego.  

60- Spożywanie resztek jedzenia i wody po psie.  

61- Wypominanie spełnionego dobrego uczynku.  

62- Noszenie przez mężczyzn ubrań z jedwabiu.  

63- Życie uparcie w ignorancji [niepoznanie wierzenia sunnickiego, potrzebnej 

wiedzy, obowiązków, zakazów].  

64- Przysięganie na coś lub kogoś innego poza Allahem Najwyższym.  

65- Stronienie od nauki o religii.  

66- Niezrozumienie, że ignorancja jest nieszczęściem.  

67- Nieustanne popełnianie małych grzechów. 

68- Częste i głośne śmianie się bez powodu.  

69- Przebywanie w stanie dżunub, tj. w stanie, który wymaga wykonania gusl, 

dłużej niż trwa jedna pora namazu.  

70- Współżycie z żoną, która jest podczas menstruacji lub w okresie 

poporodowym.  

71- Granie na instrumentach muzycznych, śpiewanie i słuchanie niemoralnych 

piosenek, słuchanie muzyki.  



190 
 

72- Popełnienie samobójstwa. 

Nikah muta, czyli tymczasowy związek małżeński, jest haram. Tak jak 

zakazane jest kobietom, dziewczynom wychodzić na ulicę z odsłoniętą głową, 

ramionami i nogami, tak i zakazane jest im wychodzić na ulicę w cienkich, 

ozdobnych, obcisłych, wyperfumowanych ubraniach.  

Patrzenie bez pożądania na galiz
65

 kobiety, która nosi obcisłe ubranie, jest też 

haram. Patrzenie z pożądaniem na bieliznę obcej kobiety jest haram. Patrzenie z 

pożądaniem na miejsca w obcisłym ubraniu, które nie są galiz, jest haram. 

Produkowanie, drukowanie, rysowanie obrazów, które są powodem pożądania i są 

haram, jest zakazane. [Powiedzieć o haram: „A cóż się takiego stanie?‖, jest kufur]. 

Używanie wody więcej niż potrzeba do abdestu i gusl, jest marnotrawstwem, 

haram. Do haram należy: źle wypowiadać się o byłych Ewlija, nazywanie ich 

ciemniakami, interpretowanie ich słów w sposób niezgodny z prawidłami islamu, 

niewierzenie, że również po śmierci mogą pokazać keramet i uważanie, że ich 

opiekuńczość kończy się z ich śmiercią oraz stanie na przeszkodzie w korzystaniu z 

ich błogosławieństwa przy ich grobach; złe myślenie o muzułmanach, ciemiężenie ich, 

kradzież ich majątków; zazdroszczenie, zniesławianie, kłamstwo i obgadywanie. 

Dziesięć przyczyn odejścia z ostatnim oddechem bez wiary: 

1- Niepoznanie nakazów i zakazów Allaha Najwyższego. 

2- Niepoprawienie swojej wiary według wierzenia sunnickiego. 

3- Pożądanie majątków ziemskich, stanowiska, sławy. 

4- Znęcanie się nad ludźmi, zwierzętami, nad samym sobą. 

5- Niedziękowanie Allahowi Najwyższemu i tym, od których doznało się 

dobroci. 

6- Nieobawianie się, że zostanie się bez wiary. 

7- Niewykonywanie na czas pięciu obowiązkowych namazów. 

8- Dawanie ˗ branie lichwy. 

9- Poniżanie muzułmanów, którzy są przywiązani do religii. Nazywanie ich 

zacofanymi. 

10- Lubieżne słowa, pisma i obrazy: wypowiadanie, pisanie i robienie ich. 

                                                           
65

 galiz – części ciała, takie jak: piersi, pachy, boki, uda, kolana, plecy. 



191 
 

 

Aby trwać w wierzeniu sunnickim powinno się uważać na te sprawy: 

1- Allah Najwyższy posiada atrybuty i istnieją one samoistnie, bez Jego osoby. 

2- Wiara nie wzrośnie i nie zmaleje. 

3- Przez popełnienie dużego grzechu nie straci się wiary. 

4- Podstawą jest wiara w sprawy tajemne. 

5- W sprawie wiary nie ma porównań. 

6- W Raju zobaczy się Allaha Najwyższego. 

7- Tewekkul jest warunkiem wiary. 

8- Czyny (ibadet) nie są częścią wiary. 

9- Wiara w przeznaczenie jest warunkiem wiary. 

10- W wykonywaniu ibadet warunkiem jest bycie podporządkowanym jednej z 

czterech mezheb.  

11- Warunkiem jest kochanie wszystkich Towarzyszy Proroka, Jego rodziny i 

żon. 

12- Wyższość czterech kalifów ustalona jest według kolejności ich kalifatu. 

13- Sewab za ibadet nafile, takie jak: namaz, post, jałmużna, sprezentowanie 

komuś jest dozwolone.  

14- Wiara w to, że Miradż zaszedł duszą i ciałem. 

15- Wiara w to, że u Ewlija zachodzą keramet, jest prawdą. 

16- Wiara w to, że orędownictwo jest prawdą. 

17- Dozwolone jest robienie mesh na mest. 

18- W grobie zostanie się przepytanym. 

19- Męki w grobie zazna ciało i dusza. 

20- Allah Najwyższy stworzył ludzi i czyny. Człowiek posiada wolną wolę. 

21- Dzienna racja żywności i to, czego się używa, pochodzą albo z helal, albo z 

haram. 



192 
 

22- Dozwolone jest uczynienie tewessul [pośredników] z dusz zmarłych Weli i 

robienie dua ze względu na szacunek do nich. 

 

Złe cechy charakteru 

1- Kufur (bluźnierstwo). 

2- Ignorancja. 

3- Lęk przed zawstydzeniem. [Nieprzyjęcie prawdy z powodu obawy, że ludzie 

będą źle mówili, krytykowali i zawstydzali]. 

4- Lubienie bycia wychwalanym. [Uważanie siebie za kogoś dobrego, lubienie 

pochwał]. 

5- Itikad bidat. [Nieprawidłowe wierzenie]. 

6- Poddanie się pragnieniom, pożądaniom swego nefs. 

7- Wiara z naśladowaniem. [Naśladowanie nieznanych ludzi]. 

8- Rija. [Robienie na pokaz czynów dotyczących ahiret, żeby zyskać to, czego 

się pragnie]. 

9- Tul-i emel. [Pragnienie długiego życia dla wygody, przyjemności]. 

10- Tama. [Szukanie przyjemności na zakazanej drodze]. 

11- Kibr. [Uważanie siebie za lepszego od innych]. 

12- Tezellul. [Przesadna skromność]. 

13- Udżb. [Bycie zadowolonym ze spełnionych przez siebie dobrych uczynków 

i ibadet]. 

14- Hased. [Zazdrość, zawiść, pragnienie, żeby inni stracili otrzymane dary. 

Elbullejs Semerkendi oznajmił: „Nie zostanie przyjęta dua tych trzech: jedzących 

haram, obmawiających, zawistnych”]. 

15- Hykd. [Uważanie innych za gorszych od siebie]. 

16- Sematet. [Radowanie się, gdy kogoś innego spotka nieszczęście, gdy ktoś 

inny dozna jakiejś szkody]. 

17- Hidżr. [Nieżycie w przyjaźni, bycie pokłóconym]. 

18- Dżubn. [Bycie tchórzem, mieć mało odwagi]. 



193 
 

19- Tehewwur. [Bycie bardzo srogim, nieustępliwym i szkodzącym]. 

20- Gadr. [Niedotrzymywanie słowa i umów]. 

21- Hyjanet. [Wiarołomność, zdrada. Oznaka dwulicowości; słowa i czyny 

doprowadzające do nieufności].  

22- Unieważnianie zobowiązań. [Nie dotrzymywanie słowa. Święty hadis głosi: 

„Są trzy oznaki dwulicowości: kłamanie, nie dotrzymanie danego słowa, bycie 

wiarołomnym wobec powierzenia”]. 

23- Su’izan. [Złe myślenie o innych jest haram. Sądzenie, że grzechy nie 

zostaną wybaczone, jest su’izan wobec Allaha Najwyższego. Uważanie, że 

muzułmanie popełniają haram, czyli uznawanie ich za grzeszników, jest su’izan]. 

24- Kochanie majątku. [Pożądanie majątku]. 

25- Teswif. [Zostawienie dobrego uczynku do spełnienia na później. Święty 

hadis głosi: „Nim nie dojdzie do tych pięciu spraw, znajcie wartość tych pięciu: 

przed śmiercią – wartość życia, przed chorobą – wartość zdrowia, wartość 

zdobycia życia ahiret na ziemi, nim się zestarzeje – wartość młodości, nim stanie 

się biednym – wartość bogactwa”.]. 

26- Miłowanie fasyk. [Najgorszym fysk (grzechem) jest tyrania. Fasyk nazywa 

się tego, kto popełnia haram]. 

27- Bycie wrogiem uczonych islamskich. [Kufur jest wyśmiewanie się z nauk i 

uczonych islamskich]. 

28- Fitne. [Intryga. Wplątanie ludzi w kłopoty, sprowadzenie na nich 

nieszczęścia. Święty hadis głosi: „Fitne znajduje się we śnie. Niech będzie przeklęty 

ten, kto ją obudzi!”]. 

29- Mudahene i mudara
66

. [Mudahene znaczy: ‗Mając siłę, nieprzeszkodzenie 

temu, kto popełnia haram i poświęcenie religii dla spraw ziemskich‘. Mudara znaczy: 

‗Żeby religia nie zaznała szkody, nie snuć intryg, dla religii dokonać poświęceń, 

milczeć‘].  

30- Inad i mukabere. [Słysząc prawdę, coś właściwego, nieprzyjmowanie tego]. 

31-Nifak. [Dwulicowość, niezgodność tego, co ma się w sobie, w sercu, z tym, 

jak się zachowuje, na jakiego się wygląda]. 

                                                           
66

 mudahene i mudara – oba te pojęcia wypowiada się razem. Mudara znajduje się przy mudahene, 

aby wykazać między nimi różnicę. 



194 
 

32- Nierobienie tefekkur. [Niezastanawianie się nad swoimi grzechami, nad 

stworzeniami i nad sobą]. 

33- Złorzeczenie muzułmaninowi. 

34- Nazywanie muzułmanina brzydkim imieniem. 

35- Nieprzyjęcie przeprosin. 

36- Błędne komentowanie Świętego Koranu. 

37- Bycie upartym w robieniu haram.  

38- Obgadywanie. 

39- Nieokazywanie skruchy. 

40- Bycie zachłannym w zdobywaniu majątku i stanowisk. 

[Powinno się unikać złych cech charakteru, starać się mieć dobry charakter. 

Święty hadis głosi: „Poddany posiadający mało ibadet, przez dobry charakter 

otrzyma w Dniu Sądu wysokie stopnie”.  

„Z ibadet najłatwiejsze i bardzo korzystne jest małomówność i posiadanie 

dobrego charakteru”.  

„Zbliżanie się do tych, którzy się odsunęli, wybaczenie tym, którzy 

uciskają, dawanie tego, czego inni nie dają - to wszystko są cechy dobrego, 

ładnego charakteru”].  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



195 
 

ROZDZIAŁ DZIEWIĄTY 

 

Czy sury i dua zapisuje się literami łacińskimi? 

Choć bardzo się staraliśmy, to jednak nie udało nam się zapisać sury i dua 

literami z alfabetu łacińskiego. Bez względu na to, który znak zapisze się literami 

łacińskimi, to nie jest możliwe prawidłowe przeczytanie sur i dua. Żeby móc te znaki 

przeczytać jak litery ze Świętego Koranu, powinno się dać je do przeczytania temu, 

kto zna poprawną wymowę oryginalnego tekstu i wielokrotnie to za nim powtarzać. 

Te ćwiczenia na pewno są potrzebne, a ten, kto potrafi czytać według reguł, przez 

możliwość bezpośredniego pokazania i nauczenia liter ze Świętego Koranu zyskuje 

dary i sewab. Wielkość tego daru, sewab i korzyści, jakie to przyniesie w życiu na 

ziemi i w ahiret, opisane są obszernie w świętych hadisach i książkach fikh.  

Dlatego każdy muzułmanin powinien starać się zyskać ten wielki sewab, 

wysyłając swoje dzieci do meczetu na kurs Koranu, żeby zapoznały się z literami ze 

Świętego Koranu i dobrze nauczyły się ich czytać.  

Nasz Prorok (sallallahu alejhi we sellem) oznajmił: „Wszyscy jesteście jak 

pasterze stada owiec. Tak jak pasterz chroni swoje stado, tak i wy tych, którzy są 

w waszych domach i pod waszymi rozkazami, powinniście chronić od ognia 

Piekła! Powinniście nauczyć ich islamu! Jeśli tego nie zrobicie, to będziecie za 

nich odpowiedzialni”. Innym razem powiedział: „Wiele dzieci muzułmanów z 

powodu swoich ojców pójdzie do Piekła zwanego Wejl, ponieważ ich ojcowie byli 

zachłanni w zarabianiu pieniędzy, żyli w pogoni za przyjemnościami i zajęci tylko 

sprawami ziemskimi, nie nauczyli swoich dzieci Świętego Koranu. Ja trzymam się 

od takich ojców z dala. Oni też są ode Mnie daleko. Do Piekła pójdą ci, którzy nie 

nauczyli swoich dzieci religii”. Ponownie powiedział: „Ci, którzy uczą dzieci 

Świętego Koranu albo wysyłają je do nauczyciela Świętego Koranu, za każdą 

nauczoną się przez nie literę zostaną obdarzeni sewab, jaki zyskuje się za 

dziesięciokrotne odwiedzenie Świętej Kaaby. W Dniu Sądu na ich głowach 

umieszczona zostanie wspaniała korona. Wszyscy ludzie, patrząc na nią, będą ją 

podziwiać”. Ponownie powiedział: „Dziecko muzułmanina, gdy zacznie robić 

ibadet, to zyskany za to sewab zostanie również dany jego ojcu. Jeśli ktoś nauczy 

swoje dziecko grzechu, to tyle razy ile ono je popełni, tyle też grzechów zostanie 

zapisanych jego ojcu”. 

Czytając Święty Koran, powinno się uważać na te dziesięć edeb:  

1- Posiadanie abdestu i czytanie z szacunkiem, będąc zwróconym w stronę 

kyble. 



196 
 

2- Czytanie powolnie, myśląc o znaczeniu. Kto nie zna znaczenia, też powinien 

czytać powoli. 

3- Płakanie podczas czytania. 

4- Każdy werset powinno się czytać jak należy, czyli: czytając wersety o 

mękach – bać się, wersety o miłosierdziu czytać z zapałem, wersety wychwalające – 

okazując skruchę. Rozpoczynając czytanie Świętego Koranu, powinno się powiedzieć 

E’uzu i Besmele.  

5- Jeśli poczuje się w sobie, że zaczyna się czytać na pokaz lub że stoi się na 

przeszkodzie innym w wykonywaniu namazu, to powinno się czytać po cichu. Jest 

lepiej, gdy hafiz czyta, patrząc na Mushaf, niż recytuje z pamięci, ponieważ wtedy 

oczy też czczą Allaha Najwyższego. 

6- Święty Koran powinno się czytać ładnym głosem i zgodnie z tedżwid. 

Haram jest recytowanie teganni, zmieniając litery i wyrazy. Jeśli nie zmieni się liter, 

to jest to mekruh. 

7- Święty Koran jest słowem, atrybutem Allaha Najwyższego, nie ma początku. 

Wypowiadane litery są podobne do wypowiedzenia słowa „ogień‖. Powiedzieć: 

„ogień‖, jest łatwo, jednak nikt nie jest w stanie wytrzymać jego gorąca. Podobnie jest 

ze znaczeniem tych liter, nie są one podobne do innych. Gdyby doszło do ujawnienia 

się znaczenia tych liter, to siedem warstw ziemi i siedem warstw nieba nie 

wytrzymałoby. Allah Najwyższy zesłał ludziom wielkość, piękno Swoich Słów, 

ukrywając je w tych literach. 

8- Przed czytaniem Świętego Koranu powinno się zastanowić nad wielkością 

Allaha Najwyższego, który je wypowiada. Tak jak potrzebna jest czysta ręka do 

dotknięcia Świętego Koranu, tak i do jego czytania potrzebne jest czyste serce. Kto nie 

zna wielkości Allaha Najwyższego, ten nie zrozumie wielkości Świętego Koranu. Aby 

zrozumieć wielkość Allaha Najwyższego, powinno się myśleć o Jego atrybutach i o 

tym, co stworzył. Powinno się czytać, myśląc, że są to słowa Tego, kto jest Panem, 

Władcą wszystkich stworzeń. 

9- Czytając, nie powinno się myśleć o niczym innym. Jeśli ktoś, chodząc po 

ogrodzie, nie zastanowi się nad tym, co w nim widzi, to jest tak, jakby po tym 

ogrodzie nie chodził. Miejscem spacerowania Świętego Koranu są serca wierzących. 

Kto go czyta, powinien zastanawiać się nad niezwykłościami i mądrościami, które się 

w nim znajdują. 

10- Czytając każdy wyraz, powinno się zastanawiać nad jego znaczeniem i 

powtarzać tak długo, aż się zrozumie. 



197 
 

Znaczenie dua recytowanych podczas namazu 

SUBHANEKE: 

O mój Allahu! Wywyższam Ciebie z tego, co jest i posiada braki. Wychwalam 

Ciebie wszystkimi atrybutami doskonałości. Tobie jestem wdzięczny. Twoje imię jest 

wielkie. (Twoja chwała jest wielka
67

). Nie ma innego boga oprócz Ciebie. 

ETTEHIJJATU: 

Każdego rodzaju szacunek, salewat i wszystkie dobra należą się Allahowi 

Najwyższemu. O Proroku! Niech pozdrowienie, miłosierdzie, błogosławieństwo 

Allaha będą razem z Tobą. Pozdrowienie niech będzie z nami i prawidłowymi 

poddanymi Allaha. Oświadczam, że Allah jest jeden i ponownie oświadczam, że 

Muhammed (alejhisselam) jest Jego sługą i wysłannikiem. 

ALLAHUMME SALLI: 

O mój Allahu!Tak jak obdarzyłeś miłosierdziem Ibrahima (alejhisselam) i jego 

rodzinę, tak i obdarz miłosierdziem Muhammeda (alejhisselam) i Jego rodzinę. 

Zaprawdę, Ty jesteś wychwalany każdym językiem i każdym sercem, Twoja wielkość 

i piękno Twoich czynów są znane, wychwalane. 

ALLAHUMME BARIK: 

O mój Allahu! Tak jak obdarzyłeś błogosławieństwem Ibrahima (alejhisselam) 

i jego rodzinę, tak i obdarz błogosławieństwem Muhammeda (alejhisselam) i Jego 

rodzinę. Zaprawdę, Ty jesteś wychwalany każdym językiem i każdym sercem, Twoja 

wielkość i piękno Twoich czynów są znane, wychwalane. 

RABBENA ATINA: 

O Panie! Obdarz nas dobrem w życiu na ziemi i po śmierci oraz chroń nas od 

kary (ognia). O najmiłosierniejszy z miłosiernych, z Twoim miłosierdziem... 

DUA KONUT: 

O mój Allahu! Prosimy Ciebie o pomoc i o przebaczenie. Chcemy, byś 

wprowadził nas na Prawidłową Drogę. Tobie wierzymy. Tobie okazujemy skruchę i 

Tobie ufamy. Wychwalamy Ciebie wszystkimi dobrami. Jesteśmy wdzięczni Tobie 

(za dary), nie okażemy niewdzięczności. Odrzucamy i opuszczamy tego, kto grzeszy 

wobec Ciebie i jest Tobie nieposłuszny.  

                                                           
67

 To wypowiada się podczas wykonywania namazu dżenaze. 



198 
 

O mój Allahu! Tylko dla Ciebie robimy ibadet, wykonujemy namaz, Tobie 

składamy pokłony, do Ciebie biegniemy i u Ciebie szukamy schronienia. Ufamy 

Twojemu miłosierdziu i boimy się Twojej kary, ponieważ Twoja kara na pewno dotrze 

do niewierzących, którzy ukrywają prawdę. 

DUA ISTIGFAR 

[W wielu świętych wersetach zostało oznajmione: „Często Mnie 

wspominajcie” i w Surze Iza dżae (Nasr): „Proście Mnie o wybaczenie, a przyjmę 

wasze dua i wybaczę wasze grzechy”. Z tego wynika, że Allah Najwyższy nakazuje, 

żeby bardzo błagało się o wybaczenie. Dlatego też Hazrat Muhammed Ma‘sum w 2 

tomie „Mektubat‖ w 80 Liście napisał: „Będąc posłusznym temu nakazowi, po 

każdym namazie wypowiadam 3 razy dua istigfar i 67 razy Estagfirullah”. Dua 

istigfar to: ‗Estagfirullahel’azîm ellezî lâ ilâhe illâ hüvel hajjel kajjûme ve etûbü 

ilejh’. Wy też wypowiadajcie ją często! Wypowiadając, za każdym razem powinno się 

myśleć o tym znaczeniu: ‘O mój Allahu, wybacz mi’. Uratuje to przed 

nieszczęściem, przed kłopotami tego, kto ją wypowiada i kto znajduje się obok niego. 

Wielu ludzi ją wypowiedziało i widziano, że zawsze przyniosło im to korzyść‖]. 

[Kładąc się spać, powinno się mówić: „Ja Allah, ja Allah‖ oraz trzy razy: 

„Estagfirullah min külli mâ kerihallah” i powtarzać aż się zaśnie]. 

Szejh-ul-islam Ahmed Namyki Dżami, zmarł w 536 roku Hidżri (1142), w 

książce pt. „Miftah-ün-necat” napisał, że jeśli ktoś okaże skruchę, wypowie dua 

istigfar, spełniając ich warunki, to każda ulica, którą będzie przechodził i każde 

miejsce, na którym usiądzie, będą dumne. Księżyc, słońce, gwiazdy będą się za niego 

modliły, a jego grób stanie się ogrodem rajskim. Kto nie okazał takiej skruchy, 

powinien być razem z tymi, którzy to zrobili. Święte hadisy głoszą: 

„Najwartościowszym z ibadet jest miłowanie Ewlija” i „Zostaną wybaczone 

wszystkie grzechy tego, kto okazał skruchę i wyraził istigfar”. [Okazanie skruchy 

zachodzi w sercu, a wyrażenie istigfar przez jego wypowiedzenie]. 

DUA TEVHID 

Jâ Allah, jâ Allah. Lâ ilâhe illallah Muhammedün Resûlullah. Jâ Rahmân, jâ 

Rahîm, jâ afüvvü jâ Kerîm, fa’fü annî verhamnî jâ erhamerrâhimîn! Teveffenî 

müslimen ve elhyknî bissâlihîn. Allahümmagfirlî ve li-âbâî ve ümmehâtî ve li âbâ-i 

ve ümmehât-i zevdżetî ve li-edżdâdî ve dżeddâtî ve li-ebnâî ve benâtî ve li-ihvetî ve 

ehavâtî ve li-a’mâmî ve ammâtî ve li-ahvâlî ve hâlâtî ve li-üstâzî Abdülhakîm-i 

Arvâsî ve li kâffetil mü’minîne vel-mü’minât. (Rahmetullahi teâlâ alejhim 

edżma’în). 


