Publications du Hakikat Kitabevi No: 1

L’ISLAM
ET
LA VOIE DE SUNNA

Ahmed Djevdet Pacha

Traduit par
Hiiseyn Hilmi Isik

Quatorzieme édition

WKk

Q‘ 77 >
N\
(L)
A
v Ry

Hakikat Kitabevi
Dariissefeka Cad. 53 P.K.: 35
34083 Fatih-ISTANBUL/TURQUIE
Tel: 90.212.523 4556 — 532 5843 Fax: 90.212.523 3693
http://www.hakikatkitabevi.com
e-mail: info@hakikatkitabevi.com
DECEMBRE-2018



TABLE DES MATIERES

Préface ..o 3
Premicre partie
1- Ma'limat-i nafia (Savoirs utiles) ......cccoeeevererereerenenes 11
Deuxieme partie
2—  SaVOITS dIVETS...coveirieirieirierieeteeee et 39
a.- Les fractionnistes et sectes hérétiques...........cceuuueen. 39
b.- Lacroyance Ahl al-Sunna .......c.cccoceerenninnncnencnencnn 57
3— Imam al-A'zam Abl Hanifa.........ccoeoenennennennnnne. 71
4— Le Wahhabisme et
la réfutation de ’Ahl al-sunna .........cccceecevveenencnencne 87
5— Masjid an-Nabi.......ccccovvrivivinvinvnreircrcerereene 131
6—  CONCIUSION.......cceeerereniirerrerccerteeeereereeereene e nenene 132
7- Soyons bienveillants et traitons toujours avec la
bienveillance ..o 134
88— GlOSSAITE...cueuieueieeieeeteeteeee et 138

Tous les droits de traduction, de reproduction et de
réimpression de ce livre ne sont pas réservés. Tout le monde peut
les faire a condition d’utiliser un papier de bonne qualité pour
I'impression, de faire attention a la composition, a la mise en page
ainsi qu’a la couverture, mais de ne pas faire de modifications de
contexte et de contenu. Nous le remercions bien et prions a Allah
Le Tout Puissant pour qu’IL récompense son travail profitable.

Impression:

Ihlas Gazetecilik A.S.
Merkez Mah. 29 Ekim Cad. Ihlas Plaza No: 11 A/41
34197 Yenibosna-ISTANBUL Tel: 0.212.454 30 00

ISBN: 978-975-8883-72-1



PREFACE

Allah Le Tres-Haut a pitié€ de tous les étres humains qui sont
sur cette Terre. IL crée toutes choses utiles dont ils ont besoin et
IL les remet a tous. Dans 1’au-dela, IL pardonnera certainement
les croyants qui se sont repentis déja de leurs péchés (combien
grands qu’ils soient) dans le monde. Et IL pardonnera aussi a
ceux qu’IL voudrait pardonner parmi les croyants qui devraient
aller en Enfer et qui sont morts sans se repentir dans le monde;
IL leur accordera Sa Grace et les enverra au Paradis. C’est Lui
Seul qui crée toutes les créatures vivantes, qui fait que tous les
étres continuent a exister a tout moment et qui les protege de la
peur et de ’horreur. C’est en nous placant sous la protection
d’un nom aussi honorable que celui d’'un tel Allah que nous
commencons a écrire ce livre.

Hamd (Gloire) a Allah Le Tout Puissant! Paix et bénédiction
sur Son Messager bien-aimé Rastlullah! Que les pricres
favorables soient sur son pur Ahl al-Bayt" ainsi que sur ses
loyaux et fideles Ashab” "radi-Allahu ta’ala "anhum ajmain".

La citation "Le monde n’est qu’une lutte" n’est pas un
propos vainement dit. Nous sommes tous dans un état de lutte
contre les forces de la nature comme la chaleur caniculaire en
été, les froids glaciaux des hivers rigoureux, ainsi que nous en
sommes contre les attaques, les ruses et calomnies des méchants
et des mécréants avec des armes morales. Mais, il faut d’abord
connaitre bien I’ennemi avant de lutter contre lui. Sinon, nous
pourrions porter préjudice a nos amis, a nos voisins dans
I'intention de protéger nous-mémes. Les choses dont ’homme a
besoin pour vivre heureusement sont appelées les "biens et
avoirs" et "bien-fonds et propriété". De l'aiguille au fil, de

[1] Gens de la Maison ; membres de la famille de Rastlullah (Paix et
bénédiction soient sur lui)

[2] Compagnons de Rasilullah (sall-Allahu *alaihi wa sallam); Sahabat
al-kirdm (ridwanullahi ’alaihim ajma’in)

_3_



I’appartement a la maison, tout est du bien. Allah Le Treés-Haut
a permis a des gens et communautés d’en utiliser. De méme que
les avoirs d’'une personne sont a son service, elle pouvait avoir
aussi sa femme, ses enfants, ses voisins, ses proches parents.
Mais, toute personne pouvait profiter de ses biens et de ses
avoirs dans la mesure permise par Allah Le Tres-Haut. Il n’est
jamais permis qu’elle les utilise trop et qu’elle utilise ceux des
autres personnes non plus. Des biens, des avoirs obtenus d’une
maniere illégale, autrement dit, d’'une voie religieusement
défendue sont appelés "Al-dunya" (Ici-bas, le monde, objets de
ce monde). Al-duny4, un autre nom des hardm (des choses
illicites) et des makrouh (des choses détestables) est nuisible.
Des livres traitent différemment les avantages et les
inconvénients des choses. Le vrai, c’est ceux qu’Allah Le Tres-
Haut a différé.

Les commandements d’Allah Le Tres-Haut sont appelés
"Fardh" (obligations, préceptes) et Ses interdictions ou Ses
prohibitions sont appelées "Haram". Les commandements que
les Envoyés ont proclamé sont appelés "Sunna", et les
interdictions sont appelés "Makrouh". Et ces quatre maticres
sont appelées "Islam". Se conformer a I’Isldm, aux principes et
aux ordres de I'Islam, c’est le signe d’avoir la foi dans le coeur.
Mais, il devient tout de suite un incroyant, un mécréant si un
musulman désapprouve voire méme une sunna (tradition
prophétique). Le transgresseur des préceptes de la religion ou
quelqu’un qui viole 'un des préceptes de la Loi islamique mais
qui en a la croyance s’est appelé "Fasiq". Ne pas obéir aux
préceptes de I'Islam c’est un "Péché". Le mécréant brilera
éternellement dans le feu de ’Enfer; le fasiq (pécheur) y restera
dans la mesure du poids et du nombre de ses péchés, puis on le
transférera au Paradis. La personne ayant la foi et qui obéit a
I'Islam est "Salih" (pieux vertueux, serviteur sincére). Une
personne vivant dans le désert, a la montagne ou dans une grotte
et qui n’était ou n’est pas au courant de la religion, de I'Islam
n’est ni mécréante, ni fasiq. A la suite d’étre jugée au Jour du
Jugement dernier, elle n’entrera ni en Enfer ni au Paradis; elle
aura été anéanti comme les animaux y auront été anéantis.
L’Islam, 1'une des religions divines est une grande faveur qui
porte le grand bonheur. Ceux qui ne reconnaissent pas la valeur
de cette faveur, purgeront leur peine.

—4_



Tout musulman doit accomplir ses prieres de "salat" cinq
fois par jour. Et ces salats sont le signe d’avoir la foi dans le
cceur. Quiconque ne croyait pas ces prieres de salat deviendrait
"mécréant". Un mécréant croyant d’une religion céleste mais
altérée est appelé "Gens du Livre" (Ahl al-kitdb) ou "Mécréant
du Livre". Mais, un mécréant qui ne croit aucune des religions
est appelé "Associateur" (Mushrik). Parmi ces mécréants,
certains Juifs et la majorité des Chrétiens sont des associateurs.
Aujourd’hui, on dirait qu’il n’y a pas un mécréant qui ne soit
associateur. Et un musulman qui comprend mal et explique mal
des paroles de Muhammad alaihissaldm (Paix et bénédiction sur
lui) est appelé "Gens de bid’ah" (Ahl al-bid’ah, innovateur
religieux blamable). Le Chiites et les Wahhabites sont des
musulmans de la Bid’ah. Parmi ceux-ci, il deviendrait un
mécréant, celui qui ne croyait méme pas un mot de Rasilullah,
le Messager d’Allah Le Tres-Haut, "Que la paix et le salut
soient sur lui". Ceux qui croient exactement et sans altérer les
paroles de Muhammed alaihissalam sont des vrais musulmans et
ils sont appelés Musulmans "Ahl-al sunna". Le leader de ces
vrais musulmans est Imam al-azam AbG Hanifa Nu’'méan bin
Thabit. Les vrais musulmans de la croyance Ahl al-sunna se
divisent en quatre madhhab (Ecoles juridico-islamiques; Ecole
de jurisprudence en Isldm) en ce qui concerne les pratiques
religieuses (ibadat). Ces madhhabs sont Hanafite, Chafiite,
Malikite et Hanbalite. Les adhérents de ces quatre madhhabs
reconnaissent les uns les autres comme freres. Ils font leurs
prieres de saldt en commun (jama’ah) sous la direction des uns
des autres. Il ne faut jamais confondre ces vrais musulmans avec
les gens hérétiques de la bid’ah. Les gens de la bid’ah,
autrement dit les innovateurs en Islam détruisent I’Islam de
Pintérieur. Alhamdulillah! (Louange a Allah Le Trés-Haut). La
majorité des musulmans de nos jours sur la Terre est de la
madhhab Ahl al-sunna, du droit chemin. Le nombre des
Wahhabites et des Chi’ites du chemin égaré diminue de jour en
jour.

Les gens qui s’appellent musulmans sont divisés en trois
groupes. Le premier, ce sont les vrais musulmans sur la voie de
Ashab al-kiraim (Compagnons de Rastlullah "sallallahu alaihi
wa sallam". C’est appelé aussi "Ahl al-sunna" ou "Sunnite" ou
"Firqa al-najiya", c’est-a-dire le groupe sauvé de I’Enfer. Le

_5_



second se compose des gens qui sont plein d’hostilité contre
Ashab al-kirdm. On les nomme aussi "Rafidhites", "Chi’ites" et
"Firqa al-dilla", c’est- a-dire secte ou groupe dévié. Le troisieme
groupe se compose de ceux qui concoivent de 1’inimitié contre
les sunnites et les chi’ites. Ceux-ci sont appelés "Wahhabites" et
"Najdites". Car, ils sont apparus premicrement dans la ville de
Najd de I’Arabie. Ceux-ci sont appelés aussi "Firqa al-mal’ina"
(Groupe maudit). Il est écrit dans nos livres intitulés en turc
(Kiyamet ve Ahiret) et (Se’adet-i Ebediyye) qu’ils dénomment
les musulmans des noms injurieux de mushrik, d’associateurs.
Notre Prophete maudit celui qui dénommait un musulman d’un
nom de mécréant. Ce sont les Britanniques et les Juifs qui ont
divisé les musulmans en trois groupes ci-dessus.

Il y a des milliers de livres précieux écrits pour expliquer
correctement les croyances, les préceptes et interdictions de la
religion islamique; plusieurs de ces livres sont traduits en
langues étrangeres et ceux-ci sont diffusés dans tous les pays du
monde. Les savants en IslAm, auteurs de ces livres corrects sont
appelés les "savants de ’Ahl al-sunna" “rahmatullahi taila
alaihim ajma’in”. En revanche, des personnes a courte vue,
bornées qui ne sont occupées que par leur intérét et par leur
plaisir propre et des personnes stupides vendues aux
Britanniques pour un poste ou une somme d’argent ont attaqué
toujours le chemin salutaire, lumineux et profus de I'Islam et
essayé de diffamer les savants de Ahl al-sunna, de modifier la
religion islamique et leurrer les musulmans. Ce combat entre les
musulmans et les irréligieux a eu lieu a chaque époque et il aura
lieu jusqu’au Jour du Jugement dernier. Le Tout Puissant I'a
voulu de toute éternité.

La source de toutes les sciences et connaissances acquises des
savants Ahl al-sunna est a Ashab al-kiram (Compagnons);
autrement dit, tous ceux qu’ils savaient provenaient de Ashab al-
kirAm. Et, celle des connaissances, des sciences de Ashib al-
kiram était a Rastlullah. Les Compagnons (Ashab al-kirdm)
étaient dispersés dans des pays lointains pour diffuser I'Islam
aux autres peuples. C’est la raison pour laquelle ils n’avaient pas
eu le temps de les rédiger par écrit. Finalement, il y a eu, parmi
les savants venus deux cent ans aprés eux, ceux qui auraient
inséré, introduit leurs opinions propres, des citations des anciens
philosophes, des connaissances concretes de leur époque dans la

_6-



science religieuse. Donc, soixante-douze groupes de Bid’ah
hérétiques sont apparus. Il y a eu une grande influence juive et
britannique sur I’apparition de ces sectes déviées.

N

De quelle secte qu’il soit, a quel groupe religieux qu’il
appartienne, celui qui succombe a ses tentations et qui est de
mauvais coeur ira en Enfer. Tout croyant doit dire toujours "La
ilaha illallah" pour la purification de son dme, c’est a dire pour
étre purifié de lignorance et des péchés existants dans sa
création. Et, il doit dire toujours "Astaghfirullah" pour la
purgation de I’esprit, c’est a dire pour étre délivré des péchés et
de la mécréance (kufr) provenus de I’ame, du Satan, de mauvais
amis et des livres hérétiques et nuisibles. Les invocations de celui
qui obéit les commandements de 1'Islam et qui se repent de ses
péchés seront évidemment valables; elles seront acceptées. Mais,
celles de celui qui ne pratique pas ses pricres de salat, et qui
regarde les parties awrat des gens, des femmes non voilées et qui
gagne sa vie d’une voie illicite (non halal) ne sont pas valables,
elles sont inacceptables parce que ces types de croyants ne se
soumettaient pas a I'Islam.

Les Musulmans se divisent en deux groupes: Havis [les
savants] et awam [les ignorants]. Dans le livre intitulé “Durr-i
Yekta”!" en turc, il est écrit: “ Avam signifie les personnes qui ne
connaissent pas les méthodes et les regles des sciences de la
grammaire, de la syntaxe et littérature. Celles-ci ne peuvent pas
comprendre les livres de figh (science de la jurisprudence de
I'Islam) et de sentences. Il est fardh [obligatoire] pour celles-ci
de rechercher, de demander et d’apprendre les principes de la foi
et des actes cultuels ('ibadda) aux savants Ahl sunna. Et il est fard
pour les savants d’enseigner d’abord, au moyen de leurs discours
et préches, les instructions sur la foi, puis cinq piliers de la
religion, les principes des actes cultuels. Dans les livres intitulés
““Zahira” et “Tatarhaniyya”, il est écrit qu’il faut enseigner tout
d’abord les principes de la foi et de la croyance Ahl al-sunna”.
C’est pour cette raison qu’Abdulhakim Effendi”, le grand
savant, un spécialiste éminent en sciences concretes et

[1] La Perle unique

[2] Sayyid Abdiilhakim Arvasi est décédé en 1362 de I’'Hégire [en 1943]
a Ankara.

7



spirituelles “rahmatullahi alaih / Que la miséricorde d’Allah, Ie
Trés-Haut, soit sur [ui”, a dit vers la fin de sa vie qu’il avait taché
pendant trente ans dans les mosquées d’Istanbul d’expliquer
seulement la foi, la croyance Ahl al-sunna et les bonnes moeurs
que I'Islam préche. Et nous, nous essayons de faire remarquer
dans nos livres la croyance Ahl al-sunna, les bonnes meceurs que
I’Islam préche et qu’il fallait faire toujours de la bienfaisance a
tous les gens et d’obéir aux lois de I’Etat et de lui rendre service.
Nous n’approuvons jamais le langage provocateur, divisionniste
et qui allume les feux de la discorde entre les freres, utilisé par
des ignorants de religion, des défaitistes et des renégats
antimadhab. Notre Prophéte “sallallahu alaihi wa sallam" a
indiqué que les Musulmans pourraient vivre en paix et dans le
bien-étre sous la protection des lois et de I’Etat, c’est pourquoi il
a dit: “La religion est sous ’ombre des épées”. La paix, le
bonheur augmenteraient au fur et 4 mesure que I'Etat était
puissant. Et les Musulmans vivants aisément a 1’étranger, dans
les pays non-musulmans comme les pays européens, états-
unisiens, etc. et qui pratiquent leurs devoirs religieux en liberté
doivent donc respecter les lois de ces Etats qui leur ont donné
ces libertés, se soumettre aux regles, meeurs et systemes de ces
Etats et ne doivent jamais faire de désobéissances ni servir
d’instruments a la discorde ou a l’anarchie. Les savants Ahl
sunna nous recommandent d’agir ainsi. L’'un des savants de
quatre écoles islamiques (madhab) est appelé "savant Ahl
sunna".

Remarque: Dans tous les cotés du monde, il y a de différents
paysages fascinants. Ces paysages, ces étres étaient-ils existés
d’eux-mémes ? Tous les étres sont ordonnés, mesurés et calculés
comme si tous sont les produits d’'une méme machine. Tout est
en vie en corrélation avec les lois physiques, chimiques,
biologiques et astronomiques. Surtout, la cadence et
I’organisation chez la créature humaine! Le fonctionnement en
harmonie des organes du corps humain comme celui des pieces
d’une machine enthousiasme ceux qui le percoivent. Méme
Darwin, un athée ou un incroyant ou un agnostique britannique
qui niait la création divine, le créationnisme, disait sur 1’ceil que
«la complexité de cet organe I’affolait et qu’il deviendrait fou
quand il pensait a la formation de la structure complexe de
I'ceil». Tous les étres sont liés les uns aux autres avec des lois

_8—



immuables. Les croyants, les gens qui ont la croyance religieuse
pensent qu’il y a un Créateur qui les crée et qui sait tout. Mais,
les incrédules qui n’ont aucune conviction religieuse croient que
les étres existent aléatoirement et par hasard. Le message du
Créateur, envoyé par 'intermédiaire de Ses Messagers est que:
"Le créateur de tout, ¢’est Moi. Je suis le Créateur, le Maitre de
tout. Je suis le possesseur de vous tous. Si vous croyez en Moi, je
vous fais entrer dans le Paradis. Je vous y donnerai des bienfaits
innombrables. Vous y vivrez dans le plaisir et le bonheur infinis.
Mais, je briilerai éternellement en Enfer ceux qui ne croient pas
a Mes Messagers, mes Envoyés". Supposons que le paradis et
I’enfer n’existent pas; donc, ceux qui ont eu la foi en Prophetes,
Messagers d’Allah Le Tres-Haut, n'auraient eu aucune perte,
aucun dommage bien qu’ils se soient leurrés. Mais, ceux qui
n’ont pas la foi a ceux que les Messagers ont dit et ceux qui les
falsifient seront briilés éternellement dans le feu de I’Enfer.

On témoigne avec gratitude que les religieux s’efforcent de
disséminer et de défendre ce chemin droit de Ahl sunna dans
tous les co6tés de notre chére patrie. Bien qu’on entende
quelques ignorants qui n’ont pas lu ou pas compris les ouvrages
des savants Ahl sunna parler étourdiment ¢a et 1a, ceux qu’ils
disent se fondent devant la foi solide du peuple qui s’aime
fraternellement et ils n’exposent que I’ignorance et la vilenie de
ceux qui les disent.

Ceux qui se trouvent sur la voie défaitiste et fractionniste
pour démanteler les musulmans essaient de diffamer les savants
Ahl sunna et les éminents de Tasaw(f (soufisme) “rahmatullahi
tadlad alahim ajma’in”. Comme tous les savants Ahl sunna,
Ahmed Djevdet Pacha et aussi nos comités scientifiques ont
donné des réponses nécessaires a ces ignobles diffamations et, en
contrecarrant et résistant a D’altération des significations
correctes et saines des versets et des hadiths charif, ils ont gardé
ainsi les sens, les significations authentiques expliqués et tirés du
Qur’an al-karim par Rastlullah “sallallahu alaihi wa sallam".
Dans notre livre nous traitons séparément le chemin droit et le
chemin erroné. Nous prions Allah Le Tres-Haut que nos chers
lecteurs puissent étudier ce livre avec le bon sens et
minutieusement, et qu’ils puissent le juger équitablement et
qu’ils puissent se réunir sur le droit chemin que ce livre indique
et qu’ils s’y attachent et qu’ils puissent s’abstenir des menteurs,

—9_



des diffamateurs et des hérétiques, et qu’ils puissent échapper
ainsi au malheur éternel.

Les explications supplémentaires faites dans quelques

passages de notre livre sont citées dans les crochets [...]. Toutes
ces explications sont extraites des livres dignes de confiance.

Calendrier Calendrier Calendrier
Grégorien Hégirien solaire Hégirien
lunaire
2018 1397 1440

KALIMA AL-TANZIH

«Subhéanallahi wa bi-hamdihi siibhanallah'il-azim»

(Gloire et pureté a Allah le Tout Puissant ainsi que toutes
louanges a Lui; Gloire a Allah, 'Immense, le Parfait) Celui qui
dit, qui récite cent fois (le matin et le soir) le kalima al-tanzih
serait déchargé de tous ses péchés; il serait protégé d’en
commettre de nouveau. Cette invocation (dou’a) est traitée en
détail dans le Maktiibat (V. 307 et 308&mes lettres) d’Imam al-
Rabbanf Ahmad Far(q al-Sarhandi « rahmatullahi alayh » et elle
débarrasse de tous les soucis.

10—



Premiere partie
1- MA’LUMAT-I NAFI’A

(SAVOIRS UTILES)

La premicre partie de notre livre contient le livret de vingt et
une pages écrit par Ahmed Djevdet Pacha. Historien, juriste et
homme d’Etat ottoman Ahmed Djevdet Pacha est né en 1238 de
I"'Hégire [en 1823] a LovecC et décédé en 1312 [en 1894] a Istanbul.
Son tombeau est dans le cimetiere de la mosquée Fatih a Istanbul.
Il a rendu un grand service a I'Islam, ayant mis les préceptes
Coraniques en forme des codes de loi dans son ouvrage précieux
qu’il avait préparé et intitulé “Majalla” ottoman. Il est aussi
lauteur des ouvrages intitulés "Histoire Ottomane" de douze
volumes, le livre le plus digne de confiance dans son genre, et le
célebre ouvrage "Qisas-i Anbiya" [Histoire des Prophetes].

Ahmed Djevdet Pacha écrit: Cet 4lam (mondes, univers), c’est-
a-dire, tout était non-existant. Allah Le Tres-Haut a créé tout a
partir de rien. IL a voulu que ce monde soit prospere, soit enrichi
avec les étres humains jusqu’a la fin du monde. IL a créé Hadrat
Adam (’alaihi ’s-saldm) du limon de la terre. IL a agrémenté le
monde de ses enfants. IL a honoré certains d’eux en les désignant
Prophétes pour enseigner aux étres humains sur ceux qui sont
nécessaires pour qu’ils vivent en paix et en bonheur dans ce monde
et dans I’au dela. IL les a distingués des autres en leur donnant de
hauts rangs. IL a transmis Ses commandements aux Prophetes par
lintermédiaire de 1’Archange Jabrail (Jibril, Gabriel)
"alaihissalam" [que La Paix soit sur lui]. Et eux, ils les ont transmis
tels qu’ils les avaient recus de Jabrail "alaihissalam" et exactement
a leurs oummas, leurs communautés. Le premier Prophéte était
Adam "alaihissalaim" et le dernier notre Maitre Muhammad
Mustafa "’alaihi ’s-saldtu wa’s-salam". Plusieurs Prophetes sont
envoyés entre ces deux. Allah Le Tres-Haut seul connait leur
nombre. Ceux dont les noms sont connus sont ceux-ci:

~11 -



Adam (Adam), Shit, Idriss (Hénoch), Nih (Noé), Hid
(Héber), Salih (Shélah), Ibrahim (Abraham), Ism#il (Ismaé&l),
Ishaq (Isaac), Ya’qiib (Jacob), Yiisuf (Joseph), Ayyiib (Job), Liit
(Loth), Chw’ayb (Jethro), Misa ou Moussa (Moise), Yisha’ ibn
Nin (Joshua), Hariin (Aaron), Dawid (David), Sulaymin
(Salomon), Yiinas ibn Meta (Jonas), Ilyas (Elie), al-Yas'a (Elisée),
Dhii'l-Kifl (Ezéchiel), Zakariya (Zacharie), Yahya (Jean-
Babtiste), Isa ibn Maryam (Jésus), et Muhammad Mustafa "alaihi
wa alaihimussaldtu wassaldim" (Paix et saluts soient sur lui et sur
eux). Les vingt cinq de ces Prophetes, hors de Shit et Yiisha’, sont
mentionnés dans le Qur’an al-karim. Les noms Uzair (Esdras),
Luqmén, et Dhul-qarnayn sont aussi mentionnés dans le Qur’an
al-karim. Cependant, parmi les savants en Islam, il y a eu ceux qui
disaient que ces trois et aussi Khedr et Tubba' étaient des
Prophetes comme les autres disaient qu’ils étaient des Saints
(Awliya).

Muhammad aleihissalam est Habibullah (I’Aimé d’Allah Le
Trés-Haut). Ibrahim alaihissalim est Khalilullah (I’ami) parce
qu’il n’y avait rien d’autre que I’amour d’Allah Le Tres-Haut dans
son cceur. Miisa alaihissalam est Kalimullah parce qu’il a parlé a
Allahu ta’ala. Isa (Jésus) alaihissalam était Rahullah (né sur le
Verbe Divin). Adam alaihissalam est Safiyullah [sa faute
pardonnée par Allah]. Nith (Noe) aleihissalam est Najiullah
(sauvé du danger). Ces six Prophetes sont supérieurs aux autres.
Ils sont appelés “Ulw’l-azm” (Doué de fermeté). Muhammad
alaihissalam est le supérieur de tous.

Allahu ta’ala a révélé une centaine de livrets (suhuf) et quatre
grands Livres sur la terre. Tous ceux-ci ont été transmis par Jabrail
(Jibril, Gabriel) "alaihissalam". Il est dit dans le hadith sharif que
dix suhuf (livrets) sont révélés, descendus sur Adam alaihissalam,
cinquante sahifa sur Shit alaihissaldm, trente sahifa sur Idriss
(Hénoch) alaihissalam et dix sahifa sur Ibrdhim alaihissalam.
[Sahifa, pl. suhuf, est le synonyme du mot feuillet, de la page; mais
ici elle signifie livret, rissala, le message mais pas un feuillet de
papier]. De ces quatre Livres, Tawrat al-sharif [la Torah, Thora]
descendue sur Miisd [Mofic4, Moise| alaihissalam; Le Zabiir al-
sharif [les Psaumes] sur Dawud [David] alaihissaladm; Injil al-sharif
[I’Evangile authentique] sur Isa [Jésus] alaihissalam et Qur’an al-
karim [le Coran] est descendu sur Muhammad alaihissalam, le
dernier des Prophetes.

~12 -



A I’époque de Nih [Noé] alaihissalam, une grande inondation
(Le grand Déluge) a eu lieu et I’eau a recouvert le monde entier.
Tous les gens et les animaux sur la Terre se sont noyés. Mais, Nith
alahissalam et les croyants montés a bord d’un navire construit par
Nih alaihissalam et appelé aujourd’hui " I’Arche de Noé" se sont
sauvés. Ses trois fils aussi y étaient en sa compagnie. Et comme
Nih alaihissalam avait pris aussi un couple de chaque espece
d’animaux a bord de I’arche, tous les animaux se sont reproduits
de ceux-ci.

Nih alaihissalam avait trois fils & bord de I’arche: SAm, Yéafes
(Japhet) et Him. Aujourd’hui, tous les étres vivants sur la Terre
sont des descendants de ces trois. C’est pour cela que Hadrat Noé
est appelé le Second Pere.

Isma’il (Ismaél) et Ishaq (Isaac) "alaihima’s-salam""' étaient

les fils de Ibrdhim “alaihissalam”. Le fils de Ishak (Isaac)
alaihissalim était Ya’kab [Jacob]. Le fils de Ya’ktib [Jacob]
alaihissalam était Yasuf [Joseph] alaihissalam . Ya’kb [Jacob]
alaihissalam est appelé “Israil”. C’est la raison pour laquelle, ses
fils et ses petits fils sont appelés “Bani Isrdil” [Les Enfants
d’Israél]. Bani Isrdil se sont accrus, et parmi eux, sont venus
plusieurs Prophéetes. Misad (Moise), Hartin (Aaron), Dawad
(David), Sulayméan (Salomon), Zakariya (Zacharie), Yahya (Jean-
Babtiste), isa ibn Maryam (Jésus) "alaihima’s-salim" et méme,
Hadrat Maryam, sa mere, sont des exemples. Sulaimén ’alaihi’s-
salam était le fils de Dawiid ’alaihissalam. Yahya (Jean-Babtiste)
alajhissalam était le fils de Zakariyd (Zacharie) alaihissalam.
Hadrat Maryam était la fille de imréan et de Hunna, la belle sceur
de Zakariya (Zacharie) alaihissalam. Har(in (Aaron) alaihissalam
était le frere de Muasa (Moise) alaihissalam. Yisha’ (Joshua)
alaihissalam était le fils de la sceur de Misa (Moise) alaihissalam,
autrement dit, il était son neveu. La lignée de Ism&’il (Ismaél)
alajhissalam était arabe et Muhammad alaihissalam est venu
comme descendant de cette lignée arabe.

De méme que Hod (Héber) alaihissaldim envoyé comme
Prophéte a la tribu des Ad, et que Salih (Shélah) alaihissalam a la
tribu des Thamid, Masa (Moise) alaihissaldm était envoyé a Bani
Israfl. Yasha’ (Joshua), Hartin (Aaron), Dawid (David),
Sulayméan (Salomon), Zakariyd (Zacharie) et Yahya (Jean-

[1] Paix et bénédiction soient sur eux

~13 -



Babtiste) "alaihima’s-saldim" aussi étaient les Prophétes envoyés a
Bani Israil. Mais, ils n’avaient pas de religions différentes, ils
avaient invité seulement Bani Israil, enfants d’Israél, a la religion
de Miisa (Moise) alaihissalam. Bien que Zabir [psaumes], le Livre
sacré ait été révélé a Dawid ’alaihi’s-saldm, il ne contenait pas les
préceptes, commandements et cultes religieux. Il n’y avait que des
préches et de conseils. Donc, la Torah n’avait pas été abrogée ou
invalidée, tout au contraire, elle avait été raffermie. C’est la raison
pour laquelle la religion de Mfsa alaihissalam a duré jusqu'a
I’époque de ’Is4 ’alaihi’ssalam. Quand *{s4 ’alaihi’ssalam est venu,
sa religion a abrogé celle de Misa alaihissalam. C’est-a-dire, la
Torah est devenue invalide. Donc, il n’était plus permis de suivre
la religion de Mfsa alaihissalam. Des lors, il est devenu
indispensable de suivre la religion de ’Is4 ’alaihi’ssalim jusqu’a la
révélation de celle de Muhammad ’alaihi’s-salam. Cependant, la
majorité de Bani Isrd’il n’a pas eu la croyance en ’Isd (Jésus)
’alaihi’ssalam, il s’est obstiné et persisté dans le chemin de la
Torah. Les Nasara (les Nazoréens ou Nazaréens) et le Judaisme
(les Juifs) se sont séparés ainsi. Ceux qui ont eu la croyance en ’Isa
(Jésus) ’alaihi’ssaldm ont été appelés "Nazoréens", lesquels sont
appelés aujourd’hui Chrétiens. Ceux qui n’avaient pas la croyance
en la Prophétie de ’Isa ’alaihi’ssalim et qui résistaient et
persistaient dans la mécréance, I’hérésie et dans Ierreur sont
appelés "Juifs". Les Juifs affirment toujours qu’ils sont sur la voie
de la Torah, des Psaumes ou de Misid (Moussa, Moise)
alaihissalam. Et les Nasara soutiennent qu’ils suivent le chemin de
"fsa (Jésus) ’alaihi’ssalam et de Injil. Or, notre maitre Muhammad
(’alaihi’s-saldtu wa’s-saldm), le maitre de deux mondes, le
Prophete de tous les étres humains et les génies est envoyé comme
Prophete pour tous les ’dlams (mondes des étres) et sa religion,
laquelle est I'Isldm, a abrogé toutes les religions. Puisque I'ordre
de cette religion sera en vigueur jusqu’a la fin du monde, il n’est
pas permis, en aucune contrée du monde, d’étre dans une autre
religion que la sienne. Aucun Prophete ne lui succédera jamais.
Heureusement, nous sommes de Sa oumma. Notre religion est
I'Islam.

Notre Prophéte Muhammad alaihissaldm est né le douzieme
jour de mois de Rabi’ al-awwal qui tombait au vingt Avril en I’an
571 du calendrier grégorien, lundi matin, a la Mecque. Il est
décédé a Médine en onzieme année de I'Hégire [en 632 du
calendrier grégorien]. La révélation divine lui est survenue a L’4ge

14—



de 40 ans; I’'ange Jabrail (Jibril, Gabriel) "alaihissalam" lui a révélé
qu’Allah LeTres-Haut I’a choisi Prophete. En 622, il a émigré de
la Mecque vers la Médine (La Hijrah). Le vingt Septembre, le
lundi, il a atteint Quba', la banlieu de Médine. Ce jour-la est
devenu le début de I'année Hijri solaire des musulmans. Le
commencement de I'année solaire des Adjam date six mois avant
de ce jour-la. Autrement dit, c’est le vingt-et-un Mars, le Nawroz
qui est le jour de féte traditionnelle des zoroastriens qui adoraient
le feu. Et le calendrier de ’année Hijri lunaire a débuté le premier
jour du mois de Mouharram.

Nous croyons a tous les Prophetes. Tous sont des Prophetes
envoyés par Allah Le Tout-Puissant. Mais, quand le Qur’an al-
karfm est descendu, les autres religions ont été abrogées. C’est la
raison pour laquelle, il n’est plus permis de suivre I'une de celles-
la. Et les chrétiens, eux aussi, croient a tous les Prophétes passés,
mais ils deviennent mécréants, infideles, et ils s’égarent du droit
chemin parce qu’ils n’admettent pas, ne croient pas que
Muhammad alaihissaldm est le Prophete pour tous les étres
humains. Quant aux juifs, ils sont plus loin de I'Islam parce qu'ils
ne croient non plus en Jésus (Isd' alaihissalam).

Comme les Juifs et les Chrétiens ont la croyance que leurs
livres existants- interpolés et altérés aujourd’hui- sont les mémes
depuis qu’ils ont été envoyés du ciel, ils sont appelés "Gens du
Livre" (Ahl al-kitab, mais infideles du Livre). Il est permis de se
marier avec leurs filles et de manger de la viande des animaux
qu'ils ont abattus [s'ils ont mentionné le nom de Dieu pendant
Pabattage]. [Cependant, il est makrouh (acte religieusement
déconseillé). Quant au mariage d’une musulmane avec 'un de
ceux-ci, c’est un acte défendu en Islam. Car, si une musulmane
avait l'intention de se marier avec I'un de ceux-ci ou avec un
murtad (une personne ayant abandonnée I’Islam, un apostat) elle
aurait mésestimé, méprisé la religion de Muhammad alahissalam.
Et une musulmane qui méconnaissait I'Islam, elle aurait
abandonné la religion et elle serait une murtad (renégate,
apostate); donc, cela serait un mariage entre les deux mécréants].

Quant aux ceux qui ne croient en aucun Prophete, ou méme
s’ils en croient, ceux qui adorent un Prophéte en croyant que ce
Propheéte-la ou certaines créatures ont des "attributs de Divinité"
et les polythéistes, les associateurs, les renégats, apostats sont tous
appelés mécréants sans un livre céleste. Il est précisé que les

~15 -



"impies" (Moulhid) aussi sont des incrédules sans livres célestes. Il
n’est pas permis de se marier avec leurs femmes ou de manger de
la viande des animaux qu’ils ont abattus.

"fsa [Jésus] ’alaihi’ssalam a choisi douze disciples parmi ses
compagnons pour répandre sa religion apres lui-méme. Ce sont
appelés Hawariyyoln [les Apotres]. Ce sont: Sham’un [Simon
nommé Pierre], Yuhanna [Jean], Ya’qib [Jacques le Majeur],
Andréas [André], le frére de Pierre, Philipus [Philippe], Thomas,
Bartholomaus [Barthélemy, Bartholomée], Metiyya [Mathieu],
Ya’qiib [Jacques le Mineur], Barnabas [Barnabé], Yehouda [Judas
Iscariote] et Thaddaeus [Thaddée, Jude]. Dans quelques ouvrages,
il est cité le nom Simon au lieu de Barnabas. Judas est devenu un
hérétique et Mathias est nommé Apotre pour remplacer. Pierre
€tait le leader des Apotres. Ces douze croyants ont diffusé partout
la religion de *Isa [Jésus] *alaihi’ssalam 2 la suite de son ascension
quand il avait trente trois ans. Cependant, la propagation correcte
de la religion révélée par Allah Le Tres-Haut a duré quatre-vingt
ans. Puis, la fausse doctrine, les révolutions et les principes de Paul,
un sectateur, un faux apdtre et compagnon de Pierre, ont été
disséminés partout. Paul [Bolus] était un prosélyte, un converti
juif. 11 feignait de croire ’Isa [Jésus] ’alaihi’ssalam. Ce sectateur et
hérétique, déguisé en apdtre faisait semblant d’€tre un grand
savant religieux. Il a forgé ce mensonge que "'Isd [Jésus]
’alaihi’ssalam était le Fils de Dieu, c'est la raison pour laquelle, il
avait des attributs divins". Il a affabulé d’autres théories. Il a rendu
la sentence que le vin et la viande de porc n’étaient pas défendus.
Il a retourné leur qibla de Kaa’ba vers I’Est ou le soleil se levait. 11
a prétendu que la Personne (dhit, essence) de Dieu n’était qu’une
et Ses attributs étaient trois. Ces attributs sont appelés
"hypostase " (ugnoum). Ces principes de ce Juif hypocrite ont été
insérés dans les quatre premiers livres €crits et appeles Evangiles,
notamment dans I'Evangile de Luc, et en conséquence, les
Nazoréens se sont divisés en sectes. Ceux qui avaient la foi qu' *Isa
[Jésus] ’alaihi’ssalaim avait ses attributs divins sont devenus
polythéistes. Soixante douze sectes et écrits différents ont paru.
Au cours du temps, plusieurs sectes sont oubliées et a présent, il
existe trois grandes sectes. Plusieurs d’entre elles sont associatrices
(presque polythéistes, mushriq).

[Un prétre appelé Anselm Turmeda dans I'lle de Majorque,
I’'une des iles Baléares en Espagne et qui avait pris le nom
Abdallah ibn Abdullah at-Tarjuméan par la suite de sa conversion

~16 -



a I'Islam a Tunis a écrit son ouvrage intitulé en arabe "Tuhfat al-
arib fi-radd ala ahl as-salib" [sa traduction francaise: "Le Présent
de ’'Homme lettré pour rétfuter les partisans de la Croix"] en 823
de ’Hégire [en 1420]. Cet ouvrage a été imprimé en 1872 [en 1290
de ’'Hégire] a Londres et en 1981 [en 1401 de ’'Hégire] a Istanbul
par Hakikat Kitabevi. Il a été publié en arabe avec I’ouvrage
intitulé Al-Mungidh min al-Dalal [Erreur et délivrance] d'al-
Ghazali et il a été traduit aussi en turc. Abdallah at-Tarjuman écrit
dans son ouvrage cité ci-dessus comme le suivant:

"Les quatre livres cités ci-dessus ont été écrits par St. Matthieu,
St. Luc, St. Marc et St. Jean. Ceux qui ont altéré, modifié
premierement I’Evangile et qui ont transformé les Nazoréens en
polythéistes sont ceux-ci. Matthieu, un Palestinien, n’avait vu que
Isa [Jésus] "alaihi’ssalam lors de I'année de son ascension, il a €crit
le premier Evangile huit ans aprés I’ascension de ’fsa [Jésus]
’alaihi’ssaldam. Il y a narré des événements extraordinaires et
étonnants survenus lors de la naissance de ’Isd [Jésus]
’alaihi’ssaldm en Palestine et comment sa mere Hadrat Mariam
[Marie de Nazareth] I’avait emmené en Egypte quand Hérode
(Hérode le Grand), I’empereur juif voulait massacrer les
innocents. Hadrat Mariam est décédée six ans apres I’ascension de
son fils; elle est enterrée a Jérusalem. Luc (Luc 1'évangéliste ou
saint Luc) est né 2 Antioche (Antakya). Il n’a jamais vu "Isa [Jésus]
’alajhi’ssalam. Il était un compagnon de Paul (Bolus) et il a été
converti a la foi de Christ par 'hypocrite Paul aprés 'ascension de
fsa [Jésus) “alaihi’ssalam. Inculqué des idées venimeuses par Paul,
il a écrit un Evangile en altérant entierement le livre divin. Marc,
surnommé Marcus aussi est I'un des convertis au christianisme par
l’apétre Pierre aprés I’ascension de "Isa [Jésus] ’alaihi’ssalam. Il a
écrit 2 Rome ceux qu’il a entendus de Pierre et il est ainsi 'auteur
de I'Evangile selon Marc. Finalement, Jean, cousin de Isa [Jésus]
alaihi’ssalam et I'auteur de I'Evangile selon Jean, il I'avait vu
quelques fois. Il y a plusieurs passages contradictoires dans ces
quatre Evangiles"]. Dans les deux ouvrages intitulés "Diya' al-
quliib" et "Shams al-haqiqa", écrits par Is’hak Effendi de Harput,
décédé en 1309 de I'Hégire [en 1892], et dans les ouvrages, "As-
sirat al-mustaqim", écrit en arabe par Haydari-zada Ibrahim Fasth
Effendi, décédé en 1299 [en 1779] a Istanbul et "Mizan al-
Mawazin", écrit en persan par Najaf Ali Tabrizi et imprimé en
1288 [en 1871] a Istanbul, et aussi dans 'ouvrage "ar-radd al-
Jamil", écrit en arabe par Imam al-Ghazali, imprimé en 1959 a

~-17 -



Bayrit", il est démontré que les livres religieux appelés a présent
Evangiles ou Bibles étaient entierement interpolés et que la
majorité de ceux qui avaient la foi a ces ouvrages devenaient des
associateurs, polythéistes.

Un Evangile de Barnabas [Barnab€] qui a écrit ce qu'il a vu et
entendu exactement de la bouche de ’Isi [Jésus] ’alaihi’ssaldm, a
été découvert et il a été publié en anglais en 1973 au Pakistan. 1l
est cité comme le suivant dans l’ouvrage "Kamis al-a’lam"
[Dictionnaire Universel d’Histoire et de Géographie]: "Barnabé
était ’'un des premiers Apotres. Il était le cousin germain de Marc
I’évangéliste. 11 était un Chypriote. Il est devenu le compagnon de
Paul [Bolus ou Paul de Tarse] le sectateur, et ils ont voyagé
ensemble en Anatolie et en Grece. Il a été martyrisé dans I'lle de
Chypre en 63 selon le calendrier grégorien. Il a écrit un Evangile
et quelques autres ceuvres. Considéré comme saint et apdtre par
1'Eglise catholique romaine comme par les orthodoxes, il est
liturgiquement commémoré le 11 juin".

Les religieux chrétiens sont les "Prétres" et les membres du
clergé. Chez les orthodoxes, le titre honorifique et juridique
supréme dans la hiérarchie épiscopale, c’est le patriarche. Les
ecclésiastiques de rang hiérarchique intermédiaire sont appelés
"Pasteurs". Récitants qui lisaient ou chantaient le récit de
'Evangile aux messes solennelles sont appelés "Evangélistes".
Ceux qui sont de rang hiérarchique plus élevé que ceux-ci, ce sont
les "Abbés" et les "Prétres". Ces jurisconsultes sont leurs muftis.
Ceux qui sont de rang hlerarchlque plus élevé que ceux-ci, ce sont
les "Evéques" ou "Pontifes". Les évéques ayant le rang plus élevé
sont les "Archevéques" ou les "Métropolites” ou "Prélats". Ces
dignitaires sont des juges spirituels. Ceux qui dirigent les pratiques
religieuses dans 1’église comme messes, rites, cultes sont appelés
"Clercs", au-dessous de ceux-ci les "Curés", les "Archidiacre", les
"Diacres". Ceux qui servent dans I’église sont appelés "Ermites"
ou "Cénobites". Ceux-ci sont comme les auxiliaires, les assistants
religieux qui dirigent les fideles en matiere des pratiques
religieuses. Ceux qui s’occupent seulement des cultes sont appeles
"Moines". Le chef de I'Eglise cathohque est le Pape (le pére des
peres). Il est le titulaire du siege de Rome. Et les dignitaires
ecclésiastiques chargés d’assister le pape dans le gouvernement

[1] Ces trois ouvrages ont été reproduits en offset en 1986 par la maison
d’édition Hakikat Kitabevi.

~ 18—



des affaires de I'Eglise sont appelés "Cardinaux".

Tous ces ecclésiastiques ont oublié I'unicité d’Allah Le Tres-
Haut. IIs ont inventé et adopté une doctrine désignée la "Trinité"
selon laquelle Jésus était le Fils de Dieu et que Dieu existait en
trois personnes. IlIs sont devenus ainsi des associateurs,
polythéistes. Ensuite, a I'’époque de Claudius II, (215-271), (dit
Claude le Gothique), empereur romain, Jonas Shammas, le
patriarche d’Antioche a proclamé qu’Allah est UN. Il a remis
beaucoup de gens dur le droit chemin. Ces gens-la sont devenus
des Gens du Livre. Mais les ecclésiastiques succédant ont réitéré
adorer trois Dieu. Constantin le Grand [274-337] a introduit aussi
I’idolatrie dans la religion de *Isa [Jésus] ’alaihi’ssalam. En 325, il a
réuni 318 évéques de toute la chrétienté a Nicée (Concile de Nicée,
le premier concile cecuménique et spirituel) et il a instauré un
nouveau dogme, une nouvelle religion chrétienne au concile de
Nicée. Au concile de Nicée, un prétre d' Alexandrie nommé Arius
s'est mis & précher qu’Allah est Unique et que Hadrat I’sa [Jésus]
était né homme et il n’était pas Fils de Dieu. Mais, le patriarche
Alexandre d'Alexandrie qui présidait le concile a excommunié
Arius, c'est-a-dire exclu de 1'Eglise. Constantin le Grand qui a
ordonné I’exil d’Arius, a condamné l’arianisme et a déclaré
qu’Arius était un incrédule. Comme il est écrit dans ’ouvrage "al-
Milal et al-Nihal" (Religions et les sectes) et dans ’ouvrage qui est
une chronique universelle intitulée Al-Majmu' al-Mubarak (la
Collection bénie) écrit par Djirdjis ibn al-'Amid (Georges
Elmacin), né au Caire en 1205 et mort a Damas en 1273 [601-671
de I’Hégire], un historien de langue arabe et de religion
chrétienne, que Constantin le Grand a instauré aussi les principes
de la secte nommée "Malakaiyya" [Melchites, Melkites]. En 381,
le second concile fut réuni a Istanbul pour débattre de la croyance
de 1’évéque Macdonius de Constantinople qui refusait la
déification de I’Esprit Saint et qui répétait que "I’Esprit Saint est
une création, il ne peut étre une hypostase différente", et
Macdonius fut condamné et excommunié. En 395, I’Empire
Romain fut divisé en deux. En 421, un troisiéme concile s’est réuni
a Istanbul pour scruter 'ceuvre de Nestorius, Patriarche de
Constantinople [Istanbul]. Il affirmait la distinction entre la nature
humaine et la nature divine du Christ, refusait a Marie le titre de
theotokos (mere de Dieu) et ne voyait en elle que la mere d'un
homme. Nestorius disait: «Jésus [’Isa ’alaihi’ssalim] est une
création humaine. On ne peut pas I’adorer. Il y a deux hypostases.

~19—



Dieu est Un. Parmi Ses attributs de I’Existence, de la Vie et de
I’Omniscience, celui de la Vie est I’Esprit Saint [Roh Al-Quds];
Son attribut "I’Omniscience" [la parole, le Verbe de Dieu] a
pénétré en Jésus et il est Dieu. Marie n’est pas la mere de Dieu.
Elle est la mere d’'un homme. Je refuse de voir un Dieu formé dans
le sein d'une femme! Jésus est le fils de Dieu». Mais c’était une
position dualiste, a laquelle s’opposait 1’école d'Alexandrie
représentée par Cyrille. La croyance de Nestorius acceptée par les
Chrétiens a pris la forme de nestorianisme et le nestorianisme s’est
répandu en Orient. En 431, la convocation faite pour un nouveau
concile d’Ephése. Ce Concile était convoqué par 1'empereur
romain de Constantinople Théodose II. Les idées et la vision de
Dioscorus d’Alexandrie y ont été approuvées. Le concile a
condamné le nestorianisme comme hérésie, et anathématisé et
déposé Nestorius comme « hérésiarque » et « impie ». Nestorius
est mort en 439 en Egypte. Un cinquieme concile convoqué par
I'empereur byzantin Marcien (Markianus) a réuni 734 évéques a
Chalcédoine (aujourd'hui Kadikoy) en 451 et il est nommé Le
concile de Chalcédoine ou les textes de Dioscorus, patriarche
d’Alexandrie ont été rejetés. Dioscore (Dioscorus) a été
excommunié avec ses adhérents et déposé de son siege. Les idées
de Dioscorus étaient nommées « le monophysisme », une doctrine
christologique qui affirmait que "le Fils [Jésus] n'a qu'une seule
nature et qu'elle est divine, cette derniere ayant absorbé sa nature
humaine". Un autre nom de monophysisme était la secte
"Jacobite", car le nom vrai de Dioscorus était Jacob (Jacques).
L’empereur byzantin Marcien a approuvé la condamnation et le
refus du monophysisme de Dioscorus et il I’a publié pour toutes les
Eghses Dioscorus s’est enfui et il a répandu sa secte en Egypte et
a Jérusalem. Plusieurs de ceux-ci sont aussi des polythéistes. Ils
rendent leur culte & Jésus ['Isd ’alaihi’ssalam]. A présent, les
Syriaques et les Maronites de I'Iraq, en Syrie et au Liban sont de
la secte Jacobite, dite aussi de 'Eglise jacobite.

La doctrine et la secte acceptées au Concile de Calcédoine et
approuvées par le roi Marcien sont nommées "Malakaiyya", dites
"Melkites" (du syriaque malik, "roi") ou I'Eglise melkite. La
branche de I’Eglise d’Antioche qui est demeurée fidele a
Chalcédoine fut appelée aussi «melkite ». La secte acceptée au
premier concile de Nicée est aussi similaire a Melkite. Le
continuateur légitime du tronc commun est le patriarcat
d’Antioche. Les Melkites utilisent "la Parole" ou "le Verbe de

—-20 -



Dieu" pour l’attribut divin d’omniscience et "le Saint-Esprit" pour
Pattribut divin de la vie. Selon eux, quand ces deux attributs
s’unissent a la personne, c’est "’hypostase” (ugnoum). Il y a en
Dieu trois hypostases. L’hypostase de I’existence, c’est le Pere.
Jésus est Son Fils. Ils ont attribué aussi de la divinité a la Marie. Ils
nomment ’Is "alaihi’ssalam "Jésus-Christ".

L’ouvrage intitulé "Izhar-al-haq" (Manifestation de la vérité)
de Rahmatullah Effendi de Delhi (al-Hindi) "rahmat-Allahi ta’ala
’aleih" et l'ouvrage intitulé "Diya-ul-qouloub" (Lumicre des
ceeurs) écrit en turc par Ishaq Effendi de Harput expliquent en
détail les soixante-douze sectes dans le Christianisme. Cet ouvrage
ci-dessus a été imprimé en turc en 1987 & Istanbul et sa traduction
anglaise publiée sous le titre de "Could not answer" en 1990. Et
'ouvrage intitulé "Izhar-al-haq" a été imprimé en langue arabe en
1280 de ’Hégire [en 1864] a Istanbul. Rahmatullah Effendi écrit
en détail dans son ouvrage cité ci-dessus les deux débats organisés
entre lui et les prétres chrétiens en 1270 de 'Hégire [en 1854] en
Inde, puis a Istanbul et comment il ’'emporte sur eux. Il y a des
renseignements détaillés sur ces discussions, insérés dans I’ouvrage
"Saif al-abrar", écrit en persan et imprimé a Istanbul. Le livre
"Izhar-al-haq" comprend deux parties dont la premiére est
traduite en turc par Nuzhet Effendi, le secrétaire en Chef du
Ministere de I’Education, et imprimée a

Istanbul sous le titre "izdh-ul-haq". La seconde partie est
traduite en turc par Sayyid Omer Fehmi bin Hasan en 1292 de
I’'Hégire (en 1875) et imprimée en 1293 de ’'Hégire [en 1876] a
Bosnie sous le titre de "Ibraz-ul-haq".

Toutes les églises et les sectes dépendaient du Saint-Siege a
Rome jusqu’en 1054 [446 de ’'Hégire] ou la séparation des églises
appelée le Grand schisme de 1054 a eu lieu. Plusieurs d’entre eux
sont devenus polythéistes. IIs étaient appelés catholiques. En 1054,
le patriarche Michel Cérulaire [Michael Cerularius], le patriarche
d’Istanbul, s’est refusé a reconnaitre la primauté de Rome et il a
séparé les Eglises d’Orient. Il s’est mis 4 gouverner lui-méme les
Eglise d’Orient. Ces églises sont appelées "Orthodoxes". Elles
sont de la secte "Jacobite" [Ya’qlbiyya]. En 1517 [923 de
I’Hégire], un prétre allemand nommé Luther a défié 1'autorité
papale de Rome. Sa doctrine religieuse s’est répandue d’abord
dans les principautés voisines, puis un certain nombre d’églises I’a
reconnu. Ce sont appelées "Eglises Protestantes" |

—-21 -



Il est évident que plusieurs chrétiens sont des polythéistes et ils
sont inférieurs aux juifs. Ils subiront des chatiments plus rigoureux
dans l'au-dela parce qu’ils ne croient non plus a Muhammad
alaihissalam et ils débordent les limites divines en croyant a la
Trinité. Ceux qui déifient, divinisent ou apothéosent ou adorent
Jésus ['Isa ’alaihi’ssalam] et sa meére Hadrat Marie sont des
polythéistes. Ils mangent aussi de la viande devenue charogne
[Toutes les religions célestes ou du Livre ont des prescriptions
pour les manieres d’abattre un animal comestible. Si I’abattage
n’est pas effectué selon les prescriptions de la religion, I’animal
abattu serait impure, une charogne]. Quant aux Juifs, ils ne
rejettent que les deux Prophetes "alaihimassalavatu wa’t-taslimat”
[La paix et les priéres soient sur eux]. Mais, ils croient en un Allah
Le trés-Haut et ils ne mangent pas de viande devenue impure et
charogne. Cependant, ils ont plus d’inimitié¢ contre I'Isldm. Bien
qu’'un certain nombre des Juifs devienne polythéiste en disant
"Uzair (Esdras] était le fils de Dieu" comme les Chrétiens, la
grande majorité des Juifs n’est pas polythéiste. Les orthodoxes, les
catholiques et les protestants lisent des Bibles différentes et ils
prétendent qu’ils sont adhérents de Jésus ['Is4 ’alaihi’ssalam]. Par
contre, ils ont des schismes en mati¢re de confession et de culte.
Tous sont appelés Nazoréens et Chrétiens. Ceux qui acceptent
Jésus ['1s4 ’alaihi’ssalam] comme Prophéte sont nommés "Gens du
Livre". A présent, il n’y a pas de Chrétiens qui sont des Gens du
Livre. Comme ils ne croient pas a8 Muhammad alaihissalam et
comme ils ne ’acceptent pas comme Prophete, ils sont tous des
infideles. Les Juifs se nomment eux-mémes Mosaiques [Fideles du
Mosaisme; ceux qui observent la Loi de Moise (Moussa
"alaihissalam")]. [Dans I’Encyclopédie des religions de deux
volumes, publié en 1997 en France, il est cité que la population
mondiale en 1995 est estimée a 4,6 milliards d'habitants dont 1
milliard 60 millions musulmans, 1 milliard 870 millions chrétiens
[parmi ces derniers, 1 milliard 42 millions catholiques, 505 millions
protestants et 174 millions orthodoxes], 14 millions Juifs et 1
milliard 606 millions incroyants ou polythéistes qui ne professent
aucune religion et qui ne croient en aucun Prophéte].

Quand notre Prophéte "alaihis’salatu was’salam" [Que la
priere et la paix soient sur lui] a honoré l'autre monde de sa
présence a l'onzieme année de I'Hégire, Abu Bakr As-Siddiq
"radi’Allahu anhu" [Qu’Allah Le Tres-Haut soit satisfait de lui]
est devenu Calife. Il est décédé a 1'dge de 63 ans en treizieme

—-22 -



année de 'Hégire. Apres lui, Omar Al-Farouq "radi’Allahu anhu"
[Qu’Allah Le Tres-Haut soit satisfait de lui] a été désigné le Calife.
Il a été martyrisé a 1'dge de 63 ans la vingt-troisiéme année de
I'Hégire. Apreés lui, "'Uthman Dhi’annourayn "radi’Allahu anhu"
[Qu’Allah Le Tres-Haut soit satisfait de lui] a été désigné Calife. Il
a été martyrisé la trente-cinquieme année de ’'Hégire a I’age de 82
ans. Puis, Alf "radi’Allahu anhu" [Qu’Allah Le Tres-Haut soit
satisfait de lui] est devenu Calife. Il a été martyrisé a ’dge de 63
ans la qurantieme année de I’'Hégire. Ces quatre Califes sont
nommés "Khoulafa ar-rashidin" [les Califes bien guidés]. De
méme qu’a "Asr al-sa’ada" (l'ere de félicité; le temps de
Muhammad alaihissaldim) " Ahkam al-Islamiyya", la Loi islamique
s’y était accomplie d’une maniére correcte et que le droit, la justice
et la liberté florissaient partout, de méme I’époque de ces quatre
Calife a été florissante et la Loi était exactement en vigueur. Ces
quatre Califes sont plus éminents que tous les Compagnons
(Ashab al-kirdm). La supériorité de I'un par rapport a ’autre est
par ordre de succession califale.

Pendant le califat de Abu Bakr As-Siddiq "radi’Allahu anhu"
les Musulmans sont sortis de la péninsule Arabique. Apres que
notre Prophéte, Rasoul al-akram, le Messager le plus généreux,
"sall’Allahu 'alaihi wa sallam" [la paix et la bénédiction d'Allah
tadla soient sur lui] a honoré I’autre monde de sa présence, des
rébellions ont éclaté dans la péninsule. Abu Bakr As-Siddiq
"radi’Allahu anh" a réprimé la rébellion, il a fait cesser tous les
désordres éclatés dans la péninsule. Il s’est occupé de I'instruction
des apostas. Il a restauré I'unité comme elle avait été au temps de
félicité [Asr al-sa’dda]. Quand Omar "radi’Allahu anhu" est
devenu Calife, il a délivré la khutba (sermon, allocution) ci-
dessous et il a encouragé Ashab al-kirdm (les Compagnons) pour
faire jihad et ghaza:

"O Compagnons du Messager! [radi-Allahu ta’ald ’anhum
ajma’in] L’Arabie ne peut fournir d’orge que pour vos chevaux.
Or, Allah ta’ala a promis a Son Prophete bien-aimé qu’lL
donnerait des contrées, des pays dans tous les cotés de la Terre a
I'oumma de Muhammad ’alaihi’s-salam. Ou sont-ils les guerriers,
les combattants, les conquérants qui voudront acquérir du butin de
guerre dans le monde et le rang distingué du martyr dans I’autre en
conquérant ces contrées promises ? Ou sont les anciens
combattants de I’Islam a sacrifier leur vie et leur corps et préts a
quitter leur patrie pour la cause de religion et pour arracher les

—-23



serviteurs humains d'Alldhu ta’ala aux griffes des tyrans ?". Et
voila, c’est ce discours-la de Hadrat Omar "radi’Allahu anhu" qui
a donné lieu a I’élargissement rapide des contrées musulmanes sur
les trois continents et a la délivrance des millions d’hommes de la
mécréance. C’est sur ce discours-la que Sahaba al-kirdm
(’alaihimu’r-ridwén) ont fait serment unanimement de faire jihad
et de combattre pour I'Islaim jusqu’a la mort. Ils ont formé des
armées comme le Calife a commandé et les croyants sont sortis de
I’Arabie en quittant leur pays, leur maison et se sont étendus dans
toutes les contrées du monde. Plusieurs d’entre eux ne sont pas
revenus et ils ont fait jihad jusqu’a leur dernier souffle 1a ou ils se
sont rendus. Plusieurs contrées ont été conquises tellement en peu
de temps. A cette époque-la deux grands empires régnaient:
I’empire romain et I’Etat perse. Les musulmans ont vécu tous les
deux. En particulier, I'Etat perse a été entierement effondré et
toutes ses contrées sont entrées en possession des Musulmans. La
population de ces contrées s’est honorée d’embrasser I’Islam. Tous
ces peuples ont atteint la paix dans le monde et la félicité éternelle
dans I’au-dela. De méme, ces ghaza ont duré a ’époque des califats
de Uthman et de ’Ali "radi’Alldhu’anhuma”. Mais, pendant le
califat de "Uthméan "radi’Alldhu’anhu", des opposants au Calife
sont apparus ils 1’ont martyrisé. Lors du califat de Alf
"radi’Allahu’anhu"”, des querelles Kharijites ont éclaté. Et les
musulmans sont entrés en divergence. Le principe de la victoire et
de la conquéte se basait sur I'union et le consensus, mais comme il
n’en existait pas a cette période-la, ils n’ont pas pu faire des
conquétes autant que celle de Omar "radi’ Allahu anhu".
L’époque de Khoulafa ar-rashidin [les quatre premiers califes]
a duré trente ans. Ces années-la se sont passées dans la prospérité
et dans la félicité comme le temps de notre Prophéte ’alaihi’s-
salam. Apres eux, plusieurs bid’ah et chemins hérétiques sont
apparus parmi les musulmans et beaucoup de croyants se sont
égarés du droit chemin. Seul ceux qui avaient la foi comme celle de
Sahaba al-kiram "radi’Alldhu ta’ald ’anhum ajma’in" et qui se
soumettaient aux préceptes de I'Islam et qui les observaient
comme eux se sont sauvés. Ce chemin est nommé " Ahl as-Sunnat
wa’l-Jama'a". Un savant Ahl al-sunna voudrait dire un docteur, un
spécialiste éminent en sciences religieuses, en jurisprudence de
I'une de quatre écoles juridico-islamiques [madhab]. C’est le seul
chemin droit. Le droit chemin que les savants de Ahl al-sunna
"rahmatullahi ta’ala alaihim ajma’in" montre, c’est le bon chemin

_24—



de notre Prophete alaihi’s-salam et de Ashab al-kirdm
"radi’Allahu ta’ald ’anhum ajma’in". Au cours du temps, les
chemins égarés sont oubliés. A présent, la plupart des pays
musulmans sont sur ce droit chemin de I'Islam sunnite. Cest
seulement le Chi’isme, fondé par un juif nommé Abdullah ibn
Saba qui enfreint Ahl al-sunna wa’l-Jamé&’a. Selon les Chf’ites,
"l’ayant-droit du Califat était Ali "radi’Allahu anh", mais Abl
Bakr et Omar "radi’Allahu anhuma" ont usurpé son droit". Ils
calomnient ainsi plusieurs Compagnons.

[Aujourd’hui, ceux qui sont appelés Musulmans et connus
Oumma’t al-Mouhammadiyya se composent de Ahl al-sunna
(Islam sunnite), des Chiites et des Wahhabites. Le mouvement des
impies connu sous le nom Ahmadiyya ou Qadianisme vu le jour en
Inde sous la houlette des Britanniques et autres mouvements anti-
islamiques comme le Bahaisme et le "Tablighi Jama’at" ou
"Jama’at al-Tabligh" n’ont aucun rapport, aucune relation,
aucune appartenance ni dépendance a I'Islam. Ces trois groupes
sont hors Islam ainsi que Ahl al-sunna.]

En ce qui concerne les questions de jurisprudence, autrement
dit les actes et les prieres, 1'Islam sunnite (Ahl al-sunna wa'l-
djama‘a) se divise en quatre grandes écoles juridico-islamiques
(Madhhab). La premiere des ces grandes écoles est la "Madhhab
Hanafite" de Imam al-a'zam 'Abu Hanifa Al-Nu'man Ibn Thabit
"rahmatullahi ’alaiyh". Hanif signifie une personne qui croit
correctement, qui s’attache a I'Islam. Ab0( Hanifa veut dire pere
des vrais Musulmans. Sinon, Imam al-a'zam n’avait pas une fille
nommée "Hanifa". La deuxieme grande école de I'Islam sunnite
est la "Madhhab Malikite" de Malik ibn Anas "rahmatullahi
’alaiyh". La troisieme grande école est la "Madhhab Chaféite" de
Imdm Mouhammed ibn Idris as-Chafi’l "rahmatullahi ’alaiyh",
descendant de Hadrat Chafi, un Compagnon. C’est pourquoi lui et
son école sont appelés Chafi'fte. La quatriecme grande école de
I'Islam sunnite est la "Madhhab Hanbalite" de Ahmed Ibn
Hanbal "rahmatulldhi ’alaiyh". Il est écrit dans la préface du livre
" Radd al-mukhtar", écrit par Ibn ’Abidin, quImam al-A’zam
était né en 80 de I'Hégire et décédé en 150 de ’Hégire [en 767 de
I’eére chrétienne]; Malik en 90, décédé en 179 de ’Hégire; Chafi’l
en 150, décédé en 204 et Ahmed en 164, décédé en 241 de I'Hégire,
"Rahmatullahi ’alaiyhim".

Quiconque veut apprendre le chemin de Ahl al-sunna devra

_25_-



lire des livres de 'une de ces grandes écoles de I'Islam sunnite.

Ces quatre grandes écoles juridico-islamiques sont unanimes
sur les fondements de la croyance. Toutes les quatre sont de
I'Islam sunnite. Leur croyance, leur foi, le fondement de leur
religion sont identiques. Ces quatre grands Imams sont des
mujtahids éminents reconnus par les musulmans. Et ces quatre
grandes écoles ont divergé seulement sur des questions de
jurisprudence. Elles se reconnaissent mutuellement comme
valides et véridiques, et les différences qui les caractérisent sont
relativement minimes.

Comme Allahu taéla et Son Prophéte "sallallahu ta’ala 'alayhi
wa sallam" (Que la paix et bénédiction soient sur Iui) ont pitié les
croyants, il n’est pas clairement défini dans le Qur’an al-karim et
hadiths charif comment pratiquer ou exécuter certains actes. [Car,
si la pratique ou I’exécution de certains actes y avaient été définies
explicitement ou d’'une maniere formelle, il aurait été obligatoire
(fardh, fard) ou sunna de les accomplir comme elles ont été
indiquées. Alors, ceux qui ne les accomplissaient pas seraient des
pécheurs et ceux qui n’accordaient pas d’importance aux fards
(préceptes obligatoires, ordonnances divines) et a la sunna
seraient mécréants. La vie serait trop difficile pour les
musulmans. |

En ce qui concerne les questions de jurisprudence comme
accomplissement de certains actes, on établit une analogie, une
déduction ou une interprétation avec celles qui ont été déja
énoncées et il faudrait ainsi exécuter les obligations, les préceptes
selon ce procédé. Parmi les savants religieux, ceux qui sont tres
capables d’interpréter, d’établir une analogie ou de tirer des
déductions sur ’effectuation des actes sont appelés "Mujtahid". 11
est wajib (nécessaire) pour lui et pour ceux qui le respectent, d’agir
selon son interprétation déterminée par voie de déduction a la fin
des efforts de réflexion de Iijtihad et selon sa supposition la plus
proche d’une bonne résolution en ce qui concerne la question de
I’accomplissement d’un acte. C’est que le Qur’an al-karim et les
hadiths charif commandent le faire ainsi. Si le mujtahid établit une
déduction ou interprétation erronée pendant son effort de
réflexion de 'ijtihad sur la résolution d’une question, il ne tombera
pas dans le péché; tout au contraire, il aura une récompense
(thawéb). Il sera récompensé de son effort. Car, Allah Le Tout
Puissant a ordonné a '’homme de travailler autant que faire se

_26 —



peut. Si le mujtahid établit une déduction erronée, il aura une
thawab pour son effort. Si son interprétation est correcte, il aura
dix thawab. Tous les Compagnons (Ashab al-kirAm) "radiy-Alldhu
ta’ala "anhum ajma’in" étaient mujtahids, grands savants. Parmi
ceux qui sont venus apres eux, précédemment, il y avait beaucoup
de grands savants capables de faire ijtihad et plusieurs musulmans
suivaient Iidjtihad de chacun d’eux. Avec le temps, un grand
nombre de ceux-ci a été oublié et ce ne sont que ces quatre
madhhabs qui ont survécu dans la croyance Ahl al-sunna. L’ Ahl
al-sunna n’a suivi que ces quatre grandes écoles pour éviter d’une
émergence éventuelle des hommes quelconques en guise de
mujtahid qui pourraient fonder des sectes hérétiques. Des millions
de gens de I'Islam sunnite ont suivi toujours le chemin de 1’'une de
ces quatre grandes écoles. Comme les fondements de la croyance
de ces quatre grandes écoles Ahl al-sunna sont identiques, elles se
reconnaissent mutuellement comme valides et véridiques et elles
ne se jugent non plus comme hérétiques ou déviées. Un Musulman
Ahl al-sunna pense que ces quatre grandes écoles sont sur le droit
chemin et que sa propre école est probablement plus correcte.
Quand méme, il y a la probabilité que I'interprétation de son école
sur une question soit erronée et que celle de I'une de trois écoles
soit correcte en ce qui concerne des actes ou questions a
déterminer seulement par interprétation (ijtihad) ou qui devraient
étre accomplis selon I'ijtihad, car il n’y a pas de bases scripturaires
explicites de 1'Islam sur certains actes et matieres. C’est la raison
pour laquelle, il vaut mieux pour tout musulman Ahl al-sunna de
raisonner comme « mon €cole que je suis en train de suivre est
correcte, mais il y a aussi la probabilité qu’elle soit erronée;
pareillement, les trois autres écoles sont erronées, mais il y a aussi
la probabilité qu’elles soient correctes » sur de telles questions qui
n’ont pas de bases scripturaires explicites. Donc, il n’est pas permis
d’entreméler les quatre écoles en pratiquant un certain acte selon
une école et un autre acte selon une autre, a moins qu’il n’y ait une
difficulté, une nécessité indispensable. Une personne doit
apprendre les principes de I’école qu’elle a choisie, elle doit agir en
se soumettant a cette école-la dans le domaine de ’exécution de
ses actes, a moins qu’elle n’ait une difficulté.

[Cependant, s’il y a une difficulté a accomplir un acte, en
d’autres termes, si on ne pouvait pas effectuer un acte selon sa
propre école, alors il est permis de le faire en suivant, en imitant
une autre de ces quatre écoles. Mais, il faut observer aussi les

—-27 —



conditions de la seconde école en ce qui concerne les pratiques
obligatoires (fards) et les pratiques qui rompent la priere (mufsid).
Il est écrit dans le chapitre intitulé "Nikah al-rij’i" de 'ouvrage de
Ibni Abidin que les docteurs Hanéfites ont émis une fatwa
(sentence jurisprudentielle) qu’on pourrait imiter I’école Malikite
dans ces cas-la.]

Plusieurs docteurs ont dit que 1’école Hanafite était plus
véridique. C’est la raison pour laquelle, ’école hanafite s’est
implantée dans la plupart des pays musulmans. Presque les
Musulmans du Turkestan, de I’'Inde et de I’Anatolie sont tous
Hanafites. Ceux de I’Afrique-ouest sont entierement Malikites. 11
y en a aussi dans quelques régions cotieres de I'Inde. Les Chaféites
sont nombreux en Egypte, parmi le peuple kurde, en Arabie et en
Daghestan. Les Hanbalites sont minoritaires. Autrefois, il y en
avait beaucoup a Damas et a Baghdad.

Les sources de référence principales, évidences et arguments
appelées "Adilla al-sharia" auxquelles les docteurs mujtahid se
sont référés et sur lesquelles se sont accordés en ce qui concerne la
science religieuse se composent de quatre fondements: le " Qur’an
al-karim", les "Hadith charif", "Ijma' al-Umma" et "Qiyas al-
fuqaha’".

Si les Mujtahids, les oulémas spécialistes en science religieuse
n’arrivaient pas a trouver une solution appropriée ou une
détermination explicite sur un acte ou sur une question dans le
Qur’an al-karim, ils avaient recours aux hadits charif. S’ils n’en
trouvaient pas dans les hadits charif, ils recouraient a I'Ijma’
(unanimité, consensus) en ce qui concerne la question et
émettaient ainsi un jugement par ce procédé. [[jma signifie
I'unanimité, le consensus des experts, c’est-a-dire le consensus
d’Ashéab al-kirdm (de tous les Compagnons) sur la question ou sur
la pratique et ’explication de ’acte en question. Le consensus des
suivants (T4bi’in) des Compagnons est aussi une source de
référence, une évidence pour I'ijma'. Mais, les actes ou les
explications des personnes qui se sont succédé, surtout ceux des
gens contemporains, des réformistes en religion, des rénovateurs
de la religion, des ignorants religieux ne sont jamais de I'ijma’ et ne
pourraient pas étre qualifiés de ijma’'.]

Si on ne pouvait pas non plus déterminer la solution d’un
probleme jurisprudentiel par la méthode de I’ ijma’, il faudrait
utiliser le qiyas (raisonnement par analogie, comparaison,

—28 —



référence, déduction juridique) des mujtahids. Si les quatre écoles
utilisent le Qur’an al-karim, les Hadith charif, Ijma’ et Qiyas
comme sources de la jurisprudence, Imam Malik "rahmatullahi
’aleyh" a reconnu et utilis€ également les pratiques des premiers
habitants musulmans de Médine al-mumawara (Amal ahl al-
medina) comme sources de la jurisprudence. Il a soutenu et
considéré que beaucoup de MéEdinois étaient descendants de
Sahéaba al-kirAm (’alaihimu’r-ridwan) et que la coutume et méme
les pratiques des Médinois provenaient de leurs peres, leurs aieux
et ainsi elles devaient étre d'origine sahabi et venir de Rastloullah
“sallallahu alaihi wa sallam": tant qu'elles n'étaient pas en
contradiction avec un quelconque hadith elles étaient acceptées. Il
considérait aussi que cette source était plus authentique que le
giyas. Mais, les Imams de trois autres écoles ont rejeté ce
consensus des Médinois comme source de la jurisprudence.

Il y a deux méthodes pour fournir I’effort de réflexion de
I'ijtihdd: L’une se base sur la voie des savants compétents
iraquiens, laquelle s’appelle la "Voie de ra’y". Ra’y signifie
I’opinion, la raison comme référence ainsi que le qiyas qui est le
raisonnement analogique. Ici, il s’agit de la méthode de
raisonnement analogique, le giyas. Si on ne pouvait pas trouver
une solution appropriée ou une détermination explicite sur un acte
ou sur une question dans le Qur’an al-karim ou aux hadits charif,
on recourait aux références en ce qui concerne le procédé de la
solution ou la pratique analogique de la question. Apres Ashab al-
kiram "radi’Allahu ta’dld ’anhum ajma’in", le maitre des
mujtahids qui admet et utilise le principe de ra’y comme principe
de droit c’est Imam al-a'zam 'Abu Hanifa "rahmatullahi ’alaih".

L’autre méthode se base sur la voie des savants du Hedjaz,
laquelle s’est appelée la "Voie de riwayat" (tradition). Ils
préferent la coutume ou la tradition des premiers habitants
musulmans de Médine al-mumawara (Amal ahl al-medina) au
giyas. Le maitre des mujtahids de cette voie était Imam Malik
"rahmatullahi ‘alayh" qui vivait & Médine al-mumawara. Imam
Chafi’t et Imam Ahmad ibn Hanbal "rahmatulldhi ta’ala
’alaihima" ont été présents en compagnie (sohba) de Imam Malik.
Apres avoir étudié la voie de Imam Malik, Imam Chéfi’'f est venu
a Baghdad et il s’est renseigné sur la méthodologie de Imam al-
a’zam "rahmatullahi ta’ala alaih" aupres de ses disciples, il a réuni
ces deux méthodes. Il a établi une nouvelle approche d’ijtihad.
Comme il était tres éloquent et il avait une grande culture

—29_



littéraire, il entendait tout de suite le contexte et la rhétorique des
versets (dyats) et des hadiths et il prenait la décision définitive ou
rendait jugement sur la question en conformité avec ce contexte
quil estimait plus catégorique. S’il n’arrivait pas y tirer une
résolution, il établissait alors un effort de réflexion de I'ijtihad par
la méthode de raisonnement analogique, le qiyas. Et Ahmad ibn
Hanbal (rahmatulldhi ta’ala ’alaih) aussi a étudié la méthodologie
de Imam Malik, puis il a étudi€ la science de giyas sous différents
disciples de Imam al-a’zam a Baghdad, quand bien méme il a
utilisé I'ijtihAd en examinant a priori la corroboration des hadiths
charif les uns avec les autres parce qu’il avait mémorisé de
nombreux hadiths charif. Il s’est différé ainsi de trois autres écoles
sur plusieurs points concernant les principes de la religion.

Le cas de ces quatre écoles est semblable a celui des habitants
d’une ville qui ont affronté un probléme et qui n’arrivent pas a
trouver la solution dans la loi, a savoir que les notables de la ville
se réunissent pour le résoudre et ils prennent une décision en le
comparant a un article pareil de la loi. Parfois ils ne peuvent pas se
mettre d’accord; quelqu’un pense que tels problemes sont des
affaires de ’Etat qui doit s’occuper de la restauration des villes et
de la prospérité du peuple. Il essaie de résoudre le probleme en
utilisant un raisonnement analogique ou personnel et en le
comparant a un article de la loi. Cette procédure est semblable a
celle de I’école Hanafite. Quelqu’un d’autre observe le procédé
des fonctionnaires publics venus de la capitale de I'Etat et il
conforme son procédé sur la question a celui de ces fonctionnaires.
Alors, il juge que les visées de ’Etat recommandent de procéder
de cette facon. Cette méthode est semblable a celle de 1’école
Malikite. Un autre notable procede par méthode d’étude de la
rhétorique, de I’expression du texte et du contexte de la loi. C’est
comme I’école Chafiite. Un autre groupe des notables agit de telle
maniere qu’il rassemble d’abord les autres articles afférents de la
loi, puis il les compare et considere la corroboration des uns avec
les autres et il recherche ainsi la voie correcte de la solution d’une
question. C’est comme 1’école Hanbalite. En conséquence, chacun
des notables de la ville trouve une solution et pense que sa
méthode et conclusion sont correctes et conformes a la loi. Mais au
regard de la loi, autrement dit, comme requis par la loi, un seul
résultat est correct et les trois autres sont fautifs. Pourtant, aucun
d’eux n’est coupable face a la loi, car leur désaccord avec la loi
n’était pas pour contester la loi ou s’opposer a 1'Etat, au contraire

—-30 -



ils s’efforcaient d’exécuter une prescription de I’Etat en respectant
et en obéissant a la loi. De méme, il se peut qu’ils soient appréciés
pour leurs efforts. Surtout, celui qui trouve la bonne solution sera
plus apprécié et il sera récompensé. Le cas de quatre grandes
écoles est pareil. La voie qu’Alldhu ta’adla apprécie n’est
certainement qu’une. Sur I’exécution d’une affaire sur laquelle les
quatre écoles sont en désaccord avec les unes les autres, le
jugement de I'une d’elles devrait étre correct, et ceux des trois
autres devraient étre erronés. Mais, comme chacun des Imams de
ces quatre écoles s’est efforcé de trouver la bonne solution, ceux
qui ont du jugement erroné seraient pardonnés, méme ils auraient
des récompenses. Car, notre Prophete "sall-Allahu ’alaihi wa
sallam" a dit: "Il n’y a pas de punition pour mon oumma due a des
erreurs ou oublis". Ces quatre grandes écoles de jurisprudence
islamiques sont unanimes et identiques sur les fondements de la
croyance, de la foi, des cultes, des prieres, en bref, sur les bases
scripturaires explicites de I'Islam indiquées clairement dans le
Qur'an al-karim et hadiths charif. Elles ont divergé seulement sur
quelques questions de jurisprudence. Ces différences qui les
caractérisent sont relativement minimes et sont sur quelques actes
et questions de jurisprudence qui n’ont pas de bases scripturaires
explicites de 1'Islam. Elles se reconnaissent mutuellement comme
valides et véridiques. Elles ne critiquent non plus les unes les
autres.

[Question: Les Wahhabites de la secte hérétique implantée en
Arabie sous la houlette des Britanniques et ceux qui sont égarés en
lisant leurs livres disent: " Les quatre écoles (madhhab) ont apparu
en seconde siecle de I’'Hégire. De quelle madhhab étaient-ils les
Compagnons et les Tabi’(n (les suiveurs)?"

Réponse: L’Imdm d’une Madhhab, d’une é&cole de
jurisprudence, signifie un grand savant, un grand expert qui a
recueilli les sciences religieuses indiquées explicitement dans le
Qur’an al-karim et Hadith charif en entendant expliquer de
Sahabat-al-kiram (Compagnons) et qui les a rédigées et
composées. Pareillement, en ce qui concerne les savoirs qui n’ont
pas de bases scripturaires explicites, il les a dévoilés et révélés par
analogie ou en les comparant a ceux qui ont les fondements
scripturaires explicites. A la 318¢me page de I’ouvrage "Hadiga",
il est écrit: "Il y avait aussi d’autres imams de madhhab aux temps
ou vivaient les quatre Imams connus. Eux aussi, ils avaient établi
une madhhab. Mais ceux qui suivaient ces madhhabs sont

—-31 -



diminués de jour en jour et aujourd’hui il n’en existe plus". Chacun
de Sahabat al-kiram était un mujtahid. IIs étaient tous des érudits,
des grands savants d’une connaissance profonde et imams de
madhhab. Chacun était dans sa propre madhhab, et tous étaient
des érudits, des savants plus grands que nos imdms de madhhab.
Leurs madhhabs étaient plus correctes et plus précieuses.
Cependant, ces madhhabs ont été oubliées parce qu’elles n’avaient
pas de livres écrits. Donc, il n’était plus possible de suivre une
autre que ces quatre grandes écoles. Poser la question " Ashab al-
kiram (Compagnons) faisaient partie ou étaient des adeptes de
quelle école juridico-islamique", c'est comme demander "le
colonel, le commandant du régiment est le soldat de quelle
compagnie?", ou, demander "le professeur de physique est I'éleve
de quelle classe de 1’école?"]

Il est écrit dans plusieurs livres qu’il n’y avait plus de savants
d’une connaissance profonde et d’une compétence capable
d’établir I’ijtihad absolu quatre cent ans apres de I’'Hégire. Dans le
hadith charif cité a la 318éme page de I’ouvrage intitulé "Hadiga",
il est dit que les faux et hérétiques hommes de religion
augmenteraient. C’est la raison pour laquelle tous les Musulmans
sunnites doivent choisir I'une de ces quatre écoles (madhhab)
connues et suivre, observer, imiter, adopter, se conformer a 'une
de celles-ci, et lire, apprendre "flm al-hal", livre d’instruction,
livre de crédo et catéchistique de I'une de ces écoles et y conformer
sa foi, sa croyance et ses actes. Un tel musulman adopte ainsi cette
école. En d’autre terme, c’est 1'adhésion a I'une de quatre grandes
écoles juridiques, c’est "Taqlid" qui est ’acceptation et le respect,
sans les remettre en cause, des préceptes d'une jurisprudence.
Quiconque ne suit pas 'une de ces quatre grandes écoles de
jurisprudence de I'Islam ne peut pas étre d’Ahl al-sunna, sunnite.
Cette personne est appelée "anti-madhhab et perfide ou
renégate". Et une personne anti-madhhab ou fait partie d’'une de
soixante-douze sectes déviées ou elle est une mécréante. C'est
ainsi écrite dans les ouvrages "Bahr", "Hindiyya" et dans le
chapitre Zebayih de 'ouvrage de "Tahtawi" et dans le chapitre
des "Baghis" de 'ouvrage "Radd al-mukhtar" de Ibn Abidin. En
outre, il I’est aussi a la 52éme page de 'ouvrage "Al-basa’ir" et
dans l'ouvrage d’exégese de Ahmad Sawi "rahmatullahi taila
alaiyh" et sourate al-Kahf.

L’auteur de I’ouvrage intitulé "Mizan al-kubra", Imam Sharani
(rahmatullahi ta’ala "aleyh) écrit comme le suivant dans la préface:

—-32 -



"Toutes les madhhabs oubliées et les quatre grandes écoles
présentes sont véridiques et authentiques. Aucune d’elles n’a
supériorité par rapport a ’autre, parce qu’elles proviennent toutes
de la méme source de la religion. Toutes les madhhabs ont des
préceptes et actes faciles a pratiquer (rukhsa) ainsi que des actes
difficiles a accomplir (‘azima). Cependant, cela serait "jouer avec
la religion" si on tentait de pratiquer I’acte facile alors qu’on était
capable d’accomplir une 'azima. Mais, il est permis (jaiz) de
pratiquer un acte rukhsa a celui qui a une excuse valable ou qui est
inapte d’effectuer un acte 'azima. Celui qui le fait aura des
récompenses (thawab) comme s’il a accompli une azima. Il est
wajib (nécessaire) que celui qui n’est pas inapte ou impotent
exécute les actes 'azima au lieu des rukhsa de sa propre madhhab.
Méme, au lieu d’accomplir un acte duquel il n’y a que la rukhsa
dans sa propre madhhab, cela serait wéjib de pratiquer I’acte
difficile (azima) d’une autre école s’il y en a. On doit s’abstenir
sérieusement de désapprouver les propos de I'un des Imams de
madhhab ou de croire que sa propre opinion est plus véridique que
la leur car les savoirs, les opinions et compréhensions des autres
personnes sont nuls par rapport a ceux des mujtahids". Cela
explique qu’il n’est jamais permis de chercher les facilités des
autres madhhabs, c’est a dire, de syncrétiser les madhhabs, de faire
une fusion, un mélange injuste, en bref, de former un syncrétisme
dogmatique (Talfiq) inter-écoles, puisqu’il n’est pas permis a une
personne n’ayant aucune excuse valable d’agir selon la rukhsa de
sa propre madhhab.

L’auteur du livre "Durr al-Mukhtar" (rahmatulldhi ta’ala
’aleyh) écrit comme le suivant dans la préface de son ouvrage et
aussi dans son annotation intitulée "Radd al-Mukhtar" [de Ibn
Abidin]: “C’est nul de chercher les facilités des madhhabs et d’agir
selon celles-ci en ce qui concerne les actes et le culte. Par exemple,
si une personne qui a déja fait son ablution mineure a un
saignement dans la peau, ce saignement n’annule pas I’ablution
selon I’école Chafiite, mais la rompt selon I’école Hanéfite.
Pareillement, si un homme contacte peau contre peau avec une
femme "na-mahram" (avec qui il peut se marier), son ablution
serait rompue selon I’école Chafiite, mais elle ne serait pas annulée
selon I’école Hanafite. Donc, la priere de salat accomplie par une
personne qui a contacté peau contre peau avec une femme na-
mahram ou qui a un saignement dans la peau apres avoir fait son
ablution est invalide (non sahih). De méme, suivre une deuxi¢me

—-33 -



école en méme temps qu’on accomplit un acte selon une madhhab
n’est pas valable, c’est unanimement nul (batil), a savoir: si une
personne qui fait la madéfaction (mash) d’une petite partie de la
téte pendant son ablution en suivant la madhhab chafiite est
touchée ou frolée par un chien, la priere de salat accomplie par
cette personne est nulle méme si elle 'accomplit en suivant I’école
Malikite sans avoir relavé la partie touchée par le chien. Car selon
I’école Chatfiite, la priere de salat d’une personne touchée par un
chien est nulle. Et selon I’école Malikite, il faut madéfier la téte
entiere, bien que le chien ne soit pas "najs" (religieusement
impur). De méme, la répudiation sous la crainte fondée ou morale
est valide selon 1’école Hanafite, mais invalide selon les trois
autres. Il n’est pas permis (jiiz) 2 un musulman de se remarier avec
la femme qu’il a répudiée en suivant I’école Chafiite et de se
marier en méme qu’avec la sceur de sa femme en suivant I’école
Hanafite. Car il est unanimement invalide (batil) de faire un
"Talfiq" des madhhabs, c’est-a-dire, de faire un mélange, un
syncrétisme, une cohésion et de chercher les jugements faciles a
exécuter des écoles de jurisprudence. Il n’est pas permis non plus
d’agir sans suivre aucune des quatre grandes écoles”. En outre,
dans le chapitre de "Temps des prieres de salat", il écrit comme le
suivant: “En raison d’un voyage (safar) ou de violentes pluies
(matar) il est permis d’exécuter en rassemblant les prieres de salat
de midi (dhuhr) avec celle de I’aprés-midi (‘asr) et du soir
(maghrib) avec celle de la nuit ('ishd) selon ’école Chafiite. Mais,
il ne I’est pas selon 1’école Hanafite. Si un musulman Hanafite en
voyage accomplit sa priere de salat de dhuhr a I’heure de I’horaire
de la priere de I’asr (de ’apreés-midi) sans avoir une difficulté ou
une circonstance particuliere, cela serait un acte haram (défendu).
S’il effectue la priere de I’asr a I’heure de celle de midi, cela ne
serait jamais valide. Cependant, selon 1’école Chafiite tous ces
deux cas sont sahih (valides). Quand il y a une difficulté selon sa
propre madhhab, il est permis d’agir selon la rukhsa de sa propre
école. Et s’il s’agit aussi d’'un empéchement a ’exécution d’un
culte en utilisant une rukhsa, il est permis de I’effectuer en suivant
une autre de quatre grandes écoles a condition qu’on observe et
accomplisse également les obligations (fardh) et les nécessaires
(wajib) propres a ce culte-1a selon la deuxieme école”. En ce qui
concerne I'accomplissement d’un culte ou d’un acte, la personne
qui fait cette imitation ou observation (taqlid) d’une deuxi¢me
école de jurisprudence ne serait pas sortie de sa propre madhhab;

—34—



en la faisant, on ne change pas son école, ni on la quitte.
Seulement, en ce qui concerne ’exécution d’un culte ou d’un acte,
il faut observer les préceptes de I’autre école de jurisprudence.

Ibn Abidin "rahmatullahi ta’ala 'alayh" écrit comme le suivant
dans son ouvrage intitulé "Radd al-muhtar"": “Si un musulman
Hanafite accomplit sa priere de saladt de dhuhr (midi) avec une
ablution (wudd) sans formuler en coeur I'intention (niyyah), cette
priere de salat est valide (sahih). Mais, s’il devient un Chafiite
apres-midi, et s’il accomplit la priere de salat d’asr (de I'apres-
midi) avec cette ablution-la, cette salat est invalide. Il devrait
refaire son ablution en commencant par 'intention (niyyah)". Et il
écrit comme le suivant quand il explique le sujet de "Ta’zir"
[remontrance sévere, sanction, peine discrétionnaire]: “Si un
musulman change de madhhab pour les profits mondains et sans
avoir aucune nécessité religieuse ou scientifique, il aurait joué avec
la religion. Il devrait avoir une peine discrétionnaire. On a peur
qu’il meure sans iman (foi). Il est dit dans un verset du Qur’an al-
karim: “Demandez donc aux gens du rappel [savants] si vous ne
savez pas”. C’est la raison pour laquelle il est devenu wéjib
(nécessaire] de demander a un mujtahid, de suivre une madhhab.
Suivre une madhhab, autrement dit, imiter une école, c’est
possible de la reconnaitre, d’énoncer, d’exprimer qu’on est
adhérant de cette école-la, ou formuler aussi cette intention dans
le cceur. Suivre une madhhab, c’est lire, apprendre et exécuter les
préceptes énoncés par 'lmdm de madhhab. On ne peut pas
adhérer a une madhhab sans I'apprendre, sans la savoir ni en ne
disant verbalement qu’on est "un Hanafite" ou "un Chafi’ite", etc.
Ceux qui ne le savent pas doivent exécuter leur culte en
demandant aux mafitres religieux ou en lisant des livres
catéchistiques de I'Islam”. Et il écrit comme le suivant en
expliquant "le témoignage": “Le témoignage de celui qui n’attache
pas d’importance a une école de jurisprudence ou qui change de
madhhab pour une raison d’exécuter et choisir les voies faciles, [ou
qui mélange et rassemble les madhhabs et qui recueille des facilités
choisies (rukhsa)] est inadmissible”.

Ibn Abidin écrit comme le suivant dans sa préface: “ Har(in ar-
Rashid, le Calife dit a Imam Malik qu’il voulait répandre ses livres
dans tous les pays musulmans et ordonner a tout le monde de se

[1] Volume II., page 542
_35_—



conformer seulement a ces livres. Imam Malik a répondu: "O
Calife! Ne fais pas ca!l. La divergence des savants en madhhab est
I'une des compassions d’Allahu ta’ala pour cet 'Umma. Tout le
monde est libre de suivre 'une de quatre grandes écoles de
jurisprudence qu’il veut. Toutes ces grandes écoles sont
véridiques”.

“Mu’min” ou “Muslim” ou “Musulman” signifie une personne
qui a cru et accepté les préceptes religieux islamiques prescrits par
Allahu taila et révélés et transmis a I’humanité par Muhammad
’alaihi’s-salam et disséminés dans toutes les contrées musulmans.
Tous ces préceptes sont expliqués dans le Qur’an al-karim et par
des milliers de hadiths charif. Ce sont d’abord les Compagnons
(Sahabat al-kirdm) qui les ont entendu par la bouche bénie de
notre Prophete "sall-Alldhu ’alaihi wa sallam", puis ulama, les
grands savants de 1’Isldm, venus aux deuxiéme et troisieéme siecles
apres eux, appelés Salaf as-salihin, les ont écrits et expliqués dans
leurs livres en les entendant de Tabi’in qui avaient entendu
directement Sahébat al-kirAm, ou de leurs successeurs de ces
derniers. Par la suite, les savants religieux qui leur ont succédé ont
expliqué et interprété différemment les enseignements rapportés
dans les ouvrages de Salaf as-silihin, ainsi ils ont divergé les uns
des autres et en conséquence les soixante-treize divisions ou
groupes différents ont vu le jour en ce qui concerne les
enseignements, les savoirs et les préceptes qui n’ont pas de bases
scripturaires explicites mais auxquels il faut croire. Seulement, I'un
de ces soixante-treize groupes n’a jamais inséré ses propres idées
et opinions dans les explications faites par Salaf as-salihin; en les
interprétant, il n’a fait aucune modification, ni ajout. Ce groupe
qui a le credo musulman véridique est appelé “Ahl al-sunna” ou
“Sunnite”. Les soixante-douze groupes qui sont en dissentiment et
déviés en conséquence d’interpréter inexactement les versets du
Qur’an al-karim et les hadiths ambigus, sont appelées groupes de
“Bid’a” [innovation bldmable] ou de “Dalala” [hérésie] ou bien
" Anti-madhhab". Ceux-ci aussi sont musulmans, mais ils sont dans
I’hérésie.

En ce qui concerne les bases scripturaires explicites, celui qui
qui a perdu la foi en interprétant le Qur’an al-karim et les hadiths
charif selon son propre raisonnement, ses opinions et jugements
personnels et qui est devenu ainsi mécréant, est appelé "Moulhid"
(impie, hérétique, défectionnaire). Moulhid se croit un musulman
sincére et un croyant de 'oumma de Muhammad alaihissalam. Et

— 36 —



le "Munafiq" (hypocrite dans la foi) se prend pour un musulman,
mais il est d’'une autre religion. Le "Zindiq" (perfide, renégat)
renie sa religion. Il ne croit en aucune religion. Il passe pour
musulman pour transformer les musulmans en athée, en impie et
pour les pousser dans I'impiété. Il s’efforce d’anéantir I'Islam en le
falsifiant, en I’altérant et en voulant faire la “réforme en religion”.
Il est hostile a I'Islam. Il est perfide et tres pernicieux; les franc-
macons et les agents britanniques sont de ce groupe.

Les préceptes de 1'Islam auxquels il faut absolument croire
pour étre musulman ne consistent pas seulement de six
fondements de la foi. Pour étre un musulman, bien stir qu'il est
absolument nécessaire de croire qu’on doit respecter et exécuter
les obligations (fardh) bien connues qui sont conditions
obligatoires, autrement dit "sine quoi non", pareillement, croire
aussi qu'on ne doit pas pratiquer et qu’on doit éviter les
interdictions, des actes illicites (haram). C’est le premier devoir
d’un musulman d’exécuter les obligations (fard) et d’éviter les
interdictions (hardm); et quiconque ne P’accepte pas ou le rejette
perd la foi et devient apostat (murtad). Celui qui croit mais ne
pratique pas une ou plusieurs prescriptions de I’Islam sous I’effet
de plaisirs mondains ou de mauvais amis, ou commet des péchés,
des hardm est un musulman; mais, celui-ci est un musulman fautif,
coupable; un tel musulman est appelé pécheur (fasiq). Le culte, la
pratique des obligations cultuelles (al-'ibadat) c’est exécuter les
fards et s’abstenir des actes interdits et illicites (hardm). Un
musulman qui tAche d’accomplir les fardhs et d’éviter des haram et
qui se repent aussitot quand il a commis une faute en ce qui
concerne I’exécution de son culte est appelé pieux (salih).

De nos jours, il n’y a pas d’excuses pour celui qui vit dans des
pays libres d’ignorer les six fondements de la foi, les fards et les
harams bien connus. C’est un péché grave de ne pas les apprendre.
Il est indispensable les apprendre bricvement et les enseigner aussi
a ses enfants. Méme, s’il n’accorde pas d’importance a les
apprendre, il devient mécréant. Bien qu’un infidele qui déclare,
qui dit la profession de foi (shahdda) “Achhadu an la ilaha
il’Allah wa achhadu anna Muhammadan 'abduhii wa Rasiluh”
(J'atteste qu'il n'y a pas d'autre dieu qu'Allah et j'atteste que
Muhammad est Son Serviteur et Son Messager) et qui connait sa
signification et qui en croit devienne un musulman dés qu’il la
prononce, quand-méme, il doit apprendre graduellement les six
fondements de la foi et les fardhs et les hardms bien connus pour

- 37 —



chaque musulman, et aussi ceux qui les savent, c’est-a-dire les
autres musulmans doivent les lui apprendre. Si ce converti a
I'Islam ne les apprend pas, il sort de I’Isldm et devient un apostat
(murtad). Toutefois, il faut qu’il les apprenne en lisant les ouvrages
catéchistiques (ilm al-hal) véridiques de I’Islam écrits par les
grands savants Ahl al-sunna. [Il faut faire bien attention a ne pas
se tromper aux ouvrages, conférences des gens ayant le titre
comme académicien, enseignant ou professeur qui ignorent les
enseignements Ahl al-sunna]

- 38 —



Deuxieme partie

2 - SAVOIRS DIVERS

a. LES FRACTIONNISTES ET SECTES
HERETIQUES

Les musulmans se divisent en deux groupes. Le premier est de
la communauté Ahl al-sunna, groupe sunnite. Les musulmans de
la croyance et de la foi de la communauté Ahl al-sunna qui est
véridique et dans le droit chemin se composent de quatre grandes
écoles de jurisprudence. Leur croyance (i’tigid), leur foi (iman)
sont identiques. Il n’y a aucune scission entre eux. Le deuxieme
groupe, ce sont ceux qui ne sont pas d’Ahl al-sunna, lesquels sont
appelés "gens de bid’ah" ou gens de "anti madhhab". Les Chiites
et les Wahhabites sont de ce deuxieme groupe. De nos jours, les
Taymiyyistes, adeptes et suivistes d’ibn Taymiyya, de Jamaladdin
Afghani, de Mohammad Abdouh, de Sayyid Qutb, de Mawddi,
de Tablighi Jama’at et les Wahhabites sont des gens de bid’ah (ahl
al-bid’a). Les Wahhabites qualifient eux-m&mes comme suivistes
de cinquieme madhhab. Ca, c’est un bobard, un mensonge qu’ils
ont fabriqué, car il n’y a pas une madhhab nommée comme
"cinquiéme école". A présent, il n’y a qu’une ressource, qu’un
moyen ou qu’une issue pour apprendre les enseignements
islamiques de base ou la science religieuse: ce sont les livres
catéchistiques ('ilm al-hal) de 'une de quatre grandes écoles. Tout
musulman choisit 'une de ces quatre écoles juridiques qu’il la
trouve facile a suivre. I1 lit les documents, les livres de I’école qu’il
a choisie et apprend ainsi sa religion. En ce qui concerne ses cultes
et actes, il agit selon les principes de cette école-la. En fait, il imite
(taglid) cette école-la et il devient un adhérent de cette madhhab.
Comme il est facile a tout le monde d’apprendre ce qu’il entend et
vit de ses parents, les musulmans généralement font partie de
I’école de leurs parents. L’existence de quatre grandes écoles au
lieu d’une seule est un avantage, une facilité pour les musulmans.

—39_



Quoiqu’il soit permis de changer d’école (madhhab), il faudrait
des années pour étudier et apprendre une nouvelle et des études
faites pour apprendre la premiére ne serviraient a rien. De plus, un
tel changement pourrait causer des confusions entre les nouveaux
et anciens enseignements et des erreurs pendant
I’accomplissement des cultes et actes. Il n’est jamais permis de
quitter une madhhab parce qu’on la désapprouve, car les grands
savants de I'Islam ont affirmé que cela serait une mécréance
d’attribuer, d’imputer I'ignorance aux Salaf as-salihin ou de les
désapprouver.

De nos jours, les anti-madhhab comme Mawdadi, Hamidullah
et les Tablighis al jama’at en Pakistan, Jamaleddin al-Afghéani,
Mohamed Abdouh, ancien mufti du Caire, et ses disciples Sayyid
Kutb et Rachid Rida en Egypte et ceux qui sont aberrés en lisant
les livres des gens cités ci-dessus suggerent un syncrétisme, une
fusion de quatre grandes écoles de jurisprudence de I'Islam. Ceux-
ci proposent, imposent méme aux musulmans de sélectionner et
recueillir les facilités (rukhsa) de quatre grandes écoles et de
réformer, de renouveler I'Islam de telle facon qu’il puisse étre
facilement praticable. D’une intelligence et d’un esprit bornés et
d’'un raisonnement erroné, ces personnes soutiennent
inintelligiblement cette idée défectueuse, cette proposition
erronée ou cette assertion fausse faite avec des savoirs incomplets.
Quand on jette un coup d’ceil sur leurs livres, on remarque tout de
suite qu’ils ne savent rien sur les sciences de Tafsir, de hadith, al-
ustl et de figh (science de jurisprudence) et qu’ils n’exposent que
leur ignorance avec une logique fausse, mais d’un clinquant de
style et d’'une rhétorique dorée. Ils sont si ignorants des maticres
suivantes, parce que:

1- Les grands savants de quatre grandes écoles ont énoncé ce
principe: " La déduction du syncrétiste (hukm al-mulaffiq) est
nulle"; c’est-a-dire, si un culte exécuté conjointement, en
mélangeant les jugements de plusieurs madhhab était invalide
selon toutes ces quatre écoles juridiques, le syncrétisme des
madhhab serait nul et non avenu. Et si un musulman ne se
conforme pas a cette unanimité des grands savants (rahmatullahi
ta’ala ’alaihim ajma’in) de quatre grandes écoles de I'Islam, il ne
sera d’adhérent d’aucune d’elles. 1l devient un anti-madhhab. Les
actes d’un anti-madhhab deviendraient toujours incompatibles
avec I'Islam; ils deviendraient apocryphes. En faisant cela, on
jouerait avec la religion.

—40 -



2- Confiner les musulmans et les cultes dans un seul expédient
signifie compliquer la religion islamique. Si Allahu taala et Son
Envoyé (sall-Allahu ’alaihi wa sallam) avaient voulu, ils auraient
sans doute tout révélé explicitement et tous les actes et cultes
auraient été exercés d’une seule maniére. Mais, en ayant pitié des
créatures humaines, Allah Le Tout-Puissant et Son Messager (sall-
Allahu ’alaihi wa sallam) n’ont pas explicitement révélé tout, n’ont
pas clairement expliqué, ni dévoilé, ni formulé tout. Plusieurs
madhhab (grandes écoles juridico-islamiques) ont découlé des
interprétations et des déductions des grands savants Ahl al-sunna
(rahmatullahi ta’dld ’alaihim ajma’in). Lorsqu’un musulman se
heurte a une difficulté, il choisit la rukhsa (voie facile) de sa propre
école pour exécuter aisément un culte ou une obligation. En cas
d’une plus grande difficulté, il suit une autre madhhab et il
accomplit commodément son devoir. Il n’y aurait eu point une
telle facilité si on avait réduit les madhhab en une. Les anti-
madhhab et ceux qui croyaient qu’ils recueillaient les facilités, les
rukhsa des madhhabs pour établir un systeme unique d’une issue
facile, en fait, ils causeraient sans le savoir des difficultés aux
musulmans.

3- Une tentative de pratiquer une partie d’un culte en suivant
une madhhab et une autre partie selon une autre école signifierait
se méfier de 1’opinion du docteur (Imdm) de la premiere école
(madhhab). Comme il est cité ci-dessus, une attribution, une
imputation d’ignorance aux Salaf as-silihin (rahmatullahi ta’ala
*alaihim ajma’in), c’était la mécréance (kufr).

L'histoire a été témoin de beaucoup de gens qui voulaient faire
des modifications dans les cultes islamiques et qui insultaient les
grands savants (‘'ulami) Ahl al-sunna (rahmatulldhi ta’ala ’alaihim
ajma’in). Il est évident que des gens qui proféraient I’abolition de
quatre grandes écoles de jurisprudence islamique apres une
sélection des rukhsa des madhhab n’ont pas pu correctement lire
ni comprendre non plus une page des ouvrages des docteurs de
madhhab. Car, il faudrait étre un spécialiste, un savant éminent
pour percevoir et comprendre la supériorité des madhhab et des
docteurs de madhhab. Un savant éminent ne faisait pas courir les
gens au désastre en ouvrant stupidement un chemin d’ignorance.
Ceux qui se sont leurrés par des ignorants et des hérétiques
apparus au cours de I’histoire ont couru au désastre, au malheur.
Par contre, ceux qui ont respecté et suivi les grands savants Ahl al-
sunna, venus a chaque sie¢cle depuis plus de mille quatre cent

—41 -



années et loués par les Hadith charif, ont atteint la félicité. Et nous
aussi, nous devons nous retenir, nous raccrocher au chemin droit
de nos ancétres, de ces pieux et purs musulmans, de ces martyrs
qui ont sacrifié leur vie pour 'amour d’Allah et pour promulgation
et la dissémination de I'Islam. Pareillement, nous ne devons pas
nous laisser leurrer par des ouvrages, articles ou discours
venimeux des réformateurs arrivistes de la religion islamique!

Malheureusement, les idées venimeuses d’Abdouh, président
de la loge maconnique du Caire, se sont propagées d’un coté a la
madrasa (école) de la mosquée "Jami' al-Azhar" en Egypte. En
conséquence, les "réformateurs religieux" comme Rashid Rida,
Mustafa al-Maraghi, recteur de la Jami’ al-Azhar, *Abd al-Majid
as-Salim, muftf du Caire, Mahmiid Shaltit, Tantawi al-Jawhart,
’Abd ar-Raziq Pasha, Zaki al-Mubérak, Farid al-Wajdi, ’Abbas
’Aqqad, Ahmad Amin, Docteur Tah& Husain Pasha, Qasim Amin
etHasan al-Banna sont apparus en Egypte. Et d’autre c6té, comme
on ’avait fait pour Abdouh, leur mattre, ils ont été lancés en leur
attribuant des titres comme "savants islamiques progressistes" ou
"savants modernistes de I'Islam", etc., et leurs ouvrages ont été
traduits en turc et en plusieurs langues. Mais, ils ont causé de
I’hérésie aux religieux ignorants et aux jeunes gens.

Sayyid Abdulhakim al-Arvasi (rahmatullahi ’alaiyh), le grand
savant et le mujaddid (rénovateur) du quatorziéme siecle hégirien
avait énoncé qu' «Abdouh, le mufti du Caire, n’avait jamais concu
la grandeur et la distinction de 1’oulama, des spécialistes des
sciences religieuses de I'Islam. Il était un vendu aux ennemis de
I’Islam et finalement devenu un franc-macon et 1'un des furieux
mécréants qui essayaient insidieusement de détruire I'Islam de
Iintérieur ». Comme Abdouh, ceux qui ont été courus a la
mécréance, a I’hérésie et a la bid’ah (innovation religieuse
bldmable) sont pour ainsi dire entrés en concurrence avec les uns
les autres pour égarer les jeunes religieux qui leur succéderaient.
Ceux-ci sont devenus par conséquent des protagonistes des
calamités comme prédite dans le hadith charif: “Ce seront les
religieux hérésiarques qui entraineront ma oumma au précipice”.

Apres la mort d’Abdouh en 1905 (1323 hégirien) en Egypte, ses
novices qu’il avait élevés ne se sont pas tournés les pouces et ils ont
publié de nombreux livres nocifs lesquels ont encouru la
manifestation de l’irascibilité, du courroux divin. L’un de ceux-ci
est intitulé “Muhawarat” rédigé par Rashid Ridd. Comme son
maitre Abdouh, lui aussi, il attaque dans son livre les quatre

_4 -



grandes écoles (madhhab) Ahl al-sunna de 'Isldm en méjugeant
des écoles de jurisprudence de I'Islam, des méthodes et des
conditions de T’ijtihad et il expose d’'une maniere dénaturée les
madhhab comme dissidences dogmatiques et d’opinion, et il
commente les méthodes, les procédés et les conditions de I'ijtihad
comme sectarisme, fanatisme, dogmatisme et des controverses,
discussions dogmatiques et il est tombé ainsi dans 1’hérésie; il est
allé trop loin dans son hérésie qu’il a extravagué, divagué que "les
quatre grandes écoles de 1'Islam avaient rompu I'unité islamique".
Il méprise ainsi, pour ainsi dire, il se moque des millions de fideles,
de musulmans sinceres vécus en suivant I'une de ces quatre
madhhabs depuis mille ans. Il s’est éloigné de 1’Islam si loin qu’il
proposait des modifications, des réformes en Islam et en foi afin
que I'Islam puisse répondre aux besoins contemporains. Le seul
point sur lequel les réformateurs religieux se sont accordés, c’est
qu’ils se font connaitre eux-mémes comme savants islamiques
profondément cultivés, musulmans vrais ayant compris les
exigences de la vie moderne, et qu’ils reprochent aux vrais et purs
musulmans d’étre des “imitateurs de la pensée bouseuse,
vulgaire”. Mais, ils oublient que ces musulmans qu’ils méprisent
lisaient et comprenaient les ouvrages islamiques, ils suivaient la
bonne route des grands savants Ahl al-sunna lesquels avaient eu la
bonne nouvelle d’étre des héritiers de Rastilullah et loués dans le
hadith charif: “Le meilleur des temps est leur temps”.

Les articles, discours et déclamations de ces réformateurs
religieux démontrent clairement qu’ils sont des ignares, privés de
science de la jurisprudence islamique, des connaissances
religieuses et qu’ils ne savaient rien sur les principes de I'Islam.
Notre Prophete "sall-Allahu ’alaihi wa sallam - que la priere
d'Allah et Son salut soient sur lui" dit: «Les savants de la bonne foi
ont des degrés au dessus des autres croyants» et «Les savants en
religion sont les héritiers des Prophétes» et «La science spirituelle
est un secret des mysteres d’Allah Le Tout Puissant» et «Le
sommeil du savant est une adoration» c¢t «Honorez les savants de
mon 'oumma! Les savants sur la terre sont comme les étoiles dans
le ciel» et «Les savants intercéderont au jour du Jugement
Dernier» et «Les savants de jurisprudence, fuqaha, sont précieux;
c’est une 'ibada (adoration) d’étre en leur compagnie» et «Le
mérite, la supériorité du savant par rapport a ses disciples est
comme la supériorité d’un Prophéte par rapport a son 'oumma».
Dans ces hadith charif, notre Prophéte (sall-Allahu ’alaihi wa

_43 -



sallam / que la priere d'Allah Le Tout Puissant et Son salut soient
sur lui)" loue-t-il les savants Ahl al-sunna venus depuis mille trois
cents ans ou il fait ’éloge de Abdouh ou de ses novices, les
parvenus qui ont surgi plus tard?

Le Messager d’Allah LeTreés-Haut (sall-Allahu ’alaihi wa
sallam / que la priere d'Allah Le Tout Puissant et Son salut soient
sur lui) répond lui-méme cette question et il dit: «Chaque époque
que vous vivez est pire que la précédente. Et la détérioration
continuera ainsi jusqu’au Jour du Jugement dernier» et «Au fur et
a mesure que le jour du Jugement dernier approche les hommes
de message, de poste religieux seront plus pourris, plus putrides,
plus avariés que la charogne d'ane». Ces hadith charif sont écrits
dans I’abrégé de "Mukhtasaru Tadhkirat al-Qurtubi". Tous les
savants en science islamique et des milliers d’Awliya, loués et
glorifiés par ’Envoyé d’Allah Le Trés-Haut (sall-Allahu alaihi wa
sallam /que la priere d'Allah Le Tout Puissant et Son salut soient
sur lui), ont rapporté unanimement que le seul groupe recu la
bonne nouvelle qu’il serait sauvé de I’Enfer est seulement la
madhhab des savants de " Ahl as-sunna wa al-Jama'a" (Gens de la
sunna; Gens de la Vérité). Ceux qui ne sont pas de Ahl al-sunna
iront en Enfer. Ils rapportent également que le syncrétisme des
madhhab (talfiq) est nul. C’est-a-dire, ils notifient unanimement
que la recherche et le mélange des rukhsa, des facilités des
préceptes de quatre grandes écoles de I'Islam et la fabrication ainsi
d’une seule madhhab apocryphe serait une tentative absurde et
infondée.

Est-ce qu’une personne raisonnable suit la voie de la Sunna
louée unanimement par les savants de 1’Islam (rahmatullahi ta’ala
’alaihim ajma’in), venus au cours de mille ans, ou bien elle croit
aux ignorants de religion apparus depuis cents ans, mais présentés
eux mémes cultivés (!) et progressistes (!)? Les bons-becs et les
plus remarquables des soixante-douze groupes égarés sur lesquels
il y a des Hadith qu’ils iront en Enfer, ont attaqué toujours les
savants Ahl al-sunna (rahmatullahi ta’4la ’alaihim ajma’in), ils ont
essayé de diffamer, de tacher ces musulmans bénis; mais, ils ont été
humiliés devant les réponses corroborées par des dyat karima et
hadith charif. Quand ils se sont rendus compte qu’ils n’auraient
pas réussi a défaire scientifiquement Ahl al-sunna, ils ont recouru
a I’extorsion et a la violence et a chaque époque, ils ont causé le
versement de sang des milliers de musulmans. Par contre, les vrais
musulmans de quatre grandes écoles de I'Islam se sont entr’aimés

—44 —



et ont vécu fraternellement.

Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) dit: «La division des
musulmans en madhhab en ce qui concerne les actes, la vie
quotidienne est une compassion d’Allah Le Tout Puissant». Mais,
des réformateurs religieux comme Rashid Rida, né en 1282
Hégirien [en 1865] et mort soudainement en 1354 hégirien [en
1935] au Caire, prétendaient qu’ils établiraient ’unité islamique en
syncrétisant les quatre grandes écoles de 1'Islam. Notre Prophete
(sall-Allahu ’alaihi wa sallam / que la priere d'Allah Le Tout
Puissant et Son salut soient sur lui), par contre, recommandait a
tous les musulmans sur la Terre qu’ils se réunissent sur le seul
chemin de foi, sur le chemin droit de ses quatre Califes. 'Ulama, les
grands savants de ’Islam (rahmatullahi ta’4l4 ’alaihim ajma’in), en
recherchant, en étudiant et en travaillant ensemble, ont composé,
transcrit et enregistré la voie de croyance de quatre Califes dans
des ouvrages. Ils I'ont dénommé ce seul chemin que notre
Prophete avait recommandé " Ahl as-sunna wa al-Jama'a". Tous
les Musulmans dans le monde doivent se réunir dans cette voie
unique d’Ahl al-sunna. Ceux qui veulent I’'unité en Islam, s’ils sont
sinceres dans leur propos, doivent se joindre, participer a cette
unité déja présente. Mais malheureusement, les Francs-Macons et
les Britanniques qui essayaient de détruire I'Islam de l'intérieur
ont leurré toujours les musulmans par de telles paroles dorées et
clinquantes et ils ont rompu "l'unité de foi" sous le masque qu’«ils
assureraient la coopération».

Les ennemis de I'IslAim essaient de I’anéantir depuis sa
premiere époque. Et aujourd’hui, plusieurs Francs-macons,
communistes, Juifs et chrétiens I’attaquent par divers plans.
D’autre part, des musulmans hérétiques et déviés pour lesquels il
était déja annoncé qu’ils iraient a ’Enfer se servent des ruses et
des calomnies pour tacher Ahl al-sunna et pour fourvoyer,
détourner les musulmans du bon chemin. Ceux-ci essaient ainsi de
détruire Ahl al-sunna en collaborant avec les ennemis de I'Islam.
Les protagonistes, les instigateurs et les pionniers de ces attaques
étaient toujours les "Britanniques". IIs se sont servis de toutes les
sources de I’Empire, de leur trésorerie, de leurs forces armées, de
leurs flottes, de leur technologie, de leurs politiciens et écrivains
dans leur campagne vile et abjecte. Ils ont démoli ainsi les deux
grands Etats islamiques du monde, protecteurs de 1’Ahl al-sunna;
I'un de ceux-ci était I'Etat Jurjaniyah (Empire Babur) en Inde, et
l’autre c’était ’Etat Ottoman, répandu sur trois continents. Ils ont

_45_



anéanti tous les livres précieux de I'Islam dans tous les pays. Ils ont
supprimé et fait disparaitre les instructions et sciences islamiques
dans plusieurs pays musulmans. Pendant la Seconde Guerre
mondiale, ils ont secouru les communistes qui étaient sur le point
de disparaitre, mais ils ont donné lieu a leur relévement et leur
expansion dans le monde. James Balfour, 'un des Premiers
Ministres du Royaume-Uni, a fondé en 1917 "Al-Sihyiiniyya",
I'organisation sioniste qui envisageait I’établissement d’un Etat
Juif en Palestine, lieu sacré pour les musulmans. Le gouvernement
anglais qui a employe tous ses efforts pour faciliter I'établissement
d’un Etat juif a réussi la réalisation de ’Etat Israél en Palestine en
1366 de I'Hégire [en 1947]. Et encore le gouvernement britannique
s’est emparé de la péninsule Arabique de I'Etat ottoman en 1351
hégirien [en 1932] et ’a délivré & la dynastie Saoudite, et il a
engendré I’établissement d’un Etat wahhabite qui est sectaire et
hérétique en religion islamique, ainsi il a donné le plus grand coup
a I'Islam. Les persécutions, la tyrannie et les tortures que les
Wahhabites ont exécutées sous I’ordre des Anglais dans la région
Hedjaz sont traitées en détail dans la deuxieme partie de ’ouvrage
intitulé " Advice for the Muslim".

Abdurrashid Ibrahim Efendi écrit comme le suivant dans le
chapitre dont le titre est "I’animosité des Anglais contre I'Islam"
du deuxieme volume de son livre intitulé "Alam-i Islam" (le
monde islamique), imprimé en turc en 1328 hégirien [en 1910] a
Istanbul: «L’objectif principal des Anglais est 1’abrogation du
Califat islamique dans le plus court délai. La guerre de Crimée
réalisée sous l’instigation et ’encouragement des Anglais et
pareillement leur appui et support aux Turcs pendant cette guerre-
la n’étaient qu’un stratagéme pour exterminer le califat. Le traité
de Paris (du 30 mars 1856) dévoile cette ruse. [Les Anglais ont
clairement exposé leur hostilité dans le cadre des propositions
qu’ils ont faites pour les articles de Traité de Paix, signé a
Lausanne le 24 juillet 1923]. Toutes les catastrophes arrivées aux
musulmans sous n’importe quelle forme, ont découlé des
Britanniques. L’objectif fondamental de la politique anglaise se
base sur la destruction de I'Islam. La raison: c’est qu’ils ont peur de
I'Islam. Ils se servent des gens vendus sans foi ni loi pour abuser
des musulmans. Ils présentent ces vendus comme savants
religieux, héros du monde musulman. En bref, ce sont les Anglais
qui sont les plus grands ennemis de I'Islam». Abdurrashid Ibrahim
Efendi est décédé en 1363 de I'Hégire (en 1944) au Japon.

46—



Depuis des centaines d’années, non seulement les Britanniques
ont mis les pays musulmans a feu et a sang, mais aussi les Francs-
Macons écossais ont abusé des milliers de musulmans et des guides
religieux, ils les ont encouragés a devenir Franc-macon, a entrer en
Franc-maconnerie en leur contant des douceurs comme la franc-
maconnerie se basait sur ’entraide et la fraternité, etc. et ils ont
ainsi causé leur renonciation, abandon de leur plein gré a leur foi
et leur apostasie. Ils ont manipulé, manceuvré et se sont servis de
ces francs-macons apostasiés comme outils pour anéantir
enticrement I'Islam. Comme ils ont employé les Francs-macgons
comme Moustafa Rachid Pacha, Ali Pacha, Fuad Pacha, Mithad
Pacha, Tal’at Pacha, Jamal Pacha et Enver Pacha pour la
destruction des Etats islamiques, les religieux Francs-Macons
comme Jamaleddin al-Afghanf, Mohammad Abdouh et leurs
novices ont servi d’instruments a l’altération des sciences
islamiques et a leur annihilation. Parmi des centaines de livres
perturbateurs et destructifs écrits par ces hommes religieux francs-
macons, le livre "Muhawarat" de Rashid Rida de ’Egypte a été
traduit de I’arabe en langues étrangeres et distribué dans les pays
musulmans pour altérer la religion, la foi des musulmans. Et on
voit que quelques jeunes gens de mission religieuse qui n’ont pas
lu, ni compris les ouvrages des savants Ahl al-sunna (rahmatullahi
ta’dla ’alaihim ajma’in) ont couru au désastre en se laissant
transporter par ce courant et qu’ils ont fait tomber aussi les autres
dans le malheur.

Le livre "Muhawarat" de Rashid Rida est traité en détail dans
I’ouvrage intitulé " Answer to an Enemy of Islam" des publications
de Hakikat Kitabevi-Istanbul. Il attaque dans son livre cité ci-
dessus les quatre grandes écoles de jurisprudence Ahl al-sunna
(madhhab), il dénie I'«Ijma' al-Umma» qui est I'une de quatre
sources des sciences islamiques et il suggere que tout le monde
agisse selon sa propre conception sur Le Livre (Qur’an al-Kerim)
et Sunna (Hadith charif). Il a pour but d’effacer et d’exterminer les
sciences islamiques. Et nous, dans le but de démontrer a nos freres
musulmans la perversion, la défectuosité et le vice du livre intitulé
"Muhawarat", nous avons préparé et publié les ouvrages intitulés
" Answer to an Enemy of Islam" en anglais [et "Un homme chargé
des affaires religieuses ne doit pas étre un fractionniste", en langue
turque et en arabe]. En outre, en observant que les ouvrages
intitulés "Khulasa’t-ut-tahqiq fi bayani hukmi ’t-taqlid wa ’t-
talfiq", écrit par le grand savant en Islam ’Abd al-Ghani an-

—47 -



Nabulusi (rahmatullahi ta’ald ’alaiyh), et "Hujjat-Allahi ala ’I-
alamin", écrit par Y@suf an-Nabhani (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh),
et “Ghayat al-tahqiq” de Muhammad Hayat al-Sindf et "Saif al-
abrar", écrit par Muhammad ’Abd ar-Rahméan as-Silhati
(rahmatullahi ta’ala alaiyh), 'un des 'ulama de I'Inde, étaient des
réponses et réfutations exactes a ce livre pernicieux cité ci-dessus,
nous avons reproduits en offset et publiés aussi ces quatre
ouvrages.

Il est écrit a la fin du livre intitulé "Khulasa’t-ut-tahqiq": «Ou
bien le musulman est un mujtahid, ou bien il n’a pas atteint au
degré d’ijtihad. Et un mujtahid est "mujtahid mutlaq" (absolu) ou
bien un "mujtahid muqayyad" (délimité, restreint). Il n’est pas
permis a mujtahid absolu d’imiter, de suivre un autre mujtahid. I
doit suivre sa propre ijtihad (déduction). Quant au mujtahid
mugqayyad, il est wijib (nécessaire) qu’il suive, soumette aux
principes de I’école juridique (madhhab) du mujtahid absolu. Et il
peut agir avec sa propre ijtihdd basée sur ces principes et en
conformité avec ces principes».

Les musulmans qui ne sont pas mujtahid peuvent suivre 'une
de quatre grandes écoles juridico-islamiques (madhhab) d’apres
son choix. Mais, en ce qui concerne 1’accomplissement d’un acte,
d’une action selon le procédé d’une autre école-juridique, il faut
qu’ils observent toutes ses conditions mises pour cette exécution
de I’acte afin qu’elle soit correcte. Si on n’observe pas I'une de ses
conditions, cette exécution ne sera pas valide. Sinon, il est rapporté
unanimement qu’un tel acte serait nul (batil). Bien qu’il ne soit pas
une condition de croire qu’une école juridico-islamique est plus
éminente, il serait mieux d’affirmer ’éminence de son propre
école-juridique (madhhab). Faire preuve de syncrétisme,
d’éclectisme (Talfiq) en ce qui concerne I’exécution d’'un acte
cultuel ('ibAda) ou d’un n’importe quel acte, c’est-a-dire, faire un
choix mixte d’un avis dans une école, puis d’un avis dans une autre
école parmi les quatre écoles-juridiques qui ont des divergences de
vue juridique sur ’accomplissement de 1’acte signifierait sortir de
quatre grandes écoles de jurisprudence islamique et forger une
cinquieme. Et ces actes cultuels accomplis en mélangeant les
procédés des écoles ne sont pas valides non plus d’apres aucune
des écoles. Comme il serait invalide (batil) de le faire, il signifierait
aussi n’en faire qu’a sa téte, traiter de jouet la religion. Par
exemple, lorsque le musulman, en faisant les ablutions avec ’eau
stagnante et polluée moins de celle d’un grand bassin (hawd-i

_48 —



kebir)"' et plus d’une quantité appelée "qullatain"® mais la
couleur, 'odeur et le gofit de laquelle ne sont pas gatés et s’il n’a
pas formé I'intention (niyya) pour cette ablution et s’il ne lave pas
les membres du corps prescrits par ordre, s’il ne les frotte pas, s’il
ne les lave pas I'un apres I'autre et sans interruption et s’il ne la
commence pas par la formule de Basmala, cette ablution est
invalide selon tous les imams de quatre grandes écoles juridiques.
Quiconque le trouve comme valide, il se forgerait une cinqui¢me
école, madhhab. Il n’est jamais permis méme pour un mujtahid
d’émettre un cinquieme avis incompatible avec 'unanimité de
quatre grandes écoles. Sadr ash-Shari’a écrit dans son ouvrage
intitulé "Tawdih" «S’il y a deux différentes vues sur le procédé et
I'exécution d’un acte transmises de Sahabat al-kirdm, les savants
postérieurs ne pourront pas proposer une troisieme selon
I'unanimité. Il y a eu aussi des savants qui ont dit que 'ulama de
chaque époque étaient comme Sahabat al-kiram ». Molla Khusraw
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh) écrit dans son ouvrage intitulé "Mir’at
al-usiill": «Lorsque deux différents avis sur une question ou sur
I’accomplissement d’un acte étaient transmis par des savants de la
premiere époque, il n’aurait pas été permis par consensus (ijma)
des savants d’exprimer un troisitme avis. Dire que ’ulama’ de
chaque époque étaient comme Sahébat al-kirAm est valide (sahih)
». Jalal ad-din al-Mihalli, premier auteur du tafsir de "Al-Jalalain",
écrit comme le suivant dans le commentaire de I’'ouvrage "Jam’ al-
Jawami’" écrit par Suyfti: «Il est hardm (défendu) de contester, de
contredire ou de s’opposer a I'ijma’; il est prohibé dans le Qur’an
al-karim. C’est pourquoi, il est hardm d’exprimer une autre
opinion sur le procédé d’un acte, d’'une question sur lequel Salaf
as-shalihin (les pieux prédécesseurs) avaient divergence
d’opinions».

L’exécution d’un acte cultuel ou d’une question en se référant
aux déductions divergentes de deux ou trois ou quatre de quatre
grandes écoles contrarie et annule 1ijma (consensus, unanimité)
de ces madhhab. Un tel acte est invalide selon toutes les quatre

[1] Hawd-i kebir : grand bassin de 23 m?2.

[2] Qullatain : un volume d’eau de 220 kg. [Il y a une explication
détaillée sur la quantité d’eau de qullatain et les sortes d’eau en
Islam dans notre ouvrage intitulé "Endless Bliss" en anglais,
Volume 4, chapitre :7]

_49 —



grandes écoles. Autrement dit, le syncrétisme (Talfiq) n’est pas
permis. Qasim ibn Qatlibagha écrit comme le suivant dans son
ouvrage "At-tas’hih": «Il est unanimement proclamé qu’il n’était
pas sain d’accomplir un acte en suivant, en se référant a deux
ijtihad différentes. A savoir, lorsque le musulman ne passe pas les
mains humides sur toute la téte, c’est-a-dire, il ne fait pas la
madéfaction ou humectation (masah) en faisant ’ablution fait sa
pricre de salat apres étre frolé par un chien, cette pricre de salat
est invalide. Et I'invalidité unanime d’un tel cas est aussi traitée
dans I'ouvrage intitulé "Tawqif al-hukkam" écrit par Shihab ab-
din Ahmad ibn al-’Imad (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh), un savant
Chaféite». L’ablution de ce musulman n’est pas valide en se tenant
a lavis de Imam Malik (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh) parce qu’il
n’avait pas fait une madéfaction complete de la téte et elle n’est
pas valide en se tenant a ’avis de Imam Shéfi’i (rahmatullahi ta’ala
’alaiyh) parce que ce musulman avait été frolé par le chien.

Un savant Hanafite, Muhammad al-Baghdadi (rahmatullahi
ta’ala ’alaiyh) écrit comme le suivant dans son livret intitulé
"Tagqlid": «Il y a trois stipulations pour imiter une autre madhhab.
La premicre, laquelle est écrite aussi dans I'ouvrage intitulé
"Tahrir" écrit par Ibn Humam, est qu'un musulman ne peut pas
finir un acte selon une autre école parce qu’il avait commencé a
I’accomplir en se tenant a I’avis de sa propre école. Par exemple, il
ne peut pas exécuter sa priere de saldt en se tenant a 1’école
Chaféite avec une ablution faite en se tenant a I'’école Hanafite. La
seconde stipulation, comme il est traité en le citant de Ahmad ibn
Idris al-Qarafi dans l'ouvrage intitulé "Tahrir" écrit par Ibn
Humam, c’est qu’un acte forgé (mulaffaq) ne peut pas étre défini
comme invalide selon les deux écoles. Autrement dit, lorsqu’un
musulman, en faisant son ablution, ne fait pas des frictions des
membres prescrits en se conformant a 1’école Shafi’ite et puis
touché une femme avec qui il peut se marier licitement (jiz) en se
conformant a I’école Malikite, sa priere de salat accomplie avec
cette ablution est considérée invalide d’apres ces deux écoles. La
troisiéme stipulation est qu’il ne faut pas rechercher les rukhsa
[facilités] des écoles. Imdm an-Nawawi et plusieurs savants
("ulamd) ont souligné l'importance de cette stipulation. Ibn
Humam n’a pas mentionné cette stipulation. Hasan Sharnblal{
écrit comme le suivant dans son ouvrage intitulé " Al-’iqd al-farid":
« L’acte de mariage contracté sans la présence du tuteur en se
conformant a I’école Hanafite ou ’acte de mariage contracté sans

~-50-



la présence du témoin en se conformant a I’école Malikite sont
valides (sahth). Mais, I’acte de mariage contracté sans un tuteur ni
témoin est invalide ». Comme il y a trop de difficultés pour les gens
du commun d’observer cette stipulation, ils n’ont été autorisés
qu’en cas de nécessité absolue de suivre une autre école. Il est dit
qu’il n’était pas valable d’imiter une autre école sans consulter un
savant [alim] ». Le passage pris du texte de Muhammad al-
Baghdadi (rahmatullahi ta’ala alaiyh) s’est achevé ici.

Ism&’ll an-Nablusi (rahmatulldhi ta’al4 ’alaiyh), dans son
annotation du commentaire intitulé "Ad-Durar", fait référence a
louvrage intitulé "Al-"iqd al-farid" et écrit: «Une personne n’est
pas obligée de rester attachée a une école. Elle peut effectuer une
obligation en se conformant aussi a une autre école. Mais en la
faisant, il faut qu’elle observe toutes les conditions requises
concernant I’exécution de l’acte par I’école imitée. Elle peut
accomplir aussi deux actes indépendants en se conformant a deux
écoles différentes ». Lorsqu’on imite une autre école, la nécessité
d’observer toutes les conditions requises des écoles signifie que le
syncrétisme des écoles est invalide. ’Abd ar-Rahméan al-’Imadf
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh), ’'un des savants Hanafites, écrit dans
son livre intitulé "Al-muqaddima": «Quand il s’agit d’'un cas
d’obligation, d’une nécessité, le musulman peut imiter 'une de
trois autres écoles. Mais, il doit respecter les conditions requises
par 1’école imitée pour I’acte ou un acte cultuel a accomplir. Par
exemple, lorsqu'un musulman hanafite, en faisant son ablution
avec de I’eau polluée d’une quantité qullatain en se conformant a
I’école Shafi'ite doit formuler dans le cceur I'l’intention, faire
attention au lavage et friction des membres en ordre de succession,
réciter al-Fatiha derriere 'imadm pendant sa pricre de salat en
congrégation et observer certainement le ta’dil al-arkan (éléments
fondamentaux de la salat, rukn). Il est unanimement déterminé
par les savants qu’une priere de salat accomplie sans observer ces
procédés serait invalide ». Dans son exemple, il ne répétait pas le
mot "cas d’obligation" pour imiter une autre école, car il voulait
parler d’un besoin en mentionnant le cas d’obligation ou d’une
nécessité. D’ailleurs, selon la majorité des savants, il n’y a pas
d’obligation de suivre toujours la méme école. Le musulman peut
se conformer a une autre école quand il affronte une difficulté
(haraj) dans sa propre école. Tout ce qui est écrit jusqu’ici
démontre que le syncrétisme des écoles (talfiq) n’est pas valide.

Dans le livre "Tahrir" d’Ibn Humém, il n’y a aucune

- 51 -



expression qui indiquait que le syncrétisme des écoles (talfiq) était
valable. Muhammad al-Baghdadf et al-Imam al-Manawi ont cité
ce que Ibn Humam expliquait dans son ouvrage intitulé "Fath al-
qadir": « C’est un péché de changer d’école en faisant une
déduction personnelle et en appuyant sur un argument infondé.
Celui qui le fait recoit une sanction pénale. Un changement
d’école sans ijtihad et sans une preuve est plus pire que le premier.
Le changement d’école signifie agir, exécuter ses actes cultuels
selon une autre école. Et cela ne devient pas effectif avec un
énoncement ou une expression verbale. Si I'on fait, cela devient
une promesse, pas un changement d’école. D’ailleurs, il n’est pas
obligatoire de se conformer a une école avec une telle promesse.
L’ayat al-karima (verset du Qur’an al-karim) "Demandez donc
aux gens du rappel [savants] si vous ne savez pas" nous commande
de demander aux docteurs connus sur les regles, les jugements
religieux. La prohibition de changement d’école par les grands
savants est destinée a empécher I’essai de recueillir, rechercher les
facilités, procédés simples (rukhsa) des madhhab. Cependant,
selon plusieurs savants, tout musulman peut suivre, se conformer
a un ijtihad qui lui semble facile a accomplir en matiere de
différents actes». Et si un ignorant disait que cette dernicre
explication de Ibn Humam démontre que le syncrétisme des écoles
était valide, alors son raisonnement serait faux, parce que
I’explication citée ci-dessus signale que le tout d’'un acte pouvait
étre exécuté conforme a une seule école, pas en se conformant a
plusieurs. Les antimadhhab et réformateurs religieux qui n’ont pas
pu concevoir cette précision et nuance prennent Ibn Humam a
faux témoin. Au contraire, Ibn Humam écrit clairement dans son
ouvrage "Tahrir" que le syncrétisme des écoles n’est pas permis.

Les réformateurs religieux de I'Islam font remarquer le passage
suivant de Ibn Nujaim (rahmatullahi ta’ald ’alaiyh) comme
argument pour la 1égitimité, la validité de syncrétisme des écoles:
« Il est écrit dans une sentence jurisprudentielle (fatwi) délivrée
par Q4adi-Khén que si une fondation territoriale (le territoire d’une
wagqf) est vendue a un prix exorbitant (ghaban fahish)" cette vente
sera infondée d’aprés Ab Yasuf (rahmatulldhi ta’ala ’alaiyh)
parce qu’elle est destinée a tromper l’acheteur avec le prix
exorbitant (ghaban fahish). Mais, selon Abl Hanifa, la vente au

[1] Vente a un prix exorbitant destiné a duper I’acheteur et achat fait a
un prix exorbitant en se laissant leurrer par le vendeur.

—_52 -



prix exorbitant faite par le mandataire du gérant de la fondation
(waqf) est licite. Quand méme la vente du territoire du waqf par
échange est légale et permise selon Abli Yasuf. Donc, on peut
réaliser une vente valable en unifiant, en syncrétisant ces deux
ijtihad ». Le procédé cité ci-dessus ne peut pas €tre un argument
pour le syncrétisme religieux parce qu’il s’agit ici d’un syncrétisme
inter-école, autrement dit talfiq fait dans une école, dans la méme
madhhab. Tous les deux ijtihdd sont issus de la méme
méthodologie; les deux jugements ou déductions résultent ou
proviennent de la méme Usil. Or, le syncrétisme fait entre deux
écoles, deux madhhab n’est pas pareil. D’ailleurs, la preuve qu’Ibn
Nujaym n’a jamais défini le syncrétisme des écoles (talfiq) comme
licite, c’est son explication cité dans son commentaire "Bahr-ur-
raiq" qu’il a préparé pour le livre intitulé "Kanz": «Un musulman
qui se dispose a diriger une priere de salat en congrégation des
fideles d’une autre école doit observer aussi les principes de cette
école-la». La traduction faite du livre "Khulasa’t-ut-tahqiq" s’est
achevée ici.

Muhammad ’Abd ar-Rahméan as-Silhati (rahmatullahi ta’ala
’alaiyh), I'un des savants de 1’Inde, écrit comme le suivant dans son
livre écrit en persan intitulé "Saif al-abrar al-maslil *ala ’I-fujjar":
« Lorsqu’il explique le hadith charif “Facilitez!, Ne rendez pas
difficile!” dans son commentaire intitulé “Mishkat’, ’Alldma
Hafiz Hasan ibn Muhammad at-Tayyibi"' (rahmatullahi ta’ala
’alaiyh) souligne que “celui qui syncrétise, qui recueille les
principes ou dispositions faciles des écoles devient un impie
(zindiq)”. Cela signifie que:

1- Tout musulman doit se conformer a 'une de quatre écoles
lorsqu’il accomplit un acte cultuel ou une pratique, une affaire. Il
n’est pas permis de se conformer, de suivre quelqu’un d’autre que
les docteurs de quatre écoles.

2- Tout musulman est libre de se conformer a I'une de quatre
écoles qu’il choisit et qui lui parait facile a suivre. Il est libre de
pratiquer un acte selon une école et un autre acte en se conformant
a une autre.

[1] At-Tayyibi est décédé a Damas en 743 hégirien [en 1343]. La
premiere édition de I'ouvrage intitulé "Saif al-abrar" est publiée en
Inde en 1300 de I'Hégire [en 1882]. Il a été réimprimé par Hakikat
Kitabevi en 1415 hégirien [en 1994]

~_ 53—



3- Quant a la pratique, 'accomplissement d’un acte ou d’un
acte cultuel suivant plus d’une école, il faut qu’il remplisse toutes
les conditions et les stipulations de I’école adaptée en ce qui
concerne la validité de ces actes-1a. Quand on obéit aux principes,
aux stipulations de I’école adaptée sur une question ou un acte
cultuel, cette application devient valide selon I’école adaptée. Et
cette attention est appelée "taqwa"; cela serait tres bien. Cela
voudrait dire qu’il s’est adapté a une école (taglid) et qu’il a
observé a la fois les conditions et les principes des autres écoles.
S’adapter a une école, autrement dit, suivre ou imiter une école est
permis a condition qu’on observe tous ses principes, regles ou
conditions. Si un acte cultuel ou une pratique d’un musulman n’est
pas valide selon aucune des écoles auxquelles il s’est conformé,
cela est appelé "talfiq" (syncrétisme des ordres des écoles), lequel
n’est jamais permis.

4- ’homme n’est pas obligé de rester toujours fidele, attaché a
I’école qu’il a choisie. Quand il veut, il peut changer d’école.
Toutefois, il faut apprendre bien les instructions et principes de
jurisprudence (figh) de I’école a laquelle on veut se conformer,
s’adapter. Et cet apprentissage est possible par étudier les livres
d’instructions (livres de crédo et catéchistiques) de 'une de ces
écoles appelés "’IIm al-hal". Cependant, il est plus commode, plus
facile de suivre les régles d’une seule madhhab choisie une fois.
Car, il y a toujours des difficultés de quitter une école et s’adapter
a une nouvelle ou d’imiter une disposition d’une autre école sur un
acte ou une question. Quand méme, on peut toujours imiter une
autre école en cas d’une nécessité indispensable ou d’une difficulté
grave mais en observant tous ses conditions.

Comme il est difficile d’apprendre les regles de la science de
figh concernant une autre école, les savants de figh ont prohibé
aux ignorants, c’est-a-dire, a ceux qui n’ont pas de savoirs sur la
science de figh, d’imiter une autre école. Par exemple, il est écrit
comme le suivant dans le livre intitulé "Bahr al-fatawa": «Si un
musulman de I’école Hanafite a une blessure saignante continuelle
et s’il s’agit d’'un géne pour faire son ablution a I’heure de chaque
priere de salét, il n’est pas valide d’exécuter sa priere de salat en se
conformant a I’école Chatfiite sans observer les conditions de cette
école». Ibn ’Abidin I’explique en détail dans le chapitre sur
“Ta’zir”. Dans le but de protéger les actes cultuels des musulmans
qui manquent de connaissances et d’instruction dans le domaine
de jurisprudence islamique contre une invalidation, une

54 _



annulation et une rupture quelconque des actes cultuels, les
savants Ahl al-sunna (rahmatullahi ta’ala ’alaihim ajma’in) n’ont
pas autorisé d’imiter une autre école a moins qu’il n’existe une
grande difficulté, autrement dit, a I'exception d’une nécessité
indispensable (haraj).

Il est écrit comme le suivant dans le chapitre "Zabayih" du
commentaire intitulé "Durr al-mukhtar" de Tahtawi: «Plusieurs
docteurs exégetes (auteurs de I'exégese du Qur’an al-karim; de
tafsir) ont commenté que le verset (dyat) cent troisitme de la
sourate "Al-Imran" (La Famille de 'Imrin) «Fortifiez-vous du lien
d’Allah, collectivement» signifie s’attacher aux explications et
commentaires des savants de figh, des docteurs de jurisprudence.
Ceux qui n’agissent pas en se conformant aux livres de figh
risquent de tomber dans I’hérésie et d'€tre privés de I’aide d’Allah
Le Trés-Haut et de ne pas se sauver du feu de I'Enfer. O croyants!
Réfléchissez bien sur cet ayat al-karima et attachez-vous au seul
groupe appelé "Ahl as-sunna wa al-Jama'a", recu la bonne
nouvelle qu’il serait sauvé de I’Enfer! Car, l'agrément, le
consentement et ’aide d’Allah Le Tres-Haut sont sur ceux qui
sont de ce groupe. Et Son chitiment sera infligé a ceux qui ne sont
pas de ce groupe et IL enverra ceux-ci en Enfer. Et pour étre de
I’Ahl al-sunna, il faut se conformer a I’'une de quatre écoles Ahl al-
sunna. Quiconque ne respecte pas, ne se conforme pas a I'une de
ces quatre écoles est loin de I’Ahl al-sunna, il n’en est pas. Seul I'un
de soixante-treize groupes est d’Ahl al-sunna. Les soixante-douze
autres sont des gens de bid’ah; ils iront en Enfer. Ils sont dans la
catégorie des "réformateurs en religion". Donc, il faut embrasser
une de quatre écoles de la voie droite de 1'Islam, c’est-a-dire étre
de I’Ahl al-sunna pour étre sauvé d’étre un hérétique, un impie ».
En outre, un musulman qui recherche et recueille et qui fait le
syncrétisme des ordres et pratiques faciles des écoles ne serait pas
un adhérant de I'une de quatre écoles, il s’écarterait du chemin
d’Ahl al-sunna. Il serait un anti-madhhab. Il est évident que celui
qui ne se conforme pas a 'une de quatre grandes écoles est un
antimadhhab. Celui qui fait un syncrétisme religieux de quatre
écoles est un antimadhhab. De plus, celui qui a une croyance
incompatible avec Ahl al-sunna est aussi un antimadhhab méme
s’il suit une seule école Ahl al-sunna. Ces trois types cités ci-dessus
ne sont pas d’Ahl al-sunna. Ce sont des gens de bid’ah. IIs sont sur
le chemin d’hérésie (dalala). Et les vrais musulmans suivent I'une
de quatre écoles, le chemin droit; ils sont donc Ahl al-sunna. Ces

~ 55—



quatre grandes écoles juridico-islamiques sont unanimes sur les
fondements de la croyance. Leur croyance, leur foi, le fondement
de leur religion sont identiques. Et ces quatre grandes écoles ont
divergé seulement sur des questions de jurisprudence. Les
différences qui les caractérisent sont relativement minimes. Et ces
petites différences qui concernent les actes cultuels sont une
compassion d’Allah Le Tout Puissant. Tout musulman peut choisir
I'une de quatre grandes écoles qui lui semble facile a se conformer.

—56 —



b. LA CROYANCE AHL AL-SUNNA

Gloire et Louange a Allah Le Tres-Haut de m’avoir accordé
d’écrire ces passages suivants. Hamd (Louange, Gloire) signifie
croire et professer que c’est Allah Le Tout Puissant qui a créé et
envoyé tous les biens et bienfaits. Le bien ou un bienfait signifie
tout ce qui est favorable a la progression des créatures et a leur
évolution. Shukr (reconnaissance, remerciement) signifie utiliser
tout conformément aux préceptes de I'Islam. Les bienfaits sont
traités dans les ouvrages des savants Ahl al-sunna. Les savants Ahl
al-sunna sont les docteurs de quatre écoles de jurisprudence
connues.

Imdm Muhammad al-Ghazali (rahmatulldhi ’alaiyh) écrit
comme le suivant dans son ceuvre intitulée “Kimya-i Sa'adat”: « A
priori, il est fard (obligatoire selon la religion) pour une personne
musulmane de savoir et croire en signification de la formule "La
ilaha ill-Allah, Muhammadun Rasiil-Alldh". Cette profession de
foi est nommée "Kalimat at-tawhid"". 11 suffit pour chaque
musulman d’attester et de croire sans aucun doute a la signification
de cette parole du tawhid. Il n’est pas fard de prouver, d’en établir
des preuves ou de le rendre conforme a la raison ou rationaliser.
Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) n’a pas commandé aux
Arabes de croire en €tablissant preuves et en révélant ces preuves
ou de rechercher les doutes ou d’éclaircir, lever ces doutes. Il leur
a commandé seulement de croire et de ne pas douter. Il est
convenable qu’on en ait foi simplement. Cependant, il est fard
kifaya” qu’il existe quelques ’alims (savants de la religion) dans

[1] Tawhid (unicité d’Allah Le Tout Puissant) et "Kalimat at-tawhid"
c’est la formule de I’attestation de foi: "Il n'y a d'autre dieu qu'Allah
et que Muhammed alaihissalam est Son Messager". Le mot tawhid
signifie 1’'Unité divine.

[2] Fardh kifaya: Ordonnance divine, obligatoire pour la nation
musulmane dans son ensemble. Cette ordonnance collective est
considérée accomplie, si elle est exécutée par quelques membres de
la communauté.

- 57 -



chaque ville. Ces savants ont a connaitre les preuves, a oOter les
doutes et a répondre aux questions; c’est wajib. Ils sont comme des
bergers des croyants. D’une part, ils leur enseignent sur les
instructions de la croyance, de I'imédn (la foi), il défend les
croyances des croyants et d’un autre coté, ils répondent aux
calomnies des ennemis de la religion.

«Le Qur’an al-karim révele la signification de la parole de
tawhid et Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam / Paix et
bénédiction soient sur lui) explique ce qui y est mentionné. Tous
les compagnons (Sahabat al-kirdm) ont entendu, appris toutes ces
explications et ils les ont transmises a ceux qui sont venus apres
eux. Les grands savants, les savants religieux éminents et
distingués qui ont transcrit mot a mot et correctement et sans faire
aucune modification dans leurs livres et qui nous les ont retransmis
ceux que Sahabat al-kiram avaient transmis sont appelés "Savants
Ahl al-sunna". Tout le monde doit apprendre I'i'tigAd (certitude,
conviction, adhésion) Ahl al-sunna, s'unir sur cette i'tigdd et
s’aimer I’'un I'autre. La vraie graine du bonheur, c’est cette i'tiqad
méme, c’est avoir cette i’tiqad et c’est s’unir sur cette conviction.

«Les grands savants Ahl al-sunna expliquent la signification de
la parole "kalimat at-tawhid" comme le suivant: "Les &tres
humains n’existaient pas. Ils ont été créés ultérieurement. Ils ont
un Créateur. C’est ce Créateur qui a créé toutes choses, tous les
étres. Ce Créateur de toutes choses est I’'Unique. Il n’a ni associé,
ni son semblable. Il n’y a pas d’un second autre que Lui-méme. IL
existait toujours. Son existence n’a pas de début. IL existe
toujours. Il n’y a pas de fin a Son existence. Il ne cesse jamais
d’exister, ni dans le passé, ni dans I’éternel futur. Son existence est
infiniment nécessaire. Sa non-existence, Son inexistence est
impossible. Son existence, Sa subsistance est par Lui-méme. IL n’a
besoin de rien, ni de quoi que ce soit. Il n’a besoin aucun moyen,
aucune raison, aucune circonstance. Il n’y a rien qui Lui soit
nécessaire et il n’y a rien qui n’a pas besoin de Lui. C’est Lui qui
crée tout et qui donne de I’existence a tout. C’est Lui Seul qui crée
toutes choses, qui maintient tout en existence a tout moment et qui
fait que tous les étres, toutes choses continuent d’exister a tout
moment. IL n’est pas substance, ni une matiere. IL n’est pas un
corps. IL n’est pas en un endroit. IL n’est dans aucune matiere. IL
n’a pas de forme. IL ne peut pas étre mesuré. On ne peut pas
demander comment IL est. Quand nous parlons de Lui, IL n’est

—_ 58 —



pas quelque chose qui se présente a 1’esprit ou que nous puissions
imaginer que c’est Lui. IL ne ressemble pas a tout cela. IL est
différent de toutes ces choses. Toutes ces choses sont Ses
créatures. IL n’est pas comme Ses créatures. IL est Le Créateur de
tout ce qui se présente a l'esprit, de toutes les supputations, de
toutes imaginations et de toutes réflexions. IL n’est pas au-dessus,
au-dessous ou sur le coté. IL n’est pas dans un endroit. IL n’est pas
concerné par les endroits. Toutes choses, tous les étres sont au-
dessous du Trone (Arsh). Et le Tréne est au-dessous de Son
pouvoir, de Son omnipotence. IL est au-dessus du Trone.
Cependant cela ne signifie pas que le Trone Le porte. Le Trone
existe par Sa grace (lutf) et Sa puissance (qudra). IL I’est
maintenant comme il était dans ’éternel passé. IL était le méme
avant de créer le Trone comme IL I’est maintenant. IL sera
toujours le méme dans le futur éternel comme IL était avant la
création du Trone. Aucun changement, aucune transformation,
aucune transmutation ne se produisent chez Lui. IL a des
Attributs. Ses " Attributs de Perfection" (Sifat thubiitiyya) sont au
nombre de huit: Hayat (la vie), Ilm (I’"omniscience), Sem’ (I'ouie),
Basar (la vue), Qudra ("omnipotence), Kalam (la parole), Irada
(la volonté) et Takwin (faire exister, faire entrer les choses en
existence). Et il n’y a aucune modification en Ses attributs-ci. Une
modification ou un changement en Ses Attributs est une
imperfection. Et il n'y a aucune imperfection, aucune défectuosité,
ni défaut chez Lui. Quoiqu’IL ne ressemble a aucune de Ses
créatures, il est possible de Le connaitre dans cette vie terrestre
pour autant qu’lL se fasse connaitre et de Le voir dans 'autre
monde, dans la vie éternelle. Ici, on Le connait sans pouvoir bien
concevoir comment IL est. Et dans ’au-dela, IL sera vu d’une
maniere inconcevable.

"Alldhu ta’ala (Allah Le Trés-Haut) a envoyé Ses Prophétes
(’alaihim us-saldm / Paix et saluts soient sur eux) pour I’humanité
toute entiere, pour Ses serviteurs humains. IL a transmis par
I'intermédiaire de ces Messagers choisis, ces grands étres humains,
a tous les gens Ses ordres et les actes qui les ameneraient au
bonheur et au malheur éternels. Le supérieur, le plus élevé parmi
Ses Prophetes est le dernier Prophéte Muhammad alaihissalam
(Paix et bénédiction soient sur lui). Il a été envoyé a titre de
Prophete pour tous les gens religieux ou irréligieux, tous les
peuples, tous les lieux. Il est le Prophéte de tous les étres humains,

—~ 59—



les anges et génies. Dans tous les c6tés du monde, tous les gens
doivent se conformer a ce Prophéte sublime, a sa Loi sublime». Le
passage tiré de Pouvrage de Imam al-Ghazali'" s’acheve ici.

Sayyid ’Abdulhakim-i Arwasi” (rahmatullahi ’alaiyh), un
grand savant et un murshid kamil (guide parfait) de I’Islam citait
comme le suivant: «Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) avait
trois taches. La premiere, c’était transmettre, délivrer le message
(tebligh) de la Loi islamique, les préceptes, principes de I'Islam
(Ahkam al-Islamiyya), c’est-a-dire, les bases scripturaires, les
commandements et interdictions du Qur’an al-karim, les ordres,
les instructions de la foi, les regles essentiels de la science de la
jurisprudence islamique (ahkdm al-fighiyya) aux étres humains.
Ahkam al-fighiyya sont les ordres, regles essentiels qui concernent
les commandements et interdictions. Sa seconde tiche, c’était
transmettre les préceptes antérieurs et spirituels du Qur’an al-
karim (ahkam al-manawiyya), c’est-a-dire, les connaissances de la
vérité qui concernent les Attributs et I’Essence divine (dhat)
d’Allah Le Tres-Haut aux coeurs des gens éminents de son Umma.
Cette deuxieme tache ne doit pas étre confondue avec sa premicre
tache de tebligh. Les anti-madhhab contestent cette seconde tache.
Mais, Abl Huraira (radiy-Alldhu ’anh) dit comme le suivant: “J’ai
acquis deux types de savoir de Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa
sallam). Je vous ai rapporté le premier. Si je vous I’expliquais le
deuxieéme, vous me tueriez”. Ce témoignage d’Abl Huraira, cité
ci-dessus, est écrit dans les livres "Bukhari", "Mishqat", "Hadiga"
et dans 267¢me lettre de "Maktiibat". Sa troisiéme tache était
destinée a I'usage de contrainte pour forcer les musulmans qui
n’obéissaient pas aux conseils et aux préches en ce qui concernent
les regles essentiels de figh (ahkam al-fighiyya).

[1] Im&m Muhammad al-Ghazali (rahmatullahi ’alaiyh) est I'un des plus
grands savants de I'Islam. Il a écrit des centaines de livres. Tous ses
livres, ouvrages sont trés précieux. Il est né en 450 de I’'Hégire [en
1068] a Tus, située prés de Mashhad, et il y est décédé en 505 de
I'Hégire [en 1111].

[2] Sayyid Abdulhakim Arwasi (rahmatullahi ’alaiyh) est né a Baskala,
communal de Van en 1281 de 'Hégire (en 1865) et décédé en 1362
de I'Hégire (en 1943) a Ankara. Sayyid signifie ici qu’il était 'un des
descendants de Muhammad alaihissalam (Paix et salut soient sur
lui).

— 60—



"Apres Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam), chacun de
quatre Califes (radiy-Allahu anhum) a accompli parfaitement ces
trois taches. Pendant I'lmadma de Hadrat Hasan (radiy-Allahu
’anh), les discordes (fitna) et innovations religieuses (bid’ah) ont
augmenté. L’Islam s’est étendu sur trois continents. La lumiere
(ntr) spirituelle de Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam) s’est
éloignée de notre planete. Le nombre des Sahabat al-kirdm (radiy-
Allahu ’anhum) a diminué. Plus tard, une personne n’a pas pu
accomplir toute seule ces trois tiches. En conséquence, ces trois
taches ont été subdivisées en trois différents ordres. La tache de
transmettre la science des principes du Droit (usil) et du domaine
des ramifications du droit musulman, branches de la jurisprudence
de I'Islam (fur’a), en somme les principes de la foi ("iméan) et les
regles essentiels de figh (ahkdm al-fighiyya), a été assignée aux
docteurs mujtahid, imams religieux. Parmi ces mujtahids, ceux qui
transmettent et expliquent les principes de la foi sont appelés
"mutakallimiin" (théologiens) et ceux qui transmettent et
expliquent la jurisprudence, autrement dit, le droit canonique de
I'Islam (figh) sont appelés docteurs en jurisprudence (fuqahi'). La
seconde tiche, c’est-a-dire, la tidche de faire atteindre les
musulmans qui ont la vocation aux jugements spirituelles du
Qur’an al-karim, était assignée aux Douze Imams de I’Ahl al-Bayt
(Gens de la maison) et aux maftres éminents de tasawwuf
(soufisme). Junaid al-Baghdadi et Sirri-i Sakati (rahmatullahi
ta’ala ’alaihimd), ces deux personnalités éminentes en étaient.
Junaid al-Baghdadi est né en 207 de 'Hégire [en 821] et décédé a
Baghdad en 298 de ’'Hégire [en 911], et Sirri (Sarf) as-Saqati est
décédé en 251 de 'Hégire [en 876] a Baghdad.

[Les savants Ahl al-sunna ont établi ’ilm al-tasawwuf
[soufisme] en apprenant cette seconde tiche de Rastlullah (sall-
Allahu ’alaihi wa sallam) de Douze Imims (rahmatullahi ta’ala
’alaihim). Quelques personnes ne croient pas aux Awliya’ (saints),
aux karamats (faveurs, dons, prodiges, merveilles d’un wali’) ni au
tasawwuf. Leur incroyance démontre qu’ils manquent d’égards
envers les Douze Imams. Mais s’ils étaient sur le chemin de I’Ahl
al-Bayt, ils auraient appris de Douze Iméams la seconde tache de
notre Prophete, et plusieurs savants de tasawwuf et awliya' ainsi
auraient été élevés parmi eux. Comme il n’en est pas élevé parmi
eux, ils ne croient non plus a leur existence. On voit que les Douze
Imams sont les guides spirituels, les modeles, les Imams de I’ Ahl

—61 -



al-sunna. Ceux qui aiment Ahl al-Bayt (Gens de la maison) et qui
se trouvent sur le chemin de Douze Imams sont de I’Ahl al-sunna.
Pour étre un savant éminent en Islam, il faut étre I’héritier de
Rastlullah dans ses deux taches, autrement dit, il faut étre un
spécialiste éminent dans le domaine de ces deux sciences. ’Abd al-
Ghan{ an-Nabulusi (rahmatullahi ta’ala ’aleyh), I'un de tels savants
éminents, cite dans son ceuvre intitulée " Al-hadiqat an-nadiyya",
pages 233 et suivantes et a la 649¢me, les hadiths charif définissant
les principes spirituels du Qur’an al-karim et il fait remarquer que
leur incroyance en cette deuxieme tiche était le signe de leur
ignorance et qu’ils étaient déshérités]

"La troisieme tache, c’est-a-dire, le devoir de faire respecter les
principes de I'Islam par I'impétuosité, la souveraineté était
assignée aux souverains, aux sultans, autrement dit, aux
gouvernements. Les sections de la premicre tache sont appelées
"écoles juridico-islamiques" (madhhab), celles de la deuxieme
sont appelées "voies spirituelles” (tariga) et celles de la troisieme
sont appelées "lois" (gamiin). Les écoles concernant la foi, la
conviction sont appelées "madhhab d’i'tigad". Notre prophete
(sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) avait prédit que les madhhabs
d’i'tigad seraient divisées en soixante-treize groupes dont un seul
parmi eux serait droit et les autres égarés. Et, c’est arrivé ainsi. Le
groupe recu la bonne nouvelle qu’il se trouverait sur la bonne voie,
sur le droit chemin est appelé "Ahl as-sunna wa al-Jama'a". Les
soixante douze groupes égarés sont appelés “groupes de bid’a”,
autrement dit, groupes aberrants ou hérétiques. Cependant, aucun
de ceux-ci n’est pas mécréant (kafir). Ils sont tous musulmans.
Toutefois, celui qui prétend qu’il est un fidele de 'un de soixante
douze groupes mais qui conteste ou ne croit pas a 'une des bases
scripturaires explicites révélées dans le Qur’an al-karim ou hadith
charif ou devenues communes parmi les musulmanes, il devient un
mécréant. De nos jours, il y a beaucoup de gens qui portent un
nom musulman mais quittés la madhhab de PAhl al-sunna et
devenus ainsi hérétiques ou mécréants». La citation de Hadrat
Abdulhakim Efendi s’achéve ici.

Les musulmans doivent continuer a apprendre la science du
berceau a la tombe. Les sciences, instructions que les musulmans
ont a apprendre sont appelées "al-’uliim al-Isldmiyya" (sciences
islamiques). Ces sciences islamiques se divisent en deux branches:

—~ 62—



1- al-’ulim an-naqliyya (sciences religieuses) 2- al-’ulim al-
’agliyya (sciences expérimentales)

1- *Uliim an-nagliyya: On les appelle aussi sciences religieuses.
Elles sont acquises par étude des livres des savants Ahl al-sunna.
Les savants de I'Islam ont pris et inféré ces sciences de quatre
sources. Ces sources de référence principales, évidences et
arguments sont appelées " Adilla al-sharia". Elles se composent de
quatre fondements: le "Qur’an al-karim", les "Hadith charif",
"Ijma' al-Umma" et "Qiyas al-fuqaha’".

Les sciences religieuses ("Ulim an-naqliyya) se composent
aussi de deux branches principales: Sciences religieuses élevées
(Ulim aliyya) et sciences fondamentales (Ulim ibtidaiyya). Les
sciences religieuses élevées aussi se divisent en huit branches:

I- 'Tlm-i tafsir: (Science d’exégese du Qur’an al-karim). Les
spécialistes de cette branche sont appelés “mufassir” [exégetes].
Mufassir signifie un grand savant, un érudit éminent qui la
compétence de comprendre la parole divine (murad al-ilahi).

II- °Ilm al-usiil al-hadith: (La science méthodologique des
principes fondamentaux des hadiths). Cette branche fait la
classification, analyses et méthodes des genres des hadiths. Les
catégories des hadiths charif sont traitées dans ’ouvrage intitulé
"Endless Bliss" (second fascicle, sixth chapter).

III- 'Tlm al-hadith: (Science du hadith). Cette discipline étudie
les actes, paroles, communications, nouvelles et tradition de notre
Prophete (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam).

IV- ’Ilm al-usill al-kaldm: (science méthodologique des
principes de la parole). Cette discipline étudie et explique les
méthodes et principes de la science de la parole, de la théologie
islamique a partir des versets de Qur’an al-karim (dyat al-karima)
et des Hadiths charif.

V- ’Ilm al-kalam: (science de la parole; théologie islamique)
Cette discipline étudie et explique kalimat at-tawhid, kalimat ash-
shahada (I’attestation, profession de foi) et la reconnaissance de
I'Unicité divine et les six conditions fondamentales de la foi
auxquelles elles se rapportent. Ce sont les connaissances
auxquelles on doit croire par cceur. Les savants de kaldm avaient
I’habitude de traiter ensemble les sciences de ’ilm al-usil al-kalam
et ’ilm al-kaldm. C’est la raison pour laquelle les profanes

— 63—



consideérent comme pareil ces deux disciplines.

VI- ’IIm al-usiil al-figh: (science méthodologique des principes
de la jurisprudence islamique) Cette branche étudie les méthodes
de l'inférence et de références des données, des instructions de
jurisprudence (figh) a la source de Qur’an al-karim et des Hadiths
charif.

VII- "IIm al-figh: (science de la jurisprudence de I'Islam). Cette
branche explique les devoirs de "af’al al-mukallafin”, c’est-a-dire
les actes cultuels, obligations et verbes de ceux qui sont puberes et
astreints aux obligations légales. Autrement dit, ce sont les
instructions qui concernent les actes corporels. Quoi que "af’al al-
mukallafin" se composent de huit parties comme fard, wajib,
sunna, mustahab, mubah, haram, makrouh et mufsid, ils se divisent
en trois catégories: actes commandés, actes interdits et actes ni
commandés ni défendus (mubah).

VIII- "Ilm at-tasawwuf: Cette branche est appelée aussi 'ilm al-
akhlaq (éthique, science des moeurs). Comme elle explique ceux
qu’on a ordonné de faire ou de ne pas faire par le cceur, elle aide
aussi la restitution de la rencontre enstatique de la foi et a exécuter
facilement et de plein gré les devoirs de figh et a atteindre ainsi la
connaissance de la vérité (ma’rifa’).

Il est cité dans ’ouvrage intitulé "Al-hadiga" (page 323) et
dans la préface de "Radd al-mukhtar" qu’ «il est une
ordonnance divine obligatoire a titre individuel (fard-i 'ayn), a
tout musulman homme ou femme, d’apprendre autant que
nécessaire les instructions de kaldm, de figh et de tasawwuf
parmi ces huit branches. Apprendre ces instructions, c’est
apprendre I'Islam. Et c’est une infraction, un délit et un péché de
ne pas les apprendre».

2- Al-’uliim al-’aqliyya (Sciences expérimentales). Ces sciences
se divisent en deux catégories: sciences naturelles et sciences
humaines et sociales. Il est fard kifaya pour les musulmans de les
apprendre. Quant aux sciences religieuses, il est fard 'ayn de les
apprendre autant que nécessaire et aussi 'emploi des armes de
guerre. S’approfondir dans les sciences religieuses ou devenir
spécialiste soit dans les sciences religieuses soit dans la technologie
des armes de guerre est un devoir communautaire (fard kifaya).
S’il n’y a pas un savant spécialiste et compétent de ces sciences
citées ci-dessus ou des centres d’art ou de métier dans une ville,

_ 64—



tous les habitants et les autorités publics de cette ville-la seront
coupables.

Les sciences religieuses sont intemporelles; elles ne changent
pas avec le temps. Faire erreur, s’abuser en raisonnant sur les
sciences de kaldm ne serait pas une excuse, mais une infraction, un
délit. Et en ce qui concerne les actes ou matiere de jurisprudence
(de figh), il est possible de profiter des facilités et des
amendements, des variations ou particularités des motifs ou des
causes de dispense indiqués par Islam. Il n’est jamais 1égal, ni
permis de faire des modifications par raisonnement personnel ou
de faire des réformes dans les matieres religieuses. Ce serait la
raison de sortir de I'Islam. Cependant, il est 1égal et permis de faire
des changements, modifications et des nouveautés et de se
progresser, s’avancer en ce qui concerne les sciences
expérimentales. Il y faut faire des recherches, des études et faire
des productions et les apprendre aussi des non-musulmans.

L’article suivant est cité du livre intitulé "Al-majmi’at az-
Zuhdiyya" compilé par 'ex-ministre de I’éducation Assayyid
Ahmed Zuhtu Pacha (rahmatulldhi ta’ala ’alaiyh):

"Le mot “figh” en arabe signifie connaftre, savoir et
comprendre quand il est employé sous forme de ‘faqiha yafqahuw’,
c’est-a-dire un usage de la quatrieme catégorie. Quand il est
employé en cinquieme catégorie, il signifie connaitre et
comprendre I'Islam. Les jurisconsultes, les docteurs spécialistes en
science de jurisprudence islamique (figh) sont appelés “faqih”. La
science de figh (ilm al-figh) traite des actes, des conduites que les
hommes doivent accomplir et qu’ils doivent s’en abstenir. Cette
science est appelée aussi "Ahkam al-Islimiyya". Les instructions
et connaissances de figh se composent de Qur’an al-karim, des
Hadiths charif, de I'ijma' al-umma et de qiyas. Le consensus,
I'unanimité de Sahabat al-kirdm et des mujtahids venus apres eux
est appelé "Ijma’ al-Umma". Les régles, jugements et principes
(Ahkam al-Islamiyya) recueillis du Qur’an al-karim ou des hadiths
charif ou de I'ijma' al-umma par les jurisconsultes sont appelés
"Qiyas al-fugahd’". Quand on ne pouvait pas comprendre du
Qur’an al-karim ou des Hadiths charif si un acte, une chose ou un
fait est permis, 1égal (halal) ou interdit (hardm), alors on établit
une analogie, et cette analogie est appelée "qiyas". A
I’établissement d’une analogie, il faut absolument rechercher la

— 65—



raison de méme nature, une ressemblance enticre de la question
ou de la situation; autrement dit, il faut que la méme raison qui
rendait la chose halal ou haram ait existé aussi dans le premier cas.
Et cela ne peut étre compris et déterminé que par les docteurs, les
savants éminents “rahmatullahi taala alaiyhim ajma’in” atteints au
degré élevé d’ijtihad.

La science de jurisprudence islamique (science de figh) est une
science plus ample; c’est une science en une multitude de champs
religieux, juridiques, sociaux distincts. Cependant, elle se divise en
quatre grandes branches:

1- Ibadat (Actes cultuels); IIs se divisent en cinq catégories: la
priere de salat, sawm (le jeline), zakat (’aumoéne légale), hadj
(pelerinage a la Mecque) et djihdd. Chacune se divise en
nombreuses subdivisions. On voit que c’est un 'ibada de faire des
préparations pour djihdd. Notre Prophéte (sall-Alldhu ’alaihi wa
sallam) énoncait que le djihad contre les ennemis de I’Islam se
faisait de deux manieres; par la science et technique et par la
culture. Il est une obligation (fard) de se préparer
technologiquement au djihad, c’est-a-dire d’utiliser et de se servir
de la technologie, de la science et technique pour fabriquer,
découvrir et essayer des nouvelles armes et d’apprendre leur
usage. Il ne faut pas oublier que c’est I'Etat qui fait cette maniére
de jihad. Il est fard que le peuple soit participé au jihad en
obéissant aux lois et aux ordres de I'Etat. Quand 2 la deuxieme
méthode de jihad, c’est faire face a la guerre universelle que les
irréligieux la font aujourd’hui en se servant de toutes sortes de
mass-média, de grands moyens informatiques, communicatifs,
d’information, de diffusions, de publications, du cinéma et de
toutes sortes de propagande.

2- Munakahat est la branche de figh concernant la famille, le
statut personnel du code civil qui regle les matieres des procédures
du mariage, de la rupture du mariage, du divorce, des pensions
alimentaires, de la prestation compensatoire, de la pension de
réversion et bien d’autres.

3- Mwamalat: Cette branche de figh concerne les relations
interhumaines, les affaires sociales, les normes des rapports entre
humains selon le droit telles que les transactions, 1’achat, vente,
location, mitoyenneté, intéréts, I’héritage, etc.

4- Ugqiibat (Code pénal). Cette branche regle les sanctions et

— 66 —



peines. Elle se compose de cinq subdivisions: gisas (le talion),
sirqat (le vol), zina (fornication), qadhf (amputation calomnieuse
de fornication dirigée contre une femme chaste) et ridda (cas de
I’apostasie et de ’apostat).

Il est fard pour tout musulman d’apprendre sommairement la
partie ’ibadat, autrement dit, les actes cultuels. Et il est fard kifaya
d’apprendre les branches de munédkahat et mudmalat. Cela veut
dire qu’il est fard pour les personnes auxquelles surviennent ou
arrivent ces faits. Apres ilm at-tafsir, ’ilm al-hadith and ’ilm al-
kalam, la science la plus honorable est celle de figh. Les six hadiths
charif suivants seront suffisants pour démontrer ’honneur de la
science de figh et des faqths (rahmatullahi ta’ala alaihim ajma’in):

"Celui qu’Allah Le Tout Puissant lui veut du bien, IL lui donne
la compréhension profonde de la religion et le rend fagth en
science de jurisprudence".

"Celui qui devient un faqih, Allah Le Tout Puissant lui envoie
ceux qu’il manque et IL pourvoit a sa subsistance par voies
imprévues".

"La personne estimable, la plus élevée et supérieure aupres
d’Allah Le Tres-Haut est le faqih en matieres religieuses (docteur
en jurisprudence de 1’Islam)".

"Contre Satan, un faqih (jurisconsulte) est plus ferme que mille
personnes pieuses ('abid)".

"Tout est basé sur un fondement. Et la base du pilier de la
religion, c’est la science de figh".

"Le plus méritoire, le plus vertueux des actes cultuels, c’est
apprendre et enseigner le figh".

Ces hadiths charif révelent aussi la supériorité de Imam al-
a’zam Abu Hanifa (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh).

Les regles et le statut de la religion (de I'Islaim) a I’école
Hanafite sont déterminés par une chalne commencant par
’Abdulldh ibn Mas’ad (radiy-Alldhu ’anh), 'un des Sahabi
(Compagnons). A savoir Al-Imadm al-a’zam AbG Hanifa
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh), 'imam de I’école hanafite, a acquis la
science de figh de Hammad, et Hammad de Ibrahim an-Nakha’],
Ibrahim an-Nakha’i de Alkama et Alkama enseigné par ’Abdullah
ibn Mas’(id, et lui, enseigné par Rasilullah (sall-Alladhu ’alaihi wa
sallam).

—67 -



Abu Yisuf, Imdm Muhammad ash-Shaibani, Zufar ibn
Hudhail et Hasan ibn Ziyad étaient les disciples de Imdm al-a’zam
(rahimahum-Allah). Parmi ceux-ci, Imdm Muhammad"' avait écrit
un millier de livres en matiere de religion. Comme il s’était marié
avec la mere de Imam ash-Shafi’f qui était I'un de ses disciples, il
lui avait laissé en héritage ses livres quand il était décédé. Et ces
ouvrages se sont servis d’accroftre les connaissances de figh de
Imam ash-Shafi’f. Cést la raison pour laquelle, Imam ash-Shafi’t
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh) a dit: «Je jure que ma connaissance
sur la science de figh s’est accrue en étudiant les livres écrits par
Imam Muhammad. Celui qui veut approfondir sa connaissance de
figh devrait étre dans la compagnie des disciples de Abu Hanifa».
Et une fois, il a dit: «Tous les Musulmans sont comme la famille,
les enfants de Imam al-a’zam». Cela voudrait dire que Imam al-
a’zam s’était chargé de déterminer les instructions et
connaissances religieuses dont les gens avaient besoin en ce qui
concerne les affaires, actes et cultes et il les avait délivré des
difficultés de méme qu’un homme travaillait pour nourrir sa
progéniture.

Iméam al-a’zdm Abu Hanifa (rahmatullahi alaiyh) a compilé les
instructions, acquis et notions de jurisprudence de figh et il les a
classifiés méthodiquement, catégorisés en branches et sous-
branche, mises en ramifications et il en établi des méthodes. De
méme, il a recueilli toutes les instructions, connaissances de foi,
d’itigad révélées et préchées par Rastilullah (sall-Alldhu ’alaihi wa
sallam) et Sahébat al-kirdm (ridwanullahi ’alaihim ajma’in) et il les
a transmises a des centaines de ses disciples. Parmi ses disciples,
des spécialistes en science de Kaldm, en connaissances de foi se
sont élevés. Abu Bakr al-Jurjani, I'un des disciples élevés par
ImAm Muhammad ash-Shaibinf est devenu un savant trés connu,
un 'alim fameux. Et Ab{i Nasr al-’Iyad, I'un des disciples élevés de
Jurjani a élevé Abli Mansir al-Maturidf en science de Kalam. AbQ
Manstir a écrit dans ses livres toutes les instructions et
connaissance de Kalam découlant de Imam al-a’zam (rahmatullahi
ta’ala ’alaiyh). En luttant contre les hérétiques et égarés, il a
consolidé, renforcé I'itigdd Ahl as-sunna. Il I’a disséminé partout.
Il est décédé a Samarkand en 333 de I'Hégire [en 944]. Un juif

[1] Imdm Muhammad est né en 135 de I'Hégire et décédé en 189
hégirien [en 805] & Ray en Iran.

_ 68—



avait acheté sa tombe a des Russes et il I’avait transformée en une
taverne. La société Ikhlas d’Istanbul ayant remarqué cet état
scandaleux, elle I’a acheté a ce propriétaire juif a 30.000 dollars en
1416 hégirien (en 1996), et elle I’a restaurée et embellie. Les deux
grands savants AblG Mansir al-Maturidi et Abu °l-Hasan al-
Ash’arf sont appelés "imams des écoles en i'tigad" de I’Ahl al-
sunna.

Les savants de jurisprudence figh sont groupés en sept
catégories. Kemal Pasha Zhada Ahmad ibn Sulaiman Effendi
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh), explique comme le suivant ces sept
catégories dans son ouvrage intitulé "Wagqf an-niyyat".

1- Les "mujtahid mutlaq" en Islam. Ce sont de trés grands
savants qui ont établi les méthodes et principes pour recueillir ou
déduire des jugements de quatre sources de la religion (Adilla-i
arba’a), et ils en ont fait des déductions selon les principes qu’ils
ont établis. Les quatre imams d’écoles de jurisprudence de I'Islam
sont de ceux-ci.

2- Les mujtahid en madhhab; ce sont les grands savants qui
établissaient des jugements, regles en s’appuyant sur les quatre
sources fondamentales mais en respectant les principes établis par
I'imam, le maitre de madhhab. Ce sont Imam Aba Yasuf, Imam
Muhammad et les semblables (rahmatulldhi ta’dla ’alaihim
ajma’in).

3- Les mujtahid sur les problématiques. Ce sont des spécialistes
qui font des déductions en accord avec les méthodes et principes
de I’école de jurisprudence sur les problématiques ou une matiere
spéciale qui ne sont pas précisées par le maitre de madhhab.
Cependant, ils sont obligés de respecter les instructions et
références de I'Imadm de madhhab. Ce sont Tahawi (238-321
hégiriens en Egypte), Hassaf Ahmad ibn "Umar (en 261 hégirien,
a Baghdad), ’Abdullah ibn Husain al-Karkhi (en 340 hégirien),
Shams ala’imma al-Halwéani (en 456 H. a Bukhara), Shams al-
a’imma as-Sarahsi (en 483 H.), Fakhr-ul Islam ’Ali ibn
Muhammad al-Pazdawi (400-482 H. a Samarkand), Qadi-Khan
Hasan ibn Manstr al-Farghani (en 592 H.), les semblables
(rahmatullahi ta’al ’alaihim ajma’in).

4- As'hab at-takhrij. Ce sont les savants qui n’ont pas atteint le
degré d’ijtihdd mais qui dévoient les jugements établis par les
mujtahid. Abu Bakr Ahmad Ibn Alf al-Rézf était I'un de ceux-ci.

— 69—



Il s’appelait aussi al-Jassas; il est décédé en 370 de 'Hégire.

5- Arbab at-tarjth. Parmi la chaine de transmission (riwayat)
découlant des mujtahid, ces savant en choisissent une. Ceux-ci sont
Abu I’Hasan al-Qudari (362-428 de ’'Hégire a Baghdad), Burhan
ad-din ’Alf al-Marghinéni, 'auteur de l'ouvrage intitulé "al-
Hidaya", martyrisé par les soldats de Jenghiz pendant le Massacre
de Bukhéri en 593 H (en 1198).

6- Mugallids (conformistes). Ce sont les savants qui respectent
les normes, la conformité de différentes transmissions (riwdya) sur
un sujet et qui les enregistrent selon une classification
corroborative. Il n’y a pas de transmission rejetée dans leurs livres.
Abt'l-Barakat ’Abdulladh ibn Ahmad an-Nasaff (décédé en 710 de
I’Hégire), l’auteur du livre intitulé "Kanz ad-daqaiq"; ’Abdullah
ibn Mahmtid al-Musili (décédé 683 de ’'Hégire), ’auteur du livre
intitulé "Mukhtar"; Burhan ash-Shari’a Mahmid ibn Sadr ash-
Shari’a *Ubaid-Alldh (décédé en 673 de I’'H.), l'auteur du livre
intitulé " Al-Wigaya"; et Ibn as-S&’ati Ahmad ibn *Alf al-Baghdadi
(décédé en 694 de I'H.), auteur du livre intitulé "Majma’ al-
bahrain" (rahmatullahi ta’ala ’alaihim ajma’in) sont de ceux-ci.

7- Les mugqallid, conformistes incapables de distinguer les
rapports, les transmissions faibles de ceux qui sont corroborés.
(Comme ils pouvaient concevoir et attribuer le sens correct a ce
qu’ils lisaient et ils les expliquaient aux mugqallids qui ne pouvaient
pas les comprendre, ils ont été considérés comme des savants de
figh).

—-70 -



3- IMAM AL-A’ZAM ABU HANIFA
(rahmatullahi ta’ala 'alaiyh)

Il est cité comme le suivant dans I’ouvrage intitulé "Kamiis al-
aslﬁmulll

"Le prénom de ce noble Imam, célebre sous le nom "Al-Imam
Al-a'dham" (le plus grand Imam), Abli Hanifa, était Nu’man.
Celui de son pére était Thabit. Celui de son grand-pere était aussi
Nu'man. Il était le premier des quatre Imams de 1’Ahl al-sunna.
L’Imam signifie a la fois un érudit, un grand savant éminent. Imam
al-a’dham Ab(i Hanifa était un grand pilier de la religion brillante
de Muhammad 'alaihi’ssaldm. Il était un descendant de 1’'un des
notables persans. Son grand-pere avait embrassé I'Islam. Imam al-
a’dham Abl Hanifa est né a Kafa en 80 de ’'Hégire [en 698]. I
était né assez tot pour avoir pu voir le temps ou vivaient Anas ibn
Malik, ’Abdullah ibn Abi Awfa, Sahl ibn Sa’d as-S4’idi et Ab al-
Fadl Amir ibn Wasila, les quatre Sahabi (radiy-Alldhu ta’ala
anhum). Il a appris la science de figh de Hammad ibn Abi
Sulaimén. Il a eu des sohba en compagnie de plusieurs notables de
Tabi’in et de Imam Ja'far as-Sadiq (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh). Il
a mémorisé€ de nombreux hadiths charif. Dés son enfance, il avait
acquis plusieurs connaissances linguistiques, littéraires,
méthodologiques, de logique et il avait recu une formation d’une
maniere a devenir un grand juriste. A savoir il deviendrait un
juriste éminent s’il n’était pas le maitre de madhhab. Il avait une
intelligence aigué, extraordinaire et supérieure. En science de
jurisprudence de figh, il a atteint un degré sans égal. Son nom, sa
réputation se sont répandus dans le monde entier.

Marwén ibn Muhammed, le dernier et le quatorzieme calife des
Omeyyades était le petit fils de Marwan ibn Hakam et il a été tué

[1] "Kamas al-a’lam" (Encyclopédie universelle d’histoire et de
géographie) dont I'auteur est Shemseddin Sami (1850-1904) -
Istanbul

71 -



en 132 de I’'Hégire (en 750) en Egypte. Il a passé cinq ans au califat.
Et pendant son califat, le gouverneur de I'Iraq était Yazid ibn
’Amr. Ce dernier a proposé a Imam al-a’dham de devenir le juge
de la Cour de justice de Kiafa. Mais 'lmam al-a'dham I’a refusé
parce qu’il possédait beaucoup de zuhd (renoncement;
détachement), de taqwa (piété) et de wara' (scrupule) comme son
intelligence et connaissances exceptionnelles. A savoir qu’il avait
peur de commettre des fautes, de causer des torts aux étres
humains ou de ne pas pouvoir prendre soin des droits humains en
raison de la faiblesse et de la nature humaine. Sur ’ordre de Yazid,
il a été fouetté cent dix fois sur la téte. Le visage, la téte bénis lui
ont bouffi. Le lendemain, Yazid a renouvelé sa proposition et il I’a
contraint. Imam al-a’zam lui a demandé la permission pour
consulter. Il est parti pour Makka al-mukarrama et il y a séjourné
pendant cing ou six ans.

En 150 de I'Hégire [en 767], le calife abbasside Abt Ja’far
Mansir lui a commandé d’étre le président de la Cour de
Cassation. Mais comme il I’a refusé, il a été mis en prison. Il a été
fouetté tous les jours; méme, il a été fouetté dix coups de plus pour
les jours suivants. Au centieme coup de fouet, il est décédé en
martyre. AbG Sa’d Muhammad ibn Manstr al-Harizm{
(rahmatullahi ta’ala ’alaiyh), 'un des vizirs de Malikshah (447-485
A.H., le troisitme Sultan seldjoukide et le fils de Sultan Alp
Arslan), a fait construire un merveilleux tombeau sur sa tombe.
Par la suite, les sultans Ottomans ont effectué plusieurs
réparations et embellissements de son tombeau.

Abl Hanifa “rahmatullahi alaiyh” a été le premier d’établir
une classification des sciences de figh (‘ilm al-figh), en recueillant
et en compilant toutes les connaissances, documents etc. de figh et
de les subdiviser en branches. Il a écrit des livres intitulés "al-
Fara'id" (les Prescriptions) et "Shurat" (Stipulations
contractuelles). Il a d’innombrables livres exposant son immense
érudition de jurisprudence, de droit islamique (figh), surtout sa
compétence extraordinaire sur la science d’analogie juridique
(qiyas), sa supériorité merveilleuse en zuhd (renoncement;
détachement; dévouement), en tagwa (piété), en hilm (clémence)
et en saldh (loyauté, vertu). Il avait beaucoup de disciples parmi
lesquels de grands savants étaient atteints au degré de mujtahid
éminent.

Pendant I’Etat ottoman, la grande école Hanafite s’est

—-72 -



répandue dans tous les cotés du monde. Elle devint presque la
madhhab officielle de I’Etat. Aujourd’hui, plus de la moiti¢ de
I’Ahl al-Islam sur Terre et la majorité des croyants Ahl al-sunna
effectuent leurs actes cultuels en suivant la madhhab Hanafite". Le
passage cité du livre “Kamiis al-a’lam” s’acheve ici.

Il est écrit comme le suivant dans le livre intitulé "Mir’at al-
ka’inat":

"Les ancétres de Imim al-a’zam (ou al-a’dham) étaient
originaires de la ville Faris en Iran. Son pére Thabit avait
rencontré Hadrat Imam 'Alf (radiy-Alldhu 'anh) a Kafa et Hadrat
’Alf avait dit des prieres, des bénédictions pour Thabit et pour ses
descendants. Imam al-a’zam était I'un des grands du Tabi’'in et il
avait vu Anas bin MAlik (radiy-Allahu *anh) et plus, trois ou sept
de Sahéabat al-kirdm. Il avait appris d’eux des hadiths charif.

Dans un hadith charif lequel Imam al-Harizmi rapporte en le
référant & Abl Huraira (radiy-Alldhu ’anh) d’une méthode de la
chaine interrompue des rapports (isndd muttasil), il est dit: «Parmi
mon oumma (communauté), une personne nommée Abi Hanifa
viendra et elle sera la lumiére de mon oumma au jour du
Jugement dernier». Dans un autre hadith charif, il est dit: «Une
personne appelée Nu’'man ibn Thabit et nommée Abii Hanifa
viendra et vivifiera la religion d’Allahu ta'ala et ma tradition». Et
dans un autre, il est dit: «Parmi mon oumma, il y aura des gens
éminents, des revivificateurs de chaque siecle. Abii Hanifa est le
plus éminent de son siecle». Ces trois hadiths charifs cités ci-dessus
sont écrits dans les livres intitulés "Mawd@’at al-’ulim" et "Durr
al-mukhtar". Ces hadith suivants aussi sont bien connus: «Parmi
mon oumma, une personne nommée Abii Hanifa viendra. Il y a un
grain de beauté entre ses deux omoplates. Allah Le Tres-Haut
revivifiera Sa religion par sa main».

[Dans la préface du livre intitulé "Durr al-mukhtar", il est écrit
comme le suivant: "Dans un hadith-charif, il est dit: «Comme
Adam (’alaihi ’s-salam) se glorifiait de moi, je me glorifie d’une
personne de qui le nom est Nu’man, identifiée avec le nom Abi
Hanifa parmi mon oumma. Il est la lumiere de mon oumma
(communauté)». Dans un hadith-charif, il est dit: «Les Prophétes
sont fiers de moi, et moi je suis fier d’Abii Hanifa. Celui qui
Paimait, aurait aimé moi. Celui qui avait de Pinimitié contre lui,
aurait concu de Pinimitié contre moi». Ces hadiths charifs sont
cités dans le livre intitulé "Al-muqaddima", écrit par le grand

- 73 —



savant Hadrat Aba ’l-Laith as-Samarqandi, et aussi dans son
commentaire intitulé "Taqadduma". Il y a des hadiths charif
faisant I’éloge de 'Imam al-a’zam cités dans la préface du livre de
figh intitulé "Muqaddima", écrit par Ghaznawi. En outre, dans le
commentaire de ce dernier livre intitulé "Diya’ al-ma’nawi", son
auteur Qadi Abi’l-Baqa dénotait: «Quoique *Abi’l-Faraj ’Abd ar-
Rahmaén ibn al-Jawzi ait argué en le basant sur al-Khatib al-
Baghdadi que ces hadiths étaient apocryphes (mawdi), son propos
n’était qu'un fanatisme. Car ces hadiths étaient rapportés par
plusieurs chaines de transmission authentiques». Ibn ’Abidin
prouvait l’authenticité de ces hadiths cités ci-dessus dans son
commentaire intitulé "Durr al-mukhtar" et il mentionnait le
hadith charif cité dans le livre intitulé " Al-khairat al-hisan" écrit
par Ibn Hajar al-Makki: «La merveille, Pornement, du monde
aurait été 6té en cent cinquante [hégirien]». Shams al-a’imma
’Abd al-Ghaffar al-Kardari, 'un des savants éminents de
jurisprudence, décédé en 562 de 'Hégire (en 1166), avait constaté
"qu'il était évident que ce hadith charif cité ci-dessus indiquait
Imam al-a’zam AbG Hanifa, car il est décédé en 150". Un hadith-
charif rapporté par Bukharf et Muslim dit: «Si la foi [iman] était
allée au planéte Vénus, un descendant de Faris aurait su la
ramener». Imam as-Suyfti, I'un des savants de 1’école Chafi’ite
remarquait qu’il avait été unanimement justifié que cet hadith cité
ci-dessus indiquait Imam al-a’zam Ab® Hanifa. Nu’'mén Aldsi écrit
dans son ouvrage intitulé "Ghaliyya" que ce hadith indiquait Abti
Hanifa et que son grand-pere était un descendant de la famille
Faris. ’Allama Yfsuf, un des savants de 1’école Hanbalite écrit
comme le suivant dans son livre intitulé "Tanwir assahifa" en le
référant a Hafiz *Alldma Yasuf ibn *Abd al-Barr": «Ne bavez pas
sur Abli Hanifa et ne croyez pas a ceux qui disent du mal sur lui!
Je jure Allah que je ne connais personne qui lui soit supérieur, qui
ait plus de scrupule (wara') que lui ou qui soit plus érudit que lui.
Ne vous laissez pas leurrer par les propos de Khatib al-Baghdadi!
Il a du fanatisme, de I’aversion contre les savants. Il a dénigré Abii
Hanifa, Imdm Ahmad et leurs disciples. Les savants ('ulami) ont
réfuté al-Khatib et 'ont blamé. *Alldma Ytsuf Shams ad-din al-
Baghdadi qui était le petit-fils d’Ibn al-Jawzi, avait écrit dans son

[1] Hafiz *Allama Ysuf ibn Abd al-Barr (368-463 de I'Hégire; [978-
1071] a Shatiba Andalousie [Aujourd’hui Xativa-Espagnel]); 1l était
Qadi (Juge) de Lisbonne en Andalousie.

_74 —



livre de quarante volumes et intitulé "Mir’at az-zaman" qu’il avait
été étonné que son grand-pere ait suivi I'idée de Khatib». Dans son
ceuvre intitulée "Thya", Imam al-Ghazali (rahmatulldhi ta’ala
’alaiyh) loue ImaAm al-a’zam par des paroles telles que ’abid
(personne pieuse), zahid (dévoué aux prescriptions religieuses), al-
arif billah (connaisseur d’Allah Le Tout Puissant). Il ne faut pas
juger comme une dissension, une incompatibilit¢ ou une
déplaisance ou aversion entre Sahabat al-Kirdm et ’ulama’ s’ils
different d’opinion ou d’expression d’un sujet a propos de laquelle
ils différent; les mujtahids (rahmatull4hi ta’4la *alaihim ajma’in) se
différencient des uns des autres en ce qui concerne I’ijtihdd dans le
but de servir I'Islam et rechercher I’agrément divin]". [Il est
expliqué en détail dans le livre intitulé "Endless Bliss", volume II,
qu'un "hadith mawd®’" ne signifiait pas un hadith fabriqué,
apocryphe selon ’ilm al-usil al-hadith (étude et science des
méthodes et principes des hadiths)].

Un ’alim (savant) a vu Rasilullah (sall-Allahu ’alaihi wa
sallam) dans le réve et il lui a demandé: “O Rastlullah! Que dites-
vous de I’érudition de Abll Hanifa?". La réponse était: "Tout le
monde a besoin de ses connaissances, sa science". Un autre savant
aussi a vu Rasilullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) dans le réve et
il lui a demandé: "O Rastlullah! Que dites vous du savoir de
Nu’mén ibn Thabit de Kafa?" Il a répondu: "Apprends de lui et
comporte-toi conformément a ce qu’il t’a appris! Lui, il est une
personne éminente et précieuse". Hadrat Imam *Alf (radiy-Allahu
’anh) a prédit: "Je vous informe de Iexistence d’une personne
appelée Abl Hanifa a Kfa. Il aura un esprit plein de savoir et de
sagesse. Vers la fin du monde, beaucoup de gens périront de ne pas
connaitre sa valeur, de ne pas I’avoir apprécié, de méme que les
Shi’ites périront par I’aversion contre Abl Bakr and 'Umar"
[radiy-Alldhu ’anhum4&]. Imdm Muhammad al-Bagir ibn Zain al-
’Abidin ’Ali ibn Husain (rahmatullahi alaihim, né en 57 de
I’'Hégire, décédé 113 de I'Hégire a Médina et enterré dans le
tombeau de Hadrat ’Abbas (radiy-Alldhu ’anh) a Médina) a
regardé Abia Hanifa et il a dit: "Quand les hérétiques falsificateurs
de la religion de mes ancétres se seront accrus en nombre, tu la
revivifieras. Tu seras le libérateur, le sauveur des découragés et le
refuge et le protecteur de ceux qui se sont embrouillés. Tu les
remettras sur la bonne voie ceux qui sont égarés et hérétiques.
Allah Le-Tres-Haut t’aidera”.

_75 -



Dans sa jeunesse, Imadm al-a’zdm (rahmatullahi ta’al4 ’alaiyh) a
étudié la science de théologie (’ilm al-kaldm) et des connaissances
spirituelles (ma’rifa). Il a fait beaucoup d’effort et il est devenu un
compétent. Par la suite, il a passé les dix-huit ans au service
d’Imdm Hammad et il y a recu une bonne formation. Et quand
Hammad est décédé, il s’est substitué a sa place en tant qu’un
mujtahid et mufti. La renommée de son érudition s’est répandue
partout. Sa vertu, son intelligence, sa lucidité, son dévouement,
son renoncement et sa piété, sa fiabilité, sa faculté et son esprit d’a-
propos, son caractere vif, sa religiosité, sa loyauté, son exactitude,
son honnéteté et sa maturité et sa perfection humaine étaient
excellents et il en était supérieur a tout le monde. Tous les
mujtahids de son époque et les postérieurs, les éminents, méme les
Chrétiens I’avaient loué, ils avaient fait son éloge et apologie.
Imam Chati’f (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh) avait dit: "En Figh, les
gens sont des enfants par rapport Abti Hanifa". Il a dit une fois:
"Je visite tous les jours la tombe d’Abl Hanifa; j’y vais pour la
recherche de sa bénédiction (tabarrouk). Quand j’ai une difficulté,
je vais a sa tombe et jeffectue-la une salat de deux rak’at.
Jimplore Allahu tadala. IL me donne ce que je veux”. Imam
Chafi’f était le disciple de ImAm Muhammad Shaibani". II avait
dit: "Allahu taala m’a accordé la science par le moyen de deux
personnes: j’ai appris la science de hadith de Sufyén ibn "Uyaina et
la science de jurisprudence de Muhammad Shaibani". Il avait dit
une autre fois: "Dans le domaine des sciences religieuses et de
savoir fondement, il y a une personne a qui je suis reconnaissant;
c’est Imdm Muhammad". Encore une fois, Imdm Chafi’f avait dit:
"Jai écrit des livres a charge de béte de somme avec ceux que
j’appris de Imam Muhammad. Je n’aurais rien acquis s’il n’était
pas mon maftre. Tous les hommes de science islamique sont les
enfants des savants irakiens et ces derniers sont les étudiants et
disciples des savants de Kifa. Et les savants de Kiifa sont les
disciples d’Abli Hanifa".

Imam a’zam a appris et étudié les différentes branches de la
science aupres de quatre mille personnes.

Les grands savants de I'Islam de chaque siecle avaient écrit

[1] Imam Muhammad Shaibanf et Imam Abt Ytsuf (rahmatullahi ta’ala
’alaihim) étaient les deux disciples prééminents de Imam al-a’zam
Abl Hanifa.

~76 —



plusieurs ouvrages dans le but d’exposer la grandeur de Imam al-
a’dham.

Dans I’école de jurisprudence Hanafite, cinq cent mille
questions religieuses ont été résolues et répondues.

Al-Hafiz al-kebir Abli Bakr Ahmad al-Héarizmi écrit comme le
suivant dans son ouvrage intitulé "Musnad": «Saif al-a’imma cite
que Imam al-a’zam AbG Hanifa informait ses maftres d’une
conclusion sur une matiere tirée du Qur’an al-kerim ou des hadiths
charif. Il ne répondait jamais la réponse de la question du
demandeur avant que ses maitres ne l'aient confirmée tous».
Quand il enseignait dans la mosquée de Kifa, un millier de ses
disciples de qui une quarantaine étaient des Mujtahids assistaient
a tous ses cours. Toutes les fois qu’il trouvait la réponse d’une
matiere, d’une question il la proposait a ses disciples. Ils
I’étudiaient ensemble; quand il y a eu unanimité qu’elle était
compatible avec le Qur’an al-karim et les Hadiths-charif et les
verbes de paroles de Sahébat al-kirdm, il se réjouissait et disait
" Al-hamdu li’llah wa’llahu akbar". Tous ceux qui assistaient a son
cours répétaient ce qu’il disait. Ensuite, il leur disait de
Ienregistrer.

[11 est écrit comme le suivant dans le livre intitulé "Radd al-
Wahhabi"" en persan: «Pour étre un "Mujtahid", il faut a priori
connaitre bien la linguistique, étre spécialiste de la langue arabe et
il faut avoir acquis la maitrise des branches suivantes en
terminologie arabe a savoir awda’, sahih, marwi, mutawatir; radd;
mawd(’, fasih, radi et mazm{in; mufrad, shadh, nadir, musta’mal,
muhmal, mu’rab, ma’rifa, ishtiqgaq, haqiqa, majaz, mushtarak,
izdad, mutlaq, mugayyad, ibdal et qalb et il faut étre spécialiste en
sarf, nahw, ma’ani, bayan, badi’, balaghat, ’ilm al-usil al-figh, ’ilm
al-usiil al-hadith, ’ilm al-usil at-tafsir, et mémoriser jarh et wa
ta’dil. Autrement dit, il faut maftriser les dictionnaires, les
monemes, les morphémes, les signifiants, les signifiés,
I’étymologie, la morphologie, la phonologie, la sémiologie, la
sémantique, les synonymes, antonymes des mots, les métonymies,
les sémantemes, les sens concrets, littéraux, figurés, abstraits,
extensionnels, cachés, clairs, négatifs, courants, archaiques et les

[1] Ce livre publié premi¢rement en Inde en 1264 de I’'Hégire (en 1848)
a été republié a Istanbul en 1401 de ’'Hégire (en 1981)

- 77 —



vocables ambivalents, ambigués, contigués, polysémiques,
amphibologiques, les paroles internes et externes, les textes
rapportés, formes des transmissions fiables, les idéogrammes, les
articulations du langage, les formes du langage clair, expressif,
figuré, métaphorique, simple, exceptionnel et authentique, et plus
la grammaire, la syntaxe, la lexicologie, les lexiques rares, usagés,
abandonnés, dérivés, figurés, communs, absolus, transformés et la
rhétorique, I’éloquence, I’esthétique, et il faut étre aussi compétent
dans les sciences de méthodologie de figh, de hadith, d’exégese
(tafsir), des sciences spirituelles, et il faut qu’il ait appris par coeur
les régles importantes des imams de jarh et wa ta’dil (la critique et
lattestation d’honorabilité). Pour étre un docteur en
jurisprudence de 1’Islam (Faqih), il faut avoir également une
compétence sur la preuve de chaque fait et vérifier le sens,
l'objectif et I'interprétation de chaque preuve. Pour étre un savant
de l'islam spécialiste de la science du hadith (Muhaddith), il faut
apprendre par cceur les hadiths-charif tels qu’on a entendu, mais il
n’y a pas d’obligation de connaitre leurs significations, motifs,
objectifs, explications et interprétations ni les preuves des regles
principales de I'Islam. Le jugement d’un faqih est toujours
préférable a celui d’'un muhaddith sur un hadith charif discuté s’il
est authentique, sain (sahih) ou faible (da'if). C’est la raison pour
laquelle le jugement et ’'opinion de Imam al-a'zam, le premier des
mujtahids et le plus éminent des faqths sont plus précieux que tous
les autres, parce qu’il avait entendu directement plusieurs hadiths-
charif de Sahabat al-kiram sans aucune intervention. Tous les
savants de I’Islam se sont conformés aux jugements de ce sublime
Imam sur des hadiths qu’il avait déterminés comme sahih. Le
muhaddith, savant de la science de hadith, n’est pas de rang des
savants de figh et il ne peut point atteindre non plus le degré du
maitre, de I'Imam de madhhab.

’Abdulhaq ad-Dahlawi, un savant de la science de hadith, écrit
comme le suivant dans son livre intitulé "Sirat-i mustaqim":
«Imam-1 a’zam AbO Hanifa n’avait pas cité quelques hadiths-
charifs comme preuves ou arguments que Imadm Chafi’f en avait
employé et établi comme preuves. Les anti-madhhab saisissant
une occasion pour diffamer Imim al-a’zam ont criaillé sous
prétexte qu’il n’avait pas respecté les hadiths-charif. Au contraire,
Hadrat Im&m al-a’dham Ab® Hanifa avait tiré d’autres hadiths-
charifs plus fiables et plus concordants, conformes au fait, au
contenu ou a la question thématique».

-78 —



Le hadith-charif de Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam)
dit: «Les meilleurs gens de mon oumma sont ceux de mon époque,
puis ceux qui suivent, puis ceux qui suivent». Ce hadith charif
démontre que Tabi'in étaient meilleurs que Taba’ at-Tabi’in. Les
savants islamiques ont confirmé unanimement que ’Imém al-
a’zam Abl Hanifa avait vu en personne quelques Sahébat al-
kirdm de qui il avait entendu quelques hadiths et qu'il était par
conséquent un des Tabi'n. Par exemple, 'Imam al-a’zam Abi
Hanifa avait entendu le hadith-charif suivant de *Abdullah ibn
Awfa, un Sahabi: “Celui qui fait construire une mosquée pour
Pagrément d’Allah, Allah lui donne un palais magnifique dans le
Paradis”. Jalal ad-din as-Suyti, I'un des savants Chafi’ites, écrit
dans son livre intitulé “Tabyid-us-sahifa” qu’Imam Abdulkarim,
I’'un des savants Chafi’ites, avait écrit un livre particulier relatif aux
biographies des Sahabi lesquels Imam al-a’zam était allé voir. Il est
écrit dans le livre intitulé "Durr al-mukhtar" que ’Imam al-a’dham
avait vu sept Sahabis. Parmi les quatre Imams de madhhab, il lui
était accordé I’honneur d’étre I'un du Tabi'Gn. L’un des principes
de ’ilm al-usil se basait sur le statut que I'opinion de ceux qui
admettaient quelque chose était préférable a celle de ceux qui la
refusaient. Il est aussi évident que Imém al-a’zam Abl Hanifa eu
égard a son appartenance de Tabi'lin était le plus éminent parmi
les Imams de madhhab. L’essai de dénier I'’éminence de 'Imam al-
a'dhzam par les anti-madhhab et les efforts de ces derniers pour
souiller ce sublime Imam en le critiquant sur sa soi-disant faiblesse
dans la maitrise de la science des hadiths ressemblent a leur
dénégation des supériorités de Hadrat Abi Bakr et Hadrat "Umar
(radiy-Alldhu ’anhumd). Leurs dénégations et obstinations
perverses ne sont pas de maladie curable grace a des traitements
de conseil et de préche. Que Le Tout Puissant leur accorde un bon
rétablissement! Le Calife des musulmans "Umar radiy-Allahu ’anh
a dit a la khutba (sermon) du Vendredi: «O Musulmans! Comme
je vous parle maintenant, Rasiilullah (sall-Allahu ’alaihi wa
sallam) nous avait fait une khutba et avait dit: “Les meilleurs des
gens sont mes Compagnons (Sahiba al-kirAm). Puis ceux qui
suivent, puis ceux qui suivent. Puis, il y aura des menteurs parmi
ceux qui suivent”». De nos jours, les quatre grandes écoles de
I'Islam auxquelles les musulmans se conforment sont celles des
gens meilleurs de qui Rastlullah avait témoigné. Les savants de
I'Islam ont unanimement proclamé qu’il n’était pas permis et licite
d’adopter une autre madhhab hors de ces quatre.

-79 —



Ibn Nujaim al-Misri (rahmatullahi ta’ala ’aleyh), auteur du
livre intitulé "Bahr ar-rd’iq" écrit comme le suivant dans son
ouvrage intitulé dit dans son livre intitulé "Ashbah": «Hadrat
Imam Shafi'? a dit que celui qui voudrait étre spécialiste dans la
science de figh devrait lire les ouvrages de Abl Hanifa». Abdullah
Ibn Mubarak dit: «Je n’ai pas rencontré un autre spécialiste aussi
érudit que Abl Hanifa dans la science de jurisprudence islamique.
Le grand savant Mis’ar se mettait a genoux devant Abfi Hanifa, il
lui demandait ce qu’il ne savait pas et il apprenait les réponses de
ses questions. J’ai été instruit de mille savants, mais si je n’avais pas
rencontré Abl Hanifa, j’aurais été tombé dans le marécage de
philosophie grecque». Abli Yasuf a dit: «Je n’ai pas vu une autre
personne aussi érudit approfondi que Abli Hanifa dans la science
de hadith. Il n’y a eu aucun savant compétent comme lui en ce qui
concerne l'interprétation des hadiths-charif». Le grand savant et
mujtahid Sufyan ath-Thawri dit: «Comparés a Abti Hanifa, nous
étions comme des moineaux par rapport au faucon pelerin. Abii
Hanifa est le promoteur, le leader des savants». *Ali ibn Asim dit:
«Si on évaluait la science de Abl Hanifa en la comparant a la
somme de celle de tous les savants de son époque, celle de Abll
Hanifa prédominerait sur toutes». Yazid bin Har(n dit: “J’ai
étudié aupres de mille savants. Parmi eux, je n’ai rencontré un
savant autre qu’Ab0a Hanifa (rahmatullahi ta’ala ’alaiyh) qui avait
tant de scrupule (wara') et de sagesse, d’intelligence comme lui».
Muhammad ibn Yasuf Chafi’f, I'un des savants de Damas, écrit
dans son ouvrage intitulé "Uqiid aljaman fi manaqibi’n-Nu’mén"
I’éloge de Abli Hanifa, y décrit longuement son érudition et atteste
qu’il était le promoteur des mujtahids. Abli Hanifa avait dit: «Les
hadiths charif de Rasilulldh sont les lumieres de nos yeux et ils
sont au-dessus de tout. Nous recherchons et choisissons les paroles
Sahébat al-kirdam et puis nous nous y conformons. Quant aux
explications de Téabi'in, elles sont comme les notres». La
traduction faite du livre intitulé “Radd al-Vahhabi” s’aché¢ve ici.

Mawland Muhammad *Abd al-Jalil écrit comme le suivant dans
son livre intitulé "Saif al-mugqallidin ’ald a’niqi’l-munkirin" en
persan: «Les antimadhhabs mettent en avant qu’Ab( Hanifa était
faible dans la science de hadith. Cette assertion étourdie démontre
leur ignorance et jalousie. Imam az-Zahabf et Ibn Hajar al-Makk{
confirment que 'Imam al-a’zam Ab( Hanifa était un savant de
hadith. Il avait recueilli et appris des hadiths de quatre mille
savants. Trois cents de ces derniers étaient des savants de la

—80 —



science de hadith de Tabi’n. Imam ash-Sha’rani écrit dans le
premier volume de son ouvrage intitulé "al-Mizan" qu’il avait bien
étudié le trois de grands recueils de hadith (musnad) rédigé par
Imam al-’azam et que tous étaient de la chaine des transmetteurs
de hadiths de Tabi'tn connus de tous. L’hostilit¢ des
antimadhhabs contre Salaf as-salihin et leur haine et jalousie
contre les Imam mujtahids et particulierement contre 'Imam al-
Muslimin Abli Hanifa les avaient si aveuglé et gangrené les coeurs
et fait perdre la conscience qu’ils ont dénié les beautés, les
supériorités de ces savants islamiques. Ces antimadhhabs qui ne
veulent pas que l'autrui possede ce dont ils sont privé, ont des
sentiments de convoitise de ce que possedent les gens vertueux.
C’est pour cela qu’ils dénient les éminences, les éruditions et
supériorités de nos Imams de religion et ils s’abiment ainsi dans
Passociationnisme (shirk) de jalousie. Il est écrit dans I'ouvrage
intitulé "Hadaik" que 'Imam al-a’zam Ab0 Hanifa rédigeait les
hadiths-charif qu’il avait appris par coeur. Il les gardait dans des
coffres en bois et ainsi il les portait avec soi. S’il a cité peu de
hadith, ce n’est pas parce qu’il avait appris par coeur peu de hadith.
Ce ne sont que des bigots fanatiques et ennemis de I'Islam qui
pourraient avancer ces assertions fausses. Leur zélotisme et
fanatisme témoignent la perfection de "Imam al-a’zam, parce que
la médisance des imparfaits fait preuve de la perfection des
savants. D’ailleurs, il faut réfléchir qu’instaurer une grande école,
que pouvoir répondre a plusieurs centaines de milliers questions
en les argumentant des versets (dyats al-karima) et des hadiths-
charif n’est pas quelque chose si facile et aussi simple qu’on
pourrait faire par quelqu’un qui n’était pas grand savant ou
spécialiste compétent des sciences d’exégese et de hadith. De plus,
établir une nouvelle école de jurisprudence islamique (madhhab)
sans exemple et sui generis, autrement dit de son propre genre, est
une preuve évidente de la maitrise et de I’érudition de Imam al-
a’zam dans la science d’exégese (tafsir) et de hadith. Si ce sublime
Imam instaurant cette nouvelle école (madhhab) avec un effort
surhumain n’a pas pu avoir le temps de rapporter des hadiths et de
mentionner les noms des transmetteurs, cela ne serait pas une
raison de ’accuser d’étre faible dans la science de hadith ni de le
diffamer en le dénigrant par envie. D’ailleurs, une citation connue
dit que riwdya (transmission) sans dirdya (perception,
discernement) n’est pas valable. Par exemple, Ibn Abd al-Barr
avait dit: "Si la riwdya sans dirdya, une transmission sans

—81 -



perception était valable, il faudrait que la langue d’un éboueur qui
prononcait un hadith ait été plus prééminente que la sagesse et
I'intelligence de Lugman". ’Ibn Hajar al-Makki était I'un des
‘ulama’ (savants) de I’école Chafi’ites. Cependant, il a écrit dans
son livre intitulé "Kalaid" que A’mash, 'un de grands savants de
hadith consultait Imam al-’zam AbO Hanifa sur plusieurs
questions et Imam al-’zam lui avait fourni les réponses en les
argumentant des hadiths-charif pour chaque question. Apres avoir
témoigné I'immense érudition d’Imam al-"zam dans la science de
hadith, A’mash a dit: "O savants de figh! Vous, vous étes comme
les médecins spécialistes et nous, savants de hadith, nous sommes
comme les pharmaciens. Nous annoncons les hadiths et leurs
transmetteurs. Mais vous, vous étes les docteurs capables de
comprendre les sens de ce que nous annoncons". Il est écrit
comme le suivant dans le livre intitulé "'Uqad al-jawahiri’l-
munifa": ""Ubaidullah ibn ’Amr était en compagnie de A’mash, le
grand savant de hadith. Quelqu’un est venu pour lui poser une
question. Imam al-a’zam y est arrivé au moment ou A’mash lui
répondrait. A’'mash a répété la question et demandé Abt Hanifa
de la répondre. Imam al-a’zam I’a répondue en détail. A’mash,
enthousiasmé de cette réponse, a demandé Abt Hanifa: “O Imam!
De quel hadith tu l’as tirée?” Imam al-a’zam a récité le hadith-
charif duquel il avait tiré la réponse et il a ajouté: “Je t’avais
entendu réciter ce hadith-charif”. Imam al-Bukhéri avait appris
par coeur trois cent mille hadiths. Il en a rédigé seulement douze
mille dans ses livres. Car, il craignait beaucoup de 1’étonnement
dans le hadith-charif: “Quiconque cite comme un hadith ce que je
n’ai jamais dit aura des tourments affreux dans ’Enfer”. La vérité
est que 'Imam al-a’dham Ab Hanifa avait des criteres stricts qu’il
s’était imposé en ce qui concerne ’acceptation des transmissions
ou narrations de hadith, parce qu’il avait beaucoup de scrupule et
de piété. C’est la raison pour laquelle, il recourrait et se référait a
la base authentique d’un hadit-charif, il I’explorait en profondeur
et il ne les citait que selon ces stricts rigueurs, ses criteres. Comme
quelques savants de hadith étaient des disciplines autonomes et de
circonstances favorables ont transmis de nombreux hadiths.
Cependant, aucun savant de la science de hadith n’a humilié les
autres ou les autres savants en raison de ces différences de
circonstances. Dans le cas contraire, Imdam Muslim aurait dit
quelque chose a blesser Imdm al-Bukhari (rahmatullahi ta’ala
’alaihima). Si Ab®l Hanifa avait transmis peu de hadith parce qu’il

—82 —



avait beaucoup de piété (taqwi), cela n’aurait été qu’une bonne
raison pour le louer et glorifier». La traduction faite du livre
intitulé "Saif al-mugqallidin ’alad a’naqi’l-munkirin" s’est achevée
ici].

Imém al-a’”dham Ab@i Hanifa "rahmatullahi alaiyh" effectuait
tous les jours ses prieres de salat de fajr (sobh, matin) a la mosquée
et répondait aux questions de ses disciples jusqu’a midi. Apres la
priere de salat de dohr (midi), il enseignait encore ses disciples
jusqu’a la priere de nuit (isha). Puis, il allait chez lui. Et, apres
s’étre reposé un peu chez lui, il retournait ensuite a la mosquée et
il y pratiquait ses cultes jusqu'a I’heure de la la priere de salat de
sobh. Mis’ar ibn Kadam al-Kafi", 'un des Salaf as-salihin, et
d’autres notables avaient rapporté ce train de vie de 'lmam al-
a’dham.

’Imam al-a’dham AbQ Hanifa "rahmatullahi alaiyh" faisait du
commerce et il gagnait ainsi sa vie d'une voie Halal (licite, 1égale
selon les préceptes religieuses). Il exportait des marchandises a
d’autres contrées et il subvenait ainsi aux besoins de ses disciples
avec les revenus de son activité commerciale. Il subvenait
largement aux dépenses familiales, et en quantité égale, il faisait
I’aumodne aux pauvres. De plus, tous les vendredis, il distribuait
vingt pieces d’or aux pauvres pour I’ame de ses défunts parents. Il
n’allongeait jamais les jambes vers la maison de son maitre
HammaAd (rahmatulldhi ta’al4 ’alaiyh) bien qu’il ait habité a une
distance de sept rues par dela. Une fois, ayant eu découvert que
I'un de ses associés avait vendu une quantité importante de
marchandises, d’'une facon incompatible avec I'Islam, il a distribué
aux pauvres toute une somme de quatre vingt dix mille monnaies
d’argent gagnée de cette commerce sans en toucher le moindre
sou. Une fois, des brigands avaient fait une razzia dans les villages
de Kifa et volé des moutons. En pensant que ces moutons volés
pourraient étre abattus et vendus dans la ville, il n’a pas mangé de
viande de mouton pendant sept ans depuis ce jour-la, car il savait
qu’un mouton pourrait vivre sept ans au maximum. Il s’abstenait
extrémement du hardm (de tout ce qui est interdit par la religion),
il observait avec soin I’Islam dans tous ses actes.

Imé&m al a’dham (rahmatullahi tadla alaiyh) a passé quarante
ans de sa vie a accomplir sa priere de salat de fajr (sobh, matinale)

[1] Mis’ar est décédé en 115 de 'Hégire (en 733]

—83 —



avec les ablutions qu’il a faites pour la priere du isha (nuit). [C’est-
a-dire qu’il ne dormait pas la nuit]. Il a fait cinquante cing
pelerinages. Pendant son dernier pelerinage, il est entré en Ka’ba
et il y a pratiqué une priere de deux rak’ats; il a récité le tout
Qur’an al-karim pendant sa priere. Puis, il a imploré, en pleurs:
«Ya Rabb (O Seigneur)! Je n’ai pas pu rendre culte d’une maniere
digne de Toi! Mais j’ai bien compris que Tu ne pourrais pas étre
entendu par l'intelligence. Gracie-moi, mes défauts de service
envers Toi pour ma cognition-cil». A ce moment-la, on a entendu
une voix lui dire: «O Abti Hanifa! Tu M’as trés bien connu et M’as
rendu de bons services. Je t’ai accordé mon pardon, ma gréace et
ma miséricorde a toi et a ceux qui te suivent et qui sont et seraient
de ta madhhab jusqu’au jour du jugement dernier». 1l lisait tout le
Qur’an al-karim (khatm al-Coran) une fois le jour et une fois la
nuit.

Imam al-a’dham avait tant de piété (taqwd) qu’il jelinait
chaque jour durant trente ans [a I’exception de cinq jours de
Pannée pendant lesquels il est hardm de jetiner]. Il récitait souvent
tout le Qur’an al-karim pendant une ou deux rak’ats de la salat.
Quelquefois, pendant les prieres de salat ou en dehors de la salét,
il récitait a plusieurs reprises un ayat parlant du supplice ou de la
miséricorde et il se mettait & sangloter et se lamenter. [Selon
I’école Hanafite, verser des larmes, pleurer de I’amour pour Allah
n’annule pas la priere de salat]. Ceux qui I’entendaient pleurer
avaient pitié du lui. Parmi 'oumma de Muhammad alaihissalam, la
récitation du tout le Qur’an al-karim en une rak’at de salat n’avait
été accordée qu’a "Uthman ibn "Affan, Tamim ad-Dari, Sa’d ibn
Jubair et Imém al-a’”dham AbG Hanifa. Il n’acceptait aucun
présent. Il mettait des vétements comme ceux des pauvres.
Cependant, il portait de temps en temps des vétements tres
précieux dans le but de montrer les bienfaits d’Allah Le Tres-
Haut. 11 a fait cinquante cinq pelerinages et il a résidé a la Mecque
(Makka al-mukarrama) pour quelques ans. Seulement dans la
gedle ou il était enfermé et avait rendu I’ame, il avait récité sept
mille fois tout le Qur’an al-karim. Il avait dit: «J’ai ri une fois dans
ma vie et je le regrette beaucoup». Il parlait peu, il méditait
beaucoup. Il faisait des discussions sur plusieurs matieres
religieuses avec ses disciples et étudiants. Une nuit, quand il était
sur le point de sortir de la mosquée a la suite de la priere de salat
isha, il avait commencé a parler a son disciple Zufar sur un sujet de
jurisprudence. L’un des pieds a I'intérieur et I’autre a ’extérieur de

_84—



la mosquée, ses explications avaient duré jusqu'a I’adhan de la
priere du fajr. Il était rentré dans la mosquée sans mettre ’autre
pas dehors pour accomplir la salat du fajr (priere matinale, de
sobh). Comme Hadrat Alf avait dit qu’il était permis de dépenser
une somme d’argent jusqu’a quatre mille dirhams pour les frais de
subsistance, il distribuait le surplus de quatre mille dirhams aux
pauvres.

Le Calife Mansir avait beaucoup de respect envers Imam al-
a’dham. Il lui avait fait cadeau de dix mille akdjas et une jariya.
L’Im&m ne les avait pas acceptés. Un akdja faisait un dirham
d’argent. En 145 de I'Hégire, Ibrahim ibn *Abdulldh ibn Hasan ibn
Al recrutait des soldats pour aider son frére Muhammad
(rahmatullahi ta’ala ’alaihim ajma’in) qui avait proclamé son
califat 8 Médine (Madinat al-munawwara). Quand il était venu a
Kifa, une rumeur courait selon laquelle Abi Hanifa allait I’aider.
Mansir avait entendu cette rumeur et il avait fait venir 'Imam de
Kafa a Baghdad. Il lui avait imposé d’annoncer a tout le monde
que Manslr était a juste titre et légitimement le calife, en
compensation de la présidence de la Cour de cassation. Il ’avait
contraint beaucoup de I’accepter, mais Imadm a’dham [I’avait
refusé. Mans(r qui I’avait emprisonné avait ordonné de le battre a
trente coups de baton. Ses pieds bénis ont saigné. Mansir repenti,
il lui avait envoyé trente mille akdjas. Abli Hanifa ne I’avait pas
non plus accepté. Mansfr I’avait emprisonné de nouveau et il lui a
fait battre a dix coups de biton de plus. [Selon quelques
nouvelles], a ’onziéme jour, de la crainte d’une contestation et
d’une attaque du peuple, il avait été allongé sur le dos et ils lui
avaient versé du sorbet empoisonné dans la bouche. Quelques
minutes avant son déces, il s’était prosterné. Cinquante mille
fideles avaient participé et accompli sa priere de janaza. Sa priere
de janaza avait duré a grand-peine jusqu’a I’heure de salat de
I’aprés-midi. En outre, pendant les vingt jours apres son
enterrement, d’innombrables fideles étaient venus pour effectuer
sa priere de janaza pres de sa tombe.

Il avait sept cent trente étudiants. Chacun d’eux était renommé
pour ses vertus et ses actes pieux. Plusieurs entre eux étaient
devenus qadis et muftis. Son fils Hammad (rahmatullahi ta’ala
alaiyh) était I'un de ses étudiants méritants». Le passage cité du
livre intitulé “Mir’at-ul-kainat” s’acheéve ici.

Il avait beaucoup de crainte d’Alldh Le Tout Puissant. Il avait

_ 85 —



beaucoup de piété envers Allahu ta’ala. Il prétait une grande
attention a se conformer aux préceptes du Qur’an al-karim. Il
disait a ses étudiants et disciples: «Ne tenez pas compte de mes
explications et mes références sur un sujet si vous en trouvez ou
obtenez une preuve évidente incompatible avec les miennes ou
plus solides que les miennes, et conformez-vous a cette nouvelle
preuve!». Tous ses disciples juraient: « Méme si nos quelques
explications étaient incompatibles avec les siennes, nous en
fournissions en nous référant parfaitement aux preuves, aux
arguments, aux documents qu’il nous avait enseigné».

C’est une vérité qu’il y avait eu quelques divergences entre
Iméam al-a’dham et ses disciples sur les conceptions déductives de
la science d’ijtihdd. Par contre, le hadith-charif "la divergence
entre les savants de mon oumma est une compassion divine”
démontre que ces divergences €taient salutaires.

Les muftis de 1’école Hanafite doivent donner des fatwas
conformes aux jugements de Imam al-a’dham. S’ils n’arrivent pas a
y trouver ce qu’ils recherchent, ils doivent se référer a ceux de
Imam Ab Yasuf. Apres lui, ils peuvent se référer a ceux de Imam
Muhammad. En cas de remarquer une divergence de jugements
entre ceux de Imam al-a’dham avec ceux de Imdm Ab Ydsuf et
Imé&m Muhammad, ils peuvent émettre une fatwa selon les
jugements de toutes les deux parties. Quand il s’agit d’une nécessité
circonstancielle, le mufti peut donner une fatwa selon le jugement
le plus explicite ou abrégé des mujtahids. Les muftis ne peuvent pas
émettre de fatwas sans se référer aux déductions d’un mujtahid.
Sinon, un avis, une sentence ou une interprétation des muftis sans
référence a un mujtahid ne peuvent pas étre appelés une fatwa.

Muhammad Mathtim écrit dans sa lettre 80 du 2éme volume:
«A celui qui continue faire Pinvocation d’Istighfar (le repentir,
demande de pardon), Allah Le Tout Puissant lui accordera une
issue favorable a chaque difficulté, le soulagera de ses soucis».

La formulation de I'invocation est comme le suivant:

" Astaghfirullah-al 'azim-allazi 14 fldha illa huwa’l-hayy-al-
qayyiima wa atabu ilayh".

"Allahumma innaka 'afuwwun karimoun tuhibbul-'afwa
fa'affu 'anni"

— 86 —



4- LE WAHHABISME
ET
LA REFUTATION DE L’AHL-AL SUNNA

Quoiqu'ils prétendent qu’ils sont musulmans, un autre groupe
dévié de la croyance Ahl al-sunna est celui des ‘“Wahhabites”.
Ceux-ci sont appelés aussi “Najdi”.

Ahmed Djevdet Pacha, homme d’Etat et de loi, historien et
juriste a ’époque du trente quatrieme Sultan ottoman Sultan
Abdulhamid Khan II [1258-1336 hégirien (1842-1918), enterré
dans le tombeau de Sultan Mahmad a Istanbul], écrit le
wahhabisme dans le septieme volume de son ouvrage de douze
volumes intitulé "Tarih-i Osmani" [I’Histoire Ottomane] et
Ayyub Sabri Pacha, [contre-amiral, décédé en 1308 hégirien [en
1890], (rahmatullahi ta’ala ’alaihim), explique aussi en détail le
Wahhabisme dans son ouvrage d’histoire de cinq volumes intitulé
"Mir’at al-haramain"". Plusieurs paragraphes suivants sont cités
de I'ouvrage de Sabri Pacha qui les avait traduits de 1’ouvrage
intitulé "Fitnat al-Wahhabiyya" écrit par Ahmad Zayni Dahlan.”

Le Wahhabisme a été fondé par Muhammad ibn ’Abd al-
Wahhab. 11 était né a Huraimila de la région Najd dans Ia
péninsule arabique en 1111 hégirien (en 1699) et mort en 1206
hégirien (en 1792). Autrefois, il se rendait souvent a Baghdad, a
Basra, en Iran, en Inde et 4 Damas en vue de faire du commerce
et le voyage. En 1125 de I’Hégire [en 1713], a Basra, tombé dans le

[1] Mir’at al-Haramain, pp. 99 et la suite, vol. III; Cet ouvrage de cinq
volumes écrit en langue turque, imprimé par Matba’a-i Bahriye est
archivé et conservé a la bibliotheque de Suleymaniye-Istanbul.

[2] Ahmad Zayni Dahlan ‘rahmatulléhi ’alaiyh’, ’auteur de ’ouvrage
"Fitnat al-Wahhabiyya", né en 1231 de I'Hégire [en 1816] a la
Mecque et décédé en 1304 de I'Hégire [en 1886] a Médine. Il était
Mufti de la Mecque.

— 87 —



picge de Hempher, 'un des plus importants agents secrets des
Britanniques, il avait servi d’instrument aux projets de
"destruction de 'Islam" des Britanniques. Endoctriné et inculqué
par cet espion anglais, il s’était mis a publier des dogmes
hérétiques et plusieurs héréticités sous le nom du "Wahhabisme".
L’implantation du wahhabisme est citée en détail dans notre
publication intitulée ‘“Confessions d’un espion britannique”.
Muhammad ibn *Abd al-Wahhab avait découvert et lu les livres
dont les contenus étaient incompatibles avec Ahl al-sunna et écrits
par Ahmad Ibn Taymiyya de Harran [661-728 hégiriens, (1263-
1328), a Damas], et il était renommé sous le nom de "Shaikh an-
Najdi". Avec I'inoculation et contribution de 1’espion britannique
Hempher, Il avait formé un livre intitulé "Kitab at-tawhid"".
Abd’arrahman, le petit-fils de Muhammad ibn *Abd al-Wahhab
avait inscrit d’annotations sur le livre "Kitab at-tawhid" et un
wahhabite appelé Muhammad Hamid y avait fait des adjonctions
et il ’avait publié de nouveau sous le titre de "Fat’h al-majid" en
Egypte. Les idées de Muhammad ibn ’Abd al-Wahhab s’étaient
répandues chez les villageois, les habitants de Dar’iyya et leur chef
Muhammad ibn Saud. Celui qui avait adopté et adhéré a ses idées
nommeées le wahhabisme est appelé "Wahhabite" et "Najdi". Il
s’était imposé comme qadi (juriste) et Muhammad ibn Saud
comme émir et le souverain. Il avait fait admettre que seulement
les descendants de ce dernier succéderaient a la couronne.

’Abd al-Wahhab, le pere de Muhammad, était un musulman
pieux. Lui et les savants médinois avaient appréhendé par les
propos hérétiques de son fils que celui-ci prenait un mauvais
chemin et ils avaient averti les médinois et méme recommandé a
tout le monde de ne pas s’entretenir avec lui. Mais lui, il a
proclamé le Wahhabisme en 1150 de I'Hégire (en 1737). Il a
méprisé les ijtihads de I'oulamé de I'Islam. De plus, il est allé trop
loin en blamant Ahl al-sunna d’étre mécréant. Il a diffamé et
accusé les musulmans visitant les tombes des Prophetes et de

[1] Les savants Mecquois ont réfuté ce livre hérétique intitulé "Kitab at-
tawhid" par des arguments solides et en rédigeant des meilleures
réponses en 1221 hégirien. Cet ouvrage intitulé "Saif al-Jabbar",
écrit par des savants Mecquois était réimprimé ultérieurement en
Pakistan et encore réimprimé en offset et publié en 1395 (en 1975) a
Istanbul.

— 88 —



I’awliya et qui s’adressaient a eux avec respect en appelant “Ya
Nabiyallah!” [O Prophéte d’Allah] ou “Ya Abd al-Qadir!” d’étre
associateurs, des polythéistes.

Selon les soi-disant critéres wahhabites, une chose en dehors de
Dieu et autre de Dieu, quelle qu’elle soit, ne peut rien effectuer, ni
produire; et celui qui disait que qu’une chose effectuait ou
produisait un n’importe quel effet deviendrait un associateur, un
polythéiste. Par exemple, quiconque disait «tel ou tel médicament
a atténue la douleur» ou «cet analgésique a supprimé la douleur»
ou «Allahu taédlad a exaucé ma priere que j’ai faite a coté de la
tombe de tel ou tel Prophete ou Wali, Saint» serait un associateur,
un polythéiste. Et pour faire la preuve de la véracité de leurs
propos, ils argumentaient de I’ayat (verset) suivant de la sourate
al-Fatiha “Iyyaka nasta’in” qui signifie "C’est Toi de qui le
secours nous implorons" et d’autres versets qui recommandent le
tawakkul (remise confiante en Allah Le Tout Puissant)"!

Il est écrit comme le suivant a la fin du deuxieme chapitre du
livre intitulé "Al-Usil-ul-arba’a fi-terdid-il-wahhabiyya" en
persan: «Les Wahhabites et les autres antimadhhabs comme eux
n’arrivent pas & comprendre ce que signifie "Majaz" (le sens
figuré) "Isti’ara" (le sens métaphorique). Ils blament tout de suite
quelqu’un de devenir mécréant ou polythéiste s’il prononce qu’il a
réalisé quelque chose, méme s’il ’avait dit au sens figuré. En fait,
dans maints versets du Qur’an al-karim, Allahu taala dit qu’IL est
le vrai créateur et auteur de toutes choses et que les gens sont des
auteurs, des producteurs au figuré. Dans la sourate Al-An’am,
cinquante septiecme verset, et la sourate Al-Yasuf, il est dit: «Le
jugement [hukm] n'est qu'a Allah». Cela signifie que le vrai juge
n’est qu’Allah. Et dans la sourate AI-Nisd, verset soixante
quatriéme, il est dit: «Si ces gens, victimes de leur propre iniquité,
venaient a toi en implorant le pardon d’Allah et si le Prophete

[1] Les véritables interprétations de ces versets par des savants Ahl al-
sunna et aussi les themes de Tawhid et de Tawakkul sont écrits en
détail dans notre publication intitulée "Endless Bliss" (Third
Fascicle, Chapter 35). Ceux qui le consultaient reconnaitraient
mieux le sens correct du Tawhid et que les Wahhabites qui passent
pour des muwahhids (qui reconnaft !’Unicité divine) ne
reconnaissaient pas 1’Unicité divine, donc ils n’étaient pas
muwahhids.

— 89 —



demandait pardon pour eux, ils trouveraient siirement Allah prét
a revenir vers eux et a leur faire miséricorde» Le premier verset
(ayat al-karima) indique que le vrai Juge est Allah seul. Et le
deuxieme démontre que I’homme aussi pourrait étre appelé
figurativement le juge.

Tous les musulmans savent que c’est Allahu taéla seul qui fait
vivre et mourir. Car, la sourate Al-Ylnus (Jonas), cinquante
sixieme verset, dit: «C’est Lui qui fait vivre et mourir; a Lui qu’il
sera de vous fait retour»; et il est dit dans le quarante deuxieme
verset de la sourate al-Zumar (Par vagues): «Allah recouvre les
ames au moment de leur mort». Et il est dit dans la sourate Al-
Sajda (la Prosternation) , onzieme verset: «I'Ange de la mort
auquel vous étes confiés vous recueillera». [I1 est dit dans la
sourate Al-Maida, trentieme verset: «[Fils de Adam, Cain] il a tué
son frere». Ce verset du Qur’an al-karim met au pliori les
Wahhabites]

C’est Allah seul qui donne la guérison aux malades. Car, il est
dit dans la sourate Al-Shu’ari (Les Poetes), le quatre-vingtieme
verset: «C’est Lui qui me guérit, lorsque je suis malade». Le
quarante neuvieme verset de la sourate al-Al-i "Tmran (La Famille
de Imran) révele que ’Isd alaihissalam [Jésus] disait: «Je guéris
Paveugle et le Iépreux'’; je ressuscite les morts avec la permission
de mon Seigneur». C'est Allah Le Tout Puissant en réalité qui fait
don des enfants aux étre humains. Et le verset dix-huitieme et dix-
neuvieme de la sourate Al-Maryam (Marie) révele que Jabrail
alaihissalam (Archange Gabriel) disait au sens figuré: «Je ne suis,
dit-il, qu'un envoyé de ton Seigneur, venu te faire présent d'un
garcon pur».

Le vrai maitre, le seigneur et le vrai propriétaire de ’homme
est Allah Le Tout Puissant. Le 257¢me verset de la sourate al-
Baqara (la Vache) fait preuve évidemment: «Allah est le
protecteur des croyants». Pareillement, les versets suivants
mettent en évidence que le serviteur humain aussi est

[1] Le terme coranique mentionne le nom de cette maladie comme
"abrache". Maladie abrache ou al-baras est le synonyme du mot
"Vitiligo" et "Albinisme", maladies infectieuses de la peau,
autrement dit, dépigmentation par plaques de la peau, par une
pigmentation anormale de la peau ou de la peau entierement
décolorée.

—-90 —



figurativement protecteur, tuteur ou maitre. A savoir, il est dit
dans le cinquante-sixieme verset de la sourate Al-M4a’ida (la Table
pourvue) qui signifie: «Vous n'avez de protecteur qu'Allah et Son
Envoyé» et dans le sixieme verset de la sourate Al-Ahzab (Les
Coalisés) qui signifie: «Le Prophete est plus proche des croyants
qu'eux-mémes». De méme, c’est qu’Allah Le Tout Puissant qui est
le vrai aidant. IL. a appelé aussi Ses serviteurs humains comme
aidants, assistants par métaphore. Dans la sourate Al-Maida,
versets deux et trois, Il dit: «Entraidez-vous a la piété et a vous
prémunir envers Allah!». Les Wahhabites condamnent les
musulmans d’étre des polythéistes ou associateurs s’ils attribuaient
un nom a quelquun comme «'abd» (serviteur, esclave) de
quelqu’un autre qu’Allah, par exemple “Abd an-Nabi” ou “Abd
ar-Ras(l”. Par contre, le 32éme verset de la sourate Al-Ntr (La
Lumiére) dit: «Mariez les femmes de votre communauté, et les
vertueux parmi vos esclaves hommes et femmes». Le vrai Seigneur
(Rabb) de ’homme c’est Allah Le Tres-Haut. Cependant, au sens
figuré, on peut également appeler quelqu’'un comme seigneur.
Dans la sourate Al-Yasuf (Joseph), 42¢me verset, il est dit:
«Rappelle-moi a ton Seigneur!».

Ce qui obsede le plus Les Wahhabites, c’est surtout le mot
"Istighatha" (demande de secours, demande d’aide, implorer le
secours et appel au secours) auquel ils s’opposent
impétueusement. C’est 'un des mots et notions dont ils
catégorisent dans le domaine du shirq, du polythéisme. Ils
divaguent ainsi en parlant de demander l'aide de quelqu’un,
demander a quelqu’un son secours, sa protection autre qu’Allah et
ils définissent cette demande d’aide comme associationnisme,
idolatrie, mécréance ou polythéisme (shirk). Bien str que c’est
Allahu taala seul qui est le vrai aidant et a demander son secours.
Tous les croyants le savent. Cependant, il est aussi permis de
demander figurativement a quelqu’un son secours ou d’appeler
quelqu’un au secours. C’est parce qu’il est dit dans le quinzieme
verset de la sourate Al-Qasas (La Narration): «Celui qui était de
ses partisans lui a demandé son aide contre celui qui était au
nombre de ses ennemis». Un hadith-charif dit: «Au Jour de la
Résurrection, du Jugement (au Mahshar) les gens demanderont a
Adam alaihissalam son secours». Et le hadith-charif cité dans
louvrage intitulé "Al-hisn al-hasin" dit: «Quiconque appelle au
secours devrait en appeler "Q serviteurs d’Allah, aidez-nous!"».

—-91 —



Ce hadith-charif recommande d’en appeler au secours de
quelqu’un qui n’est pas présent-la. La traduction faite du livre “Al-
Usiil-ul-arba’a” s’acheve ici. Ce livre cité ci-dessus en persan, a été
imprimé et publié en 1346 de ’'Hégire [en 1928] en Inde et il a été
imprimé de nouveau en offset en 1395 hégirien [en 1975] a
Istanbul. L’auteur de cet ouvrage est Muhammad Hasan Djan
Sahib", I'un des petits fils de Hadrat ImAm Rabbani "rahmatullahi
ta’dla alaihima". Djan Sahib réfute les Wahhabites et les autres
antimadhhabs dans son ouvrage intitulé "Tariq an-najat". Cet
ouvrage cité ci-dessus est écrit en arabe et il a été publié avec sa
traduction en Ourdou en 1350 hégirien en Inde et puis il a été
réimprimé en offset en 1396 hégirien [en 1976] a Istanbul.

[Chaque mot a un sens déterminé. C’est le sens propre. Et le
sens propre d'un mot est son sens premier. Quant aux sens figurés
(Majaz) d’un mot, ils sont les sens qui en dérivent. L'opposition
entre sens propre et sens figuré releve de la polysémie qui veut
qu'un méme mot recouvre généralement plusieurs sens
apparentés. Le sens propre renvoie aussi au sens concret. Et Les
sens figurés sont souvent des sens abstraits ou imagés. Quand un
mot propre a Allahu tadld est renvoyé au sens figuré a une
personne, les Wahhabites supposent qu’il a été employé dans le
sens propre. Ils dénomment ceux qui I’emploient des noms
injurieux de polythéistes, associateurs ou de mécréants (mushriq
ou kéfir). Ils ne remarquent pas que plusieurs mots sont employés
au sens figuré dans les versets du Qur’an al-karim et hadiths-charif
pour les étres humains]

La demande l’intercession (Shafa’a) ou l’aide (Istianah) de
Rastlullah (Calaihi ’s-salam) ou de I’Awliyd’ ne signifie pas se
détourner de Allah Le Tout Puissant ou oublier qu’IL est le
Créateur. C’est comme s’attendre a Lui qui fait pleuvoir par le
moyen de nuage, s’attendre a Lui, espérer en Allahu taéla le
rétablissement de la santé en prenant des médicaments, s’attendre
a Lui la victoire en se servant des canons, bombes, fusées et des
avions. Tous ceux-ci sont des demandes d’aide ('istianah) aupres
d’Allah Le-Tres-Haut. Tous ceux-ci sont des causes, motifs,
moyens et des intermédiaires, et, Allahu taala crée tout par une
cause (sabab). Se tenir aux causes n’est pas d’associationnisme, de

[1] Hasan Djan est décédé en 1349 hégirien [en 1931]

92 _



polythéisme (shirk). Les Prophetes "alaihim-us-salam" (Paix et
bénédiction soient sur eux) se sont tenus toujours aux causes. De
méme qu’on va a la fontaine pour boire de I’eau créée par Allahu
ta’dla, qu’on va a la boulangerie pour acheter du pain créé par Lui
et qu’on exerce au maniement des armes afin que Lui accorde la
victoire, on en appelle aux ames du Prophete, du Wali, ceux dont
I'ame est profondément liée a Allahu taédla pour qu’IL exauce la
priere. Se servir d’un récepteur de radio pour recevoir un radio
qu’Allah Le Tres-Haut le crée au moyen des ondes
électromagnétiques ne signifiait pas s’en remettre a un appareil de
radio en renoncant a Allahu taéla, jamais. En outre, c’est Allahu
taala seul pourvoit de toutes les caractéristiques et capacités de cet
appareil de radio et qui les détermine. Allahu taala a voilé Sa
toute-puissance, Son omnipotence, Sa puissance déterminante en
tout. Le polythéiste adore des idoles et il ne pense pas a Allah Le
Tres-Haut, il ne L’évoque pas. Par contre, quand le musulman se
sert des moyens, il évoque, réfléchit, médite et pense toujours a
Allahu tadla a tout moment, en tout état et en tout lieu que c’est
Lui qui donne de ’effet, de la fonctionnalité, de la propriété, de la
puissance et de la faculté aux moyens et aux créatures. Le
musulman s’attend seul a Allah Le Tout Puissant, il s’en remet a
Lui, il n’espere qu’en Lui. Il sait que tout ce qui arrive vient
d’Allahu ta’ala. La signification du dernier verset (ayat al-karima)
cité ci-dessus fait preuve de ce qu’'on a expliqué ci-dessus. En
d’autres termes, les croyants formulent comme le suivant pendant
qu’ils récitent la sourate Al-Fatiha a I’accomplissement de toutes
les prieres de salat: «Ya Rabbi (O Seigneur)! Je tiens aux causes
matérielles, technologiques et scientifiques afin que je recoive mes
besoins et mes souhaits mondains et j'implore Tes serviteurs bien-
aimés pour qu’ils m’aident. En le faisant, je crois en Toi et je m’en
remets a Toi que c’est Toi Seul qui exauce toujours les souhaits et
les voeux et qui les crée toujours. Je m’attends a Toi seul!» Les
croyants qui formulent tous les jours cette invocation ne peuvent
pas étre blamés d’étre des associateurs, polythéistes ou idolatres
(mushrik). Invoquer I’aide aux ames des Prophetes, de awliya,
c’est de tenir aux causes créées par Allahu taila. Ce verset (ayat)
de la sourate "Al-Fatihd" énonce clairement que ceux qui
formulent cette invocation sont de vrais croyants et qu’ils ne sont
pas de mushrik. Les Wahhabites tiennent aux causes matérielles et
technologiques et ils recourent a tous les moyens pour satisfaire

-903 —



leurs désirs sensuels; et pourtant, ils blament les musulmans pour
avoir recours aux Prophéetes, aux walls, aux saints et ils les
stigmatisent des noms de polythéiste, d’associateur.

Les idées wahhabites de Muhammad ibn Abd al-Wahhab
convenaient aux désirs sensuels, si bien que ceux qui n’avaient pas
de connaissances religieuses les ont facilement reconnues et
embrassées. Ils ont commencé a blamer les savants Ahl al-sunna et
les musulmans du droit chemin d’étre des mécréants. Les Emirs se
sont conformés au wahhabisme pour s’emparer plus de pouvoir.
Ils ont obligé les tribus arabes a se convertir au wahhabisme et ils
ont tué ceux qui s’opposaient aux lois wahhabites. De peur d’étre
tué, les villageois se sont soumis a Muhammad ibn Sa’dd, Emir de
la région de Dar’iyya. Puis, dans le but d’attaquer les vies, les
biens, les pudeurs et les femmes de ceux qui n’étaient pas
wahhabites, ils ont choisi d’étre des soldats de ’Emir et de le
Servir.

Shaikh Sulaiman, le fréere de Muhammad ibn ’Abd al-Wahhab
était un savant religieux Ahl al-sunna. Il avait écrit son ouvrage
intitulé "As-sawa’iq al-ildhiyya fi ’r-raddi ’ald ’l-Wahhabiyya"
réfutant le wahhabisme pour empécher la propagation de ces idées
hérétiques. Ce livre précieux était publié en 1306 hégirien et
réimprimé en offset et publié de nouveau en 1395 de I’'Hégire [en
1975] a Istanbul. Pareillement, Les maitres de Muhammad ibn
’Abd al-Wahhéab ayant compris que ce dernier ouvrait un nouveau
chemin, eux aussi, ils avaient préparé des ouvrages de réfutation
de ses livres hérétiques. Ils avaient annoncé que Muhammad ibn
’Abd al-Wahhéab s’était égaré du droit chemin. Ils avaient
argumenté que les Wahhabites donnaient de fausses significations
aux versets du Qur’an al-karim et aux hadiths-charif. Mais tous
ceux-ci avaient augmenté les hostilités et la haine des villageois
contre les croyants.

Le Wahhabisme s’est propagé et a gagné du terrain non par
cognition, mais par des gens ignorants sous la houlette des Anglais
en faisant couler le sang et en tyrannisant a I’aide des armes et
ressources financieres britanniques. Muhammad ibn Sa’ad, PEmir
de Dar’iyya, était le plus cruel, un bourreau des tyrans
sanguinaires. Cet homme était de la tribu de Bani Hanifa et I'un
des descendants des idiots qui avaient reconnu et cru en
I'imposteur Musailamat al-kadhdhab qui s’était fait passer pour un

—94—



prophéte. Il est mort en 1178 hégirien [en 1765]. Son fils ’Abd-ul-
’aziz lui a succédé. Ce dernier a été tué par un Chiite 1217 hégirien,
et il a été succédé par son fils Sa’id qui est mort en 1231 hégirien.
Son fils Abdullah lui a succédé et il a été exécuté en 1240 hégirien
a Istanbul. Tarki bin Abdullah, petit fils d’Abd-ul-’Aziz, lui a
succédé. Puis, Faical, son fils, en 1254 hégirien, puis son Abdullah
en 1282 hégirien ont succédé les uns aux autres. ’Abd-ur-rahman,
son frére, et ’Abd-ul-’aziz, son fils se sont installés au Koweit. Ce
dernier est revenu a Riyad et devenu Emir en 1319 hégirien [en
1901]. Il a attaqué la Mecque en coopération avec les
Britanniques. Il a fondé I'Etat de I’Arabie Saoudite en 1351
hégirien [en 1932]. On a lu dans les journaux de 1991 que Fahd,
Emir Saoudien avait envoyé quatre milliards de dollars aux
incrédules russes qui faisaient la guerre contre les combattants Ahl
al-sunna en Afghanistan.

Les Wahhabites se prétendent qu’ils sont sur un chemin de
délivrance de la mécréance et de sincérité en Unicité divine, et que
tous les musulmans donc étaient des polythéistes, des associateurs
depuis six cent ans et qu’ils avaient pour but de délivrer aussi les
musulmans de la mécréance. Et pour justifier leur assertion
étourdie, ils avancent le 5°™M€ verset de la sourate Al-AhKaf et le
106°M€ verset de la sourate Al-Yanus mentionnés ci-dessous. Par
contre, tous les exégeses du Qur’an al-karim déterminent
unanimement que ces versets et plusieurs d’autres avaient été
révélés pour les polythéistes. Le 5°™M€ verset de la sourate "Al-
Ahgaf" dit: «Qui donc est plus égaré que les gens qui invoquent,
en dehors d’Allah, ce qui ne leur répond pas; ceux qui resterons
indifférents a leurs priéres jusqu'au Jour de la Résurrection». Et le
106M€ verset de la sourate Al-Yunus (Jonas) qui signifie: «Dis
aux polythéistes de la Mecque! On m’a été ordonné: N'invoque
pas, en dehors d’Allah ce qui ne peut ni t'étre utile, ni te nuire, tu
serais des injustes»

Le livre intitulé "Kashf ash-shubuhat" des Wahhabites traite
aussi le verset troisieme de la sourate "Al-Zumar" (Par Vagues)
qui signifie: «Ceux qui prennent des Maitres en dehors d'Allah
disent: Nous ne les adorons que pour qu'ils nous rapprochent de
Dieu». Ce verset rapporte les paroles des polythéistes adorant des
idoles. Mais, le livre wahhabite assimile a ces polythéistes-la les
musulmans qui implorent de lintercession (il fait allusion a la
confession des polythéistes et il veut dire que les polythéistes aussi

05—



disaient que les idoles n’étaient pas créateurs et que le créateur
n’était que Dieu). Il est cité comme le suivant en ce qui concerne
Pinterprétation de ce verset ci-dessus dans I’ouvrage intitulé "Riih
al-bayan": «La créature humaine est créée apte a connaitre son
Créateur et le créateur de toutes choses. Chaque créature humaine
possede une disposition, une volonté, un penchant, une inclination
et le désir d’adorer et se rapprocher de son Créateur. Mais cette
aptitude et cette disposition ne servent a rien, parce que ’ame ou
les désirs sensuels (nafs), le Satan et les mauvais amis décoivent
I’homme [en conséquence, ceux-ci anéantissent cette aptitude
infuse. Alors, ’'homme devient ou un incroyant en Créateur et au
Jour de Jugement Dernier comme les communistes et les franc-
macons ou il] devient un polythéiste. Le polythéiste ne peut pas se
rapprocher d’Allah Le Tres-Haut, il ne peut pas Le reconnaitre.
Ce qui est valable, c’est la ma’rifa, la connaissance spirituelle
résultante de la délivrance du polythéisme en se retenant au
tawhid, en d’autres termes, en professant, en reconnaissant
I'Unicité divine. Ce qui est le signe de cette connaissance, c’est de
croire aux Prophétes et aux Livres sacrés a qui ont été révélés et
de se tenir fermement a eux. C’est ainsi la seule voie de se
rapprocher d’Allah Le Tres-Haut. Le Diable aussi possédait
I’aptitude a se prosterner; mais, il a refusé de se prosterner parce
qu’il avait succombé a ses tentations et qu’il n’avait pas de
continence. Les anciens philosophes aussi, ils sont devenus des
infideles parce qu’ils voulaient se rapprocher d’Allah Le Trés-
Haut, du Créateur sans se conformer aux Prophétes mais en
suivant leur raison et par le raisonnement et en succombant a leurs
tentations. Quant aux croyants, ils obéissent aux préceptes de
I'Islam pour se rapprocher d’Allahu taala. IIs ont les coeurs remplis
de "nlr", de la lumiére spirituelle; ils ont les esprits ou se
manifestent les attributs de la Beauté divine (Jamal). Les
polythéistes n’obéissent pas aux préceptes de I'Islam, ni au
Prophéte pour se rapprocher d’Allahu taild; au contraire, ils se
soumettent a leurs désirs sensuels, a des tentations, a leurs faibles
intelligences et aux bid’ah. C’est pourquoi ils ont les cceurs noircis,
les esprits obscurcis. D’ailleurs, Allah Le Tout Puissant révele a la
suite du verset ci-dessus que quand bien méme que les polythéistes
disaient qu’ils adoraient les idoles pour qu’elles intercedent en leur
faveur, ils mentaient». Le 25e verset de la sourate Al-Lukman qui
signifie: «Si tu leur demandes [aux mécréants]: Qui a créé les cieux

— 06 —



et la terre ?, ils ne peuvent répondre que: "Allah". Alors dis:
"Louange a Allah!"» et le 87°™M€ verset de la sourate Al-Zukhruf
(Les Enjolivures) qui signifie: «[A ceux qu'ils invoquent en dehors
d'Allah, au peuple d'incroyance], si tu demandes qui les a créés,
bien siir qu'ils répondent: "Allah"». En citant ces deux ayat al-
karima, ces deux versets, le livre hérétique voulait faire une
séduction avec une interprétation erronée et malveillante, a la fois,
une défense des polythéistes. Par conséquent, les antimadhhabs
ont tort de dire [que les polythéistes aussi savaient qu’il y avait un
seul créateur et ce créateur était un seul Dieu et qu’ils adoraient
les idoles pour qu’elles intercédent en leur faveur au Jugement
dernier, mais qu’ils sont devenus infideles et polythéistes parce
qu’ils adoraient les idoles] et de défendre les polythéistes.""

Les Croyants (mu’min) n’adorent pas les Prophétes ou I’awliya
ou les saints et ne les consideérent jamais comme des associés
d’Allahu taila. Les Croyants (mu’min) posseédent la croyance que
les Prophetes et ’awliya sont des créatures, des serviteurs humains
d’Allah Le Tres-Haut et qu’ils n’ont pas le droit d’étre adorés. Les
croyants (mu’min) possedent la croyance que les Prophetes et
I’awliya sont des serviteurs bien-aimées d’Allahu taila et qu’Allah
Le trés-Haut fera miséricorde a ses serviteurs humains pour Ses
serviteurs bien-aimés-ci a qui IL a accordé Ses bénédictions. Les
croyants (mu’'min) professent que c¢”’est Allah Le Tout Puissant
Seul qui crée le profit et le détriment et que c’est Lui seul qui est
digne d’étre adoré et qu’lL est Compatissant, qu’lL fait
Miséricorde a Ses serviteurs humains par faveur et par
considération pour Ses bien-aimés, pour ’amour de Ses bien-
aimés. Par contre, quoique les polythéistes disent en raison de la

[1] Dans le livre intitulé "Al-fajr as-Sadiq fi ’r-raddi ’ala ’I-munkiri ’t-
tawassuli wa ’lkardmati wa ’l-hawariq", le 87e verset de la sourate
Al-Zukhruf cité ci-dessus est interprété et il y est argumenté que les
Wahhabites donnaient leur interprétation personnelle et erronée a
ce 87e verset du Qur’an al-karim. Cet ouvrage cité ci-dessus est écrit
par Jamil Sidqi Zahavi (rahmatulléhi ta’ala aleyh), 'un des savants
irakiens, et il a été publié en 1323 hégirien [en 1905] en Egypte, puis
réimprimé en offset et republié en 1396 hégirien [en 1976] a Istanbul.
Il a été publié de nouveau en 1422 hégirien [en 2001] par Hakikat
Kitabevi a Istanbul. Jamil Sidqi donnait des cours sur ‘“’ilm al-
kalam” a I’Université d’Istanbul. Il est décédé en 1355 hégirien [en
1936]. 1l a sa photo dans 1’édition de 1956 du dictionnaire intitulé
“Al-munjid”.

—-97 —



connaissance inhérente et infuse (ma’rifa) existant chez eux que
leurs idoles n’ont pas le pouvoir créatif, ils croient que leurs idoles
sont dignes d’étre adorées et ils continuent a les adorer, parce
qu’ils ne corroborent pas leur connaissance inhérente et infuse en
se conformant aux Prophetes. Ils deviennent polythéistes parce
qu’ils disent que les idoles ont le droit d’étre adorées. Sinon, ils ne
deviennent pas polythéistes d’invoquer leur intercession.
[Invoquer lintercession des idoles aupres d’Allah Le Tres-Haut
est une superstition, une croyance religieuse irrationnelle. Il n’est
jamais permis, ni 1égal d'avoir une telle croyance. Mais ce n’est pas
de polythéisme. Le polythéisme (shirk) c’est d’adorer les idoles].
Comme on le voit, assimiler la croyance et les actes cultuels des
musulmans a de l'idolatrie et réduire Ahl al-sunna en rendant
identique aux incrédules adorant les idoles est completement
irraisonnable. Tous ces versets ci-dessus avaient été révélés pour
les infideles et les polythéistes qui adoraient les idoles. Le livre
wahhabite intitulé "Kashf ash-shubuhat" traite les croyants de
mécréants, considére les musulmans Ahl al-Sunna comme
identiques et directement comparables aux polythéistes en
donnant son interprétation personnelle erronée, abusive et
malveillante et d’un raisonnement illogique.

Deux hadiths-charif rapportés par ’Abdullah ibn "Umar (radiy-
Allahu ’anhuma) disent: «Ils ont abandonné le droit chemin. Ils
ont imputé aux croyants les versets révélés pour les incroyants», et,
«La plus terrible de toutes mes inquiétudes au nom de mon
oumma, c’est qu’ils pourraient donner leur interprétation
personnelle au Qur’an al-karim et le traduire sans raison». Ces
deux hadiths-charif prédisaient que des gens antimadhhabs
apparaitraient et qu’ils interpréteraient mal et incorrectement les
versets révélés pour les incroyants et qu’ils les imputeraient aux
Croyants.

Shaikh Muhammad ibn Sulaimén al-Madani"' (rahimah-Allahu
ta’ala) aussi, 'un des grands savants religieux de Médine, avait
compris que Muhammad ibn ’Abd al-Wahhab avait des idées

[1] Shaikh Muhammad ibn Sulaimin al-Madani était un savant de
jurisprudence (figh) de grande école Shafi’ite et avait écrit beaucoup
de livres. Ses annotations qu’il avait mises au commentaire intitulé
" At-tuhfat al-muhtij" de I'ouvrage intitulé “Minhdj” écrit par Ibn
Hajar al-Makki’s (rahimah-Alldhu ta’ald) sont trés connues. Il est
décédé en 1194 hégirien [en 1780] a Médine.

— 08 —



N

aberrantes qui seraient a l’avenir trés pernicieuses pour les
musulmans, lui avait donné des conseils. Al-Madani écrit comme
le suivant dans son ouvrage en deux volumes intitulé " Al-fatawa":
«O Tbn ’Abd al-Wahhab! Ne bave pas sur les musulmans! Je te
conseille pour 'amour d’Allah. Bien entendu, si quelqu’un disait
qu’il y avait des créateurs de toutes choses en dehors d’Allah, dis-
lui la vérité! Mais ne considere jamais comme des mécréants ceux
qui se tiennent aux causes mais qui ont la croyance que c’est Allah
Le Tout puissant seul qui crée toutes ces causes et le pouvoir
effectif de ces causes! Cela ne serait jamais correct de traiter les
croyants de mécréants. Toi aussi, tu es un musulman; il vaudrait
mieux que tu dénommes une personne du nom d’hérétique plutodt
que de diffamer tous les musulmans. Celui qui se séparait de la
communauté pourrait facilement s’égarer. Le 114-115€ verset de la
sourate Al-Nisa (Les femmes) qui signifie: "Quant a celui qui se
sépare du Prophéte apres avoir clairement connu la vraie
Direction et qui suit un chemin différent de celui des croyants:
nous nous détournerons de lui, comme lui-méme s’est détourné;
nous le jetterons dans la Géhenne". Cet dyat al-karima fait preuve
de mes paroles ci-dessus». Bien que les Wahhabites aient
d’innombrables idées aberrantes, elles sont basées sur trois
fondements:

1 - "Les actes religieux et cultuels ('amals et ibadats) font partie
de la foi", disent-ils. Et encore ils professent que "celui qui
n’accomplissait pas un fardh bien qu’il lui croie, par exemple celui
qui n’effectuait pas sa pricre de salat pour cause de négligence ou
de paresse ou qui n’acquittait pas son aumodne légal (zakit) en
raison de mesquinerie, d’avarice serait un mécréant; alors, une
telle personne pourrait et devrait étre tuée, et ses biens devraient
étre distribués aux Wahhabites".

Il est écrit comme le suivant dans ’ouvrage intitulé " Al-milal
wa *n-nihal"": «Les savants Ahl al-sunna ont dit unanimement que
les actes cultuels ne font pas partie de la foi. Bien qu’ils croient de
leur devoir, de leur obligation d’accomplir les fards, ceux qui ne les
acquittent pas par paresse ne deviendraient pas mécréants.
Cependant, il n’y a pas eu d’unanimité concernant ceux qui

[1] La traduction en turc de I’ouvrage " Al-milal wa ’n-nihal", p. 63, Le
Caire, 1070 Hégirien.

—-99 —



n’acquittaient pas leurs prieres de salat; selon ’école Hanbalite,
celui qui négligeait ses prieres de salat deviendrait mécréant».
[Thena-ullah Panipti ‘rahmatulldhi alaiyh’ écrit comme le suivant
au début de son ouvrage intitulé "Ma-la-budda": «Un musulman
ne devient pas mécréant en commettant un péché grave. S’il est
jeté en Enfer, il sera ressorti de ’enfer un peu de temps apres ou
longtemps apres, et il ira au Paradis et il y demeurera infiniment».
Ce livre en persan intitulé "Maéa-la-budda" avait été€ imprimé en
1376 hégirien [en 1956] a Delhi, puis il a été réimprimé en offset et
publié en 1410 hégirien [en 1990] par la librairie Hakikat Kitabevi
a Istanbul. Il s’y trouve a la fin de livre intitulé "Huquq al-Islam"]
A Técole Hanbalite, il est dit mécréant seulement pour ceux
n’acquittaient pas leurs prieres de salat; il n’en est pas dit le méme
en ce qui concerne ceux qui n’acquittaient pas les autres actes
cultuels. Donc, les Wahhabites ne sont pas, a cet égard non plus,
de I’école Hanbalite. On avait déja expliqué que ceux qui n’étaient
pas Ahl al-sunna ne pourraient pas étre d’adeptes de 1’école
Hanbalite. Ceux qui n’appartiennent pas et ne se conforment pas
a I’'une de quatre grandes écoles de I’Islam sont en dehors de Ahl
al-sunna.

2- Au sujet de l'intercession, “Celui qui invoque, demande
lintercession des dmes des Prophétes (‘alaihimu ’s-salim) ou
d’awliya, autrement dit, celui qui demande quelque chose a Allah
par l'intercession des Prophetes ou de ’awliya , et qui visite leur
tombe et qui formule une invocation en demandant leur aide
devient mécréant. Le macchabée, personne morte n’a pas de
sens”, disent-ils.

Si une personne qui rendait visite, s’adressait, parlait a une
personne morte dans sa tombe devenait mécréant, notre Prophete
(sall-Allahu ’alaihi wa sallam) ou les grands savants ou Awliya ne
le feraient pas, n’y feraient pas de telles invocations. Notre
Prophéte se rendait au cimetiere de “Baki” a Médine et des
martyrs d’Uhud. 11 est aussi écrit a la page 485€ du livre intitulé
“Fath-al majid” des Wahhabites que notre Prophéte saluait les

morts et parlait a eux.

Quand notre Prophete faisait des invocations, il formulait:
“Allahumma innf as-aluka bi-haqqi *s-s&’ilina *alaika”, qui signifie
“O mon Allah! Je t'implore en faisant usage du droit, de la faveur
de ceux qui T’invoquent et du droit de ceux a qui Tu as accordé ce

—-100 -



qu’ils Te demandaient et de qui Tu as exaucé leurs pricres” et il
nous recommandait d’invoquer de cette maniere. Pendant
Pinhumation de la meére de Hadrat *Alf, Rastlullah (sall-Alldhu
’alaihi wa sallam) I’avait mise de ses propres mains bénies dans la
tombe et il avait invoqué: “Ighfir li-ummi Fatimata binti Asad wa
wassi’ ’alaiha madkhalaha bi-haqqi nabiyyika wa ’l-anbiya’
illadhina min qabli innaka arhamu ’r-rahimin”. Cette invocation
signifie: "O mon Allah! Accorde de pardon, de miséricorde a
Fatima, fille de Asad, ma mere! Pardonne-lui ses péchés! Elargis
sa demeure! Exauce mes invocations-ci du droit, en faveur de Ton
Prophete et de tous les Prophetes venus avant moi! Tu es le plus
Miséricordieux des miséricordieux! Dans un autre hadith-charif
rapporté par 'Uthméan ibn Hunaif, I'un des grands de Ansér, qu'un
aveugle était venu chez Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam)
pour lui demander des invocations pour que Allah Le Tres-Haut
lui rende la vue. Alors Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam)
lui avait recommandé de faire son ablution, puis d’effectuer une
priere de salat de deux rak’ats et de formuler cette invocation
suivante: “Alldhumma inni as’aluka wa atawajjahu ilaika bi-
nabiyyika Muhammadi ’n-nabiyyi ’r-Rahma, yA Muhammad inni
atawajjahu bika ila Rabbi fi hajati hadhihi litakdiya li, AllAhumma
shaffi’hu fiyya”. Par cette invocation, il est recommandé d’avoir
recours a Muhammad alaihissalaim, d’invoquer Allah Le Tres-
Haut par l'entremise de Muhammad alaihissalam pour qu’IL
exauce les prieres. Sahdbat al-kirAm récitaient toujours cette
invocation ci-dessus. Elle est expliquée avec ses références dans le
deuxieéme volume du livre intitulé "Ashi’at al-lama’at" et aussi
dans le livre intitulé "Al-hisn al-hasin". Ces deux ouvrages la
paraphrasent comme le suivant: «Seigneur! Je me tourne vers Toi,
je m’attends a Toi par ’entremise de Ton Prophete».

Ces invocations citées ci-dessus font preuve qu’il est permis de
faire des invocations sous la faveur de, par considération pour et
par ’entremise de ceux qu’Allah Le trés-Haut aiment.

Cheikh 'Ali Mahftz, décédé en 1361 hégirien [en 1942], était
I'un de grand ’ulam4’ de Jami’ al-Azhar et il avait écrit le livre
intitulé "Al-ibda", imprimé en Egypte en 1375 hégirien [en 1956].
Bien qu’il y fasse 1’éloge de Ibn Taimiyya et de ’Abdoubh, il écrivait
comme le suivant a la page 213€ de son ouvrage: «Il n’est pas bon
d’affirmer que Al-Awliya (saints musulmans) "rahimahum-Alldhu
ta’ala" (qu’Allah Le Trés-Haut les agrées tous) disposent apres

-101 -



leur déces des faveurs, des prodiges sur les affaires mondaines de
telle sorte qu’ils avaient le pouvoir de réaliser les veoeux, de
conjurer les maux, de guérir les malades, de porter secours a ceux
qui sont sur le point de se noyer, d’aider ceux qui se trouvent
contre ’ennemi et de faire retrouver les choses perdues. C’est faux
de penser qu’Allah Le Tres-Haut leur a attribué et octroyé ces
affaires parce qu’ils avaient des degrés €levés et qu’ils pouvaient
réaliser ce qu’ils voulaient. Cependant, Allahu tadld accorde une
faveur divine (karama) aussi bien en faveur de Ses serviteurs d’une
vertu et d’une sainteté qu’IL honore parmi Son *Awliya en vie ou
décédé, et IL conjure les maux, guérit les malade, sauve celui qui
est sur le point de se noyer par le moyen de cette faveur, de cette
karama. IL aide ceux qui luttent contre I’ennemi, IL fait retrouver
ce qu’il était perdu. C’est raisonnable. Le Qur’an al-karim
Paffirme aussi». Abdullah Déstki et Yasuf Dedjvi, deux des
professeurs du Djami’ul-azhar, ont donné une préface élogieuse a
la fin du livre intitulé “Ibda”.

’Abd al-Ghani an-Nablusi (rahimah-Alldhu ta’ala) écrit a la
page 182% de son livre intitulé “Al-hadiga”: «Un hadith qudsi
lequel al-Bukhéri rapporte de Abi Huraira (radiy-Alldhu ta’ala
’anh) dit: “Allahu taila dit: "Rien de ce par quoi Mon serviteur se
rapproche de Moi ne M’est plus agréable que Paccomplissement
des obligations que Je lui ai prescrites. Mon adorateur ne cesse de
se rapprocher de Moi par les prieres surérogatoires, jusqu'a ce que
Je I'aime; et lorsque Je 1'aime Je deviens son ouie par laquelle il
entend, son regard par lequel il voit, sa main avec laquelle il agit et
ses pieds avec lesquels il marche. Si il Me demande, Je I’exauce, si
il cherche refuge aupres de Moi je lui accorde". [Comme il est écrit
dans l’ouvrage intitulé "Mariaq al-falah" et I’annotation de
"Tahtawi"], les prieres surérogatoires (nafila) dont il s’agit ci-
dessus sont les prieres surérogatoires et les actes sunna accomplies
par ceux qui acquittent leurs priéres obligatoires (fardhs) et leurs
obligations. Et cet hadith-charif démontre que si celui qui
accomplit les devoirs obligatoires pratique aussi les prieres
surérogatoires obtient ’agrément d’Allah Le Tres-Haut et Lui, IL
exauce ses pricres ». Et méme s’ils ne sont pas en vie, si ces gens
vertueux cités dans le hadith qudsi ci-dessus font des invocations
pour un croyant afin que celui-ci parvienne a ses fins grace a ces
invocations. Ces gens vertueux-ci entendent aussi apres la mort. Ils
font des invocations pour ceux qui leur ont demandé leur aide et

-102 -



ils ne les font rentrer les mains vides. C’est pourquoi, il est dans un
hadith-charif: “Quand vous étes en géne, demandez ’aide de ceux
qui sont dans la tombe!”. Le sens de ce hadith est clair.
L’interprétation et I’attribution un autre sens a ce hadith-charif par
Alusi sont erronées.

Il est écrit comme le suivant a la page 290e du livre intitulé “Al-
hadiga an-nadiyya”: «De méme que les Croyants (mu’min) sont
toujours croyants dans leur sommeil, ils sont aussi croyants dans la
tombe. Car, de méme que les Prophétes sont Prophétes dans leur
sommeil, ils le sont aussi dans leur tombe. C’est parce que 1’ame
est le croyant ou le Prophéte. Comme il est écrit dans le livre
intitulé *Umdat al-’aqd’id"’ de Imam ’Abdullah an-Nasafi, quand
’homme meurt, son d4me ne subit aucune transformation.
Pareillement, la sainteté de ’awliya ne prend pas fin apres sa mort
comme elle ne finit pas non plus dans son sommeil. Celui qui ne le
croit pas ou il est un vrai ignorant ou un entété. J’en ai fait preuve
dans un autre de mes livres que ’awliya avait des karamats apres
la mort aussi». Ahmad ibn Sayyid Muhammad al-Makki al-
Hamawi, 'un des savants Hanafites et Ahmad ibn Ahmad as-
Suja’t et Muhammad ash-Shawbari al-Misri, deux des savants de
I’école Chafiite avaient écrit des livrets en argumentant que
Iawliya avait des karamats et leurs karamats continuaient aussi
aprés leur mort et que le tawassul et istighdtha [Voir Glossaire
S.V.P.] faits par les tombes de ces saints bien-aimés d’Allah Le
Tout Puissant étaient religieusement permis, 1égaux, légitimes et
licites (ja’iz). Ces trois livrets imprimés ensemble avec le livre
intitulé " Ad-durar as-saniyya fi ’rraddi ’ala ’l-Wahhabiyya" écrit
par Ahmad Zaini Dahlan (rahimah-Alldhu ta’ala ’aleyh) en 1319
hégirien [en 1901] en Egypte, ont été réimprimés en offset en 1396
hégirien [en 1976] a Istanbul.

Muhammed Hadimi Effendi (rahimah-Allahu ta’ala)” de
Konya écrit comme le suivant dans son ouvrage intitulé "Bariqa",
page 269: «La karama de I’Awliya’ est vrai. Un walf (ou waliy) est
un musulman connaisseur d’Allah Le Tres-Haut, Ses Attributs
dans la mesure du possible (al-’arifu bi’llah). Il accomplit

[1] Cet ouvrage intitulé Umdat al-’aqd’id était imprimé en 1259
hégirien (en 1843) a Londres

[2] Tl est décéde en 1176 Hégirien [en 1762] dans ’arrondissement de
Hadim situé dans le département de Konya-Turquie.

-103 -



soigneusement les actes cultuels; il est un vrai pieux, il est
obéissant. Il évite les péchés, il s’abstient toujours de succomber a
ses tentations, a ses désirs sensuels. Des événements ou choses
extraordinaires créés par Allah Le Tout Puissant en dehors de Ses
lois causales ou de causalité et scientifiques sont appelés
"Merveilles" (choses kharig-ul ’dda). Il existe huit types de
merveilles, autrement dit des choses extraordinaires. Ce sont:
Mou’jiza [miracle d’un Prophete], kardma [faveur, merveille, don
accordé a un wali, un saint], i’dna [secours], ihdna [acte de mépris],
sihr [magie], ibtild [dépendance, passion], isdbat al-ayn [étre
affecté par le mauvais ceil] et irhas [Une merveille préparatoire, un
événement extraordinaire et signes particuliers prévenant I'arrivée
d’un Prophete]. La karama est un événement ou une chose ou une
occurrence qui arrivent par le moyen d’un croyant qui est ’arifu
bi’llah (connaisseur d’Allah Le Tres-Haut) et muttaqi (croyant
ferme, pieux et qui craint de la punition d'Allahu taala si on
s'écarte de Ses injonctions et 1'espoir en Sa Miséricorde quand on
s'y conforme). Ce croyant est wali, saint; il n’est pas Prophete. Aba
Is’haq Ibrahim al-Isfardini qui était un savant de 1’école Chéfiite a
dénié quelques karama et tous les adeptes da la secte Mu’tazila ont
dénié tous les kardma sous prétexte que cela mettrait la confusion
dans les esprits et que les gens confondraient la karama avec la
mou’jiza (miracle) et qu”il serait difficile de croire en Prophétes.
Par contre, ni un wali, un saint qui manifeste une kardma ni le
croyant qui témoigne sa karama ne prétendent jamais qu’il est un
Prophete. Aucun wali, aucun saint ne veut manifester sa karama.
Il est permis, religieusement légal d’implorer, de faire des
invocations a Allahu tadla par les Prophetes et walls méme s’ils
sont décédés parce que leurs mou’jiza et kardma ne cessent pas
apres leur déces. Cette maniere de faire I'invocation est appelée
“Tawvassul” et “Istighatha” [Voir le glossaire S.V.P.]. Ar-Ramli
aussi a dit le méme. Al-Imam al-Haramain a dit que les Chiites
seulement déniaient la possibilité de la réalisation d’une kardma
apres la mort. *Ali Ajhuri, un grand savant de I’école Malikite en
Egypte avait dit: "Un waliy vivant est comme une épée dans son
fourreau; mais apres sa mort, il est comme I’épée dégainée de sa
fourreau; son pouvoir de disposition et d’influence devient plus
efficace". Cette attestation est citée aussi dans le livre intitulé
"Niir al-hidaya" écrit par Abli ’Ali Sanji. Par ailleurs, il est attesté
par le Qur’an al-karim, la sunna et I'ijma’ al-Umma que la kardma

~104 -



est vrai (haqq). Des centaines, des milliers de kardma de I’Awliya
sont rédigées dans des livres précieux. La traduction faite du livre
intitulé "Bariga" s’acheve ici.

Il est écrit comme le suivant dans le livre intitulé "Mir’at al-
Madina", page 106: «Il est dit comme le suivant dans un hadith
sahih (sain, authentique) rapporté de ’Abdullah ibn "Umar par les
savants de hadith comme Ibn Hudhaima, al-Daraqutni et al-
Tabarani: "Quiconque visite ma tombe, pour lui sera mon
intercession" ou littéralement « Quiconque me rend visite, a celui-
ci il m’incombe d’étre son intercesseur». Ce hadith-charif sahih est
aussi écrit dans 'ouvrage intitulé "Kuniiz addaqa’iq", écrit par
Imam al-Manawi. Il écrit aussi le hadith-sharif rapporté par Ibn
Hibban: «Quiconque me rend visite aprées ma mort est comme
celui qui I'aurait fait de mon vivant», et le hadith-sharif rapporté
par al-Tabarani: «Celui qui se rend sur ma tombe, mon
intercession aura lien pour lui». Et le hadith-sharif rapporté de
’Abdullah ibn *Umar par al-Bazzar: “Mon intercession est devenu
halal pour celui qui se rend sur ma tombe” et le hadith-sharif
marfl rapporté par ’Abdullah ibn "Umar mentionné dans le Sahih
Muslim Sharif "Quiconque me rend visite a Médine, je serai son
témoin et intercesseur le jour de la résurrection" sont connus de
tous les musulmans.

Le hadith-charif rapporté par al-Tabarani, Ad-Daraqutni et
Ibn al-Jawzi "Quiconque, ayant fait le pelerinage, me rend visite
aprés ma mort, c’est comme s’il m’avait rendu visite de mon
vivant" est une grande bonne nouvelle. Et le hadith-charif suivant
rapporté par al-Daraqutni "Quiconque, fait le pelerinage et ne me
rend pas visite, a fait preuve d’insolence envers moi" fait allusion
a ceux qui font leur pelerinage mais qui négligent sans aucune
excuse de rendre visite a la suite du pelerinage sur la noble tombe
du Prophete ’alaihi ’s-salam.

Abdul’aziz, le recteur de 1'Université Islamique a Médine
(Madinat al-munawwara), écrit dans son livre intitulé “al-Tahgqiq
wa al-idhah” qu’il n’y a aucune preuve, aucun argument pour ces
hadiths-sharif cités ci-dessus qui recommandaient de rendre visite
sur les tombes. Il prend Ibn Taimiyya a témoin et il dit que Shaikh
al-Islam Ibn Taimiyya avait la sentence que tous étaient des
hadiths mawd@' (apocryphe, forgé). Au contraire, les preuves de
ces hadiths-sharifs mentionnés ci-dessus sont écrites en détail dans

-105 -



le huitieme volume du commentaire intitulé *“Al-mawahib” de al-
Zarkani et a la fin du volume IV du livre intitulé “Wafa’ al-wafa'”’
de al- Samddf et il y est noté que tous étaient des hadiths hasan
(bon) et ce qui était erroné, c’était cette explication de 'Ibn
Taimiyya. Le recteur ou le vice-directeur, des enseignants, des
professeurs wahhabites de 1’Université de Médine ont essayé
toujours de blamer, diffamer et condamner les ouvrages,
documents et explications des savants Ahl al-sunna et de propager
leur confession ou leur doctrine par le moyen de leurs livres dans
le monde entier. Dans le but d’abuser tous les peuples du monde,
soit les musulmans soit les non-musulmans, et de présenter eux-
mémes comme de vrais musulmans ils se servent d’une nouvelle
politique; c’est qu’ils ont fondé un centre de “Rabitat al-Alam al-
Islami" (La Ligue islamique mondiale) a la Mecque ol ils ont
rassemblé plusieurs religieux ignorants et a gages choisis parmi les
musulmans de tous les pays et auxquels ils payent pour chacun des
centaines de pieces d’or comme salaire. Et ces religieux ignorants
des ouvrages des savants Ahl al-sunna sont employés comme des
marionnettes. De ce centre, ils disséminent au monde leur
doctrine, laquelle ils appellent fatwas de "La Ligue islamique
mondiale". Dans l'une des ces fatwas (sentence, verdict)
apocryphes, forgées et bidon émises au mois de Ramadan de 1395
hégirien [en 1975], ils ont proclamé qu’il était une obligation, une
fardh pour les femmes d’effectuer la priere de Salat de Vendredi
et les sermons du Vendredi et de la féte (khutba) devraient étre
prononcés en langues nationales des pays. Un hérétique appelé
Sabri qui était un suiviste de Maoudidi et un adhérent de ce centre
de la zizanie et du mal (fitna et fasad) a la Mecque a transporté
tout de suite cette fatwa en Inde ol les ignorants bien payés et
nantis ont forcé les femmes a se rendre a la mosquée et ils ont
lancé la prononciation des khutba (sermon) en langues diverses.
Les savants Ahl al-sunna, les vrais religieux (rahimahum-Allahu
ta’ala) de 'Inde ont préparé et publié de nouvelles fatwis fondées
sur les preuves et arguments solides pour empécher ce courant
wahhabite. Par conséquence, les Wahhabites n’ont pas pu réfuter
ces preuves éminentes, ni s’opposer a ces affirmations véridiques.
Des centaines de religieux de la région “Kerala”, au sud de I’Inde,
se sent repentis parce qu’ils avaient compris qu’ils avaient été
leurrés, par conséquent ils se sont retournés sur le chemin de Ahl
al-sunna. Les quatre de ces fatwas précieuses basées sur les

—106 -



références exactes et émises par les savants Ahl al-sunna ont été
réimprimées en offset et envoyées a toutes les contrées islamiques.
Les vrais religieux du droit chemin dans toutes les contrées du
monde sont en train d’avertir les musulmans contre cette
dévastation et ils essaient d’éteindre le feu de ce terrible fléau qui
détruit et divise ’Islam de l'intérieur. Al hamdoulillah! (Gloire et
Louange et Remerciements a Allah), dans tous les cdtés du
monde, les jeunes gens vigilants et a I’ame pure distinguent le bien
du faux.

Ibn ’Abidin (rahimah-Allahu ta’ala) écrit comme le suivant
dans le chapitre sur le sermon du Vendredi (la khoutba al-
Joumai) et le takbir d’iftitdh (entrée en Salat) et 'invocation de la
salat de son ouvrage “Radd al-mukhtar”: «Prononcer la khoutba
en une autre langue qu’en arabe est comme prononcer le tagbir
d‘iftitah, la formulation pour commencer la salat en une autre
langue. Et ce dernier est comme les autres invocations faites
pendant I’accomplissement de la priere de salat. Et la récitation
des invocations de la salat pendant leur effectuation en une autre
langue que I’arabe est makrouh tahrimi (acte religieusement et
strictement déconseillé), lequel est défendu par 'Umar (radiy-
Allahu ’anh)». Et il écrit comme le suivant dans le chapitre sur les
wajibs de la salat: «C’est un grand péché de commettre un acte
makrouh tahrimi. Quiconque continue a le commettre perdrait sa
justice, en d’autres termes, sur qui on ne pourrait plus compter en
ce qui concerne les matieres religieuses». Il est écrit "at-Tahtawi”:
«Quiconque continue a commettre de petits péchés devient un
fasiq; il faut ne pas effectuer la priere de salat en congrégation
derriere un imam fasiq ou qui commet des actes de bid’ah, et il faut
aller I’acquitter dans une autre mosquée». Comme il est makrouh
et un acte bid’ah d’énoncer toute la khoutba ou une partie de la
houtba en une autre langue, Sahédbat al-kirim et Tabi’in
(rahimahum-Allahu ta’ald) énoncaient toujours toute la khoutba
en langue arabe en Asie et en Afrique, tandis que les musulmans
de ces pays-la ne connaissaient pas la langue arabe, ni les messages
de la khoutba. A ces époques-la, ces musulmans de différents pays
du monde n’avaient pas de connaissances religieuses si profondes
et ils avaient besoin d’apprendre mieux la loi, les instructions et
préceptes religieuses islamiques. Cependant, Sahéabat al-kirdm et
Tabi’in les prononcaient en arabe pour éviter une bid’ah, car
commettre la bid’a est un grand péché. En outre, soit les Shaikh al-

-107 -



Islams Ottomans pendant six siecles, soit les autorités, les grands
savants de I’Islam connus du monde musulman voulaient que les
communautés comprennent la khutba et recherchaient une issue
pour la faire prononcer en langues autochtones, par exemple en
turc aussi, mais ils ont affirmé que ce n’était pas permis (jaiz). C’est
la raison pour laquelle, ils n’ont pas pu la permettre.

Un hadit-sharif rapporté de Ab Huraira (radiy-Alldhu ’anh)
par Imam al-Bayhaqi dit: «Quand quelqu'un me salue, Allihu
taala me renvoie mon ame dans mon corps de facon a ce que je lui
rende le salut que j’entends» En s’appuyant sur ce hadith-charif,
Imam al-Bayhaqi (rahimah-Allahu ta’ald) dit que les Prophétes
(alaihi’s-salam) sont vivants dans leur tombe, dans une vie qui
nous est inconnue.

Par contre, un Wahhabite, ’Abdal-’Aziz ibn ’Abdullah a
Médine, traite ce hadith-sharif cité ci-dessus dans son livre intitule
“Al-haj va'l-Umra”, a la page 66°, et il y commente que ce hadith
démontre que le Prophete alaihissalam était mort. Mais d’une
maniere contradictoire, il écrit sur la méme page qu’il est vivant
dans sa tombe dans une vie qui nous est inconnue. En réalité, ce
hadith-charif indique que son ame bénie est envoyée dans son
corps béni et il répondait aux saluts des gens. En outre, ses theses
contradictoires continuent et dans les deux hadiths cités a la page
73e du méme livre, il écrit qu’il est ordonné de saluer le mort
pendant qu’on lui rend visite dans sa tombe en formulant “As-
salamu ’alaikum ahl ad-diyari min al-Muw’minin”. Ces hadiths-
sharif ordonnent de saluer les musulmans dans leur tombe. On
salue celui qui entend. On parle a celui qui entend. Ces gens
antimadhhab mentionnent ces hadiths-charifs dans leurs livres
quand méme ils les dénient sous prétexte que les morts ne
pouvaient pas entendre et que ceux qui avaient une telle croyance
deviendraient polythéistes, mécréants, associateurs. Leurs propos
paradoxaux sont le signe évident que leurs commentaires,
interprétations et déductions des versets du Qur’an al-karim et des
hadiths-sharif sont faux, inexacts et incorrects.

Il y a plusieurs hadiths-charif indiquant que Rastlullah (sall-
Allahu ’alaihi wa sallam) est vivant dans sa tombe dans une vie
inconnue. Ces hadiths-charif suivants sont écrits dans les six
fameux livres de hadith: «J’entends la priére, 'imploration récitée
pour me glorifier (salawat) sur ma tombe. Toutes les salawats

- 108 -



récitées a distance me sont transmises» et «Quiconque récite une
salawat sur ma tombe, Allahu taila envoie un ange pour m’en
informer. Je serai son intercesseur le Jour de la résurrection»

Quand un musulman rend visite a la tombe d’un musulman
qu’il connaissait en ce monde et il le salue, le défunt le reconnait
et lui rend le salut. Un hadith-charif rapporté par Ibn Abi al-
Dunya révele qu’un défunt musulman reconnait celui qui le salue,
et qu’il répond a son salut et qu’il se réjouit. Et quand le musulman
salue les défunts qu’il ne connaissait pas en ce monde, les défunts
aussi lui rendaient le salut en se réjouissant. Du moment que les
vertueux et les martyres (rahimahum-Alladhu ta’ala) reconnaissent
le saluant et lui répondent au salut, est-il possible que Rastilullah
(sall-Allahu ’alaihi wa sallam) ne I’aie reconnu? Comme le soleil
dans le ciel rayonne sur la Terre, Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa
sallam) répond simultanément aux saluts rendus n’importe otl.

Un hadith-charif dit: «<Apres ma mort aussi, j’entends comme
de mon vivant». Un autre hadith-charif rapporté par Abu Ya’la
dit: «Les Prophetes (*alaihimu ’s-saldim) [Que le salut soit sur eux]
sont vivants dans leur tombe. Ils effectuent des salats». Ibrahim ibn
Bishar et Sayyid Ahmad ar-Rifa’f et plusieurs waliy (rahimahum-
Allahu ta’ala) avaient annoncé qu’ils avaient entendu la réponse
des saluts rendus a Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam).

Le grand savant Hadrat Jalal ad-din as-Suyfti avait écrit un
livre intitulé "Sharaf al-muhkam" comme réponse sur la question
“s’il était vrai que Sayyid Ahmad ar-Rifa'i avait embrassé la main
bénie a Rasilullah?”. Dans son livre, il avait prouvé en
argumentant des évidences raisonnables et traditionnelles que
Rasalullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) était vivant dans sa
noble tombe d’une vie incompréhensible et inconnue et qu’il
entendait les saluts et il leur répondait. Il avait expliqué aussi dans
son livre que Rasilullah avait vu Msa ’alaihi ’s-salam accomplir
la salat dans sa tombe a la nuit de Mi'raj.

Un hadith-charif rapporté par Hadrat ' A'icha as-Siddiqa, Mére
des Croyants (radiy-Alldhu ’anh4) dit: "Je souffre de la douleur
causée par la viande empoisonnée qui m’a été offerte a Khaibar.
Le poison a eu effet sur mon aorte et maintenant il ne fonctionne
quasiment plus". Ce hadith-charif démontre qu’en plus de la
Prophétie, Allahu ta’ala a donné aussi le rang, le statut de martyr
a Muhammad ’alaihi’ssalam, le plus élevé du genre humain. Le

-109 -



169€ verset de la sourate Al-'Imran (La famille de 'Imran) qui
signifie: «Ne crois surtout pas que ceux qui sont tués dans le
chemin d’Allah sont morts! Ils sont vivants! Ils vivent aupres de
leur Seigneur et ils sont pourvus de biens aupres de leur Seigneur».
Certainement, ce grand Prophete qui a été empoisonné sur le
chemin d’Allah est au sommet du rang honorable défini dans cet
ayat al-karima cité ci-dessus.

Un hadith-charif rapporté par Ibn Hibban dit: «Les corps bénis
des Prophetes ("alaihimu’s-salam / Que le salut soit sur eux) ne
pourrissent jamais. Quand un croyant me récite une salawat, un
ange m’en informe et dit: cette personne-ci t’a rendu ses saluts et
ses salawat».

Un hadith charif rapporté par Ibn Méjja dit: «Les Vendredis
récitez souvent des salawits! La salawat récitée m’est transmise
immédiatement» Abu ad-Darda' (radiy-Alldhu ta’ala ’anh), 'un
de ceux qui étaient en compagnie du Prophéte ’alaihi’ssalam a ce
moment-la, a demandé: “Seront-t-elles vous transmises aussi apres
la mort?" Notre Prophete ’alaihi’ssaldm a répondu: «Qui, elles me
sont transmises apres la mort aussi. Car, il est rendu haram
(défendu) a la terre de décomposer, de pourrir les corps des
Prophétes. Apres leur mort aussi, ils restent vivants et ils sont
pourvus de biens». [Ce hadith-charif est écrit aussi a la fin du livre
intitulé "Tazkirat al-Mawt wa 'l-Qubur" écrit par Sana-Ullah
Pani-Patti. Cet ouvrage écrit en langue persane avait été imprimé
en 1310 hégirien [en 1892] a Delhi, et puis réimprimé en offset et
republié en 1990 par la librairie Hakikat Kitabevi a Istanbul].

Apres avoir conquis la ville d’al-Quds (Jérusalem), Hadrat
Omar (radiy-Allahu ’anh) est allé directement a2 Hujra al-sa'dda
(Ie foyer bienheureux du Prophete alaihi’ssalam) ol se trouve sa
tombe bénie (al-Qabr as-Sa’ada), il a rendu visite a la qabr al-
Nabawi et il lui a rendu salut. Hadrat Omar ibn Abd al-’Aziz, I'un
de grands waliy, envoyait des officiers de Damas a Medine pour la
récitation des salats et des salawéts a al-Qabr as-Sa’dda. Au retour
de son chaque voyage, Hadrat ’Abdullah ibn Omar avait
I’habitude de rendre visite a la tombe bénie de Rastlullah, d’abord
il lui rendait son salut, puis a Abu Bakr as-Siddiq et puis a son
pere. Imam Nafi’ dit: “J’ai vu plus de centaines de fois Hadrat
’Abdullah ibn Omar rendre visite a al-Qabr as-Sa’ada et dire "As-
salamu ’alaika ya Rastl-Allah!". Un jour, j’ai témoigné Hadrat

-110-



’Alil (radiy-Allahu ’anh) entrer dans la Masjid al-Sharif et pleurer
quand il a vu la chambre qui était 2 Hadrat Fatima (radiy-Allahu
’anha). Puis, je I’ai vu entrer dans la Hujra al-Sa’ada et saluer
Rasilullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) et Hadrat Abu Bakr as-
Siddiq et Hadrat Omar (radiy-Allahu ta’ald anhumad) en disant
" As-salamu ’alaika ya Rasfl-Allah’, ‘As-sdlamu ’alaikuma, O mes
deux freres!"

Selon Im&m al-a’zam Abu Hanifa (rahmatullahi ’alaiyh), il faut
faire d’abord le pelerinage et ensuite aller a Madinat al-
munawwara pour rendre visite a Rastlullah. C’est pareillement
écrit dans la fatwa de Abu’l-Lays al-Samarqandi.

Qadi 'Iyad, l'auteur du livre intitulé “Shifd” et Imam an-
Nawawi, un savant de I’école Chafiite et Ibn Humam, un savant de
I’école Hanafite (rahimahum-Alldhu ta’ala) ont énoncé qu’il y a eu
I'jjma' al-oumma sur la nécessité de rendre visite & la tombe bénie
de Rasilullah. Quelques savants ont énoncé que c’était wajib de le
faire. D’ailleurs, il est aussi écrit dans le livre wahhabite “Fat’h al-
majid” que la visite des tombes est un acte sunna.

La sourate Al-Nisa (les Femmes), verset 63 /64, dit: “Si ces
gens qui se sont fait tort a eux-mémes venaient a toi en implorant
le pardon d’Allah et si le Prophete demandait pardon pour eux, ils
trouveraient surement Allah prét a revenir vers eux et a leur faire
miséricorde” Cet ayat al-karima démontre que Rastlullah (sall-
Allahu ’alaihi wa sallam) intercédera et que son intercession
(shafé’a) sera exaucée, acceptée. En outre, ce verset nous
hautement recommande de venir des lointains pour rendre visite
(ziyarah) a la tombe bénie de Rastlullah et pour implorer en lui
demandant son intercession.

Le hadith-charif “Un long voyage est recommandable
seulement pour visiter les trois mosquées" signale la mosquée
Masjid al-Haram a la Mecque, Masjid al-Nabawi a la Médine et
Masjid al-Aqgsé a Jérusalem et que I’effectuation d’une telle visite
aurait une récompense (thawab). C’est la raison pour laquelle,
ceux qui partent pour faire le pelerinage, leur hajj, mais qui ne
rendent pas visite a Qabr as-Sa’ada dans la Masjid al-Nabi seront
privés de cette récompense.

Imam Malik dit que «ceux qui viennent rendre visite a la Qabr
as-Sa’ada ne doivent pas rester longtemps pres de Hujra al-Sa’ada
(Ie foyer bienheureux du Prophéte *alaihi’ssalam); ¢’est makrouhs.

-111-



Quand Imam Zain al-’Abidin rendait visite & la Qabr as-Sa’ada, il
se tenait debout pres du pilier a proximité de Rawdat al-
Mutahhara et il ne s’en approchait pas au plus pres. Et quand
Hadrat 'Aicha lui rendait visite, elle se tenait debout pres de
I’extérieur de la porte de Hujra al-Sa'ada, orientée vers la gibla; et
elle I’a faite ainsi jusqu’a son déces.

Hadrat ’Abd al-’Azim al-Munzirf, I’'un des savants de hadith dit
comme le suivant en interprétant le sens du hadith “Ne faites pas
de ma tombe un lieu de féte”; cela signifie que "Ne venez pas pour
me rendre visite a la tombe une fois par an comme on le fait a
I’occasion de la célébration des fétes! Essayez de me rendre visite
fréquemment!". Et le hadith-charif "Ne faites pas de vos maisons
des tombes!" signifie que "Ne rendez pas vos maisons semblables
a des tombes ou on n’effectuent pas les prieres de salat;
Accomplissez prieres de salat!". On comprend par ici que
I'interprétation de Munziri est correcte parce qu’il n’est pas jaiz
(permis) d’effectuer la priere de salit au cimetiere. Ce hadith-
charif est interprété aussi qu’il pourrait signifier “Ne marquez pas
une date certaine comme un jour de féte pour me rendre visite a la
tombe!, car les Juifs et les Chrétiens se rassemblaient
habituellement pour visiter les sépultures de leurs Prophétes et ils
utilisaient ces lieux pour féter, danser et chanter. Vous, ne le faites
pas comme eux! Ne célébrez pas ces visites par des cérémonies ol
on joue de flite, de tambour et on se distrait du vacarme illicite,
défendu (hardm). Pendant ces ziyarah (visites), on doit venir
saluer, faire des invocations et partir le plus vite possible.

Al-Imam al-a’zam Abu Hanifa (rahimah-Allahu ta’ala) dit que
“la ziyarah (visite) al-Qabr as-Sa’dda (la tombe bénie de
Rastlullah) est le plus précieux acte sunna". Il y a eu aussi des
savants disant que c’était un acte wéajib. C’est pourquoi, on fait
veeu de rendre visite a la Qabr as-Sa’adda a I’école Chaéfiite.

Il est écrit comme le suivant dans livre intitulé "Mir’at al-
Madina", page 1282¢: «Allahu tadla dit dans le Qur’an al-karim
“Je n'aurais jamais créé le monde si Je ne t'avais pas créé”. Ce
hadith qudsf indique que Muhammad alaihissalam est Habibullah,
le bien-aimé, le plus aimé d’Allah. Imadm ar-Rabbani (rahimah-
Allahu ta’ald) aussi explique ce hadith qudsi dans son ouvrage
“Maktiabat”, Vol. III, lettre 112e. Comme on le sait, méme une
personne quelconque ne refuserait pas une demande de sa bien-

-112 -



aimée pour son amour pour elle. C’est facile de faire faire quelque
chose 4 'amant pour I'amour de sa bien-aimée. Quiconque dit “O
mon Allah! Je T’invoque, je Te demande pour 'amour de
Muhammad alaihi’ssaldim, Ton bien-aimé”, sa priere serait
exaucée. Mais, il n’est pas correct de faire une demande, de dire,
de faire usage de I’honneur, de la considération pour Rastlullah
(sall-Allahu ’alaihi wa sallam) en invoquant Allah Le Tres-Haut
pour les désirs mondains ou pour les choses mondaines de nature
futile».

Al-Imam al-a’zam Abu Hanifa (rahimah-Alldhu ta’ala) dit:
«J’étais a Médine. Shaikh Ayy(b as-Sahtiini, ’un des vertueux (de
sulah&’), est venu entrer dans Masjid al-Charif. Moi aussi, j’y suis
entré avec lui. Hadrat Shaikh est resté debout, en face d’al-Qabr
al-Nabawi (la tombe bénie de Rastlullah), le dos a la gibla. Puis, il
est sorti dehors». Hadrat Ibn Jamé&’a écrit dan son livre intitulé
" Al-mansak al-kabir": «Quand on rend visite a la tombe bénie de
Rasilullah, on doit d’abord accomplir une priere de salat de deux
rak’ats pres du minbar, puis on doit faire son invocation (doua),
puis on doit s’approcher de la c6té de gibla de la Hujura al-Sa’ada
(le foyer bienheureux du Prophete ’alaihi’ssalam) et on doit se
tenir toujours debout a une distance environ deux metres du mur
de “Marqad al-charif’, la téte bénie de Rasilullah a sa co6té
gauche, on doit se diriger lentement vers la direction de
“Muwajahat as-Sa’ada”, le mur de qibla a I’arriere, et on doit le
saluer. C’est pareil dans toutes les écoles de jurisprudence de
I’'Islam (madhhab)».

Dans le chapitre de "Fléaux de la langue" du livre intitulé " Al-
hadiqa", ’Abd al-Ghan{i an-Nabulusi (rahimah-Allahu ta’ala) écrit
comme le suivant en expliquant le vingt troisieme fléau: «Il est
makrouh tahrima d’invoquer et dire "pour le droit des Prophetes,
pour le droit d’un wally (vivant ou décédé)" et de demander de
cette maniere quelque chose a Allah pendant I'invocation. C’est
parce qu’Allah Le Trés-Haut n’est jamais obligé d’exaucer ou
réaliser ce que quelqu'un demande. C’est parce qu’aucune
créature n’a aucun droit sur Allah Le Tout Puissant. C’est vrai,
mais IL a promit a Ses serviteurs aimés et IL a reconnu un droit
pour eux en Sa personne. C’est-a-dire, IL exaucera leurs veeux. IL
a déclaré dans le Qur’an al-karim qu’IL accorderait un droit a Ses
serviteurs en Sa personne. Par exemple, il est dit dans un verset qui
signifie: “Il est devenu un droit sur Nous d’aider les croyants”». 11

-113 -



est écrit comme le suivant dans " Al-fatawa al-Bazzaziyya": «Il est
permis de faire une demande, un veeu en invoquant "pour
I’honneur, la faveur d’un Prophete ou d’un wally vivant ou
décédé"». Le commentaire "Shira" dit: «Il faut faire son
invocation a Allah Le Tres-Haut en mentionnant le nom de Ses
Prophétes et de Ses serviteurs vertueux». Il I’est écrit aussi dans
louvrage "Al-hisn al-hasin". Comme on le voit, les savants de
I’Islam ont écrit qu’il était permis de faire ses invocations a Allahu
tadla en mentionnant I’honneur, la faveur et le droit qu’IL avait
accordé a Ses serviteurs bien-aimés. En outre, il n’y a eu aucun
savant de I'Islam qui énoncait que cela serait du polythéisme,
d’associationnisme si les serviteurs croyaient qu’ils avaient des
droits sur Allahu tadld et c’est la raison pour laquelle ils Lui
imploraient, demandaient pour ces droits. Ce ne sont que les
Wahhabites qui I’annoncent.

Bien que les Wahhabites fassent toujours I’éloge du livre
intitulé "Al-fatawa al-Bazzaziyya" et qu’ils en arguent et le
mettent en avant comme arguments, ils lui s’opposent aussi a ce
sujet dans leur livre intitulé “Fat’h al-majid". Il est encore écrit
comme le suivant dans le chapitre "Fléaux de la langue" dans
Iouvrage intitulé "Al-Bariqa" écrit par Hadimi: « L’utilisation de
Iexpression "pour le droit du Prophéte, du wali, du saint" pendant
I'invocation signifie dire sa nubuwwa, sa Prophétie ou sa sainteté
est droit. Et notre Prophete aussi a dit a cette intention "Pour le
droit de Ton Prophéte Muhammad" et "au nom de Ton Propheéte
Muhammad" et il a invoqué I’aide d’Allah pendant les guerres en
prononcant "pour le droit du pauvre de MuhajirGn". Parmi les
savants de I'Islam, il y en a eu plusieurs qui ont invoqué et écrit
dans leurs livres les invocations comme "Pour le droit de ceux a
qui Tu as exaucé, accordé quand ils ont demandé de Toi", et,
"Pour le droit de Muhammad al-Ghazali". Le livre "Al-hisn al-
hasin" est plein de telles invocations. En interprétant le dix-
huitiéme verset de la sourate Al-Maida, Le Tafsir "Ruh al-bayan"
mentionne ce hadith-charif rapporté par "Umar al-Fartq (radiy-
Allhu ’anh): «Quand Adam alaihissalam (Que la paix soit sur lui)
a commis 'erreur, il a dit: "O mon Allah, je m'adresse 4 Toi par le
droit accordé a Muhammad "alaihissalim" par sa grice, alors
accorde-moi Ton pardon". Allahu taila lui dit: "0 Adam
comment connais-tu Muhammad alors que je ne 1'ai pas encore
créé?" Adam alaihissalam dit: "Ya Rabbi, lorsque Tu m’as créé et

~114 -



m’as accordé de Ton esprit, j'ai relevé ma téte et j'ai vu, inscrit sur
Ton trone: « Il n'y a pas de divinité a part Allah, Muhammad est
le Messager d’Allah», alors j'ai su que Tu n'as accompagné Ton
nom que par celui de la créature la plus aimée par Toi. En
revanche, Allah Le Tres-Haut lui dit: "O Adam, tu dis la vérité.
C’est lui que j’aime le plus parmi les créatures. Muhammad est le
dernier des Prophetes de ta descendance et que sans lui Je ne
t’aurais pas créé"» Ce hadith-sharif est écrit dans le livre intitulé
"Dald’il" de Imam al-Bayhaki et aussi dans le livre intitulé
"Ghaliyya" de Aldsi.

Le livre wahhabite intitulé "Fat’h al-Majid" cite a la page 259
que Imam Zain al-’Abidin ’Alf (rahimah-Allahu ta’ala) avait vu un
homme venir invoquer devant la tombe de Rasilullah et qu’il
l’avait interrompu dans son invocation en évoquant le hadith-
sharif "Récitez salawat sur moi car vos priéres, vos saluts me
parviennent ou que vous soyez". Le livre cité ci-dessus détourne et
dénature le cas et il continue: “On comprend par ici qu’aller visiter
une tombe pour y prier et invoquer a été défendu. Faire une telle
visite signifie faire de la tombe un lieu de féte. C’est la raison pour
laquelle il est interdit a ceux qui voudraient faire sa pricre de salat
a la mosquée de Masjid an-Nabf de s’approcher trop de la tombe
pour rendre salut. Aucun des Sahiba ne 1’a pas fait et ils ont
empéché celui qui s’approchait de la tombe pour rendre salut.
Seulement la salat et salawat récités par oumma sont transmis au
Prophete. Leurs autres actes accomplis ne lui sont pas transmis”.
Le livre en question écrit aussi a la page 234€ que le gouvernement
Saoudite avait consigné des soldats autour de “Hujra al-Sa'ada”
(le foyer bienheureux du Prophete ’alaihi’ssaldim) dans Masjid an-
Nabf pour freiner ceux qui voulaient se rapprocher trop de la
tombe pour saluer le Prophete (alahissalam).

Hadrat Ytsuf an-Nabhani dément ces propos sur plusieurs
pages et passim. de son livre intitulé “Shawahid al-haqq”. 11 écrit
comme le suivant a la page 80%: «Imidm Zain al-’Abidin
(rahimah-Alldhu ta’ald) n’a pas défendu les visites a la tombe
bénie du Propheéte (‘alaihi ’s-saldm). Mais il a interdit les
comportements irrespectueux et non islamiques lors d'une
ziyarah (visite). Son petit-fils, Imam Ja’far as-Sadiq, rendait visite
a Hujra as-Sa’ada, et, il se tenait a proximité du pilier d’al Rawda
al-Mutahhara et saluait Rastlullah et disait que sa téte bénie était
a ce cOté-ci. Quant au hadith-charif “Ne faites pas de ma tombe

-115-



un lieu de féte!” signifie que "N’attendez pas les jours fériés pour
me rendre visite a la tombe une fois par an comme on le fait a
I’occasion de la célébration des fétes! Venez me rendre visite
fréquemment!"». Il écrit encore a la page 88° et 106: «Aba
’Abdullah al-Qurtubi écrit dans son ouvrage intitulé "Al-
Tadhkira" que les actes cultuels de la communauté (oumma) de
Rastlullah lui sont transmis tous les matins et soirs». Et Yasuf
an-Nabhanf écrit encore a la page 89€ et 116°: « Au cours de sa
visite de Rasilullah, le Calife Mans(r a demandé Imam Malik,
"Je dois tourner mon visage vers la tombe de Rasilullah ou la
qibla?" Imam Malik (rahimah- Allahu ta’ald) a dit: "Comment tu
peux le tourner de Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam)? 11
est la raison de toi et ton pere Adam d’étre pardonnés". Il est
écrit a la page 92° du méme ouvrage: Le hadith sharif “Rendez
visite aux tombes!” est un commandement. Si on commet un
péché pendant la visite de la tombe, on ne pourrait pas interdire
les visites. Alors, on interdit de commettre ce qui est illicite
(haram). 11 écrit a la page 98¢ que Imam an-Nawawi
recommande dans son livre intitulé “Al-Adhkar” qu’il est une
sunnah de rendre visite fréquemment a la tombe de Rastlullah et
des vertueux et de se tenir l1a pour quelques temps a toutes les
visites rendues. A la page 100°, c’est écrit: «Dans son ceuvre
intitulée "Fat’h al-qadir", Ibn Humam cite le hadith-sharif
transmis par Al- Daraqutni et Al-Bazzar "Quiconque me rend
visite, sans autre but que celle-ci, a celui-ci il m’incombe d’étre
son intercesseur le jour de la résurrection". Il écrit a la page 118%:
“Allah Le Tres-Haut a accordé la karama a ’Awlid. On a aussi
témoigné beaucoup de kardma de 1’Awliyd apres leur déces.
Allahu taala leur a accordé un don de tasarrouf qui leur permet
de disposer apres la mort aussi. Il est permis, religieusement 1égal
d’implorer, de faire des invocations a Allahu taéla par I'Awlia,
mais cette istighatha, cette demande I’aide doit étre faite d’une
maniere compatible a I'Islam. Il n’est pas permis, comme les
ignorants le font, de dire comme qu’il lui donnerait ci et ca,
autrement dit, il en donnerait ci et ca pour ce saint, ce walf s’il
fournissait ce qu’il voulait ou s’il guérissait son malade. Cette
maniere de demander ’aide d’un saint n’est pas permise, mais il
ne faut pas appeler cet acte comme mécréance ou polythéisme
parce qu’un ignare non plus n’attend pas qu’un waliy ait le
pouvoir de créer quelque chose du néant. Dans le principe de

-116 -



causalité, il recourt & un moyen, il recherche le moyen pour
qu’Allahu taald exauce ce qu’il demande et qu’IL le crée pour
I’honneur et pour la faveur de ce saint, de ce waliy. Il considere
que ce wali est un serviteur et un saint bien-aimé d’Allah Le Tres-
Haut. Et cela signifie: “Je recours a toi pour que tu demandes a
Allah Le Tres-Haut m’exauce ce que je souhaite pour ton
honneur!, IL ne te refuserait pas ton invocation!". Car,
Rastlullah (sall-Alldhu ‘alaihi wa sallam) dit: “Il y a tant de gens
considérés comme bas ou médiocres mais ils sont en vérité les
bien-aimés d’Allah Le Tres-Haut. S’ils veulent faire quelque
chose, Allahu taila certainement créerait ce qu’ils voulaient et
exaucerait ce qu’ils souhaitaient”. Ce hadith-charif est aussi écrit
a la page 318% du livre Wahhabite intitulé "Fat’h al-Majid".
Plusieurs hadiths-charifs démontrent la licité de demander une
faveur a Allahu taala par le moyen du Prophete alaihissalam ainsi
que par tous les prophetes, les saints, les pieux vertueux. Et les
musulmans se confient en hadiths-charifs et font I'invocation par
leur intercession (at-tawassoul) et ils recherchent de bénédictions
par eux (at-tabarrouk). Imdm Ahmad, al-Imam ash-Shafi’f,
Imdm Malik et al-Imdm al-a’zam Abt Hanifa (rahimahum-
Allahu ta’ala) ont dit qu’il étaait un acte licite de rechercher des
bénédictions (tabarrouk) par les tombes des pieux vertueux
(salih). Tous ceux qui ont ’appartenance a I’'une de quatre école
Ahl al-sunna ou ceux qui se réclament et se déclarent d’étre de
I’Ahl al-sunna ou qui s’identifient a Ahl al-sunna, devraient avoir
cette croyance. Quiconque la rejette, on comprendrait qu’il
n’était pas d’Ahl al-sunna, mais un menteur ». Dans le chapitre
sur "’exécution du pelerinage au nom de quelqu’un d’autre"
dans le livre intitulé " Al-fatwa al-Hindiyya", il est écrit comme le
suivant: “il est religieusement licite (jaiz) d’octroyer a quelqu’un
d’autre la récompense divine (thawab) d’un acte cultuel. Alors,
toutes les récompenses qui proviennent de bonnes ceuvres, des
actes de charité et des actes cultuels comme la priere de salat, le
jeline, le pelerinage, 'aumone, la récitation du Qur’an al-karim,
dhikr, invocations, visite des tombes des Prophéetes, des martyrs,
de l'awlia, des pieux vertueux et d’apporter du linceul en
offrande pour quelqu’un décédé peuvent étre octroyées. On
comprend aussi par ici que la visite a ’Awliya dans sa tombe est
thawab et celui qui rend visite a I’Awliya dans sa tombe aura le
thawab (la récompense spirituelle). [Le dhikr signifie I’évocation,

-117 -



la mention, le rappel et la répétition du nom d’Allah Le Tout
Puissant. Il y a plusieurs sortes de dhikr. L'une de ceux-ci, c’est
dire:"Allahu Akbar, AllAhu Akbar, La ilaha illa Alldhu wa’l-
Alldhu Akbar, Alldhu Akbar, wa Lillahil hamd" (qui signifie:
" Allah est le plus Grand, Allah est le plus Grand, Il n’y a de dieu
qu’Allah, Unique et sans associé, a Lui toutes les louanges, et en
toute chose"). Ce dhikr est appelé aussi "Takbir al-Tachriq". I
faut le réciter souvent. Le dikh d’Istighfar (invocation de
demande de pardon) aussi a beaucoup de bienfaits]

Tous les arguments que nous avons cités jusqu’a ici sont écrits
dans nos livres publiés en arabe et en anglais. Allahu ta’ala
ordonne aux musulmans de s’unir. Donc, tous les croyants doivent
apprendre I'itigdd de "Ahl al-sunna wa’l Jama'a" et de se réunir
sur le droit chemin en ayant la foi rapportée dans les livres de ces
grands savants. Notre Prophete (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) a
annoncé que le seul chemin droit était le chemin de 1’Ahl al-sunna.
Il faut étre tres prudent de ne pas nous leurrer par les paroles
clinquantes des hérétiques et des ignorants religieux qui font le
commerce des livres religieux, il faut étre bien vigilant et attentif
pour ne pas nous séparer de l'union ou de l'unité ou de la
convergence de "Ahl al-sunna". Allahu ta’ala dit explicitement
dans le verset 114/115€ de la sourate Al-Nisa (Les Femmes) qu’IL
le jettera dans la Géhenne celui se sépare de la vraie Direction et
qui suit un chemin différent de celui des croyants. Et comme il est
écrit avec ses arguments dans 'apostille de "Durr al-mukhtar",
écrit par le grand savant Ahmad Tahtawi et dans "Al-basa’ir ’ala
’l-munkiri ’t-tawassuli bi ’l-maqabir", une réfutation du livre "Fath
al-majid" écrit en Pakistan et republié a Istanbul, que celui qui ne
se conformait pas a I'une de quatre écoles de 1'Islam (madhhab)
serait séparé de 'union d’Ahl al-sunna et qu’un tel antimadhhab
serait un hérétique ou mécréant.

Le livre intitulé "At-tawassulu bi’n-Nabi wa jahalat al-
Wahhabiyyin" argumente qu’lbn Taimiyya avait abandonné le
chemin de "Ahl al-sunna wa’l Jama'a". Le mélange de propos
hérétiques d’Ibn Taimiyya avec de mensonges et de diffamations
de Hempher, un agent britannique, est appelé le "Wahhabisme"

3- Selon les Wahhéabites qui assimilent a de I'idolatrie toute
visite du tombeau du Prophéte alaihissalam, de méme, les actes
comme batir un tombeau, mausolée ou un dome sur la tombe, et

-118 -



allumer des cierges pour ceux qui font leurs prieres ou qui rendent
service dans les tombeaux, et d’immoler des offrandes, des
aumones soient de nature a leur attirer les faveurs d’Allah, de
faire cadeau de ses prieres, ses invocations (doua) aux ames des
décédés, tout ca c’était une oceuvre d’idolatres et
d’associationnistes (shirk). En outre, "les habitants de Haramain
(de la Mecque et de Médine) qui vénéraient des tombeaux
jusqu’a nos jours vénéraient et adoraient en fait des domes et des
murs et ils glorifiaient les batiments et les sites historiques”,
disent-ils.

Il est certainement hardm (religieusement illicite) de batir un
édifice, un dome, un tombeau sur la tombe si c’est pour
l’ostentation, ou par pure ostentation, ou pour une gloriole ou un
luxe. Il est makrouh s’il ’est fait pour la protection ou pour
empécher le ravage de la tombe. Il est licite (jaiz) de le faire de
peur de vol, de pillage, ou qu’un animal ou voleur ne lui causent de
dommages. Mais, bien sfr, il faut éviter de détourner, de
transformer ces tombeaux aux édifices ou lieux de célébrations ou
de visites périodiques.

Il n’est pas makrouh d’enterrer un décédé dans un batiment
construit d’avance. As-Sahabat al-kirdim a inhumé Rastlullah
(sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) et ses deux Califes dans un
batiment. Aucun d’eux ne s’y opposa. D’ailleurs, le hadith-charif
annonce que leur unanimité n’était jamais fondée sur une
aberration. Le grand savant islamique, Ibn *Abidin écrit comme le
suivant a la 232° page du cinquieme volume de son ouvrage
intitulé¢ "Hashiyatu Durr al-mukhtar": «Quelques savants ont dit
qu’il était makrouh de couvrir un tissu, un turban ou un bonnet sur
les tombeaux des pieux vertueux et des waliy, des saints. Méme le
livre intitulé "Al-fatawa al-hujja" écrit que c’est makrouh de
couvrir un tissu sur la tombe. Mais, selon nous, il est licite (jaiz) de
le faire s’il est destiné a montrer et exposer a tout le monde le
mérite de celui qui est dans la tombe et a empécher un
comportement, un acte irrespectueux envers lui, une insulte
probable a lui par quelqu’un ou des visiteurs. Les actes et les
ceuvres qui ne sont pas interdits par "Adillat al-Shar’iyya" sont
jugés selon I'intention. Oui, il est vrai qu’il n’y avait pas ’habitude
de batir du tombeau, d’édifice ou de dome sur les tombes et d’y
mettre du sarcophage, du cercueil ni d’y couvrir du tissu a I’époque

-119 -



de Sahabat al-kirdm. Mais, aucun d’eux n’était contre
Penterrement de Rastlullah et de ses deux Califes (Shaikhain)
dans la chambre, 'appartement dans la mosquée. C’est la raison
pour laquelle et pour obéir aux commandements “Ne marchez pas
sur les tombes!” et “Ne soyez pas irrespectueux envers les morts!”
et parce qu’il n’était pas interdit religieusement de batir du
tombeau, du dome sur la tombe, il ne serait pas une bid’ah, une
innovation dans la religion de les batir ultérieurement. Il est écrit
dans tous les livres de figh qu’il faut sortir de "Masjid al-hardm"
juste apres I’accomplissement de circumambulation d’adieu (tawaf
al-wada) et qu’il faut respecter ainsi la Ka’ba al-mu’azzama.
Cependant, Sahabat al-kiram n’agissaient pas de cette maniere
parce qu’ils respectaient extrémement la Ka’ba dans tous leurs
comportements. Mais, comme les générations qui se succedent
apres ont négligé le respect et la vénération envers la Ka’ba, les
savants islamiques sortaient de la Masjid al-hardm en marchant a
reculons pour indiquer I'importance du respect envers les lieux
sacrés. Ils ont ainsi assuré le respect envers ces lieux sacrés comme
Sahébat al-kirdm le faisaient. Pareillement, la construction d’un
tombeau, d’un dome et la couverture d’un tissus sur la tombe de
sulahi (pieux vertueux) et de I’Awliya sont devenues des actes
licites, permis (jaiz) de sorte a étre respectueux comme Sahabat al-
kiram [I'étaient. Le grand savant Hadrat ’Abd al-Ghani an-
Nabulusi explique en détail ce sujet dans son livre intitulé “Kashf
an-niir”". En Arabie, le tombeau est appelé “Mashhad”. Le
cimetiere “Baki” a Medine était plein de machads. Les
Wahhabites les ont détruits tous. Aucun savant islamique n’a dit
jamais que c’étaient des ceuvres et des actes d’idolatres et
d’associationnistes (shirk) ou de mécréance de batir des
tombeaux, des domes ou de leur rendre visite. De plus, on n’a pas
rencontré non plus le musulman détruire des tombeaux.

Ibrahim al-Halabi (rahimah-Alldhu ta’ala) écrit comme le
suivant a la fin de son livre intitulé "Al-Halabi al-kabir": “Si
quelqu'un décide de transformer son champs au cimetiere et

[1] Le livre intitulé “Kashf an-niir” et le livre intitulé "Tanwir al-khalak
fi imkani ru’yati *n-Nabf jiharan wa ’l-malak" écrit par Jalal ad-din
as-Suyti (rahimah-Allahu ta’ala) et le livre intitulé " Al-minhat al-
wahbiyya" ont été publiés ensemble en arabe sous le titre "Al-
minhat al-wahbiyya" en 1393 de I’'Hégire [en 1973] a Istanbul.

-120 -



quelqu’un y batit un tombeau pour inhumer un mort, il serait jaiz
s’il y avait une place vide. S’il n’y avait pas de place vide, alors il
faudrait détruire le tombeau pour enterrer le mort, parce que cette
piece de terre était celle de waqf, consacrée pour un cimetiere”. Si
un tombeau construit était d’idolatrie ou d’associationnisme, il
faudrait toujours le détruire.

Le premier tombeau islamique sur la Terre est la “Hujrat al-
muw’attara” ou Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) était
inhumé. Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) est décédé le
lundi matin du douziéme jour du mois de Rabi al-awwal en
onzieme année de I’'Hégire dans ’appartement de son épouse
bien-aimée, notre meére Hadrat Aicha (radiy-Alldhu ’anha). Dans
la nuit de mardi a mercredi, il a été inhumé dans cette picce.
Hadrat AbG Bakr and Hadrat Umar (radiy-Alldhu ta’ala
’anhuma) aussi ont été inhumé dans la méme piece. Aucun des
Sahabi ne s’est pas opposé a cet enterrement. Mais, de nos jours, il
existe des gens qui s’opposent a I'unanimité de Sahéabat al-kirdm.
Méme si le déni de I'ijma’ al-Umma par une mauvaise
interprétation (ta'wil) des preuves ambigués ne leur causerait pas
de la mécréance, il serait au moins une bid’ah.

Le demeure de Hadrat Aicha (radiy-Alldhu ’anhi) était une
picce d’une hauteur de 3 metres, d’'une largeur de 3 metres et
d’une longueur de 4,5 métres. Elle était construite de la brique en
terre crue. Il y en avait deux portes, I'une s’ouvrant au nord et
Pautre au sud. Pendant son califat, Hadrat "Umar (radiy-Allahu
ta’ala ’anh) avait fait murer Hujra al-Sa’dda d’un petit mur de
pierre. Et quand Abdullah ibn Zubayr (radiy-Alldhu ta’ala
’anhumai) est devenu calife, a fait démolir ce mur pour en faire
construire de nouveau des pierres noires et il I’a fait platrer pour
Iembellir. Ce mur n’avait pas de toit et il avait une porte s’ouvrant
vers le nord. Lorsque Hadrat Hasan (radiy-Alldhu ta’4l4 ’anh) est
décédé en 49 de I’'Hégire, son frere Hadrat Husain (radiy-Alldhu
ta’ala ’anh) a ramené sa dépouille a "Hujrat as-Sa’ada" sur sa
derniere volonté et pour linvocation, la tawassul. Ceux qui
assistaient 1a ont cru Hadrat Hasan aurait été inhumé dans Hujrat
as-Sa’dda et ils ont commencé a s’opposer a ’enterrement. Par
conséquent, il a été inhumé aussitdt dans le cimetiere Baki pour
empécher ces clameurs. De peur que de tels événements
écceurants puissent survenir dans le futur, ils ont fermé les portes
du demeure par un mur.

-121-



Quand le sixieme Calife Umayyade Walid était le gouverneur
de Medine, il avait fait soulever ce mur de pierre et y surmonter
d’un petit dome. Lorsqu’il est devenu Calife en 88 de ’'Hégire [en
707], il a ordonné a Omar ibn Abd al-Aziz, gouverneur de Médine,
d’élargir la Masjid al-Sharif et de batir un second mur autour du
premier. Ce deuxiéme était pentagonal et il était couvert. Il n’avait
aucune porte."

Le livre wahhabite intitulé "Fat’h al-majid" écrit comme le
suivant, page 133 et les suivantes: “Celui qui recherche de
bénédiction (tabarrouk) par un morceau de pierre, de bois ou par
une tombe et les semblables devient un associateur, polythéiste.
Des tombeaux ou mausolées remontés d'un dome ont été
transformés en monuments des idoles. A I’époque préislamique
appelée "Jahiliyya" en Arabie, les mécréants d’antan adoraient
aussi des idoles, statues, des saints et vertueux. Ces pratiques
hérétiques, et méme les plus pires, se sont répandus dans la
communauté musulmane a notre époque et maintenant, elles se
réalisent autour des tombeaux et dans les cimetiéres, sous forme
de glorifications, célébrations ou vénérations vouées a des
personnes qualifiées de « Al-awliya’ et As-silihine » les saints et
les vertueux. La recherche de tabarrouk (bénédiction) aupres des
tombes des pieux vertueux est comme adorer I'idole Al-Lat. Les
associationnistes et les mécréants d’aujourd’hui croient que
I’Awlia entend la priere et I'invocation et leur répond. Ceux-ci
croient qu’on s’approche des morts en se réfugiant sous la
protection des saints, en célébrant des cultes, en immolant des
offrandes. Tout ce qu’ils font est une ceuvre d’idolatres et
d’associationnistes. Quel que soit le nom par lequel il se qualifie,
celui qui les fait est un associationniste (mushrik). Quel que soit le
nom par lequel les associationnistes 1’appellent, celui qui
recherche la bénédiction d’'un quelconque saint, qui prie, qui
invoque aux étres humains morts, qui croit a leur intercession, qui
les glorifie en célébrant des cultes autour de leur tombeaux et
mausolées et qui immole des offrandes de nature a leur attirer les
faveurs d’Allah, est un associationniste. Et les associationnistes de
nos jours appellent ces pratiques par des qualifications comme
ta’zim (déférence, observance, respect, révérence, considération,

[1] Pour plus de détail, Voir S.V.P. Article 15 de ’ouvrage en anglais,
intitulé "Advice for the Muslim"

-122 -



vénération, égards) et tabarrouk (bénédiction) et ils essaient de les
légaliser. Toute leur supposition est mal fondée”.

Nous avions cité dans nos plusieurs ouvrages les traductions
des réponses données par les savants islamiques contre ces insultes
et diffamations dites aux musulmans de I’Ahl al-sunna. Nous
traduisons ci-dessous un petit passage de ’original de ’ouvrage
intitulé “Al-usiil al-arba’a fi tardid al-Wahhabiyya”. Le lecteur qui
le lit attentivement comprendrait tout de suite que les Wahhabites
s’y trompaient, étaient égarés du droit chemin et qu’ils étaient
toujours en train d’entrainer les musulmans a de grands malheurs.

"Il est explicitement dit dans le Qur’an al-karim, les hadith-
sharifs, les paroles et actes de Salaf as-silihin (Les pieux
prédécesseurs) et par plusieurs savants qu’il était licite (jaiz)
d’avoir la vénération pour quelqu’un, autrement dit, de glorifier,
de vénérer, de respecter quelqu’un autre Allahu taila. Le 32¢
verset de la sourate Al-Haj (Le Pe¢lerinage) qui signifie:
“Quiconque respecte et magnifie les choses sacrées de Allah sait
que leur observance procede de la crainte révérencielle de Allah
contenue dans les coeurs”. C’est la raison pour laquelle, il est wéjib
de glorifier, de vénérer les sha’d’ir d’Allah Le Tres-Haut. Sha’a’ir
signifie signes, insignes, indices, rappels. Abdulhaqq ad-Dahlawi
(rahima Rabbuh) le décrit comme le suivant: “Sha’d’ir est le
pluriel du mot sha’fra qui signifie ’insigne ("aldma). Tout ce qui
rappelle Allah Le Tres-Haut est sha’a’ir d’Allahu taala”. Le verset
158% de la Sourate Al-Bagara (La Vache) signifie: “As-Safa et al-
Marwa comptent vraiment parmi les choses sacrées de Allah”. On
comprend par ce verset du Qur’an al-karim que les seuls choses
sacrées (Sha’d’ir) de Allahu tadld ne sont pas seulement les
collines de as-Safa et al-Marwah. Il y en a aussi d’autres.
Pareillement, les choses sacrées ne sont pas non plus le mont
Arafat, Muzdalifaa et Mini. Shah Wali-Allah ad-Dahlawi
(rahimah-Allahu ta’ala) écrit a la page 69¢ de son livre intitulé
"Hujjat Allahi ’l-baligha" que les plus grandes choses sacrées
(Sha’a’ir) de Allahu taila de quatre telles que le Qur’an al-karim,
Ka’ba al-mu’azzama, le Propheéte (‘alaihi ’s-salatu wa ’s-salam) et
la priere rituelle de salat. Et a la page 30¢ de son ouvrage intitulé
"Altaf al-Quds", Shah Wali-Allah ad-Dahlawi (rahimah-Allahu
ta’ala) encore dit qu’aimer les choses sacrées d’Allah voudrait dire
aimer le Qur’an al-karim, le Prophete (Calaihi ’s-salatu wa ’s-
salam) et la Ka’ba, et méme aimer tout ce qui rappelle Allah Le

-123 -



Tout Puissant, et aimer aussi I’Awlia de Allahu taéla. [A savoir, le
hadith-sharif "On se rappelle Allah lorsqu’on voit PAwlia", lequel
est cité dans les ouvrages intitulés "Musnad" de Abi Shaiba, et
"Irshad at-Talibin" et "Kuniiz ad-daqaiq", font preuve que
I’ Awlia aussi est parmi les sha’ir (les choses sacrées) de Allah Le
Tres-Haut. 11 est aussi écrit dans 1’ouvrage intitulé "Jami’ ul-
fatawa" qu’il est licite de batir d’un tombeau, d’'un déme sur la
tombe de I’Awlid dans le but de respecter Awlia (saints, vertueux)
et "Ulama (grands savants religicux)]. Les deux collines appelées
as-Safa et al-Marwah pres de Masjid al-Haram a la Mecque entre
lesquelles Hadrat Hajar, la mére du Prophéte Ismail (Calaihi’s-
saldm) courait en se démenant sont les choses sacrées (sha’dir) de
Allah Le Tres-Haut. Et elles évoquent cette mere bénie. Donc,
puisque ces lieux sacrés rappellent et évoquent la mere bénie,
pourquoi ne deviennent-elles pas de choses sacrées les lieux ol
Muhammad (’alaihi ’s-salam), le Prophéte bien-aimé de Allah Le
Tres-Haut et le plus éminent de toutes les créatures, était né,
élevé, effectuait des actes cultuels, émigré, exécutait des salats et
décédé et son tombeau béni et ceux des gens de la maison (Ahl al-
bayt) et de ses compagnons (Sahdbat al-kirdim)? Pourquoi
détruisent-ils ces tombeaux, ces lieux sacrés?

"On verra facilement que plusieurs versets du Qur’an al-karim
(dyat al-karima) inspire la vénération et glorification pour
Rasuldllah lorsqu’on les lit attentivement et équitablement. Les
cinq premiers versets de la sourate AL-Hujurat (Les
Appartements) signifient: “Q vous les croyants! N’anticipez pas
sur Allah et son Prophéte! Craignez Allah! O vous les croyants!
N'élevez pas la voix au-dessus de celle du Prophete. Ne lui
adressez pas la parole a voix haute, comme vous le faites entre
vous, de crainte que vos ceuvres ne soient vaines, sans que vous
vous en doutiez. Quant a ceux qui baissent la voix en présence du
Prophete de Allah, voila ceux dont Allah Le Tout Puissant scrute
les coeurs pour y mettre sa crainte révérencielle (taqwi). Ils
obtiendront un pardon et une récompense sans limites. La plupart
de ceux qui tinterpellent de Pextérieur de tes appartements privés
ne comprennent pas. S’ils patientaient jusqu’a ce que tu sortes a
leur rencontre, ce serait préférable pour eux”. Un croyant
raisonnable qui lisait équitablement ces cinq versets comprendrait
qu'Allahu tadld comme IL glorifiait la vénération pour Son
Prophete bien-aimé, comme IL ordonnait fortement a son Umma

—124 -



d’étre respectueux, décent et conforme a la bienséance envers Son
Prophete. Celui qui réfléchit bien sur le verset que toutes les
ceuvres ou actes cultuels de ceux qui lui adressaient la parole a voix
haute seraient vaines, il jugerait bien le degré de cette importance.
Ces versets (4yat al-karfma) cités ci-dessus avaient été révélés
comme punition pour les soixante-dix personnes de la tribu de
“Bani Tamim” qui avaient appelé irrespectueusement Rastilullah
devant son appartement privé a Médine. Et de nos jours,
quelques-uns avouent qu’ils sont les descendants de la tribu de
Bani Tamim. C’est la raison pour laquelle Rastlullah avait pointé
du doigt béni le coté de la région Najd et il avait dit (les hadith-
sharff): «Les hommes brutaux et grossiers et les tortionnaires sont
dans PEst» et «C’est de la que le Satan provoquera de la fitna (la
dissension, I’égarement et la discorde)». Un autre nom des
antimadhhabs est “Najdi”. Ils le sont appelés parce qu’ils sont
apparus dans la région de Najd [dans la péninsule arabique]. La
fitna prédite par le hadith-sharif cité ci-dessus est apparue mille
deux cent années apres. Ils sont venus de Najd a Hedjaz et ils ont
saccagé les biens des Musulmans. Ils ont tué les hommes, ils ont
capturé et emprisonné les femmes et les enfants. Ils ont infligé le
mal et les abjections qu’on n’oserait pas infliger a son pire ennemi
et que les mécréants enragés n’oseraient pas non plus infliger a
leur ennemi.

"REMARQUE: Dans les versets ci-dessus, le massage est
répété toujours comme “O vous les croyants!”. C’est un ordre a
tous les musulmans de tous les temps jusqu’au Dernier Jour d’étre
respectueux envers Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam). Si le
verset était adressé ou assigné seulement aux Sahéabat al-kirdm,
‘radiy-Alldhu ta’ald anhum ajma’in’, il adresserait alors la parole
comme “O as-Sahaba!”. D’ailleurs, plusieurs versets coraniques
ont dit: “Q les épouses du Messager!” et “O les habitants de
Meédine!”. L’énoncé coranique “O vous les croyants!” est employé
dans les ayat al-karima pour indiquer que les pricres de salat, le
jetine, le pelerinage, 'aumone légale et les autres actes cultuels
sont des obligations, fardh pour tous les musulmans jusqu’au Jour
du Jugement Dernier. Donc, le propos des Wahhabites comme “il
fallait révérer Rastlullah (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) vivant,
mais il ne fallait pas le faire apres sa mort” sont sans fondements
et réfutés par les ayat al-karfma.

"Les versets coraniques cités ci-dessus démontrent qu’on

-125-



devait aussi "le ta’zim" le respect aux autres outre qu’Allah Le
Trés-Haut. Au 104€ verset de la sourate Al-Bakara signifie: “Vous
qui croyez, ne dites pas: rd'ina «Aie pour nous des €gards !», mais:
nzurnid «Aie de nous sollicitude!» - Ecoutez! Tandis qu’aux
dénégateurs un tourment douloureux !’ Les croyants employaient
le mot "RAa'ind" (Protége-nous, Aie des égards!) en s’adressant a
Rasilullah (sall-Allahu ’alaihi wa sallam); le mot “Ra&’ind”
signifiait aussi un terme d’injure, de juron dans la langue judaique
et les Juifs utilisaient ce mot pour Raslullah (sall-Allahu ’alaihi
wa sallam) en ce second sens. Comme ce mot avait aussi un sens
péjoratif, Allahu taila a interdit aux croyants de ’employer. Le
33° verset de la sourate AL-Anfal (le Butin) signifie: “Mais Allah
Le Tout Puissant Se refuse a les chitier tant que tu habites avec
eux”. Par ce verset, il est promis qu’IL ne chatierait pas jusqu’au
Jugement Dernier. Et ce verset réfute aussi les propos des
Wahhabites tel que "le Prophete a péri, il n’habite pas avec eux,
mais en terre".

"Le 34° verset de la sourate Al-Baqgara (La Vache) signifie:
“Lorsque nous avons dit aux anges: «Prosternez-vous devant
Adam» ils se prosternerent, a I'exception d'Iblis [Démon, Satan]
qui refusa par orgueil: le premier des dénégateurs !”. Il est évident
que ce verset coranique ordonne le ta’zim envers Adam (’alaihi’s-
salam). Le Satan a refusé d’obéir ou de respecter un autre
qu’Allah Le Tres-Haut en étant dénégateur et en insultant les
Prophetes. Et les Wahhabites sont en train de marcher dans les pas
du Satan. Le pere, la mere et les freres de Ytsuf (‘alaihi’s-
salam)Hadrat Yasuf lavaient vénéré et ils avaient prosterné
devant lui. Si la vénération, le respect, le ta’zim pour un autrui
outre qu’Allah étaient de la mécréance, de I'incrédulité, Allahu
taild ne louerait pas alors cette vénération (ta’zim) et cette
prosternation (sajda) lorsqu’IL décrivait Ses Serviteurs bien-
aimés. Selon Ahl al-sunna, c’est hardm (interdit) de se prosterner
devant quelqu’un autre qu’Allah. C’est haram, c’est défendu parce
que ce prosternement ressemble a la prosternation en adoration,
en priere et de celle de I’acte cultuel, et non parce qu’il indiquait le
ta’zim, le respect.

"Le Satan (Shaytan, Diable, Iblis) prenait toujours I'apparence
d'un vieillard du Najd lorsqu’il apparaissait au Prophete (*alaihi’s-
salam). Une fois, a une assemblée des incrédules ot ils avaient pris
la décision de tuer Rastlullah, a "Dar an-Nadwa" a La Mecque, a

-126 -



laquelle Shaytan avait assisté sous I’apparence d’un vieillard du
Najd, il leur avait fourni des tactiques sur le meurtre de Rasilullah.
Tous ces incrédules avaient confirmé la suggestion de ce vieillard
du Najd. Depuis ce jour-la, le Shaytan est appelé "Shaykhou
Najdi". Hadrat Muhyiddin Ibn al-’Arabi écrit comme le suivant
dans son ouvrage intitulé ‘“Al-Musamarat”: «Pendant la
restauration de la Ka’ba par des incrédules Qoraichites, chacun
des chefs des tribus voulait placer la pierre de "al-Hajar al-aswad"
dans le mur de la Kaaba et ils étaient ainsi entrés en contestation
avec les uns les autres. En conséquence, ils ont décidé de
soumettre ce différend a I’arbitrage d’'un mecquois qui viendrait le
premier le lendemain matin a la Kaaba et de s’en remettre a son
arbitrage et son choix en qualité d’arbitre d’un des chefs des tribus
pour la placer dans le mur de la Ka’ba. Le premier mecquois y
venu le lendemain matin, c’était Rastlullah (sall-Allahu ’alaihi wa
sallam). A cette date-la, il avait vingt cinq ans. Alors, les
Qoraichites ont dit que c’était une personne digne de confiance et
qu’ils s’en remettaient a4 son arbitrage. Rasfilullah (sall-Alldhu
’alaihi wa sallam) leur a demandé un tapis et le tenir de les quatre
coins par les chefs des tribus et mettre la pierre sur le tapis et le
soulever a la hauteur de la place de la pierre dans le mur. Puis, il
I’a prise dans ses mains bénies et il a remplacé la pierre dans le mur
de la Ka’ba. A ce moment-la, le Satan pris 'apparence de
Shaykhou Najdi portait une pierraille et il lui a demandé de la
remettre sous al-Hajar al-aswad pour la soutenir. Son but
diabolique était que cette pierraille se fendille avec le temps, loche
et secoue finalement al-Hajar al-aswad et que tout le monde blame
ainsi Rastlullah d’étre un personnage funeste qui portait malheur.
Découvert cette intention satanique, Rastlullah (sall-Alldhu
’alaihi wa sallam) a récité “A’tdhu bi’llahi min ash-shaitani’r-
rajim” (Je me refugie aupres d'Allah contre le démon lapidé). A
ce moment-la, le Satan a disparu, il s’est enfui». Comme
Muhyiddin Ibn al-’Arabi (rahmatullahi ta’ala ’aleyh) a révélé dans
ces explications que le shaytan était shaykhou Najdi, les
antimadhhabs sont devenus ennemis de ce grand wali. Méme, ils
I'ont étiqueté comme mécréant. Il est entendu également de ce
passage que le leader, le maitre des antimadhhabs était le Satan. Et
c’est la raison pour laquelle les Wahhabites démolissent les
tombeaux et les lieux sacrés hérités de Rasilullah sous prétexte
que ces monuments étaient des motifs du polythéisme, de

-127 -



I’associationnisme ou de I'idolatrie. Mais, ils oublient qu’Allahu
tadla ne nous aurait pas prescrit le pelerinage et que Rastlullah
(sall-Allahu ’alaihi wa sallam) n’aurait pas embrassé al-Hajar al-
aswad pendant sa circumambulation (tawaf), si I'invocation faite
sur les lieux sacrés était une preuve d’idolatrie, d’associationnisme
ou de polythéisme. Alors, les musulmans n’auraient pas invoqué a
Muzdalifa, n’auraient pas jeté des pierres a Min4, ni parcouru sept
fois le trajet entre al-Safa et Marwah. Si c’était du polythéisme, de
I’associationnisme ou de I'idoléatrie, ces lieux sacrés n’auraient pas
si vénérés.

"Lorsque Sa’d ibn Mu’adh (radiy-Allahu ta’ala ’anh), le leader
de Ansar, est arrivé a leur assemblée, Rastlullah (sall-Alldhu
’alaihi wa sallam) avait dit: “Levez-vous pour votre chef”. Ce
commandement était destiné a la vénération de Sa’d. Et ce n’est
pas correct d’essayer de démentir cette directive de Rasilullah
sous prétexte qu’elle était donnée pour aider Sa’d a descendre de
sa monture parce qu’il était malade. Car, cette directive de
vénération pour Sa’d était destinée a tous ceux qui étaient
présents-la, sinon elle serait destinée a une ou deux personnes, et,
le Prophete (sall-Alldhu ’alaihi wa sallam) dirait seulement "pour
Sa’d", il ne faudrait pas qu’il dise "Pour votre leader".

"Chaque fois qu’il allait de Médine a la Mecque pour le
pelerinage, ’Abdullah ibn ’Umar (radiy-Allahu ’anhuma)
s’arrétait aux lieux sacrés, aux lieux ou Rastlullah s’était rendu, il
faisait ses prieres de salat, ses invocations la. Il y recherchait de
bénédiction. Il touchait le minbar de Rastlullah, puis il passait les
mains sur le visage. Imdm Ahmad ibn Hanbal (rahmatullahi ta’ala
’aleyh) embrassait Hujrat as-Sa’ada et son minbar et il recherchait
ainsi de bénédiction. De nos jours, les Wahhabites disent qu’ils
sont a la madhhab Hanbalite pourtant ils qualifient comme
polythéisme, associationnisme (shirk) ce que I'Imam de cette
école-la faisait. Il est clair qu’ils mentent toujours en disant qu’ils
sont des Hanbalites. Dans le but de la recherche de bénédiction,
Imdm Ahmad ibn Hanbal avait mouillé la chemise de al-Imam
Chafi'f et il avait bu de cette eau. Khélid ibn Zaid Abf Ayyib al-
Ansari (radiy-Alldhu ’anh) s’était frotté le visage de la tombe
bénie de Rasilullah et quand quelqu’un était venu pour le relever,
il avait dit: “Laissez-moi! Je ne suis pas venu ici pour la pierre ni la
terre! Je suis venu ici pour me tenir en présence de Rastlullah”.

-128 -



"Sahabat al-kirdim (alaihimu’r-ridwan) recherchaient des
bénédictions (tabarrouk) auprés d’ceuvres bénies de Rastlullah
telles que de I’eau qu’il utilisait pour I’ablution, de sa sueur bénie,
de sa chemise, de son baton, de son sabre, de ses socques, de son
son verre, de sa bague et de tout ce qu’il s’en servait. Umm-i-
Salama (radiy-Allahu anhd), la mere des croyants, gardait un poil
de la barbe béni de Rasiilullah. Quand un malade demandait, elle
le mettait dans I’eau puis elle retirait le poil et elle lui faisait en
boire. Les Compagnons versaient de I’eau dans son verre béni et
ils en buvaient pour le rétablissement ou la santé. La tombe de
Iméam al-Bukhéri (rahmatullahi ta’ala ’aleyh) sentait le musc. Les
gens en prenaient de la terre pour la bénédiction. Aucun savant,
aucun mufti ni une autorité religieuse ne I’avaient interdit; ils
n’avaient pas empéché un tel acte. Les savants de figh et de hadith
Pavaient permis”. La traduction faite du livre intitulé " Al-usil al-
arba’a" s’est achevée ici.

[11 y avait beaucoup d’Awliya et sulahd' pendant les siécles de
Ashab al-kiram et de Tabi’(in al-izdm, et méme jusqu’a ’an mille.
Les croyants rendaient visite chez eux, ils recevaient leur
bénédiction et invocation. Il n’y avait pas besoin de recourir aux
tombeaux et de rechercher de bénédiction par des objets
matériaux. Il est vrai qu’a ces époques-la, des actes de tawassul
étaient rares; cependant ce rarissime ne signifiait pas qu’ils étaient
d’actes illicites. Il y aurait certainement une autorité religieuse
pour les condamner ou interdire s’ils étaient religieusement
illicites. Au contraire, aucun savant ne leur a contraint de
pratiquer ces actes. Mais, au fur et a mesure que les derniers ages
du monde s’approchaient, des bid’ah et des signes d’incrédulité ont
augmenté. Les ennemis de I'Isldm ont commencé a tromper les
jeunes gens sous le masque d’autorité religieuse ou en guise
d’académicien, de grand scientifique. Par contre, tout le monde
sait que ces ennemis de I'Islam sont des “Impies”, ces trompeurs
qui se font passer pour hommes de science sont des "Bigots
scientifiques" et ceux qui essaient de tromper les croyants sous le
masque d’homme religieux ou en guise d’une autorité religieuse
sont des "Bigots religieux". Et comme I'impiété, I’apostasie
servaient les intéréts des dictateurs, de ceux qui obéissaient a leur
sensualité, ils ont attisé ce fléau. Le nombre des savants, des walis
(rahimahumullahu taild) a diminué. Finalement, ils ont disparu.
La recherche de bénédiction par la tombe, objets personnels

-129 -



hérités de I’Awliya est devenu indispensable. Cependant, des actes
illicites (haram) et des bid’ah ont été introduits a ces actes de
vénération et de bénédiction comme c’est fait dans tous les actes
cultuels et usages. Par conséquence, les savants de I'Islam avaient
unanimement proclamé que tels actes ou pratiques religieusement
licites mais hétéroclites ne devraient pas interdits, mais on devrait
purifier ces actes licites des bid’ah et des harams. Le livre intitulé
"Ad-durar as-saniyya fi ’r-raddi ala ’l-Wahhabiyya", écrit par
Ahmad bin Zaini Dahlan, imprimé en 1319 et 1347 hégiriens en
Egypte, puis en 1395 de 'Hégire (en 1975) en offset a Istanbul,
traite en détail ce sujet et donne les explications des savants. Ceux
qui liraient ce livre cité ci-dessus verraient qu’il dissipait toutes les
incertitudes, tous les doutes a ce sujet. Il y a des renseignements
détaillés sur les tortures et tyrannies faites par les Wahhabites a
Hédjaz dans notre ouvrage en anglais intitulé "Advice for the
Muslim", Part two. Les musulmans placent une pierre tombale
debout a la téte d'une tombe. Ca s’appelle aussi une stele. Elle
comporte le nom de la personne enterrée. Ceux qui rendent visite
a cette tombe récitent la Fatihad et des pricres pour I’dme de la
personne de qui le nom est écrit sur la pierre tombale. Ceux qui
rendent visite a la tombe de I’Awliya font le méme culte et
demandent en plus a son 4me l’intercession et ’invocation].

-130 -



5- MASJID an-NABIi

125 meétres

N
|

_T_|_QOOOOOOOOOOOOOOOOOO

Elargissement par Walid 5

00000000000000000000
S North Q

L'Ouest4—1—> L’Est

11

000000000
000000000

o

=

Elargissement par Omar

17 métres

59 metres

Masjid an-Nabf

71,5 métres

8 metres

42 métres

r-----

° 7,7 métres

Elargissement par Othman
L1

76 métres 10

-131-

Les quatre étapes
de I’élargissement de
Masjid an-Nabi

1— Bab as-Salam

2— Bab al-Jibril
3— Bab an-Nisa
4— Bab ar-
Rahma

5— Bab at-
Tawassul

6— Shakabat as
Sa’ada

7- Hujrat as-
Sa’dda

8- Muwajahat
ash-Sharifa

9— Mihrab an-
Nabi

10— Mihrab al-
othmani

11— Place
couverte de Sable



6- CONCLUSION

Tous les attributs de Allah Le Tout-Puissant se manifestent
chez toutes Ses créatures et dans toutes les substances. A titre
d’exemple, Ses attributs de miséricorde, de pitié, de compassion se
manifestent aussi chez Ses créatures ainsi que ceux de colere,
d’irritation et de courroux. IL crée des profits, des avantages et
d’utilités ainsi que des inconvenances et des désavantages dans
chaque matiere et en toute chose. Mais 1'homme pourrait se
tromper a les différer. Comme Allah Le Treés-Haut est tres
miséricordieux a envoyé des Prophetes, IL a révélé et prescrit les
actes bons et mauvais et IL a commandé d’exécuter des actes utiles
et de s’abstenir de pratiquer ce qui était nocif. IL a nommé ces
commandements comme "Fardh" (obligations) et "Haram"
(choses et actes illicites) et "ici-bas". Tous ces commandements et
interdictions sont appelés la "Loi islamique", autrement dit la
"Chari'a". Le commandement "Evitez d'Ici-bas!" signifie "Evitez
des prohibitions!".Un autre sens du mot "Ici-bas" signifie la vie
avant la mort. Les gofits et les plaisirs d'ici-bas ne sont pas
interdits; ce qui était interdit c’était d’effectuer des actes illicites,
de profiter des choses nuisibles a ’homme et son environ. Utiliser
les choses d'une maniére utile est une obligation et une tradition
[sunna]. Tout ce que chaque organe, coeur et 4me humain en
prennent plaisir est différent. Tous les membres de 1'homme sont
sous le commandement de son 4me ou de son esprit, de son cceur.
Ce coeur (galb) n'est pas visible. C'est une puissance dont les effets
se refletent dans un morceau de viande appelé coeur. L'dme
charnelle se plait beaucoup a commettre des choses défendues. Le
Satan et 1'd4me charnelle d'un c6té, le mauvais ami, les médias de
masse, les moyens communicatifs et informatiques d’un autre coté
trompent I'homme et le poussent a exécuter des actes illicites et a
commettre des péchés. Quelqu'un qui a "la foi" dans le cceur, en
d’autres termes, celui qui croit que Muhammad alahissalam "paix
et bénédiction soient sur lui" est le Prophete d’Allahu taala, est un
"Musulman". Un Musulman doit effectuer tous ses actes
convenablement a la loi islamique, a la Chari'a de Muhammad
alaihissalam et il doit apprendre cette Loi des livres écrits par les

-132 -



savants de I'Ahl al-Sunna. Pareillement, le musulman doit éviter
lire les livres religieux écrits par les antimadhhabs. Au fur et a
mesure que le musulman vit convenablement au chari'a, il
n'aimerait pas ici-bas, il détesterait les harams, choses prohibées.
Lorsque le désir de commettre des actes harams quitte son coeur,
I'amour Divin le remplace. C'est comme 1'air qui remplace tout de
suite 1'eau quand on la vide dans une bouteille. Il y arrive dans un
tel coeur, des facultés indéfinissables. Un musulman de qui le coeur
est de cette qualité percoit tout dans le monde et aussi la vie
tombale; il peut entendre toute voix. Toutes ses invocations,
souhaits et prieres seraient exaucés. Il vivrait tellement dans la
paix et dans le bonheur.

-133 -



7- SOYONS BIENVEILLANTS ET
AGISSONS POUR LA BIENVEILLANCE!

Allah Le Tres-Haut aime ’homme de bien, ’homme de vertu.
Quiconque recherche I'amour, I'agrément de Allahu ta’ala est
appelé “Salih” (pieux vertueux) et "Personne distinguée". Celui
qui a déja atteint 'amour et ’agrément d’Allahu ta’ala est appelé
“Wali”, ou “Awliyad”. Le Wali qui s’efforcait pour que les autres
gens aussi soient bons et bienveillants est appelé “Murshid” (guide
spirituel). Pour étre un homme de bien, il faut étre bon et
bienveillant envers Allahu ta’ala, envers notre Prophéte et envers
tous les étres humains. Quiconque manque l'un de ces trois
manieres, il ne pourrait pas étre qualifié "bon" et "bienveillant".
Etre bon envers Allahu ta’ala signifie croire en Son existence, en
Son unicité, et qu’IL est le seul Créateur de toute chose. C’est seul
par Sa Volonté qu’lL crée et fait exister tout ce que les étres
humains, tous les étres vivants, tous les étres inanimés, tous les
corps et toutes les substances font et produisent. Etre bon envers
Muhammad alaihissalam veut dire croire et “avoir la foi” qu’il est
le Prophete d’Alldhu ta’ala, qu’il est a la téte de tous les Messagers
et de tous les étres humains, qu’il est le plus important détenant le
plus haut rang et que tout ce qu’il révele était de la Parole Divine,
et qu’il faut lui obéir. Ses paroles bénies sont nommées “Hadith al-
sharif”. Pour I’obéir, pour croire en lui, Il faut apprendre bien ceux
qu’il a dit, ceux qu’il a fait, ceux qu’il a traité, ceux qu’il a apprécié,
ceux qu’il a méprisé, en bref ses paroles et ses actes. Autrement
dit, il faut de la “science” (ilm).

Et les instructions indispensables, nécessaires pour un
musulman sont appelées “sciences islamiques”. Celles-ci se
divisent en deux catégories: les “sciences religieuses” et
“connaissances scientifiques”. Les connaissances religieuses
concernent les "regles canoniques", les "préceptes divines", c’est-
a-dire, connaissances et instructions relatives aux actes et a la foi
ou a la croyance. Les regles canoniques, de la Loi, contient les
obligations, les devoirs, les actes indispensables, favorables et
bénéfiques appelés "fardh" et actes interdits et maléfiques appelés

~134 -



"hardm". Les connaissances religieuses sont révélées par
Muhammad alaihissaldm. Celles-ci sont nommées “Islam”. Les
régles canoniques ou préceptes divines ou “Ahkame-al ilahiyya” ou
“Ahkam al-islamiyya” sont la Loi et elles sont de la science
élémentaire islamique. Les docteurs qui apprennent et enseignent
correctement 1’Islam et qui ’expliquent dans leurs livres sont
appelées “les savants Ahl al-sunna”. Les sources de la science des
savants de la Sunna sont le “Qur’an-al karim” et les “Hadith al-
sharif”, et ils n’y ont rien introduit selon leurs propres avis. Ceux
qui le font, c’est-a-dire celui qui introduit ses idées ou avis
personnels dans ces sources sont appelés “Ahl al-bid’a” (Gens de
bid’ah, innovateurs bldmables) ou “réformateurs de religion”,
autrement dit, des gens de la hérésie. Les savants Ahl sunna sont
des murshids élevés au rand d’“ijtihad”. Ils ont aussi des
connaissances scientifiques de leur époque.

Un musulman qui apprend les regles des connaissances
religieuses islamiques en compagnie, a la guidance spirituelle (a
la sohba) d’un Murshid al-kamil (guide spirituel parfait) acquiert
aussi la lumiere spirituelle effusée de son cceur béni. Cette
effusion spirituelle, autrement le flux lumineux est appelé
"Fayz". De méme que le soleil diffuse toujours des rayons, des
lumieres visibles, il diffuse aussi des rayons invisibles appelés
“rayons UV” ou “rayons infrarouges”, des rayons “Laser”, des
“Rayons Rontgen”, “Rayons cathodiques”, etc..Tous ces rayons
ont des sources qui les produisent. Il y a aussi des lumieres
invisibles, des flux lumineux effusées et jaillissant toujours du
coeur béni de Rastlullah. Elles sont appelées “Nour”. Ashab al-
kirdm, c’est-a-dire les Compagnons ont en acquis assez mais
chacun dans la mesure de leur faculté de perception. La
prédisposition de chacun est a la mesure de son obéissance a
I'Islam. Chacun de Sahaba al-kiram était un savant de la Sunna.
Chacun a acquis de ces lumieres, de ces flux lumineux dans la
mesure de sa prédisposition essentielle, de sa foi et de son amour
pour Rasilullah. Comme Aba Bakr al-Siddiq avait plus de foi et
d’amour que tous les autres, il a acquis plus de flux lumineux que
les autres. Aimer quelqu’un veut dire aimer aussi ceux qu’il aime,
ne pas aimer ceux qui le tourmentent, obéir a ce qu’il
recommande et servir. Le cceur humain est comme le corps
phosphorescent. Il émet, reflete les lumieres qu’il recoit. Les
lumiéres émises des coeurs d’Ashdb al-kirdm entraient dans
coeurs de ceux qui I'aimaient a travers Tabi’in. Ainsi, les fideles
de chaque époque apprenaient I'Islam par I'intermédiaire de leur

-135-



murshid ainsi qu’ils en acquéraient des flux lumineux.

Si un musulman rattachait son cceur a son murshid et s’il
pouvait atteindre ainsi les flux lumineux effusés du coeur béni de
Rasfilullah a travers son murshid, il aurait une foi plus ferme, il
aurait une obéissance plus commode a I'Islam, et il aurait faire
commodément ses priéres et en ayant plaisir. Son 4me (nafs)
refuse succomber a des tentations. Il n’y aurait rien d’autre que cet
amour, ce lien dans son coeur alors que son aql (intelligence)
s’occupait du commerce, de I’agriculture, de gain halal, de la
science, de I’art, du droit, du jihad, de I’astronomie et des autres
affaires mondaines ou qu’il aidait les autres a régler ses difficultés.
Il ferait toutes ses prieres, ses bonnes ceuvres seulement pour
I’obéissance a Allahu taédla d’une maniere digne et parce qu’IL les
a ordonnées de faire. Il ne considérait autre intérét que I'agrément
d’Allahu taala. I acquerrait dans son cceur des connaissances
spirituelles. Sayyid Abdulhakim al-Arwéasi “rahmatullahi alaih”
était un murshid de cette qualité. Il étonnait tout le monde étant
en sa compagnie avec ses réponses données pour les questions lui
posées sur les connaissances de foi, de figh, de toutes branches de
science, de tous domaines. Les connaissances religieuses et
scientifiques acquises par I'effort sont appelées “ilm” (science).
Des contemplations spirituelles et des situations intérieures qui
arrivent, qui naissent dans le coeur du murshid sont appelées
“Shuhiid” ou “Ahwal”. La contemplation, la vision (shuhtid) de la
vérité d’Allahu ta’ala et de Ses Attributs est appelée “ma’rifa”
(connaissance spirituelle). Connaissance de la vérité (ma’rifa)
d’Allahu ta’ala, c’est comprendre qu’il n’existe rien autre que Lui,
et que alam, c’est a dire, toutes les créatures seraient inexistantes
et qu’elles n’étaient qu’une vision comme sur le miroir. Ma’rifa de
Ses attributs signifie comprendre qu’ils étaient semblables a rien.
Ces deux étapes sont appelées "Ma’rifatullah", et "fana-fillah" (se
perdre dans I'essence d’Allah Le Trés-Haut). Celui qui I'a atteint
est appelé “Arif” (Connaisseur). Et celui qui est Arif ne pourrait
faire du mal a personne. Il serait toujours bienveillant pour tout le
monde. Il serait un serviteur aimé d’Alldhu ta’ala et il serait un
murshid. Il diffuserait les connaissances religieuses ainsi que des
flux lumineux (fayz). Murshid est le nom de celui qui diffuse, qui
émet des connaissances, des sciences, pas des connaissances
diffusées et émises. C’est a dire, le murshid signifie un “&tre
humain parfait". C’est un musulman perfectionné utile a tout le
monde, a son pays, a son peuple. Il est indispensable d’apprendre
et d’obéir a I'Islam pour avoir du flux lumineux émanant de

-136 -



murshid. Par exemple, si une femme voulait obéir a I’Islam, il
faudrait qu’elle se recouvre la téte, les cheveux, les bras, les jambes
sauf le visage et les paumes quand elle sort dehors, et qu’elle ne les
montre aux hommes étrangers. Un musulman non pratiquant,
c’est-a-dire celui qui n’obéissait pas a I’'Islam n’aurait jamais acquis
du fayz. De plus, il est dit qu’il serait chatié dans le feu de 'Enfer
s’il ne disait pas son repentir (tawba). Pour avoir du fayz, du flux
lumineux dans le cceur, il faudrait comprendre bien la perfection
de son maitre (murshid), de croire & lui et ’aimer. S’il I’'aimait de
cette maniere, il en aurait méme par la lecture de ses ouvrages. Un
disciple qui en atteint pendant qu’il est en compagnie de son
murshid ou pendant la lecture de ses livres, il en aurait aussi s’il
faisait du “rabita” (attache a son guide spirituel) du loin, c’est a
dire s‘il imaginait le visage de son murshid [quand il s’en
rappelait]. Il en aurait aussi s’il rendait visite aux tombeaux des
guides spirituels d’autrefois.

-137 -



8- GLOSSAIRE

abad (opp. azal): la post-éternité.

abd; qoul: serviteur d’Allah Le Tout Puissant; adorateur;
créé(e); créature humaine; serviteurs humains.

’abid: personne pieuse.

abrar: les justes, autre degré de la hiérarchie des Saints.

Abi Bakr Siddiq (radiallahu anh): Premier Calife de I'Islam.
'acr, 'asr: apres-midi

adab: la bienséance dans le comportement avec Allahu taala et
avec autrui.

adat: coutume, usage, meeurs; principe
adalah: justice
adhan: ’appel a la pricre.

'adilla shar’iya: Les quatre sources ou se basent les fondements
de I'Islam; Le Livre (Qur’an al-karim), la Sunna, Qiyas al-fugaha
et ijmé al-umma.

adl: justice, loyauté, droiture, loyal, juste
af'al: actes, opérations, verbes
ahdath: innovation; innovée

ahkam: ordres, préceptes, principes, reégles essentiels;
commandements et interdictions; statuts; dispositions.

ahkam al-shar’iyya: principes de I’Islam; la Loi islamique
ahl: gens

Ahl Bayt ou Ahl-al Bait: Les gens de la Maison; membres de la
famille de Rastlullah).

Ahl al-bid’a: Les gens de la Bid’a; innovateurs en religion.

ahl al-kitab: Les gens du Livre
- 138 -



Ahl al-sunna (wal jam#’a): Les gens de la Sunna; gens de la
tradition Prophétique; Les vrais musulmans qui suivent sahaba’t-
al kirAm (Compagnons de Muhammad alaihissaldm). Ils sont
appelés aussi les Musulmans Sunnites. Un musulman d’Ahl al-
sunna s’adapte a une de quatre grandes écoles juridico-islamiques
(madhhabs). Ce sont Hanafite, Malikites, Chafiite et Hanbalite.

akhir: dernier, fin, final
akhir al-zaman: la fin des temps.

akhira: I’au-dela, I’autre monde; la vie derniére, future, par
opposition a la vie de ce monde

akhliq: le caractere; les bonnes moeurs; le bon comportement.
alam: monde; pl. mondes; mondes des étres.

'alim (pl.ulama): savant; scientifique; docteur; spécialiste;
docteurs en matiere religieuse ou scientifique.

allama: érudit, savant de haut degré.
'a’mal: actes religieux; actes cultuels
'amanat: confiance

al-amin: loyal

Amin!: Ainsi soit-il!

amir: commandant, gouverneur.

amir al-Mw’minin: Calife des musulmans.
amr: Ordres, commandements

amr bil-ma'rouf wa nahyou'ani al-mungar: commander le bien
et réprouver et interdire le mal

Ansar: Compagnons de Rastilullah “sallallahu alaihi wa
sallam” qui étaient & Médine ou a proximité.

aql: I'intelligence, le raisonnement.

’and (pl. awarid): ce qui survient inopinément, pouvant
engendrer le trouble et distraire I’attention.

*arif: connaisseur
al-’arif billah: connaisseur d’Allah Le Tres-Haut

Arsh al-ilahi: Trone Divin

-139 -



>asl (pl. usiil): base.
Asma al-husna: Noms divins.

’asr al-saada I'¢re de félicité; le temps de Muhammad
alaihissalam

awkat: temps, heures, horaires

awliya: saint musulman.

ayat: verset; Signe.

ayat al-karima: versets du Qur’an al-karim
azal (opp. abad): la prééternité

Bani Israil: les enfants d’Israél.

baga’. la subsistance, notion corrélative a anéantissement
(fand) et suggérée comme lui par le Qur’an al-karim.

baraka: bénédiction; influences bénies; faveur; abondance;
surabondance

bassar: la vue.
bassira: la clairvoyance.
batil: invalide, nul

batin: Ce qui est intérieur, caché par opposition a ce qui est
extérieur, manifeste (zahir); partie cachée

bid’a ou bid’ah: innovation bldmable; dogmes religieux erronés
qui n’existent pas dans les quatre sources de la religion. Toutes les
bid’ah sont de sources hérétiques et déviées.

bidaya (pl. bidayat): début, commencement.

charif: saint; noble; glorieux; honorable

Chi’ite: secte hérétique.

chaf#’a: intercession.

charh: commentaire.

chirk: I’associationnisme, péché majeur contre I'unicité divine.

chubha: le doute et aussi ce qui est de licite douteuse, dont on
doit s’abstenir.

chukr: gratitude, reconnaissance.

— 140 -



dalala: erreur, égarement, hérésie.
dalil: preuve; signe; argument; guide

dhahir: partie explicite (par opposition a batin qui est partie
cachée)

dha’if: faible
dalala: erreur; hérésie.
dhit: Etre, I’essence, personne.

dhikr: se rappeler Allahu ta’ala, avoir Allahu ta’ala présent a
I’esprit et au coeur.

dhuhr, dohr: midi; la priere de salat de midi
dhuhurat: manifestations

diyanat: religiosité

dunya: Ce bas monde, par opposition a akhira.
fadl: faveur

fana: I’anéantissement, notion corrélative a la subsistance
(baqa) et suggérée dans le Qur’an al-karim. C’est la disparition de
tout ce qui n’est pas Allah, non par sa destruction, mais par la prise
de destruction, mais par la prise de conscience de son
inconsistance.

faqih (pl. fuqaha): docteur en droit de figh, en jurisprudence
islamique.

faqr: la pauvreté.
fara'id: obligations d’institutions divines.

fard-fardh: ordonnance divine obligatoire; obligation; précepte
religieux prescrit formellement aux croyants;

fard ayn: une ordonnance divine obligatoire a titre individuel

fard kifaya: ordonnance divine, obligatoire pour la nation
musulmane dans son ensemble; ordonnance collective; devoir
communautaire

fasad: le mal, la corruption, la sédition
fasiq: pécheur, coupable, fautif.

fatanat: intelligence

—141 -



fath: I’'un des cent quatorze chapitres du Qur’an al-karim.

fatwa: avis ou sentence jurisprudentielle donné par un
spécialiste de la loi islamique sur une question particuliere.

fayz: profusion; prospérité; abondance; éclaircissement;
bonheur; épanouissement; étre éclairé(e); s’épanouir flux
lumineux, effusion spirituelle; perception spirituelle;

figh: science de Droit religieux islamique; la science de la
jurisprudence islamique; les commandements et les interdictions.

firasat: la sagacité
firqah: groupe

al-firqa al-najiya: groupe de salut; Ahl al sunnah; les gens de la
Sunna

fisq: perversité

fitna: confusion, discorde, dissension, désordre, tentation,
zizanie

fukaha: les docteurs de droit musulman

fourou' ou fur’s al-din: domaine des ramifications du droit
musulman; Sciences religieuses concernant les principes de figh,
de la jurisprudence de I'Islam; branches de la jurisprudence de
I'Islam; applications; conséquences.

futuwwat: la générosité du coeur.
gaza: guerre sainte.

ghaflat: la négligence, I'insouciance.
ghayb: I'Invisible.

ghayba: I’absence.

ghayr makhliiq: incréé(e)

ghiba: la médisance

ghusl ou gossal: ablution de tout le corps, la grande ablution ou
ablution complete.

hadith: chose créée, créature; (Le mot hadith a des différents
sens. L'un de ceux-ci signifie la contingence; le contraire de
I'immuabilité; comme adjectif, il signifie ce qui n’est pas immuable,
ce qui est nouvellement arrivé, ce qui est récent ou créé

~142 -



postérieurement, ultérieurement; un autre sens du mot hadith,
c’est le rapport, le propos, la parole, la communication, la
nouvelle, la conversation, la relation, etc.

Hadith charif sont les paroles bénies du Messager d’Allah Le
Trés-Haut “sallallahu alaihi wa sallam”; le hadith est a la fois
I’ensemble de traditions sur Rastlulldh constituant une loi de
tradition orale.

hadiyah: cadeau
hadj: pelerinage a la Mecque.
hadra: la présence.

hal: I'état mystique, imprévisible et instable, caractéristique des
initiations divines dans la voie passive.

halal: ce qui est licite, 1égal selon la religion.
Hamalat al-Arsh: Anges du Trone
hamd louange

Hanafite: quelqu’un qui suit la madhhab établie par Imam-1
a’zam Abu Hanifa, I'une de quatre grandes écoles du droit
musulman sunnite.

Haqq, al-Haqq: Le Vrai, le Réel, I'Etre, la Vérité; la Réalité
divine.

haqiqa: la Réalité.

haram: actes et choses interdits par la religion; interdiction(s);
ce qui est illicite, illégal selon la religion; sacré.

hasan: bon
haya: la pudeur.
hayat: la vie.

Hédjaz: Région ouest de la péninsule arabique comprenant les
villes saintes de La Mecque et Médine

hidayah: la guidance; le droit chemin.
hijab: le voile.

hijif: de ’'Hégire.

hikma: la sagesse.

~ 143 -



hilm: douceur de caractere

himmat: la préoccupation.

houliil: habitation divine dans I’dme.
hubb: 'amour.

hujja: la preuve, I'argument.

hukm al-mulaffiq: La déduction du syncrétiste; choisir un avis
dans une école, puis choisir un avis dans une autre école sur une
question ou I’exécution d’un acte

hulq al-'azim: la haute qualité morale
hulul: inhérence

'ibadat: obligations cultuelles; actes cultuels; culte qu’on doit
pratiquer corporellement ou avec du cceur.

ibaha: la licéité

ibara: I’expression claire et adéquate.
Iblis: Satan, Démon

icha: nuit

idhafat: attribution

iffat: chasteté, pureté, sagesse

iftar: repas de rupture du jetine

iftidah: commencement; Takbir de I'iftidah: entrée en salat en
formulant le takbir

ihsin: le bien-agir; perfection; excellence; bonté
ijaza: diplome, licence, permission, autorisation

ijma’ (al- ijm&’): unanimité, consensus; ’accord unanime de la
communauté.

ijma@’al-ummaq(t): consensus de la Communauté.

ijtihad: effort de réflexion, interprétation tirée par voie de
déduction d’'un grand savant éminent sur I’accomplissement des
actes sur lesquels il n’y a pas de préceptes canoniques explicites.

ikhlas: la sincérité; la qualité, ’attention ou I’état de faire tout
seulement pour 'amour d’Allah.

ikhtiyar: le libre choix, le choix; la faculté de choisir

— 144 -



ikram: générosité; dons;

ilahi: divin(e).

ilhdm: I'inspiration.

'ilm (pl. uliim): la science; instruction, compétence
'ilm daruri: science nécessaire

'ilm al-akhlaq: éthique; science des moeurs

’ilm al-figh: science de la jurisprudence de 1’Islam.

’ilm al-hadith: science qui étudie les actes, paroles,
communications, nouvelles et tradition de notre Prophete (sall-
Allahu ’alaihi wa sallam).

'ilm kulli: science universelle

'ilm laduni: Science venant d’aupres d’Allah Le Tres-Haut
'ilm al-mantiq: logique

'ilm riyadi: sciences mathématiques

'ilm al-siyasa: science politique

'ilm tadbir al-manzil: science domestique

'ilm tabi'i: science naturelle ou qui traite de la nature

’ilm usil al-figh: littéralement "la science des méthodes des
fondements, des principes de la loi, de la jurisprudence de I'Islam".

’ilm wsil al-kalam: science des principes et méthodes de la
parole; la théologie islamique

’imam: modele; guide; celui qui dirige la priere de salat; celui
qui a pour mission d’éclairer et de guider les autres.

imidm de madhhab: nom donné aux docteurs mujtahids qui
fonderent les quatre grandes écoles de jurisprudence de I’Islam.

iméan: foi, croyance en tout ce qu’Allahu ta’ala nous a ordonné
croire par I'intermédiaire de Son Prophete bien-aimé (sallallahu
alaihi wa sallam).

imdad-al ilahi: Sa grace

imsak: début du jeline; étymologie: s’arréter, cesser de faire
qqch.; s’abstenir; en astronomie: le moment ou le bord avant du
soleil s’approche de 19° de I’horizon apparent.

— 145 -



inhilal: dissolution

inhiraf: détournement

insha: performatif ou énoncés performatifs.
irada: la volonté.

irfan: connaissance, sagesse, culture, savoir, connaissance
spirituelle

isha: nuit

ishraq, shourougq: illumination

islah: correction; amélioration

isma ou ismat: la toute pureté

istianah: demande I’aide de quelqu’un
isti'dat: 1a prédisposition essentielle
istighfar: demande de Pardon; le repentir

istighatha: demande de secours; demander le secours aupres de
quelqu'un; appel au secours; demande ’aide

i’tigad: croyance; foi; certitude; conviction; adhésion
ittika: fermeté

ittila: 'information

Jahannam: la Gehenne; I’Enfer.

jaiz: possible; permis; autorisé; accepté; permissible; licite;
possibilité; probabilité

jalal: Grandeur, Magnificence

jamal: Splendeur, Beauté

jama’a(t): communauté; tous les croyants dans une mosquée.
Jamil: beau

Jamila: belle

janaba: impurté rituelle

Jibril: I’ Archange Jabrail (Gabriel) alaihissalam.

jihad: I’effort en soi pour la vraie foi; le combat, la guerre sainte
contre ’ame charnelle, le démon et les ennemis de I’Islam.

Jism: corps

— 146 -



jizya: tribut, imp6t payé par les non-musulmans.
kaba’ir: péchés majeurs; péchés capitaux

kachf: le dévoilement.

kaffara: expiation

Kafir: mécréant; infidele, incrédule.

kalam: parole; théologie

Kalam ilahi: la Parole Divine

kalam lafdhi: parole externe

kalam nafsi: Parole interne

kalimatullah: le Verbe d’Allah

kalimullah: Celui qui entend la parole d’Alladhu ta’ala.
kamalat: perfection

kamil: parfait.

kamal: perfection, excellence.

karaha: la réprobation

karama: faveur divine; faveurs, dons et merveilles accordés par
Allah Le Tres-Haut a Son Awliya

karim: généreux

kasb: acquisition; acquisivité

kashf: le dévoilement

kayfiyya: le comment

khabar: constatif ou énoncés constatifs;

khalaf: successeur

khiliq: Créateur.

khalq: création

khoutba: sermon de Vendredi.

khalq: nom collectif désignant les hommes, créatures d’Allahu
ta’ala.

khuluq (pl. akhlaq): le caractére, les bonnes moeurs.

khuriij: Exode.

— 147 -



khusiima: la querelle.

khushii: componction; humilité
kiraman Katibin: anges scribes
kufr: la mécréance

la'nah, la'nat: malédiction

Lawh al-mahfouz: 1a Table gardée

madhhab: Ecole de jurisprudence en Isldm; écoles juridico-
islamiques.

maghfira: pardon, grace, miséricorde; recouvrement des péchés
maghrib: soir
mahliiq: créature, créé(e)

mahshar: Jour de la Résurrection; lieu du rassemblement du
jour de la Résurrection

makrouh: acte religieusement déconseillé; acte sous-estimé
ma’na: le sens; la signification.

mandoiub: acte recommandé; louable.

maqgam: Rang; demeure; station.

maqamat: stations spirituelles

maqan: endroit, espace.

magboul: recevable

magqtou: coupé(e)

mardiid: irrecevable

ma’rifa: la connaissance spirituelle, connaissance de la vérité.

masah: humectation; madéfaction; passer les mains sur la téte,
etc.

masjid: la mosquée.

Masjid-al-Haram: la grande mosquée a la Mecque.

Masjid-an-Nabawi: mosquée de Rastilullah a Médine.

ma’siyya: la désobéissance aux commandements d’Allahu
ta’ala.

mawdii: apocryphe; forgé, fabriqué

~ 148 -



mawjut: présent, existant

mayl: penchant

médressa: college islamique.

minnat: le bienfait, la faveur d’Allahu ta’ala.
Mi’radj ou Mi’raj: L’ascension

misk: la plus agréable odeur.

mizan: balance, au jour du jugement dernier
Moukarrabiin: les Rapprochés

muamalat: relations interhumaines, affaires sociales et
économique; normes des rapports entre humains et transactions
selon le droit (figh)

mubah: action ou chose ni ordonnée ni défendue de faire;
indifférent; permis ou non défendu.

mudarris: professeur, enseignant & I'université ou au médressa.
mufassir: exégete

mufsid; fomenteur; perturbateur, corrupteur; actes qui
corrompent les ceuvres, les pricres

mufti: interpréte ou docteur de la loi musulmane.

muhéjir: 'homme qui devint musulman a la Mecque avant
d’étre capturé.

muhéasaba: ’examen de conscience.

muhit ou al-muhit: qui embrasse tout.

mujahada: I'effort d’ascese

mu’jiza: miracle des Prophéetes “alaihimussalam”.

mujtahid: le grand savant trés capable d’interpréter, d’établir
une analogie ou de tirer des déductions sur la jurisprudence
islamique, sur I’accomplissement des actes; le savant religieux qui
produit un effort de réflexion de I’ijtihad.

mukaddima: introduction

mukallaf: astreint(e) aux obligations légales; tout musulman
raisonnable; obligé(e); responsable, chargé(e);

mulaffaq: forgé(e); fabriqué(e)
- 149 -



mulaffiq: syncrétiste en religion
mulhid: hérétique; défectionnaire; diffamateur; renégat

mu’min: croyant, fidele, confiant, sécurisant, qui porte la foi,
musulman

mumkin al-wujiid: possible; existence possible.
mumtani’ al-wujiid: 'impossible; existence impossible
munifiq: hypocrite dans la foi

mugqayyad: restreint(e); délimité(e)

murid: volontaire, aspirant

murshid kamil: guide parfait

murtad: apostat; personne ayant abandonné I’Islam.
mushrik: associateur, polythéiste, idolatre.
mushrikiin: associateurs polythéistes

mustahab: acte recommandé

musulman: celle ou celui qui se soumit a Allahu taéla.
mutachabihat: ambigus, versets ambigus

mutakallim: adepte du kalam

mu’tazila: I'une des sectes égarés de I'Islam.

mutlaq: absolu

muttaqi: ferme; pieux; qui craint de la punition d'Allahu taéla
si on s'écarte de Ses injonctions et l'espoir en Sa Miséricorde
quand on s'y conforme.

muwahhid: Qui reconnait 1'Unicité divine
Nabi: Prophete.

néfila: priere surérogatoire; acte surérogatoire.
nafas: souffle; moment

nafh: souffler; respirer

nafs: ’dme; I’ame charnelle; la sensualité; la tentation, la
psyché, le sens, ego, le moi; nafs al-ammara: la nafs instigatrice du
mal; nafs al-mutam'inna: nafs apaisée

nahy: interdictions

-150 -



nakl: la tradition; la transmission

naks: manque; défaut; imperfection; perte

namaz: (salat); la priere rituelle faite cinq fois par jour.
nash: abrogé, abrogation.

nasiha: le bon conseil qu’on doit donner a ’autrui.
nass: bases scripturaires explicites.

na’t: la qualification, la qualité, la description.
nihaya: la fin.

nikab: voile m

nikah: I’acte de mariage islamique.

ni’ma: la faveur divine, la grace, le bienfait

nisab: rapport; part; quotité; portion

niyya: intention; formulation intérieurement (dans le cceur) de
l'intention pour une priere comme la salat, le jeline, etc.

nubuwwat: Prophétie.

niir, nour, noor: lumiére; lumiere spirituelle

qadar: destin.

gadim: préexistant absolu; éternel; immuable.

qalb: le cceur.

qiyas (al-qiyas): le raisonnement analogique; analogie 1égale

qiyas (al fuqaha): analogie 1égale établie par les jurisconsultes
en Islam; conclusion tirée par un mujtahid en comparant une
affaire non-précise a celle qui est citée clairement par les nass ou
ijma.

qiyas-1 mantiqi: syllogisme.

qudra: puissance; puissance déterminente

quds: la sainteté.

qudsti: sacré

Quraysh: Les descendants d'Ismaél alaihissalam, le fils
d'Abrahim alaihissaldm et ancétres de notre Prophéete “sallallahu
alaihi wa sallam”.

-151-



qurb: la proximité.

Rabb: Seigneur, Créateur, Eternel; Allahu ta’ala.
Ar-Rahman: le Tout Miséricordieux

Ar-Rahim: le Tres Miséricordieux

rahma: miséricorde

rak’at: unité de salat.

Rassoiil: Envoyé; Messager d’Allahu ta’ala.

Rasiilullah: Muhammad alaihissalam; le Messager, le Prophete
d’Allah Le Tres-Haut.

rawi: transmetteur de hadith

raziq: Qui pourvoit a la subsistance

razzaq: Qui ne cesse de pourvoir, de substanter
ri’dya: la vigilance

rida: le consentement, I’agrément

riwdya: chalne de transmissions; rapports

riyada: ascése méthodique; mortification de sensualité
Rub’i daira: Quadrant, Astrolabe

rith: esprit.

rukhsa: facilité, la dispense, dont on n’use que par tiédeur.
rukil': inclination

Ruw’yat: la vision du Créateur

sabab: pl. asbab: les causes, les moyens, les raisons.
sabr: la constance.

sadiq: fidele; véridique; sincere; loyal

sahih: sain, véridique, authentique; valide

sajda: prosternation

Salaf as-salihin: les pieux prédécesseurs

salat: priere rituelle.

silih: pieux, vertueux

salik: voyageur

-152 -



salndma: annuaire officiel
saqim: malade
sawab / thawab: récompense; ceuvre pieuse; profit

sayyid: un descendant de Hadrat Husein, le petit-fils de
Rasilullah.

shafd’a: intercession.

shahada: profession de foi; attestation; témoignage; martyre.
shahid: témoin

shar’a: la Loi musulmane [la Loi divine, révélée dans le Qur’an

al-karim, complétée par la Sunna et le consensus de la
Communauté].

sharif: honorable, honoré, glorieux, saint, sacré, béni I
descendant de Muhammad alaihissalam

shirk ou chirk: associationnisme, polythéisme; idolatrie
shuhiid: contemplation spirituelle

shukr: reconnaissance; remerciement

sidq: la véracité, vérité, sincérité, loyauté, droiture, véridique.
siddiq: le tres sincere, le véridique

sifat: attribut

Sifat dhatiyya: Attributs de ’Essence

Sifat ilahi: Attribut Divin

Sifat thubitiyya: attributs de Perfection

Sirat: Pont au jour du Jugement Dernier.

sirt: secret

sobh: matin

sohba: la compagnie, la guidance spirituelle.

sourate: chapitre du Qur’an al-karim.

sulaha’: les pieux

suluk: cheminement spirituel

Sunna: la tradition de Rastlullah; tradition prophétique.

surur: la liesse.

-153 -



ta’at: I’obéissance.

tabarrouk: recherche de bénédiction (auprés d’un wali, d’un
pieux vertueux)

tabi'iin: les suiveurs; Tabi' al-Tabi'in: la génération qui suit les
Tabi'tn.

tafakkur: la pensée; la réflexion

tafsir: exégese; livre, science d’exégese du Qur’an al-karim.

taghout: idole

tahlil (at-tahlil): affirmation de 'unicité

tahmid (at-tahmid): la louange

tahrif: interpolation

takbir (at-takbir): proclamation, formulation de la Grandeur
d’Allah Le Tout Puissant

talaq: répudiation, divorce

talfiq: syncrétisme; éclectisme; mélange; fusion; recherche et
mélange des rukhsa, des facilités sur les principes et préceptes de
quatre grandes écoles de I'Islam Ahl al-sunna, lequel n’est pas
permis en Islam.

tamkin: I’affermissement dans le temps
tanzih-(at-tanzih): transcendance

taqlid: suivisme; imitation; suivre; se conformer a
taqwin: Geneses (I’Ancien Testament).

taqwa: la piété.

tasawwouf: soufisme ou mysticisme défini par I’Islam.
tasbih: glorification Il chapelet

tasfiya: la purification

taslim: la soumission totale.

tasniya: Deutéronome dans I’Ancien Testament.
tawadu: la modestie.

tawaf: la circumambulation

tawakkul: la remise confiante en Allah Le Trés-Haut;

~154 -



s’appuyer sur Alldhu ta’ala; s’en remettre enticrement au
Créateur.

tawassul: demande, imploration, invocation, supplication par la
mention du nom béni du Messager d’Allah Le Tres-Haut
"sallallahu alaihi wa sallam" ou de 1’awliy4, des saints; invocation,
imploration ou demande faite & Allah Le Tout Puissant pour la
faveur, pour ’honneur des Serviteurs bien-aimés.

tawatur: transmission d’une facon successive par de
nombreuses personnes; rapport fiable transmis d’une facon
authentique

tawba: le repentir; la conversion, retour a Allahu ta’ala.

tawhid: profession de foi; unicité d’Allah Le Tout-Puissant;
professer, reconnaitre 1'Unicité divine; unicité

ta’wil: interprétation.

tawqifi: révélé

ta’zim: la révérence.

ta'zir remontrance sévere, sanction, peine discrétionnaire]
ta’zkiya: la purgation

tebligh: délivrer le message

thawab / sawab: récompense; ceuvre pieuse; profit
’ubiidiyya: le servage, la condition de serviteur.
'ulithiyya: la divinité

ulw’l-azm: doué de fermeté; Prophete doué de fermeté
umma, oumma: la Communauté, Nation

ugniim: hypostase

uqiibat: code pénal

"urf; al-"urf: us et coutumes.

usill science; méthodologie; principes; ('ilm al-usil): la science
des principes fondamentaux

usiil-al din: principes du Droit; sciences fondamentales de
I'Islam; science sur les principes du Droit, de la religion.

usill al-tafsir: science de ’Exégese, fondements de ’Exégese

-155-



wahdaniyya: I'unicité.

wahy: révélation faite a un Prophete par Allahu ta’ala.
wajd: I’extase.

wajh: face; essence

wajib: le nécessaire.

wajibul wujiid: existence nécessaire, indispensable, essentielle;
Etre essentiel.

wali (pl. awliyd): le saint, celui qu’Allahu ta’ala a pris en charge
et placé sous sa protection spéciale.

wagqf: fondation pieuse a laquelle sont attribués des revenus
destinés a en assurer le fonctionnement.

waqt: période; instant.
wara': le scrupule.
wildya (pl. wilayat): la sainteté.

wujiid: existence; essence; étre; (aussi, la découverte, le fait de
trouver, par opposition a la recherche (talab))

wusul: la connexion

Ya’jij et Ma’jiij (Gog et Magog): Il est écrit dans le Qur’an al-
karim que Ya’juj et Ma’jlij (Gog et Magog) étaient deux peuples
méchants a une époque bien avant, qui resterent derriere une
muraille et qui se répandront sur terre vers la fin du monde.
Considérant que les recherches archéologiques ont trouvé des
cités enfouies sous terre et des fossiles marins sur les cimes des
montagnes, cette muraille ne doit pas étre a l'air libre et ces
peuples ne doivent pas étre nombreux aujourd’hui. On peut
penser le fait que, de méme que des milliers de millions de gens
d’aujourd’hui sont issus de deux personnes, de méme ces peuples
se répandront sur terre se multipliant a partir de quelques
personnes et personne ne sait ou elles sont.

yaqin: la certitude.

Zabiir: (les psaumes)

zahid: dévoué aux prescriptions religieuses

zahir: ce qui est extérieur, manifeste, par opposition a caché
(batin).

- 156 -



zakat: 'aumone 1égale

zaman: le temps

zina: fornication

zindiq: impie; renégat, hérétique hypocrite; mécréant

zuhd: renoncement; détachement; abandon

-157 -



University of Southeastern Philippines
College of Arts and Sciences
Bago-Oshiro, Davao City 9501
PHILIPPINES

HAKIKAT KITABEVI
Dariissefaka Cad. No. 53
FATIH-ISTANBUL
TURKEY

Cher Frére Musulman,

Jai recu les livres. Je vous remercie beaucoup. Je suis tres
content car je sais qu’Allah a accepté mes prieres (pour quelques
livres sur I’Islam). Quand j’ai lu ces livres, j’ai appris des choses
importantes que je ne connaissais pas du tout avant. J’ai lu
beaucoup de livres auparavant mais je constate que vos oeuvres
contiennent des choses vraiment importantes et faciles a
comprendre. J’apprécie beaucoup I’auteur de ces livres et je prie a
Allah afin qu’IL lui soutienne et lui récompense.

Cher frere, je vous prie de m’envoyer d’autres livres. Car je
veux servir I'Isldm en I'expliquant aux gens. Il-y-a quelques ans
seulement, j’étais le probleme de la famille parce que je n’obéissais
pas a I'Islam. Mais quand mon pere est mort, j’ai décidé de me
corriger. Je comprend maintenant que toute existence a une fin.

S’il vous plait envoyez d’autres livres sur I'Islam que vous jugez
nécessaires pour nous. Puisse Allah vous bénir tous et vous
soutenir afin que vous puissiez continuer a envoyer des livres au
monde entier. Puisse Allah aussi augmenter les services de votre
organisation. Merci beaucoup.

Votre soeur en Islam,
NORAIDA S.DIWAN

- 158 -



K.NADIR
P.O.Box 10715
ST. THOMAS, VIRGIN ISLANDS
U.S. 00801

HAKIKAT KITABEVI
Dartissefaka Cad. No. 53
FATIH-ISTANBUL
TURKEY

Tres cher ami,
Assalamu alaikum

Apres mes louanges a Allah, je prie pour que cette lettre vous
parvienne en de bonnes conditions de santé. Depuis ma derniere
correspondance avec vous, je ne puis m’empécher de penser sur
vous et vos oeuvres. Le savoir que j’ai pu tirer de 1’édition Endless
Bliss et de vos autres publications est vraiment immense.

D’autre part ce qui me parait formidable est le fait qu’au fur et
a mesure qu’on lit ces ouvrages, nos connaissances augmentent. Je
remarque qu’ils ne sont pas ouverts a tous, car les attaques contre
I'imitation (tagleed) et les sectes (madhhabs) restent considérable.
Récemment, J’ai quitté les Etats-Unis et j’habite maintenant aux
Caraibes, plus précisément aux Virgin Islands. Les Virgin Islands
sont une colonie des Etats-Unis.

Je voudrais bien que vous m’envoyez d’autres copies de la série
Endless Bliss a partir du tome I, et aussi d’autres petits livres. Je
suis tres slr qu’il-y-a dans cette région des fréres qui jouiront de
ces publications.

Je vous remercie d’avance et vous demande de prier pour moi
et ma famille.

Was Salam
Khalid A. Nadir

-159 -



LIVRES PUBLIES PAR HAKIKAT KiTABEVI

EN FRANCALIS:
1- L’Islam et la Voie de Sunna, 160 pp.
2—Foi et Islam, 160 pp.
3 Islam et Christianisme, 304 pp.
4- L’évidence de la Prophétie, et les Temps de Prieres, 144 pp.
5- Ar-radd al Jamil, A%yuha’l-Walad (Al-Ghazali), 96 pp.
6— Al-Munqid min ad’Dalal, (Al-Ghazali), 64 pp.
ENGLISH:
1- Endless Bliss I, 304 pp.
2— Endless Bliss 11, 400p p-
3— Endless Bliss 111, 336 pp.
4- Endless Bliss 1V, 432 pp.
5— Endless Bliss V, 512 pp.
6— Endless Bliss VI, 352 pp.
7-The Sunni Path, 128 pp.
8- Belief and Islam, 12 Ep.
9- The Proof of Prophethood, 144 ]% .
10— Answer to an Enemy of Islam, 128 pp.
11— Advice for the Muslim, 352 pp.
12— Islam and Christianizt‘y, 336 pp.
13— Could Not Answer, 432 pp.
14— Confessions of a British , 128 &P
15— Documents of the Right Word, 4 ;)p.
16— Why Did They Become Muslims?, 304 pp.
17— Ethics of Islam, 240 (Fp.
18- Sahaba ‘The Blessed’, 560 pp.
19— Islam’s Reformers, 320 pp.
20— The Rising and the Hereafter, 112 pp.
21- Miftah-ul-janna, 288 pp.
22— Book of Namaz, 240 pp.
23— O Son, 352 pp.
DEUTSCH:
1-Islam, der Weg der Sunniten, 128 Seiten
2— Glaube und Islam, 128 Seiten
3— Islam und Christentum, 352 Seiten
4- Beweis des Prophetentums, 160 Seiten
5- Gestéindnisse von einem Britischen Spion, 176 Seiten
6— Islamische Sitte, 288 Seiten
SHQIP:
1- Besimi dhe Islami, 96 fq.
2- Libri Namazit, 208 fq.
3- Rrefimet e Agjentit %nglez, 112 fq.
ESPANOL:
1- Creencia e Islam, 112.
2- Libro Del Namaz, 224.
[10 PYCCKHU:
1- Bcem HyxHas Bepa, (128) cTp.
2- llpu3naHusa AHriuiickoro UlnuoHa, (128) cTp.
3- KuTab-yc-Cajat (MOJIMTBEHHUK) KHHUTIa O HaMmase, (224) CTp.
4- O CpIH Mo, (256) cTp.
5- Pesiurga Hcaawm, (320) cTp.
BOSHNJAKISHT:
1- Iman i Islam, (128) str.
2- Odgovor Neprijatelju Islama, (144) str.
3- Kn]i%\z/llo Namazu, (192) str.
4- Nije Mogao Odgovoriti, (432) str.
5- Put Ehl-i Sunneta, (128) str.
6- Ispovijesti Jednog Engleskog Spijuna, (144) str.

—160 -





