Hakikat Kitabevi publikationer nr. 8

TRO OG ISLAM

DEN KOMMENTEREDE OVERSZATTELSE AF

I'TIQAD-NAMA
af
MAWLANA DIYA' AD-DIN
KHALID AL-BAGHDADI
Den store Wali, en skat af Allahu ta'lala’s velsignelser,

en overlegen person i enhver henseende, mester i
uopnaelig viden, et lys for ret, sandhed og religion

Tyrkisk version af:
HUSEYN HiLMi ISIK

Engelsk version af:
Hakikat Kitabevi

Enogtredive udgave

Dariissefeka Cad. 53/A P.K.: 35
34083 Fatih-ISTANBUL/TURKIET
TIf: 90.212.523 4556-532 5843 Fax: 90.212.523 3693
http://www.hakikatkitabevi.com
e-mail: info@hakikatkitabevi.com
JUNI 2016



http://www.hakikatkitabevi.com/
mailto:info@hakikatkitabevi.com

BEMARK

Forfatteren af bogen I'tigdd-nama, Mawlana Diyd’ ad-din Khalid al-
Baghdadi al-’'Uthmani (fgdt 1192, AH./1778 i Shahrazir nord for
Bagdad, dgd 1242 /1826 i Damaskus, quddisa sirruh), blev kaldt al-
'Uthmani, fordi han var en efterkommer af 'Uthman Dhu’n-niirain,
den tredje kalif ‘radiy-Allahu ta’ald’ "anh’. Mens han underviste sin
bror, Hadrat Mawland Mahmd Sahib, i den bergmte Hadith al-
Jibril, den anden hadith ash-sherif i Al-ahadith al-arba’tin af den
store leerde an-Nawawi, bad Hadrat Sahib sin aldre bror om at
skrive en kommentar til den hadith. Mawlana Khalid accepterede
anmodningen for at gleede sin brors oplyste hjerte og forklarede
hadith ash-sherif pa persisk i en bog, som han gav titlen
I'tigddnama. Dens tyrkiske oversattelse, Herkese Laz>m Olan
fman, blev oversat til engelsk (den nuvaerende version Belief and
Islam), fransk (Foi et Islam) og tysk (Glaube und Islam) i 1969
og senere til flere andre sprog, sdsom tamil, yoruba, hawsa,
malayalam og dansk. Ma Alldhu ta’dla velsigne de uskyldige unge
med at laese denne bog og lere den korrekte i'tigdd (tro), som
formidles af Ahl as-Sunnas leerde!

Udgiverens note:

Enhver, der gnsker at udgive denne bog i sin oprindelige form eller
oversette den til et andet sprog, far pa forhand vores tilladelse til at
gore det; og folk, der patager sig denne gavnlige bedrift, far de
velsignelser, som vi pa forhand tilbyder Alldhu ta’ald i deres navn,
samt vores bedste gnsker om taknemmelighed, og vi takker dem
meget. Tilladelsen er dog betinget af, at papiret, der anvendes til
udgivelsen, er af god kvalitet, og at teksten og layoutet er korrekt og
peent udfgrt uden fejl.

Note: Missionarer straber efter at reklamere for kristendommen;
jeder arbejder pa at sprede de opfundne ord af jgdiske rabbinere;
Hakikat Kitabevi (Boghandel) i Istanbul keemper for at udbrede
islam; og frimurere forsgger at udrydde religioner. En person med
visdom, viden og samvittighed vil forsta og treeffe det rigtige valg
blandt disse muligheder og vil hjelpe med at sprede det for hele
menneskehedens frelse. Der er ingen bedre made og mere
veerdifuld ting at tjene menneskeheden pa end at ggre dette.



"Subhan-Allahi wa bi-hamdihi subhan-Allahil-'adhim.”

Denne bgn, kaldet Kalima-i-tenzih, vil, ndr den fremsiges hundrede
gange om morgenen og det samme antal gange om aftenen, fa ens
synder til at blive tilgivet og beskytte én mod at synde igen. Denne
bgn er ogsa citeret i den tre hundrede og syvende (307) og tre
hundrede og ottende (308) brev i (fgrste bind af) bogen med titlen
Maktibat (skrevet af den store Wall og lerde Imam Rabbani
‘quddisa sirruh’) samt i dens tyrkiske version.

Ya Rahman, ya Rahim, ya 'afuwwu ya Kerim.

Hakikat Kitibevis mission, (den velsignede boghandel ved Fatih,
I[stanbul,) er at undervise i vores tro, islam, og ggre vores velsignede
land elsket i verdens folks gjne. Ma Allahu ta’ala veere tilfreds med
de mennesker, der hjelper os! Amin.

Kzere lzeser, essalamu 'alaikum wa rahmatullah.

Vi har lant alle skrifterne i denne bog fra bgger skrevet af islamiske
leerde. Vi har ikke tilfgjet noget af vores eget til disse lan. Vi har
pataget os dette nyttige arbejde med det dobbelte formal at tjene
menneskeheden og vinde anerkendelse fra folk, der arbejder for
menneskers lykke og beskytter menneskers rettigheder. Nar du
leeser skrifterne fra disse store og verdensbergmte leerde med
behgrig opmaerksomhed og overvejelse, vil du opna nyttig materiel
og immateriel viden, insha-Alldhu ta’ala. Vi sender vores salam og
keerlighed til dig. Ma Allahu ta’ala velsigne dig med godt helbred og
et langt og frugtbart liv! Amin.

Wa sall-Allahu 'ald Sayyidind Muhammadin wa 'ald Al-i-
Muhammad wa barik 'ald SayyidinaA Muhammadin wa 'ala Al-
i-Muhammad. Alldhumma Rabbana éatina fi-d-dunya hasanatan
wa fi-l-akhirat-i-hasanatan wa qina ‘adhab-an-nar bi-
rahmatika ya-Erham-er-Rahimin! Amin.

Hakikat Kitabevi

INDSAT OG TRYKT I TYRKIET AF:
'hlas Gazetecilik A.S.
Merkez Mah. 29 Ekim Cad. hlas Plaza No: 11 A/41
34197 Yenibosna-ISTANBUL Tel: 90.212.454 3000



FORORD

Lad os begynde bogen med Basmala;

Allahs navn giver den bedste beskyttelse.

Hans gaver kan ikke mdles med nogen
malestok;

Han er sd barmhjertig og elsker tilgivelse!

Allahu ta’ala viser barmhjertighed til alle mennesker pa jorden. Han
skaber nyttige ting og sender dem til alle. Han viser vejen til evig
lykke. Han vejleder til den rette vej, hvem Han end gnsker blandt
dem, der har forladt den sande vej og fulgt vejen til kufr (vantro) og
keetteri som et resultat af at vaere blevet bedraget af deres egen
nafs, ondt selskab, skadelige bgger og medier. Han redder dem fra
evig fortabelse. Han giver ikke denne velsignelse til dem, der er
grusomme og overskrider graenserne. Han lader dem blive pa kufr-
vejen, som de kan lide og gnsker. I den nzeste verden vil Han tilgive
dem, Han veelger, blandt de skyldige troende, som skal til Helvede,
og Han vil optage dem i Paradis. Han alene skaber alle levende
vaesener, holder alle vaesener i live hvert gjeblik og beskytter dem
mod frygt og raedsel. Vi stoler pa den arefulde navn af Alldhu ta’al3,
det vil sige, vi forventer hjelp fra Ham, nar vi begynder at skrive
denne bog.

M3 Hamd! vere til Alldhu ta’dla. Fred og velsignelser vaere med
Hans elskede Profet Muhammad “alaihi-s-saldm’. Ma alle gode
bgnner vaere med Hans Ahl al-Bayt og med hver af Hans retferdige
og hengivne ledsagere (as-Sahabat al-kiram).

Tusindvis af verdifulde bgger er blevet skrevet om islams
trosretninger og dets bud og forbud, og mange af dem er blevet
oversat til fremmede sprog og distribueret til hvert land. P4 den
anden side har ondsindede og kortsynede mennesker kontinuerligt
angrebet de nyttige, rige og lysende regler i islam og har straebt
efter at besudle og eendre dem og for at bedrage muslimer.

Det bemaerkes dog med taknemmelighed, at leerde inden for islam i
nzesten alle lande stadig straber efter at udbrede og forsvare denne
vej.

1 Ros og taknemmelighed.



Derimod er der blevet observeret upassende taler og artikler, som
haevdes at veere taget fra - men ud fra en misforstaelse af - Qur’an
al-kerim og hadith ash-sherifer af nogle fa mennesker, der ikke har
leest eller forstaet bgger skrevet af leerde fra Ahl as-Sunna. Alligevel
har disse taler og artikler vist sig at vere ineffektive mod vores
muslimske brgdres faste iman og har haft ingen indflydelse, bortset
fra at indikere agenternes uvidenhed.

En person, der haevder at veere muslim, og som er blevet set udfgre
namaz i jama’a, skal betragtes som muslim. Hvis der senere i hans
tale, skrifter eller adferd ses noget, der er uenig med viden om
iman som formidlet af leerde fra Ahl as-Sunna, vil han fa at vide, at
det er vantro eller kzetteri. Han vil blive bedt om at ophgre med det
og angre. Hvis han med sin korte forstand og grove raeesonnement
svarer, at han ikke vil, vil det blive forstaet, at han er en ketter eller
en vantro. Selv hvis han fortsaetter med at udfgre de daglige fem
namaz’er, udfgrer hajj og gor alle slags tilbedelse og gode gerninger,
vil han ikke undslippe fra denne katastrofe, medmindre han
ophgrer med ting eller handlinger, der forarsager kufr, og ggr
tawba.! Han vil ikke veere en muslim. Ved at leere godt om de ting,
der forarsager vantro, bgr hver muslim beskytte sig selv mod at
blive en vantro og bgr kende godt til de vantro og de lggnere, der
udgiver sig for at veere muslimer, iseer de britiske spioner, og holde
sig vaek fra deres skade.

Rastlullah ‘sall-Alldhu ta'adla 'alaihi wa sallam' udtalte i en
hadith-i-sherif, at forkerte, falske betydninger ville blive udledt
af Koranen al-kerim og hadith-i-sheriferne, og sadledes ville
tooghalvfjerds kaetterske grupper dukke op. Denne hadith-i-
sherif forklaret i bggerne med titlen al-Beriqa og al-Hadiqa,
som citerer den pa baggrund af (de to bergmte bgger om
hadith-i-sherif med titlen) Bukhari og Muslim. Vi bgr ikke
tro pad bgger og foredrag af meend fra disse grupper, der
kommer frem under navne som '"store islamforskere" eller
"religionsprofessorer”, og vi bgr vere meget opmaerksomme pa
ikke at falde i feelderne hos disse troens og overbevisningens tyve.
Ud over disse ulaerde muslimer streeber kommunister, frimurere
og kristne missionaerer pa den ene side, Wahhabier, der er stgttet
af britiske sammensvorne og jgdiske zionister pA den anden
side efter at vildlede muslimske bgrn med fornyede metoder.

1At ggre tawba (for sine synder) betyder at veere ked af at have begdet synder, at bede
Allahu ta’ala om tilgivelse ved for eksempel at bede fglgende bgn: "Astaghfirullah al-'adhim al-
ledhi, 14 ilaha illa Anta Huwal hayy-al-qayyim wa atubu ilaih," og at love Ham ikke at synde
igen.



De ggr deres bedste for at udrydde islam og iman ved
hjelp af pastdede artikler, film, teatre, radio- og tv-
udsendelser (og websider.) De bruger millioner til dette
formdl. Islamiske leerde, ” Rahimahumullah”, har givet
ngdvendige svar til dem alle og har vist Allahu ta’ala’s religion
og vejen til lykke og frelse.

Blandt dem har vi valgt bogen med titlen I'tigdd- nama,
skrevet af Mawlana Diya' ad-din Khalid al-Baghdadi al-'Uthmant
'quddisa sirruh’, som var en fremtreedende leerd inden for
islam. I'tigdd-nama blev tidligere oversat til tyrkisk af den
afdgde Haji Faizullah Efendi fra Kemah, Erzincan, med titlen
Farad'id al-fawa'id og blev trykt i Egypten i 1312 eXKr.
Denne oversattelse er forenklet under titlen Belief and
Islam. Den fgrste udgave blev feerdiggjort i 1966. Vores
egne forklaringer gives inden for kantede parenteser. Vi
takker Allahu ta’dla for at tilvejebringe muligheden for at udgive
denne bog for 31. gang pa engelsk. Den oprindelige version af
denne bog, I'tigdd-nama, er pd persisk og findes i Istanbul
Universitets Bibliotek (‘'bniil Emin Mahmid Kemal Dept. F.
2639).

Det er skrevet i slutningen af emnet om 'vantroes segteskab' i
Durr al-mukhtar: "Hvis en muslimsk pige med
nikah (zegteskabskontrakt som foreskrevet af islam)! ikke
kender islam, nar hun nar puberteten, bliver hendes nikah
ugyldig [hun bliver frafalden]. Alldhu ta’alas egenskaber skal
leeres til hende, og hun skal gentage dem og sige: 'Jeg tror pa
disse. " I sin forklaringen sagde Ibn 'Abidin 'rahimah-ullahu
ta'ala": "Hvis pigen er lille, tilhgrer hun hendes forzeldres
tro; hun er muslim. Nar hun nar puberteten, tilhgrer hun
ikke leengere hendes foraeldres tro. Nar hun nar puberteten,
bliver hun en frafalden pa grund af sin uvidenhed om islam.
Medmindre hun leerer og tror pa islams seks grundszetninger
og tror p3, at det er ngdvendigt at leve op til islam, vil hun
ikke fortsaette med at vaere muslim, selv om hun udtaler
Kalimat at-tawhid, det vil sige siger: 'La ilaha il-1-Allah
Muhammadun Rasdlullah’. Hun skal tro pd de seks

grundsaetninger, der er udtrykt i 'Amantu bi-llahi .., og hun
skal sige: 'Jeg accepterer Alldhu ta’dlas befalinger og
forbud'. " Denne forklaring fra Ibn 'Abidin viser, at en

1 Se venligst kapitel 12 i femte fascikel af Endless Bliss.



vantro bliver muslim, sa snart han siger Kalimat at-tawhid
og tror pa dens betydning. Men som enhver anden Muslim,
nar han har mulighed, skal han lere fglgende ord udenad og
leere deres betydning preecist:

"Amantu bi'llahi wa Mala'ikatihi wa Kutubihi wa Rusulihi
wal-yawm-il-akhiri wa bil-qadari khairihi wa sharrihi
minallahi ta'ala walba'thu ba'd-al-mawt haqqun ash-hadu
an la ilaha illallah wa ash-hadu anna
Muhammadan ‘abduhu wa Rastluhu.” Hvis en muslimsk
dreng ikke leerer disse seks grundseetninger og siger, at han
tror pa dem, bliver han frafalden, nar han nar en alder af
diskretion og pubertet. Efter (at have leert og troet pa disse
seks trosprincipper og derved) opndet imén, bliver det straks
farz for ham at spgrge om og leere islams laere, dvs. (islams
bud, som kaldes) farzer, og (dens forbud, som kaldes) haram,
hvordan man foretager en ablution, en ghusl, hvordan man
udfgrer namaz, og hvordan man tildeekker sine awrat-deler.
Hvis han spgrger en person (om disse leeresatninger), bliver
det farz (en islamisk befaling) for denne person at laere ham
og/eller at hjelpe ham med at finde en sand islamisk bog.
Hvis han ikke kan finde nogen eller nogen sand bog, bliver det
farz for ham at sgge efter en. (Det samme ansvar geelder ogsa
for en muslimsk pige.) Han bliver en vantro, hvis han ikke sgger
efter en. Det vil veere en 'udhr for ham ikke at veere
opmarksom pé disse ansvar, indtil han finder en, (dvs. indtil
han finder en person eller en sand islamisk bog, der kan leere
ham disse ansvar). (En 'udhr er noget, f.eks. en undskyldning,
som fritager en muslim fra at overholde etislamisk pabud). En
muslim, der ikke udfgrer farz-handlinger inden for deres
foreskrevne tider og/eller begar harim, vil blive udsat for
pine i Helvede. Dette veaerk, Belief and Islam, indeholder
detaljerede oplysninger om disse seks principper. Enhver
muslim bgr leese denne bog grundigt og ggre sit bedste for at
fa sine bgrn og alle sine bekendte til at leese den. Awrat-deler
er forklaret i det fjerde fascikel (bind) af Endless Bliss.

I teksten gives betydninger af ayat-i kerima’er som ma'al,
hvilket betyder 'betydning som rapporteret af de leerde i
tafsir’; for betydningerne af ayat-i kerima’er blev kun
forstiet af Ras(ilullah 'sall-Alldhu 'alaihi wa sallam', som til
gengaeld leerte disse betydninger til Sin Sahaba. De laerde
inden for Tafsir (videnskaben om forklaring af Koranen al-
kerim) adskilte disse hadither fra falske, der blev opdigitet
af munafiq'er og =zindiq'er, som blev bestukket af britiske
komplotmaend og forkert oplert som religigse maend uden en



bestemt Madhhab, og med hensyn til de hadith-i-sherifer, de
ikke kunne finde, gav de selv betydninger til disse ayater ved

at fglge (reglerne og principperne for) videnskaben om
Tafsir.



Hvad der forstas af de mennesker, der er uleerde i de Islamisk
videnskaber, som taler arabisk, men ikke har nogen viden
om tafsir, kaldes ikke tafsir (forklaring) af Koranen. Det
er derfor, en hadith-i-sherif siger: "En person, der giver
Koranen al-kerim betydninger ifglge sin forstaelse, bliver
en vantro.” Der er vedlagt en ordliste over arabiske og
andre ikke-engelske termer, som er fremmede for den
engelske laeser.

Ma Allahu ta’ala fa os alle till at fglge den rette vej, som er vist af
Ahl as-Sunnas leerde! Ma Han beskytte os mod at tro pd de
falske, bedrageriske, lumske Ilggne fra islams fjender og
la-madhhabi-folket, der udnytter navne som 'islams store leerde'!
Alle de bgger, der er udgivet pd mange forskellige sprog,
bliver spredt over hele verden via internettet.

En bemazrkning: Kristne missionzerer forsgger at
gore reklame for kristendommen, joder forsgger at udbrede
Talmud, Hakikat Kitdbevi ggr sit bedste for at udbrede
islam, og frimurere keemper for at udrydde religioner. En
klog, leerd og fornuftig person vil bruge sin logik og veelge den
rigtige. Ved at stgtte udbredelsen af den rigtige, vil de tjene
som et middel til, at menneskeheden opnar lykke i denne
verden og idet Hinsidige (Akhirat).

Nutidens muslimer er delt i tre hovedgrupper. Den
forste gruppe er de sande muslimer, som har fulgt i
Sahabas fodspor. De kaldes Ahl as-Sunnat eller
sunni-muslimer eller Firqa-i-ndjiyya, hvilket betyder den
gruppe, der har reddet sig fra Helvede. Den anden
gruppe er Sahabas fjender. De kaldes shi'ier (shiiter) eller
Firqa-i-dalla, dvs. den afvigende gruppe. Den tredje gruppe
er fjendtlig bade over for sunniterne og shiiterne. De
kaldes Wahhabi‘er eller Nejdi'er (eller Najdi‘er), fra
Najd, deres fgdested i Arabien. De kaldes ogsd Firqa-i-
mel'ina, (dvs. den forbandede gruppe.) For det er skrevet i
vores publikationer med titlerne Endless Bliss og The
Rising and the Hereafter, at folk i den gruppe kalder
muslimer for 'vantro'. Vores velsignede Profet forbandede
folk, der kalder muslimer sadan. Denne tredelte tilstand i
den muslimske verden er resultatet af jgdiske og britiske
intriger.

Enhver muslim bgr altid sige "La ilaha il-1-Allah” for sin
nafs' tezkiya, dvs. for at rense sig selv fra uvidenhed
og syndighed, som er iboende i hans natur, og altid gentage
bgnnen "Astaghfirullah" for sit hjertes tasfiya, dvs. for at



redde sig selv fra vantro og syndighed, som har kvalt hans

10



hjerte som fglge af hans hengivenhed til sin nafs,
i djeevelen, darligt selskab og i skadelig laesning. Bgnner
fremsagt af folk, der adlyder islam og ger tawba for deres
synder, vil blive accepteret (af Alldhu ta’ala). Hvis en
person ikke udferer sine daglige (fem) namaz'er, ser pa
kvinder, der ikke har dekket sig ordentligt, og pa andres
udsatte awrat-deler, og spiser og drikker, hvad der er harim
at spise og drikke, ma det konkluderes, at han ikke
adlyder islam. Hans benner vil ikke blive accepteret.

Miladi Hijri Shamsi Hijri Kamari
2001 1380 1422

HUSEYN H'LM' ISIK,
'Rahmat-Allahi 'alaih’

Hiiseyn Hilmi Is'k, 'Rahmat-Allahi ‘alaih’, udgiver af Hakikat
Kitabevi-publikationerne, blev fedt i Eyyub Sultan, Istanbul i 1329
(1911 e.Kr.).

Af de hundrede og fireogfyrre beger, han har udgivet, er
tres arabiske, femogtyve persiske, fjorten tyrkiske, og de
resterende er bager pa fransk, tysk, engelsk, russisk og andre
sprog.

Hiiseyn Hilmi Is'k, 'Rahmat-Allahi ‘alaih’ (ledt af Sayyid
'‘Abdulhakim Arwasi, 'Rahmat-Allahi ‘alaih’, en dyb lerd i
religionen og perfekt i Tasawwuf-dyder og i stand til at vejlede
disciple pa en fuldt moden made; besidder af herligheder og
visdom), var en kompetent, stor islamisk lerd, der var i stand til at
vejlede til lykke, gik bort natten mellem den 25. oktober 2001 (8.
Sha'ban 1422) og den 26. oktober 2001 (9. Sha'ban 1422). Han
blev begravet ved Eyyub Sultan, hvor han var fadt.

11



INTRODUKTION

Som en velsignet og smuk begyndelse indleder Mawlana
Khalid Baghdadi 'quddisa sirruh' sin bog med at citere det 17.
brev fra den tredje bind af bogen Maktabat af al-Imam ar-
Rabbani Ahmad al-Faruqi as-Shirhindi! 'rahmatullahi ‘'alaih'.
Imam-i Rabbéani 'quddisa sirruh' erkleerer som fglger i det
brev]:

Jeg begynder mit brev med Basmala. Uendelig
herlighed og taknemmelighed veere til Allahu ta’dla, som har
skaenket os alle slags tjenester og bezeret os ved at ggre os
til muslimer og vaerdsatte os ved at ggre os til Rasulullah
Muhammads Umma, sall-Alldhu ta'ald 'alaihi wa sallam’,
hvilket er den hgjeste velsignelse.

Vi bgr meditere og indse, at Alldhu ta’ala alene velsigner hver
gunst over alle. Han alene skaber alt. Han alene er den,
der holder hvert eneste veesen i eksistens. Menneskets
overlegne og gode egenskaber er alle Hans velsignelser og
tjenester. Vores liv, fornuft, viden, styrke, hgresans og tale
er alle fra Ham. Han er altid den, der sender utallige
velsignelser og tjenester. Han er den, der redder
mennesker fra problemer og ngd, som accepterer bgnner og
holder sorg og ulykke vaek. Kun Han skaber naering og far dem
til at nd os. Hans velsignelse er sa rigelig, at Han ikke
stopper neering fra dem, der begar synder. Hans evne til
at deekke synder er sa stor, at Han ikke ydmyger eller skalder
dem ud, der ikke adlyder Hans befalinger eller afstar fra Hans
forbud. Han er s3 tilgivende, s& barmhjertig, at Han ikke
skynder sig at straffe dem, der fortjener straf og tortur
(‘fadhab). Han spreder Sine velsignelser og begunstigelser
over bade dem, Han kan lide, og Sine fjender. Han sparer
ikke noget fra nogen. Og som det hgjeste, det mest
veerdifulde af Hans goder, viser Han os den rette vej til
lykke og frelse. Han advarer os mod at komme pa afveje, sa
vi kan komme i Paradis. Han befaler os at tilpasse os til
Hans elskede Profet, sall-Alldhu ta'ala 'alaihi wa sallam, for at
vi kan opnd alle de uendelige velsignelser, endelgse og
uudtgmmelige glaeder i Paradis og Hans nade og karlighed. Sa
Allahu ta’ald’s velsignelser er sa indlysende som solen. De
tjenester, der kommer fra andre, kommer i virkeligheden
fra Ham. Han er igen den, der ggr andre til mellemled og
giver gnske, magt og styrke til at ggre godt. Af denne
grund er Han altid den, der sender alle de velsignelser, der
kommer gennem alle steder og alle mennesker.

! Imam-i Rabbani dgde i 1034 [1624 e.Kr.].

12



At forvente tjenester fra nogen anden end Ham er som at
bede om noget fra formynderen eller tigge om almisser fra
de fattige. De uvidende savel som de uddannede, tdber savel
som de intelligente og de ivrige ved, at det, vi siger her, er
rigtigt og precist, for alt, hvad der siges, er abenlyse fakta.
Det er ikke engangngdvendigt attaenke over dem.

Han, som ggr velgerninger, skal takkes og respekteres. Derfor
er det en menneskelig pligt for enhver at takke Allahu ta’al3,
som har skaenket disse velgerninger. Det er en gald, en
pligt, som visdom kraver. Men det er ikke let at udfere
denne tak til Ham, for mennesker, som oprindeligt blev skabt
af intet, er svage, fattige, fejlbehaeftede og mangelfulde. Hvad
angar Allahu ta’ala, sd eksisterer Han altid og for evigt. Han er
ganske fjern fra fejlbarlighed. Enhver form for overlegenhed
tilhgrer Ham alene. Mennesker har pa ingen mdade nogen
lighed eller neerhed til Allahu ta’ala. Kan mennesker, der er
sa underlegne, takke et sa ophgjet vaesen som Alldhu ta’ala
pad en made, der er verdig til Hans veerdighed? Der er sa
mange ting, som mennesker betragter som smukke og
veerdifulde, men som Han ved, er onde, og misbilliger. Ting,
som vi betragter som erbgdighed eller taknemmelighed,
kan vere almindelige ting, som vi slet ikke kan lide. Af
denne grund kan mennesker med deres defekte sind og korte
syn ikke skelne de ting, der udtrykker taknemmelighed og
@rbgdighed over for Alldhu ta’dld. Medmindre maderne at
takke og respektere Alldhu ta’dld pd er vist af Ham, kan
handlinger, der betragtes som rosende, veere bagvaskelse.

S& den taknemmelighed, der skal vises, og de menneskelige
pligter, der skal udfesres overfor Alldhu ta’dla med hjertet,
tungen og kroppen, blev defineret af Alldhu ta’ala og formidlet
af Hans elskede Profet ‘sall-Alldhu ta’adla ’alaihi wa sallam’!
De menneskelige pligter, som Alldhu ta’dla viste og
pabgd, kaldes islam. Man takker Ham ved at fglge den vej,
som Hans Profet har leert. Allahu ta’dla accepterer eller
bryder sig ikke om nogen tak, nogen tilbedelse, der er
uforenelig med eller ligger udenfor denne vej, fordi der
er mange ting, som mennesker anser for smukke, men
som Islam afviser og betragter som grimme.

Derfor, i taknemmeligheden overfor Alldhu ta’ala, bgr
mennesker med fornuft tilpasse sig Hadrat Muhammad
“alaihis-salam’. Hans vej kaldes Islam. En person, der fglger
Muhammad, “alaihis-salam’, kaldes en muslim. At takke Allihu
ta'dla, det vil sige at fglge Muhammed, "alayhiis-salam’,
kaldes 'ibada (tilbedelse). Islams laere er opdelt i to dele:
religigse og videnskabelige.

13



1) Leeren, som skal troes med hjertet, og som kaldes Usiil-i-
din eller lzeren om iman. Kort sagt betyder iman at tro pa de
seks principper, som Muhammad "alaihis-salam' har lzert, og
at acceptere islam og undgd at sige og bruge tegn pa
vantro. Hver muslim skal leere tegnene pa vantro (kufr) og
undga at bruge dem. En person med iman kaldes en muslim.

2) Lezering om tilbedelse, som skal praktiseres med krop
og hjerte, og de handlinger, som skal undgas med krop og med
hjerte. De leere, der skal praktiseres, kaldes farz, og de som skal
undgas, kaldes haram. Disse leere kaldes Furi-i-din eller
Ahkame-i-islamiyya eller islamiske lzere.

[At sige Kalima-i-tawhid oo at tro pa den betydnin, den
formidler, er grundleeggende ngdvendigt for enhver person.
Kalima-i-tawhid er: "La ilaha il-1-Allah Muhammadun
Rastilullah,” og det betyder: "Allah eksisterer og er
En. Muhammad "alaihis-salam" er Hans Profet.” At tro pa
denne kendsgerning betyder at "have iman" og at "blive
muslim." En person, der har iman, kaldes en 'Mu'min
(troende)' og en 'muslim'. Iman skal veere vedvarende.
Derfor er det ngdvendigt at undgd at udfgre handlinger,
der forarsager vantro, og at bruge ting, der symboliserer
vantro (kufr). Koranen al-kerim er Allahs Ord. Alldhu ta’ala
sendte Sit Ord til Muhammad, alaihis-salam, som et budskab
gennem en engel ved navn Jebrail (Gabriel), alaihis-salam.
Ordene i Koranen al-kerim er pa arabisk. Men de er blevet
arrangeret side om side af Alldhu ta’ala. Ordene i Koranen
al-kerim er sendt ned i ayater, dvs. bogstaver og ord
arrangeret side om side af Alldahu ta’ala. De
betydninger, som disse bogstaver og ord bezrer,
udtrykker Kalam-i-ilahi (Alldhu ta’alas Ord). Disse bogstaver
og ord (i deres samlede form) kaldes Koranen al-kerim. De
betydninger, der baerer Kalam-i-ilahi, er ogsa Qur'an al-kerim.
Denne aspekt af Koranen al-kerim, dvs. kalam-i-ildhi, er
ikke en skabning. Den er evig og varig, ligesom de
andre af Alldhu ta’alas egenskaber. Hvert ar besggte Jebrail
""alaihis- salam" Allahs Budbringer og reciterede (ayaterne
fra) Koranen al-kerim, der allerede var blevet abenbaret, i
samme rakkefglge, som de var blevet nedskrevet i Lawh-i-
mahfiidh,! og vores velsignede Profet gentog efter

erkeenglen. Da Menneskehedens Bedste var ved at
ere det Efterliv med Sin velsignede eksistens, besggte den
mest veerdifulde engel Ham to gange og gentog hele Koranen
al-kerim.

1 Se venligst det seksogtredive kapitel i den tredje fascikel af Endless Bliss.

14



Vores velsignede Profet og de fleste af Sahdbaerne havde
memoriseret hele Koranen al-kerim. I det &r, hvor Alldhu
ta’dlas elskede eerede Efterlivet med Sit velsignede veeren,
samlede Abl Bakr as-Siddiq, den fgrste Khalifa af Allahs
Sendebud, sahabierne, der havde leert Koranen udenad, og
de allerede nedskrevne dele, dannede et ad hoc-komité og
derved opnaet en skrevet tekst af hele Koranen. Dermed blev
en himmelsk bog kaldet Mushaf, dvs. en skreven (eller
trykt) kopi af Koranen al-kerim. Treogtredive tusinde
Sahidbier kom sammen og ndede til enighed om, at hver
eneste bogstav i den eksisterende Mushaf var pa sin rette og
oprindelige plads.

Muhammad ‘alaihis-saldam’s udtalelser kaldes hadith-i-
sherifer. Hadith-i-sherifer, hvis betydning blev inspireret af
Allahu ta’al3, selvom de blev udtalt af Muhammad '"alaihis-
salam", kaldes hadith-i-qudsier. Der findes mange bgger om
hadith-i-sherifer. Bukhari og Muslim er de mest kendte. Af
Alldhu ta’dlas pdbud kaldes leere, der befaler tro, iméan, de,
der skal praktiseres, kaldes farz, og forbud kaldes haram.
Farz og hardm samlet kaldes Ahkam-i-Islamiyya. En
person, der benaegter selv én af islams leere, kaldes en
Kkafir (vantro).

Det andet ngdvendige for en person er at rense deres hjerte.
Nar man siger "hjerte", vil man forstd to ting. Den del af
kgdet i vores bryst kaldes "hjerte" af naesten alle
mennesker. Hjertet i denne forstand findes ogsa hos dyr. Det
andet hjerte er det usynlige hjerte, der findes i det
(materielle) hjerte. Dette andet hjerte kaldes ogsd "hjerte".
Det er dette hjerte, der er skrevet i religigse bgger. Det er
dette hjerte, der rummer islams leaere. Det er dette hjerte,
der tror eller benzegter. Et hjerte, der tror, er rent. Et hjerte,
der benzegter, er beskidt. Det er dgdt. Det er vores fgrste
pligt at rense hjertet ved hardt arbejde. Tilbedelse, iseer
udfgrelse af namaz og bede (en szrlige bgn kaldet) istighfar,
renser hjertet. At begd haram ggr hjertet beskidt. Vores
velsignede Profet sagde: "Sig istighfar meget! Hvis en
muslim siger istighfir-bgnnen jaevnligt, beskytter Allahu
ta’ala dem mod alle sygdomme og katastrofer. Han sender
dem rizq (mad, forsyning) fra steder, de slet ikke
forventer." Istighfar betyder at sige: "Estaghfirullah.”
Bgnnens accept er betinget af, at den bedende er muslim, ggr
tawba for de begdede synder og beder bgnnen bevidst om dens
betydning og med tro.

15



16



Bgnner sagt med et mgrket hjerte vil ikke blive accepteret (af
Allahu ta’dld). Hjertet hos en person, der beder tre gange,
og regelmassigt udfgrer naméaz fem gange dagligt, vil
begynde at sige. En bgn, der kun siges med munden, uden at
hjertet ogsa siger, vil veere til ingen nytte.

De religigse laere, der er dikteret af den islamiske religion,
er de leere, der er skrevet i bggerne af Ahl as-sunnat-leerde.
Der er ayat-i-kerimaer og hadith-i-sherifer med direkte
og abne betydninger, og som derfor kaldes nass, blandt de
trosmaessige og islamiske leere formidlet af Ahl as-sunnat-
forskerne. En person, der benzgter selv én af dem, bliver en
kafir (vantro). Han vil blive kaldt en munafiq, hvis han
skjuler sin vantro. Han vil blive kaldt en zindiq, hvis han
bade skjuler sin vantro og foregiver at vaere en muslim og
derved forsgger at vildlede muslimer. Misopfattelse som fglge
af fejltolkning af nass med uklar betydning vil dog ikke fa en person
til at blive en kafir. Men afvigelse fra den sande vej, Ahl as-
sunnat, vil fare denne person til Helvede. P4 grund af hans tro
pa nasserne med abne betydninger, vil denne person ikke
blive evigt i pine; han vil blive reddet fra Helvede og blive fgrt
ind i Paradis. Folk af denne art kaldes folk af bid'at eller
grupper af dalilat. Der er tooghalvfjerds grupper af dalalat.
Ingen af de tilbedelseshandlinger eller tjenester eller ydelser
til menneskeheden, der udfgres af disse mennesker eller af
vantro eller frafaldne, vil blive accepteret (af Alldhu ta’ili);
deres velggrende handlinger vil ikke gavne dem i det Herefter
(Akhirat). Muslimer med rette tro kaldes Ahl as-sunnat wa-l-
jama'at eller sunni-muslimer. Sunni-muslimer har delt sig i
fire (retledte) undergrupper, nar de udfgrer deres
tilbedelseshandlinger. De betragter hinanden som muslimer
af (den essentielle trosmeessige gruppe kaldet) Ahl as-
sunnat og de elsker hinanden.! En person, der ikke er i en af
disse fire grupper (madhhaber), er ikke sunni-muslim. At en
person, der ikke er sunni-muslim, enten er en Kifir eller en
indehaver af bid'at, star skrevet i breve skrevet af Hadrat
Imam Rabbani, iszer i det to hundrede og seksogfirs brev af fagrste
bind (af hans store vzerk, Maktabat), savel som i Tahtawi’s
kommentar til bogen med titlen Durr-ul-mukhtar, i kapitel med
titlen Zebayikh, og i al-Besair li-munkir-it-tawassul-i-bi-ahl-il-
magqabir, med dokumenter og bevis-tekster. Begge bgger er pa
arabisk. Den sidstnaevnte blev skrevet i Indien og trykt i 1395
[1975 e.Kr.]. Hakikat Kitabevi i Istanbul, Tyrkiet, reproducerede
bogen ved  offsetproces et antal gange i Istanbul

1 Disse fire grupper (eller Madhhaber) er: 1 - Hanafi Madhhab; 2 - Shafi'l
Madhhab; 3 - Maliki Madhhab; og 4 - Hanbali Madhhab.

17



Hvis en person, der udfgrer sine tilbedelseshandlinger i
henhold til en af de fire madhhab'er, begar synder, eller hvis
han begar fejl i sine tilbedelseshandlinger, vil Alldhu ta’ala
tilgive ham, hvis han ggr tawba(anger). Hvis han ikke ggr
tawba, vil Allahu ta’ala tilgive ham og aldrig saette ham i
Helvede, hvis Han vzelger at ggre det. Han vil dog pine ham,
hvis Han vzelger at ggre det, men senere vil han blive befriet
fra pinen. De, der ikke tror pa en eneste af de Kklare
kendsgerninger, som man skal tro pa i islam, det vil sige
dem, der hgres selv uvidende mennesker, kaldes Kkafirer
(vantro) og vil blive udsat for evig pine i Helvede.

Der er to typer af kafirer: Kafiren med en himmelsk bog og
kafiren uden en hellig bog. Hvis en person med muslimske
foreeldre forlader islam, kaldes han en "murtadd” (forladt,
frafalden). Ibn 'Abidin 'rahimahulldhu ta'ald’ siger fglgende, mens
han beskaftiger sig med folk, hvis nikdh (islamiske
agteskabskontrakt) bliver hardam (forbudt, ugyldigt) pa grund af
deres shirk (polyteisme, vantro). Folk, der tilhgrer en af de
tooghalvfjerds keetterske grupper af muslimer, og hvis keetteri
alligevel er sunket ned i irreligigsitet, "frafaldne, mulhider,
zindiqger, ildtilbedere, folk kaldet [brahminer, buddhister,]
Batinier, Ibahatier og Durzier (drusere), afgudsdyrkere, antikke
graeske filosoffer og munafiger er alle vantro uden himmelske
bgger.” Kommunister og frimurere er ogsda vantro uden
himmelske bgger. Kristne og jgder, som tror pd dbenbarede
himmelske bgger, sdsom Taurah og Bibelen, som senere blev
e@ndret, er vantro med bgger. Hvis sidanne mennesker ggr en
bestemt skabning til gud, bliver de mushriker (polyteister).
Alldhu ta’ald’s egenskaber kaldet Sifat-i-thubiitiyya og Sifat-
i-dhatiyya kaldes guddommelige egenskaber (ulihiyyat).

Hvis en vantro, med eller uden en himmelsk bog, omfavner
islam, vil han undgd at komme i Helvede. Han vil blive en
syndfri, ren muslim. Men han skal blive en sunni-muslim. At blive
en sunni-muslim betyder at leese og leere en bog skrevet af en af
de lzerde fra (den sande vej kaldet) Ahl as-Sunna og tilpasse
sin Tman, handlinger og ord til det, han leerer fra den bog. I verden
forstds det ud fra en persons klare ord og handlinger sagt og gjort
uden dartra (sterk ngdvendighed eller tvang), om han er muslim
eller ej. Det bliver definitivt ved en persons sidste &ndedrag, om
han er gaet til den naeste verden med iméan. Hvis en muslim med
alvorlige synder ggr tawba for dem, vil han eller hun helt sikkert
blive tilgivet og blive en syndfri, ren muslim. Det er forklaret i
detaljer i 'ilm al-hal-bgger, for eksempel i bogen med titlen Belief
and Islam (den nuvearende bog) og i de seks fascikler af Endless
Bliss, hvad tawba er, og hvordan det vil blive gjort].

18



IMAN 0OG ISLAM

I bogen, I'tiqad-nama, vil Profetens 'sall-Allahu ta'dla 'alaihi wa
sallam' hadith-i-sherif om iman og islam blive forklaret. Jeg
haber, at troen hos muslimer vil blive perfektioneret gennem
velsignelsen af denne hadith-i-sherif, og at de derved vil opna
frelse og lykke. Jeg haber igen, at det vil fgre til, at jeg, Khalid,
hvis synder er sd mange, blive frelst. Ma Allahu ta’ala, som jeg
har den smukke tro pd, at Han ikke har brug for noget, og at
Hans gunst og velsignelser er sa rigelige, og som har stor
medlidenhed med Sine slaver, tilgive denne stakkels Khalid,
hvis formue er sa lille og hjerte sa sort, for hans upassende ord,
og acceptere hans mangelfulde tilbedelseshandlinger. M& Han
beskytte os mod den bedrageriske, lggnagtige Satans ondskab
[og mod at blive bedraget af falske, fejlagtige ord og skrifter
fra islams fjender] og g@re os lykkelige! Han er den mest
barmhjertige af de barmhjertige og den mest gavmilde af de
gavmilde.

Islamiske leerde siger, at enhver mukallaf, (ansvarlig)
mandlig eller kvindelig muslim, der har ndet en alder af
diskretion og pubertet, skal kende til og tro korrekt pa as-Sifat
adh-Dhatiyya! og as-Sifat ath- Thubltiyya? af Alldhu ta’ala.
Det er dette, som er primzrt obligatorisk (fard) for alle.
Ikke at vide, er ikke en undskyldning; det er en synd.
Khalid ibn Ahmad al-Baghdadi skrev ikke denne bog for at
vise sin overlegenhed og viden til andre eller for at blive
bergmt, men for at efterlade en pamindelse, en tjeneste bag
sig. M3 Alldhu ta’dld hjelpe ydmyge Khélid3> med Sin magt og
gennem Sin Profetens velsignede sjael! Amin.

Alt andet end Alldhu ta’ala kaldes ma-siwa eller ‘dlam
(skabelsen, universet), som nu kaldes "naturen". Alle
skabninger var ikke-eksisterende. Alldhu ta’dld er Den, der
har skabt dem alle.

1Allahu ta’ald har seks egenskaber, som kaldes As-Sifat adh-Dhatiyya: al-Wujid,
eksistens; al-Qidam, at vare uden en begyndelse, evig i fortiden; al-Baqa', at
vere uden en ende, evig i fremtiden; al-Wahdaniyya, der ikke har nogen
partner eller ligemand; al-Mukhalafatu li-l-hawadith, at vere ulig enhver skabning
i enhver henseende; al-Qiydmu bi nafsihi, selv-eksistens eller at veere uden behov
for noget for Sin eksistens. Ingen skabning har nogen af disse seks egenskaber, eller
nogen relation til dem. De tilhgrer udelukkende Alldhu ta’ala. Nogle islamiske
leerde sagde, at al-Mukhalafatu li--hawadith og al-Wahdaniyya var de samme, og at
antallet af as-Sifat adh-Dhatiyya derfor er fem.

2 Se sider 6, 19 og 33.

3 Khalid-i Bagdadi dgde i Damaskus i 1247 [1826 e Kr.].

19



De er alle mumkin (som kan komme til eksistens ud af
ikke-eksistens) og hadith (som kom til eksistens ud af
ingenting); det vil sige, at de kan komme til eksistens,
mens de er ikke-eksisterende, og de kom til eksistens, mens
de havde veeret ikke-eksisterende. Hadith-i-sherif, "Alldhu
ta’ala eksisterede, intet andet eksisterede',” viser, at dette
er sandt.

Et andet bevis, der viser at hele universet og alle
skabninger er hadith, er det faktum, at skabninger hele tiden
forvandler og andrer sig til hinanden; faktisk bgr noget
gadim (uden en begyndelse) aldrig eendre sig. Allahu
ta'ald's Dhat (Person, Essens) og Egenskaber er qadim,
og de forandrer sig aldrig.! Forandringerne i skabningerne
kan ikke komme fra den evige fortid. De bgr have en
begyndelse og veere blevet til fra elementer eller
substanser, som ma vaere blevet skabt ud af ikke-
eksistens.

Et andet bevis p§, at universet er mumkin, det vil sige, at det
kan komme til at vaere ud af ikke-eksistens, er, at skabninger,
som vi ser, er hadith, det vil sige, at de opstar ud af ingenting.
Der er to vaesener: de mumkin og wajib.2

Hvis kun de mumkin eksisterede, eller hvis W3jib al-wujad
ikke eksisterede, ville intet eksistere.? Af denne grund kunne de
mumkin ikke blive til eller fortseette med at eksistere pa egen
hénd.

1 Men i universet @ndrer stoffernes tilstand sig i fysiske processer. Ved kemiske reaktioner endres
stoffernes essens eller struktur. Vi ser objekter (genstande) eller stoffer ophgre med at eksistere og @endre
sig til andre stoffer. I dag, i atomeendringer og nukleare reaktioner, som er blevet opdaget for nylig, ophgrer
stoffet eller elementet ogsd med at eksistere og omdannes til energi.

2 "Wujid" betyder "eksistens, veeren". Der er slags eksistens. Den fgrste er Wajib al-wujad, den
ngdvendige eksistens. Han eksisterer altid. Han har aldrig vaeret ikke-eksisterende fgr, og han
vil heller ikke stoppe med at eksistere i den evige fremtid. Kun Allahu ta’ala er Wajib al-wujid.
Den anden er mumtani' al-wujid, som ikke kan eksistere. Det bgr aldrig eksistere. Sddan er
sharfk al-Bari' (Alldhu ta'dld's partner). En anden gud eller en lighed med Alldhu ta’alda kan
aldrig eksistere. Den tredje er mumkin al-wujid, som maske eller maske ikke eksisterer.
Sadan er universet, alle skabninger uden undtagelse. Det modsatte af wujid er 'Adam (ikke-
eksistens). Alle skabninger var i '"Adam, var ikke-eksisterende, for de kom til eksistens.

3 For det er en forandring, en begivenhed, at komme til eksistens ud af ikke-eksistens, og ifglge
vores viden i fysik skal en substans pavirkes af en ydre kraft, hvis kilde skal ligge for
substansen, for at der kan ske en forandring i den.

20



Hvis ikke nogen kraft havde pavirket det, ville det altid
have forblevet ikke-eksisterende og kunne ikke vzere blevet
til. Eftersom en mumkin ikke kunne skabe sig selv, kunne
den naturligvis heller ikke skabe andre mumkiner. Det, der
har skabt mumien, ma veere Wi3jib al-wujid. 'Alam-eksistens
viser, at en skaber, der skabte det ud af ingenting, eksisterer.
S& den Enestidende Skaber af alle, hvad der er mumkin,
skabningerne, er den eneste W4&jib al-wujid uden at vaere
hadith eller mumkin, men altid eksisterende og qadim
(evig). 'Wajib al-wujid' betyder, at dets eksistens ikke er
fra noget andet, men fa sig selv, det vil sige, at den altid er
selv-eksisterende og ikke er skabt af en anden. Hvis dette
ikke var tilfeeldet, ville det vere en skabning (mumkin og
hadith) skabt af en anden. Og dette er i modstrid med, hvad
der er blevet udledt ovenfor. P4 persisk betyder 'Khuda’
(brugt som et navn for Allah) 'altid selv-eksisterende, evig'.

Vi ser, at klasserne af vaesener er i en forblgffende orden, og
videnskaben opdager nye love i denne orden hvert ar.
Skaberen af denne orden skal vaere Hayy (Evigt levende),
'Alim (Alvidende), Qadir (Almagtig), Murid (Alviljende),
Sami' (Alhgrende), Basir (Alseende), Mutakallim (Altalende)
og Khaliq (Skabende),! for dgd, uvidenhed, manglende evne
eller at veere under andres tvang, dgvhed, blindhed og stumhed
er alle defekter, ufuldkommenheder. Det er umuligt, at sddanne
mangelfulde egenskaber kan vzere i Ham, der har skabt dette
‘alam eller ka'inat (alle veesener) i en sddan orden, og som
beskytter dem mod udslettelse.?

1 Dette er Allahu ta'alas otte Sifat ath-Thubitiyya.

2 Hvert veesen, fra atomer til stjerner, er blevet skabt med nogle beregninger og love.
Regelmaessigheden der findes i de kendte love inden for fysik, kemi, astronomi og biologi
overvelder den menneskelige tankegang. Selv Darwin matte sige, at ndr han taenkte pa
ordenen og delikatessen i gjets struktur, fglte han det, som om han ville blive skgr (
sindssyg). Luft er en blanding af kvalstof (78%), ilt (21%) og aedelgasser (1%). Det er en
blanding, ikke en forbindelse. Hvis ilten var mere end 21 procent, ville det braende vores
lunger. Hvis den var mindre end 21 procent, ville den ikke kunne forbraende
naeringsstofferne i blodet. Det ville veere umuligt for mennesker og dyr at leve. Denne
procentdel, 21, sendrer sig aldrig, ingen steder, ikke engang under regn. Og dette er i sig selv
en stor velsignelse. @jets konstruktion er ingenting sammenlignet med dette vidunder. Er
det muligt, at Han, som har skabt alle lovene, de fine beregninger og formler, der undervises
som videnskabelig viden, kan vaere defekt?

21



Desuden ser vi ogsd de ovennaevnte perfektionsegenskaber i
skabningerne. Han har skabt dem i Sine skabninger. Hvis
disse egenskaber ikke fandtes i Ham, hvordan kunne Han
sd skabe dem i Sine skabninger, og Hans skabninger
ville veere overlegne i forhold til Ham.

Vi bgr ogsa tilfgje, at Skaberen af alle disse verdener af
vaesener bgr besidde alle egenskaberne af
perfektion og overlegenhed og ingen af manglens
egenskaber, for en, der er mangelfuld, kan ikke vaere kreativ.
Bortset fra dette fornuftige bevis, forklarer ayat-i kerima’er
og hadith-i-sherifer tydeligt, at Alldhu ta’ala har egenskaberne
af perketion. Derfor er det ikke tilladt at tvivle pa det. Tvivl
fordrsager vantro. De fgrnzevnte otte egenskaber overfor
perfektion kaldes as-Sifat ath-Thubitiyya. Alldhu ta’ala har
alle de otte attributter af perfektion. Der er ingen defekt, uorden
eller forandring i Hans person, veesen, egenskaber eller
gerninger. Sifiat- adh-Dhatiyya og Sifat-adh-Dhatiyya kaldes
Ullhiyyats (guddommen) egenskaber. Hvis en person tror,
at et vaesen besidder Ulthiyyats egenskaber, bliver personen
en mushrik (polyteist).

22



ESSENTIELLER OM ISLAM

Med hjeelp fra og styrke givet af Allahu ta’ala, som holder alle
‘alamer i live og giver alle tjenester og gaver, og som aldrig
sover, begynder vi nu at forklare den velsignede udtryk fra
vores Profet, salldhu ta'ala 'alaihi wa sallam'.

Vores elskede overlegne Hadrat 'Umar ibn al-Khattab
'radiy- Allahu ta'dla 'anh’, som var en heroisk leder af muslimerne,
en af de hgjeste af Profetens ledsagere, og som var kendt for
sin sandfaerdighed, udtaler:
"Det var sddan en dag, hvor nogle fa af os, Sahaba’erne, var i
Rastilullahs neerver og tjeneste, sall-Alldhu ta'ala ‘'alaihi
wa sallam.” Den dag, den tid var sa velsignet, s veardifuld en
dag, at man nzeppe havde chancen for at opleve den igen. Den
dag faldt det i vores lod at blive hezedret over at vere i
Profetens selskab, teet pd Ham, og at se Hans smukke ansigt,
som var fgde for dnder og gleede og trgst for sjele. For at
understrege veerdien, @ren af den dag, siger den velsignede
Sahabi: "Det var en sddan dag.." Kunne der vaere en anden
tid, der er sd erefuldt og veerdifuldt som den, hvor man
far mulighed for at se Jebra'il (Jibril, serkeenglen Gabriel,
‘alaihi 's-salam) i skikkelse af et menneske, hgre hans
stemme og modtage den viden, mennesker har brug for, sa
smukt og klart som muligt gennem Rasilullahs 'sall- Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' velsignede mund?
" Pa den tid kom en mand teet pa os som fuldmanens opgang. Hans
tgj var ekstremt hvidt, og hans har var meget sort. Tegn pa
rejse, sdsom stgv og sved, blev ikke set pA ham. Ingen af
os, Profetens Sahiba'er, sall-AllAhu ‘'alaihi wa sallam,
genkendte ham; dvs. han var ikke en af dem, vi havde set
eller kendt fgr. Han satte sig ned i Rastilullahs neerveer, sall-
Alldhu ta'ala 'alaihi wa sallam. Han satte sine kneze teet
Profetens velsignede kne." Denne person, i skikkelse af et
menneske, var englen ved navn Jebra'il. Selvom hans made
at sidde pa synes at vere uforenelig med manerer (adab),
viste det os en meget vigtig kendsgerning: i leering af
religigs viden, har generthed ingen plads, og stolthed
eller
arrogance beer ikke herske. Hadrat Jebra'll gnskede at vise
sahabaerne, at enhver frit bgr spgrge sine laerere om, hvad
han gnsker at vide om islam, uden at fgle sig genert, for der
bgr ikke veere generthed i at leere islam eller forlegenhed i
at udfgre, undervise eller laere ens pligter overfor Alldhu
ta’ala.
"Den adle person lagde sine hander pa Rastlullahs 'sall-Allihu
23



ta'ala 'alaihi wa sallam' velsignede knae. Han spurgte Rastlullah: 'O
Allahs Budbringer! Fortzel mig, hvad islam er, og hvordan
man bliver muslim. "

24



Den leksikalske betydning af 'islam' er 'at haeng hovedet i
underkastelse'. Rastlullah 'sall-Allahu ta'ala ‘'alaihi wa
sallam' forklarede, at ordet 'islam' var den samlede betegnelse
for Islams fem grundleeggende essentielle elementer, som fglger:

1. Rasilullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' sagde, at det
fgrste af islams fem grundleggende elementer, er "at sige
Kalimat ash-shahada"; det vil sige, at man skal sige:
"Esh’hadu an 1la ildha il-1-Allah wa esh’hadu anna
Muhammadan 'abdihu wa ras@luh.” Med andre ord
skal en fornuftig person, der har ndet puberteten,
og kan tale, skal mundtligt erkleere: "P3a jorden eller i
himlen er der ingen andre end Alldhu ta’ala, der er veerd at
tilbede. Den eneste, der er verd at tilbede, er Allahu ta’ala alene.
Han er W3jib  ul-  wujid. Enhver form  for
overlegenhed findes i Ham. Ingen fejl findes i Ham. Hans
navn er Allah,” og at tro pa dette fuldsteendigt med hele deres
hjerte. Og man skal ogsa sige og tro: "Den mest adle person,
som havde en rosaergd hud, et hvidrgdt, klart og smukt
ansigt, sorte gjne og gjenbryn; som havde en velsignet
bred pande, med smukke manerer og adfzerd; hvis skygge
aldrig faldt pd jorden, som talte blgdt og blev kaldt Arab,
fordi Han blev fgdt i Mekka af Hashemitisk afstamning,
ved navn Muhammad ibn 'Abdullah, er Alldhu ta’alad’s
menneskelige slave (‘abd) og Budbringer (Rastl)."
Profetens mor var Hadrat Amina bint Wahab. Han blev
fgdt i Mekka [ved daggryet mandag den 20. april 571 eKr.].
Da Han var fyrre ar gammel, i dret kaldes 'Bi'that'-aret, blev
Han informeret om, at Han var Profet. Efter dette indbgd Han
folk til islam i tretten ar i Mekka. Derefter emigrerede
Han til Medina efter Alldhu ta’adlas befaling. Der spredte
Han islam overalt. Ti ar efter Hijrat (hegira) dgde Han i
Medina, mandag den 12. Rabil' al- Awwal (juli 632).1

1 Ifglge historikere gik Profeten ind i hulen i Sawr-bjerget mod aften torsdag den 27 safar i
622 e.Kr, under Sin emigration fra al-Mekkat al-Mukarrama til al-Madinat al-Munawwara. Han
forlod hulen mandag aften og ankom til Qub3, et kvarter neer Medina, mandag den 8.
Rabi'ul-awwal ( 20. september i den gregorianske kalender og 7. september i den
julianske kalender). Denne lykkelige dag blev begyndelsen pd muslimernes hijri. (Hegiral) - Shemsi
(sol) Kkalender.). Begyndelsen af Hijri Shemsi-kalenderen, som vedtages af shi'itterne, ligger seks
méaneder tidligere end denne. Det vil sige, at de vantro Mejisi'ers Nawruz-festival (ildtilbedere)
begynder den 20. marts. Om torsdagen, da alle steder i verden havde lige lange dage og naetter,
opholdt Han sig i Quba og forlod kvarteret fredagen og hvor Han ankom til Medina
samme dag. Begyndelsen af Muharram-maneden i det samme ar (fredag den 16. juni) blev
accepteret som begyndelsen pa Hijri Qamari-kalenderen. Nyirsdagen i det Qamari-ar (manear)
var den 16. juli, en fredag. Det Hijri shemsi-ar, der falder sammen med en vestlig nytarsdag, er 622
ar tidligere end det vestlige nytdr. Og det vestlige ar, der falder sammen med en Hijri shemsi-
drsdag, er 621 ar senere end det Hijri shemsi-nytér.

25



2. Den anden af islams fem essentielle elementer er "at
udfgre (bgnnen kaldet) namaz (eller salat) fem gange
dagligt, ved at opfylde dens betingelser og overholde
dens (essentielle kaldet) farzes, nar tiden for (hver) bgn
kommer." Det er fard for hver muslim at udfgre namaz fem
gange dagligt, at udfgre hver namaz inden for dens fastsatte
tid, hverken tidligere eller senere, og at vide, at man udfgrer
den inden for den fastsatte tid.! Det er alvorlig syndigt at
udfgre en namaz fgr begyndelsen af dens fastsatte tid; denne
alvorlige synd skyldes for det meste brugen af fejlagtige
kalendere udarbejdet af uvidende og la-madhabi folk; den
namaz vil ikke veere sahih (gyldig). (La-madhhabi-folk er
dem, der ikke har tilpasset sig nogen af de fire madhhab’er).
Denne vildfarelse far muslimer til at udfgre den tidligere
sunnat-del af den tidlige eftermiddagsbgn og farz-delen af
aftenbgnnen inden for deres (syndige) tid kaldet kerahat
(eller kardhat). (Tiderne for kerdhat er forklaret i den fjerde
fascikel af Endless Bliss og ogsd pa indvendigt side af det
blgde omslag af bogen med titlen Miftah-ul- Janna. Se
ogsa fodnote nedenfor). Namiz skal udfgres med
opmarksomhed dens fards, wéajibs og sunnas, idet man
overgiver sit hjerte til Alldhu ta’dla og fgr dens fastsatte tid
er udlgbet . I Koranen al-kerim kaldes namaz for 'salat’.
Salat betyder, at menneskets bgn, at englenes siger
istighfar, og at Allahu ta’ala har medfglelse og medlidenhed. I
islam betyder salat at udfere bestemte handlinger, at recitere
bestemte ting, som visti 'ilm al-hal-bggerne. Salat indledes
med ordene 'Alldhu akbar," kaldet 'takbir al-iftitih," og
siges efter at haeve hzenderne op til grerne og afsluttes
efter at have lagt henderne sammen under navlen (for
meand). Den afslutter med salam, som laves ved at dreje
hovedet mod hgjre og venstre skuldre i slutningen af den
sidste siddende stilling.

3. Islams tredje essentielle er "at betale zakit for ens
ejendom.” Den leksikalske betydning af zakat er "renhed, at rose og
blive god og smuk". I islam betyder zakat, "at en person, der har
zakat’s ejendom, mere end han har brug for, og en maengde
kaldet nisab, skal adskille en vis maengde af sin ejendom og give
den til muslimer, der er neevnt i Koranen al-kerim, uden at
udnytte dem. Zakat betales til syv slags mennesker.

1Lees venligst den fierde fascikel af Endless Bliss for detaljeret information
om namaz. Se ogsa bogen med titlen Miftah-ul-Janna. Den engelske version er
tilgaengelig fra Hakikat Kitabevi, [stanbul, Tyrkiet.

26



Der er fire typer zakat i alle fire madhhab'er: zakat af guld og
sglv, zakat af handelsvarer, zakit af de husdyr [far, geder og
kvaeg], der greesser pa markerne i mere end et halvt ar, og zakat
af alle slags ngdvendige stoffer, der er udvundet fra jorden.
Denne fjerde type =zakit, kaldet 'ushr, betales, sd snart
afgrgden er hgstet. De andre tre betales et ar efter, at de har
naet maengden af nisab.

4. Islams fjerde essentielle er "at faste hver dag i maneden
Ramadan." Faste kaldes 'sawm'. Sawm betyder at beskytte
noget mod noget andet. [ islam betyder sawm at beskytte sig selv
mod tre ting [i lgbet af dagene] i Ramadan-maneden, som
befalet af Alldhu ta’dla: spisning, drikning og seksuel omgang.
Ramadan-maneden begynder, nar den nye manen ses pa
(den vestlige) horisont. Den begynder maske ikke pa det
tidspunkt, der er beregnet i kalendere.

5. Islams femte essentielle er, at "den, der kan, skal udfere
hajj (pilgrimsfeerd) én gang i livet." For en person, der er i
stand til det, og som har penge nok til at tage til og komme
tilbage fra byen Mekka foruden ejendom nok til at forsgrge sin
familie, som han efterlader, indtil han kommer tilbage, er det
fard at udfgre tawaf omkring Ka'ba og at udfgre Waqfa pa
plain of 'Arafat, forudsat at vejen er sikker, og hans krop er sund,
én gang i livet.

"Efter at have hgrte disse svar fra Rastlullah ‘sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam', sagde den person: 'Ya Rasiil-Allah! Du
har sagt sandheden. " Hadrat 'Umar 'radiy-Alldhu 'anh’ sagde,
at Sahibi'erne, der var til sted, blev forblgffet over denne
persons adfeerd, som stillede et spgrgsmal og bekrzeftede, at
svaret var korrekt. Man spgrger med henblik p3a at lzere det, man
ikke ved; men at sige: "Du har sagt sandheden," indikerer, at man
allerede ved den.

Den hgjeste af de fem ovennzevnte essentielle elementer er at
sige Kalimat ash-shahdda og tro pd dens betydning. Det naeste
hgjeste er at udfgre namaz. Dernzest er det at faste. Derefter
kommer hajj. Den sidste er at betale zakit. Det er enstemmigt
sikkert, at Kalimat ash-shahada er den hgjeste.

Om rakkefglgen af de andre fire sagde de fleste islamiske
leerde det samme, som naevnt ovenfor. Kalimat ash-shahida
blev det fgrste, der blev fard, ibegyndelsen af islam.

Namaz fem gange dagligt blev fard pa Mi'rij-natten i det
tolvte ar af Bi'that, et ar og nogle maneder fgr Hegira.

Faste under Ramadan blev fard i Sha'ban maned, det andet ar af
Hegira.

27



At betale zakat blev fard i Ramadan méned, samme ar, hvor
fasten blev fard. Og hajj blev fard i det niende ar af Hegira.l Hvis
en person benaegter, ikke tror, neegter, ggr grin med eller
tilsidesaetter en af disse fem essentielle elementer i Islam, bliver han
en vantro, ma Allah beskytte os! P& samme made bliver den, der
ikke accepterer nogen af de ting, som enstemmigt og klart er
erkleret for halal (tilladt) eller haram (forbudt), eller som siger
halal om haram eller haram om haldl, en vantro. Hvis en person
benzgter eller adskyr en af de uundgdeligt kendte islamiske
leerdomme, dvs. leere, der hgres og kendes selv af almindelige
mennesker, der bor i muslimske lande, bliver han en vantro.2
Hvis en almindelig person ikke kender de belaeringer, der ikke er
sa udbredte eller uugdelige for ham at kende til, er han ikke i
benaegtelse (kufr); han er syndig (fisq)-

1 Detaljerede information om naméz, faste, zakat, hajj og om Mi'rjj findes i den fjerde fascikel af Endless Bliss, i det
andet og fgrste og syvende kapitel i dens femte fascikel og i det tresindstyvende kapitel af dens tredje fascikel.
Bi'that betyder, at Alldhuta’dld sendte Sin velsignede zrkeengel, Hadrat Jebra'il, til Sin elskede Profet for
atforteelle Ham, at Han var den sidste Profet. Hegira (Hijrat) betyder Rastlullahs ‘sall-Alldhu ‘'alaihi wa sallam’
migration fra Mekka til Medina.

2 For eksempel at spise svinekgd, at drikke alkohol, at spille; for en kvinde eller pige at vise sig uden at daekke sit
hoved, har, arme og ben og; for en mand at vise sig uden at dackke omradet mellem knzene og navlen, er alle
disse handlinger er hardm. Det vil sige, at Alldhuta’ala har forbudt disse handlinger. De fire madhhaber,
som forklarer Allahu ta’ala’s befalinger og forbud, har haft forskellige opfattelser af, hvor graensen gar for
de awrat-dele af en mands krop, dvs. de dele af en mands krop, som er hardm (forbudte) for ham at vise andre og
for andre at se pa. Det er fard for hver muslim at daekke disse dele af kroppen, som er beskrevet i den madhhab,
han tilhgrer. Det er ogsda haram for andre at se pad dem, der ikke har tildeekket disse dele af deres krop.
Det skrevet i Kimyéa-yi Saddet, at det er hardm for kvinder og piger at gd ud uden at dakke deres
hoved, har, arme, ben, og det er ogsd haram at ga ud i tynde, prydede, stramme og parfumeduftende kjoler.

Deres mgdre, feedre, zegtefaller og brgdre, som tillader dem at g& ud sddan, og som synes, at det er passende, og
som accepterer dem, vil dele deres synder og straffe; det vil sige, at de vil brende i Helvede sammen. Hvis de ggr
tawba, vil de blive tilgivet og ikke breendt. Allahu ta’ala kan lide dem, der ggr tawba. I det tredje ar af Hegira blev
piger og kvinder, der havde ndet puberteten, beordret til ikke at vise sig for namahram-maend og til at deekke sig
selv. (Se venligstdet ottende Kkapitel iden fjerde fascikel af Endless Bliss).

Vi bgr ikke tro pa de lggne, som britiske spioner har fundet pd, og som gentages af deres vildledte og bestukne
efterlignere, der siger, at kvinder ikke plejede at daekke sig til fgr dbenbaringen af hijabs ayat (kvinders daekning),
og at den sdkaldte befaling blev opfundet senere af laerde inden for (den islamiske videnskab) kaldet Figh.

Hvis en person siger, at han er muslim, skal han vide, om noget, han skal ggre, er overstemmelse med islam.
Hvis han ikke ved det, ma han lare det ved at spgrge en lerd af Ahl as-sunnat eller ved at lese bgger skrevet af
leerde i denne kategori. Hvis hans handling kraenker islam, vil han ikke blive fritaget for synden eller det katteren,
der skyldes den handling. Han skal ggre tawba dagligt i sand forstand. Nar tawba er gjort, vil synden eller
keetteren (forarsaget af den handling) helt sikkert blive tilgivet. Hvis han ikke ggr tawba, kommer han til at betale
for det bade i denne verden og i Helvede. De forskellige former for straf (der vil blive pélagt ham) er
beskrevet iforskellige dele af vores bog. (Se ogsadet tiende Kapitel iden sjette fascikel af Endless Bliss).
Dele af kroppen, som maend og kvinder skal deekke under naméaz og andre steder, kaldes 'awrat-dele'. Hvis en person
siger, at islam ikke foreskriver en bestemt del i awrats navn, bliver han en vantro. Nogle dele af kroppen er awrat
ifplge ijma’ (enighed, konsensus) i alle fire madhhaber, (og disse awrat-dele varierer med kgn). Hvis en person
tilsidesaetter vigtigheden af at daekke disse dele af sin krop eller af ikke at se pa andres blottede awrat-dele, dvs.
hvis han (eller hun) ikke fgler nogen frygt for straffen (der vil blive pafert for overtraedelsen af dette forbud), bliver
han (eller hun) en vantro. Hos mand, er dele mellem baekkenet og knzeene ikke awrat i Hanbali Madhhab.

Hvis en person siger: "Jeg er muslim," skal han lare islams principper og de handlinger, der er
fard (obligatoriske) og de, der er hardm (forbudte) med konsensus (ijma') af de fire madhhaber, og han
skal leegge veegt pa denne sag. Ikke atvide er ikke en gyldig undskyldning. Det er identisk med intertionel vantro.
En kvindes hele krop, med undtagelse af hendes heender og ansigt, er awrat ifglge alle fire Madhhaber. Det samme
gaelder, ndr en kvinde blotter sine awrat-dele, synger eller sige (hgjt detlovprisning, der kaldes) Mawlid
i maends neervar.

Hvis en person med lethed blotter en del af sin krop, som ikke er awrat med ijma’, dvs. som ikke er awrat i en af de
tre andre Madhhaber (selvom det er awrat ifglge hans egen madhhab og to af de andre tre madhhaber,)
vil han have begéet en alvorlig synd, selvom denne overtradelse ikke vil ggre ham til en vantro. Et eksempel pa
dette er, en mand, der blotter sine ben mellem backkenet og kneaeene (der, som vi allerede har sagt, ikke er
awrat i Hanbali Madhhab, selvom de er awrat i de tre andre Madhhaber). Det er fard at laere de islamiske
principper, som man ikke kender. S& snart du leerer dem, skal du ggre tawba og dakke dine awrat-dele (som du
maske ikke daekker, pa grund af din uvidenhed om, at de er dine awrat-dele).

Lggn, sladder, bagtalelse, aerekrankelse, tyveri, snyd, forraederi, at sare nogens fglelser, skabere af prblemer, at bruge
nogens ejendom uden tilladelse, ikke at betale en arbejders eller portgrs lgn, oprgr, dvs. at modsette sig lovene og
regeringens ordrer, og ikke at betale skatter er ogsa synder. At begd dem mod vantro eller i ikke-muslimske lande er
lige s haram.

28



DET VASENTLIGE VED IMAN

"Denne aedle person spurgte igen: 'Ya Rasiil-Allah! Fortael mig
nu, hvad iman er." Efter at have spurgt, hvad islam var, og svaret
var blevet givet, bad Hadrat Jabrad'il "alaihi-s-salam" vores
Mester Rastilullah ‘sall-Alldhu ta'dla ‘'alaihi wa sallam' om at
forklare essensen og virkeligheden af iman. Leksikat betyder iman
"at vide, at en person er perfekt og sandfeerdig, og have tro pa ham".
[ islam betyder 'Iman' at tro pa, at Rastlullah 'sall-Alldhu ta'ala
‘alaihi wa sallam' er Alldhu ta’ald’s Profet; at Han er Nabi, den
Budbringer udvalgt af Ham, og at sige dette med tro i hjertet; og at
tro kort pa det, Han formidlede kort, og at tro detaljeret pa det, Han
formidlede detaljeret fra Alldhu ta’dld; og at sige Kalimat ash-
shahdda, nar det er muligt. Steerk iman er sddan, at ligesom vi
med sikkerhed ved, at ild braender, slanger draeber med gift, og vi
undgdr dem, bgr vi anse Alldhu ta’ala og Hans egenskaber som
store, veere fuldt sikre pa dette udenad, straebe efter Hans nade
(rida") og lgbe mod Hans skgnhed (jamal), og tage os i agt for
Hans vrede (ghadab) og pine (jalal). Vi bgr skrive denne iméan
fast pa hjertet fast som en indskrift i marmor.

iman og islam er det samme. I begge tilfeelde skal man tro pa
betydningen af Kalimat ash-shahdda. Selvom de adskiller sig
generelt og i serdeleshed og har forskellige leksikale betydninger,
er der ingen forskel mellem dem i islam.

Er iman én ting, eller er det en kombination af dele? Hvis det er
en kombination, hvor mange dele bestar det af? Er
handlinger eller 'ibadat! inkluderet i iman eller ej? Nar man
siger: "Jeg har Iman", er det sa rigtigt at tilfgje "insha-Allah"
eller ej? Er der lidt eller meget i Iman? Er iman en skabning?
Er det inden for ens magt at tro, eller har de troende troet
under tvang? Hvis der er kraft eller tvang i at tro, hvorfor blev
alle sd beordret til at tro? Det ville tage lang tid at forklare alt
dette en efter en. Derfor vil jeg ikke svare pa dem separat her. Men
det bgr veaere kendt, at ifglge Ash'arl Madhhab og Mu'tazila er
det ikke ja’iz (sandsynligt), for Allahu ta’dla befaler os at ggre
noget, der ikke er muligt. Og ifslge Mu'tazila er det ikke ja'iz
for Alldhu ta’ala at befale noget, som er muligt, men som ikke
er inden for menneskets magt. Ifglge Ash'arl er det tilladt, men
Han har ikke befalet det. At befale folk at flyve i luften er af
denne slags. Hverken i iman eller i 'ibadat befalede Alldhu ta'ala
Sine skabninger at ggre noget, som de ikke ville veere istand
til at ggre. Af denne grund er en person, der bliver sindssyg eller
bliver ghafil (glemsom, uopmaerksom), eller som sover eller dgr,
mens han er muslim, stadig muslim, selvom han ikke er i en
tilstand af bekrzeftelse.

1 Tilbedelseshandlinger.

29



Vi bgr ikke teenke pa den leksikale betydning af 'ilman’ i denne
hadith-i-sherif, for der var ikke en eneste almindelig
mand i Arabien, der ikke kendte dens leksikale betydning:
'betragte som sandfaerdig, tro'. Bestemt kendte Sahabat al-
kiram 'radiy-Alldhu ta'dla 'anhum ajma'in’ det ogsa; men
Jebrd'il 'alaihi-s-salam' gnskede at laere Sahabat al-kirdam
betydningen af iman ved at spgrge, hvad iman betgd i islam.
Og Rastlullah 'sall-Allahu ta'dla 'alaihi wa sallam' sagde, at
iman var at tro pa seks visse kendsgerninger:

1. "Fgrst og fremmest at tro pa Allihu ta’ila,” erklzerede
Han. Tman er at have en oprigtig tro pa seks visse
kendsgerninger ved at finde dem gennem = kashf
(dbenbaring) eller wijdan (samvittighed) eller ved
forstdelsen af 'aql (intellekt, fornuft) gennem beviser eller
ved at stole pd og fplge en fremtreedende og godkendt
erkleering og at bekrafte dette med tungen.

Den fgrste af disse seks kendsgerninger er, at Allahu ta’ala,
er Wajib al- wujlid og den virkelige Ma'btid (den, der skal
tilbedes) og Skaberen af alle skabninger. Det skal troes med
sikkerhed, at Han alene skaber alt [hver substans,
atomer, elementer, molekyler, forbindelser, organiske stoffer,
celler, liv, dgd, hver begivenhed, hver reaktion, alle slags
kraefter og former for energi, bevaegelser, love, dnder, engle
og enhver skabning levende eller livigst vaesen ud af
intet, og Han far dem alle til at overleve] i bdde denne
verden og den naeste uden materiale, tid eller lighed, ud af
ikke-eksistens.

Som Han skabte alle skabninger i universet [i ét gjeblik,
mens de havde veaeret ikke eksisterende], pd samme made
[skaber Han nogle af dem fra hinanden, og néar tiden for
Dommedag kommer, vil Han] i ét gjeblik udslette alt. Han
er Skaberen, Ejeren, Den Absolutte Hersker over alle
skabninger. Man skal tro pd og anerkende, at der ikke er
nogen til at dominere Ham, til at befale Ham eller til at
veere overlegen i forhold til Ham. Hver type overlegenhed,
hver egenskab af perfektion, tilhgrer kun Ham. Ingen defekt,
ingen mangelfuld egenskab findes i Ham. Han er i stand til at
gore, hvad Han vil. Det, Han ggr, er ikke beregnet til at vaere
nyttigt for Ham eller for andre. Han ggr ikke noget for at fa
belgnning. I alt, hvad Han ggr, er der skjulte arsager (hikma),
anvendelser, velsignelser og gunstbevisninger.

30



31



Allahu ta’ala behgver ikke at ggre, hvad der er godt og nyttigt
for Sine skabninger, og Han behgver heller ikke at belgnne
nogle mennesker eller straffe andre. Det ville passe til Hans
overlegenhed og velvilje, hvis Han bragte alle syndere til
Paradis. Det ville passe til Hans retfaerdighed, hvis Han sendte
alle dem, der adlyder og tilbeder Ham, i Helvede. Alligevel har
Han dekreteret og erkleeret, at Han ville fgre muslimer, dem der
tilbeder Ham, til Paradis og give dem gunst, og at Han ville
pine de vantro i Helvede for evigt. Han gar ikke tilbage pa Sit
ord. Det ville ikke veere til nogen nytte for Ham, hvis alle
levende skabninger troede og tilbad Ham, og det ville
heller ikke skade Ham, hvis alle vaesener blev vantro, blev
overdrevne eller ulydige mod Ham. Hvis mennesket gnsker at
gore noget, skaber Han det, hvis Han ogsa gnsker, at det skal
veere sadan. Han alene er den, der skaber hver handling
af Sine menneskelige skabninger og alle ting. Hvis Han ikke
gnsker eller skaber, kan intet beveaege sig. Hvis Han ikke
gnsker det, kan ingen blive vantro eller oprgrer. Han
skaber vantro og synder, men Han kan ikke lide dem. Ingen
kan blande sige i Hans veerker. Ingen har styrken eller
retten til at spgrge om arsagen til, hvorfor Han har gjort dette
eller hint, eller til at kommentere, hvordan Han skal ggre det.
Han vil tilgive, hvis Han vil, en person, der har begaet en
alvorlig synd og er de¢d uden at have foretaget tawba,
undtagen hvis det er polyteisme eller vantro. Han vil pine
ham, hvis Han gnsker det, for en blot let synd. Han erklaerede,
at Han aldrig ville tilgive vantro og frafaldne, og at Han ville
pine dem for evigt.

Han vil pine muslimer i Helvede, som tilbeder Ham, men
hvis tro (i'tiqadd) ikke er forenelig med Ahl as-Sunna's tro,
og som dgr uden tawba. Men sadanne muslimer med (bid'a)
vil ikke forblive i Helvede for evigt.

Det er muligt (ja'iz) at se Alldhu ta’ald med gjne i denne verden,
men ingen har nogensinde gjort det. PA Dommens dag vil
Han blive set af vantro og syndige muslimer i Sin Vrede og
Jelal, og af fromme muslimer i Sin Godhed og Jemal. Engle og
kvinder vil ogsd se Ham. De vantro vil blive frataget dette. Der er
en troveerdig rapport, der forteeller, at dnder ogsa vil blive
frataget dette.

32



Ifglge flertallet af 'ulama' vil "muslimer, som Alldhu ta’ala
elsker, blive bezeret med at se Hans Skgnhed hver morgen
og hver aften; muslimer af lav grad vil blive bezret hver
fredag, og kvinder nogle fia gange om aret, ligesom
festivaler i denne verden.”! Det bgr antages, at Alldhu
ta’dla vil blive set. Men vi bgr ikke forsgge at visualisere,
hvordan dette vil ske; Hans Verker kan ikke begribes
gennem intellektet (‘aql). De er ikke som verdslige
anliggender. [De Kkan ikke males med fysiske eller
kemiske Kkriterier.] Sddanne begreber som retning, at veere
modsat eller at vaeere mod noget har ingen forbindelse med
Alahu ta'ala. Han er ikke materiel. Han er ikke et objekt, [og
Han er heller ikke et element, en legering eller en
forbindelse]. Han er ikke teellelig, Han kan ikke males, og
Han kan heller ikke beregnes. Det sker ingen zndring i Ham.
Han er ikke pa et sted. Han er ikke med tid. Han har ikke en
fortid eller en fremtid, for eller bag, bund eller top, hgjre
eller venstre. Derfor kan menneskelig raesonnering ikke forsta
noget af Ham, og menneskelig fornuft eller viden er heller ikke
tilstreekkelig til at ggre dette. S mennesket kan ikke forst3,
hvordan Han vil blive set. Selvom sadanne ord som hand,
fod, retning, sted og lignende, som ikke er egnede for
Allahu ta’al3, findes i dyater og hadither, brugs de ikke i den
betydnin, som vi kender og bruger i dag. Sddanne iyater og
hadither kaldes mutashabihat. Vi er ngdt til at tro pa dem,
men vi bgr ikke forsgge at forsta, hvad eller hvordan de er.
Eller de kan bortforklares (te'wil) kort eller i detaljer; det
vil sige, at de kan gives betydninger, der passer til Alldhu
ta’ala. For eksempel kan ordet hand tolkes som magt.

1 Hadrat Shaikh 'Abd al-Haqq ad-Dahlawi [dgde i Delhi i 1052 (1642 e.Kr.)] skrev i
sit persiske veerk Takmil-ul-iman: "En hadith-i-sherif siger: 'Du vil se din Rabb pa
Dommedag, som du ser [fuldjmdnen pa den fjortende [dag i mdneden]’. Som
Allahu ta’dla er kendt ufatteligt i denne verden, sdledes vil Han blive set ufatteligt i
det Herefter. Store leerde som Abu'l-Hasan al-Ash'ari og al-Imdm as-SuyGti og al-
Imam al-Bayhaki sagde, at ogsd engle vil se Alldhu ta’ali i Paradis. Al-Imam al-a'zidm
Abu Hanifa og nogle andre leerde sagde, at ander ikke fortjente thawéb og ikke ville
komme ind i Paradis, og at kun trofaste dnder ville undslippe Helvede. Kvinder vil
se Alldhu ta’ala et par gange om aret som festivaler i denne verden. Perfekte
(kamil) troende vil se Ham hver morgen og aften, mens andre troende vil se Ham om
fredagen. For denne ydmyge person deaekker disse gode nyheder ogsa de trofaste
kvinder og engle og ander; det ville vare passende, at de perfekte og ‘'arif-
kvinder som Fatimat az-Zahra, Khadijat al-Kubra, 'A'ishat as-S'ddiga og andre
rene hustruer [af Profeten] og Hadrat Mariam og Hadrat Asiya fir en serlig
behandling. Al-Imam as-Suy(iti mente ogsa dette."

33



Muhammad '"alaihi-s-salam" s3 Alldhu ta’ala under Mi'rgj.!
Men dette syn var ikke med gjne, ligesom synet i denne
verden. En person, der siger, at han har set Alldhu ta’ala i
denne verden, er en zindiq. Det syn, Awliyd' oplever, er
forskellig fra synet i denne verden eller synet i den naeste
verden. Med andre ord er det ikke ru'yat (at se), men
shuhiid, de oplever, [det vil sige, at de ser eksemplerne
(mithals) gennem deres hjerters gjne]. Nogle Awliya’
sagde, at de havde set Ham. Men de forvekslede den shuhid,
de oplevede, mens de var i sekr, det vil sige, da de var
bevidstlgse, med ru'yat. Eller disse ord fra dem skal
bortforklares.

Spgrgsmal: "Det siges ovenfor, at det er muligt (ji'iz) at se
Alldhu ta’alda med gjne i denne verden. S& hvorfor skulle en
person, der siger, at noget muligt skete, veere en zindiq? Hvis
en person, der siger det, bliver en vantro, kan det sa siges, at
veere muligt?”

Svar pa spgrgsmalet: [ sin leksikalske betydning betyder
ja'iz' 'muligt at ske eller ej’. Men ifglge al-Ash'aris madhhab
[Abu-l-Hasan 'Alf ibn Isma'il, dgde i Baghdad i 330 (941 e.Kr.)]
betyder muligheden for ru'yat, at Allahu ta’ala er i stand til
at skabe hos mennesket, en helt anden sans til at se i denne
verden, forskellig fra at se teet pa eller ansigt til ansigt med
Ham, og forskellig fra at se gennem de fysiske love, Han
har skabt i denne verden. For eksempel er Han i stand til,
sd det er muligt, at vise en myg i Andalusien til en blind
mand i Kina, og noget pd méanen eller pd en stjerne til en
mand pa jorden. Sddan magt er kun forbeholdt Alldhu ta’ala.
Desuden er udsagnet: "Jeg s4& Ham i denne verden,”
uforeneligt med ayat al-kerima og med ulamaen’s konsensus.
Derfor er den, der fremszetter en sddan erkleering, en
mulhid eller en zindiq. For det tredje betyder saetningen "det
er muligt at se Alldhu ta’dla i denne verden" ikke "det er
muligt at se Ham pa jorden inden for de fysiske love."

1Se venligst det 60'eren kapitel i tredje fascikel af Endless Bliss for "hellige nzetter".

34



Imidlertid, ndr en person siger, at han har set Alldhu ta’al3,
betyder, at han s& Ham, som han ser andre ting; dette er en
form for syn, der ikke er mulig (ja'iz). En person, der fremszetter
udsagn, der fgrer til vantro, kaldes en mulhid eller en zindiq.”!
[Efter disse svar sagde Hadrat Mawlana Khalid: "Veer
forsigtig!"  Saledes henleder han opmaerksomheden pa
korrektheden af det andet svar].

Tidsforlgb, dag eller nat, kan ikke relateres til Allahu ta’ala.
Der kan ikke veaere nogen andring i Ham pa nogen made, og
det kan heller ikke siges, at Han var sddan i fortiden, eller
at Han vil veere sadan i fremtiden. Han traenger ikke (huldl)
ind i noget. [En gruppe shiamuslimer kalder sig Nusayriya
og tror og siger, at Allahu ta’ala er traengt ind i Hadrat 'Ali.
Denne forkerte tro far dem til at blive kafirs (vantro)]. Han
forener sig ikke med noget. Han har aldrig en modsatning,
modpart, lighed, partner, assistent eller vejleder. Han har ikke
en far, mor, sgn, datter eller hustru. Han er altid til stede
med alle, omgiver og overser alt. For alle er Han taettere pa
end den store arterie i deres hals. Hans omgivelser, tilstedeveerelse
eller naerhed er dog ikke som det, vi forstdr med disse ord. Hans
neerhed kan ikke begribes med de laerdes viden, med forskeres
intellekt eller Awliya's kashf eller shuh(id. Menneskelig
fornuft kan ikke forstd deres indre betydninger. Alldhu ta’ala
er unik i Sin person og i Sine egenskaber. Ingen zndring
eller differentiering finder sted i nogen af dem.

Allahu ta’al’s Navne er tawqifi; det vil sige, at det er tilladt at
bruge de navne som vises af islam og ikke tilladt at bruge
andre ord.2 Alldhu ta’dld’s Navne er uendelige. Det er velkendt,
at Han har et tusind og ét navn; det vil sige, at Han dbenbarede
ét tusind og et af Sine navne for menneskene. I
Muhammads religion, 'alaihis-salam’', blev nioghalvfems af
dem, kaldet "al-Asma"' al-husna", dbenbaret.

1 Mulhiden eller zindiq siger, at han er muslim. Mulhiden er oprigtig i sine ord; han tror p3,
at han er muslim og er pa den rette vej. Men zindigen er en fjende af islam. Han foregiver at
vaere muslim for at skade islam indefra og for at bedrage muslimer.

2 For eksempel kan Alahu ta'ald kaldes "'Alim" (den 'Alvidende’), men vi kan ikke bruge
'fagih’, som ogsa betyder "Alim' (lzerd, en, der er uddannet i islamisk videnskaber), for islam
bruger ikke 'faqih’' om Aldhu ta'ald. P4 samme made er det ikke tilladt at sige 'Gud' i stedet
for Allah, fordi 'gud’ betyder 'afgud’; "Oxe er hindueres gud," siges for eksempel. Det er
tilladt at sige: "Allah er én; der er ingen anden gud end Ham." Ord som Dieu (fransk) og Gott
(tysk) kan bruges for gud eller idol, men ikke for Allah.

35



Ifslge Maturidiyya Madhhab er der otte af Alldhu
ta’ala’s egenskaber, som kaldes Sifat-i-thubutiyya, og syv i
Ash'ariyya Madhhab. Disse egenskaber er evige varige
som Hans person; det vil sige, de eksisterer for evigt. De er
hellige. De er ikke som skabningernes egenskaber. De kan
ikke begribes gennem raesonnering eller antagelse eller ved
at sammenligne dem med vaesener i verden. Alldhu ta’ala
har givet menneskene et eksempel pd hver af Sine
egenskaber. Ved at se disse eksempler, kan man forsta
Alldhu ta’dla’s egenskaber i et lille omfang. Da mennesket
ikke kan begribe Allahu ta’dla, er detikke tilladt at teenke
pa eller forsgge at begribe Alldhu ta’ala. Allahu ta’ala’s otte
egenskaber er hverken det samme som eller forskellige fra
Hans Person; det vil sige, at Hans egenskaber ikke udggr
Hans Person, og det er heller ikke andre end Ham. Disse
otte egenskaber er:

Hayat (Liv), 'Ilm (Alvidenhed), Sem' (Hgrelse), Basar
(Syn), Qudra (Almagt), Kalam (Tale, Ord), Irada (Vilje)
og Tekwin (Skaberevne). I Ash'ariyya Madhhab er Tekwin
og Qudra den samme egenskab. Mashiyya og Iradda er
synonymer.

Hver af Allahu ta’ala’s otte egenskaber er unikke og i en
ensartet tilstand. Der sker ingen forandring i nogen af dem.
Men hver af dem varierer i sin relaterede kvalitet i
skabninger. At en af Hans egenskaber varierer i sin
relation til skabninger og i at pavirke dem skader ikke dens
unikhed. P4 samme made, selvom Alldhu ta’ald har skabt sa
mange slags skabninger og beskytter dem alle mod
udslettelse, er Han stadig En. Ingen andring sker nogensinde i ham.
Hver skabning har brug for Ham hvert gjeblik i enhver
henseende. Han har ikke brug for nogen i nogen
henseende.

2. Den anden af de seks grundleggende elementer i iIman er
"at tro pa Hans engle." Engle er materielle, men zeteriske
(latif), mere zeteriske end den gasformige fase af materie.
De er narani (lysende, andelige). De er levende. De har
fornuft (‘aql). Ondskab, der er specifikke for mennesker,
findes ikke hos engle. De kan antage enhver form. Ligesom
gasser bliver til vaeske og faste form og antager enhver form,
nar de bliver faste, kan engle danne smukke former. Engle
er ikke sjeele, der har forladt store mands kroppe. Kristne
antager, at engle er sadanne &nder. [ modsatning til
energi og magt er de ikke immaterielle. Nogle gamle filosoffer
antog det.

36



37



De kaldes alle mala'ika. 'Malak’ (engel) betyder
'udsending, budbringer' eller 'kraft’. Englene blev skabt fgr
alle andre levende vasener. Derfor blev vi befalet at tro pa
dem fgr troen pa de himmelske bgger, som kommer fgr
troen pa Profeterne; og i Koranen al-kerim gives navnene
pa disse trosartikler i denne reekkefglge.

Troen pa engle skal vaere som fglger: Engle er skabninger af
Allahu ta’ala. De er ikke Hans partnere, og de er heller ikke
Hans dgtre, som vantro og polyteister antager. Alldhu ta’ala
elsker alle engle. De adlyder Hans befalinger og begar aldrig
synder eller er ulydige. De er hverken mand eller
kvinder. De bliver ikke gift. De har ikke bgrn. De har liv; det
vil sige, de er i live. Selvom nogle engle ifglge en forteelling,
der kan spores tilbage til Hadrat 'Abdullah ibn Mas'Gd 'radiy-
Allahu ta'dla 'anh', havde bgrn, blandt hvilke Satan og
djinner blev regnet; forklaringen er skrevet i bggerne i
detaljer. Da Alldhu ta’ala bekendtgjode, at Han ville skabe
menneskeheden, spurgte englene: " Ya Rabbi! Vil Du skabe
vaesener, der vil korruptere verden og udgyde blod?"
Saddanne spgrgsmal, kaldet dhella, fra englene eendrer
ikke p4a, at de er uskyldige.

Af alle skabninger er englene de mest rigelige. Ingen andre
end Alldhu ta’dld kender deres antal. Der er ikke et tomt
sted ihimlen, hvor englene ikke tilbeder. Hvert sted i himlen
er optaget af engle i rukd' (bgjning under namaz)
eller i sajda (nedkastning). I himlen, pa jorden, i greesset,
pa stjernerne, i alle levende og livigse skabning, i hver
regndrabe, plantens blade, atom, molekyle, i hver
reaktioner, beveegelse, i alt, har engle pligter. De udfgrer
Allahu ta’ala’s befalinger overalt. De er mellemled mellem
Alldhu ta’dla  og skabningerne. Nogle af dem er
befalingsmzend over andre engle. Nogle af dem bragte
budskaber til Profeter blandt mennesker. Nogle engle
bringer gode tanker, kaldet "ilham" (inspiration), til
menneskets hjerte. Andre engle er uvidende om alle
mennesker og skabninger og har mistet bevidstheden ved at
fgle Allahu ta’ala’s Skgnhed. Hver af disse engle opholder sig
pa et bestemt sted og kan ikke forlade det sted. Nogle engle
har to vinger, og andre har fire eller flere.

1 Ligesom vingerne pa hver type fugl, og vingerne pd et fly, har deres egen struktur og er
forskellige fra andres vinger, har englenes vinger ogsa deres egen struktur. Nar vi hgrer navnet pa
noget, som vi ikke har set eller ikke kender, antager vi, at det er ligesom de ting, vi kender, hvilket
naturligvis er forkert. Vi tror pa, at engle har vinger, men vi ved ikke, hvordan de er. Billeder af vingede
kvinder i kirker, publikationer eller film, som betragtes som engle, er alle falske. Muslimer laver ikke
sadanne billeder. Vi bgr ikke betragte disse urealistiske billeder tegnet af ikke-muslimer som
sande, og vi bgr ikke tro pa vores fjender.

38



39



Engle, der hgrer til i Paradis, bliver i Paradis.
Deres overordnede er Ridwan. Helvedes engle, Zabanier,
udfgrer i Helvede, hvad de er befalet. Helvedes ild skader
dem ikke, ligesom havet ikke er skadeligt for fisk. Der er
nitten ledende Zabanier. Deres overhoved er Malik.

For hver enkelt menneske er der fire engle, som
registrerer alle deres gode og darlige handlinger. To af dem
kommer om natten, og de to andre kommer om dagen. De
kaldes kiraman Katibin eller hafaza-engle. Der er en
anden videnskabelig rapport, der siger, at hafaza-englene er
forskellige fra kirAman katibin. Englen pa ens hgjre side er
overlegen i forhold til den pa venstre side og registrerer de
gode gerninger. Den pa venstre nedskriver de onde
handlinger. Der er engle, som vil pine vantro og ulydige
muslimer i deres grave, og engle, som vil stille spgrgsmal i
gravene. De afthgrende engle kaldes munkar og nakir.
Engle, der vil afhgre muslimer, kaldes ogsa mubashshir og
bashir.

Engle har en overlegenhed over for hinanden. De mest
overlegne engle er de fire aerkeengle. Den fgrste af dem er
Jabra'il "alaihi-s-saldam". Hans opgave var at bringe wahy til
Profeterne, at informere dem om befalinger og forbud. Den
anden er Israfil "alaihi-s-saldm", som vil blaese den sidste
trompet kaldet 'Sir'. Han vil lade Sir to gange. Ved den fgrste
lyd vil alle levende vzesener bortset fra Allahu ta’ala dg.! Ved
den anden lyd vil alle blive genoplivet. Den tredje er Mika'il
"alaihi-s-salam". Det er hans opgave at udggre billighed,
dyrhed, knaphed, overflod [gkonomisk orden, at bringe komfort
og lethed] og at flytte alle objekter. Den fjerde er 'Azra'il "alaihi-
s-salam’, som tager menneskets sjaele [jan, persisk for arabisk
'rh']. Efter disse fire er der fire overlegne klasser af engle:
fire engle af Hamalat al-'Arsh, som vil vare otte pa
opstandelsens dag; engle i den guddommelige nezerhed, kaldet
mugqarrabiin; ledere af tortur-engle, kaldet kartbiyiin; og
barmhjertighedens engle, kaldet riihaniyin. Alle disse hgjere
engle er ogsa hgjere end alle mennesker undtagen Profeter
"alaihimu-s-salawatu wa-t-teslimat". Sulahad' og Awliya' blandt
muslimer er hgjere end almindelige eller lavere engle. Og
almindelige engle er overlegne i forhold till almindelige
muslimer, dvs. ulydige, syndige. De vantro er dog lavere end

1 Se venligst heftet The Rising and the Hereafter, tilgaengeligt fra Hakikat
Kitabevi i Istanbul, Tyrkiet.

40



alle skabninger.

Ved den fgrste lyd af Sir vil alle engle bortset Hamalat al-
'Arsh og de fire eerkeengle blive udslettet. Derefter vil
Hamalat al-'Arsh og sd de fire zerkeengle blive udslettet.
Ved den anden lyd vil alle engle komme tilbage til livet. Hamalat
al-'Arsh og de fire aerkeengle vil rejse sig fgr den anden lyd
af Sar. Det vil sige, at disse engle vil blive udslettet efter
alle de levende skabninger, da de blev skabt fgr alle.

3. Det tredje af de seks vaesentlige elementer i iman er "at tro
pa de bgger, som Allahu ta’ala har abenbaret.” Han sendte
disse bgger til nogle Profeter ved at lade englen leese for
dem. Til nogle sendte Han bgger indgraveret pa tavler, og
til andre ved at lade dem hgre uden englen imellem. Alle
disse bgger er Alldhu ta’dla’s ord (Kalam-Allah). De er evige i
fortiden og uforgeengelige. De er ikke skabninger. De er ikke
ord skabt af engle, og de er heller ikke Profeternes ord.
Allahu ta’ald’s ord er ikke som det sprog, vi skriver, husker
og taler. Det er det, der eksisterer i skrift, tale eller sind
(tanke). Det har ikke bogstaver eller lyde. Mennesket kan ikke
forstd, hvordan Alldhuta’dld og Hans egenskaber er.
Men mennesker kan leese det Ord, huske det og skrive det
ned. Det bliver hadith, en skabning, nar det er hos os. Det vil
sige, at Alldhu ta’dla’s Ord har to aspekter. Nar det er hos
mennesker, er det hidith! og et vaesen. Nar det betragtes
som Alldhu ta’ala’s Ord, er det evigt (qadim).

Alle de bgger, som Alldhu ta’ala har sendt ned, er sande
og rigtige. Der er ingen lggn eller fejl i dem. Den
videnskabelige rapport, der siger, at det er jd'iz (muligt,
sandsynligt, tilladt) for Ham at tilgive (nogle af Hans slaver)
pa trods af Hans erklaering om, at Han vil straffe og torturere
(dem), bgr betragtes inden for den bredere sammenheeng, at
denne tilgivelse er betinget af situationer, der ligger uden for
vores viden, eller pa Hans egen Vilje og Valg. Eller den sdkaldte
rapport kan have veeret beregnet til at udtrykke et hab om, at
Han vil tilgive den straf, som slaven fortjener. Hvorfor
skulle erklzeringen, der truer med straf og tortur, veere en
lggn, ndr den ikke er beregnet til at informere om en
kendsgerning? Selvom det ikke er ja'iz for Allahu ta’adla ikke
at give de gaver, Han har lovet, er det ja'iz for Ham at tilgive

1'Hadith' betyder '(det), som ikke eksisterede, for det blev skabt af Alldhu ta’ala, og
som vil ophgre med at eksistere, ndr Alldhu ta'dla gnsker at udslette det'.

41



straffen. Ikke kun er denne forklaring plausibel en, men ogsa
den kendsgerning, som man forsgger at bevise, er allerede
blevet nzevnt i dyat-i-kerima’er.

Det er ngdvendigt at forklare ayat-i-kerima’er og hadith-i-
sherifer i deres leksikale betydninger, medmindre der er risiko
eller ulempe. Det er ikke tilladt at give andre betydninger,
der ligner deres leksikale betydninger.! Ayat-i-kerimaer, der
kaldes mutashabihat, har uforstdelige, okkulte betydninger.
Kun Alldhu ta’dla kender og meget fa udvalgte personer, som har
faet al-'ilm al- ladunni, forstdr deres betydninger, s langt de
er tilladt. Ingen andre kan forstd dem. Derfor skal vi tro,
at mutashabihat’s ayater er Alldhu ta'ala’s Ord, og vi skal ikke
undersgge deres betydninger. Larde i Ash'arl Madhhab sagde,
at det vartilladt at forklare (ta'wil) sddanne ayater kort eller
i detaljer. 'Ta'wil' betyder 'at veelge, blandt de mange
betydninger af et ord, som ikke er almindelig'. For eksempel,
om ayaten, "Allah’s Hand er deres overlegen, " som er
Allahu ta’ala’s Ord, skal vi sige: "Jeg tror pa, hvad Allahu ta’ala
mener med dette." Det er bedst at sige: "Jeg kan ikke forsta dets
betydning. Kun Alldhu ta’dla ved det." Eller vi ma sige: " Allahu
ta’ala’s viden er ikke som vores viden. Hans vilje er ikke som
vores vilje. Ledeledes er Alldhu ta’dla’s Hand ikke som Hans
menneskelige skabningers haender."

I de bgger, som Alldhu ta’dld har dbenbaret, blev enten
udtalen eller betydningen af nogle ayat-i-kerima’er, eller
begge dele, &ndret (naskh) af Ham. Koranen al-kerim har
erstattet alle bgger og opheevet gyldigheden af deres
regler. Der vil aldrig veere nogen fejl, tilfgjelser, glemte eller
manglende punkter i Koranen al-kerim indtil verdens ende, og
den vil ikke blive glemt. Al viden om fortiden og fremtiden
findes i Koranen al-kerim. Derfor er den hgjere og mere
veerdifuld end alle andre bgger. Den stgrste mu'jiza af
Rastlullah 'sall-Allahu ta'dla 'alaihi wa sallam' er Koranen al-
kerim. Hvis alle mennesker og djinner ville samles og prgver
at sige noget, der ligner den korteste Stra i Koranen al-
kerim, ville de ikke kunne ggre det. Faktisk samlede de
veltalende, litteraere digtere i Arabien sig og anstrengte sig
meget, men de kunne ikke sige noget i retning af tre korte
dyater. De kunne ikke std imod Koranen al-kerim. De blev
overvaldet. Alldhu ta’ala ggr islam’s fjender ude af stand og

1 Koranen al-kerim og hadith-i-sherifer er pa Quraish-sproget og dialekten. Men ordene ber
forstds med de betydninger, der blev brugt i Hijaz for tretten hundrede &r siden. Det er
ikke korrekt at oversatte dem ved at anvende nutidige betydninger, som er resultatet af
endringer gennem arhundreder.

42



besejrede foran Koranen al-kerim.

43



Koranen’s al-kerim veltalenhed er over menneskelig
magt. Mennesker er ude af stand til at sige det, som det
siger. Ayat-i-kerimaer i Koranen al-kerim er ikke som
menneskers poesi, prosa eller rimvers. Ikke desto mindre blev
det sagt i brevene af det sprog, der tales af de litterzere,
veltalende meend i Arabien.

Hundrede og fire af de himmelske beger blev &benbaret til os: det
er velkendt, at ti suhuf (pl. af sahifa, lille bog) blev
dbenbaret til Adam "alaihis-salam", halvtreds suhuf til Shis (Shit)
"alaihis-salam", tredive suhuf til Idris "alaihis-salam" og ti suhuf til
Ibrahim "alaihis-salam"; Tawrat (Torah) blev &benbaret til Misa
(Moses) "alaihis-salam”, Zebiir til Dawdd “alaihis- salam", Injil
(Latin 'Evangelium’) til 'fsa (Jesus) "alaihis- salam" og Qur'an al-
kerim til Muhammad "alaihis-salam".

Nar en person gnsker at befale eller forbyde noget, at bede
om noget eller at give nogle nyheder, teenker han fgrst over
og forbereder det i sin sind. Disse betydninger i sindet
kaldes "kalam nafsi”, som ikke kan siges at vare arabisk,
persisk eller engelsk. Deres udtrykt pa forskellige sprog, far
ikke disse betydninger til at eendre sig. Ord, der udtrykker
disse betydninger, kaldes "kalam lafzi." Kalam lafzl kan
udtrykkes pa forskellige sprog. S& en persons kaldm nafsi er
en ren, uforanderlig, seerskilt egenskab, der eksisterer i
dens besidder ligesom andre egenskaber sdsom viden,
vilje, skelneevne osv., og kalam lafzi er en gruppe
bogstaver, der udtrykker kaldam nafsi, og som kommer
ud af munden pa den person, der udtaler dem, og som nar
gret. Ligeledes er Allahu ta’ala’s Ord det evige, varige, ikke-tavs
og ikke-skabte Ord, der eksisterer med Hans person. Det
er en egenskab adskilltfra Allahu ta'lla’s Sifat adh-Dhatiyya og
fra Sifat ath-Thubiitiyya, sdsom Viden og Vilje.
Attributten Kalam (Tale, Ord) eendrer sig aldrig og er ren. Det
er ikke i bogstaver eller lyde. Det kan ikke kategoriseres
eller klassificeres som en befaling, et forbud, en fortzaelling
eller som arabisk, persisk, hebraisk, tyrkisk eller syrisk.
Det tager ikke sddanne former. Det kan ikke skrives. Det
kraever ikke apparater eller medier som intellekt, gre eller
tunge. Ikke desto mindre kan det forstds gennem dem som
et vaesen, der adskiller sig fra alle andre veesener, som vi
kender; det kan fortaelles pa ethvert gnsket sprog.

44



Sa hvis det udtrykkes pa arabisk, kaldes det Qur'an al-
kerlm. Hvis det udtrykkes pa hebraisk, er det Tawrat. Hvis det
udtrykkes pa syrisk, er det Injil. [Det star skrevet i bogen
Sharh al-magqasid,! at hvis det udtrykkes pa graesk, er det
Injil, og hvis det udtrykkes pa syrisk, er det Zabtr].

Kalam al-ildhiyya (Alldhu ta’dla’s ord) fortezeller forskellige
emner; hvis det fortaeller de begivenheder, der esket, eller vil
ske, kaldes det Khabar (beretning); hvis ikke, kaldes det insha'.
Hvis det angiver ting, der skal ggres, kaldes den amr
(befaling). Hvis det angiver forbud, er det nahy (forbud).
Men der sker ingen eendring eller tilfgjelse i Kalam al-
ildhiyya. Hver bog eller hver side, der er dbenbaret, er et ark
af Allahu ta’ala’s Ord; det vil sige, de er af Hans Kalam an-
nafsi. Nar det er pa arabisk, kaldes det Qur'an al-kerim. Den
wahy, der er dbenbaret i poesi, der kan skrives og siges og
hgres og huskes, kaldes Kalam al-lafzi eller Qur'an al-
kerim. Da Kaldam al-lafzl betegner Kaldm an-nafsi, er det
tilladt at kalde det Kalam al-ilahiyya eller
Guddommelig Egenskab. Selvom dette ord er i én tilstand,
kan det opdeles og brydes i dele vedrgrende
mennesker. Da det hele kaldes Koranen al-kerim, kaldes dets
dele ogsa Koranen al-kerim.

Leerde i den rette vej er enige om, at Kalam an-nafsi ikke
er en skabelse, og at det er qadim (evigt). Der er ingen
enighed om, hvorvidt Kalam al-lafzi er hadith eller qadim.
Nogle, der betragtede Kalam al-lafzi som hadith, advarede
om, at det ville vaere bedre ikke at sige, at det er hadith,
for ikke at misforstds og komme til at betyde, at Kalam an-
nafsi er hadith. Dette er den bedste bemarkning om sagen.
Nar det menneskelige sind hgrer noget, der betegner
noget andet, husker det samtidigt det, der betegnes. Nar en
af den rette vejs leerde hgres sige, at Koranen al-kerim var
hadith, skal vi forstd, at han henviste til lyde og ord, som vi
udtaler med vores mund. De leerde i den rette vej har
enstemmigt erkleeret, at bidde Kaldm an- nafsi og Kalam al-
lafzi er Alldhu ta’dla’s ord. Selvom nogle laerde betragtede
denne erkleering som metaforisk, var de alle enige om, at
det var det Guddommelige Ord. At Kalam an-nafsi er
Alldhu ta’ala’s ord betyder, at det er Allahu ta’ala’s
Egenskab af Tale, og at Kalam al-lafzi er Alldhu ta’dla’s ord

1Sa'd ad-din at-Taftazani, som dgde i Samarkand i 792 [1389 e.Kr.].

45



betyder, at det er skabt af Alldhu ta’ala.

Spgrgsmal: " Ud fra det skrevne ovenfor forstds det, at Alldhu
ta’ald’s evige Ord ikke kan hgres. En person, der siger: 'Jeg har
hgrt Allahu ta’ala’s Ord," betyder: 'Jeg har hgrt de lyde og ord,
der blev udtalt,’ eller 'Jeg forstod det evige Kalam an-nafsi
gennem disse ord. Alle Profeter, selv alle mennesker, kan hgre
det pa begge disse mader. Hvad er grunden til at skelne mellem

Misa "alaihis-salam" som Kalim-Allah (en, som Alldhu ta’ala
talte til)?"

Svar: Misa 'alaihis-salam" hgrte det Evige Ord uden
bogstaver eller lyde, pd& en made der er forskellig 'Adat al-
ilahiyya (arsagernes lov). Han hgrte det pa en made, der ikke
kan forklares, ligesom Alldhu ta’ala vil blive set i Paradis pa
en uforklarlig og ubegribelig made. Ingen andre hgrte det pa
denne made. Eller han hgrte Allahu ta’ala’s ord i lyde, ikke kun
gennem sine grer, men ogsa gennem hver partikel i sin
krop, fra alle retninger. Eller han hgrte det kun fra traeets
retning, men ikke ilyde eller med luftens vibration eller med
andre midler. Fordi han hgrte det under en af disse tre
betingelser, blev han haedret med navnet 'Kalim-Allah'.
Muhammad "alaihis- saldim" hgrte ogsd det Guddommelige
Ord pd denne made pa Mi'rdj-natten. Det samme geelder for
Jabra'il "alaihis-salam'’, da han modtog wahy.

4. Den fjerde af de seks grundleggende elementer i iman er
"at tro pa Allihu ta’ald’s Profeter”, som blev sendt for at fa
folk til at fglge den vej, Han gnsker, og for at vejlede dem til
den rette vej. Lexikalsk betyder 'rusul' (flertal af rastl) 'de
sendte personer, budbringere'. I islam betyder 'rasitil’ 'adel,
respektabel person, hvis natur, karakter, viden og intellekt
er hgjere end alle andre mennesker i hans tid, og som ikke
har en eneste darlig egenskab i sin karakter og ingen
ubekvemme adfzerd.” Profeterne havde egenskaben 'Isma;
det vil sige, de begik ikke nogen store eller sma synder fgr
eller efter de blev informeret om deres nubuwwa
(profetskab).! Efter de blev informeret om deres nubuwwa,
og indtil deres nubuwwa blev kendt og spredt, havde de ikke
sddanne defekter som blindhed, dgvhed eller lignende. Det
skal antages, at hver Profet havde syv seerpraeg: Amana
(troveerdighed), Sidq (eerlighed), Tebligh (formidling),
'Adala (retfeerdighed), 'Isma (immunitet mod synd), Fatana
(overlegen intelligens) og Amn al-'azl (sikkerhed mod

1 Nogle vantro, der pa en snedig méade forseger at afskaffe islam, siger: "Fer Muhammad blev Profet,
ofrede Han dyr til afguder," og henviser til 1a-madhhabi-beger som dokumenter. Overstéende linjer
beviser, atdenne pastand er en legn.

46



afvisning fra nubuwwa).

En Profet, der bragte en ny religion (dvs. en med en ny
lovgivning), kaldes en "Rasal"” (Budbringer). En Profet, der
ikke bragte en ny religion, men indbgd folk til den
tidligere religion, kaldes en "Nabi" (Profet).! I
kommunikationen (tebligh) af pabud og i at kalde folk til Allahu
ta’ald’s religion er der ingen forskel mellem en Rasil og en
Nabi. Vi skal tro pa, at alle Profeter uden undtagelse var
dedikerede og sande. Den, der benagter én af dem, betragtes
som om han har benzegtet alle.

Nubuwwa kan ikke opnds ved at arbejde hardt, lide sult eller
ubehag eller ved at bede hengivent. Det opnds kun med
Alldhu ta’ald’s velvilje og udvelgelse. Religioner blev sendt
gennem Profeternes formidling for at arrangere et nyttigt
liv for mennesker i denne verden og i den naeste for at
forhindre dem i skadelige handlinger og for at fa dem til at
opna frelse, vejledning, fred og lykke. Selvom de havde
mange fjender og blev gjort nar ad og behandlet hardt,
frygtede Profeterne ikke fjenderne og tgvede ikke med at
meddele folk Alldhu ta’ala’s befalinger om troens principper og
religigs praksis. Alldhu ta’ala stgttede Sine Profeter med
mu'jizaer for at vise, at de var hengivne og sande. Ingen
kunne udfordre deres mu'jizaer. Folk, der fglger en bestemt
Profet, kaldes hans umma. P4 Dommedag vil Profeterne fa
lov til at gé i forbgn for deres ummaer, iser for dem, der var
dybt syndige, og deres forbgn vil blive accepteret. Allahu ta’ala
vil ogsa tillade 'ulama’, sulahd' og awliya' blandt deres ummaer
at g& i forbgn, og deres forbgn vil blive accepteret.
Profeterne "alaihimu-s-salawatu wa-t-teslimat” lever i deres
grave i en tilstand, vi ikke kan kende; jorden far ikke deres
velsignede kroppe til at rddne. Derfor blev det nzevnt i en
hadith-i-sherif: "Profeterne udfgrer namaz og hajj i deres
grave.”?

1'Rasil' oversaettes ogsa som 'Profet’ i teksten.

21 dagens Arabien er der folk, der kaldes wahhabi’er. De anerkender ikke sddanne
hadith-i-sherifer. De kalder sande muslimer, der tror pd disse hadith-i-
sherifer, for "vantro". De bliver ikke vantro pa grund af deres fejlfortolkning af
ayat-i-kerimas og hadith-i-sherifer med uklare og tvetydige betydninger; de bliver
folk af bid'a. De skader i hgj grad muslimerne. Wahhabisme blev grundlagt af en idiot
ved navn Muhammad bin 'Abd-ul-Wahhab fra Najd. Hempher, en britisk spion,
vildledte ham ved at bruge de keaetterske ideer fra Ahmad Ibn Taymiyya (d. 728
[1328 eKr.], Damaskus). Det spredte sig blandt tyrkerne og overalt gennem
bggerne af en egypter ved navn Muhammad ‘'Abduh (d. 1323 [1905 eKr],
Egypten). Ahl as-Sunnas lerde har bevist i hundredvis af deres bgger, at
wahhabierne ikke er tilhaengere af en femte madhhab, og at de er ketterske
mennesker, der fglger en helt forkert vej. Detaljeret information findes i
Endless Bliss, i Confessions of a British Spy og i Advice for the Muslim. Ma

47



Nar de velsignede gjne pa en Profet sov, sov ikke hjertets gjne. Alle
Profeter "alaihim-us-salam" var lige gode til at udfgre deres
pligter som Profeter og i besiddelsen af nubuwwa’er
(profetskabs) perfektion. De ovennzevnte syv szeregenheder
fandtes i alle af dem. Profeter blev aldrig afsat fra nubuwwa.
Awliya' kan derimod blive frataget Wildya. Profeter var
mennesker, ikke djinner eller engle, som aldrig kunne veere
Profeter for menneskene eller opnd en Profetens grad.
Profeter havde overlegenhed og @re over for hinanden. For
eksempel kunne en bestemt Profet’s umma have veeret mere
talrig, eller det land, han blev sendt til, kunne have vzeret
stgrre end en anden profets eller andre profeters, eller han
kunne have veeret udstyret med hgjere gaver og velsignelser,
eller hans mu'jizaer kunne have vzeret mere talrige og
vedvarende; Profeten i den seneste tidsalder, Muhammad
"alaihi-s-salam", var hgjere end alle andre Profeter. Profeterne
kaldet Ulu-l-'azm var hgjere end de andre. Raslilerne var
hgjere end Nabfer, der ikke var Rastiler.

Antallet af Profeter "alaihim-us-salam' er ikke kendt. Det er
vidt kendt, at der var mere end 124.000. Blandt dem var 313
eller 315 Rasiiler; de seks hgjeste Rastiler; blandt dem, kaldet
Ulu-1-'azm, var: Adam, Nih (Noah), Ibrahim (Abraham),
Miisa (Moses), 'IsiA (Jesus) og Muhammad Mustafa
"alaihim-us-salatu wa-s-salam"".

Fglgende treogtredive Profeter er velkendte: Adam, Idris,
Shit (eller Shis), Nih, Had, Salih, Ibrahim, Liat, Isma'il,
Is'haq, Ya'qib, Yasuf, Ayyab, Shu'aib, Miasa, Haran, Khidir,
Yisha' ibn Nin, Ilyas, Alyasa’, Dhu-1-Kkifl, Sham'un, Ishmoil,
Yinus ibn Mati, Dawid, Sulaiman, Luqmin, Zakariyya,
Yahya, 'Uzair, 'isAi ibn Mariam, Dhu-l-garnain og
Muhammad "alaihimu-s-salatu wa-s-salam'.

Navnene pa kun otteogtyve af dem er skrevet i Koranen al-kerim. Shit,
Khidir, Ysha', Sham'un og Ishmoil er ikke skrevet. Blandt de otteogtyve er
det ikke sikkert, om Dhu-l-qarnain, Lugman og 'Uzair var Profeter eller ej.
Der star i det sjetteogtredive brev i den anden bind af Maktidbat- i-
Ma'thimiyya, at autentiske rapporter, angiver, at Khidir "alaihis-salam" var
en Profet. Det star skrevet som fglger i det toogfirsende brev: "At Khidir
"alaihis-salam" fremstar i menneskelig form (af og til), og ogsd ger nogle
ting, viser ikke, at han er i live. Allahu ta’dla har givet hans sjel, savel som
mange andre Profeters og Waliers sjale, tilladelse til at fremstar i
menneskelig form. At se dem beviser ikke, at de er ilive." Dhu-

Allahu ta’ala beskytte unge religigse mennesker mod at falde i wahhabismens
keetteri, og md Han ikke lade os afvige fra Ahl as-Sunnas lerdes rette vej, som er
rost meget i mange hadith-i-sherifer! Amin.

48



1-kifl "alaihi-s-salam' blev ogsa kaldt Harqil, som ogsa blev sagt at
veere llyas, Idris eller Zakariyya.

Ibrahim '"alaihi-s-salim" er Khalil-Alldh, fordi der ikke var
nogen keerlighed til skabninger, og kun keerlighed til
Alldhu ta’ala i hans hjerte. Mlsa "alaihi-s-salam" er Kalim-
Allah, fordi han talte med Alldhu ta’ala. 'Isi "alaihi-s-saldm" er
Kalimat-Allah, da han ikke havde en far og blev fgdt kun ved
al-Kalimat al-ildhiyya (det Guddommelige Ord) ‘'Ver!
Desuden praedikede han Alldhu ta’dla’s ord, som var fyldt
med Guddommelig visdom, og formidlede dem til folks
grer.

Muhammad "alaihis-salam", som er arsagen til skabelsen af
alle skabninger og den hgjeste, mest fremtreedende, mest
xrefulde af menneskene, er Habib-Allah (Alldhu ta’ala’s
elskede). Der var mange Dbeviser, der viste Hans
storhed og overlegenhed, og at Han var Habib-Allah. Af
denne grund kan sddanne ord som "blev overvundet" eller
"blev besejret” ikke siges om Ham. P4 opstandelsens dag vil
Han rejse sig fra Sin grav fgr alle andre. Han vil veere den
forste til at ga til dommens sted. Han vil ga til Paradis fgr alle
andre. Selvom de smukke egenskaber i Hans karakter ikke
kan teelles, og menneskelig energi ikke ville veere
tilstraekkelig til at teelle dem, vil vi prynte vores bog ved
at skrive nogle af dem:

Et af Hans mirakler var Hans opstigning til Mi'rdj: Mens Han
lIa i sengen i al-Mekkat al-Mukarrama, blev Han vaekket,
og Hans velsignede krop blev taget til Agsa-moskeen i
Jerusalem (Quds), derneest til himmelen,e og efter den
syvende himmel, til de steder, som Allahu ta’ala bestemte. Vi
skal tro pa Mi'rdj pa denne méade. !

Hvordan Mi'raj fandt sted, er skrevet i detaljer i mange
veerdifulde beger, iser i Shifa'-i sherif.”

1 De ismailitiske keettere og fjender af islam, der er forklaedt som islamiske leerde, forsgger at
bedrage de unge ved at sige og skrive, at Mi'raj ikke var en fysisk opstigning, men en andelig
tilstand (hal). Vi bgr ikke kgbe sddanne korrupte bgger; vi bgr ikke lade dem bedrage os.

2Qadi 'lyad al-Maliki, forfatter til Shifa', desde i Marokko i 544 [1150 e.Kr.].

49



A

Muhammad "alaihis-salam og Jebra'll "alaihis-salam'" gik fra
Mekka til Sidrat al-muntahd, et trae i den sjette og syvende
himmel. Ingen viden, ingen opstigning kunne ga laengere
end dertil. I Sidra sa Rasilullah "alaihis-salam' Jebra'il
"alaihis-salam' i sin egen skikkelse med sine seks
hundrede vinger. Jebra'il "alaihis-salam™ blev i Sidra. Fra
Mekka til Jerusalem, eller til den syvende himmel, blev
Rastlullah "alaihis-salam" taget pa Burdq, som var et
hvidt, meget hurtigt, kegnslgst og uverdenligt Paradisdyr,
mindre end en muldyr og stgrre end et aesel. Den gik
uden for synsvidde. I Agsda-moskeen udfgrte Rastlullah
"alaihis-salam" og andre Profeter namaz i jama'at, hvor
Rasilullah ledte namaz som imam; det var natbgn eller
morgenbgn. Profeternes sjele var til stede der i deres egne
menneskelige skikkelser. Fra Jerusalem op til den
syvende himmel blev Han tilfgeti et gjeblik med en ukendt
stige ved navn Mi'raj. Pa vejen, dannede engle rakker til hgjre
og venstre og roste og lovpriste Ham. I hver himmel
annoncerede Jebra'll '"alaihis-salam" den gode nyhed om
Ras(lullah’s "alaihis-salam' ankomst. I hver himmel sd Han
en Profet og hilste pad ham. I Sidra s& Han mange forblgffende
ting, velsignelser i Paradis og straf i Helvede. Han sa
ingen af Paradisets velsignelser pa grund af gnsket om og
glaeden ved at se Allahu ta’ald’s Jamal. Udover Sidra gik Han
alene frem, blandt nir (lys). Han hgrte lydene af
englenes penne. Han gik gennem halvfjerds tusind
forhaeng. Afstanden mellem to forhaeng var som en vej pa
fem hundrede ar. Derefter, pd en seng ved navn Rafraf, som
var lysere end solen, gik Han gennem Kursi og ndede 'Arsh.
Han gik ud over 'Arsh’en, ud over tidens, rummets og
materiens verdener. Han ndede det stadie, hvor Han kunne
hgre Alldhu ta’ald’s Tale.

Han sd Alldhu ta’ala pd en made, der ikke kan forstas
eller forklares, som Alldhu ta’alad vil blive set i den naeste
Efterliv uden tid og rum. Han talte med Alldhu ta’ald uden
bogstaver og lyde. Han lovepriste, roste og haedrede Ham.
Han fik utallige gaver og sresbevisninger.

50



Han og Hans Umma (muslimer) blev beordret til at udfgre
namaz halvtreds gange dagligt. Antallet af daglige namaz blev
dog gradvist reduceret til fem med formidlingen af M@isa “alaihis-
salam’. Fgr dette blev namaz kun udfgrt om morgenen og om
eftermiddagen eller om natten. Efter en sa lang rejse, hvor han
havde opndet gaver og velsignelser og set og hgrt si mange
forblgffende ting, vendte Han tilbage til sin seng, som endnu
ikke havde mistet sin varme. Det, vi har skrevet ovenfor,
blev delvist forstdet fra ayater og delvist fra hadither. Det er
ikke wéjib at tro pa alt. Men eftersom Ahl as-Sunna-lerde
har sagt det, vil folk, der benzegter disse kendsgerninger,
blive adskilt fra Ahl as-Sunna. Og den, der ikke tror pa en ayat
eller en hadith, bliver en vantro.

Lad os nzevne nogle af de utallige beviser, der viser, at
Muhammad '"alaihis-salam" er den mest overlegne (Sayyid
al-Anbiya') af Profeterne "alaihimu-s-salawatu wa-t-teslimat".
Pa dommens dag vil alle Profeter sgge ly i skyggen af Hans
banner. Alldhu ta’dla befalede alle Profeter, at hvis de skulle
forblive i live til Muhammad’s 'alaihis-salam tid, som blandt
skabninger var Hans Elskede Udvalgte, skulle de tro pa Ham og
veere Hans assistenter. Alle Profeter beordrede deres ummaer
det samme i deres sidste anmodninger.

Muhammad "alaihis-salam™ var Khatam al-anbiya’ (den
sidste Profet); det vil sige, at ingen Profet vil komme efter
Ham. Hans velsignede sjel blev skabt fgr alle Profeter.
Nubuwwa-status blev fgrst givet til Ham. Nubuwwa blev
fuldendt med Hans haedring af verden. Mod verdens ende, pa
Hadrat al-Mahdis tid, vil 'Isi "alaihis-salam' stige ned fra
himlen til Damaskus og slutte sig til Muhammads "alaihis-
saldim' umma og pradike islam pa jorden.

[De keetterske folk kaldet Qadiani‘er eller Ahmadi’er, som
blev organiseret af briterne i Indien i hijri-aret 1296 [1880 e.Kr.],
forteeller ogsa bagvaskende lggne om 'Isd "alaihis-salam'.
Selvom de haevder at veere muslimer, straeber de efter at
gdelaegge islam indefra. Der er blevet udstedt en fatwa, som
erkleerer, at de ikke er muslimer.

En anden kaettersk gruppe af zindiq'er, der dukkede op i Indien, er
gruppen, der kaldes Jama'at-ut-tablighiyya.l Deres sekt blev
forst grundlagt i 1345 [1926 e.Kr.] af en uvidende ved navn Ilyas.
Han haevdede, at muslimer var "afveget fra islams sande vej",
og at han havde haft en drgm, hvor han havde fdet den
guddommelige befaling at "redde dem fra afvigelse".

1Se venligst det seksogtredive kapitel i den anden fascikel af Endless Bliss.

51



Han sagde, hvad han havde leert af de bgger, der var
skrevet af hans mestre, nemlig Nezir Huseyn, Rashid
Ahmad Kankuhi og Khalil Ahmad Seharanpiri, som ogsa
var Kkeetterske mennesker. Det list, de har brugt for at
vildlede muslimer, er at "tale om veerdien af namaz og
jama'at". Faktum er, at ingen af de namaz-bgnner og andet,
som keettere udfgrer, er acceptable, da de ikke er i
gruppen af Ahl as-sunnat. Det fgrste, disse mennesker
skal ggre, er at laese bgger skrevet af (sande)islamiske
leerde, befri sig selv af keetterske overbevisninger og blive
sande muslimer. Folk, der fejlfortolker dyaterne med
skjulte betydninger i Koranen al-kerim, kaldes bid'at-folk
eller koeettere. Islams fjender, som giver siddanne ayater
betydninger, der passer til deres forraederiske og kzetterske
tanker, kaldes zindiqer. Ved at ggre dette, forsgger disse
mennesker at andre Koranen al-kerim og islam. Den
virkelige store fjende, som opfinder og fodrer disse
keetterier, er briterne, som bruger milliarder til dette
skammelige formal. Medlemmer af Tabligh-i-jama'at, som
blot er uvidende og uverdige redskaber, der er faldet i de
britiske vantro falder, forsgger at bedrage muslimer ved at
kalde sig sunnier, ved at udfgre deres daglige namaz-
bgnner og ved at lyve. Disse mennesker er som
storkereder bygget pa toppen af minareter, og vil blive
udsat for evig ild i Helvedes dybeste grgfter. At baere
enorme turbaner, lade deres skseg vokse langt, tage deres
lange Kkleeder p3a, der kaldes jubba, laese eller recitere
ayat-i-kerimaer og derefter fremstille dem forkert, er en af
de strategier, som disse mennesker bruger i deres onde
programmer til at vildlede muslimer. Men en hadith-i-sherif
lyder preecis som fglger: "Inn-Alldha 1a yanzuru ila
suwarikum wa siydbikum wa lakin yanzuru ila
qulibikum wa niyyatikum," hvilket betyder: " Alldhu ta’ala
dgmmer jer ikke efter jeres udseende og bekladninger, men
efter jeres hjerter og intentioner." Et distich:

Kad-du buland ddred, dester pdra, pdra. Chun
dshiyani laklak, ber kalla-i-mindra.

Fordi disse mennesker ikke har varet i stand til at svare pa
bggerne, udgivet af Hakikat Kitabevi, som beviser, at disse
uvidende idioter er lggnere, siger de: "Bgger udgivet af
Hakikat Kitabevi er forkerte og keetterske. Laese ikke de
bgger."

52



Det mest igjnefaldende symptom pa at diagnosticere
keetterne og zindiger, som er fjender af islam, er deres
fraraden folk fra atlaese bgger, der offentligggr leeren fra Ahl
as-sunnats leerde ved at stigmatisere dem med Kkeettere.
Vores (tyrkiske) bog Faideli Bilgiler (Nyttig
information) uddyber de skader, som disse mennesker
har forarsaget islam, og citerer de svar, som de leerde fra Ahl
as-sunnat har givet dem?].

Muhammad "alaihis-saldam" er den hgjeste af Profeterne og
er Alladhu ta’ald’s medfglelse for alle skabninger. Atten tusind
'‘alamer (verdener af vaesener) modtager fordele fra Hans
velsignelseshav. Ifglge konsensus (blandt islamiske larde)
er Han Profeten for alle mennesker og djinner. Mange
(leerde) har sagt, at Han er Profet for engle, planter, dyr og for
enhver substans. Mens andre Profeter var blevet sendt til
bestemte stammer i bestemte lande, var og er Rastlullah
"alaihis-salam" Profeten for alle verdener og alle de
levende og livigse skabninger. Alldhu ta’dla har tiltalt andre
Profeter ved deres navne. Med hensyn til Muhammad "alaihis-
salam", favoriserede Han ham ved at tiltale ham: "Ah Min
Profet (Rastl)!" Hvert mirakler, der var blevet givet til hver
Profet, blev praesenteret for ham. Allahu ta’dla skeaenkede Sin
elskede Profet flere gaver og gav Ham flere mirakler, end Han
havde gjort til nogen anden af Sine Profeter. Han blev
overgdet af alle Profeter med utallige @resbevisninger og
udmaerkelser: Mdnen blev delti to, da Han gjorde et tegn
med Sin velsignede finger; stenene i Hans handflade udtalte
Allahu’s navn; traeer hilste Ham ved at sige: "O Rastlallah"; den
togrre treestamme ved navn Hanndna greed, fordi Rastlullah
"alaihis-salam' gik veaek og forlod den alene; rent vand flgd ned
fra Hans velsignede fingre; de hgje grader af al-Maqam al-
Mahmud, ash-Shafi'at al- kubra, al-Hawd al-Kawthar, al-
Wasila og al-Fadila blev lovet at blive givet til Ham i det
Herefter; Han havde zeren af at se Allahu ta’dld’s Jemal, fgr Han
tradte ind i Paradis; Han havde den smukkeste moralske
kvalitet i verden, den mest perfekte tro, viden, mildhed,
tdlmodighed, taknemmelighed, zuhd,?2 kyskhed, retfaerdighed,
heltemod, generthed, mod, beskedenhed, visdom, smukke
manerer, hjeelpsomhed, barmhjertighed og uudtgmmelige haeder
og eerefulde treek. Ingen undtagen end Alldhu ta’dld kender
antallet af mirakler, der blev givet til Ham.

1 Se venligst vores andre publikationer pa engelsk, iseer The Sunni Path, Endless Bliss, i seks
fascikler, Belief and Islam, og Documents of the Right Word.
2 At vende sig vaek fra verdslig smag og fornejelser.

53



54



Hans religion ophaevede alle de andre religioner, der var
tidligere.! Hans religion er den bedste og hgjeste af alle
religioner. Hans umma er hgjere end alle andre
ummaer. Awliyd' i Hans umma er mere erefulde end
Awliya' i andre ummaer.

Blandt Awliyda' i Muhammad’s Umma "alaihis- salam"
var den, der fortjente at veere Hans (tidligste) Khalifa
(kalif), AbGi Bakr as-Siddiq 'radiy-Alldhu ta'dld 'anh’, der
var mest elsket af Awliyd' og af imdmerne og var mere
egnet til kalifatet end andre. Efter Profeterne er han den
hgjeste og mest velsignede af alle de mennesker, der er
kommet, og der vil komme. Han var den fgrste, der
opnaede kalifatets status og aere. Som en tjeneste og
velsignelse fra Alldhu ta’dla, havde han ikke tilbedt
afguder, fgr islam begyndte. Han havde vzret beskyttet
mod vantroens og keetteriets mangler.2

Efter ham er det hgjeste af alle menneskene den anden
khalif 'Umar ibn al-Khattab 'radiy-Alldhu ta'adla 'anh’, som
Allahu ta'ala valgte som ven til Sin elskede Profet.

Efter ham er den hgjeste af alle menneskene Rasilullahs
"alaihis-salam'-tredje Khalifa, Dhu-n-Nrain 'Uthman ibn
'Affan 'radiy-Alldhu ta'dld 'anh', en skat af gunst og
velsignelser og en kilde til beskedenhed, tro og andelig
viden.

Efter ham er den mest velsignede af alle menneskene
Rasilullahs "alaihis-salam'-fjerde Khalifa, 'Ali ibn Abi Talib
'radiy-Allahu ta'adla ‘'anh', besiddelse af forblgffende
overlegenheder og Allahu ta'dla’s lgve.

Hadrat Hasan ibn 'Ali 'radiy-Alldhu ta'dld 'anhum'3 blev
Khalifa efter ham. De tredive ars kalifat naevnt i hadith
ash-sherif, blev fuldfgrt med ham. Efter ham er det hgjeste
menneske Hadrat Husayn ibn 'Ali 'radiy-Allahu ta'dla
'anhum’, lyset af Rasilullahs "alaihis-salam' gjne.

Disse overlegenheder var baseret pa, at de havde tjent
mere thawab, forladt deres land og deres elskede for
islams skyld; at veaere muslimer fgr andre; tilpasse sig
Rastlullah "alaihi's-salam" til den hgjeste grad; at overgive
sig til Hans sunna; kempe for at sprede Hans religion; og

1 (Det siger sig selv, at det er den endelige religion).

2Ved denne erklaering om Abi Bakr as-Siddiq 'radiy-Alldhu ta'dla 'anh’, kan det nu forstas, hvor fattige
og uvidende de mennesker er, som tror og skriver, at Rasillah "alaihis-salam' tilbad afguder
for sin nubuwwa.

3 Hasan bin Ali blev forgiftet til dgde i Medina-i Munawwara i [669 e.Kr.].

55



at forhindre vantro, fitna og korruption.

56



Hadrat 'Ali 'radiy-Alldhu 'anh' omfavnede islam fgr alle
andre, med undtagelse af Hadrat AbG Bakr 'radiy-Alldhu
'anh’. Han var et barn og havde ingen ejendom, og boede i
Rastlullah’s “alaihis-salam’- hus og tjente Ham. Derfor
forarsagede hans omfavnelse afislam ikke de vantro til at
omfavnede islam, fulgte hans eksempel eller til at blev
besejret. Pa den anden side styrkede de tre andre Khalifaers
omfavnelse af islam. Fordi Hadrat 'Ali og hans sgnner
‘radiy-Alldhu ta’dld ’anhum’ var de naermeste slegtninge
til Rastlullah "alaihis-salam' og af Rastlulldhs velsignede
blod, kan de siges at have veret hgjere end Hadrat AbG Bakr
og Hadrat 'Umar, men deres overlegenhed var ikke en
overlegenhed i alle henseende og hjalp dem ikke til at
overgd disse store personer i enhver henseende. Det svarede
til, at Khidir, 'alaihis-salam’', der havde laert Miis3, 'alaihis-salam’,
noget.! Hadrat Fatima var hgjere end Hadrat Khadija og
Hadrat 'Aisha, 'radiy-Alldhu ta'dld 'anhunna’, fordi hun var
teettere pd Profeten med hensyn til blod. Men en form for
overlegenhed bgr ikke vise en overlegenhed i alle
henseender. Islamiske leerde fremsatte erklaeringer, der var
uenige med hinanden om, hvilken af disse tre der var den
hgjeste. Som det fremgar af hadith as-sherif, var disse tre,
Hadrat Mariam og Faraos hustru (Pharaoh), Hadrat Asiya,
de fem hgjeste af alle verdens kvinder. Hadithen ash-sherif,
"Fatima er overlegen over kvinderne i Paradis, og Hasan og
Husayn er de hgjeste unge i Paradis”, henviste kun til en
overlegenhed i én henseende.

De neeste hgjeste blandt Sahabat al-kirdam (Profetens
ledsagere) var al-'Asharat al-Mubashshara, de ti
mennesker, der blev velsignet med de gode nyheder om [at
gd til] Paradis. Efter dem var de hgjeste muslimer de 313
muslimer, der deltog i det hellige slag ved Badr. De nzeste
var de 700 modige muslimer, der deltog i det hellige slag
ved Uhud. De neeste var Bi'at ar-Ridwan, de 1400
muslimer, der aflagde ed pa troskab til Rasilullah ’alaihis-
salam’ under treeet.

1 Hvis blodsforhold var det eneste Kkriterium for overlegenhed, burde Hadrat
'Abbas vaere blevet betragtet som overlegen i forhold til Hadrat 'Ali. Desuden
havde Abu Talib og AbG Lahab, som var meget taette i blodforhold, ikke engang
den zere og overlegenhed, der eksisterede i den laveste Troende.

57



As-Sahabat al-kirdm 'radiy-Alldhu ta'dla 'anhum ajma'ln' ofrede
deres liv og ejendom for Rasiilullah’s skyld 'sall- Alldhu ta'ala
‘alaihi wa sallam' og hjalp Ham. Det er pakravet for os (wajib) at
naevne navnet pa enhver af dem med erbgdighed og keerlighed.
Det er aldrig tilladt at sige ord, der ikke passer til deres
storhed. Det er keetteri at neevne deres navne respektlgst.

Den, der elsker Rastilullah "alaihis-salam", skal elske alle Hans
Sahéba’er (ledsagere). En hadith-i-sherif, lyder: "Den, der elsker
mine Sahaba’er, elsker dem, fordi han elsker mig. Den, der
ikke elsker dem, elsker mig ikke. Den, der siarer dem, sarer
mig. Og den, der sirer mig, sarer Allihu ta’ili. En person,
der sarer Allihu ta’ala, vil helt sikkert lide pine."” I en anden
hadith-i-sherif erkleerede Han: "Nar Alldhu ta’ald gnsker at
velsigne en af mine Umma, lagger Han i hans hjerte
kaerligheden til mine Sahaba, og Han elsker dem inderligt.”
Derfor bgr man ikke antage, at Sahabat al-kiram kaempede
mod hinanden for at blive Khalifa eller tilfredsstille deres
onde tanker eller deres sanselige gnsker. Det er hykleri, som
fgrer til undergang at tale darligt om dem ud fra en
sddan antagelse, da jalousi og gnske om position og
afhaengighed afverden var blevet fuldsteendig ryddet ud fra
deres hjerter ved at sidde i neerveer af Rastlullah 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' og hgre Hans velsignede ord. De blev
rette og blev fri for gradighed, ambitioner, nag og ond
natur; de blev helt renset. Nar man tager i betragtning, at
en person, der opholder sig et par dage i neerveer af en af
Wali'erne fra den Ophgjede Profets Umma, drager fordel af
Wali's smukke moral og dyber og bliver renset for
verdslige ambitioner, hvordan kunne det nogensinde
antages, at Profetens Sahiba'er, vores mestre, som elskede
Rastilullah mere end nogen anden og ofrede deres ejendom
og liv for Ham og forlod deres land for Ham og var glade
for Hans selskab, som var neering for sjaelen, ikke var fri for
darlig moral, at deres nafs’er ikke var rene, og at de keempede
for denne lig-lignende midlertidige verden? Disse store
mennesker var bestemt renere end alle andre. Det er
uretfeerdigt at sammenligne uenighederne og kampe
mellem dem med sager blandt os, ondsindede mennesker,
eller at sige, at de kampede for at tilfredsstille deres onde,
sanselige og verdslige gnsker. Det er ikke tilladt at have
sadanne upassende tanker om Sahabat al-kiram. En person,
der vil sige noget imod dem, bgr vide, at det at veere
fjendtlig over for Sahabat al-kirdm er, at vere fjendtlig over
for Rastlullah 'sall-Alldhu ta'dla 'alaihi wa sallam’, og at tale
darligt om dem betyder at tale darligt om Ham, som
uddannede og treenede dem.

58



Af denne grund siger islams store meend, at mangel pa
respekt og hgje mening om Sahabat al-kirdm i
virkeligheden er benzegtelse af Allahs Sendebud. Kampene
ved "Jamal" (Kamel) og "Siffin" kan ikke tages som
grundlag til at bagtale dem. Afreligigse arsager var ingen
af de Sahabi’er, der stod imod Hadrat 'Ali i disse slag,
onde; faktisk fortjente de alle at blive belgnnet pa
Dommedagen. En hadith-i-sherif siger: "En belgnning vil blive
givet til den mujtahid, der tager fejl, og to eller ti til ham, der
finder det, der er rigtigt. En af de to belgnninger er for at
anvende ijtihad. Den anden er for at finde sandheden.”
Stridghederne og kampe blandt disse store islamisk folk var
ikke ud af staedighed eller fjendtlighed, men pga. deres
[forskellige] ijtihad’er og deres gnske om at udfgre, hvad
islam befalede. Hver afSahabat al-kiram var en mujtahid.?

Det var fard for hver mujtahid at handle i overensstemmelse
med den konklusion, han kommet frem til ved sin egen
ijtihdd, selvom hans ijtihdAdd maske ikke var i
overensstemmelse med en mujtahid, der var meget hgjere
end ham. Det var ikke tilladt for ham at fglge en andens
ijtihad. Abl YGsuf og Muhammad ash-Shaibani, disciplene af al-
Imam al-a'zam Ab( Hanifa Nu'man ibn Thabit (d. Baghdad,
150 e.Kr. [767]), og Ab(i Sawr og Isma'll al-Muzani, disciplene af
Imam Muhammad ibn Idris ash-Shafii, (d. 204 [820 e.Kr.],
Egypten) var uenige med deres mestre pd mange omrader,
og om nogle af de ting, som deres mestre sagde 'haram’
(forbudt), sagde de 'halal' (tilladt), og om nogle af de ting,
som deres mestre sagde 'halal’, sagde de 'haram'. De kan
ikke siges at veere syndige eller onde af den grund. Ingen
har sagtdet, for de var mujtahider ligesom deres mestre.

Det er sandt, at Hadrat 'All' var hgjere og mere leerd end Hadrat
Mu'awiya og Hadrat 'Amr ibn al-'As 'radiy-Alldhu ta'ala
‘anhumd’. Han havde mange overlegne kvaliteter, der adskilte
ham fra dem, og hans ijtihad var sterkere og skarpere end
deres ijtihad’er. Men da alle Sahabat al-kiram var mujtahider,
var det ikke tilladt for de to at fglge ijtihdd fra den store
religigse leder. Det var ngdvendigt for dem at handle efter deres
egne ijtihadér.

1 For eksempel er det naevnt i hadith as-sherif pa side 298 i al- Hadiqa, at 'Amr ibn al-'As
'radiy-Allahu ta'ala 'anh’ var en mujtahid.

59



Spergsmal: “I kampene ved ‘Jamal’ og ‘Siffin’ deltog mange af
Muhdjirtin og Ansar blandt Sahadbat al-kiram, og de adlgd og fulgte
Hadrat 'All. Selvom alle af dem var mujtahider, ansa de, at det
var wijib at fglge ham. Dette viser, at det ogsa var wajib for
mujtahider at fglge Hadrat 'All. De matte fglge ham, selvom
deres ijtihader ikke var i oversstemmelse med hans, ikke
ikke?"

Svar: Muslimer, der fulgte Hadrat 'All og keempede pa hans
side, sluttede sig til ham ikke med den hensigt at fglge
hans ijtihad, men fordi deres ijtihdd var i overensstemmelse
med hans ijtihad og viste, at det var wijib at fglge Imam 'Ali. Pa
samme mdde var mange af Profetens fremtradende
ledsageres ijtihdderne ikke enig med Hadrat 'Alis, og det
blev wijib for dem at keempe imod ham. As-Sahabat al-
kirAms ijtihAderne kom wud pd tre forskellige mader
dengang: Nogle af dem forstod, at Hadrat 'All havde ret, og
det blev ngdvendigt for dem at fglge Hadrat 'All; en anden
gruppe s3, at ijtihdden af dem, der keempede imod Hadrat 'Alj,
var rigtig, og det blev wijib for dem at fglge dem, der keempede
imod Hadrat 'Ali og at kempe imod ham; den tredje
gruppe sagde, at det ville veere ngdvendigt ikke at fglge
nogen af siderne og ikke at kaempe, og deres ijtihad
kraevede, at de ikke deltager i krigen. Alle disse tre grupper
havde helt bestemt ret og fortjente belgnning i det naeste liv.

Spgrgsmal: "Svaret [ovenfor] viser, at dem, der kampede
imod Hadrat 'All 'radiy-Alldhu ta'dld 'anh’, ogsd havde ret.
P4 den anden side har laerde fra Ahl as-Sunna sagt, at
Hadrat 'Alf havde ret, at hans modstandere var forkert, at
de var tilgivelige, fordi de havde en 'udhr, og at de endda
havde opndet thawib. Hvad kan siges om det?"

Svar: Al-Imam ash-Shafi'l og 'Umar ibn 'Abd al-'Aziz, to store
meand inden for islam, sagde, at det ikke var tilladt at bruge
ordet 'forkert' om nogen af Sahabat al-kirdm. Derfor blev det
sagt: "Det er forkert at sige 'forkert' om overordnede." Det
er ikke tilladt for underordnede at sige sddanne ord som:
"Han gjorde rigtigt”, "Han gjorde forkert", "Vi godkender"
eller "Vi godkender ikke" om deres overordnede. Som Alldhu
ta’ala ikke beskudte vores hzender med blodet af disse store
mennesker, sd bgr vi beskytte vores tunge mod at udtale
ord som ‘"retferdig" og "uretferdig". De dygtige lerde, der
studerede beviser og heendelser og sagde, at Imam 'All
havde ret, og at hans modstandere var forkert, mente i
virkeligheden, at hvis Hadrat 'Ali havde haft mulighed for at
tale med dem pa den anden side, ville han have vejledt dem
til at anvende ijtihad i overensstemmelse med sin ijtihad.

60



Hadrat Zubair ibn Awwam var imod Hadrat 'All i slaget ved
'Jamal’, men efter at have studeret fakta dybere, 22ndrede han
sin ijtihad og stoppede med at keempe. De ord fra af Ahl as-
Sunna-lzerde, der anser fejltagelse for tilladellig, bgr tages
som sadanne. Det er ikke tilladt at sige, at Hadrat 'All og
dem, der var med ham, var pa den rigtige vej, og at Profetens
andre ledsagere, som var i den anden gruppe med vores mor
'A'ishat as-Siddiqa, var pa den forkerte vej.

Disse kampe blandt Sahabat al-kiram var resultatet af
forskelligt ijtihdd i grene af Ahkdm ash-Shar'iyya (islams
regler). De havde ikke nogen uenigheder om Islam’s
grundleggende elementer. I dag taler nogle mennesker
nedseaettende og respektlgst om islams store meend som
Hadrat Mu'awiya og 'Amr ibn al-'As 'radiy-Alldhu ta'ala
'anhuma’. De kan ikke indse, at de i virkeligheden bagvasker
ognedggr Rasflullah 'sall-Alldhu ta'dla 'alaihi wa sallam’
ved atnedggre Sahabat al-kirdm. Det star skrevet i Shifa’
ash-sherif, at Imadm Malik ibn Enes sagde: "En person,
der svarger og skaelder Mu'awiyal og 'Amr ibn al-'As ud,?
fortjener de ord, han siger imod dem. Det er ngdvendigt at
straffe hardt dem, der taler og skriver imod dem og ikke viser
respekt for dem." Ma Alldhu ta’ala fylde vores hjerter med
keerlighed til Hans Elskedes Sahabaer! Ikke munafiger eller
synderige mennesker, men fromme og Allah-frygtige
muslimer elsker disse overordnede.

[Folk, der erkender veerdien og storheden af Rastilullahs
'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' Sahaba, og som
elsker ogrespekterer dem alle og fglger dem, kaldes Ahl as-
Sunna. Dem, der pastar at elske nogle af dem og ikke kan
lide de andre og dermed bagtaler de fleste af dem, og dem,
der ikke fglger nogen af dem, kaldes shi'iter. Der er mange
shi'iter i Iran, Indien og Irak. Der er ingen i Tyrkiet. Nogle
af dem, for at narre de rene muslimske 'Alawi'er i
Tyrkiet, kalder sigselv 'Alawi'er, hvilket betyder
"Muslim, der elsker Hadrat Ali". At elske nogen kreaever, at
fglger i hans fodspor og elsker dem, som han elsker; hvis de
elskede Hadrat 'All 'radiy-Allahu ta'ala 'anh’, ville de fglge i
hans fodspor. Han elskede alle Profetens Sahaba'er. Han var
radgiver for Khalifa Hadrat 'Umar, den anden khalifa, som
betroede sine bekymringer til ham. Han giftede sin og Hadrat
Fatimas datter Umm Ghulthum til Hadrat 'Umar. I en khutba
sagde han om Hadrat Mu'awiya: "Vores brgdre er uenige

1 Hadrat Muawiya bin Ab{ Sufyan dgde i Damaskus i ar 60 [680 e.Kr.].
2'Amr Ibn al-As dgde i Egypten i ar 43 [663 e.Kr.].

61



med os.

62



Men de er ikke vantro eller synderige. Deres ijtihad viser dem,
at opfgrer sig sddan." Da Hadrat Talhd 'radiy-Allahu ta'ala
'‘anh’, som keempede imod ham, blev martyr, rensede han
selv stgvet fra hans ansigt og blev imdm i den bgn, der blev
udfgrt efter hans dgd. Alldhu ta’ala erklerer: "Troende er
brgdre." [ den sidste ayat-i-kerima i Shrat al-Fat-h erkleerer
Han: "Profetens ledsagere elsker hinanden.” Ikke at elske
selv én af Profetens ledsagere, eller det veaerste, at beere
fjendtlighed mod ham, er at fornaegte Koranen al-kerim. Ahl
as-Sunnah leerde forstod korrekt de overordnedes superioritet
blandt Sahdbat al-kirdm ‘radiy-Allahu ta’ala ‘anhum ajma’in’ og
befalede muslimer at elske alle af dem og derved redde muslimerne
fra faren.

Folk, der havde had og fjendtlighed mod vores
overordnede, Hadrat 'All 'radiy-Alldhu ta'dlda 'anh' og
hans sgnner og efterkommere, Sunni-muslimerne’s
mest elskede elsklinger, blev kaldt Khariji'er
(Khawarij). Nu kaldes de Yazidi’er. Deres trosretninger
er sa bitre, at de nasten ikke har nogen relation tilbage til
islam.

Wahhabierne som pastdr, at de elsker alle Sahabat al-
kiram, men de fglger ikke de velsignede mennesker, men
deres egen keetterske vej, som de tilskriver Sahaba’en. De kan
ikke lide de laerde fra Ahl as-Sunna, store sifi‘er og 'alawi’er,
og bespotter dem alle. De antager, at de alene er muslimer.
De betragter folk, der ikke er som dem, som 'polyteister' og
siger, at det er halal for dem at tage liv og ejendom fra
sadanne folk. Derfor bliver de Ibahis. De udleder forkerte,
kaetterske betydninger fra Koranen al-kerim og hadith ash-
sherif og tror, at islam kun Dbestdr af disse
betydninger. De nzegter adillat ash- Shar'iyya og de fleste
hadith-i-sherifer. Store leerde fra de fire madhhab'er har
skrevet mange bgger, der med dokumentation beviser, at
dem, der er uenige med Ahl as-Sunna, er keettere og
forvolder stor skade paislam.!

1 For mere detaljeret information, lees venligst vores bgger pa engelsk, sdsom Advice for the Muslim og de
seks fascikler af Endless Bliss, samt den arabiske al-Minhat al-wahbiyya fi-r-raddi-l-Wahhabiyya, at-
Tawassuli bi-n-Nabi wa jahalat-1-Wahhabiyyin og Sebil-un-nejat og den persiske Seyf al-abrar. Disse
vaerker og de veerdifulde bgger skrevet som en afvisning af ahl al-bid'a, udgivet af Hakikat Kitabevi i
Istanbul. Bdde i Radd al- muhtar, skrevet af Muhammad Emin Ibni 'Abidin, som gik bort i Damaskus i 1252
[1836 e.Kr.] (bind III, kapitlet om "Baghi") og i den tyrkiske Ni'met-i Islam (kapitlet om "Nikah"), star der
klart, at wahhabierne er ibahier. Eyyiib Sabri Pasha [d. 1308 A.H. (1890)], som var viceadmiral under Sultan
'Abd al-Hamid Khan II, giver i sine tyrkiske vaerker Mir'at al-Haramain og Tarikh-i Wahhabiyyiin, og
Ahmed Cevdet Pasha, i det syvende bind af sin tyrkiske Ottoman History, detaljerede oplysninger om
wahhébierne. Desuden har Yiasuf an-Nebhani i sit arabiske veerk Shawahid al-haqq (3. udgave, Cairo,
1385/1965) grundigt tilbagevist wahhabitterne og Ibn Taymiyya. Halvtreds sider af hans veerk er gengivet i
den arabiske bog 'Ulama-al-Muslimin wa Wahhabiyyiin (Istanbul, 1972).

63



EyyGb  Sabri Pasha 'rahimah-Alldhu ta'ala’ sagde:
"Wahhabismen dukkede op med et blodigt, torturisk og
grufuldt oprgr pa den Arabiske Halvg i 1205 [1791 e.Kr.]."
Muhammad 'Abduh fra Egypten var en af dem, der forsggte at
sprede wahhabismen og anti-madhhabismen gennem sine
bgger over hele verden. I tiden med Unionen og
Fremskridtspartiet blev 'Abduhs bgger oversat til tyrkisk og
tilbudt ungdommen som "varker af den store islamisk lzerde,
den oplyste tenker, den fremtreedende reformator 'Abduh.” Dog
havde 'Abduh &bent skrevet, at han beundrede Jamal ad-din al-
Afghani (d. 1314 A.H. [1897 e.Kr.]), som var frimurer og leder
af den Kairoiske Frimurernes Loge. Islams fjender, som 13 pa
lur for at udslette den sande vej kaldet Ahl as-Sunna og
derved udslette islam ved at udgive sig for at veaere islamens
forkeempere, satte snedigt denne fitna i gang ved at forklzede sig
som religigse meend. 'Abduh blev hyldet til skyerne. Ahl
as-Sunnas store leerde, a'immat al-madhihib, blev annonceret
som varende uvidende mennesker. Deres navne blev
ikke leengere naevnt. Men de rene og adle efterkommere
af vores forfeedre, som havde ofret deres liv for Rastlullah
'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' og islam, de sgnner af
erefulde martyrer, ville ikke give efter for propagandier og
reklamer, for hvilke millioner af pund var blevet brugt. De ville
ikke engang lytte til eller anerkende disse falske ‘islam-
helte'. Alldhu ta’ala beskyttede martyrernes bgrn mod disse
afskyelige angreb. 1 dag tilbydes oversatte bgger fra de la-
madhhabi-folk som Mawdddi,' Sayyid Qutb,2 gruppen kaldet
'Tebligh-i- jaméa'at’ og Hamidullah til ungdommen. De
indeholder kaetterske ideer, der er i overensstemmesle med
udtalelserne fra Ahl as-sunnat-leerde, og bliver ophgjet
voldsomt med gigantiske reklamer.

1 Mawddi er grundlaeggeren af foreningen i Indien ved navn Jama'atul-islamiyya. Han
dgde i 1399.

2 Sayyid Qutb blev henrettet i Egypten i 1386 [1966 e.Kr.].

64



Vi ma altid veere pa vagt og forsigtige. Ma Allahu ta’ala vekke
muslimer fra uvidenhed til Hans elskede Profet Muhammads
‘alaihis-salam’ ndde! Ma Han beskytte os mod at blive bedraget
af fjendernes logne og bagvaskelser! Amin. Lad os ikke
bedrage os selv ved kun at bede! At bede uden at holde sig til
Allahu ta’ala’s Adat al-ilahiyya (Guddommelig Lov), uden at
arbejde eller holde fast i midlerne, ville vere at bede om
mirakler fra Allahu ta’ala. En muslim skal bide arbejde og
bede. Vi ber ferst holde os til midlerne og derefter bede. Det
forste middel til at undslippe fra vantro er at lare og
undervise i islam. Nemlig er det obligatorisk (fard) og alles
primzere pligt, mand eller kvinde, at lare Ahl as-Sunna's
troende principper og islams pabud ud og forbud. | dag er det
ret nemt at leere disse ting. For der er frihed til at skrive og
udgive sande islamiske bgger. Hver muslim ma stette staten,
som har givet denne frihed til muslimerne.

Folk, der ikke lzrer Ahl as-Sunna’s troende principper og
leerer ('ilm al-hal) dem til deres bern, er i fare for at afvige fra
islam og falde i vantroens afgrund. Sadanne menneskers
benner bliver ikke acceptable. Hvordan kan de sé beskytte sig
mod vantro? Rastlullah 'sall-Allahu ta'ala ‘alaihi wa sallam'
sagde: ""Der er islam, hvor der er viden. Der er ingen
islam, hvor der ingen viden er.” Som det er nedvendigt at
spise og drikke for ikke at de af sult, er det ogsa ligeledes
nedvendigt at lere vores religion for ikke at blive bedraget af
vantro og ikke Dblive ikke-muslimer. Vores forfadre
samledes ofte og laeste 'ilm al-hal-beger og forblev derved
muslimer og ned islam. De overleverede denne lykke korrekt
til os. S& for at forblive muslimer og for at vores bern ikke
skal blive fanget af fjenderne, bade indefra og wudefra, er
den ferste og mest nedvendige forebyggende middel at
laese og forstd de 'ilm al-hal-beger, som er udarbejdet af
Ahl as-Sunna- lerde. Foraldre, der ensker, at deres barn skal
veere muslim, ber sende det til en larer og sikre sig, at de
leerer at laese Koranen al-kerim. Lad os lese, leere og undervise
vores bern og dem, vi er ansvarlige for, mens vi har chancen.
Det vil vare svert og endda umuligt for dem, nar de starter i skole.
Det vil veere nyttelost at begraede det efter degenereringen er
sket. Vi ber ikke tro péa islams fjender, deres bedragende og
falske beger, aviser, magasiner, tv- og radioprogrammer, film
og websider.

65



Ibn 'Abidin 'rahimah-Alldhu ta'ala’ skrev i det tredje bind [af
Radd al- muhtar], at snedige vantro, som, selvom de ikke
tror pa nogen religion, foregiver at vare muslimer og
underviser i ting, der fgrer til vantro, som om de var islamiske,
og som straeber efter at vildlede muslimer og fgre dem ud af
islam, kaldes zindiq er].

Spgrgsmal: "En person, der har lsest oversattelser af
deres korrupte bgger, siger:

"Vi bgr leese forklaringer (tafsir) af Koranen al-kerim. At
overlade ansvaret for at leere vores religion og Koranen al-
kerim til religigse leerde er en farlig og skreemmende tanke.
Koranen al-kerim siger ikke: "O religigse leerde". Den siger:
"0 muslimer” og "O mennesker". Af denne grund bgr hver
muslim selv forstd Koranen al-kerim og ikke forvente, at
andre ggr dette for dem. "

"Denne person ¢gnsker, alle skal leese bgger tafsir- og
hadithbgger. Han anbefaler ikke, at laese bgger om kalam,
figh og 'ilm al-hal skrevet af islamiske leerde og store lerde
af Ahl as-Sunna. Udgivelsen af Rashid Rida’s! bog Islamda
Birlik ve Fikh Mezhebleri af Chief Office of Religious
Affairs (udgivelsesnummer 157; 1394/1974) har yderligere
forvirret lzeserne. I mange af dens sider, iszer i "Sixth Dialogue,”
star der:

"De [mugqallider, tilhaengere af en af de fire madhhab'er]
ophgjede de mujtahid-nimamerne til profetskab. De foretrak
endda en mujtahid’s ord, som var i strid med Profeten’s
hadith, frem for hadith'en. De sagde, at hadithen kunne
vere blevet annulleret (naskh), eller der kunne have
veeret en anden hadith ifglge deres ima. Ved at handle pa ord fra
folk, der maske kunne have taget fejl i deres vurdering og som
maske ikke havde kendskab til sagen, og ved at tilsidesaette
Profetens hadith, som var fri for fejl, modsiger disse muqallider
ogsd mujtahiderne. De modsiger endda Koranen al-kerim ved
at ggre det. De siger, at ingen undtagen en mujtahidimam
kunne forstd Koranen al-kerim. Sddanne ord fra faqiher
og andre mugqallider viser, at de har taget dem fra
joder og Kkristne.

1 Rashid Rida var en discipel af Muhammad Abduh. Han dgde i 1354 [1935 e.Kr.].

66



Derimod er det lettere at forstd Koranen og hadither end
at forstd de bgger skrevet af figh-maend. Folk, der har
forstdet arabiske ord og grammatik, vil ikke have
vanskeligheder med at forstd Koranen og hadither. Hvem
kan benaegte, at Allah er i stand til at forklare Sin egen
religion klart? Hvem kan modsige det faktum, at Rastlullah
var mere i stand end nogen anden til at forstd, hvad Allah
mente, og kunne forklare det bedre end andre? At sige, at
Profetens forklaringer var utilstraekkelige for muslimerne, er
at haevde, at Han ikke at han ikke kunne udfgre sin pligt som
budbringer (tabligh) przecist. Hvis stgrstedelen af folk ikke kunne
forstd Koranen og Sunna, ville Allah ikke have palagt alle folk
reglerne i Bogen og Sunna. Man skal kende, hvad man tror p3,
sammen med dets dokumentariske beviser. Allah afviser
taqlid (tilpasser til en madhhab) og siger, at deres
[muqallider’s] efterligning af deres faedre og bedstefeedre ikke
ville blive anset som undskyldeligt. Ayater viser, at taqlid
aldrig er godkendt af Allah. Det er lettere at forsta den del af
religionen, der vedrgrer furd’, fra dens dalil (dokument, kilde),
end det er at forstd den del, der vedrgrer tro (usil, iman). Nar
Han paleegger det sveere, ville Han sa ikke paleegge det lette?
Det vil veere sveert at udlede regler fra nogle sjeldne sager,
men da vil det blive anset som en undskyldning ikke at vide
eller praktisere dem. Figh-meendene fandt selv pa en rakke
mas'alas (problemer, sager). De skabte regler for dem. De
forsggte at introducere sadanne ting som ra'y, giyaer jall og
qiyaer khafi som dokumenter for dem. Disse ting blev overfgrt
til omradet af 'ibadat, hvor det er umuligt at opnd viden gennem
reesonnering. Sdledes udvidede de religionen flere gange. De
drev muslimerne i problemer. Jeg benagter ikke qiyaser;
jeg siger, at der ikke er nogen giyaer inden for 'ibadat. Iman
og 'ibadat blev fuldfgrt pa Profetens tid. Ingen kan tilfgje
noget til dem. De mujtahid-imamerne forbgd folk at
efterligne (taqlid) og gjorde taqlid til en forbud handling.
"Dette afsnit, som er taget fra bogen udgivet af
Chief Office of Religious Affairs, som alle la-madhhabi-bgger
forbyder at fglge imamerne fra de fire madhhab'er. Den
befaler, at alle skal lzere tafsir og hadith. Hvad ville du sige om
det?"

67



Svar: Hvis man lseser disse afsnit, der er skrevet af la
madhhabi-folk med opmerksomhed, vil man nemt se, at
de forsgger at bedrage muslimer ved at usmykke deres
keetterske tanker og separatistiske synspunkter med en
usunde raesonnering og falske udsagn. De uvidende, der tror, at
skrifterne er baseret pa viden inden for rammerne af logik
og fornuft, kan falde for det, men de leerde, skarpsynede
personer vil aldrig blive fanget i deres fzelder.

For at advare ungdommen mod faren ved ikke-maddhabisme
eller anti-sunnisme, som har fgrt muslimer mod evig
fortabelse, har islamiske lseerde rahimahum-Alldhu ta'adla
skrevet tusindvis af veerdifulde bgger i fjorten
drhundreder. Fglgende er overszettelsen af nogle passager
fra bogen Hujjat-Allahi 'ala-1-'aAlamin af Yasuf an-Nabhani
[d. Beirut, 1350 A.H. (1932)] som svar pa spgrgsmalet
ovenfor:

"Ikke alle kan udlede ahkdm (regler, konklusioner) fra
Koranen al-kerim. Da selv mujtahid-imamene ikke kunne udlede
alle regler fra Koranen al-kerim, forklarede Rasilullah
'sall-Allahu ta'dla 'alaihi wa sallam' reglerne i Koranen al-
kerim i Sine hadith-i-sherifer. Ligesom Koranen al-kerim
blev forklaret af Ham, kunne hadith-i-sherif'erne kun
forstds og forklares af as-Sahabat al-kirim og de
mujtahid- imamerne. For at de kunne forstd dem, gav
Allahu ta’ala Sine mujtahid-imamer videnskabelig og religigs
viden, steerk forstdelse, skarpt syn, yderst skarpt sind og
mange andre overordnede egenskaber. Foran alle disse dyder
var tagwa. Dernzest kom det Guddommelige Lys i deres
hjerter. Med hjelp fra disse dyder forstod vores
mujtahid-imamer, hvad Alldhu ta’dld og Rastlullah ‘sall-
Allahu ta'alad ‘alaihi wa sallam' mente i deres ord, hvad de
ikke kunne forstd, viste de [lgsninger for] gennem qiya’er.
Hver af de fire a'immat al- madhahib informerede om, at han
ikke talte ud fra sin egen mening og sagde til sine disciple:
"Hvis I finder en sahth hadith, lad veere med at fglge mine ord
og fplg Ras(lullah’s hadith ‘sall-Allahu ta'dla ‘alaihi wa
sallam" Folk, som vores a'immat al-madhahib gav denne
befaling, var dygtige leerde, der var mujtahider ligesom
dem. Disse laerde var tarjih’s mujtahiderne, der kendte de
bevis-tekster, som lederne af de fire madhhab'er
baserede deres ijtihdd’er pa. De studerede Dbevis-
teksterne og transmitterne af hadith, som madhhab-lederen
havde baseret sit ijtihdd pd, og dem af de nyopdagede
sahth-hadither, og undersggte, hvad der blev sagt senere og
mange andre variable, og dermed forstod de, hvilken der
skulle foretraekkes (tarjih).

68



Eller, mujtahide imam [imam al-madhhab] besluttede om et
problem (mas'ala) gennem qiyaer, fordi han ikke kendte
hadith, der kunne dokumentere [eller lgse] det, og hans
disciple, der fandt den hadith-i-sherif, besluttede
anderledes. Alligevel, mens de anvendede sadan ijtihad,
gik disciplerne ikke ud over de regler, der var vedtaget af
imam. Mujtahid-muftier, der efterfulgte dem, gav fatwa pa
denne made ogsd. Som det fremgar af alt, hvad der er skrevet
her, har muslimer, der har fulgt de fire a'immat al-
madhahib, og de mujtahider, der var uddannet i deres
madhhaber, fulgt Alldahu ta’adldas og Hans Budbringer’s
reglerne. Disse mujtahider forstod de regler i Koranen al-
kerim og hadith ash-sheriferne, som ingen andre kunne
forsta, og vidergave, hvad de forstod. Muslimer har levet
op til, nhvad mujtahideer forstod og formidlede fra Nass,
dvs. Bogen og Sunnaen. For Alldhu ta’ala erkleerer i den
43. ayat kerima af slrat an-Nakhl: "Hvis du ikke ved,
spogrg dem, der ved.”?!

‘Kun pa Ummaen af Hans Elskede Profet ‘sall-Allahu ta’ala 'alaihi wa
sallam’ gav Alldhu ta’ala held til, at a'immat al-madhahib ville
udfere ijtihdd og etablere deres madhhab'er, og at alle
muslimer ville samles i disse madhhab'er. skabte Allahu
ta’dld pa den ene side, skabte imamerne af i'tigdd?2 og
forhindrede  keettere, zindiger, mulhider og sataniske
perosner fra at besmitte viden om i'tigdd, og pa den
anden side beskyttede Han Sin religion mod at blive
besmittet ved at skabe imamerne af madhhab'er. Da denne
velsignelse ikke eksiserede i kristendomm og jgdedomm,
blev deres religioner besmittet og blev til legetg;.

1 Dette ayat viser, at ikke alle kan forstd Bogen og Sunna korrekt. Den befaler de
personer, der ikke kan forstd dem, ikke at forsgge personligt at forstd Koranen al-kerim eller
hadith ash-sheriferne, men at leere dem ved at spgrge folk, der har forstiet dem. Hvis alle
havde forstdet betydningen af Koranen al-kerim og hadith ash- sheriferne korrekt, ville de
tooghalvfjerds keetterske grupper ikke veere opstiet. Alle de mennesker, der forirsagede
dannelsen af disse grupper, var dybt lzerde, men ingen af dem kunne forsta betydningen i Koranen og hadith
korrekt. Ved at misforstd dem afveg de fra den rette vej og fgrte millioner af muslimer til
fortabelse. Nogle af dem har veret si ekstreme i at give forkerte betydninger til dyater og
hadither, at de er blevet sa katterske, at de kalder muslimer, der fglger den rette vej, for "kafirer" og
"polyteister”. I bogen med titlen Kashf ash-shubuhat, som er blevet oversat til tyrkisk og pa
hemmelig vis er blevet infert i Tyrkiet, star der, at det er mubah (tilladt) at dreebe og konfiskere
ejendom fra muslimer, der holde sig til Ahl as-Sunna.

2 Troens principper; trosbekendelse.

69



"Ved enighed blandt de islamiske laerde var der ingen dybtgdende
leerde, der var i stand til at udgve ijtihad efter de fire hundrede ar,
der fulgte efter Rasfilullahs 'sall-Allahu ta’ala ’alaihi wa sallam' dgd.
En person, der siger, at det er ngdvendigt at udgve ijtihad nu,
ma veere vanvittig eller ganske uvidende om islam. Da den
store laerde Jalal ad-din as-Suylti 'Abd ar-Rahman
'rahimahullahu ta'ala’, (d. 911 A.H. [1505 e.Kr.], Egypten,)
sagde, at han havde ndet graden af ijtihdd, spurgte andre
samtidige leerde ham om et spgrgsmal, hvorpd der var
blevet givet to forskellige svar, og de bad ham fortelle,
hvilket svar der var mest palideligt. Han kunne ikke svare
dem. Han sagde, at han var for travl til at afsaette tid til det.
Men det, han blev bedt om at ggre, var at udgve ijtihad pa en
fatwa, hvilket var den laveste grad af ijtihdd. Nar en sa
dybtgdende laerd som as-Suyitl undgik at udgve ijtihad pa en fatwa,
hvad skal vi da kalde dem, der tvinger folk til at udgve absolut
(mutlaq) ijtihad, hvis vi ikke skal kalde dem vanvittige eller andeligt
uvidende? Al-Imam al-Ghazali?! ‘'rahimah-Alldhu ta'ald’
erkleerede i sin bog Thya' 'Ulim ad-Din, at der ikke var
nogen mujtahider pa hans tid.

" Hvis en ikke-mujtahid muslim leerer en sahih hadith og derefter
begynder at fgle sig utilpas med at ggre noget pa den made, som
imamen af hans madhhab har leart, fordi den made, imamen af hans
madhhab har laert, er i uoverensstemmelse med hadithen, skal han
sgge og finde inden for de fire madhhabs en anden mujtahid, hvis
ijtihdd var baseret pa den hadith, og ggre det i overensstemmelse
med den madhhab, som den mujtahid tilhgrte. Den store leerde
al-Imdm Yahya an-Nawawi 'rahimah-Alldhu ta'dld’, (d. 676
A.H. [1277 e.Kr.], Damaskus,) forklarede dette i detaljer i sin
Rawdat at-tdlibin. For det er ikke tilladt for folk, der ikke
har ndet graden af ijtihdd, at udlede regler fra Nass, dvs.
Bogen og Sunnaen. Nu havder nogle wuvidende
mennesker, at de har ndet graden af absolut ijtihad, at de
kan udlede regler fra Nass, og at de ikke leengere behgver at
fglge en af de fire madhhaber, og de forlader madhhab'en de
har fulgt i arevis.

1Imam-1 Muhammad Ghazali gik bort i byen Tus i dr 505 [1111 e.Kr.].

70



De forsgger at tilbagevise madhhab'erne med deres usunde
resonnementer. De kommer med sddanne uvidende,
idiotiske udsagn som: "Vi vil ikke fglge en religigs persons
mening, der var lige sa uvidende som vi er.” Forledt af Satan
og ansporet af deres nafs haevder de overlegenhed. De kan
ikke indse, at de ved at sige dette ikke afslgrer deres
overlegenhed, men deres idioti og skeendsel. Blandt dem
ser vi ogsd nogle uvidende kzettere, der siger og skriver, at
alle bgr leese og udlede regler fra tafsir-bgger og [ Sahih af]
al-Bukhéari. O min muslimske bror! Undgad bestemt at blive
venner med sadanne idioter eller at antage, at de er
religigse meend! Hold fast ved din imams madhhab! Du er
fri til at vaelge, hvilken du vil, af de fire madhhaber. Men det
er ikke tilladt at samle madhhab'ernes lempelser
(rukhsas), dvs. at forene madhhab'er, hvilket kaldes
'talfiq’.t

"En muslim, der kan leese og forsta hadith-i-sherifer godt, bgr
leere de hadith-i-sherifer, der er hans madhhab’s bevis-
tekster, og derefter udfgre de handlinger, der roset og
undgd dem, der er forbudt af hadith-i-sherifer, og laere
islams religions storhed og veerdi, Rastlullahs 'sall-Alldhu ta’ala
‘alaihi wa sallam' fuldkommenhed og Alldhu ta’dld’s navne og
egenskaber, Rastlullah's liv, hans dyder og mirakler, ordenen i
denne verden og den nezeste, om opstandelsen, dommedagen og
paradis og helvede, engle, ander, gamle ummas, profeter og deres
himmelske bgger, de overlegenheder, der er unikke for Ras@lullah
og Qur’an al-kerim, livet for hans Al (nsermeste slaegtninge) og dem
af hans Sahaba, forvarslerne om dommedagen og mange andre
oplysninger vedrgrende denne verden og den naeste. Al information
vedrgrende denne verden og den nzeste er blevet samlet i
Rastlullahs hadith-i-sherifs. "Nar det, vi har skrevet her,
forstds, vil det blive klart, hvor uvidende de er, der siger, at
de regler i Islam, der ikke wudledt af hadither, er
ubrugelige. Blandt de utallige opplysningr, der gives i
hadither, er de hadither, der underviser i 'ibadat og
mu'amalat, meget fa.

1'Talfiq" betyder 'udfgrelse af en handling ved at forene eller blande de lette veje fra de
fire Madhhabs pa en made, der ikke er kompatibel med nogen af dem.”. Nar en person
udfgrer en islamisk praksis i overensstemmelse med en af de fire madhhaber, og
denne praksis er sahih (gyldig, passende) i den madhhab, betyder det at observere
sa mange som muligt af de betingelser, der er fastlagt i de andre tre Madhhabs, med det formal,
at handlingen ogsa skal vaere sahth og acceptabel i disse Madhhabs, 'taqwa’. Dette resulterer i
meget thawab (belgnninger i det Herefter).

71



Ifolge nogle leerde er der omkring fem hundrede; med
de gentagne taeller de ikke mere end tre tusind.] Det er
usandsynligt, at nogen af de fire aimmat al-madhahib ikke
skulle have hgrt en sahih hadith blandt sa fa hadither. Hver
sahih hadith blev brugt som bevis af mindst én af de fire
a'immat al-madhahib. Hvis en muslim ser, at en bestemt sag
i hans egen madhhab er uforenelig med en sahth hadith, bgr
han fglge en anden madhhab, som baserede sin ijtihad pa
den hadith om den pageeldende sag. Det er muligt, at imdmen af
hans egen madhhab ogsd havde hgrt om hadithen, men fulgte en
anden hadith, som han vurderede som veerende teettere pa at veere
sahih, eller var [ytret af Profeten] senere og ophaevede den
tidligere, eller af andre arsager, der er kendt af mujtahids, ikke tog
den tidligere hadith som bevis. Det er godt for en muslim, der
forstar, at den tidligere hadith er sahih, at opgive sin egen
madhhab-ijtihad, som ikke stemmer overens med hadithen, og
fglge hadithen, men i dette tilfeelde skal han efterligne en
anden madhhab, der brugte den hadith i sin ijtihad om den
pagxldende sag. Madhhab-imdmen, der kendte de
dokumenter vedrgrende reglerne (ahkdm), som den person
ikke kendte, fandt ud af, at der ikke var noget til hinder for at
handle ud fra den hadith. Ikke desto mindre er det ogsa tilladt
for ham at udfgre den pageldende sag efter sin egen
madhhab, for det er uden tvivl, at imamen af hans egen
madhhab baserede sig pa et palideligt dokument i sin ijtihad.
Islam anser det for undskyldeligt at en muqallid (efterfglger)
ikke kende dette dokument. Ingen af de fire madhhab’s
imamer overskred Bogen og Sunnaen i deres ijtihdd. Deres
Madhhaber er forklaringerne pa Bogen og Sunnaen. De
forklarede betydningerne og reglerne i Bogen og Sunnaen for
muslimer. De forklarede dem pd en made, som muslimer
kunne forstd, og skrev dem ned i bgger. Dette arbejde udfegrt
af a'immat al-madhahib 'rahimahum-Alldhu ta’ald’ var en sa
enorm tjeneste for islam, at menneskelig magt ikke ville
have veeret tilstreekkelig til at udfgre det, hvis ikke Alldhu
ta’dlda havde hjulpet dem. Eksistensen af disse madhhaber er
et af de mest perfekte beviser pa, at Rastiilullah 'sall- Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' er den Sande Profet, og islam er den
Sande Religion.

"Forskellen i ijtihad mellem vores a’immat al-madhahib var kun i

72



spgrgsmal om fur®’ ad-din, altsd i spgrgsmdl om Figh. Der var
ingen uenighed mellem dem med hensyn til usil ad-din, dvs. i
viden om i'tiqad eller iman. De afveg heller ikke fra hinanden i de
lerdomme fra fur’, som er kendt for at veere veesentlige i
religionen, og som blev taget fra hadither, hvis dokumenter blev
overleveret gennem tawatir. De var kun uenige i nogle aspekter af
viden om fur®’ ad-din, hvilket skyldtes forskelle i deres forstaelse af
gyldigheden af dokumenterne for disse emner. Og denne lille
forskel blandt dem er Alldhu ta’ald’s barmhjertighed over
Umma'en; det er tilladt (ja'iz) for muslimer at fglge den
Madhhab, de kan lide og finder nem. Rastlullah ‘'sall-
Alldhu ta'dla ‘'alaihi wa sallam' forudsagde denne forskel
som gode nyheder, og det er sket, som Han forudsagt.

"Det er ikke tilladt at udgve ijtihad i viden om i'tiqad, dvs. i de
sandheder, der skal tros. Det fgrer til afvigelse og keetteri og er
en alvorlig synd. Der er kun én korrekt vej i spgrgsmal
vedrgrende i'tigad: ahl as-Sunnat wa 'lI-Jama’a. Forskellen, der
blev erklzeret at vaere Allahu ta’ald’s barmhjertighed i hadith ash-
sherdif, var forskellen i furii' eller ahkam.

"I et spgrgsmal, hvor de fire madhhabs' domme er forskellige fra
hinanden, er kun én af dommene korrekt. De, der handler pa den
korrekte made, vil fi to thawiber, og de, der handler i
overensstemmelse med en af de forkerte domme, vil fa én thawab.
Det, at madhhaber er barmhjertighed, viser, at det er tilladt at leegge
en madhhab til side og fglge en anden. Men det er ikke tilladt at
folge nogen anden madhhab end de fire, der tilhgrer Ahl as-Sunna,
ikke engang as-Sahabat al-kirdm, da deres madhhabs ikke blev
nedskrevet og er blevet glemt. Der er nu ingen mulighed for at
fglge nogen anden madhhab end de kendte fire. Imdam Abl
Bakr Ahmad ar-Razi [rahimah-Allahu ta'ala, d. 370 A.H.
(980)], rapporterede ogs3, at det var blevet enstemmigt
erkleret af islamisk leerde, at det ikke var tilladt at fglge
as-Sahabat al-kiram direkte. Jeg anbefaler, at de, der gnsker
at forsta madhhab'ers  overlegenhed,  mujtahiders
overlegenhed iseer de fire a'immat al-madhhahib, det
faktum, at deres madhhaber ikke gik ud over Bogen og
Sunnaen, og at de regler, de videregav gennem ijma"' og
qgiyaer, ikke var deres egne meninger, men var taget fra
Bogen og Sunnaen, leeser bggerne Al-mizan al-kubra og
Al- mizan al-Khidriyya af Imdm 'Abd al-Wahhab ash-
Sha'rani (rahimah-Allahu ta’ala).” 1

1 Yisuf an-Nabhani, Hujjat-Allahi 'ala 'l-'alamin, s. 771. Ovenstdende citat, som er oversat
fra det arabiske originalvaerk, indeholder ingen tilfgjede ord fra oversaetteren, som det er
gjort i alle vores bgger, har sat tilfgjelser fra andre bgger i parentes for at undga forvirring med den
oversatte tekst. Den arabiske original af ovenstdende passage fra Hujjat-Allahi 'ala-1-dlamin blev
gengivet ved offsettryk i Istanbul i 1394 [1974].

73



74



Det er ikke korrekt at sige: "Koranen al-kerim nzevner ikke
religigse leerde’. " Der er forskellige ayater, som roser
leerde (‘'ulama') og viden ('ilm). Hadrat 'Abd al-Ghani an-
Nablusi [d. 1143 A.H. (1731)] skrev i sin Al-hadiqa: "Den 7.
dyat i Strat al-Anbiya betyder: ‘Spgrg dem, der har dhikr, hvad
I ikke ved.” 'Dhikr' betyder 'viden'. Denne Aayat-i-kerima
pabyder folk, der ikke ved, at opsgge laerde og leere fra dem."
Det siges i den syvende ayat-i-kerima af Strat al-Al 'Imran:
"Kun dem, der besidder viden, forstar betydningen af de
utydelige dyater"; i den 18. ayat-i-kerima af samme Sira: "At
Alldhu ta’dla er eksisterende og unik, forstis og
rapporteres af dem, der besidder viden"; i den 81. ayat-i-
kerima af Stirat al- Qasas: "De, der besidder viden, sagde
til dem: 'Synd over jer! De belgnninger, Allidhu ta’ala vil
give til dem, der tror og udfgrer gode gerninger, er bedre
end jordiske goder' "; i 56. dyat-i-kerima af Siérat Ram:
"Dem, der besidder viden og tro, vil sige: 'Ja, dette er
Opstandelsens Dag, som I naegtede i verden'™; i 108. dyat-i-
kerima af Sdrat Isrd: "Dem, der besidder viden, vil ved
hgrelsen af al-Qur'an al-kerim, bgje sig ned og sige: 'Der er
ingen fejl i vores Herre, som aldrig bryder Sit lgfte'; i
54. ayat af Sarat Hajj: "Dem, der besidder viden, forstar, at
al-Qur'an al-kerim er Allahu ta’ala’s Ord"; i 50. ayat-i-
kerima af Strat Ankabit: "Al-Qur'an al-kerim er rodfaestet i
hjerterne pa dem, der besidder viden"; i den sjette dyat-i-
kerima af Strat Saba': "Dem, der besidder viden, ved, at al-
Koranen al-kerim er Allihu ta’ala’s Ord og ferer (én) til
Allahu ta’ala’s kaerlighed”; i den ellevte dyat-i-kerima af Siirat
al-Mujadala: "Hgje rang vil blive givet til dem, der besidder
viden i Paradis”; i den 27. ayat-i-kerima af Sarat al-Fatir:
"Kun dem, der besidder viden, frygter Alldhu ta’ala"; i
den 14. Aayat-i-kerima af Strat al-Hujurdt: "Den mest
vaerdifulde blandt jer er den, der frygter Allahu ta’ala
mest." Det erkleeres i haditherne citeret pa side 365 i samme bog:
"'Allahu ta’ala og engle og alle skabninger beder for ham, der
leerer folk det godt"”; "Pa dommens Dag vil farst Profeterne,
derefter leerde og derefter martyrerne give forbgn"; "O
mennesker! Var Kklar om, at viden Kkan opnas ved at
lytte til leerde"”; "Laer viden! At laere viden er en 'ibada.
Den, der underviser og den, der larer, vil blive belgnnet som

75



mujahideen. At undervise i viden er som at give almisser. At laere
viden fra de lezerde er som at udfgre midnatsbgnner."

76



"Tahir Buhéri,! forfatteren til fatwa-bogen Khulasa, siger:
"At leese Figh-bgger giver mere thawab (belgnning) end at
udfgre natbgnner. For det er fard (obligatorrisk) at leere
fard og haram fra de 'dlimer eller deres bgger. At leese Figh-
bgger for at udfgre det, man har leert, eller for at undervise
andre, er bedre end at udfgre salat at-tasbih. Det erklaers
i en hadith ash-sherif: "At laere viden giver mere thawab
end alle andre frivillige handlinger af tilbedelse, for det er
nyttigt bade for en selv og for dem, man vil undervise";
"Den, der laerer for at undervise andre, vil blive belgnnet
som de arlige og retferdige (Siddigs).” Islamisk viden kan kun
leeres fra en mester og bgger. Folk, der siger, at islamiske
bgger og vejledninger er ungdvendige, er lggnere eller
zindiqs. De bedrager muslimer og leder dem til
gdelaeggelse. Viden i religigse bgger er afledt af Koranen al-
kerim og hadith- i-sherifer.” Oversattelsen fra HadiqaZ
slutter her.

Alldhu ta’dld sendte Sin Budbringer ’alaihi’s-saldm’, s Han
kunne formidle og undervise i Koranen al-kerim. As-
Sahdbat al-kiram leerte viden fra Koranen al-kerim fra
Rasfilullah 'sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'. De islamiske
leerde leerte det fra as-Sahabat al-Kiram, og alle muslimer
leerte det fra de islamiske leerde og deres bgger. Det er
erkleeret i hadith ash-sherifer: "Viden er en skat. Ngglen

til den er at spgrge og laere"; "Lar og undervis i viden!"

"Alt har en Kkilde. Kilden til taqwa er hjertet hos 'arifs'.
"At undervise i viden er en bod for synder."

Al-Imam ar-Rabbani 'rahmatulldhi ta'ald 'alaih’ skrev i det
193. brev af fgrste bind af sit veerk Maktiibat:

"En mukallf person (en i pubertetsalderen og dgmmekraft)
skal fgrst rette sin iméan, sin tro. Dvs, det er at leere viden
om i'tigdd (trosleerdomme) som skrevet af Ahl as-Sunnat
wa'l-Jami'a’s leerde og justere sin tro til deres lere. Ma
Allahu ta’ala rigt belgnne disse store meend for deres veerker.
Amin.

1 Tahir Buhari dgde i 542 [1147 eKr.].
2 Forfatteren af bogen Hadiqa dgde i 1143 [1731 e.Kr.].

77



Frelse fra straffen i det kommende liv afhaenger kun af at leere og tro
pa den viden, som disse store personer Korrekt har udledt. [Folk,
der fglger deres vej, kaldes Sunni.]Det er erklaeret i en hadith
sherif, at én gruppe vil blive frelst fra Helvede, og de er
muslimer, der fglger i fodsporene pd disse lerde. De sande
muslimer, der fglger Rasflullah ‘salldhu ta'adld 'alaihi wa
sallam” og Hans Fglgesvende radiy- Allahu ta'dld 'anhum,
er kun disse muslimer. Den rette og vardifulde viden
udledt fra Koranen al-kerim og hadith ash-sherifer, er den
viden, som laerde fra Ahl as-Sunna har udledte fra Koranen
al-kerim og hadith ash-sherifer. For enhver keettersk religigs
person, der bzrer et muslimsk navn, hzevder, at hans egen
keetterske overbevisninger er taget fra Koranen al-kerim og
hadith ash-sherifer. Enhver person med forkerte ideer og
keetteri siger, at han tilpasser sig Bogen og Sunnaen. Som
det ses, er det ikke, hvad alle forstar og udleder fra Koranen
al-kerim og hadith ash-sherifer, der er rigtigt.

For at leere den preecise tro fra Ahl as-Sunna, er den persiske
bog al-Mu'tamad, skrevet af Hadrat Tur Pushti,! en stor
islamisk leerd, og som forklarer den sande tro formidlet af Ahl
as-Sunna-leerde, meget veerdifuld. Bogens betydning er meget
klar. Den er let at forstd. Bogen blev trykt af Hakikat
Kitabevi (Boghandel) i 1410 [1989 e.Kr.].

Efter at have adopteret vores tro i de trosleerdomme, bgr vi leere og
adlyde halal, haram, fard’er, wajiber, sunnaér, manduber
og makriihér fra Figh-bgger skrevet af leerde fra Ahl as-
sunna. Vi bgr ikke leese de Kkeetterske bgger udgivet af
uvidende mennesker, der ikke kunne forstd disse store
leerde. Muslimer med en tro, der er uforenelig med Ahl as-Sunna’s
tro, vil ikke undgd at komme til Helvede i det kommende liv — ma
Allahu ta’ala beskytte os! Hvis en muslim med korrekt tro er slgv i
tilbedelsen, kan han blive tilgivet, selvom han ikke omvender sig.
Selv hvis han ikke bliver tilgivet, vil han blive reddet fra
Helvede efter straf. Hovedsagen er at korrigere ens tro.
Khwaja 'Ubaid-Allah al- Ahrar [qaddas-Allahu ta'ala
sirrahu-1-'aziz', d. Samarkand, 895 A.H. (1490)] sagde: "Hvis
jeg blev givet alle kashfs og alle karamat, og alligevel blev bergvet
Ahl as-Sunna’s tro, ville jeg betragte mig som gdelagt. Hvis jeg
ikke havde nogen kashf eller karama, men havde mange fejl,
og (kun) troen fra Ahl as- Sunna blev givet til mig, ville jeg ikke
fgle mig ked af det.

1 Fadlullah bin Hasan Tur Pushti, en Hanafi Figh-leerd, dede i 661 A.H. (1263).

78



"l dag er muslimer i Indien meget forladte. Islamens fjender
angriber fra alle retninger. En mgnt brugt pa at tjene Islam i dag
er mere belgnnende end tusinder af mgnter givet pad et andet
tidspunkt. Den stgrste tjeneste, for islam er at skaffe Ahl as-
Sunna-bgger, som underviser i Iman og islam, og at distribuere
dem til landsbyboere og unge mennesker. En person, der har
fdet denne held, skal gleede sig over det og takke Allahu ta’dla
rigeligt; han er meget heldig. Det er altid en god gerning at
tjene islam. Men pa et tidspunkt som dette, hvorislam er
svaekket, og mange bestraebelser ggres for at udslette islam
gennem lggne og bagvaskelse, er det en meget bedre
gerning at straebe efter at sprede Ahl as-Sunnas tro. "I
lever i en tid, hvor hvis I adlyder ni tiendedele af Alldhu ta’ala’s
befalinger og forbud, men overtrzader én, vil I ga til grunde. I
vil blive plaget! Efter jer vil der komme en tid, hvor folk, der
kun adlyder én tiendedel af befalingerne og forbudene, vil
blive frelst." [Disse fakta er skrevet i Mishkat-ul mesabih,
bind 1, 179. artikel og i Tirmizi, Kitab-al Fitan, 79.
artikel]. Det er den nuvzerende tid, som hadith ash-sherif
peger pa. Det er ngdvendigt at keempe mod vantro, at kende
dem, der angriber islam, og at afsky dem.! For at sprede
bggerne og ord fra Ahl as-Sunnas leerde behgver man ikke
at veere en person af karama eller en leerd.H ver muslim bgr
kaempe for at ggre det. Muligheden ma ikke g3 tabt. Pa
Dommedagen vil hver muslimer blive spurgt om dette og
blive spurgt, hvorfor de ikke har tjent islam. De, der ikke
straeber efter at distribuere de bgger, der underviser i islam,
og dem, der ikke hjelper folk og institutioner, der udbreder
islamisk  viden, vil Dblive straffet meget Dbittert.
Undskyldninger eller forudanelser vil ikke blive accepteret.
Selvom Profeterne "alaihimu-s-salam' var de hgjeste og
mest overlegnede mennesker, passede de aldrig pa deres
egen komfort. I formidlingen af Alldhu ta’ald’s religion, vejen til
evig lykke, streebte de dag og nat. Til dem, der bad om
mirakler, svarede de, at Allahu ta’ili, skaber mirakler,
og at deres pligt var at formidle Alldhu ta’ala’s
religion. Da de arbejdede for dette formadl, hjalp Alldhu
ta’ala dem og skabte mirakler.

1Jihad gennem magt (jihdd qatli) udfgres af staten, af dens haer. Muslimer, der deltager i jihad,
pétager sig som soldater den opgave, som staten har givet dem. Det er ogsa skrevet i det 65. brev, at jihad
qawli, som udfgres gennem tale og skrivning, er bedre end jihad qatli.

79



Vi bgr ogsd udbrede bggerne og udtalelserne fra Ahl as-
Sunna-lezerde 'rahimahum-Alldhu ta'ald' og informere unge
mennesker samt vores venner om de vantros nedrighed og
afslgre lggnene fra fjenderne og dem, der bagtaler og
forfolger muslimer.! Mennesker, der ikke arbejder for
dette formal gennem rigdom, magt eller profession, vil ikke
undslippe straf. Nar man arbejder for dette formal, bgr man
betragte lidelse og forfglgelse som en stor lykke og en betydelig
gevinst. Profeterne “alaihimu-s-salam’ gennemgik store lidelser,
mens de formidlede Alldhu ta’ala's befalinger til folket, og blev
angrebet af uvidende og usle mennesker. De led meget.
Muhammad "alaihis-salam", Allahu ta’ald’s Elskede, som blev
udvalgt til at veere den stgrste af disse store meend, sagde:
"Ingen Profet har oplevet sa megen modgang som Jeg. "
Ahl as-sunna-lezerde, som viste den rette vej til alle
muslimer pa jorden og vejledte os til at leere Muhammad’s
“alaihis-salam’s religion uden nogen zndring eller tilfgjelse,
er lerde fra de fire Madhhab'er, som opnaede graden af
ijtihad. Fire af dem er de mest fremtraedende. Den fgrste
af dem er al-Imdm al-a'zim Abu Hanifa Nu'man ibn
Thabit 'rahimah-Alldhu ta'dld’. Han var en af de stgrste
islamiske laerde. Han blev leder af Ahl as-Sunna. Hans
biografi er skrevet i de tyrkiske bgger Seadet-i Ebediyye
og Faideli Bilgiler.z Han blev fgdt i Kafa i 80 e.Kr. [699] og
blev martyr i Baghdad i 150 [767].

Den anden er den store leerde Imam Malik ibn Enes
'rahimah-Allahu ta'ald". Bogen Ibni 'Abidin siger, at han levede
niogfirs (89) ar. Hans bedstefar var Malik bin Ebi 'Amir.

Den tredje er Imdm Muhammad ibn Idris ash-Shafi'l
'rahimah-Allahu ta'dld’, som blev beundret af alle islamiske
leerde. Han blev fgdt i 150 [767] i Ghaza, Palzestina, og dede i
Egypten i 204 [820].

Den fjerde er Imdam Ahmad ibn Hanbal 'rahimah-Allahu ta'ala’,
som blev fgdt i Baghdad i 164 [780] og dgde i Baghdad i 241
[855]. Han er hjgrnestenen i den islamiske bygning.

1 At fortelle dem det vil ikke veere sladder, men al-amru bi'l-ma'rif. Enhver
muslim skal leere Ahl as-Sunnas trosbekendelse og videregive den til dem, han
kan pavirke. Bgger, magasiner og aviser, der forklarer de leerdes ord fra Ahl as-
Sunna, bgr kebes og sendes til unge brgdre og bekendte. Vi skal ggre en stor
indsats for at fa dem til at leese dem. Desuden bgr bgger, der afslgrer Islams fjenders
sande hensigter, ogsa distribueres.

2 Dette er ogsa navnt i det fgrste kapitel af The Sunni Path og i det femte og
sjette kapitel af forste del af Endless Bliss.

80



I dag er en person, der ikke fglger en af disse fire store imamer, i
stor fare. Han er i vildfarelse. Udover dem var der mange andre
Ahl as-sunna-leerde, der havde retfeerdige madhhaber. Men med
tiden blev deres madhhaber glemt og kunne ikke nedfeeldes i
bgger. For eksempel de syv store Medina-leerde, der blev kaldt
al-Fugaha' as-sab'a og 'Umar ibn 'Abd al-'Aziz, Sufyan ibn
'Uyayna,! Is’haq ibn Riahawah, Dawid at-Ta'i, '"Amir ibn
Sharahil ash-Sha'bi, Layth ibn Sa'd, 'A'mash, Muhammad
ibn Jerir at-Tabari, Sufyan ath-Thawri (dgd. Basra, 161
eKr. [778]) og 'Abd ar-Rahman Awza'i 'rahimahum- Alldhu
ta'ald’ er blandt dem.

"o

Alle Sahabat al-kiram 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum ajma'in
var rettemaessigt "stjernerne" til vejledning. Enhver af dem
ville have veeret tilstraekkelig til at vejlede hele verden til
den rette vej. De var mujtahider, hver tilhgrende sin egen
madhhab. De fleste af deres madhhaber var ens. Men da
deres madhhaber ikke blev nedskrevet i bgger, er det ikke
muligt for os at fglge dem. De fire imamer’s madhhaber, det
vil sige, hvad de leerte om troens ting, og om de ting, der skal
gore, blev samlet og forklaret af deres disciple. De blev
nedfeldet i bgger. 1 dag skal enhver muslim tilhgre
Madhhaben af en af de fgrnzevnte fire imamer og leve op
til og udfere 'ibadat af den madhhab.?

Blandt discipliner af disse fire Imdmer ndede to leerde meget hgje
grader i udbredelsen af troens lere. Dermed opstod der to
Madhhaber i i'tiqdd eller iman. Den rette tro i
overensstemmelse med Koranen- al-kerim og hadith ash-
sherifer er kun den tro, der blev vist af disse to imamer, som
udbredte Ahl as-Sunna-tro pa jorden, som er Frelserens
Gruppe. Den ene af dem var Abu 'l-Hasan 'Ali al-Ash'ari
'rahimah-Alldhu ta'adld’, som blev fgdt i Basra i 226 e.Kr.
[879] og dgde i Baghdad i 330 [941].

Den anden var Abu Mansir al-Maturidi 'rahimah-Alldhu
ta'ald’, som dgde i Samarkand i 333 [944]. Inden for tro (iman)
skal enhver muslim fglge en af disse to store Imamer,
Awliya’s veje (turuq) er rette.

1 Sufyan bin 'Uyayna gik bort i Mekka i 198 [813 e.Kr.].
2 En person, der ikke gnsker at fglge en af disse fire madhhaber, er ikke en del af Ahl
as-Sunna.

81



Awliya’s veje (turuq) er rette. De har ikke afveget det mindste
fra islam.! Awliya' besidder karamat. Alle deres karamat er
sande og zegte. Al-Imam ‘'Abdullah al-Yafi'l (d. Mekka, 768
AH. [1367]) sagde: "Ghawth ath-Thaqalain Mawlana 'Abd al-
Qadir al-Jilanis 'qaddas-Allahu ta'ala sirrahu-l-'aziz'2 karamat er sa
vidt udbredte, at man ikke kan tvivle pa eller benzaegte dem, da
tawatur (det at veere udbredt) er en sanad (dokumentation) for
egthed."

Det er ikke tilladt at kalde en person, der udfgrer salat, for
"vantro" ved at efterligne andre, medmindre hans vantro
forstas ud fra hans ord, som han siger abent og uden darfira
(steerk ngdvendighed eller tvang) eller hvis han bruger
noget, der far ham til at blive vantro. Vi kan ikke
forbande ham, medmindre det er sikket, at han dgde
som vantro. Det er ikke tilladt at forbande selv en vantro.
For den sags skyld er det bedre ikke at forbande Yazid.

5. Det femte af de seks grundleeggende principper af iman er
"at tro pa den Sidste Dag (al-Yawm al-akhir)". Den
begynder pd den dag, hvor en person dgr, og fortseetter indtil
Dommedags ende. Grunden til, at det kaldes "Den Sidste Dag,"
er, fordi der ikke er nogen nat, der fglger efter, eller fordi
den kommer efter verden. Den "Dag", der nzevnes i dette
hadith sherif, er ikke som den dag eller nat, vi kender. Det
betegner en tid. Det blev ikke gjort kendt, hvorndr Dommedag
vil  indtreeffe. Ingen kunne forudsige dens  tid.

11 hvert arhundrede har der veret lggnere og keettere, der udnyttede religionen
som et middel til at opnd verdslige fordele, og som fremstod under dakke af
wali'er, murshid'er eller personer med religigs autoritet. Der er stadig onde
mennesker i alle erhverv, handverk og i alle officielle stillinger i dag. Nar man ser
folk, der sgger deres fordel og forngjelse pa andres bekostning, ville det veere
uretfeerdigt eller uvidende at besudle alle hdndveerk og personer, som de er
blandet med. Det ville gavne separatister. Af denne grund bgr eksistensen af
keetterske religigse personer og uvidende, falske turug-meend (ordener, veje)
ikke fa os til at tale darligt om islamisk leerde eller store Tasawwuf-mand,
hvis zrefulde tjenester har fyldt historiens annaler. Vi bgr erkende, at de,
der bagtaler dem, er uretfeerdige.

2 Abdulgadir Geylani dgde i Baghdad i 561 [1161 e.Kr.].

82



Ikke desto mindre pegede vores Profet ‘sall-Alldhuta’ala "alaihi
wa sallam’ mange af dens varsler og forlgbere: Hadrat al-
Mahdi! vil komme; 'Isd 'alaihis-salam" vil stige ned til
Damaskus fra himlen; ad-Dajjal? vil fremstd; folk kaldet Ya'jij
og Ma'j(j3 vil szette hele verden i oprgr; solen vil std op i
vest; voldsomme jordskeelv vil finde sted; religigs viden vil
blive glemt; laster og ondskab vil gges; irreligigse, umoralske,
ueerlige mennesker vil blive ledere; Alldhu ta’dld’s bud vil blive
forbudt; hardm vil blive begdet overalt; ild vil komme ud af
Yemen; have og bjerge vil splintres; solen og manen vil
formgrkes; have vil blande sig med hinanden, koge og tgrre ud.

En muslim, der begdr syndige handlinger, kaldes fasiq. Fasiq-
mennekser og alle vantro vil blive straffet (‘adhab) i deres
grave. Disse kendsgerninger skal absolut troes. Efter
begravelsen vil den afdgde ga ind i et ukendt liv og vil enten
nyde velsignelser eller gennemga straf. Som det er erkleeret i
hadith ash- sherifer, vil to engle ved navn munkar og naKir, i
skikkelse af to frygtindgydende personer, komme til hans grav og
stille ham spgrgsmal.

1 Hadrat al-Mahdi vil vaere en efterkommer af vores velsignede Profet Muhammad "alaihis-salam". Hans
navn vil vaere Muhammad, og hans fars navn vil vaere 'Abdullah. Han vil lede muslimerne, styrke islam og
udbrede det overalt. Han vil mgde 'Isa "alaihis- salam', og sammen vil de ka&empe imod og draebe ad-Dajjal. I
hans tid vil muslimer vaere besat overalt og leve i komfort og velstand.

2 Ad-Dajjal (som kaldes Antikrist af kristne og som ogsi vil blive kaldt Masih, da hans bergmmelse vil
sprede sig over hele verden) vil vaere sgn af en jgde fra Khurasan, det nordlige Iran og en fjende af islam,
som kommanderer utallige soldater. Han vil draebe muslimer og bringe ubehag og uorden til Mellemgsten.
Efter at have udgydt meget blod vil han blive draebt af Hadrat al-Mahdi. Det er skrevet med referencer i
Mukhtasaru Tadhkirat al-Qurtubi af 'Abd al-Wahhab ash-Sha'rini (2. udgave., Istanbul, 1302), at ad-
Dajjals navn vil veere Ibn as-Sayyad.

3 Det er skrevet i Koranen al-kerim, at Ya'jij og Ma'j{ij (Gog og Magog) er to onde folk, der pi et meget
gammel tid blev efterladt bag en mur, og at de vil sprede sig p jorden mod verdens ende. Nar man tager i
betragtning, at arkaeologisk forskning finder byer begravet under jorden og havfossiler pa bjergenes toppe,
behgver muren ikke ngdvendigvis at vaere blevet fundet endnu, og de folk behgver ikke at vaere s talrige,
som vi ser eller kender i dag; det kan tenkes, at ligesom tusinder af millioner af nutidens mennesker
stammer fra to mennesker, vil de to folk sprede sig over jorden og formere sig fra nogle fi mennesker, hvis
placering méske ikke er kendt i dag.

83



Spgrgsmalene i graven vil ifglge nogle lerde veere om nogle
grundleggende elementer af iman, mens andre mener, at det vil
veere om hele iman. Derfor bgr vi laere vores bgrn svarene pa
folgende spgrgsmal: Hvem er din Rabb (Alldhu ta’ala)? Hvilken
umma (hvis profets fellesskab) tilhgrer du? Hvad er [navnet pa] din
Hellige Bog? Hvad er din qibla? Hvad er dine madhhaber i
iman og i 'ibadat (eller 'amal)? Det er skrevet i Tadhkirat
al-Qurtubi,! at dem, der ikke er Sunni, ikke vil kunne svare
korrekt. Gravene for dem, der giver preecise svar, vil udvide
sig, og et vindue til Paradis vil blive &bnet. Hver morgen og hver
aften vil de se deres pladser i Paradis, og engle vil ggre dem
velgerninger og give dem gode nyheder. Den, der ikke
kan svare pracist, vil blive sldet med jernkegller sa voldsomt,
at hver skabning, undtagen mennesker og jinner, vil hgre hans
skrige. Hans grav vil blive sa trang, at han vil fgle, at hans
knogler vil vikles sammen. Et hul vil blive dbnet til Helvede.
Morgen og aften vil han se sin plads i Helvede. Han vil blive
grusomt straffet i sin grav indtil Dommedag.

Det er ngdvendigt at tro pa livet efter dgden. Nar ked og
knogler radnet og blevet til jord og gas, vil de blive
samles igen; sjelene vil komme ind i de kroppe, de tilhgrer, og
alle vil stige op fra deres grave. Derfor kaldes denne tid for
Qiyama (Opstandelsensdag).?

Alle levende vaesener vil samles sig pd Mahshar-
sted. Handlingernes bgger vil flyve til deres ejere. Den
Almegtige Allah, Skaberen af jorden, himlene, stjernerne og
alle partikler, vil fa alt dette til at ske. Alldhu ta’ala’s Sendebud
‘sall-Allahu ta’ala ’alaihi wa sallam’ har rapporteret, at alt disse
vil ske. Det er helt sikkert, at det, Han sagde, er sandt. Alt vil
bestemt ske.

1 Muhammad Qurtubi Maliki, forfatteren til bogen Tadhkirat al-Qurtubfi, dgdei 671 [1272
e.Kr.]. Se venligst den forrige side.

2 Planter optager kuldioxid fra luften og vand samt salte (mineralstoffer) fra jorden og forener dem
med hinanden og danner organiske stoffer, det levende materiale i vores organer. Det er i dag kendt,
at en kemisk reaktion, der normalt tager &r, kan ske pd mindre end et sekund ved brug af en katalysator. P&
samme made vil Alldhu ta’ala forene vand, kuldioxid og mineralstoffer i gravene og skabe organiske stoffer
og de levende organer pa et gjeblik. Mukhbir-i sadiq (den Sandferdige Rapportgr, Profeten) rapporterede,
at vi ville komme til det andet liv p4 denne méde. Og videnskaben viser, at dette sker i verden. Se venligst
vores bog med titlen The Rising og the Hereafter.

84



Deed-bggerne for de fromme (salih) og gode mennesker vil blive
givet fra deres hgjre side, mens de for de syndige (fasiq) og onde
mennesker vil blive givet fra deres ryg eller venstre side. Hver
handling, god eller ond, stor eller lille, gjort i
hemmelighed eller dbent, vil veere i den bog. Selv de handlinger,
som ikke er ukendt af de kiram katibin-engle, vil blive
afslgret ved vidnesbyrd fra menneskets organer og af Allahu ta’ala,
som kender alt, og der vil veere athgring og opggrelse af hver
handling. PA Dommedag vil hver hemmelig handling blive
afslgret, hvis Alldhu ta’ala gnsker det. Engle vil blive spurgt om,
hvad de har gjort pad jorden og i himlene, Profeterne
“alaihimus-saldim’ om, hvordan de har bekendtgjort Allahu
ta’dla’s befalinger og Hans religion til mennesker, og
folk om, hvordan de har tilpasset sig til Profeterne, hvordan
de har levet op til de pligter, der blev adbenbaret dem, og
hvordan de har taget sig af hinandens rettigheder. Pa
Dommedag vil mennesker, med iman og smukke handlinger og
moral blive belgnnet og velsignet, mens folk med darlig adfeerd og
forkerte gerninger vil blive straffet hardt.

Alldhu ta’ala, vil med Sin Retferdighed straffe nogle
muslimer for deres mindre synder, og med Sin
Barmbhjertighed tilgive de store og mindre synder hos andre
muslimer, som Han veelger. Med undtagelse af vantro (kufr)
og polyteisme (shirk), vil Han tilgive enhver synd, hvis Han
vil, og Han vil straffe for en mindre synd, hvis Han vil. Han
erklerer, at Han aldrig vil tilgive vantro og polyteisme.
Vantro, hvad enten det er med eller uden en himmelsk Bog, dvs.
folk, der ikke tror, at Muhammad ‘alaihis-saldAm’ er Profeten
for alle menneskeheden, og som afviser selv én af de regler
[befalinger og forbud], Han formidlet, vil bestemt blive
kastet i Helvede og straffet evigt.

Pa dommens dag vil der veere en Mizan ('vaegt'), forskellig fra
dem, vi kender, til at veje gerninger og adfaerd. Den vil
vaere sd stor, at en af dens skile kan holde jorden og
himlen. Skdlene for gode gerninger vil veere lysende og til hgjre
for 'Arsh, hvor Paradis er, og skdlen for synder vil veere mgrk
og til venstre for 'Arsh, hvor Helvede er. Handlinger, ord,
tanker og blikke, der gjort i verden, vil tage former der, og
de gode gerninger i lyse figurer og de onde i mgrke og grimme
figurer vil blive vejet pa denne balance, som ikke ligner
verdense vagte; det blev sagt, at den skal, der beaerer den
tungere last, vil stige op, og den, der bzrer den lettere last, vil
falde ned. Ifglge nogle lzerde, vil der veere forskellige vagter.

85



Mange andre sagde: “Det blev ikke klart vist i Islam, hvordan og
hvor mange vagte der vil veare, sa det ville veere bedre ikke at
teenke pa det..”?

Der vil veere en bro kaldet Sirat, som vil blive bygget over Helvede
efter Allahu ta’ala’s befaling. Alle vil blive befalet at krydse
denne bro. P4 den dag vil alle Profeterne bede: "O Allah!
Giv os sikkerhed!" Folk, der skal til Paradis, vil krydse
broen let og nd Paradis. Nogle vil passere med lynets
hast, nogle med vindens hast, og andre som en
galopperende hest. Sirat-broen vil veere tyndere end et har og
skarpere end et svard. At tilpasse sig islam i denne verden
har et lignende aspekt; at tilpasse sig preecist til islam er som
at krydse Sirat. De, der udholder vanskeligheden ved at keempe
med deres sanselige lyster (nafs) her, vil krydse Sirat let
der. De, der ikke fglger islam pa grund af nafs, vil krydse Sirat
med vanskelighed. Af denne grund kaldte Alldhu ta’ala den
rette vej, som islam peger pa, "Sirat al-Mustaqim.” Denne
lighed i navne viser, at det at holde sig inden for islam’s vej
er som at krydse Sirat. De, der fortjener Helvede, vil falde af
Sirat ned i Helvede.

Der vil vere et vandreservoir kaldet Hawd al-Kawthar,
forbeholdt vores Mester Muhammad Mustafi, sall-Alldhu
ta'ald 'alaihi wa sallam. Det vil vare sa stort som en rejse
pd en maned. Dens vand vil vaere hvidere end melk, og
dens duft vil veere mere behagelig end moskus.
Drikkeglassene omkring det, vil vaere mere rigeligt end
stjernerne. En person, der drikker af det vand, vil aldrig
blive tgrstig igen, selvom han var i Helvede. Det skal troe, at
der vil veere shafa'a (formidling).

Profeter, Wali'er, fromme Muslimer, engle og dem, som er tilladt af
Allahu ta'alj, vil formidle for tilgivelse af de mindre og store
synder af muslimer, der dgr uden at have omvendt sig, og
deres formidling vil blive accepteret. [Vores Profet, sall-
Allahu ta'dla ‘'alaihi wa sallam, sagde: "Jeg vil ggre
shafia'a (formidling) for dem, der har begaet stor synder
blandt min umma."] I den naeste liv vil shafd'a vaere af fem
slags:

For det fgrste vil de syndige, der bliver treette af
folkmzengden og af at vente sa leenge ved dommens sted, rabe
og bede om, at dommen starter sa hurtigt som muligt. Der vil

1 Med andre ord ville det veere nyttelgst at forsgge at danne et billede af veegten
eller vaegtene i din fantasi.

86



vaere shafi'a for dette.

87



Andet, der vil veere shafd’a (forbgn), sa spgrgsmalene bliver nemt og
hurtigt overstdet.

Tredje, der vil vaere shafd’a for syndige muslimer, s de ikke falder af
Sirat-broen og ned i Helvede, og s de bliver reddet fra Helvedes pine.

Fjerde, der vil veere shafd’a for at fa steerkt syndige muslimer ud af
Helvede.

Femte, der vil veere shafd’a for at haeve muslimernes rang i Paradisets
haver, hvor der, selvom der vil vare utallige velsignelser og et evigt
ophold, vil veere otte niveauer, og hver persons rang vil vere i forhold
til graden af hans iman (tro) og handlinger.

Paradis og Helvede eksisterer allerede nu. Paradis er over de syv
himle. Helvede er under alt. Der er otte Paradishaver og syv helveder.
Paradis er stgrre end jorden, solen og himlene, og Helvede er meget
stgrre end solen.

6. Den sidste af de seks grundleggende troselementer (iman) er
"at tro pa qadar, at godt (khair) og ondt (sharr) kommer
fra Alldhu ta'ald.” Godt og ondt, fordel og skade, gevinst
og tab, der kommer over mennesker, sker alt sammen
after Allahu ta'ala's Vilje. "Qadar” betyder "maling af en
mangde; beslutning, ordre; megethed og storhed. Alldhu
ta’ald’s evige vilje til, at skabe noget kaldes qadar
(forudbetemmelse). Det, der sker som resultat af qadar, det vil sige
det, der blev bestemt, kaldes qada’. Qada’ og qadar bruges ogsa i
fleeng. Derfor betyder qada’, at Allahu ta’ala forudbestemte i
evigheden alt det, der er blevet og vil blive skabt fra evighedens fortid
til den evige fremtid, og qadar betyder skabelsen af enhver ting
praecis i overensstemmelse med qada’, hverken mindre eller mere. I
evigheden vidste Allahu ta’dla alt, hvad der ville ske. Denne viden
kaldes qada’ og qadar. Gamle graeske filosoffer kaldte det al-'inayat
al-azaliyya (den evige gunst). Alle skabninger blev til gennem qada’.
Ogsa skabelsen af ting i overensstemmelse med Hans viden i
evighedens fortid kaldes qada’ og qadar. Nar man tror pa qadar, skal
man vide med sikkerhed og tro p3, at hvis Allahu ta’ala i evigheden
besluttede at skabe noget, skal det ngdvendigvis eksistere praecis som
Han gnskede, hverken mindre eller mere; ikke-eksistensen af ting,
som Han bestemte sig for at skabe, eller eksistensen af ting, som Han
bestemte sig for ikke at skabe, er umulig.

88



Alle dyr, planter, ikke-levende skabninger [solide stoffer,
vaesker, gasser, stjerner, molekyler, atomer, elektroner,
elektromagnetiske bglger, hver beveaegelse af hver skabning,
fysiske begivenheder, kemiske og nukleare reaktioner,
energiens relationer, fysiologiske begivenheder i de levende
skabninger] eksistensen eller ikke-eksistensen af alt, gode og
onde handlinger fra mennekser, deres straf i denne verden og
den naeste verden, alt dette eksisterede i Alldhu ta’ala’s Viden i
evigheden. Han vidste det hele i evigheden. Ting, der sker fra
evigheden i fortiden til den evige fremtid, deres
seeregenheder, bevaegelser og hver begivenhed, er skabes af
Ham i overensstemmelse med det, Han vidste i evigheden. Alle
de gode og onde handlinger, som mennesker udfgrer, deres
tro eller vantro i islam, alle deres handlinger, udfgrt frivilligt
eller ufrivilligt, skabes af Allahu ta’ala. Han alene er den, der
skaber og udfgrer alt, hvad der sker gennem en sabab
(drsag, middel, mellemmand). Han skaber alt gennem nogle
midler.

For eksempel breender ild. I virkeligheden er det Alldhu
ta’dla, der skaber forbraendingen. Ilden har inte med selve
forbraedingen at ggre. Men Hans Skik (‘Adat) er sadan, at
medmindre ild rgrer ved noget, skaber Han ikke
forbreendingen.! Alldhu ta’dla alene er den, der foretager
afbreendingen. Han kan ogsd brande uden ild, men det er
Hans Skik at breende med ild.

1]lden ggr intet andet end at opvarme op til antendelsestemperaturen. Det er
ikke ilden, der forener kulstof og brint med ilt i organiske stoffer, eller som
leverer elektronbeveaegelserne. De, der ikke Kkan forstd sandheden, antager, at
ilden, der ggr dette. Det er hverken ild, ilt, varme eller elektronbevaegelserne,
der fordrsager forbreendingen eller gennemfgrer denne reaktion. Kun Allahu ta’ala er
den, der brzender det. Han skabte hver af disse som midler til forbreending. En
person, der mangler viden, tror, at ild breender. En dreng, der har afsluttet
folkeskolen, vil afviser udsagnet "ild braender". Han vil i stedet sige: "Det er
ilden i luften der braender." En person, der har afsluttet mellemskolen, vil ikke
acceptere dette. Han vil sige: "Det er ilten i luften, der braender.” En person, der
er afsluttet gymnasiet, vil sige, at forbraending ikke kun er specifik for ilt, men at
ethvert element, der tiltreekker elektroner, breender. En universitetsstuderende
tager bade energi og stof i betragtning. Det ses, at jo mere en person ved,
desto taettere kommer han pa en sags kerne og indser, at der er mange arsager
bag de ting, der betragtes som arsager. Profeterne "alaihis-salam", som havde den
hgjeste grad af viden og videnskab, og kunne se tingenes virkelighed, og de
islamiske leerde, som fulgte i deres fodspor og opndede drdber fra deres
videnshav, pdpegede, at hver af de ting, der idag antages at vaere brandbare eller
skabende, er uduelige og fattige arsagsmiddel sat som mellemled af den sande
Skaber.

89



Hvis Han ikke vil, at noget skal brzende, forhindrer Han
forbreendingen, selv i ild. Han braendte ikke Ibrahim “alaihis salam’ i
ilden; fordi Han elskede ham meget, ophaevede Han Sin sadvanlige
skik.! [Faktisk skaber Han ogsa stoffer, der forhindrer ildens
forbraende. Kemikere har fundet disse stoffer].

Hvis Alldhu ta’ala havde villet, kunne Han have skabt
alt uden mellemled, forbrandt uden ild, nseret os uden, at vi
spiste, ladet os flyve uden et fly og hgre pa lang afstand uden
en radio. Men Han gjorde mennesket den tjeneste at skabe
alt gennem nogle mellemled. Han gnskede at skabe visse ting
gennem visse mellemled. Han udfgrte Sine gerninger gennem
mellemled og skjulte Sin magt bag dem. Den, der gnsker, at Han
skaber noget, holder sig til de midler og opnar det dermed.?

Hvis Allahu ta’ala ikke skabte Sine gerninger gennem
mellemled, ville ingen have brug for andre; alle ville bede om alt
direkte fra Alldhu ta’dla og ikke tage noget i brug; der ville
ikke veere sociale relationer mellem mennesker som
overordnede og underordnede, formand og arbejdere,
elever og leerer osv, og denne verden og den naeste ville vaere
i uorden, og der ville ikke veere nogen forskel mellem
det smukke og det afskyelige, det gode og det onde, det
lydige og det ulydige.

Hvis Allahu ta’ala havde villet, kunne Han have skabt Sin Skik
pa en anden made, og skabt alt i overensstemmelse med
den. For eksempel, hvis Han havde villet, kunne Han have
sat vantro, dem, der er afhaengige af verdslige forngijelser,
dem, der skader andre, og de bedrageriske, i Paradis,
og Han kunne have sat de troende, de tilbedende og de
velggrende i Helvede. Men ayater og hadither viser, at Han
ikke ville det sadan.

1 Faktisk har Alldhu ta’ala skabt stoffer, der kan forhindre ild i at braende. Kemikere opdager
disse stoffer.

2 Den, der vil teende en lampe, bruger taendstikker; den, der vil udvinde olie fra oliven,
bruger knuse- og maleveerktgj; den, der har hovedpine, tager en aspirin; den, der gnsker at
komme i Paradis og opnd uendelige goder, tilpasser sig Islam; den, der skyder sig selv med
en pistol eller drikker gift, vil dg; den, der drikker vand, nar han sveder, vil miste sit helbred;
den, der begdr synder og mister sin iman, vil ende i Helvede. Uanset hvilket mellemled en
person anvender, vil han opnd det, som dette mellemled er blevet gjort til middel for. Den,
der leeser islamiske bgger, leerer om Islam, far sympati for det og bliver muslim. Den, der
lever blandt de irreligigse og lytter til, hvad de siger, bliver uvidende om Islam. De fleste af
dem, der er uvidende om Islam, bliver vantro. Nar en person stiger ombord pd et kgretgj, vil
han ende det sted, hvor det er bestemt til at fare ham.

90



Han er den, der skaber alle menneskers valgfrie eller frivillige og
ufrivillige handlinger og bevagelser. Han skabte ikhtiyar (valg) og
irada (vilje) i Sine tjenere for at skabe deres valgfrie, frivillige
handlinger og gjorde dette valg og vilje til et middel til at skabe
deres handlinger. Nar et menneske gnsker at ggre noget, skaber
Allahu ta’dld denne handling, hvis Han ogsd vil det. Hvis
mennesket ikke gnsker eller vil, og hvis Alldhu ta’ala heller
ikke vil, skaber Han det ikke Alldhu ta’dla skaber ikke kun pa
grund af menneskets gnske; Han skaber, hvis Han ogsd vil det.
Allahu ta’ald’s skabelse af menneskets valgfrie handlinger svarer til,
ndr ild rgrer ved noget, skaber Han forbraending af den ting, og hvis
ild ikke rgrer ved det, skaber Han ikke forbraending. Nar en kniv
rgrer ved noget, skaber Han skaring. Det er ikke kniven, der skeerer,
men Han, der skeerer. Han har gjort kniven til et middel til at skaere.
Han har gjort kniven til et middel til at skeere. Med andre ord
skaber Han menneskets valgfrie handlinger af en grund
(sabab), at han veelger, foretreekker og gnsker disse
handlinger. Imidlertid afhaenger naturens beveegelser ikke af
menneskets valg, men skabes gennem nogle andre drsager, nar kun
Alldhu ta’ala vil det. Der er ingen skaber udover Ham, som alene
skaber hver bevaegelse af alt, af sole, partikler, drdber, celler,
bakterier og atomer, deres stoffer og egenskaber. Dog er der en
forskel mellem de livlgse stoffers beveegelser og menneskets og
dyrets valgfrie, frivillige handlinger: ndr et menneske eller et dyr
veelger, foretraekker og gnsker en handling, og hvis Han ogsa vil det,
far Han ham eller det til at handle, og Han skaber hans eller dets
handling. Menneskets handling er ikke i menneskets magt. Faktisk
ved han ikke engang, hvordan han handler.! Der er intet
valg i de livlgse stoffers bevaegelser. Alldhu ta’ala skaber
forbreending, ndr ild rgrer ved noget, og det er ikke gennem ildens
valg eller gnske om at braende.?

LHver eneste handling, viudfgrer, er resultatet af mange fysiske og kemiske begivenheder.

2 Allahu ta’ala gnsker og skaber ogsa de gode, nyttige gnsker hos de tjenere, Han elsker og har medlidenhed
med. Han gnsker eller skaber ikke realiseringen af deres onde og skadelige gnsker. De elskede tjenere
udfgrer altid gode og nyttige handlinger. Der er mange ting, de kan fortryde ikke at have gjort, men hvis de
taenkte og vidste, at disse handlinger ikke blev skabt, fordi de ellers ville have vaeret skadelige, ville de slet ikke
veare kede af det. I stedet ville de vere tilfredse med det og takke Allah, som i evigheden besluttede, at Han ville
skabe menneskets valgfrie handlinger efter, at deres hjerter havde valgt og gnsket dem; sadan gnskede Han
det. Hvis Han ikke havde gnsket det sadan i evigheden, ville Han altid have skabt selv vores valgfrie handlinger
med tvang, uden vores vilje. At Han skaber vores valgfrie handlinger, efter vi gnsker dem, er fordi Han har
bestemt det sddan i evigheden. Den eneste afggrende faktor er derfor Hans vilje.

91



Menneskets valgfrie handlinger sker som fglge af to forhold.
For det fgrste er menneskets hjertes valg, vilje og evne
involveret. Derfor kaldes menneskets handlinger kesb
(erhvervelse), en egenskab hos mennesket. For det andet
finder Alldhu ta’ald’s skabelse sted. Alldhu ta’ald’s ordrer,
forbud, belgnninger og straf gives, fordi kesb er blevet givet
til mennesket. 1 den 96 vers af sfrat as-Saffat siger Han: "
Allahu ta’ala skabte jer, og jeres handlinger.” Denne iyat
viser ikke blot eksistensen af kesb, eller hjertets valg og
iradat juz'iyya (delvis fri vilje) i menneskets handlinger og
fraveeret af nogen tvang -derfor kan [handlinger
tilskrives mennesket og] det kan siges "menneskets
handlinger"”, ligesom vi siger, "Ali slog og brakkede" - men
den peger ogsa p3, at alt skabes med qada og qadar.

For at menneskets handlinger kan skabes, skal hans hjerte
forst veelge og gnske det. Mennesket gnsker handlinger, der
er inden for hans magt. Denne vilje eller gnske kaldes kesb
(erhvervelse). Den afdgde ’Amidi sagde, at kesb havde &rsag
og effekt i skabelsen af handlinger. Dog ville det ikke veaere
forkert at sige, at kesb ikke har nogen effekt pa skabelsen af
en frivillig handling, da den gnskede handling og den skabte
handling ikke er forskellige fra hinanden. Derfor kan
mennesket ikke ggre praecis, hvad de vil; ting, de ikke gnsker,
kan ogsa ske. Hvis mennesket gjorde alt, hvad det gnskede, og
hvis alt, de ikke gnskede, ikke skete, ville det ikke laengere
veere menneske, men ville haevde guddommelighed.

Allahu ta’ala har forbarmet sig over Sine skabninger og givet
dem kraft og energi kun i den udstraekning, de har brug for til
at overholde Hans befalinger og forbud. For eksempel kan en
person, der er sund og rig nok, udfgre hajj én gang i sit liv;
han kan faste i én maned om aret, nar han ser Ramadan-
manens nymane; han kan udfgre de fem daglige fard-bgnner;
og han, der har penge eller ejendom til en nisdb-veerdi, kan
betale en-fyrretyvende del som zakat til muslimer efter ét
hijri ar, ndr hans ejendom overstiger nisab.!

1 Se venligst det fjerde og femte hefte af Endless Bliss og ogsd bogen med titlen
Miftah-ul-Janna (Vejen til Paradis) for detaljer om disse tilbedelseshandlinger.

92



Saledes ggr mennesket sine valgfrie handlinger, hvis de
gnsker det, og undlader, hvis de ikke gnsker det. Alldhu
ta’ald's storhed ses ogsda her. Fordi de uvidende og
uintelligente ikke kan forstd qadda og qadar, tvivler de pa
magten og mulighederne i mennesket. De tror, at mennesket
er magteslgst og tvunget i sine valgfrie handlinger. Nar de ser,
at mennesket ikke altid kan handle frivilligt, kritiserer de Ahl
as-Sunna. Denne fejlagtige holdning viser imidlertid, at de
faktisk har vilje og muligheder.

Evnen til at ggre eller undlade en handling handler om
qudra (kraft). At veelge eller foretraekke at ggre eller ikke
gore noget kaldes ikhtiydr (valg). At gnske at udfgre det, man
har valgt, kaldes irada (vilje). At acceptere noget eller ikke at
modsaette sig det kaldes ridd’ (samtykke). Nar kraft og vilje
samles, og viljen er effektiv i skabelsen af noget, sker khalq
(skabelse). Hvis de samles uden at veere effektive, kaldes det
kesb (erhvervelse). Den, der vzlger, er ikke ngdvendigvis en
skaber. P& samme made er alt, der er gnsket, ikke
ngdvendigvis givet samtykke til.

Allahu ta’ala kaldes khaliq (Skaber) og mukhtar (En, der
har valgmulighed), og mennesket kaldes kasib (besidder af
kesb) og mukhtar (En, der har valgmulighed).

Allahu ta’ala kaldes Khaliq (Skaber) og Mukhtar (Den, der har
valg), mens mennesket kaldes kasib (besidder af kesb) og
mukhtar (den, der har valg). Allahu ta’ala gnsker og skaber
bade Sine tjeneres tilbedelse og synder. Han elsker dog
tilbedelse og afskyr synder. Alt eksisterer gennem Hans Vilje
og Skabelse. I den 102. vers af Siirat al-An’dm erklaerer Han:
“Der er ingen gud foruden Ham. Han alene er Skaberen af
alt.”

Mu’tazila, som ikke kunne se forskellen mellem vilje og
samtykke, blev forvirrede og sagde: “Mennesket skaber selv
den handling,det gnsker.” De benzegtede qada og qadar.
Jabriyya blev fuldsteendig forvirrede; de kunne ikke forst3, at
der kan vzre et valg uden skabelse. De troede, at mennesket
ikke havde noget valg og sammenlignede de det med sten og
tree. De sagde -ma Alldhu ta’ald beskytte os mod denne
keetteri!l-: “Mennesker er ikke syndere. Det er Allah, der far
alle synder til at blive begdet.”

Hvis der ikke var vilje og valg hos mennesker, og hvis Allahu
ta’ala tvang onde gerninger og synder til at blive begaet, som
medlemmerne af Jabriyya sagde, ville der ikke vaere nogen
forskel mellem bevaegelserne hos en mand, der bliver kastet

93



ned fra bjerget med heenderne og fgdderne bundet, og en
mand, der gar ned og kigger rundt.

Faktisk bliver den fgrste tvunget til at rulle ned med magt,
mens den anden nedstiger af egen vilje og valg. Mennesker,
der ikke kan se forskellen mellem dem, er kortsynede og
benaegter ogsa de ayatserne. De anser Alldhu ta’dld’s bud og
forbud for ungdvendige og malplacerede. At antage, at
mennesket selv skaber det, hvad det gnsker, som denne
gruppe kaldet Mu’'tazila eller Qadariyya (fatalisme) troede, er
at benzegte ayat-i-kerima: “Alldhu ta’ala alene er Skaberen
af alting,” og at tilskrive mennesket en partner til Alldhu
ta’ala.

Shi’iterne, ligesom Mu’tazila, siger, at mennesket selv skaber
det, det gnsker. Som stgtte siger de, at zeslet ikke krydser
baekken, selvom det bliver pisket. De taenker aldrig p4, at hvis
et menneske vil ggre noget, og hvis Allahu ta’ala ikke vil, at det
skal ggres, kan disse to viljer ikke ske samtidig: hvis det,
Allahu ta’ala vil, sker, er Mu’tazila’s argument forkert; det vil
sige, at et menneske hverken kan skabe eller ggre alt, hvad det
gnsker; hvis hvad end mennesket ville ske, som de siger, sa
ville Allahu ta’dla have veeret magteslgs og mislykket. Allahu
ta’ala er langt fra at veere magteslgs. Kun det, Han vil, sker.
Han er den eneste, der skaber alt. Og sddan er Alldhu ta’ala.
Det er meget modbydeligt at sige og skrive ord som:
“Mennesket skabte dette,” “Vi skabte det,” eller "De skabte
det.”! Det er uhgflighed over for Allahu ta’ala. Det forer til
vantro.?

1 Som forklaret ovenfor sker menneskets frivillige handlinger gennem mange fysiske, kemiske og
fysiologiske begivenheder, som ikke afhaenger af hans vilje, og som han ikke engang er bevidst om. En fornuftig
videnskabsmand, der har indset denne subtilitet, ville skamme sig over at sige: "Jeg har gjort ," for slet ikke at tale
om at sige: "Jeg har skabt," om sine frivillige handlinger. Han ville fglesig ydmyg over for Alldhuta’dla. En
person med lidt viden, forstaelse og ydmyghed fgler dog ingen skam ved at sige noget som helst, hvor som helst.
Allahu ta’dla har barmhjertig over alle mennesker pa jorden. Han skaber, hvad de har brug for, og sender det
til alle. Han meddeler dem klart, hvad de bgr gare, sa de kan leve i fred og lykke i denne verden og opné den uendelige
lykke i den nzeste verden. Han leder dem, Han gnsker, til den rette vej blandt dem, der har forladt den sande vej og
fulgt vejen til kufr (vantro) og kaetteri som fglge af at veere blevet bedraget af deres egen nafs (menneskelige begeer),
darlige venner, skadelige bgger og medier Han traekker dem mod den rette vej. Han giver ikke denne velsignelse til
dem, der er grusomme og overskrider graenserne. Han lader dem blive i vantroens sump, hvor de er faldet i, og som de
har gnsket og begeeret.

2 Qversaettelsen af bogen I'tigdd-ndma er hermed afsluttet. Haji Fayzullah Efendi, som udfgrte denne oversettelse,
var fra Kaméh, en by iErzincan. Han underviste som professor i byen Soke (i Tyrkiet) imange ar og dgde
i 1323 [1905 e.Kr.]. Mawlana Khalid-i Baghdadi 'Uthmani 'quddisa sirruh’, forfatteren af bogen, blev fgdt i hegira-
dret 1192 i byen Shahrazir, nord for Baghdad, og dgde i Damaskus i 1242 [1826 ekr.]. Han kaldes 'Uthmani, fordi
han stammer fra sleegten af Hadrat 'Uthméan-i Zinndrayn 'radiy-Alldhu 'anh’. Da han underviste sin bror Mawlana
Mahmid Sihib om det andet hadith i bogen Hadith-i Arbain af Imdm-i Nawawi, det velkendte Hadith-i Jibril,
bad Mawland Mahmd-i Sihib sin eldre bror om at skrive en forklaring pd dette hadith-i sherif. Mawlani
Khalid, 'rahmatullahi ‘alaih’, accepterede denne anmodning for at gleede sin brors lyse hjerte og forklarede dette
hadith-i sherif pa Persisk.

94



TO BREVE SKRIVET AF
SHEREF ED-DIiN
MUNIRI 'rahimah-
Allahu ta'ala’

Sheref ed-din Ahmad ibn Yahya Muniri (dgd 782 A.H./1380),
en af de store islamiske leerde uddannet i Indien, skrev i det
18. brev i sin persiske bog Maktiibat:!

"De fleste mennesker gar galt ved at handle pa baggrund af
tvivl og illusioner. Nogle af disse mennesker med darlige
tanker siger:”Alldhu ta’dld har ikke brug for vores 'ibdddt
(tilbedelseshandlinger). Vores 'ibaddt geor ingen nytte for Ham.
Det er ligegyldigt for Hans Storhed, om folk tilbeder Ham eller
er ulydige mod Ham. Mennesker, der udfgrer 'ibaddt, pdfarer sig
selv besver og problemer uden grund.' Denne tankegang er
forkert; mennesker, der ikke Kkendr til islam, siger sddan,
fordi de tror, at 'ibddat er pabudt, fordi de er nyttige for
Alldhu ta’ala. Dette er en meget forkert antagelse, og det far
én til at forveksle det umulige med det mulige. Enhver
'ibada, udfgrt af nogen, er kun til nytte for vedkommende
selv. Allahu ta’dla, erklaerer tydeligt i det attende ayat af
Strat Fatir, at det forholder sig sddan. En person, der beerer
denne forkerte tanke, er som en syg person, som laegen
anbefaler at dieete, men som ikke dizeter og siger: "Det vil ikke
skade leegen, hvis jeg ikke dizseter. Han har ret i at sige, at det ikke
vil skade leegen. Men det vil skade ham selv. Leegen anbefaler
ham at dizeter, ikke fordi det vil veere nyttigt for laegen selv,
men for at helbrede patientens sygdom. Hvis han fglger

1 Der er 100 breve i denne brevsamling (Maktabat). Den blev samlet i 741 [1339
eKr] og trykt i Indien i 1329 [1911]. Der findes en manuskriptkopi i
Siileymaniyye-biblioteket i Istanbul. Irshad as-sidlikin og Ma'din al-ma'adni er
hans to andre verdifulde verker. Ghulam 'Ali 'Abdullah ad-Dahlawi 'rahimah-
Allahu ta'dld’, en stor leerd fra Ahl as-Sunna, som dgde i 1240 AH. [1824],
anbefalede Ahmad ibn Yahya Muniris Maktabat i sit nioghalvfems (99) brev og skrev,
at det var meget nyttigttil at rense nafs. Sheref ad-din Ahmad ibn Yahya Muniri
‘'rahimah-Alldhu ta'ala’ boede i Bihar, Indien, hvor hans grav ogsa er. Munir er
en landsby i Bihar. Hans detaljerede biografi er skrevet i Shah 'Abd al-Haqq ad-
Dahlawi's 'rahimah-Alldhu ta'dld’ persiske veerk AKhbar al-akhyar, som blev
udgivet i Deoband, Indien, i 1332 [1914 eXKr.] og senere genoptrykt i Lahore,
Pakistan.

95



leegens rad, vil han komme sig. Hvis han ikke ggr det, vil
han dg, og dette vil ikke skade laegen overhovedet.

96



"Nogle andre, med forkert tankegang, udfgrer aldrig nogen
'ibada; og de holder ikke op med at bega forbudte handlinger
(harm). Det vil sige, at de ikke adlyder islam. De siger:
"Allah er Kerim og Barmhjertig. Han skdner Sine menneskelige
slaver meget. Hans tilgivelse er uendelig Han vil ikke straffe
nogen. Ja, de har reti deres fgrste udsagn, men de tager
fejl i deres sidste udsagn. Djevelen bedrager og leder dem
til ulydighed. En fornuftig person vil ikke lade sig narre af
Djeevelen. Alldhu ta’ala er ikke kun Kerim og Barmhjertig,
Han vil ogsa straffe meget voldsomt, meget bittert. Vi er
vidner til, at Han lader mange mennesker leve i fattigdom
og problemer i denne verden. Han lader, uden tgven mange
af Sine slaver leve i pine. Selvom Han er meget Barmhjertig
og Razzaq (Forsggrgeren), vil Han ikke give selv en enkelt
mundfuld brgd, medmindre arbejdet med landbrug og
dyrkning udfgres. Selvom Han er den, der holder alle i live,
vil Han ikke lade en person overleve uden at spise og drikke.
Han vil ikke helbrede en syg person, der ikke tager medicin.
Han skabte midler til alle de verdslige velsignelser som at
leve, undgd sygdom og eje ejendom, og viste ingen
barmhjertighed ved at fratage dem, der ikke benyttede sig
af midlerne til disse velsignelser. Der findes to slags
medicin: Materiel medicin og &ndelig medicin. Andelig
medicin til at kurere enhver form for sygdom er at give
almisser og bede. To velkendte hadith-i-sherifer lyder som
folger: "Helbred dine syg ved at give almisser!" og "En
medicin, der vil helbrede enhver sygdom, er at sige (en
bestemt bgn kaldet) istighfar.”! meget ofte. Der findes en
hel del materielle mediciner. Det kraever erfaring at kende
dem. Hyppig brug af 3dndelig medicin vil ogsa hjelpe en, til
at finde materielle mediciner. Sddan er det ogsd med at opnd
velsignelserne i det neeste liv. Han gjorde vantro og
uvidenhed til sjeelens dgdbringende gift. Og dovenskab ggr
sjeelen syg. Hvis medicinen ikke bruges, vil sjeelen blive syg
og dg. Den eneste medicin mod vantro og uvidenhed er viden
og ma'rifa. Og medicinen mod dovenskab er at udfgre namaz og
alle former for 'ibadat. [ denne verden, hvis en person tager
gift og derefter siger: "Allah er Barmhjertig, og Han vil
beskytte mig mod giftens skade,” vil han blive syg og dg. Hvis
en person med diarré, drikker ricinusolie [eller hvis en
diabetiker spiser sukker eller stivelsesholdig mad], vil han
fa det veerre.

1 (Bgnnen kaldet) istighfar siges sdledes: "Estaghfirullah al 'adhim al-ledhi 14 ildha
illa Hu-w-al Hayy-al-Qayytima wa atubu ilaih." Den bgr siges meget ofte. Den
korte form, dvs. at sige "Estaghfirullah", er tilstreekkelig i hastende situationer.

97



Fordi den menneskelige krop er sart, er der et bredt udvalg af
ting, den har brug for, [sdsom mad, tgj og bolig]. Det er ret
vanskeligt at finde dem og forberede dem til at kunne udnytte
dem. En separat kraft kaldet nafs blev skabt i menneskets natur,
sd det slid (ved at finde og forberede disse livsngdvendige
behov) kunne handteres med lethed og komfort. Dyr behgver
ikke denne kraft skabt i dem. Nafs leenges efter at opfylde fysiske
behov. Den nyder at ggre sddanne ting i overmal. Sddanne begzer
fra nafs kaldes shahwa (beger). Tilfredsstillelse af shahwa
mere end ngdvendigt og i strid med sindets kontrol vil skade
ens hjerte og krop og andre, hvilket igen er syndigt. Se venligst
den sidste del af det trettende kapitel i det fgrste heefte af
Endless Bliss!

"En anden gruppe af forkert teenkende mennekser gennemgar
riyada ved at lide hungersngd for at udrydde deres lyster
(shahwa), vrede (ghadab) og sanselige begeer, som islam
ikke godkender. De mener, at islam befaler, at disse skal
udryddes. Efter at have lidt hungersngd i lang tid, ser de, at
deres onde gnsker ikke er forsvundet, og konkluderer, at
islam befaler noget, der ikke kan lade sig ggre. De siger:
"Denne befaling fra islam kan ikke udfpres. Mennesket
kan ikke komme af med de vaner, der findes i dets natur. At
forsgge at komme af med dem er som atbestrabe sig pd at gare
en farvet person hvid. At forsgge at gore noget umuligt er
at spilde sit liv. De teenker og handler i den forkerte retning.
Deres pastand om, at islam befaler dette, er dog ren
uvidenhed og dumhed, for islam befaler ikke udryddelse
af menneskelige egenskaber som vrede og lyst. En
sddan pastand er en bagvaskelse af islam. Hvis islam
havde befalet det, ville Muhammad '"alaihis-salam", islams
Mester, ikke have haft disse egenskaber. Faktisk sagde Han: :
'Jeg er ogsa et menneske. Ligesom enhver anden kan jeg
ogsa blive vred.’' Fra tid til anden blev Han set som vred.
Hans vrede var altid for Allahu ta’ala’s skyld. Allahu ta’ala
priser dem i Koranen al-kerim, "der kan overvinde deres
vrede.” Han priser ikke dem, der ikke bliver vrede. Den
forkert teenkendes pastind om, at man skal udrydde sit lyst,
er helt grundlgst. Det faktum, at Rastlullah 'sall-Allahu ta'ala
‘alaihi wa sallam' giftede sig med ni kvinder 'radiy-Allahu
ta'dla 'anhunna’, viser tydeligt, at denne person’s udsagn er
forkert. Hvis en person mister sin lyst, ma han genvinde den
ved at tage medicin. Det samme gelder med vrede; en mand
kan beskytte sin kone og bgrn med sin egenskab vrede. Han
keemper (jihdd) mod islam’s fjender ved hjeelp af denne
egenskab. Det er pa grund af lyst, at man far bgrn og bliver
omtalt med eere og bergmmelse efter sin dgd. Dette er ting,

98



som islam vaerdszetter og roser.

99



"Islam befaler ikke at udrydde begeer og vrede, men at
kontrollere dem og at bruge dem som foreskrevet af islam. Det
er som en rytter eller jeeger, der ikke skal skille sig af med sin hest
eller hund, men temme dem pa en made, sd de kan bruges. Med
andre ord er begeer og vrede som jegerens hund og ryttererens
hest. Uden disse to kan velsignelserne i det neeste liv ikke opnés.
Men det kraever traening at bruge dem pa en passende made i
overensstemmelse med Islam. Hvis de ikke tranes, vil de
blive overdrevet og overskride islams greenser, hviklet fgrer
til ruin. Riyada er ikke beregnet til at udrydde disse to
egenskaber, men til at treene dem og fa dem til at adlyde
islam. Og det er muligt for alle.! Det er ikke civilisation at
bruge atomkraft eller at lave ting som jetfly. Det er civilisation
at bruge dem til at tjene menneskeheden. Og det kan kun opnés
ved at fglge islam.

"Hvad angar den fjerde gruppe af fejlteenkere; de bedrager
de sig selv ved at sige: 'Alt var forudbestemt i evigheden. For et
barn foades, er det bestemt, om det skal blive sa'id (en, der
fortjener Paradis) eller shaqi (en, der fortjener Helvede).
Dette vil ikke sendre sig bagefter. Derfor er det ingen nytte at
tilbede. Sddan sagde as-Sahabat al-kiram, da Rasilullah
'sall- Allahu ta'adla 'alaihi wa sallam' sagde, at qada' og qadar
ikke ville eendre sig, og at alt var forudbestemt i evigheden:
"Lad os stole pd den evige forudbestemmelse og ikke udfgre
'ibadat. Men Rasilullah 'sall-Alldhu ta'dla 'alaihi wa sallam'
svarede: "Udfgr handlinger af tilbedelse! Det er let for
alle at ggre, hvad der var forudbestemt for ham i
evigheden! Det vil sige, at den, der blev bestemt til at vaere
sa'ld i evigheden, vil blive gjort til at ggre, hvad sa’ld ggr. Derfor
er det forstdet, at det faktum, at de mennesker, der blev bestemt til
at veere sa’ld i evigheden, udfgrer 'ibadat, og de, der blev bestemt til
at veere shaqi, ikke adlyder Ham, er ligesom det faktum, at de
mennesker, der var forudbestemt til at leve sundt i evigheden, tager
mad og medicin, og dem, der var forudbestemt til at blive syge og
dg, ikke tager mad eller medicin. De mennesker, hvis skeebne er at
dg af sult eller sygdom, er ude af stand til at drage nytte af mad eller
medicin. Veje til at tjene penge er adbne for en person, hvis
forudbestemmelse er at blive rig. En person, hvis skaebne er at dg i
gst, finder vejene, der fgrer mod vest, lukkede.

1Se venligst det seksogtyvende kapitel i den sjette fascikel af Endless Bliss.

100



~

Som rapporteret, da 'Azrd'il "alaihis-salam' besggte [Profeten]
Sulaiman '"alaihis-salam’', kiggede han intenst pa en af de
mennesker, der sad der. Manden blev skreemt af engelens
skarpe blik. Da ‘'Azrd'il "alaihis-salam' var veek, bad han
Sulaiman "alaihis-salam' om at beordre vinden til at fgre ham til
et vestligt land, sd han kunne undslippe 'Azra'il "alaihis-salam'. Da
'Azrad'fl "alaihis-salam' kom tilbage, spurgte Sulaiman '"alaihis-
salam’, hvorfor han havde kigget intenst pa mandens ansigt.
'Azra'll "alaihis-saldm' sagde: 'Jeg var blevet beordret til at tage hans
sjeel i en vestlig by om en time. Men da jeg sa ham i dit selskab, kunne
jeg ikke undgd at kigge pd ham med forundring. Senere gik jeg til
vesten for at udfgre ordren og sa ham der og tog hans liv.”? Som det
ses, frygtede manden 'Azra'ill "alaihis-salam', sdledes, at den
evige forudbestemmelse ville finde sted, og Sulaiman "alaihis-
salam' adlgd; forudbestemmelsen i evigheden blev effektueret
gennem en keede af midler. Ligeledes vil en person, der var
bestemt til at veere sa'ld i evigheden, opnd den skabne at have
iman og rette sine darlige vaner ved at gennemgd riyada.
Den 125. Ayat af Shrat al-An'dm siger: " Allahu ta’ala
placerer islam i hjertet af en slaver af Ham, som Han
gnsker at lede pa den rigtige vej.” En person, der var shaqi i
evigheden, det vil sige, som var forudbestemt til at ga i
Helvede, far tanken: "Der er ingen grund til at udfgre 'ibadat. Det
var forudbestemt i evigheden, om en person ville veere sa'ld eller
shaqi. Han udfgrer ikke ’ibaddat pa grund af denne tanke. Hans
manglende udfgrelse af 'ibadat pa grund af denne tanke viser, at han
var bestemt til at veere shaqi i evigheden. Ligeledes fir en person,
hvis uvidenhed var forudbestemt i evigheden, tanken: 'Alt
var forudbestemt i evigheden. At laese eller leere vil ikke gavn
en person, hvis det var forudbestemt, at han skulle vaere
uvidende. Sa han studerer eller leerer ikke noget. Han forbliver
uvidende. Hvis det var forudbestemt, at en person skulle dyrke
jorden og fa rigelige med afgrgder, far han lotten at plgje sin
mark og sa frg. Det samme gelder for dem, der var
forudbestemt som sa'id i evigheden til at have iman og
tilbede, og dem, der var forudbestemt som shaqi til at
benaegte og veere ulydige. Idioter, der ikke forstar dette, siger:
"Hvad har iman og 'ibadat at ggre med at veere sa'id i
evigheden, eller vantro og ulydighed med at veere shaqi? Med
deres korte forstand forsgger de at forsta relation og at lgse alting
med deres egen intellekt. Men menneskelig fornuft er begraenset, og
det er tabeligt eller idiotisk at forsgge at forsta de ting, der ligger uden
for fornuftens fatteevne, med fornuften.

1 Denne historie er fortalt i detaljer i Methnewi af Jaldl ad-din Rimi, som gik bort i Konya i 672 A.H.
[1273 eKr.].

101



De, der taenker sddan, bgr betragtes som idioter. 'fsa "alaihis-
salam' sagde: "Det var ikke sveert for mig at fa den medfgdte
blinde til at se, ej heller at genoplive de dgde. Men jeg var
ude af stand til at forklare sandheden til nogen idiot. Allahu
ta’ala, med Sin Uendelige Viden og Visdom (Hikma) ophgjer
nogle af Sine slaver til en rang, der er lig med englenes, ja, til
en hgjere rang end det. Og andre degraderer Han til en rang
som hunde eller svin."

Hadrat Sheref ad-din Ahmad ibn Yahya Muniri siger i sit 76.
brev:

"Sa'ada" betyder "at fortjene Paradis”. Og 'shaqawa’ betyder
'at fortjene Helvede'. Sa'dda og shaqiawa er som Alldhu
ta’dld’s to lagre. Ngglen til det fgrste lager er lydighed og
'ibada. Ngglen til det andet lager er syndighed. Alldhu ta’ala
bestemt i evigheden, om en person ville veere sa'id eller shaqi.
(Vi kalder det skzbne.) En person, der blev kaldt sa'ld i
evigheden, far ngglen til sa'dda i denne verden, og han
adlyder Alldhu ta’dla. Og en person, der var shaql i evigheden,
far ngglen til shagdwa i denne verden, og han begar altid
synder. I denne verden kan alle forstd, om de er sa'id eller
shaqi ved at se pd ngglen i deres hand. De religigse leerde,
der teenker pa den neeste verden, forstar dette ved at se, om en
person er sa'ld eller shaql. Men en religigs mand, der er
afheengig af denne verden, ved det ikke. Enhver zere
eller velsignelse ligger i at adlyde og tilbede Allahu ta’ala. Og
enhver ondskab eller ulykke stammer fra synd. Ulykker
modgang kommer til alle gennem synde. Og komfort og lethed
kommer gennem lydighed.! Der var en mand, der havde tilbragt
sit liv bgn og udferelse af 'ibadat i mange ar i Aqsa-moskeen i
Jerusalem; da han forsgmte en sajda (prostration), fordi han
ikke havde leert tilbedelsens betingelser og ikhlas, mistede han
sd meget, at han blev fuldstendig gdelagt. Men fordi As'hab al-
kahf’s hund gik et par skridt bag Siddigs, blev den ophgjet sa
hgjt, at den ikke blev degraderet tilbage, selvom den var uren.
Denne kendsgerning er meget forblgffende; leerde har ikke
veeret i stand til at lgse denne gade i arhundreder.

1 Dette er Allahu ta’ala’s Guddommelige Lov. Ingen kan aendre dette. Vi bgr ikke betragte
noget, der synes let og sgdt for vores nafs, som sa'ada. Ej heller bgr vi anse ting, der
ser svere og bitre ud for nafs, som shaqawa eller fordaerv.

102



Menneskets fornuft kan ikke fatte den guddommelige visdom, der er
skjult i det. Allahu ta’ala sagde til ’Adam ’alaihis-salam’ ikke at spise
hvede, men Han lod ham spise det, fordi Han vidste i evigheden, at
han ville spise det; Han befalede Satan at kaste sig ned for Adam
"alaihis-salam’, men Han ville ikke, at han skulle kaste sig ned; Han
sagde, at vi skulle lede efter Ham, men Han ville ikke, at opndelsen
skulle tilkomme folk uden ikhlds. [Om disse spgrgsmal] har
vandringsmaend pad den guddommelige vej mattet erkende deres
utilstraekkelighed til at forstd denne subtilitet, og de har sagt intet
mere. S3 hvordan kan vi sige noget? Han har ikke brug for
menneskers tro eller tilbedelse, og deres vantro eller synd vil
ikke skade Ham. Han har aldrig brug for Sine skabninger.
Han har gjort viden til et middel til at fjerne vantro og
skabt uvidenhed som et middel til at synde. Tro og
lydighed stammer fra viden, mens vantro og synd stammer
fra uvidenhed. Lydighed bgr ikke forsgmmes, selvom det
kan synes ret trivielt! Og synd bgr undgas, selvom det kan
synes ganske ubetydeligt! Islamiske leerde har udtalt, at
tre ting vil fordrsage tre andre ting: lydighed forarsager
Alldhu ta’dld’s Rida’ (Nade); synd fordrsager Hans Vrede
(Ghadab); iman forarsager, at man opndr @re og veerdighed. Af
denne grund bgr vi undga at bega selv en ubetydelig synd; Allahu
ta’dld’s Vrede kunne vaere i den synd. Vi bgr betragte
enhver troende som bedre end os selv. Han kan vare en slave,
som Alldhu ta’dla elsker meget hgjt. Hver persons sksebne, der
blev bestemt i evigheden, kan aldrig eendres. Hvis Alldhu
ta’ala gnsker det, kan Han tilgive en person, der altid synder
og ikke overholder Hans bud. Da englene spurgte: ‘Ya
Rabbi! Vil Du skabe de vaesener, der vil begd ondsindet
ugerning pa jorden og udgyde blod?" Svarede Han
ikke, at de ikke ville begd ondsindet ugerning, men
Han sagde: "Jeg ved, hvad Iikke ved”. Han mente: "Jeg
gor (noget) veerdigt af (noget) uveerdigt. Jeg bringer dem,
der er langt vaek neer. Jeg ggr (noget) heederligt af (noget)
ringe. I dgmmer dem efter deres adfzerd, men jeg ser pa
deres hjerter. I tager jeres syndfrihed i betragtning; de
stoler pA Min Barmbhjertighed. Ligesom Jeg kan lide jeres
uskyld, kan Jeg ogsa lide at tilgive muslimers synder. I kan
ikke vide det, som Jeg ved. Jeg lader dem opna Mine evige
velsignelser og keertegner dem alle med Min evige gunst. "
Hermed afslutter vi vores oversettelse fra det
seksoghalvfjerds brev.

Sherefuddin Ahmad bin Yahya Munirl ‘rahmatulldhi ta'ala
'alaih’ dgde i 732 [1380 eKr.]. Han boede i byen Bihar,

103



Indien.

104



Hans grav er ogsd der. Munir er et af navnene pa landsbyerne i
regionen omkring byen Bihar.

Hans biografi er detaljeret beskrevet i bogen Akhbar-ul
akhyar af Shah 'Abdulhaq Dahlawi 'rahmatullahi ta'dla 'alaih’.
Denne bog er pa persisk, og den blev trykt i byen Diobend,
Indien, i 1332 [1914 e.Kr.], og senere i Lahor, Pakistan. Disse
bgger, Irshad-us- silikin, Ma'din-ul-ma'ani og Maktabat
er yderst veardifulde. Ghulam 'Ali 'Abdullah-i Dahlawi
'rahmatulldhi ta'ala alaih',! en af de store Ahl as-Sunna-leerde,
anbefaler at leese Ahmad bin Yahya Muniris bog Maktiibat og
udtaler i sit 99. brev, at den er meget effektiv til at rense hjertet.
[Imam-i-Rabbani 'rahmatulldhi 'alaih’ udtaler i flere af sine
breve fglgende: " Allahu ta’ala’s befalinger kaldes farz(er), og
Hans forbud kaldes haram(er). (Handlinger, udtalelser,
adferd), som hverken er farz eller harm, og som er
erkleeret som tilladt (af islam), kaldes mubah(er). Det
kaldes tilbedelse at udfgre farz’erne, atundga harma’erne
og at ggre mubdh'erne med det formal at behage Alldhu
ta’ala, (dvs. for Hans nade.) En tilbedelses handling er sahih
og magqbil, dvs. dens korrekthed, og dens accept af Allahu
ta’dla, er betinget af 'ilm (viden), dvs. Af at lzere
betingelserne for, at den er udfgrt korrekt, af 'amal, dvs. af
at udfgre den i overensstemmelse med de forskrevne
betingelser, og af at udfgre den med ikhlas. Og at ggre noget
med ikhlas betyder at ggre det udelukkende med det formal
at opna Alldhu ta’dlad’s ndde og keerlighed, og kun fordi Han har
befalet det, uden at tage hensyn til verdslige fordele sasom
penge, position og bergmmelse. 'llm (viden) opnds ved at lzese
bgger om Figh under vejledning af en kompetent religigs
leerer, og ikhlds opnds ved at observere ordene og
manererne hos en Wall og laese hans bgger om
Tasawwuf’s videnskab. Islamisk viden bestar af to
komponenter: Religigs viden og Videnskabelig viden. Det er
farz, dvs. obligatorisk at leere dem i det omfang, det er
ngdvendigt. For eksempel er det farz at lezere, maderne og
metoderne til at bruge en medicin, man skal tage, og doseringerne,
der skal tages, eller for en person, der har brug for at bruge et
elektrisk apparat, at tilegne sig den ngdvendige information om
elektricitet. Ellers kan en voldsom dgd indtreeffe.

1'Abdullah-i Dahlawi dgde i Delhi i 1240 e.Kr. (1824).

105



"Hvis en muslim, der forsgmmer sine pligter i forhold til
tilbedelse som fglge af dovenskab eller darligt selskab, dgr
uden at have gjort tawba, selvom han tror pd farz’er og
harm’er, vil han blive pint i Helvedes ild s3 meget, som han
fortjener p& grund af sin synd. En person, der ikke leerer
farz’erne eller ikke tilleegger dem betydning, selvom han
kender dem, og som forsgmmer dem uden at fgle nogen
skrupler eller nogen frygt for Alldhu ta’al3, vil falde ud af islam
og blive en vantro. Han vil blive udsat for Helvedes ild i
al evighed. Denne regel geelder ogsa for at bega haram'er.

"Hvis en person ikke tilegner sig den ngdvendige information, om
en bestemt tilbedelseshandling, og derfor er uvidende om de
foreskrevne betingelser for dens gyldighed, vil den tilbedelse, han har
udfgrt, ikke veere sahth (gyldig), selvom han har gjort det med
ikhlas. Han vil blive udsat for Helvedes ild, som om han slet ikke
havde udfgrt den tilbedelse. Tilbedelse udfgrt af en person,
der kender de foreskrevnebetingelsern og opfylder dem, vil veere
sahth, og det vil redde ham fra Helvede. Men hvis han ikke har
gjort det med ikhlas, vil hans tilbedelse ikke blive accepteret, og
heller ikke hans andre gode gerninger. Han vil ikke opna nogen
thawab (belgnning i det Hinsidige) for dem. Alldhu ta’dla
erklerer, at Han ikke vil veere tilfreds med hans tilbedelse
eller hans andre gode og velggrende handlinger. Tilbedelse
udfgrt uden 'ilm og ikhlas vil ikke veere til nogen nytte. Den vil
ikke beskytte tilbederen mod vantro, syndighed og pine. Der er
blevet bevidnet et betydeligt antal livslange hykleriske tilbedere, som
er dgde som vantro. Tilbedelse udfgrt med 'ilm og ikhlas vil
beskytte tilbederen mod vantro og syndighed og ggre ham
'aziz (hgjt anset) i verden. Hvad angdr hans liv i det hinsidige,
lover Alldhu ta’ald i den niende ayat-i-kerima i Maida Stra og
ogsa i Wa-l-'asr Slra, at Han vil redde ham fra straf i Helvede.
Allahu ta’ala holder Sine lgfter. Han holder altid Sine lgfter."]

Alldhu ta’dla udgver Sin havn ogsd gennem Sin slave.
For dem uden 'ilm-i-ladunni, sker det gennem slaven.
Alle ting tilhgrer Skaberen, udfort gennem slaven. Ikke et
stra vil bevage sig uden guddommelig drivkraft.

106



ALLAH EKSISTERER OG ER EN.
ALLE SKABNINGER VAR IKKE-EKSISTERENDE,
OG DE VIL BLIVE IKKE-EKSISTERENDE

Vi genkender tingene omkring os gennem vores
sanseorganer. Ting, der pavirker vores sanseorganer,
kaldes vaesener eller skabninger. Vasenernes pavirkning
pd vores fem sanser kaldes egenskaber eller attributter,
ved hvilke de adskiller sig fra hinanden. Lys, lyd, vand, luft og
glas er alle veesener; de eksisterer alle. Veesener, der har
stgrrelse, vaegt og volumen, med andre ord, som optager en
plads i rummet, kaldes stoffer eller materie. Stoffer adskilles
fra hinanden ved deres egenskaber eller kvaliteter. Luft,
vand, sten og glas er hver iser en substans. Lys og lyd er
ikke substanser, fordi de hverken optager plads eller har
veegt. Hvert vaesen beaerer energi eller Kkraft, det vil sige,
at det kan udfgre arbejde. Hvert substans kan findes i tre
tilstande: fast, flydende og gas. Faste stoffer har former.
Flydende og gasformige stoffer tager form af den beholder, de
er i, og de har ikke specifikke former. En substans med en
form, kaldes et objekt. Substanser er for det meste objekter.
For eksempel, er nggle, nal, tang, skovl og sgm forskellige
objekter med forskellige former. Men de kan alle vare lavet af
det samme materiale, dvs. jern. Der er to slags stoffer:
grundstoffer og forbindelser.

Forandringer finder altid sted i hvert objekt. F.eks. kan det
bevaege sig og skifte plads eller blive stgrre eller mindre. Dets
farve kan aendre sig. Hvis det er et levende veesen, kan det
blive sygt eller dg, Disse forndringer kaldes haendelser. Ingen
@ndring i materien, medmindre der er en ydre pavirkning. En
hzendelse, der ikke sendrer stoffets essens, kaldes en fysisk
haendelse. At rive et stykke papir er en fysisk heendelse. En
kraft skal pdvirke en substans, for at en fysisk heaendelse
kan ske med den substans. Handelser, der aendrer
stoffers sammensaetning eller essens, kaldes kemiske
haendelser. Nar et stykke papir breender og bliver til aske,
finder der en kemisk haendelse sted. En substans skal pavirkes
af en anden substans, for at en kemisk haendelse kan ske i den
substans. Nar to eller flere stoffer interagerer, og en kemisk
handelse finder sted i hver, kaldes det en kemisk reaktion.

En kemisk reaktion mellem stoffer, det vil sige deres pavirkning af
hinanden, sker mellem deres mindste enheder (som kan deltage i
en kemisk @ndring og kaldes) atomer. Ethvert objekt er bestar af

107



en

masse

af

atomer.

108



Selvom atomernes struktur er ens, er deres stgrrelse og
veegte forskellig. Derfor kender vi i dagtil hundrede og fem
slags atomer. Selv det stgrste atom er sa lille, at det ikke
kan ses gennem det kraftigste mikroskop. Nar ensartede
atomer kommer sammen, danner de et grundstof. Da der
er hundrede og fem slags atomer, er der hundrede og
fem grundstoffer. Jern, svovl, kviksglv, ilt og kulstof er hver
iseer et grundstof. Nar forskellige atomer kommer sammen,
danner de en forbindelse. Der findes hundredtusindvis af
forbindelser. Vand, alkohol, salt og kalk er forbindelser.
Forbindelser dannes ved sammenpresning af to eller flere
grundstoffer eller atomer.

Alle objekter, f.eks. bjerge, have, alle slags planter og dyr, er sammensat
af de hundrede og fem grundstoffer. Byggestenene i alle levende og
livigse stoffer er de hundrede og fem grundstoffer. Alle stoffer dannes
ved kombinationen af atomerne fra et eller flere af disse hundrede og
fem grundstoffer. Luft, jord, vand, varme, lys, elektricitet og bakterier
oplgser forbindelserne eller far stoffer til at kombinere med hinanden.
"Ingen forandring sker uden en arsag." 1 disse forandringer
migrerer atomerne, der grundstoffernes enheder, fra et stof til et
andet eller forlader et stof og bliver frit. Vi ser objekter forsvinde,
men fordi vi bedgmmer dem ud fra deres udseende, tager vi fejl, for
denne udadtil "forsvinden" eller "fremtraeden” er intet andet end en
transformation til andre stoffer; forsvinden af en objekt, feks.
et lig i graven, er en zndring til nye stoffer som vand, gasser
og jordagtige stoffer. Hvis de nye stoffer, der opstar
gennem en forandring, ikke pavirker vores sanseorganer,
kan vi ikke indse, at de opstar. Af denne grund siger vi, at
det tidligere objekt forsvandt, selvom det kun gennemgik en
forandring. Vi ser ogsd, at naturen af hvert af de hundrede og
fem grunstoffer eendrer sig, og at der sker fysiske og kemiske
haendelser i hvert grundstof. Nar et grundstof kombineres
med et andet (eller andre) i en forbindelse, ioniseres det, dvs.
dets atomer mister eller far elektron(er), og dermed eendrer
grundstoffets forskellige fysiske og kemiske egenskaber sig.
Atomet af hvert grundstof bestar af en kerne og et varierende
antal sma partikler kaldet elektroner. Kernen er i centrum af
atomet. Atomkernerne i alle grundstoffer undtagen hydrogen
bestar af partikler, kaldet protoner, som er ladet med positiv
elektricitet, og neutroner, som ikke barer nogen elektrisk
ladning. Elektronen er den negativt elektrisk ladede partikel,
der bevaeger sig rundt om kernen. Elektronerne roterer ikke i
deres baner hvert gjeblik; de e2endrer deres baner.

109



Det er bevist i de radioaktive elementer, at der ogsa sker
endringer, kaldet fissioner, i atomernes kerner. Desuden
omdannes ét grundstof til et andet under disse nukleare
fissioner, og en del af massen ophgrer med at eksistere og
omdannes til energi. Denne zendring er endda blevet
formuleret af den jgdiske fysiker Einstein (d. 1375 A.H.
[1955]). Sa ligesom forbindelser andrer sig, kan grundstoffer
0gsad eendre sig og omdannes fra ét til et andet. Hvert stof,
levende eller livlgs, forandrer sig, dvs. det gamle forsvinder,
og et nyt kommer til. Ethvert levende vaesen, plante eller
dyr, der eksisterer i dag, har tidligere vaeret ikke-
eksisterende, og der var andre levende vaesener. I fremtiden
vil ingen af de nuveerende levende vaesener eksistere
leengere, og andre levende veesener vil komme til. Det
samme geelder alle livlgse veesener. Alle levende og livlgse
vaesener, f.eks. grundstoffet jern og forbindelserne sten og
knogle, samt alle partikler zendrer sig altid, dvs. de gamle
forsvinder, og andre kommer til. Nar egenskaberne af det
stof, der kommer til, og det stof, der forsvinder, er ens, kan
mennesket, som ikke er i stand til at bemaerke denne
forandring, tro, at stoffet altid er til stede. Et eksempel pa
dette ses i en film, hvor et andet billede kommer foran gjet
med visse korte mellemrum; men da seeren ikke kan
bemeerke dette, antager de, at det samme billede bevaeger sig
pa skeermen. Nar et stykke papir breender og bliver til aske,
siger vi, at papiret forsvandt, og asken kom til, fordi vi
bemarker denne aendring. Nar is smelter, siger vi, at isen
forsvandt, og vand kom til.

I begyndelsen af bogen Sharh al-'Aqa'id star der skrevet: "Fordi
alle veesener viser Allahu ta’ald’s eksistens, kaldes alle
skabninger for 'dlam. Desuden kaldes hver klasse af veesener af
samme slags et 'dlam, for eksempel 'adlam af mennesker, ‘alam af
engle, 'dlam af dyr, 'alam af livlgse vaesener. Eller hvert objekt
kaldes et ’alam.”

Det er skrevet pa side 441 i bogen Sharh al-Mawagqif:!

1 Sayyid Sherif Alf Jurjani, forfatteren til bogen Sharh-i Mawagqif, dgde i Shiraz i ar
816 [1413 e.Kr.]. Bogen er en sharh (kommentar) til Mawagqif, som opringdeligt var
skrevet af Qadi 'Adiid 'Abd-ur-Rahman bin Ahmad 'Ala'uddin {ji 'rahmatullahi 'alaih’
(700 eKr., ij, Shiraz - 756 [1354 e.Kr.]). Qadi iji lavede selv en forkortet version af sin
bog og kaldte den Jewahir. Senere skrev Shems-ad- din Fenari 'rahmatullahi 'alaih’
(751 AH. - 834 [1431 e.Kr.]) en kommentar til denne forkortede version.

110



"Alam er hadith, det vil sige, at alt er skabt. Med andre ord,
alle ting er blevet til senere, efter de ikke har eksisteret. (Og
som vi har forklaret ovenfor, bliver skabninger altid til fra
hinanden). Bade stof og egenskaber ved stoffer er hadith. Der
har veeret fire forskellige opfattelser om dette emne:

1) Ifglge muslimer, jgder, kristne og ildtilbedere (magere), er bade
stof og egenskaber ved stoffer hadith.

2) Ifglge Aristoteles og de filosoffer, der fulgte ham, er bade stof og
egenskaber evige. De havdede, at de ikke var opstdet ud af intet,
men altid eksisteret. Moderne kemi har bevist, at dette argument er
forkert. En person, der tror pa eller siger dette, falder ud af islam og
bliver en vantro. Ogsa Ibn Sina! (Avicenna) og Muhammad Farabi
(d. Damaskus, 339 A.H. [950]) sagde dette.

3) Ifglge de filosoffer, der gik forud for Aristoteles er stof evigt, men
dets egenskaber er hadith. I dag har de fleste videnskabsfolk denne
forkerte tro.

4) Ingen har sagt, at stoffet er hadith, og at egenskaberne er evige.
Calinos kunne ikke tage stilling til nogen af disse fire typer."
Muslimer beviser pa flere mader, at stof og dets
egenskaber er hadith. Den fgrste metode er baseret pa det
faktum, at stof og alle dets partikler altid er i eendrer sig.
Noget, der sendrer sig, kan ikke veare evigt; det ma veere hadith,
eftersom en substans’ dannelse fra en anden substans ikke kan
straekke sig tilbage til den evige fortid. Disse @ndringer skal have
en begyndelse, det vil sige, nogle oprindelige stoffer ma vere
blevet skabt ud af intet. Hvis der ikke var et oprindeligt stof skabt
ud af intet, det vil sige, hvis processen med efterfglgende
stofdannelser strakte sig tilbage til en uendelig fortid, ville der
ikke vaere en begyndelse for stoffers tilblivelse fra hinanden, og
intet stof ville eksistere i dag. Den nuvaerende eksistens af stoffer
og deres oprindelse fra hinanden viser, at de er blevet til fra de
oprindelige stoffer, som blev skabt af intet.

Ydermere kan det ikke siges, at en sten, der falder fra himlen,
kommer fra uendeligheden, da disse ord betegner 'ingen
begyndelse eller graense'. At komme fra uendelighed vil altsd
betyde at komme fra intet, og noget, der siges at komme fra
uendeligheden, skulle slet ikke veere kommet.

11bni Sind Husain dgde i 428 [1037 e.Kr.].

111



Det ville veere uvidende og absurd at sige: "Det kommer
fra uendeligheden." Ligeledes kan menneskers formering fra
hinanden ikke have fundet sted i en evighed. De ma veere
begyndt med den fgrste mand, der blev skabt ud af intet. Hvis
der ikke havde veeret et fgrste menneske skabt ud af intet,
og menneskets formering havde eksisteret fra evighed, ville
ingen mennesker eksistere i dag. Det samme geelder for alle
vaesener. Det ville veere uvidende og i strid med fornuft og
videnskab at haevde: "Sddan er det kommet, og sddan vil det
fortseette. Der var ingen oprindelig substans skabt ud af
intet," ndr det geelder stoffers eller vaeseners oprindelse fra
hinanden. Forandring indikerer ikke evighed, men viser, at
noget er skabt ud af intet; det vil sige, det viser ikke
egenskaben af at vere Wajib al-wujid, men snarere
mumKin al-wujid.

Spegrgsmal: "Skaberen af 'alam’' selv og Hans egenskaber er
evige. Siden Hans egenskab som 'Skaber' er evig, burde 'alam’
sa ikke ogsd veere evig?”

Svar: Vi er vidner til, at den evige Skaber sndrer stoffer og
partikler gennem forskellige midler eller arsager. Det vil
sige, Han tilintetggr dem og skaber andre i stedet for dem.
Den Evige Skaber skaber, ndr Han vil. Det betyder, at Han
altid skaber stoffer fra hinanden. Som Han skaber hvert
‘alam, hvert stof og hver partikel gennem nogle midler eller
arsager, kan Han ligeledes skabe dem uden nogen arsag eller
midler, nar Han vil.

En person, der tror pa, at vaesener er hadith (skabt af intet),
vil ogsa tro, at de kan blive tilintetgjort igen. De vaesener, der
blev skabt pa et tidspunkt, mens de tidligere ikke eksisterede,
kan igen ophgre med at eksistere. Vi ser nu, at mange
veesener ophgrer med at eksistere eller sendrer sig til en
tilstand, hvor de ikke laengere er i stand til at pavirke vores
sanseorganer. At vaere muslim Kkraever troen pa, atstoffer
og objekter og alle vaesener blev skabt fra intet, og at de
vil ophgre med at eksistere igen.

Vi ser, at stoffer er kommet i eksistens, mens de tidligere ikke
eksisterede, og at de ophgrer med at eksistere igen; det vil sige,
deres former og egenskaber forsvinder. Nar objekter ophgrer
med at eksistere, forbliver deres substans. Men, som forklaret
tidligere, er disse substanser heller ikke evige; de blev skabt for
leenge siden af Alldhu ta'ala, og Han vil tilintetggre dem igen, nar
verdens ende kommer. Nutidens videnskabelige viden afviser
ikke denne kendsgerning. At nezegte det betyder at nedggre
videnskaben og udtrykke fjendtlighed mod islam. Islam afviser
ikke videnskabelig viden, men afviser forsgmmelsen af at lzere
religigs viden og af udfgre de pligter, der hgrer til tilbedelsen.

112



Videnskaben modsiger heller ikke islam; tvaertimod bekrzefter og
styrker den det.

Fordi ’adlam er hadith, ma det ngdvendigvis have en skaber,
der har skabt det ud af ingenting, da ingen begivenhed kan
opsta af sig selv, som forklaret tidligere. I dag fremstilles
tusindvis af laegemidler, husholdningsapparater, industrielle
og kommercielle varer, elektronisk udstyr og vaben i
fabrikker, ofte efter sofistikerede beregninger og hundredvis
af tests. Ville nogen past3, at blot én af disse ting er blevet til af
sig selv? Nej, de siger, at de er fremstillet med bevidsthed og
omtanke, og at hver enkelt kreever en skaber. Men de samme
personer havder, at millioner af stoffer og begivenheder, hvis
strukturer stadig er ukendte, er blevet skabt tilfeeldigt og uden
hensigt. Hvad kan dette vare, hvis ikke hykleri, steedighed
eller ren og skeer tdbelighed? Det er dbenlyst, at der kun er én
Skaber, som ggr eksistensen af enhver substans og bevagelse
mulig. Denne skaber er Wajib al- wujid, hvilket betyder at
Han ikke er blevet til efter at have varet ikke-eksisterende;
Han ma ngdvendigvis altid have eksisteret. Han har ikke brug
for noget til Sin eksistens. Hvis Han ikke ngdvendigvis var
evigt eksisterende, ville Han selv veere mumkin al-wujad,
eller hadith, ligesom ’alam. Hvis det var tilfeeldet, ville Han
veere skabt ud af ingenting eller gennem forandringer ud fra
en anden skaber, og sddan ville en uendelig raekke af skabere
vere ngdvendige. Men ligesom vi tidligere har forklaret, at
forandringer i skaberveerket ikke kan veere uendelige, viser
det sig ogs3, at der ikke kan vzere et uendeligt antal skabere.
Skabelsen ma vere startet af en fgrste og eneste skaber. Hvis
skabere havde skabt hinanden uden en begyndelse, ville ingen
skaber have eksisteret i fgrste omgang, og dermed ville intet
eksistere i dag. Derfor er den fgrste skaber, som ikke selv er
skabt, den unikke skaber af alle skabninger. Der er ingen
skaber fgr eller efter Ham. Skaberen er ikke skabt og
eksisterer altid. Hvis Han ophgrte med at eksistere blot et
gjeblik, ville alle skabninger ogsa ophgre med at eksistere.

W34jib al-wujhd har ingen behov i nogen henseende. Han, der
har skabt jorden, himlene, atomerne og det levende pa en sa
ordnet og beregnet made, ma veere almaegtig og alvidende, i
stand til at skabe alt, hvad Han vil, og Han ma veere én, uden
nogen forandring i sig.

113



Hvis Hans magt ikke var uendelig, hvis Han ikke var
alvidende, ville Han ikke have varet i stand til at skabe
skabninger p3 en s3 ordnet og beregnet made. Hvis der var
flere end én skaber, og hvis deres gnsker om at skabe
noget ikke sammenfaldende, ville de, hvis gnsker ikke blev
opfyldt, ikke veere skabere, og alt, hvad der blev skabt, ville
veere kaotisk. For mere information kan du leese de arabiske
og tyrkiske kommentarer 'Ali Ushi's (d. 575 A.H. [1180])
Qasidat al-Amali.

Ingen eendring sker i Skaberen. Fgr Han skabte universet,
var Han den samme, som Han er nu. Ligesom Han skabte alt
ud af ingenting, skaber Han stadig alt, uden forandring, for
enhver forandring ville indikere, at Han selv er en skabning
og er blevet skabt af ingenting. Vi har forklaret, at Han altid
har eksisteret og aldrig vil ophgre med at eksistere. Derfor
sker der ingen forandring i Ham. Ligesom skabninger havde
brug for Ham ved deres skabelse, har de brug for Ham
hvert gjeblik. Han alene skaber alt, frembringer enhver
forandring. Han skaber alt gennem arsager for at
mennesket kan overleve og blive civiliseret, og for at alting
kan vare i orden. Ligesom Han skaber arsager, skaber Han
ogsd virkningen i arsagerne. Mennesket kan ikke skabe
noget som helst. Menneskets opgave er kun at veere et
middel til, at &rsagerne pavirker stoffer.

At spise, ndr man er sulten, at tage medicin, ndr man er syg,
at teende et lys ved at stryge en taendstik, at haelde noget
syre pa zink for at fa hydrogen, at blande kalk med ler og
opvarme blandingen for at lave cement, at fodre kgerne for
at fa meelk, at bygge et vandkraftvaerk for at generere
elektricitet og at konstruere enhver form for fabrik er alle
eksempler pa at handle som medier, ved at bruge drsagerne,
sa Alldhu ta’ala kan skabe nye ting. Menneskets vilje og magt
er ogsa midler skabt af Ham. Og mennesker er midler til
Alldhu ta’alas skabelse. Allahu ta’dld gnsker at skabe pa
denne made. Som det ses, ville det veere et ignorant, absurd
udsagn, der er uforeneligt med fornuft og videnskab, at sige,
“Sa og sa skabte” eller “Vi skabte.”

Mennesker bgr elske den unikke Skaber, der skaber dem,
lader dem overleve og skaber og sender de ting, de har brug
for. De bgr veaere Hans tjenere og slaver. Det vil sige, at
enhver skabning skal tilbede, adlyde og respektere Ham.
Denne kendsgerning er beskrevet udfgrligt i brevet i
introduktionen til den aktuelle bog. Han Selv erklzerede, at
navnet pa denne W3jib al-wujid, denne Gud, som er én, er
Allah. Mennesker har ikke ret til at sendre Hans navn, som
Han Selv har offentliggjort. En handling, der ville blive udfert

114



uden at have ret til det, ville veere en meget forkert, afskyelig
gerning. Kristne og deres preester mener, at der er tre
skabere. De argumenter, vi har praesenteret ovenfor,
afslgrer, at der kun er én skaber, og at de argumenter, der
tilbydes af kristendom og praester, er falske og kaetterske.

Nadr viden forsvinder, vil islam ogsa forsvinde;
Sd fra dette odium, som vi kalder uvidenhed,

Vi bar forsgge at befri os, i hele landet. Er den nylige
katastrofe stadig ikke tilstraekkeligt radgivet?

Taenk pd, hvad denne varsler har kostet!
Din hjerne ville smelte, tdrer ville erstatte
dens serum!

Hvad fortzller de nylige begivenheder, det ville jeg gnske, du
vidste! Nationen vil gd under, medmindre de kommer sig!

For en ny rystelse ville vaere nasten uudholdelig.
For spvn denne gang ville betyde dgd uden
erstatning!

Korriger din moralske adfaerd, og dyk ned i videnskaben;
Armer dig med atomvdben og fromme krigere!

De skal vaere avancerede bdde i islam og i krigsforelse;
Disse to kombineret, ville fore en nation til fred.

115



"SALAFIYYA"

Vi vil fra begyndelsen sige, at de bgger, der er skrevet af Ahl
as-Sunnas laerde, 'rahmatullahi ta’ala ’alaihim ajma’in’, ikke
omtaler noget under navnet "Salafiyya" eller en "Salafiyya
madhhab.”" Disse navne, som er opfundet senere af de 1a
madhhabi, er spredt blandt tyrkerne gennem bgger af la-
madhhabierne oversat fra arabisk til tyrkisk af uvidende
religigse personer. Ifglge dem:

"Salafiyya er navnet pa den madhhab, som alle sunniter fulgte,
for madhhabbene Ash’ariyya og Maturidiyya blev grundlagt.
De var tilhzengere af Sahaba og Tabi'in. Salafiyya madhhab er
madhhaben for Sahaba, Tabi'in og Taba at-Tabi'in. De fire
store imamer tilhgrte denne madhhab. Den fgrste bog til at
forsvare Salafiyya madhhab var Figh al-akbar skrevet af al-
Imam al-a’zam. Al-Imam al-Ghazali skrev i sin bog Iljam al-
awam ’ani-l-kalam, at Salafiyya madhhab havde syv
grundprincipper. 'Ilm al-kaldm hos mutaakhirin (de senere
leerde) begyndte med al-Imam al-Ghazall. Efter at have
studeret madhhabbene hos de tidlige 'ulama’ af kalam og
ideerne fra islamiske filosoffer, foretog al-Imam al-Ghazali
andringer i metoderne for ’ilm al-kaldm. Han indfgrte
filosofiske emner i ’ilm al-kaldim med henblik pa at imgdega
dem. Ar-Radi og al-Amidi sammenkoblede kalam og filosofi og
gjorde dem til en videnskab. Og al-Beydawi gjorde kalam og
filosofi uadskillelige. Mutaakhirin’s ’ilm al-kalam forhindrede
udbredelsen af Salafiyya madhhab. Ibn Taimiyya og hans
discipel Ibn al-Qayyim al-Jawziyya forsggte at berige Salafiyya
madhhab, som senere blev delt i to dele; de tidlige salafister
gik ikke i detaljer med Allahu ta’ala’s attributter eller nass af
mutashabih. De senere salafister var interesseret i at detaljere
dem. Denne forskel bliver meget tydelig med de senere
salafister som Ibn Taymiyya og Ibn al-Qayyim al-Jawziyya. De
tidlige og senere salafister kaldes tilsammen Ahl as-Sunnat
al-khassa. KalAm-maend, der tilhgrer Ahl as-Sunna, tolkede
nogle af nass, men Salafiyya var imod det. Ved at sige, at
Allahs ansigt og Hans komme er anderledes end menneskers
ansigt og deres komme, adskiller Salafiyya sig fra
Mushabbiha.”

116



Det er ikke korrekt at sige, at madhhabbene af al-Ash’ari og
al-Maturidi blev grundlagt senere. Disse to store imamer
forklarede den viden om i'tigdd og iman, som blev formidlet
af Salaf as-salihin, arrangerede den i klasser og publicerede
den, sd den blev forstaelig for unge mennesker. Al-Imam al-
Ash’ari var en del af al-Imam ash-Shafi'’s keede af disciple. Og
al-Imam al-Maturidi var et stort led i al-Imam al-a’zam Abf
Hanifa’s kaede af disciple. Al-Ash’ari og al-Maturidi gik ikke
uden for deres lzereres faelles madhhab; de grundlagde ikke
nye madhhabb. Disse to og deres leerere samt imamerne af de
fire madhhabb havde ét falles madhhab: madhhaben i tro,
kendt under navnet Ahl as-Sunnat wa-l-Jamd’a. De
trosretninger, som folk i denne gruppe holder, er de samme
som dem, der blev holdt af Sahabat al-kiram, Tabi'in og Taba’
at-Tabi'in. Bogen Figh al-akbar, skrevet af al-Imam al-a’zam
AblU Hanifa, forsvarer madhhaben af Ahl as-Sunna. Ordet
‘Salafiyya’ findes ikke i denne bog eller i al-Imam al-Ghazali’s
Iljam al-awam ’ani-l-kalam. Disse to bgger og Qawl al-fasl,?
en af kommentarerne til bogen Figh al-akbar, larer
madhhaben af Ahl as-Sunna og besvarer keetterske grupper
og filosoffer. Al-Imam al-Ghazalil skriver i sin bog Iljam al-
awam: “I denne bog vil jeg informere om, at madhhaben af
Salaf er korrekt og rigtig. Jeg vil forklare, at dem der afviger
fra denne madhhab, er besiddere af bid’a. Madhhaben af Salaf
betyder madhhaben holdt af Sahadbat al-kiram og Tabi'in.
Essensen af denne madhhab er syv.” Som det ses, skriver
bogen Iljam om de syv essentielle punkter i madhhaben af
‘Salaf.” At sige, at de er essensen af “Salafiyya,” er at forvride
bogens skrivning og at bagtale al-Imam al-Ghazali. Som i alle
bgger af Ahl as-Sunna, star der under indleeggene ‘Salaf og
‘Khalaf i kapitlet om “Vidnesbyrd” i bogen Durr al-mukhtar,
en meget veaerdifuld figh-bog: “Salaf er et epitet for Sahaba og
Tabi'in. De kaldes ogsa Salaf as-salihin. Og de 'ulama’ af Ahl
as-Sunna, der efterfglger Salaf as-salihin, kaldes ‘Khalaf.”” Al-
Imam al-Ghazali, al-Imdm ar-Radi og al-Imam al-Beydawi,
som var elsket og hzedret af alle blandt 'ulam&’ af Tafsir, var
alle i madhhaben af Salaf as-salihin. Grupper af bid’a, der
opstod i deres tid, blandede ’ilm al-kaldam med filosofi.

1 Bggerne Figh al-akbar, Iljam og Qawl al-fasl er blevet genudgivet af Hakikat
Kitabevi i Istanbul.

117



Faktisk byggede de deres iman pa filosofi. Bogen al-Milal wa-
n-nihal giver detaljeret information om den tro, som de
keetterske grupper holder. Mens de forsvarer Ahl as-Sunnas
madhhab mod disse korrupte grupper og tilbageviser deres
kaetterske ideer, gav disse tre imamer omfattende svar pa
deres filosofi. At give disse svar betyder ikke at blande filosofi
med Ahl as-Sunnas madhhab. Tvartimod rensede de viden
om kalam fra de filosofiske tanker, der var blevet indfgjet i
den. Der er ingen filosofisk tanke eller metode i al-Beydawfi’s
vark eller i tafsiren af Shaikh-zada, den mest vardifulde af
dens kommentarer. Det er en meget skadelig bagvaskelse at
sige, at disse ophgjede imamer tog til filosofi. Denne
stigmatisering blev fgrst knyttet til Ahl as-Sunnas leerde af Ibn
Taymiyya i hans bog al-Wasita. Yderligere at past3, at Ibn
Taymiyya og hans discipel Ibn al-Qayyim al-Jawziyya forsggte
at berige Salafiyya madhhab, er at afslgre en meget vigtig
forskel, hvor folk, der er pa den rette vej, og dem, der er
afveget i fejl, adskiller sig fra hinanden.

Fgr disse to personer fandtes der ikke en madhhab kaldet
“Salafiyya,” ej heller ordet ‘Salafiyya’; hvordan kunne de siges
at have forsggt at berige det? Fgr disse to, var der kun én rigtig
madhhab, madhhaben af Salaf as-salihin, som blev kaldt Ahl
as-Sunna wa-l-Jama’a. Ibn Taymiyya forsggte at forvraenge
denne rette madhhab og opfandt mange bid’as. Kilden til
bggerne, ordene og de keetterske, korrupte tanker hos dagens
la-madhhabi folk og religigse reformatorer er kun de bid’as,
Ibn Taymiyya opfandt. For at bedrage muslimerne og
overbevise de unge om, at deres keetterske vej var den rette,
konstruerede disse keaettere en frygtelig plan; de forfalskede
navnet “Salafiyya” fra termen “Salaf as-salihin,” sa de kunne
godkende Ibn Taymiyya’s bid’as og korrupte ideer og fore de
unge i hans kglvand; de heeftede stigmata af filosofi og bid’a til
de islamiske leerde, som er efterfglgerne af Salaf as-salihin, og
bebrejdede dem for at veere afveget fra deres opfundne navn
Salafiyya; de fremlagde Ibn Taymiyya som en mujtahid, som
en helt der genopvakte Salafiyya. Faktisk forsvarer Ahl as-
Sunnas laerde, ‘rahmatulldhi ta’ala ’alaihim ajma’in,” som er
efterfglgerne af de leerde kaldet Salaf as-sélihin, i‘tiqad-ens
laere af Ahl as-Sunna, som var madhhaben af Salaf as-silihin. I
de bgger, de har skrevet op til vores tid og som de stadig
skriver i dag, informerer de om, at Ibn Taymiyya, ash-
Shawkani og lignende er afveget fra Salaf as-salihin’s vej og
har fgrt muslimerne mod fortabelse og Helvede.

118



Personer, der leeser bggerne at-Tawassuli bi-n-Nabi wa bi-s
salihin, Ulama&’ al-muslimin wa ’‘l-mukhalifiin, Shifa’ as-
sigam og dens forord, Tathir al-fu’dd min danasi-l-i’'tiqad,
vil indse, at opfinderne af de korrupte overbevisninger kaldet
“Ny Salafiyya” leder muslimerne mod fortabelse og nedbryder
islam indefra.

[ dag bruger nogle ofte navnet ‘Salafiyya.” Enhver muslim bgr
vide, at der i islam ikke findes noget ved navnet madhhab af
Salafiyya, men kun madhhaben af Salaf as-salihin, som var
muslimerne fra de fgrste to islamiske arhundreder, der blev
rost i en hadith sherif. De islamiske leerde, der levede i det
tredje og fjerde drhundrede (efter islam), kaldes Khalaf as-
sadiqin. Deres i’tigdd kaldes Madhhab af Ahl as-Sunnat wa-
I-Jam&’a. Dette er madhhaben af iman, trosretninger. iman
holdt af Sahabat al-kiram og Tabi'in var den samme. Der var
ingen forskel mellem deres overbevisninger. I dag er de fleste
muslimer p3 jorden i Madhhab af Ahl as-Sunna. Alle de
tooghalvfjerds kaetterske grupper af bid’a opstod efter det
andet arhundrede efter islam. Grundlaeggerne af nogle af dem
levede tidligere, men det var efter Tabi'in, at deres bgger blev
skrevet, og de fremstod i grupper og udfordrede Ahl as-
Sunna.

Rasitilullah ‘sall-Alldhu ’alaihi wa sallam’ bragte troen af Ahl
as-Sunna. Sahabat al-kirdm modtog disse lzere fra kilden. Og
TAabi’'in IzAm, i deres tur, leerte disse leerdomme fra Sahabat al-
kirdm. Og fra dem larte deres efterfglgere; derved ndede
leerdommene af Ahl as-Sunna til os gennem overlevering og
tawatur. Disse leere kan ikke udforskes gennem raesonnering.
Intellektet kan ikke eendre dem og vil kun hjaelpe med at
forstd dem. Det vil sige, intellekt er ngdvendigt for at forsta
dem, for at indse, at de er rette, og for at kende deres veerdi.
Alle hadith-leerde holdt troen af Ahl as-Sunna. Imamerne af de
fire madhhabb var ogsd i denne madhhab. Desuden var al-
Maturidi og al-Ash’ari, de to imamer i vores madhhab i tro,
ogsd i madhhaben af Ahl as-Sunna. Begge disse imamer
udbredte denne madhhab.

119



De har altid forsvarret denne madhhab mod keettere og mod
materialister, som var fanget i de gamle greeske filosofers
sump. Selvom de var samtidige, levede de pa forskellige
steder, og maderne at teenke pd og hdndtere de modstandere,
de stgdte p3, var forskellige. Derfor var metoderne til forsvar
og de svar, der blev givet af disse to store Ahl as-Sunna leerde,
ogsa forskellige. Men dette betyder ikke, at de tilhgrte
forskellige madhhabb. Hundretusinder af dybt leerde lzerde og
Awliya, der fulgte efter disse to hgjt beleeste imamer,
studerede deres bgger og erklerede i konsensus, at de begge
tilhgrte Madhhab af Ahl as-Sunna. Laerde af Ahl as-Sunna tog
nass med deres bogstavelige betydninger. Det vil sige, de gav
dyats og hadiths deres bogstavelige betydninger og forklarede
ikke (ta’'wil) nass eller @ndrede disse betydninger,
medmindre der var en darira (ngdvendighed) for at ggre det.
Og de lavede aldrig @ndringer baseret pa deres personlige
viden eller meninger. Men folk i kesetterske grupper og la-
madhhabfi tgvede ikke med at @ndre troens og ’ibadat’s leere,
som de havde lert fra greeske filosoffer og fra
skamvidenskabsmaend, der var Islam’s modstandere.

Da det osmanniske riges tilstand, som var Islam’s vogter og
Ahl as-Sunnas lzerdes tjenere, oplgstes, efter at vaere faldet for
arhundreders sammensveaergelser fra frimurerne,
missionzerer og den ondskabsfulde politik fgrt af det britiske
imperium, der mobiliserede alle deres materielle kreefter,
udnyttede 1a-madhhabi muligheden. Med djeevelske lggne og
stratagemer begyndte de at angribe Ahl as-Sunna og
nedbryde islam indefra, iseer i lande som Saudi-Arabien, hvor
Ahl as-Sunnas leerde ikke far lov til at tale frit. Den umadelige
meengde guld, der blev uddelt af Wahhabi’erne, hjalp denne
aggression med at sprede sig over hele verden. Som det
fremgar af rapporterne fra Pakistan, Indien og afrikanske
lande, blev nogle religigse personer med lille religigs viden og
ingen frygt for Allah givet stillinger og lejligheder som
belgnning for deres stgtte til disse angribere. Iseer deres
forreederi ved at bedrage unge og fremmedggre dem fra
Madhhab af Ahl as-Sunna skaffede dem disse afskyelige
fordele. I en af de bgger, de skrev for at vildlede eleverne i
madrasas og muslimske bgrn, siger forfatteren: “Jeg har
skrevet denne bog med det formal at eliminere madhhabbens
fordomme og hjxlpe alle med at leve fredeligt i deres
madhhab.” Denne mand mener, at Igsningen pa at
eliminere fordommene mod madhhabbene er at angribe Ahl
as-Sunna og nedvurdere Ahl as-Sunnas laerde. Han stikker en

120



kniv i Islam og siger derefter, at han ggr det for at sikre, at
muslimer lever i fred. Et andet sted i bogen siger han: "Hvis
en teenkende person rammer plet i sin teenkning, vil han blive
belgnnet ti gange. Hvis han fejler, vil han f4 én belgnning." I
henhold til dette vil alle, uanset om de er Kkristne eller
polyteister, blive belgnnet for deres hver tanke; og de vil fa ti
thawabs for deres korrekte tanker! Se hvordan han eendrer
hadith ash-sherif fra vores Profet ‘sall-Allahu ta’ala ’alaihi wa
sallam’ og hvordan han spiller tricks! Hadith ash-sherif siger:
"Hvis en mujtahid rammer plet, nar han udleder regler
fra en ayat kerima eller fra en hadith-i-sherif, vil han
blive givet ti thawibs. Hvis han tager fejl, vil han fa én
thawab."” Hadith ash-sherif viser, at disse thawabs ikke gives
til enhver, der teenker, men til en islamisk leerde, der har néet
graden af ijtihad, og at de gives ham ikke for hver tanke, men
for hans arbejde med at udlede regler fra Nass. For hans
arbejde er en ’'ibada. Ligesom enhver anden ’‘ibada, vil det
blive givet thawab.

I tiden med Salaf as-salihin og deres efterfglgere, dvs. indtil
slutningen af det fjerde arhundrede af Islam, arbejdede
mujtahid-leerde dag og nat, ndr der opstod en ny sag som
fglge af eendrede livsstandarder og betingelser. De udledte,
hvordan sagen skulle hdndteres fra de fire kilder kaldet al-
adillat ash-Shar’iyya, og alle muslimer fulgte deres
Madhhab-imams udledning i deres praksis. De store leerde,
der gjorde dette, blev givet ti thawabs eller én. Efter det fjerde
drhundrede fortsatte folk med at fglge disse mujtahids
udledninger. 1 lgbet af al denne lange tid blev der ikke
uddannet nogen lerde eller mufti’er, der kunne na den
syvende grad af ijtihad; derfor skal vi i dag leere fra en
muslim, der kan laese og forstd bggerne fra en af de fire
Madhhabs leerde, og fra hans overseettelser og tilpasse vores
'ibadat og daglige liv til dem. Alldhu ta’ald har erkleeret
reglerne for alt i Qur’an al-kerim. Hans ophgjede Profet
Muhammad “alaihis-salam’ forklarede alle dem. Og Ahl as-
Sunnas laerde, som laerte dem fra Sahabat al-kiram, skrev dem
i deres bgger. Disse bgger findes over hele verden nu. Hver ny
praksis, der vil opstd i nogen del af verden indtil Dommedag,
kan exemplificeres i en af de leerdomme, der er nedskrevet i
disse bgger. Denne mulighed er en mu’jiza af Qur’an al-kerim
og en karama af islamiske leerde. Men det er veaesentligt at
leere ved at spgrge en segte sunni muslim. Hvis du spgrger en
la-madhhabi religigs person, vil han vildlede dig ved at give
dig et svar, der er i modstrid med bggerne om Figh.

121



Vi har tidligere forklaret, hvordan ungdommen bliver vildledt
af de la-madhhabi uvidende personer, der har opholdt sig i
arabiske lande i et par ar, leert at tale arabisk, spildt deres tid
pa at leve et liv fyldt med forngjelser og synd, og derefter faet
et stemplet papir fra en la-madhhabf fjende af Ahl as-Sunna,
hvorefter de er vendt tilbage til Pakistan eller Indien. Unge
mennesker, der ser deres falske eksamensbeviser og hgrer
dem tale arabisk, tror, at de er religigse leerde. Dog kan de
ikke engang forsta en figh-bog. De ved intet om figh-ens laere i
bggerne. Faktisk tror de ikke pa disse religigse laerdomme; de
kalder dem snaeversynede. I gamle dage sggte de islamiske
leerde svar pa de forespgrgsler, der blev stillet til dem, i figh-
bggerne og gav de forespgrgende de svar, de fandt. Men la-
madhhabi manden af religion, som ikke er i stand til at laese
eller forstd en figh-bog, vil vildlede spgrgeren ved at sige,
hvad der falder ham ind, og vil fa ham til at ga til Helvede. Det
er i denne sammenhaeng, at vores Profet 'sall-Allahu ta’ala
’alaihi wa sallam’ udtalte: "Den gode laerd er den bedste af
menneskeheden. Den darlige laerd er den veerste af
menneskeheden.”" Denne hadith-i-sherif viser, at laerde fra
Ahl as-Sunna er de bedste af menneskeheden, og 1a-madhhabi
er de varste af menneskeheden, fordi de fgrste vejleder folk
til at fglge Rastilullah, dvs. til Paradis, og de sidste leder dem
til deres keetterske tanker, dvs. til Helvede.

Ustdd Ibn Khalifa Aliwi, en kandidat fra det Islamiske
Universitet i Jami’ al-Azhar, skriver i sin bog Aqidat as-Salafi
wa-1 khalaf: “Som ’Allama Abti Zuhra skriver i sin bog Tarikh
al madhahibi-l-Islamiyya, kaldte nogle mennesker, der
afveg fra Hanbali Madhhab i det fjerde arhundrede efter
Hegira, sig selv Salafiyyin. Abu-1-Faraj ibn al-Jawzi og andre
leerde i Hanball Madhhab erklerede ogs3, at disse Salafister
ikke var tilhaengere af Salaf as-salihin, og at de var bzerere af
bid’a, tilhgrende gruppen af Mujassima, og forhindrede denne
fitna i at sprede sig.

122



I det syvende arhundrede genoptog Ibn Taymiyya denne
fitna.”!

La-madhhabi har adopteret navnet ‘Salafiyya’ og kalder Ibn
Taymiyya ‘den store imam for Salafis’. Dette udtryk er sandt i en
vis henseende, da termen ‘Salafi’ ikke eksisterede fgr ham. Der
havde eksisteret Salaf as-silihin, hvis Madhhab var Ahl as-
Sunna. Ibn Taymiyya’s keetterske overbevisninger blev en kilde
til Wahhabis og andre 1a-madhhabi personer. Ibn Taymiyya var
blevet opleert i Hanball Madhhab, dvs. han var Sunni. Men
efterhdnden som han udvidede sin viden og niede graden af
fatw3, blev han selvtilfreds og begyndte at antage overlegenhed
over for leerde fra Ahl as-Sunna. Hans ggede viden medfgrte
hans kaetteri. Han var ikke laengere i Hanbali Madhhab, fordi det
at veere i en af de fire Madhhab kraever, at man har Ahl as-
Sunna’s trosartikler. En person, der ikke har Ahl as-Sunna’s
trosartikler, kan ikke siges at veere i Hanbali Madhhab. La-
madhhabi udnytter enhver lejlighed til at nedggre de Sunni-
meend, der udfgrer religigs pligt i deres eget land. De benytter
alle mulige stratagemer for at forhindre laesning af Sunni-bgger
og leering af Ahl as-Sunna’s leere. For eksempel sagde en la-
madhhabi person, mens han nzevnte en zgte leerdes navn:
“Hvad har en farmaceut eller en kemiker med religigs viden at
gore? Han skal arbejde inden for sit eget omrade og ikke blande
sig i vores anliggender.” Hvilken uviden og idiotisk pastand!
Han tror, at en videnskabsmand ikke vil have religigs viden.
Han er uvidende om, at de muslimske videnskabsfolk
observerer den guddommelige skabelse hvert gjeblik, erkender
Skaberens perfekte egenskaber, der udstilles i skabelsens bog,
og ser skabningernes utilstreekkelighed sammenlignet med
Alldhu ta’ald’s uendelige magt, og kontinuerligt opfatter, at
Allahu ta’ala ikke er som noget andet og er fri for alle fejl. Max
Planck, en bergmt tysk kernefysiker, udtrykte dette meget godt
i sit vaerk Der Strom. Alligevel, denne la-madhhabi uvidende,
som stoler pa det dokument, han har faet fra en kaetter som sig
selv og pa stolen givet af kaettere, og maske henrykt af fantasien
om det guld, der er skaffet fra udlandet, formoder, at religigs
viden er hans egen monopole. Md Alldhu ta’ala vejlede denne
elendige person og os alle. M4 Han ogsa beskytte de uskyldige
unge fra fzelderne fra disse godkendte religigse tyve. Amin.

11 denne bog pa 340 sider er flere af salafisternes og wahhabitternes bid'ater, deres
beskyldninger om Ahl as-Sunna og svarene til dem, beskrevet i detaljer. Den blev trykt i Damaskus i
1398 e.Kr. [1978 e.Kr.].

123



Faktisk betjente den naevnte leerer sin nation ydmygt i over
tredive ar inden for farmaci og kemisk teknik. Samtidig
med at han opndede religigs uddannelse og arbejdede dag
og nat i syv ar, blev han hzaedret med ’ijdza givet af en stor
islamisk leerd. Knust under storheden af videnskabelig og
religigs viden sa han fuldt ud sin egen utilstraekkelighed. I
denne erkendelse forsggte han at veere en sand tjener. Den
stgrste frygt og bekymring for ham var at antage, ved at
falde for charmen af hans eksamensbeviser og ’ijaza, at han
er en autoritet pa disse emner. Stgrrelsen af hans frygt var
tydelig i alle hans bgger. Han havde ikke modet til at skrive
sine egne ideer eller meninger i nogen af sine bgger. Han
forsggte altid at tilbyde sine unge brgdre de veerdifulde
skrifter af leerde fra Ahl as-Sunna, som blev beundret af
dem, der forstod dem, ved at oversatte dem fra arabisk
eller persisk. Hans frygt var sa stor, at han i mange ar ikke
havde overvejet at skrive bgger. Da han sa hadith ash-
sherif pa fgrste side af Sawaiq-ul Muhriqa, “Nar fitna
bliver udbredt, skal den, der kender sandheden,
informere andre. Hvis han ikke ggr det, ma han veere
forbandet af Allah ta’ala og af alle mennesker!”
begyndte han at overveje. P4 den ene side, da han laerte om
overlegenheden af Ahl as-Sunna lerdes forstielse og
mentale kapacitet i religigs viden og i den videnskabelige
viden fra deres tid og deres udholdenhed i ’ibadat og
taqw3, sd han sin egen ydmyghed: i forhold til havet af
viden, som de store lezerde besad, betragtede han sin egen
viden som en lille drabe. P4 den anden side, da han s3, at
feerre og faerre fromme mennesker kunne leese og forsta
bggerne skrevet af Ahl as-Sunna laerde og at de uvidende
kaettere havde blandet sig med religigse personer og havde
skrevet korrupte og keetterske bgger, fglte han sig bedrgvet;
truslen om fordgmmelse erklzeret i hadith ash-sherif skraeemte
ham. Ogsd den barmhjertighed og medfglelse, han fglte for
sine keere unge brgdre, som tvang ham til at tjene dem, fik
ham til at begynde at oversaette og udgive sine udvalgte
skrifter fra bggerne af Ahl as-Sunna leerde. Sammen med
de utallige lykgnsknings- og anerkendelsesbreve, han
havde modtaget, stgdte han ind imellem pa kritik og
forheerdelse fra la-madhhabi. Da han ikke havde nogen tvivl
om sin ikhlas og troskab mod sin Rabb og sin samvittighed,
stolede han pa Alldhu ta’ala og tog tilflugt i den velsignede sjzel
af Hans Messenger ‘sall-Allahu ta’ala ’alaihi wa sallam’ og Hans
hengivne tjeneres sjxle, og fortsatte med sin tjeneste. Ma
Alldhu ta’ald holde os alle pa den sande vej, Han er tilfreds

124



med! Amin.

Den store Hanafi-laerer Muhammad Bahit al-Muti’i, professor
ved Jami’ al-Azhar Universitetet i Egypten, skrev i sin bog
Tat’hir al-fu’dad min danisi-I-i’tigad:

“Blandt alle mennesker havde Profeterne “alaihimu-s-salatu
wa 's-salam’ de hgjeste og mest modne sjaele. De var immune
over for sddanne ting som fejl, vildfarelse, uvidenhed, bedrag,
snaeversyn, staedighed, eftergivenhed til nafs, nag og had.
Profeterne kommunikerede og forklarede de ting, som blev
dbenbaret for dem af Alldhu ta’ala. Islams leere, befalinger og
forbud, som de viderebragte, er alle sande. Ikke én af dem er
forkert eller korrupt. Efter Profeterne var de hgjeste og mest
modne mennesker deres sahdbaer (ledsagere), da de blev
opleert, modne og renset i Profeternes suhba. De gentog altid
og forklarede, hvad de havde hgrt fra Profeterne. Alle de ting,
de videregav, er sande, og de er langt fra de naevnte fejl. De
modsagde ikke hinanden af snaeversyn eller staedighed, og de
fulgte heller ikke deres nafs. As Sahabat al-kiram’s forklaring
af ayater og hadither og deres anvendelse af ijtihad for at
kommunikere Alldhu ta’ald’s religion til Hans slaver er Hans
store velsignelse over denne Umma (muslimerne) og Hans
medfglelse for Hans elskede Profet, Muhammad “alaihis
saldim’. Koranen al-kerim erklerer, at Sahabat al-kirAm var
strenge over for de vantro, men milde og elskelige over for
hinanden, at de udfgrte salat flittigt, og at de forventede alt og
Paradis fra Allahu ta’dla. Alle deres ijtihdder, som der blev
opndet ijma' om, er Kkorrekte. Alle modtog thawib, da
sandheden er én.

“De hgjeste mennesker efter Sahabat al-kiram er de muslimer,
der sd dem og blev opleert i deres suhba. De kaldes Tabi'in. De
tilegnede sig deres religigse viden fra Sahabat al-kiram. De
hgjeste mennesker efter Tabi'in er muslimer, der si Tabi’'in og
blev oplert i deres suhba. De kaldes Taba’-at-Tabi’'in. Blandt
de mennesker, der kommer i arhundrederne efter dem indtil
Dommedag, er de hgjeste og bedste dem, der tilpasser sig
dem, leerer deres leere og folger dem.”

Blandt de personer med religigs autoritet, der kommer efter
Salaf as-salihin, vil en intelligent og klog person, hvis ord og
gerninger er i overensstemmelse med Rastlullahs "alaihis-
salam" og Salaf as-salihins laere, som aldrig afviger fra deres vej i
tro og handlinger, og som ikke overskrider islams greenser, ikke
frygte andres nedggrelse. Han vil ikke bgje sig for deres
vildledning.

125



Han vil ikke lytte til de uvidende menneskers ord. Han vil
bruge sin fornuft og vil ikke gd uden for de fire Madhhaber af
mujtahid imamer. Muslimer skal finde en sadan laerd, spgrge
ham og leere, hvad de ikke ved, og folge hans rad i alt, hvad de
gor, for en leerd i denne kapacitet vil kende og lade folk kende
de andelige mediciner, som Alldhu ta’dld har skabt for at
beskytte Sine slaver mod vildfarelse og for at fa dem til altid
at handle korrekt; det vil sige, han vil kende de kurative
midler for sjeelen. Han vil kurere psykopater og de uvidende.
Denne leaerd vil fglge islam i alt, hvad han siger, gogr og tror.
Hans forstaelse vil altid vaere korrekt. Han vil svare pa hvert
sporgsmal korrekt. Allahu ta’ala vil synes godt om alle hans
gerninger. Allahu ta’ala vil lede folk, der sgger veje til Hans
keerlighed. Allahu ta’ala vil beskytte folk, der har iman og som
opfylder kravene til iman, mod undertrykkelse og problemer.
Han vil fa dem til at opna nir, lykke og frelse. I alt, hvad de
gor, vil de vaere i lethed og komfort. PA Dommedag vil de veere
sammen med Profeterne, Siddiger, Martyrer og Salih
(fromme) muslimer.

"Uanset i hvilket drhundrede, hvis en person med religigs
stilling ikke fglger Profetens og Hans Sahaba’s udsagn, hvis
hans ord, gerninger og tro ikke stemmer overens med deres
leere, hvis han fglger sine egne tanker og overskrider islams
greenser, hvis han overskrider de fire Madhhaber i
videnskaber, som han ikke har forstéet, vil han blive betragtet
som en korrumperet person med religigs stilling. Allahu ta’ala
har forsejlet hans hjerte. Hans gjne kan ikke se den rette ve;j.
Hans grer kan ikke hgre det rette ord. Der vil veere bitter straf
for ham i det neeste liv. Allahu ta’ala kan ikke lide ham. Folk af
denne art er Profeterne’s fjender. De tror, at de er pa den rette
vej. De elsker deres egen adfeerd. Men de er Satans tilheengere.
Meget fa af dem kommer til fornuft og vender tilbage til den
rette vej. Alt, hvad de siger, synes hgfligt, behageligt eller
nyttigt, men alt, hvad de teenker og elsker, er ondt. De
vildleder idioter og farer dem til keetteri og fortabelse."

126



Deres ord kan se lyse og pletfri ud som sne, men nar de
udsaettes for sandhedens sol, smelter de veaek. Disse onde
mend med religigse stillinger, hvis hjerter er blevet
formgrkede og forseglede af Alldhu ta’al3, kaldes ahl al-bid’a
eller la-madhhabi maend med religigse stillinger. Det er folk,
hvis tro og handlinger ikke er forenelige med Qur’an al-kerim,
med hadith ash-sherifer eller med ijma’ al-Umma. De har
afveget fra den rette vej og vildleder ogsd muslimer til
fortabelse. De mennesker, der fglger dem, vil ende i Helvede.
Der har altid veeret sddanne keettere blandt Salaf as-salihin og
blandt de religigse ledere, der fulgte efter dem. Deres
tilstedevaerelse blandt muslimer er som en koldbrand eller
krzeft i en del af kroppen. Hvis sygdommen ikke fjernes, vil de
sunde dele ikke undgd Kkatastrofen. De er som mennesker
ramt af en smitsom sygdom. Dem, der har kontakt med dem,
vil lide skade. Vi ma holde os vaek fra dem, for ikke at blive
skadet af dem."

Blandt de korrupte og keetterske maend med religigs autoritet
har Ibn Taymiyya veeret den mest skadelige. I sine bgger,
seerligt i al-Wasita, modsatte han sig ijma’ al-Muslimin,
modsagde de Kklare erkleringer i Qur’an al-kerim og hadith
ash-sherifer, og fulgte ikke Salaf as-salihin’s vej. Ved at fglge
sin defekte tankegang og korrupte idéer gled han ud i keetteri.
Han var en mand med omfattende viden, men Alldhu ta’ala
gjorde hans viden til drsagen for hans keetteri og fortabelse.
Han fulgte sit nafs' gnsker og forsggte at sprede sine forkerte
og kaetterske idéer i sandhedens navn.

Den store leerd Ibn Hajar al-Makki ‘rahmatullahi ta’ala ’alaih’
skrev i sin bog Fatawa al-hadithiyya:

"Allahu ta’ala lod Ibn Taymiyya falde i keetteri og fortabelse.
Han gjorde ham blind og dgv. Mange leerde informerede om, at
hans gerninger var korrupte, og hans udsagn var falske, og de
beviste det med dokumenter. Mennesker, der leeser bggerne af
de store islamiske lzerde AbG Hasan as-Subki, hans sgn T&j-ad-
din as-Subki og Imam al-'Izz ibn Jama’a, samt dem, der
studerer de erklaeringer, der blev sagt og skrevet som svar pa
ham af de Shaf’{-, Maliki- og Hanafi-leerde, der levede i hans
tid, vil forstd, at vi har ret."

"Ibn Taymiyya bagvaskede og kastede uhyrlige beskyldninger
mod Tasawwuf’s leerde. Han tgvede heller ikke med at angribe
Hadrat ’'Umar og Hadrat 'Ali, som var Islam’s sgjler."

127



Hans ord overskred grenserne for anstendighed og de
regler, der sikrer passende opfgrsel, og han kastede pile mod
selv de stejleste klipper. Han stigmatiserede de laerde fra den
rette vej som tilhaengere af bid'a, keettere og uvidende.

Han sagde: "Greeske filosofers forkerte ideer, som er i
modstrid med islam, blev placeret i de store maends bgger om
Tasawwuf," og han forsggte at bevise dette med sine fejlagtige,
keetterske tanker. Unge meend, der ikke kender sandheden,
kan blive vildledt af hans lidenskabelige, bedrageriske ord. For
eksempel sagde han:

"Tasawwuf-mand siger, at de ser Lawh al- mahf{z."! Nogle
filosoffer, som Ibn Sind (Avicenna), kalder det an-nafs al-
falakiyya. De siger, at ndr menneskets sjel opnér
perfektion, forenes sjaelen med an-nafs al-falakiyya eller al-
'agl al-fa'al, enten mens man er vagen eller sover, og nar en
persons sjel forenes med disse to, som forarsager alt i
verden, bliver han oplyst om ting, der eksiserer i dem.
Disse udsagn blev ikke fremsat af graeske filosoffer. De blev
fremsat af Ibn Sina og lignende, som kom senere. Ogsa Imam
Abi Hamid al-Ghazali, Muhyiddin ibn al-’Arabi og den
andalusiske filosof Qutb ad-din Muhammad ibn Sa’bin
fremsatte sddanne udsagn. De er filosofers udsagn. Sddanne
ting eksisterer ikke i islam. Med disse argumenter afveg de fra
den rette vej. De blev mulhider, ligesom de mulhider, der
kaldes Shi’a, Isma’iliyya, Qaramitis og Batinis. De forlod den
rette vej fulgt af leerde fra Ahl as-Sunna og af leerde i Hadith-
videnskaben samt af Sunni meend af Tasawwuf som Fudayl
ibn ’Iyad. Mens de pa den ene side dykkede ned i filosofi,
keempede de pa den anden side mod grupper som Mu’tazila
og Kuramiyya. Der er tre grupper af meend inden for
Tasawwuf: den fgrste gruppe fglger Hadith og Sunna. Den
anden gruppe er keettere som Kuramiyya. Den tredje gruppe
fglger bggerne fra Ikhwan as-safa og Abu-l-Hayyans ord. Ibn
al-’Arabi og Ibn Sa’bin og lignende overtog filosofers udsagn
og gjorde dem til udsagn fra meend af Tasawwuf. Ibn Sinad’s
bog Akhir al-Isharat ’ala maqami-1-’arifin indeholder
mange sddanne udsagn.

Ogsa al-Imam al-Ghazall fremsatte lignende udsagn i nogle af
sine bgger, sdsom al-Kitab al-Madniin og Mishkat al-
Anwar.

1For detaljeret information om Lawh al-mahfiiz, se kapitel 36 i Endless Bliss III.

128



Faktisk forsggte hans ven, Ab(i Bakr ibn al-’Arabi, at redde
ham fra disse ideer ved at sige, at han var blevet pavirket af
filosofi, men han fejlede. P4 den anden side erklaerede al-Imam
al-Ghazali, at filosofferne var vantro. Mod slutningen af sit liv
leeste han [Sahih] al-Bukhari. Nogle sagde, at dette fik ham til
at frasige sig de ideer, han tidligere havde skrevet. Andre
sagde, at de udsagn, der blev tilskrevet al-Imam al-Ghazali, var
opfundet for at serekraenke ham. Der er mange forskellige
beretninger om al-Imam al-Ghazali i denne sammenheaeng.
Muhammad Mazari, en Maliki-leerd uddannet pa Sicilien,
Turtlshi, en andalusisk leerd, Ibn al-Jawi, Ibn 'Uqail og andre
udtalte sig kritisk.

" De ovenstdende citater fra Ibn Taymiyya afslgrer tydeligt
hans negative tanker om Ahl as-Sunna-leerde. Han fremsatte
sadanne anklager mod selv de stgrste af Sahabat al-Kiram og
stigmatiserede mange af Ahl as-Sunna’s laeerde som keettere.
Samtidig nedgjorde han kraftigt den store Wali og qutb al-
’arifin Hadrat Abu ’l-Hasan ash-Shadhill pa grund af hans
bgger Hizb al-Kebir og Hizb al-Bahr og fremsatte grove
anklager mod store maend inden for Tasawwuf, siasom
Muhyiddin Ibn al-’Arabi, 'Umar ibn al-Farid, Ibn Sab’in og
Hallaj Husain ibn Mansir. De laerde fra hans tid erklaerede
enstemmigt, at han var en synder og en katter. Der var endda
laerde, der udstedte fatwier, der erkleerede ham som vantro.?!
Et brev skrevet til Ibn Taymiyya i 705 A.H. (1305) lyder: ‘O
min muslimske broder, som anser dig selv for at veere en stor
leerd og tidens imam! Jeg elskede dig for Allah ta’ala’s skyld.
Jeg modsatte mig de leerde, der var imod dig. Men at hgre dine
ord, der er uveerdige til keerlighed, har forvirret mig. Er en
fornuftig person i tvivl om, at natten begynder, nar solen gar
ned? Du sagde, at du var pa den rette vej og udfgrte al-amr-u-
bi-l-ma’rif wa-n-nahyi ’ani-l-munkar. Allahu ta’ala ved, hvad
dine hensigter er. Men en persons oprigtighed kan ses i hans
handlinger. Dine handlinger har revet slgret vaek fra dine ord.’

1 Den dybtgdende islamiske leerd 'Abd al-Ghani an-Nablasi skrev navnene pa disse
fremstdende personer inden for Tasawwuf pa side 363 og 373 i sin bog al-Hadiqat
an-nadiyya og tilfgjede, at de var Awliya' (hellige personer), og at folk, der talte
dérligt om dem, var uvidende og uoplyste.

129



Vildledt af folk, der fglger deres nafs og hvis ord er
upalidelige, har du ikke blot bagvasket mennesker i din egen
tid, men ogsd stemplet afdgde som vantro. Uden at veere
tilfreds med at angribe efterfglgerne af Salaf as-salihin, har du
bagtalt Sahabat al-kiram, iseer de stgrste af dem. Kan du ikke
forestille dig, hvilken situation du vil sta i, nar disse store
mennesker kraever deres rettigheder pad Opstandelsens Dag?
Pa praedikestolen i Jami’ al-jabal i byen Salihiyya sagde du, at
Hadrat 'Umar ‘radiy-Allahu ta’dla 'anh’ havde fremsat nogle
forkerte udsagn og forarsaget katastrofer. Hvad var disse
katastrofer? Hvor mange af sddanne Kkatastrofer blev
rapporteret til dig af Salaf as-salihin? Du siger, at Hadrat 'All
‘radiy-Alldhu ta’ala 'anh’ havde mere end tre hundrede fejl.
Hvis det havde veeret sandt for Hadrat 'Alf, kunne der sa vare
en eneste situation, hvor du selv havde ret? Nu begynder jeg
at handle imod dig. Jeg vil forsgge at beskytte muslimer mod
din ondskab, for du har overskredet greensen. Din skade har
ramt bade de levende og de dgde. Troende bgr undga din
ondskab.’

"Taj ad-din as-Subki oplistede de spgrgsmal, hvor Ibn
Taymiyya var uenig med Salaf as-salihin, som fglger:

1 - Han sagde: ‘Talaq (den islamiske form for skilsmisse)
bliver ikke gzeldende; [hvis det sker,] er det ngdvendigt at
betale kaffara (en bod svarende til den, der betales) for en ed.’
Ingen af de islamiske leerde for ham havde sagt, at kaffara
skulle betales.!

2 - Han sagde: "Talaq givet til en haid (menstruerende)
kvinde bliver ikke gaeldende.

3 - Han sagde: "Det er ikke ngdvendigt at foretage qada for
en bevidst udeladt namaz (bgn).’

4 - Han sagde: "Det er mubah (tilladt) for en haid kvinde at
udfgre tawaf af Ka'ba’en. [Hvis hun ggr det], vil hun ikke
skulle betale kaffara.

5 - Han sagde: "En talaq givet som tre taldq’er er stadig én
taladq. Dog sagde han fgr dette i mange ar, at ijma' al-Muslimin
ikke havde erklaeret det saledes.”

1 "Talaq" er defineret og forklaret i detaljer i det femtende kapitel af den sjette
fascikel samt i det sjette kapitel af den femte fascikel af Endless Bliss.

130



6 - Han sagde: "Skatter, der er uforenelige med islam, er halal for
dem, der opkraever dem.

7 - " Han sagde: ‘Nar skatter opkraeves fra handelsfolk, fungerer
de som zakat, selvom de ikke er taenkt som zakat.’

8 - Han sagde: "Vand bliver ikke najs (urent), nar en mus eller
lignende dgr i det.

9 - Han sagde: "Det er tilladt for en person, der er junub, at
udfgre frivillig namaz uden at lave ghusl om natten.

10 - Han sagde: "Betingelser som er fastsat af waqif (den person,
der dedikerer ejendom som wagqf), tages ikke i betragtning.”!

11 - Han sagde: "En person, der er uenig med ijma’' al-umma,
bliver hvilken en vantro eller en synder.

12 - Han sagde: " ‘Allahu ta’ala er mahall-i hawadith og bestar af
partikler, der samles”.

13 - Han sagde: "Koranen al-kerim blev skabt af Alldhu ta’ala’s
Dhat (essensen, person)".

14 - Han sagde: "Alam, det vil sige alle skabninger, er evige med
deres arter.’

15 - Han sagde: " Alldhu ta’ala er ngdt til at skabe gode ting.

16 - Han sagde: " Allahu ta’dla har en krop og retninger; Han
aendrer sin plads.

17 - Han sagde: "Helvede er ikke evigt; det vil slukkes til sidst.

18 - Han benaegtede det faktum, at Profeterne er syndfrie.

19 - Han sagde: "Rastlullah ‘'sall-Alldhu ta'ala ‘alaihi wa
sallam' er ikke anderledes end andre mennesker. Det er ikke
tilladt at bede gennem Hans forbgn.

20 - Han sagde: "Det er syndigt at rejse til Medina med det
formal at besgge Rastlullah ‘sall-Alldhu ta’ala ’alaihi wa sallam’.
21 - Han sagde ogsa: "Det er haram at tage dertil for at bede om
shafa'a (forbgn).

22 - Han sagde: "Bggerne Tawrat og al-Injil adskilte sig ikke i ordlyd,
men kun i betydning.’

Nogle leerde har sagt, at de fleste af de ovennaevnte udsagn
ikke tilhgrer Ibn Taymiyya, men ingen har benzegtet, at han
sagde, at Alldhu ta’ala havde retninger og bestod af partikler,
der samledes. Men der var konsensus om, at han var rig pa 'ilm,
jalala og diyana. En person, der har figh, viden, retfeerdighed og
fornuft, skal fgrst observere en sag og derefter beslutte sig for
den med forsigtighed. Iszer kraever det meget omhyggelig
observation og stor forsigtighed at dgmme en muslims vantro,
frafald, keetteri eller at fastsld, at vedkommende skal drzaebes.”

1 Se venligst det fireogfyrre kapitel i den femte fascikel af Endless Bliss. for "waqf", "wagqif" osv.

131



For nylig er det blevet populeert at efterligne Ibn Taymiyya.
Folk forsvarer hans keetterske skrifter og reproducerer hans
bgger, isaer hans al-Wasita. Fra begyndelse til slutning er
denne bog fyldt med hans ideer, der er i strid med Qur’an al-
kerim, hadith ash-sherifer og ijma’ al-Muslimin. Bogen skaber
stor fitha og fraktioner blandt laeserne og forarsager
fjendtlighed blandt brgdre. Wahhabierne i Indien og uvidende
religigse personer, der er fanget i deres fzelder i andre
muslimske lande, har gjort Ibn Taymiyya til deres
bannerfgrer og givet ham titler som ‘Stgrste Mujtahid’ og
‘Shaikh al-Islam’. De omfavner hans katterske tanker og
korrupte skrifter i navnet af tro og iman (tro).

For at stoppe denne skreemmende strgm, som skaber splid
blandt muslimer og nedbryder islam indefra, ma vi lese de
vaerdifulde bgger skrevet af leerde fra Ahl as-Sunna, som
dokumenterer og tilbageviser disse kaettere. Blandt denne
litteratur er den arabiske bog Shifa as-sigam fi ziyarat i-
Khayri-l-anam skrevet af den store imadm og dybt laerde Taqi
ad-din as-Subki ‘rahmatullahi ta’ala ’alaih’, som nedkaemper
Ibn Taymiyyas ketterske ideer, eliminerer hans fraktion og
afslgrer hans staedighed. Denne bog forhindrer spredningen af
hans onde intentioner og forkerte overbevisninger.

132



ORDLISTE

Indleeg relateret til Tasawwuf, kan bedst leeres fra Hadrat
Ahmad al-Faraqi as-Sirhindi’s Maktabat.

-adillat ash-Shar'iyya: de fire kilder til Islam: al-Qur'an al-
kerim, hadith-ash-sherifs, ijma’ al-Umma og qiyas al-
fugaha'.

ahl: folk; Ahl al-Bayt, de nzere slagtninge til Profeten: (ifslge
de fleste islamiske laerde) 'All (fgrste feetter og svigersgn),
Fatima (datter), Hasan og Husain (bgrnebgrn); Ahl as-Sunna(t)
wa-l-Jama’a.

a'immat al-madhahib: flertal af imam al-madhhab.

Allah: Allah akbar, Alldhu ta’ili, Allah, som alle former
for overlegenhed tilhgrer.

Amin: (til Allah ta'la) "Accepter min bgn."

-amru bi-lI-ma'rif (wa-n-nahyu 'ani 'lI-munkar): pligt til
at undervise i Allahu ta’ala’s befalinger (og at forhindre eller
afskraekke andre fra at bega Hans forbud).

-Ansar: Medinere, der tog imod islam fgr erobringen af
Mekka.

'aqa'id: tro, overbevisninger, (trosartikler), credo.

'Arafat: det 3bne omrade beliggende 24 kilometer nord
for Mekka.

‘arif: en 'alim, der kender det, som er muligt at kende af ma'rifa.
Se 'ma'rifa’.
-'Arsh: slutningen af materien, der greenser op til de syv

himmelstraek og Kursi, som er uden for den syvende himmel og
inden for 'Arsh.

As-hab al-kahf: de syv troende (i en hule i Tarsus), som
opndede hgj status pad grund af deres udvandring til et andet
sted for ikke at miste deres tro, da vantro indtog deres land.

-Basmala: den arabiske sezetning "Bismi-llahi-r-Rahman-ir-Rahim"
(I Allahs navn, den Medfglende, den Barmhjertige).

Batini: en tilhaenger af Batiniyya-sekten

-Fadila, -Wasila: de to hgjeste grader i Paradis.

faqih: (fl. fugaha') dygtig leerer i Figh; fuqaha' as-sab'a.

fard: (handling, adfzerd, ord) som er pabudt af Alldhu ta’ala i
al-Qur'an al-kerim.

133



fatwa: i) ijtihdd (af en mujtahid): ii) konklusion (af en
mufti) fra Figh-bgger, om hvorvidt noget, der ikke er vist i
dem, er tilladt eller ej; svar givet pa religigse spgrgsmal af
islamiske leerde.

Figh: viden om, hvad muslimer bgr ggre og ikke ggre;
'ibadat, a'mal.

fitna: spredning af udsagn og handlinger, der skader
muslimer og islam.

ghusl: renselse af hele kroppen som defineret i Figh.

hadith (sherif): i) en udtalelse af Profeten; al-Hadith
ash-sherif, alle haditherne som helhed; ii) videnskab eller bgger
om Hadithen; Hadith sahih, en Hadith korrekt overleveret,
autentisk ifglge betingelserne, fastsat af Hadith-lzerde.

Hadrat: respektfuld titel brugt fer navne pa Profeter og
islamiske leerde.

halal: (handling, ting) tilladt i islam.

Hanafi: (medlem) af Madhhab’en, grundlagt af Aba
Hanifa.

Hanbali: (medlem) af Madhhab’en grundlagt af Imam
Ahmad ibn Hanbal.

haram: (handling, ting) forbudt i islam.

-Hijaz: regionen pa den arabiske halvg ved Rgdehavskysten,
hvor Mekka og Medina er beliggende.

ijaza: diplom, der attesterer indehaverens autoritet inden for
islamisk viden.

ijma’ (al-Umma, al-Muslimin): Sahabat al-kiram’s og
Tabi'tn’s falles handling eller enstemmige dom over en
sag; sadan en enighed eller konsensus.

ijtihad: (mening eller konklusion wudledt af en
mujtahid gennem) straeben efter at forstd den skjulte
betydning i en ayat eller en hadith.

Ibahatis: folk, f.eks. wahhablerne, der betegner drab eller
konfiskation af muslimer uretferdigt som ‘halal’, hvilket er
haram.

ikhlas: (kvalitet, intention eller tilstand af) at ggre alt kun for
Allahu ta’ala’s skyld

'ilm: (gren af) viden; Tlm; 'ilm al-hal: (bgger om) islamisk
leerer (af en Madhhab), der er pdbudt at leere af hver muslim;
"ilm

al-kalam: viden om iman; al-'ilm al-ladunni: viden inspireret

134



af Allahu ta’ala til hjertene af Awliya’.

135



imam: i) dygtig 'alim; grundlegger af en Madhhab (imam al-
madhhab, mujtahid imam), al-Imam al-a'zam, ii) leder i en
namaz i jama'at; iii) kalif.

insha-Allah: "hvis Alldhu ta’ala vil".

istighfar: at bede Alldhu ta’ala om tilgivelse.

jalala: storhed.

jama'a: samfund; gruppe af muslimer (undtagen imam) i en
moské; ledsagere; forening; namaz i jama'a.

junub: tilstand af en muslim, der har brug for en ghusl.
-Ka'ba: den store velsignede struktur i den store moske i Mekka.
kalimat: ord eller udsagn.

karama: (fl. -at) mirakel udfgrt af Alldhu ta’ala gennem en
Wali.

Karim: Nadige.
Kkhutba: pradiken holdt fra preedikestolen af imam ved

fredagsbgnnen og ved islamiske hgijtider, som skal laeses pa
arabisk over hele verden (syndigt hvis leese pa et andet

sprog).
-Kursi: se 'Arsh.
-Madinat al-munawwara: den oplyste by Medina.

-Mahshar: den sidste dom.

-Makkat al-Mukarrama: den zrede by Mekka.

makrih: (handling, ting) upassende, utilbgjelig og undgaet af
Profeten.

Maliki: (medlem) af Madhhab’en grundlagt af Imam Malik.

mandub: (handling, ting), der bringer thawab, hvis det
gores, men hverken synd, hvis den udgas, eller kufr, hvis det
er utilbgjent; adab, mustahab.

ma'rifa: viden, inspireret til hjertene af Awliya’, om Dhat og Sifat af
Allahu ta’ala.

Miladi: af den kristne aera; af den gregorianske kalender.
minbar: hgj pradikestol i en moské, der bestiges med trapper,

hvor Khutba’en lases.
mu'amalat: en afdeling af Figh.

mubah: (handling, ting) hverken pabudt eller forbudt; tilladt.
mudarris: professor ved madrasa (islamisk skole eller
universitet).

136



mufassir: ekspert’alim inden for tafsir.
mufti: stor 'alim autoriseret til at udstede fatwa.

-Muhdijirin: Mekka-folk, der togimod islam fgr erobringen
af Mekka.

mu'jiza: mirakel udfgrt af Alldhu ta’ala, gennem en Profet.

mujtahid: stor ‘'alim, i stand til at anvende ijtihad;
mujtahid imam, mujtahid mufti.

munafiq: en, der udgiver sig for at veere muslim men benzegter
islam; en hykler.

murshid: vejleder, leder.

mutashabih: (af en ayat eller hadith) med ubegribelig, skjult
betydning; mutashabihat.

-Mushabbiha: folk, der tror, at Alldhu ta’ala er en materiel vaesen.

najs: religigst uren ting.
nafs: en kraft i mennesket, som gnsker, at det skal skade sig
selv religigst.

nass: (generelt udtryk for) en ayat eller en hadith; Nass.

qada': udfgrelse, efter at den foreskrevne tid er udlgbet, af en
'ibada, der ikke er udfgrt pa det foreskrevne tidspunkt.

qibla: den retning, man vender sig mod under tilbedelse (i
islam mod Ka'ba).

qgiyas (al-fuqaha'): analogi; (konklusion udledt af en mujtahid
ved) at sammenligne en sag, der ikke Kklart er angivet i Nass og
ijma’, med en lignende sag, der er klart angivet; (en metode for)
ijtihad.

qutb al-'arifin: en Wali af hgjeste grad.

Rabb: Allahu ta’ala Skaberen og "Traeneren".

Ramadan: den hellige mdned i den muslimske kalender.

rasul: (fl. rusul,), budbringer, Profet; (Rasil-Allah),
Muhammad, Allihu ta’ala’s Profeten.

riyada: ikke at ggre, hvad nafsen gnsker; ngjsomhed.

Sahaba: samfundet af dem, der troede og sd en Profet; as-
Sahabat al-kiram, Rasiilullah’s ledsagere.

salam: i) hilsen, fred, godt enske; ii) saetningen "Assalamu
‘alaikum wa rahmatullah™ sagt ved slutningen af salat.

salih: (fl. sulaha’) en, der er from og undgar synder.

Shafi'i: (medlem) af madhhab“en grundlagt af al-lmam ash-
Shafi'i.

137



Shaikh al-Islam: leder af Det Islamiske Anliggender Kontor.
Siddiq: en, der er trofast loyal over for Profeten; en wali af
hgjeste rang.

sifi: muttasawwif, en der er uddannet og er blevet fuldkommen i en
tasawwuf-orden.

suhba: selskab; ledsagelse af en Profet eller en wali.

sulaha': flertal af salih.

sunna: (handling, ting) som ikke er pabudt af Alldhu ta’ala, og
som udfgres og elskes af Profeten som en ‘ibada (der er
thawab, hvis det ggres, men ikke synd, hvis det undgas,
dog medfgrer det synd, hvis det konstant undgas og vantro, hvis
det foragtes); sunnaen: i) (sammen med fard) alle sunnaer som
helhed; ii) (sammen med Bogen eller Koranen al-kerim)
Hadith ash-sherifen,; iii) Figh, islam.

stira(t): et kapitel af al-Qur'an al-kerim.

taqwa: frygte for Alldhu ta’ala; afholdelse fra haram’er.
Tasawwuf: viden og (efter tilpasnin til Figh) praksis af Profetens
adfeerd, som styrker iman, ggr praksis af Figh lettere og
giver en mulighed for at opna ma'rifa.

tawaf: 'ibada af omkreds omkring Ka'ba i Mekka under hajj.

tawba: anger; at ggre tawba: bede Alldhu ta’ala om tilgivelse for
begdede synder og love Ham ikke at bega dem igen.

thawab: (enhed af) belgnning lovet og vil blive givet i det naeste
verden af Allahu ta’ala, som det, Han elsker at ggre og sige.

'ulama’: flertal af 'alim.

umma: troende, der fulgte en Profet; Umma, den
muslimske umma.

wahy: den viden, den viden dbenbaret til Profeten af Allahu
ta’ala.

wajib: (handling, ting) aldrig undgdet af Profeten, sd nzesten
som obligatorisk som fard og ikke ma undgas; al-Wajib, Wijib
al- wujiid: Veesen, hvis eksistens er uundgdelig, og ikke-
eksistens er umulig.

Wali: (fl. Awliya") en, der er elsket og beskyttet af Allahu
ta’ala.

Wilaya: tilstanden af at veere en Wali.

zuhd: ikke at seatte sit hjerte pa verdslige ting; atholdelse fra
(endda) mubahs.

138



BOGER UDGIVET AF HAKIKAT KITABEVI

ENGLISH:

1-Endless Bliss 1, 304 pp.

2-Endless Bliss 11, 400 pp.

3-Endless Bliss 111, 336 pp.

4-Endless Bliss 1V, 432 pp.

5-Endless Bliss V, 512 pp.

6- Endless Bliss VI, 352 pp.

7- The Sunni Path, 128 pp.

8- Belief and Islam, 128 pp.

9- The Proof of Prophethood, 144 pp.

10- Answer to an Enemy of Islam, 128 pp.

11- Advice for the Muslim, 352 pp.

12- Islam and Christianity, 336 pp.

13- Could Not Answer, 432 pp.

14- Confessions of a British Spy, 128 pp.

15- Documents of the Right Word, 496 pp.

16- Why Did They Become Muslims? 304 pp.

17- Ethics of Islam, 240 pp.

18- Sahaba ‘The Blessed’, 384 pp.

19- Islam’s Reformers, 320 pp.

20- The Rising and the Hereafter 112 pp.

21- Miftah-ul-janna, 288 pp.

22- Book of Naméz, 240 pp.

23-0 Son, 352 pp.

DEUTSCH:

1- Islam, der Weg der Sunniten, 128 Seiten

2- Glaube und Islam, 128 Seiten

3~ Islam und Christentum, 352 Seiten

4- Beweis des Prophetentums, 160 Seiten

5- Gestandnisse von einem Britischen Spion, 176 Seiten
6-Islamische Sitte, 288 Seiten

EN FRANCAIS:

1- L’Islam et la Voie de Sunna, 112 pp.

2- Foi et Islam, 160 pp.

3-Islam et Christianisme, 304 pp.

4- L'évidence de la Prophétie, et les Temps de Priéres, 144 pp.
5- Ar-radd al Jamil, Ayyuha’l-Walad (Al-Ghazali), 96 pp.
6- Al-Mungqid min ad’Dalal, (Al-Ghazali), 64 pp.
SHQIP:

1- Besimi dhe Islami, 96 fq.

2- Libri Namazit, 208 fq.

3- Rrefimet e Agjentit Anglez, 112 fq.
ESPANOL:

1- Creencia e Islam, 112

PO RUSSKI:

1- Vsem Nuynagq Vera, (128) str.

2- Priznaniq Anglijskogo Wpiona, (144) str.
3- Kitab-us-Salat (Molitvennik) Kniga o namaze, (224) str.
4- 0 Syn Moj (256) str.

5-Religq Islam (256) str.

NA B+LGARSKI EZIK:

1-Vgra i Islgm. (128) str.

2-NAMAZ KITAB+ (256) str.

BOSHNJAKISHT:

1-Iman i Islam. (128) str.

2-0dgovor Neprijatelju Islama, (144) str.

3-Knjiga o Namazu, (192) str.

4-Nije Mogao Odgovoriti. (432) str.

5-Put Ehl-i Sunneta. (128) str.

6-Ispovijesti Jednog Engleskog Spijuna. (144) str.

139



i) S By 3 eyl SN sl

BEldo S4s g,:g\d.:"\
vy (Js) B3 aly pl) ol s -
A (es=3 03> ) by ol ol oS - ¥
¢844 aby el ol s i Ol - ¥
£Yy (_,AJA.A*JJ\J)JLJ.!\;KJ.LMA‘L}M}MUb)L) uLa_..A—i
Vol (\_}\.U(»L»l)w;},a|.xgba_.h_;;w;\.)¢—o
TAA.. 5 plly @slaw glas” - 1
Yih& s WLJ\J’b) A
YAA _;;\J.su.U\:-L;\.@.nbL@,L;,UU\&\A.L;(@,L»:J\U:,»-)A&,‘N&—A
Ve ...(g,u.sw.\,;upuw,m)u)w);—q
\EX Sl e Jbldd oVl G 4y g alag s, =
VYA Aba il a3 5 3 A W) Jpa¥l = ) )
£ € . () o8y oblall sy = VY
A {7, S d)m\alwcmwh;.\,éub»wwu,m—w
veoe (ol 35 3) call ol 3 il Ol — 1 €
YoAooo Jljea L o & ghe Clilie - Vo
Yy rLY\aM@J:LA\QI;w\?L’—\‘\
M1 (53 35 de) 4 he Ol aid — VY
YAA (G5 ey dazll 3 ezl — VA
YVY casilly G SL gy wn TVL sy LI By — V4
yay J\F\&lwopj\#ljmgbuol&w—Y-
YAA Ml e 5 - Y)Y
YA oSl 30s g ol st — Y
L% oy sl — Y
X p—— Ll ses - Y8
B (ﬁ-«\u\@....lga\ \5‘“’) f)hduk;._lﬁ.\ el Bl el Yo
Q’ﬂ‘) Ay 9331 o A )1 g g 931 o g ol S
\aY o) Bgla ) 5 5 3 el WU Ay Bgla ) e 501 3 and) 2l -
SlaS ) g b ol g JLoV) sy sl = (93)) o o)) dalss Ui — Y
VTt iy ) a8 CBle Lol y el oWV 3 S5 ) aed) 873 Lagly sl
YY&o (S e gl A) (3 Oled) bl - ¥
Vet fji;l,éf,ducuruwrjuaﬁfu’(/;— ¢
Vi &G'}jféd)’lg'/_)f/l -

140



Blio 348 S sl

o b kg T Wy s e B AW e (ST el - g8

Yy. i Jb;J\,.M)’-uLfL».G..LJMJJ-‘LSJLA\
MJU\M\,&\J;du))\CﬂA‘L)L;rJ\ VA\WMJCQLX\W— ¢o
R SEG—S ) Pl CEESY P PP | DN PR PO P

YVY O g polal) O galidl ey g 2adla¥) ol gadl) e ailaiall & gl = €9
Ve oAl Ol gl g S3lall ol o acd g DLl OLS7 - Y

& U Y B3y Jalge g o8l edly O all - $A
¢A Ol g L) pghas ad o 38 21 36l guall — €9
VA Y s St ) oA e 5 J) (8 dsDl) (3ad) - o
VAY ) eyl daz @ SO e sl Gl YL 5 - 0
ol J o3 lageyy okl Cadl ady 5 el 55 (3 izl Bl - oY
\YA alel) SIS oM Ly
YYe Al A teh aliy s ladl 5y (3 oot 5 ) = oY
Wl Sy pgans dadt dal) Ol S ad g Sl G b — 08
EEA o At BN AU SV il o fadl) J 43l - 00
a1 (3l W BY 4y Sl Cadly Jlus™Y Al — o
4y (Y sulh) Sl e — oY
VY i (Sl gradil] 3B B g i) B = 0 A
oYA Lah ws RSN Sbeglall — 09
wdb)&bJLSW\chVM;JJ(M\;Y\;-J(LY\CL@—1.
VY& poy e 1 o 655 AU ol Sl Wl Gl
YYE. o230 M Okl adyy Jpa I a5 B Tk J g slin) =
L e 0L g Y - Y
YOV 8 o] O gl 33y ol il] b 2V 5 S0 e — Y

141



Bleds sds S skt

YT b sl s Laglis 2yl s gaal) adyy o) L - YY
Ovaded) i 3 s L 5L ) adyy ol M AL o) el Ol 3 pOST) Al — YT
YAA EIAOR a—.il.lJ-\ L;}\;A.“J;J.J L“C“L') 6)\.4.'“ )‘.Lﬁd

¥l SO p ol de et foo sy cndlally Al Joo gl - YE
YN & NUlwngJ\Jf » A@h)\éﬁ))\éw\_)).ﬂ\ Yo
ou;\fcu)‘uf@,‘bw\;@)\_wu.g;,;s\;.gj\}_,“— Y1

YAA W) wbl sk YY) Lagel:

Ve Aeal) Ly WLl i Lageh s A WGe adyy Ol - YV
8 LY 5L el dazal) dzadl — YA
Vg g Al aslad) e odgnll (asS adyy (g5 95l Syl - Y9
10 QL 3, o) O LS = v
YoY... (DY s ) as Y g',.,zJ.i.L\\;.:.4.:;4!3\— ¥\
Al e (U s 5y Am Y L) e azdll - Y
YAE.. - (I ¢y A N Caldll e addll - vy

J..Mg\ALFLs}L’A.L}ca\)J|JMﬂ\r\)\éﬁc}a‘;ﬂ\déy\ Yi¢
VYo kel e ae Yy e gl s g al) i Akl ais e

TeA - (V}Y\;}\)w#\r}uwﬂ\ Yo
g 1 JAJL‘J:L-AJJ:)JJ\ Jeseacky am - 5 an 0 -
-y — A ple ek ad bl T (3 anud) ang)l - YV
Gl dnud) ad s Handd) 4 sl Lad BV Sl — YA
A Ll de s My g ladl e sl Ll
VAY RV ol g il oyl Laghi s Jldll e Aot 4y #OU) ~lide — 9
TAA. _, r)b&\a;,.:,,:ou;-\c_:u,-z.
SEA. (DY e Ay Al Coalsll e daast) W1 — £
YAA. ygx@m,ﬁ,&\wuxﬁudu&w&ww-u
T 7 S— Aol 30 Al &gl ads g 55l OLS - £V

142



w\md,mé\adﬁ\ SN sle)

Bldee sus St sl
Y : SN OT A a2 —
WZ(JJ\' ;}‘)6}@\&&\}“@&;@:\)@“&—\’
E1Y (AW s ) sl o) s e ool gl dsl- — Y
e (S s ) Sl oW s e 0l gt Rdl — 8
e (@ N s ) sl ) s e o)) et RSl - 0
AL 7 ———— S g B R PP W PR P
\aY - e SUW sy 8 AW aE -
g Y——— DoV s 1) Bl 3 Jall 5 ) dipdl — A
SR el adis Gls ) dlger o el slide — 9

YY¢ o) ) i Ly Rded) G Ligllss
L1 /S R— L U SR P AP U PR VING SR Ve S -1t S I
VAY i R Gelad) Lo g 3L e csl) 4y ) Bas — 1y
¥ W Lagdyy IS e o plgal) Wby IS e il - Y

LF OLl 75 ol (0 835 L s
SA ,qu)\(uwop);ﬂ\yowm—\v
Yoy (e oY) Uodll) 2z -\ &

Gowall e Ol adyy Bglas e gl el e e 4l - Yo

YAA @bl o, Wl s dabedll ot Loy s il CILY) Legels
o\Y QU\WE\%JV@J\)W\&JQ;}M\&@Y&>—\'K
St Wil ady g dglagl o, (3 Al all -\ Y

Y4 o Gt Ly o N s sas e s ) Ly

£\ slall &ogé adyy pall ol o ) 6 S slad) — VA

Yot b e s My LA Caw s AAY) 30l sall g dula ol s — 1 q

Yot placdl slid b g o5l pghs — Yo
Gy Sl Sy Jow gl (s Sin e 5 3 Bolall i) — Y

VYA bl e s ) by el bz sy

143



144



