Hakikat Kitabevi Publikacia Cislo 8

Viera a Islam

KOMENTOVANY PREKLAD Z
I’TIQAD-NAMA
Autor

MAWLANA DIYA’ AD-DI
KHALID AL-BAGHDADI

Skvely Wali (opatrovnik), vzacnost’ Allahova ta’ala
pozehnania, v kazdom ohl'ade nadradeny ¢lovek, obdareny
nedosiahnute'nymi vedomost’ami, svetlo dobra, pravda a nabozenstvo



POZNAMKA

Autor knihy I’tigad-nama, Mawlana Diya’ ad-din Khalid al-Baghdadi al-’Uthmani, (narodil
sa v roku 1192, A.H./1778, v Sahrazuru v severnom Bagdade, zomrel v roku 1242/1826,

v Damasku, quddisa sirruh), hovorilo sa mu al-’Uthmani, pretoZe to bol nasledovnik
’Uthmana Dhu’n-nuraina, treticho kalify (moslimsky vladca) ‘radiy-Allahu ta’ala’ ’anh’. Ked’
svojho brata Hadrata Mawlana Mahmuda Sahiba, ucil oslavovany Hadis al-Jibril, druhy
hadis z ash-sherifu v Al-hadis al-arba’un (napisané skvelym uc¢encom an-Nawawi), Hadrat
Sahib poziadal svojho starSieho brata, aby napisal komentar k tomuto Hadisu. Mawlana
Khalid chcel vyhoviet’ osvietenému srdcu svojho brata, a tak prijal jeho Ziadost’ a vysvetlil
tento hadis z ash-sherifu v knihe v perzstine, ktor nazval I'tiqgadnama. Tureckd verzia tejto
knihy, Herkese Lazim Olan Iman, bola prelozené do anglictiny (Belief and Islam),
francuzstiny (Foi et Islam), a nem¢iny (Glaube und Islam) v roku 1969 a neskor aj do
niekol’kych d’alsich jazykov ako je tamil¢ina, yorub¢ina, haustina, malajalamcina a dancina.
Nech Allahu ta’ala pozehna nevinnu mladez ¢itanim tejto knihy a ucenim spravnej viery
(1’tigad), odovzdavanu u€enci Ahl as-Sunny!

Poznamka vydavatela:

Kazdy, kto by chcel tato knihu vytlacit’ vo svojej pdvodnej verzii, alebo ju prelozit’ do
in¢ho jazyka, ma vopred povolenie takto urobit’; a vSetci, ktori sa rozhodnu taky prospesny
skutok vykonat’, si zasltizia poZehnanie, a tento ¢in dopredu predkladdame Allahu ta’ala v ich
mene, maju nasu vd’acnost’ a vel'ké vd’aka. Avsak, toto povolenie plati pod podmienkou, Ze
vydanie bude dobrej kvality, a vzhl'ad textu a celkové usporiadanie bude tthl'adné a bez chyb.

Poznamka: Misionari sa snaZia propagovat’ krestanstvo, Zidia sa usiluju o $irenie
vlastnych slov zidovskych rabinov; Hakikat Kitabevi (vydavatel'stvo), v Istanbule, ma
tazkosti s propagovanim Islamu, a slobodomurari sa snazia nabozenstvo zni¢it. Mudry
¢lovek, so znalost'ami a svedomim, si isto zvoli to spravne a bude sa snazit’ toto odovzdéavat’
pre spasenie 'udstva. Nie je lepSia a hodnotnejSia cesta, ako sluzit’ 'udstvu, nez takto ¢init’.

Subhan-Allahi wa bi-hamdihi subhan-Allahil->’adhim.” Kalima-i-tenzih (modlitba), ak
je tato modlitba vyslovena 100-krat rano a rovnako tak aj vecer, vSetky hriechy doty¢ného
budi zmazané a tiez bude ochrdneny od od navratu k hriechu. Tato modlitba je tiez citovana
v prvej Casti knihy Maktubat, napisané skvelym Walim a u¢encom Imama Rabbaniho
‘quddisa sirruh’), rovnako tak aj v tureckej verzii tejto knihy.

Ya Rahman, ya Rahim, ya ’afuwwu ya Kerim.

Poslanie Hakikat Kitabevi (poZehnané knihkupectvo vo Fatihu, Istanbule) je ucit’ nasu
vieru, Islam, a pri€init’ sa k tomu, aby nasa pozehnana krajina mohla byt’ milovana l'ud'mi z
celého sveta. Nech je Allahu ta'ala spokojny s 'ud’'mi, ktori ndAm pomahajua! Amen.

Mily citatelia, essalamu ’alaikum wa rahmatullah.



Vsetko napisané v tejto knihe sme si pozicali z knih napisanych Islamskymi u¢encami. K
tomuto sme si sami ni¢ nepridali. Tato uzito¢nu pracu sme zacali vykonavat’ z dvoch
dovodov, chceme tymto sluzit’ 'udu, a tiez ziskat’ uznanie u l'udi, ktori sa usiluju o $t’astie
druhych a zasadzuja sa o I'udské préva. Pokial je pismo tychto skvelych a vSeobecne
uznavanych ucencov citané s nalezitou pozornost’ou a rozvaznost'ou, moze byt vel'mi
uzito¢né k ziskaniu duchovnych vedomosti, insha-Allahu ta’ala. Posielame vam nés selam
a lasku. Nech vas Allahu ta'ala pozehna dobrym zdravym a plodnou dlhovekost'ou. Amen.

Hakikat Kitabevi

SADZBA A TLAC V TURECKU:

Ihlas Gazetecilik A.S.
Merkez Mah. 29 Ekim Cad. Thlas Plaza No: 11 A/41
34197 Yenibosna-ISTANBUL Tel: 90.212.454 3000



PREDSLOV

Zacnime tiito Rnihu slovom Besmala,
Allahovo meno si zasfiZi najvicsiu ochranu.
Jeho poZehnanie sa nedajii zmerat;

Je taky milosrdny, a miluje odpustenie.

Allahu ta’ala ma zl'utovanie so vSetkymi l'ud’'mi na zemi. Neustale vytvara, ¢o 'udia
potrebuju, a toto poskytuje vSetkym. Ukazuje nam cestu k nekonec¢nej blazenosti. Privadza na
spravnu cestu koho chce, z tych, ktori sa od neho odvratili, a vydali sa na cestu bezverectva
a herézy, pretoze sa nechali oklamat’ svojim nafsom, zlou spolo¢nost'ou, Skodlivymi knihami
a médiami. Zachranuje ich od ve¢ného zatratenia. AvSak 'ud’om, ktori su kruti a prekrac¢uji
limity, nebude takto pozehnané. Ponecha ich na ceste neverectva, ktord sa im tak pozdava. Z
veriacich, ktori sa previnia a mali by byt odstideni na zahubu, si vyberie niektoré na
odpustenie, aby potom mohli byt prijati do raja. On sam je stvoritelom vsetkého zivého,
neustale udrzuje vsetky bytosti pri zivote, a chrani pred obavami a hr6zami. S plnou doverou
k ctthodnému menu Allahu ta'ala, a teda s o¢akédvanim v jeho pomoc, zaciname pisat’ tuto
knihu.

Allahu ta’ala patri vietok hamd'. Nech je mier a poZehnanie s Allahovym Prorokom
Muhammadom ,,alaihi-s-salam®. Nech vSetky priaznivé modlitby pripadna na jeho Ahl al-
Bay (jeho blizkych) a na kazdého z jeho as-Sahabat al-kiramii (spravodlivych a oddanych
spolo¢nikov). Uz bolo napisané tisice hodnotnych knih, ktoré sa zaoberaju principmi
Islamskej viery, nariadeniami a obmedzeniami s tym suvisiace, a mnoho z nich bolo tiez
prelozenych do cudzich jazykov a distribuované do celého sveta. Na druhu stranu, l'udia zlej
voOle a l'udia kratkozraki sa neustdle snazili napadnut’ toto prospesné, bohaté a osvietené
ucenie Islamu, a pokusali sa ho poSpinit’, zmenit a tak oklamat’ Moslimov.

Avsak, s vdacnostou pozorujeme, ze takmer v kazdej krajine sa ucitelia Islamu stale
pokusaju §irit’ a ochranovat’ tato vieru. Ale tiez sme svedkami nevhodnych prihovorov a
¢lankov, kde rézne tvrdenia maja byt’ vzaté z - ale vytrhnuté z kontextu, nie plne porozumené
- Kur’anu al-kerimu (posvétného Kordnu) a hadisov ash-sherifov (stiboru zvykov a
prihovorov proroka Mohammada "alaihi-s-salam'), niekol’kymi T'ud’'mi, ktori necitali alebo
neporozumeli knihdm napisanym ucenci Ahl as-Sunny (velka vicSina islamskej komunity).
A predsa sa potvrdilo, ze tieto snahy boli doteraz neti€¢inné proti sile imanu (viery) naSich
bratov moslimov a nemali ziadny vplyv, okrem toho, ze to poukdzalo len na ich
nevzdelanost. Na osobu, ktora tvrdi, Ze je moslim a ktora bola videna vykonavat’ namaz v
jama 'a, sa musi pozerat ako na moslima. Ak sa neskor v jeho reci, pisani alebo spravani
objavi nieco, ¢o nesthlasi so znalostami imanu ako ich sprostredkovali ucenci z Ahl as-
Sunny, bude mu povedané, Ze sa jednd o nevieru alebo kacirstvo. Bude mu povedané, aby s
tym prestal a robil pokéanie. Ak sa svojou kratkou mysl'ou a hrubym uvazovanim odpovie, Ze
nebude, bude povazovany za kacira alebo neveriaceho. Aj ked’ bude pokracovat’ vo
vykonavani piatich dennych ndmazi, vykonavani hadzdzov a vSetkych druhov ucivania a
dobrych skutkov, neunikne tejto katastrofe , pokial’ neprestane s vecami alebo ¢inmi, ktoré

! Chvéla a vdagnost’



sposobuju nevieru a urobi tawbu. *Moslimom nebude. Tym, Ze sa kazdy moslim dobre nau¢i
veci, ktoré spdsobuju nevieru, by sa mal chranit’ pred tym , aby sa stal neveriacim , a mal by
dobre poznat’ neveriacich a tych klamarov, ktori sa vydavaji za moslimov, najmi na
britskych . Spiony, a vyhybat sa ich ujme.

Ras 1 lullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' uvedené v hadi th-i-sher 1, ak by to bolo zl¢ ,
boli by z Qur'an alkerim a hadi th-i-sher ifov extrahova ny fale $né vyznamy , a tak by sa
objavilo sedemdesiatdva heretickych skupin. Tento had th-i-sher if je vysvetleny v knihach
nazvanych al -Ber 1 qa a al-Had 1 qa , ktoré¢ ho cituji z poverenia (dve slavne knihy pod
nazvom hadi th-i-sher if) Bukhariho a Moslima . Nemali by sme verit’ kniha méap rednaskam
muzov z tychto skupin, ktori vystupuju pod takymi menami ako ,,velky ucenec islamu “
alebo ,, profesor ndbozenstva “, a mali by sme byt’ vel'mi ostraziti, aby sme nepadli do pasci
tychto zlodejov viery a presvedcenia. Okrem tychto nepoucenych moslimov , komunistov a
slobodomurarov a krestanskych misionarov sa na jednej strane Wahh abis , podriadena
britskym sprisahancom a zidovskym sionistom na strane druhej , snazia svojimi mus mi.
Robia, ¢o mozu, aby znicili isla ma Tman prostrednictvom falosnych clankov , filmov ,
divadiel, rozhlasov €ho a televizneho vysielania (a webov ych stranok). Na tento ucel minaju
miliony. Islamski ucenci ,,rahimahumullah “ im vSetkym poskytli nevyhnutné odpovede a
ukazali Allahovo Ta'alaovo nabozenstvo a cestu ku St'astiu a spa sa .

Z nich sme vybrali knihu s nazvom I' tiq Adndma, ktoru napisal Mawlana Diya 'add-d in
Kha T'ud al-Baghd adi al-' Uthm ani 'quddisa sirruh', ktory bol vyznaénym znalcom islamu.
I'tig 4 dn 4 ma bol predtym v preloZeny do turectiny zosnulym Ha ju Faizull ah Efendim z
Kemahu, Erzincan, s titulom Fara 'id al-faw a 'id a bol vytlaceny v Egypte v roku 1312 AH.
Tento preklad je zjednoduSeny pod nazvom Viera a islam . Jeho prvé vydanie bolo
dokoncené v roku 1966. NaSe vlastné¢ vysvetlenia st uvedené v hranat ych z avorkach.
Dakujeme Alldhu ta'ala za to, Ze ste sa zaviazali vydat’ tito knihu po tridsiatej po prvy krat v
angli¢tine. Povodna verzia tejto knihy , I'tiq & dn ama , je v perzstine a je ulozend v
Istanbulskej univerzitnej kniznici (Ibnul Emin Mahmaid Kemal Dept. F. 2639).

Na konci Casti o ,manzelstve neveriaceho 'v Durr almukhtar je napisané: ,,Ak moslimské
dievéa s nikah (manZelskd zmluva predpisana islamom) *nepozna islam, ked’ dosiahne
pubertu, jej nikah sa stane neplatnou [ona sa stane odpadlikom ]. Atributy All dhu Ta'ala jej
musi byt’ prikizana a ona ich musi zopakovat’ a povedat ct: 'Tomu v erim.' Ked’ to Ibn ' A bid
in ' rahimah-ullahu vysvetlil ta'dld ' povedal: ,,Ak je diev€a malé, patri k viere svojich
rodi¢ov; je moslimka. Ked dosiahne pubertu, uz nepatri k viere svojich rodicov. Ked
dosiahne pubertu, kvoli neznalosti islamu sa z nej stane odpadlik. Kym sa nenauci a neuveri
Siestim zdsaddm m islamu a neuveri, Ze je nutné¢ zit' podla islamu, nebude nadalej
moslimkou, aj ked vyslovi Kalimat attawh 1d, to znamena: ,La ild ha il-I-All 4h
Muhammadun Ras @ lullah. ,, Musi verit’ $iestim zasadam vyjadrenym v ,, Amante billa hi ...
“ a musia povedat : ,,Prijimam prikazy a zakazy Alahua ta'ala. ' Toto vysvetlenie Ibn' A bid
ina ukazuje, Ze neveriaci sa stava moslimom, akonahle povie Kalimat attawh id a uveri jeho
vyznamu. Ale ako kazdy iny moslim, ked” ma prilezitost, musi si zapamitat’ nasledujuce
slova a nau¢it’ sa presne ich vyznam: ,, A mantu ta'ala walba 'thu ba'd-al-mawt haqqun
ash-hadu an 1 4 ilaha illall wa ash-hadu anna Muhammadan 'abduhu wa Ras G luhu.”

2 Robit’ tawbu (za svoje hriechy ) znamena l'utovat, Ze ste sa dopustili hriechov, prosit' Allahu ta'ala za
odpustenie tym, Ze prednesiete napriklad nasledujicu modlitbu : , -al-qayy Gt m wa atubu ilaih “ a sI'ibit
Muy, Ze uZ nebude hresit'.

3Pozrite sa prosim na kapitolu 12 v piatom zvazku Endless Bliss.

5



Tak ¢ , ak sa moslimsky chlapec nenauci tychto Sest’ zasad a nie povie, Ze im veria, stane sa
odpadlikom, ked” dosiahne veku suvahy a puberty. Potom , ¢o sa (naucil sa a uveril tymto
Siestim zasaddm viery, a tym ) dosiahol iman , sa pre neho okamzite stane farz pytat’ sa a
naucit’ sa islamské ucenie , tj (prikdzanie islamu, ktoréa sa nazyvaju) farz a (jeho zakazy, ktor
¢ sa nazyvaju) har am , ako prevadzat’ umyvanie , ghusl, ako prevadzaji ndm az a ako
zakryt’ jeho awrat Casti. Ak sa niekoho spyta (na toto u€enie), stane sa z toho farz (islamské
prikdzanie ), aby ho to naucil a/alebo aby mu pomohol ndjst’ pravu islamskl knihu. Ak
nemdze najst’ nikoho alebo ziadnu pravdiva knihu, je pre neho t'azké , aby nejakl hl'adal.
(Rovnaké povinnosti platia aj pre moslimské dievca.) Stane sa neveriacim, pokial’ nejaku
nehl'ada. Bude pre neho ,, udhr* neuvedomovat’ si tieto povinnosti, kym nejaka nendjde, (tj
kym nenéjde osobu alebo pravu islamskt knihu, ktora by ho tymto povinnostiam naucila.) ( ,,
udhr je nie ¢o ako napr. vyhovorka, ktord oslobodzuje moslima od dodrziavanie islamského
prikazu .) Moslim, ktory nevykonava ¢iny farz v predpisanych ¢asoch a/alebo pacha har am,
bude vystaveny muceniu v pekle. Tato praca, Viera a islam , obsahuje podrobné informacie
o tychto Siestich zdsadach. Kazdy moslim by si mal tuto knihu dobre precitat’ a urobit’ vSetko
pre to, aby ju ¢itali jeho deti a v jeho znami. Casti awrat su vysvetlené v §tvrtom zvizku
Nekonec¢na blazenost’ .

V texte st vyznamy ayat-i keri mas uvedené ako ma'a 1, ¢o znamend ' vyznam, ako ho ohlasili
ucenci z tafsir'; lebo vyznamy ayat-i kerimas pochopil iba Ras 1 lullah' sall-Allahu 'alaihi wa
salamou, ktory zase ucil tieto vyznamy svojho Sah abu . Ucenci z Tafsir (veda o vysvetleni
Koranu alkerim) odlisili tieto Hadisa od faloSnych had isov vymyslenych mn a fiq a zindiq
ov, ktori boli podriadeni britskym sprisahancom ma zle vychovavani ako muzi naboZenstva
bez ur¢i ho Madha -sherufov, ktor ¢ nemohli ngjst’, sami dali vyznam tym ayatom tym, z e sa
riadili (pravidlami a principmi) vedy Tafs ir. To, ¢o chapu ti l'udia , ktori sa neucili
islamskym vedcom, ktori hovoria po arabsky, ale nemaju ziadne znalosti Tafsiru, sa
nenazyva tafs ir (vysvetlenie) Koranu. Preto hadi th-i-sher i f hovori: 'Clovek, ktory dava
vyznam koranu alkerimu podl'a svojho vlastného chapania, sa stava neveriacim .'
Slovnicek arabskych a inych neanglickych term inov cudzich anglick ¢ mu Ccitatelia je
prilozeny.

Kiez nas All ahu ta'ala vSetko chn y drzi spr avnej cesty , ktort ukazuju ucenci z Ahl as-
Sunna! Nech nas chrani pred vierou vo faloSnej , podvodnej a zdkernej 1Zi nepriatel'ov islamu
a I'udi z 1a -madhhab vyuzivajucich meno ako ,,vel’ky uc¢enec islamu !

Vsetky knihy vydané v r6znych jazykoch sa §iria po celom svete prostrednictvom internetu.

POZNAMKA : Krestanski misionari sa snaZia propagovat’ krestanstvo, Zidia sa snaZia
propagovat Talmud, Hakikat Kitdbevi sa zo vSetkych sil snazia propagovat islam a
slobodomurari sa snazia vyhladit’ naboZenstvo . Mudry , ueny a rozumny ¢loveku na pou
zije svoju logiku a vyberie si ti spravnu. Tym, ze podporia vyhlasenie toho pravého , budu
sluzit’ ako prostriedok na dosiahnutie $t'astia l'udstva v tomto aj v onom svete.

Stucasni svetovi moslimov é sa rozdelili do troch hlavnych skupin. Prvou skupinou su
skuto¢ni moslimov € , ktori idi v stopach Sah aby. Hovori sa im Ahl as-Sunnat alebo sunni
moslimov é alebo Firqa-in ajiyya , o znamena skupinu, ktora sa zachranila pred peklom.
Druhé skupina st nepriatelov ¢ Sahaby. Hovori sa im Shi'is (8fit ¢ ) alebo Firqa-id a lla ,
teda odchylna skupina. Tretia skupina je nepriatel'ska ako sunnitom, tak Siitom. Hovori sa im
Wahh abis alebo Nejdis (alebo Najdis), z Najd, ich rodisko je v Arabii. Hovori sa im tak ¢

A

Firqa-i-mel' @@ na (tj skupina prekliatych). V publikidciach Nekone¢na blaZenost’ a



13

Povstanie a potom je napisané , Ze 'udia v tejto skupine nazyvaji moslimov ,,neveriacimi
A nas pozehnany prorok uvalil kliatbu na l'udi, ktori tak nazyvaji moslimov. Tento tripartitny
Stat moslimského sveta je vysledkom zidovskych a britskych intrig.

Kazdy moslim by mal vzdy hovorit’ : ,, La ila ha il-I-Allah “, za tezkiju svojich nafov, tj
ocistit’ sa od nevedomosti a hrieSnosti, ktoré¢ st vlastné jeho povahe, a vzdy opakovat
modlitbu ,, Estagfirullah “ za tasfiju svoje srdce, tj aby sa zachranil z nevery a hriesnosti,
ktoré udusili jeho srdce v dosledku jeho zhovievavosti v jeho nafs, v diablovi, v zlej
spolo¢nosti av Skodlivom ¢itani . Modlitby vyslovené 'ud’mi , ktori pocuvaju isla mad’aluju
za svoje hriechy tawbu, budu prijaté (Allahem ta'dlaem). Ak ¢lovek nevykonava svoje denné
(pat) namahy, pozerd sa na Zeny, ktoré sa riadne nezahalili, a na odhalené Casti awrat
ostatnych a jej a pije to, ¢o je haram jest a pit, musi dojst’ k zaveru, Ze nepoctva isla am.
Jeho modlitby nebudu prijaté.

Miladi Hidzri Shamsi HidZzri Kamar 1
2001 1380 1422

HUSEYIN HILMI ISIK,
' Rahmat-Allahi ' alaih '

Hiiseyn Hilmi Is1 k , 'Rahmat-Allahi 'alaih’, vydavatel Hakikat Kitabevi Publications sa
narodil v Eyyub Sultan, Istanbule v roku 1329 (1911 AD).

Zo sto Styridsat’Styri knih , ktoré vydal , je Sest'desiat arabskych, dvadsatpit perzskych,
Strnast’ tureckych a zostavajuce su knihy vo franctzstine, nemcine , anglictine , rustine a
inych jazykoch.

Hiiseyn Hilmi Is»k, 'Rahmat-Allahi 'alaih' (viedol Sayyid 'Abdulhakim Arwasi, ' Rahmat-
Allahi 'alaih’, hlboky znalec nadboZenstva a dokonaly v cnostiach Tasawwufa a schopny v
ucty Tasawwufa a schopny v tcty Tasawwufa ; ), bol schopny, velky islamsky ucenec
schopny viest’ k §t’astiu , zomrel v noci medzi 25. oktobrom 2001 (8. Sha'b an 1422) a 26.
oktobrom 2001 (9. Sha'b an 1422) . Bol pochovany v Eyyub Sultan, kde sa narodil.



Uvod

[Pre pozehnanie a skraslenie tejto knihy, Mawlana Khalid Baghdadi ‘quddisa sirruh’
zacina citovanim sedemnasteho listu z trericho svézku knihy Maktubat, ktorej autorom bol
al-Imam ar-Rabbani Ahmad al-Farugi as-Shirhindi* ‘rahmatullahi alaih’. Imam-i Rabbani
‘quddisa sirruh’ v tomto liste hovori nasledujtce]:

Zacinam tento list slovom Basmala. Bud’ nekone¢na slava a vd’acnost’ Allahu ta’ala, ktory
nas obdaroval tol’kymi laskavostami a poctil nas tym, ze z nas urobil Moslimov a tiez Ummu
Rasulullaha Muhammada 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam’, ¢o je najvécsia pocta a
pozehnanie.

Kazdy, kto naozaj premysla, by si mal byt schopny uvedomit’, ze vsetky pozehnania
I'udstva prichddzaju iba od Allaha ta’ala. On sdm vSetko stvoril. On sam je ten, ktory udrzuje
vsetko pri zivote. Vsetky vynimocné l'udské kvality st Jeho laskavostou a pozehnanim. Nas
zivot, mysel’, znalosti, sila, sluch a re¢, to vSetko prichddza od Neho. On je vzdy ten, ktory
posiela nespocet pozehnania a priazne. On je Ten, ktory zachraniuje 'udské bytosti z t'azkosti
a utrpenia, prijima modlitby, a chrani nas pred zarmutkom a pohromami. Len On je tvorca a
poskytovatel’ vSetkej obzZivy. Je taky Stedry, Ze ani hrieSnikom obZivu neodobera. Je tak
Slachetny, Ze HrieSnikov, ktori sa neriadia Jeho prikdzaniami a prekracuji dané obmedzenia
nehanobi a neponizuje, a ich zaves pocestnosti neodekryva. Je tak odpustajici a milosrdny,
Ze sa neponahl’a v potrestani tych, ktori si trest a mucenie (‘adhab) zasluZia. Rozsieva Svoje
pozehnanie a laskavosti na Svojich priatel'ov, a rovnako tak na Svojich nepriatel'ov. Nikomu
nic neodpira. To najcennejSie, nad vSetky jeho dobrodenia, je to, Zze ndm ukazuje spravnu
cestu k spokojnosti a spase. Nabada nés, aby sme nezbludili, a tak sa mohli dostat’ do rajske;j
zahrady. Nariad’'uje ndm, aby sme sa riadili podl'a Jeho milovaného proroka ‘sall-Allahu
ta’ala ’alaihi wa sallam®, pre ziskanie Jeho nekone¢ného pozehnania, neobmedzenych a
nekonciacich poteseni, ktoré v raji ¢akaju, a tiez na ziskanie Jeho milosti a lasky. A teda,
pozehnanie Allahu ta’ala st jasné ako je slnko. VSetka priazen, ktora prichadza od ostatnych,
v skuto¢nosti prichddza od Neho. Voli si teda sprostredkovatel'ov, ktorym dava tazbu, moc a
silu preukazovat’ laskavosti. Preto tiez, vSetky pozehnania prichddzajtice cez vSetkych l'udi na
vSetkych miestach, prichadzaji vzdy najskor od Neho. Ocakavat priazen od niekoho iného
ako od Neho je ako pytat’ si nie¢o z depozitara alebo si pytat’ almuznu od chudobného.
Ignoranti tak ako vzdelani, hlupaci tak ako inteligentni a horlivi, vSetci vedia, Ze Co tu piSeme
je pravdivé a na mieste, pretoze, vSetko povedané su jasné fakty. Nie je potrebné o nich ani
premyslat’.

Tomu, ktory vykonava laskavosti, by sa malo d’akovat’ a resSpektovat’ Ho. Preto je tiez
I'udskou povinnost'ou, aby kazdy d’akoval Allahovi ta'ala, od ktorého prichadzaju vSetky
laskavosti. Je to dlh, povinnost, ktorti ndm rozum prikazuje. Ale ked’Ze clovek bol povodne
stvoreny z ni¢oho, je slaby, chudobny, nedokonaly a chybny. Nie je preto pre neho vzdy
lahké preukazovat’ vd’acnost’, ktort Allahu ta'ala zasluhuje. Ked’ze Allahu ta’ala vzdy
existoval a je vecny, je uplne vzdialeny od nedokonalosti. VSetky druhy nadradenosti patria
iba Jemu. Clovek sa nemdze, ani v najmensom, priblizovat’ v akejkol'vek podobnosti
Allahovi ta'ala. Je vobec v moci ¢loveka, ktory je tak podradny, prejavit’ vd’acnost’ tak
vznesenému Allahu ta'ala sposobom, ktory by bol hoden Bozej slavy? Je tolko veci, ktoré sa
I'ud'om pacia, a zdaju sa im hodnotné, ale On vie, ze su zI¢ a nepaci sa Mu. To, Co my bezne

* Imam-i Rabbani zomrel v roku 1034 [1624 A.D.].



povazujeme za prejav Ucty a vd’acnosti, sa Mu nemusi pacit’. Z tohto dévodu, ¢lovek, s jeho
nedokonalou mysl'ou a kratkozrakost'ou, nie je schopny rozoznat’, aké formy uctievania a
prejavovania vd’acnosti Allahu ta'ala s spravne. S vynimkou uctievania a vzdavania vd’aku,
ktoré bolo urcené Allahem, lebo aj konanie, ktoré je beZzne povazované za niecie oslavovanie,
moze byt urazlivé.

A preto, vd’a¢nost’ a 'udské povinnosti k Allahu ta’ala preukazované srdcom, jazykom a
telom, boli uréené Allahem ta’ala a boli ukazané Jeho milovanym Prorokom 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam'! Cudské povinnosti, s ktorymi nas Allahu ta'ala obozndmil a nariadil
nam ich, st zvané Islam. Pod’akovat Mu mdzeme tym, ze budeme nasledovat’ cestu, ktort
Jeho Prorok vyucoval. Allahu ta'ala neprijima a nepaci sa Mu Ziadne vzdavanie vd’anosti ani
uctievanie, ktoré by bolo v rozpore alebo mimo tito cestu, pretoze je vela veci, ktoré ¢lovek
povazuje za krasne, ale ktoré¢ Islam nepovol'uje a povazuje ich za ohavné.

A preto, pri dakovani Allahu ta’ala, 'udia, ktori maju rozum, by sa mali riadit’ Hadratom
Muhammadom "alaihis-salam'. Jeho cesta je zvana Islam. Clovek, ktory nasleduje
Muhammada "alaihis- salam', je nazyvany Moslim. Dakovanie Allahu ta’ala, ¢o je
nasledovanie Muhammada "alaihis-salam', je nazyvané 'ibada (uctievanie). Ucenie Islamu
ma dve Casti: ndbozensku a vedecku.

1) Ucenie, v ktoré sa musi verit’ srdcom a je nazyvané Usul-i-din alebo u¢enie imanu. V
kratkosti, iman znamena verit’ v Sest’ pilierov vyu¢ovanych Muhammadom "alaihis-
salam', prijatie Islamu a vyvarovanie sa reci a skutkov, ktoré vyjadruji nevieru. Kazdy
Moslim sa musi nauéit’ tieto znaky neviery (kufr) a vyvarovat’ sa im. Clovek, ktory
ma iman, je zvany Moslim.

2) Ucenie bohosluzieb, ktoré maju byt vykonéavané, a tie, ktorym sa mame vyvarovat, a
pre oboje to plati ako telom, tak aj srdcom. Ucenie, ktoré ma byt vykondvané sa
nazyva farz, a to, Comu sa mame vyhybat’, sa nazyva haram. Tato nduka sa nazyva
Furu-i-din alebo Ahkam-i-islamiyya alebo Islamské ucenie.

[V prvom rade, pre kazdého je nevyhnutné povedat’ Kalima-i-tawhid a verit' v
skutoc¢nosti, ktoré obsahuje. Kalima-i-tawhid je: “La ilaha il-1-Allah Muhammadun
Rasulullah,” a to znamena: Allah existuje a je Jeden. Muhammad "alaihis-salam' je Jeho
Prorokom. Verit’ v tato skuto¢nost’ znamend “mat’ iman,* a "stat’ sa Moslimom". Ten, ktory
ma iman je zvany 'Mu'min (Veriaci) a 'Muslim'. Iman musi byt’ nepretrzity. Preto je
nevyhnutné vyvarovat sa ¢innosti, ktoré spésobuju neveru a pouzivanie veci, ktoré znacia
neveru (kufr).

Kur'an al-kerim je Slovom Allaha. Allahu ta'ala poslal Svoje Slovd Muhammadovi
"alaihis-salam' ako spravu skrze anjela Jebraila (Gabriela) "alaihis-salam'. Slova pouzité v
Kur'ane al-kerime st v arabc¢ine. AvSak, boli vedl’a seba zoradené podla Allaha ta’ala. Slova v
Kur'ane al-kerime boli zoslané v ayatoch, ako pismena a slova zoradené presne podl'a Allaha
ta'ala. Vyznam ukryty v tychto pismenach a slovach odovzdéva Kalam-i-ilahi (Slovo
Allahove ta'ala). Tieto pismena a slova (v suhrne) st nazyvané Kur'an al-kerim. Vyznamy
uvedené v Kalam-i-ilahi su tiez Kur'an al-kerim. Tato vlastnost’ Kur'anu al-kerimu, teda
Kalam-i-ilahi, nebola vytvorena. Je to stale a vecné, tak ako d’alSie vlastnosti Allahovi ta'ala.
Kazdy rok, Jebrail "alaihis- salam' navstevoval Allahova Proroka a recitoval (ayaty z)
Kur'anu al-kerimu, ktoré uz boli zjavené, v rovnakom poradi ako boli zaznamenané v Lawh-
i-



mahfudhu’, a na§ pozehnany Prorok opakoval po Archanjelovi. V roku, kedy najlepsie z
Pudstva mal poctit’ Onen Svet svojou existenciou, najvzacnejsi anjel ho navstivil dvakrat,
pricom vzdy recitoval cely Kur'an al-kerim. Na§ pozehnany Prorok, a vicsina z jeho Sahabov,
si zapamitali Kur'an al-kerim v jeho celej diZke. Toho roku, kedy Najmilovanejsi Allahem
ta'ala poctil Onen Svet svojou pozehnanou existenciou, Abu Bakr as-Siddiq, prvy Khalifa
(nasledovnik) Allahova Proroka, zhromazdil Sahaby (Spolo¢nikov Proroka), ktori vedeli
Kur'an a uz jeho spisané Casti naspamaét’, zorganizoval teda vybor, a takto dokoncil pisany
text celého Kur'anu. A takto vznikla nebeska kniha nazyvand Mushaf, a teda Kur'an al-kerim.
Tridsat'tri tisic Sahabov (Spolo¢nikov Proroka) sa ziSlo a dosli k zaveru, Ze kazdé jedno
pismeno Mushafu bolo na spravnom a svojom povodnom mieste.

Vyroky Muhammada "alaihis-salam' sit nazyvané hadisy-i sherify. Tie hadisy-i-sherify,
ktorych zmysel bol vnuknuty Allahem ta’ala, aj ked’ boli vyslovené Muhammadom 'alaihis-
salam', st nazyvané hadisy-i-qudsy. Je mnoho knih, ktoré spisuju hadisy-i sherify.
Najznamejsie z nich st Bukhari a Moslim. Z prikazov Allaha ta’ala, u¢enie, ktoré¢ sa zaobera
nevyhnutnost'ou viery, sa vola iman, d’alej to, ¢o musi byt vykonavané, je nazyvané farz, a
obmedzenia st nazyvané haram. Farzy a haramy st spolo¢ne nazyvané Ahkamy-i-
Islamiyya. Cloveku, ktory poprie ¢o i len jedno z Islamského ucenia, sa hovori Kafir
(neveriaci).

Druhé ddlezita vec pre cloveka je ocistit’ svoje srdce. Ked’ sa povie "srdce", rozumieme
nim dve veci. Organ v nasej hrudi je nazyvany "srdcom" vacsinou l'udi. Srdce v tomto zmysle
najdeme aj u zvierat. Druhé srdce je neviditel'né, ukryvajuce sa vo (fyzickom) srdci. Toto
druhé srdce je tiez nazyvané "srdcom". Prave toto je srdce, o ktorom sa piSe v nabozenskych
knihach. A prave toto srdce je to, ktoré prijima Islamské ucenie, a ktoré bud’ veria alebo
neveria. Srdce, ktoré veria, je Cisté. Srdce, ktoré odmieta vieru, je znecistené. Je mftve. NaSou
prvou povinnostou je snazit’ sa ¢o najviac ocistovat’ nase srdce. Uctievanim, obzvlast’
vykonavanim namazu (modlitby) a hovorenim (Specialne modlitby) istighfaru, srdca
oc¢istujeme. HrieSenim sa srdce znecistuje. Nas pozehnany Prorok povedal: ,,Hovor istighfar
¢o najcastejSie! Ak Moslim hovori modlitbu istighfar pravidelne, Allahu ta'ala ho
ochrani pred vSetkymi chorobami a pohromami. Bude im posielat’ rizq (jedlo, obZivu) z
takych miest, z ktorych by to vobec neocakavali." Istighfar, znamend povedat’:
,Estaghfirullah.” Aby bola modlitba prijat4, doty¢ny musi byt Moslim, musi vykonat’ tawbu
za hriechy, ktoré spachal, a d’alej modlitba musi byt’ vyslovena vedome a s vierou. Modlitby
vyslovené so zatemenym srdcom nebudt Allahem ta'ala prijaté. Srdce cloveka, ktory hovori
modlitby tri krat denne a vykonéava pét namazov denne, sa o€istuje a za¢ina ich precitovat’.
Modlitba, vyslovend iba tstami, bez toho, aby to vychadzalo zo srdca, bude k ni¢omu.

Ucenie ndbozenstva predpisané Islamskym nadbozenstvom je spisané v knihach uéencov
Ahl as-Sunny. Néjdete v nich ayaty-i-kerimy a hadisy-i-sherify s priamymi a jasnymi
vyznammi, ktoré si nazyvané nass (pisané zakony), z vierohodného, Islamského ucenia,
ktoré je odovzdavané u¢enci Ahl as-Sunny. Clovek, ktory odmietne hoci jediné z nich, sa
stava kafir (neveriaci). Pokial’ svoje neverectvo skryva, bude nazyvany munafiq. A ¢lovek,
ktory skryva svoju nevieru a navyse predstiera byt Moslimom, teda snazi sa zviest’
Moslimov, bude nazyvany zindiq. Avsak, falosné viera sposobena dezinterpretaciou nassu s
nejasnymi vyznammi, nerobi z ¢loveka kafira. Ale odchylenie zo spravnej cesty Ahl as-Sunny

> Uvedené v tridsiatej-Siestej kapitole treticho zviizku knihy Nekone&na blazenost (Endless Bliss).

10



privedie takého cloveka do pekla. A pretoze veril aj v tie nassy s jasnym vyznamom, taky
clovek by sa nemal v pekle zdrziavat’ naveky, ale mal by byt’ vyslobodeny a vzaty do raja.
Tomuto druhu 'udi sa hovori Pudia bid'atu alebo skupiny dalalatu. Existuje 72 skupin
dalalatu. Ziadne bohosluZobné ¢iny, laskavosti alebo sluzby P'ud’om vykonané tymito Pud’mi,
neveriacimi alebo odpadlikmi, by nemali byt prijaté Allahem ta’ala; ich dobro¢inné skutky
im na Onom Svete neprilepSia. Moslimovia so spravnou vierou su nazyvani Ahl as-sunnat
wa-l-jama’at alebo Sunni Moslimovia. Sunni Moslimovia sa rozdelili do Styroch (spravne
vedenych) podskupin liSiacich sa v ich bohosluzobnych ¢inoch. Pozeraju sa na seba
navzajom ako na Moslimov (hlavné vierohodné skupiny zvané) Ahl as-Sunnat, a milujt jeden
druhého®. Clovek, ktory nie je ani v jednej z tychto $tyroch skupin (Madhhaby) nie je Sunni
Moslim. To, ze ¢lovek, ktory nie je Sunni Moslim, je bud’ kafir alebo jeden z bid'at I'udi, je
napisané v listoch spisanych spisovatelom Hadratom Imamom Rabbanim, najmé v dvesto
osemdesiatom Siestom liste z prvého zvdzku (z jeho skvelej prace, Maktubat), rovnako tak aj
v Tahtawin vysvetlivkach ku knihe zvanej Durr-ul-mukhtar, v kapitole menovane;j
Zebayikh, a v al-Besairli-munkir-it-tawassul-i-bi-ahl-il-maqabir, s dokumentmi a
overenymi textami. Obe knihy su v arab¢ine. Druhd bola napisana v Indii a vytla¢end v roku
1395 [1975 A.D.]. Hakikat Kitabevi v Istanbule, v Turecku, reprodukovalo knihu ofsetovou
tlacou niekol'kokrat.

Ak Clovek, ktory sa riadi jednou zo Styroch Madhhabov a podl'a toho vykonava
bohosluzobné Ciny, zhresi alebo pochybi v sluzbe Allahu ta'ala, On mu odpusti, akonahle
vykona tawbu. A ked’ tawbu nevykona, Allahu ta'ala mu odpusti a do pekla ho vébec neposle,
pokial’ sa tak rozhodne. Avsak, bude ho tryznit, ak sa tak rozhodne, ale neskor bude
prepusteny z tychto muk. Ti, Co neveria ¢o i len jednej z jasnych skuto¢nosti, ktorym sa v
Islame verit’ musia, to je, dokonca aj ked’ to bolo pocuté neznalymi 'ud’'mi, st nazyvani kafiri
(neveriaci) a buda podrobeni nekone¢nym mukam v pekle. Existuju dva druhy kafirov:
Kafirovia so svétou knihou, a ti bez svétej knihy. Ak ¢lovek s rodicmi Moslimi opusti Islam,
je nazyvany “murtadd” (odpadlik). Ibn 'Abidin 'rahimahullahu ta'ala' hovori nasledujtce, ked’
sa zaobera 'ud'mi, ktorych nikah (Islamsky manzelsky zvédzok) sa stdva haram (zakazané,
neplatné) kvoli ich Sirku (polyteizmu, neverectvu). Ludia, ktori patria do jednej zo
sedemdesiatich dvoch heretickych skupin Moslimov a ktorych heréza uz upadla do
bezboznosti, ,,Odpadlici, mulhidi, zindikovia, magovia, 'udia zvani [Brahmani, Budhisti],
Batiniovci, Ibahatiovci, Durziovci, modlosluZobnici, anticki grécki filozofi a munafiqovia, to
su vSetci neveriaci bez svitych knih.“ Komunisti a slobodomuréri, to su tieZ neveriaci bez
svitej knihy. Krest'ania a zidia, ktori veria v zjavené svité knihy ako je Tora a Biblia, ktoré
boli neskdr upravené, su neveriaci s knihami. Ak tito l'udia zboz$t'uju nejaké stvorenia,
stavaju sa z nich mushriki (polyteisti). Vlastnosti Allaha ta’ala nazyvané Sifat-i-thubutiyya a
Sifat-i-dhatiyya st tiez nazyvané Vlastnosti bozské (uluhiyyat).

Ak neveriaci, so svitou knihou alebo bez nej, prijme Islam, zachrani sa od pekla. Stane sa
z neho Moslim, o€isteny od vSetkych hriechov. Avsak, iba ak sa z neho stane Sunni Moslim.
Pre to, aby sa stal Sunni Moslim, musi precitat’ a ucit’ sa z jednej z knih napisanych ucenci
(spravnej cesty zvanej) Ahl as-Sunna a musi upravit’ svoje skutky, slova a iman tomuto

® Tieto $tyri skupiny (alebo Madhhaby) si: 1 — Hanafi Madhhab; 2— Shafi'i Madhhab; 3— Maliki
Madhhab; a 4 — Hanbali Madhhab.

11



uceniu. Vo svete mozeme pochopit’ z ¢inov a slov, ktoré st vykonané a vyslovené bez darura
(silnej nutnosti alebo natlaku), ¢i je ¢lovek Moslim alebo nie. To, ¢i clovek odisiel na Onen
Svet s vierou (imanom), sa stava istym az s poslednym vydychom ¢loveka. Ak Moslim so
zévaznymi hriechmi za ne vykona tawbu, ur¢ite mu bude odpustené a stane sa z neho
ocisteny Moslim bez hriechu. Toto je podrobne vysvetlené v 'ilm al-hal knihach, v knihe
zvanej Viera a Islam (tato kniha), a v Siestich zvizkoch knihy Nekone¢na Blazenost’ (Endless
Bliss), €o je to tawba a ako musi byt’ vykonana.]

12



Viera a Islam

V tejto knihe, I’tigad-nama, Prorokov 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' hadis-i-sherif
tykajtci sa imanu a Islamu, bude vysvetleny. Dufam, Ze prostrednictvom pozehnania tohto
hadisu-i-sherifu, viera Moslimov sa stane dokonalejSou a takto nadobudnt spasu a
spokojnost’. A dufam tiez, ze to bude pre mna, Khalida, ktory mé tol'’ko hriechov, spasou.
Nech Allahu ta'ala, v ktorého mam prekrasnu vieru, Ze On nema potrebu nicoho, a Ze jeho
laskavosti a poZzehnanie su tak obrovské, a ktory je tak I'itostivy k svojim poddanym, odpusti
tomuto ubohému Khalidovi, s tak nizkym kapitdlom a tak zanesenym srdcom, pre jeho
nevhodné slova, a nech prijme jeho nedokonalé bohosluzobné skutky. Nech nas ochrani od
zla I'stivého, 1zivého satana [a od zvedenia nepravdivymi, scestnymi slovami a pismami
nepriatelov Islamu] a urobia nas Stastne! On je Najzl'utovnejsi zo zl'utovnych a
Najvelkorysejsi z velkorysych.

Islamski ucenci hovoria, Ze kazdy mukallaf, muz alebo Zena Moslimovia, ktori dosiahli
vek rozvaznosti a puberty, musia poznat’ a verit' v Allahov ta'ala as-Sifat adh-Dhatiyya’ a as-
Sifat ath- Thubutiyya® spravne. Toto je to, &o je primarne zavizné (fard) pre vietkych.
Nevediet’ nie je ospravedlnenie; je to hriech. Khalid ibn Ahmad al-Baghdadi piSe tato knihu
nie preto, Ze by sa chcel ukazat’ nadradeny, viac znaly alebo aby sa stal slavnym, ale aby za
sebou zanechal pripomenutie, sluzbu Allahovi. Nech je Allahu ta'ala napomocny skromnému
Khalidovi’ s Jeho mocou a skrze pozehnant dusu Jeho Proroka! Amin.

Vsetko iné nez Allahu ta'ala je nazyvané ma-siwa alebo 'alam (stvorenie, vesmir), ktoré su
teraz nazyvané "priroda". Ziadne stvorenie neexistovalo. Allahu ta'ala je Ten, ktory to
vSetko stvoril. Ti vSetci st mumkKin (to, co mdze vzist’ z nebytia v existenciu) a hadith (to, ¢o
moze vzist’ z nicoho v zive), to znamena, ze mézu vzniknit’ a zit, aj ked’ neexistovali. Hadis-
i-sherif, 'Allahu ta'ala existoval, ni¢ iné neexistovalo,' ukazuje, ze je to pravda. Druhy
dokaz ukazujuci, ze cely vesmir a vSetky stvorenia su hadith, je ta skuto¢nost, Ze stvorenia
(ich vlastnosti) sa transformuju a menia neustale; v skuto¢nosti nieCo gadim (bez zaciatku) by
sa nikdy nemalo zmenit'.

7 Allahu ta’ala ma $est’ vlastnosti, ktoré sa nazyvaju As-Sifat adh-Dhatiyya: al-Wujud, Zivot/bytie;
al-Qidam, bytie bez zaciatku, a nekonecny v minulosti; al-Baqa’, bytie bez konca, a nekone¢ny v
buducnosti; al-Wahdaniyya, nemajuci partnera alebo dvojicu; al-Mukhalafatuli-l-hawadith, nemat’
podobnost’ k Ziadnemu stvoreniu v kazdom ohl'ade; al-Qiyamu bi nafsihi, svojbytny, nemajuci
potrebu ni¢oho pre svoju existenciu. Ziadne stvorenie nema ani jednu z tychto $iestich vlastnosti, ani
ziadnu spojitost’ s nimi. Nalezi vyhradne Allahu ta'ala. Niektori Islamski ucenci tvrdia, ze al-
Mukhalafatu li-l-hawadith a al-Wahdaniyya ma rovnaky vyznam, a Ze teda pocet as-Sifat adh-
Dhatiyyatov je pat.

8 Néjdete na strane 6, 19 a 33.

% Khalid-i Bagdadi zomrel v Damasku v roku 1247 [1826 A.D.].

13



Dhat (Podstata) a Vlastnosti Allaha ta'ala st gadim a su nemenné'’. Tieto zmeny stvorenia,
kedy sa vzdjomne premenaju, nemohli vzniknat’ z ve¢nej minulosti. Mali by mat’ zaciatok a
vzist’ v existenciu z prvkov alebo latok, ktoré museli byt vytvorené z nicoho.

Dalsi dokaz pre skutoénost, Ze vesmir je mumkin, teda, Ze sa moze vytvorit’ bytia z
neexistencie, je, Ze stvorenia ako ich vidime su hadis; to znamena, ze ich existencia vzide z
nicoho.

Mame dva druhy bytia: mumkin a Wajib''. Ak by existoval iba mumkin, alebo ak by
Wajib al-wujud neexistoval, ni¢ by neexistovalo'2. Preto, mumkin sa nemohol vytvorit’ a Zit’
sdm o sebe. Bez vonkajsieho vplyvu by nikdy nemohol vzniknut’, a zostal by v neexistencii.
Ked’ze mumkin sa nemohol vytvorit’ sdm; prirodzene, nemohol vytvorit’ ani iné mumkiny.
To, ¢o vytvorilo mumkin, muselo byt Wajib al-wujud. Existencia ’alamu ukazuje, Ze
stvoritel, ktory to vytvoril z nicoho, existuje. Teda, Jedinecny Stvoritel’ vSetkého Co je
mumkin, v§etkého stvorenia, je len Wajib al-wujud, bez toho, aby bol hadisom alebo
mumkinom, On je vZdy existujuci a qadim (ve¢ny). ‘Wajib al-wujud' znamena, Ze jeho
existencia nevznikla z nie¢oho iného, ale zo seba samého. Teda je vzdy samostatne existujici
a nebol vytvoreny niekym inym. Keby to tak nebolo, muselo by to byt stvorenie (mumkin a
hadis) stvorené niekym inym, €o je v rozpore s tym, ¢o sme uz vyvodili vyssie. V perzstine
'Khuda' (pouzivané pre Meno Allaha) znamena 'vzdy samostatne existujuci, vecny.'

9 Hoci vo svete fyzikalnych javov, latky menia svoj stav. Pri chemickych reakciach sa meni podstata
a Struktara latok. Pozorujeme, ako predmety alebo latky miznu a menia sa na iné latky. Dnes, pri novo
znamych atdbmovych zmenach a jadrovych reakciach sa nicia ako hmota, tak aj prvky. Meni sa spét’ v
energiu.

" "Wujud' znamena 'existencia, bytie'. Mame tri druhy existencie. Prva je Wajib al-wujud,
Nevyhnutna Existencia. Existuje stale. Nikdy nebol neexistujice predtym, ani nikdy neprestane
existovat’ v nekonec¢nej buducnosti. Iba Allahu ta'ala je Wajib al-wujud. Druha je mumtani' al-
wujud, a ta v skutoCnosti existovat’ nemoze. To je sharik al-Bari (partner Allaha ta'ala). Iny boh, teda
partner Allahov ta'ala alebo nieCo podobné Jemu, nemdze existovat’. Treti je mumkin al-wujud, to st
tie ¢o mozu, ale nemusia existovat’. To st vesmir a vSetky stvorenia bez vynimky. Opak od wujud je
'adam (neexistencia). VSetky stvorenia boli 'adam, neexistovali, predtym ako vznikli.

12 To, 7e nie¢o vznikne z neexistencie, je zmena, udalost’. A podla znalosti, ktoré mame z fyziky, stav
latky sa meni na zaklade vonkajsej sily, teda zdroja, ktory predchadzal tato latku.

14



Vidime, Ze vSetko stvorenie je v pozoruhodnom usporiadani, a veda kazdoro¢ne nachadza
nové objavy tohto usporiadania. Stvoritel’ tohto poriadku musi byt Hayy (Veéne Zijtci),
'Alim (Vseveduci), Qadir (VSemohuci), Murid (Najustretovejsi), Sami' (VSepocujici),
Basir (Vieviduci), Mutakallim (Najlepsi Re¢nik/Majster Slov Najkreativnejsi Tvoritel’)"*.
Lebo smrt’, nevedomost’, neschopnost’ nie¢oho, ovplyvnitelnost’ pod natlakom ostatnych,
hluchota, slepota, nemota, to vSetko st nedostatky a nedokonalosti. Nie je mozné, aby Ten,
kto vytvoril tento 'alam alebo ka'inat (vSetko bytie) s tak dokonalym usporiadanim, a ktory
toto chrani pred zanikom, mal niektoré z takychto nedokonalych vlastnosti'*. Navyse,
mozeme tieto vlastnosti dokonalosti vidiet’ aj v Jeho stvoreniach. Vytvoril ich k obrazu
Svojmu. Keby On sam tieto vlastnosti nemal, ako by ich mohol dat’ tomu ¢o stvoril, a ako by
Nim stvorené mohlo byt’ Jemu nadradené.

Mali by sme taktiez dodat’, Ze Stvoritel’ vSetkych svetov bytia by mal vlastnit’ vSetky
atribity dokonalosti a nadradenosti a Ziadny z atribiitov nedokonalosti, lebo kto je
nedokonaly, nemoze byt tak tvorivy. Okrem tychto zmysluplnych objasneni, ayaty-i kerimy a
hadisy-i-sherify ponukaju jasné vysvetlenie tykajuce sa dokonalych vlastnosti Allaha ta’ala.
Nie je preto pripustné toto akokol'vek spochybiiovat. Pochyby vedu k nevere. Vyssie
spominanych osem Vlastnosti dokonalosti nazyvame as-Sifat ath-Thubutiyya. Allahu ta'ala
je drzitelom vSetkych tychto 6smich Vlastnosti dokonalosti. V Jeho Osobnosti, Podstate,
Vlastnostiach alebo Skutkoch nie je vady, nedostatkov alebo zmeny. Sifat-adh-Dhatiyya a
Sifat-adh-Dhatiyya st nazyvané Vlastnostami Uluhiyyat (Allahovymi). Pokial’ niekto veri, ze
nejaké stvorenie disponuje Vlastnostami Uluhiyyat, stava sa z neho mushrik (polyteista).

® Toto je osum Sifat ath-Thubitiyyatov Allaha ta’ala.

! Kazdé stvorenie, od atémov aZ po hviezdy, bolo vytvorené s nejakymi vypodtami a zakonitostami.
Pravidelnost’, pozorovana v zakonoch fyziky, chémie, astrondmie a biologie ohromuje 'udskti mysel’.
Dokonca Darwin musel povedat’, ze ked’ premyslal nad radom a zlozitost’ou Struktury oka, mal pocit,
ze sa zblazni. Vzduch je zmesou dusika (78%), kyslika (21%), a internych plynov (1%). Je to zmes,
nie zlucenina. Keby mal kyslik viac ako 21 percent, spalilo by to nase pl'ica. A keby to bolo mene;j
ako 21 percent, nebolo by mozné spalit’ ziviny v krvi. Cudia a zvierata by nemohli zit'. Toto percento,
21, sa nikdy nemeni, nikde, ani po¢as dazd’ov. A toto je, vo svojej podstate, obrovské pozehnanie.
Skladba oka je ni€ proti tomuto zazraku. Je mozné, aby Ten, kto vytvoril vSetky tieto zakonitosti,
zlozité vypocCty a vzorce, ktoré pozname z vedy, by mohol mat’ akékol'vek nedostatky?

15



Nalezitosti Islamu

S pomocou a silou prudiacou od Allaha ta'ala, ktory udrzuje vSetky 'alamy pri Zivote a
prinasa vSetky laskavosti i dary a nikdy nespi, za¢iname s vykladanim pozehnanych vyrokov
nasho Proroka 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'.

N4as milovany a vynimoc¢ny Hadrat 'Umar ibn al-Khattab 'radiy- Allahu ta'ala 'anh’, ktory
bol hrdinsky vodca Moslimov, jeden z najvazenejSich Spolo¢nikov Proroka, a ktory bol
slavny pre jeho pravdomluvnost’, povedal:

,»V tento den, iba hfstka z nas, Sahabov, sa vyskytovala v blizkosti a bola v sluzbe ndSmu
Rasulullahu 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'.” Tento den, tato hodina, bola tak pozehnana.
Sanca, Ze ¢lovek preZije taky vyznamny defi znova, je takmer nulova. V ten defi, byt v
spolo¢nosti Proroka, pocteni jeho blizkost'ou, jeho krasnou tvarou, ktora bola potravou,
potesenim i utechou pre dusu, pre nas bolo také mimoriadne. Aby mohla byt pochopena
hodnota a pocta tohto diia, poZzehnany Sahabi povedal: "Bol to taky dei..." Mohlo by vobec
byt hodnotnejsieho a ctnejSieho okamihu, nez mat’ moznost’ a poZzehnanie uvidiet’ Jebra'ila
(Archanjela Gabriela 'alaihi 's-salam) v 'udskej podobe, pocut’ jeho hlas, pocuvat’ ¢loveku
uzito¢né rady, podané tak krasne a jasne, skrze pozehnané tista Rasulullaha (Proroka) 'sall-
Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'? ,,V tento ¢as, podobne ako vychédzajuci mesiac, priSiel k
nam jeden muz. Jeho Saty boli vel'mi biele a jeho vlasy zase vel'mi ¢ierne. Neboli na nom
vydet’ ziadne zndmky cesty, ako je zaprasenie alebo potenie. Nikto z nas, Sahabov Proroka
'sall-Allahu 'alaihi wa sallam', ho nespoznal; tj nepatril k 'ud’om, ktorych sme v minulosti
videli alebo poznali. Posadil sa pred Rasulullaha 'sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'. Svoje
kolena si polozil blizko pozehnanych kolien Proroka.” Tato osoba, v podobe I'udskej postavy,
bol anjel menovany Jebra'il. Aj ked’ jeho spdsob sedenia sa nezda byt’ v sulade s mravmi
(adab), jeho chovanie ndm ukézalo jednu ddlezita skutocnost: teda, Ze stud by mal ist’
stranou pri ziskavani vedomosti ohl'adom ndbozenstva, a Ze pycha a arogancie je, u majstra, v
tomto ohl'ade nepripustna. Hadrat Jebra'il chcel ukazat’, ze kazdy by sa mal pytat, ¢o chce
vediet’ o Islame, slobodne a bez studu, teda ostych by nemal mat’ miesto v uc¢eni Islamu.
Nemali by sme byt rozpaciti v plneni povinnosti k Allahu ta'ala, ich uceniu i vyu€ovaniu.

,»lento vzneSeny ¢lovek polozil svoje ruky na Rasulullahove 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa
sallam' pozehnané kolena. A Rasulullaha sa spytal: O, Allahov Proroku! Povedz mi, &o je to
Islam a ako sa stat’ Moslimom.””

Lexikalny vyznam slova 'Islam' je 'zvesit’ hlavu v poddanosti.' Rasulullah 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' vysvetlil, Ze slovo 'islam' je sihrnné meno piatich zakladnych
nalezitosti Islamu, nasledovne:

1. Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' povedal, Ze prvou z piatich nalezitosti
Islamu je "povedat’ Kalimat ash- shahada”; ¢o znamena, Ze ¢lovek musi povedat,
»Esh'hadu an la ilaha il-1-Allah wa esh'hadu anna Muhammadan 'abdhu wa
rasuluh.” Inymi slovami, ¢lovek, ktory nadobudol rozvahy a dovfsil veku puberty a je
schopny hovorit, musi povedat” hlasno, ,Na zemi i na nebi, nie je nikto hoden
uctievania okrem Allaha ta’ala. Jediné skuto¢né bytie, ktoré ma byt’ uctievané je
Allahu ta'ala. On je Wajib ul-wujud. Kazdy druh nadradenosti sa v Nom vyskytuje.
Nema ziadne nedokonalosti. Jeho meno je Alah,” a musi v to verit’ iplne celym
svojim srdcom. A tieZ by mal povedat’ a verit’ v: NajvzneSenejsi ¢lovek, ktory mal
ruzovkastu pokozku, nddhernu tvér, bielo-Cervenkastu a Ziarivi, oci a obocie Cierne;

16



ktorého tien nikdy nepadol na zem, ktory bol zdvorily, a pretoze sa narodil v Mekke z
rodu Hashemite, hovorili mu Arab, menovany Muhammad ibn 'Abdullah, a je
sluZobnikom Allaha ta'ala ('abd) a Prorok (Rasul).” Matka Proroka sa volala
Hadrat Amina bint Wahab. On bol narodeny v Mekke [za svitania v pondelok, 20.
aprila, 571 A.D.]. Ked’ mu bolo Styridsat’, v roku nazyvanom ('Bi'ten' rok), bolo mu
oznameng, ze je Prorokom. Potom, pocas trinastich rokov vyzyval 'udi v Mekke k
prijatiu Islamu. Nasledovne, na rozkaz Allahov ta'ala, emigroval do Mediny. Tam §iril
Islam po celej krajine. Desat’ rokov po Hijrate (Hegire), zomrel v Medine v pondelok
12, Rabi' al- Awwal (jin, 632).[1]

2. Druh4 z piatich naleZitosti Islamu je “vykonavat’ (modlitbu zvani) namaz (alebo
salat) pat’ krat denne, v sulade s podmienkami na jej vykonanie a (nélezitost'ami
zvanymi) farzy v stanovenom ¢ase pre kazda modlitbu.” Je to fard (povinnost’), pre
kazdého Moslima, vykonavat’ pat’ modlitieb denne, a to vedome v stanoveny ¢as'’ pre
kazdu modlitbu, ani skor, ani neskdr. Zacinat’ modlitbu pred jej stanovenym ¢asom je
vel’ky hriech. Vel'akrat je to spdsobené nasledovanim chybnych kalendarov
pripravenych nevzdelanymi a la-madhabi 'ud'mi, takéd modlitba nebude sahih (platnd).
(Cudia la-madhhabi st ti, ktori sa neriadia jednou zo Styroch Madhhabov.) Toto mylné
vedenie spdsobuje, ze niektori Moslimovia vykonavaju sunnat ¢ast’ modlitby, z prve;j
popoludnajsej modlitby, skor a farz Cast, z popoludiajsej modlitby, pocas ich
(hriesneho) ¢asu zvanom kerahat (alebo karahat). (Casy kerahatu st vysvetlené vo
Stvrtom zvizku knihy Nekone¢na blazenost’ (Endless Bliss) a tiez na vnutornej strane
mékkej vizby knihy zvanej Miftah-ul-Janna. Prosim, pozrite sa tiez na poznamku
pod &iarou'® nizsie.) Fard, wajib a sunna prikazy nemézu byt opomenuté pri
vykonavani namazu. Namaz, okrem toho, ze musi byt’ vykonany v stanoveny cas,
musi byt’ vykonany s odovzdanym srdcom Allahu ta'ala. V Kur'ane al-kerime je namaz
nazyvany 'salat'. Salat znamena: ¢lovek sa modli, anjeli prednésaju istighfar, a Allahu
ta’ala je stcitny a I'Gtostivy. V Islame, salat znamena modlitba, ktord zahina urcité
pohyby a recitaciu danych verSov, toto je popisané v knihach 'ilm al-hal.

> Podra historikov, Prorok vstipil do jaskyne pri hore Sawr k vederu vo $tvrtok 27. mesiaca Safaru,
622 A.D., pocas jeho migracie z al-Mekkat al-Mukarrama do al-Madinat al-Munawwara. Jaskyiu
opustil v pondelok v noci a vkro¢il do dediny Quba v blizkosti mesta Medina, v pondelok, 8. podl'a
Rabi'ul-awwal kalendara (20. septembra podl'a Gregorianskeho kalendara a 7. septembra podl'a
Julianskeho. Tymto $tastnym diiom zacina Moslimsky hijri (hegira) - Shemsi (slne¢ny) kalendar.).
Hijri Shemsi kalendar pouzivany Shi'ity zacina o Sest’ mesiacov skor ako tento. Teda, zacina 20.
marca, kedy sa oslavuje Nawruz festival neveriacich Mejusiov (magov). Vo Stvrtok, ked’ deii a noc
mali rovnaka diZku po celom svete, zostal v dedine Quba. V piatok potom vyrazil a v ten isty defi sa
dostal do Mediny. Zac¢iatok mesiaca Muharram v rovnaky rok (piatok, 16. jula) bol prijaty ako
zaciatok Hijri Qamari kalendara. Tento Qamari (lunarny) kalendar zacina v piatok 16. jala. Hijri
shemsi rok kryjtci sa s ktorymkol'vek zapadnym ditom nového roku je o 622 rokov skor ako ten
zapadny novy rok. A zapadny rok kryjuci sa s ktorymkol'vek Hijri shemsi novym rokom je o 621
rokov neskor ako Hijri shemsi novy rok.

'® Informécie tykajiice sa namazu (modlitby) najdete vo §tvrtom zvizku knihy Nekone&na blazenost’
(Endless Bliss). Tiez ich najdete v knihe s ndzvom Miftah-ul-Janna. Jej anglicka verzia je k
dispozicii v Hakikat Kitabevi, Istanbul, Turecko.

17



Salat za¢ina slovami 'Allahu akbar,' ¢o sa vyslovuje po zdvihnuti rak k usiam a tieto
slové kon¢i po zopnuti ruk pod pupkom (pre muzov), toto sa nazyva 'takbir al-iftitah.'
Modlitba kon¢i slovom salam, ktory je vysloveny v kone¢nom sede pri otacani hlavy k
pravému a potom avému ramenu.

3. Tretou nalezitost'ou Islamu je "platit’ zakat z vlastného majetku." Lexikalny
vyznam slova zakat je 'oCista, chvalenie, stat’ sa dobrym a krasnym.' V Islame, zakat
znamena ‘pre Cloveka, ktory ma viac nez potrebuje (zakat majetok) v urcitej sume
zvanej nisab, Ze z tohto musi oddelit’ urcita sumu a dat’ ju Moslimom, ktori st
popisani v Kur'ane al-kerime, bez zmienky.” Je sedum druhov I'udi, ktorym sa zakat
vyplaca. Mame §tyri druhy zakatu vo vSetkych Styroch Madhhaboch: zakat zlata a
striebra, zakat komeréného tovaru, zakat hospodarskych zvierat [ovce, kozy a kravy],
ktoré sa pasu dlhsie ako pol roka a zakat podnych plodin. Tento Stvrty typ zakatu,
zvany 'ushr, je vypladcany hned’ po zbere. Ale zvysné tri typy su vyplacané rok po tom,
ako dosiahnu Ciastku nisab.

4. Stvrty typ nalezitosti Islamu je "postit’ sa kazdy deii v mesiaci Ramadan." Tento
post je zvany 'sawm.' Sawn znamend ochréanit’ nieco pred nie¢im inym. V Islame,
sawn znamena ochranit’ sa pred tromi vecami (v priebehu dia) v mesiaci Ramadan,
ako bolo nariadené Allahem ta’ala: jedlo, pitie a sexudlny styk. Mesiac Ramadéan
zacina videnim nového mesiaca na (zdpadnom) horizonte. Nemusi zacinat’ v Case
vypocitanom v kalendaroch.

5. Piata ndlezitost’ Islamu, "pre ¢loveka, ktory je toho schopny, je vykonat’ hajj raz
za zivot." Pre Cloveka, ktory je schopny a ma dostatok prostriedkov na to, aby mohol
vycestovat’ do mesta Mekka a vratit’ sa spat’, mimo prostriedkov, ktoré su dostatocné
pre jeho rodinu do doby nez sa vratia spat, je fard vykonat’ tawaf okolo Ka'by a
vykonat’ Waqfa na priestranstve Arafat, za predpokladu, ze cesta bude bezpecna a jeho
telo je zdravé, raz za zivot.

"Ked’ pocul tieto odpovede od Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam', tento
clovek povedal: ‘Ya Rasul-Allah! Povedal si pravdu.¢ Hadrat 'Umar 'radiy-Allahu 'anh'
povedal, ze Sahabijovia, ktori boli svedkami tohto incidentu, boli ohromeni spravanim tohto
muza, ktory polozil otdzku a potom potvrdil, Ze odpoved’ je spravna. VacsSinou ¢lovek kladie
otazky so zaujmom dozvediet’ sa nie€o, ¢o nevie; ale ked’ povie, "Povedal si pravdu,"
naznacuje to, ze odpoved’ uz poznal.

Najvyssia z tychto piatich naleZzitosti, ktoré si uvedené vyssie, je povedat’ Kalimat ash-
shahada a verit’ jeho vyznamu. Druh4 najvyssia je vykonavat’ namaz. Dal3ou je postit’ sa.
Potom je na rade hajj. A posledné je platit’ zakat. To, ze Kalimat ash-shahada je najvyssie, je
uréené jednotnym suhlasom uéencov. Co sa tyka poradia ostatnych styroch, vi¢§ina
Islamskych u¢encov sa zhoduje na tom, €o je napisané vyssie. Kalimat ash-shahada bol prvy
fard, v zac¢iatkoch Islamu. Namaz pétkrat denne sa stal fard v noci Mi'raj, dvanasty rok od
Bi'thatu, rok a niekol'’ko mesiacov pred Hegirou. Postenie sa poCas mesiaca Ramadan sa stalo
fard v mesiaci Sha'ban, druhy rok od Hegiry. Platenie zakatu sa stalo fard v mesiaci
Ramadan, v rovnaky rok ako pdstenie. A hajj sa stal fardom deviaty rok od Hegiry'’.

" Detailné informacie ohl'adne namazu, postenia, zakatu, hajji a Mi'raji st k dispozicii vo §tvrtom
zvizku knihy Nekonec¢na blazenost’ (Endless Bliss), potom v piatom zvézku v prvej, druhej a siedmej
kapitole, a d’alej v Siestej kapitole tretieho zvizku, respektive. Bi’that znamena Allahu ta’ala zoslal
Jeho pozehnaného Archanjela, Hadrata Jebra’ila, aby povedal Jeho milovanému Proroku, Ze on je

18



Ak Clovek popiera, neveri, odmieta, vysmieva sa alebo bagatelizuje jednu z tychto piatich
nalezitosti Islamu, stava sa z neho neveriaci, nech nas Allah ochraniuje! Podobne, ten kto
neprijme akukol'vek z veci, ktoré st jasne deklarované a jednotne urcené ako halal
(povolené) alebo haram (zakazan¢) alebo kto povie o nieCom, €o je haram, Ze je to halal a
naopak, stava sa z neho neveriaci. Ak ¢lovek poprie alebo sa mu nepozdava jedno z
nevyhnutne zndmych Islamskych uceni, to s u€enia, ktoré st vypocuté a zndme vacsinou
Fudi, ktori Ziju v jednej z Moslimskych krajin, stava sa z neho neveriaci'®. Ak oby&ajny

poslednym Prorokom. Hegira (Hijrat) znamena Rasulullahova 'sall-Allahu 'alaihi wa sallam' migracia
z Mekky do Mediny.

'8 Napriklad, pozivanie bravéového, popijanie alkoholu, hazardovanie; pre Zeny alebo dievéata,
ukazovanie sa ostatnym bez zakrytia hlavy, vlasov, ramien a ndh; pre muzov ukazovanie sa ostatnym
s nezakrytou ¢astou medzi kolenami a pupkom, to vSetko je haram. Allahu ta’ala zakazal tieto
¢innosti. Styri Madhhaby, ktoré popisujii prikazy a obmedzenia od Allaha ta'ala, mali odli$ny pohl'ad
na hranicu uréujticu koniec awrat Casti muzského tela, to st Casti muzského tela, ktoré su pre muzov
haram (zakézané) ukazovat’ ostatnym a pre ostatnych sa na nich pozerat’. Pre kazdého Moslima je
fardom zakryvat’ si tieto Casti tela tak, ako je popisané v prislusSnom Madhhabe ku ktorému patri. Tiez
je pre ostatnych haram pozerat’ sa na tych, Co si tieto Casti tela nezakryli. V Kimya-yi Saadet je
napisané, ze je pre zenu haram ist’ von s nezakrytou hlavou, vlasy, ramenami a nohami, a tieZ je haram
vyjst von v tenkych, zdobenych, prilichavych a navonanych satach. Ich matky, otcovia, manzelia a
bratia, ktori im povolia vyjst takto von, a ktori si myslia, Ze je to vhodné a ospravedliuju to, sa
podielaju na ich hriechu a spolo¢ne budi vystaveni trestu v Pekelnom ohni. Pokial’ vykonaju tawbu,
bude im odpustené a nebudu spaleni. Allahu ta’ala ma rad tych, ktori vykonavaju tawbu. V tretom
roku Hegiry, dievcata a Zeny, ktoré dosiahli vek puberty, mali prikdzané neukazovat sa
namahramskym muzom, a zahalovat sa. (N4jdete v 6smej kapitole Stvrtého zvizku knihy Nekone¢na
blazenost’ (Endless Bliss).)

Nemali by sme verit’ klamarom, ktori tvrdia Ze sa Zeny nezahal'ovali pred zjavenim ayatu o hijabu
(ohl'adne zahal'ovania zien), a ze tento takzvany prikaz bol vymysleny neskor ucenci (islamskej vedy)
zvanej figh. Ak o sebe ¢lovek tvrdi, Ze je Moslim, musi vediet’, ¢i jeho chovanie je alebo nie je
kompatibilné s Islamom. Pokial’ to nevie, musi sa vzdelavat’ bud’ tym, Ze sa spyta jedného z u¢encov
Ahl as-Sunny alebo si precita knihy napisané ucenci v tejto kategorii. Ak jeho spravanie porusuje
pravidla Islamu, nebude oslobodeny od svojho hriechu alebo ruhania. Musi denne vykonavat’ tawbu v
pravom slova zmysle. Po vykonani tawby, hriech alebo rihani, bude urcite odpustené. Pokial’ tawba
nebude vykonana, bude za svoje Ciny platit’ na tomto svete aj v pekle. Druhy trestov (ktoré nan budu
uvalené) su popisané v roznych Castiach tejto knihy. (Najdete tiez v desiatej kapitole Siesteho zviazku
knihy Nekone¢nd blazenost’ (Endless Bliss).)

Muzské a zenské Casti tela, ktoré maju byt zahalené po¢as namazu aj inokedy, st nazyvané 'awrat
¢asti'. Pokial’ ¢lovek hovori, Ze Islam nepopisuje urcité Casti tela ako awrat, stava sa z neho neveriaci.
Podl’a ijma’ (jednotne, konsenzualne) je rozhodnuté vSetkymi Styrmi Madhabami, Ze niektoré ¢asti
tela st awrat (a tieto sa liSia podl'a pohlavia). Ak niekto bagatelizuje ddleZitost’ zakryvania tychto
casti jeho (alebo jej) tela, alebo toho, ze je zakazané sa na inych odhalené awrat Casti pozerat’. Pokial
on (alebo ona) nepocituje akykol'vek strach ¢o sa tyka trestu (ktory bude uvaleny po poruseni tychto
obmedzeni), on (alebo ona) sa stdva neveriacim. U muzov, Cast’ medzi panvicou a kolenami, nie je
povazovana za awrat v Hanbali Madhhabe.

Ak o sebe clovek hovori, "Ja som Moslim," musi sa naucit’ principy Islamu a ¢innosti oznacené ako
fard (povinné) a tie, ktoré su haram (zakazané), souhlasné (ijma’) ctyfmi Madhhabami, a musi tejto

19



¢lovek nepoznd ucenia, ktoré nie su tak bezne rozsirené medzi 'ud’'mi a nie je pre neho
nevyhnutné ich poznat’, nie je to popiera¢ (kufor); ale hresi tym (fisq).

zalezitosti prikladat’ vel'ku vahu. Nevediet', nie je pripustné ospravedlnenie. Je to rovnaké ako vedoma
nevera. Celé zenské telo, s vynimkou jej ruk a tvare, je awrat podl'a vSetkych Styroch Madhhabov. Tak
ako je pre zenu zakazané odhal’'ovat’ awrat Casti, tak je aj spev a hovorenie (hlasité velebenie zvané)
Mawlid v pritomnosti muza. Ak niekto pohrdavo odhali ¢ast’ tela, ktora je awrat, ale nie s ijma’, teda
nie je to awrat v jednej z d’alSich troch Madhhabov, (aj ked’ je to awrat podl'a jeho vlastného
Madhhabu a aj podl'a dvoch z tych zvysnych troch Madhhabov,) tymto spacha zavazny hriech, avSak
tento priestupok z neho nerobi neveriaceho. Priklad tohto je muz, ktory odhal’'uje nohy medzi jeho
panvou a kolenami, (¢o nie je, ako sme uz spominali, awrat ¢ast’ podl'a Hanbali Madhhabu, aj ked’ je
to awrat Cast’ v d’alSich troch Madhhaboch.) Je to fard, ucit’ sa principy Islamu, ktoré nepoznas.
Akonéhle sa ich naucis, musis vykonat’ tawbu a zahalit’ svoje awrat Casti, (ktoré si nezahaloval kvoli
svojej nevedomosti.) Klamstvo, klebety, ohovaranie, urdzanie, kradez, podvadzanie, zrada, zranovanie
citov ostatnych, zIé spravanie, pouzivanie cudzieho vlastnictva bez povolenia, neplatenie
pracovnikom, vzbura proti vlade (teda ist’ proti vladnym nariadeniam a neplatit’ dane), to vSetko su
hriechy, mimo iné. Pachat’ ich proti neveriacim alebo v neMuslimskych krajinach je rovnaké (teda
haram.)

20



NALEZITOSTI IMANU

"Tato vzneSend osoba sa znovu spytala, ‘Ya Rasul-Allah! Teraz mi povedz, ¢o je to
iman.”” Potom, ¢o sa spytal, ¢o je to Islam a bola mu dand odpoved’, Hadrat Jabra'il "alaihi-s-
salam' sa spytal naSho majstra Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam', aby vysvetlil
podstatu imanu a aky je skuto¢ny iman. Lexikalne iman znamena ‘vediet’ o niekom, Ze je
dokonaly a pravdivy a verit’ v neho. 'V Islame, 'iman znamena verit’ v skuto¢nost’, Ze
Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' je Prorokom Allaha ta'ala; Ze on je Nabi, posol
Nim vybrany, a povedat’ toto s vierou v srdci; a v kratkosti verit’ tomu, ¢o ndm odovzdal v
krétkosti a verit’ dopodrobna v to, ¢o ndm odovzdal podrobne od Allaha ta'ala; a povedat’
Kalimat ash-shahada kedykol'vek je to mozné. Silny iman je taky, ako vieme s istotou, ze
ohen pali, hady zabijaji jedom a my sa im vyhybame, mali by sme v Allaha ta'ala a Jeho
vlastnosti verit’ s neochvejnou istotou, mali by sme si tym byt Gplne isti svojim srdcom,
usilovat’ o Jeho milost’ (rida') a utekat’ k Jeho krase (jamal), a byt’ si vedomi Jeho hnevu
(ghadab) a trestu (jalal). Mali by sme si tento iman zapisat’ do srdca tak pevne ako su napisy
na mramore.

iman a Islam st to isté. V oboch, verit’ vo vyznam Kalim ash-shahada, je na prvom mieste.
Aj ked’ sa liSia vSeobecne a v podrobnostiach, a maja odlisny lexikdlny vyznam, nie je medzi
nimi v Islame rozdiel. Je iman jedna vec, alebo sa skladé z viacerych Casti? A ak, z kol’kych
Casti sa sklada? St skutky alebo ,ibadat'® zahrnuté v imane alebo nie? Ked hovorime, "ja
mam iman," je spravne pridat’ “insha-Allah” alebo nie? M6ze byt imanu malo alebo vela? Je
iman stvorenie? Je v nasej moci verit, alebo Veriaci uverili pod natlakom? Ak je vo viere
nejaka sila alebo natlak, preco bolo vSetkym prikdzané verit'’? Zabralo by vela Casu, vysvetlit
tieto otazky jednu po druhej. Preto tu na nich nebudem odpovedat’ zvlast. Ale mali by ste
vediet, Ze podl'a Ash'ari Madhhabu a Mu'tazila, nie je ja'iz (moZné), aby nam Allahu ta'ala
prikézal nieco, ¢o by pre néds nebolo mozné. A podl'a Mu'tazila, nie je ja'iz, aby Allahu ta'ala
prikazal nieCo, o je mozné, ale zaroven nie je v moci ¢loveka. Podl'a Ash'ari, je to ja'iz, On
nam ale doteraz ni€ také neprikazal. Prikazat’ 'ud’om lietat’ je tohto prikladom. Allahu ta'ala
nikdy neprikéazal Jeho stvoreniu urobit’ niec¢o, ¢o by nebolo v ich moci, ani v imane, ani v
'ibadate. Z tohto dovodu, ked’ sa ¢lovek zblazni alebo sa stane ghafil (zabudajici), alebo ked’
spi alebo umiera zatial’ ¢o je Moslim, je stale Moslim, aj ked’ nie je v stave, kedy by to mohol
potvrdit’.

Nemali by sme premyslat’, v tomto hadise-i-sherife, nad lexikalnym vyznamom slova
'iman’, pretoze nebolo jediného obycajného muza v Arabii, ktory by jeho vyznam nepoznal
'Co sa tyka skutoCnej viery. 'Zaiste Sahabat al-kiramové 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum ajma'in’'
ho poznali, tiez; ale Jebra'il "alaihi-s-salam' chcel naucit’ Sahabat al-kiramy vyznam imanu
tym, Ze sa spytal, o znamend iman v Islame. A Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa
sallam' povedal, Ze iman je verit’ v Sest’ urcitych skuto¢nosti:

1. "Po prvé, verit’ v Allahu ta'ala,” uviedol. iman znamena verit’ v Sest’ urcitych
skuto¢nosti, na ktoré mézeme prist’ cez kashf (zjavenie) alebo wijdan (svedomie) alebo
porozumenie pouzivanim 'aql (intelektu, rozumu) z r6znych svedectiev alebo
nasledovanim a vierou v preslavené a schvalené tvrdenia, a toto potvrdit’ jazykom.

¥ Bohosluzobné &iny

21



Prva z tychto skutocnosti je, Ze Allahu ta'ala je Wajib al-wujud a Real Ma'bud (Ten, ¢o ma
byt Uctievany) a Stvoritel’ vSetkého stvorenia. Malo by byt verené s istotou, Ze On jediny
vSetko vytvara [kazdu latku, atomy, prvky, molekuly, zlu¢eniny, organické latky, bunky,
zivot, smrt’, kazdu udalost’, kazdu reakciu, vSetky druhy sil a energii, pohyby, zékony, duse,
kazdu zijucu alebo nezivu bytost, ktoré stvoril z ni¢oho, On jediny ich udrzuje pri Zivote] v
oboch svetoch, na tomto i na onom, bez hmoty, ¢asu a jedine¢ne, z ni¢oho. Tak ako Stvoril
vSetky stvorenia vo vesmire [v jediny okamih, zatial’ Co neexistovali], podobne On [stvoril
niektoré jeden z druhého, a, az nastane Stidny Deni, On v jediny okamih] zni¢i vSetko. On je
Stvoritel’, Majitel', Absolutny Vladca vSetkého stvorenia. Musi byt uverené a uznané, ze nie
je nikto, kto by Ho prevySoval, vladol Mu, alebo bol Jemu nadradeny. Kazdy druh
nadradenosti, kazda vlastnost’ dokonalosti, patri iba Jemu. Je bezchybny a nevlastni Ziadne
nedostatocné atributy. On je schopny vSetkého, o chee. Ni€ z toho, €o robi, nie je pre Jeho
alebo nieci prospech. Ni¢ nerobi kvoli odmene. AvSak, vo vSetkom €o robi st skryté pri¢iny
(hikma), uzitky, pozehnanie a laskavosti. Allahu ta'ala nemusi robit’ ¢o je dobré a prospesné
pre Jeho stvorenie, ani nie je Jeho povinnost’ kohokol'vek odmenovat’ a kohokol'vek iného
tryznit'. Hodilo by sa k Jeho nadradenosti a zhovievavosti, keby vSetkych hrieSnikov poslal
do Raja. A bola by to Jeho spravodlivost’, keby vSetkych, co sa mu podrobili a uctievaju Ho,
poslal do pekla. AvSak rozhodol a vyhlésil, Ze vSetkych Moslimov, ktori ho uctievajt, posle
do Raja a budt im poskytnuté laskavosti, a Ze neveriaci budu navzdy muceni v Pekle. On
svoje slova neberie spit. Nemal by ziadny uzitok z toho, keby v Neho vSetky zijuce stvorenia
verili a uctievali Ho, ani by Mu naopak nijako neublizilo, keby vSetky stvorenia boli
neveriaci, marniva, Jemu neposlusna. Ked’ si ¢lovek praje nieco urobit’, On to vytvori, ale iba
ak On sam rozhodne, Ze sa to stane. On jediny je teda ten, ktory vytvara kazdy pohyb Jeho
sluzobnikov a vsetkého ostatného. Ni¢ by sa nehybalo, pokial’ by si to neprial alebo to
nevytvoril. Nikto by sa nestal neveriacim alebo rebelom, ak by si to On neprial. Vytvara
neverectvo a hriechy, a predsa ich nema rad. Nikto nemoze zasahovat’ do Jeho ¢innosti. Nikto
nema silu alebo pravo pytat’ sa na dovod, pre¢o On urobil toto alebo tamto alebo komentovat,
ako by mal nieco urobit’ inak. Cloveku, ktory zavazne zhresil a zomrel bez vykonania tawby,
odpusti, pokial’ bude chciet’, okrem polyteizmu a ateizmu. A ak On bude chciet’, je mozné, ze
bude niekoho tryznit’ za vel'mi bezny hriech. Jedno je isté, pretoze vyhlasil, Ze neveriacim a
odpadlikom nebude nikdy odpustené, a Ze tito budli naveky muceni v pekle.

Moslimovia, ktori Ho uctievaju, ale ich viera (i'tiqad) nie je v sulade s vierou Ahl as-
Sunny a nevykonali tawbu pred tym, ako umreli, budu tieZ tryzneni v Pekle. Avsak, tito
Moslimovia s (bid'a) nezostant v Pekle naveky.

Vidiet’ Allaha ta'ala je mozné (ja'iz) na tomto svete, avSak nikdy Ho nikto nevidel. V
Stdny Den bude videny neveriacimi a hrieSnymi Moslimami v Jeho Hneve a Jelal, a
zboznymi Moslimami v Jeho Laskavosti a Jemal. Anjelia a Zeny Ho uvidia tiez. Neveriaci
budi o toto ochudobneni. St silné spravy o tom, ze dzinovia o to budu tiez ochudobneni.
Podl'a vd¢Siny 'ulama’, "Moslimovia, ktorych Allahu ta’ala miluje, budu pocteni videnim Jeho
Krasy kazdé rano a kazdy vecer; Moslimovia nizsSej kategorie budi takto pocteni kazdy
piatok, a Zeny niekol’kokrat v roku, ako slavnosti na tomto svete."** Malo by sa verit v to, Ze

2 Hadrat Shaikh 'Abd al-Haqq ad-Dahlawi [zomrel v Dilli v roku 1052 (1642 A.D.)] napisal v jeho
Perzskej praci Takmil-ul-iman: “ hadis-i-sherif hovori: 'Uvidi§ svejho Rabba (pana ) v Stidny Dei,
tak ako vidis$ [plny] mesiac v Strnasty den [mesiaca]. 'Tak ako je Allahu ta'ala poznany plne
nepochopeny, podobne bude videny nie celkom zrozumitelne na Onom Svete. Vel’ki uc¢enci ako
Abu'l-Hasan al-Ash'ari a al-Imam as-Suyuti a al-Imam al-Bayhak povedali, Ze aj Anjelia uvidia Allaha

22



Allahu ta'ala bude videny. Napriek tomu by sme si nemali predstavovat’, ako to bude vyzerat’;
Jeho diela nemdzu byt pochopené nasim intelektom (‘aql). Nie su ako svetské zalezitosti.
[Nemo6zu byt merané fyzickymi alebo chemickymi kritériami.] Také pojmy ako smer, byt
naproti alebo byt smerom k nieComu, nema spojitost’ s Allahom ta'ala. Nie je hmotny. On nie
je predmet. [On nie je ani prvok, zmes alebo zlucenina]. Nie je pocitatel'ny, nemoze byt
zmerany, a ani vypocitany. Je nemenny. Nie je na mieste. Nie je v ¢ase. On nema minulost’
alebo buducnost’, predok alebo zadok, spodok alebo vrch, vpravo alebo vl'avo. A preto, nic z
Neho nemoze byt pochopené 'udskym uvazovanim, ani l'udsky intelekt ani znalosti na to
nemdzu postacit’. Takze to, ako On bude videny, ¢lovek nemdze chapat’. Hoci také slova ako
su ruky, nohy, smer, miesto a tak podobne, ktoré nie s vhodné pre Allaha ta'ala, existuji v
ayatech a hadisech, nie su pouzité v zmysle, ako im rozumieme a pouzivame ich dnes. Takéto
ayaty a hadisy su nazyvané¢ mutashabihat. Musime im verit’, ale nemali by sme sa sami
snazit’ o ich vyklad. Alebo mo6zu byt vykladané sposobom (te'wil) kratko aj detailne; to je,
modzu byt pouzité vyznamy vhodné pre Allaha ta’ala. Napriklad, slovo ruka mdze byt
interpretované ako sila.

Muhammad "alaihi-s-salam' videl Allaha ta'ala podas Mi'raje*' (Prorokova Cesta do
Neba). Ale toto videnie nebolo o¢ami, ako na tomto svete. Clovek, ktory povie, Ze videl
Allaha ta'ala na tomto svete, je zindiq. Videnie, ktoré zazivaji Awliya'ovia, nie je ako videnie
na tomto svete alebo v tom d’alSom. Inymi slovami, nie je to ru'yat (videnie), ale shuhod, ¢o
zazivaju, [to je, vidia obrazy (mithaly) skrze o¢i ich srdca.] Niektori Awliya'ovci tvrdili, Ze
Ho videli. AvSak, pomylili si shuhod, ktory zazili zatial’ ¢o boli v sekre, to znamena, ked’
neboli pri vedomi, s ru’yatom. Nasledujuce slova to vysvetlia najlepsie.

Otazka: "VysSie je napisané, Ze je mozné (ja'iz) vidiet’ Allaha ta’ala o€ami na tomto svete.
Tak preco by ¢lovek, ktory povie, Ze sa stalo nie¢o mozné, mal byt’ zindiq? Ak sa ¢lovek,
ktory toto tvrdi, stane neveriacim, moze byt povedané, ze je to mozné?"

Odpoved’: "V lexikalnom vyzname slova 'ja'iz' rozumieme 'mozné, aby sa to stalo, alebo nie.'
Napriek tomu podl'a Madhhabu al-Ash'ari [Abu-1-Hasan 'Ali ibn Isma'il, zomrel v Bagdade v
roku 330 (941 A.D.)], moznost’ ru'yatu znamena, ze Allahu ta'ala je schopny vytvorit’ v
¢loveku celkom iny zmysel pre videnie na tomto svete, iny od videnia zblizka alebo tvarou v
tvar s Nim a iné videnie ako cez fyzikalne zakony, ktoré Vytvoril na tomto svete. Napriklad,
je Schopny, teda je to mozné, ukazat’ komara, ktory je v Andaluzii, slepému muzovi v Cine, a
vSetko, o je na mesiaci alebo na hviezdach, muzi na zemi. Takd Moc je vlastnd len Allahu
ta'ala. Okrem toho, povedat’, "Videl som Ho na tomto svete," nie je v stilade s ayaty al-kerimy
a s uznesenim 'ulama'. A preto teda ten, ktory vydava takéto vyhlasenia, je mulhid alebo
zindiq. Dotretice, veta "je mozné vidiet’ Allaha ta’ala na tomto svete" neznamend "je mozné
Ho vidiet’ na tomto svete v ramci fyzikalnych zakonov." Avsak ¢lovek, ktory povie, Ze videl

ta'ala v Raji. Al-Imam al-a'zam Abu Hanifa a niektori d’alsi ucenci povedali, Ze dzinovia nedosiahli
thawabu a nevkro¢ia teda do Raja, a Ze len veriaci dZinovia unikni pekelnému ohiiu. Zeny uvidia
Allaha ta’ala niekol’kokrat v roku, nieco ako je oslava na tomto svete. Dokonali (kamil) Veriaci Ho
uvidia kazdé rano a kazdy vecer, zatial’ Co ostatni Veriaci Ho uvidia kazdy Piatok. Podl'a skromného
¢loveka akym ja som, tato dobra sprava zahfiia veriace Zeny, anjely a dziny, tiez: bolo by vhodné, aby
dokonalym a ,arif zenam ako st Fatimat az-Zahra, Khadijat al-Kubra, 'A'ishat as-Siddiqa a d’alSie
Cisté Zeny [Proroka] a Hadrat Mariam a Hadrat Asiya, bolo udelené osobitné zaobchadzanie. Al-
Imam as-Suyuti to tiez myslel takto."

! Najdete v Siestej kapitole tretieho zvizku knihy Endless Bliss v 'sacred nights' ('posvitné noci').

23



Allaha ta'ala, tymto mysli, ze Ho videl tak ako vidi ostatné veci; takto Ho vidiet nie je mozné
(ja'iz). Clovek, ktory urobil vyhlasenie sposobujiice neverectvo, je nazyvany mulhid alebo
zindig*2. [Po tychto odpovediach, Hadrat Mawlana Khalid povedal: "Bud’te opatrni!" Tymto
pripisuje vahu druhej odpovedi.] Plynutie ¢asu, defi a noc, nemdzu mat’ podobnost’ s Allahom
ta’ala. On je nemenny v kazdom ohlade, a ani nemoze byt povedané, ze bol taky v minulosti
alebo ze taky bude v budicnosti. On sa nevteluje (hulo) do nicoho. [Skupina Siitov, ktora sa
nazyva Nusayriya, veri a hovori, ze Allahu ta'ala vstapil do Hadrata 'Aliho. Tato mylna viera
sposobuje, Ze sa z nich stavaja kafiri (neveriaci).] Nezjednocuje sa s ni¢im. Allahu ta’ala
nikdy Nema protikladného, opacného, podobného, spolo¢nika, pomocnika alebo sprievodcu.
Nema otca, matku, syna, dcéru alebo zenu. On je vZdy pritomny u kazdého, obklopuje a
dohliada nad vSetkym. Je kazdému bliZsie ako velka tepna na jeho krku. Avsak, Jeho
vSadepritomnost’, Jeho pritomnost” alebo jednota alebo blizkost’, nie st také, ako si to
predstavujeme z tychto slov. Jeho blizkost’ nemdze byt pochopend znalost'ami ucencov,
intelektom vedcov, ani kashfy alebo shuhudy, ktoré maju Awliya'ovia. Cudskd mysel nemdze
porozumiet’ ich vnutornym vyznamom. Allahu ta'ala je jedine¢ny, aj Jeho Osobnost’, aj Jeho
Vlastnosti. Tieto sa nijako nemenia.

Mena patriace Allahu ta’ala st tawqifi; je povolené Ho nazyvat’ menami, ktoré su
uvedené v Islame a nie je dovolené pouZivat’ iné slova®. Jeho mena st nekoneéné. Je dobre
zname, ze Allahu ta'ala m4 tisic a jedna Men; to znamena, Ze tisic a jedna z Jeho Men odhalil
Pudskym bytostiam. V nabozenstve Muhammada "alaihis-salam', devit'desiat devét z nich,
zvana “al- Asma” al-husna,” bola odhalena.

Allahu ta’ala méa osem Vlastnosti zvanych Sifat-i- thubutiyya, podl'a Maturidiyya
Madhhabu a sedum v Ash’ariyya Madhhabu. Tieto Jeho Vlastnosti st vecné, tak ako Jeho
Osobnost’, to znamend, ze budu existovat’ navzdy. St posvitné. Nie su ako vlastnosti tvorov.
Nemozu byt pochopené nasou mysl'ou alebo domenkami alebo prirovnanim ich k
vlastnostiam bytosti na zemi. Allahu ta'ala ponechal I'udskym bytostiam priklad ku kazdej z
Jeho Vlastnosti. Ked’ sa pozrieme na tieto priklady, je mozné porozumiet’ vlastnostiam Allaha
ta'ala len do urcitej miery. Ked’Ze nie je v moci ¢loveka uplne pochopit’ Allaha ta'ala, nie je
povolené si mysliet, Ze ano, alebo sa o to pokusat. Osum Vlastnosti Allaha ta’ala nie su ani
totozné a ani sa nelisia od Jeho Osobnosti; to znamena, Ze Jeho vlastnosti nevytvara Jeho
Osobnost’ a ani nie st od Neho odlisné. Osum Vlastnosti Allaha ta’ala:

Hayat (Zivot), 'Tlm (Vievedici), Sem' (Viepocujici), Basar (Vievidici), Qudra
(VSemohuci), Kalam (Majster Slova), Irada (Vol'a), Tekwin (Tvorivy). Podl'a Ash'ariyya
Madhhabu, Tekwin a Qudra tvoria rovnaku vlastnost. Mashiyya a Irada st synonyma.

Kazda z 6smich vlastnosti Allaha ta'ala je jedinené a v jednotnom stave. Ziadna zmena sa
nemdze odohrat’ ani v jednej z nich. Ale kazda z nich sa liSi v sivislosti s jej kvalitou na Jeho
stvorenie. To, ze sa takto 1iSi v stvislosti k Jeho stvoreniu av tom, ako ich ovplyvnuje,
neposkodzuje ich jedine¢nost’. Podobne, aj napriek tomu, ze Allahu ta’ala stvoril tol'ko

22 Mulhid alebo zindiq hovori, e je Moslim. Mulhid je aprimny v jeho slovach; veria v to, Ze je
Moslim a Ze je na spravnej ceste. Avsak zindiq, ten je nepriatel'om Islamu. Predstiera, ze je Moslim,
aby oklamal Moslimov, a aby mohol poskodit’ Islam zvnutra.

> Napriklad, Allahu ta'ala moZe byt nazyvany “'Alim” ('V$eveduci'), ale nemoze byt pouzité 'fagih',
pretoze v Islame Allahu ta'ala nebol nazvany 'faqih’. Podobné, neni povoleno fikat ‘Boh’ misto Allah,
protoze ‘boh’ znamena ‘modla’; “vul je boh hinduistt,” je tak nazyvan. Avsak, je povoleno fici,
"Allah je Jeden; neni boha kromé& N¢ho." Slova ako Dieu (franctizsky) a Gott (nemecky) moézu byt

pouzité pre boha alebo modlu, ale nie pre meno Allah.

24



druhov stvorenia, a ochranuje ich vSetkych pred vyhladenim, On je stale Jeden. On sa nikdy
nemeni. Kazdé¢ stvorenie Ho potrebuje, kazdy okamih, v kazdom ohlade.

2. Druhy zo Siestich nalezitosti imanu je, ""Verit’ v Jeho Anjelov." Anjeli si hmotni, ale
su étericki (latif), éterickejsi ako plyn. Oni su nurani (ziariaci, spiritudlni). St zivi a
maju svoju mysel’ (‘aql). Zlo, ktoré je vlastné I'udskym bytostiam v anjeloch neexistuje.
Mo67u akokol'vek menit’ svoj tvar. Tak ako sa plyny menia na tekutiny a pevnit hmotu a
menia pri tuhnuti svoj tvar, podobne sa aj anjeli dokazu premenit’ na nddherné utvary.
Anjeli nie su duse, ktoré opustili 'udské tela velkych osobnosti. Krest'ania sa
domnievaju, Ze anjeli su tieto duse. Narozdiel od energie alebo sily, oni nie su
nehmotni. Niektori anticki filozofi toto predpokladali. VSetci anjeli st pozyvani
mala'ika. 'Malak', o znamena 'vyslanec, posol' alebo 'sila." Anjeli boli stvoreni pred
vSetkymi ostatnymi zivymi tvormi. A preto nam bolo nariadené v nich verit’ este pred
nebeskymi knihami, potom prichddza viera v Prorokov; a v Kur'ane al-kerime, mena
tychto principov viery st uvedené v tejto postupnosti.

Viera v anjelov ma vyzerat’ nasledovne: anjelov stvoril Allahu ta’ala. Oni nie st Jeho
spolo¢nici, ani nie st Jeho dcéry, ako si to neveriaci a polyetisti myslia. Allahu ta’ala miluje
vsetkych anjelov. Riadia sa Jeho rozkazy, nikdy nehresia, ani neporusuji prikazy. Nie su ani
muzmi, ani Zenami. Neodddvaji sa. Nemaju deti. Maju zivot, teda st zivy. Aj ked udajne,
podl'a rozpravania Hadrata 'Abdullah ibn Mas'ud 'radiy-Allahu ta'ala 'anh', niektori anjeli,
medzi ktorych sa zarad’ovali Satan a dzinovia, mali deti; jeho rozpravanie je podrobne
spisané v knihach. Ked’ Allahu ta'ala ohlasil novinu, ze sa chysta stvorit’ l'udské bytosti, anjeli
sa Ho opytali, "Ya Rabbi! Chystas sa stvorit’ tvory, ktori budu kazit’ svet a prelievat’ krv?"
Otazky tohto typu, nazyvané dhella, pokladané anjelmi, nemenia ni¢ na tom, ze anjeli su
nevinni.

Zo vsetkych stvoreni, anjelov je najviac. Len Allahu ta'ala pozna ich pocet. Nie je prazdne
miesto na nebi, kde by nebol anjel v ¢innosti uctievania. Kazdé miesto na nebi je obyvané
anjelmi v ruku’ (sklananie sa pri namaze) alebo v sajda (klanenie sa). Na nebi, na zemi, v
trave, vo hviezdach, v kazdom zivom a nezivom stvoreni, v kazdej dazd’'ovej kvapke, listku,
atome, molekule, v kazdej reakcii, pohybe, vo vSetkom, anjeli maju svoju sluzbu. Pracuju na
prikazoch Allaha ta’ala uplne vSade. St to prostrednici medzi Allahom ta'ala a stvoreniami.
Niektori z nich si nadriadeni ostatnych anjelov. Niektori z nich odovzdévali spravy l'udskym
stdc. Niektori ani nemaju potuchy, ze 'udské bytosti a d’alsi tvorovia existuju, pretoze stratili
vedomie pri pociteni Krasy, ktor Allahu ta'ala vyZaruje. Kazdy z tychto anjelov zostava na
uréitom mieste, ktoré nemdze opustit. St anjeli s dvoma, $tyrmi i viacerymi kridlami**.
Anjeli, ktori patria do Raja, zostantl v Raji. Ich nadriadeny je Ridwan. Anjeli Pekla,
Zabanijovia, vykonavaju v Pekle, ¢o je im prikdzané. Pekelny ohei ich neohrozuje, st
prisposobenti tak, ako su ryby prispésobené Zivotu v mori. Je devitnast’ hlavnych Zabanijov,

?* Tak ako su rozne druhy kridiel s vlastnou odlinou $truktirou u hydiny alebo u lietadiel, tak aj
kridla anjelov maju svoju vlastnu Struktiru. Ked’ I'udia pocuju o nie¢om, ¢o nikdy nevideli,
predpokladaju, Ze to vyzera podobne tomu, ¢o uz poznaju, o je prirodzene, mylné. Verime, Ze anjeli
maju kridla, ale nemézeme vediet’, ako vyzeraju. Obrazy okridlenych Zien v kostoloch, publikéaciach
alebo filmoch, ktoré st povazované za anjelov, st vSetky chybné. Moslimovia takéto obrazy
nevytvaraju. Nemali by sme tieto nerealistické obrazy vytvorené nemuslimami povazovat’ za
pravdivé, a tiezZ by sme nemali verit’ nasim nepriatel'om.

25



ktorych nadriadeny je Malik.

Kazdej I'udskej bytosti su prideleni Styria anjeli, ktori zapisuju ich dobré a zI¢é skutky.
Dvaja z nich prich4ddzaju v noci a dvaja pocas diia. St nazyvani kiraman katibin alebo
hafaza anjeli. Jedna z odbornych sprav u¢encov hovori, ze hafaza anjeli st odlisni od
kiraman katibin anjelov. Anjel po naSej pravej strane zapisuje naSe dobré skutky a je
nadradeny tomu na l'avej strane. Anjel po 'avej strane teda zapisuje nase zI¢ skutky. Su anjeli,
ktori budu mucit’ neveriacich a spurnych Moslimov v ich hroboch, a anjeli, ktori sa ich budu
pytat’ na otazky. Opytajici sa anjeli su nazyvani munkar a nakir. Anjeli, ktori sa budu
vypytovat’ Moslimov, st tiez nazyvani mubashshir a bashir.

Anjeli su si jeden druhému nadradeni. Styria archanjeli su najvyssie nadradeni. Prvy z
nich je Jabra'il "alaihi- s-salam'. Jeho povinnost'ou bolo priniest’ Prorokom wahy,
informovat’ ich o nariadeniach a zdkazoch. Druhy z nich je Israfil "alaihi-s-salam', ktory
rozoznie poslednu trubku, zvanl 'Sur'. Zahré na fiu dva krat. Pri prvom zazneni vetky Zivé
bytosti, okrem Allaha ta'ala, zomra®. Pri druhom zazneni budt vietci vzkrieseni. Treti z
Archanjelov je Mika'il "alaihi-s-salam'. Jeho povinnost'ou je upravovat lacnost, drahotu,
nedostatok, nadbytok [ekonomicky poriadok, aby priniesol Utechu a ul'avu], teda
ovplyviovat’ vietky tieto zaleZitosti. Stvrty z nich je 'Azra'il "alaihi-s-salam', ktory odobera
dusSe [jan, v perzstine a v arabCine 'ruh'] 'udskym bytostiam. Po tychto Styroch anjeloch,
existuju Styri kategorie nadradenych anjelov, Styri Hamalat al-’Arsh anjeli, v Stidny Den ich
bude osem; anjeli v Pritomnosti Allaha ta’ala, zvani muqarrabun; Vodcovia muciacich
anjelov, zvani karubiyun; a anjeli Milosti, zvani ruhaniyun. Vsetci tito nadradeni anjeli st
zaroven vyssie ako vSetky I'udské bytosti okrem Prorokov "alaihimu-s-salawatu wa-t-
teslimat'. Sulaha'jovia a Awliya'ovia medzi Moslimami su vysSie ako bezni anjeli alebo anjeli
nizSej kategorie. Ale bezni anjeli si nadradeni beznym Muslimom, teda neposlusnym,
hrieSnym. Neveriaci, vSak, su nizSie ako vsetky stvorenia.

Pri prvom rozoznani Suru, vSetci anjeli, okrem Hamalat al- 'Arsh a Styroch archanjelov,
budu vyhladeni. Potom Hamalat al-'Arsh, a potom Styria archanjeli, budu vyhladeni. Pri
druhom zneni, vSetci anjeli budu znova privedeni k Zivotu. Avsak Hamalat al-'Arsh a Styria
archanjeli, vstanil z mftvych skor nez sa rozoznie druhy Sur. Teda tito anjeli budu vyhladeni
po vsetkych zivych tvoroch, ako boli aj stvoreni pred vSetkymi.

3. Tretia zo Siestich ndlezitosti imanu je "Verit’ v knihy zoslané Allahem ta’ala."
Niektoré z tychto Knih boli zoslané Prorokom tak, Ze ich im prednésali anjelia. Niektorym
Prorokom zase tak, Ze boli vtlacené do dosiek, a d’alsSim umoznil pocut’ bez pouzitia anjela.
Vsetky tieto knihy st slova Allaha ta'ala (Kalam-Allah). St nekone¢né v minulosti aj v
budiicnosti. Nie st to vytvory. Nie su to slova vymyslené anjelmi, a ani to nie su vlastné slova
Prorokov. Slovo Allaha ta'ala nie je ako jazyk, ktory mi piSeme, mame ho v nasej mysli a
hovorime nim. Nie je to ten, o existuje v pisme, re¢i a mysli. Nie st v ilom pismena alebo
zvuky. Nie je v moci ¢loveka porozumiet’ aky je Allahu ta'ala a Jeho Vlastnosti. Ale ¢lovek
moze Citat’ toto Slovo, udrziavat’ ho v mysli a pisat’ ho. V tomto pripade sa to stdva hadisom,
stvorenim, ked’ je to s nami. To znamen4, Ze Slovo Allaha ta'ala mé dva aspekty.

2> Prosim, pozri brozuru zvanii The Rising and the Hereafter (Zmftvychvstanie a Posmrtny Zivot), k
dispozicii v Hakikat Kitabevi v Istanbule, Turecku.

26



Ked je s Pudskymi bytostami, je to hadith *°, stvorenie. Ked’ nad tym premysFame ako nad
Slovom Allaha ta'ala ako takym, je ve¢né (qadim).

Vsetky Knihy, ktoré boli zoslané Allahem ta'ala, su pravdivé a spravne. Nie je v nich
klamstva, ani chyby. Odborné spravy hovoriace tom, ze je ja'iz (mozné, pravdepodobné,
pripustné) pre Allaha ta'ala, aby odpustil (niektorym z Jeho poddanych) aj napriek Jeho
vyhlaseni o tom, ze (je) Caka trest a mucenie, by malo byt’ brané v SirSom kontexte, ked’
musime mat’ na mysli skuto¢nost’, Ze odpustenie je mozné za situacii mimo nasho chapania,
alebo ak je to Jeho Vlastna Vol'a a VolI'ba. Alebo ucel tychto tzv. sprav bolo vyjadrit’ nadej, ze
Allahu ta'ala odpusti Jeho poddanym, ktori si trest zasliiZia. Preo by malo byt vyhlasenie,
ktoré hrozi trestom, byt klamstvom, ked’ jeho ucelom nebolo informovat o skutocnosti? Aj
ked’ pre Allaha ta'ala nie je ja'iz, aby nedal poZehnania, ktoré sl'ibil, odpustenie trestu je pre
Neho ja'iz. Toto vysvetlenie je vierohodné, navyse to, ze budu snahy toto dokézat je uz
uvedené v ayatech-i-kerimoch. Je nevyhnutné vysvetlit’ ayaty-i-kerimy a hadisy-i-sherify v
ich lexikdlnom vyzname, jedine Ze by v tom bolo nebezpecenstvo alebo prekazka. Nie je
povolené im prikladat’ iného vyznamu, aj ked’ podobného tomu lexikélnemu®’. Ayaty-i-
kerimy, zvané mutashabihat, maji nezrozumitel'né, skryté¢ vyznamy. Iba Allahu ta'ala ich
poznd, s vynimkou niekol’kych vyznaéne nadradenych, ktorym bolo udelené al-'ilm alladunni,
a ktori rozumeju ich vyznamu do miery Nim povolené. Nikto iny im nemo6ze porozumiet’. Z
tohto dovodu, mali by sme verit, Ze ayaty mutashabihat su slovom Allaha ta’ala, a nemali by
sme sa snazit’ skimat’ ich vyznamy. Ucenci z Ash'ari Madhhabu k tomuto povedali, Ze je
povolené podat’ vysvetlenie (ta'wil) takychto ayatov kratko alebo podrobne. 'Ta'wil'
znamena 'vyber z niekol’kych vyznamov slova, ten ktory nie je tak bezny.' Napriklad, k
tomuto ayatu, ""Ruka Allaha je nadradena ich," ¢o je Slovo Allaha ta'ala, mali by sme
povedat, "Verim v ¢okol'vek Allahu ta'ala chce tymto oznamit." A je najlepsie povedat’,
"Nemozem porozumiet’ jeho vyznamu, iba Allahu ta’ala ho pozna." Alebo musime povedat’,
"Vedenie Allaha ta’ala nie je ako nase vedenie. Jeho Vol'a nie je ako naSa véla. Podobne,
Ruka Allaha ta’ala nie je ako ruka Jeho I'udskych stvoreni."

V knihéch zoslanych Allahem ta'ala, niektoré ayaty-i-kerimy, ich vyslovnost’ alebo
vyznamy, alebo oboje naraz, boli Nim pozmenené (naskh). Kur'an al-kerim nahradil vSetky
predchédzajice Knihy a zrusil platnost’ ich ustanoveni. V Kur'ane al-kerime nikdy nebude
najdené chyby, zabudnutych alebo chybajicich bodov, ani nebude upraveny dodatky az do
konca sveta, a nikdy nebude zabudnuty. VSetky vedomosti z minulosti a budiicnosti su
zahrnuté v Kur'ane al-kerime. Z tohto dévodu je nadradeny a mé vacsiu hodnotu ako vSetky
knihy. Najvicsia mu'jiza Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' je Kur'an al-kerim.
Keby sa dali dokopy vSetky l'udské bytosti so vSetkymi dzinami, a chceli by vymysliet’ nieco
podobné tej najkratSej stre z Kur'anu al-kerimu, zlyhali by. Popravde, vyre¢ni, literarni
basnici z Arabie sa zhromazdili a vel'mi sa o to snazili, ale nepodarilo sa im dat’ dohromady

2 'Hadith' znamena '(to), ¢o neexistovalo pred tym ako to Allahu ta'ala stvoril, a prestane to existovat’,
kedykol'vek si Allahu ta'ala bude priat’ to znicit”.

*" Kur'an al-kerim a hadisy-i-sherify st v kurajskom jazyku a dialekte. Ale ich slovam by mali byt
dané vyznamy pouzité v Hijaze pred trinastimi stovkami rokov. Prekladat’ ich, vymenou dnes uz
nepouzivanych slov tymi sti¢asne pouzivanymi, nie je spravne, ¢o je tiez dovod zmien v priebehu
storoci.

27



ani nieco podobn¢ ako tri kratke ayaty. Nebolo v ich moci sa postavit’ proti Kur'anu al-
kerimu. Boli ohromeni. Allahu ta'ala robi nepriatel'ov Islamu bezmocné a porazené pred
Kur'anom al-kerimom. Vyre¢nost’ Kur'anu al-kerimu je nad l'udské schopnosti. Clovek nie je
schopny prist’ s nie¢im podobnym. Ayaty-i-kerimy v Kur'ane al-kerime nie st ako basne,
préza alebo rymujuce sa verSe I'udskych bytosti. Avsak, bolo to povedané pismenami jazyka
pouzivaného literarnymi, vyrecnymi l'ud’'mi z Arabie.

Bolo k nam zoslanych stostyri nebeskych Knih. Je dobre zname, Ze desat’ suhuf (mnozné
od sahifa, malé kniha) bolo zjavenych Adamovi "alaihis-salam', pat'desiat suhuf Shisovi
(Shitovi) "alaihis-salam', tridsat’ suhuf Idrisovi "alaihis-salam’, a desat’ suhuf Ibrahimovi
"alaihis-salam'; Tawrat (Téra) bola zjavena Musovi (MojziSovi) "alaihis-salam', Zebur
Dawudovi (Davidovi) "alaihis- salam', Injil (Latinsky 'Evanjelium') Isovi (JeziSovi) "alaihis-
salam', a Kur'an al-kerim Muhammadovi "alaihis-salam'.

Ked’ chce ¢lovek nieCo prikazat’ alebo zakazat’, opytat’ sa na nieco alebo podat’ spravu,
najskor nad tym premysla a pripravuje si to v mysli. Tieto vyznamy v mysli st nazyvané
“kalam nafsi,” o tychto nemézeme povedat’, Ze by boli v arabCine, perzstine alebo v
anglictine. To, ze s vyjadrené roznymi jazykmi, ich vyznam nemeni. Slova, vyjadrujtice
tieto vyznamy, st nazyvané “kalam lafzi.” Kalam lafzi mdze byt vyjadrené odliSnymi
jazykmi. Takze, kalam nafsi je jednozna¢ne nemenna, jedinecna l'udska vlastnost’, ktora
existuje u jej vlastnika, tak ako d’alSie vlastnosti ako st znalosti, vola, rozliSovanie, atd’., a
kalam lafzi je skupina pismen, ktoré vyjadruji kalam nafsi, a ktoré vychadzaju z ast ich
vyslovujuceho ¢loveka a ktoré dol'ahnu k usiam. Podobne, Slovo Allaha ta'ala je ve¢né,
nekonciace, neutichajuce a nestvorené Slovo, existujice s Jeho Osobou. Je to jedna z
jedinec¢nych vlastnosti Sifatu adh-Dhatiyyatu a zo Sifatu ath-Thubutiyyatu Allaha ta'ala, tak
ako Vedenie a Vola.

Vlastnost’ Kalam (Re¢, Slovo) sa nikdy nementi a je jedine¢na. Nesklada sa z pismen alebo
zvukov. NemozZe byt klasifikovana alebo zaradend ako prikaz, obmedzenie, rozpravanie,
alebo ako arabcina, perzstina, hebrejcina, turectina alebo syr¢ina. Nema takéto podoby. Neda
sa to napisat’. Nepotrebuje to Ustrojenstvo alebo média ako su inteligencia, usi alebo jazyk.
Avsak, moze tomu byt porozumené prostrednictvom nich, a povedané v akomkol'vek jazyku;
vzdy odlisné od cohokol'vek iného a jedinecné. Teda, ked’ je to vyjadrené v arbCine, nazyva
sa Kur'an al-kerim. Pokial’ zase v hebrejéine, je to Tawrat. Dalej, v syréine sa nazyva Injil. [V
knihe Sharh al-maqasid®® sa pise, Ze ak je to vyjadrené v gréétine, je to Injil, av syréine je to
Zaber.]

Kalam al-ilahiyya (Slovo Allaha ta'ala) obsahuje r6zne oznamenia; ak je to rozpravané ako
udalost’, ktora sa stala alebo sa este len stane, je to nazyvané khabar (ozndmenie vedenia);
pokial’ tomu tak nie je nazyva sa insha'. Pokial’ hovori o veciach, ktoré by mali byt
vykonané, je to amr (prikaz). Ak sa zaobera zdkazmi, je to nahy (obmedzenie). Ale v Kalam
al-ilahiyya nie je zmeny ani dodatkov. Kazda kniha alebo kazda strana zjavena je listom
Slova Allaha ta'ala; to znamena, ze je Jeho Kalam an-nafsi. Ked’ je to v arab¢ine, je to
pozyvané Kur'an al-kerim. Wahy zjavené vo verSoch, a ktoré moze byt zapisané, povedane,
pocuvané a je pamitané, je nazyvané Kalam al-lafzi alebo Kur'an al-kerim. Ked'Zze Kalam
al-lafzi ur¢uje Kalam an-nafsi, je povolené to oznaCovat’ ako Kalam al-ilahiyya alebo
Vlastnost'ou Allaha ta’ala. Aj ked’ toto Slovo je v rovnakom mdde, mdze byt rozdelené do
niekol’kych casti vo vztahu k l'ud’om. Tak ako v celistve je to nazyvané Kur'an al-kerim, tak

*® Napisal Sa'd ad-din at-Taftazani, ktory zomrel v Samarkandu v roku 792 [1389 A.D.].

28



aj jeho Casti su pozyvané Kur'an al-kerim.

Ucenci spravneho poznania su jednotni v tom, Ze Kalam an-nafsi nie je stvorenie, ale Ze je
to gadim (vecné). Ale uz nie je zhoda na tom, ¢i je Kalam al-lafzi hadis alebo qadim. Niektori
¢o povazuju Kalam al-lafzi za hadis varovali, ze by sme to hadisom nazyvat nemali, pretoze
by mohlo vzniknut’ nedorozumenie, a mohlo by sa mysliet, ze Kalam an-nafsi je hadis. Toto
je najlepsou poznamkou na tato tému. Ked 'udska mysel’ pocuje nieco, ¢o pripomina nieco
iné, automaticky si zaroven zapamita aj to druhé. Pokial’ by sme poculi u¢encov spravnej
cesty nazyvat Kur'an al-kerim hadisem, musime si uvedomit’, Ze to je vztiahnuté k zvukom a
slovam, ktoré vychadzaji z naSich ust. Ucenci spravnej cesty jednotne vypovedali, Ze obaja
Kalam an-nafsi a Kalam al-lafzi st Slova Allaha ta'ala. Aj ked’ niektori u€enci povazuju toto
tvrdenie za metaforické, stihlasia s tym, Ze to je Slovom Allaha ta'ala. To, Ze Kalam an-nafsi
je Slovom Allaha ta'ala, znamen4, Ze je to Jeho Vlastnostou. A to, Ze Kalam al-lafzi je
Slovom Allaha ta'ala, znamena, Ze je to stvorené Allahom ta'ala.

Otazka: "Z toho, ¢o je napisané vyssie vyplyva, Ze Slovo Allaha ta'ala nemdze byt
pocuté. Clovek, ktory hovori, "Po¢ul som Allahovo Slovo,' chce povedat’ "Po¢ul som zvuky a
vyslovené slovd' alebo 'Porozumel som vecnému Kalam an-nafsi skrze tieto slova.' Proroci, a
dokonca kazdy, to moézu pocut’ oboma tymito sposobmi. Z akého dévodu je teda Mesa
"alaihis-salam odliSeny a nazyvany Kalim-Allah (ten, ku ktorému Allahu ta'ala hovoril)?"

Odpoved’: Musa "alaihis-salam' poc¢ul Ve¢né Slovo bez pismen alebo zvukov, odlisne od
'Adat al-ilahiyya (zakonu pri¢innej suvislosti). Pocul to spdsobom, ktory nemozno vysvetlit,
tak ako Allahu ta'ala bude videny v Raji nejasne a nevysvetlitelnym spdsobom. Nikto iny
Slovo Allahovo ta'ala takto nepocul. Mohol Jeho Slovo pocut’ vo zvukoch nielen skrze usi,
ale aj kazdou Casticou svojho tela, z kazdej strany. Alebo to mohlo byt len z jednej strany
stromu, hoci nie vo zvukoch. Tiez to mohol pocut’ vo vibracidch vzduchu alebo inymi
sposobmi. Ked’ze to pocul niektorym z takychto sposobov, je pocteny menom 'Kalim-Allah'.
Muhammad ¢’alaihis-salam tiez pocul Slovo Allahovo ta’ala tymto spdsobom pocas Mi’raj
Noci. Rovnako tak to bolo, ked’ prijimal wahy od Jabra'ila "alaihis-salam', pocul to odliSnym
sposobom ako sme zvyknuti.

4. Stvrty z nalezitosti imanu je "verit’ v Prorokov Allaha ta'ala," ktori boli vyslani, aby
skrze nich l'udia poznali cestu, ktord sa Jemu pozdava, aby ich viedli na spravnu cestu.
Lexikalne 'rusul' (mnozné z rasul) je 'zoslani l'udia, poslovia.' V Islame 'rasul’
znamena 'vzneseny, vazeny Clovek, ktorého povaha, charakter, vedenie a intelekt st na
vys$Sej trovni ako u l'udi z jeho doby, a ktory nema ani jeden zly rys v jeho charaktere a
ziadne nevhodné spravanie.' Proroci mali jednu jedine¢nt vlastnost’ 'Isma; to je, Ze
nespachali Ziadny tazky ani bezny hriech predtym ani potom, ¢o boli informovani o
ich nubuwwa (proroctvo).[1] Potom ¢o boli informovani o ich nubuwwa a do doby,
ked’ ich nubuwwa bola zndma a rozSirend, nemali také vady ako je slepota, hluchota
alebo podobne.

Musi sa verit’ v to, Ze kazdy Prorok mal 7 priznac¢nosti: Amana (doveryhodnost), Sidq
(zboznost’), Tebligh (komunika¢né schopnosti), 'Adala (spravodlivost’), 'Isma (imunita
voci hriechu), Fatana (superinteligencia), a Amn al-'azl (bezpecnost’ proti prepusteniu z
nubuwwa).

Prorok, ktory priniesol nové nabozenstvo, (to znamena, ze ma novy poriadok) je
nazyvany “Rasul” (posol). Prorok, ktory nepriniesol nové nabozenstvo, ale pozyval l'udi,

29



aby sa pridali k tomu existujucemu je nazyvany "Nabi" (Prorok)”. V odovzdavani
prikdzani a vo vyzyvani l'udi, aby sa pridali k nabozenstvu Allaha ta'ala, medzi nimi (Rasul
a Nab1) nie je rozdiel. Musime verit’, Ze vSetci Proroci, bez vynimky, boli oddani a
vierohodni. Na toho, kto odmieta jedného z nich, je pozerané ako by odmietol vSetkych.

Nubuwwy nemozno dosiahnut’ priliSnou snahou, trpenim hladu, inymi Gtrapami alebo
castym uprimnym modlenim. Toto je dosiahnuté iba laskavost'ou a vyberom Allaha ta'ala.
Nabozenstva boli zoslané skrze Prorokov pre usporiadanie prospesného zivota l'udi na
tomto svete a aj pre ten d’alsi, a pre ochranu I'udi od skodlivych skutkov a aby ziskali
spasu, mier a spokojnost’. Aj ked’ mali mnoho nepriatel’'ov, boli ohovérani a bolo s nimi
jednané drsne, Proroci sa nebali svojich nepriatelov a ani prinajmenSom sa nezdrahali
odovzdavat 'udom prikazy Allaha ta'ala tykajtce sa pilierov viery a ndbozenskych
praktik. Allahu ta'ala podporoval Jeho Prorokov skrze mu'jizy, aby preukazali svoju
oddanost’ a vernost’. Nikto nebol schopny ist’ proti ich mujizom. Ludia nasledujuci urcitého
Proroka st nazyvani umma. V Stdny Deti, Prorokom bude povolené prihovorit’ sa za ich
ummu, najma za tazkych hrieSnikov, a ich prihovory budu prijaté. Allahu ta'ala umozni
tiez 'ulama', sulaha' and awliya' 'ud’om z ich ummy, aby sa prihovorili a ich prihovory
budu prijaté. Proroci "alaihimu-s-salawatu wa-t-teslimat' st nazive v ich hroboch a ziju
zivoty nam nezname; zem ich pozehnané teld nerozlozia. Z tohto dévodu, v hadise-i-
sherife je uvedené: ""Proroci vykonavaji namaz a hajj v ich hroboch."*’

Ked Prorokove pozehnané oci spali, o¢i jeho srdca nespali. VSetci Prorokovia ,alaihim-
us-salam' si boli rovni vo vykonavani svojich povinnosti Prorokov a vo vlastneni
dokonalosti nubuwwy (proroctvo). Vyssie spominanych sedum priznac¢nosti vlastnili vSetci
Prorokovia. Nikto z nich nebol prepusteny z nubuwwy. Awliya'ové, vsak, moézu byt
zbaveni ich Wilaya. Proroci boli 'udské bytosti, neboli to dZzinovia ani anjelia, ani jedni z
nich by sa Prorokom rovnat’ nemohli. Proroci boli v ur€itych veciach jeden druhému
nadradeni a dostalo sa im r6znych poct. Napriklad, umma jedného Proroka mohla byt
pocetnejsia ako toho druhého, krajiny do ktorych boli Prorokovia vyslani mohli byt
vel'kostne rozdielne, alebo jeden z nich mohol byt obdareny viacerymi darmi a
poZehnaniami, alebo mu'jizy niektorého z nich mohli byt hojnejSie a neustavajice; Prorok
Posledného Veku, Muhammad "alaihi-s-salam', bol najvyssie zo vSetkych Prorokov.
Proroci zvani Ulu-1-'azm boli vysSie ako ostatni. Rastli boli vySSie ako Nabiovci, ktori
neboli Rasuly.

?® Rasul' je v texte tieZ prelozené ako ,Prorok'.

'V dnesnej Arabii st l'udia pozvani Wahhabijovia. Neveria v takéto hadisy-i-sherify. Nazyvaju
pravych Moslimov, ktori v tychto hadisov-i-sherifov veria, ,,neveriaci®. Tito sa nestanil neveriacimi
kvoli chybnej interpretacii ayatov-i-kerimov a hadisov-i-sherifov s nejasnymi a dvojzmyselnymi
vyznammi; stant sa z nich bidia I'udia. VelI'mi poskodzuju Moslimov. Wahhabizmus bol zalozeny
jednym blaznom Muhammadom 'Abd-ul-Wahhabem z mesta Najd. Bol zvedeny Hempherom,
britskym Spionom, s pomocou bludnych myslienok Ahmada Ibn Taymiyya (zomrel v roku 728 [1328
A.D.], v Damasku). Rozsirilo sa to medzi Turkami a vS§ade mozne skrze knihy Egyptana Muhamadda
'Abduha (zomrel v roku 1323 [1905 A.D.], v Egypte). Ucenci Ahl as-Sunny dokazali v stovkach ich
knih, ze Wahhabijovia nie su nasledovnici piatej skupiny madhhabu, a Ze nasleduju mylnu,
bezpochyby nespravnu cestu. Podrobné informécie najdete v knihach Nekone¢na Blazenost' (Endless
Bliss), Priznanie Britského Spiona (Confession of a British Spy) a Rada Moslima (Advice for the
Muslim). Nech Allahu ta'ala ochraiiuje mladych veriacich od mylného Wahhabizmu, a nech nas
nenecha vychylit’ sa od spravnej cesty ucecov Ahl as-Sunny, ktori st vel'mi velebeni v mnohych
hadisech-i-sherifech! Amin.

30



Pocet Prorokov ,'alaihim-us-salam' nie je znamy. Je vSeobecne zname, ze ich bolo viac ako
124, 000. Z ktorych 314 alebo 315 bolo Rasuly. T tychto, Sest’ Rasul'ov bolo vyssie, a
nazyvaju sa Ulu-1-'azm: Adam, Noh (Nce), Ibrahim (Abraham), Musa (Mojzis), 'Isa (Jezi§) a
Muhammad Mustafa "alaihim-us-salatu wa-s-salam'.

Nasledujucich tridsat’tri Prorokov je vel'mi dobre zndmych: Adam, Idris, Shit (alebo
Shis), Noh, Hud, Salih, Ibrahim, Lot, Isma'il, Is'haq, Ya'qub, Yusuf, Ayyub, Shu'aib, ,
Harun, Khidir, Yush' ibn Non, Ilyas, Alyasa', Dhu-l-kifl, Sham'un, Ishmoil, Yunus
ibn Mata, Dawud, Sulaiman, Luqman, Zakariyya, Yahya, 'Uzair, ’Isa ibn Mariam,
Dhu-l-qarnain a Muhammad "alaihimu-s-salatu wa-s-salam'.

Iba o dvadsiatich 6smich z nich sa piSe v Kur'ane al-kerime. Khidir, Yusha', Sham'un a
Ishmoil nie st spomenuti. Z tychto dvadsiatich 6smy, nie je jasné ¢i Dhu-1-qarnain,
Lugman a 'Uzair boli Proroci alebo nie. V tridsiatom Siestom liste druhého zvédzku knihy
Maktubat-i-Ma’thumiyya sa piSe, ze existuju autentické spravy o tom, Ze Khidir
“’alaihis-salam Prorokom bol. A v sto osemdesiatom druhom liste sa piSe nasledovné: "To,
ze sa Khidir "alaihis-salam' objavuje v l'udskej podobe (Cas od ¢asu), a nieco robi, tiez,
nedokazuje, Ze je nazive. Allahu ta'ala dal jeho dusi, tak ako duSiam mnoho ostatnych
Prorokov a Walijom, sthlas objavit’ sa v 'udskej podobe. Ich videnie nedokazuje, Ze st
nazive." Dhu-1-kifl "alaihi-s-salam' bol tiezZ pozyvany Harqil, a tieZ bol nazyvany menami
Ilyas, Idris alebo Zakariyya.

Ibrahim "alaihi-s-salam' je Khalil-Allah, pretoze v jeho srdci bola laska iba k Allahu
ta'ala, nie k stvoreniam. Musa "alaihi-s-salam' je Kalim-Allah, pretoze hovoril s Allahem
ta'ala, 'Isa "alaihi-s-salam' je Kalimat-Allah, pretoze nemal otca a bol narodeny vd’aka al-
Kalimat al-ilahiyya (Allahovu Slovu) 'existuj!' Navyse, vyucoval slova Allahova ta'ala,
ktoré boli plné Bozskej Mudrosti, a odovzdaval ich 'ud’om.

Muhammad "alaihi-s-salam', ktory je dovodom stvorenia vsetkych tvorov a je z nich
najvyssie postaveny, najznamejsi a najviac ctihodny, je Habib-Allah (Milacik Allahov
ta'ala). Bolo predloZzenych uz mnoho dokazov potvrdzujucich jeho vel'kost’ a nadradenost’
a to, ze bol Habib-Allah. Z tohto dovodu, slova ako 'bol prekonany' alebo 'bol porazeny' o
nom nemdzu byt vyslovené. V den Vzkriesenia, on vstane zo svojho hrobu ako prvy. Bude
prvy, kto sa dostavi na miesto Stidenia. Tiez do Raja pdjde pred vSetkymi. Aj ked’ krasne
rysy v jeho charaktere nemdzu byt s¢itané, a l'udska energia by nestacila na ich s¢itanie,
spomenieme asponl niektoré z nich na skraslenie nasej knihy:

Jeden z jeho z4zrakov bol vzlet zvany Mi'raj: zatial’ co bol v posteli v al-Mekkat al-
Mukarrama, bol prebudeny a jeho poZehnané telo bolo vzaté do Aqs MeSity v Jeruzaleme,
potom do nebies, a po preleteni siedmeho neba do miest, ktoré¢ Allahu ta'ala rozhodol.
Musime verit' v Mi'raj tymto spésobom”'. O tom, ako Mi'raj prebichal, je napisané v
mnohych hodnotnych knihach, najmé v Shifa'-i sherif**.

*! Heretici Isma'iliovci a nepriatelia Islamu, vydavajuci sa za Islamskych ugencov, sa snazia oklamat’
mladez tvrdenim, Ze Mi'raj nebol fyzicky vzostup, ale Ze i§lo o duchovny stav (hal). Nemali by sme
kupovat takéto pokazené knihy; nemali by sme sa nimi nechat’ oklamat’.

*2 Qadi 'Iyad al-Maliki, autor knihy Shifa', zomrel v Maroku v roku 544 [1150 A.D.].

31



On a Jebra'il "alaihis-salam' §li z Mekky do Sidraty al-muntaha, k stromu v Siestom a
siedmom nebi. VSetky znalosti a vzostupy by sa vyssie uz nedostali. V Sidre, Rasulullah
"alaihis-salam' videl Jebra'ila "alaihis-salam' v jeho vlastnej podobe s jeho Siestimi stovkami
kridlami. Jebra'il "alaihis-salam' zostal v Sidre. Z Mekky do Jeruzalema, Rasulullah "alaihis-
salam' bol preneseny nadpozemskym zvieratom z Raja, zvanym Buragq, ktoré bolo bez
pohlavng, biele, vel'mi rychle, menSie ako mulica a va¢si ako somar. Nemohol byt videny
okom. V Agsa Mesite, Rasulullah “'alaihis-salam' a d’al$i Proroci vykonali namaz v jama’at,
Rasulullah viedol namaz ako imam; bola to bud’ no¢na alebo ranna modlitba. Duse Prorokov
boli pritomné v ich 'udskej podobe. Z Jeruzalema aZ do siedmeho neba sa dostal v momente,
pomocou neznameho rebrika zvanym Mi'raj. Po ceste, anjeli boli zoradeni po pravej i lavej
strane, oslavovali ho a volali na neho. V kazdom nebi, Jebra'il "alaihis-salam' oznamil skvelu
novinu, ze Rasulullah "alaihis-salam' dorazil. V kazdom nebi videl Proroka, s ktorym sa
pozdravil. V Sidre, videl mnoho uZasnych veci, vSetky poZehnania Raja, aj muky v Pekle. Z
tuzby po a z videnia Krasy Allahovi ta'ala sa nepozrel ani na jedno z poZzehnani v Raji. Za
Sidrou, pokracoval v ceste sam, cez nur (vo svetle). Pocul zvuky anjelskych pier. Presiel cez
sedemdesiat tisic zdvesov. Vzdialenost’ medzi dvoma zavesmi sa rovnala ceste pat’ sto rokov.
Po tomto, na posteli zvanej Rafraf, ktord je jasnejSia ako slnko, presiel cez Kursi, a priSiel az
k 'Arsh. Presiel az za 'Arsh, mimo svet ¢asu, priestoru a hmoty. Dosiahol az §tadia, kedy
pocul Re¢ Allahovu ta'ala'.

Videl Allaha ta’ala sposobom, ktory nemdze byt pochopeny ani vysvetleny, spdosobom,
ktorym bude videny na Onom Svete, mimo Cas a priestor. Hovoril s Allahom ta'ala bez
pomoci pismen a zvukov. Oslavoval Ho, velebil Ho a volal na Neho. Muhammad bol
obdareny nespocetnymi darmi aj mnohymi poctami. Jemu a Jeho Umme (Moslimom) bolo
prikdzané vykonavat’ modlitbu pédtdesiat krat denne. AvSak, poc¢et namazov bol postupne
zniZzovany na pét, s pomocou Musaovi (MojziSovi) "alaihis-salam' intervencie. Pred tym,
namaz bol vykonavany iba rana, v popoludiajsich hodinéch, alebo v noci. Po takej dlhe;j
ceste, ked’ ziskal tol'’ko darov a poZehnani, videl a pocul tol'’ko iZzasnych veci, bol spét’ v jeho
posteli, ktora eSte nestratila svoje teplo. To, ¢o sme vysSie popisali, bolo porozumené
CiastoCne z ayatov a Ciastoc¢ne z hadisov. Nie je wajib v toto vSetko verit. AvSak, pretoZe ich
ucenci Ahl as-Sunny uvadza, l'udia, ktori odmietaji tieto skutocnosti, budi oddeleni od Ahl
as-Sunny. A ten, ktory neveri v ayat alebo hadis, sa stdva neveriacim.

Dovol'te nam citovat’ niektoré z nespocetnych dokazov preukazujacich, Ze Muhammad je
Najviac Nadradeny (Sayyid al-Anbiya) medzi vSetkymi Prorokmi alaihimu-s-salawatu wa-t-
teslimat.

V Sudny Den, vSetci Proroci budu zatieneni pod jeho praporom. Allahu ta'ala prikézal
vSetkym Prorokom "alaihimu-s-salam', Ze pokial’ chcu prezit’ do doby Muhammada "alaihis-
salam', ktory medzi jeho stvorenim je Jeho Drahy Vyvoleny, mali by mu verit’ a byt mu
pomocnikmi. Tiez, toto rovnaké vSetci Proroci nariadili svoje umme vo svojich poslednych
poziadavkach. Muhammad "alaihis-salam' bol Khatam al-anbiya' (Poslednym Prorokom).
Ziadny Prorok po fiom nenastipi. Jeho pozehnana dusa bola stvorena pred vietkymi
Prorokmi. On bol ako prvy pocteny postavenim nubuwwa. Nubuwwa bolo dokoncené ked’
poctil svet svojim prichodom. Ku koncu sveta, poc¢as ¢asu Hadrata al-Mahdiho, ,Isa (Jezis)
,'alaihis-salam' zostupi z nebies do Damasku a pripoji sa k umme Muhammada 'alaihis-salam'’
a bude kazat’ Islam na zemi.

32



Hereticki l'udia zvani Qadianiové, alebo Ahmadiové, ktori boli organizovani Britmi v
Indii v roku hijri 1296 [1880 A.D.], hovoria ohovaracské klamstva o ‘Isaovi (Jezi$i) ‘’alaihis-
salam’, tiez. Aj ked’ o sebe tvrdia, ze st Moslimovia, snazia sa zni€it’ [slam zvnutra. Bola
vydana fatwa, ktora deklaruje, ze Moslimovia nie st.

Dalsia hereticka skupina zindiqov, ktora sa objavila v Indii sa nazyva Jama’at-ut-
tablighiyya™. Ich sekta bola prvykrat zaloZena v roku 1345 [1926 A.D.], ignorantom menom
Ilyas. Tvrdil, Ze Moslimovia sa "odchylili od spravnej cesty Islamu," a Ze mal sen, kedy mu
bol odovzdany nebesky prikaz "zachrai ich od ich vychylenia." Hovoril ¢o sa naucil z knih
jeho majstrov, menovite Nezir, Huseyn, Rashid Ahmad Kankuhi a Khalil Ahmad
Seharanpuri, ktori boli tiez hereticki I'udia. Lest, ktort pouzivali na oklamanie Moslimov,
bola, Ze "vzdy hovorili o doleZitosti namazu a jama’atu." Skuto¢nost’ je vSak taka, Ze Ziadna z
modlitieb namazu alebo inak vykonand heretickymi l'ud’'mi nie je platnd, pretoZe nie s v
skupine Ahl as-Sunnat. Prvou vecou, ktorti musia tito 'udia urobit’ je, ¢itat’ knihy napisané
(pravymi) Islamskymi u¢encami, odprostit’ sa od heretickych presvedceni, a stat’ sa pravymi
Moslimami. Ludia, ktori ayaty so skrytymi vyznammi z Kur'anu al-kerimu vykladaji chybne,
su oznacovani ako l'udia bid'at, alebo heretici. A nepriatelia Islamu, ktori upravuju vyznamy
tychto ayatov podl'a svojich zradnych a heretickych myslienok, su nazyvani zindikovia. Tito
T'udia sa tymto spdsobom snaZia zmenit’ Kur'an al-kerim a Islam. Clenovia Tabligh-i-
jama’atu sa pokusaji oklamat’ Moslimov tym, Ze sami seba nazyvaju Sunni Moslimami,
vykonavanim namazu pravidelne, a klamanim. Tito I'udia su ako ¢api hniezda na vrcholoch
minaretov a mali by byt podrobeni vecnému ohiiu v najhlbsich castiach Pekel. Nosenie
obrovskych turbanov, dlhé fuzy, obliekanie sa do dlhych réb zvanych jubba, Citanie alebo
recitovanie ayat-i-kerimov, potom ich skresl'ovanie, toto st niektoré z ich I'sti, ktoré
vyuzivajui vo svojom ohavnom programe na zvedenie Moslimov. Avsak, hadis-i-sherif hovori
presne nasledovné: “Inn-Allaha la yanzuru il suwarikum wa siyabikum wa lakin yanzuru ila
qulubikum wa niyyatikum,” ¢o znamena: "Allahu ta'ala vas sudi nie podl'a vaSich postav a
odevov, ale podl'a vasich stdc a imyslov."

Dvojversia:

Kad-du buland dared, dester para, para.
Chun ashiyani laklak, ber kalla-i-minara.

Ked’ze tito I'udia neboli schopni odpovedat’ na knihy vydané nakladatel'stvom Hakikat
Kitabevi, o dokazuje, Ze tito nevzdelanci st klamari, hovoria, "Knihy publikované
nakladatel'stvom Hakikat Kitabevi st nespravne a heretické. Necitajte tieto knihy."
Najnapadnejsi z priznakov pre postdenie heretikov a zindiqov, ktori s nepriate'mi Islamu, je
ten, Ze odradzaju 'udi od ¢itania knih zverejiiujucich ucenie savantov Ahl as-Sunny, a
obvinovanim ich z herézy. NaSa (tureckd) kniha Faideli Bilgiler (Potrebné Informéacie)
poskytuje viac o nebezpe€enstve tychto 'udi, ktoré predstavuju pre Islam a cituje odpovede,
ktoré ziskali od uencov Ahl as-Sunny*.

* Prezrite si tridsiatu iestu kapitolu z druhého zvizku knihy Nekoneéna blazenost’ (Endless Bliss).
* Najdete v nasich publikaciach v angli¢tine, najma Sunni Cesta (The Sunn Path), Nekoneéna
blazenost’ (Endless Bliss), v Siestom zvézku, Viera a Islam (Belief and Islam), a Dékazy Spravneho
Slova (Documents of the Right Word).

33



Muhammad "alaihis-salam' je z Prorokov najvyssie postaveny, a on je tiez obrazom
Allahova ta'ala' zI'utovania nad vSetkymi tvormi. Osemnasttisic 'alamov (svetov bytosti)
ziskava uzitok z jeho oceanu pozehnania. Jednohlasne (islamskymi u¢encami), on je
Prorokom vsetkych l'udskych bytosti a dzinov. Mnoho (u¢encov) uvadza, Ze je tiez Prorokom
anjelov, rastlin, zvierat a vSetkej hmoty. Zatial’ Co ostatni Proroci boli poslani k ur¢itym
kmeniom a do urcitych krajin, Rasulullah ,,alaihis-salam‘ bol a je Prorokom vSetkych svetov a
vSetkych zivych i nezivych tvorov. Allahu ta’ala oslovoval ostatnych Prorokov ich menami.
AvSak Muhammada "alaihis-salam' poctil oslovovanim, “Oh Moj Proroku (Rasul)!” VSetky
druhy zazrakov, ktorymi boli Proroci obdareni, mu boli udelené. Allahu ta'ala obdaril Jeho
Milovaného Proroka viacerymi darmi a poctil ho viac zazraky ako ktoréhokol'vek z Jeho
Prorokov. Bola mu udelena nadradenost’ nad vSetkymi Prorokmi nespocetnymi poctami a
znamenitost'ami: mesiac sa rozpolil, ked’ na neho ukazal svojim poZzehnanym prstom; kamene
v jeho dlani predniesli Allahove Meno; stromy ho zdravili, “O Rasulallah”; suchy kus dreva
zvany Hannana plakal po tom, ¢o Rasulullah "alaihis-salam' odiSiel a nechal ho osamote;
Cistd voda vytekala z miesta medzi jeho pozehnanymi prstami; vysoké stupne al-Maqam al-
Mahmed, ash-Shafa'at al-kubra, al-Hawd al-Kawthar, al-Wasila a al-Fadila mu boli
prisI'ibené a maji mu byt udelené na Onom Svete; mal ta Cest’ uvidiet’ Krasu Allaha ta'ala’
nez vstipil do Raja; mal najkrajSie moralne vlastnosti na svete, najdokonalejsiu vieru,
vedomosti, jemnost’, trpezlivost,, vd’acnost’, zuhd®, cudnost’, spravodlivost’, hrdinstvo,
plachost’, odvahu, skromnost’, midrost’, krasne spdsoby, Ustretovost’, sucit, nevycerpatelné
pocty a uctyhodné vlastnosti. Nikto, okrem Allaha ta'ala, nepozna pocet zazrakov, ktorymi
bol obdareny.

Jeho nabozenstvo zrusilo vietky ostatné nabozenstva jemu predchadzajice™. Jeho
nabozenstvo je lepsie a nadradené vSetkym ostatnym nabozenstvam. Jeho umma je vysSie
ako vSetky ostatné. Awliya'ové z jeho ummy st uctyhodnejSie ako Awliya'ové z ostatnych
umma. Medzi Awliya' z Ummy Muhammada 'alaihis-salam patril ten, o si zaslazil byt’ jeho
(prvym) Khalifom, Abu Bakr as-Siddiq 'radiy-Allahu ta'ala 'anh', ktorého Awliya'ovia a
imamovia milovali a ktory sa hodil pre kalifat viac ako ktokol'vek iny. Po Prorokoch, je
najlepsim ¢lovekom, ktory kedy priSiel alebo pride na tento svet. Jemu prvému bol udeleny
status a pocta kalifatu. Bolo laskavost’ou a pozehnanim od Allaha ta'ala, Zze predtym ako
Islam zacal neuctieval idoly.

%> Odolavanie svetskym pozitkom a potesenim.
% (Samozrejme, je to tiez posledné nabozenstvo)

34



Bol ochraneny pred chybami, ktoré vedu k neverecstvu a herézii®’.

Po flom, najvyssie postaveny z l'udskych bytosti je druhy Khalifa "Umar ibn al-Khattab
'radiy-Allahu ta'ala 'anh', ktorého Allah vybral Svojmu Milovanému Prorokovi ako kamarata.

Po niom, najvyssie postaveny z 'udskych bytosti je treti Khalifa Rasulullaha "alaihis-
salam', Dhu-n-Nurain 'Uthman ibn 'Affan 'radiy-Allahu ta'ala 'anh', pokladnice laskavosti a
poZehnania, zdroj pokory duchovného poznania.

Po niom, najlepsie z 'udskych bytosti je Stvrty khalifa Rasulullaha "alaihis-salam', 'Ali ibn
Abi Talib 'radiy-Allahu ta'ala 'anh', vlastnik Gzasnych kvalit a Lev Allahov ta'ala.

Hadrat Hasan ibn 'Ali 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum'® sa stal Khalifou po fiom. Tridsat
rokov kalifatu spominanych v hadisu-ash-sherifu bolo dovfSenych za jeho kalifatu. Po fiom,
najviac postaveny clovek je Hadrat Husayn ibn 'Ali 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum', svetlo
Rasulullahovych "alaihis-salam' o¢i.

Tieto stupne nadradenosti boli stanovené podl'a toho, kto ziskal viac thawabu; opustili
svoju krajinu a svojich milovanych len kvoli Islamu; stali sa Moslimami skor ako ostatni;
riadili sa podl'a Rasulullaha "alaihi's-salam' v najvyS$sej miere; podriadili sa jeho sunna
uceniu; Celili tazkostiam pri Sireni jeho naboZenstva; bojovali proti nevere, fitne
(poburovaniu) a skazenosti.

Hadrat 'Ali 'radiy-Allahu 'anh' prijal cestu Islamu predo vSetkymi ostatnymi, okrem
Hadrata Abu Bakra radiy-Allahu 'anh'. Ale ked’Ze bol eSte dietatom, nemal Ziadny majetok a
zil u Rasulullaha "alaihis-salam', ktorému bol sluzobnikom, jeho prijatie Islamu neovplyvnilo
neveriacich k prijatiu Islamu, nebol nasledovany a ani to neprispelo k ich porazeniu. Na
druhu stranu, prijatie Islamu ostatnymi tromi Kalifami posilnilo Islam. Pretoze Hadrat 'Ali a
jeho synovia 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum' boli najbliz§imi pribuznymi Rasulullaha "alaihis-
salam a boli z jeho pozehnanej krvi, moze byt povedané, ze mali vysSie postavenie ako
Hadrat Abu Bakr a Hadrat 'Umar, ale ich nadradenost’ nebola nadradenost’ v kazdom ohl’'ade a
nepomohla im tieto skvelé osobnosti prekonat’ po vSetkych strankach.

%7 7 toho, Go bolo uvedené o Abu Bakrovi as-Siddiqu 'radiy-Allahu ta'ala 'anh' mézeme pochopit’, ako ubohi a
nevzdelani st l'udia, ktori si myslia a piSu o Rasullahu "alaihis-salam', Ze uctieval idoly pred jeho nubuwwou.
%% Hasan bin Ali bol otraveny a zomrel v Medine-i Munawwara v roku [669 A.D.]

35



Bolo to podobné ako ked’ Khidir' 'alaihis-salam' nieco naucil Musu (Mojzisa) "alaihis-
salam"’. Hadrat Fatima bola vy$sie ako Hadrat Khadija a Hadrat 'Aisha 'radiy-Allahu ta'ala
'anhunna’, pretoze bola Proroku bliZsie o sa tyka pokrvnosti. AvSak jeden druh nadradenosti
nemdze znamenat’ nadradenost’ v kazdom ohl'ade. Islamski u¢enci udavaja odlisné tvrdenia v
suvislosti s nadradenost’'ou tychto troch zien. Z hadisu-as-sherifu je vyrozumené, ze tieto tri
zeny, spolu s Hadrat Mariam a faradnovou zenou (Hadrat Asiya), boli pat’ najvyssie
postavenych zo vSetkych svetskych zien. Hadis-ash-sherif, ""Fatima je nadradena Zene z
Raja, a Hasan s Husaynom su najvysSie postaveni z mladych v Raji," sa tyka
nadradenosti iba v jednom ohl'ade.

Dalsi najvyssie postaveni zo Sahabat al-kiramov (Spolo¢nikov Prorokovych) boli al-
'Asharat al-Mubashshara, desat’ l'udi, ktori boli pocteni dobrou spravou o (ich prijati) v
Raji. Po nich, najviac z Moslimov bolo 313 Moslimov, ktori sa zucastnili Svitej Bitky v
Badre. Dalej 700 odvaznych Moslimov, ktori sa zi¢astnili Svitej Bitky v Uhude. Potom
nasleduju Bi'at ar-Ridwan, 1400 Moslimov, ktori prisahali vernost’ Rasulullahovi pod
stromom.

As-Sahabat al-kiramovia 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum ajma'in' obetovali svoje Zivoty a
majetky pre Rasulullaha 'sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' a boli mu ndpomocni. Je naSou
povinnostou (wajib) ich mena spominat’ v tcte a s laskou. V ziadnom pripade nie je povolené
hovorit’ slova nesluSiace sa ich velkosti. Je herézou, spominat’ ich mena neuctivo. Ten, ktory
miluje Rasulullaha ““alaihis-salam”, musi milovat’ vSetky jeho Sahaby (Spolo¢nikov). V
jednom hadise-i-sherife hovori: "Ten, ktory miluje moje Sahaby, miluje ich, pretoZze
miluje ma. Ten, ktory ich nemiluje, nemiluje ani mia. Ten, kto im ubliZuje, ubliZuje mi.
A kto mi ubliZuje, ubliZuje Allahu ta'ala. Clovek, ktory ubliZuje Allahu ta'ala, zaiste
zakusi muka." V d’alSom hadise-i-sherife uviedol: ""Ked’ Allahu ta’ala chce poZehnat’
jednému z mojich Umma, vloZi do jeho srdca lasku k mojim Sahabom, a on ich vricne
miluje."

A teda, nemalo by byt’ predpokladané, ze Sahabat al-kiramovia sa medzi sebou bili o to,
kto sa stane Chalifou alebo pre uspokojenie zlych myslienok a fyzickych tazob. Hovorit’ o
nich zle, kvoli takymto domnienkam, je pokrytectvo a len vedie ¢loveka do zdhuby, pretoze
ziarlivost’, tizba po statuse a lipnuti na svetskych veciach, toto vSetko bolo odstranené z ich
stdc tym, Ze boli v blizkosti Rasulullaha 'sall-Allahu ta' ala 'alaihi wa sallam' a poctvali jeho
pozehnané slova. Boli napraveni a o€isteni od chamtivosti, ctiziadostivosti, zasti a zlych
vlastnosti; boli celkovo ocisteni. Ked’ sa zamyslime nad skuto¢nost’'ou, ze aj ¢lovek, ktory sa
zdrziava v blizkosti jedného z Waliov z Ummy VzneSeného Proroka, erpa uzitok z jeho
dobrych mravov a skvelych kvalit a o€istuje sa zo svetskych tizob, ako by niekto mohol
predpokladat’, ze Prorokovi Sahabovia, nasi majstri, ktori Rasulullaha milovali viac ako
ktokol'vek iny a tiez pre neho obetovali svoje majetky a zivoty, a opust’ali pre neho svoje
domovy, a milovali jeho spolo¢nost’, ¢o bolo potravou pre ich duse, Ze neboli oslobodeni od
zlej moralky, Ze ich nafsy neboli ¢isté a Ze bojovali za pominutel'né veci z tohto sveta. Tito
skveli T'udia boli urcite Cistejsi ako ktokol'vek iny.

% Ak by pokrvnost’ bola jedinym kritériom pre nadradenost’, Hadrat 'Abbas by bol povazovany za
nadradeného Hadrat 'Alimu. NavySe Abu Talib a Abu Lahab, ktori boli Proroku vel'mi blizki v

Tvvr

36



Je nevhodné prirovnavat’ nezrovnalosti a boje medzi nimi s nasimi zalezitostami,
zalezitostami l'udi zlej vole, alebo hovorit’, Ze sa bili na uspokojenie svojich zlych,
zmyselnych a svetskych tuzob. Nie je povolené podporovat takéto nevhodné myslienky voci
Sahabat al-kiramom. Clovek, ktory o nich hovori nie¢o také by mal vediet, Ze byt
nepriatel’'sky k Sahabat al-kiramom znamena byt nepriatel'sky k Rasulullahu 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam', a hovorit’ zle o nich znamena hovorit’ zle o iom, ktory ich vzdelaval
a vyucoval. Z tohto doévodu, velki muzi Islamu hovoria, Ze nedostatok reSpektu a vysoke;j
mienky voci Sahabat al-kiramom je, v podstate, popieranie Alahovho Proroka. Bitky "Jamal"
a "Siffin" nemo6Zzu byt’ brané ako dovod na ich hanobenie. Z istych naboZenskych dévodov,
vSetci zo Sahabov, ktori sa postavili proti Hadratu 'Alimu v tychto bitkach, boli ochraneni
pred zlom; vskutku, vSetci z nich si zasluZzia byt v Sidny Deni odmeneni. Hadis-i-sherif
hovori: "Jedna odmena bude udelena ukrivdenému mujtahidu, a dve alebo desat’ tomu, kto
zisti pravdu. Jedna alebo dve odmeny za vykonavanie ijtihadu. DalSia jedna za zistenie
pravdy." Spory a boje medzi tymito velkymi 'ud’mi Islamu neplynuli zo zatvrdnutosti a
nepriatel’stva, ale kvoli ich (odliSnym) ijtthadom a z ich tazby uskutociiovat’ ¢o Islam
nariad’oval. Kazdy zo Sahabat al-kiramov bol mujtahid™®.

Pre kazdého mujtahida bolo fardom (povinnost'ou) konat’ v stlade s vlastnym tsudkom
vyplyvajucim z jeho ijtihadu, aj ked’ jeho ijtihad nie je jednotny s ijtihadom vysSie
postavené¢ho mujtahida. Nebolo pripustné nasledovat’ ijtihad niekoho iné¢ho. Abu Yusuf a
Muhammad ash-Shaibani, uc¢enici al-Imama al- a'zama Abu Hanifa Nu'mana ibn Thabita
(zomrel v Bagdade, 150 A.H. [767]), Abu Sawr a Isma'il al-Muzani, u¢enici Imama
Muhammada ibn Idrise ash-Shafi'a [zomrel v. ], v Egypte,) nesuhlasili s ich majstrami v
mnohych ohl'adoch, a o niektorych veciach, ktoré ich majstri povazovali za 'haram'
(zakazané), hovorili, ze su 'halal' (povolené), a naopak, o niektorych veciach majstrami
povazovanych za 'halal', hovorili, Ze st 'haram.' Na tento ucet o nich nemoZzno povedat’, ze
hresili alebo Ze boli zli. A nikto to ani netvrdil, pretoZe oni boli, tak ako ich ucitelia, aj
mujtahidy.

Je pravdou, ze Hadrat 'Ali 'radiy-Allahu ta'ala 'anh' bol vysSie postaveny a vzdelanejsi ako
Hadrat Mu'awiya a Hadrat 'Amr ibn al-'As 'radiy-Allahu ta'ala 'anhuma'. Mal mnoho
vynikajucich kvalit, ktoré ho od nich rozliSovali a jeho ijtihad bol vplyvnejsi a presnejsi ako
ich ijtihady. AvSak, pretoZe vSetci Sahabat al-kiramovia boli mujtahidi, bolo pre tychto dvoch
nepripustné nasledovat’ ijtihad ich vplyvného ndbozenského vodca. Bolo pre nich nevyhnutné
konat’ podl'a svojho vlastného ijtihadu.

Otazka: "V bitkach 'Jamal' a 'Siffin', mnoho vplyvnych z Muhajirunov a Ansarov medzi
Sahabat al-kiramy boli na strane, po¢tvali a nasledovali Hadrata 'Aliho. Aj ked’ vSetci z nich
boli mujtahidi, povazovali za wajib jeho nasledovat’. Toto ukazuje, ze aj pre mujtahidov bolo
wajib Hadrata 'Aliho nasledovat’. Chapem teda spravne, Ze ho museli nasledovat’ aj ked’ ich
ijtihady neboli v sulade s jeho ijtihadom?"

Odpoved’: Moslimovia, ktori nasledovali Hadrata 'Aliho a bili sa po jeho boku, toto
nerobili preto, Ze by nasledovali jeho ijtihad, ale preto, ze ich ijtihady boli v stlade a teda
usudili, ze je pre nich wajib nasledovat’ Imama 'Aliho. Podobne, ijtihady mnohych
prominentnych Spolo¢nikov Proroka neboli v stlade s tym Hadrata 'Aliho, a povazovali za

% Napriklad, v hadise-as-sherife, na strane 298 v al-Hadiqa je uvedené, Ze 'Amr ibn al-'As 'radiy-
Allahu ta'ala 'anh' bol mujtahidom.

37



wajib proti nemu bojovat’. Podl'a odlisnych ijtihadov sa, as-Sahabat al-kiramovia, v tomto
konflikte rozdelili do troch skupin: Niektori z nich rozumeli, ze Hadrat 'Ali bol v prave, a
bolo pre nich teda povinnost'ou ho nasledovat’; d’alsi z nich videli pravdivo ijtihad tych, ktori
bojovali proti Hadratu 'Alimu, stalo sa pre nich teda wajibom bojovat’ s nimi proti Hadratu
'Alimu; tretia skupina uzniesla, Ze nebolo spravne nasledovat’ ani jednu zo stran a teda nebolo
spravne bojovat’, a ich ijtihad im prikazoval nezacastnit’ sa vojny. VSetky tieto tri skupiny
zaiste konali spravne a zasluzia si odmenu na Onom Svete.

Otazka: Odpoved’ [vysSie] ukazuje, ze ti, o bojovali proti Hadratu 'Alimu 'radiy-Allahu
ta'ala 'anh', boli tiez v prave. Na druhej strane, u¢enci Ahl as-Sunny povedali, ze Hadrat 'Ali
mal pravdu, a Ze jeho protivnici sa mylili, avSak st ospravedlnitel'ni pretoze mali 'udhr, a
dokonca si zaslizi thawab. Co o tom méZzete povedat’?

Odpoved’: Al-Imam ash-Shafi'i a 'Umar ibn 'Abd al-'Aziz, dvaja velki muzi Islamu,
povedali, Ze nie je povolené pouZivat’ slova ako 'zmylil sa' o Ziadnom zo Sahabat al-kiramov.
Z tohto dovodu bolo ustanovené: "Je zle hovorit 'mylili sa' o nadradenych." Nie je pripustné,
aby podradni hovorili také slova ako, "On urobil spravne," "On konal zle," "My to
schvalujeme," "My to neschval'ujeme," o ich nadradenych. Rovnako ako Allahu ta'ala
neposkvrnil naSe ruky krvou tychto velkych I'udi, my by sme mali ochranit’ svoje jazyky od
predndsania slov ako 'spravodlivé' a nespravodlivé.' Tito svedomiti u€enci, ktori k tomuto
Studovali svedectvo a udalosti, a usudili, ze Imam ' Ali bol v prave a jeho protivnici sa mylili,
v skuto¢nosti cheeli povedat’, ze keby mal Hadrat 'Ali moznost’ so svojimi protivnikmi
porozpravat, urcite by zmenil ich pohl'ad na jeho ijtihad a ten by bol teda potom v zhode s
ich ijtihady. Je pravdou, ze Hadrat Zubair ibn Awwam bol proti Hadratu Alimu v bitke Jamal,
ale potom co si prestudoval fakty hlbsie, zmenil svoj ijtihad a prestal bojovat’. Na slova
ucencov Ahl as-Sunny, ktori povazuji omyl za pripustny, by sa malo pozerat’ takto. Teda nie
je pripustné hovorit’, ze Hadrat 'Ali, a ti ¢o boli s nim, boli v prave a ze ostatni Prorokovi
Spoloc¢nici, ktori boli v druhej skupine, spolu s naSou matkou (A'ishat as-Siddiga) boli na
nespravnej ceste.

Tieto boje medzi Sahabat al-kiramy boli dosledkom liSiacich sa ijtihadov v odvetvi
Ahkamach ash-Shar'iyyatov (pravidla/predpisy Islamu). Nemali Ziadne nezhody o sa tyka
podstaty a nevyhnutnych nalezitosti Islamu. Dnes, niektori 'udia hovoria zle a bez ticty o
vel'kych muzoch Islamu ako boli Hadrat Mu'awiya a 'Amr ibn al-'As'radiy-Allahu ta'ala
'anhuma’'. Neuvedomuju si uz, Ze v skuto¢nosti o¢ieriiuju a znizuji Rasulullaha 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' hanobenim Sahabat al-kiramov. V Shifa' ash-sherife sa pise, Ze
Imam Malik ibn Enes povedal: "Clovek, ktory nadéva a hanobi Mu'awiya®' a'Amr ibn al-
'Ase™ si zasluzi slova, ktoré pouzil proti nim. Je nevyhnutné prisne potrestat’ tych, ktori
hovoria a piSu proti nim a neprejavuju k nim uctu." Nech Allahu ta'ala naplni nase srdce
laskou k Sahabom Jeho Milovaného! Nie munafiqové a hriesni l'udia, ale zbozni a Alaha
obavajlci sa Moslimovia citia lasku k tymto velkym I'ud’om.

LCudia, ktori si uvedomuji hodnotu a vel’kost’ Rasulullahovych 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa
sallam' Sahabov, miluje a reSpektuje vSetky z nich a nasleduje ich, sa nazyvaju Ahl as-
Sunna. Ti, ktori tvrdia, ze miluju niektoré z nich a ostatni sa im nepozdavaju a teda hanobia
vacsinu z nich, a ti, ktori nenasleduju ani jedného z nich, sa nazyvaja Shi'iti.

* Hadrat Muawiya bin Abu Sufyan zomrel v Damasku v roku 60 [680 A.D.].
" Amr Ibn al-As zomrel v Egypte v roku 43 [663 A.D.].

38



Je mnoho Shi'itov v Irane, Indii a Iraku. Ziadni nie st v Turecku. Niektori, aby oklamali
¢istych Moslimov 'Alawija v Turecku, predstieraju, ze patria k 'Alawijom, a 'Alawi znamena
'Moslim, ktory miluje Hadrata 'Aliho'. Milovat’ niekoho vyzaduje nasledovat’ jeho kroky, a
milovat’ tie, ktoré on miluje; keby milovali Hadrata 'Aliho, nasledovali by jeho kroky. On
miloval vSetky Prorokovi Sahaby. Bol poradcom Khalify Hadrata 'Umara, druhé¢ho Khalify,
ktory sa mu zveroval so svojimi starostami. Vydal svoju a Hadraty Fatimy' dcéru Ummu
Ghulthum, Hadratu "Umaru. V khutbe (kazanie), povedal o Hadratovi Mu'awiyovi: "Nasi
bratia s nami nesthlasia. AvSak oni nie su neveriaci ani hriesnici. Ich ijtihad ich k tomu
vedie." Ked’ Hadrat Talh 'radiy-Allahu ta'ala 'anh’, ktory bojoval proti nemu, dosiahol smrti
mucenika, on sdm ocistil jeho tvar od necistot a stal sa imamom pocas namazu vykonanom
po jeho smrti. Allahu ta’ala vyhlasuje: ' Veriaci st bratia." V poslednom ayate-i-kerime
Sury al-Fat-h d’alej vyhlasuje: ""Prorokovi Spolo¢nici miluji jeden druhého." Nemilovat
dokonca len jedného z Prorokovych Spolo¢nikov, alebo eSte horsie, chovat’ vo¢i nemu
nevrazivost, znamena popierat’ Kur'an al-kerim. U€enci Ahl as-Sunny porozumeli
nadradenosti Sahabat al-kiramov 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum ajma'in' sprdvne a nariadili
Moslimom milovat’ vSetkych z nich a teda ochranili Moslimov pred nebezpecenstvom.

LCudia, ktori neznésali a citili nevrazivost’ vo¢i ndm nadradenému Hadratu 'Alimu 'radiy-
Allahu ta'ala 'anh' a jeho synom a potomstvu, k Sunni Moslimov najmilovanej$im drahym,
boli nazyvani Kharijijové (Khawarijové). Teraz, su nazyvani Yazidijovia. Tak nendvistné su
ich principy viery, ze sotva mézu mat’ eSte nieco spoloc¢né s Islamom.

Wahhabijovia, ktori tvrdia, Ze miluju vSetky Sahaby al-kiramy, nasleduju nie tychto
pozehnanych l'udi, ale ich vlastna hereticku cestu, ktoru pripisuji Sahabom. Nepozdavaji sa
im ucenci Ahl as-Sunny, vel’ki sufijovia ani 'Alawijovia, a hanobia ich vSetky. Domnievaja
sa, Zze oni sami su Moslimami. Povazuju I'udi, ktori nie su ako oni, za 'polyteistov' a hovoria,
ze je pre nich halal vziat’ tymto l'ud’'om Zivot a majetok. A teda, stavaju sa z nich Ibahijovia.
Skresl'uju nespravne a hereticky vyznamy z Kur'anu al-kerimu a hadisov ash-sherifov a
myslia si, ze [slam sa skladé iba z tychto vyznamov. Popieraja adillat ash-Shar'iyya a vac¢Sinu
hadisov-i-sherifov. Velki ucenci Styroch Madhhabov napisali mnoho knih, ktoré spolo¢ne s
dokumentmi dokazuju, ze ti, ktori nesuhlasia s Ahl as-Sunna uc¢enim, su heretici a vel'mi
znaéne poskodzuju Islam™.

* Pre podrobnejsie informacie si moZete preéitat’ nase knihy v angli¢tine ako je Rada pre Moslima
(Advice for the Muslim) a Siesty zvdzok knihy Nekonecna blazenost’ (Endless Bliss), a tiez arabské
al-Minhat al-wahbiyya fi-r-raddi- I-Wahhabiyya, at-Tawassuli bi-n-Nabi wa jahalat-1-
Wahhabiyyin a Sebil-un-nejat a Perzsku knihu Seyf al-abrar. Tieto prace a hodnotné knihy,
napisané aby vyvratili ahl al-bid'a, su vydavané naSim nakladatel'stvom Hakikat Kitabevi v Istanbule.
V tychto dvoch knihach, v Radd al-muhtar, napisané Muhammadom Emin Ibni 'Abidinom, ktory
zomrel v Damasku v roku 1252 [1836 A.D.] (zvézok 111, kapitola “Baghi”) a v tureckej Ni'met-ilslam
(kapitola ““ ), je jasne napisané, ze Wahhabijovia st Ibahijovia. Eyyub Sabri Pasha [zomrel v roku
1308 A.H. (1890)], Kontraadmiral pocas ¢asov Sultana 'Abd al-Hamida Khana II, v jeho tureckych
pracach Mir'at al-Haramain a Tarikh-i Wahhabiyyun a Ahmed Cevdet Pasha, v siedmom zvézku
jeho tureckej prace Ottoman History, poskytuje podrobné informacie o Wahhabistoch. Tiez Yusuf
an-Nebhani, v jeho arabskej praci Shawahid al-haqq (3. edicia, Kéhira, 1385/1965) rozsiahlo opisal
(vyvracal) Wahhabisty a Ibn Taymiyyje. Pdtdesiat stran jeho prace bolo reprodukovanych v ramci
jeho arabskej knihy Ulam-al-Muslimin wa Wahhabiyyun (Istanbul, 1972).

39



Eyyub Sabri Pasha 'rahimah-Allahu ta'ala’ povedal: "Wahhabizmus sa objavil spolu s
krvavou, tryznivou a strasnou revolticiou na arabskom polostrove v roku 1205 [1791
A.D.]."Muhammad 'Abduh z Egypta $irit Wahhabizmus a anti-madhhabizmus cez svoje
knihy, po celom svete. Za ¢asu Odborovej a Pokrokovej Strany, 'Abduhove knihy boli
prelozené do turectiny a boli predkladané mladym ako "praca vel'kého ucenca Islamu, muz
pokrokovych myslienok, vyznamny reformator 'Abduh." Avsak, 'Abduh otvorene napisal, ze
obdivoval Jamala ad-dina al-Afghaniho (zomrel v roku 1314 A .H. [1897 A.D.]), ktory bol
slobodomurarom a séfom Kahirskej Slobodomurarskej Loze. Nepriatelia Islamu, ktori boli
pripraveni v zalohe, aby vyhladili (spravnu cestu zvani) Ahl as-Sunna, a teda aby znic¢ili
Islam, ziskavanim popularity v Islame I'ibivimi slovami, zékerne podnecovali tlto fitnu
(spor) vydavanim sa za poboznych muzov. 'Abduh bol vyspevovany do neba. Velki ucenci
Ahl as-Sunny, a'immat al-madhahibovia, boli oznaceni za ignorantov. Ich mena uz neboli
spominané. Ale ¢isté a uSlachtilé potomstvo nasich predkov, ktori obetovali svoje Zivoty pre
Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' a Islam, synovia ctihodnych mucenikov, by
nepodlahli propagande a reklame, za ktort bolo utratenych miliény libier. Oni by ani
nepocuvali, nieto uznavali, tieto falo$né 'hrdiny Islamu.' Allahu ta'ala ochranil deti mucenikov
proti takym hanebnym tutokom. Dnes, preloZzené knihy la-madhhabijov, ako napriklad
Mawdudi**, Sayyid Qutb®, skupina zvana 'Tebligh-i-jama'at' a Hamidullah st ponukané
mladym. Obsahuju heretické myslienky, ktoré st v rozpore s uzneseniami u¢encov Ahl as-
Sunny a st nadmerne vychval'ované pomocou gigantickych reklam. Musime byt’ vzdy v
pozore a opatrni. Nech Allahu ta'ala prebudi Moslimov z nevedomosti na pocest’ Jeho
Milovaného Proroka Muhammada 'alaihis-salam'! Nech nas ochrani, aby sme sa nenechali
oklamat’ 17i a ohovéraniami nepriatelov! Amin. Neklamme sami seba iba modlenim! Modlit’
sa bez dodrziavania 'adat al-ilahiyyje (Allahova ta’ala Zakona), bez vlastného snazenia, by
znamenalo ziadat’ zazraky od Allaha ta’ala. Moslim by mal robit’ oboje, pracovat’ a modlit’ sa.
Najprv by sme mali vyuZzivat’ prostriedky, ktoré mame, a potom sa modlit’. Prvym
prostriedkom ako ochrana proti nevere je ucit’ sa a vyucovat’ Islam. V skuto¢nosti, je to
povinnost’ (fard), dokonca kazdého primarna povinnost’, pre muza alebo zenu, ucit’ sa hlavné
principy Ahl as-Sunny, a prikazy aj obmedzenia Islamu. V dne$nej dobe je toto vcelku I'ahké.
Ked’ze existuje sloboda na pisanie a publikovanie pravdivych Islamskych knih. Kazdy
Moslim musi podporovat’ Stat, ktory tato slobodu Moslimom dal.

Ludia, ktori nepoznaju hlavné principy Islamu a ucenie ('ilm al-hal) Ahl as-Sunny, a
neodovzdéavaju to svojim detom, vystavuju sa nebezpecenstvu, ze sa odchylia od Islamu a
dostant sa do priepasti neviery. Modlitby takychto I'udi nie st prijate'né. A teda, ako sa mézu
ochranit’ proti nevere? Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' povedal: "Islam je
tam, kde st vedomosti. Islam nie je tam, kde vedomosti nie si." Tak ako je nevyhnutné
jest’ a pit’, aby sme nezomreli hladom, podobne je nevyhnutné ucit’ sa nase nabozenstvo, aby
sme neboli 'ahko oklamani neveriacimi a aby sa z nas nestali neMuslimovia. Nasi predkovia
Casto zhromazd’ovali knihy 'ilm al-hal a teda zostali Moslimami a tesili sa z Islamu. Toto
blazené svetlo nam odovzdali spravne. TakZe, aby sme zostali Moslimami, a aby naSe deti
neboli polapeni nepriate'mi zvnutra i zvonku, prvym a najdolezitejSim opatrenim je ¢itat’ a
snazit’ sa pochopit’ knihy 'ilm al-hal, pripravené ucenci Ahl as-Sunny.

* Mawdudi je zakladatel'om asociacie v Indii zvanej Jama’atul- islamiyya. Zomrel v roku 1399.
* Sayyid Qutb bol usmrteny v Egypte v roku 1386 [1966 A.D.].

40



Rodicia, ktori cheu, aby ich deti boli Moslimami, by mali zabezpecit, aby sa naudili ¢itat
Kur'an al-kerim a poslat ich k tomu vhodnému ugitelovi. Citajte, uéte sa a vyudujte svoje
deti, a tie, za ktoré sme zodpovedni, kym mame moznost’. Bude to t'azké, dokonca skoro
nemozné, ked’ budu chodit’ do Skoly. Je neskoro bedovat’ po pohrome. Nemali by sme verit
nepriatel'om Islamu, ich klamlivym a faloSnym kniham, novindm, ¢asopisom, televiznym a
rozhlasovym staniciam, filmom a webovym strankam. Ibn 'Abidin 'rahimah-Allahu ta'ala’
napisal v tretom zvézku [knihy Radd al-muhtar], ze zdkerni neveriaci, ktori aj ked’ neveria v
ziadne nébozenstvo, predstieraju byt moslimami a ucia veci, ktoré vedu k nevere, akoby boli
sucast’ou Islamu, st zvani zindiqovia. ]

Otazka: "Clovek, ktory ¢&ital preklady ich skorumpovanych knih povedal:

Mali by sme ¢itat’ vysvetlivky (tafsir) Kur'anu al-kerimu. Zverovat’ u¢enie nasho
naboZenstva a Kur'anu al-kerimu do ruk nabozenskych ucencov je nebezpecnou a
desivou myslienkou. Kur’an al-kerim nehovori, O Ucenci NabozZenstva." Ale hovori,
O Moslimovia" a "O l'udstvo." A preto teda, kazdy Moslim by sa mal snazit’
porozumiet’ Kur'anu al-kerimu sdm a nemal by o€akévat’, Ze tito pracu za neho urobi
niekto iny.“ "

,»lento Clovek ziada vSetkych, aby ¢itali knihy tafsiru a hadisov. Neodporuca ¢itanie knih
druhu kalam, figh a 'ilm al-hal napisané Islamskymi u¢encami a vel’kymi uc¢encami Ahl as-
Sunny. Publikacia knihy Rashida Rida'*’, Islamda Birlik vo Fikh Mezhebleri, Hlavnym
Uradom pre Nabozenské Zalezitosti, (vydanie &islo 57; 1394/1974) len este viac zmiatla
Citatel'ov.Na mnohych strandch, hlavne v "Siestom Dialogu," sa v knihe uvadza:

,Oni [mugqallidovia, nasledovnici jednej zo Styroch Madhhabov], velebili mujtahid
imamy tak, akoby hovorili o samotnych Prorokoch. Dokonca preferovali slova
mujtahidov, ktoré odporovali Prorokovmu hadisu. Povedali, ze hadis moze byt’
zruSeny (naskh) alebo ze mohol existovat’ iny hadis z pohl'adu ich imama. Konanim
podra slov tychto I'udi, ktori mohli pochybit’ v ich usudzovani, a ktori nemusia byt
naozaj znali danej zalezitosti, a odsunutim Prorokovho hadisu, ktory bol bezchybny,
tito muqalidovia su tieZ v rozpore s mujtahidmi. Tymto st dokonca v rozpore s
Kur'anom. Hovoria, Ze nikto okrem imamov mujtahidov Kur'anu rozumiet’ neméze.
Takéto uznesenia faqihov a d’alSich muqallidov ukazuju, Ze st preberané od Zidov a
krest'anov. Prave naopak, je jednoduchsie porozumiet’ Kur'anu a hadisom nez kniham
napisanym faqihy. Cudia, ktori uz zvladaju arabské slové a gramatiku, nebudi mat’
problémy s porozumenim Kur'anu a hadisom. Kto na svete by mohol popriet’
skutoc¢nost, ze Alah je schopny vysvetlit' Jeho vlastné ndbozenstvo jednoznacne? Kto
by mohol namietat’ proti skutocnosti, Ze Rasulullah bol, viac ako ktokol'vek iny,
schopny porozumiet’ tomu, ¢o chcel Alah povedat, a teda, aj to mohol vysvetlit
najlepsie zo vSetkych? Povedat’, ze Prorokove vysvetlenia boli pre Moslimov
nedostacujuce, znamena tvrdit’, ze nebol schopny vykonavat’ svoju povinnost’
oznamovania (tablig) spravne. Ak by vacSina 'udi nebola schopna porozumiet’

*¢ Rashid Rida bol u¢enikom Muhammada Abduha. Zomrel v roku 1354 [1935 A.D.].

41



Kur'anu a Sunne, Alah by neudel'oval v§etkym 'ud’om povinnost’ riadit’ sa pravidlami
z Knihy a Sunny. Kazdy by mal poznat’ to, v ¢o veri, spolo¢ne s listinnymi dokazmi.
Alah neschval'uje taqlid (podriad’ovanie sa Madhhabu) a hovori, Ze ich [muqallidov]
napodobiiovanie ich otcov a dedov by nebolo povazované za ospravedlnite'né. Ayaty
ukazuju, Ze taqlid nie je v ziadnom pripade Alahom schvaleny. Je jednoduchsie
porozumiet’ ¢asti nabozenstva, ktora sa zaobera furu' z jeho dalil (dokumentu, zdroje)
ako porozumenie Casti tykajucej sa viery (usul, iman). Ked’ sa mame zodpovedat’ za
tazké, myslite, Ze nds (Alah) nenecha niest’ zodpovednost’ za jednoduché? Moze byt’
tazké vyvodit pravidla u niektorych vzacnych zalezitosti, av§ak potom toto mdze byt’
brané ako ospravedlnenie, nepoznat’ a nepraktizovat’ ich. Faqihovia si sami vymysleli
niekol’ko mas'alajov (problémov, zalezitosti). Vytvorili si pravidla sami pre seba.
Pokusili sa poskytnut’ dokazy pre veci ako ra'y, qiyas jali a qiyas khafi. Tieto veci boli
vytvorené, aby sa preniesli do odboru 'ibadat, u ktorého je nemozné ziskat’ znalosti
uvazovanim. Takto rozsirili ndbozenstvo uz niekol'kokrat. Priviedli Moslimov do
problémov. Ja nepopieram qiyas; ja hovorim, Ze qiyas neexistuje v odbore 'ibadat.
Iman a ’ibadat boli dokoncené za Casu Proroka. Nikto k nim nemdze ni¢ pridavat’.
Imamovia mujtahidi 'ud’om zakézali napodobniovanie (taqlid) a urobili z taglidu
zakaz.'

Tato paséaz, ktora je vyhata z knihy publikovanej Hlavnym Uradom pre Nabozenské
zalezitosti, tak ako la-madhhabi knihy, zakazuje nasledovat’ imamy Styroch Madhhabov. A
prikazuje, aby sa kazdy sam ugil tafsir a hadisy. Co by ste na to povedali?

Odpoved’: Pokial’ budete Citat’ pasaz napisani la madhhabi 'ud'mi dostato¢ne pozorne,
l'ahko prezriete, ze sa snazia oklamat’ Moslimov skrasl'ovanim heretickych myslienok a
separatistickych nazorov, s mnozstvom nezdravych uvah a nepravdivych vyhlaseni.
Nevzdelanci, mysliaci si, Ze ich pisania s zalozené na znalostiach v ramci logiky a rozumu,
tomu mozu prepadnut’, avSak vzdelani, bystri I'udia, sa nikdy nenechajt chytit’ do ich néstrah.

Ucenci Islamu 'rahimahum-Allahu ta'ala' napisali tisice hodnotnych knih po S$trnast’
storoci, aby varovali mladych proti nebezpecenstvu ne-madhhabizmu alebo anti-Sunnizmu,
ktoré zenti Moslimov do ve¢ného zatratenia. Nasledujuce, je preklad z niektorych pasazi z
knihy Hujjat-Allahi 'ala-1-'alamin napisané Yusufom an-Nabhaniem [zomrel v Beirute,
1350 A.H. (1932)], ako odpoved’ na otdzku polozent vyssie:

"Nie kazdy je schopny vyvodit’ ahkam (pravidla, zdvery) z Kur'anu al-kerimu. Pretoze
dokonca ani imamovia mujtahidi by neboli schopni vynat’ vSetky pravidla z Kur'anu al-
kerimu, Rasulullah 'sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' vysvetlil pravidla z Kur'anu al-
kerimu v jeho hadisech-i-sherifech. Tak ako bolo iba v moci Proroka vysvetlit' Kur'an al-
kerim, podobne, iba as-Sahabat al-kiramovia a imamovia mujtahidi boli schopni pochopit’ a
vysvetlit’ hadisov-i-sherifov. Aby im mohli porozumiet, Allahu ta'ala udelil Jeho imamom
mujtahidim vedecké a ndbozenské vedomosti, silné porozumenie, prezieravost’, nesmierne
bystri mysel’, a mnoho d’alSich hodnotnych schopnosti. A pred v§etkymi tymito cnost’ami
bola taqwa. Dal3im bolo Bozské Svetlo v ich srdciach. Pomocou tychto cnosti, nasi imamovia
mujtahidi rozumeli tomu, ¢o chceli Allahu ta'ala a Rasulullah povedat’ ich slovami, a pre
tych, ktorym nemohli porozumiet, podali vysvetlenie skrze qiyami. Kazdy zo Styroch
a'immat al-madhahibov informovali, Ze neodovzdéavaju svoje vlastné nazory a povedali
svojim u¢enikom: 'Ak najdete sahih hadis, nechajte moje slova stranou a nasledujte
Rasulullahov hadis! Cudia, ktorym nasi a'immat al-madhahibovia dali tento prikaz, boli
znalymi u¢encami, a mujtahidmi ako oni. Tito u¢enci boli mujtahidmi tarjihu, ktori poznali

42



korekturne texty, zatial’ Co Styri skupiny Madhhab (ich predstavitelia) si zakladali na svojich
ijtihadoch. Studovali korekturne texty a prenasaée hadisov, podla ktorych Madhhab vodca
vyvodil svoj ijtihad, a tych novo najdenych sahih hadisov, a posudzovali, ktory z nich prisiel
neskor a d’alSie faktory, a takto porozumeli, ktory by mal byt uprednostneny (tarjih). Alebo
mujtahid imam [al-madhhab imam] rozhodol o zalezitosti (mas'ala) pomocou qiyamu,
pretoZze nepoznal hadis, ktory by o tomto informoval (alebo to riesil) a jeho ucenici, po
ndjdeni takého hadisu-i-sherifu, to posudili inak . AvSak, pri vyvodzovani takého ijtihadu,
ucenici neprekracovali pravidla zadané imamom. Mujtahidi muftijovia, ktori nastapili po
nich, vydavali fatwu tymto spdsobom, tiez. Ako vyplyva z toho vSetkého, ¢o je tu uvedené,
Moslimovia, ktori nasledovali Styri a'immaty al-madhhahiby a mujtahidi, ktori boli
vzdelavani v ich Madhhaboch, nasledovali pravidla Allahova ta'ala a Jeho Proroka. Tito
mujtahidi rozumeli pravidldm Kur'anu al-kerimu a hadisom-ash-sherifom, ktorym nikto iny
nemohol rozumiet’, a toto odovzdavali. Moslimovia zili podl'a toho, ¢o mujtahidi pochopili a
¢o odovzdavali z Nassu, to je, z Knihy a Sunny. Lebo, Allahu ta'ala vyhlasil v 43. ayatu
kerimu zo sury an-Nakhl: " Ak nevies, spytaj sa tych, ktori vedia."*’

"Iba Ummu Jeho Milovaného Proroka 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' obdaril Allahu
ta'ala poctou, Ze a'immati al-madhahibovia st schopni vykonavat’ ijtihad a zriad'ovat’ ich
Madhhaby, kde sa vSetci Moslimovia mézu zhromazd'ovat’. Na jednej strane, stvorenim
imamov i'tiqadu*®, Allahu ta'ala zamedzil heretikom, zindigom, mulhidom a satanskym
I'ud’om, aby pospinili znalosti i’tigadu, a na stranu druhu, ochranil Svoje nabozenstvo od
pospinenia, stvorenim Madhhab imamov. Ked'ze Krestanstvo a Zidovstvo nemali toto
pozehnanie, tieto nabozenstva boli skazené a zmenené na hru.

"Jednotnym uznesenim Islamskych uc¢encov, Styristo rokov po tom, ¢o Rasulullah 'sall-
Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' zomrel, sa neobjavil ziadny hlboko vzdelany ucenec, ktory by
bol schopny uplatiiovat’ ijtihad. Clovek, ktory hovori, Ze je nevyhnutné uplatiiovat’ ijtihad, je
bud’ blazon, alebo je celkom nevzdelany v Islame. Ked’ vel’ky ucenec Jalal ad-din as-Suyut
'Abd ar-Rahman 'rahimahullahu ta'ala', (zomrel v roku 911 A.H. [1505 A.D.], v Egypte,)
povedal, Ze dosiahol Groven ijtihadu, ini sicasni ucenci sa ho spytali na otazku, ku ktorej boli
predlozené dve odpovede a Ziadali od neho, aby rozhodol, ktora z nich bola viac
déveryhodna. Nemohol im odpovedat’. Povedal, Ze je prili§ zaneprazdneny, aby si na nich
mohol najst’ Cas. Avsak, bol poziadany uplatnit’ ijtihad a vyvodit’ fatwu, tykajice sa
najnizSieho stupna ijtihadu. Ak tak hlboko vzdelany u€enec, akym bol as-Suyuti, sa vyhol
uplatneniu ijtihadu a fatwy, ako by sme mali nazyvat’ tych, ktori nutia ostatnych, aby

*’ Tento ayat ukazuje, Ze nie kazdy je schopny porozumiet’ Knihe a Sunne spravne. Prikazuje 'ud’om,
ktori im nie st schopni porozumiet’, aby sa nesnazili Kur'anu al-kerimu alebo hadisom-ash-sherifom
porozumiet’ sami, ale aby sa spytali l'udi, ktori im uz porozumeli. Keby kazdy bol schopny rozumiet’
vyznamom Kur'anu al-kerimu a hadisom-ash-sherifom spravne, nevzniklo by sedemdesiatdva
heretickych skupin. Vsetci l'udia, ktori boli pri¢inou vzniku tychto skupin, boli vel'mi vzdelani, ale
nikto z nich nebol schopny porozumiet’ vyznamom v Kur'ane al-kerime a hadisech-ash-sherifech
spravne. Ich nepochopenim sa odklonili od spravnej cesty a ich vinou sa miliony Moslimov zenu do
zatratenia. Niektori z nich to prehanali v udel'ovani chybnych vyznamov a stali sa tak heretickymi, ze
nazyvali Moslimov na spradvnej ceste 'neveriacimi' a 'polyetistami'. V knihe zvanej Kashf ash-
shubuhat, ktora bola prelozena do turectiny a do Turecka prepasovana, sa hovori, Ze je mubah
(povolené) zabijat’ a zabavovat’ majetky Moslimov, ktori zastavaji vieru Ahl as-Sunna.

*® Principy viery; vierohodné zasady.

43



uplatiiovali absolutny (mutlaq) ijtihad, ak ich nemame nazyvat’ blazny alebo duchovnymi
ignorantmi? Al-Imam al-Ghazali® 'rahimah-Allahu ta'ala’, uviedol v jeho knihe IThya' 'Ulum
ad-Din, ze v jeho dobe nebolo ziadneho mujtahida.

"Ak sa Moslim, ktory nie je mujtahidom, nauci sahih hadis a potom citi nepokoj, pretoze
robi nieCo spdsobom, ktory ho naucil imam z jeho Madhhabu, ale tento sposob nie je v stilade
s hadisom, musi hl'adat’ a n4jst’ iného mujtahida zo Styroch Madhhabov, ktorého ijtihad
vznikol na zaklade tohto hadisu, a upravit’ svoje spravanie podl'a Madhhabu, ku ktorému
tento mujtahid patri. Vel’ky uCenec al-Imam Yahya an-Nawawi 'rahimah-Allahu ta'ala’,
(zomrel v roku 676 A.H. [1277 A.D.], v Damasku,) toto vysvetlil podrobne v jeho Rawdat
at-talibin. Lebo, nie je povolené, pre I'udi, ktori nedosiahli uroven ijtihadu, aby vyvodzovali
pravidla z Nassu, to je, Kniha a Sunna. Teraz, niektori nevzdelani l'udia tvrdia, Ze s schopni
vyvodzovat’ pravidla z Nassu, a Ze nepotrebuji nad’alej nasledovat’ jeden zo Styroch
Madhhabov, a opusta Madhhab, ktory roky nasledovali. SnaZzi sa prekonat’ Madhhab so
svojim nezdravym myslenim. Vydéavaju tak ignorantské a hlupe vyroky ako, 'Nebudeme
nasledovat’ nazory duchovného, ktory bol taky neznaly ako sme my.' Oklamani Satanom a
podnieteni svojimi nafmi, vyZaduji nadradenost’. Neuvedomuju si, Ze tymto tvrdenim
neukazuju svoju nadradenost’, ale idi6ciu a hanebnost’. Medzi nimi, mézeme tiez vidiet
niektoré nevzdelané heretiky, ktori hovoria a pisSu, Ze kazdy by mal ¢itat’ a vyvodzovat
pravidla z knih tafsiru a [Sahih z] al-Bukhari. O moj Moslimsky brat! Rozhodne sa vyvaruj
priatelenia sa s takymi hlupdkmi a nedomnievaj sa, ze st duchovne zalozeni! Drz sa pevne
Madhhabu svojho imama! Je na tebe, ktory zo Styroch skupin Madhhabov si vyberies. Ale nie
je pripustné vyberat’ si zo vSetkych Madhhabov ul'ah¢ujice pravidlé (rukhsahy), teda, spajat’
Madhhaby, ¢o sa nazyva 'talfiq'".

"Moslim, ktory je schopny citat’ a porozumiet’ hadisom-i-sherifom dobre, by sa mal ucit
hadisy-i-sherify obsiahnuté v korektirnych textoch jeho Madhhabu, nasledne robit’ to, €o je v
nich vychvalované a vyhybat sa tomu, Co je zakdzané, a ucit’ sa o velkosti a hodnote
Islamského nabozZenstva, o dokonalosti Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' a
Allahove ta'ala Mena a Vlastnosti, o zivote Rasulullaha, jeho cnostiach a zazrakoch, o radoch
a zazrakoch, , o Zmftvychvstani, Poslednom Sude, Raji a Pekle, anjeloch, dzinoch,
starovekych ummach, Prorokoch a ich nebeskych knihéch, a u€it’ sa o zvlastnych kvalitach
Rasulullahovych a Kur'dnu al-kerimu, zivote jeho Al (priameho pribuzenstva), o zivotoch
jeho Sahabov, o zvestovatel'och Posledného Dnia, a mnoho d’alSich informéciach tykajacich
sa tohto 1 onoho sveta. VSetky informacie tykajlce sa tohto i onoho sveta st obsiahnuté v
Rasulullahovych hadisech-i-sherifech.

* Imam-» Muhammed Ghazali zomrel v meste Tus v roku 505 [1111 A.D.].

> Talfiq* znamena ,,zjednocovanie alebo miesanie jednoduchsich pravidiel (§tyroch) Madhhabov, a
to takym spdsobom, ze vysledné pravidlo nie je v kompatabilite ani s jednym p&vodnym®. Potom, ¢o
clovek vykonava Islamské praktiky podla jedného z Madhhabov, to znamena potom, ¢o st jeho
praktiky sahih (platné, vhodné) v tomto Madhhabe, naslednym sledovanim ¢o najviac podmienok
pravidiel, ktoré sa uplatiiuji v d’al$ich troch Madhhaboch, ktorého ucelom je, aby jeho praktiky boli
sahih a prijatel'né aj v tychto Madhhaboch je pozyvané 'taqwa’', ¢o prinasa mnoho thawabu, (to je,
odmeny na Onom Svete.)

44



Pokial je porozumené tomu, ¢o sme tu pisali, stdva sa zjavnym ako nevzdelani su ti, ktori
tvrdia, ze pravidla, ktoré nie si odvodené z hadisov, st zbytocné. Aj ked’ hadisy obsahuju
nespocetné mnozstvo cennych informécii, hadisov zaoberajtcich sa 'ibadatom a mu'amalajem
je vel'mi malo. Podl'a niektorych ucencov je ich okolo pét’ sto; [pri zahrnuti opakujucich sa,
nie je ich viac ako tri tisice.] Je nepravdepodobné, ze by akykol'vek zo Styroch a'immat al-
madhhabov nepocul niektory zo sahih hadisov, medzi tol'ko malo hadisy. Kazdy sahih hadis
bol pouzity ako korektirny text aspon jednym zo Styroch a'immat al-madhhabov. Moslim,
ktory si vSimne, ze postoj jeho Madhhabu k urcitej zalezitosti je nezlucite'ny so sahih
hadisom, mal by ndsedovat’ Madhhab, ktoré¢ho ijtihad je utvoreny na zdklade tohto hadisu, ¢o
sa tyka tejto zélezitosti. Pravdepodobne, imam jeho vlastného Madhhabu tiez pocul tento
hadis, avSak poznd iny hadis, ktory vlastnym postdenim povazuje za sahih alebo bol
[vysloveny Prorokom] neskor a tym zrusil skorsi hadis, alebo, z nejakych inych dévodov
znamych mujtahidom, nepovazuje tento predchadzajuci hadis za korektirny text. Pre
Moslima, ktory rozumie, Ze skors$i hadis je sahih, je vhodné sa vzdat’ ijtihadu svojho
Madhhabu, ktory nie je v stilade s hadisom, a nasledovat’ tento hadis, avSak mal by sa v tejto
zalezitosti riadit’ Madhhabom, ktory pouzil tento hadis pre svoj ijtihad. Lebo, imam tohto
druhého Madhhabu, bol znaly niektorych dokumentov tykajtcich sa pravidiel (ahkam), ktoré
ten druhy nepoznal, a usudil, Ze mu ni¢ nebrani v nasledovani tohto hadisu. Avsak, je tiez
pripustné, aby tento ¢lovek konal podl'a svojho Madhhabu v tejto zalezitosti, pretoze imam
jeho Madhhabu sa nepochybne opieral o solidny dokument vo svojom ijtihade. V Islame je
neznalost’ takého dokumentu, pre mugallida, ospravedlnitelna. Lebo, ziadny z imamov
Styroch Madhhabov sa neodchylil od Knihy a Sunny v ich ijtihade. Tieto Madhhaby su
vysvetlenim Knihy a Sunny. Vysvetlili vyznamy a pravidla v Knihe a Sunne pre Moslimov.
Vysvetlili ich pre Moslimov zrozumitel'nym spdsobom a spisali ich do knih. Tato praca
'immat al-madhahibov 'rahimahum- Allahu ta'ala' bola takou ohromnou sluzbou Islamu, ze
I'udské tusilie by na toto, bez pomoci Allahovi ta'ala, nestacilo. [Existencia] tychto
Madhhabov je jeden z najdokonalejSich dokazov skutocnosti, ze Rasulullah 'sall- Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' je Pravym Prorokom, a Ze Islam je Pravym Nabozenstvom.

"[jtihady naSich a'immat al-madhahibov sa li$ili iba v zalezitostiach tykajtcich sa furu' ad-
dinu, teda, v otazkach Fighu. Nemali nezhody ¢o sa tyka usiel ad-dinu, tj, znalosti v oblasti
i'tigadu alebo imanu. Ani sa od seba neodliSovali v u¢eni furu', o je znadme ako podstata
naboZenstva, a ktoré bolo odvodené od tych hadisov, ktorych dokumenty boli
sprostredkované sposobom tawatur. Lisili sa iba v niektorych aspektoch tykajucich sa znalosti
ohl'adom furu' addin. Toto vzniklo z rozdielneho pohl'adu na spol'ahlivost’ dokumentov v
tychto zalezitostiach. A tento maly rozdiel medzi nimi je [Allahovou ta'ala] milost'ou pre jeho
Ummu; Moslimom je dovolené (ja'iz) nasledovat’ akykol'vek Madhhab podl'a svojho tsudku,
pre ulahcenie. Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' tiito radostna zvest’
predpovedal, a stalo sa tak, ako predpovedal.

"Nie je povolené pouzivat ijtihad v stvislosti so znalost'ami i’tiqadu, tj., v sivislosti so
skuto¢nost’ami, ktorym Moslim musi verit. Mohlo by to viest’ k odchylke a herézii. Je to
tazky hriech. Existuje len jedna spravna cesta v zalezitostiach tykajucich sa i'tigadu: ahl as-
Sunnat wa 'lI-Jama'a. Tieto odliSnosti, ktoré boli v hadise ash-sherife oznac¢ené za [Allahovu
ta'ala] milost’, boli odliSnosti v oblasti furu' alebo ahkam.

"V zalezitostiach, v ktorych sa posudenie Styroch Madhhabov od seba liSia, iba jedno z
uzneseni je spravne. Ti, ktori konaji podl'a spravneho sudenia, ziskaji dva thawaby, a ti, ktori
nasleduju jedno z nespravnych, ziskaju jeden thawab. To, ze Madhhaby st milost'ou, ukazuje

45



skuto¢nost’, ze je dovolené opustit’ jeden Madhhab a nasledovat’ iny. Avsak nie je povolené
nasledovat’ akykol'vek Madhhab - iny ako jeden zo Styroch - patriaci Ahl as-Sunne, dokonca
ani tie, ktoré patria as-Sahabat al-kiramtim, pretoze ucenie tychto Madhhabov nebolo
spracované v pisomnej forme a bolo zabudnuté. Teraz, nie je uz moznost’ nasledovat’ iny
Madhhab, ako jeden zo spominanych Styroch. Imam Abu Bakr Ahmad ar-Razi [rahimah-
Allahu ta’ala, zomrel v roku 370 A.H. (980)], tiez vyhlasil, Ze u€enci Islamu jednotne
uzniesli, ze nie je dovolené nasledovat’ (priamo) as-Sahabat al-kiramy. Pre tych, ktori chcu
dobre porozumiet’ nadradenosti Madhhabov, mujtahidom, najmé tym zo Styroch a'immat al-
madhhahibov, a skuto¢nosti, Ze ich Madhhaby nepresahujii Knihu a Sunnu, a Ze pravidla,
ktoré odovzdavaju cez ijma' and qiyas, neboli ich nazory, ale boli vyvodené z Knihy a Sunny,
odportcam precitat’ si knihy Al-mizan al-kubra a Al-mizan al-Khidriyya napisané
Imamom 'Abd al-Wahhabem ash- Sha'ranijem — 64 — (rahimah-Allahu ta'ala)”'.”

Nie je spravne hovorit’, "Kur'an al-kerim nezmieiiuje 'nabozenskych u¢encov.' " Existuje
mnoho ayatov velebujtcich u¢encov (‘ulama') a vedomosti (‘ilm). Hadrat 'Abd al-Ghani an-
Nablusi [zomrel v roku 1143 A.H. (1731)] napisal v jeho Al hadiqa: "Siedmy ayat v Sure al-
Anbiya vypoveda: 'Spytaj sa 'udi dhikru, na to, ¢o nevies.' 'Dhikr' znamen4 'vedenia'.
Tento ayat-i-kerim nariad’'uje 'ud’om, ktori nevedia, aby nasli uencov a ucili sa od nich." Je
vypovedané v siedmom ayate-i-kerime zo Sury al-Al 'Imran: "Len znali Pudia rozumeju
nejasnym ayatom"'; v 18. ayate-i-kerime rovnakej Sary: "To, Ze Allahu ta’ala je skutoény
a jedinecny je porozumené a hlasené Pud’mi znalymi"; v 81. ayatu-i-kerimu v Sore al-
Qasas: "Ludia znali im povedali, 'Hanbite sa! Odmeny, ktoré da Allihu ta’ala tym, ktori
veria a konaja dobré skutky, si lepSie ako svetské radosti' ''; v 56. ayatu-i-kerimu Sury
Rum: "Ludia znali a veriaci povedia, ,Vskutku, toto je Deil VzKkriesenia, ktory ste
odmietali na tomto svete' " ; v 108. ayatu-i-kerimu Sury Isra: "LCudia znali, potom ¢o
pocuju al-Kur’an al-kerim, sa poklonia k zemi a povedia, ‘Na$ Stvoritel’ nema chyby,
Ten, ktory neporusuje Svoje Slovo* "; v 54. ayatu Sury Hajj: ""LCudia znali rozumeju, Ze
al-Kur'an al-kerim je Slovom Allahovym'"'; v 50. ayatu-i-kerimu zo Sury Ankabet: "Al-
Kur'an alkerim sa usidlil v srdciach Pudi znalych"; v Siestom ayatu-i-kerime zo Sury
Saba'": "Ludia znali vedia, Ze al-Kuran al-kerim je Slovom Allahovym a skrze neho
(niektori) ziskavaja lasku Allahovu ta'ala'; v jedenastom ayate-i-kerime zo Sury al-
Mujadala: "LCud’om znalym budi udelené vysoké hodnosti v Raji'"; v 27. ayatu-i-kerime
zo Sury al-Fatir: ""Len Pudia znali sa obavaju Allaha ta’ala"; v 14. ayatu-ikerimu zo Sury
al-Hujurat: "NajcennejSie z vas su ti, ktori sa Allaha ta’ala obavaji veP’mi."; V hadise
citovanom na 365. strane tej istej knihy sa vyhlasuje: " 'Allahu ta'ala a anjeli a v§etky
stvorenia sa modlia za toho, ktory u¢i 'udi, ¢o je spravne'; 'V Sudny Deii, prvykrat
Prorokovia, potom ucenci a potom mugéenici sa budi prihovarat”'; 'O ¢loveée! Nech je ti
zname, Ze vedenie moZe byt’ ziskané nac¢ivanim ucenych'; 'Ziskavaj vedenie!
Vzdelavanie sa je 'ibada. Ucitel’ a prijimatel’ vedenia ziska odmenu jihadu.
Odovzdavanie poznania je ako davanie almuzny. Ucenie sa od ucenych je ako
vykonanie polno&ného salatu.' "' Tahir Buhari’*, autor fatwa knihy zvanej Khulasa, pravy:

*! Yusuf an-Nabhani, Hujjat-Allahi 'ala 'l-'alamin, strana 771. Vys$§ie spominany citat, preloZeny z
Arabského originalu, neobsahuje ziadne slova pridané prekladatel'om, ktory, rovnako ako vo vsetkych
nasich knihach, dal dodatky z inych knih do hranatych zatvoriek, aby si ich Citatel’ nepomylil s
prelozenym textom. Arabsky original, vyssie spomenuté pasaze, Hujjat-Allahi 'ala-lalamin, bol
reprodukovany ofsetovou tlacou v Istanbule v roku 1394 [1974].

*2 Tahir Buhari zomrel v roku 542 [1147 A.D.].

46



"Citanie Figh knih prinasa viac thawabu ako vykonavanie no¢ného namazu. Ked'ze je fardom
udit’ sa, &o vietko je fard a haram, od ['alimov (uéenych) alebo z ich] knih. Citanie Figh knih,
aby ste potom mohli vykonavat’, ¢o ste sa naucili a ucit’ druhych, je lepsie ako vykonavat’
salat at-tasbih. Je vyhlasené v hadisu ash-sherifu: ,Ziskavanie poznania prinasa viac
thawabu ako vykonavanie vSetkych supereroga¢nych aktov uctievania, lebo je to
prinosné pre oboch, seba samych i pre toho, komu sa toto odovzdava'; ,,Clovek, ktory sa
uci preto, aby mohol ucit’ druhych, bude odmeneny ako Siddiqové.* Islamské vedomosti
mozu byt ziskavané iba od znalca alebo z knih. Ludia, ktori tvrdia, ze Islamské knihy a
sprievodcovia s zbyto¢ni, st klamari alebo zindiqové. Obliehaji Moslimov a vedu ich do
zahuby. Znalosti v ndbozenskych knihach st ¢erpané z Kur'anu al-kerimu a z hadisov- i-
sherifov.” Preklad z Hadiqy”’ tu kon¢i. Allahu ta'ala poslal Svojho Proroka "alaihi'ssalam' pre
oznamenie a ucenie Kur'anu al-kerimu. As-Sahabat al-kiramovia sa ucili znalosti z Kur'anu
al-kerimu od Rasulullaha. Islamski u¢enci sa ucili od as- Sahabat al-kiramov, a vSetci
Moslimovia sa u€ili od Islamskych ucencov a ich knih. Je vyhlasené v hadisech ash-
sherifoch: ""Vedenie je poklad. Jeho kPicom je pytat’ sa a ucit’ sa"; "UC sa a odovzdavaj
znalosti!" "VSetko ma svoj zdroj. Zdrojom taqwy su srdcia mudrych." '"Ziskavanie
znalosti je od¢inenim hriechov."

Al-Imam ar-Rabbani 'rahmatullahi ta'ala 'alaih’ napisal v jeho 193. liste prvého zvéizku
jeho prace Maktubat:

"Mukallaf ¢lovek (vo veku puberty a stivahy), musi ako prvy napravit’ svoj iman, svoju
vieru. To znamena, naucit’ sa znalosti i'tiqadu (piliere viery) spisané ucenci Ahl as-Sunny
wa'l-Jama'a a upravit’ svoju vieru podla ich u¢enia: Nech Allahu ta'ala odmeni hojne tychto
skvelych muzov za ich pracu.. Amin. Ak budete spaseni od trestu na Onom Svete zavisi iba
na uceni a viere v znalosti, ktoré tito skveli muzi spravne vylozili.[Cudia, ktori nasledujt ich
cestu st nazyvani Sunni.] Je uvedené v hadise sherife, zZe jedna skupina bude zachranena od
Pekla, a to st Moslimovia, ktori nasleduju kroky tychto u¢encov. Pravy Moslimovia, ktori
nasleduju cestu Rasulullaha 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' a jeho Spolo¢nikov 'radiy-
Allahu ta'ala 'anhum' st iba tito Moslimovia. Pravé a hodnotné znalosti vyiaté z Kur'anu al-
kerimu a hadisov ash-sherifov, su znalosti, ktoré¢ z nich vynali ucenci Ahl as-Sunny. Lebo
kazdy hereticky clovek v ndbozenstve, nesuci Moslimské meno, tvrdi, Ze jeho heretické
myslienky pochadzaju z Kur'anu al-kerimu a hadisov ash-sherifov. Kazdy clovek s
nespravnymi myslienkami a herézami hovori, Ze sa prispdsobil Knihe a Sunne. Ako mdéZeme
vidiet, nie vSetko, ¢o je 'ud’'mi porozumené a vyvodené z Kuranu al-kerimu a Hadisov ash-
sherifov, je spravne.

Pre zistenie presného kréda Ahl as-Sunny, existuje perzska kniha al-Mu’tamad napisana
Hadratom Turom Pushtijom™, velkym Islamskym u¢encom, ktora vysvetluje pravé krédo
odovzdavané Ahl as-Sunnou, a je vel'mi uzito¢na. Vysvetlenia, ktoré kniha sprostredkovava,
su vel'mi jasné. Je 'ahké jej porozumiet’. Kniha bola vytlacena Hakikat Kitabevi
(Knihkupectvom) v roku 1410 [1989 A.D.].

Potom, ¢o upravime svoju vieru podl'a vierohodného ucenia, mali by sme sa ucit’ a riadit’
sa podla toho, ¢o je halal, haram, fard, wajib, sunna, mandub a makruh z knih Fighu
napisanych ucenci Ahl as-Sunna. Nemali by sme citat’ heretické knihy publikované
nevzdelanymi 'ud’mi, ktori neporozumeli tymto skvelym u¢encom. Moslimovia, ktorych
viera je v nesulade s vierou Ahl as-Sunny, Peklu na Onom Svete neunikni. Nech néas Allahu

> Autor knihy Hadiga zomrel v roku 1143 [1731 A.D.].
>* Fadlullah bin Hasan Tur Pushti, u¢enec Hanafi Fighu, zomrel v roku 661 A.H. (1263)

47



ta'ala ochranuje! Ak Moslim, ktorého viera je spravna, je nedbaly v uctievani, méze mu byt
odpustené, aj ked’ nevykona tawbu. Aj keby mu nebolo odpustené, bude zachraneny od
Pekla, potom, ¢o bude potrestany. To najdolezitejSie je upravit’ svoju vieru. Khwaja 'Ubaid-
Allah al-Ahrar [qaddas-Allahu ta'ala sirrah-1-'aziz', zomrel v Samarkandu, 895 A.H. (1490)]
povedal: 'Keby mi boli udelené vsetky kashfy a vSetky karamaty, avSak bol by som zbaveny
kréda Ahl as-Sunny, povazoval by som sa za zni¢ené¢ho. Keby som nemal ziadne kashfy ani
karamaty a mal by som vela chyb, a ak by mi bola udelena (iba) viera Ahl as-Sunny,
nel'utoval by som.' Dnes, Moslimovia v Indii st celkom opusteni. Nepriatelia Islamu utocia
zo vsetkych stran. Jedna minca utratend pre pomoc Islamu znamena viac thawabu ako tisic
minci utratenych na iné ucely. NajvacSou sluzbou Islamu je darovanie knih Ahl as-Sunny,
ktoré¢ ucia iman a Islam, 'ud'om z dedin a mladym l'ud’om. Clovek, $tastlivec, ktory mal
moznost’ toto urobit’, by sa z toho mal radovat’ a hojne d’akovat’ Allahu ta'ala; za to, Ze ma
také Stastie. Sluzit’ Islamu vzdy bolo a je dobrym skutkom. AvSak za tohto Casu, ked’ Islam je
oslabovany, a kedy je mnoho usilii vynaloZenych na zni¢enie Islamu skrze klamstva a
ohovéranie, je este ovel'a lepsim skutkom §irit’ vieru Ahl as-Sunny. Rasulullah 'sall-Allahu
ta'ala 'alaihi wa sallam' povedal jeho Sahabijom: 'Zijete v takej dobe, ked’ ak by ste sa
riadili podl’a deviatich z desiatich prikazani a obmedzeni Allahovych ta'ala a poruSovali
by ste len jedno, zahynuli by ste. Boli by ste potrestani! Po vas, pride taka doba, kedy
Pudia, ktori sa riadia ¢o i len jednym z desiatich prikazani a obmedzeni, budu
zachraneni.“ [Tieto skutoc¢nosti su spisané v Mishkat-ul mesabih, sv. 1, 179. odseku a v
Tirmizi, Kitab-al Fitan, 79. odseku.] Je to dnesna doba, na ktort tento hadis ash-sherif
ukazuje. Je dolezité bojovat’ proti neveriacim, poznat’, kto napada Islam a nesthlasit’ s nimi
Pre Sirenie knih a slov u¢encov Ahl as-Sunny, nemusite bit’ clovekom karamy alebo
ucencom. Kazdy Moslim by sa mal snazit’ toto Cinit’. Prilezitost’ by nemala byt prepasnuta. V
Stdny Den, kazdy Moslim bude na toto, na to preco neslizil Islamu, opytany. Ti, ktori sa
nebudui snazit’ distribuovat’ knihy uciace Islam a ti, ktori nepomahaji 'ud'om a institiciam
rozSirovat’ ucenie Islamu, budl vel'mi trpko potrestani. Vyhovorka alebo zamienka nebude
prijata. Aj ked Proroci 'alaihimu-s-salam' boli najvyssie postaveni a najnadradenejSie l'udské
strovenia, nikdy sa nezameriavali na svoje vlastné pohodlie. Snazili sa cez den v noci $irit’
Allahove ta'ala ndboZenstvo, cestu k nekone¢nému blahu. Tym, ktori sa pytali na zazraky,
odpovedali, Ze Allahu ta’ala stvoril zazraky a Ze ich povinnost’ou je odovzdavat’
Allahove ta’ala naboZenstvo. PretoZe pracovali pre tento ucel, Allahu ta’ala im pomahal a
vytvaral zazraky. My by sme tieZ mali §irit’ knihy a vyroky ucencov Ahl as-Sunny
'rahimahum-Allahu ta'ala' a referovat’ mladym 'ud’om a naSim priatel'om o nizkosti
neveriacich a odhalovat’ klamstva nepriatelov a tych, ktori o€ierfiuju a prenasleduju
Moslimov™®. Cudia, ktori sa nesnaZia takto &init’ prostrednictvom svojho majetku, postavenia

55

> Dzihad prostrednictvom sily (jihad qatli) je vykonavany Statom, jeho armadou.
Moslimovia, ktori vykonavaju tento dzihad, toto vykonavaju ako vojaci, konaji podl'a
nariadenia $tatu. To, Ze jihad gawli, ktory je vykonavany prostrednictvom prihovorov a
pisiem, je lepsi ako jihad qatli, je tiez napisané v 65. liste.

*® Rozpravanie o nich nie je ohovaranie ale al-amru bi'l-ma'ruf. Kazdy Moslim sa musi u¢it’
krédo Ahl as-Sunny a odovzdavat’ ho l'ud’om, na ktorych moze mat’ vplyv. Knihy, ¢asopisy a
spisy vysvetl'ujuce slova u¢encov Ahl as-Sunny by mali byt’ skupované a posielané mladym
bratom a znamym. Mali by sme sa vel'mi snaZit’ o to, aby si ich precitali. Tiez knihy, ktoré
odhal'uju skutoény zamer nepriatel'ov Islamu, by mali byt distribuované.

48



alebo svojej profesie, trestu neuniknu. Pri vykondvani takejto sluzby, podstipeni utrap a
prenasledovani musi byt’ povazované za velké st'astie a zisk. Proroci "alaihimu-s-salam', boli
vystaveni itokom nevzdelanych a podlych I'udi, pocas odovzdavania Allahovych ta'ala
prikazani. Vel'mi trpeli. Muhammad "alaihissalam', Allahov ta'ala Drahy, ktory bol vybrany,
aby bol najvigsi z tych velkych muzov, povedal: 'Ziadny z Prorokov nezazil tol’ko zlého
zaobchadzania ako som zazil ja.'

Ucenci Ahl as-Sunny ukézali Moslimom po celom svete spravnu cestu a viedli nas k
uceniu ndbozenstva Muhammada ,,alaihis-salam‘ bez akejkol'vek zmeny alebo interpolacie,
st to uéenci styroch Madhhabov, ktori dosiahli stupei ijtihadu. Styri z nich sa
najvyznacnejsie. Prvy z nich je al-Imam al-a'’zam Abu Hanifa Nu'man ibn Thabit 'rahimah-
Allahu ta'ala'. Patril k najvac¢sim Islamskym ucencom. Stal sa vodcom Ahl as-Sunny. Jeho
zivotny pribeh je popisany v tureckych knihach Seadet-i Ebediyye a Faideli Bilgiler’’.
Narodil sa v Kofe v roku 80 A.H. [699] a bol umuceny v Bagdade v roku 150 [767].

Druhym je velky u¢enec Imam Malik ibn Enes 'rahimah-Allahu ta'ala'. V knihe Ibni
'Abidin sa piSe, ze zil osemdesiat devit’ rokov. Bol vnukom Malika bin Ebi 'Amira.

Tretim je Imam Muhammad ibn Idris ash-Shafi'i 'rahimah-Allahu ta'ala’, ktory bol
zboznovany Islamskymi u¢encami. Narodil sa v roku 150 [767] v Ghazze, Palestine a zomrel
v Egypte v roku 204 [820].

Stvrtym je Imam Ahmad ibn Hanbal 'rahimah-Allahu ta'ala', ktory sa narodil v Bagdade
v roku 64 [780] a tam tiez zomrel v roku 241 [855]. Je pilierom Islamskej budovy.

Ak dnes ¢lovek nenasleduje jedného z tychto velkych imamov, je vo velkom
nebezpecenstve. Nachadza sa v herézii. Popri tychto, existovalo mnoho d’alSich u¢encov Ahl
as-Sunny, tiez so spravnymi madhhabami. Ale ¢asom boli ich madhhaby zabudnuté a
nemohli byt’ spracované do knih. Napriklad, sedum velkych Medinanskych uc¢encov, ktori sa
volali al-Fuqaha' as-sab'a a 'Umar ibn 'Abd al-'Aziz, Sufyan ibn 'Uyayna®®, Is'haq ibn
Rahawah, Dawud at- ibn Sharahil ash-Sha'bi, Layth ibn Sa'd, 'A'mash, Muhammad
ibn Jerir at-Tabari, Sufyan ath-Thawri (zomrel v Basre, 161 A.H. [778]) a 'Abd ar-
Rahman Awza'i 'rahimahum- Allahu ta'ala’ st medzi nimi.

Vsetci Sahabat al-kiramovia 'radiy-Allahu ta'ala 'anhum ajma'in' boli opravnene
,hviezdami* vedenia. Akykol'vek z nich by vystacil na vedenie celého sveta na spravnu
cestu. Boli mujtahidy, kazdy patriaci k svojmu vlastnému madhhabu. Vacsina z ich
madhhabov si boli podobné. Avsak, pretoZze ich madhhaby neboli spisané do knih, nie je pre
nas mozn¢ ich nasledovat. Madhhaby Styroch Imamov, teda to, o ucili o viere a o veciach,
ktoré sa maju vykondavat’, boli zhromazdené a vysvetlené ich u¢enikmi. U€enie bolo spisané
do knih. Dnes, kazdy Moslim musi patrit do Madhhabu jedného zo Styroch vyssie
spomenutych Imamov a it a vykonavat’ 'ibadat v stilade s jeho Madhhabom™ .

Medzi u€enikmi tychto Styroch Imamov, dvaja ucenci dosiahli vel'mi vysokl troven v
odovzdavani ucenia imanu. A teda, vznikli dva Madhhaby, ktoré sa zaoberaju i'tiqgadom
alebo imanom. Spravna viera, v sulade s Kur'anom-al-kerimom a hadisy ash-sherifmi, je iba
viera ukdzana tymito dvoma Imamami, ktori rozsirili vieru Ahl as-Sunny po celom svete,
ktora je Skupinou Spasy.

*’ Tiez v prvej kapitole Sunni Cesta (The Sunni Path) a v piatej a Siestej kapitole prvého zviizku knihy
Nekonecna blazenost’ (Endless Bliss).

*® Sufyan bin 'Uyayna zomrel v Mecke v roku 198 [813 A.D.].

** Clovek, ktory nechce nasledovat’ jeden z tychto Madhhabov, nepatri k Ahl as-Sunne.

49



Prvy z nich bol Abu 'I-Hasan 'Ali al-Ash'ari 'rahimah-Allahu ta'ala', ktory sa narodil v
Basre v roku 226 A.H. [879] a zomrel v Baghdade v roku 330 [941]. Druhy bol Abu Mansur
al-Maturidi 'rahimah-Allahu ta'ala', ktory zomrel v Samarkandu v roku 333 [944]. Co sa
tyka imanu, kazdy Moslim musi nasledovat’ jedného z tychto dvoch velkych Imamov.

Smery (turuq) Awliyajov st spravne. Ani v najmensom nevybo¢ili od Islamu®. Awliya'
ma schopnosti karamatu. VSetky ich karamaty st spravne a pravé. Al-Imam 'Abdullah al-
Yafi'i (zomrel v Mecke, 768 A.H. [1367]) povedal: "Ghawth ath-Thagalain Mawlana 'Abd al-
Qadir al-Jilani'jov 'qaddas-Allahu 'aziz'®' karamat bol tak slavne znamy, e je nemozné o filom
pochybovat’ alebo ho popierat’, pretoze tawatur (znamost) je sanddom (zdokumentovanym
dokazom) pre vierohodnost’."

5. Piaty zo Siestich nélezitosti imanu je "verit’ v Posledny Den (al-Yawm al-akhir)." Zac¢ina
dilom, ked’ €lovek zomrie a pokracuje az do Dila Sudneho. Nazyva sa ,,Poslednym Diiom*
preto, Ze uz nepride d’alSej noci alebo preto, ze pride po tomto svete. "Dent", spominany v
tomto hadisu sherifu, nie je ako den alebo noc, ako ich pozndme. Oznacuje to urcity ¢as.
Nebola ndm odovzdana informacia o tom, kedy pride. Avsak, nasi Proroci 'sall-Allahu ta'ala
'alaihi wa sallam' poukdzali na mnoho predzvesti a predchadzajucich udalosti: Hadrat al-
Mahdi® pride; Jezi§ ,'alaihis-salam' zostapi z nebies do Damasku; ad-Dajjal® sa zjavi; l'udia
zvani Ya'juj and Ma'juj® uvedu cely svet do nepokojov; slnko vyjde zo zapadu; budu sa
opakovat’ silné zemetrasenia; nabozenské ucenie bude zabudnuté; neresti a zla bude pribijat’;
nezbozni, nemoralni, nepoctivi 'udia budu vladnut’; Allahove ta'ala prikdzania buda
zakazané¢; haram skutky budu pachané vSade; poziar vyvstane z Jemenu; more a hory sa

%V kazdom storo¢i existovali klamari a heretici, ktori vyuZivali ndboZenstvo ako prostriedok pre svoj
svetsky prospech, a ktori sa vydavali za Walija, murshidy alebo za muza nabozenskej autority. Dnes
sa stale najde zly clovek v kazdej profesii, v kazdom odvetvi remesiel a na kazdom trade. Vidime
'udi, ktori sleduju svoj vlastny prospech a potesenie na ukor inych, poSkodenych a bola by
nespravodliva hlupost’ poskvrnit’ vetky remesla a I'udi, s ktorymi prisli do styku. Pomohlo by to
separatistom. Z tohto dovodu, kvoli existencii heretikov a nevzdelanych, zradnych muzov turuqu
(riadov, smerov) by sme nemali hovorit’ zle o Islamskych uc¢encoch alebo o velkych muzoch
Tasawwufu, ktorych ctihodné sluzby vyplnili letopisy dejin. Mali by sme si uvedomit’, ze 'udia, ktori
ich hanobia, takto robia neopravnene.

%' Abdulqadir Geylani zomrel Bagdadu v roku 561 [1161 A.D.].

62 Hadrat al-Mahdi bude potomkom nasho pozehnaného Proroka Muhammada “alaihissalam”. Bude
sa volat Muhammad a meno jeho otca bude 'Abdullah. Bude predsedat’ Moslimom, posilni Islam a
roz§iri ho po celej krajine. Stretne sa s ‘Isa (JeziSom) “’alaihis- salam’, a spolo¢ne povedu boj proti a
zni¢i ad-Dajjala. Za jeho ¢asu, Moslimovia budi usidleni v§ade a budu zit’ v pohodli a pohode.

5 Ad-Dajjal (krestanmi zvany Antikrist, ktory bude tiez nazyvany Masih, pretoZe bude znamy po
celom svete) bude synom Zida od Khurasanov, zo severného Iranu, a nepriatel'om Islamu veliacim
nespocetnych vojakov. Bude zabijat’ Moslimov a prinesie nepokoj a nepokoje na Blizky vychod.
Potom, ¢o bude jeho vinou preliate mnoho krvi, bude zabity Hadratom al-Mahdim. Je uvedené s
referenciami, v knihe Mukhtasaru Tadhkirat al-Qurtubi napisané 'Abd al-Wahhab ash- Sha'ranim (2.
edicia, Istanbul, 1302), ze ad-Dajjalove meno bude Ibn as-Sayyad.

6V Kur'ane al-kerime sa pise, Ze Ya'juj and Ma'juj (Gog a Magog) st dva zI¢é narody, ktoré, kedysi v
davnom case, boli ponechané za hradbou, a ktori sa rozsiria po zemi pred koncom sveta. Ked’
zvazime, ze archeologické vyskumy nachddzaju mesta pochované pod zemou a morskeé fosilie na
vrcholkoch hor, tato hradba eSte nemusela byt najdena, ani tieto narody nemuseli byt’ tak po¢etné, ako
sme zvyknuti dnes; moéZeme premyslat’ tak, Ze tak ako tisic milibnov dnesnych l'udi sa zrodilo z
dvoch l'udi, tieto dva narody sa na zemi rozsiria rozmnozenim sa niekol'’kymi malo 'ud’'mi, ktorych
miesto dnes nemusi byt’ zname.

50



rozdelia na kusy; slnko a mesiac sa zatemnia; more sa zmie$aju jedno s druhym, za¢n sa
varit’ a vyschnu.

Moslim, ktory hresi, je nazyvany fasiq. Fasigovia a vSetci neveriaci buda vystaveni
mukam (‘adhab) v ich hroboch. V tieto skuto¢nosti musime verit. Po pochovani, zosnuly
bude vrateny k neznamemu zivotu a bud’ si bude uzivat’ pozehnanie alebo bude vystaveny
mukam. Ako bolo uvedené v haditoch ash-sherifoch, dvaja anjeli munkar a nakir, v podobe
dvoch straSnych l'udi, pridu do jeho hrobu a budt ho spovedat’. Otazky kladené v hroboch
budu suvisiet’ s nalezitostami imanu podl'a niektorych uc¢encov alebo, podl'a niektorych
inych, ohl'adne imanu celkovo. Z tohto dovodu by sme mali nase deti u¢it’ odpovede na
nasledujuce otazky: Kto je tvoj Rabb (Allah)? K akému nabozenstvu patris? Ku ktorej umme
(spologenstva ktorého Proroka) patri§? Ktora je (jej meno) tvoja Svita Kniha? Co je tvojou
qiblou? Ktor¢ su tvoje Madhhaby, ¢o sa tyka imanu a 'ibadatu (alebo 'amal)? V knihe
Tadhkirat al-Qurtubi65 sa pisSe, ze ti, ktori nepatria k Sunni Moslimom, nebudia moct’
odpovedat’ spravne. Hroby tych, ktori odpovie presne, sa roztvoria a okno do Raja bude
otvorené. Kazdé rano a kazdy vecer uvidia svoje miesta v Raji, a anjeli im budu preukazovat
laskavosti a podavat’ im dobré spravy. Ten, kto nebude moct’ presne odpovedat’, bude bity
zeleznymi palickami tak vel'mi, ze kazdé stvorenie okrem l'udi a dzinov, ho zacuje nariekat’.
Jeho hrob bude taky tesny, Ze bude mat’ pocit, akoby sa mu prepletali kosti. Otvor bude
otvoreny do Pekiel. Kazdé rano a kazdy vecer uvidi svoje miesto v Pekle. Bude urputne
muceny v jeho hrobe az do Diia Zmftvychvstania.

Je nevyhnutné verit’ v Zivot po smrti. Potom, ¢o méso a kosti uhniju a zmenia sa na
zeminu a plyn, zase sa spoja dohromady; dusa vstupi do tiel, ktoré im patria, a vSetci
vyvstanu zo svojich hrobov. Preto sa tiez tento defl nazyva Diiom Qiyama
(Zmftvychvstanie)®.

Vsetky zijuce bytosti sa zhromazdia v mieste Mahshar. Knihy skutkov poletia k svojim
majitelom. VSemohtci Alah, Stvoritel’ zeme, nebies, hviezd a vSetkych castic je ten, ktorého
volou sa toto vSetko uskutocni. Allahov ta'ala Prorok 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam'
vyhlasil, Ze sa tak stane. Je plne isté, ze to, Co povedal, je pravdou. Zaiste sa toto vSetko
stane.

Knihy skutkov zboznych (salih) a dobrych I'udi budu podané z pravej strany a knihy tych
hrieSnych (fasiq) a zlych budi podané zozadu alebo zl'ava. VSetko, dobré alebo zl¢, vel'ké
alebo malé, vykonané potajomky alebo otvorene, bude uvedené v knihe. Dokonca skutky,
ktoré nie su zndme kirdm katibin anjelom, buda odtajnené sved¢iacimi 'udskymi orgdnmi a
Allahem ta'ala, ktory vie o vSetkom, a bude prebiehat’ dopytovanie a zictovanie za kazdy ¢in.
V Sudny Den, vSetky utajené ¢iny budii odhalené, ak si to Allahu ta’ala bude priat’. Anjeli
budui opytani na to, ¢o vykonali na zemi a v nebi, Proroci "alaihimussalma' na to, akym
spdsobom odovzdavali Jeho prikdzania a Jeho nabozenstvo 'ud’om, a 'udia na to, ako sa
prisposobili uceniu Prorokov, ¢i zili podla zjavenych prikazani a ako sa navzajom starali o

® Muhammad Qurtubi Maliki, autor knihy Tadhkirat al-Qurtubi, zomrel v roku 671 [1272 A.D.].
Pozri predchadzajicu stranu.

*® Rosltiny vstrebavaji oxid uhli¢ity zo vzduchu a vody, a soli (mineralne latky) z pody a zjednocuje
ich jeden s druhym a vytvara organické latky, zivii hmotu nasich organov. Dnes je zname, ze
chemickeé reakcie trvajuce roky sa mézu uskutocnit’ za menej ako sekundu pri pouziti katalyzatora.
Podobne, Allahu ta'ala zjednoti vodu, oxid uhli¢ity a mineralne latky v hroboch a vytvoria organické
latky a zijuce organy v momente. Mukhbir-i sadiq (Hlasatel’ Pravdy, Prorok) vyhlasil, ze prideme do
druhého zivota tymto spdsobom. A veda ukazuje, Ze sa toto na zemi deje. Prosim, pozrite sa na nasu
knihu zvani Zmftvychvstanie a Onen Svet (the Rising and the Hereafter).

51



prava druhych. V Sudny Den, I'udia, ktori maju iman a ktorych ¢iny a moralka st krasne,
budil odmeneni a pozehnani, a 'udia so zlym spravanim a zlymi ¢inmi budu tazko potrestani.

Allahu ta'ala, s Jeho Spravodlivost'ou, bude tryznit’ niektorych Moslimov za v§edné
hriechy, a s Jeho Milost'ou, odpusti tazké aj vSedné hriechy niektorych inych Moslimov,
ktoré si On vyberie. Okrem neverectva (kufor) a polyteizmu (shirk), odpusti akykol'vek
hriech, ak si to bude priat’ a bude trestat’ za bezné hriechy, pokial’ to bude Jeho volou. AvSak
deklaroval, ze nikdy neodpusti neverectvo a polyetizmus. Neveriaci, s alebo bez posvitne;j
Knihy, tj, I'udia, ktori neveria, ze Muhammad "alaihis-salam' je Prorokom pre vSetky I'udské
bytosti, a ktori neschval’'uju ¢o i len jedno z jeho pravidiel (prikazov a obmedzeni), ktoré
kazal, bude zaiste ponechany v Pekle naveky.

V Stdny Den bude Mizan (,,vdha“), odlisna od tych, ¢o pozname, vazit’ €iny a spravanie.
Bude taka vel'ka, ze jedna z jej stran by udrzala krajinu aj s nebom. Strana vahy pre dobré
skutky bude Ziariva a bude vpravo od 'Arsha, kde lezi Raj, a strana vahy pre hriechy bude
tmava a vlavo od 'Arsha, kde leZi Peklo. Ciny, slovéa, myslienky a pohl'ady, ktoré sa stali na
zemi budu premenené na tvary, ked’ dobré skutky v Ziarivé obrazce a zI¢ v tmavé a Skaredé
obrazce a budu zvazené na tejto vahe, ktord sa ale nepodoba svetskym vdham; bolo
povedané, Ze strana vahy s taz§im nakladom pdjde hore a ta s l'ahsim klesne dole. Podla
niektorych ucencov tam budl r6zne vdhy. A mnoho d’al§ich povedalo: "V Islame nebolo
jasne ukazané aké a kolko vah tam bude, takZe by bolo lepsie o tom nepremyslat."®’

Bude tam most zvany Sirat, ktory bude postaveny nad Peklom na prikaz Allaha ta'ala.
Kazdému bude nakazané tento most prejst. V tento def, vetci Proroci buda prosit: "O Allah!
Daj bezpecie!" Ludia, ktori pdjdu do Raja, prejdi most 'ahko az k Raji. Niektori prejda
rychlostou blesku, niektori rychlostou vetra, a niektori rychlostou cvalajuceho kona. Most
Sirat bude uzsi ako vlas a ostrejsi ako mec. Prisposobenie sa Islamu na tomto svete ma
podobnost’; prispdsobovanie sa Islamu spravne je ako prechadzanie mosta Sirat. Ti, ktori
dokazu celit’ tazkosti odolavaniu svojim zmyselnym tuzbam (nafom) tu, tam prejda Sirat
most jednoducho. Ti, ktori nenasledujt Islam kvdli svojim nafom, prejde Sirat s tazkost’ami.
Z tohto doévodu, Allahu ta’ala nazval spravnu cestu, ukdzana Islamom, “Sirat al-Mustaqim.”
Tato podobnost’ v mendch ukazuje, Ze drzanie sa cesty Islamu je ako prechadzanie Siratu. Ti,
ktori si zasluzia Peklo, spadnu zo Siratu dole do Pekla.

Pre nasho majstra Muhammada Mustafau 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam’ bude k
dispozicii Specialna vodnd plocha zvand Hawd al-Kawthar. Bude obrovska ako
jednomesacna cesta. Farba vody bude belSia ako mlieko a jej vona bude prijemnejSia ako
pizmova voia. Poharom na pitie bude okolo hojnejsie ako je hviezd. Clovek, ktory sa z tejto
vody napije uz nikdy nepociti sméid, ani keby bol v Pekle.

Musime verit’ v to, Ze prebehne shafa (prihovor). Proroci, Waliovia, zbozni Moslimovia,
anjeli a ti, ktori budi mat’ sthlas od Alaha, sa budu prihovarat’ za odpustenie beznych i
tazkych hriechov Moslimov, ktori zomreli a neurobili za nich pokanie, a ich prihovory buda
vypocuté. [Nas Prorok 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' uviedol: ""Vykonam shafa'a
(prihovor) za tych, ktori vykonali tazké hriechy, z mojej ummy."] Na onom svete, shafa'a
bude piatich druhov:

Prva, hriesni, ktori budi unaveni z davu a ¢akanie dlhii dobu v mieste Sudu, buda
nariekat’ a vypytovat’ sa, ¢i by nemohol rozsudok zacat’ ¢o najskor. Za toto prebehne shafa.

Druh4, bude shafa za to, aby dopytovanie prebehlo I'ahko a rychlo.

*” Inymi slovami, bolo by zbyto&né si predstavovat obrazy tejto vahy alebo vah v nasej mysli.

52



Treti, bude shafa za hrieSnych Moslimov, aby nespadli zo Siratu do Pekla a teda aby boli
usSetreni muk Pekel.

Stvrta, bude shafa'a za vybratie hrie$nych Moslimov z Pekel.

Piata, bude shafa za postupenie Moslimov do vyssich stupiiov Zahrad Raja, kde, aj ked’ v
nej bude nespocetné mnozstvo nikdy nekonciacich pozehnani, bude v nej osem stupiiov a
kazdy bude v stupni podl’a stupiia svojho imanu a skutkov.

Raj a Peklo uz existuju. Raj je nad siedmym nebom. Peklo je pod vSetkym. Je osum
Zahrad Raja a sedum Pekel. Raj je vacsi ako zem, slnko a vSetky neba, a Peklo je ovela
vécsie ako slnko.

6. Posledna zo Siestich nalezitosti imanu je, "verit’ v qadar, Ze dobré (khair) a zIé
(sharr) prichadza od Allahu ta’ala.” Dobr¢ a zI¢, vyhody a ujmy, zisk a straty postihuju
Pudské bytosti z vole Allahove ta'ala.'Qadar' znamena 'merat’ mnozstvo; vyhlaska, poriadok;
mnohost’ a velkost’.' Allahova ta'ala Ve¢na Vol'a pre existenciu niecoho je nazyvana qadar
(predurcenie). Toto, (skuto¢nost’) vyskytu qaderu, teda, vopred pldnovanych veci, je
pozyvané qada’. Qada' a qadar su tieZ pouzivané zamenitelnym sposobom. Teda, qada'
znamena Allahove ta'ala predurcenie vecnosti veci, ktoré boli stvorené z nekonecne;j
minulosti do nekonciacej budicnosti a qadar znamena (skuto¢nost’) stvorenia cohokol'vek v
kompatibilite s qada', ani menej ani viac. V nekone¢nej minulosti, Allahu ta’ala vedel o
vSetkom, €o sa stane. Toto Jeho vedenie je nazyvané qada' a qadar. Staroveki grécki filozofi
to nazyvali al- 'inayat al-azaliyya (ve¢na priazen). VSetky stvorenia vznikli z qada'. Tiez
stvorenie veci podla Jeho poznania vo ve¢nej minulosti sa nazyva qada' a qadar. Vo viere v
qadar, mali by sme urcite vediet’ a verit,, Ze ak si Allahu ta'ala vo ve¢nosti prial nieco stvorit,
urcite to existuje presne tak, ako si prial, ani menej ani viac; neexistencia veci, ktoré sa
rozhodol stvorit’ alebo existencia veci, ktoré sa nerozhodol stvorit, je nemozna.

Vsetky zvieratd, rastliny, nezivé stvorenia [pevné latky, tekutiny, plyny, hviezdy, molekuly,
atomy, elektrony, elektromagnetické viny, kazdy pohyb vsetkych stvoreni, fyzické udalosti,
chemické a nukledrne reakcie, vymeny energie, fyziologické deje v l'udskych bytostiach],
existencia a neexistencia vSetkého, dobré a zl¢é skutky I'udskych bytosti, ich potrestanie na
tomto a na onom svete a vSetko existovalo v Allahove ta'ala ve¢nom Vedeni. Toto vSetko
vzdy vedel. Veci, ktoré sa deju od nekonecnej minulosti az po nekonc¢iacu buducnost’, ich
zvlastnosti, pohyby a vSetky udalosti, st tvorené Nim, podl'a toho, o poznal vo vecnosti.
Vsetky dobré a zI¢é skutky I'udskych bytosti, ich viera alebo nevera v Islam, vSetky ich ¢iny,
vykonané dobrovol'ne alebo nedobrovolne, su vytvorené Allahem ta'ala. On je Jediny, kto
vytvara a uskutociiuje vSetko, co sa deje cez sabab (pri¢inu, prostriedky, prostrednika).
Vytvara vSetko skrze nejaké prostriedky.

Napriklad, ohen hori. V skuto¢nosti, Allahu ta’ala je jediny, kto vytvara horenia. Ohen
nema nic spolo¢né s horenim. Ale Jeho Zvykom ('Adat) je, ze ak sa oheil nieCoho nedotkne,
nevytvori horenie®.

® Oheti nerobi ni¢ iné, nez Ze sa ohreje na teplotu vzplanutia. Nie je to ohefi, ¢o zjednocuje uhlik a
vodik s kyslikom v organickych latkach alebo ¢o dodava elektrénové pohyby. Ten, kto si tuto pravdu
pohyby, €o hori alebo vytvara horenie. Iba Allahu ta’ala je Ten, ¢o vytvara horenie. Toto vSetko
vytvoril ako prostriedok na horenie. Clovek, ktory nema dostatok znalosti, si mysli, Ze ohefi hori.
Chlapec, ktory ukonc¢il zakladnu Skolu, odmieta tvrdenie, Ze "ohen hori." Namiesto toho povie,
"Vzduch hori." Clovek s vyuénym listom toto neprijme. Povie, "Kyslik vo vzduchu hori." Clovek s
dokoncenou strednou $kolou povie, Ze horenie nie je kyslika vlastné, ale ze kazdy prvok pritahujici
elektron hori. Student univerzity vezme do Givahy aj energiu vedl'a hmoty. Pozorujeme, Ze &im viac

53



Allahu ta'ala je jediny, kto sposobuje horenie. On moze spalit’ aj bez ohna, ale je to Jeho
Zvykom, palit’ za vyskytu ohnia. Pokial’ nebude chciet’ spalit’, zabrani horeniu aj v ohni.
Nespalil Ibrahima (Abrahama) "alaihis-salam' v ohni; pretoze On ho vel'mi miloval, odlozil
Svoj Zvyk®.

Keby si to Allahu ta'ala prial, mohol by vSetko vykonavat’ bez takychto prostriedkov, palit’
bez ohina, vyzivovat nas bez nutnosti jedla, sposobit’, aby sme lietali bez lietadiel, a aby sme
poculi na dlhé vzalenosti bez radii. Ale z Jeho laskavosti k 'ud’om, vytvara vSetko skrze
nejakych prostrednikov. Prial si vytvarat’ urcité veci cez roznych prostrednikov. Vykonava
Svoju pracu za tymito prostrednikmi. Skryva Svoju Moc za tymito prostrednikmi. Kto chce,
aby On nie¢o vytvoril, drZi sa tychto prostriedkov a tak to ziska .

Ak by Allahu ta'ala nevykonaval Svoju Pracu skrze prostrednikov, nikto by nikoho
nepotreboval; kazdy by si vSetko pytal priamo od Allaha ta'ala a neuchyl'oval by sa k ni¢omu
inému; medzi 'ud'mi by neexistovali spolocenské vztahy ako nadriadeny a podriadeny,
majster a robotnik, Ziak a ucitel’ a tak d’alej, a tak by tento aj onen svet boli v neporiadku a
nebol by Ziadny rozdiel medzi krasou a Skaredost'ou, dobrom a zlom, posluSnostou a
neposlusnostou.

Keby Allahu ta'ala chcel, vytvoril by Svoje Zvyky inak a vSetko by stvoril podla tychto
zvykov. Napriklad, keby chcel, mohol by neveriacich, tych, ktori st zavisly na pozitkoch
tohto sveta, tych, ktori ublizuji druhym a I'stivych 'udi poslat’ do Raja, a veriacich,
uctievajucich a laskavych l'udi poslat’ do Pekla. Ale tieto ayaty a hadithy ukazuju, Ze takto to
nechcel.

On je Ten, ktory vytvara vSetky voliteI'né alebo dobrovol'né a nedobrovolné konanie a
pohyby l'udskych bytosti. On vytvoril ikhtiyar (vol'bu) a irada (vol'u) v Jeho narodenych
poddanych pre Jeho vytvaranie ich volite'nych, dobrovolnych ¢inov, a vytvoril tuto vol'bu a
voOl'u prostriedkom na vytvaranie ich ¢inov. Ked’ chce ¢lovek nieco urobit’, Allahu ta'ala tento
¢in vytvori, ak si to On sam tiez bude priat’. Pokial’ ¢lovek nie¢o nechce alebo to nie je jeho
vol'ou a nie je to ani vol'ou Allahovou ta'ala, On to nevytvori. Allahu ta'ala vytvara nie len
podra toho, ¢o si I'udia zelaj; On tiez vytvara podl'a svojej vole. To, Ze Allahu ta'ala vytvara
dobrovol'né skutky l'udi, je podobné tomu, ked’ sa oheti nieCoho dotkne. Vytvori palenie tejto
veci, ale ak by sa oherl tej veci nedotkol, nevytvoril by jej palenie. Ked’ sa n6z niecoho
dotkne, On vytvori rezanie. Nie je to ndz, ale On, kto reze. Vytvoril n6Z ako prostriedok na
rezanie. Inymi slovami, On vytvara dobrovol'né ¢innosti 'udi z dovodu (sabab), podl'a toho,

&lovek vie, tym viac sa dostava do hibky zaleZitosti a uvedomuje si, Ze existuje mnoho pri¢in za
vecami uz povazovanymi za pri¢iny. Proroci "alaihis-salam', ktori mali najvysSie stupne poznania,
vedy znali, a ktori mali schopnost’ vidiet’ vS§etko pravdivo, a Islamski ucenci, ktori, nasledujuce ich
kroky, ziskali kvapky znalosti z ich oceanu znalosti, poukazali na to, Ze vSetky veci, ktoré si dnes
povazované za horl'avé alebo konstruktivne, st bezmocné a tibohé prostriedky, ktoré boli vloZzené ako
prostrednik Naozajstnym Stvoritel'om.

% Skuto&nostou je, Ze stvoril aj latky, ktoré zabraiiujii horeniu v ohni. Chemici nachadzaju takéto
latky.

*Kto chce zapalit’ lampu, pouZije zapalky; kto chce ziskat olej z oliv, pouZije nastroje na drvenie a
mletie; koho boli hlava, vezme si aspirin; ten, kto chce byt prijaty do Raja a dosiahnut’ nekone¢né
pozehnanie, riadi sa podla Islamu; ten, kto sa zastreli alebo vypije jed, zomrie; kto pije vodu, ked’ je
spoteny, ochorie; ten, kto kona hriechy a strati iman, pdjde do Pekla. Pouzitim prostrednikov, clovek
dosiahne veci, pre ktoré tieto prostriedky boli stvorené ako prostriedok na dosiahnutie. Kto ¢ita knihy
o Islame, u¢i sa Islamu, zapaci sa mu, a stane sa Moslimom. Ten, kto zije medzi neveriacimi a
poclva, ¢o hovoria, sa stane neznaly Islamu. VécSina z tych, ktori st neznaly Islamu, sa stane
neveriacimi. Ked ¢lovek nasadne na vozidlo, dostane sa na miesto, pre ktoré bolo toto vozidlo uréené.

54



¢o si ¢lovek vybral, uprednostiiuje a praje. Avsak, pohyby v prirode nezavisia na 'udskej
volbe, ale su vytvorené skrze nejaké iné priciny, iba ked’ si to Allahu ta’ala praje. Nie je
stvoritel'a okrem Neho, ktory sam vytvara vSetky pohyby vsetkého, slnka, Castic, kvapiek,
buniek, baktérii a atdbmov, ich latok a vlastnosti. Avsak je rozdiel medzi pohybmi nezivych
latok a voliteI'nych, dobrovolnych ¢inov ¢loveka a zvierat; ked’ si ¢lovek alebo zviera zvoli,
uprednostiiuje a praje nieco urobit’ a On si to praje tiez, vytvori ich konanie, ich ¢iny. Cudské
konanie nie je v l'udskej moci. V skutoénosti ani nevie, ako kona”'. Nie je voI'by v pohyboch
nezivého. Allahu ta'ala vytvara palenie, ked’ sa oheil nieCoho dotkne, a nie je to preto, Ze by si
to ohefi prial alebo zvolil spalovat’”.

Volitel'né skutky I'udi sa uskuto¢ituju pod dvoma podmienkami. Po prvé, vol'ba, vola a
sila srdca je pritomnd. Z tohto dovodu, I'udské skutky st nazyvané kesb (ziskanie), €o je
vlastnost'ou ¢loveka. Po druhé, prebieha tvorba Allahova ta'ala. Allahove ta'ala prikdzania,
obmedzenia, odmeny a trest existuju preto, Ze 'ud’om bol odovzdany kesb. V devitdesiatom
Siestom ayate sury as- Saffat, hovori: ""Allah stvoril teba a stvoril tvoje ¢iny." Tento ayat
nielen ze ukazuje na existenciu kesbu, alebo vol'bu srdca a iradat juz'iyya (Ciastocnej
slobodnej vole) v konani ¢loveka a neexistencii akéhokol'vek natlaku - z tohto dovodu, [¢iny
modzu byt prisudzované ¢loveku a] moze byt povedané "l'udské ¢iny" tak ako hovorime, "Ali
do toho buchol a rozbil to" - ale tiez musime poukazat' na to, Ze vSetko je stvorené s qada a
qadarom.

Takze, pre stvorenie I'udskych skutkov, najprv si to musi zvolit' a priat’ srdce. Clovek si
praje konanie, ktoré je v jeho moci. Tato vola alebo prianie je pozyvané kesb (ziskanie).
Zosnuly Amidi povedal, Ze kesb sposobuje a ma vplyv na uskuto¢iiovanie skutkov. Avsak,
nebolo by nespravne povedat’, ze kesb nema vplyv na volite'né konanie. Ked'Ze Ciny, ktoré si
clovek praje sa neliSia od tych vytvorenych. Teda, ¢lovek nemdze robit’ Cokol'vek chce; veci,
ktoré si nepraje, sa mozu tiez stat’. Keby ¢lovek robil Cokol'vek chece a keby Cokol'vek si
nezelé sa nestalo, nebol by ¢lovekom, ale niekto, kto si narokuje bozstvo. Allahu ta'ala
I'utoval a poZehnal Svojim l'udskym stvorenim a dal im sily a energie iba tol’ko, kol’ko
potrebuju na nasledovanie Jeho prikdzani a obmedzeni. Napriklad, clovek, ktory je zdravy a
dostato¢ne bohaty, je schopny vykonat’ hajj raz za zivot; méze drzat’ post (pocas dni) jedného
mesiaca v roku, ked’ zbada novy mesiac Ramadanu na oblohe; mdze vykonat’ fard namaz,
patkrat za den; en, kto ma tol’ko penazi a vlastnictva vo vyske nisab sumy, moze zaplatit’
jednu Styridsat’ z toho v zlate alebo striebre Moslimom ako zakat, jeden Hijri rok potom, ¢o
jeho imanie dosiahne nisabu’. Teda, ¢lovek vykonava jeho volitelné skutky pokial chee, a

7! Jeho konanie je dosledkom tol’kych fyzickych a chemickych dejov.

> Allahu ta'ala si tieZ praje a vytvara dobré, prinosné prianie Jeho sluzobnikov, ktorych miluje a
lutuje. On si nezela ani nevytvara uskuto¢nenie ich zlych a skodlivych priani. Tito milovani
sluzobnici vzdy konaju dobré a prospesné Ciny. Je mnoho veci, ktoré nemohli uskutocnit’ a l'utuji
toho. Keby si mysleli alebo vedeli, ze tieto skutky neboli uskutocnené z inych dévodov, ze by im
uskodili, ani prinajmensich by to nelutovali. Namiesto toho by boli spokojni a d’akovali by Alldhovi,
ktorého vol'ou v nekonecne bolo vytvarat’ voliteI'né, dobrovolné konanie po tom, €o si to ich srdce
zvoli a zelaju si to; On si to tak prial. Keby si to tak v nekone¢ne neprial, neustale by vytvaral
dokonca volite'né konanie nasilim, nedobrovol'ne bez toho, aby sme si to priali. To, Ze vytvara nase
voliteI'né skutky potom, ¢o si ich prajeme je preto, Ze si to On prial v nekonecne. Teda jedinym
prevladajucim faktorom je Jeho vola.

73 Prosim, pozrite sa na §tvrty a piaty zviazok knihy Nekoneén blazenost’ (Endless Bliss) a tieZ na
knihu zvani Miftah-ul-Janna (Cesta do Raja) pre podrobnosti zaberajtce sa tymito skutkami
uctievania.

55



nevykonava ich, ak nechce. Allahova ta’ala velkost’ je tu ukazana, tiez. Ked’ze nevzdelanci a
hlupaci nie su schopni obsiahnut’ znalosti oh'adom qada' a qadaru, neveria v to, ¢o ucenci
Ahl as-Sunny povedali, a pochybuju o sile a vol'be ¢loveka. Mysli si, Ze 'udia s neschopni a
nuteni v ich volitenych skutkoch. Ked’ vidi, ze ¢lovek v niektorych pripadoch nema volbu,
hovori zle o (Muslimoch zvanych) Ahl as-Sunna. Tento ich zly Gsudok ukazuje, ze oni maju
vol'u a volbu.

Schopnost’ vykonat’ alebo nevykonat’ skutok zalezitostou qudry (sily). Uprednostiiovanie,
rozhodovanie sa, ¢i skutok vykonat alebo nie je pozyvané ikhtiyar (vol'ba). Prianie vykovat
to, ¢o bolo zvolené je pozvané irada (vol'a). (Priklananie sa) na prijatie nieCoho alebo
odmietnutie je pozyvané rida' (sthlas). Ked’ sa sila a vola spoja, kde vola je ucinna v nejake;j
udalosti, Khalq (Tvorenie) sa uskutociiuje. Pokial’ sa spoja bez u€innosti, je to nazyvané
kesbom (ziskavanim). Kazdy, kto si voli, nie je nevyhnutne tvoritelom. Podobne, vSetko, ¢o
je priané, nie je nevyhnutne nieco, comu bolo dané povolenie. Allahu ta’ala je nazyvany
Khaliq (Stvoritel') a Mukhtar (Ten, kto ma Vol'bu), a ¢lovek je pozyvany kasib (vlastnik
kesbu) a mukhtar (ten, kto ma vol'bu).

'Ibada (skutky uctievania) a hriechy Jeho sluzobnikov st Allahovou ta'ala vol'ou a On ich
tvori. Napriek tomu, On ma rad 'ibadat a nema rad hriechy. Vsetko sa vytvara skrze Jeho
Volu a Tvorbu. V sto druhom ayate Sury al-An'am, vyhlésil: ""Nie je boha okrem Neho. On
sam je StvoritePom vSetkého."

V (skupine zvanej) Mu'tazila, neschopni vidiet’ rozdiel medzi vol'ou a dovolenim, boli
zmiteni a povedali: "Clovek sam vytvara skutky, ktoré si praje." Popreli qada' a qadar. V
skupine Jabriyya boli tiplne zmédteni; nemohli porozumiet’ tomu, ze mdze existovat’ vol'ba bez
tvorby. Mysleli si, Ze ¢lovek nema vol'bu, a pripodobnili ho ku kamenu a drevu. Povedali -
Nech nas Allahu ta'ala ochranuje proti tej herézii!-: "Cudia nie su hrie$nici. Je to Allah, kto
vytvoril vSetky spachané hriechy." Ak by ¢lovek nemal vol'u ani vol'bu, ako ¢lenovia Jabriyye
tvrdili, nebol by Ziadny rozdiel medzi pohybom muza, ktory bol zhodeny zo skaly so
zviazanymi rukami a nohami a muzom, ktory ziSiel dole a rozhizel sa po okoli. V skutoc¢nosti,
prvy z nich bol printiteny nésilim a druhy ziSiel dole, pretoze to tak chcel a rozhodol sa tak.
Ludia, ktori medzi nimi nie su schopni vidiet’ rozdiel su kratkozraki I'udia, ktori tiez popieraju
ayaty. Povazuju Allahove ta'ala prikazania a obmedzenia za zbyto¢né a nemiestne.
Predpokladat’, Ze ¢lovek sam vytvara, €o si praje, ako tato skupina zvana Mu’tazila alebo
Qadariyya (fatalizmus), znamena popierat’ ayaty-i-kerimy, "Allahu ta’ala sam je Tvoritelom
vSetkého," a tiez to znamend pripisovat’ Allahu ta’ala ¢loveka ako partnera.

Shi'iti, ako Mu'tazila, hovoria, ze 'udia sami vytvarajua, ¢o chci. Ako podporu svoje
myslienky uvéadzaja, Ze somar neprejde potdcik aj ked’ je zmlateny. Nikdy nepremysla nad
tym, Ze ak si ¢lovek nieco praje vykonat’, ale Allahu ta'ala si nezel4, aby sa to stalo, oboje sa
stat’ nemoze: ak sa deje to, o si praje Allahu ta'ala, tvrdenie Mu'tazilov je nespravne ; to
znamena, ¢lovek nie je schopny tvorit’ alebo robit’ v§etko, €o si praje; ak by sa stalo vSetko,
¢o si ¢lovek praje, ako tvrdi, potom by Allahu ta'ala bol neschopny a netspesny. Allahu ta'ala
je d’aleko od toho, aby bol neschopny. Iba to, ¢o si On praje, sa deje. On je Jediny, kto tvori
vietko. A taky je Allahu ta'ala. Je vel'mi odporné hovorit’ a pisat’ slové ako, "Clovek stvoril
toto," "My sme stvorili tamto," alebo "Oni stvorili tamto."”* Je to drzost voci Allahu ta’ala.
Sposobuje to nevieru’”.

™ Ako je vyssie vysvetlené, Tudské volitelné ¢iny sa deji cez fyzické, chemické a fyziologické deje,
ktoré nezavisia na jeho voli, a ktorych si ani nie je vedomy. Rozumni vedci, ktori si uvedomili toto
nedorozumenie, by sa hanbili povedat’, "Toto som urobil ja," nieto povedat’, "Ja som vytvoril," o jeho

56



DVA LISTY
SHEREFA ED-DINA MUNIRIHO

volitelnom konani. Citil by sa skromne vo¢i Allahu ta'ala. Clovek s malymi znalostami,
porozumenim a skromnost’ou, vSak, sa nehanbi povedat’ ¢okol'vek kdekol'vek. Allahu ta’ala ma
zl'utovanie so vSetkymi 'ud’'mi na svete. Vytvara vSetko, ¢o potrebuju, a posiela to vSetkym. Jasne im
oznamuje, ¢o by mali robit’, aby mohli zit’ na tomto svete v mieri a spokojnosti, a dosiahnut’
nekonecného blaha sveta d’alSieho. Vedie k spravnej ceste tych, ktorych chce, medzi tymi, ktori zisli
7o spravnej cesty a nasledovali cestu ku kufru (neverectva) a heréze z dovodu, Ze boli oklamani
svojimi vlastnymi nafsmi, zlymi priate'mi, Skodlivymi knihami, a médiami. On je pritahuje k
spravnej ceste. Toto pozehnanie neudeluje tym, ktori su kruti a prekracuju limity. Ponechava ich v
bazine neviery, kam upadli, a ktora sa im pacila a priali si to.

7 Preklad knihy I'tiqad-nama je tu ukon&eny. Haji Fayzullah Efendi, ktory tuto knihu prelozil, bol z
Kamahu, mesta Erzincan. Vyucoval ako profesor v meste Soke (v Turecku) mnoho rokov, a zomrel v
roku 1323 [1905 A.D.]. Mawlana Khalid-i Baghdadi 'Uthmani 'quddisa sirruh', autor knihy, sa narodil
v hegialnom roku 1192 v meste Shahrazir, v severnom Baghdade, a zomrel v Damasku v roku 1242
[1826 A.D.]. Je nazyvany 'Uthmani, pretoze pochadza z rodokmena Hadrata 'Uthman-i Zinnurayn
'radiy-Allahu 'anh'. Ked’ u¢il svojho brata Mawlana Mahmtida Séhiba o druhom hadithe z knihy Hadis
-1 Arbain napisané Imamem-i Nawawim, dobre znamy Hadis-i Jibril, Mawlana Mahmud-i Sahib
poziadal svojho starSieho brata, aby napisal vysvetlenie k hadis-i sherifu. Mawlana Khalid,
'rahmatullahi 'alaih’ prijal tato ziadost, aby uspokojil osvietené srdce svojho brata a vysvetlil tento
hadis-i sherif v Perzstine.

57



‘rahimah-Allahu ta’ala’

Sheref ed-din Ahmad ibn Yahya Muniri (zomrel v roku 782 A.H./1380), jeden z velkych
Islamskych ugencov vystudovany v Indii, napisal v 18. liste jeho perzskej knihy Maktubat’®:
"Vicsina l'udi chybuje tym, Ze sa riadi pochybnost’ami a iluziami. Niektori z tychto zle

zmyslajucich 'udi hovoria: 'Allahu ta'dld nepotrebuje nas 'ibaddat (skutky uctievania). Nas
'ibadat Mu nie je nijako prospesny. Vzhladom ¢i Ho ludia uctievaju alebo Ho nepocuvaju.
Ludia, ktori vykonavaju 'ibadat, si prirabaju problémy a robia si starosti zbytocne.' Takéto
premyslanie je zI¢, l'udia, ktori nepoznaji Islam toto tvrdia, pretoZe si myslia, Ze 'ibadat je
prikdzany preto, Ze by to malo byt’ uzitocné pre Allahu ta'ala. Toto je vel'mi zla domenka a
iba uzito¢na jemu samému. Allahu ta'ala jasne vyhlasuje v osemnastom ayate Sury Fatir, Ze
to tak je. Clovek, ktory takto zle uvazuje, je ako chory, ktorému doktor odporuéil, aby drzal
diétu, ale diétu nedrzi a hovori: 'Doktoru to neublizi, ked’ diétu drzat’ nebudem.' Ma pravdu v
tom, Ze doktorovi to neublizi. Ale ublizi to jemu samému. Doktor mu neodporiaca drzat” diétu,
pretoze by z toho on sdm mal zitok, ale preto, aby vyliecil pacienta. Pokial’ bude nasledovat’
doktorovu radu, vylieci sa. Ak nie, zomrie, a toto doktorovi ani trochu neublizi.

Niektori d’alsi zle zmysl'ajuci 'udia nikdy nevykonavaju ziadnu z 'ibadatov; a neustale
prekraduju obmedzenia (haramy). Co znamena, Ze sa neriadi Islamom. Hovoria, 'Allah je
Kerim a Milosrdny. Je velmi zlutovny so svojimi ludskymi sluZzobnikmi. Jeho Odpustenie je
nekonecné. Nikoho nebude trestat.’ Ano, maju pravdu v prvom vyhlaseni, ale mylia sa v tom
poslednom. Diabol ich oklamal a zviedol ich k neposlusnosti. Rozumny ¢lovek sa Diablom
zviest’ nenechd. Allahu ta'ala je nielen Kerim a Milosrdny, napriek tomu bude trestat’ vel'mi
prudko a vel'mi urputne. Sme svedkami, Ze nechdva mnoho I'udi na tomto svete Zit’ v chudobe
a problémoch. On nech4, bez vahania, mnoho zo Svojich sluzobnikov v mukach. Aj ked’ je
vel'mi Zl'utovny a Razzaq (Udrzovatel’), neudeli ani kusok chleba pokial si ¢lovek neda pracu
s pol'nohospodarstvom a hospodarenim. Aj ked’ On je Ten, ktory vSetkych udrzuje pri Zivote,
nenecha ¢loveka prezit’ bez toho, aby jedol a pil. Nevylieci chorého ¢loveka, ktory
nepodstupuje liecbu. Vytvoril prostriedky pre vSetky poZehnania na zemi, napriklad pre Zitie,
neochorenie, vlastnenie majetku, a neprejavil Ziadne zl'utovanie pri ich zbavovani tych, ktori
sa nedrzali pevne prostriedkov na pozehnanie na zemi. Existuju dva druhy liecby: Hmotna
liecba, a duchovna liecba. Duchovna liecba, ktora lieci akukol'vek chorobu, je davat’ almuznu
a odriekanie modlitieb. Dva vel'mi zname hadisy-i-sherify znie nasledovne: "Uzdravujte
svojich chorych davanim almuzny!" a "Liek, ktory uzdravi akiikol'vek chorobu je

’® Tato zbierka listov, (Maktubat), obsahuje 100 listov. Bola zostavena v roku 741 [1339 A.D.] a
vytla¢ena v roku 329 [1911]. Existuje opis rukopisu v Siileymaniyye Kniznici v Istanbule. Irshad as-
salikin a Ma'din al-ma'ani st jeho d’alSie dve vyznamné prace. Ghulam 'Ali 'Abdullah ad-Dahlawi
'rahimah-Allahu ta'ala’, vel'ky u¢enec Ahl as-Sunny, ktory zomrel v roku 1240 A.H. [1824], odporucil
Maktubat Ahmada ibn Yahya Muniri'ho v jeho devétdesiatom deviatom (99) liste a napisal, Ze je
vel'mi ndpomocny v o¢istovani nafsu. Sheref ad-din Ahmad ibn Yahya Muniri 'rahimah-Allahu ta'ala’'
zil v Bihare, Indii, kde leZi jeho hrob. Munir je dedinou v Bihare. Jeho podrobny Zivotopis je spisany
v perzskej praci Shaha 'Abd al-Haqq ad-Dahlawi'sa 'rahimah-Allahu ta'ala'’, Akhbar al-akhyar, ktora
bola publikovana v Deobande, Indii, v roku 1332 [1914 A.D.] a neskor bola reprodukovana v Lahore,
Pakistane.

58



odriekavat’ (ur¢itd modlitbu zvant) istighfar.””’ velmi ¢asto. Druhov hmotnej lie¢by

existuje celkom vela. Poznat’ ich vyZzaduje skusenosti. Casté pouzivanie duchovnej lie¢by
napomaha tiez k najdeniu hmotnej liecby. Tak je to aj so ziskanim pozehnania v d’alSom
svete. Urobil nevieru a nevedomost’ jedom smrtel'nym pre dusu. A lenivost’ robi dusu choru.
Ak nie je liecba vyuzita, duSa ochorie a zomrie. Jedina liecba pre nevieru a nevedomost’ st
vedomosti a ma'rifa. A lieCbou pre lenivost’ je vykonavanie namazu a vSetkych druhov
'ibadatu. Na tomto svete, ak si ¢lovek vezme jed a potom povie, 'Allah je Milosrdny, a On ma
ochrani pred poskodenim, ktor¢ tento jed sposobuje,* ochorie a zomrie. Pokial’ Clovek s
hnackou pije ricinovy olej [alebo ak diabetik jej cukor alebo Skrobové jedlo], pritazi sa mu.
Ked'Ze l'udskeé telo je krehké, potrebuje Siroku Skélu veci, [ako su jedlo, Satstvo a obydlia.] Je
v celku naro¢né ich ndjst’ a pripravit, rovnako ako ich zuZitkovat’. Samostatna sila zvana nafs
bola vytvorena v 'udskej podstate, aby tato namahava praca (ndjdenie a pripravenie tychto
zakladnych potrieb) mohla byt zvladnuta jednoduchsie a pohodlnejSie. Zvierata v sebe tto
silu nepotrebuju. Nafsy tizia po dosiahnuti fyzickych potrieb. Pa¢i sa mu tieto veci
dosahovat’ v neprimeranej miere. Takéto tuzby nafsu st pozyvané shahwa (chtic).
Uspokojovanie shahwy viac ako je potrebné, bez rozmyslu, poskodzuje doty¢ného srdca, telo
a d’alSich l'udi, ¢im vznika hriech. Prosim, pozrite sa na kone¢nu cast’ trinastej kapitoly
prvého zvizku knihy Nekone¢né Blaho (Endless Bliss)!

Dalsia skupina zle zmyslajucich l'udi podstupuje riyAdu hladovanim, aby sa zbavili tejto
ziadostivosti (shahwa), zloby (ghadab) a zmyselnych tizob, ktoré nie su v Islame povolené.
Mysli si, ze Islam prikazuje sa ich zbavit. Po trpeni hladu po dlhu dobu, vidi, ze tieto ich zI¢é
tuzby nezmizli, a potom tvrdia, Ze Islam prikazuje nieco, ¢o nie je mozné. Hovoria: ‘Tento
prikaz, ktory Islam nariad’uje nie je mozné splnit. Clovek sa nemédze zbavit' zvykov, ktoré s
v jeho podstate. Snazit’ sa ich zbavit’ je ako urobit’ cloveka s tmavou farbou koze bielym.
Snazit’ sa o nie€o, €o je nemozné, znamena premarnit’ svoj zivot.' Premyslaju zle a konaju
zle. Avsak, tvrdit, Ze Islam nieCo také nariad’uje, je Cista nevzdelanost’ a hlupost’, pretoze
Islam nenariad’'uje zbavovanie sa I'udskych vlastnosti ako st zloba a chti¢. Takéto tvrdenie je
hanobenie Islamu. Keby toto Islam nariad’oval, Muhammad "alaihis-salam', majster Islamu,
by tieto vlastnosti nemal. V skuto¢nosti, on povedal: ‘Ja som tiez ¢lovekom. Tak ako
ktokolvek iny, tieZ sa hnevam.* Cas od ¢asu, bol videny nahnevany. Vzdy, ked’ sa hneval,
bolo to pre Allaha ta’ala. Allahu ta'ala vychval'uje 'udi, 'ktori sa dokaZu preniest’ cez svoju
zlobu', v Kur'ane al-kerime. Nevychval'uje tych, ktori nezazivaji hnev. Toto tvrdenie zle
zmyslajucich, Ze ¢lovek by sa mal zbavit’ svojej ziadostivosti, je tuplne neodovodnené.
Skuto¢nost’, ze Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' si vzal devét Zien 'radiy-
Allahu ta'ala 'anhunna’, jasne ukazuje, Ze toto tvrdenie je nepravdivé. Ked’ ¢lovek strati chtic,
bude sa musiet’ lie€it,, aby sa mu navratil. Tak to je aj s hnevom; muz moze ochranit’ svoju
zenu a deti s jeho vlastnostou hnevu. Bojuje (jihad) proti nepriatel'om Islamu s pomocou tejto
vlastnosti. To, ze ma ¢lovek deti a hovori sa o ilom po smrti so ct'ou a je pripominany so
slavou, je dosledkom Ziadostivosti. Toto su veci, ktoré Islam chvali a schval'uje.

»Islam nariad’uje, nie zbavovanie sa Ziadostivosti a hnevu, ale ich kontrolu a ich vyuzitie
tak, ako je popisané v Islame. Je to podobné tomu, ze pre jazdcov na koni alebo chovatela
loveckého psa je nevyhnutné, nie, aby sa zbavil svojho kona alebo psa, ale aby ich skrotil pre
ich vyuzitie. Inymi slovami, zloba je ako lovecky pes pre jeho chovatela a kon pre jazdcov.

7 (Modlitba zvand) istighfar je odriekavana nasledovne: "Estaghfirullah al 'adhim al-ledhi 14 ilaha ill
Hu-w-al Hayy-al-Qayylma wa atubu ilaih." Mala by byt’ odriekavana vel'mi Casto. Jej kratka verzia,
tj povedat’ "Estaghfirullah", moze byt pouzité v nalichavych cCasoch.

59



Bez tychto dvoch, pozehnanie onoho sveta nemoze byt ulovené. Ale vyuzivat’ ich vyzaduje
ich trénovanie, aby mohli byt vyuzité v stlade s Islamom. Ked’ sa nesnazime ich trénovat,
stan®i sa nadmernymi a prekroéia limity Islamu, ¢o nés vedie do zahuby. Ugel Riyady nie je
zbavit’ sa tychto dvoch vlastnosti, ale trénovat ich, aby mohli pracovat’ v sulade s Islamom. A
toto je mozné pre kazdého'®. Civilizacia nie je o pouZivani atbmovej energie a vyrabani veci
ako su tryskacové lietadla. Civilizaciou je, ked’ sa vyuzivaju pre 'udstvo. A toto je, zase,
dosiahnutel'né nasledovanim Islamu.

"K stvrtej skupine zle zmyslajicich; oklamavaja sa tym, ze hovoria, 'Vsetko bolo
predurcené v nekonecnej minulosti. Nez sa dieta narodi, uz je predurcené, ¢i bude sa'idom
(ten, ktory si zasluzi Raj) alebo shagqi (ten, ktory si zasluzi Peklo.) Toto uz potom nemozno
zmenit. A teda, uctievanie nic dobré neprinesie." Toto povedal as-Sahabat al-kiram, ked’
Rasulullah 'sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' vyhlésil, ze qada' a qadar sa nezmeni, a Ze
vsetko bolo predurcené v nekonecnej minulosti: 'Spoliehajme sa teda na ve¢né predurcenie a
nevykondvajme 'ibadat.' Ale Rasulullah odpovedal: ,Vykonavajte 'ibadat! Pre kazdého je
jednoduché vykonavat’ to, ¢o pre neho bolo predurcéené v nekonecnej minulosti!* Teda,
u koho bolo rozhodnuté, Ze bude sa'id vo vecnosti, bude robit’ to, Co sa ma robit’. Z tohto
vyplyva, Ze tato skutocnost’, I'udia o ktorych bolo rozhodnuté vo vecnosti, aby sa stali sa'idy
budi vykonavat 'ibadat a I'udia, o ktorych bolo rozhodnuté, ze budu shaqiové Ho nebudu
uctievat’, je podobné skuto¢nosti, Ze l'udia, ktorym bolo predurcené vo ve€nosti, aby zili
zdravi zivot, sa budu stravovat’ zdravo a vyuzivat’ liecebné metddy, a ti, ktorym bolo
predurcené, aby ochoreli a zomreli, sa nebudu stravovat’ zdravo a vyuzivat’ liecby. Cudia,
ktorym bolo preduréené zomriet’ na podvyzivu alebo chorobu, nie su schopni tazit’ z jedla
alebo liecby. Cesty k bohatstvu st otvorené 'und’'om, ktorym bolo predurcené, Ze sa stanu
bohati. Pokial’ bolo ¢loveku predurcené zomriet’ na vychode, cesty veduce na zapad mu budia
uzavreté. Ako bolo hlasen¢, ked’ 'Azra'il "alaihis-salam' navstivil (Proroka) Sulaiman "alaihis-
salam', dival sa uprene na jedného z I'udi, ktori tam sedeli. Muz bol vydeseny z prisnych
pohladov anjela. Ked 'Azra'il "alaihis-salam' odiSiel, prosil Sulaimana "alaihis-salam', aby
nariadil vetru, aby ho odniesol do zdpadnej krajiny, a tak mohol utiect’ od 'Azra'ila "alaihis-
salam'. Ked’ sa 'Azra'il "alaihis-salam' vratil spét’, Sulaiman "alaihis- salam' sa ho spytal,
preco sa pozeral tak uprene na tvar toho muza. 'Azra'il "alaihis-salam' povedal, 'Dostal som
prikaz vziat’ dusu toho muza, v zdpadnom meste pocas jednej hodiny. Ale ked’ som ho videl s
tebou, pozeral som sa na neho s 1zasom. Neskor som odiSiel na zdpad vykonat’ prikaz, uvidel
som ho tam a vzal som mu Zivot”’. Ako je vidiet, muz sa obaval 'Azra'ila "alaihis- salam’,
teda toho, Ze sa vyplni predurcenie, a Sulaiman "alaihis-salam mu vyhovel; preduréenie vo
vecnosti bolo vyplnené prostrednictvom retazca prostriedkov. Podobne, ¢loveku, ktorému
bolo predurcené stat’ sa saidom vo vec¢nosti, bude udeleny iman a bude naprévat’ svoje zl¢é
zvyky tym, Ze podstlpi riyadu. 125. ayat Sary al-An'am vysvetluje:

‘Allahu ta’ala vklada Islam do srdca Svojho sluZobnika, ktorého chce viest’ spravnou
cestou .‘ To, ¢i bude ¢lovek sa'id alebo shaqi bolo preduréené vo vecnosti.' Nevykonava
ibadat kvoli tejto myslienke. To, Ze nevykonava ibadat kvoli tejto myslienke, ukazuje, Ze o
nom bolo rozhodnuté uz vo vecnosti, Ze sa stane shaqijom. Podobne, ¢loveku, ktorého
nevzdelanost’ bola preduréena vo vecnosti, je predkladand myslienka, 'VSetko bolo
preduréené vo vecnosti. Citanie alebo ugenie ¢loveku nebude na wizitok, pokial’ mu bolo

’® Prosim, pozrite sa na dvadsiatu Siestu kapitolu knihy Nekone&né blaZenost’ (Endless Bliss).
7 Tento pribeh je podrobne popisany v knihe Methnewi, ktorej autorom je Jalal ad-din Rumi, ktory
zomrel v meste Konya v roku 672 A.H. [1273 A.D.].

60



predurcené, ze bude nevzdelany.© A tak sa nevzdelava a ni¢ sa neuci. Zostava nevzdelany.
Pokial’ je ¢loveku preduréené farmarcit’ a ziskat’ hojna tirodu, jeho osudom bude orat’ svoje
pole a zasievat’ semena. Tak je to aj v pripade tych, ktori boli predurceni, ze sa stant sa'idy vo
vecnosti, budi mat’ iman a uctievat’, a ti, ktorym bolo predurc¢ené byt shaqii, budu odmietat’ a
nepocuvat’. Hlupaci, neschopni toto pochopit’, hovoria, 'Co ma iman a 'ibadat spoloéné s tym,
ze si sa'idom vo vecnosti, alebo nevera a neposlusnost’ s tym, ze si shagiem.' S ich
kratkozrakost'ou, snazi sa pochopit’ toto spojenie a vyriesit’ vSetko pomocou ich vlastného
intelektu. Ale l'udskd mysel je limitovana, a je hlupe a stupidny pokusat’ sa pochopit’ veci
presahujiice l'udské chapanie rozumom. Len hlupak sa o to pokiisa. ,isa (Jezis) ,'alaihis-salam
povedal: 'Nebolo pre mia t'azké uzdravit’ ¢loveka s vrodenou slepotou. Dokonca ani vzkriesit’
mftveho. Ale nebol som schopny vysvetlit’ pravdu ani jednému hlupdkovi.' Allahu ta'ala, s
jeho nekone¢nym Vedenim a Mudrostou (Hikma), vyzdvihuje niektorych z Jeho sluZzobnikov
na uroven anjelov, a nielen, mnohokrat eSte vyssie. A niektor¢ iné degraduje na tiroven psov
alebo oSipanych."

Hadrat Sheref ad-din Ahmad ibn Yahya Muniri uvadza v jeho 76. liste:

" 'Sa'ada' znamena 'zasluzit’ si Raj.' A 'shaqawa' znamena 'zasluzit’ si Peklo.' Sa'ada a
shagawa su ako Allahove ta'ala dva sklady. KI'ai¢om k prvému skladu st poslusnost’ a 'ibada.
KTl'ac¢om k druhému je hrieSnost’. Allahu ta'ala vo vecnosti predur¢il, ¢i sa ¢lovek stane
sa'idom alebo shagijem. [Nazyvame to osudom.] Cloveku, ktory bol nazvany sa'idom vo
vecnosti, je poskytnuty kI'a¢ k sa'ade na tomto svete, a ten sa riadi podl'a Allaha ta'ala. A
¢loveku, ktory bol nazvany shagijom vo ve¢nosti, je poskytnuty kI'a¢ k shagawe na tomto
svete, a ten neustale hresi. Na tomto svete, kazdy moze porozumiet, ¢i je sa'idom alebo
shaqijom, pozorovanim svojich skutkov. Nabozensky ucenec, ktory je zamerany na d’alsi
svet, je tak schopny porozumiet’, kto je sa'idom a kto shagijom. Ale ¢lovek s nabozenskou
poziciou, ktory prepadol tomuto svetu, toto nerozozna.

Kazda pocta a pozehnanie lezi v podriadeni sa a uctievani Allahu ta'ala. A kazdé zlo alebo
problém pochadza z hriechu. Problémy a nestastia ku kazdému prichadzaju cez hriechy. A
Gitecha a spokojnost’ prichadza skrze poslusnost™. Jeden muz travil svoj Zivot modlenim a
vykonavanim 'ibadatu mnoho rokov v Mesite Agsa v Jeruzaleme; Ked’ zanedbal jeden sajda
(poklonenie v modlitbe), pretoze sa nenaucil podmienky pre uctievanie a ikhlas, stratil tol’ko,
ze bol Gplne zniceny. Na druhej strane, ked’ sa pes As'haba al-kahfiho prechadzal kasok za
siddiqy, bol vyzdvihnuty tak vysoko, Ze uz nikdy nebol degradovany spét’, aj ked bol
$pinavy. Tato skuto€nost’ je vel'mi prekvapujlica; znali 'udia neboli schopni tito hadanku
rozlustit’ po starocia. Ludsky rozum nie je schopny pochopit’ Boziu Mudrost’, ktora je v tom
ukryta. Allahu ta'ala '"Adamovi "alaihis- salam' povedal, aby nejedol pSenicu, ale nechal ho ju
jest, pretoze vo vecnosti vedel, Ze ju jest’ bude; Prikazal Satanovi, aby sa poklonil pred
,Adamom "alaihis-salam, ale bolo Jeho vol'ou, aby sa nepoklonil; Povedal, aby sme Ho
hl'adali, ale nebolo v Jeho voli, aby niektori I'udia, o nemaju ikhlas, to docielili. [V tychto
zalezitostiach] badatelia Bozej Cesty museli uznat’ svoju nedostato¢nost’ na ich porozumenie,
a povedali ni¢ viac. A teda, ako by sme k tomu mohli nie¢o dodat'’? On nepotrebuje vieru
alebo uctievanie l'udskych bytosti, tak ako ich neviera alebo konanie hriechov Mu neublizi.
On nikdy nepotrebuje Svoje stvorenie. Vytvoril vedomosti ako prostriedok na odstrafiovanie
neviery a vytvoril nevedomost’ ako prostriedok na konanie hriechov. Viera a poslusnost’

% Toto je Allahov ta'ala’ Bozi Zakon. Nikto to nemdze zmenit'. Nemali by sme povazovat’ niedo, ¢o sa
zda naSmu nafsu jednoduché a sladké za sa'adu. Ani by sme nemali povaZovat’ to, Co sa zda naSmu
nafsu ako tazké a trpké, za shaqawu alebo zatratenie.

61



pochadza z vedomosti, zatial’ o nevera a hrieSnost’ prameni z nevedomosti. Poslusnost’ by
nemala byt zanedbana, aj ked’ sa moze zdat’ nevyznamna! A mali by sme sa vyvarovat’
hriechov, aj ked’ sa mdézu zdat’ zanedbatel'né! Islamski ucenci uviedli, Ze tri veci sposobuji
d’alSie tri veci: poslusnost’ sposobuje Allahovu ta'ala Rida' (Milost’); hrieSnost” spdsobuje Jeho
Zlobu (Ghadab); iman ¢loveku ziskava poctu a dostojnost’. Z tohto dovodu by sme sa mali
vyvarovat’ robit’ aj bezné hriechy. Zloba Allahova ta'ala moze byt ukryta v tom hriechu. Mali
by sme predpokladat’, ze kazdy Veriaci je lepsi ako my sami. Mdze to byt sluzobnik, ktorého
Allahu ta'ala vel'mi miluje. Osud kazdého jedného ¢loveka, ktory bol predurc¢eny vo vec¢nosti,
nikdy nemo6Zze byt zmeneny. Ak si to Allahu ta'ala bude priat, moze odpustit’ cloveku, ktory
vzdy hresi a neriadi sa Jeho prikazaniami. Ked’ sa anjeli spytali, Ya Rabbi! Ide§ stvorit’ tie
stvorenia, ktoré budu pachat’ zakerné zlomysel’nosti a prelievat’ krv na zemi?“ On
nepovedal, Ze nebudu pachat’ zékerné zlomyselnosti, ale povedal: 'Ja viem to, €o vy
neviete.' Myslel tym: 'Ja vytvaram (nie¢o) hodnotného z (niecoho), ¢o je nehodnotné.
Priblizujem k sebe tych, ktori su mi vzdialeni. Vytvaram (niec¢o) uctyhodného z (niecoho), ¢o
je nizke. Vy ich sudite podl'a ich pocinania, ja pozorujem ich srdce. Vy beriete do tivahy vasu
nehrieSnost’; oni veria v M6j Sucit. Tak ako ja mam rad vaSu nevinnost’, podobne rad
odpustam hriechy Moslimom. Nemdzete vediet’ to, ¢o Ja viem. Nechdvam ich ziskat’ Moje
nekonecné pozehnanie a objimam ich vSetkych Svojou nekonecnou laskavostou.” Tu
konc¢ime nas preklad sedemdesiateho Siesteho listu.

Sherefuddin Ahmad bin Yahya Muniri 'rahmatullahi ta'ala 'alaih’ zomrel v roku 732 [1380
A.D.] Zil v meste Bihar, v Indii. Jeho hrob je tam tieZ. Munir je meno jednej z dedin v
regione mesta Bihar. Jeho Zivotopis je podrobne popisany v knihe Akhbar-ul akhyar,
napisanej Shahom 'Abdulhaq Dahlawijom 'rahmatullahi ta'ala 'alaih'. Tato kniha je v
perzstine a bola vytlacena v meste Diobend, Indii, v roku 1332 [1914 A.D.], a neskor v meste
Lahore, Pakistane. Tieto knihy, Irshad-us-salikin, Ma'din-ul-ma'ani, a Maktubat, su vel'mi
hodnotné. Ghulam 'Ali'Abdullah-i Dahlawi 'rahmatullahi ta'ala alaih™', jeden z velkych
ucencov Ahl as-Sunny, odporuca precitat’ si knihu od Ahmada bin Yahya Muniri'ho,
Maktubat, a uvadza v jeho 99. liste, ze je to vel'mi efektivne v oCist'ovani srdca. [Imam-i-
Rabbani 'rahmatullahi 'alaih' uvddza nasledovne v niekol’kych jeho listoch: "Prikazanie
Allaha ta’ala st pozyvané farzy, a jeho zakazy st pozyvané haramy. (Ciny, slové, spravanie),
ktoré nie su ani farz ani haram, a ktoré boli oznacené za slobodné (Islamom), st nazyvané
mubahy. Vykondvanie farzov, vyhybanie sa haramov, a ¢inenie mubahov pre poteSenie
Allaha ta'ala, (tj pre jeho Priazeti), je nazyvané uctievanim. Cin uctievania je sahih a magbol,
tj je to spravne a teda paci sa to Allahu ta'ala, je to podmienené 'ilmom (znalost'ou), tj ucenie
sa podmienok na to, aby to bolo vykonané spravne, d’alej 'amalom, tj - vykonavat’ to v sulade
s ustanovenymi podmienkami a s pritomnost’ou ikhlasu. A robit’ nieco s ikhlasom znamena
vykonévat’ to iba za u¢elom ziskania Allahovi ta'ala priazne a lasky a len preto, ze On to
prikazal, bez ohl'adu na svetské vyhody ako st peniaze, postavenie a slava. 'Ilm (vedomosti)
su ziskané ¢itanim knih Fighu pod dohl'adom kvalifikovaného ndbozenského ucitel’a a ikhlas
je ziskany pozorovanim slov a rokovania Waliho a ¢itanie jeho knih o vede Tasawwuf.
Islamské vedomosti sa skladaji z dvoch komponentov: Nabozenské vedomosti, a Vedecké
vedomosti. Je farzom, (tj povinné), sa ucit tol’ko, kol'ko je potrebné. Napriklad, je farzem
zistit’ si, akym sposobom uzivat’ lieky, ktoré st ndm predpisané a ich davkovanie, alebo pre
¢loveka, ktory potrebuje pouzivat elektrické zariadenie, ziskat’ potrebné znalosti na spravne
pouzitie. Ak tak neurobi, mdze nastat’ nahla smrt’.

#1'Abdullah-i Dahlawi zomrel v Dilli v roku 1240 A.H. (1824).

62



"Ak Moslim zanedba svoje povinnosti spojené s uctievanim kvoli svojej lenivosti alebo
zlej spolo¢nosti a zomrie bez vykonania tawby, avSak veri vo farzy a haramy, bude muceny v
Pekelnom ohni tak dlho, ako si to zasliZi za svoje hriechy. Clovek, ktory sa neuéi farzy alebo
im neprikladéa dolezitost’ aj ked’ ich pozna, a ktory ich zanedbéava bez akéhokol'vek pocitu
viny alebo strachu z Allaha ta'ala, uz nie je sicastou Islamu a stdva sa z neho neveriaci. Bude
vystaveny Pekelnému ohiu naveky. Toto pravidlo plati aj pre konanie haramov.

"Ak Clovek neziska informacie tykajuce sa ur¢itého skutku uctievania, a teda nie je
oboznameny s podmienkami pre jeho spravne vykonanie, takéto uctievanie nie je sahih
(platné), aj ked’ je vykonané s ikhlasom. Bude podrobeny Pekelnému ohiiu tak, akoby tento
skutok neurobil. Uctievanie vykonané ¢lovekom, ktory poznad dané podmienky a dodrZiava
ich, bude sahih a zachrani ho to od Pekla, ale ak toto uctievanie bude vykonané bez
pritomnosti ikhlasu, nebude prijaté, a jeho d’alSie dobré skutky tiez. Neziska za nich ziadny
thawab (odmenu na Onom Svete). Allahu ta'ala uviedol, ze On nebude spokojny s takym
uctievanim a dobrymi, §lachetnymi skutkami. Uctievanie bez ilmu a ikhlasu nie je spravne.
Tieto skutky ¢loveka neochrania pred neverenstvom, hrieSnictvom a trestom. Celkom vel'a
hypokratov, uctievajucich cely svoj zivot, zomrelo ako neveriaci. Uctievanie vykondvané s
pritomnost'ou 'ilmu a ikhlasu ochranuje ¢loveka pred nevierou a hrieSnost'ou, a robi z neho
'azize (vel'mi vaZeného) vo svete. A €o sa tyka jeho Zivota na Onom Svete, Allahu ta'ala
sl'ubuje v deviatom ayate-i-kerime Sury Maida a tieZ v Sure Wa-1-'asr, Ze On ho ochrani od
Pekelného ohna. Allahu ta'ala je pravdivy vo Svojich sl'uboch. On vzdy plni Svoje sl'uby."]

Allahu ta'ala vykonava Svoju odplatu skrze Svojho sluZobnika. Ti bez poznania
(ilm-i-ladunni), si myslia, Ze to bolo vykonané sluZobnikom. V3etky veci patria

Stvoritel’ovi, uskutociiované skrze ruky sluZobnika. Ani steblo sa nepohne, bez
,Adahovi sily.

ALLAH EXISTUJE A JE JEDEN.

63



VSETKY STVORENIA NEEXISTOVALA
A STANU SA NEEXISTUJUCIMI.

Veci okolo nas rozpoznavame pomocou nasich zmyslovych organov. Veci, ktoré
ovplyviiuji nase zmyslové organy, sa nazyvaju existencie alebo stvorenie. Existencie
ovplyviiuji nase zmyslové organy prostrednictvom atributov alebo vlastnosti, ktorymi sa
rozliSuju jeden od druhého. Svetlo, zvuk, voda, vzduch a skleneny material, to vSetko st
existencie; to vSetko existuje. Existencie, ktoré maju vel’kost’, vdhu a objem, inymi slovami,
ktoré zaberaji miesto v priestore, st nazyvané latkami alebo hmotou. Latky st jedna od
druhej rozliSované svojimi vlastnost’ami alebo kvalitou. Vzduch, voda, kamen a sklo, vSetky
su latky. Svetlo a zvuk nie su latkami, pretoze ani nezaberaju miesto v priestore a ani ni¢
nevazi. Kazda existencia nesie energiu, ¢izZe silu; teda, méze vykonat’ pracu. Kazda latka
moze existovat’ v troch skupenstvach: pevnom, kvapalnom a plynnom. Pevné latky majt tvar.
Kvapalné a plynné latky sa tvaruju podl'a nadoby, v ktorej sa nachadzaji, a nemaja urcity
tvar. Latka, ktora ma tvar, je nazyvand predmetom. Latky su vacSinou predmety. Napriklad
krac, Spendlik, klieste, lopata a klinec st odlisné predmety s rozdielnymi tvarmi. Ale vSetky
mozu byt vyrobené latkou, tj zelezom. Existuji dva druhy latok: prvky a zliceniny.

Zmeny sa odohravaju vzdy, v kazdom predmete. Napriklad, moze sa pohybovat’ a menit’
svoju polohu, alebo sa zvd¢Sovat’ alebo zmenSovat. Mdze sa zmenit sfarbenie. Moze
ochoriet’ a zomriet’, ak je to Zijuca bytost’. Tieto zmeny sa nazyvaju udalosti. Ziadna zmena
sa v hmote neodohréva bez ovplyvnenia vonkaj$im faktorom. Udalost’, ktord nezapricinuje
zmenu v podstate hmoty, sa nazyva fyzikalna udalost’. Ked’ roztrhame papier na kusky, je to
fyzikélna udalost’. Nejaka sila musi ovplyvnit’ latku, aby sa tejto latke stala fyzikalna udalost’.
Udalosti, ktoré menia skladbu alebo podstatu latky, sa nazyvaju chemické udalosti. Ked’ sa
papier pali a meni sa na popol, prebicha chemicka udalost’. Latka musi byt ovplyvnena inou
latkou, aby v tejto latke mohla prebehntt’ chemicka udalost’. Ked’ na seba posobia dve alebo
viac latok a chemicka udalost’ sa odohrava v kazdej z nich, nazyvame to chemickou reakciou.

Chemicka reakcia medzi latkami, teda, ich vzdjomné ovplyviiovanie, prebieha medzi ich
najmensSimi jednotkami (ktoré sa mozu podiel’at’ na chemickej zmene a su) nazyvané atémy.
Kazdy predmet sa sklad4 z atomov. Aj ked’ Struktara atdbmov je rovnaka, ich vel’kost’ a
hmotnost’ sa liSia. A teda, dnes pozname sto pét’ druhov atomov. Dokonca najvicsi atom je
taky maly, Ze nemozno uvidiet’ ani pod najvykonnejSim mikroskopom. Ked’ sa zlicia
podobné atomy, vytvara prvok. A pretoze mame sto pit’ druhov atdmov, aj prvkov je sto pét.
Zelezo, sira, ortut’, kyslik a uhlik st vietky elementy. Ked’ sa zlt¢ia odli§né atomy, vytvara
zluceninu. Existuje stovky tisic zlucenin. Voda, alkohol, sol’ a vapno st zli€eniny. Zliceniny
sa vytvaraju zlucovanim dvoch alebo viacerych prvkov alebo atoémov.

Vsetky predmety, napr. hory, more, vSetky druhy rastlin a zvierata sa skladaja zo sto
piatich prvkov. Stavebné kamene zivych a nezivych latok st stopit’ prvkov. Vsetky latky si
tvorené kombindciou atomov jedného alebo viacerych z tychto sto piatich prvkov. Vzduch,
pdda, voda, Ziara, svetlo, elektrina a choroboplodné zarodky sposobuju rozklad zlucenin
alebo zluovanie ltok. "Ziadna zmena sa neodohra bez pri¢iny." Pri tychto zmenach,
atomy, jednotky prvkov, sa st'ahuju z jednej latky do druhej alebo opustaju latky a stavaju sa
vol'nymi. Pozorujeme, Ze predmety miznq, ale pretoze sudime podla toho, ¢o vidime, mylime
sa, pretoze vonkajsie ,,zmiznutie* alebo ,,objavovanie* je ni€ viac, nez transformacia do inych

64



latok; zmiznutie predmetu, napr. mrtvola v hrobe, je premena do inych latok ako st voda,
plyny a zemité latky. Ak by nové latky, ktoré vznikli cez zmenu, neovplyvnili nase zmyslové
orgéany, nemohli by sme si uvedomit’, ze vznikli. Z tohto dovodu hovorime, ze skorsi predmet
zmizol, zatial’ ¢o iba prekonal zmenu. Pozorujeme tiez, Ze povaha kazdého zo sto piatich
prvkov sa meni, a Ze v kazdom prvku sa odohravaju fyzické a chemické udalosti. Ked’ sa
prvok spoji s inym (alebo inymi) v zla€eninu, ionizuje, to je, Ze atdmy stracaju alebo
ziskavaju elektrony, a teda, r6zne fyzické a chemické vlastnosti tychto prvkov sa menia.
Atom kazdého prvku je tvoreny jadrom a r6znym poctom malych Castic zvanych elektréony.
Jadro sa nachadza v strede atomu. Jadra atémov vSetkych prvkov, okrem vodika, st tvorené
Casticami zvanymi protonmi, ktoré maju kladny elektricky néboj, a neutrény, ktoré nemaji
elektricky naboj. Elektron je zdporna elektricka Castica pohybujlca sa okolo jadra. Elektrony
neobiehaju stale po jednej obeznej drdhe, menia obezna dréhu.

Je dokdzané u radioaktivnych prvkov, Ze v ich jadrach sa odohravaji zmeny zvané
Stiepenie, tiez. Dalej, pri tomto nukledrnom $tiepeni sa jeden prvok premiefia na iny; a
niektoré masy hmoty prestdvaju existovat’ a menia sa na energiu, a tato zmena bola dokonca
formulovana zidovskym fyzikom Einsteinom (zomrel v roku 1375 A.H. [1955]). Takze, tak
ako zluceniny, prvky sa menia a mézu sa premieiat’ jeden na druhy.

Kazda latka, ziva alebo neziva, sa meni, napr. stard zmizne a nova sa vytvori. Kazda zijuca
bytost’, rastlina alebo zviera, ktoré dnes existuju, predtym neexistovali a boli tu iné Zijiice
bytosti. A v buducnosti, ziadna z momentalne zijucich bytosti nezostane, a vzniknu iné zijuce
bytosti. A tak je to aj s nezivymi existenciami, napr. prvok zeleza, zIuceniny kamena a kosti,
a vSetky Castice sa vzdy zmenia, napr. staré zmiznl a nové vznikni. Ked’ vlastnosti latky,
ktora vznikla a tej, ktora zanikla su rovnaké, clovek, neschopny zachytit’ tito zmenu,
predpoklada, Ze tato latka vzdy existovala. Priklad tohto mozno vidiet’ pri filmoch, ked’ r6zne
obrazy st predkladané v kratkych ¢asovych intervaloch; napriek tomu, neschopny toto
rozpoznat’, pozorovatel’ si mysli, ze rovnaky obrazok sa pohybuje na obrazovke. Ked’ sa
kusok papiera spali a stane sa popolom, hovorime, Ze papier zmizol a vznikol popol, pretoze
dokazeme zachytit’ zmenu. Ked’ sa I'ad rozpusti, hovorime, Ze 'ad zmizol a vznikla voda.

Na zaciatku knihy Sharh al-'Aqa'id sa pise: "Ked'Ze vSetky bytosti naznacuji Allahovu
ta'ala existenciu, vSetky stvorenia sa nazyvaju 'alam. Tiez, vSetky triedy existencie
rovnakého druhu sa nazyvaju 'alam, napriklad, 'alam l'udskych bytosti, 'alam anjelov, 'alam
zvierat a 'alam nezivej existencie. Alebo kazdy predmet je pozyvany alamom."

Na 441. strane knihy Sharh al-Mawagqif® sa pise: ,,alam je hadith, tj. vietko je
stvorenim. Inymi slovami, zacalo to existovat’ neskor, hoci to neexistovalo. [A my sme uz
vyssie vysvetlili, ze stvorenia vZdy vznikaju jeden z druhého.] Oboje, hmota a vlastnosti
latok, st hadithom. Co sa tyka tejto zaleZitosti, existuju §tyri odli$né nazory:

1) Podl'a Moslimov, zidov, krestanov a magov, oboje, hmota a vlastnosti latok st
hadithom.

2) Podrla Aristotel’a a jeho nasledujucich filozofov, oboje, hmota a vlastnosti latok, st
vecné. Uviedli, ze oni nevznikli z ni¢oho, a Ze vzdy existovali. Moderna chémia
pozitivne dokazuje, Ze toto tvrdenie je mylné. Clovek, ktory tomuto veri alebo to

# Sayyid Sherif Ali Jurjani, autor knihy Sharh-i Mawagqif, zomrel v Shiraze v roku 816 [1413 A.D.].
Samotna kniha je sharh (komentarom) ku knihe Mawagqif, ktora bola zase napisana Qadim 'Addom
'Abd-ur-Rahman bin Ahmadom 'Ala'uddin Ijijem 'rahmatullahi 'alaih’ (700 A.D. .]) . Napisal skratenu
verziu svojej vlastnej knihy a nazval ju Jewahir, a neskor, Shems-addin Fenari 'rahmatullahi 'alaih’
(751 A.H. — 834 [1431 A.D.]), napisal komentar k tejto skratenej verzii.

65



hovori, opuita Islam a stava sa neveriacim. Ibn Sina® (Avicenna) a Muhammad
Farabi (zomrel v Damasku, 339 A.H. [950]) to tieZ tvrdili.

3) Podla filozofov predchadzajucich Aristotela, hmota je vecna, ale vlastnosti su hadith.
Dnes, mnoho vedcov ma tito mylnu predstavu.

4) Nikto netvrdil, Ze hmota je hadith a vlastnosti su ve¢né. Calinos sa nemohol
rozhodnut medzi tymito Styrmi."

Moslimovia dokazuju niekol’kymi spdsobmi, Ze hmota a jej vlastnosti su hadith. Prvy
spOsob je zalozeny na skutoCnosti, ze hmota a vSetky jej Castice sa neustdle menia. Nieco, ¢o
sa meni, nemdze byt vecné; musi to byt hadith, pretoze kazda vznikajuca latka pochédza z
inej jej predchadzajtcej latky, tento proces nemoze ist’ spat’ do nekonecna. Tieto zmeny by
mali mat’ zaciatok, a teda, nejaké pociatocné latky museli byt’ stvorené z nicoho. Ak by
nebola pociatocna latka vytvorend z ni¢oho, to je, proces postupnosti pricom latka pochadza z
latky jej predchadzajucej by pokracoval spat’ do nekone¢na, nemohol by existovat’ zaciatok
toho, Ze latka vznik4 z inej latky, a Ziadna latka by dnes neexistovala. Suc¢asna existencia
latok a to, Ze vznikaju jedna z druhej, ukazuje na skuto¢nost’, ze sa rozrastli z poc¢iatocnych
latok, ktoré boli stvorené z ni¢oho.

Okrem toho, o kameni, ktory spadne z neba, nemézeme povedat’, ze priSiel z nekonecna,
nekonecného priestoru alebo ¢asu (vecnosti), pretoze to naznacuje, Ze 'zaciatok alebo hranice
neexistuje.' Prist’ z nekone¢na, teda, by znamenalo prist’ z neexistencie, a nie¢o ¢o by malo
prist’ z nekone¢na by nemalo prist’ vobec. Bolo by hlupe a blaznivé povedat’, "Prichadza to z
nekonec¢na." Podobne, ¢lovek rozmnozujuci sa jeden z druhého nemoze prichadzat’ z
vecnosti. Musel byt’ rozmnozeny, po¢nuc prvou bytostou, ktora bola stvorena z ni¢oho.
Pokial’ by nebol stvoreny prvy ¢lovek, a I'udia by sa mali rozmnozovat’ z nekone¢na, ziadny
¢lovek by dnes neexistoval. Tak je to aj s kazdou existenciou. Bolo by hlipe a nezluéiteI'né s
rozumom a vedou povedat’, "Tak to prislo a tak to tieZ odide. Ziadna prvotna latka nebola
stvorena z nicoho," lebo latky’ alebo existencia’ vznikaju jedna z druhej. Zmeny nenaznacuju
nekonecnost’, ale to, Ze to bolo stvorené z ni¢oho; to je, nevykazuje kvality Wajib al-wujud
existencie, ale ukazuje na to, Ze je to mumkin al-wujud.

Otazka: Stvoritel alamu Sam a Jeho Vlastnosti st vecné. Ked’ Jeho Vlastnost’ "Tvorivost”
je ve¢na, neznamena to, ze 'alam musi byt’ vecny, tiez?

Odpoved’: Neustale sme svedkami skuto¢nosti, Ze Stvoritel’, ktory je ve¢ny, meni latky a
Castice pomocou roznych prostriedkov alebo pri€in; to je, On ich ni¢i a vytvara iné miesto
nich. Ve¢ny Stvoritel’ tvori kedykol'vek si to praje, to je, On neustéle vytvara latky z inych
latok. Tak ako tvori kazdy alam, kazdl latku a kazdi Casticu cez nejaké prostriedky alebo
priciny, podobne je schopny ich vytvorit’ bez akychkol'vek pricin alebo prostriedkov,
kedykol'vek bude chciet’.

Clovek, ktory veri, Ze bytosti st hadithy, bude tiez verit v to, ze buda znova znicené. Je
zjavné, ze bytosti, ktoré boli raz stvorené zatial’ co predtym neexistovali, sa znovu mdzu stat’
neexistujucimi. Teraz pozorujeme, Ze mnoho bytosti prestava existovat’ alebo sa meni do
stavu, ked’ nie st schopni ovplyviiovat’ naSe zmyslové organy. Byt Moslimom vyZzaduje verit’
skuto¢nosti, ze latky, predmety a vSetky bytosti boli stvorené z nicoho, a Ze, opét, prestant
existovat. Pozorovali sme, Ze latky vznikali zatial’ ¢o predtym neexistovali a potom zase
prestali existovat’; to je, ich tvary a vlastnosti mizli. Ked” predmety prestavaju existovat’, ich
latky zostavaju. Avsak, ako sme uz vysvetlili vyssie, tieto latky nie st vecné, taktiez. Boli
stvorené v d’alekej minulosti Allahem ta'ala, a On ich znova zni¢i pri prichode konca sveta.

® Ibni Sina Husain zomrel v roku 428 [1037 A.D.].

66



Dnesné vedecké znalosti nas neodradzaji od viery v tuto skuto¢nost’. Neverit’ v toto znamena
oc¢iernovat’ vedu a naznacuje nepriatel'stvo k Islamu. Islam nezavrhuje vedecké znalosti.
Zavrhuje zanedbavanie nabozenského vzdelavania a povinnosti uctievania. Rovnako vedecké
znalosti nepopieraju Islam. Prave naopak, potvrdzuja a overuju ho.

Ked’ze 'alam je hadith, musi mat’ stvoritel’a, ktory ho stvoril z ni¢oho, pretoze, ako sme uz
vysvetlili vysSie, ziadna udalost’ sa nestane sama od seba. Dnes, tisice lieCiv, domacich
spotrebicov, priemyselného a komeréného tovaru, elektronickych zariadeni, a zbrani sa
vyraba v tovarnach. Vacsina z nich je vyrobena pomocou sofistikovanych vypoctov a po
prejdeni stovkami testovani. Povedal sndd’ niekto, Ze by o i len jeden z nich vznikol sdm od
seba? Nie, hovori sa, Ze vSetky su vyrobené vedome a s uvazenim a kazdy jeden z nich
vyzaduje vyrobca; napriek tomu tvrdia, Ze milidony latok spojenych so zivymi a nezivymi
stvoreniami, neustale novo objaveni tvorovia, procesy, a struktury, ktoré su stale nezndme, sa
vytvorili sami nahodne. Co by to mohlo byt iné ako pokrytectvo, hlipa tvrdohlavost’ alebo
¢ire idiotstvo? Je ocividné, Ze existuje iba jeden Stvoritel, ktory vytvéra existenciu kazdej
latky a moznost’ pohybu. Tento Stvoritel’ je Wajib al-wujud, to je, On nevznikol po tom, ¢o
by neexistoval; On musel vzdy existovat’. On nepotrebuje ni¢ pre Svoju existenciu. Keby
neexistoval ve¢ne, musel by byt mumkin al-wujud, alebo hadith, stvorenie akym je alam; ako
stvorenie, musel by byt’ stvoreny z ni¢oho alebo skrze zmeny, z in¢ho stvorenia, ktoré zase
muselo byt stvorené inym stvoritel'om, teda, vyzadovalo by to nekonec¢ny pocet stvoritel'ov;
pokial’ budeme uvazovat’ rovnakym spdsobom ako sme vyssie vysvetlili, ze zmeny vo
stvoreni nemoézu byt nekone¢né, bude z toho vyrozumené, ze nemdze existovat’ nekonecné
mnozstvo stvoritel'ov, a Ze stvorenie sa zac¢alo prvym a jedinym Stvoritel'om. Lebo, ak by
proces stvorenia stvoritel'ov jeden druhym islo spéat’ donekonecna, nebol by pociatocny
stvoritel’, a ziadny stvoritel’ by neexistoval. A preto, prvy nikym nevytvoreny stvoritel je
Jedine¢nym Stvoritelom vsetkych stvoreni. Nie je stvoritel'a pred alebo po Nom. Stvoritel
nebol stvoreny. Je neustéle existujuci. Keby na moment zanikla Jeho existencia, vSetky
stvorenia by tiez zanikli. Wajib al-wujud nie je potrebny ni¢oho v akomkol'vek ohl'ade. Ten,
ktory stvoril zem, nebesia, atomy a zivé bytosti v takom pravidelnom a vypocitanom
poriadku by mal byt’ vSemohuci, vSevediaci, schopny vytvorit’ v momente vSetko, ¢o si praje,
a nemalo by v nom dochadzat’ k ziadnej zmene. Keby Jeho sila nebola nekone¢na, a nebol by
vSevediaci, nebol by schopny vytvorit’ stvorenie v tak pravidelnom a vypocitanom poriadku.
Ak by existovalo viac stvoritel'ov, a ich priania nieo vytvorit’ by sa nezhodovali, ti, ktorych
priania by zostali nedokoncené by neboli stvoriteI'mi a veci, ktoré by boli vytvorené by boli
pomiesané. Pre viac informécii si prosim precitajte arabské a turecké komentére ku knihe
Qasidat al-Amali napisané 'Ali Oshijem (zomrel v roku 575 A.H. [1180]).

Ziadna zmena sa neodohrava vo Stvoritelovi. NeZ stvoril vesmir, bol rovnaky ako je teraz.
Tak ako stvoril vSetko z ni¢oho, podobne vzdy a neustale vytvara vSetko; v opa¢nom pripade,
kazda zmena by naznacovala, Ze je stvorenim a Ze bol stvoreny z ni¢oho. VysSie sme
vysvetlili, Ze On vzdy existoval a nikdy nezanikne. A teda, Ziadna zmena sa v Nom
neodohrava. Tak ako Ho stvorenia potrebovali v po€iatku pre ich stvorenie, rovnako tak Ho
potrebuju v kazdom okamihu. On sam vsSetko vytvara, tvoria vSetky zmeny. Vytvara vSetko
skrze prostriedky, aby ¢lovek mohol prezit’ a byt civilizovany, a tak, aby malo vsetko
poriadok. Tak ako vytvara prostriedky, podobne vytvara silu, ich pdsobenie. Clovek nemoze
stvorit’ ni¢. Cudska praca sa stava iba prostriedkom, s ktorym pri¢iny ovplyviiuju hmotu.

Jest, ked’ mame hlad, brat’ lieky, ked’ sme chori, skrtat’ zapalkou pre zapalenie sviecky,
nalievat’ kyselinu do zinku na ziskanie vodika, zmiesat’ vapno s hlinou a zahrievat’ zmes na

67



vyrobu cementu, kimit’ kravu na ziskanie mlieka, postavit’ vodnu elektraren na vyrabanie
elektriny a postavit’ akukol'vek tovaren, toto vsetko su priklady, ked ¢lovek pdsobi ako
vyuzivanie prostriedkov, aby Allahu ta'ala vytvoril nové veci. Ludska vola a sila, tiez, st
prostriedky vytvorené Nim. A ¢lovek je prostriedkom pre Allahovo ta'ala tvorenie. Allahu
ta'ala chce vytvarat’ tymto sposobom. Ako vidime, bolo by hlupe, absurdné a nezlucitelné s
rozumom a vedou povedat’: "Ten a ten vytvoril," alebo "My sme vytvorili."

Ludia musia milovat’ jedine¢ného Stvoritel’a, ktory ich stvoril, udrzuje ich nazive, a
vytvara a posiela veci, ktoré potrebuju. Mali by byt’ Jeho sluzobnikmi. To je, kazdy tvor by
Ho mal uctievat’, riadit’ sa Nim a re$pektovat’ Ho. Téato skuto¢nost’ bola zdihavo popisana v
liste v tivode tejto knihy. On Sdm uviedol, Ze meno tohto Wajib al-wujuda, tohto BoZstva,
Boha, ktory je iba Jeden, je Allah. Clovek nema pravo menit' Jeho Meno, ktoré nam On Sam
oznamil. Takto nepradvom vykonany €in by bol vel'mi zly a Skaredy.

Krestania a ich knazi veria, Ze existuju traja stvoritelia. Argumenty, ktoré sme predlozili
vyssie ukazuju na skutocnost’, Ze existuje iba jeden stvoritel’, a Ze argumenty predkladané
krest'anstvom a kiiazmi su falo$né a heretické.

Ked’ vedomosti zmiznu, Islam zmizne tieZ;
Potom, 7 tohto odia, ktoré nazyvame nevedomost’ou,

Mali by sme sa snaZit’ odputat’, napriec¢ narodom.
Tato posledna katastrofa stdle nestacila?

Keby si len pomyslel, ¢o tato pohroma stdla!
Mozog by sa ti rozpustil a vytekal by 7 o&i miesto siz!

Co znamenajii tie neddvne udalosti, prajem si, aby si to vedel!
Narod zanikne, ak sa nespamdita!

Lebo, d’alsi otras bude t'azko znesitel’ny.
Lebo, terajsi spanok bude znamenat’ smrt’ou bez prebudenia!

Napray svoju mordlku a ponor sa do vedy;
Armada s atomovymi bombami a zboZnymi bojovnikmi!

Je potrebna pokrocilost’ v Islame aj vo vojnovej sile;
Tieto dve spolocne povedu ndarod k mieru.

“SALAFIYYA”

68



Musime povedat’, uz v uvode, ze knihy napisané ucenci Ahl as-Sunny ‘rahmatullahi ta’ala
‘alaihim ajma’in’ nespominaju ni¢ v mene "Salafiyya" alebo "Salafiyya madhhabu." Tieto
mena, vymyslené neskor la-madhhabijcami, sa rozsirili medzi turky skrze knihy la-
madhhabijcov prelozné z arabCiny do turectiny 'ud’'mi nepoznajiicimi ndbozenstvo. Podla
nich:

"Salafiyya je meno madhhabu, ktory bol nasledovany vSetkymi ¢lenmi Sunni predtym ako
madhhaby Ash’ariyya a Maturidiyya boli zalozené. Boli nasledovnikov Sahabov a Tabi'inov.
Salafiyya madhhab je madhhabom Sahabov, Tabi'inov a Taba at-Tabi'inov. Styria velki
imamovia patrili k tomuto madhhabu. Prva kniha, ktora obhajuje Salafiyya madhhab bola
Figh al-akbar napisand al-Imamom al-a'’zamom. Al-Imam al-Ghazali napisal vo svojej knihe
Iljam al-awam 'ani-l-kalam, Ze Salafiyya madhhab mal sedum naleZitosti. Zacal s 'ilm al-
kalamom mutaakhirinu. Potom, ¢o Studoval madhaby ranych 'ulama'jov kalamu a myslienky
Islamskych filozofov, al-Imam al-Ghazali vykonal zmeny v metddach 'ilm al-kalamu. Vlozil
do 'ilm al-kalamu filozofické témy so zdmerom ho vyvratit. Ar-Radi a al-Amidi spojili kalam
a filozofiu a vytvorili z nich odbor vedomosti. A al- Beydawi urobil kalam a filozofiu
nerozlucite'né. 'Tlm al-kalam mutaakhirinu zabranil $ireniu Salafiyya madhhabu. Ibn
Taimiyya a jeho ucenik Ibn al- Qayyim al-Jawziyya sa snazili obohatit’ Salafiyya madhhab,
ktory sa neskor rozdelil na dve Casti; Rani Salafijovia nerozoberali detaily vlastnosti Allahu
ta'ala alebo nass mutashabihov. Neskorsi Salafijovia rozoberali tieto podrobnosti. Tato
situdcia za¢ina byt’ celkom napadna s prichodom neskorsich Salafijcov ako napriklad Ibn
Taymiyya a Ibn al-Qayyim al- Jawziyya. Rani a neskorsi Salafijovia sa spolo¢ne nazyvaju
Ahl as-Sunnat al-khassa. Cudia kalamu, ktori patria k Ahl as-Sunne, vylozili niektoré nass,
ale Salafijovia boli proti tomu. S ich ndzorom, ze Alahova tvar a Jeho prichod nie je rovnaky
ako tvar l'udi a ich prichod, sa Salafijovia liSia od Mushabbihov."

Nie je spravne hovorit, Ze al-Ash'ari a al- Maturidi madhhaby boli zalozené neskor. Tito
dvaja skveli imamovia vysvetlili znalosti i'tiqadu a imanu odovzdané Salafom as-salihinom,
usporiadali ich do kategorii a uverejnili ich, teda, urobili ich pristupné pre mladez. Al-Imam
al-Ash'ari patril k Imam ash-Shafi'ijjovym uc¢enikom. A al-Imam al-Maturidi bol skvelym
¢lenom medzi al-Imam al-a'zam Abu Hanifovymi u¢enikmi. Al-Ash'ari a al-Maturidi
neopustili spoloény Madhhab ich majstrov; nezalozili nové Madhhaby. Tito dvaja a ich
ucitelia a imadmovia Styroch Madhhabov mali jeden spoloény Madhhab: Madhhab viery
vel'mi dobre znamy pod nazvom Ahl as-Sunnat wa-l-Jama'a. Hlavné principy dodrZiavané
Pud’mi tejto skupiny st rovnaké ako hlavné principy dodrziavané Sahabaty al-kiramy,
Tabi'iny a Taba' at-Tabi'iny. Kniha Figh al-akbar, napisané al-Imamom al-a'zam Abu Hanifou,
obhajuje Madhhab Ahl as-Sunny. Slovo 'Salafiyya' nie je obsiahnuté ani v tejto knihe ani v
knihe al-Imama al-Ghazaliho, Iljam Al-awam 'ani-I-kalam. Tieto dve knihy a Qawl al-fasl®*,
jeden z komentarov ku knihe Figh al-akbar, vyucuju Madhhaby Ahl as-Sunny a
zodpovedaju heretickym skupinam a filozofom. Al-Imam al-Ghazal piSe vo svojej knihe
Iljam al-awam: "Mal by som poznamenat’, Ze Salaf Madhhab je pravdivy a spravny. Mal by
som upozornit’ na to, Ze ti, ktori sa odchylia od tohto Madhhabu, sa stavaju drzite'mi bida.
Salaf Madhhab znamena Madhhab vedeny Sahabaty al-kiramy a Tabi'iny. Tento Madhhab ma
sedum nalezitosti." Ako je vidiet’, kniha Iljam piSe o siedmich nalezitostiach 'Salaf’
Madhhabu.

# Knihy Figh al-akbar, Iljam a Qawl al-fasl boli reprodukované nakladatel'stvom Hakikat Kitabevi
v Istanbule.

69



Povedat, ze to st nalezitosti ,,Salafiyjcov*, znamena prekrucat’ tuto knihu a ohovérat’ al-
Imama al-Ghazaliho. Tak ako vo vSetkych knihach Ahl as-Sunny, vo vel'mi hodnotenej knihe
Fighu, Durr al-mukhtar, pod zapismi 'Salaf' a 'Khalaf', v kapitole zaoberajucej sa
"Svedectvom", sa piSe: "Salaf je epitetonom pre Sahaby a Tabi 'iny. Su tiez nazyvani Salaf
as-salihin. A ti 'ulama' Ahl as-Sunny, ktori nasleduju Salaf as-salihin st nazyvani 'Khalaf.""
Al- Imam al- Ghazali, al-Imam ar-Radi a Imam al-Beydawi, ktori boli 'ulamy(a)' Tafsiru
milovani a cteni nad vSetkymi, boli vSetci clenmi Madhhabu Salaf as-salihin. Skupiny bid'a,
ktoré sa objavili v ich dobe, zamieSali 'ilm al-kalam s filozofiou. V skuto¢nosti, zalozili svoj
iman na filozofiu. Kniha al-Milal wa-nnihal podéva podrobné¢ informécie ohl'adom kréda
tychto heretickych skupin. Pri obhajovani Madhhabu Ahl as-Sunny proti tymto skazenym
skupinam, a vyvracovaniu ich heretickych myslienok, tito traja imamovia podali rozsiahle
odpovede na ich filozofiu. Pod4vanie tychto odpovedi neznamena mieSanie filozofie s
Madhhabom Ahl as-Sunny. Prave naopak, ocistili znalosti kaldmu od filozofickych
myslienok, ktoré k nim boli vloZené. Ani praca al-Beydawiho ani tafsir Shaikha-zady,
najhodnotnejsia z jeho anotacii, neobsahuju filozofické myslienky alebo filozofické metody.
Je vel'mi hanebnym ohovaranim, ked’ niekto povie, Ze sa tito vzneSeni imamovia vydali na
cestu filozofie. Tato stigma bola prvykrat pripojend k 'ulame(a)' Ahl as-Sunny Ibnom
Taymiyyou v jeho knihe al-Wasita. Dalej, uviest, Ze sa Ibn Taymiyya a jeho u¢enik Ibn al-
Qayyim al Jawziyya pokusili obohatit’ Salafiyya madhhab, je dolezitym bodom, kde l'udia,
ktori su na spravnej ceste a ti, ktori sa mylne odchylili, sa od seba odlisuju. Pred tymito
dvoma l'ud’'mi "Salafiyya" madhhab neexistoval, dokonca ani slovo 'Salafiyya'; ako sa teda
mdze tvrdit, ze sa ho pokusili obohatit’? Pred tymito dvoma, existoval iba jeden spravny
Madhhab, a tym je Salaf as-salihin Madhhab, ktory bol pomenovany Ahl as-Sunna wa-I-
Jama'a. Ibn Taymiyya sa snazil prekrutit’ tento spravny Madhhab a vymyslel mnoho bid'a.
Zdroje ako su knihy, slova, a heretické, zI¢ myslienky dneSnych la-madhhabijcov a
nabozenskych reformatorov, su iba bid'a vymyslené Ibnom Taymiyyom. Na to, aby oklamali
Moslimov a presvedcili mladych, Ze ich hereticka cesta je ta spravna, tito heretici vypracovali
priserné stratégie; vytvorili meno ,,Salafiyya“ z ndzvu ,,Salaf as-salihin“, aby mohli byt
schvalen¢ Ibn Taymiyyeho ,,bid* a zI¢ myslienky, a aby mohli vtiahnut’ mladez do svojich
vod; pripisali stigmy filozofie a bid'a Islamskym uc¢encom, ktori st nasledovnici Salaf as-
salihinov, a obvinili ich z odchylenia sa od ich vymyslenej skupiny Salafiyya; dali dopopredia
Ibn Taymiyyu ako mujtahida, ako hrdinu, ktory vzkriesil Salafiyye. V skuto¢nosti, u¢enci Ahl
as-Sunny 'rahmatullahi ta'ala 'alathim ajma'in', ktori st nasledovnici u¢encov zvanych Salaf
as-salihin, obhajuji u€enie 1'tiqadu Ahl as-Sunny, ktoré bolo Madhhabom Salaf assalihinov,
av knihdach, ktoré doteraz napisali a ktor¢ stale piSu, informuji o tom, ze Ibn Taymiyya, ash-
Shawkani a im podobni sa odchylili od spravnej cesty Salaf as-salihinov a vtahujia Moslimov
k zatrateniu.

Cudia, ktori ¢itaju knihy at-Tawassuli bi-n-Nabi wa bi-s-salihin, Ulama' almuslimin wa
'I-mukhalifun, Shifa' as-siqgam a jej vod, Tathir al-fu'ad min danasi-l-i 'tiqad, si
uvedomi, Ze l'udia, ktori vymysleli skazent vieru zvant "Novi Salafiyya" vedii Moslimov do
zahuby a nici Islam zvnutra.

Dnes, niektori ¢asto poukazuju na nazov 'Salafiyya.' Kazdy Moslim by mal vediet’ vel'mi
dobre, Ze v Islame neexistuje Salafiyya madhhab, ale iba Madhhab Salaf as-salihinov, ktori
boli Moslimami prvych dvoch Islamskych storoci, a boli velebeni v hadithu sherifu. Islamski
ucenci, ktori zili v tretom a Stvrtom storoci (islame) sa nazyvali Khalaf as-sadiqin. I'tigad
tychto ctenych l'udi sa nazyva Madhhab Ahl as-Sunnat wa-l-Jama'a. Toto je Madhhab

70



imanu, piliera viery. Iman udrziavany Sahabat al-kiramy a Tabi'iny bol totozny. Ich viera sa
nelisila. Dnes, va¢Sina Moslimov na zemi patri k Madhhabu Ahl as-Sunny. VSetkych
sedemdesiatdva heretickych skupin sa objavilo po druhom storoci Islamu. Zakladatelia
niektorych z nich Zili skor, ale bolo to az po Tabi'inoch, ked’ napisali svoje knihy, objavili sa v
skupinéch a vzdorovali Ahl as-Sunne.

Rasulullah 'sall-Allahu 'alaihi wa sallam' priniesol vieru Ahl as-Sunny. Sahabat al-
kiramovia Cerpali tieto uenia imanu zo zdroja. A Tabi'ini Izamovia sa nasledovne naucili
tieto ucenia od Sahabat al-kiramov. A od nich sa ucili ich nasledovnici; a teda ucenie Ahl as-
Sunny sa k nam dostalo spdsobom odovzdavania a tawaturu. Tieto uenia nemdzu byt
posudzované iivahami. Intelekt ich nemo6ze zmenit’, ale iba méze pomdct’ k ich porozumeniu.
To znamena, Ze intelekt je nevyhnutny na ich porozumenie, uvedomenie si, zZe su spravne, a
pochopenie ich hodnoty. VSetci ucenci z Hadisu zastavali presved¢enie Ahl as-Sunny.
Imamovia Styroch Madhhabov, boli tiez, v ich skutkoch, v tomto Madhhabe. Tiez, al-
Maturidi a al-Ash'ari, dva imamovia naSho Madhhabu viery, patrili k Madhhabu Ahl as-
Sunny. Obaja tito imamovia vyhlasili tento Madhhab. Vzdy obhajovali tento Madhhab proti
heretikom a materialistom, ktori uviazli v bazine starovekej gréckej filozofie. Aj ked boli
sucasnikmi, zili na odliSnych miestach, a ich spdsob premyslania a zaobchadzania s
previnilymi, s ktorymi prisli do styku, sa 1isili, rovnako tak metody obrany a odpovede
podavané tymito dvoma skvelymi u¢encami Ahl as-Sunny boli odlisné. Ale to neznamena, ze
patrili k odlisnym Madhhabom. Statisice hlboko vzdelanych u¢encov a Awliyjov,
prichadzajucich po tychto dvoch vysoko uc¢enych imamoch, studovali ich knihy a uviedli
suhlasne, Ze oni obaja patrili k Madhhabu Ahl as-Sunny. Ucenci Ahl as-Sunny zobrali nass s
ich zrejmymi vyznammi. Teda dali ayatom a hadisom ich zrejmé vyznamy a nedali
vysvetlenie (ta'wil) nassom, ani nepozmenili ich vyznamy, pokial’ pre nich nebolo darurou
takto urobit’. A tiez nikdy neurobili Ziadne zmeny podl’a ich osobnych znalosti alebo ndzorov.
Ale T'udia, ktori patrili k heretickym skupinam a la-madhhabijcom, sa nezdrahali zmenit’
ucenie imanu a 'ibadatu podl’a toho, ¢o sa naucili od gréckych filozofov a od sham vedcov,
ktori boli odporcami Islamu.

Ked’ sa osmansky §tat, ktory bol ochrancom Islamu a sluZobnici u¢encov Ahl as-Sunny,
rozpadli, nastalo podliehanie storoénym vymyslom slobodomurarov, misionarov a hanebnym
zakonom uvedenych britskou riSou, ktori zmobilizovali vSetky svoje materialne sily, a la-
madhbhab. S diabolskymi klamstvami a stratégiami, zacali napadat’ Ahl as-Sunnu a ni¢it’
Islam zvnutra, obzvlast’ v krajinach ako je Saudska Aréabia, kde sa ucenci Ahl as-Sunny
nemdzu vyjadrovat’ slobodne. Nemeratel'né zdroje, ktoré Wahhabijcové vynaloZili,
napomohli tejto agresii rozrast’ sa do celého sveta. Ako bolo upovedomené zo sprav z
Pakistanu, Indie a Africkych krajin, niektorym 'ud'om s ndboZenskym vyznanim, ktori ale
maju len malo znalosti oh'adom naboZenstva a Ziadny strach z Allaha, boli dané prispevky a
byty ako odmena za posilnenie tychto agresorov. Obzvlast, ich zradné klamanie mladych a
odcudzovanie je od Madhhabu Ahl as-Sunny, im zaistilo tieto odporné vyhody. V jednej z
knih, ktoré napisali, aby zviedli z cesty Studentov v madrasoch a deti Moslimov, autor
uvadza: "Napisal som tuto knihu za i¢elom eliminovania fanatizmu madhhabov, a aby mohla
vSetkym pomdct’ zit’ pokojne v ich madhhaboch. "

Tento ¢lovek chce povedat, Ze rieSenim pre eliminovanie fanatizmu madhhabov je
napadnutie Ahl as-Sunny a zosmieSfiovanie uc¢encov Ahl as-Sunny. On vraza do Islamu dyku,
a potom hovori, Ze to robi preto, aby Moslimovia mohli zit' v mieri. Na inom mieste v knihe
hovori: "Ak premyslajuci clovek bude spravny vo svojom mysleni, bude odmeneny

71



desatnasobne." Podl'a neho teda, kazdy, je jedno ¢i je krestanom alebo polyteistom, bude
odmeneny za kazdi jeho myslienku; a ziska desat’ thawabov za kazdu jeho spravnu
myslienku! VSimnite si, ako meni hadis ash-sherif ndsho Proroka 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa
sallam', a ako sa snazi oklamat’! Hadis ash-sherif uvadza: ""AKk je mujtahid spravny vo
svojom uvaZovani pri vyberani pravidiel z ayatu kerimu alebo z hadisu-i-sherifu, ziska
desat’ thawabov. Ak sa myli, ziska jeden thawab.'" Hadis ash-sherif ukazuje, ze tieto
thawaby dostane nie kazdy, kto premysl'a, ale Islamsky ucenec, ktory dosiahol stupeni
ijtihadu, a ze ich dostane nie za kazdu svoju myslienku, ale za jeho pracu vyberanie pravidiel
z Nassov. Lebo jeho préca je 'ibada. Tak ako za kazdua int 'ibadu, ziska thawab.

V Case Salafov as-salihinov a u¢encov mujtahidov, ktori boli ich nasledovnici; to je, do
konca §tvrtého storocia Islamu, kedykol'vek sa objavila nova zaleZitost’ ako dosledok zmien v
zivotnom Standarde a podmienok, u¢enci mujtahidi pracovali vo dne v noci a vykladali zo
Styroch zdrojov zvanych al-adillat ash-Shar'iyya, ako sa ma ¢lovek spravat’ v tejto
zalezitosti, a vSetci Moslimovia sa v danej zalezitosti zacali spravat’ podl'a zadveru imama ich
Madhhabu. A tito skveli ucenci, ktori takto ¢inili, ziskali desat’ alebo jeden thawab. Po
Stvrtom storoci, 'udia nasledovali pravidla, ktoré tito mujtahidovia vynali. Pocas celej tejto
dlhej doby, ani jediny Moslim nebol zméteny alebo zazival dilemu v tom, ako sa spravat’. V
priebehu ¢asu, ani ucenci ani muftijovia neboli vzdelani do tej miery, aby dosiahli siedmy
stupna ijtihadu; a teda, musime sa ucit’ od Moslimov, ktori st schopni ¢itat’ a porozumiet’
kniham ucencov jedného zo Styroch Madhhabov, a z ich prekladov, a prisposobit’ im nas
'ibadat a denny zivot. Allahu ta'ala objasnil pravidla pre vSetko v Kur'ane al-kerime. Jeho
vzneseny Prorok Muhammad "alaihissalam' vysvetlil vSetky. A ucenci Ahl as-Sunny, ktori sa
ich naucili od Sahabatov al-kiramov, ich spisali do svojich knih. Tieto knihy teraz existuji po
celom svete. Pre kazdi novua zalezitost', ktord sa naskytne v akejkol'vek ¢asti sveta az do
Stdneho Diia, mozete najst’ priklad v jednom z uceni v tychto knihach. Toto je mozné vd’aka
mu’jize Kuranu al-kerimu a karame Islamskych uc¢encov. AvSak rovnako dolezité je ucit’ sa
od pravého Sunni Moslima. Pokial’ sa budete pytat’ jedného z la-madhhabi, povedie vés
nespravnou cestou tak, Ze vam poskytne odpovede v rozpore s knihami Fighu.

Uz sme vam vysvetlili, akym spdsobom st mladi oklamani tymito neznalymi ¢lenmi la-
madhhabi, ktori sa zdrziavali niekol'’ko rokov v arabskych krajinach, naucili sa arabsky,
marnili svoj ¢as zdbavou, poteSeniami a pachanim hriechov, a potom, ziskali opeciatkovany
papier od ¢lenov la-madhhabi, nepriatel'ov Ahl as-Sunny, a vrétili sa do Pakistanu alebo
Indie. Mladi, ktori vidia ich falSované diplomy a pocuju, Ze hovori arabsky si myslia, Ze to st
nabozenski ucenci. Avsak, nie su ani schopni porozumiet’ knihe Fighu. A nevedia ni¢ o uc¢eni
fighu v knihach. V skutocnosti, oni neveria v tieto naboZenské u€enie; nazyvaji ich
nabozenskym fanatizmom. Odpradavna, Islamski u€enci hl'adali odpovede, na otdzky k nim
smerované, v knihach Fighu a podavali odpovede, ktoré v nich nasli. Ale ¢lovek z la-
madhhabi neschopny ¢itat’ alebo porozumiet’ knihe Fighu, popletie pytajuceho sa tym, ze
povie cokol'vek sa naskytne v jeho nevzdelanej hlave a zlej mysli, a bude dovodom jeho
cesty do Pekla. Prave preto nas Prorok sall- Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' uviedol: "Dobry
ucenec je najlepsi z 'udstva. Zly ucenec je najhorsi z Pudstva." Tento hadis-i-sherif
ukazuje, ze uc¢enci Ahl as-Sunny st najlepsie z l'udstva a la-madhhabi st najhorsie z l'udstva,
pretoze prva vedie I'udi podl'a Rasulullaha, to znamena do Raja, a druhy ich vedie k ich
heretickym myslienkam, to znamena do Pekla.

Ustad Ibn Khalifa Aliwi, absolvent Islamskej Univerzity Jami' al-Azhar, piSe vo svojej
knihe Aqidat as-Salafi wa-1- khalaf: "As 'Allama Abu Zuhra piSe vo svojej knihe Tarikh al-

72



madhahibi-l-Islamiyya, niektori l'udia, ktori nesuhlasili s Hanbali Madhhabom vo $tvrtom
storo¢i po Hegire, sa pomenovali Salafiyyini. Abu-1-Faraj ibn al-Jawzi a d’alsi uc¢enci z
Hanbali Madhhabu, tiez, vyhlasovanim, Ze tito Salafijovia neboli nasledovnici Salafov as-
salihinov, ale patrili k skupine Mujassimov a robili bid'a, zabranili Sireniu tejto fitny. V
siedmom storo¢i, Ibn Taymiyya viedol tito fitnu znova."®

La-madhhabijci si osvojili meno 'Salafiyya' a nazvali Ibn Taymiyyju ,skvelym imamom
Salafijov'. Toto slovné spojenie je pravdivé v jednom ohl'ade, pretoze nazov 'Salafi' pred nim
neexistoval. Existovalo iba Salaf as-salihin, ktorych Madhhab bol Ahl as-Sunna. Ibn
Taymiyyjova heretickd viera sa stala zdrojom pre Wahhabi a d’alSie la-madhhabi ¢lenov. Ibn
Taymiyya bol vyuceny v Hanbali Madhhabe, to znamen4, Ze bol Sunni. AvSak, akonahle
rozs$iril svoje vedomosti a dosiahol stupeil fatwa, osamostatnil sa a zacal sa domnievat, Ze je
nadradeny nad u€encami Ahl as-Sunny. Vzrast jeho vedomosti zapri€inilo jeho herézu.
Prestal patrit’ do Hanbali Madhhabu, pretoZe patrit’ do jedného zo Styroch Madhhabov
vyZzaduje drzat’ sa hlavnych principov Ahl as-Sunny. O ¢loveku, ktory neprijima hlavné
principy Ahl as-Sunny, neméze byt’ povedané, Ze patri do Hanbali Madhhabu. La-
madhhabijci vyuzivaju kazdu prilezitost’ na hanobenie Sunni ¢lenov s ndbozenskou
povinnostou v ich vlastnej krajine. Uchylili sa ku vSetkym moznym stratégiam, aby prekazili
¢itanie Sunni knih a vyuc€ovanie uc¢enia Ahl as-Sunny. Napriklad, la-madhhabi ¢len,
spominajuci pravé meno uéenca povedal: "Co ma o spoloéného praca farmaceuta alebo
chemika s nabozenskymi znalost'ami? Musi pracovat’ vo svojom vlastnom odvetvi a nie sa
mieSat’ do nasSej prace.” Aké nevedomé a hlupe tvrdenie! Mysli si, ze vedci nemozu mat’
nabozenské znalosti. Neuvedomuje si skuto¢nost’, ze vedci Moslimovia pozoruji Alahove
Stvorenie kazdym okamihom, uvedomuju si Stvoritelove Dokonalé Vlastnosti, ktoré st
popisané v knihe Stvorenia, a ako pozoruju neschopnost’ stvorenia v porovnani s Nekone¢nou
Silou Allaha ta'ala, neustale vnimaju, ze Allahu ta'ala sa nicomu nepodoba a je d’aleko od
vSetkych nedostatkov. Max Planck, slavny nemecky jadrovy fyzik, toto vyjadril veI'mi dobre
vo svojej praci Der Strom. Napriek tomu, tento la-madhhabi ignorant, spoliehajici sa na
dokument, ktory dostal od heretika akym je on sam a na kreslo poskytnutej heretiky a mozno
uchvateny predstavou zlata pradiaceho zo zahranicia, predpoklada, ze nadbozenské vedomosti
su jeho vlastnym monopolom. Nech Allahu ta'ala nasmeruje tohto ubohého ¢loveka na
spravnu cestu a vSetkych z nas. A nech tiez ochraniuje mladez od néstrah tychto
certifikovanych zlodejov nabozenstva. Amin.

V skutocnosti, uc¢enec, o ktorom sme hovorili, sluzil skromne svojej krajine viac ako
tridsat’ rokov v oblasti farmacie a chemického inzinierstva. A tiez, zaroven, ziskaval
nabozZenské vzdelanie a pracoval vo dne v noci pocas siedmich rokov a bol pocteny tym, Ze
mu velky Islamsky ucenec udelil 'ijjazu. Zdrveny pod velkolepostou vedeckych a
nabozenskych znalosti, plne videl svoju nespdsobilost’. V tomto uvedomeni sa snazil sluzit’ v
plnom slova zmysle. Jeho najvé¢Sou obavou a strachom bolo predpokladat’, podl'ahnutim
kazlu svojich diplomov a 'ijaze, Ze je autoritou v tychto oblastiach. Velkost’ tohto strachu bol
zrete'ny vo vsetkych jeho knihdch. Nemal odvahu napisat’ svoje napady alebo ndzory v
ziadnej z jeho knih. VZdy sa snazil pontkat’ svojim madym bratom hodnotné pisma u¢encov
Ahl as-Sunny, ktoré boli obdivované 'ud’'mi, ktori im rozumeju, aj s pomocou ich prekladania
z arabCiny alebo perzstiny. Kvoli svojmu vel’kému strachu, mnoho rokov nepomyslel na

'V tejto knihe o 340 stranach, niekol’ko bidatov Salafijov a Wahhabijcov, ich ohovaranie o Ahl as-
Sunne a odpovede na ne st podrobne popisané. Bola vytlacena v Damasku v roku 1398 A.H. [1978
AD.].

73



pisanie knih. Ked’ uvidel hadis ash-sherif na prvej strane knihy Sawaiq-ul Muhriqa, ,,Ked’
sa fitna stane beZnou, ten kto pozna pravdu musi informovat’ ostatnych. Ak tak
neurobi, nech ich prekliat Alahom a v§etkymi Pud’mi!"', zacal uvazovat. Na jednu stranu,
ako spoznaval prevahu u¢encov Ahl as- Sunny v porozumeni a mentalnej kapacite v oblasti
nabozenskych znalosti a vedeckych znalosti ich ¢asu a ich vytrvalost’ v 'ibadate a taqwe, citil
sa zahanbeny: oproti ocednu znalosti, ktoré tito skveli ucenci mali, povazoval svoje vlastné
znalosti za oby¢ajnt kvapku. Na druhej strane, ked’ videl, ze coraz menej l'udi je schopnych
¢itat’ a porozumiet’ knithdm napisanym u¢encami Ahl as-Sunny, a Ze nevzdelani heretici sa
zacali mieSat’ do naboZenskych sluzieb a napisali pokazené a heretické knihy, citil sa
zarmuteny; hrozba zatratenia, uvedena v hadisu ash-sherifu, ho vydesila. Navyse sucit, ktory
citil k svojim mladym bratom, ho presvedc¢il im pomoct’, zacal prekladat’ a publikovat’ jeho
vyber knih uencov Ahl as-Sunny. Vedl'a nespocetnych listov blahoZelania a vd’a¢nosti, ktoré
dostal, raz za Cas sa stretol s kritikou a hanobenim zo strany 1a-madhhabijcov. Ked’Ze nemal
pochyb o svojom ikhlasu, pravdivosti k svojmu Rabbu a svojmu svedomiu, s vierou v Allaha
ta'ala, a s vykonavanim tawassulu k pozehnanej dusi Jeho Proroka 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi
wa sallam' a Jeho oddanych sluzobnikov, zacal svoju sluzbu. Nech nés vSetkych Allahu ta’ala
udrzuje na Spravnej Ceste, s ktorou je spokojny! Amin. Skvely Hanafi u¢enec Muhammad
Bahit al-Muti'i, profesor na Jami' al-Azhar Univerzite v Egypte, napisal vo svojej knihe
Tat'hir al-fu'ad min danisi-l-i'tiqad:

"Zo vsetkych I'udi, Proroci 'alaihimu-s-salatu wa 's-salam' mali najvyspelejsi duse na
najvyssej urovni. Boli imunni proti veciam ako st mylit’ sa, chybovat’, neuvedomenie,
preradnost’, fanatizmus, zatvrdnutost’, nasledovanie nafsov, zast' a nenavist’. Proroci
odovzdavali a vysvetl'ovali veci im zjavené Allahem ta'ala. Ucenie Islamu, prikazania a
obmedzenia v nom obsiahnuté, su vSetky pravdivé. Ani jediné z nich nie je chybné alebo zIé.
Po Prorokoch, na najvysSej urovni a najvyspelejsi boli ich sahabovia (spolocnici), pretoze
boli vyucovani, oistovani a dospievali v suhbe (spolo¢nosti) Prorokov. Vzdy opakovali a
vysvetlovali to, ¢o poc€uli od Prorokov. Vsetko, ¢o odovzdali, bolo pravdivé a drzali sa
d’aleko od vyssie uvedenych neresti. Neboli v rozpore jeden s druhym kvoli fanatizmu alebo
zatvrdnutosti, ani nenasledovali svoje nafsy. To, ze as- Sahabat al-kiramovia vysvetlovali
ayaty a hadisy a vykonavali ijtihad na odovzdavanie Allahova ta'ala nabozenstva Jeho
sluZzobnikom, je Jeho velkym poZehnanim Umme (Moslimom) a Jeho stcitom k Jeho
milovanému Proroku, Muhammad "alaihis- salam'. Kur'an al-kerim uvadza, ze Sahabat al-
kiramovia boli prisni k neveriacim, ale laskyplni a mili jeden k druhému, ze vykonavali salat
usilovne, a ze oCakavali vSetko a Raj od Allaha ta'ala. VSetky ich ijtihady, podl'a ktorych boli
vyvodené ijma’, st spravne. VSetkym boli udelené thawaby, pretoze pravda je len jedna.

"Cudia na najvysSej urovni po Sahabat al-kiramoch su ti Moslimovia, ktori ich videli a
boli vzdelavani v ich suhbe. Tito st nazyvani Tabi'inové. Ziskali nabozenské vzdelanie od
Sahabat al-kiramov. Cudia na najvyssej trovni vedl’a Tabi'inov su ti Moslimovia, ktori videli
Tabi'iny a boli vzdelavani v ich suhbe, st nazyvani Taba'-at-Tabi'in. Medzi 'ud'mi, ktori
prichadzaju starocia po nich az do Stidneho Diia, najvysSie postaveni a najlepsi su ti, ktori sa
im prispdsobia, naucia sa ich u€enia a budi ich nasledovat’. Medzi 'ud'mi s nabozenskou
pravomocou, ktori prichadzaju po Salaf as-salihinoch, inteligentny a mudry ¢lovek, ktorého
slova a Ciny suhlasia s u¢enim Rasulullaha a Salaf assalihinov, a ktory sa nikdy neodchyl'uje
od svojej cesty vo viere a v ¢inoch, a ktory neprekracuje limity Islamu, sa nebude obavat’
ohovérania ostatnych. Nepodl'ahne ich zvadzanie z cesty. Nebude pocuvat’ slova neznalého
¢loveka. Pouzije svoj rozum a neodchyli sa od Styroch Madhhabov imamov mujtahidov.

74



Moslimovia musia najst’ takého ucenca, pytat’ sa ho a ucit’ sa, ¢o nevedia, a mali by sa riadit’
jeho rad vo vsetkom, ¢o robia, pretoze ucenec na takej urovni bude znaly a bude informovat’
o duchovnej liec¢be, ktoru Allahu ta'ala vytvoril k ochrane Jeho sluzobnikov od chybovania,
aby boli schopni vzdy konat’ spravne; to znamend, bude poznat’ lieCebné prostriedky pre
dusu. Vylieci psychopaty a neinteligentné. Tento ucenec bude vzdy nasledovat’ Islam vo
vSetkom, ¢o hovori, robi a veri. Jeho chapanie bude vzdy spravne. Na kazdu otazku odpovie
spravne. Allahovi ta'ala sa budu pacit’ vsetky jeho skutky. Allahu ta’ala povedie tych, ktori
hl'adaju cestu k Jeho Laske. Allahu ta'ala ochrani tych, ktori maju iman a spiiaju poziadavky
imanu, proti Utlaku a trapenie. Povedie ich k ziskaniu neru, spokojnosti a spase. Vo vSetkom,
¢o robia, budll v pokoji a pohode. V Deil Vzkriesenia, budu s Prorokmi, Siddiqy, Martyry a
Salihy (oddani) Moslimovia.

"Bez ohl'adu na to v akom storoci, ak ¢lovek s ndbozenskym postavenim nenasleduje
vyhlasenie Proroka a jeho Sahabov, ak jeho slova, €iny a viera nestihlasia s ich u¢enim, ak
nasleduje svoje vlastné myslienky a prekracuje limity Islamu, ak prekracuje Styri Madhhaby
v oblastiach, ktorym nemohol rozumiet’, bude posudzovany ako skazeny ¢lovek s
nabozenskym postavenim, Allahu ta'ala zapecatil jeho srdce, jeho o¢i nie su schopné vidiet’
spravne. Jeho usi nepocuju spravne slova. Budu ho ¢akat’ horké muky na Onom Svete.
Allahu ta'ala ho nema rad. LCudia tohto druhu st nepriate'mi Proroka. Mysli si, Ze st na
spravnej ceste. P4ci sa im ich vlastné spravanie. Avsak, su to nasledovnici Satana. Vel'mi
malo z nich prichadza k rozumu a pokracuju spravnou cestou. Vsetko, ¢o hovoria, sa zda
zdvorilé, pekné alebo uzito¢né, ale vSetko, na ¢o mysli a ¢o sa im paci, je zl¢. Obliehaju
hlupaky a vedu ich k herézii a zatrateniu. Ich slova znie jasne a Cisto ako sneh, ale,
vystavenim slnku pravdy su premozené. Tito zli 'udia v ndbozenskej pozicii, ktorych srdcia
boli zaCernené a zapeCatené Allahom ta'ala, si nazyvani ahl albid'a alebo la-madhhabi
Pudia s nabozenskou poziciou. St to l'udia, ktorych viera a ¢iny nie st v sulade s Kur'anom
al-kerimom, hadisy ash-sherifmi alebo s ijma al-Umma. Ked’Ze sami ziSli zo spravnej cesty,
vedi Moslimov do zatratenia, tiez. Cudia, ktori ich nasledujui skoncia v Pekle. Uz v Case
Salaf as-salihinov existovalo mnoho takych heretikov a aj medzi 'ud'mi s ndbozenskou
pravomocou, ktori prisli po nich. Ich existencia medzi Moslimami je ako gangréna [alebo
rakovina] v jednej Casti tela. Kym nie je choroba tuplne premozend, zdravé Casti sa pohrome
neubrania. St ako l'udia postihnuti ndkazlivou chorobou. Cudia, ktori st s nimi v spojent,
utrpia ujmu. Mali by sme sa od nich drzat’ d’alej, inak od nich budeme poskodeni."

Medzi skazenymi, heretickymi l'ud'mi s naboZenskou poziciou, Ibn Tamiyya bol najviac
Skodlivy. V jeho knihédch, najmé v al-Wasita, nesuhlasil s ijma’' al- Moslimin, odporoval
jasnym vyhlaseniam v Kur'ane al-kerime a hadisoch ash-sherifoch a nenasledoval cestu Salaf
assalihinov. Nasledovanim svojej zlej mysle a skazenych myslienok, sa odchylil k heréze.
Bol to ¢lovek s bohatymi vedomost’ami. Allahu ta’ala urobil jeho znalosti pricinou pre jeho
herézu a zatratenie. Nasledoval tuzby svojich nafsov. Snazil sa §irit’ svoje zI¢ a heretické
myslienky v mene pravdy.

Skvely u¢enec Ibn Hajar al-Makk 'rahmatullahi ta'ala 'alaih' napisal vo svojej knihe
Fatawa al-hadithiyya:

"Allahu ta'ala nechal Ibn Taymiyya spadnut’ do herézy a zatratenia. Urobil ho slepym a
hluchym. Mnoho u¢encov informovalo o tom, ze jeho ¢iny boli zI¢ a jeho vyhlasenie
nepravdivé, a toto podlozili dokumenty. Cudia, ktori ¢itaju knihy Abu Hasana as- Subkiho,
jeho syna Taj-ad-dina as-Subkiho a Imama al-'Izz ibn Jama'aje, a ti, ktori Studuju vyhlasenia
urobené a napisané ako odpovede jemu Shafi'ijom, Malikom a Hanafijom, ucenci jeho Casu,

75



zisti, Ze mame pravdu. "Ibn Taymiyya ohovaral a vrhol hanebné nadavky na ucenca
Tasawwufu. Navyse, nezdrahal sa napadnut’ Hadrata 'Umara a Hadrata 'Aliho, ktori boli
hlavné stazne Islamu. Jeho slova prekrocili hranicu a pravidla sluSnosti, a zamieril dokonca
na tie najvyznamnejsie. Stigmatizoval u¢encov spravnej cesty ako drzitel'a bid'a, heretiky a
ignorantov.

"Povedal: 'Z1¢ myslienky gréckych filozofov, ktoré st v nestilade s Islamom, boli
umiestnené v knihach skvelych I'udi Tasawwufu,' a snazil sa ich dokéazat’ svojimi zlymi,
heretickymi myslienkami. Mladi I'udia, ktori nepoznaji pravdu, mo6zu byt pomyleni jeho
horlivymi, I'stivymi slovami. Napriklad, povedal:

,Ludia Tasawwufu hovoria, Ze vidia Lawh al- mahfuz®. Niektori filozofi, ako je
Ibn Sina (Avicenna), to nazyvaju an-nafs al-falakiyya. Hovoria, ze ked 'udska dusa
dosiahne dokonalost’, dusa sa zjednoti s annafs al-falakiyya alebo al-'aql al-fa'al pri
vedomi alebo v spanku, a ked’ sa I'udskd dusa s nimi zjednoti, s tymi ktoré st pri¢inou
vSetkého, €o sa deje vo svete, ziskava informécie existujice v nich. Toto nebolo
povedané gréckymi filozofmi. Bolo to povedané Ibnom Sinou a jemu podobnymi,
ktori prisli po iom. Tiez, Imdm Abu Hamid al-Ghazali, Muhyiddin ibn al- 'Arabi a
andaluzsky filozof Qutb ad-din Muhammad ibn Sa'bin urobili vyhlasenie tohto druhu.
St to vyhlasenia filozofov. Takéto veci v Islame neexistuja. S tymito argumentmi sa
odchylili od spravnej cesty. Stali sa z nich mulhidi ako ti mulhidi zvani Shi'a,
Isma'iliyya, Qaramitijové and Batinijovia. Opustili spravnu cestu nasledovanu
ucencami Ahl as- Sunny a ucenci (vo vede zvanej) Hadis a Sunni 'ud’'mi Tasawwufu
akym je Fudayl ibn 'lyad. Zatial’ ¢o sa na jednu stranu ponarali do filozofie, na druhu
stranu, bojovali proti skupinam ako Mu’tazila a Kuramiyya. Existuju tri skupiny l'udi
Tasawwufu: prva skupina sa riadi podl'a Hadisov a Sunny. Druhé skupina st heretici
ako Kuramiyya. Tretia skupina st nasledovnici knih Ikhwan as-safy a slov Abu-I-
Hayyana. Ibn al- 'Arabi a Ibn Sa'bin a im podobni prijali vyhlasenie filozofov a urobili
ich vyhlaseniami l'udi Tasawwufu. Kniha Ibn Siny, Akhir al-isharat 'ala maqami-I-
>arifin, obsahuje mnoho takychto vyhléaseni. Tiez, al-Imam al-Ghazali urobil podobné
vyhlasenia v niektorych z jeho knih, ako napriklad al-Kitab al-madnen a Mishkat
al-anwar. V skutoCnosti, jeho priatel’ Abu Bakr ibn al-'Arabi sa ho pokusil zachranit’
tym, Ze ho upozornil na jeho zaobchadzanie do filozofie, ale marne. Na druhu stranu,
al- Imam al-Ghazali povedal, Ze filozofi s neveriaci. Ku koncu svojho Zivota ¢ital
[Sahih] al-Bukhariho. Niektori tvrdili, Ze toto ho prinutilo prestat’ s myslienkami,
ktoré napisal. Niektori ini hovorili, Ze tieto vyhlasenia boli pripisané al-Imamu al-
Ghazalimu, aby ho ociernili. Na tato tému existuji rzne spravy o al- Imamu al-
Ghazalim. Muhammad Mazari, Maliki u€enec vyuceny v Sicilii, Turtushi, andaluzsky
ucenec, Ibn al-Jawi, Ibn 'Uqail a d’alsi toho povedali vela.'

"Tvrdenia uvedené vyssie, ktoré su citaciou Ibn Taymiyyja, jasne ukazuju jeho zlé
myslienky o u¢encoch Ahl as-Sunny. Vrha takéto ohovaranie dokonca na najvyssej zo
Sahabat al-kiramov. Stigmatizoval va¢sinu uc¢encov Ahl as-Sunny s herézou. Medzitym, ¢o
silne oCiernoval skvelého Waliho a qutb al-'arifina Hadrata Abu'l-Hasana ash-Shadhiliho
kvoli jeho kniham Hizb al-kebir a Hizb albakhr a vrhal ibohé domnienky na na skvelych

% Pre podrobné informacie ohl'adom Lawh al-mahfuzu, pozrite sa na kapitolu 36 v knihe Nekone&na
blazenost’ (Endless Bliss), I11.

76



muzov Tasawwufu ako st Muhyiddin Ibn al-'Arabi, 'Umar ibn al-Farid, Ibn Sab'in a Hallaj
Husain ibn Mansur, ucenci jeho casu jednotne vyhlasili, Ze on bol hriesnikom a heretikom. V
skuto&nosti, niektori u¢enci vydali fatwu, vyhlasujtcu, Ze bol neveriacim®. V liste
napisanom Ibn Taymiyyjovi v roku 705 A.H. (1305) sa pise: 'O moj Moslimsky brat, ktory sa
povazujes za skvelého ucenca a imama tohto ¢asu! Miloval som t'a pre Allahovo dobro. Lisil
sme sa od ucencov, ktori boli proti tebe. Ale ked’ som pocul tvoje nemilosrdné slova,
nemohol som tomu porozumiet’. Pochybuje mudry ¢lovek o tom, ¢i noc za¢ina zdpadom
slnka? Hovoril si, Ze si na spravnej ceste a ze sa riadis podla al-amr-u-bi-l1-ma'ruf wa-nnahyi
'ani-l-munkara. Allahu ta'ala vie, ¢o st tvoje ucely a zamery. Ale ikhlas ¢loveka mozno
rozpoznat’ podl'a jeho €inov. Tvoje ¢iny odkryli zavoj za tvojimi slovami. Oklamany 'ud’'mi,
ktori nasledujt svoje nafsy a ktorych slové su nespol'ahlivé, nielen, Ze si oCiernil 'udi dnesnej
doby, ale stigmatizoval si aj mftvych neverectvom. Nespokojny s napadanim nasledovnikov
Salaf as-salihinov, ohovoril si Sahabat al-kiramy, najma tie najvécsie z nich. Dokézes si
predstavit, v akej situdcii sa ocitne$, az sa tito vel’ki 'udia budi dozadovat’ svojich prav v
Stdny Den? Na minbare Jami' al-jabal v meste Salihiyya si povedal, Ze Hadrat "Umar 'radiy-
Allahu ta'ala 'anh' urobil nejaké zI¢é vyhlasenia a fiaska. Co bolo tymi fiaskami? Kol'ko takych
fiasok ti bolo oznamenych Salaf as-salihiny? Povedal si, Ze Hadrat 'Ali 'radiy-Allahu ta'ala
'anh' mal viac ako 300 pochybeni. Ak to bolo pravdou o Hadrate 'Alimu, mo6zes$ teda
spomenut’ jeden pravdivy priklad? Teraz, za¢inam konat’ proti tebe. Musim chranit’
Moslimov proti tvojmu darebactvu, pretoze si prekrocil vSetky medze. Tvoje hanenie
dorazilo k zivym a mftvym. Veriaci sa musi postavit’ proti tvojmu zlu.'

,» 1aj ad-din as-Subki spisal zalezitosti, v ktorych Ibn Tamiyya nesuhlasil so Salaf as-
salihiny, nasledovne:

1 — Povedal: ‘Talaq (rozvod, ako je predpisané Islamom) nie je pravoplatny; [v pripade, ze
sa stane,] je nevyhnutné zaplatit’ kaffaru, (v rovnakej hodnote ako) za kleni.* Ziadny z
Islamskych ugencov, ktori prili pred nim, nepovedal, Ze by mala byt zaplatena kaffara®®.

2 — Povedal: ‘Talaq odovzdany zene haid (v ¢ase menstruacie), nebude pravoplatny.’

3 — Povedal: ‘Nie je potrebné vykonat’ gada za ndmaz, ktory bol vynechany zamerne.’

4 — Povedal: ‘Je mubah (pripustné) pre haid zenu vykonat’ tawaf u Ka’by. [Ak tak urobia],
nebude musiet’ platit’ kaffaru.'

5 —Povedal: 'Jeden talaq, podany za tri talaqy, je stale jeden talaq.' AvSak, neZ toto
povedal, mnoho rokov opakovane hovoril, Ze ijma' al-Muslimin toto neprehlésili.

6 — Povedal: ‘Dane nekompatibilné s Islamom st halal pre tych, ktori sa ich domahaja.’

7 — 'Ked’ su dane vyberané od Zivnostnika, st brané ako zakat, aj ked’ to nebolo
zamySlané [ako zakat],' povedal.

8 —'"Voda sa nestava najs, ked’ v nej umrie mys alebo jej nieco podobné.'

9 — Povedal: ‘Je pripustné pre cloveka, ktory je junub vykonat’ supererogativny namaz bez
toho, aby v noci vykonal ghusl.’

10 — Povedal: ‘Podmienky stanovené waqifom (Clovek, ktory venoval svoj majetok ako
wagf) nie su brané do uvahy.”®

¥ Vyznamny Islamsky uéenec 'Abd al-Ghan an-Nablusi napisal meno tychto nadradenych
Tasawwufov na stranach 363-373 jeho knihy al-Hadiqat an-nadiyya a pridal, Ze oni boli Awliya'ovia, a
7e Tudia, ktori o nich hovoria zle st nevzdelani a nevedomi.

% Talag“ je definovany a vysvetleny dopodrobna v pitnastej kapitole Siesteho zviizku, av Sieste;
kapitole piateho zviazku knihy Nekonec¢na blazenost’ (Endless Bliss).

77



11 — Povedal: ,Clovek, ktory nesuhlasi s ijma' al-ummou sa nestava neveriacim alebo
hriesnikom.'

12 — Povedal: ,Allahu ta'ala je mahall-i hawadith a je tvoreny Casticami, ktoré su spojené.’

13 — Povedal: 'Kur'an al-kerim bol stvoreny v Dhate (podstate, osobnosti) Allaha ta'ala.'

14 — Povedal: “'Alam, to su vSetky stvorenia, st nekone¢ni vo svojom druhu.'

15 — Povedal: ,Allahu ta'ala musi tvorit’ dobré veci.'

16 — Povedal: ,Allahu ta'ala mé telo a smer; meni Svoje miesto.’

17 — Povedal: 'Peklo nie je nekonecné; nakoniec skonci.

18 — Odmietal skuto¢nost’, ze Proroci si nehreSiaci.

19 — Povedal: 'Rasulullah 'sall-Allahu ta'ala 'alaihi wa sallam' sa nelisi od ostatnych l'udi.
Nie je pripustné sa modlit’ za jeho prihovor.'

20 — Povedal: ‘Je hriechom cestovat’ do Mediny so zdmerom navstivit' Rasulullaha.’

21 — Povedal: ,Je haramom vycestovat’ tam so zdmerom prosit’ o shafa'a (prihovor).'

22 — Povedal: ,Knihy Tawrat a al-Injil sa nelisili v slovach. Lisili sa vyznamom.’

"Niektori u€¢enci povedali, ze vacSina z vysSie citovanych vyhlaseni nepatrili Ibn
Taymiyyjovi, ale ani jeden nepoprel jeho vyhlasenie, ze Allahu ta'ala mé smer, a Ze je
tvoreny Casticami, ktoré su spojené. Avsak, bolo jednohlasne vyhlasené, Ze bol bohaty v
'ilmu, jalalu a v diyane. Clovek, ktory mé figh, znalosti, je spravodlivy a rozumny, musi
najprv Studovat’ zalezitost, a aZ potom o nej s opatrnost’ou rozhodnat’. Najmaé, pri
posudzovani Moslimovi neviery, odpadlictva alebo herézy, alebo toho, ¢i ma byt’ popraveny,
vyzaduje vel'mi podrobné pozorovanie a uplnti obozretnost’.”

V poslednej dobe sa stalo modernym napodobniovat’ Ibn Taymiyyju. Obhajuju jeho
heretické texty a reprodukujt jeho knihy, najma knihu al-Wasita. Od zaciatku az do konca,
tato kniha je plna jeho myslienok, ktoré nestihlasia s Kur'anom al-kerimom, hadisy ash-
sherifmi a s ijma’' al-Musliminom. Vzbudzuje to vel’ku fitnu a frakcie medzi CitateI'mi a
sposobuje nepriatel'stvo medzi bratmi. Wahhabisti v Indii a nevzdelani muzi v nabozenstve,
ktori boli chyteni do ich pasci v inych Moslimskych krajinach, urobili z Ibn Tamiyyja svojim
transparentom a dali mu mend ako 'Vel'ky Mujtahid' a 'Shaikh al-Islam.' Osvojili si jeho
heretické myslienky a pokazené texty v mene viery a imanu. Na zastavenie tohto otrasného
prudu, ktory vytvara frakciu medzi Moslimami a nici Islam zvnutra, musime ¢itat” hodnotné
knihy napisané Ahl as-Sunnou, ktoré pordzaju tieto heretiky dokazmi. Medzi touto
literaturou, arabska kniha Shifa as-siqam fi ziyarat- ikhayri- lI-anam, napisana skvelym
imamom a hlboko vzdelanym uc¢encom Taqijem ad-din as-Subkim 'rahmatullahi ta'ala 'alaih’,
ni¢i Ibn Taymiyyjovi heretické myslienky, eliminuje jeho frakciu a odkryva jeho
zatvrdnutost’. Zabraiiuje Sireniu jeho zlych timyslov a zlej viery.

Glosar

Zaznamy suvisiace s Tasawwufom mozu byt najlepSie pochopené z diela Maktubat,
napisané Hadratom Ahmadom al-Faruqi as-Sirhindim.

% Prosim, pozrite sa na $tyridsiatu $tvrtu kapitolu piateho zvizku Nekoneénej BlaZenosti (Endless
Bliss), na waqf, waqif, atd’.

78



-adillat ash-Shar'iyya: Styri zdroje Islamu: al-Kur'an al-kerim, hadisy ash-sherify,
ijma' al-Umma a qiyas al-fugaha'.

ahl: 'udia; Ahl al-Bayt, bezprostredni pribuzni Proroka: (podl'a va¢siny Islamskych
ucencov) 'Ali (prvy bratranec a zat)), Fatima (dcéra), Hasan a Husain (vnuci); Ahl as-
Sunna(t)wa-l-Jama'a.

a'immat al-madhahib: mnozné¢ od imam al-madhhab.

Allah: Allahu akbar, Allahu ta’ala, Allah, ktorému patria vSetky druhy nadradenosti.

Amin: (Allahovi ta'ala) “Prijmi moju modlitbu.”

-amru bi-lI-ma'ruf (wa-n-nahyu 'ani 'l-munkar): povinnost’ uit’ Allahove ta'ala
prikdzania (a zabrafiovat’ alebo odradzat’ inych od prekracovania Jeho obmedzenia).

-Ansar: Medinania, ktori prijali Islam pred podmanenim Mekky.

'aqa'id: viera, presvedCenie, hlavné principy, krédo

"Arafat: otvoreny priestor leziaci 24 kilometrov severne od Mekky.

'arif: 'alim, ktory vie, ¢o je mozné poznat’ z ma'rify. Pozrite sa na ma’rifa.

-'Arsh: koniec hmoty ohranicujucej sedem nebies a Kursi, ktory je mimo siedmeho neba
a vnutri 'Arshe.

As-hab al-kahf: sedum Veriacich (v jaskyni Tarsus), ktori ziskali vysoky status, lebo
emigrovali na iné miesto, aby nestratili svoju vieru, ked’ neveriaci napadli ich krajinu.

-Basmala: arabské slovné spojenie “Bismi-llahi-r-Rahman-ir-Rahim” (vo mene Alléha,
Stucitného, Milosrdného).

Batini: nasledovnik Batiniyya herézy.

-Fadila, -Wasila: dva najvyssie stupne v Raji.

faqih: (mnozné ¢. fuqaha') hlboky ucenec Fighu; fugaha' as-sab'a.

fard: (skutok, spravanie, slovo), ktoré je prikazané Allahem ta'ala v al- Kur'anu al-
kerimu.

fatwa: 1) ijtihad (mujtahida): : ii) zaver (muftiho) z knih Fighu, ¢i je nieco v nich
povolen¢ alebo nie; odpoved’ tykajica sa nabozenstva zodpovedana Islamskymi u¢encami.

Figh: subor znalosti zaoberajici sa tym, Co by Moslimovia mali a nemali robit’; 'ibadat,
a'mal.

fitna: rozSirovanie vyhlaseni a skutkov, ktoré ublizuja Moslimom a Islamu.

ghusl: omyvanie celého tela tak, ako je popisané vo Fighu.

hadis (sherif): i) Prorokove vyhlasenie; al-Hadis ash-sherif, vSetky hadisy ako celok; ii)
veda alebo knihy Hadisu; hadis sahih, spol'ahlivo odovzdavany hadis, vierohodny podla
podmienok zadanych u¢encami Hadisu.

Hadrat: titul znaciaci reSpekt pouzivany pred menami Prorokov a Islamskych uc¢encov.

halal: (Cin, vec) povolend Islamom.

Hanafi: (¢len) Madhhabu, ktory bol zalozeny Imamom Ahmad ibn Hanbalom

Hanbali: (¢len) Madhhabu, ktory bol zalozeny Imdmom Ahmadom ibn Hanbalom.

haram: (¢in, vec) zakdzana Islamom.

-Hijaz: region nachadzajiici sa na arabskom polostrove na pobrezi Cerveného mora, kde
sa nachadza Mekka a Medina.

ijaza: diplom svedciaci o drzitel'ovej kompetencii v oblasti Islamskych znalosti.

ijma' (al-Umma, al-Muslimin): spolo¢né rokovanie alebo jednotné rozhodnutie o
zalezitosti Sahabatmi al-kiramy a Tabi'inmi; ako jednotnost’ alebo konsenzus.

ijtihad: (vyznam alebo zaver vyvodeny mujtahidom), usilovanim o porozumenie skrytych
vyznamov v ayatech alebo haditoch.

79



Ibahatis: I'udia, napr. Wahhabisti, ktori hovoria 'halal' o zabijani alebo konfiskovanie
Moslimov nespravodlivo, ¢o je haram.

ikhlas: (cnost’, zdmer alebo stav mysle), ked’ clovek robi vsetko len pre Allaha ta'ala.

'ilm: (odvetvie) znalosti; 'Ilm; 'ilm al-hal: (knihy) Islamského ucenia (jedného z
Madhhabov), ktoré ma kazdy Moslim prikdzané sa naucit’; 'ilm alkalam: znalosti imanu;
al-’ilm al-ladunni: vedenie vloZzené Allahem ta’ala do stdc Awliyov'.

imam: i) hlboko uc¢eny alim; zakladatel Madhhabu (imam almadhhab, mujtahid
imam), al-Imam al-a'zam; i1) vodca namazu v jama'ate; iii) kalif.

insha-Allah: "ak si to bude Allahu ta'ala priat™.

istighfar: prosba prosba o Allahove ta'ala odpustenie.

jalala: velkost’

jama’a: spolocenstvo; skupina Moslimov (okrem imama) v mesite; spolocnici; zdruzenie;
namaz v jama’a.

junub: stav Moslima, kedy je potrebné vykonat’ ghusl.

-Ka'ba: vel’ka poZehnana stavba v obrovskej mesite v Mecke.

kalimat: slovo alebo vyhlasenie.

karama: (mnozné -at) zazrak vytvoreny Allahem ta’ala cez Waliho.

Karim: Velkorysy.

khutba: kdzanie prednesené¢ imamom na kazatel'nici pri Piatkovych modlitbach alebo
Islamskych sviatkoch, ktoré musi byt’ prednesené v arabcine v akejkol'vek krajine na svete
(pokial ¢itané v inom jazyku, je to hriech).

-Kursi: pozrite sa na *Arsh.

-Madinat al-munawwara: osvietené mesto Medina.

-Mahshar: Posledny Sud.

-Makkat al-Mukarrama: ctené mesto Mekka.

makruh: (¢in, vec) nevhodné, Prorok to nemal rad a zdrziaval sa toho.

Maliki: (¢len) Madhhabu, ktory bol zalozeny Imamom Malikom.

mandub: (¢in, vec) po vykonani prinaSa thawab, ale neznamend hriech, ak je vynechany,
ani kufr, ked’ sa nepaci; adab, mustahab.

ma'rifa: vedenie, vlozené do stdc Awliyov', o Allahovu ta'ala Dhatu a Sifatu.

Miladi: krestanskej éry, Gregoridnskeho kalendara.

minbar: vyvySend kazatel'nica v meSite so schodmi, kde je prednasand khutba.

mu’amalat: delenie Fighu.

mubah: (¢in, vec) ani prikdzané, ani zakdzané; povolené.

mudarris: profesor medresy (islamska Skola alebo univerzita).

mufassir: znalec alim tafsiru.

mufti: vel’ky 'alim opravneny vydavat’ fatwu.

-Muhajirun: l'udia z Mekky, ktori prijali Islam pred podmanenim Mekky.

mu'jiza: zazrak vytvoreny Allahem ta'ala skrze Proroka.

mujtahid: vel’ky alim schopny vykladat ijtihad; mujtahid imam, mujtahid mutfti.

munafiq: ten, ¢o predstiera, ze je Moslim, ale odmieta Islam; pokrytec.

murshid: vodca, predstaveny.

mutashabih: (v ayatu alebo hadise) nezrozumitel'ny, skryty vyznam; mutashabihat.

-Mushabbiha: l'udia, ktori veria, Ze Allahu ta'ala je hmotnou bytost'ou.

najs: nabozensky necista vec.

nafs: nutkanie v ¢loveku, ktoré ho nuti robit’ veci, ktoré ho duchovne poskodzuju.

80



nass: (vSeobecny nazov pre) ayat alebo hadis; Nass.

gada': vykonanie 'ibady po predpisanom ¢ase, ktord nebola vykonana na ¢as.

gibla: smer v ktorom sa vykonava modlitba (v Islame ku Ka'be).

giyas (al-fuqaha'): analdgia; (zaver mujtahida vykonany) spdjanim alebo prirovnavanim
zélezitosti, ktora nie je jasne uvedend v Nassu a ijma’, k podobne;j, ktora je uvedena jasne;
(podobno) ijtihadu.

qutb al-’arifin: Wali najvysSieho stupna.

Rabb: Allahu ta’ala, Stvoritel’ a "InStruktor."

Ramadan: posvitny mesiac v Moslimskom kalendari.

rasul: (mnozné ¢. rusul,), Posol, Prorok; (Rasul-Allah), Muhammad, Prorok Allaha
ta’ala.

riyada: necinenie toho, o chce nafs; prisnost’.

Sahaba: spolo€enstvo tych, ktori verili a videli Proroka; as-Sahabat al-kiram, Spoloc¢nici
Rasulullaha.

salam: i) pozdrav, mier, prianie dobrého; i1) slovné spojenie “Assalamu 'alaikum wa
rahmatullah” povedané na konci salatu.

salih: (mnozné ¢. sulaha) ten, ktory je zbozny a zdrziava sa hriechov.

Shafi'i: (clen) Madhhabu, ktory bol zalozeny al-Imamom ash- Shafi'im.

Shaikh al-Islam: veduci Uradu pre Islamské ZaleZitosti.

Siddiq: ten, ktory je uprimne lojalni Proroku; Wali najvyssieho stupna.

sufi: muttasawwif, ten, ktory bol vyuceny a stal sa dokonaly v poriadku Tasawwuf.

suhba: spolo¢nost’; spolo¢nost’ Proroka alebo Waliho.

sulaha’: mnozné od salih.

sunna: (¢in, vec), nebolo to prikdzané Allahem ta’ala, ale bolo to vykonavané a mal to
rad Prorok ako spdsob 'ibady (je ziskany thawab, ked’ je to vykonané, ale nie je hriech, ked’
je to vynechané, avSak spdsobuje hriech, pokial’ je to vynechavané neustale a nevieru, ak je
tym opovrhované); Sunna 1) (s fardy) sunna ako celok; ii) (s Knihou alebo Kur'anom al-
kerimom) Hadith ash-sherif; iii) Figh, Islam.

sura(t): kapitola v al-Kur'ane al-kerime.

taqwa: strach z Allaha ta'ala; zdrzanie sa haramov.

Tasawwuf: znalosti a (potom prispdsobenie sa Fighu) konanie podl'a spravania Proroka,
¢o posiliuje iman.

tawaf: 'itbada obchadzanie okolo Ka'by v Mecke pocas hajje.

tawba: pokdnie; vykonat’ tawbu: prosit’ Allahu ta’ala za odpustenie spachanych hriechov,
a sl'ub, ze je dotyEny nespacha znova.

thawab: (jednotka) sI'ibenej odmeny Allahem ta'ala, do buduceho Zivota, ako odplata za
vykonévanie a hovorenie toho, ¢o sa Mu péci.

'ulama': mnozné od 'alim.

umma: Veriaci, ktori nasledovali Proroka; Umma, umma Moslimov.

wahy: vedenie odhalené Proroku Allahem ta'ala.

wajib: (Cin, vec) nikdy nevynechana Prorokom, teda skoro rovnako povinna ako fard a
nemala by byt vynechand; al-Wajib, Wajib al-wujud: Bytie, ktorého existencia je
nenahraditel'nd a neexistencia nie je mozna.

Wali: (v mnoznom ¢. Awliya') ten, ktory je milovany a ochraiiovany Allahom ta'ala.

Wilaya: stav bytia ako Wali.

zuhd: nemat’ srdce nastavené pre svetské veci; zdrziavanie sa (dokonca) mubahu.

81



82



